
 

 

T.C 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLKÖĞRETİM ANABİLİM DALI 

 

 

Ufuk ŞİMŞEK 

 

 

 

OSMANLI DEVLETİ VE TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

DEVLETİ’NİN KİMLİK ARAYIŞLARI (1718-1938) 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Yrd. Doç. Dr. Yavuz ÖZDEMİR 

 

 

 

 

ERZURUM-2008





 I

İÇİNDEKİLER 

                  Sayfa No 

ÖZET ........................................................................................................................ III 

ABSTRACT .............................................................................................................. IV 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... V 

KISALTMALAR ..................................................................................................... VII 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 
BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 5 

1.ODAK KAVRAMLAR ............................................................................................ 5 

             1.1 Kültür ......................................................................................................... 5 

             1.2 Kimlik ...................................................................................................... 13 

             1.3. Ulusal kimlik ........................................................................................... 23 

             1.4. Modernleşme ........................................................................................... 37 

             1.5. Ulus, Ulusçuluk ve Ulus devlet ................................................................ 51 

                       1.5.1. Ulus ............................................................................................ 52 

                       1.5.2. Ulusçuluk .................................................................................... 71 

                       1.5.3. Ulus devlet .................................................................................. 95 

 
İKİNCİ BÖLÜM ..................................................................................................... 107 

2. OSMANLI KİMLİĞİ Ve KİMLİK SORUNU ................................................... 107 

             2.1. Klâsik Dönem Osmanlı Devleti, Felsefesi ve Sınıf Sistemi .................... 107 

                       2.1.1 Osmanlı millet sistemi ................................................................ 112 

                       2.1.2 Osmanlı kimliği ......................................................................... 115 

             2.2. Osmanlı Devleti’nin “Modern Dünya” ile Yüzleşmesi  (1718–1839) ..... 119 

             2.3. Tanzimat Dönemi (1839-1876) .............................................................. 124 

             2.4. II. Abdülhamit Dönemi (1876-1909) ...................................................... 143 

             2.5. II. Meşrutiyet Dönemi (1908-1918) ....................................................... 154 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................. 178 

 
3. CUMHURİYET DÖNEMİ ULUSAL KİMLİK OLUŞTURMADA SİYASİ 

POLİTİKALAR ...................................................................................................... 178 

             3.1. Türk Ulusal Kimliğinin Oluşumunda Milli Mücadele’nin Etkisi ............ 179 



 II

             3.2. Türk Ulusal Kimliğinin Oluşmasında Siyasi İnkılâplar .......................... 192 

                       3.2.1. Saltanatın kaldırılması ............................................................... 192 

                       3.2.2. Cumhuriyet’in ilanı ................................................................... 195 

                       3.2.3. Halifeliğin kaldırılması ............................................................. 200 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................... 206 

 
4. CUMHURİYET DÖNEMİ ULUSAL KİMLİK OLUŞTURMADA HUKUKİ, 

KÜLTÜREL VE SOSYAL POLİTİKALAR (TOPLUMSAL PROJE) ............... 206 

              4.1. Ulusun İnşa Aracı Olarak Eğitimin Ulusallaştırılması ........................... 207 

              4. 2. Uluslaşma Sürecinde Hukukun Lâikleştirilmesi ................................... 228 

   4. 3. Ulusal Kimliğin inşası sürecinde doğrudan müdahale: Kılık Kıyafet                  

Devrimi ......................................................................................................... 235 

   4. 4. Ulusal Kimliğin İnşası Sürecinde Tekke, Zaviye, Türbe ve Tarikatların 

Kapatılması ................................................................................................... 247 

   4. 5. “Yeni ulus” İçin Yeni Takvim, Saat, Rakam, Ölçü, Tatil Günü ve Ulusal 

Bayram .......................................................................................................... 254 

             4. 6. ‘Ulus İnşası’nın Önemli Bir Aracı Olarak Dil Devrimi ve Tezi ............. 258 

  4. 7. Ulus İnşası Sürecinde Bir Unutma, Hatırlama ve Kimlik Aracı Olarak 

Tarihin Kullanımı .......................................................................................... 275 

  4. 8. Yeni Oluşturulan Ulusal Değerlerin Yayınlaştırma Aracı Olarak Halk 

Evleri ............................................................................................................ 293 

  4. 9. Erken Cumhuriyet Dönemi Ulusçuluk Anlayışı ve Oluşturulmaya 

Çalışılan Ulusal Kimlik ................................................................................. 300 

SONUÇ .................................................................................................................... 313 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 317 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 367 

 

 

 

 

 

 

 



 III

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

OSMANLI DEVLETİ VE TÜRKİYE CUMHURİYETİ DEVLETİ’NİN KİMLİK 

ARAYIŞLARI (1718-1938) 

Ufuk ŞİMŞEK 

Danışman: Yrd. Doç. Dr. Yavuz ÖZDEMİR 

2008-sayfa:367+VII 

Jüri: Yrd. Doç.Dr Yavuz ÖZDEMİR 

      Prof. Dr. Hikmet ÖKSÜZ 

      Doç.Dr. A.Sinan BİLGİLİ  

      Doç.Dr. Nevzat CAN 

      Yrd. Doç.Dr. Selahattin TOZLU 

 

Bu çalışmada tarihsel süreç içerisinde Türk ulusal kimliğinin oluşumu 

incelenmiştir. Dönem olarak ulusal kimliklerin oluşmaya başladığı ve şekillendiği 1718-

1938 yılları alınmıştır. 1718 tarihinde bir uyanma başlamış 1938 ‘e kadar ise 

“aydınlanma” gerçekleşmiştir. Çalışmada geçtiğimiz iki yüzyılda meşruiyet zeminleri, 

ideolojiler, üretim biçimleri, toplum yapıları gibi birçok alanda yaşanan köklü 

değişimlerin izleri sürülmeye çalışılmıştır. Osmanlı Devletinun etkisinde kaldığı bu 

süreçte, geleneksel devlet ve toplum formları çözülmüştür. İmparatorlukların yerini 

ulus-devletler, geleneksel toplumların yerini modern toplumlar almıştır. Meşruiyet 

zemini gökten yere inmiş, hanedana ve dine olan aidiyetler ulusa ve ulusal kimliğe 

doğru evirilmiştir. 

Bu süreçte ister mevcut devlet yapısı değiştirilerek ister yeni bir devlet kurularak 

oluşturulan her ulus-devlet, kendi meşruiyetini sağlayacak ulusu oluşturmayı 

amaçlamıştır. Osmanlı Devleti ve akabinde Türkiye Cumhuriyeti bu amaca yönelik 

politikalar üretmiştir. Türk ulus-devleti Atatürk önderliğinde kurulan cumhuriyetle 

mümkün olmuştur. Modern devletin kontrolündeki eğitim, ordu, hukuk gibi unsurlarla 

bir Türk ulusal kimliği yaratılmaya çalışılmıştır. Bu inşa süreci çağdaşları ile paralellik 

arz etmiştir. Yine bu inşa sürecine muhatap, herhangi farklı bir etnik grup değil 

Anadolu’da yaşayan herkes olmuştur 

 



 IV

ABSTRACT 

Ph.D. THESIS 
SEARCH OF IDENTITY OF THE OTTOMAN STATE AND REPUBLIC OF 

TURKEY (1718–1938) 
UFUK ŞİMŞEK 

Advisor: Assistant Professor. Dr. Yavuz ÖZDEMİR 
2008- Page: 367+VII 

Jury: Assistant Professor. Dr. Yavuz ÖZDEMİR 
Professor. Dr. Hikmet ÖKSÜZ 

           Associate Professor. Dr. A.Sinan BİLGİLİ 
           Associate Professor. Dr. Nevzat CAN 
           Assistant Professor. Dr. Selahattin TOZLU 
    

    

       The study was centred upon the formation of Turkish national identity in the course 

of history. The years 1718-1938 when the reshaping and formation of national identity 

started were studied. National consciousness began to rise around 1718 and 1938 

became a turning point for ‘’enlightenment’’. The study goes through the changes in the 

fields of legitimacy, ideologies, production methods and social structure. The period 

when the Ottoman Empire made itself felt on traditional state and social forms was 

analysed. Empires were replaced by the nation states and traditional communities by 

modern ones. The structure of legitimacy lost ground during this period. The privileges 

dynasty and religion enjoyed were directed towards the nation. 

      Every nation state aimed to build its own identity which would provide it with 

legitimacy by either altering its own state structure or establishing a new state. The 

Ottoman Empire and the following Turkish Republic went heavily ahead with nation 

state- oriented policies. Turkish nation state emerged through the newly founded 

republic in Atatürk’s lead. Turkish national identity was created by the initiatives in the 

fields of education, army and law under the control of the modern state. This formation 

process corresponded with that of its contemporaries. Every single person living in 

Anatolia not any other ethnicity group experienced the process of formation. 

 

 

 

 



 V 

ÖNSÖZ 

 Yaşadığımız çağda, ulus-devletlerin, ulusun, ulusçuluğun ve ulusal kimliğin 

ciddi bir şekilde sorgulandığına, buna karşın sırasıyla modern dönemin en meşru devlet 

formu, toplum formu, ideolojisi ve kimlik kategorisi olan bu olguların da güncelliğini 

koruduğuna şahit olmaktayız. Modern çağda dünya, ifade edilen olgular temelinde bir 

alt-üst oluş yaşamıştır. Ulusçuluğun, ulus-devlet biçiminin, ulus kategorisinin ve ulusal 

kimliğin modellerinin küreselleştiği 19. ve 20. yüzyıllar, geleneksel imparatorlukların 

dağılmasına ya da büyük oranda dönüşmesine sahne olmuştur. 

 Bu çalışma, modern dönemde Osmanlı Devleti’nun yaşadığı kimlik sorununa 

verdiği cevapları tarihsel bir arka plan alarak, Türkiye Cumhuriyeti’nin modern ulus ve 

ulusal kimlik yaratım sürecini değerlendirmeyi amaçlamaktadır. Türk ulusal kimlik 

inşası sürecinde, etnik ayrımlar yapıldığı ve benzersiz bir dayatma olduğu şeklinde 

iddialar vardır. Bu durum ise insanımızın yanlış bilinçlenmesine neden olmaktadır. Dile 

getirilen bu soruna bir açılım getirebilmek için Türk ulusal kimliğinin inşa edildiği 

dönemde diğer ülkelerin de benzer süreçlerden geçtiğini gösterme yolunu seçtik. 

Modern dönemde hemen bütün dünyada bir ulus ve ulusal kimlik inşası ya da yeniden 

inşası yaşanmıştır. Bu yüzden Osmanlı’nın son dönemi ve sonrasında Türkiye 

Cumhuriyeti ile yaşanan ulus inşası küresel boyuttan ayrı düşünülmemelidir. Özellikle 

Cumhuriyet döneminde ulus inşa enstrümanlarının hemen hepsinin bilinçli bir şekilde 

devreye sokulduğu bilinmelidir. Bu inşa süreci herhangi bir etnik kökeni merkeze 

almaktan ziyade kurgulanmış bir ulusun inşasıdır. İnşa sürecinde muhatap Anadolu ve 

Trakya’da yaşayan herkestir.  

 Çalışmamız esnasında faydalanılacak kaynak sıkıntısı çekilmemiştir. 

Modernleşme, ulusçuluk, ulus, ulus-devlet olgularıyla ilgili çok sayıda yabancı ve yerli 

eser incelenmiştir. Yine Türk ulusçuluğunun tarihsel gelişimini ele alan birçok araştırma 

eser vardır. Ağırlık merkezimiz cumhuriyet dönemi olduğu için bu çalışmada Nutuk, 

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, Atatürk’e yakın olan kişilerin hatıraları ve eserleri 

birinci el kaynak olarak ele alınmış ve kullanılmıştır. Bunlar dışında yine Türk 

uluslaşma süreci ile ilgili diğer birçok eser taranmış ve bunlardan yararlanılmıştır. 

 Bu çalışma, giriş ve dört bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde modern 

dönemde kimlik ve dönüşümü hakkında genel bir bilgi verilmiştir. Birinci bölümde 

kavramlar izah edilerek, yaşanan dönüşümle neyin amaçlandığının anlaşılabilmesi için 



 VI

altyapı hazırlanmıştır. İkinci bölümde, Osmanlı Devleti’nin klasik yapısı resmedilmiş ve 

kimlik sorununa vermeye çalıştığı cevaplar ortaya konulmuştur. Üçüncü bölümde, 

Türkiye Cumhuriyeti’nin bir ulus-devlet olma yolundaki siyasi reformları yine küresel 

süreç dikkate alınarak değerlendirilmiştir. Dördüncü bölümde ise bir toplumsal proje 

olarak ulus inşasına yönelik politikalar irdelenerek nasıl bir ulusal kimlik istendiği 

belirlenmek istenmiştir.     

 Bu konuyu seçmemde beni cesaretlendiren ve akademik hayatımın her 

aşamasında büyük emeği olan hocam ve danışmanım Yrd. Doç. Dr. Yavuz 

ÖZDEMİR’e, akademik hayata girmemde çok emeği olan ve çalışmam sırasında görüş 

ve önerilerine başvurduğum hocam Doç. Dr. A. Sinan BİLGİLİ’ye teşekkürlerimi 

sunmayı bir borç bilirim. Ayrıca çalışmam esnasında görüşlerine sıkça başvurduğum 

Yrd. Doç. Dr. Selahattin TOZLU’ya, çalışmanın kuramsal kısmını okuyup değerli 

katkılar yapan Doç. Dr. Nevzat CAN’a, Yrd. Doç. Dr. Ramazan KAYA’ya, çalışma 

konumla ilgili materyalleri toplayıp bana kavuşturma arzusunda olan Yrd. Doç. Dr. 

Ünal ÖZDEMİR’e, teknik konularda yardımını aldığım Arş. Gör. Selçuk ILGAZ’a, 

çalışanlar için fakültenin tüm imkânlarını sınırsız bir şekilde seferber eden Fakülte 

sekreterimiz Rıfat AYGÜN’e, hayatımın her alanında desteklerini benden hiç 

esirgemeyen babam Cevat ŞİMŞEK’e, annem Hava ŞİMŞEK’e ve çalışmam esansında 

göstermiş olduğu öz verili destekten dolayı değerli eşim Nurcan ŞİMŞEK’e teşekkür 

ederim.    

 

Erzurum- 2008          Ufuk ŞİMŞEK 

       

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 VII

KISALTMALAR 

 A.g.e.: Adı geçen eser 

 A.g.m: Adı geçen makale 

 A.g.t. : Adı geçen tez 

 Bkz.: Bakınız 

 Çev. : Çeviren 

 Akt.: Aktaran 

 Haz.: Hazırlayan 

 Der.: Derleyen 

 Ed.: Editör 

 M.E.B.: Milli Eğitim Bakanlığı 

 s.: Sayfa 

 ss.; Sayfa araları 

 T.D.K.: Türk Dil Kurumu 

 T.T.K.: Türk Tarih Kurumu 

 Y.K.Y.: Yapı Kredi Yayınları 

 T.C.: Türkiye Cumhuriyeti 

 T.B.M.M. : Türkiye Büyük Millet Meclisi 

 



 1

GİRİŞ 

 Devlet, millet, toplum ya da kültür varlığı açısından kimlik, topluluğu oluşturan 

bireylerin, ortak varlıkla özdeşleşmeleri, ortak ideal ve simgelerde birleşmeleri, ortak 

tasa ve kıvanç paylaşmaları olgusudur. Bu yönüyle kimlik tam bir tarih sorunudur.1 

Kimlik hem birey hem de toplum için hayati bir olgudur. Kimlikler büyük oranda kültür 

tarafından şekillendirilirler. Dolayısıyla kültür değiştikçe kimliklerde değişir. Toplumlar 

çağlar boyu din, dil, üretim biçimi, coğrafya vb. unsurlarını değiştirerek kimliklerini de 

değiştirmişlerdir. Kimliğe ‘özcü yaklaşım’ insanlığın statikliğine gönderme yapar ki bu 

da son derece yanlış bir görüştür. Kimlik zamanla değişen bir şeydir.  Bununla birlikte, 

bu değişimin hızı, yaşanan dönemin karakterine göre artar ya da azalır. Özellikle büyük 

siyasal, sosyal ve ekonomik, değişim ve dönüşümlerin yaşandığı dönemlerde yeni 

tutunum alanları aranır. Büyük değişim ve dönüşümlerin yaşandığı dönemlerden birisi 

de modern dönemdi. 

 Modern dönemle birlikte dünyada kimlikler sorunu belirginleşti. Dünyaya yeni 

bir paradigmanın egemen olmasıyla, üretim biçimleri, meşruiyet zeminleri ve kimlikleri 

algılama biçimleri büyük dönüşümler yaşadı. 19.yüzyıl başlarında Avrupa’da yaygınlık 

kazanan modern devletler, tebaasını yönetmek ve itaatini sağlamak için farklı araçlar 

kullanmaya başladılar. Modern devletin yönettiği insanlarla daha doğrudan ve daha sıkı 

bir ilişki kurma gerekliliği, onu kimliklere müdahale etme projesine sevk etti. Kendi 

ideolojisine uygun bir “ulusal kimlik yaratma süreci, ulusal eğitim sistemleri 

oluşturmak, standart dil yaratmak, ortak bir kültürel miras yaratıp yaygınlaştırmak ve 

nüfusların homojenleştirilmesi” gibi müdahaleleri içerdi.2  

Geleneksel aidiyet zeminlerinin aşındığı bu dönemde, bireyler ve toplumlar yeni 

aidiyet ve kimlik mekânı oluşturdular. Bu mekânın adı modern dönemin en meşru 

kategorisi olan ‘ulus’tu. Bu kategorinin kimlik biçimi olan ulusal kimlik, toplumlara ve 

içindeki bireylere dinsel ailesel vb. diğer kolektif kimlikleri aşan güçlü bir aidiyet alanı 

sundu. Modernleşmenin bir ürünü olan ulusal kimlik, ulusçuluk ile girift bir ilişkiye 

sahiptir. Ulusçuluk ulusal kimliği şekilendirdiği gibi ulusal kimlik te ulusçuluğu 

şekillendirmektedir. Yönetenin kimliği ile yönetilenin kimliğinin aynı olması 

prensibinden hareket eden siyasi ulusçuluk, ulus-devlet vasıtasıyla bunu 

gerçekleştirmeye çalışır. Eğer homojen bir ulus varsa devletini kurmalıdır, eğer devlet 
                                                
1 Bozkurt Güvenç, Türk Kimliği: Kültür Tarihinin Kaynakları, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2005, s.353. 
2  Charles Tilly, Avrupa’da Devrimler: 1492-1992, (Çev. Özden Arıkan), İstanbul, 2005, s.38. 



 2

önce oluşmuşsa ulusunu yaratmalıdır. Her iki durumda da ulusal kimlik ya inşa edilir ya 

da yeniden şekillendirilir. Ulusların kendi ulusal kimlikleri temelinde bir devlete sahip 

olmaları yönündeki akım 19.yüzyılda tüm dünyayı etkisi altına aldı. Bu süreç içersinde 

Batı medeniyeti ile yüzyıllardır ilişki içinde olan Osmanlı Devleti da nasibini aldı. 

Osmanlı Devleti Yunan, Sırp, Arnavut, Bulgar ve Arap isyanlarının ulusçuluk karakterli 

niteliğiyle yüzleşince, bir kimlik sorunu yaşamaya başladı. Bu sorun ilerleyen süreçte 

devam ederek (Cumhuriyetin ilanını müteakiben bir kırılma yaşanmakla birlikte) 

günümüze kadar gelmiştir. 

İşte bu çalışmada Osmanlı’dan Cumhuriyete kimlik sorunu tartışılmaya 

çalışılmıştır. Bunun için çalışma 4 bölüme ayrılmıştır. Bu bölümler birbirini 

tamamlayıcı bilgi ve tartışmaları ihtiva edtmektedir. Böylece Osmanlı Devleti’nden 

Türkiye Cumhuriyeti’ne kimlik arayışları hakkında bir bütün oluşturulnaya çalışılmıştır. 

Çalışmanın birinci bölümde, ulusçuluk, ulus, ulus-devlet, modernleşme ve ulusal 

kimlik olguları ve bunların birbirleriyle olan ilişkisi ortaya konularak, Osmanlı Devleti 

ve sonrasında Türkiye Cumhuriyeti’nin, bu olguları algılayış ve uygulayış biçimlerini 

anlamak için bir alt yapı hazırlanmaya çalışılmıştır. Yine bu bölümde yukarıda ifade 

edilen olguların tipolojileri ve İmparatorluklar üzerinde etkileri ortaya konulmuştur. 

İkinci bölümde, Osmanlı Devleti’nin klasik yapısı resmedilerek bu yeni 

olguların hangi bakımdan sorun yarattıkları ortaya konulmaya çalışılmıştır. Osmanlı’da 

modernliğin homojen ulus bağlamındaki kimlik anlayışından söz etmek söz konusu 

değildir. Daha çok dini temelli,  heterojen, yerel ve ailesel zeminde oluşmuş kolektif ve 

bireysel kimlikler söz konusudur. Buna karşın modern kimlikler homojen, seküler ve 

bütüncül olup ulusal ötekiliğe göre var olurlar. 

18. yüzyıldan itibaren düzen sıkıntısı yaşamaya başlayan Osmanlı Devleti bir 

takım yenilikler yapmaya başlamıştı. Tanzimat’a kadar daha çok askeri bir takım 

düzenlemelerle kendini kurtarmayı uman Osmanlı, Tanzimat ile kimlik sorununu da 

gündemine almıştır. Askeri ve idari bir takım reformlarla birlikte modern ulus inşa 

araçlarını da devreye sokmaya başlamıştır. Yüzyıllardır devlet ve halk arasında var olan 

ayırım kaldırılmaya çalışılmıştır.  Osmanlı, Tanzimat ile başlayan süreçte, yaşanan 

kimlik krizine “Osmanlıcılık” ideolojisi ile cevap aramıştır. Düzenin bir parçasını 

oluşturan “millet sistemi” aşılarak tüm tebaaya din ve ırk farkı gözetmeksizin 



 3

vatandaşlık vaat etmiştir. Fakat ulusçulukların bir din gibi algılandığı bu dönemde bu 

kurgu tutmamıştır. 

 II. Abdülhamit dönemi, yaşanan kimlik krizine cevap verilme sürecinde bir 

dönüm noktası olmuştur. Modern ulus inşa etme araçlarından eğitim, ulaşım ve dil 

üzerine yoğun çalışmaların olduğu bu dönemde, modern ulus-devlet oluşmaya 

başlamıştır. Modernleşmenin birçok özelliğini kavramış olan II. Abdülhamit, iktidarını 

paylaşma dışında modernleşmeyi total bir proje olarak algılamış ve uygulamıştır. 

Bununla beraber bilinmelidir ki özellikle modernleşmenin içerdiği rasyonellik ve 

bilimsel rafinerizasyon bağlamında II. Abdülhamit modernleşmesi antogonizmatik 

olgular barındırmıştır. II. Meşrutiyet dönemi ise yoğun savaşların yaşandığı bir dönem 

olmuş, özellikle Balkan Savaşlarından sonra Türkçülüğe doğru bir ideolojik yönelim 

olmuştur. Kapitalizm ve ulusal ekonominin öneminin kavrandığı bu dönemde ulusal bir 

ekonomi yaratılmaya çalışılmıştır. Standart dil ve iskân politikaları yoluyla 

Anadolu’nun vatanlaştırılmasına çalışılan bu dönem, Cumhuriyet döneminde yapılacak 

olan inkılâplara zemin hazırlamıştır. 

Üçüncü bölümde, Milli mücadele döneminde İslam’ın insanları bir arada 

tutmaya devam eden bağ olduğu savıyla, Anadolu’da İslam temelli bir homojenliğin 

oluştuğu iddia edilmiştir. Türk ulus-devletinin siyasal oluşumuna yönelik siyasal 

politikaların değerlendirildiği bu bölümde, yine zaman zaman İslam’a atıflar yapıldığı 

görülmektedir. Cumhuriyet reformlarının, bir icat olmadığı daha önceki dönemlerin 

birikimlerinin önemli katkısı ile radikal bir biçim aldığı ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Modern devlet olma yolunda uzunca bir süredir yapılan hamleler cumhuriyetle birlikte 

doruk noktasına ulaşacaktır. 

Dördüncü bölümde ise, rejimin kendisini konsolide ettikten sonra olguyu 

kurguya uydurma süreci ele alınmıştır. Cumhuriyet döneminde ulusçuluk ideolojisinin 

monolitik bir yapı arz etmediği, süreç içerisinde yaşanan gelişmelere göre içeriğinin 

değiştiği söylenebilir. Özellikle ayrılıkçı isyanların rejimde bir güven bunalımı 

yaratması, başlarda oldukça sivil bir anlayışla yol alan ulusçuluğun 1930’larda etnik 

vurgular içermesine ve bunun da politikalara yansımasına neden olmuştur. Ulus-inşa 

projesinin uygulamak için yeterince fırsatların olduğu bu dönemde, hemen her alanla 

tek tipleştirme politikası yoğun bir şekilde uygulanmıştır. Yapılan uygulamaların o 



 4

dönemin dünyası ile benzerlik arz ettiği ve bunarlın diğer ülkelerinkinde çok ta farklı 

olmadığı bilinmelidir. 

Sonuçta, küresel ölçekte yaşanan bir alt üst oluşa Osmanlı Devletinun verdiği 

cevaplar, Türk-ulus devletinin yapılanmasına ve ulusal kimliğinin oluşumuna katkılar 

sağlayan birikimler yaratmıştır. Ancak bu katkılar, erken Cumhuriyet dönemi 

yaratılmaya çalışılan kimlik politikaları bağlamında ön adımlar olarak algılansa bile 

süreci kapsayan algılamalarla tamamen örtüştüğü söylenemez. Ancak bunlar düşünsel 

hareketli anlayışlar olarak yeni dönemde karşılıklarını bulacaklardır. Tıkanma ve 

başarısızlık olgularını da barındıran bu karşılıklar, yeni zamin ve zaman bağlamında 

Türk ulusal kimliği odağında yeni boyutlar kazanacaktır. Nitekim bu kimlik uzunca bir 

süredir varoluş mücadelesi veren bir toplumun yeni kimliği olarak yeniden inşa edilmiş 

bir kimliktir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5

BİRİNCİ BÖLÜM 

 1. ODAK KAVRAMLAR 

1.1 Kültür 

 İlkçağ’da, Platon’dan bu yana kültür bir olgudur, bir var oluştur ve var olandır.3 

Şu ana kadar pek çok farklı tanımı yapılmış4 olmasına rağmen kültürün herkesçe kabul 

edilen tek bir tanımı yoktur. Kültür kavramının, çoğu kültürü çok önemli bir düşünce 

olarak tanımlayan, burada sayılamayacak kadar tanımı vardır.5 Örneğin 1952’de 

Amerikan antropologlarından Alfred Kroeber ve Clyde Kluckhohn kültürün 162 

tanımını yapmıştır.6 Bunun sebebi ise kültür olgusunun farklı düşünce sistemleri ve 

disiplinlerde değişik anlamlarda kullanılmasıdır.7 Dolayısıyla kültür kavramının kendisi 

nihai bir tanımın yapılmasına zorlaştırır.8 Bu anlamda kültür sorunlu bir kavramdır. 

 Ansiklopedik tanıma göre kültür, insan türüne özgü bilgi, inanç ve davranışlar 

bütünü ile bu bütünün parçası durumundaki maddî nesnelerdir. Bu bağlamda kültür, 

toplumsal yaşamda var olan dil, düşünce, gelenek, işaret sistemleri, kurumlar, yasalar, 

âletler, teknikler, sanat eserleri gibi her türlü maddî ve manevi ürünü kapsar.9 Kültür, 

etimolojik açıdan doğadan türemiş bir kavramdır. Özgün anlamlarından biri ‘çiftçilik’ 

ya da doğal gelişme eğilimidir.10 Kültür kavramı Lâtince ‘colere’ fiilinden 

türetilmiştir.11 Bu fiil tarımda gelişimden ikamet etmeye, tapmaktan korumaya ve ekip 

biçmek gibi birçok anlama gelmektedir.12 Kavram, diğer birçok kavram gibi tarihsel 

süreç içerisinde değişik anlamlarda kullanılmıştır. Yani durağan, statik bir karakterden 

ziyade dinamik bir yapı sergilemiştir.   

 Başlangıçta toprağı işleme eylemini karşılamak üzere kullanılan kavram, 17. 

yüzyıldan bu yana düşünüş yeteneklerinin geliştirilmesini anlatmak üzere kullanılmaya 

                                                
3 Betül Karagöz, ““Hiç’lik İçinde Yokluğu Aramak” Popüler Olabilir Mi?”, Doğu-Batı, Yıl:4, Sayı:15, 
2001, (157–168), s.157.  
4 Doğan Ergun, Sosyoloji ve Tarih, İmge Kitabevi, Ankara 2005,  s. 181. 
5 B. Parekh, Rethinking Multiculturalism, Basingstoke, 2000, p,142. Akt. Mairead Nic Craith, Culture 
and Identity Politics in Northern Ireland, Gordonsville, VA, USA: Palgrave Macmillan 2003, p.2. 
6 İrfan Erdoğan, Korkmaz Alemdar, Öteki Kuram, Erk Yayınları, Ankara 2002,  s.253. 
7 Raymond Williams, Key Words, London; Fontona,1983, p,87. Akt. Emre Gökalp, The Constitution of 
Turkish National Identity And The Republican Institutions, The Middle East Technical University 1997, 
s.7. 
8 Tim Ingold, “Introduction To Culture”, Companion Encyclopedia of Anthropology: Humanity, Culture 
and Social Life, (Ed. Tim Ingold), London, UK: Routledge 1994, p.329. 
9 Oğuz Adanır, “Kültür ile Zihniyet”, Doğu-Batı, Yıl: 6, Sayı: 23, 2003, (23–34), s. 23. 
10 Terry Eagleton, Kültür Yorumları, (Çev. Özge Çelik), Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2005,  s.9. 
11 Kudret Emiroğlu, Suavi Aydın, Antropoloji Sözlüğü, Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara 2003,  s.523. 
12 T. Eagleton, a.g.e., s.10;  Emiroğlu, Aydın, a.g.e., s.523; Zeki Aslantürk, M.Tayfun Amman, Sosyoloji 
Kavramlar Kurumlar Süreçler Teoriler, İstanbul 1999, s. 195. 



 6

başlanmıştır. 18.yüzyılda, insanlığın geride bıraktığı gelişme evrelerini saptamaya 

çalışan ve gelişmenin ilerleme yönünde olduğuna inanan Alman tarihçileri, 

toplulukların kaydettiği ilerlemeyi anlatmak için kültür kavramını kullanmışlardır. Bu 

anlamda kavram ahlâkî bir anlam kazanmıştır.13 19.yüzyılın sonunda ise, İngiliz 

Antropologları ‘kültür’ kavramını etnografya tarafından incelenen topluma özgü olan, 

düşünce ve eylem biçimleri, inançlar, gelenekler, değer sistemleri, simgeler ve 

tekniklerin tümünü anlatmak için kullanmışlardır.14 

Sosyal bilimlerde, insan toplumunda biyolojik olarak değil de toplumsal 

araçlarla aktarılıp iletilen her şeyi anlatan kültür kavramı,15 en genel anlamıyla bir 

toplumun hayat tarzı olarak tanımlanabilir.16 Bu bağlamda düşünür Herder kültürü, bir 

ulusun, bir halkın ya da topluluğun yaşam tarzı olarak tanımlar.17 Antropologlar ise 

kültürü kolektif kimlikler ile ifade edilen bir hayat tarzı olarak tanımlar.18 Diğer bir 

deyişle kültür, özgül bir grubun yaşam tarzını oluşturan değerler, âdetler, inançlar ve 

pratiklerin birleşimi olarak da ifade edilebilir.19 Sosyolojide ise, kültür kavramı bir 

grubun üyelerinin ortak edinimlerinin toplamını dile getirir. Bu kazanımlar şeylerin 

algılanmasında, yapılan değerlendirmelerde bilinç-dışı ve sürekli referans işlevi 

görürler, davranışların yönlendirilmesinde etkili olurlar.20 Bauman’ a göre, kültür insana 

ait bir olgudur. Bu anlamda insanın değiştirebildiği şeyler kültürdür. Kültür şeyleri 

olduklarından ve aksi durumda olacaklarından farklı yapmak ve onları bu halde, yapay 

şekilde tutmaktır.  Kültür, bir düzen oluşturmak ve bu düzeni korumak, düzeni bozan ve 

bu düzen açısından belirsiz görünen her şeyle mücadele etmektir. Bu anlamıyla kültür, 

‘doğa düzeni’( yani şeylerin insan müdahalesi olmaksızın oldukları durum)  yerine 

yapay, kurgulanmış bir düzen ikame etme ya da ekleme faaliyeti olarak 

değerlendirilebilir. Kültür böyle sunî bir düzeni getirmekle kalmaz, ona değer de verir.21    

                                                
13 Maurice Duverger, Siyaset Sosyolojisi, (Çev: Şirin Tekeli), Varlık Yayınları, İstanbul 2002, s.73. 
Eagleton, a.g.e., s.18. 
14 Bozkurt Güvenç, İnsan ve Kültür, Remzi Kitabevi, İstanbul 2002, s.96.  Sibel Özbudun, “Kültür”, 
Kavram Sözlüğü, (Ed. Fikret Başkaya), Ankara 2005, s.319; Duverger, a.g.e., s.74. 
15 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, (Çev. Osman Akınhay, Derya Kömürcü), Bilim ve Sanat 
Yayınları, Ankara 1999, s.442. 
16 Raymond Williams, Kültür, (Çev. Suavi Aydın), İmge, Ankara 1993, s.10. 
17 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayıncılık, İstanbul 2005, s.1048. 
18 Craith, a.g.e. , p.2. 
19 Gordon Mathews, Global Culture/ Individual Identity: Searching for Home in Cultural Supermarket, 
London, UK: Routledge, 2000, p.1; Eagleton, a.g.e. , s. 46. 
20 Alex Mucchıelli, Zihniyetler, (Çev. Ahmet Kotil), İletişim Yayınları, İstanbul, 1991, s.8-9. 
21 Zygmunt Bauman, Sosyolojik Düşünmek, (Çev. Abdullah Yılmaz), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2004, 
s.161. 



 7

Kültürü toplum yaratır ve sonra yaratılan kültür o toplumun varlığını ve 

kimliğini korur ve devam ettirir.22 İnsan kendine bir kültür yaratır ve bu yarattığı 

kültürde insanı geliştirir. Kültür olmayınca insan da olmayacağına göre, insanın kültür 

üretip kültürce üretildiği, kültür taşıyıp kültürce taşındığı temel gerçeği, insan olarak 

varlığının en önde gelen var olma koşuludur.23 Başka bir ifadeyle, insan yeni çevrede 

var olmanın yeni yollarını öğrenir ve sonra bu yoları sosyal adalet yoluyla sabitleştirir. 

Bunlar ise ilgili grubun kültürünü oluşturur ve yeni üyelere nakledilir.24 Diğer bir 

deyişle toplumun öz-benlik yorumu olan kültür, toplumun kendisini inşa etmesi 

anlamına gelir.25 Bu bağlamda kültür yine insanın kendisi tarafından oluşturulmuş 

çevresidir. Benzer bir yaklaşım Samuel von Pufendorf tarafından da ifade edilmiştir. 

Ona göre, kültür doğaya karşıt olan ya da bir başka ifadeyle doğal olmayan ve 

geçmişten günümüze insan tarafından sentesize edilerek üretilen eserler bütünüdür.26  

 Toplumların biyolojik olarak değil de, sosyal olarak nesilden nesile aktardığı 

maddî ve maddî olmayan ürünler toplamı, sembolik ve öğrenilmiş ürünler ya da 

özellikler bütünü; insan eylemlerinin genetik değil toplumsal olarak aktarılan 

yönlerinden meydana gelen bütüne kültür denilebilir.27 Ancak bu aktarımda kültür sabit 

değildir. Bireyler atalarından hiç değişime uğramadan bir miras alamazlar. Aynı şekilde, 

kültürler de, bir kuşaktan diğerine sürekli olarak aktarılan yazılar ya da durağan 

kategoriler olarak değil, daima değişime ve revizyona maruz kalan dinamik, çok-yüzeyli 

yapılar olarak anlaşılmalıdır.28 Bu da kültürün değişken bir yapıda olduğu anlamına 

gelir.29 

 Yukarıda ifade ettiğimiz gibi kültür kavramının sıralanamayacak kadar çok 

tanımı vardır.30 Fakat bu tanımlamaların gruplandırılması mümkündür. Bu 

gruplandırma Bodley tarafından yapılmıştır. Buna göre kültür tanımları konusal, 

tarihsel, davranışsal, normatif, fonksiyonel, mental, yapısal ve sembolik olarak 

gruplandırılabilir. Konusal olarak kültür, sosyal örgütlenme, din veya ekonomi gibi, 

                                                
22 Yümni Sezen, Çağdaşlaşma Yabancılaşma ve Kimlik, Rağbet Yayınları, İstanbul, 2002, s. 95. 
23 Nermi Uygur, Kültür Kuramı, YKY, İstanbul, 2003, s.18. 
24 Deepak Lal, “Modernleşmek için Batılılaşmak Şart mıdır?”, Liberal Düşünce, Kış–2005, Sayı:37, s.60.  
25 İbrahim Kaya, Sosyal Teori ve Geç Modernlikler Türk Deneyimi, İmge, Ankara, 2006, s.106–107. 
26 Cevizci, a.g.e. , s. 1048. 
27 Cevizci, a.g.e. , s. 1048. 
28 Sallie Westwood, “Irkçılık, Akıl Hastalığı ve Kimlik Politikası”, Irkçılık, Modernite ve Kimlik, (Haz. 
Ali Rattansi, Sallie Westwood), (Çev. Sevda Akyüz), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1997, s.314.  
29 Kaya, a.g.e. , s. 106; Craith, a.g.e. , p. 2; Emiroğlu, Aydın, a.g.e. , s.527. 
30 Kültür kavramının farklı yönlerine vurgu yapan tanımları için bkz. Bozkurt Güvenç, a.g.e. , s.100.  



 8

konular veya kategoriler listesindeki her şeyi içerir. Tarihsel olarak kültür, gelecek 

nesillere aktarılan sosyal miras veya geleneklerdir. Davranışsal olarak kültür, paylaşılan, 

öğrenilmiş insan davranışı, yaşam yoludur. Normatif olarak kültür, idealler, değerler 

veya yaşam ilkeleridir. Fonksiyonel olarak kültür, çevreye uyma veya beraber 

yaşamanın getirdiği problem çözme yoludur. Mental olarak kültür, insanları 

hayvanlardan ayıran fikirler veya öğrenilmiş alışkanlıklar bütünüdür. Yapısal olarak 

kültür, kalıplaşmış ve birbirleriyle ilişkili fikirler, semboller veya davranışlardan oluşur. 

Sembolik olarak kültür ise, bir toplum tarafından paylaşılan keyfi olarak verilen 

anlamlara dayanır.31  

Esasen bu gruplandırmalar (kültüre farklı yaklaşımlar), Fransız 

Aydınlanması’nın evrenselci ve etik ve Alman Romantisizmi’nin tikelci ve emik 

yönelişleri arasındaki gerilime ilaveten, maddeci ve idealist dünya görüşleri ve onların 

çeşitli varyantları arasındaki gerilimlerden kaynaklanmaktadır.32 Bu farlılıklara rağmen 

kültür üzerine yapılan tanımlamalara bakmak, olgunun en azından ne ifade ettiğini 

anlamada yardımcı olacaktır.  

Yukarıda ifade ettiğimiz üzere oldukça çok farklı tanımlanmış olan kültür 

kavramını, konumuza hizmet edecek derecede görece tanımları üzerinde duracağız. 

Antropolojik sayılabilecek ve bugün hâla büyük oranda geçerli olan ilk kültür tanımını, 

Britanyalı antropolog Edward Burnett Tylor yapmıştır. Tylor’a göre, “ kültür ya da 

uygarlık, geniş etnografik anlamında insanın bir toplumun üyesi olarak edindiği, bilgi, 

inanç, sanat, ahlâk, yasa, adetler ve diğer yeti ve alışkanlıkları içeren karmaşık 

bütündür.”33 Daha sonraları bu tanım, farklı düşünce okulları tarafından farklı tarzlarda 

yeniden yorumlanmıştır.  

Hall’e göre, yaşanmış pratikler ya da bir toplum, grup ya da sınıfa kendi var oluş 

koşullarını deneyimleme, yorumlama ve anlamlandırma imkânı sağlayan pratik 

ideolojiler olan kültür,34 Malinowski’ye göre ise, kullanım ve tüketim maddelerinden, 

çeşitli halk gruplarının yapısal hak ve görevlerinden, insan düşünce ve yeteneklerinden, 

                                                
31 Erdoğan, Alemdar, a.g.e. ,s. 254–255. 
32 Özbudun, a.g.m.,s. 321. 
33 Edward Burnett Tylor, Primitive Culture, Londra, 1871, C.1.s.1. Akt. Eagleton, a.g.e. , s. 46; Özbudun, 
a.g.m.,s.320; Duverger, a.g.e. , s.74. Güvenç, İnsan ve Kültür, s.101. 
34 Stuart Hall, “Culture and State”, Open University, The State and Popular Culture, Milton Keynes, 
1982, s.7. Akt.  Eagleton, a.g.e. , s.46. 



 9

inanç ve alışkanlıklarından oluşan tümel bir bütündür.35 Duverger kültürü, bir insan 

topluluğunda beklenen davranışları tayin eden rolleri oluşturan, düzenlenmiş bir 

davranışlar, düşünceler ve duyuşlar bütünü olarak tanımlar.36 Özlem, kültürü 

“insanlık”ın faklı tarihsel dönemler veya farklı toplumlara özgü kalan duyuş, seziş, 

düşünüş tarzlarının dil, din, teknik, sanat, ekonomi, mitos, bilim ve felsefe formları 

içinde kendini dışavurması şeklinde tanımlıyor.37 Kültürün temel belirleyenleri olarak 

din ve dil olgusuna vurgu yapan Eliot kültürü, bir yerde ve birlikte yaşayan belli bir 

toplumun yaşayış şekli olarak tanımlamaktadır.38 Gökalp ise, kültürü, bir ulusun dini, 

ahlâkî, aklî, estetik, lisanî, ekonomik ve fenni hayatlarının bir birleşimi olarak 

yorumlar.39 Kültürün eksiksiz olmayan ama zihinsel olarak bir tasarım yapmaya olanak 

sağlayacak bir tanım yapan Uygur’a göre kültür, insanın ortaya koyduğu, içinde insanın 

varolduğu tüm gerçeklik demektir. Kültür kavramıyla insan dünyasını taşıyan yani insan 

varlığını gördüğümüz her şey anlaşılabilir. Kültür, doğanın insanlaştırılma şekli, bu 

insanlaştırmaya özgü süreç ve verimdir. Kültür, insanın kendini kendi evinde duymasını 

sağlayacak bir dünya ortaya koymasıdır.40 Turhan’a göre ise, kültür, bir cemiyetin sahip 

olduğu maddî ve manevi kıymetlerden oluşan bir bütündür. Kültür, bir cemiyetin içinde 

var olan her tür bilgiyi, alâkaları, itiyatları, kıymet ölçülerini, genel tavır, görüş ve 

zihniyet ile her tür davranış biçimlerini kapsar. Bununla birlikte, kültür cemiyet 

üyelerinin çoğunluğunda ortak olan ve onu diğer cemiyetlerden ayırt eden özel bir hayat 

tarzını temin eder.41 Güngör kültürün tinsel yanına vurgu yaparak kültürü, bir inançlar, 

bilgiler, hisler ve heyecanlar bütünü olarak tanımlamaktadır.  Yani Güngör’e göre kültür 

maddî değildir. Manevi olan kültür, pratikte maddî formlara dönüşür.42 Turan kültürün 

işlevsel bir yorumunu yaparak toplum, coğrafya ve tarihsel süreç üçgeninde oluşan 

kültürü toplumsal kimliği belirleyen en temel olgu olarak tanımlamaktadır.43 Hemen her 

                                                
35 Bronislaw Malinowski, Bilimsel Bir Kültür Teorisi, (Çev. Saadet Özkal), Kabalcı Yayınları, İstanbul, 
1992, s. 66. 
36 Duverger, a.g.e. , s.74. 
37 Doğan Özlem, Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 2000, s.146. 
38 Thomas Stearns Eliot, Kültür Üzerine Düşünceler, (Çev. Sevim Kantarcıoğlu), T.C Kültür Bakanlığı 
Yayınları, Ankara, 1981,  s.133. 
39 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, (Haz. Mahir Ünlü, Yusuf Çötüksöken), İnkılâp, İstanbul, 2001, s. 
25. 
40Uygur, a.g.e. , s.17. 
41Mümtaz Turhan, Kültür Değişmeleri; Sosyal Psikolojik Bakımdan Bir Tetkik, İstanbul, 1997, s.48. 
42 Erol Güngör, Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1995,  s.15. 
43 Şerafettin Turan, “Türk Aydını ve Kültür”, Türk Aydını ve Kimlik Sorunu, (Haz. Sabahattin Şen), 
Bağlam Yayınları, İstanbul, 1995, s.463. 



 10

tanımda kültür olgusunun insana ait bir olgu ve insan edimlerinin bir sonucu olarak, 

tarihsel süreç içersinde oluşan, değişen, öğrenilebilen, normlar sistemi olduğu, ihtiyaç 

karşıladığı ve bireylerin büyük oranda kimliğini belirlediği söylenebilir. 

Konumuzun içeriği bakımından kültür olgusunun ulusal kültür ekseninde bir 

değerlendirmesini yapmak gereklidir. Bu bağlamda daha sonra kimlik kısmında biraz 

daha açacak olmamıza rağmen burada şunu ifade etmeliyiz ki ulusal kültür, kültürün 

kendisinden farklıdır. Kimlik oluşturucu bir kaynak olarak kültür, ulusal kimliğin temel 

belirleyeni durumunda değildir. Daha ziyade modern ulusal kimliklerin kaynağı ulusal 

kültürdür. Çünkü ulusal kimlikler kültürel kimlikle aynı şey değildir. 

Bilim insanları, modern ulusal kültürlerin, modern öncesi etnik unsurların doğal 

bir dönüşümü olduğu konusunda mutabık değildirler. İlkçiler, ulusların ve ulusal 

kültürlerin tarihsel güçlü köklere sahip olduğu görüşüne sahipken, modernistler ulusları 

ve ulusal kültürleri tamamen icat ve inşa edilmiş modern bir olgu olarak 

değerlendirirler.44 Burada ifade etmek gerekir ki ulusal kültürler her ne kadar modern 

dönemde belirginleşmişse de tarihsel köklerinin yok olduğunu söylemek abartılı 

olacaktır. 

Kültürün toplumları ve doğal olarak bireyleri etkileme, şekillendirme ve 

kapsama fonksiyonu, ulusalcılık, ulus ve ulus-devlet olgularının dünyanın kaderini 

belirleme sürecine girmesiyle ulusal kültüre devredilmiştir. Artık toplumlar kendilerini 

ulusal kültürlerine göre tanımlayacaklardır. Tanımlamada ihtiyaç duyulan şey ise ‘öteki’ 

ulusal kültürler olacaktır. Çünkü diğer bütünleşmiş halklardan farklı bir halkın yaşam 

tarzı, kendi kültürünün oluşmasında önemli bir faktördür. Ulusal kültür, alt kültür değil 

halkın geneline hitap eden devletin desteklediği bir üst kültürdür. İşte bu alt kültürlerin 

devlet tarafından desteklenen üst kültürle bütünleşmesi sonucunda oluşan kültürü ulusal 

kültür denilmektedir. Bu bağlamda ulusal kültür kavramı, “genel olarak kültür 

kavramından daha ötede devlet ve toplum içinde müşterek bağ oluşturabilecek, 

toplumsal entegrasyonu devlet bünyesinde tutabilecek bir özelliğe sahiptir.”45 Başka bir 

ifadeyle ulusal kültür, ulus bütünleşmesini devlet eksenli yapmaya yarayan bir 

kültürleşme şeklidir. Ulusal kültür, bir ulusun sahip olduğu var sayılan bütün tutum ve 

davranış biçimlerini, düşünüş ve yaşayış üslubunu, maddî ve manevi dünya ile kurduğu 

                                                
44 Motti Ragev, Popular Music and National Culture in Israel, Ewing, NJ, USA: University of California 
Pres, 2004, p.3. 
45 Ömer Say, Milli Devlet Kültürü, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1998, s. 67. 



 11

kendine has ilişki biçimini kapsayan bir pota gibi düşünülmektedir. Bu öyle bir 

bütündür ki, tasavvur edildiği biçime göre ‘ahenkli’ olması, kolay kolay değişmemesi 

beklenir. Çünkü bu bütün, o ulusa rengini başka bir deyişle ‘kimliğini’ vermektedir. Bu 

o ulusa ait bireylerin referansı olan bir ‘töz’ dür. Fakat kimliğe yönelik farklı her 

tutumun bu ‘töz’ü tanımlaması ve içini dolduruş biçimi farklı olmaktadır.46  

Ulusal kültür olgusuna çok vurgu yapan ulusalcı söylemde kültür, sadece doğa 

karşısındaki bir vaziyet alış, bir etkinlikler ve ürünler dünyası olarak görülmez, aynı 

zamanda kesinlikle tinselleştirilir ve ahlâkî bir donanım’a kavuşturulur. Ulusalcılara 

göre ulusal kültürün başat öğesi ‘dil’dir. Ortak bir dilin kullanımı bir ulusun doğal 

sınırlarını çizer. Kültürün diğer öğeleri olan örfler, adetler ve dinsel inanışlardaki birlik 

dile eklemlenir ve topluluğun organik anlamda birleşmesinde üzerlerine düşen rollerini 

yerine getirirler.47  

Bilindiği gibi ister kültür isterse ulusal kültür olsun, her iki olgunun da bireysel 

ve kolektif kimliklerin oluşumunda baskın bir rolü vardır. Kültür, ulusal kimliğin en 

önemli ve güçlü referanslarından birini oluşturur. Ulusal kimlik, ulus olarak nitelediği 

türdeş toplumun türdeşlik kıstasları olarak gelenek, örf-adet, ortak tarihsel geçmiş, tasa 

ve kıvançta ortaklık, müşterek kader gibi birçok değişik unsurları ifade ederken, 

gerçekte büyük oranda kültürle örtüşen özellikleri ifade etmektedir.48 

Kültür, kimliğin tanımlanması, ifade edilmesi ve geliştirilmesi, kişinin kendini 

gerçekleştirmesi için bir ön şart olduğundan ve kimliksiz hiçbir kişi var 

olamayacağından, kültür olmaksızın hiçbir kişi var olamaz.49 Kültürün iki yönü, yani 

kuralcı ve anlatısal, yönlendirici ve nakledici yönü bireylere ‘biz’ deme olanağı veren 

kimlik ve aidiyet temellerini yaratır. Tek tek bireyleri böyle bir ‘biz’de birleştiren, bir 

taraftan ortak kurallar ve değerlere bağlılık, diğer taraftan yaşanmış geçmişin 

hatıralarına dayanan, ortak bilgi ve kendini algılayış biçiminin oluşturduğu bağlayıcı 

yapıdır.50 Bireylerin bir ulusa ait olma duygusu, dil, toprak ve tarih hakkındaki 

hikâyeler, sanat biçimleri, giysi ve iletişim şekilleri, ortak ritüeller, tüketim gibi şeyler 

anlamına gelen kültür vasıtasıyladır. Bu, devlet ile birey arasındaki bağı kuran 

                                                
46 Emiroğlu, Aydın, a.g.e. , s.475. 
47 Süleyman Seyfi Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında Milliyetçilik, Alfa Yayıncılık 
İstanbul, 2000,  s.17. 
48 Celalettin Vatandaş, Ulusal Kimlik; Türk Ulusçuluğunun Doğuşu, Açılım Kitap, İstanbul, 2004, s.31. 
49 Nafiz Tok, Kültür, Kimlik ve Siyaset, Ayrıntı İstanbul, 2003, s.28. 
50 Jan Assman, Kültürel Bellek; Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik Kimlik, (Çev. Ayşe 
Tekin), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2001, s.21. 



 12

kimliktir.51 Bireyler, kendilerini diğerleri ve doğayla ilişki içinde nasıl örgütleyip 

tasarlayacaklarını belirleyen kültürlerin içine doğarlar ve tüm potansiyelleriyle zaman 

ve mekanda konumlanan bir grup içinde sosyalleşip yetişirler. Değerler, inançlar, 

gelenekler, adetler, alışkanlıklar ve deneyimler belirli bir toplumun kültürünü alan yeni 

üyelere aktarılır. Yani bireyler ve gruplar kültür içerisinde kimlik kazanırlar. Ortak 

kültür bir toplumun üyeleri arasında dayanışma duygusu yaratır ve bireylerde ait 

oldukları topluluğun, diğerlerinden ayrı ve farklı olduğu imajının oluşmasına yol açar.52 

Diğer bir deyişle kültürler dünyayı yorumlarlar ve anlamlar yaratırlar, böylece bireylere 

bir kimlik duygusu sağlarlar.53 Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi kültür statik bir yapı arz 

etmediği için kültürler değiştikçe, kimlikler de değişmeye mahkumdur. 

Kültür değişmesi, bir cemiyetin mevcut düzeninin yani sosyal, maddî ve manevi 

medeniyetinin bir tipten başka bir tipe dönüşmesi anlamına gelen bir süreçtir. Bu süreç 

insan medeniyetinin daimi bir faktörü olup her yerde ve her zaman gerçekleşmektedir.54 

Çünkü hayatın ilkesi değişimdir. Kültür değişmeleri aynı zamanda kimlik değişmeleri 

olarak gelişecektir. Bu değişimin boyutu ve dozu kimlik üzerinde farklı sonuçlara sebep 

olurken, ani ve sert kültürel değişimler kimlik kırılmaları ve dolayısıyla kimlik krizine 

yol açacaktır. 

                                                
51 Ross Poole, “The Nation-State and Aboriginal Self-determination”, Fate of the Nation State, (Ed. 
Mıchel Seymour), Montreal, PQ, CAN: McGill-Queen’s University Pres, 2004, p.93. 
52 Montserrat Guıbernau, Milliyetçilikler; 20. Yüzyılda Ulusal Devlet ve Milliyetçilikler, (Çev. Neşe Nur 
Domaniç), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1997, s.131. 
53 Guıbernau, a.g.e. , s.205. 
54 Turhan, a.g.e. , s.49. 



 13

1.2. Kimlik 

Kimlik olgusu, daha evvelce var olmasına rağmen bir sorun olarak ortaya çıkışı 

ve akademik olarak çalışılmaya başlanması yaklaşık 50 yıllık bir meseledir. Keşifler, 

Rönesans ve Reform hareketleri, Bilim Devrimi, Sanayi Devrimi, Fransız Devrimi ve 

Aydınlanma süreci sonucunda onlarla birlikte yaşanan modernleşmenin bir sonucu 

olarak insanların geleneksel kimliklerinin değişimi ya da dönüşümü, kimlik sorununu 

ortaya çıkarmıştır. “Son zamanlarda kültürel, politik ve sosyal konularda kaçınılmaz bir 

şekilde boy gösteren kimlik kavramının revaçta olması 1950’lerden daha geriye 

gitmez.55 Kimlik kavramı ile ilgili çalışmalar özellikle 1985 den sonra hızla 

çoğalmıştır.56 1950-1960’lar da Erikson tarafından popülerleştirilen kimlik krizi fikri 

daha sonraki yıllarda hemen tüm insani ve sosyal bilimlerin konusu oldu. 1980–1990 

arasında, kimlik konusuna olan ilgi sadece bireysel boyutta değil kimliğin kolektif 

boyutlarına olan ilgi bağlamında da dikkat çekici bir şekilde arttı.57    

Latince idem kökünden gelen ve aynılığı, sürekliliği içeren kimlik (identity) 

terimi uzun bir tarihe sahne olduğu halde, yirminci yüzyıla kadar popüler bir terim 

olarak kullanılmaya başlanmamıştı.58 İngilizcedeki karşılığı identity, Fransızca’ daki 

karşılığı ise idetité olan kimlik, en kısa anlamıyla aynılığı ve benzerliği ifade eden bir 

kavramdır.59 Kimlik kavramı psikoloji, sosyoloji, kültürel antropoloji gibi sosyal 

bilimlerde ben (I), benlik-kendilik (self), kişilik (personality) ve kimlik (identity) 

kavramları ile çoğu zaman eş anlamlıymış gibi kullanılmaktadır. Örneğin ‘karakter’ 

kavramının kimlik kavramının yerine kullanıldığını sıkça görmekteyiz oysaki: “ 

karakter kavramı ilke olarak kapsayıcıdır, bir bireyin ya da grubun bütün özelliklerini 

içerir; kendi için yeterlidir, tanımı için dışsal bir göndermeye ihtiyaç duymaz ayrıca 

                                                
55 Ross Poole, Nation & Identity, Florence, KY, USA: Routledge,1999, p.44. Philip Gleason, “Identifying 
Identity: A Semantic History”, The Journal of American History, Vol. 69, No. 4. (Mar., 1983), pp. 910-
931.p. 910. Philip Gleason, “Identifying Identity: A Semantic History”, The Journal of American History, 
Vol. 69, No. 4. (Mar., 1983), pp. 910-931. p.910. 
56Mesela 1980 lerin başı ve ortasına kadar 742 adet kimlik kavramını anahtar sözcük olarak gösteren 
çalışma varken, bu rakam 1985–1989 da 4186 ya, 1990–1994 arsında 5650 ye, 1995–1999 arasında ise 
7894 ulaşmıştır. Bkz. James E. Cote, Identity Formation, Agency, and Culture: A Social –Psychological 
Synthesis, Mahwah, NJ, USA: Lawrence Erlbaum Associates, Incorporated, 2002, p.xii. 
57Mervyn F. Bendle, The crisis of ‘identity’ in high modernity”, British Journal of Sociology, Volume: 53 
Issue No: 1, March 2002, pp.1–18, p. 2. 
58Yannıs Stavrakakıs, “Identity, Political”, Encyclopedia of Democratic Thought, (Ed. Paul Barry Clarke 
And Joe Foweraker), Florence, Ky, USA: Routledge, 2001, p. 333; Marshall, a.g.e., s.405. 
59Martin Sökefeld, “Debating Self, İdentity,and Culture in Anthropology”, Current Anthropology, Vol.40, 
No:4, (Aug.,- Oct., 1999), pp.417-447, p. 417; Vatandaş, a.g.e., s.15; M. Ali Kılıçbay, “Kimlik Bir Tasnif 
Sorunu”. Türkiye Günlüğü, Sayı:33, Ankara 1995, s.142.(142–149) 



 14

değişkendir, kısmî ya da genel değişikliklere açıktır. Buna karşılık kimlik kavramının 

daha sınırlı bir anlamı vardır, içe dönük ve özsel olanı çağrıştırır; ilişkiseldir, tanımı için 

farklılığa dair birtakım unsurları anıştırmak zorundadır ve kalıcıdır. ”60 Kimlik kendi 

farkında olmayı gerektirir oysa karakter için bu gerekli değildir. Kimlik düşünümsel ya 

da öznel bir boyut içerir, karakter ise; tamamıyla nesnel, taşıyıcısının farkında olmadığı, 

diğer insanlar tarafından algılanan bir şey olarak ifade edilebilir.61  Diyebiliriz ki kimlik 

karakterle kıyaslandığında daha derin, kırılgan ve metafizik temellidir. Bununla birlikte, 

bu kavramlar temelde ortak bir ölçüt çerçevesinde, kişiyi başkalarından ayıran duygu, 

tutum, düşünce ve davranışların örgütlenmiş, kaynaşmış bir bütünlüğünü ifade eden 

kavramlar olarak anlaşılmakta ve kullanılmaktadır.62  

 Kimlik kavramının belirsiz bir o kadar da kaçınılmaz olduğu söylenir. Çeşitlidir 

ve tanımlanması zordur. Kimlik günah gibidir ne kadar karşı koyarsak koyalım ondan 

kaçamayız.63 Çünkü kimliksiz bir “hayat biçimi” mümkün olsa bile bu pek arzu 

edilebilecek bir durum değildir. Böyle bir durumda ne bir birey bir şey olur, yapar 

başarırdı, ne de biz. Bu anlamda başarısızlıkla eleştirilecek bir birey ya da biz bile 

olmazdı ortada. Öyleyse kimlik şu ya da bu biçimde insan hayatının vazgeçilmez bir 

parçasıdır.64 Başka bir ifadeyle bu dünyada var oluşumuza ilişkin temel soruları 

cevaplayan, nerede durduğumuzu söyleyen bir değerler düzenidir.65 

 Sosyal bilimlerde kimlik kavramı en genelde, indirgemeci olmayan yaklaşımlar 

çerçevesinde, sosyal olguların daha üst seviyede sosyal psikolojik kavramlarla 

desteklenerek ya da bağ kurularak izah edilmesine dayanır. Kimlikler sabit ve değişmez 

değil, sürekli değişim içinde olan kavramsal oluşumlardır. Kimlikler çoğulcu ve 

değişkendir, onları incelemek için tek bir değişken yoktur. Kimlik çalışmaları, kimliğin 

zor doğasından dolayı interdisipliner bir yaklaşımla açıklanabilir.66 Kimlik konusu 

                                                
60Perry Anderson, Tarihten Siyasete Eleştiri Yazıları, (Çev. Ed. Simten Çoşar), İstanbul, 2003, s.367. 
61P. Anderson, a.g.e. , s.368 
62Cengiz Güleç, Türkiye’de Kültürel Kimlik Krizi, Verso Yayıncılık, Ankara, 1992, s.11. 
63Samuel P. Huntington, Biz Kimiz? Amerika’nın Ulusal Kimlik Arayışı, (Çev. Aytül Özer), C S A Global 
Yayın Ajansı, İstanbul, 2004,  s.21. Kimlik kavramının kolayca tanımlanamayacak bir kavram olduğunu 
Maalouf şöyle ifade ediyor: “Yazarlık hayatım bana sözcüklerden çekinmeyi öğretti. En açık gibi 
görünenleri çoğu zaman en kalleşleridir. Bu sözde dostlardan biri de ‘kimlik’ tir. Hepimiz bu sözcüğün ne 
anlama geldiğini bildiğimizi sanırız ve o sinsi sinsi tersini söylemeye koyulsa da, ona güvenmeyi sürdürür 
dururuz” Amin Maalouf, Ölümcül Kimlikler, (Çev. Aysel Bora), YKY İstanbul, 2003, s.15. 
64William E. Connolly, Kimlik Ve Farklılık: Siyasetin Açmazlarına Dair Demokratik Çözüm Önerileri, 
(Çev. Fermâ Lekesizalın), Ayrıntı Yay. İstanbul, 1995, s.204–205. 
65 Naci Bostancı, “Kimliklerin Zırhını Kuşanmak”, http://www.zaman.com.tr/ 13-12-2006. 
66Edibe Sözen, Demir Kafesten Plastiğe Kimliklerimiz. Sekülerleşme Sürecinde Kimliklerin İnşası, Birey 
Yayıncılık, İstanbul, 1999, s.24. 



 15

çeşitli yaklaşımlarla ele alınabildiği için kimliğin çeşitli şekillerde tanımı yapılmaktadır. 

Örneğin, çocuğun aileden koparak toplum içinde bir yer almasıyla birlikte gelişen 

benlik duygusudur; şeklinde psikolojik bir tarif veya toplumun diğer unsurlarının bize 

karşı tepkilerinden, tutum ve davranışlarından edinilen izlenimleridir; şeklinde 

sosyolojik bir tarif yapmak mümkündür.67 Antropolojik söylemde ise kimlik, farklı 

olmak kadar kedisine benzemek anlamına da gelmektedir.68  

Yukarıda kimliğin tanımlamasının zor ve bulanık olduğunu ifade etmiş ve aynı 

zamanda disiplinler arası bir yaklaşımla tanımlanmaya çalışılması gerektiğini 

belirtmiştik. Sosyal bilimlerde mutlak ya da genel bir tanımlamanın mümkün olmaması, 

kimlik kavramı için de geçerlidir. Ancak yine de kimlik hakkında farklı tanımlamalar 

söz konusudur. Kimlik fikri, kendimizi öznel olarak kavrama şekillerimiz ile içinde var 

olduğumuz sosyal hayatın şekilleri arasındaki kurucu bağ anlamına gelir.69 Bazı 

kuramcılar (Descartes, Kant ve Husserl) için kimlik kişinin ne olduğunu belirleyen fıtrî 

bir özün keşfi ve doğrulamasıdır, diğerleri (Hume, Nietzche, Heidegger Sartre) içinse 

kimlik, bir yaratımdır.70 Ancak her ne şekilde düşünülürse düşünülsün “kimlik veya 

aidiyet sosyal bir olgudur. Asosyal varlıkların kimliklerinden bahsedilemez.”71 

Yurdusev’e göre; 1- Başkalık (öteki) olmadan kimlik olmaz. 2- Kimlik ait olan ile ait 

olunanın birleşimidir. 3- Kimlik kazanımı dinamik ve çok yönlü bir süreçtir. 4- Çok 

yönlülük ve süreklilik kimliği çoğulluğa götürür. 5- Kimlik verili ve iradî olarak ikiye 

ayrılabilir. 6- Kimlik objektif (dil, din, mit vb.) ve sübjektif (iradî) öğelerden oluşur.72  

Dolayısıyla irade söz konusu olduğu için kimlik insana özgü bir kavramdır. Genel 

olarak ifade edecek olursak kimliğin iki temel bileşeni vardır. Bunlardan ilki tanımlama 

ve tanınma, ikincisi ise aidiyettir73.  

Kimliğin sosyal veya ‘sosyogenetik’ bir olgu olduğunu ifade eden Assman, 

kimliği, bir bilinç sorunu olarak başka bir deyişle kişinin kendi hakkında bilinçsizce 

                                                
67Cüneyt Birkök, Bilgi Sosyolojisi Işığında Kimlik Sorunu, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
(Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul,1994, s.67–75. 
68Thomas Hylland Eriksen, Etnisite ve Milliyetçili; Antropolojik Bir Bakış, (Çev. Ekin Uşaklı), Avesta 
Basın Yayın, İstanbul, 2004, s. 94. 
69Poole, Nation & Identity, s.45. 
70Douglas Kellner, Popüler Kültür Ve Postmodern Kimliklerin İnşası”, Doğu- Batı, yıl:4, Sayı:15, Mayıs 
Haziran Temmuz 2001, 2. Baskı, (187–219), s.189. 
71A.Nuri Yurdusev, “18. ve 19. Yüzyıllarda Avrupa’da Türk Kimliği”, Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik, 
(Haz. Nuri Bilgin), Bağlam Yayıncılık, İstanbul, 1997, (101–115), s.102. 
72 Yurdusev, a.g.m. , s.102–103. 
73 Emiroğlu, Aydın, ag.e., s.469. 



 16

oluşan algılayışının bilince çıkması olarak değerlendirir.74 Kimlik kavramı, “bir kişinin 

ya da grubun, topluluğun kendi niteliklerine, değerlerine, konumuna ve kökenine ilişkin 

bilinçli kavrayışı”75 olarak da tanımlanabilir. Aslın da kimliğe ilişkin anahtar soru “Ben 

Kimim” dir. Kimlik bir tanımdır, insanın hem toplumsal hem de psikolojik anlamda 

kendisinin ne ve nerede olduğunu açıklamasıdır.76 Kimlik, “biz özneyi tanımlamak için 

kullanılan öğelerin bütünü” dür.77 Güvenç’e göre kimlik, “kişilerin, grupların, toplum 

veya toplulukların ‘kimsiniz, kimlerdensiniz?’ sorusuna verdikleri yanıt ya da 

yanıtlardır.78 İnam ‘a göre “kimlik, öbürleriyle sağlıklı etkileşmeye girebilecek 

bağımsızlık demektir.”79 Bilgin ise kimliği “insanın kendini, kendi gözünde ve 

diğerlerinin aynasında nasıl gördüğünü ifade eden”80 bir kavram olarak tanımlar. Bir 

başka tanıma göre ise: “kimlik insanın kim olduğu, diğerleri tarafından nasıl görüldüğü, 

rolü, ihtiyaçları ve değeri konusundaki sorulara cevap verme tarzının davranışlara 

yansıma biçimidir.”81 Benzer bir tanım ise şöyle: “kimlik, insanların kendileri ve içinde 

yaşadıkları topluluklar hakkındaki konuşma şekillerinin kısaltılmış bir ifadesidir.”82  

Stuart Hall ise kimliği, “keşfedilmeyi bekleyen ve keşfedildiği zaman da aidiyet 

duygumuzu güvence altına alacak olan bir ‘tarih’ içinde temellenmiş olmanın yanı sıra, 

kimlikler bizim geçmişle ilgili anlatılara karşı ya da bu anlatılar içinde kendimizi 

belirtme yollarına verdiğimiz ad”83 olarak tanımlar. 

 Derrida “Tüm kimlikler ancak farklılıklarıyla var olabilir. Hiçbir kimlik yoktur 

ki ‘kendisi’ nin ötekisi olamasın”84 diyerek kimlik kavramındaki benzerlik vurgusuna 

farklılık vurgusunu da eklemektedir. Gerçekten de Derrida’nın ifade ettiği gibi: “her 

                                                
74JAssman, Kültürel Bellek,  2001, s.130–131. 
75Erkan Perşembe, Almanya’da Türk Kimliği; Din ve Entegrasyon, Araştırma Yayınları, Ankara, 2005,  
s.27. 
76Yardley & Honess(eds), Self –Identity Psychosocial Perspectives, p.121, akt. Guıbernau, a.g.e. , s.127. 
77Pulat Tacar, Kültürel Haklar, Gündoğan Yayınları, Ankara, 1996,  s. 29. 
78Bozkurt Güvenç, Türk Kimliği, s.3. 
79Ahmet İnam, “Kimseden Kimliğe, Kimlikten Kişiliğe: Birey ve Toplum Olarak Varolabilmenin Çetin 
Yollarında…”, Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik, (Haz. Nuri Bilgin), İstanbul, 1997, (469–472), s.471. 
80Nuri Bilgin, “Kimlik Sorununda Evrenselcilik-Farkçılık Gerilimini Aşmak”, Türkiye Günlüğü, Sayı: 33, 
Mart-Nisan 1995, (63–72), s. 63. 
81Dilek İmançer, “Çağdaş Kimliğin Yapılanma Süreci ve Televizyon”, Doğu-Batı, Yıl.6, Sayı: 23, 2003, 
(233–250), s.234. 
82Michael Billig, Banal Milliyetçilik, (Çev. Cem Şişkolar), Gelenek Yayıncılık, İstanbul, 2002, s.76. 
83Stuart Hall, “Cultural Identity and Diaspora”, (Der. J. Rutherford), Identity, Community, Culture, 
Difference, Lawrence and Wishart, London, 1990, p.225. 
84J.Derrida, Reflections on Today’s Europe, Indian University Pres, Indianapolis, 1992, s.129. Akt. 
Hüsamettin İnanç, AB’e Entegrasyon Sürecinde Türkiye’nin Kimlik Problemleri, Adres Yayınları, 
Ankara,2005, s.15. 



 17

kimlik olmak için, başka bir şeyden farklı olmayı önceden varsaymalıdır.”85 Kimlik var 

olmak için farklılığa ihtiyaç duyar ve kendi kesinliğini güvence altına almak için 

farklılığı ötekiliğe dönüştürür.86 Kimlik, çeşitli olgular (20.yüzyılın ortalarında itibaren 

özellikle dil, din, ırk, ulus, kültür, etnisite vb) bağlamında bir taraftan ‘öteki’ den 

farklılıkların vurgulandığı, diğer yandan benzerliklerin ifade edilerek ‘biz’ 

bütünlüğünün oluşturulduğu bir süreçtir.87 Kimlik toplumsallığı gereği ‘başkalık’ 

(farklılık) içerir. Başka bir deyişle, kimlik ya da aidiyet ‘öteki’ nin varlığı üzerinden 

gelişir. En temelde ‘ben ve öteki’; biz ve ötekiler olarak ifade edilen bu ayrım bütün 

kimlik kategorilerinde bulunur.88 Kimlik hem psikolojik hem de sosyolojik bir terim 

olup, bir taraftan kişinin kendini tanımlamasını, öte yandan bir gruba aidiyetini ve 

bununla birlikte, bir diğer gruptan dışlanma olasılığını barındırır.89 Kimlik özdeş olma 

hali olarak tanımlandığında, aynı zamanda ötekine karşıtlık, diğerinden fark anlamına 

gelmektedir. Bu anlamda kimliğin oluşum sürecinde, kimliğe karşıt olarak oluşturulan 

bir ötekini öne çıkartma zorunluluğu vardır ve kimlik, karşıtlık ilişkileri içinde ne 

olduğuna göre değil, ne olmadığına göre tanımlanır, kurulur ve sabitlenir.90 Dolayısıyla 

kimlik bir aktör tarafından algılanan veya benimsenen farklı bir ‘kendi’ veya ‘ben’ olma 

imajıdır ve yine belirgin olan ‘öteki’ ile ilişkiler sonucu oluşur.91 Bu bağlamda 

diyebiliriz ki kimlik , “bireyleri ve toplumları başkalarından ayıran, bireyi ve toplumu 

kendisi yapan unsurdur.92 Bu aynı zamanda kimliğin temel özelliklerinin de dışa 

vurumudur.    

Kimlik kavramına ait bir özellik de zaman içinde süreklilik göstermesi ve 

değişime uğramasıdır. Kimlik tarihsel gelişim süreci içerisinde yeniden yorumlanır ve 

yapılandırılır. Zaman içerisinde kimlik(ler) in temel belirleyeni önemini yitirebilir ve 

                                                
85Ali Rattansi, “‘Postmodern’ Bir Çerçevede ‘Batı’ Irkçılıkları, Etniklikler ve Kimlikler”, Irkçılık 
Modernite Ve Kimlik, (Haz. Ali Rattansi, Sallıe Westwood), (Çev. Sevda Akyüz), Sarmal Yayınları, 
İstanbul, 1997, s. 42. 
86Serpil Aygün Cengiz, “Kimlik İnşâsında Kâğıt kentlerin Kâğıt Mezarlıkları”, Doğu-Batı, Yıl: 4, Sayı: 
15, 2001, 2.baskı, (145–156), s.155. 
87Nezahat Altuntaş, “Kısmî Kimliklerin Evrensel Konumlanması” Türkiye Günlüğü, Sayı: 79, Kış, 2004 
(67–80), s.67. 
88Cengiz Güleç, Ateşle Yaşamak Çokkültürlü Türkiye, Aşina Kitaplar, Ankara, 2006,  s.21. 
89Semra Somersan, Sosyal Bilimlerde Etnisite ve Irk, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2004, 
s.35. 
90E.H.Burak Erdenir, Avrupa Milliyetçiliği: Pan-Milliyetçilikten PostMilliyetçiliğe, Ümit Yayıncılık, 
Ankara, 2005, s.43. 
91Yılmaz Bingöl, “İmparatorluktan Modern Ulus Devlete”, Modernite ve Modernleşme Sürecinde 
Türkiye, (Ed. Güngör Erdumlu), Ebabil Yayıncılık, Ankara, 2004, s.160. 
92Ayhan Bıçak, Tarih Düşüncesi I: Tarih Düşüncesinin Oluşumu, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2004, s.33. 



 18

yerini başka bir temel belirleyen alır. Örneğin modern öncesi Avrupa’da dini kimlik 

daha belirleyici iken, modernleşmeyle beraber, çok büyük bir önem taşıyan ve hatta 

neredeyse tüm toplumların tanımlanmasının biricik parametresi haline dönüşen ulusal 

kimlik belirleyici olmuştur.93 Kimlikler de toplum değiştikçe değişebilir ve bu kimlikler 

kesinlikle kimi zaman sağduyunun olabileceği kadar ‘içsel’, özel ve sabit olmayabilir.94 

“Tarihsel ve kültürel bir olgu olan kimlikler”95, tarihsel süreç içinde gelişen, dönüşen 

farklılaşmalar, fakat aynı zamanda mantıkî olmaktan ziyade, sembolik yolla 

bütünleşmeleri sağlayan kavramsal oluşumlardır.96 Bu yönüyle kimlik, “insanın 

potansiyeliyle birlikte zaman içinde değişen veya değişmeyen tüm vasıflarını” ifade 

eder.97 Kimliği tanımlayan kıstaslar: zaman içinde süreklilik ve ötekilerden farklılıktır.98 

Sosyal, kültürel, etnik, tarihi, coğrafî, antropolojik, psikolojik vb. birçok olgunun 

etkileşimi ile oluşan, kapsamlı bir kavram olan kimlik, antropolojik, etnolojik, tarihi, 

coğrafî, sosyal ve kültürel verilerle donanmış bireylerin hayata ve maddeye karşı 

takındığı özgün pozisyondur denilebilir99  

Bilim adamlarının verdiği tanımlar çeşitlidir. Fakat genellikle hepsi bir ana 

temada birleşiyor. Kimlik bir bireyin ya da grubun benlik duygusu, kendini bilmenin 

ürünüdür. Ben ya da biz olarak diğeri/diğerlerinden(öteki/ötekiler)beni ya da bizi ayıran 

belirgin özelliklere sahip olma bilincidir kimlik.100  

Güleç, üç tür kimlik boyutundan söz edilebileceğini ifade ederek, 1-Kişisel 

kimlik (ben kimim?) 2- Psiko-sosyal kimlik (biz kimiz?) 3- Ulusal/ Kültürel kimlik 

(Bizler Hangi kültür ya da ulusa aidiz?) şeklinde ayrıma tabi tutar.101   

Dünyaya biyolojik bir varlık olarak gelen her insan toplumsallaşma sürecinde 

kendisini ötekilerden ayırt eder ve bir ‘ben’ kavramı geliştirir. Buna ‘kişisel kimlik’ 

kavramı denir. Betimsel kimlik (kişinin adını, soyadını, yaşını, mesleğini vb. bilgileri 

içeren kimlik)’ten daha kapsamlı ve karmaşık olan kişisel kimlik, varlığımızla ilgili tüm 

anlamları (değerleri) içeren öznel bir duyudur. Psiko-sosyal kimlik, tüm kimlik 

                                                
93İnanç, a.g.e., s.19-20. 
94Eriksen, a.g.e., s. 97. 
95Güvenç, a.g.e., s.286. 
96Sözen, a.g.e., s.9. 
97Birkök, a.g.t., s.67. 
98Baumeıster, a.g.e., p.18. Akt. Guıbernau, a.g.e., s.127. 
99Özcan Yeniçeri, “Fransızların Fransızlığı Ne İse Türklerin Türklüğü De Aynıdır” Türk Yurdu, Cilt: 26, 
Sayı: 221, Ocak (2006), (93-97), s.94. 
100Hungtinton, a.g.e. , s.21. 
101Güleç, Türkiye’de Kültürel Kimlik Krizi, s.16. 



 19

kavramlarının yapısını ve çekirdeğini oluşturan, kişisel kimliğe göre daha kapsamlı ve 

karmaşık bir kavramdır. Psiko-sosyal kimlik, kişinin sürekli olarak değişen, bir aynılık 

duygusudur. 102 Kimlik duygusunu açık denizde yol alan gemiye yön gösteren pusulaya 

benzeten bir araştırmacı, sosyo-kültürel kimliği ise belirli bir sosyal alanda bireyin 

diğerleriyle etkileşimi sonucu ortaya çıkan, bireyin kendisini içinde algıladığı ya da 

varsaydığı bir takım statülerin gerektirdiği rollerin bileşkesi olarak tanımlamaktadır.103   

Kimlikleri, temel veya tabiî kimlikler ve sonradan yaratılmış sosyo-politik 

kimlikler olarak ayırmak mümkündür. Temel kimlikler arasında aile-aşiret-soy ve din 

esaslarından kaynaklanan kimlikler başta gelir. Sonradan yaratılmış kimlikler arasında 

millet, sosyal sınıf, kral ve imparator tebaası vatandaşlık gibi birçok sosyo-politik 

kimlikler yer alır. Tüm kimlikler durmadan değişmektedir. Ancak temel kimlikler çok 

yavaş ve uzun yıllar içerisinde değiştiğinden dolayı âdeta değişmiyormuş gibi 

görünürler.104 Sonradan kazanılmış siyasî kimliklere, modern kimlikler de denilebilir. 

Bu yeni tip siyasî kimlikler Fransız Devrimi’nden sonra ortaya çıkmışlardır. Bu 

kimlikler arasında yer alan siyasî-milli kimliğin tarihte benzeri yoktur.105 

 Çalışma konumuzu oluşturan kimlik dönüşümü bağlamında vurgu ulusal kimlik 

üzerine olacağından dolayı ve ulusal kimliğin de bir tür kolektif kimlik olması sebebiyle 

kolektif kimlik kavramına değinmekte fayda vardır. Bunun nedeni oldukça basittir. 

“Çünkü insan ontolojik olarak bir grup-varlıktır. Dolayısıyla ‘ben kimim?’ sorusuna 

verilen cevabın oluşturduğu ‘bireysel kimlik’, her zaman şöyle ya da böyle ‘biz kimiz?’ 

sorusuna verilen cevabı da, yani mensubiyet ve aidiyet unsurlarını da içermek 

zorundadır.”106 Bu unsurlar olmaksızın bireysel kimlik fragmente ve ya kırılgan 

kalmaya mahkûm olacaktır.107 Mensubiyet ve aidiyet ise bir kolektiflik gerektirir 

bundan dolayı bireysel kimliklerin varlığı kolektif bir kimliğe ihtiyaç duyar. 

 İnsanın sosyal bir varlık olması dolayısıyla, toplum içinde sosyalleşen bireyin 

toplumsal veya kolektif bir kimlik edinmesi kaçınılmazdır. Bireyin kendisini toplumla 

                                                
102Güleç, a.g.e., s.14. 
103Güleç, a.g.e., s.15-16. 
104Kemal Karpat, “Kimlik Sorununun Türkiye’de Tarihi Sosyal ve İdeolojik Gelişmesi”, Türk Aydını Ve 
Kimlik Sorunu, (Haz. Sabahattin Şen), Bağlam Yayıncılık, İstanbul, 1995,(23–39), s.23. 
105Karpat, a.g.m. , s.24. 
106Erol Göka, “Bugün: Dünün ve Yarının İlginç Bir Karışımı”, Türkiye Günlüğü, Sayı: 52, 1998, (21-31), 
s.24. 
107Göka, a.g.m., s.24. 



 20

özdeşleştirerek toplumsal bir kimlik edinmeye yönelmesi doğaldır. Çünkü kimlik 

toplumsal bir olgudur. 

 Melluci kolektif kimliği “ kendi eylemlerinin yönü kadar, eylemlerinin yer aldığı 

alanın olanak ve sınırları ile ilgilenen, birbirlerini etkileyen çeşitli bireylerce üretilmiş 

etkileşimli ve paylaşılan bir kimlik” olarak tarif ediyor.108 Mabrouk ise kolektif kimliği, 

“bir grup bireyin, kendilerini tanıtmak ve ilgileri, mekânları, sosyal ilişkileri grup 

halinde işlenebilen, yönetilen, doğrulanabilen bir grup oluşturmak için geliştirdikleri bir 

eğilim”109 olarak tanımlar. Bir diğer araştırmacı ise kolektif kimliği, belirli bir alanda 

(territorie) kök salmış bir takım grupların (etnik toplulukların) diğer gruplardan farkını 

ortaya koyma, uygulama talebi110 olarak tanımlar. Benzer bir yaklaşımı Levi-Strauss da 

ortaya koyar. O, kolektif kimliklerin, fark ve karşıtlık tarzında gözlendiğine, herkesin 

kendini diğerlerinden farklı özgül bir bireysellik olarak sunduğuna işaret eder. Levi-

Strauss’a göre, insan grupları arasında mesafe nedeniyle farklılıklar vardır, ama aynı 

zaman da bunun kadar önemli bir başka farklılık kaynağı da, karşı olma ayırt edilme, 

kendisi olma arzusudur.111 Derrida’nın bakış açısında da buna benzer bir yan vardır. 

Derrida’ya göre kolektif kimliğin oluşması, daima ‘onlar’a karşı ‘biz’ in yaratılmasını 

gerektirir.112  

 Kolektif kimlikte geçmişe dönük bir yan vardır; çünkü kolektif kimlik, bir takım 

semboller, anılar, sanat eserleri, töreler, alışkanlıklar, değerler, inançlar ve bilgilerle 

yüklü bir gelenekten, geçmişin mirasından yani kolektif bellekten hareketle inşa edilir. 

İnsan toplulukları kendilerini ortak geçmişte tanır, bu geçmişi belleğine işler, simge, 

ritüel ve törenlerle anar ve yorumlar.113 Kolektif kimlik, belirli bir insan grubunun kendi 

hakkındaki bilinci ve duygusu ile ilişkilidir. Topluluğun kendine özgü niteliklere sahip 

olduğu ve tekillik yaşadığı yönündeki bilinci ve aidiyet duygusudur. Bu bağlamda, dil, 

kültür, din, tarih, yaşam alanı, maddî koşullar gibi öğelerin yanı sıra, topluluğun belleği 

kolektif kimliği oluşturan önemli faktör olarak belirmektedir.114   

                                                
108Melluci, Nomads of the Present, p.34. Akt. Guıbernau, a.g.e. s.129. 
109Ben Mabrouk, “İdentity Personelle et İdentite Sociale”, Culturel et Societes, n.1, s.80-88. Akt. Nuri 
Bilgin, Kolektif Kimlik, Sistem Yayıncılık, İstanbul,1999, s.59. 
110Bilgin, a.g.e., s.59. 
111Bilgin, a.g.e., s.61–62. 
112Bilgin, a.g.e., s.62. 
113Bilgin, a.g.e., s.60. 
114Bilgin, a.g.e., s.62. 



 21

 Kimlik edinme, tarihsel bir olgudur. Aidiyetler, tarihsel akış içinde toplumsal bir 

çerçevede oluşurlar. Kolektif kimliğin oluşmasında ve tanımlanmasında nesnel öğeler 

önemlidir. Nesnel öğeler toplumsal kimlik biriminin üyeleri tarafından paylaşılan 

özelliklerdir. Ortak semboller (bayrak gibi), paylaşılan masallar ve efsaneler, destanlar( 

Türk kimliğinin kurucu öğesi sayılan Ergenekon gibi), ortak dil, din ve etnik köken, 

yaşanılan coğrafya, geliştirilmiş ortak yaşam tarzı, paylaşılmış tarihi zaferler, ortak 

gelenek ve görenekler kimlik kazandıran nesnel öğelerdir.115  

 Bu noktada belirtmek lazım ki tarih, kolektif kimlik oluşumunda başat bir 

konuma sahiptir. Çünkü tarih, “toplumun geçmişiyle ilgili olduğundan, toplumsal 

kimlikte önemli bir yer tutar. Toplumun ataları, başarıları, başarısızlıkları, kurumları, 

değerleri, gelenekleri, tarihi arka planda oluştuğundan ve kimlik de büyük ölçüde bu 

unsurlara dayandığından toplumun kimliği tarihiyle birlikte oluşur.116 Toplumsal kimlik 

tarih sürecinin çerçevesinde oluşmaktadır. 

 Toplumun, tarihi süreçte geliştirdiği değerler, şu şekilde sıralanabilir: 

Toplumların aile tarzları, çocuk yetiştirme biçimleri, insan anlayışları, dilleri, evren ya 

da doğa tasavvurları, inanışları, ölüm anlayışları, duaları, ahlâk anlayışları, gelenek ve 

görenekleri, beslenme kaynakları oluşturma ve onları kullanma tarzları, ihtiyaçları 

giderme ve ürünleri paylaşma anlayışları, zanaatları, teknikleri, üretim tarzları, 

mimarîleri, ev biçimleri, mezar biçimleri, saray anlayışları, kervansaray ile han 

kavrayışları, sözlü gelenekte, masal, hikâye, efsane, mâni, bilmece, ninni gibi 

unsurlarda ortaya çıkan toplumsal özellikleri, yazılı edebiyatları, şairleri, ozanları, 

âşıkları, sanatçıları, kahramanları, bilgeleri, düşünürleri, önderleri, teşkilatlanma 

tarzları, savaş yöntemleri, yönetim biçimleri, hukuk ile devlet anlayışları. Sıralanan bu 

değerlerin ortaya koyduğu ürünler, toplumun zihniyetini gösterdiği gibi, kültürel 

yapının genel özelliklerini de ortaya koyar. Dolayısıyla toplumsal kimlikler de değerler 

ile bu değerlerin oluşturduğu zihniyet ve kültürel yapı tarafından meydana getirilir.117 

Toplumu belirleyen bu değerlerin sürekliliği, toplumsal var oluşun güvencesidir. 

 Kültür ontolojisinin temel kurumlarından biri olan tarih, kültürün ya da 

toplumun geçmişini konu edinerek, toplumun sahip olduğu evren tasavvurunda oluşan 

                                                
115Güleç, Ateşle Yaşamak Çokkültürlü Türkiye, s.22. 
116Bıçak, Tarih Düşüncesi I: Tarih Düşüncesinin Oluşumu, s.30. 
117Ayhan Bıçak, Tarih Düşüncesi III; Tarih Felsefesinin Oluşumu, Dergah Yayınları,  İstanbul, 2004, 
s.14. 



 22

değerlerle, toplumun tarihsel süreçte oluşturduğu kurum, gelenek ve değerlerin 

birliğinden meydana gelen toplumsal kimliğin, dolayısıyla toplumsal var oluşun 

sürekliliğinin sağlanmasında en önemli görevlerden birini yerine getirir.118 Bu noktada 

vurgulanmalıdır ki kişiler/toplumlar tarihini biliyor ve benimsiyorsa kimlik arayışı ve 

sorunu olmaması gerekir. Fakat toplumun tarihi- ya da tarihleri yazılmamışsa, yazılanlar 

okunmuyorsa, okunanlar anlaşılmıyor ya da benimsenmiyorsa orada ‘tarihsizlik’ yani 

kimlik sorunu var demektir.119 Kimlik ve varlık bilinci için kültür tarihi gereklidir fakat 

yeterli değildir. Kültür tarihinin okunur, anlaşılır ve inandırıcı olması gerekir. 

Toplumların kültür tarihi bu tarzda yazılmamışsa kimlik bunalımı kaçınılmaz olur.120 

 Tüm bu izahlardan sonra kolektif kimliğin özelliklerini şu şekilde sıralayabiliriz: 

- Kolektif kimlik, grup üyeleri tarafından sübjektif olarak algılanır ve yaşanır. 

- Kolektif kimlik, diğerine karşıtlık içerisinde, bir zıtlık ve diğerlerinden farklı 

olarak tanımlanır. 

- Gruba aidiyet bilincinden kaynaklanır. 

- Çeşitli temsillerin bir sistemi içinde kavranır. Bu temsiller içinde bir takım 

olumsuz nitelikler (kaçınılacak şeyler) ve pozitif nitelikler bulunur; pozitif 

nitelikler çoğu kez etnosantrist tutumlar üreten savunmaya dayalı bir 

çekirdek oluştururlar. 

- Bu tutumlar ve yanlar oldukça tutarlı bir fikirler sistemi veya ideoloji içeren 

bir söylemde ifade edilir.121   

 Yukarıda ki birçok tanım ve yaklaşım bize kimlik kavramı hakkında bazı temel 

vurguları görme imkânı sağlamıştır. Bu imkânlar doğrultusunda diyebiliriz ki kimlik 

kavramı, hemen hemen her kimlik türünde (bireysel, kişisel, kolektif, etnik veya ulusal 

kimlik)  genellikle, aidiyet, ben/biz bilinci, farkındalık, farklılık, benzerlik gibi 

referanslar üzerinden oluşturulur. 19. ve 20. yüzyılın en popüler kimliği olan neredeyse 

bir din işlevi gören ve neredeyse bireyin tüm hayatına yön veren ve konumuz açısından 

son derece önemli olan ulusal kimliği betimlemeye çalışacağız. 

 

                                                
118Bıçak, Tarih Düşüncesi I: Tarih Düşüncesinin Oluşumu, s.295. Bıçak, Tarih Düşüncesi III; Tarih 
Felsefesinin Oluşumu, s.15. 
119Güvenç, Türk Kimliği, s. 9. 
120Güvenç, a.g.e., s.9. 
121Bilgin, Kolektif Kimlik, s.61. S.N. Eisenstadt, Comparative Civilizations and Multiple Modernities: A 
Collection of Essays, Leiden, Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel an Durkkerij, 2003, p.76-89. 



 23

1.3. Ulusal Kimlik 

 Ulusal kimliğin, ulus, ulusçuluk ve ulus devlet olgularının analizinden sonra 

daha iyi kavranacağının farkında olmakla birlikte ulusal kimliği, bir aidiyet unsuru yani 

kimlik olarak düşündüğümüzden dolayı bu kısımda değerlendirilmesinin daha uygun 

gördük.  

 Ulusal kimliğin ne olduğu ve onu hangi faktörlerin oluşturduğu yönünde temel 

iki yaklaşım vardır. Birinci yaklaşım, ulusal kimliğin bir bütün ve özün gerekli bir 

parçası olduğunu iddia eder. Bu yaklaşıma göre, ulusal kimlik sonsuz, Allah vergisi ve 

doğanın bir aşısı gibidir.122 Bu yaklaşım genellikle “ulusal karakter”, “ulusal mizaç”,ya 

da “ulusal deha” gibi terimleri onaylar. Referanslar, ulusal kimliğin genetik olarak 

mirasla geçtiğini öneren soycu yaklaşıma ve toprak, besin ve insanların fiziksel olduğu 

kadar ruhsal olarak da paylaştığı düşünülen ortam (iklim) gibi faktörlere yapılır.123 

İkinci yaklaşım ulusal karakterin doğuştan gelmediğini, yurdun (toprağın), iklimin ya da 

coğrafyanın organik sonucu olmadığını iddia eder. Bu yaklaşım, hayal ve fikir 

terimlerini düşünmeyi tercih eder. Bu yaklaşıma göre ulusal kimlik, entelektüel bir ürün 

ya da kültürel bir inşadır.124 Bundan dolayı bu yaklaşım inşacı olarak adlandırılabilir.  

 Bunlara ilaveten bir de Anthony Smith tarafından geliştirilen etno-sembolcü 

yaklaşım söz konusudur. Bu yaklaşım, ulus, ulusçuluk ve dolayısıyla ulusal kimliği bir 

icat ve inşa olarak kabul eden modernistler ve ulusların daimîliğine vurgu yapan daimîci 

teorisyenler arasında bir yerde bulunur.125 “ Belli bir toprağa ve dayanışma duygusuna 

sahip, bir soy, mit, tarih ve kültürü paylaşan insan topluluğuna verilen ad olan etniler” 
126 etno sembolcü yaklaşımın temelini oluşturur. Bu yaklaşıma göre ulusal kimlik 

tarihsel kökleri olan ve modernlikle beraber kendini hissettiren bir kimliktir. Bu 

yaklaşıma göre, modernistlerin ifade ettiği gibi ulusal kimlik modern dönemde inşa 

edilen bir şey olmayıp modernlik öncesi etnilerle bağlantısı olan bir olgudur.   

 Bilim adamlarının bu ayrımı farklı biçimlerde de adlandırdıkları görülmektedir. 

Genellikle medenî ve etnik, politik ve kültürel, devrimci ve kabileci, liberal ve bütünsel, 

                                                
122Menno Spıering, “The Future of National Identity in the European Union”, National Identities, Vol:1, 
No:2, 1999, (151–159), s.151. 
123Spıering, a.g.m., s.151. 
124Spıering, a.g.m., s.152. 
125 Montserrat Guibernau, “Anthony D. Smith on nations and national identity: a critical assessment”, 
Nations and Nationalism, 10, (1/2), (125–141), p.126. 
126 Anthony D. Smith, Ulusların Etnik Kökeni, (Çev: Sonay Bayramoğlu, Hülya Kendir), Dost Kitabevi 
Yayınları, Ankara, 2002, s.57-58. 



 24

rasyonel-işbirlikçi ve organik-mistik, medenî-bölgesel ve etnik-soyla ilintili gibi 

ayrımlar yapılmaktadır. Bu sınıflandırmaların her birinde birinci tanım olumluyu, 

ikincisi ise olumsuzu yansıtır. Örneğin iyi, medenî ulusçuluk, her ırk ya da etnik 

kökenden insanın onay vererek yurttaşlığa katılabildiği sosyal bir anlaşma üzerine 

kurulu açık toplumun varlığını öngörüyor. Etnik ulusçuluk ise tam tersi bir şekilde 

ayrımcı bir tutum sergiliyor, bireylerin ulus kapsamına alınma koşulları, baştan beri var 

olması gereken belli etnik ya da kültürel özelliklere sahip olmayı öngörür.127 Daha sonra 

değerlendireceğimiz ulusçuluk olgusuna burada kısaca değinmemizin sebebi ulusçuluk 

olgusuna faklı yaklaşım tarzlarının ulusal kimlikle büyük oranda paralellik göstermesi 

dolayısıyladır. 

 Ulusal kimlik, bazı teorisyenler tarafından tarih öncesi bir olgu olarak algılansa 

da bugünkü manada algılanan biçimiyle modernleşmenin bir ürünü ve modern bir 

fenomendir.128 Burada hemen ifade edilmelidir ki, ulusal kimliğin tamamen modern bir 

inşa olduğunu iddia etmiyoruz.129 Ulusal kimliğe modernist yaklaşım, modernlik ve 

kapitalizmi tarihsel süreçten kopuk olarak algılayıp ulus, ulusal kimlik ve ulus devlet 

gibi olguların tarihsel köklerini görmezden gelse de, bu olguların başat konuma gelmesi 

ve yoğun bir şekilde belirleyici olması hiç şüphesiz modern dönemle mümkün olmuştur.    

Dolayısıyla modern bir aidiyet zemini olan ulusal kimliğin tarihsel gelişimine ve hangi 

kolektif kimliklerin yerini aldığına bakmak ulusal kimliğin daha iyi kavranmasına vesile 

olur. Bunu gerçekleştirebilmek için kanaatimizce geleneksel ve modern aidiyet 

durumlarına kısaca bakmakta ve ulusal kimliğin tarihsel gelişimine değinmekte fayda 

vardır. Elbette yukarıda da değindiğimiz gibi ulusal kimlik ulusçuluk, ulus, ulus devlet, 

modernleşme olguları ile doğrudan ilintilidir. Bu bağlar, söz konusu olgular analiz 

edilirken değerlendirilecektir. Ancak burada biz sadece ulusal kimliği aidiyet sağlama, 

bu kimliği oluşturan unsurlar ve tanımı ya da tanımları bakımından değerlendirmeyi 

amaçlamaktayız. 

 Antropolojik halk bilimine göre geleneksel toplumlarda bir insanın kimliği 

oturmuş, değişmez ve durağan nitelikteydi. Kimlik, düşünce ve davranış alanını katı bir 

                                                
127Huntington, a.g.e., s.29. 
128Anthony Easthope, Englishness and National Culture, Florence, KY, USA: Routledge,1998, p.3. 
129 Kimlikler bir toplumsal inşa olsa da, kimlikler yalnızca seçkinlerin çıkarlarına hizmet edecek 
akılcılaştırmalar değildir. İnşa edilebilirler,  ama eğer işleyecekse tarih ve toplum üzerine inşa edilmeleri 
gerekir. Manuel Castells, Martin Ince, Manuel Castells’le Söyleşiler, (Çev.Ebru Kılıç), İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları,  İstanbul, 2006, s.81. 



 25

biçimde sınırlarken, insanın dünyadaki konumuna yön veren ve dinsel yaptırımlar 

getiren önceden tanımlanmış sosyal roller ve geleneksel mitler sisteminin bir işleviydi. 

İnsan bir klânın, sabit bir akrabalık sisteminin ve yaşam çizgisi önceden belirlenmiş bir 

kabilenin veya grubun bir ferdi olarak doğar, yaşar ve ölürdü. Modern öncesi 

toplumlarda kimlik, ne bir sorunsaldı, ne de bir eleştiri ya da tartışma konusuydu. 

İnsanlar ne kimlik bunalımına girer, ne de radikal bir kimlik değişimine yönelirlerdi.130 

Burada hemen ifade etmek gerekir ki modern öncesi dönemde kimliklerin hiç 

değişmediğini söylemek abartılı bir tutumdur. Bu abartı, modernliğin yüceltilme ve 

özelliklerinin abartılması eğilimi ile açıklanabilir. Modernlik öncesi kimlik sorunu ya da 

değişimi yoktur demek modernlik öncesi tüm hareketlilikleri değişimleri görmezden 

gelmektir.131 Ancak modern dönemle birlikte büyük değişimlerin (siyasî, sosyal, 

kültürel ve ekonomik vb.) yaşanması büyük hareketlilikler ve karşılaşmalara sebep 

olmuştur. Bu da kimlik, kimlik sorunu ya da kimlik değişimi gibi olguları daha belirgin 

kılmıştır.132 Modern topluma kıyasla, geleneksel toplum ve topluluklarda kimlik bir 

soru veya sorun değildi. Töreler, gelenek ve görenekler kişilerin kimliğini 

belirliyordu.133 Modern öncesi Avrupa’da dinî kimlik daha belirleyici ve etkili iken, 

modernleşme süreciyle birlikte ulusal kimlik çok büyük bir önem ve hatta neredeyse 

tüm toplumların tanımlanmasının biricik parametresi haline dönüşerek, evrensel boyut 

kazanmıştır.134 Modern öncesi dönemlerde dinsel, dilsel ve yerel aidiyetler dünyasında 

yaşayan bireyin ulusun üyesi olarak taşıdığı ulusal kimlik aidiyeti göreceli olarak yeni 

bir gelişmedir ve düşünsel olarak modernite, ekonomik olarak sanayi devrimi ve siyasî 

olarak ta Fransız Devrimi ile bağlantılıdır.135 Sanayileşme öncesi kendini yerel bir 

kimlik ile tanımlayan birey, sanayileşmenin kentleşmeyi ve kitlesel üretimi, bu arada 

                                                
130Kellner, “Popüler Kültür ve Postmodern Kimliklerin İnşası”,  s.187. 
131 Cevat Özyurt, Küreselleşme Sürecinde Kimlik ve Farklılaşma, Açılım Kitap, İstanbul, 2005, s.182-183 
132 Aidiyet bağlamında geleneksel insan ile sanayi insanı arasındaki durumu Gellner şöyle özetler; “Tarım 
insanı, doğal çevrede yaşamını sürdürebilen doğal bir türe benzetilebilir. Sanayi insanı ise doğal 
atmosferde artık güçlükle nefes alabilen yapay üretilmiş veya doğmuş ancak artık yeni, özel bir karışımı 
olan ve yapay beslenen bir hava veya ortamda etkinlikle iş görebilen ya da yaşayabilen bir türle 
karşılaştırılabilir. Yani sanayi insanı bir tür dev akvaryum veya solunum odasına benzeyen, özel bir 
biçimde sınırlandırılmış ve inşa edilmiş birimlerde yaşamaktadır. Ancak bu odalar inşa edilip çalışılır hale 
gelmelidir. Bu dev havuzların içindeki hayat veren ve koruyan havanın veya sıvının bakımı otomatik 
değildir. Özel bir bitkiye ihtiyaç vardır. Bu bitkinin de adı ulusal eğitim ve iletişim sistemidir. Tek etkin 
bakıcısı ve koruyucusu da devlettir. Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, (Çev. Büşra Ersanlı Behar, 
Günay Göksu Bozdoğan), İnsan Yayınları, İstanbul,1992,  s.98. 
133Güvenç, Türk Kimliği, s.5. 
134İnanç, a.g.e. , s.20. 
135Zeynep Dağı, Kimlik, Milliyetçilik ve Dış Politika: Rusya’nın Dönüşümü, Boyut Kitapları, İstanbul, 
2002, s.24. 



 26

doğal olarak etkileşimi ve benzeşmeyi arttırması sonucu, bir ülkenin insanı olarak 

tanımlamaya başlamıştır.136 Modern öncesi dönemde bireyin kimliğini ve aidiyetini 

belirleyen din, dil, gelenek, görenek, kabile ve krala (imparator) aidiyet gibi olguların 

yerini modern dönemde ulus, ulus-devlet ve ulusal kimlik gibi olgular almıştır. 

  Modernleşme sürecinin bireysel ve kolektif kimliklerde sebep olduğu bu zemin 

kaymalarının temel sebepleri arasında sekülerleşme, kentleşme ve çok etnili 

imparatorlukların dağılması, sanayi ve bilim devrimi gibi faktörler sayılabilir. Örneğin 

modernleşme sürecinde yaşanan “nesnel sekülerleşme din ve devlet işlerinin ayrılması, 

öznel sekülerleşme ise modern kimliğin/benliğin kurulma sürecinde dinin dışlanmasını 

içerir.”137 Peter Berger, sekülerleşmeyi ‘toplumu ve kültürü kuran kurumların ve 

ilişkilerin dinî kurum ve sembollerin baskınlığından uzaklaştırma süreci’138 olarak 

tanımlar. Bu süreç din ve devletin birbirinden ayrılmasını içerdiği gibi, modern benliğin 

(kimlik) oluşmasında dinin rolünün yavaş yavaş azalmasını içeriyor.139 Kurtuluş’un da 

ifade ettiği gibi, şehir yerleşmelerinde bile kapitalist toplumdan önce şehirlerdeki 

mekânsal ayrışmada temel faktörün dinsel ve etnik kimlikler olduğunu, fakat kapitalist 

toplumun ortaya çıkışı (modern dönemin bir ürünüdür) ile şehirlerdeki mekânsal 

ayrışma din, cemaat ve etnik kimlikten ziyade sınıfsal kimliğe göre şekillenmiştir.140 

 Geç Orta Çağ döneminde kimlik seçimindeki güçlü eğilim, etnik aidiyetin ulus 

olgusuna evrimini sağlayıcı bir sürecin hızlanmasını sağlamıştır. Reform ve Rönesans 

hareketlerinin etkisi ile bu süreç hız kazanmıştır. “Kültürel heterojenlikten, kültürel 

homojenliğe, cemaatten cemiyete dönüşümün ifadesi olan yeni gelişmeler, aynı 

zamanda ulusal kimliğin tarih sahnesindeki yerini alması anlamına da gelmektedir.”141  

Rönesansta temel eğilim olarak gördüğümüz ‘otoriteden bağımsızlık isteği’, evrensel 

Hıristiyan ortaçağ kültürünün ürettiği skolâstik eğitimin ve Lâtincenin etkisini süreç 

içinde sonlandırdı. Bunların yerini ulusal kültür, ulusal dil, bilimsel eğitim almaya 

başladı. Kendine has benliği olan ulus ve onun kimliği olan ulusal kimlikte bu dönemde 

ortaya çıkmaya başladı. Machiavelli’nin devleti dinden ayırışı ve ulus-devlet fikrini 
                                                
136Dağı, a.g.e., s.28. 
137E. Fuat Keyman, “Türkiye’de “Lâiklik Sorunu”nu Düşünmek: Modernite, Sekülerleşme,    
Demokratikleşme”, Doğu-Batı, Yıl:6,Sayı:23, Mayıs-Haziran-Temmuz 2003, (113–130), s.115. 
138Peter Berger, The Sacred Canopy, New York, 1967, s, 107. Akt. Keyman, a.g.m. , s.118. 
139Keyman, a.g.m., s.118. 
140Hatice Kurtuluş, “Mekânda Billurlaşan Kentsel Kimlikler: İstanbul’da Yeni Sınıfsal Kimlikler ve 
Mekânsal Ayrışmanın Boyutları”, Doğu-Batı, Yıl: 6, Sayı: 23, Mayıs-Haziran-Temmuz 2003, (75–96), s. 
77. 
141 Mehmet Karakaş, Türk Ulusçuluğunun İnşası, Vadi Yayınları, Ankara, 2000, s. 9. 



 27

ortaya koyuşu, Bodin’in ahlâk, hukuk ve devletin alanlarını çizişi, Grotius’un toplumsal 

sözleşmesi ve doğal hukuk tezini savunması, Althusius ‘un egemenliği halka vermesi, 

Hobbes ve Locke’n egemenlik tanımları, Spinoza’nın devlet-din ayrımı ve 18.yüzyılda 

Aydınlanma çağı ile birlikte artık yeni bir Avrupa doğuyordu. 1688 İngiliz Devrimi ve 

Haklar Bildirisi, 1776 Amerikan Devrimi ve İnsan Hakları Bildirisi ve 1789 Fransız 

Devrimi ile bütün dünyayı etkileyecek yeni bir dünya düzeni oluştu. Feodal üretim 

ilişkilerine dayanan yapı yıkıldı ve bunun yerini burjuva sınıfının kapitalist üretim 

ilişkilerine dayalı sınıfsal, hukukî ve siyasî bir yapı aldı. Bu yeni düzenin sacayaklarını 

ulus, ulusal devlet, vatan ve lâik düzen oluşturuyordu.142 Ulus-sonrası dönemin 

başlangıcını teşkil eden erken modern dönem, ulusal kimliğin oluşumunda önemli 

gelişmelere yol açmıştır. Zaten ulusçuluk çağı da bu döneme rastlar.143  

 Ulusçuluk 18.y.y da yayılmaya başladığında, ulusal kimlikler artık orijinal bir 

yaratımın sonucu değil, hâlihazırda var olan bir fikrin ithal edilmesi idi. 18.y.y. da 

İngiltere’nin Avrupa’da, Batı’nın da dünyada etkin oluşu, ulusal kimliği adeta bir kanun 

yaptı.144   Sanayileşme öncesi kendini yerel bir kimlikle tanımlayan birey, 

sanayileşmenin kentleşmeyi ve kitlesel üretimi ve aynı zamanda da etkileşimi ve 

benzeşmeyi artırması sonucu, bir ülkenin insanı olarak tanımlanmaya başlamıştır. Bir 

taraftan toplumlardaki feodal/yerel ve Hıristiyan/evrensel aidiyetler, güçlenen merkezi 

devletler tarafından absorbe edilirken sanayi devrimi de ülke sınırları içinde kalan 

halkların mobilizasyonu ve bütünleşmesine olanak sağlamıştır. Heterojen sosyal yapı 

giderek yerini homojen bir yapıya bıraktıkça, yani toplum üyeleri arasında ‘birlik ve 

bütünlük algısı’ olarak nitelenebilecek bir ortak duygu geliştikçe, ‘ulusal kimlik’ ve 

‘ulusal aidiyet’ düşüncesi de doğmaya başlamıştır.145 Bu süreçte ulusal kültürlerin 

oluşması ile ulusal bir devletin yönetiminde, belirli bir coğrafya sınırları içinde yaşayan 

tüm bireylerin beraber yaşadıkları, hissettikleri tarihsel/kültürel bir kimlik (bizlik) 

duygusu olan ulusal kimlik de belirginleşmiştir.146 

 Kapitalist sistem içerisinde ulus devletler şeklinde örgütlenmiş toplumlarda, ulus 

kimliğinin diğer tüm kimliklerden önemli olması, ulus-devlet açısından arzu edilen bir 

                                                
142 Ergün Aybars, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Ulusal Kimlik Oluşumu Ve Batının Etkisi”, Cumhuriyet, 
Demokrasi ve Kimlik, İstanbul, 1997, (159–163), s.159–160.  
143Karakaş, a.g.e., s.10. 
144 Lıah Greenfeld, Nationalism; Five Roads to Modernity, Cambridge, Massachusetts London, England, 
Harvard University Pres, 1992, p.14. 
145Dağı, a.g.e., s.28. 
146 Güleç, Türkiye’de Kültürel Kimlik Krizi, s.20. 



 28

durumdur. Ulus devlet öncesi toplumlarda birleştirici rol oynayan din, uluslaşma 

süreciyle birlikte yerini milliyetçiliğe kaptırmıştır. Artık, insanlar dinin yerine (ya da din 

ile beraber) ulus aidiyetlerini ön plana çıkarmışlardır. Din, kutsallığını milliyete 

devretmiş ve milliyet uğruna da ölümler mubahlaştırılmıştır.147 Modern öncesi dönemin 

devletleri, meşruiyetlerini uyruklarıyla paylaştıkları  “ortak kimlikte” bulmuyorlardı. 

Meşruiyetin temeli, geleneksel-örfî bir zemine oturmaktaydı. Bu zemin soy-çizgileri ve 

dinsel otorite ile uyuşma gibi zeminlerdi. Yönetilenler, siyaset alanına müdahil 

olmamaları koşuluyla kendi kültürlerini ve buna bağlı olarak da kimliklerini serbestçe 

yaşarlardı.148  Modern dönemde ise siyasal sistemler olabildiğince yaygın bir kitlesel 

sadakatle beslenmeye muhtaç hale gelmiştir. Bu anlamda bir meşruiyet bunalımı söz 

konusu olmuştur. Durum, Habermas’ın tanımıyla dolaysız bir kimlik bunalımdır.149 Bu 

noktada ulus devletler bu durum karşısında her türlü geleneksel kimliği etkisiz bırakmak 

istemiş ve yeni bir kapsayıcı ulusal kültür ve kimlik inşa etme işine soyunmuşlardır. Bu 

gayret, geleneksel devletin meşruiyetini ve ya halkın sadakatini örfî-ilâhî bir güçten 

almasının yerini sekülerleşme ile birlikte ulus devletin de dünyevî bir güç (homojen 

ulus) ten alma zorunluluğu ile izah edilebilir.    

 Fransız Devrimi ulusal kimliğin oluşumunda bir mihenk taşı gibidir. Siyasî 

manada self determinasyon fikrini başat konuma getirmesiyle, uluslar ulus-devlet 

şeklinde örgütlenip kendini ulusal kimlikle tanımlayacaklar ve bu kimliğe aidiyet 

hissedeceklerdi. Ulusçuluk ve buna bağlı olarak ulusal kimlik düşüncesinin Fransız 

Devrimi sonrasında ortaya çıktığı söylenebilir.150 Fransız ihtilâlinden önce de dil ve din 

farklılıklarının önemi sık sık görülmüşse de, bu faktörlerin ulusal bağımlılığı 

gerektireceği ve yeni bir siyasî anlayışa yol açacağı hiç düşünülmemişti.151       

 İnsanların kendi benzerleriyle bütünleşme yoluyla kendilerini güçlü ve rahat 

hissetmek için tarih boyunca başvurdukları yollardan bir tanesi152 olan ulusçuluk 

modern çağda bireyin bir gruba (ulus) aidiyet ihtiyacını temin eden bir inanç alanı 

                                                
147Ceyhan Suvari, “Kimlik Maddesi”, Kavram Sözlüğü; Söylem ve Gerçek, (Ed. Fikret Başkaya),  Özgür 
Üniversite, Ankara, 2005, s.292. 
148 Erol Göka, “Bugün: Dünün ve Yarının İlginç Bir Karışımı”, s.21; Emiroğlu, Aydın, Antropoloji 
Sözlüğü, s.475. 
149Emiroğlu, Aydın, a.g.e., s.476. 
150 G.P Gooch, Nationalism, The Swarthmore Press Ltd., London, 1920, p.9-19. 
151Hugh Seton-Watson, “Milliyetçilik ve Çok Milletli İmparatorluklar”, (Çev. Y.Tekin Kurat), Belleten, 
Cilt:28, 1964,  (525–542), s.525 
152Baskın Oran, “Milliyetçilik Nedir? Ne Değildir, Nasıl İncelenir?”, Birikim, Sayı:45–46, İstanbul,1993, 
ss, (43–48), s.43. 



 29

olmuştur. Modern öncesi grup kavimsel, dinsel ya da cemaatsel bir yapı iken modern 

dönemde ulus bu olgunun en kapsayıcı zemini olmuştur. Daha başka bir ifadeyle 

söyleyecek olursak modern öncesi dönemde sadakat odağı dinsel bir yapı arz 

etmekteyken modernleşme ve sekülerleşme sonrasında din olgusunun yerini ulusçuluk 

almıştır. 

 Avrupa’da ulusçuluğun ilk döneminde, ulusal kimlik çoğu zaman özellikle 

dinsel çerçevede tanımlanıyordu. 19’uncu ve 20’nci yüzyıllarda, ulusçu ideolojiler 

büyük oranda lâikleşti. Almanlar, İngilizler, Fransızlar ve diğerleri kendilerini 

tanımlamak için dini değil de soy, dil, ya da kültürü temel almaya başladılar.153 

Vurgulamak istediğimiz şey modernleşmeyle beraber din olgusunun birey ve toplum 

hayatından yok olduğu değil, dinin bu süreçte kimlik belirleme ve aidiyet odağında 

etkisinin azaldığıdır. Bu da bizi daha evvel de ifade ettiğimiz gibi kimlik ve türevlerin 

zaman içinde değiştiği ve unsurlarının farklılaştığı noktasına götürür. 

  Gellner ulusal kimliği sanayileşme sürecinde ortaya çıkan ulus-devletlerin 

ideolojik bir ürünü olarak değerlendirirken, Giddens, ulusal kimliği tarihsel-kültürel 

koşulların ortaya çıkardığı psikolojik bir aidiyet şeklinde değerlendirir. Bu bağlamda 

ulusal kimlik hem ideolojik hem de psikolojik süreçlerin bir sonucudur.154  Kendine has 

modern anlamıyla ulusal kimlik, temel özelliği bir ‘ulus’ olarak tanımlanmak olan bir 

‘halk’a ait olmanın getirdiği bir kimliktir.155 Zaman içinde süreklilik ve ötekilerden 

farklılık ulusal kimliğin temel unsurlarıdır. Süreklilik ulusun geçmişinden yani 

tarihinden gelen ve geleceğe uzanan bir varlık olarak kavranmasından doğar. 

Ötekilerden farklılık, ortak kültür, somut bir toprağa bağlılık ve topluluk oluşturma 

bilincinden kaynaklanır.156 Başka bir yaklaşım ise, homojen ulusal kimlik kavramının 

aslî temelini, mutlak bir ırksal farklılığın kuruluşunun oluşturduğunu ifade eder.157 

Ulusun kimliğinde, yani tinsel özünde, kültürel anlamlarla harmanlanmış bir toprak 

parçası, ortak bir tarih ve dilsel bir cemaat vardır.158 Ulusal kimlik deyince hemen akla 

gelen kültürel kimliktir. Oysa “kültürel kimlikler her zaman ulusal kimlik formu 
                                                
153Huntington, a.g.e., s.15. 
154Anthony Giddens, Tarihsel Materyalizmin Çağdaş Eleştirisi, (Çev. Ümit Tatlıcan), Paradigma 
Yayınları, İstanbul, 2000;  Özyurt, a.g.e., s.122. 
155 Lıah Greenfeld, “Types of European Nationalism”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson and Anthony 
D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994, s.165. 
156Guıbernau,a.g.e., s.127. 
157Mıchael Hardt & Antonıo Negri, İmparatorluk, (Çev. Abdullah Yılmaz), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 
2003, s.124. 
158Hardt & Negri, a.g.e., s.126. 



 30

olmazlar.”159 Çünkü “ulusal kimlik seçilmiş kimliklerin (kültürün içinden üretilen 

kimliklerden bazıları) bir organizasyonu ve bu kimliklerin birbirleri ile olan ilişkilerinin 

şekillendirdiği bir kimliktir.”160  

 George Santanyana ulusal kimliği kadınlarla olan ilişkimize benzeterek ulusal 

kimlik için şöyle der; “hem onurlu bir şekilde değiştiremeyeceğimiz kadar ahlâkî 

karakterimize işlemiştir, hem de değiştirmeye değmeyecek kadar rastlantısaldır.”161 

Poole ulusal kimliği, “ulusun bütün üyelerinin geçmişteki, şimdiki ve gelecekteki 

üyelerinin ortak bir kadere sahip olduklarının tanınmasıdır162 şeklinde bir tanımlama 

yaparak ulusal kimliği tinsel bir zemine oturtur. Türkdoğan ise, tarihi oluşum içinde 

ulusal kültür unsurlarının şekillendirdiği kimlik tipi olarak tanımlar.163 Burada, yukarıda 

da ifade ettiğimiz gibi kültürel kimliğin bir kolektif kimlik olarak ulusal kimlik ile iç içe 

geçmişliği söz konusu olmasına rağmen kültürel kimlik eşittir ulusal kimlik 

denkleminin kurulmasının imkânsız olduğunu belirtmek gerekir. Çünkü biliyoruz ki 

ulusal kimliklerin oluştuğu bir dönemde kültürün ve dolayısıyla kültürel kimliğin baskın 

bir unsuru olan din olgusu oldukça geri plana itilmiştir.  

 Ulusal kimlik, öteki kimlik tipleri ile karıştırılmamalıdır. Ulusal kimlik, genel 

ifadeler ya da herhangi bir öteki kimlik tipinin izahı ile açıklanamaz. Bu kimlik dinsel 

ya da sınıf kimliğinden farklıdır. Ne dilsel ya da teritoryal kimliğin bir benzeri ne de 

belli bir politik kimliktir. Fransız, İngiliz ve Alman olma duygusu gibi tek bir kimlik te 

değildir. Bunların tümü ulusal kimliğe eşlik eder. Yani ulusal kimlik tek bir unsurla 

açıklanamaz.164 Peter Salhins, ulusal kimliği sosyal olarak inşa edilmiş ve devamlı 

‘dost’- ‘düşman’ tanımlama süreci olarak değerlendirir. Ona göre ulusal kimlikler, 

herhangi bir objektif dilsel ya da kültürel farklılığın varlığına dayanmaz. Farklılığı 

sübjektif deneyime dayanır.165 Miller ulusal kimliği diğer kimliklerden ayıran özellikleri 

beş madde halinde sıralar. Buna göre ilkin, ortak özellikleri paylaştıklarına inanan 

insanların vatandaşlık bilincine erdikleri, bir arada yaşama isteğini patlaştıkları ve ortak 

                                                
159Poole, Nation & Identity, p.68.  
160Haluk Özdemir, Uprooted Cultures: Cultural Identities After Globalization And The Crisis of Turkish 
National Identity, Purdue University Graduate School, 2000, p.40 
161Gellner, a.g.e., s.18. 
162Ross Poole, Ahlâk ve Modernlik, (Çev. Mehmet Küçük), Ayrıntı Yayınları,  İstanbul, 1993, s.135. 
163Orhan Türkdoğan, Milli Kültür Modernleşme ve İslam, İstanbul, 1983, s.15-16 
164 Greenfeld, Nationalism; Five Roads to Modernity, s.12. 
165 Peter Sahlins, “Boundaries: the Making of France and Spain in the Pyrenees, Berkeley, 1989, s.270–
271. Akt. Lloyd Kramer, “Historical Narratives and the Meaning of Nationalism”, Journal of the History 
of İdeas, Volume:58, No:3, Jul 1997, pp.525-545, s.526.  



 31

bir ‘inanç’ noktasında birbirlerine bağlandıkları bir yapıya tekabül eder. İkinci olarak, 

ulusallık, yalnız tarihi sürekliliğe hayat veren değil, aynı zamanda ortak bir geleceğe de 

uzanan, üyelerinin karşılıklı dayanışma pratikleri ve sadakatle bağlı bulundukları ahlâkî 

bir kimliği ifade eder. Üçüncü olarak, ulusal iradeyi ifade eden kararlar, kazanılmış 

ulusal zaferler ve başarılarla da şekillenen ulusal kimlik diğer pasif kimliklerin aksine 

sürekli olarak paylaşılan ve dinamik bir kimliktir. Ulusal kimliğin dördüncü ayıt edici 

özelliği, ulus ve devlet arasındaki bağlantıyı olanaklı kılan, ulusal bir topluluğun aynı 

zamanda siyasî bir topluluk da olmasını gerektiren, bir vatana sahip olma ve ona bağlı 

kalma zorunluluğudur. Son olarak, ulusal kimlik, kolektif aidiyet duygusu ile paylaşılan 

bir ‘ulusal karakter’ ya da ‘ortak kamu kültürü’nü gerektirir.166  

 Ulusal kimliği, “kolektif kültürel kimliğin bir türü”167 olarak tanımlayan Smith 

ise, ulusal kimliği oluşturan temel özellikleri şöyle sıralar: 1-Tarihi bir toprak/ ülke, ya 

da yurt, 2-Ortak mitler ve tarihi hafıza, 3- Ortak bir kitlesel kamu kültürü, 4- 

Topluluğun bütün fertleri için geçerli ortak yasal hak ve görevler, 5- Topluluk 

fertlerinin ülke üzerinde serbest hareket imkânına sahip oldukları ortak bir ekonomi.168 

Smith’in ulusal kimlikten kastettiği şey, hem kültürel hem de siyasî bir kimliği içerir ve 

kültürel toplulukta olduğu kadar siyasî toplulukta da konumlanır.169 Guıbernau’ya göre 

Smith’in ulusal kimliği tanımlarken, ortak bir halk kültürüne ve yurttaşlığa vurgu 

yapması Smith’in teorisini zora sokar. Çünkü pre-modern dönemlerde yurttaşlık olgusu 

bulunmaz.170 Smith bir çalışmasında der ki “biz güçlü bir şekilde ifade edilen ulusal 

duygu ve ulusal kimlik duygusunu pre-modern dönemlerde görürüz en azından eğitimli 

elit arasında.”171 Guıbernau ise ulusal kimliği, “üyelerinin kökensel olarak ilişkili 

olduğuna dair bir inanca sebep olan, kendine özgü bir karakterler bütününün ortak 

paylaşımı vasıtasıyla oluşan, akışkan ve dinamik doğasıyla modern bir fenomen172 

olarak tanımlar. Max Weber ise, bireylerin kendilerinin bir ulusu temsil ettiklerine 

yönelik bir duyguya sahip olmaları olarak tanımlar.173   

                                                
166 David Miller, Citizenship and National Identity, Polity Pres, USA, 2000, p.27-28-29. David Miller, “In 
Defence of Nationality”, Contemporary Political Philosophy, An anthology, (Ed. Derek Matravers and 
Jon Pike, Routledge in association whit the Open University, London and New York, 2003, s.305–306.   
167 Anthony D. Smith, “When is a Nation”, Geopolitics, 7 (2), (5-32), p.15. 
168Anthony Smith, Milli Kimlik, (Çev. Bahadır Sina Şener), İletişim Yayınları, İstanbul,1999, s.31-32 
169Smith, a.g.e., s.158. 
170 Guibernau, “Anthony D. Smith on nations, p.133. 
171 Smith, “When is a Nation”, p.16 
172 Guibernau, “Anthony D. Smith on nations, p.134. 
173 Max Weber, Sosyoloji Yazıları, (Çev. Taha Parla), İletişim Yayınları, İstanbul, 2004, s.260. 



 32

  Ulusal kimliğin oluşmasında, o ulusal kimliğin esas teşkil ettiği ulus-devletin 

belirleyici bir öneme sahip olduğunu vurgulayan milliyetçilik teorisyenleri (Anthony 

Smith, Anthony Giddens, Nobert Elias gibi) de mevcuttur.174 Bu anlamda ulusal kimlik, 

bir ulus-devletin çatısı altında yaşama bilincinin getirdiği ve bireysel kimliklere kattığı, 

bir duygu olarak yaşanılan, ulus-devlet olgusundan türeyerek, ulus içindeki tüm bireysel 

kimlikleri saran bir tinsel oluşumdur. Bu yaklaşım paralelinde denilebilir ki, ulus-

devletin olmadığı yerde ulusal kimlikten bahsedilemez. Ancak ulusal kimliğin muhalif 

söyleminden bahsedilebilir. Örneğin Türkiye Cumhuriyeti’nin ulusal kimliği “Türk 

ulusal kimliği” dir; burada ayrıca Kürt vs. gibi diğer kimlikler olamaz.175 Buna ilaveten 

birçok ulusçuluk teorisyeni, ortak bir dilin var oluşunu bir ulusal kimlik duygusunun 

anahtarı saymışlardır.176 Ulusal kimliğin gizemli yönü, yazılı yerli dilin ortaya çıkışı, bu 

dilin çok sayıda insan tarafından paylaşılması ve bu dilin halkın hayatında imtiyazlı bir 

rol oynamasının ortaya çıkmasında yatar. Ancak, bu diller belli bir bölgede yaşayan 

insanların kimliklerini şekillendirme ve aynı topluma ait olma bilincinin gelişmesinde 

bir işleve sahip olsa da, genel dil kullanımı ulusal kimliği izah etmeye yetmez. Bu 

sadece karşılıklı tanıma kanallarını genişletebilir.177 Ulusal kimlikte dil önemli bir olgu 

olmasına rağmen, aidiyet(ait olma hissi) yoksa anlamsızdır. Örneğin bir satıcı alıcı ile 

aynı dili konuşabilir ama burada her iki tarafında ait olma ihtiyacı ve duygusu yoktur. 

Bundan dolayı ulusal kimlik olgusuna diğer yönlerden de bakmak ve anlamlandırmak 

gerekir. Bu da dilsel ve diğer kültürel kaynakların, aynı kültürü ve dili paylaşan ve buna 

ait olduğuna inanan insanların oluşturduğu ulusal bir temsili yaratmak için harekete 

geçirilmesidir.178  

 Anderson, ulusal kimliği, “olgusal olan ile ideal olanı, değişebilir olan ile 

ölümsüzü kaynaştıran şey”179 olarak tanımlar. Ulus-devletler dünyasında günlük olarak 

yaşanan bir yaşam biçimi olan180 ulusal kimlik, bireyle ulusu ve devleti birleştiren ortak 

bir algılayış, duyuş ve duruş yaratma potansiyelini taşır.181 Ulusal kimlik, bireyin ulusla 

ve devletle ‘ilişkisi’ni tanımlayan, ‘soyut’ bireyi belirli bir ulusa ve devlete entegre 
                                                
174 Tanıl Bora, Milliyetçiliğin Kara Baharı, Birikim Yayınları, İstanbul, 1995, s.244. 
175 Erol Göka, Murat Beyazyüz, “Yeni Dünya Düzeninin “Kimlik Siyaseti” ”, Türkiye Günlüğü, Sayı:83, 
Kış 2005, (57–65), s.22.  
176 Poole, Ahlâk ve Modernlik, s.136 
177 Poole, Nation & İdentity, p.68. 
178 Poole, Nation & İdentity ,p.69. 
179P. Anderson, Tarihten Siyasete Eleştiri Yazıları, s.369. 
180 Billig, a.g.e., s.85. 
181 Dağı, a.g.e., s.34. 



 33

eden, dolayısıyla da oluşumunda sadece bireyin değil ulus ve devlet gibi kolektif 

varlıkların da rol oynadıkları bir olgu olarak da ele alınmaktadır.182 Ulusal kimlik, ortak 

dil, kültür, din, coğrafya ve tarih gibi öğelere dayansa da ‘öteki’183 ile temasın özel 

tarihi ve formu olması dolayısıyla bir ulusu diğerlerinden farklılaştırır, eşsizleştirir, yani 

kimliklendirir.184 Ancak başka unsurların varlığına bağlı olan ulusal kimlik, sadece ‘biz’ 

ve ‘onlar’ arasındaki zıtlıkla belirlenemez. Ulusal kimliğin anlamı aynı anda hem 

geçmişe hem geleceğe, hem moderne hem de modernlik öncesi unsurlara gönderme 

yapar. ‘sahici bir öz’ ve geleneksellikle güç kazandığı halde, varlığı geçmişten radikal 

bir kopmaya bağlıdır.185 Ancak bu kopuş ulusun tarihindendir, tarihten değil. Çünkü 

ulusal kimlik, “kolektif hafızadan doğar ve devletler, paylaşılmış bir geçmiş vasıtasıyla 

genel bir ulusal kimliği destekler.”186  

 Ulusal kimlik hangi şekilde tanımlanırsa tanımlansın ya da modern ve ya 

modern öncesi değerlendirilsin, “bugün toplumsal düzen ve dayanışmanın meşruiyeti 

bakımından temel müracaat noktası haline gelmiştir.”187 Bu noktada şunu ifade 

edebiliriz ki bu kimlik türü birçok işlevi yerine getirmek üzere toplumsal ihtiyaçtan 

doğmuştur. Ernst Wolfgang Böckenförde kolektif kimliği (kolektif kimlik olarak ulusal 

kimliği bu kategoriye sokabilmek mümkün) şöyle vurgular: “Eğilimleri yönünden 

parçalanan toplumun yeniden bir arada tutulabilmesi ve medenî haklarını kullanabilen 

bir bütün olabilmesi için, …ortak bir kültür içerisinde… Göreli bir homojenleşme 

gerekmektedir. İşte ulus ve ona ait olma biçimindeki ulus bilinci (kimliği), dinin 

yanında ve dinden sonra bu işlevi üstlenmektedir… Bu nedenle ulusal kimliği 

güncelleştirmek ve yerine evrensel insan hakları içinde olsa başka bir kimlik getirmek 

olmaz”188 diyerek ulusal kimliğin hangi toplumsal ihtiyacı karşıladığını, nasıl bir işlevi 

yerine getirdiğini ve gücünü dile getirmiştir. Biraz daha açacak olursak, kapitalizmin 

doğasında var olan sosyal eşitsizlik ve ilgilerdeki farklılıkların sebep olduğı atomize 

                                                
182 Dağı, a.g.e., s.15. 
183 Ulusal kimliğin oluşumunda ‘öteki’ olgusunun önemi ve geniş bir değerlendirmesi için bknz; Anna 
Triandafyllidou, “National Identity and the ‘other’ ”, Ethnic and Racial Studies, Volume:21, Number:4, 
July 1998, pp.593–612, özellikle p.596–604. 
184Dağı, a.g.e., s.13. 
185Meltem Ahıska, Radyonun Sihirli Kapısı Garbiyatçılık ve Politik Öznellik, Metis Yayınları,  İstanbul, 
2005, s.103. 
186Aysel Morin, Crafting A Nation: The Mythıc Costruction of the New Turkısh National İdentity In 
Atatürk’s Nutuk, The Graduate College at tha University of Nebraska, 2004, p.36 
187 Smith, Milli Kimlik, s.5 
188 F.W. Böckenförde, “Die Nation”, 30 Eylül 1995 tarihli Frankfurter Allgemeine Zeitung, Akt. Jürgen 
Habermas, “öteki” olmak, “öteki”yle yaşamak, (Çev. İlknur Aka), Y.K.Y, İstanbul, 2002, s.41. 



 34

olmuş toplumları kollektivize etme eyleminde ulusçuluğun büyük bağlayıcı gücü 

devreye girer. Modern dünyada ulus-devlet sosyal bağın baskın modeli olmuş ve ulusal 

kimlik kapitalizm ve kapitalizmin getirdiği endüstrileşme, nüfus artışı, şehirleşme ve 

göç tarafından tehdit edilen toplumlara bütünleştirici bir bağ sunmuştur.189   

 Ulusal kimliğin gücünün temel kaynağı kendisinin kaçınılmazlığıdır. Öyle bir 

kimliktir ki konuştuğumuz zaman, kendimizi onun için konuşurken buluruz. Ulusal 

kimliğin bu kaçınılmazlığı, yukarıda ifade ettiğimiz gibi, bazı teorisyenlerin ulusal 

kimliğin kökenini derinlerde ve pre-modern dönemlerde aramaya ve görmelerine kanıt 

olma özelliği taşımıştır.190 Ulusal kimliğin gücüne öteki bir bakış ise, ulusal toplum 

fikrinin şekillenmesinde işlev gören kültürel kaynakların zenginliğine yapılan vurgudur. 

Bu yaklaşıma göre bu kimlik, bize evimiz olan bir toprak sağlar, bizim olan bir tarih 

sunar ve geniş bir kültürel mirasa imtiyazlı bir ulaşım sağlar.191  

 Yukarıda ifade ettiğimiz gibi ulusal kimlik her yerde ve süreklilik arz eden bir 

durumdadır. Çünkü modern devletin meşruiyetinin hayati kaynağı olan ulusal kimlik, 

şahsen unutulma sorununa tatminkâr bir cevap verir.192 Lâik evrede ‘ulus’la özdeşleşme, 

ölümle gelen sonluluğa galebe çalmanın ve kişisel bir ölümsüzlük boyutunu sağlama 

almanın en güvenilir yoludur. Öyleyse ulusal kimliğin asıl işlevi insanları şahsen 

unutulmaktan korumak ve kolektif imanı ihya etmek için ‘tarihi ve kaderi olan güçlü bir 

topluluk’ duygusu oluşturmaktır.193  Guıbernau’ya göre ise ulusal kimlik üç temel işlevi 

yerine getirir; seçim yapmaya yardımcı olur, diğerleriyle ilişki kurmayı olanaklı kılar ve 

güç verir. Birincisi ulusal kimliğin tam olarak ifade edilebilmesi ve gelişebilmesi için 

ulusu oluşturan insanların kendi ortak siyasal kaderlerine ilişkin karar verme hakkına 

sahip olmaları gerekir. İkincisi, ulusal kimlik ötekilerle ilişkileri olanaklı kılar. Son 

olarak da ulusal kimlik bireylere kendini aşan bir varlık –ulus- ile özdeşleşmelerini 

yansıttığı ölçüde, güç ve kuvvet verir.194   

 Ulusal kimliğin siyaseten en belirgin işlevi ise, ulusa özgü kişilik ve değerleri 

tanımlayan ve halkın kadim gelenek ve adetlerini yansıtan, ortak yasal hakların ve yasal 

kurumların görevlerinin meşrulaştırıcısı olmasıdır. Çağdaş dünyada ‘kim’ olduğumuzu 

                                                
189  Gerard Delanty, Nationalism and Social Theory: Modernity and Recalcitrance of the Nation, London, 
GBR: Sage Publications Ltd, 2002, p.14. 
190 Poole, Nation & İdentity, p.69. 
191 Poole, a.g.e. p.69. 
192 Ross Poole, “The Nation-State and Aboriginal Self –determination”, p.93-94. 
193 Smith, Milli Kimlik, s.246-247 
194 Guıbernau, Milliyetçilikler, s.28. 



 35

ortak paylaşılan eşsiz bir kültür aracılığı ile bilebiliriz. Bu kültürü keşfederek kendimizi 

keşfederiz ya da modern dünyanın yoğun değişiklik ve belirsizlikleriyle mücadele 

etmek zorunda kalmış insanlara dünya üzerinde bir yer bulma imkânını buluruz.195 

 Ulusal kimlik aynı zaman da kardeşlik idealini gerçekleştirir. Etni ile millet 

basitçe büyük aile ilâmları, birbirleriyle karşılıklı ilişkileri olan bütün aileler, erkek ve 

kız kardeşlerin oluşturduğu bir toplum olarak görülür.196 Ama ulusalcılar bu idealin 

talimini yapmak, pekiştirmek için ritüeller ve seremoniler hazırlarlar. Nümayişler, anma 

seremonileri, yıl dönümü kutlamaları, şehit anıları, yeminler, özel günlerde basılan 

paralar, bayraklar, kahramanlara ilişkin kasideler ve tarihi olaylar hakkında ki 

yadigârlarla kimlik ve birliğin yeniden pekiştirilmesi suretiyle yurttaşlara ararlarındaki 

kültürel bağ ve siyasî akrabalık hatırlatılır.197  Bu anlamda ulusal kimlikler, modern 

toplumlarda toplumsal düzenin, dayanışmanın ve devletin egemenliğinin meşru zemini 

haline gelmiştir. Bireylerin, siyasallığının ve toplumsallığının örtüşmüş olduğu belli bir 

alan içinde sosyalleşmesini sağlar. Ulusal bütünleşmenin temini için, genel ve soyut 

çıkarların yanı sıra para, marş, bayrak, üniforma, anıt, tarih ve mitler gibi sembolik 

araçlar da kullanılır. Bu araçlar, günlük çıkarları açısından farklı olan bireyler arasında 

bir biz duygusunun oluşmasını sağlar.198  

 Ulusal kimliğin oluşumu ve devamın da simge ve ritüellerin belirgin bir ağırlığı 

vardır. Bir topluluk oluşturma bilinci, simgelerin kullanımı ve ulusun üyeleri olan 

bireylere güç veren törenlerin tekrarlanması aracılığı ile yaratılır. Kendilerini birleşmiş 

hissedebilecekleri özel olayları öne çıkartarak ve birliği betimleyen amblemler 

sergileyerek ulus kendisini ötekilerden ayıran sınırları oluşturur.199 Bireyler aynı çığlığı 

atarak, aynı kelimeyi telâffuz ederek veya bir nesneye karşı aynı hareketleri yaparak 

kendilerini birlik halinde hissetmeye başlarlar.200 

 Ulusal kimlik, büyük oranda, Avrupa tarihinin 15’inci yüzyıldan 19’uncu 

yüzyıla kargaşa dolu seyrinin ürünüdür.201 Rönesans, aydınlanma, sanayileşme ve 

Fransız İhtilâli ve sonrasındaki gelişmeler, sekülerleşme, ulusal sınırların çizilmesi, 

yurttaşlık anlayışının oluşumu, ulusal duyguya ve aidiyet zemini olarak da ulusal 

                                                
195 Smith, a.g.e., s.36. 
196 Smith, a.g.e., s.248. 
197 Smith, a.g.e., s.249 
198 Özyurt, a.g.e., s.127. 
199 Guıbernau, Milliyetçilikler, s.138. 
200 Durkheim, The Elemantary Forms of the Religious Life, p.230; Akt. Guıbernau, Milliyetçilikler, s.142. 
201 Huntington, a.g.e.  s.28. 



 36

kimliğin oluşmasına sebep olmuştur. Ulusal kimlik, ister modern ister modern öncesi bir 

olgu olarak alınsın-bize göre kültürel ve tarihsel karşılığının olması gereği olsa bile 

bugünkü durumu ve algılanışı ve ya yoğunlaşması bağlamında modern bir olgu 

görünümündedir. Ulusal kimlik modern dünyada ki doğal farklılıkları bütünleştiren ve 

gerçek bireysel ve toplumsal ihtiyaçları karşıladığından (en azından insanlığın büyük bir 

kısmı için) geçerli ve işlevsel bir kimliktir. Ancak bütün kimlikler gibi ulusal kimlikte 

statik (durağan)  değil dinamiktir (değişken). Zaman içinde içsel ve dışsal gelişmelere 

bağlı olarak veya bunlara cevap olarak daima gelişme içindedir.202 Dolayısıyla bu 

kimlik kategorisine sadece ‘özcü’ bir yaklaşımla bakmak ya da sadece ‘kültürel bir inşa’ 

olarak bakmak doğru bir tarz gibi görünmemektedir. Çünkü ulusal kimliği oluşturan 

öğeler (kültür ve kültürel kaynaklar gibi) yüzyıllar öncesi ile aynı olmadığı gibi, her 

siyasî erkin de istediği zaman istediği toplulukta bir ulusal kimlik yaratamadığı ya da 

oluşturamadığı açıktır. Bugün dünyada çok fazla etnik topluluk varken ulus olmuş ve 

ulusal kimlik kategorisinde kendisini tanımlayan ulus sayısı bir öncekine oranla oldukça 

azdır. 

 Ulusal kimlik uzun bir zaman süresince beraber yaşamanın ürünüdür. Ama aynı 

zamanda paylaşılan değerleri, inançları ve yaşam tarzlarını kapsar. Ulusal kimlik, maddî 

öğelerin (din, kültür, mimari, dil gibi) yanı sıra bu unsurların kendisine ait olduğunu 

bilmenin ve bunu diğer ulus üyeleriyle paylaştığı bilincinin bir ürünüdür. Toplumsal 

hayatın her alanı ulusal kimliğin ipoteği altındadır.203     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
202 Philip Lynch, The Politics of Nationhood: Sovereignty, Britishness and Conservative Politics, New 
York, NY USA: Palgrave Publishes, 1999. p.1. 
203 Kayhan Mutlu, “Kimlik Tartışmalarına Katkı”, Türk Yurdu, Cilt:26, Sayı:221, Ocak 2006,(76–
79),s.76. 



 37

1.4 Modernleşme 

 Modernleşme, hemen hemen dünyanın her yerinde hissedilen ve görselleşen bir 

olgu olarak karşımıza çıkıyor. Çoğu zaman herhangi bir şeyi konuştuğumuz ya da 

nitelediğimiz zaman ‘modern’ kavramını sıkça kullanıyoruz. Demek ki bu kavramla bir 

şeyi bir özelliğe göre betimleme çabası içerisinde oluyoruz. Modern kavramı hemen her 

alanda farklı anlamlarda kullanılan bir kavramdır. Ancak yine de ‘modern’ dendiği 

zaman kastedilen bazı temel özellikler vardır. Modernleşme kavramının ya da 

olgusunun analizine geçmeden önce ‘modern’ in neyi vurguladığı veya neyi ifade ettiği 

belirtilmelidir. Modernleşme hakkında fikir sahibi olabilmemiz için ‘modern’in ne 

olduğu hakkında fikrimizin olması bir gerekliliktir. Modernlik nedir? Bu soru 

düşünürleri kaygılandıran bir sorudur. Verilen cevaplar burada sıralanamayacak kadar 

çoktur. Ama modernliği/modernleşmeyi tanımlaya çalışanların ortaya koydukları 

perspektiflere bakma olguyu anlamada yardımcı olacaktır. Buna göre: 1- Aydınlanma 

programlarının gerçekleşmesi olarak modernleşme (Jürgen Habermas, Ralf Dahrendorf, 

Richard Münch), 2- Öznelliğin ve bireyselliğin egemenliği olarak modernleşme (George 

Simmel, Friedrich Nietzsche), 3- Topluluktan topluma, yani kapalı toplumdan açık 

topluma doğru bir dönüşüm olarak modernleşme (muhtemelen Ferdinand Tönnies, fakat 

kesinlikle Charles Cooley ve William G. Summer), 4- Yaşantıların modernize 

olmasından dolayı modern kişiliklerin yaygınlaşması olarak modernite (Alex İnkeles, 

Daniel Lerner), 5- Elitlerin modernize olmasının bir sonucu olarak modernlik (Joseph 

Schumpeter; David Mccelland), 6- Temel sektörün ikincil sektöre egemen olaması ve 

yine ikincil sektörün üçüncül sektöre egemen olması hareketi olarak modernleşme 

(Charles Fourastié, Colin Clarke, Walt Rostow), 7- Orta sınıfın başarılı devrimlerini 

takiben demokratikleşmenin zorunlu sonucu olarak modernleşme (Barrigton Moore), 8- 

Kamu işlerine kitlesel katılımın sonucu olarak modernleşme (Gabriel Almond, Sidney 

Verba), 9- Politik haklar, sosyal haklar ve ekonomik hakların temini ile yurttaşlığın 

yayılması olarak modernleşme (T.H.Marshall), 10- Ulus-inşası süreci olarak 

modernleşme (Stein Rokkan), 11- Refah sistemlerinin, siyasal demokrasinin ve piyasa 

ekonomisinin kurumsallaşması olarak modernleşme (Wolfgang Zapf).204 Bu farklı 

değerlendirmeler geniş şümullu olduğu için, yer yer bunların hepsine atıf yapmakla 

                                                
204 Erwin K. Scheuch, “Societes, Corporations and The Nation State”, Societes, Corporations and The 
Nation State, (Ed. Erwin K. Scheuch), Leiden, NLD: Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel en 
Drukkerij, 200, p.4-5. 



 38

birlikte, biz konumuz açısından modernliğin ne anlam ifade ettiği üzerinde durmaya 

çalışacağız.  

 Modernizm, geç Romantik ve Victoria’n fikirlerinden beri devam eden ve 2. 

Dünya Savaşı’nın bitimiyle sonlanan tarihsel bir çağ olarak mı değerlendirilmelidir, 

yoksa belli bir kültürel, sanatsal ve felsefi fikir ve pratiklerin oluşturduğu ideolojik bir 

adlandırma olarak mı değerlendirilmelidir?205 Bunu modernizmin etimolojisine ve 

tarihsel gelişimine bakarak anlamaya çalışacağız. 

  Modernizmin kökü olan ‘modern’, Latince ‘modo’ dan gelir.206 ‘Modo’(son 

zamanlar, tam şimdi) dan türetilmiş modernus, hodiernus (hodie = bugün) terimlerinden 

gelen ve düşüncedeki açıklık, özgürlük, otoriteden bağımsızlık, en yeni ve en son dile 

getirilmiş düşünceler üzerine bilgi anlamına gelen sıfattır.207 Modern kavramının içeriği 

her çağda her dönemde ‘yeni’ olan şeylerle değişmekle birlikte eskiden yeniye geçişi 

ifade etmektedir.208  

 Zaman zarfı ‘modo’ kökünün sıfatlaşmış şekli olan modernus sözcüğünün ilk 

olarak ne zaman ve hangi nedenle kullanıldığı hakkında net bir bilgiye sahip değiliz.209 

Geç 5.yüzyılda, Latince ‘modernus’ Roma ve pagan geçmişe karşı olmaya gönderme 

yapardı.210 Jürgen Habermas, bir Alman edebiyat tarihçisine atfen ‘modern’ kelimesinin 

“ilk defa, M.S.5. yüzyılda, resmen Hıristiyan olan o dönemi, Romalı ve Pagan 

geçmişten ayırmak için”211 kullanıldığını ifade eder. ‘Modern’ kavramının değişmeyen 

unsuru öncelik/sonralık dikotomisidir.212 Birçok görüşe göre, modernlik ve gelenek zıt 

olarak kabul edilir.213 Dolayısıyla kavram, eski ile yeni arasındaki bir farklılığa ve hatta 

                                                
205 David Clıppinger, “Modernism”, Encyclopedia of Postmodernism, (Ed. Victor E. Taylor and Charles 
E. Winquist), KY. USA: Routledge, 2001, p.251. 
206 Peter Childs, Modernism: The New Critical İdiom, London, GBR: Routledge, 2000, p.12. 
207Torbjörn Wandel, “Issues and Agenda Too Late for Modernity”, Journal of Historical Sociology, 
Volume: 18, No:3, September 2005, (255–268), p.258. Cevizci, a.g.e., s.1178; Emre Kongar, Toplumsal 
Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, Remzi Kitabevi, İstanbul, , 1995, s.228.vd. 
208Nesrin Kale, “Modernizmden Postmodernist Söylemlere Doğru”, Doğu-Batı, Yıl.6, Sayı: 19, Mayıs-
Haziran- Temmuz, 2002, 2.Baskı, (31–53), s.31. 
209 Marshall, a.g.e., s.508; Onur Kınlı, Osmanlı’da Modernleşme ve Diplomasi, İmge Yayınları, Ankara, 
2006,  s.20. 
210 Krishan Kumar, Sanayi Sonrası Toplumdan Post-modern Topluma, (Çev. Mehmet Küçük), Dost 
Kitabevi, Ankara, 2004, s.88; Childs, a.g.e., p.12; Beylü Dikeçligil, “Dünya, ‘Modernizm’ Diyerek 
Dönüyor…” Yeni Türkiye, Sayı:23–24, Cumhuriyet Özel Sayısı III, Yıl.4 Eylül-Aralık 1998, (1641–
1648), s.1644. 
211 Jürgen Habermas, “Modernlik: Tamamlanmamış Bir Proje”, (Çev. Gülengül Naliş), Postmodernizm, 
(Der. Nemci Zekâ), Kıyı Yayınları, İstanbul, 1994, s.31. 
212 Kınlı, a.g.e., s.22.  
213 David Harrison, Sociology of Modernization and Development, Florence, KY. USA: Routledge, 1998, 
p.1.   



 39

zıtlığa gönderme yapar. Bir tarafta geride bırakılmış değerler ve fikirleri içeren ve 

olumsuzlanan eski, diğer tarafta ise, bugünün hayat tarzına ilişkin unsurları içerisinde 

barındıran ve güncel olduğu için olumlu bir anlama sahip yeni vardır.214 Ancak, 

‘modernus’ kavramının sadece inanç kültürünün dönüşümü merkezli bir değişim değil 

de, Batı Roma’nın çöküşüyle her türlü siyasal, ekonomik ve maddî kültür unsurlarının 

değişmeye başladığı döneme gönderme yapabileceği ihtimali de göz önünde 

tutulmalıdır.215 Kökeni itibariyle şimdiyi, yeniyi eski olanın aleyhine olacak şekilde 

olumlayan ‘modern’ kavramı daha sonra Hıristiyan Ortaçağında yine aynı kökten gelen 

‘modernitas’ terimiyle değer bakımından oldukça farklı bir içerik kazanmış ve yeni 

olan, fakat zaman ve gelenek bakımından kutsanmamış her şeyi olumsuzlamak 

amacıyla kullanılmaya başlanmıştır.216 Yani Ortaçağ anlayışı açısından ‘modernitas’ 

kavramı küfür yerine geçen aşağılayıcı bir anlam taşıyordu.217  

 Modern kavramsallaştırılmasındaki esas değişim Rönesans’la birlikte gerçekleşir 

ve bu da tarihle ilgili bilinen periyodikleşmeyle olur. Tarihi, antik dönem, Ortaçağ ve 

modern dönem diye ayıran bu sınıflamada, modern dönem karanlık ve uzun süren bir 

uykudan uyanmaya gönderme yapar.218 Uyanmadan kasıt, gelecek projesinden ziyade, 

antik olanın yeniden keşfidir. Bu açıdan bakıldığında, Ortaçağ ve skolâstiğin karşıtı olan 

modern, Skolâstik bilim ve felsefe anlayışına karşı bilim ve felsefe anlayışını niteler. 

Buradaki bilimi farklı kılan unsur, yöntem olarak deneyselin devreye sokulmasıdır. 

Descartes’le başlayan yeni felsefeyi modern kılan unsur ise, felsefede nesne ya da 

varlıktan değil de, özneden hareket eden, Tanrıyı değil de, insanı merkeze alan bir 

yaklaşımdır. Modern kavramı ayrıca, Aydınlanma219 geleneğini, aklın ürünü olan 

rasyonel bilim anlayışı ve yönteminin her alana hâkim kılınması tavrını, uzmanlaşmış 

kültürün bilim yoluyla kazandığı birikimin günlük yaşayışın zenginleştirilmesi ve 

rasyonel örgütlenişi için kullanılması gereğini benimseyen yaklaşımı, teknolojinin 

                                                
214 Hamit Emrah Beriş, “Moderniteden Postmoderniteye”, Siyaset, Ed: Mümtaz’er Türköne, Ankara, 
2005, s.484. 
215 Kınlı, a.g.e., s.21. 
216 Cevizci, a.g.e., s.1178. 
217 Kumar, a.g.e., s.93. 
218 Kumar, a.g.e., s.94-95. 
219 Aydınlanma, genel bir ifade ile insanın, dinsel inanç ve bağlılıklardan, bunların oluşturduğu otoriteden 
ve yaşama biçiminden kendisini kurtararak, akla ve bilime göre hayatı anlamlandırması anlamına gelir. 
Ahmet Çiğdem, Bir İmkân Olarak Modernite, İletişim Yayınları, İstanbul, 1997,  s.56–57. 



 40

yükselişinin eşlik ettiği ekonomik örgütlerin yeni bir şekil kazanması sürecini ve soyut 

devletten burjuva devletine evrim sürecini tanımlamak için de kullanılmıştır.220  

 Modernite kavramından ne kastediyoruz? Modernite ne zaman ortaya çıktı? 

Kimileri Rönesans, Reform ve Amerika’nın keşfinin modernitenin başlangıcı olduğunu 

düşünüyor. Bazıları da modernitenin tarihini ulusal devletlerin doğması, bankacılığın 

kurulması, kapitalist pazarın ortaya çıkması ve burjuvazinin doğuşuyla başlatıyor. 

Sayıca az olan bir kesim ise teknik ve endüstri alanında bir devrimin olmadığı 17. 

yüzyılın bilimsel ve felsefi devriminin, modernitenin ortaya çıkmasında belirleyici bir 

faktör olduğunu belirtiyor. Bu bakış açılarının hepsi kabul edilebilir. Yine de 

çoğunluğun eğilimi 18.yüzyıldan yana: Bu, 18. yüzyılın yalnız bu değişikliklerin ve 

yeniliklerin mirasçısı olmasından değil, daha ziyade bizim dönemimizi oluşturacak 

karakteristiklerin birçoğunun bu dönemde ortaya çıkmasındandır.221 

 Max Weber ve öbürleri tarafından teorileştirildiği haliyle modernlik, ‘Orta 

Çağlar’ ya da feodalizmi izleyen çağa gönderme yapan tarihsel bir dönemleştirme 

terimidir. Kimilerine göre ise modernlik, geleneksel toplumların karşıtıdır. Islahat, 

yenilik ve dinamizmle karakterize edilir.222 Modernliğin, 17.yüzyılda Avrupa’da 

başlayan ve sonraları neredeyse bütün dünyayı etkisi altına alan toplumsal yaşam ve 

örgütlenme biçimlerine işaret ettiğini223 söyleyen Giddens’ e göre ‘modernlik’ Batı’ya 

özgü bir şeydir. Fakat modernliğe bu yaklaşım, onun temel karakteristik yapısını izah 

etmeye yetmez. Sadece, zaman ve mekân olarak bir noktaya işaret eder.224 Wagner, 

modernliğin başlangıcına 18.yüzyılda gerçekleşen “demokratik ve endüstriyel 

devrimleri yerleştirir”.225 Poole, modern kavramının, 17 ve 18. yüzyıllarda Batı 

Avrupa’da filizlenmeye başlayan, esas görünümlerine Kuzey Amerika’da rastlanılan ve 

o zamandan bu yana Batı dışı dünyaya yayılan ya da dayatılan bir toplum biçimine 

                                                
220 Cevizci, a.g.e., s.1178. 
221 Octavıo Paz, “Şiir ve Modernite”, (Çev. Nilgün Tutal), Modernite Versus Postmodernite, (Der. 
Mehmet Küçük), Vadi Yayınları, Ankara, 2000, (184–203), s.184-185. 
222 Steven Best, Dougles Kellner, Postmodern Teori, (Çev. Mehmet Küçük), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 
1998, s.15. 
223 Giddens, Modernliğin Sonuçları, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2004, s.11. 
224 Giddens, a.g.e., s.174. Tarihçi Bernard Lewis, modern ya da eşdeğer bir terimin, mekan bağlamlı 
tanımlanmasından ziyade egemen ve yayılan uygarlığın görenekleri, kuralları, standartları bağlamında 
düşünülmesi gerektiğini ifade eder. Bernard Lewis, Hata Neredeydi?, (Çev. Harun Özgür Turgan, Serpil 
Bilbaşar), Oğlak Yayınları,  İstanbul, 2004, s.201. 
225 Peter Wagner, Modernliğin Sosyolojisi, (Çev. Mehmet Küçük), Ayrıntı Yayınlar, İstanbul, 2005, s.12. 
Ayrıva geniş bilgi için bkz. Peter Wagner, Theorizing Modernity: Inescapability and Attainability in 
Social Theory, London, Sege Publication, ıncorparated, 2001. 



 41

karşılık geldiğini ifade eder.226 Toulmin ise, modernliğin, Descartes, Leibniz ve 

Newton’un çalışmalarının temelinde, Otuz Yıl Savaşları’nın çok çalkantılı dönemleri 

bağlamında anlaşılabileceğini iddia eder. Toulmin, modernitenin başlangıç tarihi olarak, 

Descartes’ın yaşam süresi ile tamamen uyuşan 1600–1650 tarihleri arasında bir yerde 

tarihlendirir.227 Modernliğin etkili savunucularından Habermas, modernite projesinin 

18.yüzyılda Aydınlanma filozoflarının, objektif bilimi geliştirmesi, günlük hayatı 

organize etmek amacıyla evrensel bir ahlâk ve hukuk geliştirmek için harcadıkları çaba 

ile oluştuğunu belirtir.228 Başka bir yaklaşıma göre ise modernite, din, felsefe, ahlâk, 

hukuk, tarih, ekonomi ve siyasetin eleştirisiyle başlamıştır. Modernitenin ayırt edici 

özelliği, ortaya çıkışının özel işareti eleştiridir. Modern çağın temel fikirleri ve 

kavramları olan ilerleme, evrim, devrim özgürlük, demokrasi modernitenin eleştiri 

mantığından kaynaklanmıştır.229   

 Yukarıdaki yaklaşımlar, modern kavramının çoğunlukla zaman boyutunda 

irdelendiğini göstermektedir. Ortak görüş, bugün varolan her kültürel, ekonomik, 

politik, sosyal olgu ile ilgili olarak çağdaşlık ve modernliği eş değer sayar. Bununla 

birlikte bu görüş anlamsız ve bir tanımlama için yetersizdir. Çünkü dün modern olan 

şey bugün değil, bugün modern olan şey yarın modern olmayacak. Dolayısıyla 

modernliğin zamanla ilgili tanımlama çabası yetersiz kalmaktadır.230 Bu bağlamda 

modernliğin yalnızca tarihsel olarak ortaya çıkışı ile anlaşılabileceğini düşünmüyoruz. 

Modern projenin karakteristik özeliklerinin analiz edilmesi modernliği anlamada ya da 

anlamaya çalışmada çok faydalı olacaktır. Modernliğin doğasının anlaşılması, 

modernleşme olgusunun anlaşılması için kanaatimce bir ön gerekliliktir.   

 Facoult, modernitenin bir çağ olmaktan ziyade bir tutum ve hal olduğunu 

söyler.231 Tanrı’nın yerine bilimi koyan modernlik fikrinin, sadece değişim ya da olaylar 

silsilesi olmayıp, akılcı, bilimsel, teknolojik ve idari etkinliğin ürünlerinin 

yaygınlaşması olarak yorumlayan Touraıne232, modernlik düşüncesini, insanın 

                                                
226 Poole, Ahlak ve Modernlik, s.10. 
227 Stephen Toulmin, Cosmopolis: The Hidden Agenda of Modernity, Chicago: University of Chicago 
Pres, 1992, p.7. 
228 Jürgen Habermas, ‘Modernity versus Postmodernity’, New German Critique, 1981, 33: 3-14. Akt. 
Childs, Modernism,  p.17. 
229 Paz, a.g.m.,  s.185. 
230 Lıah Greenfeld, “Is Modernity Possible Without Nationalism”, Fate of the Nation- State, Ed: Michel 
Seymour, Montreal, PQ, CAN: McGill-Quenn’s University Pres, 2004, p.38. 
231 Childs, Modernism, p.16. 
232 Alaın Touraine, Modernliğin Eleştirisi, (Çev. Hülya Tufan), Y.K.Y. İstanbul, 2004, s.23. 



 42

yaptığıyla bir olduğunun, dolayısıyla da, bilim, teknoloji ya da yönetimin daha etkili 

kıldığı üretimle, toplumun yasayla örgütlenmesi ve çıkarların, ama aynı zamanda da, 

bütün kısıtlamalardan kurtulma isteğinin harekete geçirdiği bireysel yaşam arasında bir 

denklik ilişkisinin olması gerektiğinin olumlanması olarak tanımlar.233 Berman 

modernliği, bölünmüşlüklerin, çelişkilerin ve belirsizliklerin kuşattığı bir insanlık 

deneyimi olarak değerlendirirken, Schelling ise insanın yeniden doğuşu ve Tanrı’nın 

ölümü olarak yorumlar.234 Bu bağlamda modernite, Aydınlanma’nın bir çocuğudur. 

Aydınlanma ise insana ve akla235 güvene dayanmaktadır. İnsanın kaderi, ilâhî olanın 

elinden alınmakta ve insanın eline teslim edilmektedir.236 Başka bir ifadeyle, insanların 

metafizik yabancılaşmalardan kurtulması, insanın bilincinin özgürleşmesi, insanın 

kaderinin doğaüstü, insan iradesini aşan unsurların tekelinden kurtarması, yani iktidarın 

moral ve maddi unsurlarının ve dayanaklarının gökten yere inmesi237 şeklindeki bir 

paradigma değişimi olarak da değerlendirilebilir. Bu paradigmanın en yalın ifadesi 

modernite projesidir. 

 Modernite projesi, Aydınlanma düşünürlerinin, nesnel bilimi, evrensel ahlâk ile 

hukuku ve kendi ayakları üzerinde duran sanatı, kendi iç mantıkları temelinde geliştirme 

konusunda gösterdikleri olağanüstü bir düşünsel çabanın sonucuydu. Amaç, özgür ve 

yaratıcı biçimde çalışan çok sayıda bireyin katkı yaptığı bir bilgi birikimini, insanlığın 

özgürleşmesi ve günlük yaşamın zenginleşmesi için kullanmaktı. Doğa üzerinde 

bilimsel kontrol, kaynakların kıtlığından, fakirlikten ve doğal afetin rastgele 

darbelerinden kurtuluşu vaat ediyordu. Rasyonel toplumsal örgütlenme biçimlerinin ve 

rasyonel düşünce tarzlarının gelişmesi, efsanenin, dinin, boş inancın akıldışılığından, 

iktidarın keyfi oluşundan ve kendi insanî doğamızın karanlık yanından kurtulmayı vaat 

ediyordu. Buna göre sadece bu proje aracılığıyla, bütün insanlığın evrensel, sonsuz ve 

değişmez nitelikleri ortaya çıkarılabilirdi.238  

                                                
233 Touraine, a.g.e., s.13. 
234 Ömer Naci Soykan, “Türk Postmodernizmi”, Felsefe Dünyası, T.F.D.Yayını, Sayı.9, Ankara,1993, 
s.33. 
235 Modernitede akıl, toplumu yeniden inşa edecek pratik ve kurumsal çatıyı oluşturmaya muktedir olarak 
kabul edilir. Toplumu, yoğrulunca istenen şekli alabilecek bir hamur gibi gören bu yaklaşım ‘toplum 
mühendisliği’ olarak da adlandırılmaktadır. Hamit Emrah Beriş, a.g.m., s.487-488. 
236 İlhan Tekeli, “Türkiye’de Siyasal Düşüncenin Gelişimi Konusunda Bir Üst Anlatı”, Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce, Modernleşme ve Batıcılık, Cilt:3, İstanbul, 2004, (19–42), s.19. 
237 Fikret Başkaya, “ Doğu/ Batı Çatışması Değil, kapitalist Emperyalist Saldırı”, Doğu-Batı, Yıl:8 
Sayı:30, Kasım- Aralık – Ocak 2004/05, (209–220), s.211. 
238 David Harvey, Postmodernliğin Durumu, (Çev. Sungur Sarvan), Metis, İstanbul,1999, s.25. 



 43

 Modernite projesinin dört temel boyutu vardır. Birincisi, ürünlerin metalaştığı, 

emeğin ücretli hale geldiği, liberal mülkiyet anlayışının kurumsallaştığı sanayi toplumu 

bağlamındaki ekonomik boyuttur. İkincisi, bilgiye, ahlâka ve sanata yaklaşımdır. 

Evrensellik iddiası yalnızca bilim için değil ahlâk ve hukuk alanında da geçerlidir. 

Üçüncüsü, geleneksel toplum bağlarından kopmuş, kendi aklıyla kendini yönlendiren 

bireyin ortaya çıkmasıdır. Bunlar, eğitilmiş, kapasiteleri artmış, yerele bağlılığı azalmış, 

tarihsel gelişim içine kendini koyabilen, yer değiştirebilen, akışkanlığı artmış 

bireylerdir. Başka bir ifadeyle, yerelin ötesindeki kamusal alana bir yurttaşlık 

sorumluluğuyla katılan bireylerdir. Dördüncüsü, demokratik süreçleri temel alma ve 

ulus-devlet olma bağlamında gelişen kurumsal boyuttur.239 Benzer bir şekilde, modern-

geleneksel kıyaslamasının yanıltıcı olabileceğini ifade etmesine rağmen, Giddens, 

modern toplumsal kurumları geleneksel toplumsal düzenlerden ayıran süreksizliklerden 

bahseder. Birincisi, değişimin hızıdır ( zaman daralması). İkincisi, değişimin kapsadığı 

alan (mekânsal olarak küresel boyut). Üçüncüsü ise, modern kurumların doğasının 

özüyle ilgilidir. Ulus-devlet’in siyasal istemi, üretimin cansız güç kaynaklarına büyük 

ölçüde bağımlı olması ya da ürünlerin ve ücretli emeğin tam anlamıyla metalaştırılması 

gibi bazı modern toplumsal biçimler, önceki tarihsel dönemlerde hiç 

görülmemektedir.240   

  Modern mantığı, bilimsel devrim, siyasal devrim, kültürel devrim, teknik ve 

endüstriyel devrim olmak üzere dört temel devrimin şekillendirdiği söylenebilir.241 Bu 

devrimler temelinde, sekülerleşme, endüstrileşme ve şehirleşmenin getirisi ile oluşan 

yaşam tarzını ve yolunu tanımlamak için de modern kavramı kullanılmaktadır. 

Modernliğin karakterleri olarak, bölünmüşlük, yeniden şekillenme, parçalanma ve hızlı 

değişim, kısa ömürlülük ve güvensizlik sayılabilir. Zaman ve mekânın yeni anlamlarını 

içeren modernlik, hız, devingenlik, iletişim, seyahat, dinamizm, kaos ve kültürel 

devrimi de bünyesinde barındırır.242 Bunlara ilâveten modernizmi243 betimleyen temel 

                                                
239 Tekeli, a.g.m., s.19-20. 
240 Giddens, Modernliğin Sonuçları, s.15-16. 
241 Abel Jeanniere, “Modernite Nedir?”, Modernite Versus Posmodernite, (Der. Mehmet Küçük), Vadi 
Yayınları, Ankara, 1996, s.16. 
242 Childs, Modernism, p.14-15. 
243 Genel Olarak, geleneksek olanı yeni olana tabi kılma tavrı, yerleşik ve alışılmış olanı yeni ortaya 
çıkana uydurma eğilimi veya düşünce tarzı. Bir İnanç sistemi ya da öğreti bütününü değişen koşullara 
uyarlama eğilimi ya da hareketi. Aynı zamanda ve daha geniş bir felsefi çerçeve içinde, çoğunluk 
Aydınlanma’yla irtibatlandırılan ideal ve kabuller için kullanılır. Başka bir deyişle, modernizm 
aydınlanmayla birlikte gelişen entelektüel dönüşümün ortaya çıkardığı dünya görüşünü, hümanizm, 



 44

olgular/ kavramlar arasında, aklın egemenliği, mantık, bilimsel/evrensel doğrular, 

bilimsellik, algoritmik, sistematik düşünme, pozitivizm sayılabilir.244   Bir başka görüşe 

göre ise modernlik, devlet şekli, demokratikleşme, kapitalizm ve kültürün 

rasyonelleşmesi ile anlaşılabilir.245 Anthony Giddens, modernizmin temel bileşeni 

olarak, endüstriyalizm, gözetim ve şiddet vasıtasıyla gerçekleşen merkezîleşme ile 

birlikte kapitalizmi görür.246 Bu yaklaşımı, Stuart Hall de paylaşır.247 

 Modern üzerine yapılan bu yorumları değerlendirdikten sonra diyebiliriz ki 

modernizm, tüm ortaçağ düşüncelerinden, inanışlarından, yaşam tarzından radikal bir 

kopuş; sadece akla dayanan yeni bir dönemdir. Başka bir ifadeyle, mantık ve bilimsel 

akılcılığın yüceliğine olan inancın tortusudur.248 Sekülerleşme, kentleşme, sanayileşme, 

akılcılık, ulus-devlet bu dönemin ayırt edici özellikleridir.249 Bu yapıya paralel olarak, 

ilâhî ve sorgulanamayan bir düzen tarafından kontrol edilen modern öncesi dünyanın 

fikirlerine karşıt olarak doğan modernizm,250 siyasal alanda demokrasiyi, ekonomik 

alanda kapitalizmi, bilimsel alanda pozitivizmi kuşatır ve hepsinin oluşturduğu bütüne, 

bir anlamda paradigmaya kendi adını verir.251 Konumuzun kapsamı açısından önemli 

olan siyasal modernite ise, kendisini hem meşrulaştırmak hem de güçlendirmek için 

geleneği reddederek işe başlar. Yeni bir bellek (kimlik inşası olarak da okunabilir) 

oluşturma gayreti siyasal modernite için geleneksel olandan kurtulmanın, onu aşmanın 

en önemli yordamlarından biridir.252 

 Buraya kadar yapılan izahatlardan sonra diyebiliriz ki modernite, sadece 

zamansal bir açıklamayla kavranamaz. Modernite daha ziyade bir paradigma 

değişikliğiyle anlamlandırılabilir. Aklın egemenliği temel prensibinden hareket eden bu 

                                                                                                                                          
dünyevileşme ve demokrasi temeli üzerine yükselen bilimci, akılcı, ilerlemeci ve insan merkezci 
ideolojiyi ifade eder. Cevizci, a.g.e., s.1184–1185 
244 Kale, a.g.m. , s.31. 
245 Delanty, a.g.e., p.xvi. 
246 Anthony Giddens, Ulus Devlet ve Şiddet, (Çev. Cumhur Atay),Devin Yayıncılık İstanbul, 2005,  
s.190-198. 
247 Nicos Mouzelis, “Modernity: a non- European conceptualization”, British Journal of Sociology, 
Volume:50, Issue:1, March 1999, p.141. 
248 Clippinger, a.g.e., p.251 
249 David Chaney, Cultural Change and Everyday Life, Gordonsville, VA, USA: Palgrave Macmillan, 
2002. p,17. Aylin Görgün, “Postmodernizm”, Feodaliteden Küreselleşmeye Temel Kavram ve Süreçler, 
(Ed. Tevfik Erdem), Lotus, Ankara, 2006, s.372. 
250 Lincoln Williams & Vishanthie Sewpaul, “Modernism, Postmodernism and Global Standards Setting”, 
Social Work Education, Volume:23, No:5, October 2004, (555-565), p.556. 
251 Dikeçligil, a.g.m. , s.164. 
252 Hasan Bülent Kahraman, Postmodernite ile Modernite Arasında Türkiye, Everest Yayınları, İstanbul, 
2004, s.331. 



 45

paradigma, insana ait hemen her alanda aklın egemen kılınması anlayışı ile kendisini 

ortaya koyar. Bu bağlamda modern olana yönelme bağlamındaki modernleşme 

olgusunun içeriğini betimlemeye çalışacağım. 

 Kökleri Rönesans da bulunan yepyeni bir vakıa, 18.yüzyıldan itibaren dünyanın 

merkezini Batı’ya kaydırdı. Bu hadise modernlik olarak isimlendirildi. Modern Batı’nın 

kurulması ile birlikte, Avrupa dışında kalan toplumların maruz kaldığı tarih süreci, 

Avrupa’nın doğrudan veya dolaylı etkileri altında şekillendi. Avrupa’nın dünyanın 

merkezinde belirleyici ve sürükleyici bir güç olması sonucunda batı dışı toplumlarda 

gözlenen değişmeye modernleşme denilmektedir. Bu anlamda modernleşme Batı dışı 

toplumların, kendilerinin olmayan bir tarihi yaşamaya başlamalarıdır.253 Buna göre 

modernleşme, on yedinci yüzyıldan on dokuzuncu yüzyıla kadar Batı Avrupa ve Kuzey 

Amerika’da gelişen ve sırasıyla diğer Avrupa devletlerine on dokuzuncu ve yirminci 

yüzyıllarda da Asya, Afrika ve Güney Amerika kıtalarına yayılan, ekonomik, siyasal ve 

toplumsal süreçler bağlamında açığa çıkan dönüşümler olarak tanımlanabilir.254 

 Modernleşmenin Aydınlanma ile başladığı kabul edilmektedir. On yedinci ve on 

sekizinci yüzyılları kapsayan Aydınlanma çağı boyunca kilisenin insana ve topluma 

yaptığı baskıya karşı felsefi ve zihni tepkiler, akıl ve toplumun özgürleşmesine giden 

kapıyı aralamıştır. On dokuzuncu yüzyılda pozitivist bilim anlayışının başarılarının da 

katkısıyla sanayi devriminin ortaya çıkması ve Batı’nın ekonomik gücünün artması, 

yeni bir dünya modelinin oluşumunu hızlandırmıştır. Batı’nın kendi geçmişine karşı bu 

eleştirel yaklaşımı, fikri ve siyasi geleneğe karşı oluşu da diğer toplumlara nitelik farkı 

gözetmeksizin emsal olarak sunulmuştur. Bu bağlamda modernizm kavramı; yeni bir 

bilim anlayışı, yeni bir siyasal düzen, yeni bir iktisadi düşünce yapısı ve yeni bir ahlâk 

anlayışını ortaya koymakta ve Batı toplumlarının yaşadıkları doğal bir süreci 

tanımlamaktadır.255  Batı dışı toplumlarda ise modernite öykünülen bir yaşam biçimi, 

ulaşılmak istenen bir ideal ( muasır medeniyet seviyesi) olarak değerlendirilmiştir.256 

Dolayısıyla Batı dışı toplumlar, modernleşmeyi, bir gelenek üzerinden işleyip 
                                                
253 Mümtaz’er Türköne, Modernleşme Laiklik ve Demokrasi, Ark Yayınevi, Ankara, 1994, s.59-60. 
Ayrıca Batılı olmayan modernlikler üzerine bir değerlendirme için bkz. Nilüfer Göle, “ Batılı Olmayan 
Modernlikler”, Zaman Gazetesi 23-24-25 Temmuz 1998. 
254 Shmuel N. Eisenstadt, Modernization: Protest and Change, United States of America,1966, s.1 
255 Halis Çetin, Modernleşme ve Türkiye’de Modernleştirme Krizleri, Siyasal Kitabevi, Ankara, 2003, 
s.96, Madan Sarup, Postyapısalcılık ve Postmodernizm, (Çev. A.Bâki Güçlü), Ark Yayınevi, 
Ankara,1995, s.172. 
256 Nilüfer GÖLE, “Batı-Dışı Modernlik Üzerine Bir İlk Desen”, Doğu-Batı, Yıl:1, Sayı: 2, 2004, 4. 
Baskı, (65–75), s.65. 



 46

geliştirememiştir.257 Modern olanın batı dışı toplumlar tarafından talep edilmesiyle 

birlikte modernleşme kavramı ortaya çıkmaktadır.258 Bu bağlamda modernleşme doğal 

olmayan bir süreci zorunlu kılmaktadır. Kendiliğinden bir süreç olmaması nedeniyle bir 

dışsal güce ihtiyaç duymaktadır.259 

 Modernleşmenin diğer birçok sosyal bilim kavramı gibi tek ve tam bir tanımı 

yoktur. Örneğin, Anthony D. Smith, modernleşmeyi; bir toplumsal değişme süreci veya 

kuramsal olarak mekân ve zaman boyutunda evrensel olan veya bu tür süreçler toplamı,  

Rönesans ve Reform’a kadar geri götürülen lâikleşme ve kapitalizmin doğuşu ile ayırt 

edilen tarihsel bir deneyim ve gelişmekte olan ülkelerin liderleri veya seçkinleri 

tarafından izlenen bir dizi politikayı niteleyen bir kavram olarak modernleşme olmak 

üzere üç başlık altında ele alır.260  Modernleşme her şeyden evvel, modern ve geleneksel 

toplum olmak üzere iki farklı toplum yapısına gönderme yapar. Modern toplum 

olumlanan, idealize edilen ve kendisine ulaşılmaya çalışılan toplumdur.261 Buna karşın 

geleneksel toplum ise olumsuzlanır ve artık mazide kalması gerektiği düşünülür.262 

Genel olarak, geleneksel, tarımsal üretim ve küçük çaplı el sanatlarına dayalı durağan 

bir yapıdan, sanayileşmiş, şehirleşmiş, okuryazarlık oranının arttığı, kitle iletişim ve 

ulaşım araçlarının geliştiği, dinamik bir yapıya geçiş, modernleşme fenomeninin genel 

karakterleri olarak ele alınmaktadır.263 Örneğin Tönnies modernleşmeyi 

Gemeinschaft’tan (duygunun ilişkilerde belirgin olduğu toplum tipi) Gesellschaft’a 

geçiş olarak değerlendirir. Buna göre modernleşme bir süreçtir ve bu süreçte gelenek, 

inanç ve cemaat duygusu yerini dinamizm, bilimselleşme ve ticarîleşmeye bırakır.264 

Modern olarak düşünülen toplumların nüfus yapılarına baktığımızda onları modern 

                                                
257 Mustafa Armağan, “Hayalî Doğu’dan Hayalî Batı’ya”, Doğu-Batı, Yıl:1, Sayı: 2, 2004, 4. Baskı, (89–
96), s.93. 
258 Beriş, a.g.m., s.506.  Çetin, a.g.e.,  s.96. 
259 Eisenstadt, a.g.e., s.56-73. 
260 Anthony D. Smith, Toplumsal Değişme Anlayışı, (Çev. Ülgen Oskay), Ankara, 1996, Gündoğan 
Yayınları, s,88–91.Akt. Fahrettin Altun, Modernleşme Kuramı, Küre Yayınları,  İstanbul,2005, s.11. 
261  Modern toplum kavramı, belirli bir insan tipini, insanla doğa ve insanla insan arasındaki ilişkilerin 
belirli bir kavranış biçimini ( veya belirli bir ‘kültür’ü), belirli bir iktisadi ilişkiler sistemini ve nihayet, 
genellikle bu öğelerin oluşturduğu toplumsal ve iktisadi temel üzerine bina edildiği düşünülen bir siyasal 
yapıyı içermektedir. Levent Köker, Modernleşme Kemalizm ve Demokrasi, İstanbul, 2005, s.40. 
262 Beriş, a.g.m., s.506. 
263 Aytekin Yılmaz, Modernden Postmoderne Siyasal Arayışlar, Vadi Yayınları Ankara, 1995, s.19. 
264 Ferdinand Tönnies, Tönnies: Community and Civil Society, West Nyack, NY, USA: Cambridge 
University Press, 2001, p.17-19.Hans Van Der Loo, Williem Van Reijen, Modernleşmenin Paradoksları, 
(Çev. Kadir Canatan), İnsan Yayınları, İstanbul, 2003, s,18. Ahmet Özkiraz, Modernleşme Teorileri ve 
Postmodern Durum, Çizgi Kitabevi,  Konya, 2003, s.46. Ramazan Yelken, Cemaatin Dönüşümü, Vadi 
Yayınları, Ankara, 1999, s.110-117. 



 47

olmayan toplumlardan ayıran sınıf, devlet ve büyüme şekli gibi üç özellik karşımıza 

çıkar. İlkin modern toplum sınıflar arası geçişe olanak sağlayan bir yapıya sahiptir. 

Bireyler kendi sosyal statülerini kazanabilirler ve sosyal mobilizasyon vardır. Buna 

karşın modern olmayan toplumda katı sınıf yapısı vardır. Sosyal mobilizasyon anormal 

bir durumdur. İkincisi modern toplumların yönetim şekli kişisel değildir. Üçüncüsü ise, 

modern toplumlar sürekli büyüyen ekonomiye sahiptirler.265 

 Eski ve geleneksel toplumların modern olmalarına, moderniteye erişmelerine 

olanak veren süreçler için kullanılan modernleşme terimi,266 sınırları genişleyen 

kapitalist dünya pazarının hızlandırdığı bilimsel ve teknolojik keşiflerle yeniliklerin, 

sanayideki ilerlemelerin, nüfus hareketlerinin, ulus devletlerin ve kitlesel hareketlerin 

doğuşuyla birlikte ortaya çıkan sosyo-ekonomik değişimlerin birleşimi anlamına 

gelir.267 Modernleşme olgusunu bütün yönleriyle kapsayacak bir tanımın olmadığını 

ifade eden J.W Schoorl, modernleşmenin cevheri olarak bilimsel bilgiyi kabul etmekte 

ve modernleşmenin, mevcut bilimsel bilginin toplumsal yaşantının bütün alanlarına ve 

etkinliklerine egemen kılınması olduğunu ifade eder.268 Benzer bir şekilde Lerner de 

modernleşmenin temelinde akılcı ve pozitivist bir ruhun benimsenmesinin yattığını 

söyler.269 Balck ise modernleşmeyi, hızlı değişime adapte olma, bilim devriminin eşlik 

etmesi ile insanoğluna doğayı kontrol etme izni veren insanoğlunun bilgisinin bir 

sonucu olan değişime, kurumlara, uyma süreci olarak tanımlar.270  

 Mantık ve etimolojide modernleşme, değişim içinde olan toplum üyeleri 

tarafından yararlı, vazgeçilmez ve arzu edilir olarak kabul edilen uzun süreli kültürel ve 

toplumsal değişimi ifade etmektedir. Tarihsel bir kavram olarak modernleşme ise, 

ekonomide sanayileşme ya da düşüncelerin sekülerleşmesi gibi hususlardaki değişimi 

içermektedir.271 Geçen yüzyıllarda kristalize olmuş, bugünkü hayat tarzımızı 

biçimlendirmiş ve insanlığı halen belirli bir yöne sevk eden, birbirleriyle iç içe geçmiş 

                                                
265 Greenfeld, “Is Modernity Possible, s.39. 
266Mehmet Yüksel, Modernite Postmodernite ve Hukuk, Siyasal Kitabevi Ankara, 2004, s.5; Çetin, a.g.e.,  
s. 95. 
267 Özkiraz, a.g.e., s.45;  Cevizci, a.g.e., s.1185. 
268 Kadir Canatan, Bir Değişim Süreci Olarak Modernleşme, İnsan Yayınları, İstanbul, 1995, s.35. 
269 Daniel Lerner, The Passing of Traditional Society, The Free Pres of Glencoe, New York, 1964, s.44. 
Akt. Kongar, Toplumsal Değişme, s.227. 
270 Cyril E. Black, The Dynamıcs of Modernization: A Study in Comparative History, Newyork, 1966, 
p.7. 
271 Dankwart A. Rustow and Robert E. Ward, Political Modernization in Japan and Turkey, Princeton 
University Press, New Jersey, 1964, p, 3–4.  Ertan Özensel, Çokkültürlü Vatandaşlık; Kanadalı Türklerin 
Aidiyet Çabaları ve Değer Yapıları, Çizgi Yayınları Konya, 2005, s.9-10. 



 48

yapısal, kültürel, psişik ve fizik değişimlerin karmaşasını dile getiren modernleşme, 

özgül bir değişmeyi değil, birbiriyle iç içe geçmiş dönüşüm süreçlerinin toplamını ifade 

etmektedir. Malların kütlevi üretimine dayalı endüstriyel kompleksleri ifade eden 

modernleşme sadece endüstrileşmeyle sınırlı kalmaz, aynı zamanda kentleşme, büyü ve 

dinin gerilemesi, düşünce ve eylemlerin yüksek seviyede akılcılaşması, 

demokratikleşme, toplumsal farklılıkların azalması, aşırı bireycilik ve daha pek çok 

diğer ekonomik, toplumsal, siyasal ve kültürel değişmeleri de içermektedir.272    

 Modernleşme en yalın tanımıyla, modernliğe doğru yaşanan süreci, Alain 

Touraine’ ın ifadesiyle ‘eylem halindeki modernliği’ niteler.273 Modernleşme terimi 

çoğunlukla sanayileşmede temellendirilen toplumsal gelişim aşamalarına gönderme 

yapmak için kullanılır. Modernleşme, yayılan kapitalist dünya pazarının sürüklediği 

bilimsel ve teknolojik keşifler ve yenilikler, sanayideki gelişmeler, nüfus hareketleri, 

ulus-devletin ve kitlesel hareketlerin oluşumuyla birlikte ortaya çıkan sosyo-ekonomik 

değişimlerin muhtelif bir birliğidir.274 Başka bir ifadeyle, modernleşme, hepsi beraber 

modern dünyayı oluşturan bireyselleşme, sekülerleşme, endüstrileşme, kültürel 

farklılaşma, metalaşma, kentleşme, bürokratikleşme ve rasyonelleşme süreçlerini 

belirten bir kavramdır.275  

 Yukarıdaki tanımlamalardan modernleşmenin insan ve evrene ait bir dizi 

boyutlarının olduğunu anlıyoruz. Fakat modernleşmeyi bütün boyutlarıyla 

derinlemesine analiz etmek konumuzun kapsamı dışında olduğu için çalışmamız 

açısından önemli olan temel boyutları üzerinde duracağız. Bu bağlamda 

modernleşmenin dört boyutundan bahsedilebilir. İlki, siyasî partiler, parlamentolar, oy 

hakkı gibi katılımcı karar vermeyi destekleyen anahtar kurumları içeren siyasal 

modernleşme, ikincisi, genellikle sekülerleşme ve ulusalcı ideolojiye bağlılığın 

üretildiği kültürel modernleşme, üçüncüsü, endüstrileşmeden farklı olmakla birlikte 

artan bir ekonomik dönüşümle özdeşleşen ve giderek artan iş bölümü, yönetim 

tekniklerinin kullanımı, teknolojinin ilerlemesi ve ticari kabiliyetlerin artması gibi 

unsurları bünyesinde barındıran ekonomik modernleşme ve son olarak da artan okuma 

yazma oranı, kentleşme süreci ve geleneksel otoritenin zayıflaması gibi unsurlarla 

                                                
272 Loo, Reijen, a.g.e., s.14-15. 
273 Touraine, a.g.e., s.44. 
274 Sarup, a.g.e.,  s.157. 
275 Best, Kellner, a.g.e., s.15. 



 49

belirginleşen toplumsal modernleşmedir.276 Bu boyutları itibarîyle modernleşmenin iki 

türünden bahsedilebilir. Chodak’a göre modernleşmenin iki türü vardır. Bunlarda 

birincisi, kültürleşerek modernleşme, ikincisi ise, güdümlü modernleşmedir. 

Kültürleşerek modernleşme, kısmen de olsa kendiliğinden işleyen bir süreç olup, 

tarihsel dinamiklerin bir sonucudur. Buna karşın güdümlü modernleşme, modernleşen 

ülkedeki örgütlerin, kurumların ve değerlerin sanayileşmiş ülkelerde varolan biçimlere 

benzeştirilmesini içeren karmaşık bir süreçtir. Bu bağlamda güdümlü modernleşme, 

bütünüyle uluslaşma süreciyle özdeşleştirilebilir.277  

 Güdümlü modernleşme sadece devlet eliyle başka bir ifadeyle modernleşmenin 

bir sonucu olan ulus-devlet eliyle mümkündür. Bu da, bir boyutu dünyevîleşme, diğer 

boyutu ulus-devlet olan siyasal modernleşmeyi doğurur. Siyasal anlamda 

modernleşmenin temel ilkeleri olarak, uzmanlaşmış siyasal ve bürokratik kuruluşlarla 

merkezi otoritenin, dolayısıyla merkezi bir ideolojinin varlığı ve geleneksel siyasal 

egemenlik ilişkilerinin yerini seküler ve akılcı ilişkilere bıraktığı bir yapı anlatılmak 

istenmektedir. Böyle bir siyasal yapının siyasal kültürü ulus birimi üzerinde temellenir. 

Bu yeni bir kültürleme süreci anlamına gelir. Bu, siyasal oluşumun ulus olarak 

tanımlandığı sınırlar içinde kalan her birimin merkezi otoriteye uyum sağlamasını, 

onunla bütünleşmesini ve her birimin kültürleme süreciyle sağlanmaya çalışılan ortak 

değer ve duyguları özümlemesini öngören bir siyasal kültürdür. Bu noktada siyasal 

modernleşme kültürel modernleşme ile bağlanır. Kültürel modernleşme, bu değer ve 

duyguların temelinde yer alacak olan kültürel unsurların, topluma ya da toplumun 

ayırıcı birimlerine, onları birleştirici ve yeni siyasal-iktisadi yapıya uyumlandıracak 

şekilde empoze edilmesi sürecidir. Bu anlamda kültürel modernleşme ile siyasal 

modernleşmeyi birleştiren bir ortak nokta vardır ki o da ulus-devlet ve uluslaşma 

kavramlarıyla anlatılmaya çalışılan olgudur.278 D. A. Rostow ve Nordinger gibi 

araştırmacılar modernleşme sürecinin ilk adımında ulusal benliğin (kimliğin) ortaya 

çıkması, ulusal birliğin sağlanması ve daha sonra da merkezi yönetimin 

kurumsallaşması – dolayısıyla devlet otoritesinin tesisini bir ön şart olarak gösterirler.279   

                                                
276 N. Abercrombie, S. Hill and Bryan S. Turner, Dictionary of Sociology, Penguin Books, Londra, 1988, 
s,158-159. Akt. Fahrettin Altun, Modernleşme Kuramı, Küre Yayınları, İstanbul, 2005, s.12. 
277 Szalay Chodak, Social Development, Oxford University Pres, New York, 1973, s, 263-268. Akt. Suavi 
Aydın, Modernleşme ve Milliyetçilik, Gündoğan Yayınları, İstanbul, 2000, s.25. 
278 Aydın, a.g.e.,  s.31. 
279 Aydın, a.g.e., s.31–32 



 50

 Yukarıdaki izahatlardan sonra genel olarak diyebiliriz ki; modernleşme, 

ekonomik anlamda kapitalizme ve endüstriyel gelişmeye, siyasal olarak ulus-devlet ve 

liberal demokrasiye, kültürel açıdan bireyciliğe ve seküler bir dünya tasavvuruna, 

farklılaşmaya, kentleşmeye ve bilimsel düşüncenin gelişmesine doğru olan bir süreci 

ifade etmektedir. Sonuç olarak denilebilir ki: Batı modernleşmesi 16.yüzyıldan itibaren 

başlayan ve 18.yüzyılda görünür hale gelen bir süreç ve dünya görüşdür. Bu dünya 

algısının temelinde akıl vardır. Ayrıca modernleşmenin, seküler bir anlayışla siyasal 

iktidarın giderek merkezîleştiği, ulus-devletler vasıtasıyla mutlakıyet rejiminin ortaya 

çıktığı, ulusal egemenlik anlayışının belirginleştiği, piyasa ekonomisinin ve doğal 

hukuk anlayışının geliştiği bir oluşum anlamına geldiği söylenebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 51

1.5. Ulus, Ulusçuluk ve Ulus-devlet 

 Ulus, ulusçuluk ve ulus-devlet280 olguları, sosyal bilimlerde hem tarihsel hem de 

anlam ve muhteva itibarîyle o kadar iç içe geçmiştir ki, bu durum kavramların bir arada 

değerlendirilmesini gerekli kılmıştır. Ulus devletlerin tarihsel ve sosyolojik bakımdan 

incelenmesi, ulus-devletlerin meşruiyet kaynağı olarak ulus kavramının tanımlanması 

ve ulus ile ulus-devlet arasındaki bağı sağlamak için üretilmiş ulusçuluğun beraber 

değerlendirilmesi günümüzün birçok meselesini anlamak açısından önemlidir. Bilindiği 

gibi bu olgular üzerine birçok farklı tartışma, değerlendirme, tarihlendirme ve tipoloji 

mevcuttur. Amacımız bu olguların kapsamlı bir analizini yapmak değildir. Ancak 

çalışma konumuz açısından bu olgular üzerinde biraz daha fazla durma gereği söz 

konusudur. Çünkü bu olgular üzerine yapılan değerlendirmeler ana hatlarıyla 

anlaşılmadan günümüzün siyasi, toplumsal ve ekonomik durumunu analiz etmenin 

neredeyse imkânı yoktur. Dünyanın yaklaşık iki-üç yüzyılını derinden etkileyen bu 

olgular281 devlet, toplum vb. birçok alanda büyük dönüşümlere/dönüştürmelere sebep 

olmuştur. Konumuz açısından özellikle bu olgulara dayalı olarak yapılan tipolojiler 

önemlidir. Bilindiği gibi ulus, ulusçuluk ve ulus-devlet olguları uluslar ulusçuluklar ve 

ulus-devletler şeklinde tezahür etmiştir. Bu faklılıklar ise farklı toplumlarda farklı 

oluşum ve dönüşüm/dönüştürmelere neden olmuştur. Özellikle ulusal kimlik, meşruiyet 

ve yurttaşlık olgularında bu farklılıkların etkisini gözlemlemekteyiz. Bu olgular farklı 

                                                
280 Kavram olarak millet, milliyetçilik ve milli devlet yerine ulus, ulusçuluk ve ulus-devlet kavramlarını 
tercihimizin nedeni etimolojik olarak uyumsuzluktur.  Osmanlı toplumunda “millet” “nation-ulus” demek 
değildi. “Millet” sözü dini bir aidiyeti ifade etmekteydi. Ancak Osmanlıda da bu kavram, bugünkü 
“nation” anlamında imparatorluğun son yüzyılında kullanılmaya başlanmıştır. İlber Ortaylı, “ “Osmanlı” 
Kimliği”, Cogito, Osmanlılar Özel Sayısı Yaz 1999, Sayı:19, (76–86), s.81–82. Erözden’e göre “millet 
terimi 19.yüzyıl sonlarından itibaren dilimiz de, batı dillerinde “nation” sözcüğü ile karşılanan 
günümüzdeki anlamını kazanmaya başlamıştır ve sonuçta ilksel anlamı tamamen arka planda kalmıştır. 
Dolayısıyla ‘ulus’tan da ‘millet’ten de kasıt aynıdır. Ozan Erözden, Nasyonalizm (Ulusçuluk), BDS 
Yayınları, İstanbul, 1996, s.8. Fakat “ulus” Batı Avrupa’daki değişimin bir ürünüdür. Dolayısıyla kavram 
Batı Avrupa’daki toplumsal ve kurumsal dönüşümün kaynaklık ettiği bir anlama sahiptir. Bu anlamda 
Osmanlı Devleti içinde hiçbir ‘ulus’ olmamıştır. Aydın, Modernleşme ve Milliyetçilik, s.19. Her ne kadar 
günümüzde semantik bakımdan uyuşma söz konusu olsa da ve her iki kavramın kullanılmasında ciddi 
problemler ortaya çıkmasa da kavramın etimolojik anlamının seküler bir vurgu yapması dolayısıyla ‘ulus’ 
kavramını tercih edeceğiz.  
281 Bu önemi Eric Hobsbawm şöyle dile getirir: “Nükleer bir savaştan sonraki günlerden birinde, 
galaksiler arası bir tarihçinin, kendi galaksisindeki alıcıların kaydettikleri uzaktaki küçük felaketin 
nedenini araştırmak üzere artık ölü durumdaki bir gezegene ayak bastığını düşünün. Bu tarihçi, gelişkin 
nükleer silah teknolojisinin eşyalardan ziyade insanları yok edecek biçimde tasarlanması nedeniyle 
korunmuş bulunan gezegen kütüphaneleriyle arşivlerine başvursun. Gözlemcimiz, bir süre inceleme 
yaptıktan sonra, yeryüzü gezegenindeki insanın tarihinin son iki yüzyılının, “ulus” terimini ve bu 
terimden türetilen sözcükleri anlamadan kavranamayacağı sonucunu çıkaracaktır.” E. J. Hobsbawm, 
1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik, (Çev: Osman Akınhay), Ayrıntı, İstanbul, 1993,  s.14. 



 52

yaklaşımlar tarafından farklı biçimlerde ele alınabilmekteyse de282 bireysel ve toplumsal 

her türlü etkinlik ve olguda insandan hareket etmenin gerekli olduğuna inanmamız 

nedeniyle insanî bir oluşum olan ‘ulus’tan yola çıkmaktayız. 

 

1.5.1. Ulus 

 Hâkim sosyolojik teoride “ulus, aynı ekolojik alan (bir kültür, bir pazar, bir 

egemenlik) üzerindeki kültürel, ekonomik ve siyasal sistemlerin çakışması ile ‘aşağı 

kültürler’in, standartlaştırılmış homojen ve merkezi iktidar tarafından desteklenen bir 

‘yüksek kültür’ ile bütünleşmesi olarak ele alınır.”283 Siyasal teoriye göre ulus, “net bir 

şekilde sınırları belirlenmiş bir toprak parçası üzerinde varolan, bir iç devlet aygıtı ve 

yabancı devletler tarafından denetlenen ve izlenen, üniter bir yönetime itaat eden bir 

topluluk”284 olarak ifade edilir. Ulus bir sosyolog için, aynı etnik kökene sahip olma 

bilincini, siyasî sadakat bilinciyle, grupsal aidiyetin belirleyici unsuru haline dönüştüren 

insan topluluğu anlamına gelebilirken, bir hukukçu için, bir devlete vatandaşlık bağıyla 

bağlı insanlar topluluğu anlamına gelir.285  

 Ulus, günümüz devletlerinin kendi varlıklarını, meşruiyetlerini ve vatandaşlık 

ilişkilerini dayandırdıkları, kültürel ve toplumsal bir birliğe ve ortaklığa gönderme 

yapan bir olgudur. Ulus, uluslaşma ve ulusçuluk olgularının sanayileşmeyle eş zamanlı 

olduğu genel kabul görmektedir. Genellikle ulus oluşumu iki şekilde değerlendirilir. 

İlki, Batı Avrupa’da sanayileşme veya kapitalistleşmenin getirdiği yeni oluşum sonucu 

ortaya çıkan kendiliğinden meydana gelen ulus birimidir. İkincisi, erken sanayileşmeyle 

birlikte ‘ortak dil, ortak tarih, ortak kültür, söylemi etrafında, parçalıktan bütünlüğe 

yönelen ve bu olurken Fransız Devrimi’nin fikir ihracının katkısı ile ‘Batıdan gelen’ 

tehdit edici etkilere karşı bir savunma aracı olarak oluşmuş olan ulus birimidir.286 

Modern anlamda ulus kavramı her ne kadar 16. yüzyılda İngiltere’de şekillendiyse de, 

kavramın teorileştirilmesinin temelindeki tartışmalar esas olarak Avrupa kıtasında 

birbirine karşıt yorumların art arda ortaya çıktığı 19.yüzyılda başladı. 1789’un 

                                                
282 Ulus, Ulusçuluk ve Ulus-devlet konularına yönelik araştırmalarda farklı yaklaşımlar söz konusudur. 
Örneğin, sosyolojik yaklaşım, tarihsel yaklaşım ve hukuksal yaklaşımın geniş bir değerlendirmesi için 
bknz; Ozan Erözden, Ulus-Devlet, Dost Kitabevi, Ankara, 1997, s.11-40.  
283 Jean Leca, “Neden Söz Ediyoruz”, Uluslar ve Milliyetçilikler, (Haz. Jean Leca), Metis, İstanbul, 1998, 
s.13. 
284 Leca, a.g.e. , s.14. 
285 Erözden, Ulus-Devlet, s.11. 
286 Emiroğlu, Aydın, Antropoloji Sözlüğü, s. 841. 



 53

değerlerinden yola çıkan Fransız yazarlar, ulusu bireysel iradî bir katılım ile oluşan bir 

oluşum olarak değerlendirirken, Alman yazarlar ulusu ortak bir dil, hatta etnik bir gruba 

doğrudan aidiyete dayalı bir cemaat olarak değerlendirdiler.287  

 Batı Avrupa’daki gelişimiyle ulus kavramının temeli, ulusal monarşilerin 

doğuşundan sonra mevcut topraklar üzerindeki bütünleşen halkların kendilerini diğer 

toplumlardan ayrı tutabilecekleri yeni bir kimlik ihtiyacına dayanır. Geçmiş dönemdeki 

insanların kendilerini tanımlamaları, ulusal monarşilerin iddiaları ile örtüşmemekteydi. 

Çünkü bu insanlar Ortaçağ’da kendilerini tanımlarken ya kilise, ya din, ya da bağlı 

bulunduğu feodal beylik çerçevesinde tanımlamaktaydılar. Fakat ulusal monarşiler, dini 

tanımlamalardan daha farklı bir kimlik iddiasıyla meşruiyet kazanmak zorundaydılar. 

Çünkü dini bir tanımlama devlet sınırları üzerindeki insanları diğer devletlerin 

insanlarından ayırmayacak, hatta belki de birleştirecekti.288 Ortaçağ somut bir toprağa 

bağlı daha büyük grupların oluşmasına tanıklık etmiştir. Pazarların oluşması, ticaretin 

yoğunlaşması, savaşlar ve devletin alanının artarak büyümesi sonucunda dışarıdaki 

gruplardan farklı bir topluluk oluşturma bilinci ortaya çıkmıştır. Bu bilinç doğuşunu 

ulusun doğuşu olarak da değerlendirebiliriz.289  

 Bugünkü anlamıyla ulus düşüncesi esas olarak Amerikan ve Fransız 

devrimleriyle meşruluk kazanarak, siyasal ve toplumsal örgütlenmenin evrensel biçimi 

haline geldi.290 Fransız Devrimi, toplumsal olarak bir değişim projesini beraberinde 

getirmiş ve dinsel kökenli ümmet anlayışından seküler içerikli ulus anlayışına geçişi 

sağlamıştır. Yani meşruiyetin dinselden siyasala geçişi söz konu olmuştur. Bu aslında 

kutsalın el değiştirmesi olarak da görülebilir.291 17.yüzyıldan 20.yüzyıla uzanan süreçte, 

dünyayı dinsel bir dünya görüşü çerçevesinde ve yerel bağlar ekseninde algılayan ve 

anlamlandıran tahayyül şekline alternatif olarak gelişen ulus kavramı, insanların 

kendilerini daha büyük bir dünya ve gerek yüz yüze ilişkilerin gerekse dar cemaat 

kimliklerinin ötesine uzanan daha geniş bir topluluk ile özdeşleştirmeleri anlamına gelir. 

Bu anlamda ulus, modern öncesi aidiyetlerin yerini alan öncekine göre daha soyut olan 

                                                
287 Christophe Jaffrelot, “Bazı Ulus Teorileri”, Uluslar ve Milliyetçilikler, (Haz. Jean Leca), Metis, 
İstanbul, 1998, s.54.  
288 Say, a.g.e., s.74.  
289 Guibernau, Milliyetçilikler, s.97; Orhan Türkdoğan, Niçin Milletleşme, İstanbul, 1995, s.96. 
290 Dominique Schnapper, Yurttaşlar Cemaati: Modern Ulus Fikrine Dair, (Çev. Özlem Okur), Kesit 
Yayıncılık, İstanbul, 1995, s.17. 
291 Schnapper, a.g.e., s.132. 



 54

bir aidiyettir.292 Modern dönemde ulus, bir güvenlik ve kimlik mekânı haline 

gelmiştir.293 Diğer bir deyişle ulus modernizasyon sürecinin neden olacağı ayrılıklara ve 

yabancılaşmalara karşı koyabilecek bir aidiyet zemini yaratmıştır.294 Bu yönüyle 

düşünüldüğünde Bauer’in deyişiyle ulus, tüm eski, tecrit edilmiş cemaatleri, teorik ve 

yazı temelli bir yüksek kültür dayanışması gerektiren modern endüstri toplumları haline 

getiren Büyük Dönüşüm’ün bir ürünüdür.295 

 İster Batı Avrupa’daki şekliyle ister buna tepki olarak ya da başka formlarda 

ortaya çıkmış olsun ulus, tanımlanabilir ya da açıkça fark edilebilir bir olgu olmadığı 

gibi evrensel de değildir. Tarihin belirli dönemleri ve dünyanın belli bölgeleriyle 

sınırlıdır.296Örneğin Aurebach ulusu elektriğe benzeterek varlığının tartışılamayacağının 

ancak ele avuca gelmeyen bir sosyal vakıa olarak niteler. Johannet ise ulusu buhara 

benzetir ve asırlardan beri var olduğunu fakat herhangi bir zaman diliminde ulusu tespit 

etmenin zor olduğunu ifade eder. Rone’ye göre ise ulus, öyle bir içgüdüdür ki hiçbir 

zaman kesinlik ve açıklıkla tarif edilemez.297 Sosyal bilimcilerin ulusu farklı şekillerde 

tanımlamalarının nedeni, kavramın büyük öçlüde kimlik ve kültür gibi oldukça soyut ve 

karmaşık alanlarla olan ilişkisinden ve yaklaşık iki yüzyıldır siyasal birimler ile siyasal 

hareketlere meşruiyet sağlayan bir kavram olmasından dolayıdır.298 Başka bir şekilde 

ifade edecek olursak, uluslar kan bağından kaynaklanmayan, siyasi ve kültürel olarak 

inşâ edilmiş birliktelik kimlikleridir. Her bir ulusun inşa tarihi farklılık arz ettiğinden, 

ulus kavramı ile işaret edilen birlikteliklerin hepsini kapsayacak bir ulus tanımı yapmak 

olanaksız gibidir.299 Ancak ulus tanımlamasında eksiksiz bir liste olmamasına ve her 

ulusa uymamasına rağmen, ulus retoriğinin özellikleri diğer bir deyişle uluslar 

tanımlanırken yapılan iddiaları şöyle sıralayabiliriz: 

1. Sınırları olan bir toprak veya belirli bir nüfus ya da her ikisi. 

2. Ulusun bölünmezliği. 

                                                
292 Tanıl Bora, “Milliyetçilik”, Kavram Sözlüğü, (Ed. Fikret Başkaya), Ankara, 2005, s.384. 
293 Özyurt, a.g.e., s.103. 
294 Peter L.Berger, Brigitte Berger, Hansfried Kellner, Modernleşme ve Bilinç,(Çev. Cevdet Cerit), Pınar 
Yayınları, İstanbul, 1985, s.186-187. 
295 Benedict Anderson, “Milliyetçiliği Anlamaya Giriş”, Tartışılan Sınırlar ve Değişen Milliyetçilik, (Çev. 
İsmail Türkmen), (Ed. Mustafa Armağan), İşaret Yayınları, İstanbul, 2001, s.15.  
296 Edward Hallet Carr, Milliyetçilik ve Sonrası, (Çev. Osman Akınhay), İletişim Yayınları, İstanbul, 
1999, s.59. 
297 Mehmed Niyazi, Millet ve Türk Milliyetçiliği, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2000, s.32. 
298 Özyurt, a.g.e., s.97. 
299 Yahya Sezai Tezel, “Türkiye’nin AB’ye Üyelik Serüveni: Ulusal Bütünlük Ekseninde Bir 
Değerlendirme”, Demokrasi Platformu, Yıl:1, Sayı:1, Kış 2005, (9-33), s.31. 



 55

3. Egemenlik ya da en azından egemenlik iddiası taşımak. 

4. Üstün bir meşruiyet anlayışı-örneğin iktidarın ancak halk iradesine 

dayanacağı veya en azından ulusun çıkarlarına hizmet ettiği sürece meşru ve 

adil olduğu düşüncesi. 

5. Halkın kolektif olaylara katılımı. 

6. Doğrudan üyelik yani her bireyin ulusun eşit yuttaşı olması. 

7. Dilin, paylaşılan inanç ve değerlerin, alışılmış pratiklerin bir birleşimini 

içerecek şekilde bir kültür. 

8. Zamansal derinlik- ulusun, geçmiş ve gelecek nesilleri kapsadığı ve ortak bir 

tarihi olduğu haliyle zaman içinde varolduğu anlayışı. 

9. Ortak mezhep ve ırk özellikleri. 

10. Belli bir toprakla tarihi, hatta kutsal bir bağ.300   

 Yukarıdaki liste ideal bir tip geliştirilmesi açısından faydalı olmakla birlikte 

deneysel olarak sınanabilir değildir. Çünkü yukarıdaki özelliklerden hangilerinin önemli 

olduğu ulustan ulusa değişir. Bu genel retorikten sonra ulus olgusunun anlaşılabilmesi 

için etimolojik ve tarihsel analizinin yapılması bu karmaşık olgunun anlaşılmasına katkı 

sağlayacaktır. 

 Ulus (nation) kavramı, Lâtince nasci (doğmak) ile natio (doğumla birlikte ait 

olma ya da doğum yeri) kavramlarından türemiştir301 ve aynı yerde doğmuş insan 

topluluğu anlamına gelmektedir.302 Konuşma dilinde ulus (natio), bir aileden büyük ama 

kabile ve kavimden küçük bir topluluğu, doğuştan benzerlik gösteren bir insan grubunu 

betimliyordu.303 İlk anlamı ile kavram küçültücü bir anlama sahipti. Örneğin Roma’da 

natio aynı coğrafi bölgelerden gelen yabancı gruplar için kullanılırdı. Bu yabancıların 

statüsü yabancı oldukları için Romalı vatandaşların statüsünden aşağıdaydı.304 

Ortaçağda kavram soy, dil ve töre bakımından benzer grupları nitelemek için 

                                                
300 Craıg Calhoun, Milliyetçilik, (Çev. Bilgen Sütçüoğlu), İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2007, 
s.6. 
301 Andrew Vincent, Modern Politik İdeolojiler, (Çev. Arzu Tüfekçi), Paradigma Yayınları, İstanbul, 
2006,  s.379; Andrew Heywood, Siyaset, (Ed. Buğra Kalkan), Liberte, Ankara, 2006, s.152. 
302 Yael Tamir, Nationalism, Political Philosophy: Theories, thinkers, Concepts, United States of 
America, 2001, p.128.  Dankwart A. Rustow, “ Nation”, Article reprinted from international 
Encyclopedia of the Social Sciences, School of International Affairs, Colombia University, 1968, s.8. akt. 
Ali Engin Oba, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, İmge, Ankara, 1995,  s.17. 
303 Guido Zernatto; Alfonso G. Mistretta, “Nation: The History of a Word", The Review of Politics, Vol. 
6, No. 3. (Jul., 1944), pp. 351–366. p.352. Elie Kedourie, Avrupa’da Milliyetçilik, (Çev. M. Halûk 
Timurtaş), M.E. B, Ankara, 1971, s.5. 
304Greenfeld, Nationalism; Five Roads to Modernity, s.4. 



 56

kullanılırdı. Ortaçağda üniversitelerinde öğrenciler, bu türdeşliklerine göre ‘natio’ lara 

bölünürdü.305 Kavrama akraba İngilizce kökteşleri, bazıları dolaylı olarak ulusalcı 

söylemi biçimlendiren doğumla ilgili (natal) ve doğa (nature) gibi kelimelerdir. 

Natio’nun ilk basmakalıp anlamı, doğum ya da doğum yeri dolayısıyla birbirine bağlı 

insanlarla ilgilidir. Kavramın en önemli çağrışımı, doğum yerinin, ‘doğal’ bir insani 

ilişki formuna temel oluşturmasıdır.306 Birçok kavram gibi ‘ulus’ kavramı da tarihsel 

süreç içerisinde farklı zaman ve toplumlarda farklı anlamlarda kullanılmıştır. Kavram 

bugünkü çağdaş kullanımına ulaşmadan çok farklı betimlemelerle günümüze 

ulaşmaktadır. Ulus kavramının tarihsel süreç içerisinde geçirmiş olduğu semantik 

dönüşümü derinlemesine analiz etmek bu çalışmanın kapsamı dışında olmakla birlikte 

ulus tiplerindeki farklılıkların anlaşılmasına yardımcı olacağı için tarihsel süreçteki 

dönüşümüne birkaç örnekle bakmak faydalı olacaktır.  

 Nation (ulus) kavramı devlet teriminden daha eski307 olmakla birlikte bugünkü 

kullanımda yani tüm bir toplumu kapsadığı durumda bir kullanımının eskiden 

olmadığını görüyoruz. Başka bir deyişle kavramın siyasî bir anlam kazanması Fransız 

Devrimi ve ulusçuluk akımı ile olacaktır.  Bu nedenle ulus kavramının modern ve 

esasen siyasal anlamıyla tarihsel açıdan hâlâ çok genç bir kavram olduğunu 

söyleyebiliriz.308 Natio antik Roma’dan beri gelen alışılmış bir kavramdı ve ilk başta, 

her türlü grubun önemli bir özelliği olarak ‘doğum’ veya ‘soy’ anlamına geliyordu. 

Fakat her zaman bu anlamıyla kullanılmadığını görüyoruz. Örneğin Cicero toplumun 

belli bir kesimini, yani aristokrasiyi tanımlamak için bu kavramı kullanırken, Pliny ise 

belli bir ekole ait filozoflar için ‘natio’ kavramını kullanmaktaydı. Ayrıca ‘natio’nun 

‘civitas’ın karşısına konulduğu, yani düzenli bir anayasası olmayan, medenîleşmemiş 

bir kabile anlamında kullanıldığı da görülmektedir. 309 Bunlar henüz siyasi bir devlet 

şeklinde örgütlenememiş, sadece yerleşim, ortak dil, töre ve gelenekler vasıtasıyla 

birlikteliklerini temin eden gruplardır.310 İlksel anlamının yanı sıra ulus kavramı erken 

                                                
305 Albert Guérard, “Herder’s Spiritual Heritage: Nationalism, Romanticism, Democracy”, Annals of the 
American Academy of Political and Social Science, Vol:174,  The World Trend toward Nationalism, Jul 
1934, pp.1-8, p.1. 
306 Vincent, a.g.e., s.379. 
307 Hagen Schulze, Avrupa’da Ulus ve Devlet, (Çev. Timuçin Binder), Literatür,  İstanbul, 2005, s.99. 
308 Hobsbawm, 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik, s.33; Karakaş, a.g.e., s.17. 
309 Schulze, a.g.e., s.99.  
310 Jürgen Habermas, “The European Nation-state- Its Achievements and Its Limits. On the Past and 
Future of Sovereignty and Citizenship”, Mapping the Nation, (Ed. Gopal Balakrishnan), Verso, London 
New York, 1996, pp.281-295, p.282. 



 57

ortaçağda çeşitli cemaatleri ifade eden bir terime dönüşmüştür. Ancak bu cemaatlerin 

dayandığı ortaklık temeli genellikle dinsel veya korporatiftir. Bazı durumlarda da 

sadece etniktir. Kavram doğum yerine ilişkin anlamını da korumaktadır. Örneğin 

ortaçağ üniversitelerindeki öğrencilerin doğum yerleri kıstas alınarak çeşitli ‘natio’lara 

ayrılmaktadır.311 Daha evvel gerçek ya da hayali olarak bir toplumda doğan veya ırken o 

topluma ait sosyal bir grup anlamına gelen ulus, daha sonra özellikle 17. ve 18. 

yüzyıllarda toprak, tarih, dil, kültür gibi öteki unsurları da bünyesine kattı.312 Gerçekten 

de Avrupa toplumları, kendilerini ülkeleri, dilleri, kültürleri ve tarihleri bakımından 

farklı uluslar olarak görmeye başlamışlardı. Bu süreçte ulus kavramı, giderek, ülkesi, 

dili, kültürü ve tarihi müşterek insan topluluklarını tanımlayan bir içerik kazanmıştır.313   

 Birçok yorumcunun belirttiği gibi ulus kavramı başlangıçta dolaysız politik 

çağrışımlara sahip değildi. Doğrudan politik bir şeye göndermede bulunan ulus ve 

ulusçuluk kavramları, Avrupa vokabülerine 19. yüzyıl sonunda ve 20.yüzyılın başında 

girmiştir.314 Başka bir ifadeyle sınırları devamlı olarak değişen kavramın anlamı, 

sonunda yasalar altında var olan bireyin doğum sonucunda parçası haline geldiği bir 

topluluğu anlatmaya başlamıştı.315 Örneğin 1878 tarihinde Academic Française 

sözlüğünde, ulus bir ülkede doğan ve tek bir yönetim altında yaşayan kişilerden 

oluşmuş bir topluluk olarak tanımlanmaktaydı.316 Ancak sadece bu anlamda (siyasi) 

kullanıldığını da söylemek doğru olmaz. O halde ulus olgusuna farklı ulus yaklaşımları 

ve tanımlamalarına bakmak faydalı olacaktır.  

 Literatürde, genellikle Batılı ve Doğulu olmak üzere iki farklı ulus anlayışının 

kategorileştirildiğini görüyoruz. Bu tipolojiye göre, Batılı ulus anlayışında temel 

düşünce mekânsaldır. Ulus, belli bir ülkede aynı yasalara ve kurumlara boyun eğen bir 

halk topluluğudur. Burada toprak herhangi bir toprak değil, halk ile bütünleşmiş 

topraktır yani ‘yurt’tur. Tarihi ülke, yasal-siyasal topluluk, fertlerin yasal-siyasal eşitliği 

                                                
311 Hugh Seton Watson, “Old and New Nations”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson and Anthony D. 
Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994, p.135; Eugene Kamenka, “Political 
Nationalism- The Evolution of the Idea”, Nationalism, The Nature and Evolution of an Idea, (Ed: Eugen 
Kamenka, Edward Arnold), London, 1976, s, 4. Akt. Erözden, Ulus-devlet, s.77. Ayrıca kavramın tarihsel 
süreç içerisinde farklı anlamlarda kullanımının bir değerlendirmesi için bkz.  Hobsbawm, a.g.e., s. 29-35. 
312 Mostafa Rejeai and Cynthia H. Enloe, “Nation States and state-Nations, International Studies 
Quaterly, Vol: 13, No:2, Jun 1969, pp. 140–158, p.141. 
313 Doğan Özlem, Tarih Felsefesi, İnkılâp İstanbul, 2001,  s.58. 
314 Vincent,a.g.e.,  s.379-380. 
315 Schulze, a.g.e., s.99. 
316 Alfred Cobban, “The Rise of the Nation-State System”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson and 
Anthıny D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994, s.24. 



 58

ve ortak sivil kültür ile ideoloji, ulus olgusuna ilişkin Batılı modelin oluşturucularıdır. 

Batılı olmayan (Doğu Avrupa-Asya) yaklaşımda etnik vurgu baskındır. Ayırt edici 

özelliği ‘doğuştan’ bir topluluk fikrine dayanmasıdır. Batılı ulus kavramı bireyin kendi 

iradi katılımını esas alırken Batılı olmayan modelde böyle bir yaklaşım pek 

görülmemektedir. Batılı olmayan modelde birey nerede olursa olsun organik bir şekilde 

doğduğu ulusun bir ferdidir. Bu anlayışta ulus ortak soydan gelen bir topluluktu. Batılı 

modelde ulus anlayışında hukuk hâkimken, diğerinde yerli kültür, mit, tarihsel anlatılar 

genellikle de dil ve gelenek hâkimdir.317   

 Bu tipolojinin bir diğer isimlendirmesi de sözleşmeye dayalı ulus- kolektif ruha 

dayalı ulus (ya da tarihin ürünü, anıların ve geleneklerin tezahürü olan ulus) şeklindedir. 

İlkinde ulus, yurttaşlar topluluğu olarak tanımlanmakta ve tarihsel, kültürel topluluk 

biçimlerinden ayırt edilmektedir. Bu ulus anlayışı Siyes’in ‘ortak bir yasa altında 

yaşayan ortaklar birliği’ şeklinde tanımladığı ulusa gönderme yapar. Bu yaklaşımda 

ulus hakları ve görevleri eşit ve bu eşitliği karşılıklı olarak kabul eden insanlardan 

oluşur. İnşâcı bakışın hâkim olduğu bu ulus anlayışında, doğal sınırlar yerine (ırk, etni 

vb) kontrat ilkelerinin uygulandığı topraklar sınırdır. Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi 

ulusa katılım iradîdir. Bu ulus anlayışı kozmopolitizme elverişlidir. Çünkü hukuk temel 

ölçüt, farklılıkların korunması esastır. Bazı yorumculara göre Herder’in Volkgeist 

kavramına dayanan kolektif ruha dayalı ulus anlayışında, ulus tarihin bir ürünüdür. 

Dolayısıyla özgür ortaklık fikrinin yerini kapsayıcı bütünsellik, geleceğe dönük inşâ 

fikrinin yerini geçmişte kök salmış gelenek, iradi katılımın yerini ise yaşayan bir ırk ve 

dil temelinde bağlılığın oluşturduğu organik katılım alır. Birinci anlayışta insan türünün 

evrenselliği öne çıkarken ikinci anlayışta çeşitli ulusların doğal olarak heterojen olduğu 

fikri ön plana çıkar.318  Diğer bir şekilde ifade edecek olursak politik ulus bireysel irade, 

kolektif self-determinasyon, bireysel özgürlük ve ulusa sübjektif bakış üzerine 

şekillenirken, kültürel ulus ise ortak miras ve dil, farklı bir yurt, din, gelenek ve tarih 

gibi objektif kriterler üzerinde temellenir. Bu ulus anlayışı ulus-devlet ya da herhangi 

bir öteki politik formlara ihtiyaç duymaz ve bireye ulus seçiminde çok az fırsat verir. 

Fransa, İngiltere ve A.B.D de görülen politik ulus anlayışının aksine Merkez Avrupa ve 

Doğu Avrupa merkezli olan kültürel ulus prensibinde ulusa üyelik doğa ve tarih 

                                                
317 Smith, Milli Kimlik, s.25-29. 
318 Bilgin, Kolektif Kimlik, s.7-8  



 59

tarafından karar verilmiş bir kaderdir. İsteğe bağlı liberal demokratik ulus fikrinin 

aksine irrasyonel ve antidemokratik bir tutumu vardır.319  

 Ulus kavramı, tanımlamalarda önem verilen unsurlara göre çeşitlilik ve farklılık 

gösteren, dinamik ve çok boyutlu bir kavramdır. Bu kavramı Alman romantizminin 

kaynaklık ettiği etnik vurgularla yapılan tanımlamalarından, Fransız ulusçuluğunun 

benimsediği teritoryal ulus tanımlamalarına kadar çok farklı perspektiflerden incelemek 

mümkündür.320 Ulusun ne olduğu ne anlama geldiği, ne zamandan beri var olduğu 

konusunda temelde dört yaklaşım söz konusudur. Bu yaklaşımların gördüğü işlev farklı 

ulusçuluk kuramlarını ortak özelliklerine göre sınıflandırarak değerlendirilmelerini 

kolaylaştırmaktır. Modernistleri birleştirdiği düşünülen ortak özellik, ulusçuluk 

modernleşme süreçlerinin; yani yakın tarihin bir hediyesi olarak görmeleridir. Başka bir 

ifadeyle bu yaklaşımda uluslar, insanın kendi kendini yönetme yönündeki seküler 

düşüncesi, endüstriyel ekonomi, bürokratik devletin yükselişinin bir sonucu olarak, 

rasyonelleşme ya da modernleşmenin doğal bir sonucudur.321 Etno-sembolcüleri 

birleştiren ulusların etnik kökenlerine verdikleri önemdir. İlkçileri birleştirense ulusları 

doğal yapılar olarak görmeleridir.322 Aslında hepsi ulusun varlığından emin, ancak ne 

zaman ve ne şekilde oluştuğu konusunda itilaflı olan bu yaklaşımların temelinde,ulusun 

‘organik’ ve ‘iradi’ bağ ya da ‘doğal’ ve ‘hayali’ olduğu konusundaki tartışma vardır.  

 Primordialistler (ilkçiler), ulusun akrabalık bağları ve bazen de genetik 

benzerliklerle kökleştiğini iddia ederler. Bu yaklaşıma göre ulusa aidiyetin temelinde 

kan, dil ve dinsel inanç gibi bağlar vardır. Bu anlayışı benimseyenler çoğunlukla sosyo-

biyolojik yorumlara yönelirler.323 Bu yaklaşıma göre dünya doğal olarak uluslara 

bölünmüştür. Bu ulusların her biri kendi özel karakterine ve kaderine sahiptir ve uluslar 

kendini yönetme ve bağımsız olma hakkına sahiptir. Ulus, temel dayanışma birimidir. 

Devlete meşruiyetini veren ulus objektif bir gerçekliktir ve tarih boyunca vardır.324  

                                                
319 Peter Alter, Nationalism, Translated by Stuart McKinnon-Evans, London; New York: Edward Arnold, 
1989, s.14-15. 
320 Y. Furkan Şen, Globalleşme Sürecinde Milliyetçilik Trendleri ve Ulus Devlet, Yargı Yayınları, 
Ankara, 2004, s.9. 
321 John Hutchinson, “Ethnicity and Modern nations”, Ethnic and Racial Studies, Vol:25, Number:4, July 
2000, pp.651–669, p.652. 
322 Umut Özkırımlı, Milliyetçilik Kuramları Eleştirel Bir Bakış, Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1999, s.75-76 
323 Duncan S.A. Bell, “Mythscapes: memory, mythology, and national identity”, British Journal of 
Sociology, Volume No:54 Issue No:1, March 2003, (63–81), p.67. 
324Susan Reynolds, “Regnal Sentiments and Medieval Communities”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson 
and Anthony D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994, p.137. 



 60

  Perennialistler (eskilci), ulusların eski Mısır’dan günümüze kadar süren insanın 

tarihinin sürekli bir yanı olduğunu iddia edeler. Bunlar etnik ve biyolojik göstergelere 

başvurmazlar. Daha ziyade insanı politik bir hayvan (Aristoteles vari) olarak telâkki 

ederler ve ulusal topluma katılma arzusuna sahip insana vurgu yaparlar.325 Bu 

yaklaşımda ulus fikrinin temelinde yurttaşlık esas olmasına rağmen, milliyetçilerin 

ortak bir kimlik formu yaratmak ve bir ulusu öteki ulustan ayırmak için farklılıklar 

yaratmada yeteneklerini ortaya koymasının önemine vurgu yapılır.326 Bunun aksine, 

Ernest Gellner, Eric Hobsbawm ve Tom Nairn gibi ulusu modern dünyanın bir sonucu 

olan hayali bir şey olduğunu ileri süren modernist bir yaklaşım da vardır. Bunlar, 

endüstri devrimi, kapitalizmin yayılması, ekonominin rolü ve çoğu gelenekten icat 

edilmiş tarihsel romanları inşa ederek ulusal birlik ve amaç duygusu telkin etmek için 

gerekli olan yapay sosyal bağların inşasında siyasî elitlerin rolüne yoğunlaşırlar. Bu 

anlamda milliyetçilik aslında politik bir projedir. Etno- sembolcü yaklaşım ise 

modernist ve kültürel primordialistlerin sentezini yapmaya çalışır.  Bu yaklaşıma göre 

ulusçuluk modernitenin bir ürünü olmasına ve çoğu ulusların modern bir inşa 

olmalarına rağmen bunların güçlü bağlılıkları etnik topluluklar ya da etnilerde varolan 

mitler de kökleşmiştir.327 Bu farklı yaklaşımlara rağmen bugün tarihçiler ulusların 

karakterinin modern ve inşa edilmiş oldukları konusunda mutabıktırlar.328  

 Ulus kavramı, genellikle bağlılık ve sevgi odağı olarak şekillenen, ortak bir 

ataya, tarihe, kültür ve dile sahip insanlar grubuna gönderme yapar.329 Ulus kültürel, 

siyasal ve psikolojik etkenlerin bir toplamı tarafından şekillendirilen karmaşık bir 

süreçtir.330 Kültürel olarak, her ulus çeşitli düzeylerde kültürel çeşitlilik göstermekle 

birlikte, ulus ortak bir lisan, din, tarih ve gelenekler tarafından bir arada tutulan bir insan 

grubudur. Hemen ifade edelim ki ortak lisan, din, tarih ve gelenek gerçek ya da insan 

                                                
325Bell, a.g.m. , p.67. Türkçe karşılıklarını aldığım ve bu yaklaşımların derinlemesine bir incelemesi için 
bkz. Özkırımlı, a.g.e.,  s.75–221 
326 Bell, a.g.m. , p.68 
327 Bell, a.g.m. , p.68. Ayrıca ulusların kökeni konusunda doğal ya da modern kuram arasında seçim 
yapma sorununu çözmeye çalışan Smith ‘ethnie’ ya da ‘etnik topluluk’ kavramını geliştirmiştir ve etno-
sembolcü bir yaklaşım ortaya koymuştur. Smith, Ulusların Etnik Kökeni, s.28-41. Ulusçulukları ulus 
olgusuna yaklaşım farklılığın başka bir adlandırma altında (organik, kültürel ve çoğulcu yaklaşım) 
değerlendirmesi için bknz; Ramón Maiz, “Framing the nation: three rival versions of contemporary 
nationalist ideology”, Journal of Political Ideologies, October 2003, Vol:8, No:3, pp,251-267, p.251. 
328 Elìas José Palti, “The Nation As A Problem: Historians And The “National Question” ”, History and 
Theory, October 2001, pp.324–346, p.324.       
329 Vincent, a.g.e., s.381. Tayyar Arı, Uluslar Arası İlişkiler ve Dış Politika, İstanbul, 2006, s.51. 
330 Heywood, a.g.e., s,152. 



 61

muhayyilesinin bir ürünü olabilir. Ancak ulus tanımında ifade edilmesi gereken bir şey 

varsa o da ulusun her şeyden önce ortak bağları olan bir insan topluluğu olduğudur.331  

 Siyasal olarak, ulus kendilerini doğal bir siyasal topluluk olarak telâkki eden bir 

insan grubudur. Psikolojik olarak ulus paylaşılan bir sadakat veya vatanseverlik 

şeklindeki bir duyguyla ayırt edilen bir insan grubudur332 şeklinde farklı disiplinlerin 

farklı tanımlamaları mevcuttur. Heywood ulusu politik bir inşa olarak değerlendirerek 

modernist bir yaklaşımı benimsemektedir. Ona göre bir ulusu diğer tüm grup ve 

kolektivitelerden ayıran şey ulusun üyelerinin kendilerini bir ulus olarak görmesidir. Bu 

anlamda bir ulus kendini özel bir siyasî topluluk olarak algılamaktadır. Bu, bir ulusu 

etnik gruptan farklı kılan şeydir. Etnik grup ulus gibi kolektif siyasî emellere sahip 

değildir.333 Diğer bir deyişle ulusu öteki sosyal kategorilerden ayıran şey temelde self-

determinasyon talebidir.334 Bu anlamıyla ulusun bir devletin fiili ya da muhtemel 

sınırlarına bir şekilde bağlı olan toplumsal-siyasal bir kategori olduğu varsayılır.335 

Hastings’e göre etnisite, paylaşılan kültürel kimlik ve dile sahip bir grup insanı 

nitelerken, ulus, etnisiteden daha fazla kendi bilincine ulaşmış bir topluluktur. Ulus bir 

ya da birden fazla etnisiteden meydana gelir ve kendi yazını tarafından kimliklendirilir. 

Ulus halk olarak otonomi ya da siyasal kimliğe sahiptir ya da bu hakkı talep eder.336 

Hutchinson da ulusu tanımlamada etnik grup ve ulus ayrımına başvurur. Ona göre, 

uluslar etnik gruptan radikal bir şekilde ayrılırlar. Etnik grup, sözde akrabalık, ortak soy 

miti, ortak tarih ve farklı kültüre vurgu yapar. Fakat uluslar, rasyonel siyasi 

organizasyonlardır. Uluslar etnik sembol kullansalar bile bu sadece dekoratif bir amaç 

içindir.337 Aynı şekilde Guıbernau da benzer yaklaşımı benimser. Ona göre ulus, ortak 

bir kültürü paylaşan, sınırları tartışmaya meydan vermeyecek bir şekilde belirlenmiş bir 

toprağa bağlı ve ortak bir gelecek projesi ile kendini yönetme hakkı iddiasında bir 

topluluk oluşturma bilincine sahip bir insan grubuyken, etnik grup, üyeleri 

                                                
331 Yusuf Sarınay, Atatürk’ün Millet ve Milliyetçilik Anlayışı, M.E. B. Yayınları, İstanbul, 1999, s.9. 
Turgay Uzun, “Ulus, Milliyetçilik ve Kimlik Üzerine Bir değerlendirme” Doğu-Batı, Yıl:6, Sayı:23, 
Mayıs-Haziran-Temmuz 2003, (131–154), s.133.   
332 Heywood, a.g.e., s.152. 
333 Heywood, a.g.e., s.153. 
334 Lowell W. Barrington, ““Nation” and “Nationalism”: The Misuse of Key Concepts in Political 
Science”, Political Science and Politics, Vol: 30, No:4, December 1997, pp.712–716, p.713. 
335 Immanuel Wallerstein, “Halklığın İnşası: Irkçılık, Milliyetçilik ve Etniklik”, Irk Ulus Sınıf/ Belirsiz 
Kimlikler, (Çev. Nakzı Ökten), (Ed.Etıenne Balibar, Immanuel Wallerstein), Metis, İstanbul, 2000, s.98. 
336 Adrian Hastings, “The Nation and Nationalism” Nationalisme; Critical Concepts in Political Science 
(Ed. John Hutchinson and Anthony D. Smith), London and New York, 2000, Volume II, s.508.  
337 Hutchinson, “Ethnicity and Modern nations, s.652. 



 62

tanımlanmamış bir yolla da olsa ortak bir kökeni paylaşan, çeşitli kültürel, tarihsel ve 

bölgesel bağlara sahip, fakat herhangi bir siyasî talebi olmayan bir insan grubudur.338  

 Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi ulus tanımında self-determinasyona atıf yapan 

Siyes’de ulusu, ortak bir kanuna tâbi olarak yaşayan ve aynı kanunî kuvvet tarafından 

temsil edilen ortaklar heyeti şeklinde tanımlar.339 Mann’da ulusu tanımlarken yine 

devlete atıf yaparak kendi ayrı etnik kimliğini ve tarihini onayan ve kendi devletine 

sahip olduğunu ya da olacağını iddia eden bir topluluk olarak tanımlar.340 Bu bağlamda 

Touranie’nin de ifade ettiği gibi modernliğin siyasî biçimi olarak ulus, geleneklerin, 

göreneklerin ve ayrılıkların yerine bütünleşmiş, aklın ilkelerinden kaynaklanan yasa 

tarafından yeniden yapılanmış bir ulusal uzamı koyar.341 Ünlü sosyolog Max Weber,  

ulusu bir devletin halkı olarak tanımlamanın anlamsız olduğunu, dil olgusunun ulusu 

tanımlamada tek başına yeterli olamayacağını (kuzey Amerikalılar ve İngilizler 

örneğinde olduğu gibi) ve kan birliğine dayanması fikrinin gereksiz olduğunu ifade 

ederek yukarıdaki ulus tanımlamalarına paralel bir şekilde ulusu, kendini bağımsız bir 

devlet biçiminde ifade edebilen bir duygu birliği, başka bir ifadeyle kendi devletini 

kurma eğilimi taşıyan bir topluluk şeklinde tarif etmektedir.342 Marcel Mauss, ulusu 

“maddi ve manevi bakımdan bütünleşmiş, sürekli ve istikrarlı bir merkezi iktidarı olan, 

sınırları belirli, bilinçli olarak bir devlete ve onun yasalarına bağlı sakinlerin kültür, 

zihniyet ve ahlak açısından göreli bir birliğe sahip olduğu bir toplum”343 şeklinde 

tanımlayarak yine devlete sahip olma durumuna vurgu yapmaktadır.   Bu anlamda bir 

şeyin ne olmadığına göre tanımlanması gerekirse ulus etnik bir grup değildir diyebiliriz.  

Çünkü her topluluk ulus değildir. Bir topluluk yaşantısının ulus seviyesine 

yükselebilmesi için, etnik ve sosyo-biyolojik refleksleri gerekebilir. Ancak bu da yeterli 

değildir. Ulus olabilmek için sosyo-biyolojik reflekslerden ziyade, topluluğun birlik 

şuurunun kültürel ve siyasal olarak organize olabilecek kadar gelişmiş olması 

gerekmektedir. Hastings’e göre de ulus, kendilik bilinci etnisiteden, yani paylaşılan bir 
                                                
338 Guıbernau, Milliyetçilikler, s.92,163. 
339 Kedourie, Avrupa’da Milliyetçilik, s.7. Ayrıca etnik grup ve ulus arasındaki farkın devlet talebi 
temelinde yorumlandığı bir çalışma için bknz; Gerd Baumann, Multicultural Riddle: Rethinking National, 
Ethnic and Religious Identities, London, UK: Routledge, 1999, p.30-31. 
340Michael Mann, The Sources of Social Power, C.2, Cambridge University Pres, Cambridge, 1993, s. 
215. Akt. Kaya, Sosyal Teori ve Geç Modernlikler; Türk Deneyimi, s.95. 
341 Touranie, a.g.e., s.155. 
342 Max Weber, “The nation” Nationalism: Critical Concepts in Political Science, (ed. John Hutchinson 
and Anthony D. Smith), Volume I, London and New York, 2000, p,9. Türkçesi için bkz. Weber, “Millet”, 
Doğu-Batı, Yıl.10, 2006/07, Sayı: 39, s.181-185.  
343 Leca, a.g.e., s.13. 



 63

kültürel kimlik ve konuşma diline sahip insan gruplarından çok daha fazla gelişmiş olan 

bir cemaate karşılık gelmektedir. Ayrıca etniklikten farklı olarak ulus bir yâda birden 

fazla etnisiteden oluşabilir ve belli bir toprak üzerinde politik bir kimlik talebine 

sahiptir.344   

  Yukarıda ki tanımlamalar temelde Ernest Renan’ın 1882’de Sorbonne’da 

yaptığı konuşmasındaki ulus tanımının farklı şekillerde ifadeleridir. Renan ulusu, bir 

ruh ve maneviyat olarak tanımlar. Ona göre;  ulus bir ırk ile aynı olamazdı. Çünkü tüm 

ulusların etnik açıdan karışmış olduğu ortadaydı. Ulus dil de olamazdı. Öyle olsaydı, 

Birleşik Devletlerin Büyük Britanya’dan, Güney Amerika’nın da İspanya’dan ayrı 

olması ya da İsviçre’nin birliği açıklanamazdı. Ulus dinsel inançlarla da açıklanamaz. 

Çünkü çağdaş ulusların sınırları dinsel coğrafyayla örtüşmemekteydi. Ortak çıkarlarla 

da açıklanamaz, bir gümrük birliği anavatan olamazdı. Coğrafya ulusu tanımlamada bir 

kıstas olamaz çünkü ulusların yaşam alanları tarihte sürekli değişmektedir. Bu analizden 

sonra Renan ulusu, bir ruh ve zihinsel ilke olarak tanımlıyor. Bu ilke, anıların 

korunması ve beraber yaşama arzusudur. O halde bir ulus, geçmişte yapılmış ve 

gelecekte yapılmaya hazır özverilerle desteklenen, özel bir akrabalık duygusuna sahip 

genişletilmiş bir topluluktur. Bu anlamda, Connor’ın ifadesiyle ulus, ortak köken olarak 

ilişkili olduklarını düşünen ve buna inanan insan grubudur.345 Ulusun varlığı her gün 

tekrarlanan bir plesibittir. Sonuç olarak Renan’a göre ulus, tarihin derin ve karmaşık 

etkileşimleri sonucu oluşmuş bir düşünsel prensip, bir düşünsel ailedir.346  Renan, ulusa 

aidiyet hislerini, insan teklerinin kültürel bağlantılarını aşmaya ya da unutmaya 

dayandırıyordu. Bu anlamda ulus kültürel bir bellek kaybı ile mümkün olabilirdi. Ancak 

böyle bir amnezia (unutma ya da hafıza kaybı) ile ulus-devlete sadakat sağlanabilirdi.347 

Schnapper, Renan’ın ulusu sadece manevi bir ilke olarak değerlendirmesine karşı 

çıkarak ulusun aynı zamanda iktidarı paylaşan ve kurumlarda somutlaşan bir olgu 

olarak değerlendirir.348 Ona göre ulus yalnızca bir yurttaşlar cemaati değil aynı zamanda 

                                                
344Adrian Hastings, The Construction of Nationhood: Ethnicity, Religion and Nationalism, Cambridge 
and New York: Cambridge University Pres, 1997, p.2. 
345 Walker Connor, “Beyond Reason: The Nature of the Ethnonational Bond” Ethnic and Racial Studies, 
Vulume:16, Issue:3, 1993, p.382. 
346Ernest Renan, Qu’est-ce qu’une nation” Nationalism, Ed: John Hutchinson & Anthony D. Smith, 
Oxford New York Oxford University Pres, 1994, p.17.  
347 S. Seyfi Öğün, “Milliyetçilik: Demokrasinin Kriz Kaynağı Mı?”, Düşünen Siyaset, Sayı.1, Yıl:1 Şubat 
1999, (53–61), s.54-55. 
348 Schnapper, a.g.e., s.57. 



 64

bir siyasal birimdir.349  Gerçektende Renan’ın tanımı bugün hâlâ geçerli görünmektedir. 

Bir ulus, zihinsel bir durumdur. Bir topluluk, üyeleri istediği ve hem kalplerde hem de 

kafalarda var olduğu müddetçe vardır. 

 Uluslar kendilerini ortak tarihleri, ortak ünleri ve ortaklaşa gerçekleştirdikleri 

özverileri sayesinde tanırlar. Ancak ulusların tarihi sınırlı bir gerçekliği yansıtır; 

gerçekten çok hayallerin ve geleceğe dönük projelerin ürünüdürler.350 Ünlü Türk 

sosyologu Gökalp, Renanvari bir şekilde ulusu, ne soyla, ne budunla, ne coğrafyayla, ne 

siyasetle, ne de istençle ilgili bir topluluk olarak görmeyip, ulusu, ‘dil, din, ahlâk ve 

estetik bakımdan ortak olan, aynı eğitimi almış olan bireylerden oluşan bir topluluk’ 

şeklinde değerlendirmiştir.351 Bununla birlikte Gökalp, yapmış olduğu bu ulus 

tanımında ulus için esas olanın ‘aynı terbiyeye tabi olmak’ olduğunu belirterek 

Renan’ın ulusu belirleyen ana temanın ‘birlikte yaşama arzusuna sahip olma’ şeklindeki 

yorumundan da ayrılmaktadır. Türk Devriminin lideri ve Cumhuriyetin kurucu babası 

Mustafa Kemal de Renan’ın tanımının çok benzeri bir şekilde ulusu tanımlar, ona göre 

ulus, “zengin bir hatıra mirasına sahip bulunan, beraber yaşamak hususunda müşterek 

arzu ve muvafakatte samimî olan ve sahip olunan mirasın muhafazasına beraber devam 

hususunda iradeleri müşterek olan insanların birleşmesinden vücuda gelen 

cemiyettir.”352  

 Anderson antropolojik ve modernist bir yaklaşımla ulusu, kendisine aynı 

zamanda hem egemenlik hem de sınırlılık içkin olacak şekilde hayal edilmiş bir siyasal 

topluluk olarak tanımlar. Ona göre ulus hayal edilmiştir. Çünkü en küçük ulusun üyeleri 

bile diğer üyeleri tanımayacak, onlarla tanışmayacak, çoğu hakkında hiçbir şey 

işitmeyecektir fakat yine de her birinin zihninde toplamlarının hayali yaşamaya devam 

edecektir. Anderson ulusun doğuşunu kapitalizmin yayılışı ile başlatarak bunun 

kendiliğinden bir gelişme olduğunu savlar.353 Bauman’da aynı yaklaşımı benimseyerek 

ulusu, başından sonuna hayali bir cemaat olarak tanımlar. Ona göre ulus, ancak üyeleri 

zihinsel ve duygusal olarak kendilerini diğer üyelerinin çoğuyla hiçbir zaman yüz yüze 

karşılaşmayacakları kolektif bir bünye ile ‘özdeşleştirdikleri’ sürece varlık olarak 

                                                
349 Schnapper, a.g.e., s.53. 
350 Schulze, a.g.e., s.98-99. 
351 Z. Gökalp, a.g.e., s.18. 
352 Afet İnan, Medeni Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları, TTK, Ankara, 1998, s.23-24. 
353 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, (Çev. İskender Savaşır), 
Metis, İstanbul, 1995, s. 20, 22,24,42. 



 65

mevcuttur. Ancak ulus hayali olduğu kadar zihinsel bir gerçekliktir.354 Bu bağlamda 

modern karakteriyle ulus, üyelerine tek tek kimliğini veren bir mekanizmadır.355  

 Modernistlerden olan Hobsbawm ulusu aslî ve değişmez bir olgu olarak görmez. 

Ona göre ulus modern bir olgudur ve ulusçuluk önceden var olan kültürleri uluslara 

dönüştürür.356 Hobsbawm bu düşüncelerini Gellner’e atfen yapmaktadır. Gellner de 

Anderson gibi ulus inşası sürecini kapitalizmin yayılması ile açıklar. Fakat bir noktada 

Anderson’dan ayrılır. Ona göre ortak bir dil ve kültürün oluşması için devlet destekli 

eğitim bir zorunluluktur. Yani ulus inşası spontane bir oluşum değil yüksek kültürlü elit 

tarafından kontrol edilen devlet destekli bir projedir. Zaten, tarihçiler ve sosyal 

bilimciler kolektif kimlik duygusunun (modern dönemde ulus birimine tekabül eder) 

devletler ve yönetici elitler tarafından teşvik edildiğini ortaya koydular.357 Gellner, 

ulusu, kişilerin inançları, dayanışma ve sadakat duyguları tarafından yaratılan insan 

yapımı bir olgu olarak görür.358 Ona göre ulusları doğal ve Tanrı vergisi bir şey olarak 

görmek ve doğuştan var olan fakat uzun süre ertelenmiş bir siyasal kaderi paylaştıklarını 

savunmak bir efsanedir. Bazen önceden var olan kültürleri alarak onları ulusa 

dönüştüren ulusçuluk, çoğu zaman da önceden var olan kültürleri yok ederek ulusları 

kendi yaratır. Bu durumda ulus ulusçuluklar çağında anlaşılabilir bir modern olgudur.359 

Bu yaklaşım öncelikli olarak ulusun, modernliğin kültürünü özetlediğini 

vurgulamaktadır.  

 Marksist bakış ise, ulusu kendi tarih tezine uygun bir şekilde açıklamaya çalışır. 

Marx (1818–1883) ve Engels’e göre modern ulus, kapitalist üretim biçiminin 

feodalizmin yerini almasıyla sonuçlanan uzun bir tarihsel sürecin ürünüdür. Kapitalist 

ekonomiye geçiş, Batı Avrupa’daki pek çok toplumsal oluşumun daha türdeş ve 

merkezi bir yapıya kavuşmasına neden olmuştu. Bu bağlamda Marx ve Engels, Hegel’in 

‘tarihi’ ve ‘tarihi olmayan’ uluslar tipolojisini dillendirmişlerdi.360 Bilindiği gibi Hegel, 

tarih tezinde ulusu devlete nazaran daha alt bir aşama olarak görmekteydi.361 Her iki 

                                                
354 Z. Bauman, a.g.e., s.190.  
355 Karakaş, a.g.e.  s.42. 
356 Hobsbawm, a.g.e., s.24. 
357 Anthony Marx, “The Nation-State and Exclusions”, Political Science Quarterly, Spring 2002, 
Volume:117, Number:1, p.105–106. 
358 Gellner, a.g.e., s.28. 
359 Gellner, a.g.e., s.94. 
360 Özkırımlı, a.g.e., s.43. 
361  Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında Milliyetçilik, s.19. 



 66

düşünür de ulusu bir devlete sahip topluluklar için kullandılar.362 Stalin ise ulusu 

tarihsel olarak evirilmiş istikrarlı bir dil, toprak, ekonomik yaşam ve kendini kültür 

ortaklığıyla dışa vuran psikolojik yapıdan oluşan bir topluluk şeklinde 

tanımlamaktadır.363 Bu manada topluluk ne ırksal ne de kabileseldir. Modern İtalyan 

ulusu, Romanlar, Cermenler, Grekler, Araplar ve başkalarının birleşimidir. Stalin aynı 

şeyin İngiltere, Almanya ve ötekiler için de söylenmesi gerektiğini düşünür. Ona göre 

bu devletler, farklı ırk ve kabilelerden oluşan insanlar tarafından oluşmuştur. Bundan 

dolayı ulus, ırksal ya da kabilesel bir olgu değil, tarihsel olarak oluşmuş bir olgudur. 

Büyük imparatorluklarda ulus olamaz çünkü onlar zafer ve yenilgiye göre birleşen ya da 

ayrılan tesadüfî ve gevşek bağlarla bağlı yığınlardır. Bu nedenle ulus geçici ve fani bir 

yığın değildir. Stalin dil, ortak toprak, ekonomik bağ ve ulusal mizaç üzerine 

çözümlemelerde bulunduktan sonra, bunların her birinin bir ulusu tanımlamada tek 

başına yeterli olamayacağını ifade ederek ulusu, topluluğun sürekli bir dili, toprağı, 

ekonomik hayatı ve psikolojik mizacının tarihsel inkişafı şeklinde değerlendirir.364 

  Ulusu modern bir görüngü olarak görmeyip tarihsel süreç içerisinde 

şekillendiğini savunan yaklaşım, ulusu tanımlarken bazı farklılıklara rağmen genellikle 

objektif unsurlara başvururlar. Ulusu tarihsel ve toplumsal bir teşekkül olarak 

değerlendiren Ülken, ulusun her şeyden önce sınırları tarihte mücadelelerle çizilmiş 

olan bir vatana dayandığını ve ulusun bu vatanın üzerinde aynı dil ve duyguyla kültürel 

bir birlik oluşturmuş, herhangi bir sınıf rejimine imkân vermeyecek şekilde devletle 

bütünleşmiş bilinçli halk kitlesi olduğunu iddia eder.365 Arsal’ a göre ise ulus, aynı dili 

konuşan aynı ulusal karaktere, ortak tarihe ve ulusal gayeye sahip bir kütledir.366 

Türkçülük akımının önde gelenlerinden Akçura ise ulusu, “ırk ve lisanın esasen 

birliğinden dolayı içtimaî vicdanında birlik hâsıl olmuş bir insan topluluğu”367 şeklinde 

tanımlayarak ulusu oluşturan objektif öğelere vurgu yapmaktadır. 

 Görüldüğü gibi ulusun tanımlanmasında farklı yaklaşımlar söz konusudur. 

Ulusun tarihsel bir kategori, ulusu (ırk, dil, vb.) objektif unsurlardan ya da iradî bir 

                                                
362 Özkırımlı, a.g.e., s.43. 
363 Nevzat Can, Siyaset Felsefesi Problemleri, Elis Yayınları, Ankara, 2005, s.155. 
364 J.V. Stalin, “What is Nation?”, Pakistan Forum, Volume:2, No:12, September 1972, s.4-5. 
365 Hilmi Ziya Ülken, Millet ve Tarih Şuuru, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, Tarihsiz, 
s.169-170.  
366 Sadri Maksudi Arsal, Milliyet Duygusunun Sosyolojik Esasları, İstanbul, 1979, s.37. 
367 Yusuf Akçura, Yeni Türk Devletinin Öncüleri, (Haz. Nejat Sefercioğlu), T.C Kültür Bakanlığı 
Yayınları, Ankara, 2001, s.3. 



 67

katılımla oluşmuş bir kütle olduğu, hayali ve modern bir fenomen olduğu şeklinde 

birçok değerlendirme yapılmıştır. Fakat son zamanlarda literatürde ağırlıklı yaklaşım 

modernist yaklaşım idi. Yani ulusun modern bir inşâ ya da hayal olduğu görüşü söz 

konusu idi. Ancak Smith tarafından geliştirilen etno-sembolcü yaklaşım, modernist 

yaklaşıma eleştirel bir şekilde ulusların tamamen modern bir olgu olmadığı tezini ortaya 

attı. Smith, modern ulusların modernistlerin inanmamızı isteyeceği kadar modern 

olmadığını vurgulayarak, uluslar için etnik zaruriyete vurgu yapar. Fakat etnik unsurlara 

vurgu yapmak ulusların modernliğini tamamen yadsımak anlamına gelmemektedir.368 

Ulusun tarihsel unsurlardan bağımsız olarak değerlendirilemeyeceğini vurgulayan 

Smith ulusu, tarihi bir toprağı, ortak mitleri ve tarihi belleği, kitlevi bir kamu kültürünü, 

ortak bir ekonomiyi, ortak yasal hak ve görevleri paylaşan bir insan topluluğu şeklinde 

tanımlamaktadır.369 Benzer bir şekilde Kaya’ ya göre de ulus ne modern öncesi 

dönemde varlık kazanmış olan etnosentrizmin ifadesidir ne de sadece modern koşulların 

ürünü olarak görülebilir. Öyleyse ulus, modern bir olgudur fakat ulusun ortaya 

çıkmasında ‘imgelem’ çok önemli bir görev üstlenmiştir.370  

 Ulus kavramının bu tanımlamalarından sonra diyebiliriz ki bu kavramın 

nitelediği toplumsal kategorinin belli başlı unsurları söz konusudur. Diğer bir deyişle bu 

kavramın nitelediği grup vasıflandırırken bazı unsurlara atıf yapılmaktadır. Ulus 

kavramı, dördü içsel, biri dışsal olmak üzere beş temel unsura sahiptir. İçsel unsurlar 

ulus kavramının doğrudan bünyesinde yer aldığı düşünülen unsurlardır. Dışsal unsur ise 

ulus kavramının negatif bir biçimde neyi bünyesine almayacağını belirleyen unsurdur. 

Bu bağlamda, ulusun içsel unsurlarını, dil, din, soy ile kültür ve tarih birliği meydana 

getirirken dışsal unsurunu ise düşman imajı oluşturmaktadır.371 Ulus bir kimlik 

kategorisi olarak düşünüldüğünde içsel unsurlar kadar dışsal unsura da ihtiyaç duyulur. 

Yani ‘öteki’ kimlik olgusunda ne kadar önem arz ediyorsa bir ulus oluşumunda da o 

kadar önemlidir. 

                                                
368 Smith, Ulusların Etnik Kökeni, s. 200-223. 
369 Anthony D. Smith, Nationalism and Modernism; A critical survey of recent theories of nations and 
nationalism, London; UK: Routledge, 1998, s.188; Smith, Milli Kimlik, s.75. 
370 Kaya, Sosyal Teori ve Geç Modernlikler, s.99. 
371 Erözden, Ulus-devlet, s.106. Deutsch ulusu tanımlarken öteki imajına vurgu yaparak ulusu, 
komşularına duyulan ortak nefret ve kendi ataları hakkındaki ortak yanlış fikir ile birleşmiş bir grup 
olarak tanımlar. Karl Deutsch, Nationalism And its Alternatives, New York, 1969. Akt. Delanty, a.g.e., 
p.v. 



 68

 Her ulus objektif ve sübjektif unsurların karışımına dayanır. Objektif unsurlar 

dışarıdan ulusa bakıldığında bir ulusta var olduğunu gözlemlediğimiz unsurlardır. 

Bunlar, dil, din, kültür, etnik köken gibi unsurlardır. Sübjektif unsurlar ise, kendilerini 

bir ulus olarak telâkki eden insanların paylaştıkları ortak paydalardır. Bu bağlamda 

objektif olarak ulus, aynı dili konuşan, aynı inancı paylaşan ve ortak birbirine bağlanmış 

insanların oluşturduğu kültürel bir varlıktır. Fakat ulusu tanımlamada objektif unsurların 

yetersiz olduğunu ifade etmiştik. Öyleyse ulus ancak mensupları tarafından sübjektif 

olarak tanımlanabilir. Diğer bir deyişle bir topluluğun ulus niteliği kazanması, 

mensuplarının kendilerini o ulusun üyeleri olarak görmelerine bağlıdır.372  Benzer bir 

şekilde ulusu Avrupa’nın karışık ve uzun tarihsel gelişim sürecinin bir ürünü olarak 

gören Hroch, ekonomik, politik, dilsel, kültürel, dinsel, coğrafî ve tarihsel objektif 

ilişkilerin varlığı ve bunların öznel yansıması olan topluluk şuurunun ulusu 

oluşturduğunu ifade eder. Fakat ulus inşası sürecinde en göze çarpanı: “ (1) grubun 

kaderi olarak telâkki edilen ortak tarihi hafıza; (2) grup içinde yüksek derecede sosyal 

iletişime olanak veren kültürel ya da dilsel bağlılıkların yoğunluğu; (3) bir sivil toplum 

biçiminde organize olmuş grubun tüm üyelerinin eşitliği fikri” dir.373 Görüldüğü gibi 

yazarlar genelde ulusu, ortak kader, tüketim alışkanlıkları, ortak tarih ve gelenek, din ya 

da ırk ve ortak dil gibi bir ya da daha fazla şeyi paylaştığına ve birbirlerine ait 

olduklarını hisseden kısmen büyük bir grup olarak tanımlamaktadırlar. Ancak gerçekte 

bu özellikler var olmayabilir, önemli olan insanların bunların böyle olduğuna 

inanmasıdır.374 Yani iradî bir tutum ulusun var oluşunda önemlidir. Seton-Watson’un 

ifadesiyle, “bir topluluğun mensubu olanların büyük bir bölümü kendilerini bir ulus 

oluşturuyor kabul ediyorlarsa ya da sanki bir ulus oluşturmuşçasına davranıyorlarsa” 

ulusun varlığından bahsedilebilir.375 

 Görüldüğü gibi ulusu tanımlama çabalarında ‘din’ olgusuna çok fazla vurgu 

yapılmamaktadır. Çünkü ilke olarak din olgusu, ulus düşüncesiyle doğrudan ilişkili 

değildir. Buna rağmen din olgusu ve özellikle büyük dinler evrenselci kurumlar olarak 

kendilerini ortaya koyarlar. Bu yüzden bu iki olgu (ulus-din) arasında bir gerilim vardır. 

                                                
372 Siyaset, ed: Mümtaz’er Türköne, Ankara, 2005, s.632.  Uzun, a.g.m. s.134-135. 
373 Miroslav Hroch, “From National Movement to the Fully-formed Nation: The Nation-building Process 
in Europe”, Mapping the Nation,  (Ed Gopal Balakrishnan), New York and London: Verso, 1996, (78-
97), p.79. 
374 Rejeai, Enloe, a.g.m., s.141. 
375 Hugh Seton-Watson, Nations and States: An Inquiry into the Origins of nations and the Politics of 
Nationalism, Methuen, Londra, 1977, s.5. Akt. Erözden, Ulus-devlet, s.34. 



 69

Bunun yanı sıra ve bundan öte din ile ulus arasında anlaşmayı güçleştiren bir durum söz 

konusudur. Bu da ulus olgusunun modern dönemle birlikte ortaya çıkışıyla ilgilidir. 

Bilindiği gibi modern dönemin temel özelliklerinden biri de lâikleşme ya da 

dünyevîleşmedir. Dolayısıyla ulus, dinsel bağlılıkların ve din ekseninde tanımlanan 

toplulukların zayıflaması süreciyle eş zamanlı ve dinsel nitelikli topluluklara alternatif 

olarak kurgulanmaya başlayan bir olgudur. Fakat her ne kadar, düşünsel zeminde ulus 

ve din olgularının bir araya getirilmesi zor gibi görünmekteyse de, ulusun 

tanımlamalarında diğer unsurların yanında, din unsuruna atıf yapıldığı gözlenmektedir. 

Örneğin Slav kökenli halklar arasında ki ‘ulusal’ bölünmeler neredeyse ‘din’ unsuru 

etrafında şekillenmektedir. Aynı dili konuşan ve aynı etnik kökenden gelen Sırp, Hırvat 

ve Boşnak ‘ulus’larını birbirinden ayıran temel kıstas ‘din’dir.376 

 Karakaş ulusun objektif ve sübjektif unsurlarını bir araya getirerek ve Smith, 

Carr ve Renan’ın tanımlamalarının bir sentezini yaparak ulusu şöyle tanımlıyor: “ulus, 

tek başına bir devlet değildir, tek başına kültür de değildir. Bütün bunlara karşılık ulus, 

ortak bir biyolojik kökeni, tarihsel belleği, hatıraları, sınırları belirlenmiş bir toprak 

parçasını, kitlesel kamu kültürünü, ortak bir ekonomiyi, ortak yasal hak ve görevleri, 

ortak bir dili, bazen ortak bir inancı paylaşan, tarihin belirli dönemlerinde ve dünyanın 

belirli bölgeleriyle sınırlanan, ortak cemaat duygusu taşıyan yurttaşlar topluluğunun 

adıdır.”377 Günümüzde bu tanımı karşılayacak bir ulus bulmak neredeyse imkânsızdır. 

Bu tanımlama normatif olarak tutarlı fakat pratik olarak işlevsel bir tanım değildir. 

 Ulus olgusu, ancak o ulusu oluşturan halkın bu olguyu kavrayışına göre 

tanımlanabilir. Buna göre, birlikte yaşama iradesine sahip ve kendilerini ‘ulus’ olarak 

gören bir topluluk ulus vasfını kazanmaya lâyıktır. Bu yönüyle ulus, ortak bir tarih 

şuurunun ve tarihte pratiğe geçmiş birlikte var olma iradesinin ürünü378 diğer bir deyişle 

siyasî irade topluluğu haline gelen bir topluluktur. Yani ulus siyasî bir bağ (kolektif 

kimlik), ulusal duygu olamadan anlaşılamaz.379  Ulus var oluşunu kültürel ve siyasal 

olarak organize edebilen topluluktur. Bu toplulukta var olan birey, spontane bir şekilde 

kendisini bu topluma mensup hisseder ve o tinsellikten kendi kimliğine kolay 

sindirebileceği öğeleri alır.  Bu yüzden ‘Alman kültür devleti’ modeli, kültür ile ırk ve 

                                                
376 Erözden, Ulus-devlet, s.112-113. 
377 Karakaş, a.g.e.,  s.22. 
378 Türköne, Modernleşme Laiklik ve Demokrasi, s.120-121. 
379 Kadir Koçdemir, Milli Devlet ve Küreselleşme, Ötüken, İstanbul, 2004, s.48-49. 



 70

toprağı eşitleyen tarafını kabul etmezsek Fransız modeline göre daha sahicidir. 

Günümüz gerçekleri tüm ulus-devletleri Fransız gibi konuşup Alman gibi davranmaya 

zorlamaktadır.380 

 Ulus olgusu etrafındaki tartışmalar, genelde ulusun modern bir fenomen 

olduğunun kabulü yönünde gelişmektedir. Kanaatimize göre modern yapısıyla uluslar 

yeniden yapılanmanın bir ürünü olmakla birlikte tamamen icat ve hayal ürünü olmayıp 

var olanın dönüşümü/dönüştürülmesi ile gerçekleştirilen bir inşadır. Ayrıca seküler 

dünya tasarımının toplumsal yapılanma birimine tekabül eden ulus modern dönemde 

bireysel ve kolektif aidiyet zeminlerinden en önemlisi olmuştur. Onun için çalışmak, 

mücadele etmek, savaşmak ve hatta ölmek bu aidiyetin boyutlarını göstermek açışından 

yeterlidir. Bu toplumsal kategoriyi oluşturmanın ya da oluşmuş olanlarının korunup 

devam ettirilmesi bir ideoloji ya da duygu gerektirmiştir. Özellikle self-determinasyon 

düşüncesi bu ideolojinin temel katalizörü olmuştur. Bu ideoloji ya da inancın adı 

modern çağın ağızlardan düşmeyen kavramı ulusçuluktur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
380 Göka, “Bugün: Dünün, s.24. 



 71

1.5.2.Ulusçuluk  

 Ulusçuluğun381 hemen her duruma ve bölgeye uygulanabilir genel geçer bir 

tanımı yoktur.382 Dünyanın farklı bölgelerinde farklı dinamiklerin etkisiyle gündeme 

gelen ulusçuluk olgusu hakkında ciddî tartışmalar yapılmaktadır. Araştırmacılar 

ulusçuluğu birçok biçimde açıklamaya çalışmıştır. Ulusçuluk; varolmaya devam eden 

etnik kimliklerin; sanayileşmeyle gelen siyasi ve kültürel değişimlerin; bütünleşik bir 

ekonomi ve devletin çeperlerindeki ekonomik eşitsizliğe gösterilen ayrılıkçı tepkilerin; 

eski seçkinlerin ya da komşularından farklı olduklarını savunan yeni seçkinlerin statü 

kaygılarının ve kinlerinin; kapitalist ekonomik düzende devletleri meşrulaştırmaya 

yönelik bir ideoloji icadının ya da devlet kurmaya eşlik eden merkezileşme ve birliğini 

sağlama gayretlerini sağlamlaştırmanın bir sonucu olarak açıklanmıştır.383 Bu da 

kavram hakkında oldukça karışık bir literatür oluşmasına neden olmaktadır. Ulusçuluk 

hakkındaki literatürün karışıklığının nedeni ulusçuluğun kabul edilen çok sayıda 

tanımının olmasıdır. Onlarca yıldır ulusçuluk üzerine çalışan akademik camia, genel 

kabul gören bir tanıma ulaşmada başarısız oldu. Ancak yine de ulusçuluğun temel 

yapısal bileşenlerinden söz etmek mümkündür. 19.yy başlarından itibaren çeşitli 

şekillerde tanımlanmaya başlayan ulusçuluk, ilk olarak 1836’da bir “ulusal duygu” 

biçimi olarak tanımlanmıştır.384 Ulusçuluk, sırasıyla kitlelere his birliği aşılayan ortak 

bir duygu ya da sadece ulusal gücün yükselmesi ile tatmin olabilecek bir duygu olarak 

düşünüldü. Ayrıca, ulusçuluk, insanlığın tanımlanabilir belli karakteristikleri vasıtasıyla 

tanınan uluslara doğal olarak bölündüğünü ve yönetmenin tek meşru tipinin ulusal self-

                                                
381 George Orwell’e göre ulusçuluk yurtseverlilikle karıştırılmamalıdır. Çünkü ortada iki farklı fikir 
vardır. Yurtseverlik, kişinin dünyadaki en iyi olduğuna inandığı ama başka insanlara da zorla dayatmadığı 
belli bir yere ve belli bir yaşam tarzına kendisini vermesidir. Yurtseverlik doğası gereği hem askeri hem 
de kültürel anlamda savunmacıdır. Ulusçuluk ise güç arzusundan ayrılamaz. Bu ayrımı Deutsch toprak ve 
ulus üzerinden yapar. Ona göre yurtseverlik aynı toprakta yani ülkede doğan ya da yaşayan bütün 
insanların çıkarlarını gözetme çabası ve isteğiyken, ulusçuluk aynı ulustan yani kitabi anlamda ortak bir 
atadan gelen ve ortak bir terbiye almış, yani birbirini bütünleyen iletişim alışkanlıkları olan bir gruptan 
bütün insanların çıkarlarını gözetir. Yurtseverlik etnik kökene bakmaksızın o grupta aynı yerde 
oturanların hepsine hitap ederken, ulusçuluk, oturdukları yere bakmaksızın bir etnik grubun bütün 
üyelerine hitap eder. Akt. Maurizio Viroli, Vatan Aşkı, (Çev. Abdullah Yılmaz), Ayrıntı, İstanbul, 1997, 
s.13-14.     
382 A. W. Orridge, “Varietes of Nationalism”, The Nation-State: the formation of modern politics, (Ed. 
Leonard Tivey), St. Martin’s New York, 1981, pp, 39-58, p.52-53.  
383Calhoun, Milliyetçilik, s.28-29. 
384 D. De Bertier de Sauvigny, Liberalism, Nationalism and Socialism: The Birth of Three Words”, The 
Review of Politics, Volume: 32, No: 2, April 1970, pp.147–166, p.160. 



 72

goverment olduğunu varsayan bir doktrin olarak da tanımlandı.385 Ulusçuluğun birçok 

açıdan tanımlarının yapılmış olması ulusçuluğun bir resminin çizilebilmesi açısından 

faydalı olacaktır. 

 Ulusçuluk sırasıyla teklik bilinci ya da özellikle onların etnik bakışı ile bir grup 

insanın özgünlüğü, dilsel ya da dinsel homojenliği ile; paylaşılan sosyo-kültürel durum 

ve tarihsel hafızayı vurgulayarak; ortak vazife duygusu; öteki insanlara kin duyma gibi 

özellikleri barındırır.386 Ignatieff, ulusçuluğu “siyasî teritoryal self-determinasyon 

(kendi kaderini tayin) fikri, kişinin öncelikli kimliği olarak kültürel ulus fikri ve ulusun 

haklarını diğer uluslardan korumak için ahlâkî meşruiyet fikrinin karışımı olan bir 

düşünce”387 olarak tanımlarken Eugen Lemberg, “paylaşılan dil, soy, karakter ve kültür, 

ya da verili bir devlete bağlılık gibi grubun farkında olduğu şeylerle, grubu birleştiren 

ve sınırlarını çizen bir fikirler, değerler ve normlar sistemi, bir dünya ve toplum imajı” 

olarak tanımlar. Benzer şekilde Schieder ulusçuluğu özel bir “bütünleştirme ideolojisi” 

olarak kabul eder.388 Guıbernau, ulusçuluğu“üyeleri, bir simgeler dizisi, inançlar ve 

yaşam tarzları ile özdeşleşmiş ve kendi ortak siyasal kaderine ilişkin karar verme 

iradesine sahip bir topluluğa ait olma duygusu”389, Snyder, “belli bir coğrafî alanda 

yaşayan, ortak dili konuşan ulusun arzu ve ideallerinin dile getirildiği bir edebiyata 

sahip, ortak bir geleneğe bağlı, geleneksel kahramanlara sahip ve bazı durumlarda ortak 

bir dine sahip olan bir grubun zihin, hissediş ya da duygu durumu”390 Giddens, “siyasal 

bir düzenin üyeleri arasında ortaklığın vurgulanması için insanların simge ve inançlarla 

bağlanması”391 Poole, “ortak bir geçmişin keşfi ya da yaratımı” olarak tanımlıyor.392 

Ulusçuluğu, ulusal ekonomi yaratmak, ortak bir siyasî örgütlenme ve ulusal kültür ve 

buna bağlı olarak bir kimlik yaratmayı amaçlayan bir ideoloji olarak tanımlamak da 

mümkündür.393 

 Ulus olgusunda olduğu gibi ulusçuluk olgusunda da yaklaşım farklılıkları vardır. 

Bu yaklaşım farklılıklarına yukarıda değinmiş olmamıza rağmen günümüz ulus, ulus-
                                                
385 Chong-Do Hah and Jeffrey Martin, “Toward A Synthesis of Conlict And İntegration Theories of 
Nationalism”, World Politics, Volume: 27, No: 3, April 1975, pp, 361–368, p.361–362.  
386Alter, Nationalism, s.7. 
387 Barrington, a.g.m., s.713. 
388 Eugen Lemberg, Nationalismus, Reinbek, 1964 Vol:2,p, 16. Akt. Alter, a.g.e.,  s.8. 
389 Guibernau, Milliyetçilikler,  s.93. 
390 Louis Snyder, German Nationalism The Tragedy of a People: extremism contraliberalism in modern 
German History, Kennikat Pres, New York, 1969, p.i. Akt. Vincent, a.g.e., s.380. 
391 Giddens, Ulus Devlet ve Şiddet, s.159. 
392 Poole, Ahlak ve Modernlik, s.135. 
393 Aydın, Modernleşme ve Milliyetçilik ,s.61. 



 73

devlet ve ulusal kimlik formlarını derinlemesine anlamlandırabilmemiz için biraz daha 

ayrıntılı olarak betimlenmesinin faydalı olacağı kanaatindeyiz. Bu bağlamda ulusçuluk 

zemininde yapılan yoğun tartışmalardan biri ulusların modern mi? pre-modern mi? 

olduğu tartışmasıdır. Bu bağlamda farklı yaklaşımlardan ilki olan primordialist 

yaklaşım yani organik ulusçuluk, ulusçuluğun en erken biçimidir. İlkçi olarak da 

adlandırabileceğimiz bu yaklaşım ulusçuluk çalışmalarında üç şekilde belirir. Eskilci, 

ulusun eski çağlardan beri var olduğunu, doğal ve fazla değişime uğramadan bugüne 

kadar geldiğini savunur. Sosyo-biyolojik, etnik bağlılıkların kökenini genetik 

özelliklerde ve içgüdülerde arar. Bu görüşe göre uluslar geniş ölçekli ailelerdir.  

 Kültürel ilkçiyse, etnik bağlılıklarda inancı ön plana çıkarır. Bireyleri, etnik 

topluluğu ya da ulusu diğerlerinden ayırdığı düşünülen din, dil, ortak geçmiş gibi 

öğelere sıkıca bağlayan ve bu öğelerin her şeyden önce var olduğuna dair bir inançtır. 

Diğer bir nitelemeyle söyleyecek olursak perennialist yaklaşıma göre uluslar sürekli ve 

çok eskidir fakat doğal değildirler. Clifford Geertz primordializmin kültürel formunu 

temsil eder ve ilksel bağların değerinin doğal oluşundan değil insanların onlara 

yükledikleri değerden geldiğini düşünür.394 Bu paradigmanın iki versiyonu vardır. 

Sürekli perennialistler olarak nitelenen ilk versiyon, ulusların sürekli olduğunu savunur. 

Ulusların ortaçağlarda (Ermeniler, Yahudiler ve İranlılar gibi çok azı antik dünyada 

olmakla birlikte) yani modern öncesi köklere sahip olduğunu savunur. İkinci versiyon 

ulusların eskiliğinden çok yeniden var olmaları ile ilgilenirler. Bu yaklaşıma göre ise 

ulus özel bir insan birliğidir ve her zaman, her yerde ve sürekli olmasına rağmen, 

kendisinin üyeleri sürekli olarak doğar ve çözülür, gelişir ve kaybolur.395  

 İlkçi yaklaşımı savunan tüm araştırmacıları birleştiren iddia, etnik kimliklerin ve 

onu oluşturan din, dil, kan bağı gibi nesnel öğelerin ‘verili’ olduğu ve nesilden nesile 

fazla değişmeden aktarıldığıdır. İlkçilerin bir başka temel tezi de etnik ve ulusal kültürü 

oluşturan öğelerin her şeyden evvel var olduğudur. İlkçiler etnik kimliği diğer 

kimliklerin önüne koyarlar ve etnik gruba ya da ulusa olan bağlılığın doğal olduğunu 

                                                
394 Clifford Geertz, “Primordial and Civic Ties”, Nationalism, (Ed. J.Hutchinson and Anthony D. Smith), 
Oxford New York, Oxford Üniv Pres, 1994, p.32-34; Vicent, a.g.e., s.386. 
395 Özkırımlı, a.g.e., s.86–87; John Hutchinson and Anthony D. Smith, “General Introduction” , 
Nationalism; Critical Concepts in Political Science, (Ed. John Hutchinson and Anthony D. Smith), 
Volume: I, London and New York, 2000, p.xxvi-xxvii-xxviii-xxix. 



 74

iddia ederler. Ulusal kimliği, eski çağlardan beri var olan bir şey ve doğamızın bir 

parçası olarak telâkki ederler.396  

 Bir diğer ulusçuluk yaklaşımı modernist yaklaşımdır. Modernist yaklaşımı 

benimseyenler ise uluslar ve ulusçuluğun modern öncesi dönemde bilinmediğini iddia 

ederler. Modernist bakışın önde gelen temsilcilerinden ikisi Elie Kedourie ve Ernest 

Gellner’dir. Kedourie ulusçuluğun 19.yüzyılda, Avrupa’da icat edilen bir ideoloji 

olduğunu iddia etti. Ulusçuluk ideolojisinin temel kaynağı olan aydınlanmadan önce, 

insanlar ulusların değil ailelerinin, yörelerinin ve dinsel toplulukların bir üyesiydi. 

İnsanların hayata bakışı temelde dinsel ve hanedan merkezliydi. Gellner daha da ileri 

giderek sadece ulusçuluğun değil aynı zamanda ulusların da Fransız ve Amerikan 

devrimlerinden önce bilinmediğini iddia etti.397 Bu görüşe göre uluslar ve ulusçuluk 

kapitalizm, sanayileşme, merkezi devletlerin kurulması, kentleşme, lâikleşme gibi 

modern süreçlerle birlikte ya da onların çıktısı olarak ortaya çıkmıştır.398 Genel olarak 

bu yaklaşımda ulusçuluk ile modernleşme arasında bağ kurulur. Buna göre ulusçuluk 

modern Avrupa’da ortaya çıkmış ve büyük ölçekli bürokratik yönetim, büyük nüfus 

kitlelerinin politik hayata katılımı, hızlı iletişim, bilim ve teknoloji ve endüstrileşme gibi 

modern hayatın öteki karakteristik özellikleri ile birlikte dünyanın geri kalanına 

yayılmıştır. İddia edilir ki ulusçuluk, bağımsızlık iddiasında olan itibarı az bölgelerin ya 

da hâlihazırda bağımsız olsa bile itibarlı bölgelerle eşit olma ve modernitenin 

faydalarını paylaşma iddiasına sahip olanların bir cevabıdır. Ancak modernleşmenin 

ulusçulukla olan ilişkisinde ulusçuluğun cevap olarak verilmesinin bir diğer nedeni de 

sosyal bağ ihtiyacıdır.399  

 Bugün etnisite ve ulusçulukla ilgili çalışan bilim adamlarının çoğu ulus ve 

ulusçuluğu yeni birer olgu olarak değerlendirir.400 Ancak ulusçuluğun modern bir 

söylem olduğu yönündeki kabule rağmen, 17.yüzyılda monarşiye karşı İngiliz isyanı, 

18. yüzyılda yenidünya seçkinlerinin İberian koloniciliğine karşı mücadelesi, 1789 

Fransız Devrimi, bu devrime karşı Alman tepkisi ve ayrılıkçılığı gibi farklı başlangıç 

                                                
396 Özkırımlı, a.g.e., s.87-90-93. 
397 Anthony D. Smith, Nationalism In Early Modern Europe”, History and Theory, No:44, October 2005, 
pp,404–415, p.404.  
398 Ali Osman Gündoğan, “Devlet ve Milliyetçilik”, Doğu-Batı, Yıl. 6, Sayı: 21, 2002/3, ss, 181–194, s. 
181–183; Özkırımlı, a.g.e., s. 98;. Poole, Nation & İdentity,  s. 24. 
399 Orridge, “Varietes of Nationalism, s.54-55-56. 
400 John Hutchinson and Anthony D. Smith, “General Introduction” , -xxvii-xxviii-xxix. 



 75

tarihleri olduğu iddia edilmektedir.401 Örneğin Kohn ulusçuluğun doğuşunu 18.yüzyılın 

ikinci yarısından daha eskiye götürülemeyeceğini ve ulusçuluğun ilk belirtisinin Fransız 

Devrimi olduğunu söyler.402 Ancak bu devrim ulusçuluğun ortaya çıkışında en etkili 

faktör olmasına rağmen onun doğum tarihi değildir. Kohn’ a göre her tarihi olay gibi 

ulusçuluk da derin tarihi köklere sahiptir.403 Carr ise, sömürgeleştirme, kömüre bağımlı 

makine kullanan sanayinin gelişmesi, demiryolu ve gemicilik ile ulaşım yollarının 

açılmasının, ulusları ve ulusal bilinçleri ortaya çıkardığını iddia eder. 19.yüzyılda 

biçimlenmeye başladığı şekliyle ulusçuluğun kurucusu olarak, ulusun tek bir 

hükümdarın kişiliğinde ya da yönetici sınıfta somutlanmasını reddeden, ‘ulus’ ile ‘halk’ 

ı cesaretle özdeşleştiren Rousseau’ yu gösterir.404 

 Ulusçuluğa bir diğer yaklaşım da etno-sembolcü yaklaşımdır. Bu yaklaşımı 

benimseyenlere göre ulusların gelişim süreci geniş bir zaman periyodu içinde 

değerlendirilmelidir. Modern ulusların doğuşunu etnik geçmişleri dikkate almadan 

açıklamak mümkün değildir.405 Bugünün ulusları modern öncesi dönemin etnik 

topluluklarının devamıdır.406 Etno-sembolcü yaklaşıma göre uluslar, yüzyıllardır halkın 

hafızasında var olan kültürel temelleri kullanmaksızın, ne hayal edilebilir ne de icat 

edilebilir. Modern öncesi “etni” lere vurgu yapan bu yaklaşım, ulusçuluğun modern bir 

olgu olduğunu kabul etmek yerine modern ulusların modern öncesi formları olarak etnik 

kimlik duygusuna yoğunlaşır. Örneğin Adrian Hastings ve John Gillingham gibi ortaçağ 

tarihçisi ve tarihsel sosyologlar, ulusların ve ulusal kimliğin tarihsel modernliğini 

sorguladılar, John Armstrong, John Hutchinson ve Anthony D. Smith gibi sosyolog 

tarihçiler ise ulusların sosyolojik modernliğini incelediler. Ortaçağ tarihçileri, Fransız ve 

Amerikan devrimlerinin modernistlerin iddia ettiği gibi uluslaşmanın tarihsel havzasını 

oluşturmadığını savundular. Bunlara göre geç ortaçağlarda uluslar ve güçlü ulusal 

duyguların olduğunu destekleyen kanıtlar vardı. Tarihsel sosyologlar için modern 

ulusların karakter ve yapısını, gelenek, hafıza, sembol, mit gibi önceden var olan 

                                                
401 Craig Calhoun, “Nationalism and Etnicity”, Annual Review of Sociology, Vol: 19, 1993, pp, 211-239, 
p.212. 
402 Hans Kohn, The İdea of Nationalism: a Study in its Origins and Background, New York: Macmillan, 
1944, p.3. 
403 Hans Kohn, “The Nature of Nationalism” , The American Political Science Review, Vol:33, No:6, 
december, 1939, pp,1001–1021, p.1001. 
404 Carr, a.g.e.,  s.20,26. 
405 Montserrat Guibernau and John Hutchinson, “History and National Destiny”, Nations and 
Nationalism, 10, (1/2), 2004, pp,1-8, p.1.  
406 Özkırımlı, a.g.e., s.195. 



 76

kültürel unsurlara başvurmaksızın anlamak imkânsızdır. Bu kültürel unsurlar yeniden 

keşfedilmesine rağmen tam olarak ulusçuluğun icadı değildir. Bu unsurlar ulusları 

yaratan ham maddelerdir. Etno-sembolcüler, primordialist ve perennialist hareket 

noktasına başvurmaksızın, modern öncesi ve modern kolektif kültürel kimlikler 

arasındaki bu süreklilik ve yeniden oluşum üzerine yoğunlaşırlar.407 Bu yaklaşımın önde 

gelen teorisyenlerinde biri olan Smith’e göre ulusçuluk “çağın ruhu” nun bir parçası 

olduğu kadar aynı ölçüde daha eski motif, tahayyül ve fikirlere bağlıdır.408  

 Modern/pre-modern ayrımının ikna edici olduğu fikrine katılmayan Hastings 

ulusçuluğun modern bir fenomen olarak değerlendirilmesine karşı çıkar. Ona göre 

ulusçuluk biri teoride biri de pratik de olmak üzere iki şeyi imler. İlkin politik bir teori 

(her ulus kendi devletine sahip olması gerekir) olarak ulusçuluk 19.yüzyılda kendini 

gösterir. Pratik de ise ulusçuluk daha güçlüdür. Birinin kendi etnik ya da ulusal 

geleneğinin özellikle değerli olduğu ve kendi ulus-devletinin yaratımı ve genişlemesi 

gerekliliği düşüncesinden kaynaklanır. Çok sayıda sıradan insana salâhiyet veren bir şey 

olarak ulusçuluk, verili bir ulus için bir devlet temini arayan ya da kendi ulus-devletinin 

ilgilerini daha ileriye götürmeyi arzu eden bir harekettir. Ulusalcılık, özel bir etnisitenin 

ya da ulusun kendine özgü karakterinin, sahasının, ya da öneminin tehdide maruz 

kaldığını düşündüğü yerde ve zaman da ortaya çıkar. Bu saldırı dıştan ve şimdiye kadar 

bir parçası olduğu kendi devlet sistemi tarafından da gelebilir.409 Modern-premodern 

ayrımını yetersiz bulan Guibernau, ulusların doğallığını savunanların tüm insan 

gruplarını en eski dönemlere götürerek aynı kategoriye koymalarından, ulusların ve 

ulusalcılığın modernliğini savunanların ise kendilerini ulusa dönüştürüp daha sonra 

modern ulus-devletlere dönüşmüş ya da dönüşememiş etnik toplulukların tarihsel 

köklerini göz ardı ettiklerinden dolayı eleştirmektedir. Ona göre ulusalcılığı ve ulusu 

anlayabilmek için daha önceki grup kimliği ve taabiyet biçimleri ile onları 

karşılaştırmak gerekmektedir.410  

 Tüm bu faklı yaklaşımlara rağmen yine de uluslar ve ulusçuluğun gelişiminin bir 

resmi çizilebilir. Bu bağlamda, modern öncesi dönemlerde insanoğlu, aile, bölge, sınıf, 

                                                
407 Geniş bilgi için bkz. Smith,  Nationalism and Modernism; A critical survey of recent theories of 
nations and nationalism, s.170-199;  Hutchinson and Smith, “General İntroduction,  p. xxxiv-xxxv. 
408 Anthony D. Smith, “Milliyetçilik ve Kültürel Kimlik” Türkiye Günlüğü, Mart –Nisan 1998, Sayı:50, 
s,76. Smith, Milli Kimlik, s.118. 
409 Adrian Hastings, “The Nation and Nationalism”,  p.508. 
410 Guibernau, Milliyetçilikler, s.95. 



 77

din ve etnik kimliklerden birçoğunu taşımıştır. Etnisite tüm kayıt edilmiş tarihi 

dönemlerde oldukça yaygındı.  Bazı zaman ve bölgelerde etnik topluluklar daha belirgin 

ve önemli oldular, fakat çoğu kısım için ise eski ve ortaçağ dünyasında doğan, süren ve 

kaybolan etnik kimlik, sadece çeşitli tiplerdeki kolektif kimliklerden biriydi. Birçok 

bilim insanı, otonomi talebi olan ideolojik bir hareket olarak, birlik ve bir ulusa 

hükmeden bir nüfusun kimliği olarak ulusçuluğun ilk büyük dalgasının Fransız Devrimi 

ve Amerikan Bağımsızlık Savaşı’nın sonucunda başlamış modern bir hareket olduğu 

konusunda mutabıktırlar.411  

 Ulusçuluğun tarihsel analizinin yapılabilmesi için bazı kategorilerde 

değerlendirildiğini görmekteyiz. Genellikle bu kategorileştirme; 1- Modernleşmenin 

merkezi bileşeni olarak ulusçuluğun tasviri. 2- Ulusçuluğun modern dinsel hareket 

olarak tasviri. 3- Ulusçuluğun dilsel, yazınsal bir inşa olarak tasviri. 4- Bireysel 

kimlikleri şekillendiren, cinsellik, kültür ve saygınlık ile ilgili şiddetli kaygıları 

şekillendiren etnisite ve isim cinsinin bir söylevi olarak ulusçuluğun tasviri 5-

Ulusçuluğun iyi/kötü, Doğu/Batı, politik/kültürel gibi kategorilerde 

değerlendirilebileceği ve modern ulusal toplumların gelişiminde keskin ayrımları ortaya 

koyan evrenlerin olduğu şeklindeki ulusçuluk tasviri.412   

 Bu kategorileri açacak olursak,  modernleşme olarak ulusçuluk tasvirinde 

ulusçuluk, modern çağın eşsiz yaratımı olarak görülür. Greenfeld’in ulusu 

“modernitenin kurucu unsuru”413 olarak tanımlamasında olduğu gibi sosyal 

modernleşme ve ulus-inşası birbirinden ayrılmaz iki olgu olarak görülür. Bu yaklaşımda 

ulusçuluğun pratiklerinin Batı Avrupa’da 18.yy esnasında doğduğu ve hızlı bir şekilde 

Fransız Devrimi ve Endüstri Devrimi çağında öteki toplumlara yayıldığı nakledilir.414  

Modernleşme olarak ulusçuluğun analizinde ulusçuluğun entelektüel, kültürel, 

ekonomik, sosyal kökenleri ve sosyal bağları ekseninde değerlendirildiğini 

görmekteyiz. Buna göre, Kohn ulusçuluğun monarşinin düşüşü ve bireyciliğin 

yükselişinin eşlik ettiği entelektüel ve siyasal krizlere cevap olarak Aydınlanma 

döneminde geliştiğini ifade eder. Kohn ulusçuluğu, 20.yüzyılda modern aşamada 

                                                
411Smirth, Nationalism and Modernism: A Critical Survey of Recent Theories of Nations and Nationalism,  
p.1; Hutchinson and Smith, “General Introduction, p. xxxviii-xxxix. 
412 Lloyd Kramer, Historical Narratives and the Meaning of Nationalism”, Journal of the History of İdeas, 
Volume: 58, No: 3, Jul 1997, pp.525–545, p.526–527.   
413 Greenfeld, Nationalism; Five Roads, p.18. 
414 Kramer, a.g.m.,  p.527. 



 78

bütünleşme ve meşruiyetin siyasî, kültürel ve sosyal problemlerine entelektüel bir yanıt 

olarak tasvir eder.  Anderson, gazete, kitap ve yönetici bürokrasi gibi milyonların 

kendilerini aynı toplumun bir üyesi olarak görmelerini sağlayan kültürel unsurlara 

vurgu yapar.415 Ulusçuluğu “siyasal birim ile ulusal birimin çakışmalarını öngören 

siyasal bir ilke” olarak tanımlayan Gellner gibi araştırmacılar, ulusalcı kültürleri 

ekonomik dönüşümlerin şekillendirdiğini ifade ederler. Gellner ulusçuluğu hem modern 

ekonomik gelişmenin bir kolaylaştırıcısı hem de yansıması olan araçsal bir tip ideoloji 

olarak betimler.416 Ona göre hiçbir modern ekonomi, aynı dili okuyan, aynı 

düzenlemelere tabi, aynı teknolojiyi kullanabilen büyük oranda insan olmaksızın var 

olamaz. Gellner ulusçuluğun bu noktada devreye girdiğini düşünür. Ulusçuluk, etkili, 

modern, endüstriyel ekonomiler yaratır ve bütünleştirici hukuk, eğitim ve dil yapıları 

sağlar. Fransız Devriminin getirdiği ulus-devlet, ulusal egemenlik, ulusal yurttaşlık gibi 

fikirler ise ulusçuluğun siyasal kökenleridir.417 Benzer şekilde Wallerstein de 

ulusçuluğu önceleyerek, dünya sistemi içinde yer almak isteyen devletlerin var 

olabilmesi için kendine uygun bir ulus inşa etmek zorunda olduğunu ifade eder. 

Varlığını devam ettirmek isteyen devlet bir ulusal kimlik yaratımına yönelir. 

Wallerstein’e göre ulusçuluk bu süreçte ulusal kimliklerin yaratılması ve canlı tutulması 

gayreti olarak tanımlanabilir.418 Touraine ulusçuluğu kapitalizmi ve demokrasiyi 

doğuran burjuvazinin bir ürünü olarak resmeder. Ona göre ulusçuluk, geleceğe ve 

modernliğe hizmet etmek amacıyla geçmişin seferber edilmesidir. Toprağının kültürü ya 

da kültürlerini modernlik rüzgârlarına açar, ama aynı zamanda da modern olmaktan çok 

modernleştirici olan bir ulusal varlık meydana getirir. Ulus modernliğin siyasi çehresi 

değil, modernleşmenin temel edimcisidir.419      

 Bir din olarak ulusçuluğun değerlendirilmesi de söz konusudur. Ulusçuluk, 

çoğunlukla dinlerin bazı özelliklerini taşıyan bir ideolojidir. Liberalizmin aksine, bazı 

bakımlardan mukaddes olana daha yakındır.420 Bu bağlamda ulusçuluk laik bir din 

                                                
415 B. Anderson, Hayali Cemaatler,  s.49-53. 
416 Gellner, a.g.e., s.19 
417 Kramer, a.g.m., p.530. 
418 Immanuel Wallerstein, “Halklığın İnşası: Irkçılık, Milliyetçilik ve Etniklik”, Irk Ulus Sınıf/ Belirsiz 
Kimlikler, (Çev. Nakzı Ökten), (Ed.Etıenne Balibar, Immanuel Wallerstein), Metis, İstanbul, 2000, s.104-
105. 
419 Touraine, a.g.e., s.157. 
420 Gil Delannoi, “Milliyetçilik ve İdeoljik Kataliz”, Uluslar ve Milliyetçilikler, (Haz. Jean Leca), Metis, 
İstanbul, 1998, s.32. 



 79

olarak değerlendirilmektedir.421 Buna göre, ulusların çoğunun kökeni karanlık                                   

(aydınlanmamış) ya da yarı-mistik figürler tarafından sembolize edilmiş durumda 

gizlenir. Fakat her iki durumda da yani bilinmezlik ve mitler, ulusalcılara ulusu derin bir 

saygının nesnesi olarak sunma olanağı verir. Böylece bir ulusun gizemleri bir dinin 

esrarlarına benzer hale gelir.422 Hayes, bütün ulusların kendi dışında bir şeye inanmaya 

ihtiyacı olduğu varsayımından hareketle, Aydınlanma akılcılığının ve biliminin insanın 

inanç ihtiyacını dikkate almaksızın geleneksel Hıristiyanlık inancını zayıflattığını iddia 

etti. Bilim elitlere, entelektüellere güven verebilirdi ama modern insanın dinsel inanç 

ihtiyacını asla karşılayamazdı. Bu, ancak ulusçuluk sayesinde olacaktı.423 Bu yeni dinin 

en güçlü ifadesi, milyonlarca insanın savaş zamanlarında ulusları için çekinmeden 

ölmek istemelerinde görülebilir. Böylece ulusçuluk dinsel gelenekte olduğu gibi 

uygulamalar gösterebilir. Kutsal sembolleri (bayraklar) geliştirebilir, kutsal metinler 

(bağımsızlık bildirgesi), kutsal figürler (kurucu babalar, erdemli kahramanlar), kötü 

figürler (vatan haini gibi), kutsal yerler (ulusal anıtlar, mezarlıklar) halk ritüelleri (ulusal 

tatiller, törenler) görev duygusu (ulusal idealleri yükseltme) ve kutsal bir ruh (ulus kan 

pahasına korunmalı) gibi uygulamalar gösterebilir.424  

 Ulusçuluk yazın ve dilin inşası olarak değerlendirilirken iletişim konusu 

vurgulanmıştır. Deutsch, iletişim meselesine eğilerek bir ulusa üyeliğin geniş bir 

iletişim ile olabileceğini vurguladı.425 Ayrıca Anderson da bu grupta düşünülebilir. Ona 

göre modern uluslar geniş ‘yazın’ vasıtasıyla yaratılır.426  

 Ulusçuluğun kimlik ihtiyacını karşılamada işlevsel bir rolü olduğu görüşü de 

vardır. Bu yaklaşıma göre ulusçuluk yalnızca siyasi değil, aynı zamanda kültürel ve 

kişisel bir kimlik meselesidir. Ulusçuluk bizi biz yaptığı, sanatçılara ilham kaynağı 

olduğu ve tarihle bağ kurmamızı sağladığı için duygusal bir güce sahiptir.427 Bu 

anlayışa göre modern çağla birlikte insanlar dinsel inancın düşüşü, geleneğin erozyona 

uğraması gibi durumların neden olduğu kimlik krizine girdiler. Ulusçuluk bu noktada 

                                                
421 Charles Taylor, “Kimlik ve Öznellik”, Siyasal Düşünce, (Der. Mıchael Rosen, Jonathan Wolff), (Çev. 
Sevda Çalışkan, Hamit Çalışkan), Dost Kitabevi, Ankara, 2006, s. 442. 
422 Kramer, a.g.m., p.532 
423 Carlton J.H. Hayes, Milliyetçilik: Bir Din, (Çev. Murat Çiftkaya), İz Yayıncılık, İstanbul, 1995, s.26-
27-32.  
424 Hayes, a.g.e. s.227–233. Bora, “Milliyetçilik”, Kavram Sözlüğü,  s.386. 
425 Karl W. Deutsch, Nationalism and Social Communication”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson and 
Anthony D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994, s.26–27. 
426  Kramer, a.g.m.,  p.537-538. 
427 Calhoun, Milliyetçilik, s. 3. 



 80

devreye giren işlevsel bir olgu olarak değerlendirilir.428 Ulusçuluğun kimlikleri 

şekillendiren bir olgu olarak tasvirinde Plamenatz’a göre ulusçuluk, bir halkın ulusal 

veya kültürel kimliğini, bu kimlik tehdide maruz kaldığında korumak ya da böylesi bir 

kimliğin yeterince bulunmadığı ya da hiç var olmadığı hallerde, bu kimliği geliştirmek 

veya yaratmak gayreti olarak tanımlanabilir.429 Ulusçuluk bunu yaparken dünyayı ikili 

kategorilere ayırır; Biz ve onlar, yani dostlar ve düşmanlar. Başka deyişle kimlikler ve 

karşı kimlikler üretir.430 Bu yönüyle ulusçuluk bir ulusun özerklik, birlik, kimlik 

kazanması ve bunların idame ettirmesine yönelik ideolojik bir hareket olarak 

betimlenir.431 Bu tasvirde ulusçuluk, bireysel kimliğin kaynağına yerleşir, egemenliğin 

taşıyıcısı, bağlılığın merkezi nesnesi ve kolektif dayanışmanın temeli olarak görülür.432 

Etnisite, cinsellik ve türlüğün bir söylemi olarak ulusçuluk erkeklik üzerinden inşa 

edilir.433  

 Tarihsel analiz olarak ulusçuluk siyasî ve kültürel ayrımı yapılarak 

gerçekleştirilir. Buna göre kültürel uluslar kültürel miras üzerine şekillenirken, siyasal 

uluslar ortak siyasal geçmiş ve ideal üzerinde şekillenir. Bu ayrıma literatürde yapılan 

Alman-Fransız, Batı- Doğu ulusçuluğu ayrımı örnek verilebilir.434 Ulusçuluk 

tipolojisinde en çok yapılan ayrım etnik –sivil ayrımıdır. Bu ayrım batı/doğu, mülkî/soy 

kütüksel, akılcı/romantik, liberal/otoriter, iyi/ kötü gibi başka pek çok terimlerle de 

yapılmıştır.435 Renan’a atfen yapılan bu tipolojide etnik ulusçuluk Doğu’da ortaya 

çıkmış ve etnik unsurların belirgin olduğu ulusçuluktur. Sivil ulusçuluk ise, Fransız 

Devrimi sonrası Batı’da ortaya çıkan, vatandaşlığa dayanan ve siyasî yönü ağır basan 

ulusçuluktur.436 Literatürde genellikle Batılı ulusçuluklar normal, diğerleri ise sapkın 

olarak ele alınır. Batılı ulusçuluk tipinin ayırt edici özellikleri, kozmopolitan bakış açısı, 

                                                
428 John Breuilly, “Approaches to Nationalism”, Mapping the Nation, (Ed. Gopal Balakrishnan), Verso, 
New York, 1996, p.154. 
429 John Plamenatz, “Two Types of Nationalism”, Nationalism The Nature and evolution of an İdea, (Der. 
Kamenka, Edward Arnold), Londra, 1976, s, 23-24. Akt. Erözden, Nasyonalizm,  s.24. 
430 Zygmunt Bauman, “Soil, Blood and İdentity”, The Sociological Review, Vol:40, 1992, s, 679. Akt 
Vatandaş, a.g.e., s.52. 
431 Smith, Milli Kimlik, s,122 
432 Greenfeld, Nationalism; Five Roads, p.3. 
433 Kramer, a.g.m.,  p.539. 
434 Hans Kohn,  Western and Eastern Nationalisms”, Nationalism (Ed. John Hutchinson and Anthony D. 
Smith), Oxford New York, Oxford University Press, 1994, s.164–165 
435 Ayhan Akman, “Etnik-Sivil Kuramsal İkilemin Ötesinde: modernist Milliyetçilik Milliyetçilik 
Kuramında Etnik/Sivil Milliyetçilik Karşıtlığı” , Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, (Ed. Tanıl Bora, 
Murat Gültekingil),  Cilt:4, Milliyetçilik, İstanbul, 2003, ss, 81–90, s.81. 
436 Nezahat Altuntaş, “Yıldızı Sönmeyen Bir İdeoloji: Milliyetçilik” Doğu-Batı, Yıl:8, Sayı:30, 
2004/2005, ss,173–179, s.178–179; Akman, “ a.g.m.,  s.81.  



 81

evrenselciliği ve uygarlığı Avrupa aydınlanmasının maddi ve entelektüel öncülleriyle 

kabulüdür.437 Bu yaklaşıma göre sivil ulusçuluk devlete, etnik ulusçuluk ise ulusa 

sadakati ifade eder.438 Sivil ulusçulukta tüm yurttaşlara ulus-devlet içinde eşit 

davranıldığı ve politik değerlerin paylaşıldığı, etnik ulusçulukta ise ulusun devletle eş 

tutulduğu ve ulus ve ulusal kimlik duygularının etnik mirastan beslendiği iddia edilir.439  

 Smith teritoryal (sivil) ulusçulukları bağımsızlık öncesi ve sonrası olmak üzere 

iki farklı süreçte değerlendirir. Teritoryal ulusçuluğun bağımsızlık öncesi ulus fikri 

sivildir. Öncelikli amaç yabancı yöneticilerin kovulmasıdır. Anti-sömürgeci 

ulusçuluklardır. Bağımsızlık sonrası teritoryal ulusçulukta ulus fikri yine sivildir. Etnik 

farklılıklar arz eden nüfusu bir siyasî topluluk şeklinde organize etmeye çalışacak ve 

eski sömürge devletin dışında yeni bir teritoryal ulus yaratmaya çalışacaklardır. 

Entegrasyoncu ulusçuluklardır. Etnik ulusçuluğun bağımsızlık öncesi görünümde ulus 

fikri etniktir. Siyasî birimden ayrılmaya ve yeni bir etno-ulus kurmayı hedefler. Bunlar 

ayrılıkçı ve kopuntu ulusçuluklarıdır. Bağımsızlık sonrası ise ulus düşüncesi yine 

etniktir. Sınırlar dışında bulunan etnik akrabaları ve onların yaşadıkları toprakları ilhak 

etmek veya kültürel ve etnik yönden benzer etno-ulusal devletlerin birleşmesi yoluyla 

daha geniş bir etno-ulusal devlet kurmak suretiyle genişlemeyi hedefleyeceklerdir. 

İrredentist ve pan ulusçuluklardır.440  

 Doğu-Batı ayrımının kuramcılarından önde geleni Hans Kohn’dur.441 Ona göre 

ulusçuluk, insanoğlunun beynini ve kalbini, yeni düşünce ve duygularla dolduran ruhsal 

bir durumdur. Bununla birlikte, ulusallık sadece grubu bir arada tutmaz aynı zamanda 

ortak bilinci de canlandırır. Ayrıca o, en yüksek organize biçimi olan egemen devleti 

arar. Ulusallık, egemen devleti gerçekleştiremediği sürece, kendini bazı otonom formlar 

ya da ön devlet organizasyonları ile tatmin eder. Ulusçuluk daima bir devlet 

                                                
437 Ayşe Kadıoğlu, The Paradox of Turkish Nationalism and the Construction of Offical İdentity” , 
Middle Eastern Studies, April 1996, Vol:32, No: 2, pp,177–193. P.178. Kadıoğluna göre doğulu 
ulusçuluklarun temel sorunu hem Fransız hem de Alman modeli ulusçuluklarının misyonunu bir araya 
getirme çabasından kaynaklanmaktadır. Doğulu ulusçuluğun amacı, ulusu kültürel olarak dönüştürürken, 
ayırt edici yani kimlik verici özelliklerinide korumaktır. Bu çelişkili arayış, Türk modenleşmesiyle yan 
yana evrilen Türk ulusçuluğunun süreklilik gösteren bir motifidir. Kadıoğlu, a.g.m., s.179. 
438 Walker Connor, “The Timelessness of Nations”, Nations and Nationalism, 10 (1/2), 2004,pp,35–47, 
p.38. 
439 Online Dictionary of the Social Science. http.//bitbucket.icaap.org/dict.pl?alpha=N 12–09–2006 
440 Smith, Milli Kimlik, s.133-134. 
441 Andre Lıebıch, “Searching for the perfect nation: the itineary of Hans Kohn (1891-1971), Nations and 
Nationalism, Vol:12, No:4, 2006, pp.579-296.  



 82

geliştirmeye meyillidir. Diğer bir deyişle ulus-devleti talep eder.442  Kohn’ a göre Batı 

dünyasında, İngiltere ve Fransa’da, Hollanda ve İsviçre’de, Birleşik Devletlerde ve 

İngiliz idarelerinde, ulusçuluğun yükselişi politik bir oluşumdu. Ulusçuluk ulus-devlet 

şekillenmesinden önce idi ya da Birleşik Devletlerde olduğu gibi onunla birlikteydi. 

Batı dünyası dışında, merkez ve Doğu Avrupa’da ve Asya’da ulusçuluk hem daha sonra 

doğdu hem de sosyal ve politik gelişmelerin aşamasının gerisindeydi.  

  Batı dışı dünyada ulusçuluk protesto olarak büyüdü ve kendisini kültürel 

alanlarda ifade etti. Batı’da ulusçuluk politik gerçeklikle bir ulus inşa etmek üzere 

doğdu ve geçmişe duygusal bağla fazla bağlanmaksızın şimdi için çabaladı. Merkez ve 

Doğu Avrupa genellikle443 geçmiş miti yarattı ve gelecek rüyası ve ideal anavatan, 

geçmişle yakın bir bağ, şimdiden kaçış ile şekillendi. Batı ulusçuluğu, bireysel özgürlük 

fikri ve akılcı çoğulculukla bağ kurarken, doğu ulusçuluğu aksi durumlara yöneldi.444 

Batıda birliktelik, üyelerinin geleceği üzerine kurulurken doğu da birliktelik akrabalık 

bağları ile oldu. Örneğin Alman ulusçuluğu, yasal ve akılcı vatandaşlık fikri yerine, 

ilkin Alman hümanistler tarafından keşfedilen sonra da Herder ve Alman romantikleri 

tarafından geliştirilen müphem bir fikir olan “folk”u koydu.445 

 Chaim Gans, Kohn’un ayrımını devletçi ulusçuluk ve kültürel ulusçuluk olarak 

kavramsallaştırır. Devletçi ulusçulukta demokrasi, ekonomik refah ve adil paylaşım gibi 

siyasal değerlerin hayata geçirilebilmesi için, devletin tüm yurttaşlarının türdeş bir 

ulusal kültürü paylaşmaları gerekir. Devletçi ulusçulukta devlet esas amaç olup ulusal 

kültür daha az önemlidir. Aksine kültürel ulusçulukta tersi durum söz konusudur. 

Devletçi ulusçulukta herhangi bir ulusal kültür, devletin politik değerlerini 

gerçekleştirmek için bir araçken, kültürel ulusçulukta özel bir ulusal kültür esastır.446 

Yazarın devletçi ulusçuluk olarak nitelendirdiği tipi tarihçi ve sosyologlar teritoryal-

yurttaş ulusçuluğu, kültürel ulusçuluk olarak isimlendirdiği tipi ise etno-kültürel 

ulusçuluk olarak nitelemektedirler. Buna göre teritoryal-yurttaş ulusçuluğunda, 

gönüllülük, bireycilik, öznellik esasken, etnik-kültürel ulusçulukta, ulusun sosyal hayata 

                                                
442 Hans Kohn,” Western and Eastern Nationalism”, Nationalism, Ed: J. Hutchinson and Anthony D. 
Smith, Oxford, New York, Oxford Universty Press, 1994, p.162. 
443 Ciarán O’Kelly, “Nationalism and State”, Political Concepts, (Ed. Richard Bellamy and Andrew 
Mason), Manchester University Press, Manchester and New York, 2003, pp,52-65, p.55. 
444 Kohn, a.g.m., s.164. 
445 Hans Kohn, “The İdea of Nationalism”, Nationalism: Critical Concepts in Political Science, (Ed. John 
Hutchinson and Anthony D. Smith), Volume I, London and New York, 2000, p.67. 
446 Chaim Gans,  Limits of Nationalism, West Nyack, NY. USA: Cambridge University Pres, 2003, p, 7. 



 83

uygun objektif gerçekliklerin bir ürünü olduğu fikri esastır. Bu gerçekler ortak dil, 

kültür ve gelenektir.447 Bu ulusçulukta ulus, devletten önce vardır.  Fakat Gans bu 

ayrımı pek sağlıklı bulmaz. Ona göre ortak kültür ve tarih olmaksızın, ulusçukta hatta 

yurttaş ulusçuluğunda bile ortak politik ilkelere bağlılık düşünülemez. Bu, yurttaş 

ulusçuluğunun tarihsel paradigmasının oluştuğu İngiltere ve Fransız ulusçuluğunda 

kanıtlanabilir. Bu devletler sadece kurumsal ilkeleri telkin etmedi, aynı zamanda 

vatandaşlarına ortak bir dini paylaştıklarını, ayrıca daha kompleks kültürel unsurları 

(dil, gelenek, ortak tarih şuuru ve soy) paylaşmaları gerektiğini telkin ettiler.  

 Gans teritoryal-yurttaş ulusçuluğunda bireysel irade fikrine yapılan vurgunun 

doğru olmadığını düşünür. Örneğin Fransa 19.yüzyılın sonunda ve 20. yüzyılın başında 

bireylere Fransız kültürünü kabul edip etmeyeceklerini sormadı. A.B.D ve Avustralya 

oborjinleri (soy kırımdan sağ kalanları) çoğunluğa asimile olmaya zorladı.448 Yine 

Gans’a göre devletçi ulusçuluk, yurttaşlarının sadece politik ilkeleri paylaşmalarını 

değil ayrıca ortak dil, gelenek ve tarih duygusunu paylaşmalarını talep eder. Dolayısıyla 

devletçi ve kültürel ulusçuluk arasındaki fark ilkinin politik ikincisinin kültürel 

olmasından kaynaklanmaz. Daha ziyade onların normatif ve pratik ilgilerinden 

kaynaklanır. Kültürel ulusçuluğun amacı insanların kültürlerini yükseltmektir. Devlet 

bunu başarmanın bir aracıdır. Devletçi ulusçuluk bu amacı gütmez. Devletçi ulusçuluk, 

ister vatandaşların kültürü olsun ister olmasın ortak bir ulusal kültür yaratmaya teşebbüs 

eder. Bu ulusçulukta hangi ulusal kültürün ortak kültür olacağının pek fazla önemi 

yoktur. Önemli olan herkesin yönetime katılımını sağlayacak ve ekonomik refahını 

temin edecek bir ortamın sağlanmasıdır. Genelde devletin vatandaşlarının 

çoğunluğunun kültürü ortak kültür olmaktadır fakat bu çoğunluğun kendi kültürüne 

bağlı olma ilgisinden değildir.449 Coğrafî olarak Doğu- Batı ulusçuluğunun ayrımının 

savunulamayacağını ifade eden Arnason doğulu ulusçuluğa atfedilen faşist anlayışın ilk 

mutasyonunun Fransa’da cereyan etmesini buna kanıt olarak gösterir.450  

 Yine Doğu- Batı ayrımı üzerinde duran Plamenatz, doğu ulusçuluğu derken 

homojen coğrafi bir alanı değil, sömürgeci ve emperyal Batı egemenliğine direnemeyen 

Slav, Afrika ve Asya uygarlıklarından olan ülkeleri ifade eder. Doğu ulusçuluğu, 

                                                
447 Heywood, a.g.e., s.154-155-156. 
448 Gans, a.g.e.,  s.9-13. 
449 Gans, a.g.e., s.16. 
450 Johann P. Arnason, “Ulusçuluk, Küreselleşme ve Modernleşme”, Birikim, Sayı: 49, Mayıs 1993, ss, 
34-51, s.48-49. 



 84

şimdiye kadar kendilerine yabancı olan bir uygarlığa kısa süre önce giren ve eski 

kültürleri bu kozmopolit ve gittikçe egemen hale gelen standartlarca başarı ve 

mükemmelliğe uygun hale getirilmemiş halklar arasında doğdu. Ancak bu standartlar 

yabancı bir kültürden geliyordu. Aynı zaman da miras alınan kendi kültürleri bu 

standartlara ulaşmada engel teşkil ediyordu. Hedefe ulaşmada yabancı kültür taklit 

edilemezdi çünkü o zaman ulus farklı olan kimliğini kaybederdi. Dolayısıyla arayış, 

ilerlemenin gereklerine uydurulmuş ama aynı zamanda kendi farklılığını da koruyan bir 

ulusal kültürün, yeniden canlandırılması olarak tezahür etti. Ancak bu çaba çelişkiler 

barındırıyordu. Zaten bu da Doğu ulusçuluğunun özelliklerini oluşturuyordu.  

Plamenatz’ a göre Doğu ulusçuluğunu iki belirleyici reddiye açıklamaktadır. İlki, her 

şeye rağmen taklit edilmesi ve kendi ölçütlerine göre aşılması gereken yabancı 

tahakkümünün ve gaspın reddidir. İkincisi ise, ilerlemenin önünde engel olarak görülen, 

ancak kimlik işaretleri olarak çok değer verilen atalardan kalma tarzların reddidir.451 

 David Miller de arzu edilen (Batı) ve edilmeyen (doğu) tip olmak üzere 

ulusçuluğu ikiye ayırır. Miller ulusallık ve ulusçuluğu yani taabiyet ve ulusçuluğu da 

ayırır. Ona göre taabiyet liberal ve toleranslı iken, ulusçuluk organik bütünlükten 

temellenir ve bağnaz savaşçı bir doktrindir. Onun için ayrım etniklik ve ulusallık 

ayrımıdır. Etniklik genel soy ve kültürel özellikleri paylaşmaktan meydana gelirken 

ulusallık ortak yaşama isteğinden temellenir.452 Guibernau bu yaklaşımdan hareketle bu 

tipolojinin başka bir adlandırması ile sivil ulusçuluğun (batı tipi), orta sınıfın doğuşu, 

aydınlanma fikirlerinin yayılması ile çıktığını, buna karşın kültürel ulusçuluğun (doğu 

tipi) ise ortak dil, kan ve toprak temelli olduğu ayrımını yineler. Kültürel ulusçuluğun, 

dışlayıcı, yabancı düşmanlığı, yayılmacı ve zalim bir karakter taşıdığını ifade eder.453  

Kadıoğlu, Batılı-Doğulu ulusçuluk tipolojisini Fransa ve Almanya üzerinden tasvir 

ederken, Fransa da ulusçuluk ile ulus-devletin eşzamanlı olarak ortaya çıktığını, 

Almanya da ise ulus-devletin ulusçuluktan yarım yüzyıl sonra oluştuğunu dolayısıyla bu 

zamansal farkın Alman ulusçuluğunun etnik ve kültürel unsurlar üzerinden 

temellenmesine, Alman vatandaşlığının kan bağına dayalı olarak gelişmesine sebep 

                                                
451 Partha Chatterjee, Milliyetçi Düşünce ve Sömürge Dünyası, (Çev. Sami Oğuz), İletişim,  İstanbul, 
1996, s, 14-15. Christophe Jaffrelot, “Bazı Ulus Teorileri”, Uluslar ve Milliyetçilik, (Der. Jean Leca), 
Metis, İstanbul, 1998, s.63.  
452 David Brown, “Are there good and bad Nationalism”, Nations and Nationalism, 5 (2) , 1999, pp,281–
302, p.286. 
453  Guibernau, Milliyetçilikler,s, 105. Brown, a.g.m., s.286. 



 85

olduğunu ifade eder. Türk ulusçuluğunun da her iki modeli barındırdığını dolayısıyla 

Türk ulusçuluğunun hem medeniyetçi hem de kültürcü olduğunu iddia eder. Ancak 

Almanya’dakinin aksine Türkiye’de devletini arayan ulus değil de ulusunu arayan 

devlet söz konusudur.454 

 Görüldüğü gibi sivil ulusçuluğun, etnik ulusçuluktan daha demokrat olduğu, 

sivil ulusçulukta ulusa katılımın irade ile olduğu,  yurttaşları bağlayan bağın politik 

ideal olduğu, buna karşın etnik ulusçulukta yurttaşlığı oluşturan bağın soyla 

belirlendiği, üstünlük duygusunun olduğu, ulusallığın seçimle değil doğum ve kültürle 

olduğu vurgulanmaktadır. Etnik ulusçulukta ulus genetik soyla bağlanmış bir toplum 

olarak algılanır ve ulusal kimlik etnik kimlik, mit ve hafızadan beslenir. Ancak her iki 

ulusçuluğun da benzer yanları söz konusudur. İkisi de homojen bir ulus arzu ederler. 

Ayrıca ifade etmek gerekir ki ister Batıda ister Doğuda olsun  “tüm sivil devletler etno 

kültürel temellere dayanırlar”.455 

 Benedict Anderson Batılı ve Doğulu ulusçuluk ayrımını gerçekçi bulmaz. Ona 

göre Asya’daki en eski ulusçuluklar (Hindistan, Filipinler ve Japon) Avrupa’daki birçok 

ulusçuluktan daha eskidir.456 Ona göre ulusçuluğun en erken formu kreol (creole) 

ulusçuluğuydu. Bu ulusçuluğa aynı din, dil ve alışkanlıkları paylaştıkları sömürgeci 

güce karşı ayaklanan Latin Amerikalı kreol seçkinler arasında rastlanır. 1776 ve 1830 

arasında bağımsız olan Lâtin Amerika’nın çeşitli ülkeleri ve Birleşik devletler bu 

ulusçuluk türünün en önemli örnekleridir.457 İkinci tip resmi ulusçuluktur. Bu tip 

ulusçuluk, doğrudan yöneticilere, aristokratlara ve emperyal merkezlere karşı 

reaksiyoner bir tepki olarak doğdu. En ünlü örneği Rusya İmparatorluğudur. Çarlar 

kendi çevrelerinde Fransızca konuşuyorlardı. Sadece köylüler Rusça konuşmaktaydı. 

Fakat 19.yüzyılda imparatorlukta ulusçuluklar yayılmaya başlayınca çarlar Ruslaştırma 

politikalarını devreye soktular. Aynı şekilde Londra İrlandalıları İngilizleştirmeye 

gayret etti. Almanya Polonyalıları, Fransa İtalyanca konuşan Corsica’ya Fransızcayı 

zorladı.458 Anderson resmi ulusçuluğu diğerlerinden ayıran birden fazla yönünün 

olduğunu ifade eder. Dilsel ulusçuluk diye bir ayrım yapar. Bu ulusçuluk 19. yüzyılda 

                                                
454 Ayşe Kadıoğlu, Cumhuriyet İradesi Demokrasi Muhakemesi, Metis, İstanbul, 1999, s.56-57. 
455 Taras Kuzio, “The myth of the civic state: a critical survey of Hans Kohn’s framework for 
understanding nationalism”, Ethnic and Racial Studies, Vol:25, No:1, January 2002, pp.20-39. P.20. 
456 Benedict Aanderson, “Western Nationalism and Eastern Nationalism”, New Left Review, May-Jun 
2001, Issue:9, pp.31-42, p.31. 
457 Anderson, a.g.m., s.33. 
458 Anderson, a.g.m., s.35. 



 86

başladı ve Rousseau ve Herder’in teorilerinde felsefî temelini buldu. Esas inanç, her 

hakikî ulusun kendi özel dili ve kültürel yazını tarafından belirlendiğiydi. Bu 

düşüncenin sonucunda büyük derecede enerji sözlüklerin inşa edilmesine harcandı. 

Ortaya çıkan ürünler, Osmanlı, Büyük Almanya, İngiliz Krallığı gibi hanedan 

imparatorluklarının baskın büyük dillerine savaş açmak için kullanıldı.459 

 Ulusçuluğu, normatif ölçütlerle sınırlandırmanın yani sivil ulusçuluğun ileriye 

dönük ve iyi, kültürel ulusçuluk geçmişe saplanmış ve kötü gibi bir değerlendirmenin 

yanlış olduğunu ifade eden Brown, ahlâkın (erdemin) kronolojiye bağlı olmadığını 

dolayısıyla iyi ya da kötü sonucunun çıkarılamayacağını iddia eder.460 Aynı şekilde 

Alter de ulusçuluğu iyi-kötü gibi ahlâkî normlarla nitelemeden kaçınarak risorgimento* 

ve integral ulusçuluk olarak ikiye ayırır. Genellikle, liberal, hakikî ya da kendi orijinal 

evresinde oluşan ulusçuluk olarak da ifade edilen risorgimento ulusçuluğu, büyük 

sosyal grupların, uluslar şeklinde ve ulusal devlet bünyesinde kendi kimlikleri ile siyasi 

birlikleri için bir araç olarak vazife görür. Risorgimento ulusçuluğunun temel amacı        

(tarihsel modeli 19.yy’ da İtalyan ulusçuluğudur), siyasî ve sosyal baskından 

özgürleşmedir. Risorgimento ulusçuluğu, var olan egemen siyasî sisteme karşı, ulusun 

geleneklerine zarara veren ve ulusun gelişmesini engelleyen devlete karşı bir protesto 

hareketidir.461 Alman Johann Gottfried Herder ve İtalyan Giuseppe Mazzini gibi liberal 

risorgimento ulusçuluğunun etkili düşünürleri, dilde ve karakterde farklı olan insanların 

insanlık için olan görevleri bakımından tek olduğuna inandılar. Onların felsefesi geç 

18.yy ve erken 19.y.y larda Fransız ulusçuluğunda görülebilir.462 Genelde risorgimento 

ulusçuluğu, özellikle erken biçimleri, baskıcılara karşı dayanışmayı temel alır. O, ulusu 

uluslara karşı getirmez fakat tüm ulusları zorba hükümdara karşı birleştirir.463 Bu 

ulusçuluk tipi, bir ulusun çıkarlarını diğer ulusların çıkarları pahasına savunmamaktadır. 

Bunun yerine her ulusun özgürlük ve kendi kaderini tayin hakkına sahip olduğunu 

savunmaktadır. Bu anlamda tüm uluslar eşittir.464 Alter’e göre risorgimento 

ulusçuluğunun bazı yönleri, 19.yüzyılın ikinci yarısında Asya’da yükselen reform 

ulusçuluğu ile ilgilidir. Reformist ulusçuluk, Batılı güçler ile karşılaştığında ekonomik, 

                                                
459 Anderson, a.g.m., s.40. 
460 Brown, a.g.m., s.283. 
* 19.yüzyılda doğan ve İtalya’yı birleştirmeyi amaçlayan ideolojik, siyasi ve edebi akım. 
461Alter, a.g.e., s.29. 
462 Alter, a.g.e., s.29. 
463 Alter, a.g.e., s.31–32. 
464 Heywood, a.g.e., s.162. 



 87

teknik ve askeri açılardan aşağı durumda olan devletlerde ortaya çıktı. Reform 

ulusçuluğu, dışsal ekonomik kontrol, yabancı kültürel etki ve politik himayeye karşı 

mücadeleci ve savunmacı bir pozisyonun sonucuydu. Aynı zamanda reform ulusçuluğu, 

kendi gevşek yönetim yapısını gençleştirmek ve varolan sosyal düzen içinde politik ve 

ekonomik hayatı modernize etmek için Batılı modelleri kabul etti. Reform 

ulusçuluğunun temsilcileri geleneksel toplum değerlerini ve normlarını muhafaza etmek 

için çaba harcadılar. Amaçları modern ulus-devlet yaratmak olanların bu zor 

operasyonu, Batı’dan ithal edilen bir aracı (ulusal ideoloji) kullanarak gerçekleştirildi. 

Tarihte en iyi bilinen reformist ulusçuluk örnekleri Japonya ve Türkiye ve bazı şartlarla 

Çin, Mısır ve 1921’den sonra da İran dır.465 

  Risorgimento ulusçuluğunun karşı tipi olan bütünleştirici (integral) ulusçuluğa 

radikal, aşırı, savaşçı, saldırgan-yayılmacı, gerici gibi çeşitli başlıklar altında rastlamak 

mümkündür. Bütünleştirici ulusçuluk, bu ulusçuluk tipinin kurucu babalarından olan 

Charles Maurras tarafından tasarlandı. Bütünleştirici ulusçuluk tüm etiksel bağları 

reddeder ve bireyleri sadece ulusa bağlı olmaya mecbur eder. Bu ulusçulukta ulus 

halis/saf bir şey olarak tanımlanır ve öteki ulusların varlığı sorgulanır ya da 

reddedilir.466 Bütüncül ulusçuluk, bilinçli bir biçimde emperyalist, dar görüşlü, 

irrasyonalist ve militaristti ve genellikle belli halkların ya da ulusların üstünlüğüne 

dayandırılıyordu.467 Bu ulusçulukta bir başka ulus düşman ve tehdit olarak algılanır. 

Düşman karşısında, bir tür negatif bütünleşme ile ulus birbirine kenetlenir ve kendi 

kimliğini yoğun bir şekilde hisseder. Bu hissin temini için nefret edilecek bir ‘onlar’ın 

olması gerekliliktir.468 Ulusçuluğun tipolojisini yapmada farklı kıstaslar kullanan 

Greenfeld, halk egemenliği fikrinin iki farklı yorumunun ulusçuluğun ilki bireysel-

liberal, ikincisi kolektivist-otoriteryen olmak üzere iki temel tipini belirlediğini ifade 

eder. Bir diğer ayrımı da ulusal kolektiviteye üyelik kriterine göre yapar. Bu vatandaşlık 

ya da etnik katılım şeklinde olabilir. İlk durumda yani vatandaşlık temelli katılım da 

ulusallık açık ve gönüllüdür. İkincisinde ise yani etnik temelli katılım da ulusallık 

doğal, değişmez ve genetik karakterlidir.469 Handman ulusçuluğun dört grupta 

değerlendirilebileceğini ifade eder. İlki, egemen grubun azınlıkta olan gruplara kendi 

                                                
465 Alter, a.g.e., s.35. 
466 Alter, a.g.e., s.37-38. 
467 Vincent, a.g.e., s.402 
468 Heywood, a.g.e., s.168. 
469 Greenfeld, Nationalism; Five Roads, p.11. 



 88

kültürel değerlerini zorladığı, azınlıklardan her yönüyle (siyasal, sosyal, ekonomik) 

egemen gruba katılmaları için kendi değerlerini terk etmelerini talep eden baskıcı 

ulusçuluk, ikincisi, İtalyanlar, Sırplar, Bulgarlar gibi kendi insanlarını başka bir grubun 

hâkimiyeti altında görüp ve bundan rahatsız olan grupları içeren ve kendi akrabalarının 

başka hâkimiyetler altında acı çektiğini düşünen toplumlarda ortaya çıkan irredentist 

(yayılmacı) ulusçuluktur. Üçüncüsü, modern devlet sisteminin mücadeleci 

organizasyonu kadar ulusal refah ve ulusal güvenlik ile ticarî genişlemede tanınmanı 

getirdiği teşvike bir cevap olarak ihtiyat ulusçuluğudur. Bu ulusçuluğu emperyalizmden 

ayırmak zordur. Dördüncüsü ise ulusla ilgili itibar eksikliği ve hor görülme tutumlarının 

teşvik ettiği itibar ulusçuluğudur.470  

 Wirth ise Avrupa için yaptığı tipolojide hâkimiyet ulusçuluğu, mikro ulusçuluk, 

sınır ulusçuluğu ve azınlık ulusçuluğu olmak üzere dörtlü bir ayrım yapar. Buna göre 

19.yüzyılı ‘ulusçuluk çağı’ olarak adlandıran şeyin bir ulusal birleşme hareketleri serisi 

olan hâkimiyet ulusçuluğu olarak nitelendirilmesi söz konusudur. İtalyanın birleşmesi 

ve Almanya bu türün temsil edici örnekleridir. Bu hareketlerde rol oynayan faktörler 

arasında teritoryal bağ, dil benzerliği, kültür akrabalığı, az ya da çok ortak tarih gibi 

unsurlar sayılabilir. Bu unsurlar tarafından beslenen bu hareketlerin amacı birleşmiş bir 

devlet oluşturmaktı. Bu ulusçuluk tipinde belirleyici faktörler genellikle ekonomik, 

siyasî ve askeri avantajdı.471 Ulusçuluğun ikinci tipi mikro ulusçuluk olarak 

adlandırılabilir. Ulusçuluğun bu formu, ayrılıkçı ulusal otonomi talebine dayanır. Böyle 

hareketler kültürel otonomi çabası ya da tolerasyon talebi ile başlar.  Hareket 

ilerlediğinde politik önem kazanır ve sonuçta siyasî egemenlik talebi gelişir. Bu tip 

ulusçuluğun en önemli temsilcileri olarak Polonya, Finlandiya gibi ülkeler 

gösterilebilir.472 Üçüncü tip sınır ulusçuluğudur. Bu tip sınır topraklarının ve nüfuslarını 

ulusalcı karakterlerine referans yapar. Dördüncüsü ise Avrupa’da her ulusun problemi 

olan azınlık ulusçuluğudur. Azınlık ulusçuluğu ayrılıkçıdır ve ana vatanları ile 

birleşmeyi arzu ederler.473   

                                                
470 Max Sylvius Handman, “The Sentiment of Nationalism”, Political Science Quaterly, Vol:36, No:1, 
March 1921, pp.104-121. P.107-109.  
471 Louis Wirth, “Types of Nationalism”, The American Journal of Sociology, Vol: 41, No: 6, May 1936, 
pp.723–737. p.725. 
472 Wirth, a.g.m., s.730. 
473 Wirth, a.g.m., s.733-735. 



 89

 Ulusçuluğun, ulusu ve dolayısıyla ulusal kimliği tanımlama bakımından birçok 

farklı tipolojiler de yapılmıştır. Örneğin yoğun budunsal fikre dayanan, ulusun sadece 

ırk ya da kültüre göre tanımlandığı son derece gerekirci olan organik ulusçuluk 

bunlardan biridir. Bu ulusçulukta ulusal topluluğun içsel olarak homojen ve özel olması 

beklenir. Bu homojenlik ve ‘özel’lik ırk ve dil gibi farklılıklarla tanımlanır. Bu 

ulusçuluk tipinde ulus doğal bir varlıktır. Biz ve onlar arasında keskin bir ayrım vardır. 

Yabancı olan her şeyden nefret etme ve düşmanlık vardır. Bağımsız bir devlet olma ve 

irredentist olma özelliklerini barındırır. Tek ulus, tek devlet anlayışı mevcuttur. 

Azınlıklardan çoğunluğun dili ve kültürünü benimsemeleri istenerek onları asimile 

etmeye çalışır.474 Organik ulusçuluktan önemli ölçüde farklılık gösteren kültürel 

ulusçulukta ise ulusun temelinde etnisite olmasına rağmen etnisite farklı yorumlanır. 

Biyolojik vurgulardan kaçınılarak dil ve tarih gibi olgulara vurgu yapılır. Ulus fikri, 

kültürel homojenlik ve teklik fikrine dayanır. Tek ulus, tek kültür, tek dil fikri vardır. 

Dışsal olarak yabancı artık düşman değildir. İrredantizmi, çok ulusluluğu ve kültürel 

çoğulculuğu reddeder.475 Çoğulcu ulusçuluk ise ulusu politik bir topluluk olarak görür. 

Ulus objektif (dil, kültür vb) kıstaslarla tanımlanmak yerine, politik bir ideal olarak 

tanımlanır. Kültürel ya da etnik homojenlik aranmaz.476 

 Ulusçuluğa yaklaşımda modernist bir tutumu benimseyenler ulusçuluğu, bir 

ideoloji, aydınlanmanın mutlakıyet krizine bir cevap, siyasî bir hareket, endüstrileşmiş 

toplumların kültürel harcı ve kültürel inşa olarak da değerlendirmektedirler.477   

 Ulusçuluğu bir ideoloji olarak değerlendiren Kedourie’ye göre ulusçuluk; 1- 

insanlık doğal olarak uluslara bölünmüştür. 2- Uluslar bilinen bazı özellikleri vasıtasıyla 

tanınır. 3- Yönetmenin tek meşru biçimi self-determinasyondur478 şeklinde üç iddiada 

bulunur. Balibar da ulusçuluğun tanımlanmasının güç olduğunu ifade etmesine rağmen, 

onu bir ideoloji olarak değerlendirir.479 Ulusçuluğu 19.yüzyılın başında icat edilmiş bir 

doktrin olarak gören Kedourie, ulusçuluğun iddia edildiği gibi Fransız devriminin bir 

sonucu olmadığını, daha ziyade Immanuel Kant’ın bireysel self-determinasyon fikri, 

                                                
474 Maiz, “Framing the nation: three rival versions of contemporary nationalist ideology”,  p.261–262. 
475 Maiz, a.g.m.,  s.263. 
476 Maiz, a.g.m.,  s.263–264. 
477 Oliver Zimmer, Nationalism in Europe 1890–1940, Gordonsville, USA, Palgrave Macmillan, 2003, 
p.5-15. 
478 Elie Kedourie, Nationalism, New York, 1960, p.9 Akt. Craig Colhoun, “ Nationalism and Ethnicity” 
Annual Review of Sociology, Volume:19, 1993, pp.211–239, p.213.  
479 Etienne Balibar, a.g.m., Irk Ulus Sınıf, s.62.   



 90

Johann Gottlieb Fichte’nin bireysellikten daha önemli olan sosyal bütünlük fikri ve 

Johann Gottfried Herder’in etnolinguistik farklılığın değerine yaptığı vurgu480 gibi üç 

felsefî fikrin bütünleşmesinin sonucunda oluştuğunu iddia eder.481 Bu yönüyle 

ulusçuluk, belirli kültürel ve politik duruşları paylaşan bir nüfus için kültürel ve politik 

özerklik talep eder.482  

 Aydınlanmanın mutlakıyet krizine tarihsici (historicist) bir cevap olarak 

ulusçuluğun değerlendirilmesi de söz konusudur. Bu değerlendirme de felsefî 

düşünceler ve onların etkileşimine yoğunlaşmaktan ziyade, bu yaklaşımın temsilcileri, 

18 yüzyıl devlet ve devletin akılcı yönetimine karşı yönelmiş kültürel bir yeniden inşa 

olarak tarihsiciliğin rolüne vurgu yaptılar. Bu paradigma halen ulusçuluğun modern bir 

olgu olduğunu varsayan varsayım içinde değerlendirilirken, bu yaklaşım kendi 

başlangıcını Fransız Devrimini önceleyen on yıllara götürür. Bu yaklaşımın 

savunucuları ulusçuluğun tamamen self-goverment hakkında olmadığını sıklıkla 

kültürel doğruluk (hakikîlik) ve tarihsel kökenler hakkında bir zihin meşguliyetini 

içerdiğini de iddia ederler. Bu biçimde açıklamalar Isaiah Berlin’in çalışmalarında 

bulunur. 483  Berlin’e göre etno-tarihsicilik temelde aydınlanmaya karşı bir hareketti. 

Aydınlanma, en azından Fransız versiyonu, insan toplumlarının bilimin ortaya koymuş 

olduğu gibi belli ebedi ve evrensel kanunlar tarafından belirlendiğini (determined) 

varsayarken, Giovanni Battista Vico, Johann Gottfried Herder, Jean-Jacques Rousseau 

ve Edmund Burke gibi düşünürler bu varsayımlara itiraz etmeye başladılar.484 Örneğin 

Vico, insanın doğasının ya da karakterinin tarihsel ve toplumsal koşullar tarafından 

belirlendiğini ve bir toplumu onun geçmişten evrilen tarihsel serüveni içinde anlamanın 

mümkün olduğunu düşünmekteydi. Bu serüven ise toplumla organik ve çok katlı 

ilişkide olan o toplumun mitleri, folkloru ve ekonomisi anlatmaktaydı.485  Gerçekte 

onlar bunun ebedi değil de kendilerini mitolojiler, anıtlar, ritüeller, diller gibi çeşitli 

şeylerde açıklayan özgün kültürel topluluklara ve belli tarihsel geleneklere 

                                                
480 Carlton J. H. Hayes, “Contributions of Herder to the Doctrine of Nationalism”, The American 
Historical Review, Vol: 32, No: 4, Jul 1927, pp, 719-736. p.725,726,727. 
481 Zimmer, a.g.e., p.6-7 
482 Catherine M. Frost, “Survey Article: The Worth of Nations”, The Journal of Political Philosoph, Vol: 
9, Number: 4, 2001, pp, 482–503, p.482. 
483 Zimmer, a.g.e., p.8. 
484 Isaiah Berlin, Against the Current: Essay in the History of Ideas, ed: Henry Hardy, Oxford: Clarendon, 
1979, p.1–24. Akt. Zimmer, a.g.e., p.8. 
485 Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında Milliyetçilik, s.22.  



 91

gömüldüğünü iddia ettiler.486 Kısaca bu yaklaşıma göre ulusçuluk bir bakıma 

Aydınlanma mirasının tam olarak reddedilmesiyle tarih sahnesine çıkmış ve bunu 

kültürel anlamda sağlayan entelektüel kültürel hareket ise romantizm olmuştur.487   

 Ulusçuluk teorilerinde politik prensip yaklaşımını benimseyen ve politik olarak 

ulusçuluğun modern olduğunu ifade eden Breuilly, ulusçuluğu devlet iktidarını elde 

etmeye ya da kullanmaya çalışan ve bu eylemini ulusalcı iddialarla meşrulaştıran politik 

bir hareket olarak değerlendirir. Breuilly’e göre ulusçuluğun politik doktrininin üç temel 

iddiası vardır; 1- Kendine özgü ve açık karakteri ile bir ulus vardır. 2- Bu ulusa bağlılık 

ve bu ulusun değerleri diğer tüm değer ve bağlılıklardan önce gelir. 3- ulus mümkün 

olduğu kadar bağımsız olmalıdır.488 Breuilly, ulusalcı iddiaların modern bürokratik 

devletin krizinin bir sonucu olarak arttığını ileri sürer. Ona göre ulusalcılar, güçlü devlet 

ve sivil toplum arasındaki artan ayrılığa bir köprü oluşturmaya çalışırlar. Bu yarılma 

özellikle serbest piyasa ekonomisinin yükselmesi ve geç 18. yüzyıldan bu yana 

entelektüellerin zihnini meşgul etmeye başlayan toplum nedir? Toplum bireylerin 

tümünün birlikteliği mi? toplumun statüsü nedir? Toplum değiştirilebilir mi? gibi 

soruların tahriki ile oldu. Ulusçuluk, bu soru ve sorunlara tarihe odaklanarak 

Breuilly’nin “sahte çözüm”  olarak adlandırdığı bir cevap sağlar. Modern ulusalcı 

ideolojide, tarihsel ve kültürel bir toplum olarak ulus ve bu ulusun politik ve kurumsal 

tezahürü olarak devlet kaynaştırılmış oldu.489 

 Ulusçuluğun endüstrileşen toplumların kültürel harcı olarak analiz edildiği de 

görülmektedir. Bu yaklaşımda ulusçuluğun icadı, şehir ekonomisi, kapitalizmin sosyal 

dinamikleri, endüstriyel hayat tarzları ve iktidarın merkezîleşmesi ile örtüşür. 

Geleneksel bağlarından kopan ve atomlaşan bireylerin korkularını giderecek ve birlikte 

yaşamalarını anlamlı kılacak yeni aidiyet zeminleri ihtiyacı belirginleşmiştir. Devleti 

daha verimli kılmaya ve devletle kitleleri özdeşleştirmeye çalışan aydın ve elitler yeni 

bir aidiyet zemini olarak ulusa müracaat ettiler. Ulusçuluk, elitler ve kitleler için kendini 

ifade aracı oluşturdu. Ulus, kitlelere hayatlarını sürdürebilecekleri bir aidiyet zemini 

                                                
486 Isaiah Berlin, Vico and Herder: Two Studies in the History of İdeas, London, Hogarth Press,1976, 
p.23. Akt. Zimmer, a.g.e., p.8. 
487 Öğün, a.g.e., s.5. 
488 John Breuilly, “Approaches to Nationalism”, Mapping the Nation, (Ed. Gopal Balakrishnan), Verso, 
New York, 1996, p.149.  
489 John Breuilly, Nationalism and the State, Manchester University Press, 1993, p.69-70. Akt. Zimmer, 
a.g.e., p.10. 



 92

haline gelmiştir.490 Bu yaklaşımın önde gelen kuramcılarından Gellner de ulusçuluğu 

temelde siyasal birim ile ulusal birimin çakışmalarını öngören politik bir ilke olarak 

tanımlamasına rağmen, ulusçuluğun sebebi olarak toprağa bağlı toplumdan endüstriyel 

topluma geçişin ortaya çıkardığı yapısal süreçleri gösterir.491 Ona göre ulusçuluk, 

modern öncesi toprağa bağlı toplumlara benzemeyen endüstriyel toplumların etkili bir 

şekilde çalışabilmesi için homojen, dil temelli yüksek kültüre ihtiyaç duymasından 

dolayı modern dönemde doğmuştur.492 Dolayısıyla ulusçuluk modernliğin bir 

sonucudur.493 Modern çağ ile beraber geleneksel toplumların doğal çevrelerinden ayrılıp 

yeni bağlılık ve benzeşmelere ihtiyaç duymaları modern devletlerin ulusçuluk, ulusal 

eğitim ve iletişim araçlarını kullanarak bu toplumlara yeni fakat suni ve inşa edilmiş 

çevreler yaratmıştır.494 Bu bağlamda ulusçuluk modern hayatta bir yaprak gibi savrulan 

bireye politik bir kimlik sağlayarak495 farklı bir formda grup kimliği ya da üyeliği 

gerektirir. Bu, büyük ölçekte ortaklıklara ait olmanın retoriğidir. Ortaya çıkan yeni 

kolektif, hayal biçimlerine, iletişim kapasitesine, bireylerde kimlik duygusunu 

cesaretlendiren sosyal örgütsel bağlara ve bireylerin eşitliği fikrine bağlıdır.496 Bu 

analize göre geleneksel toplumlardaki bütünleştirici harçların yerini modern dönemde 

ulusçuluk ve onun ideolojik aygıtları almıştır. Diğer bir deyişle endüstriyel devrimler, 

devlet ve kültür arasında ki ilişkilerde radikal değişiklikler gerektirmiş ve bu da 

ulusçuluğu üretmiştir. 

 Ulusçuluğun kültürel bir inşa olarak değerlendirmesini yapan en etkili isimler 

Eric Hobsbawm ve Benedict Anderson dur. Gellner gibi Hobsbawm da öncelikle 

ulusçuluğu politik birim ile ulusal birimin uyumunu öngören bir ilke olarak tanımlar.497 

Breuilly gibi ulusçuluğu politik bir olgu olarak değerlendiren Hobsbawm, Breuilly den 

farklı olarak ulusçuluğun elit merkezli modeli üzerinde durur. Böylece ona göre 

ulusçuluk politik meşruiyet için bir âlet sunar. Hobsbawm, politik meşruiyet sorununun 

önem kazanması ve ulusçuluğun kitlesel bir olgu olmasının 19 yüzyılın ikinci yarısında 
                                                
490 Poole, Ahlak ve Modernlik, s, 129; Mümtaz’er Türköne, Türk Modernleşmesi, Lotus, Ankara, 2003, 
s.203. 
491 Gellner, a.g.e., s.19; Zimmer, a.g.e., p.11. 
492 Gellner, a.g.e., s.93. 
493 Ernest Gellner, “Karşılaştırmalı Perspektiften Türk Seçeneği”, Türkiye’de Modernleşme ve Ulusal 
Kimlik, (Ed.Sibel Bozdoğan, Reşat Kasaba), (Çev. Nurettin Elhüseyni), Tarih Vakfı, İstanbul, 2005, 
s.194. 
494 Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, s.98. 
495 Orridge, a.g.m., s, 56;Taylor, “Kimlik ve Öznellik, s.445. 
496 Calhoun, “Nationalism and Etnicitys, s.229-230. 
497 Hobsbawm, a.g.e.,  s.23. 



 93

gerçekleştiğini ifade eder. Geç 19. yüzyılda ikinci endüstrileşme dalgası esnasında 

ortaya çıkan hızlı sosyal değişim artan yabancılaşma ve emniyetsizlik ile baş başa gitti. 

İcat edilmiş gelenek, sürekli değişen dünyada şimdiyi tarihleştirerek sabit ve 

değişmezlik duygusu naklederek bu meydan okumaya cevap verdi. Hobsbawm, 

elitlerin, ulusal halk seremonileri, ritüelleri ve sembollerinin icadı kadar, askeri eğitim 

ve eğitim-öğretim yoluyla ulusal değerlerin teşvik ve yayılmasına katkı sağladıklarını 

iddia eder.498 Anderson’ın ulusu hayali cemaat olarak nitelemesi, Hobsbawm’ın kültürel 

inşa vurgusu ile paralellik gösterir.499 Fakat Anderson ulusçuluğu otoriteye meşruiyet 

sağlamak için bir araç olmaktan ziyade, yeni bir bilinç şekli olarak değerlendirir.  Ona 

göre ulus hayal edilmiştir çünkü en küçük ulusun üyeleri bile diğer üyeleri tanımadığı, 

tanışmadığı halde her birinin zihninde toplamlarının hayali yaşayacaktır. Anderson 

yayın kapitalizminin başlaması ve ulusal bilincin gelişmesi arasında bir korelâsyon 

kurarak Lâtince dil pazarının doyması nedeniyle yayıncıların ana dillerde yayın 

yapmaya yönelmesinin ulusal bilinçlerin gelişmesine sebep olduğunu vurgular.500 Ona 

göre kapitalizm, teknoloji ve dil çeşitliliğine olan mecburiyetin bir araya gelmesi, yeni 

bir cemaat tarzının hayal edilmesini mümkün kılmış ve bu yeni tarz modern ulusların 

temel morfolojisini hazırlamıştır.501 

 Ulusçuluk hakkında farklı tanımlar, kuramlar, yorumlar olsa da kavram 

genellikle birbiriyle bağlı iki şekilde kullanılmaktadır. İlki ulusu tanımlamaya ve 

bundan sonra da onun adına belirli bir siyasî ve kültürel hedefler izlemeye çalışır. Bu 

amaçlar arasında en önceliklisi kendi kaderini tayindir. Bu, irredantizm, bağımsızlık ve 

ayrılma şeklinde olabilir. İkinci kullanıma göre ise ulusçuluk insanlarca paylaşılan 

ulusal bağlılık duygusudur. Bu bağlılığın unsurları dil, din, paylaşılmış geçmiş, toprak 

gibi unsurlardır. Bu bağlar bir grubu birbiriyle benzer ve diğerinden farklı kılarak o 

gruba bir aidiyet ve kimlik sağlar.502 Bu yönüyle ulusçuluk bir ulusal kimliğin 

farklılığını ve kendine özgülüğünü vurgular.      

 Ulusal bir kimlik edindirme ya da ulus adını verdiği topluluk olgusuna kurgusal 

boyutta nitelik kazandırma bakımından ulusçuluğun içsel ve dışsal olmak üzere iki 

                                                
498Zimmer, a.g.e., p.10-11. 
499 Anderson, Hayali Cemaatler, s.20. 
500 Anderson, a.g.e., s.53-54. 
501 Anderson, a.g.e., s.62. 
502 Graham Evans & Jefrey Newnham, Uluslar arası İlişkiler Sözlüğü, (Çev. H. Ahsen Utku), Gökkubbe 
Yayınları, İstanbul, 2007, s.415. 



 94

hedefi vardır. Dışsal hedefi ulus adına bağımsız bir devlet temin etmektir. İçsel hedefi 

ise ulusun içeriğini tanımlamak ve bu içeriğe uygun ulus yaratmaya çalışmak.503 Zaten 

modern manada ulusçuluktan bahsederken vurgulanması gereken husus politikanın ilkin 

ulusal kültürün ise sonradan inşa edildiğidir.504 

 Ulusçuluk ister doğulu-batılı, ister sivil-etnik, ister modern-premodern 

tanımlansın, dünyamızın son iki yüzyılını derinden etkileyen bir olgudur. Yaşadığı 

bölgeyi, ait olduğu aile ya da kabileyi sevme duygusu insanın tüm tarihine ait 

durumlardır. Fakat bir ulusun yönetme talebi bağlamında ulusçuluk, oldukça modern bir 

fenomendir. Kanaatimce ulusçuluk öncelikle bir meşruiyet probleminin sonucudur. 

Yani modern dönemle birlikte meşruiyet zemininin gökten yere inmesi modern manada 

ulusçuluk olgusunun belirginleşmesinde başat bir rol oynamıştır. Yeni meşruiyet zemini 

dünyevî kutsallığı olan halk olacaktı. Bu halk ulus şeklinde organize olmuş modern bir 

cemiyettir. Ulusçuluğun farklı görünümleri olması doğal bir şeydir. Çünkü bu, insana 

ait bir olgudur ve insanlar da doğası itibarîyle farklı canlılardır. Ancak ulusçuluğun 

farklı tezahürleri olmasına rağmen hemen her ulusçuluğun homojen bir ulus arzu 

ettiğini görmekteyiz. Zaten farklılıkta homojen ulus isteğinden değil, bu homojen ulusu 

belirleyen kıstas farklılığındandır. Homojen ve de çoğu zaman seküler ulus ihtiyacı tüm 

devletlerde görülmektedir. Modern dönemin devletleri, homojen ulusun var olduğu 

durumlarda yeniden yapılandırmayı, hiç olmadığı durumlarda ise inşa faaliyetlerini 

uygulamışlardır. Elbette ulusçuluğun modern dönemde belirginleşmesinin arkasında 

çok değişik ve kompleks faktörler söz konusudur. Fakat yukarıda değinmiş olduğumuz 

modernleşme paradigması bir bütün olarak bu oluşumda başat konumda olmuştur. 

 Modern dönemde ulus olarak tanımlanan toplumların toplumsal örgütlenme 

biçimleri ulus, kimliği ulusal kimlik devleti ise ulus-devlet olmuştur. 

 

 

 

 

 

                                                
503 Erözden, Nasyonalizm, s.31. 
504 Kenneth Minogue, Nationalism, New York, 1967, p,154. Akt. Roger Scruton, “ In Defence of the 
Nation”, Debates İn Contemporary Poltical Philosophy An anthology, (Ed. Derek Matravers and Jon 
Pike), 2003, London and New York, s.279.  



 95

1.5.3. Ulus-devlet 

 Çağımızın küresel boyutta en yaygın devlet tipi olan ulus-devletin analizi, ulusu 

ve ulusçuluğu ve bunlar arasındaki geçişkenliği anlamada ehemmiyet arz etmektedir. 

Ancak ulus-devlet formunun analizine geçmeden evvel devlet ve geleneksel devlet 

olgularına kısa bir bakış ulus-devlet formunun anlaşılması açısından yararlı olacaktır. 

Elbette tüm devlet formlarının benzer (örneğin meşruiyet sağlama) özellikleri söz 

konusudur. Fakat biz benzerliklerden ziyade özellikle meşruiyet zemininin farklılaşması 

ve iktidar araçları ve bunların kullanımı yönündeki farklılıklar üzerinden ulus-devlet 

formunu resmetmeye çalışacağız. Çünkü modern devlet formu sekülerizasyon sürecinde 

meşruiyet arayışı içerisine girmiş ve tâbiiyetindeki insanlarla olan ilişkisi değişmiş ve 

iktidar araçlarının gözetim ve denetim için kullanılması gündeme gelmiştir. Artık devlet 

sadece egemen olan, güvenliği sağlayan, hürriyeti ve adaleti temin etmekle yetinen bir 

kurum olmaktan çıkmış, meşruiyetini halktan alma ve yönettiği halk ile organik bir bağ 

kurma arayışına girmiştir. Bu arayış devletin var oluş zemininde ve misyonunda ciddi 

dönüşümlere neden olmuştur. 

 Devlet asırlardır tanımlanması ve anlamlandırılması zor bir olgudur. Devlet 

olgusuna ilk değinenlerden biri olan Platon’a göre devlet, filozof-kralın bilgisinin ve 

insan ruhunun ideal bir form halinde somutlaşması, Aristo için kişinin politik olarak 

mensup olduğu organik yapı; Hobbes için insan varlığını güvence altına alan siyasal 

güç; Hegel’de ise tanrının yeryüzündeki tezahürüydü. Marks için egemenlerin baskı 

aracı; Heidegger için tarihsel bir yazgı; Nietzsche için yalanların en büyüğüydü 

devlet.505 Daha çok modern devlet tanımına yakın bir tanım yapan Weber’e göre ise 

devlet, belli bir arazi içinde, fiziksel şiddetin meşru kullanımını tekelinde (başarıyla) 

bulunduran insan topluluğudur.506 Yinede bir tanım yapmak gerekirse devleti egemen 

otoriteye sahip olmakla tanınan ve yaptırım gücü olan yasalar aracılığıyla belli sınırlar 

içerisinde evrensel (hukuk) yargılama yetkisi olan, öncelikli olarak düzen ve güvenliği 

sağlamak amacıyla oluşturulmuş bir kurum olarak tanımlayabiliriz.507 

 Weber’e göre geleneksel ve modern olmak üzere iki devlet vardır. Modern 

devlet, egemenliği örgütleyen zorunlu bir birliktir. Modern devlet, sosyolojik olarak 

                                                
505 Jurgen Habermas, Küreselleşme ve Milli Devletlerin Akîbeti, Bakış Yayınları, (Çev. Medeni Beyaztaş), 
İstanubul, 2002, s.8; Münci Kapani, Politika Bilimine Giriş, Bilgi Yayınevi, İstanbul, 2005, s.34-35. 
506 Weber, Sosyoloji Yazıları, s.132.  
507 Can, a.g.e., s.196 



 96

kendine özgü somut araçları açısından tanımlanabilir. O da fiziksel güç ve şiddet 

kullanımıdır. Modern devlet akılcı-yasal bir eğilim olarak özerkleşmiş ve bireylerin 

yerini almıştır.508  Modern devlet Tanrı’nın, ulusun kendi Geist’ının ya da bilinmeyen 

tarihsel güçlerin bir armağanı olarak verilmemiştir; yapma bir gerçekliktir.509 Modern 

devletin akılcı ve yasal zeminde meşruiyetini halktan alması kurumsal yönetimi gerekli 

kılmıştır. Modern devlet merkezileşmiş, sınırları belli bir toprakta egemen olan ya da 

egemenlik iddiasında bulunan, bu toprakta meşru güç kullanımının tekelini elinde tutan 

ya da iddia eden, bireysel yurttaşlık temeli üzerinde duran bir yönetim şeklidir.510 

Görüldüğü gibi modern devletin özellikleri arasında merkezîlik, anayasallık, 

demokratiklik, ulusallık ve lâiklik sayılabilir.511  

 Modern devletin geleneksel devletten konumuz açısından en önemli farkı devlet 

ve halkın kimliğinin örtüşmesi zeminindedir. Geleneksel devlet meşruiyetini halktan 

almıyor ve yönetilenlerle mutlak bir kimlik örtüşmesini temine gerek duymuyordu. 

Bunu daha iyi anlayabilmek için geleneksel devletlerden ikisi Osmanlı ve Avusturya-

Macaristan imparatorlukları örnek olarak verilebilir. Bu imparatorluklarda geniş bir 

coğrafyada yaşayan etnik, dini ve dinsel grupların karmaşık dağılım ve dolaşımı 

nedeniyle imparatorluk halklarının kimlikleri zengindi. Farklılık hiçbir şekilde skandal 

konusu ya da kimlik kusuru olarak görülmüyordu.512 Geleneksel devletler 

meşruiyetlerini de bu halklardan almak durumunda değildi. Oysa “modern devlet her 

şekilde meşruiyeti halktan almak ve egemenliği onun adına kullanmak” zorundaydı.513 

Bu meşruiyet kimlik bakımından türdeş olan ulus adını verdiğimiz modern toplumsal 

kategoriden sağlanmak durumundaydı.514 Aslında makro bir bakış açısıyla “modern 

devlet”, ulus-devlet”515 olarak ta nitelenebilir. 

 Ulus-devlet genellikle, onların yararına çalışan, kendilerinin seçtiği 

temsilcilerinin idare ettiği ve aynı dili ve kültürü paylaşan homojen bir halkın devleti 

olarak tanımlanır. Ancak dünyada böyle bir homojenliği paylaşan tek bir devlet yoktur. 

                                                
508 Weber, a.g.e.,  s.132-136. 
509 Gianfranco Poggi, Modern Devletin Gelişimi, (Çev. Şule Kut, Binnaz Toprak), İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005, s.117. 
510 G. Baumann, Multicultural Riddle: Rethinking, s.30. 
511 İsmail Çoşkun, Modern Devletin Doğuşu, Der Yayınları, İstanbul, 1997, s.163-165. 
512 David Morley, Kein Robins, Kimlik Mekanları, (Çev.Mehmet Küçük), Ayrıntı, İstanbul, 1997, s.47-
48. 
513 Jeanniere, “Modernite Nedir, s.19. 
514 Çetin, a.g.e.,  s.53.  
515 Gündoğan, a.g.m., s.184. 



 97

Yani dinsel ya da kültürel farklılığın olmadığı, halkın tümünün aynı dili konuştuğu, 

yöneticilerin ve yönetilenlerin eğitimde ya da refahta farklı olmadığı bir ulus ve devlet 

yoktur.516 Zaten ulus inşası ya da yeniden şekillendirilmesi işte bu teorideki anlayışın 

pratikte olmamasından kaynaklanmaktadır. Bu bilinçle yine de ulus-devlet formunu 

netleştirmede, yapılan tanımlamalara bakmak faydalı olacaktır. 

 Max Weber 1895’te ulus-devleti “ulusun iktidarının seküler organizasyonu” 

olarak tanımlar.517 Giddens’ e göre diğer ulus-devletler kompleksi içinde yer alan ulus-

devlet, sınırları çizilmiş belli bir alan üzerinde idarî bir tekeli sürdüren, yönetimi yasa 

ile ve iç ve dış şiddet araçlarının doğrudan denetimiyle yaptırım altına alınan kurumsal 

yönetim biçimleri öbeği518; Hastings için kendini belli bir ulusa göre tanımlayan 

devlet519; Guıbernau’ya göre ise sınırları belli bir toprak parçası üzerinde yasal güç 

kullanma hakkına sahip ve yönetimi altındaki halkı homojenleştirerek, ortak kültür, 

simgeler ve değerler üreterek, adetleri ve köken mitlerini yeniden dirilterek, 

yönetilenleri homojenleştirerek, insanları birleştirmeye çalışan ve devlet kurumuyla 

özdeşleştiren modern bir olgudur.520 Ulus-devlet, yönetim sınırlarının mümkün 

olduğunca ulusun sınırlarıyla çakıştığı devlet,521 ulusun meşruiyet kaynağı ve bu 

meşruiyet temelini yaygınlaştıracak olan siyasî değerin ulusçuluk olduğu, belli bir 

tarihsel aşamada belli bir coğrafyada kurumsallaşmış siyasal iktidar kurumu,522  

vatandaşlarının büyük çoğunluğunun ortak bir kimliğin farkında olduğu ve aynı kültürü 

paylaştığı devlet523 olarak da tanımlanmaktadır. Ulus-devlet, aidiyet ilişkisinin ulus 

simgesi ışığında soyutlaştığı, devlet merkezli ikincil toplumsallık alanının aile, cemaat, 

aşiret, köy, bölge gibi birincil toplumsallık alanlarından daha üstün konuma geçmesi 

sürecinin hem kuranı hem de kurulanıdır.524 Ulus-devlet kavramı kurumsallaşmış 

devlete yakınlaşmayı ve o devlete kolektif bağlılığı vurgular. Bunu bir devlete bağlılık 

ve dayanışma olarak tanımlanabilecek ulusçuluk ile yapar. Bu devlet formunda ulus, 

devletin meşru sahibi olarak görülür. Ulusçuluk devlete meşruiyetini veren şeydir. Bu 
                                                
516 Cornelia Navari, “The Origins of Nation-State”, The Nation-State: the formation of modern politics, 
(Ed. Leonard Tivey), St. Martin’s New York, 1981, p.13.  
517 Alter, a.g.e., s.92. 
518 Habermas, Tarihsel Materyalizmin Çağdaş Eleştirisi, s,208; Ulus Devlet ve Şiddet, s.165.  
519 Hastings, The Nation and Nationalism, s.508. 
520 Guibernau, Milliyetçilikler, s.93. 
521 Heywood, a.g.e.,  s.161. 
522 Erözden, Ulus-devlet, s.47. 
523 Norman Davies, Avrupa Tarihi, (Çeviri Ed. M. Ali Kılıçbay), İmge Yayınları, Ankara, 2006, s.859. 
524 Ahmet İnsel, “Kimlikler ve Devletin Hukuku”, Duğu-Batı, Yıl:4,  Sayı:13, Kasım-Aralık-Ocak 
2000/200,1 ss.59-65, s.59. 



 98

bağ ve bu süreçler genellikle birlikte meydana gelmesine rağmen, ya devletin ulusal 

bağlılık inşa etmesi ya da ulusal bir toplumun bir devlet oluşturması şeklinde 

kurulabilir.525 Bir başka deyişle devlet meşruiyeti için ulusçuluğa ihtiyaç duyar, 

ulusçuluk ise başarısı için devlete ihtiyaç duyar. Bu karşılıklı çekimin ürünü ise ulus-

devlettir.526      

 Ulus-devletin yükselişi modern bir fenomendir. Onun Avrupadaki kökleri sadece 

iki yüzyıl öncesine gider. Merkezileşmiş devletin daha erken doğuşu, siyasal iktidarın 

yoğunlaşması, ekonomik merkezileşme ve kültürel hegemonya olmak üzere birbiriyle 

ilişkili üç süreci gerekli kıldı.527 Ulus-devletlerin ortaya çıkışı devlet kavramından ve 

oluşumundan sonraya rastlar. Skolâstik dönem iktidar anlayışının meşruiyet sağlayıcı 

unsuru din ve kilise iken, reformlarla başlayan sekülerleşme sonucu bu unsur bu 

özelliğini yitirmeye başlamıştır. Boşluk kabul etmeyen iktidar kendine yeni bir 

meşruiyet zemini oluşturma sürecinde ‘ulus’u keşfetmiş ve ‘din’ in yerine ikame 

etmiştir. Ulusun bağlayıcılığını, mevcut sistemin manevî boşluğunu doldurmada 

kendine temel dayanak noktası haline getirmiştir. Ulus-devletlerin oluşumu, feodal 

yapının çözülmesiyle ortaya çıktı. En temel felsefî alt yapısını Hegel sayesinde kazanan 

ulus-devletlerin iktisâdi anlayışlarının arka plânını merkantilizm oluşturdu.528 Yeni 

meşruiyet zemini ve modern kolektif kimlik formu olan ulus, erken modern devletin 

demokratik bir cumhuriyete dönüşmesinde katalizör işlevi görüyordu. Halkın ulusal 

özbilinci, yurttaşların siyasal hareketliliğini hızlandıran kültürel bir bağlam sunuyordu. 

Ulusal toplum ise o güne dek birbirlerine yabancı olan insanlar arasında yeni bir bağ 

türü yarattı. Bu yolla ulus-devlet iki sorunu bir anda çözebiliyordu. İlkin yeni ve daha 

soyut bir sosyal bütünleşme temelinde demokratik bir meşruiyet tarzı tesis ediyordu. 

İkinci olarak ise modernleşme süreçlerinin bir sonucu olarak geleneksel ilişkilerden 

kopan dolayısıyla aynı anda hareketlenme ve tecrit olmanın yabancılaştırıcı deneyimi ile 

karşılaşan erken modern toplumlara bir bağ sağlıyordu. Ulus-devlet bunu halkın siyasal 

olarak faaliyete geçirilmesi ile sağlıyordu. Bu yeni ulusal kimlik türü daha soyut bir 

sosyal bütünleşme biçiminin değişen bir siyasal süreç kalıbıyla birleşmesini 

                                                
525 Marx, a.g.m., s.104. 
526 Z. Baumann, Sosyolojik Düşünmek, s.192. 
527 Peter Worsley, “The Nation State, Colonial Expansion And The Contemporary World Order”, 
Companion Encyclopedia of Anthropology: Humanity, Culture and Social Life, (Ed. Tim Ingold), 
London, UK: Routledge, 1994, p.1040. 
528 Habermas, Küreselleşme ve Milli Devletlerin, s.8. 



 99

sağlıyordu.529 Kralın ilâhî bedeni yerine ulusun tinsel kimliğini, toprağını ve nüfusunu 

ideal bir soyutlama olarak ikame ediyordu. Diğer bir deyişle toprak ve nüfus, ulusun 

aşkın özünün uzantısı olarak telâkki ediliyordu. Bu yeni iktidar totalitesinin çatısını 

kapitalist üretim süreçleri oluşturuyordu. Bu olurken, sorunlu yapısal bir ilişki ortaya 

çıkıyordu. Çünkü modern ulus monarşik devletin potrimonyal yapısını miras almış ve 

onu başka bir biçimde yeniden icat etmiştir. Bu sorunlu yapısal ilişki, kan ilişkilerinin 

biyolojik bir sürekliliği, toprağın uzamsal sürekliliği ve dilsel ortaklık temelinde 

kurulmuş kültürel ve birleştirici bir kimlik olan ulusal kimlik ile istikrara 

kavuşturuluyordu. Nüfus egemenlik bağlamında edilgen (tebaa) bir rolden etken 

(yurttaş) bir konuma geçiyordu.530 Önceleri az çok otoriter bir idareye tabi tutulan 

insanlar artık adım adım yurttaş statüsünü kazanıyordu. Ulusçulukta tebaadan yurttaşa 

geçişi kamçılıyordu.531  

 Ulus-devletin ortaya çıkışını 18.yüzyılın sonları Avrupasına yerleştiren 

Guibernau, ulus-devleti, toprağın bürokratik mutlakıyetçi devletlerce konsodile 

edilmesi, hudutların sınırlara dönüştürülmesi, burjuvanın yükselişi, yöneticilerin yeni 

rolü (kamu hizmeti ya da ulusa hizmet) ve özellikle halk egemenliği düşüncesinin 

yayılması ile ortaya çıkan büyük birimlerin oluşumu ve bunların bir devlet yönetimi 

altındaki ulusun üyelerini yer yer birleştirmeyi başarması gibi süreçlerin bir ürünü 

olarak açıklar.532 19.yüzyıla kadar net bir şekilde ulus-devletlere bölünmüş bir Avrupa 

söz konusu değildir. Ulus-devletin mükemmel bir siyasal birim olarak tanınması, 

yalnızca Batı Avrupa’da değil dünyanın geri kalan kısmında da 19.yüzyıldan sonra 

gerçekleşmiştir.  

 Ulus devletin, ulus zeminli meşruiyet işareti 1815 Viyana kongresinde görüldü. 

İlk defa o zaman etnisitenin devletin şekillenmesinde belirleyici olması gerektiği iddia 

edildi. Eski düzende devlet uluslara hizmet etmiyordu, hatta topluluklara bile hizmet 

emiyordu. Devlet Tanrıya, Allahın kanunlarına hizmet ediyordu. Devlet yöneticilerinin 

mirasına, Tanrının temsilcisi olan hanedana hizmet ediyordu. 17. ve 18. yüzyıllarda 

‘kamu yararı’ fikri gelişti. Özellikle ticaretçilerin tavsiyelerini dikkate alan Avrupalı 

hanedanlar ‘gelişmeyi’ programlarına aldılar. Onlar yollar inşa ettiler, dış ticaret vb işler 

                                                
529 Habermas, “The European Nation-state- Its Achievements, s.284. 
530 Hardt,  Negri,  a.g.e., s.116. 
531 Habermas, a.g.m., s.288. 
532 Guibernau, Milliyetçilikler, s.105-106 



 100

yaptılar. Bu hizmet edilen şeyin değişimi anlamına geliyordu.533 Akılcılık ve kapitalizm 

eski düzenin sonunu getiriyordu. Akılcılık, yurttaş fikrini, tek hukuk anlayışını, yasal 

eşitlik düşüncesini ve bir klâna bağlı olmaktansa daha büyük bir gruba (ulus) bağlı olma 

fikrini yarattı. Diğer taraftan kapitalizm ise emeğini satmada özgür bireylerin 

oluşmasını sağladı. Devlet ortak dil ve eğitim sistemi oluşturdu ve belli sınırlar içinde 

ortak yasal sistemi zorladı. Devlet bu sınırlar içerisinde devlet tarifesi, borçları ve ülke 

çapında para dolaşımını yönetmek için devlet bankalarını oluşturdu. Devlet ulusal 

bürokrasi ve farklı bölge ve sınıflardan olan insanları sosyalleştiren ulusal ordular 

meydana getirdi. Bu özellikler modern devletin ve doğal olarak ulus-devletin 

karakteristik özellikleridir.534 

 Modern anlamda ulus ile modern devletin 18.yüzyılın sonuna kadar 

kaynaşmadığını savunan Habermas bu devlet tipinin ilk olarak Fransız ve Amerikan 

devrimleri ile ortaya çıktığını savunur.535 Batı ve Kuzey Avrupa’da klâsik ulus-

devletler, mevcut teritoryal devletler içinde evrilirken, gecikmiş uluslar İtalya ve 

Almanya o zaman Orta ve Doğu Avrupa’ya özgü hale gelen bir yol izliyordu. Burada 

devlet oluşumu ortak dil, tarih ve kültürler etrafında kristalize olan bir ulusal bilincin 

izlerini takip ediyordu. Modern devletin oluşum sürecinde temelde hukukçular, 

diplomatlar ve memurlar etkin bir bürokrasi inşâ ederken, diğer taraftan kültürel 

bağlamlarda birleşen bir ulus projesinin yayılımında ise yazarlar, tarihçiler ve 

gazeteciler devlet adamlarının diplomatik ve askeri çabalarını haber veriyordu. Bu 

çabaların her ikisi de 19.yüzyıl Avrupa ulus-devletleri sonucunu veriyordu.536 Batılı 

ulus-devlet sistemi ortaçağ sonundaki politika ve din arasındaki mücadelenin bir 

ürünüdür.537 Bu ürün politikanın din karşısındaki zaferini temsil eder. 19.yüzyıla 

gelinceye kadar Tanrı-Kral devlet, sanayi devrimi ile yerini modern ulus-devlete 

bırakıyordu.538  

 Özellikle 19.yüzyılda Avrupa’da belirginleşen modern devletlerin en temel vasfı 

tebaasını yönlendirmek, itaatini kolaylaştırmak ve biçimlendirmek amacını taşımasıdır. 

                                                
533 Navari, a.g.m., s.14-15. 
534 Navari, a.g.m., s.35-36. 
535 Habermas, a.g.m., s.282.  
536 Habermas, a.g.m., s.283. 
537 Thomas Haymes, “What is nationalism really? Understanding the limitations of rigid theories in 
dealing with the problems of nationalism and etnonationalism”, Nations and Nationalism, 3, (4), 1997, 
pp. 541-557, p.545.  
538 Ali Bulaç, Modern Ulus Devlet, İz yayıncılık, İstanbul, 1998, s.22. 



 101

Modern devlet, kendi ulusunu yaratma amaçlı girişimiyle yurttaşları üzerinde total bir 

belirleyicilik kazanmış olur. Bu belirleyicilik vasfıda tebaasını ulusa dönüştürmeyi 

amaçlar.539 Modern devlet artık tüm bireylere ulaşmayı, bir anlamda onların bireysel 

özgürlüklerini devralmayı amaçlamış, eğitim, ulaşım, resmi dil ve devleti tanımlayan 

simgeler ile vatandaşların en özel alanına dahi girebilmeyi başarmıştır. Bu anlamda, tüm 

toplumu yönlendirmeyi amaçlayan bir toplum mühendisliği görevine soyunmuştur.540 

Bu mühendislik projesinin beklenen sonucu ulusun sınırları ile devletin sınırların 

(kimliğinin) çakışmasıydı. Çünkü bir zamanlar doğal ve olağan bir şekilde verilen 

kolektif kimlikler modern dönemde yapay olarak üretilmek durumundadır. Bu 

zorunluluğun sonucunda ulus-devletler, etnik, dinsel, dilsel ve kültürel homojenliği 

överler ve dayatırlar. Ortak amaç, kader, istikamet duygusu vazederler. Başka bir 

ifadeyle ulus-devletler türdeşliği teşvik ederler. Devletin dayattığı türdeşlik, ulusalcı 

ideolojinin pratiğidir. Bu toplum mühendisliğidir. Ulusçuluk bu toplum mühendisliğinin 

programı ulus-devlet ise fabrikası olacaktı.541  

 Modern dönemde tüm üyelerini yurttaş yapmaya çabalayan devletler salt 

yönetimle meşgul olmadılar aynı zamanda sosyal bütünlüğün tesisi, nüfus düzenlemesi 

gibi alanlarla da ilgilendiler. Bunu eğitim sağlık vb. şeylerle gerçekleştirdiler.542 Ulus-

devletlerin karakteristik özelliği, üzerinde egemenlik kurdukları halkları 

homojenleştirmeye çalışmalarıdır.543 Ulus-devlet temelde toplumsal ve siyasî 

farklılıkları yok etmeyi amaçlayan bir yapıdır. Bu devlet formu daha evvel siyasî olarak 

tanımını “devletin sınırları ulusun sınırları ile çakışmalı” şeklindeki ulusçuluk tanımını 

ilke edindiği için hâkimiyeti altındaki ulusu (ulusu oluşturan bağlar ister objektif ister 

sübjektif olsun) bu ilke bağlamında değerlendirir. Eğer siyasî ve organik olarak büyük 

oranda çakışma varsa ulus-devlet uluslaştırma politikalarını esnek bir şekilde uygular. 

Fakat kurgulanan ulus ile mevcut ulus-devlet arasındaki organik ve ya siyasî 

bütünleşme çok sorunlu ise devlet uluslaştırma politikalarını sertleştirir. Şimdi konumuz 

açısından önemli olan uluslaştırma ve ulusal kimlik edindirme bağlamında ulus-devlet 

politikalarına değinelim.  

                                                
539 Yusuf Tekin, Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Modern Ulus devlete Yönelik Girişimler, 
Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas, 2002, (Basılmamış Doktara Tezi), s.1-2. 
540 Tekin, a.g.t.,  s.9. 
541 Zygmunt Baumann, Modernlik ve Müphemlik,(Çev. İsmail Türkmen), Ayrıntı, İstanbul, 2003, s.88-89.  
542 Delanty, a.g.e.,  s.10. 
543 Mustafa Erdoğan, “Azınlıklar, Çoğulculuk ve Özgürlük”, Demokrasi Platformu, Yıl:1, Sayı:1, Kış 
2005, ss, 33-39, s.34. 



 102

 Modele göre, topluluk artık ‘biz’ duygusunun hâkim olduğu ulustur. Ulus, 

öncelikle türdeş kültürel birim olarak ele alınır. Ulus aşamasında topluluğun, aynı dili 

konuşan aynı tarih ve kültürü paylaşan, aynı soydan gelen, aynı dine inanan, aynı 

düşmanlara sahip bütünleşmiş ve ortak kimliğe sahip olduğuna inanılır. Bu ulus, 

egemenliğin kaynağı olarak siyasal sistemin meşruiyet zeminini oluştururken, aynı 

zamanda egemenliğin tek sahibidir. Fakat mevcut olan ile var edilmek istenen ulu-

devlet kurgudaki mükemmelliğe uzaktır. Çünkü olgu sosyal gerçekliğin parçalığıyla yüz 

yüzedir. Kurguda ön görülen mükemmel türdeşliğe ulaşması olanaksızdır. Fakat kurgu 

ile olgu arasındaki bağlantının koparılmaması da bir zorunluluktur. Çünkü bu bağ 

koparsa kurgunun içerdiği ilkeye bağlı olarak geliştirilmiş olan meşruiyet kuralı 

temelsiz kalacaktır.  

 Sonuçta, kurguyla olgu arasında gözlenen farklılaşma, olgunun kurguya 

uydurulması zorunluluğuna eklenince, ulus-devlet, kaçınılmaz bir projeye dönüşür. 

Olguyu kurguya uydurmayı amaçlayan bu projenin adı uluslaştırmadır.544  Ulus inşâsı 

(nation building) olarakta adlandırılan uluslaştırma, “ideal olarak, genellikle uzun bir 

tarihsel süreçte, başlangıçta birbirlerine gevşek bağlarla bağlanmış toplulukları, bir ulus-

devletin ona tekabül ettiği müşterek bir toplum haline getirmeye yol açan sosyopolitik 

bir gelişim süreci” anlamına gelir. Fakat bu sürecin peşinen başarıya ulaşacağını 

söylemek mümkün değildir. Çünkü bu süreç içerisinde, ekonomik ve kültürel 

bütünleşme, siyasî merkezileşme, bürokratik kontrol, askeri boyunduruk, demokrasiye 

geçiş, ortak vatandaşlığın kurumsallaşması gibi farklı boyutlar söz konusu olabilir.545 

Alter, uluslaştırmanın amacını sosyal, dinsel, siyasal ve kurumsal olarak heterojen olan, 

bölünmüş bir insan topluluğunda bütünleşmeyi sağlamak olarak ifade eder.546 

Uluslaştırma temelde bir kimlik politikasıdır ve doğal-toplumsal kimliklerin yerine 

çerçevesi yukarıdan çizilmiş bir “ulusal kimliğin” yurttaşlara iletilmesine ve 

benimsetilmesine dayanır. 

 Ulus-devlet modern bir organizasyondur ve doğal olarak modernliğin özellikleri 

olan rasyonaliteyi ve teknolojiyi kullanır. Ulus-devlet ve ulusal kimliğin tarihsel 

öncüllerinden farkı vardır. Bu farkın en belirgin unsurlarından birisi, ulus-devletin 

                                                
544 Erözden, Ulus-devlet,  s.122-123. 
545 Jochen Hippler, “Şiddetli Anlaşmazlıklar, Anlaşmazlıklardan Kaçınma ve Ulus İnşası: Terminoloji ve 
Politik Konseptler”, Ulus İnşası, (Ed. Jochen Hippler), (Çev. Algan Sezgin Türedi, Burhan Şayli), 
Versus, İstanbul, 2007, ss.6-21, s.11. 
546 Alter, a.g.e., s.21. 



 103

düşünümsel ve tepeden inmeci yapısıdır. En demokratiklerinde bile ulus-devlet, siyasal 

öğretiler, tarihsel anlatılar, örnek şahsiyetler, kutlamalar ve anma törenleri vasıtasıyla 

bir ‘sivil din’ (resmi ideoloji) oluşturmaya teşebbüs etmiştir.547  

  Her ne kadar ulus inşâsında ulusun temeline ortak geçmiş ve gelecek inancını 

koyan yurttaş temelli model ve ulusu soy, kan ve etnik unsurlar üzerinden düşünen 

etnosentrik model gibi iki modelden söz edilse de548 ister etnik temelli ister demokratik 

diye adlandırılan ulus-devlet olsun hepsi homojen bir ulus oluşturmak ister.549 Ulus-

devletlerin amacı, siyasal iktidarı merkezîleştirmek, kültürü standartlaştırmak, hukukta 

eşitliği ve ekonomide bütünleşmeyi sağlamaktır.550 Okul ve asker ocakları gibi 

kanallarla merkezdeki seçkin sınıfla temasa geçen kenardaki cemaatler, yavaş yavaş 

sisteme katılmaya başlar. Bu evrede devlet, politik birliğini ve ekonomik 

modernleşmesini tamamlayabilmek için ulusçuluğu araç olarak kullanır. Devlet daha 

evvel görülmemiş bir boyutta ulusal eğitim sistemleri kurmaya, standart ulusal diller 

dayatmaya, ulusal kültürü üretmek amacıyla ulusal bayraklar, marşlar, semboller, 

törenler ve gelenekler icat etmeye girişir.551 Ulusal kimlik ya da homojenleştirme çabası 

olarak uluslaştırma, üç temel aracı kullanarak bunu gerçekleştirmeye çalışır. Bunlar 

okul (eğitim), ordu (zorunlu askerlik) ve sandık (siyasî katılım)dır.552 Althusser okul ve 

ordunun diğer devlet kurumları gibi egemen ideolojinin kitlelere ideolojisini aktarma da 

araç olarak kullanıldığını ifade eder.553 

 Ulus-devlet eğitimi zorunlu kılmış ve merkezileştirmiştir. Zorunlu eğitim sistemi 

içinde, toplumu oluşturan bireylere ya da yurttaş adaylarına öncelikle ulusal dil 

öğretilmektedir. Meselâ Fransa’da III. Cumhuriyet rejiminin kurulduğu 1875’te 

Fransızcanın Fransız yurttaşlarının yaklaşık yarısı açısından yabancı bir dil olduğu ya da 

İtalya’da ulusal birliğin sağlandığı aşamada nüfusun sadece % 2,5’inin İtalyanca 

konuştuğu göz önüne alındığında ulus-devletler için dil öğreniminin önemi daha iyi 

                                                
547 Erol Göka, İnsan Kısım Kısım Toplumlar, Zihniyetler, Kimlikler, Aşina Kitaplar, Ankara, 2006, s.299. 
548 Kaya, Sosyal Teori ve Geç Modernlikler, s.100. 
549 “Birçok Avrupa devleti, törenlerle, sembolik sanatla, tarihi yorumlarla, eğitim ve ortak kültürün 
teşvikiyel halkının ulusal birliğini güçlendirmeye çabaladı. 19.yüzyıl devletleri çocukların ders 
görecekleri dil veya dillerin seçiminde etkindi. Azınlık gruplarına daima özerklik tanıyan Osmanlı 
Devleti, ortak bir devlet kültürü dayatma konusunda tek başınaydı.” Davies, a.g.e.,  s.860. 
550 A. Yaşar Sarıbay, “Post-Modern Ulus Olmanın Teorik Olasılıkları”, Tarih ve Milliyetçilik, I. Ulusal 
Tarih Kongresi Bildirileri, Mersin Üniversitesi, 30 Nisan-2 Mayıs 1997, ss.4-6, s.4.   
551 Charles Tilly, Avrupa’da Devrimler: 1492-1992,, s.38. 
552 Erözden, Ulus-devlet, s.123. 
553 Louıs Althusser, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, (Çev. Yusuf Alp, Mahmut Özışık), İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2000, s.23. 



 104

anlaşılacaktır.554 Merkezi biçimde tespit edilen ders programlarına göre yürütülen 

zorunlu eğitim kanalıyla bireylere ulus bilincinin aşılanması söz konusudur. Zorunlu 

eğitim içerisinde sadece dil öğretimi değil aynı zamanda ulusal tarih ve ulusal coğrafya 

öğretimi de ders programlarında başat konumdadır. Bu yolla yurttaş haline 

dönüştürülmek istenen bireylere, ‘vatan’ ve ‘tarihsel birliktelik düşüncesi’ verilmek 

istenir.555  

 Uluslaştırma araçlarından bir diğeri de ordudur. Ordu okula benzer bir işlev 

görür. Yaygınlaştırılan ve zorunlu hale getirilen askerlik hizmeti vasıtasıyla, bireylerde 

öncelikle ‘vatan’ kavramı ‘ulusal’ bir içeriğe büründürülür ve bir ölçüde kutsallaştırılır. 

İlâveten ordu, ikinci bir yurttaşlık okulu olarak işlevini yerine getirir.556 

 Uluslaştırma araçlarından üçüncüsü siyasî katılımdır. Ulusun varlığının 

sağlanması için gerekli koşullardan birisi, yurttaşların, bireysel çıkarların üstünde yer 

alan ve bireysel çıkarlara üstün gelen bir siyasî alanın var olduğuna dair inançlarıdır. 

Siyasî katılım kanalıyla birey, bu ulusal alana dâhil edilmekte, bu alanın varlığı 

düşüncesini içselleştirmesi sağlanmaktadır.557 

 Uluslaştırmanın önemli araçlarından biride ‘tarih yazıcılığı’ dır. Bir ulus 

meydana getirme çabası sırasında yapılan işlerden ilki tarihin yeniden yazılmasıdır. Bu 

yeniden yazım sürecinde bazı tarihi olgular olduğundan daha önemli gösterilecek ve 

ulusun geçmişte de var olduğu bilincini kazandıran olgulara fazla vurgu yapılacaktır.558 

 Uluslaştırma sürecinde eski aidiyet zeminlerinden biri olan din, aslında kurguda 

reddedilmesine rağmen, toplumsal bütünlüğü sağlamak için kültürel yönü ön plana 

çıkarılarak yani dünyevi bir içerikle kullanılmaktadır. Özellikle, ulus olarak 

tanımlanmaya çalışılan insan grubunun türdeşliğinin yoğun olarak vurgulanmasının 

gerektiği kriz dönemlerinde, din unsurunun kullanımı diğer dönemlere göre daha fazla 

artmaktadır.559 Örneğin ulusal kurtuluş mücadelesi esnasında, I. Büyük Millet Meclisi 

seçimlerine gayrimüslim unsurlar iştirak ettirilmemiştir.560 İşgal eden Hıristiyan edilen 

                                                
554 Erözden, Nasyonalizm, s.36-37. Ulus-devlet, s.124. 
555 Erözden, Ulus-devlet,   s.124. Kaya, a.g.e., s.100. 
556 Erözden, a.g.e., s.124. 
557 Erözden, a.g.e., s.125. 
558 Büşra Ersanlı Behar, İktidar ve Tarih; Türkiye’de “Resmi Tarih” Tezinin Oluşumu (1929-1937), Afa 
Yayıncılık, İstanbul, 1992, s.19. 
559 Erözden, a.g.e., s.114. Hindistan ve İsrail devletlerinin kuruluşu bu kullanıma örnek verilebilir. 
Müslümanlığın ve Yahudiliğin ulusal işlenmesi ve kullanılması söz konusudur.  Hippler, “Şiddetli 
Anlaşmazlıklar, s.13. 
560 Sabahattin Selek, Anadolu İhtilali, Burçak Yayınevi, İstanbul,  Cilt I ve II birlikte, Cilt I s.330. 



 105

Müslüman olunca, anti-emperyalist mücadele de İslâm aniden ulusçuluk anlamına 

gelmeye başlamıştır.561  

 Ulus-devletler son iki yüzyıldır egemen oldukları toplumların türdeşlik oranı ne 

olursa olsun, metot ve kullanılan araçlar farklı da olsa uluslaştırma politikaları 

uygulamışlardır. Ulus-devlet ülkedeki etnik, kültürel, bölgesel ayrılıkları ortadan 

kaldırma eyleminden önemli bir aktör olmuştur. Ulus-devletler uluslaştırmada 

genellikle kurucu etninin kültürünü temel alırlar ancak bazı durumlarda yeniden icat 

edilmiş bir tahayyülün ürünü olan kültürü de temel aldıkları gözlenmektedir. Çünkü 

ulus-devlet için esas olan kültürün kime ait olduğundan ziyade homojen olmasıdır. Bu 

homojenliğin temel fonksiyonu iktidara meşruiyet vermesidir. İktidar ve yönetilen 

arasındaki kimlik uyumu uluslaştırma politikalarının merkezini oluşturmaktadır. 

 Ulus-devletler, geleneksel aidiyet zeminlerinin değişmesi sonucunda ortaya 

çıkan kimlik problemi ve entegrasyon problemine ulusal kimlikle karşılık vermeye 

çalışmıştır. Bu cevap bazen gerçekliğin yeniden inşâsı yönünde gerçekleşirken bazen de 

bir hayalin gerçeğe dönüştürülmesi şeklinde gerçekleşmiştir. Ulus-devletler yeniden 

inşâ ya da icat edilenin hayata geçirilmesi safhasında hiç sevmediği etnik, dilsel, dinsel 

vb farklılıkları ulusal kültür potasında eritmeye çalışmıştır. Bu bağlamda ulusal marşlar, 

bayraklar, anıtlar, ulusal bayramlar, tarihi kahramanlar vb. şeyleri kullanarak ulusal 

kimliği oluşturmaya çalışmışlardır. 

 Genelde uluslaşmanın etnik ve yurttaş temelli gerçekleştiği yönünde bir ayrım 

yapılmasına karşın, dünyanın ulus-devlet olan her devletinde homojen bir ulusal kültür 

istenci söz konusu olmuştur. Yani her ulus-devlet ister etnik ister iradî olsun ortak bir 

kültürü dayatmıştır. Ancak bugün dünyaya baktığımızda devletlerin isminin önünde 

ülkü birliğini ifade eden sıfatlardan ziyade bir soyu niteleyen sıfatların olduğunu 

görüyoruz. Ulus-devletler ve uluslaştırma politikaları arasındaki fark, daha çok ‘öteki’ 

ile olan ilişkisinde ortaya çıkmaktadır.  

 Uluslaştırma politikalarının mutlak başarıya ulaştığını iddia etmek güçtür. 

Özellikle kurgu ve olgu arasındaki fark fazla ise uluslaştırmanın başarıya ulaşması daha 

zordur. Ayrıca uluslaştırma modern bir fenomendir ve modernliğin koşulları yerine 

getirilemezse başarılı olması çok güçleşir. Örneğin refah, eşitlik, siyasi katılım, iletişim 

kanallarının açık olması gibi bütünleşmeye yardımcı şartlar oluşmaz ise bu sürecin 
                                                
561 Baskın Oran, Atatürk Milliyetçiliği; Resmi İdeoloji Dışı Bir İnceleme, Dost Kitabevi, Ankara, 1988, 
s.102. 



 106

başarılı olma şansı neredeyse yoktur. Başarıya ulaşamamanın göstergeleri arasında 

siyasi istikrarsızlık, bireylerin kendilerini daha çok yerel kimliklerle tanımlaması, etnik 

ayrılıklar vb. şeyler sayılabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 107

İKİNCİ BÖLÜM 

2. OSMANLI KİMLİĞİ VE KİMLİK SORUNU 

2.1. Klâsik Dönem Osmanlı Devleti, Felsefesi ve Sınıf Sistemi 

 

Osmanlı devlet ve toplum yapısını tüm yönleri ile değerlendirmek bu çalışmanın 

kapsamı dışındadır. Çalışma sınırımız açısından özellikle Osmanlı’da iktidarın 

meşruiyet kaynağı, yönetimi altındaki insanlardan türdeşlik talep edip etmediği, 

toplumu nasıl organize ettiği gibi konular üzerinden durulacaktır. Diğer bir deyişle 

çalışmamız modernliğin getirdiği kimlik meselesi ekseninde devlet yapısı, 

politikalarının değişimi, biçimlenmesi ve uygulanması temelinde yoğunlaşacaktır. 

Bundan dolayı Osmanlı Devleti’nden Türkiye Cumhuriyeti’ne kadar olan sürede 

meşruiyet, kimlik, devlet ideolojisi, toplum ve devlet yapısı gibi unsurlar zemininde 

gerçekleşen değişim ve farklılıkları vurgulamak üzere Osmanlı Devleti ve toplum yapısı 

genel hatlarıyla değerlendirilecektir.  

 Osmanlı Devleti iki rakip din ve uygarlığın müşterek sınırlarında bir gazâ devleti 

olarak doğdu. Bu durum imparatorluğa önemli özellikler kazandırdı. Onu savaşa yatkın 

bir devlet haline getirdi ve siyasal kültürünü şekillendirdi.562 İlk planda geleneksel 

devlet anlayışının yansıtılması, çok kültürlü, hoşgörülü bir felsefenin varlığı, “insan-ı 

kâmil” öğretisine dayalı bir yaşam tarzının varlığı Osmanlı Devlet anlayışını besleyen 

olgular olarak göze çarpmaktadır.563 Bilindiği gibi Osmanlı Devleti, adını kurucusundan 

alan bir hanedan devletiydi. Bu tip siyasi formasyonda sadece egemenlik gücü değil, 

ülke ve halk da hükümdarın babadan geçen bir aile mülkü gibi algılanır, her türlü 

tasarruf hakkı yalnız hükümdarın onayı ile geçerlilik kazanır. Bu devlet tipini Max 

Weber patrimonyal kavramıyla öteki siyasi formasyonlardan ayırır.564 Osmanlının kesin 

bir şekilde Fatih Sultan Mehmed devrinde kurulduğunu ifade eden İnalcık’ a göre 

Osmanlı bir İslam devleti idi.565 Osmanlı Devleti Müslüman bir Türk devleti olmasına 

karşın, Osmanlı Devleti’nin kurucu unsuru, kurulduğu ve yayıldığı coğrafya dikkate 

alındığında Osmanlı Devleti’nin siyaset, devlet ve toplum anlayışının temelleri 

                                                
562 Halil İnalcık, “Land Problems in Turkish History”, The Müslim World, Vol:45, Issue: 3, (Jul 1955), 
pp, 221-228, p.222. 
563 Yusuf Oğuzoğlu, Osmanlı Devlet Yapısı, Eren yayıncılık, İstanbul, 2000, s.33. 
564 “ Osmanlı Tarihi En Çok Saptırılmış Tarihtir”, Halil İnalcık İle Söyleşi, Söyleşiyi yapan İlber Ortaylı, 
Cogito, Osmanlılar Özel Sayısı, Sayı:19, Yaz 1999, s.19. 
565 Halil İnalcık, “ Osmanlılarda Raiyyet Rüsûmu”, Belleten, Cilt: XXIII, Ekim 1959, Sayı: 92, ss,278-
610, s.575. 



 108

çeşitlenmektedir. Bu bağlamda diyebiliriz ki Osmanlı siyasi düşüncesinin arka planını; 

1- Eski Türk Moğol siyaset geleneği 2- Klâsik dönem İslam geleneği ve 3- Bizans 

(Doğu Roma) siyasi geleneği oluşturmaktadır.566 Eski Türklerde hâkimiyet ve iktidar 

ilahi veya semavi olup hâkimiyetin cihan-şümul bir hedefi vardı. Ayrıca örf, adet ve 

‘kut’ un da yer aldığı sözlü gelenek olan töre büyük önem taşımaktaydı.567 Klâsik 

dönem İslam siyasi geleneğinde hükümdarlık ve cemiyet birbirinden ayrılmış, 

hükümdara mutlak otorite ve yetki verilmiştir. Hükümdar kanun çıkarma, bu kanunu 

icra etme yetkisine sahip olmuş, devleti ve halkı kişisel inisiyatifi doğrultusunda 

yönetme hakkı elde etmiştir. Yönetimi altındaki cemiyeti tabakalara ayırarak belli 

rollerin ve statülerin verildiği bir yapı ortaya çıkarılmış ve hükümdarlık mukaddes bir 

yapı kazanmıştır. Hükümdar peygamberin vekili durumuna yükselmiştir.568 Bizans 

siyasi geleneğinin etkisi ise tımar rejiminin yapılandırılması, saray teşkilatı konusu, 

iktidar ve hâkimiyet anlayışı, dinin merkezi yönetim tarafından kontrol edilmesi gibi 

sahalarda olmuştur.569 Bir çiftçi imparatorluğu olarak Osmanlı Devleti’nin, eski Türk 

tarihindeki bozkır imparatorluklarıyla farkı vardı. Hükümdarlık “kut”u yeniden, ama bu 

kez “zill Allah fi’l-âlem” (Allahın yeryüzündeki gölgesi) ve “halife-i rûyi zemin” 

(yeryüzünün halifesi) gibi İslam kavramlarıyla ifade ediyordu.570  

Fatih’in kurumsallaştırdığı Osmanlı Devleti’nin ilham kaynakları muhteliftir; 

zamanı için başarılı bir örneğin hassas bir dengede dâhil edildiği sağlam bir sentezi 

ifade eder. Anadolu Selçuklularının, Orta Asya’dan gelen köklü bir geleneği, ülkenin, 

hakanın özel mülkü sayılması ve varisleri arasındaki paylaştırılması geleneğini sona 

erdirmiştir. Devlet artık tüzel kişilik kazanmakta, şahıslara kaim olmayan bir yapıya 

kavuşmaktaydı. Ayrıca Osmanlıların tevarüs ettiği Sünni geleneğin de yüzü devlete 

dönüktür. Devlet Sünni geleneğin üzerine titremektedir. Çünkü bu gelenek ‘nizam’ın 

                                                
566 Fahri Unan, İdeal Cemiyet İdeal Devlet İdeal Hükümdar, Lotus, Ankara, 2004, s.15-16. Osmanlı 
Devleti Doğu Roma’nın (Bizans) bazı bakımlardan mirasçısı olmasına rağmen ekonomisi Roma 
ekonomisi gibi köleci bir ekonomi değildi. Bu Osmanlı pax’ını, Roma pax’ına kıyasla daha ileri derecede 
eşitlikçi kılmaktadır. Diğer bir ifadeyle “efendilik-kulluk” kategorileri bağlamında somutlaşan Roma’nın 
toplumsal hiyerarşisi Osmanlıda mevcut değildi. Osmanlı şehirlerinde yoksulların ve zenginlerin aynı 
mahallede birlikte yaşaması bunun en açık kanıtıdır. Süleyman Seyfi Ögün, “Türk Milliyetçiliğinde 
Hâkim Millet Kodunun Dönüşümü” , Türkiye Günlüğü,  1998,  Sayı:50, s.20. 
567 Unan, a.g.e., s.18. 
568 Unan, a.g.e., s.34. 
569 Carter Vaughn Findley, The Turks in World History, Cary, NC, USA: Oxford University Press, 
Incorporated, New York, 2004. p.112-113. 
570 Findley, a.g.e., p.115. 



 109

bozulmasını engelleyen bir panzehir olarak görülmekteydi.571 Kısacası Osmanlı, eski 

Türk devlet telakkisi, Bizans toprak düzeni ve İslam şeriatını tevarüs etmiş bir 

devletti.572   

 Yukarıda ifade ettiğimiz siyasi düşüncenin özetini, Osmanlı Devleti’nde “dâ’ire-

i adliye” denilen felsefe oluşturmaktadır. Bu anlayışa göre, “ adalet olursa halk daha çok 

üretir, vergi gelirleri artar, devlet de zenginleşip güçlenir” dolayısıyla güçlü bir devletin 

temeli adalettir.573 Bu anlayışın izlerini 1069’da Karahanlı Türk hakanı için yazılmış 

Kutadgu Bilig isimli eserde görmekteyiz. Bu yapıt yukarıda ifade ettiğimiz devlet 

felsefesinin aynısını ileri sürer: “Devleti denetlemek büyük ordu gerektirir. Orduyu 

beslemek büyük servet ister. Bu serveti elde etmek için halk zengin olmalı. Halkın 

zengin olabilmesi için ise yasalar adil olmalıdır”.574 XI. yüzyıl da yazılmış Kutadgu 

Bilig’den 1839 Tanzimat Fermânı’na kadar geçen sürede bu anlayış, devlet felsefesinin 

bir özeti niteliğinde görülmüştür.575  

Osmanlı Devleti, halk ile iktidar arsına keskin uçurumlar koymasına karşın 

belirli bir uzlaşmayı cisimleştirir. Devlet Hobbes’cu anlamda düzensizliğin karşıtıdır. 

Tüm problemlerin çözümü olarak ‘devlet’ işlev görür. Bu bağlamda devlet, “nizam-ı 

âlem”in kurucusu ve sürdürücüsüdür. Bu durumda devletten beklenen ise adalettir.576 

Osmanlı devlet felsefesine göre, padişah, Allah tarafından düzeni sağlamak ve yürütmek 

için vekili olarak görevlendirilmişti. Padişahlık mülkü, mutlak meşruluğunu inançtan 

almaktaydı. Tanrı, toplumu ayrı ayrı yerlere koymuş, her birine farklı görevler vererek 

yerlerine yerleştirmiştir. Bu topluma “reaya” “sürü”577 denmekteydi. Padişah ise bu 

sürünün çobanı konumundaydı. Hayatın kanunu değişme değil nizamdır. Devletin 

vazifesi her gruba, konumuna göre hak ettiğinden ne fazla ne de daha az imkân vererek 

“düzen”i korumak ve sürdürtmekti.578 Bu yapıda iktidar meşruiyetini halka 

                                                
571 Türköne, Türk Modernleşmesi, s.181. 
572 Türköne, Osmanlı Modernleşmesinin Kökleri,  s.34; Güvenç, Türk Kimliği, s.184-186 
573 Halil İnalcık, Osmanlı Devleti Klâsik Çağ (1300–1600), (Çev. Ruşen Sezer), Y.K.Y, İstanbul, 2004, 
s.71. 
574 Yusuf Has Hâcip, Kutadgu Bilig, Reşit Rahmeti Arat edisyonu, Ankara, 1959, 155, beyit 2057–2059. 
Akt. İnalcık, a.g.e., s.72. 
575 Halil İnalcık, “The Nature of Tradional Society: Turkey”, Political Modernization in Japan and 
Turkey, (Ed. Robert E. Ward & Dankwart A. Rustow), Princeton, New Jersey, Princeton University Pres, 
1964, s.43. 
576 Türköne, Türk Modernleşmesi, s.196. 
577 Reaya kelimesinin etimolojik anlamı sürüdür. Semantik olarak Osmanlı Devletinde vergi veren kesimi 
tanımlar. Ayrıca Tanzimat dönemine kadar gayri-müslimler zimmi olarak tanımlanmaktadır. 
578 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, (Haz. Ahmet Kuyaş), Y.K.Y, İstanbul, 2002, s.30-31. 



 110

dayandırmamaktadır.579 Padişah adaletle hükmederse iktidar hakkı meşru olmaktadır. 

Adaletle hükmetmenin sonucunda hem yöneten hem de yönetilen huzurlu olacaktır. 

Buradaki adalet Plâtoncu adalet kavramıdır.580 Yani herkesin yerli yerinde olduğu, 

dikey taleplerin olmadığı bir durumdur.581 Bu bağlamda nizam ve emniyet, Osmanlı 

yönetim felsefesinin temelini oluşturmaktaydı.582 Bu devlet anlayışı devlete önemli bir 

özellik kazandırıyordu. Bu özellik merkezi bir devlet görünümü altında bir ırklar, dinler 

ve milletler federasyonu olma özelliğiydi.583 

 Osmanlı Devleti’nde hukuk; İslam hukuku (şeriat), örfi hukuk ve feth edilen 

bölgelerdeki daha evvel konulmuş olan kanunlar ve nizamlar olmak üzere üç ana temele 

dayanıyordu. Osmanlı idaresi İslam dininin, toplum düzeni ve fertler arasındaki ilişkiler 

konusunda koyduğu emir ve yasaklardan oluşan şer’i hukuku, temel hukuk sistemi 

olarak kabul etmiştir. Örfi hukuk ise, Türk toplumu arasında Orta Asya’dan beri yaşayıp 

gelen adet ve geleneklere dayanan, hükümdarın, toplumun hayrı için Şeri’atın dışında 

kendi iradesine dayanarak çıkardığı kanunları içeren bir hukuk alanıdır.584 Özellikle 

Kamu hukuku alanında örfi hukukun ön plana çıktığı görülmektedir. Osmanlılar feth 

ettikleri bölgelerdeki kanunları tamamen kaldırmamış, yalnızca şer’i ve örfi hukuka 

uymayanları iptal etmiştir.585 Tamamıyla özel koşullar altında gelişen Osmanlı Devleti, 

Şeri’atı aşan bir hukuk düzeni geliştirmiştir. Bunu sağlayan ilke ise örf, yani 

hükümdarın sırf kendi iradesine dayanarak Şeri hukukun alanına girmeyen konularda 

kanun koyma yetkisidir. Şeri’at hukukun temel kaynaklarından biri olmasına rağmen 

Osmanlı Devleti’ni tam bir şeri’at yâ da din devleti olarak nitelemek çok güçtür. 

Osmanlı Devleti’nde teorik olarak devlet din için vardı. Fakat uygulamada devlet 

                                                
579 Burdaki Meşruiyetten kastımız bugünkü modern anlamıyla bir meşruiyettir. Aksi takdirde Osmanlı 
Devleti meşru değildir demiyoruz. Biliyoruzki Geleneksel devletlerinde kendilerine özgü meşruiyet 
biçimleri vardır.  Ayrıca Osmanlı Devleti’nde geleneksel meşruiyet sağlama biçimi için bkz. A. Sinan 
Bilgili, “Türk Devletlerinde Güç ve Hukukun Taşra Temsilcisi; Boy Beyi (Osmanlı ve Safevi Örnekleri)”, 
TİKA I.Uluslararası Türkoloji Sempozyumu, 2005, Kırım, Ukrania, s.170-181.   
580 Mehmet Ali Kılıçbay, “Osmanlı Kimliği Sorununa Kişisel Bir Yaklaşım”, Türkiye Günlüğü, Sayı:11, 
1990, s.55. 
581 Türköne, Türk Modernleşmesi, s.197. 
582 İnalcık, “The Nature of Tradional Society: Turkey, s.43. 
583 A. Turan Alkan, “Osmanlı Tarihi; Bir “İnanç Alanı!””, Türkiye Günlüğü, Sayı:11, Yaz 1990, s.6. 
584 Halil İnalcık, Osmanlı’da Devlet Hukuk, Adâlet, Eren, İstanbul, 2000, s.27. Akgündüz Osmanlı 
hukukunun %80’ inin şer’i hükümler tarafından geriye kalan kısmın ise şer’i esaslar çerçevesinde ülül-
emr tarafından örfi hukuk adı altında oluşturulduğunu ifade etmektedir. Ahmed Akgündüz, “Osmanlı 
Âmme Hukuku Hakkında Bazı Tesbitler” , Türkiye Günlüğü, Yaz 1990, Sayı:11, s.91. 
585 Mehmet Ali Ünal, “ Osmanlı Hukukunun Tarihi Gelişimi ve Ulema Sınıfı” , Türk Yurdu, Aralık 1999- 
Ocak 2000, Cilt:19–20, Sayı: 148-149, s.188. 



 111

dinden üstündü ve dini hayatı düzenleme hakkına sahipti.586 Diğer bir ifadeyle Osmanlı 

Devleti’nde devletin gerekleri dinin gereklerinin üzerinde bir yere sahipti.587 Osmanlı, 

rasyonellik olarak ifade edilebilecek gereklilik ve ussallık ilkelerinden yola çıkarak, 

yöneticiler için idealler ve yüksek değerler ağırlıklı bir devlet felsefesi geliştirmişti. 

Adab olarak ta adlandırılan bu felsefe, “seküler ve devlet yönelimli” idi ve “devleti 

yerleşik değerlerle özdeşleştirmek” çabalarının bir sonucu olarak geliştirilmişti.588 

Çünkü nüfusunun çoğunu gayri-müslimler oluşturmaktaydı.     

Osmanlı Devleti’nin sosyal yapısı yöneten ve yönetilen ayrımı üzerine 

şekillenmekteydi.589 Bu yapı, ilki vergiden muaf hükümdar ve yetki verdiği vezir ve 

valiler yani yönetenler, ikincisi ise vergi veren reaya yani yönetilenler olmak üzere iki 

ayrı sınıftan oluşmaktaydı.590 Zaten Fatih kanunnamelerinin ikiye ayrılması (askeri ve 

reaya) Osmanlı Devleti’nin sınıflar statüsüne ait temel anlayışını, askeri ve reaya 

statüsündeki temel ayrılık ilkesini yansıtır.591 Teb’asını, “askeri” sınıfın imtiyazlarından 

uzak tutmak devletin temel ilkesi idi.592 Fakat Osmanlı toplumu Avrupa’dan farklı 

olarak sınıflar arasında aşılmaz duvarlar örmemiştir.593 Padişah beratıyla sınıflar arası 

geçiş mümkün olmuştur.594 Askeri ve reaya olmak üzere iki tabakadan oluşan bu yapı 

dini ve etnik sınırları aşmaktaydı. Reaya dini ve etnik köken farkı gözetmeksizin tüm 

tebaayı kapsamaktaydı.595 Yönetenler, yönetilenler, askerler ve köylüler etnik kökenine 

göre ayrılmıyordu. Bu tür yapıda kimlik ve bağlılık etnik kökene endeksli değildi.596 

Osmanlı Devleti uyruklarını Müslüman olsun olmasın “reaya” olarak görürdü. Reaya 

                                                
586 Ünal, a.g.m., s.189. 
587 Hakan Yavuz, Modernleşen Müslümanlar, Nurcular, Nakşîler, Milli Görüş ve Ak Parti, (Çev. Ahmet 
Yıldız), Kitap Yayınevi, İstanbul, 2005, s.63. 
588 Metin Heper, Türkiye’de Devlet Geleneği, (Çev. Nalan Soyarık),  Doğu Batı Yayınları, Ankara, 2006, 
s.55-56. 
589 Fatma Müge Göcek, Rise of the Bourgeoisie Demise of Empire: Otoman Westernization and Social 
Change, Carry, NC, USA: Oxford University Pres, incorporated, 1996, s.21–22. 
590 Yusuf Halaçoğlu, XIV-XVII. Yüzyıllarda Osmanlılarda Devlet Teşkilatı ve Sosyal Yapı, Ankara, 1996, 
s.101; İnalcık, Osmanlı Devleti Klâsik Çağ,  s.74; İnalcık, “The Nature of Tradional Society: Turkey, 
s.44. 
591 Halil İnalcık, Osmanlı’da Devlet Hukuk, Adâlet,  s.36. 
592 İnalcık, “The Nature of Tradional Society: Turkey, s.44. 
593 Ziya Kazıcı, Osmanlı’da Toplum Yapısı, Bile Yayınları, İstanbul,2003, s.12. 
594 İnalcık, “ Osmanlılar’da Raiyyet, s.596-598. 
595 Kemal H. Karpat, Osmanlı Modernleşmesi: Toplum kuramsal Değişim ve Nüfus, (Çev. Akile Zorlu 
Durukan, Kaan Durukan), İmge Kitabevi, 2002, Ankara, s.12-13. 
596 Özkırımlı, a.g.e. s.93-94. 



 112

Tanrı’nın bir emanetiydi ve Tanrı’nın buyurduğu şeriat yolunda yönetmek sultanın 

göreviydi.597 

 

2.1.1 Osmanlı Millet Sistemi 

 Osmanlı fetihlerinin çoğunlukla batıya yönelmesi imparatorluğun gayrimüslim 

nüfusunda ciddi bir artışa neden olmuştur. Bu genişleme nüfusun etnik ve dinsel 

bakımdan iyice heterojenleşmesini de beraberinde getirmiştir. Bunun sonucunda 

Osmanlı Devleti fethettiği bölgelerdeki dinsel, etnik, sosyal yapı vb. çeşitliliğe karşı 

bazı mekanizmalar geliştirmiştir. Bu mekanizmalardan biri de millet sistemidir. 

Osmanlı Devleti’ne İslam’ın temel katkısı bu noktada olmuştur. Bu katkı mülki 

olmayan toplumsal otonomi (evlenme miras vb. alanlarda) sistemiydi. İmparatorluğun 

nüfusu, coğrafi olarak birbirine karışmış ve imparatorluğun tüm topraklarına yayılmış, 

Sunni Müslümanlar, Doğu Ortodoks Hıristiyanlar, Gregoryen Monofizit Ermeniler ve 

Yahudiler gibi otonom yönetime sahip topluluklardan oluşmaktaydı. Millet olarak 

tanımlanan toprak temelli (mülki) olmayan bu topluluklar organizasyonu, millet 

sistemini teşkil etmekteydi. Bu anlayışta Hıristiyanlık ve Yahudilik de Müslümanlık 

gibi meşru ve hak dinler olarak kabul edilmekteydi. Rum, Ermeni ve Yahudi milletleri 

vardı fakat bunlar etnik milletler olarak değil, dini cemaat olarak vardı. Osmanlı 

Devleti’nda tebaa kendini tanımlarken din aidiyetini ön plana çıkarırdı. Çünkü Osmanlı 

yönetimi tebaasını dini ölçütlere göre sınıflandırmıştı.598 Kimlik, devletten değil, bu 

dinsel topluluklardan ediniliyordu. 1860’lardaki Osmanlı yurttaşlık kanunu kabul 

edilinceye kadar Osmanlı yurttaşlığı fikri söz konusu değildi.599 Bu yapı kurumsal bir 

araç olarak geliştirilmişti. Eğer itaat ve ek vergi konusunda mutabık kalınırsa Hıristiyan 

ve Yahudiler İslam otoritesinden tolerans ve koruma hakkını kazanırlardı.600 Osmanlı 

yönetiminin en büyük erdemlerinden biri ve uzun süre hayatta kalmasının sebebi gayri-

müslim unsurlara tanıdığı dinsel toleranstı.601 Millet sistemi bir taraftan topluluklar 

                                                
597 İnalcık, Osmanlı Devleti Klâsik Çağ,  s.73. 
598 Suraıya Faroqhı, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam ( Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla), (Çev. Elif 
Kılıç), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 1997, s.46. 
599 Kemal H. Karpat, “Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire” in Studies on Ottoman 
Social and Political History, by Kemal H. Karpat, Brill, Leiden, Boston, Köln, 2002, p.545. 
600 Arnold Joseph Toynbee, “The Ottoman Empire in World History”, Proceedings of American 
Philosophical Society, Vol:99, No:3, Jun 15, 1955, pp.119-126, s.122. 
601 D.K. Fieldhouse, Western Imperialism in the Middle East, 1914-1958, Cary, NC, USA: Oxford 
University Press, Incorporated, 2006, p.4.  



 113

içinde dinsel, etnik ve kültürel sürekliliğe olanak sağlarken diğer taraftan onları Osmanlı 

idari, ekonomik ve politik sisteme katıyordu.602 

 Osmanlı Balkanlar ve Ortadoğu’daki son çok milletli imparatorluktu ve bundan 

dolayı farklı etnik ve dini toplulukların bir arada yaşamalarını sağlayacak yeni bir usulü 

benimsemek zorundaydı. Bu usulün adı millet sistemiydi. Millet sistemi nüfusu dinsel 

inanç esaslarına göre kategorize eden bir kurumdur.603 Millet bir din ya da mezhebe 

bağlı topluluk anlamına gelmektedir. Osmanlı Türkçesinin en önemli sözlüğü olan 

Kâmûs-ı Türkî, din ve millet kavramlarını aynı anlamda kullanıyordu. Kâmûs-ı 

Türkî’ye göre millet bir dine bağlı topluluklarıdırr.604 Ortaylı, Osmanlıda millet 

bugünkü anlamını içermediğini, Arapçada millet kavramının “community-communitas” 

anlamında dini topluluğu karşılayan bir terim olduğunu ifade ederek ‘natio’ yani ulusla 

aynı anlamı ifade etmediğini söylemektedir.605 Osmanlı Devleti’nde bir Müslüman 

millet vardı ama Türk, Arap veya Kürt milletleri yoktu.606 Bu anlamda millet 

kavramının batı dillerinde bir karşılığı yoktur. Diğer bir ifadeyle İngilizce natio, millet 

kavramını karşılamaz. Çünkü Osmanlı millet kavramı ile ifade edilen topluluklar ırk ve 

dil birliğine sahip olmak zorunda değillerdi. Bu toplulukları bir millet yapan ortak bağ 

aynı dine veya mezhebe bağlı olmalarıydı.607 Osmanlı Devleti’nda milletler, 

imparatorluğun gayri-müslim tebaasının etno-dinsel birliktelik temelinde organize 

olmuş yarı otonom birliklerdi.608 

 Milletin üyeleri birçok tutum ve davranış biçimine sahiptir. Grup üyeliği 

bireyler özgüven ve saygınlık verir. Onlar kendi gelenekleri ve sözlü kültürleri ile kendi 

sosyal grupları içinde yaşarlar. Modern toplumdaki azınlıklar gibi asimilasyona direnme 

ya da kimliklerini yaşatmak için mücadele etmek zorunda değildiler.609 Ulus temelde dil 

ve ırk aidiyetine dayanan bir olgudur. Osmanlıdaki millet ise din ve mezheb aidiyetine 

                                                
602 Kemal H. Karpat, “Millets And Nationality: The Roots of the İncongruıty of Nation and State in the 
Post-Ottoman Era ” in Studies on Ottoman Social and Political History, by Kemal H. Karpat, Brill, 
Leiden, Boston, Köln, 2002, p.611-612. 
603 Gülnihâl Bozkurt, Gayrimüslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukuki Durumu (1839-1914), Türk Tarih 
Kurumu, Ankara, 1996, s.9. 
604 Şemseddin Sami, Kamusu’L Türkî, İstanbul, 1317, s.1400. 
605İlber Ortaylı, “ Osmanlı Devleti’nda Millet”, Tanzimat’tan Günümüze Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:4, 
s.996. 
606 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, (Çev. Metin Kıratlı), T.T.K. Ankara, 2004, s.333. 
607 Eryılmaz, a.g.e. s.12. 
608 Siniša Maleševič, The Sociology of Ethnicity, London, GBR: Sage Publications, Incorparated, 2004, 
p.142. 
609 İlber Ortaylı, Ottoman Studies, İstanbul University Pres, İstanbul, 2004, s.19. 



 114

dayanır. Cemaatin rengi, sözlü kültür, gelenek ve aileye dayanır. Fert bu yapı içinde 

doğar. Ulusçuluk ise fertlerin desteklediği, beslediği modern topluma özgü bir 

düşüncedir.610  

Osmanlı millet sistemi, Osmanlı Devleti’nin, kimliğinin çeşitli din 

mensuplarının farklılığına dayandığı için Osmanlı siyasal kimliğinde belirleyici unsur 

etnisite değil İslam’dı. Osmanlı’nın son zamanlarına kadar modern anlamda bir ulusal 

kimlik olgusu görülmez. Kurucu unsur Türk etnisi olmasına karşın siyasal anlamada bir 

Türk kimliği oluşmamıştır.611 Dolayısıyla Osmanlı Devleti’nde bireylerin ve 

toplumların kimliğini belirleyen olgu modern anlamda ulus ve ulusçuluk değil mensubu 

olduğu millet kompartımanlarıdır. Bu olguların yükselişi İmparatorluğun son yüzyılında 

olacaktır.   

 Bu sistemin temelinde, Ehl-i Kitab’ı meşru gören ve onu koruyan İslami 

uygulama yatmaktaydı.612 Müslümanlar “egemen millet”i (millet-i hâkime”), diğerleri 

ise egemenlik altındaki toplulukları (millet-i mahkûme) oluştururlar. Dolaysıyla sistem 

Müslümanların hâkimiyeti üzerine kurulmuştur.613 Müslim millet üstündü fakat bu 

üstünlük Müslümanların Hıristiyanlar üzerinde herhangi bir şekilde zulmetmesine ve 

Osmanlı yönetiminin Hıristiyanlar üzerinde sistematik bir zulmüne neden olmuyordu.614  

Gayrimüslim nüfus millet-i mahkûme pozisyonun da olmasına rağmen hiçbir zaman din 

değiştirmeleri için zorlanamazlar, köle veya esir edilemezlerdi.615 Müslüman toplumu 

Osmanlı Devleti’nde imtiyazlı bir pozisyonda olmasına rağmen siyasi anlamda aynı 

imtiyazlı durumdan söz etmek mümkün değildir.616 Bu sistem dâhilinde Osmanlı 

Devleti hiçbir zaman İslamlaştırma ve Türkleştirme (devşirme sistemi dikkate alınacak 

bir oran değildir) politikası izlememiştir. Bunun en etkili delili 19 yüzyılda etnik ve 

dinsel özelliklerini muhafaza ederek bağımsızlığını kazanan Osmanlı halklarının 

varlığıdır. Bu, Batı Avrupa’nın farklı etnik gruplar için bir mezarlık haline gelmesi 

düşünüldüğünde aradaki farkı göstermektedir.617 Zaten Osmanlı Devleti için toplumu 

                                                
610 Ortaylı, “ Osmanlı Devleti’nda Millet”,  s.997. 
611 Ejder Okumuş, “Geleneksel Siyasal Kimliğin Çözülmesinde Tanzimat (1839–1856)”, Dinbilimleri 
Akademik Araştırmaları Dergisi, Sayı:4, 2005,ss.9-36, s.16. 
612 Ortaylı, Ottoman Studies, s.15-19. Karpat, Osmanlı Modernleşmesi, s.12-13. 
613 Eryılmaz, a.g.e., s.13. 
614 Roderic H. Davison, “Turkish Attitudes Concerning Chritian- Müslim Equality in the Nineteenth 
Century”  The American Historical Review, Volume:59, No:4, Jul 1954, pp.844-864, p.845. 
615 Eryılmaz, a.g.e., s.15-17; Türköne, Türk Modernleşmesi, s.346. 
616 Toynbee, a.g.m., s.122. 
617 Türköne, a.g.e., s.220. 



 115

türdeşleştirmek gayesi söz konusu olmamıştır. Bunu gayrimüslimlere uyguladığı farklı 

kıyafet giyme ve farklı mahallelerde ikamet etme gibi uygulamalarında görmek 

mümkündür.618 Amaç millet kompartımanlarının karışmasını engellemekti. 

Osmanlı millet sistemi tarihin sui generis (kendine özgü) bir olayıdır. Bu bir 

idari teşkilatlanma özgünlüğü kadar, Osmanlı cemiyetinin bu özgün sosyo-kültürel 

ortamında gelişen bir teşkilatlanmadır. Bu sistem kolonyalist imparatorluklardaki 

azınlık milletleri ve federatif yapılarla benzeştirilemez.619 Bu toplumsal teşkilatlanma 

anlayışı Osmanlıya, yönetimi altındaki etnik, dilsel ve dini grupların çoğunun kimliğini 

koruyup devam ettiren ve Ortaçağ ve modern zamanlarda üç tek tanrılı dini birlikte 

(İslam, Hıristiyanlık, Yahudilik) resmen tanıyan ve etnik ve dilsel alt gruplarıyla birlikte 

uyumlu bir şekilde birlikte yaşamalarını güvence altına alan tek siyasi organizasyon 

olma özelliği kazandırmaktaydı.620 Osmanlı millet sistemi vasıtasıyla dinleri ve grup 

kimliklerini yüzyıllar boyu korumuştur. Osmanlının felsefesi ve toplum anlayışına 

değindikten sonra Osmanlının genel bir görünümüne bakmak faydalı olacaktır. 

 

2.1.2 Osmanlı kimliği 

Osmanlı Devleti kurucusu bakımından Türk,  ideolojisi bakımından da bir İslam 

devletidir.621 Geleneksel Osmanlı siyasal kimliğinin en temel belirleyici unsuru 

İslam’dır. Osmanlı meşruiyetini temelde dinden özellikle Sünni İslam’dan alan hilafet-

saltanat tipi bir devletti.622 Göyünç, Avrupa’da 16. ve 17. yüzyılda yapılan çalışmalara 

dayanarak Osmanlı Devleti’nin bir Türk devleti olduğunu ifade eder. Fakat Osmanlı 

Devleti kendini ne Türk ismi ile niteler ne de hanedanın ismi olan Osmanlı ile niteler. 

Osmanlı Devleti 19.yüzyıla kadar kendisini “devlet-i âliye” (yüce devlet) veya “devlet-i 

ebed-müddet” (ebedi olarak yaşayacak devlet) olarak tanımlar.623 Fakat Batılılar devlete 

“Osmanlı” demezler, “Türk İmparatorluğu ” adını kullanırlar.624 Bu isimlendirme de 

Türklerin İmparatorlukta egemen bir grup veya başrol oyuncusu olduğunu gösterir. 
                                                
618 Ortaylı, Ottoman Studies,  s.18. 
619 İlber Ortaylı, “ “Osmanlı” Kimliği”, Cogito, Osmanlılar Özel Sayısı, Sayı:19, 1999, ss,77–85, s.84. 
620 Kemal H. Karpat, Osmanlı ve Dünya, (Çev. Mustafa Armağan),  (Haz. Kemal Karpat), Ufuk Kitapları, 
İstanbul, 2001, s.16. 
621 Suraıya Faroqhi, “Sorular Katkılar ve Yorumlar”, Osmanlı Devletinin Kuruluşu; Efsaneler ve 
Gerçekler, Panel Bildirileri, İmge Kitabevi, Ankara, 2004, s.110. 
622Okumuş, a.g.m., s.14; Selçuk Akşin Somel, “Osmanlıdan Cumhuriyet’e Türk Kimliği” Cumhuriyet 
Demokrasi ve Kimlik, (Haz. Nuri Bilgin), Bağlam Yayınları, İstanbul, 1997, s.71. 
623 Nejat Göyünç, “Osmanlı Devleti Hakkında”, Cogito, Osmanlılar Özel Sayısı, Sayı:19, Yaz 1999, s.87-
88. 
624 Erhan Afyoncu, Sorularla Osmanlı Devleti III, Yeditepe Yayınevi, İstanbul, 2003, s.41. 



 116

Türkçü ve ırkçı bir anlayışın olmadığı, aynı zamanda Türk’ün çok ta ihmal edilmediği 

bu imparatorluk müslümandır, devletin temel hayatına İslam hâkimdir.625 Fakat 

İmparatorlukta İslam bağnaz bir şekilde algılanmamıştır. Örneğin Osmanlı donanması, 

Hıristiyan subay ve neferleri Noellerde ve Paskalya’da evlerine gidebilsin diye demir 

atmaktaydı.626   

Osmanlı Devleti’nin baskın herhangi bir etnik gruba ait olduğu söylenemez.627 

Ortaylı, Osmanlı Devleti’nda temel kurucu unsurun Türk, ordusu, ordusunun ve 

bürokrasinin dili Türkçe olduğu halde burada önemli olan ideolojinin Türklük 

olmadığını, önemli olanın İslamlık olduğunu ifade ederek Osmanlı Devleti’ni etnik 

anlamda bir grup hâkimiyetinin olmadığı son Roma imparatorluğu olarak tanımlar.628 

Osmanlı Devleti’nin kurucusu hiç kuşkusuz bir Türk boyu olan Oğuzların Anadolu’daki 

uzantısıydı.629 Fakat buna karşın Osmanlı Devleti’ni Türk etnikliği ile açıklamak güçtür. 

Osmanlı Devleti Yakındoğu ve Ortadoğu’da antikiteden beri var olan bir imperium 

geleneğine dayalı olarak şekillenmişti. Geleneksel İmparatorlukların varlıklarını devam 

ettirebilmesi iki şeye bağlıdır. İlki, fetihler diğeri ise bu fetihlerin finansmanın ve askeri 

külfetini sağlayacak toprak ve vergi rejimidir.630 Bu bağlamda Osmanlı Devleti, dev bir 

savaş makinesi tarzında teşkilatlanmıştı. Ekonomi, mali araçlarla bu makinenin bir 

dişlisi olarak işlev görmekteydi. Toprak düzeni, tımar sistemi adı ile büyük bir ordunun 

eğitilmiş asker ihtiyacını karşılıyordu. İdeoloji “gaza kültürü” adıyla bu makineyi 

meşrulaştırıyordu. Bu yönüyle Osmanlı Devleti baştan aşağı askeri ihtiyaçlara göre 

şekillenmiş bir ordu devletiydi.631 Buna bağlı olarak Osmanlı Devleti, tarım ekonomisi 

ile savaş gelirlerine bağlı bir devlet olarak doğdu ve öyle de devam etti.632 Buna karşın 

Osmanlı Devleti fethettiği toprakları koloni değil vatan olarak görmekteydi. Osmanlı 

kolonyal bir devlet değildi. Dolayısıyla etnik bir ayrım yapmamaktaydı. Devlet 

dairelerinde Türkçe konuşulmasına, bir Türk devleti olmasına, ordu ve bürokrasinin dili 

Türkçe olmasına rağmen kimlik bilincine taşınmış bir Türklük söz konusu değildir. 

                                                
625 İlber Ortaylı, Osmanlı Barışı, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2004, s.66. 
626 Ortaylı, a.g.e., s.47. 
627 Aviel Roshwald, Etnic Nationalism and the fall of Empires. Central Europe, Russia & the Middle East 
1914-1923, Florence, KY, USA: Rutledge, 2001, s.28. 
628 İlber Ortaylı, Avrupa ve Biz, Turhan Kitabevi, Ankara, 2007, s.69. 
629 M.Fuad Köprülü, Osmanlı Devletinun Kuruluşu, (Haz. Orhan F. Köprülü), Akçağ Yayınları, Ankara, 
2003, s.94. 
630 Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori,  s.95. 
631 Türköne, Türk Modernleşmesi,  s.85. 
632 Güvenç, Türk Kimliği,  s.170. 



 117

Burada Türklük ‘en soi’ yani objektif olarak vardır, ‘Pour soi’ yani bilinç halinde 

değildir.633 Zaten Osmanlı kendisine Türk demiyor, önce Müslüman sonra Osmanlı 

diyor. Osmanlı da Türklük bir kimlik formu olarak ‘93 harbi’ ve Balkan savaşı ile 

tezahür edecektir.634  

Tüm bu izahatlardan sonra genel hatlarıyla Osmanlı Devleti’ni özelliklerini 

şöyle sıralayabiliriz; 

� Ordu devletidir, 

� Tarım devletidir, 

� Kara devletidir, 

� Mali devlettir, 

� Çok dilli ve çok dinli bir devlettir, 

� Köylü bir devlettir (sosyolojik bağlamda), 

• Osmanlı Devleti bir “monarşidir”. Ülkenin siyasal meşruiyet kaynağı       

“padişah” ve sülalesidir. Devlette, teb’a padişaha şahsi bağlarla bağlıdır, 

• Osmanlı Devleti’nde padişah hem devlet hem de dinin başkanıydı, 

• Osmanlı Devleti ekonomik devlet değildi,635 

• Osmanlı Devleti patrimonyal (pederşahî-aşkın) bir devlettir. 

 Yukarıda ortaya koyduğumuz özellikleriyle genel bir portresini çizmeye 

çalıştığımız Osmanlı Devleti’nin daha iyi anlaşılması için O’nun ne olmadığı ile de 

tanımlamak gerekmektedir. Osmanlı Devleti, meşruiyetini halktan (seküler ama kutsal) 

almayan bir devletti. Osmanlı Devleti, homojen bir etnisite temeli arayan bir modern 

ulus-devletler formu, toplum yapısı itibariyle modern toplumlar gibi homojen bir nüfus 

talebi olan bir devlet, Osmanlı herkes için tek ve seküler bir hukukun olduğu üniter bir 

devlet, modern devletler gibi bünyesinde barındırdığı toplumu homojenleştirmeye 

çalışan, halkların kültürel çeşitliliğini ortak bir üst kültür zemininde eritmeye çalışan bir 

devlet, tebaayı eşitlik anlayışı içinde düşünerek türdeşleştirmeye çalışan bir devlet, 

tebaasının kimliği devlet eliyle değil kendi cemaatleri vasıtasıyla şekillendiği için 
                                                
633 Ortaylı, Osmanlı Barışı, s.120. 
634 İlber Ortaylı, “Osmanlı Devleti tarihte Üçüncü Roma’dır, bir dördüncüsüde yoktur”, Türkiye Günlüğü, 
Sayı:11, Yıl:1990, ss,26–30, s.27–28; Lewis, Osmanlıda Türklüğe vurgunun ara sıra (1400’lerde güç 
kaybı)  rastlandığını ifade eder. 1453 İstanbul’un fethi imparatorluk bilincine ulaşılması, İran’da 
Safevilerin Türk fakat Şii gücünün yükselmesi,  Osmanlının Doğu dünyasıyla ilişiğini kesti ve Osmanlıyı 
en yakın Türk komşularıyla dini bir çatışma içine itti. 1516–1517 de Suriye ve Mısır’ın, 1534’te de 
Irak’ın fethi ile Osmanlı bir İslam imparatorluğu misyonunu yüklenen Osmanlıda Türklük bilinci 
küllenmeye yüz tuttu. Lewis, a.g.e., s.329-330. 
635 Şerif Mardin, “ Atatürkçülüğün Kökleri”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:1, s.86. 



 118

tebaasının kimliklerinin şekillenmesinde taraf olan bir devlet değildi. Osmanlı 

Devleti’nin bu özelliklerini sıraladıktan sonra toplumsal bir aidiyet zemini olarak bir 

“Osmanlı” kimliğinin varlığından söz etmek mümkün mü bu konu üzerinde duralım.  

Toplumsal anlamda ‘Osmanlı’ bir milletin adı değildir.636 ‘Osmanlı’ kavramı ile 

anlaşılan şey, bir aileden ziyade, imparatorluğun zenginliklerinin paylaşımına sultandan 

edindikleri bir ihsan sayesinde katılan seçkinler sınıfıydı. Askeri veya idari otoritenin 

bir parçasını sultan adına kullanarak mülkiyetten pay alma hakkına sahip olan bu 

kişilerin (Osmanlı) bazı özellikleri barındırması gerekiyordu. Devlete ve Padişaha 

sadakatle bağlılık, Sunni-Hanefi mezhebine aidiyet, seçkin kültüre özellikle 

Osmanlıcaya hâkim olmak bu kimliğin özellikleriydi.637 Ahali için “Osmanlı” 

yöneticiydi. Bunun dışında bireyi ve bir grubu niteleyen bir “Osmanlı” kimliği söz 

konusu değildi.638  

 Osmanlıda, benzetildiği Roma İmparatorluğu gibi bir ‘Romalılık’ kimliğini 

karşılayan ‘Osmanlılık’ söz konusu değildir. Roma tebaa ile yurttaş arasında bir ayrım 

yapmaktaydı. Roma yurttaşı olmak bir statü meselesiydi. Fakat Osmanlı için bunu 

karşılayacak bir Osmanlılık statüsü yoktu. “Romalılar” diye başlayan ünlü politik 

manifestoların benzeri olarak düşünülebilecek  “Osmanlılar” diye başlayan bir politik 

manifestoyu Tanzimat’a kadar Osmanlı Devleti’nde görmek zordur. Sosyal anlamda bir 

Osmanlı kimliği söz konusu değildir. Osmanlılık bir hanedan kimliğiydi ve özenle dar 

bir elitin temsil ettiği ve yönlendirdiği politik küreye özel tutulmaktaydı.639 Osmanlıda 

modern anlamda bir kamusal hayatın olmaması, herkese bir ‘Osmanlı’ kimliğinin 

olmamasına neden olmuştur. Bu anlamda Osmanlı Devleti’nde bütün alt kültürleri 

içinde eritecek bir üst kültür ya da üst-kimlik olmamıştır.640  

“Osmanlılık” denen kimlik son yüzyıla ait bir toplumsal kimliktir. Daha önceki 

yüzyılların Osmanlı tebaası için “Osmanlılık” meçhuldü. Modern Batı ve onun ulus-

devleti ve ulusçuluğu ile karşılaşan Osmanlı bu yeni gelişmeye uyarak klasik çağda 

devleti yöneten grup için kullanılan “Osmanlı” kimliğini halk kimliğine dönüştürmeye 

                                                
636 Afyoncu, a.g.e.,  s.29. 
637 Ayşe Saraçgil, Bukalemun Erkek Osmanlı Devleti'nda Ve Türkiye Cumhuriyeti'nde Ataerkil Yapılar Ve 
Modern Edebiyat, (Çev. Sevim Aktaş), İletişim, İstanbul,2005, s.31; Salih Özbaran, Bir Osmanlı Kimliği; 
14.-17. Yüzyıllarda Rûm/Rûmi Aidiyet ve İmgeleri, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2004, s.37. 
638 Ortaylı, ““Osmanlı” Kimliği”,  s.78. 
639 S. Seyfi Öğün, “Türk Milliyetçiliğinde Hâkim Millet Kodunun Dönüşümü”, Türkiye Günlüğü, 
Sayı.50, Mart-Nisan 1998, ss,(17–38), s.20. 
640 Öğün, Mukayeseli,  s.98. 



 119

çalışacaktı.641 Bu anlamda 19.yüzyıl Osmanlılığı Doğudaki modern uluslaşmayı ifade 

eden bir kavram ve müessese haline gelecekti. 

 

2.2. Osmanlı Devleti’nin “Modern Dünya” ile Yüzleşmesi  (1718–1839) 

 Doğa ve sosyal bilimlerin çok açık bir şekilde ortaya koyduğu gibi “değişim”, en 

azından görüp ve algılayabildiğimiz evrende değişmeyen tek şeydir. Devlet formları, 

yaşam felsefesi, toplum yapısı vb. insan edimlerinin sonucu olan her şey dönemlere 

göre kendiliğinden ya da müdahale yoluyla yavaş yavaş ya da hızlı bir şekilde 

değişmektedir. Klasik dönem Osmanlı Devleti’ni siyasal, sosyal ve ekonomik bakımdan 

hiç değişmiyormuş gibi algılamak ve sunmak çok doğru değildir. Çünkü bu tabiat 

kanunlarına aykırıdır. Kanaatime göre Osmanlı da değişim dinamikleri, hızı ve oranı, 

Rönesans ve Aydınlanma sonrası değişimin merkezi konumuna gelen Avrupa’dan farklı 

olmuştur. Bilindiği gibi özellikle 18.yüzyılda başlayan ve günümüze kadar gelen süreçte 

dünya genelinde hemen her alanda hızlı ve köklü değişikliklerin yaşanmıştır. Çünkü 

köklü bir paradigma değişikliği olmuştur. Kurulduğu andan itibaren Batı ile yakın ilişki 

içinde olan Osmanlı Devleti de bu değişimden büyük oranda nasibini almıştır. Osmanlı 

modernleşmesini tüm yönleriyle bu çalışma kapsamı içerisinde değerlendirmenin 

imkânsız olduğunun bilincinde olmakla birlikte, özellikle ulusçuluk, ulus-devlet, eşit 

yurttaşlık (burada kimlik olarak işlev görmekte) ve meşruiyet zemininin (kimlik krizi 

olarak işlev görmekte) değişimi bağlamında Osmanlı değişimi üzerinde durulacaktır. 

Osmanlı modernleşmesi için kesin bir başlangıç tarihi vermek zor olsa da, İkinci 

Viyana Bozgunu’ndan Tanzimat’ın ilanına kadar geçen sürede Osmanlı 

modernleşmesinin gerekliliği ve koşullarının hazırlandığını söylemek mümkündür.642 

Klasik olarak Osmanlı modernleşmesi III. Selim ile başlatılabilir ise de bunu Lâle 

Devrine kadar geri götürmek mümkündür.643 Osmanlı Devleti, 16. yüzyıl sonlarına 

doğru askeri, siyasi ve ekonomik alanlarda mevcut gücünü kaybetmeye başlamıştır. 

Diğer bir ifadeyle Osmanlı Devleti geç 17.yüzyılda, sosyal ve ekonomik açıdan bir 

“kaosun içindeydi ve hemen hemen tüm kurumları ile bir çöküşe” gidiyordu.644 

                                                
641 Ortaylı, ““Osmanlı” Kimliği”,  s.77. 
642 Özer Ergenç, “Osmanlı Klâsik Düzeni ve Özellikleri Üzerine Bazı Açıklamalar”, Yeni Türkiye, 
Osmanlılar Özel Sayısı II, Yıl:6, Sayı:32,  Mart-Nisan 2000, ss.(346–354), s.351. 
643 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi, Cilt V: Nizam-ı Cedid ve Tanzimat Devirleri, T.T.K Yayınları, 
Ankara, 1983, s.56. 
644 Ortaylı, Otoman Studies, s.77. 



 120

Özellikle 1699’da imzalanan Karlofça Antlaşması, Osmanlı Devleti’nde ciddi 

sarsıntılara sebep olmuştur. 18.yüzyılda uyruklarının itaati emir ile değil müzakereler ile 

sağlanmaya başlamıştı. Osmanlıda mal dolaşımı artmış ve dünya ekonomisi Osmanlının 

devlet yaşamında olduğu gibi tebaasının yaşamında da değişmelere neden olmuştu.645 

Osmanlı artık ona bir zamanlar değişik bir şekil ve kimlik veren görüntüsünü 

değiştirmek zorundaydı. Üst kimlik olarak İslamiyet’in ağırlığı sürse de “klasik” olarak 

adlandırılan özellikler değişmek durumundaydı.646 Modernlikle yüzleşen Osmanlı 

Devleti’nde davranış değişikliği meydana gelmiştir. Davranışta değişiklik, değişme ve 

iyileşme ihtiyacı yalnızca askeri teknikte değil, zevklerde ve hayat felsefesinde ve 

özellikle batı medeniyetine karşı bakış açısında da ciddi değişiklikler meydana getirdi. 

Artık Batı647 beğeniliyor ve ona hayranlık duyuluyordu.648  

Lâle Devrinin başlangıcı olan 1718 tarihi Avrupa ekonomik hayatının iyileştiği 

bir döneme rastlar. Kıymetli metal akışının Avrupa’da meydana getirdiği büyük fiyat 

devrimi feodal ekonomiyi yıkmıştı. 1720’den sonra ise batı ülkeleri sanayi uygarlığına 

girmeye başlamıştır. Osmanlı artık Batı için rakip olmaktan çıkmıştı.649  Lâle Devrinin 

yönetici sınıf açısından mühim bir özelliği, bu sınıfın din ve gazâ karışımı olan eski 

Osmanlı zihniyetinden kopmasıdır. Bu devirde halk arasında da değişimler olmuştur. 

Modern ulusların oluşmasında çok etkisinin olduğu bilinen matbaanın Osmanlıya gelişi 

ve Avrupa’daki değişimin farkına varılarak büyük Avrupa başkentlerine ilk geçici 

elçilerin gönderilmesi bu dönemde gerçekleşmiştir.650 Ayrıca toplumsal bağlamda da 

bazı değişimlerin yaşandığı dönemde kahve, tütün, alkollü içecekler ve keyif verici 

maddelerin kullanımındaki serbestlik, camiden ve kiliseden başka gidecek yeri olmayan 

reayaya yeni bir toplumsallık alanı olan kahve ortamının doğmasına neden olmuştur. Bu 

yeni dönemde halk artık İslamlık, Osmanlılık, gazâ, savaş ve ahiret dışında yeni ve 

                                                
645 Donald Quataert, Osmanlı Devleti 1700-1922, (Çev. Ayşe Berktay), İletişim Yayınları, İstanbul, 2005, 
s.73. 
646 Özbaran, a.g.e., s.37. 
647 Burada başlıkta ifade ettiğimiz “yenidünya” kavramı ile “Batı” kavramını aynı anlamda kullandığımızı 
ifade etmeliyiz. Batı’dan kasıt, “sanayi toplumu”, “kapitalist ve emperyalist bir düzen”, “Greko-Romen 
kültür geleneğinin günümüzdeki mirasçısı” ya da bunların bir sentezidir. Taner Timur, Osmanlı 
Çalışmaları İlkel Feodalizmden Yarı Sömürge Ekonomisine, İmge Kitabevi, Ankara, 1996, s.85.  
648 Halil İnalcık, “ Atatürk ve Türkiye’nin Modernleşmesi”, Belleten, Cilt: XXVII,  Sayı: 108, Ekim 
1963,ss.(624–633), s.627. 
649 Berkes, a.g.e., s.43. 
650 Necdet Hayta, Uğur Ünal, Osmanlı Devleti’nde Yenileşme Hareketleri, Gazi Kitabevi, Ankara, 2003, 
s.30-31. 



 121

maddi bir dünyanın farkına varıyor651 ve yeni hayat biçimleri arayışına giriyordu.652 Bu 

dönemin Osmanlı Devleti açısından önemli özelliklerinden biri de modern ulusların 

şekillenmesinde çok etkili olan ortak yazının oluşmasına olanak tanıyan matbaanın 

gelmesidir. Ayrıca bu gelişme Batı da oluşan modern fikirlerin Osmanlı Devleti’ne 

girişine yardım edecekti. Ancak konumuz açısından önemli olan bir noktayı ifade etmek 

lazım ki; o da Lâle devrinden 19.yüzyılın sonuna kadar geçen sürede modernleşmeden 

anlaşılanlar arasında uluslaşmanın yer almadığıdır.653 Fakat bununla Osmanlı 

modernleşmesinde uluslaşmanın olmadığını iddia etmiyoruz. Özellikle Tanzimat 

dönemi ile başlayan bir ortak millet yaratma faaliyetleri de bir uluslaşma çabası olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Olmadığını iddia ettiğimiz uluslaşma, Osmanlı yöneticilerinin 

tercihen bir etni üzerinden uluslaştırma politikaları üretmeleri bağlamında bir 

uluslaşmadır. Çünkü özellikle 19.yüzyılın son çeyreğine kadar Osmanlı için ulusçuluk 

“devlet düşmanlığı”, “ayrılıkçılık” veya “vatan hainliği” ile bir tutulmaktaydı.654 

Osmanlı modernleşmesi açısından Lale devri, bilim, düşünce, sanayi ve teknik 

yönleriyle klâsik yapısından çıkarak medeni milletler gibi olmak için yani Avrupalı 

olma yolunda atılmış ilk adım olarak değerlendirilebilir.655 Lâle Devri, modernleşmenin 

görünür hale geldiği bir dönemdi. 

Osmanlı Devleti’nde sonraki dönemlerde bir amaç haline gelen modernleşme, 

“sistemli yani üstten aşağı bir modernleşme faaliyeti olarak 18.yüzyılda özellikle III. 

Selim zamanında” başladı.656 Sistemli modernleşme çabaları özellikle askeri alanda 

yoğunlaşmış ve meselelerin bu yolla çözüleceği zannedilmiştir.657 Askeri 

modernizasyonu desteklemek amacıyla, III. Mustafa döneminde kurulan 

Mühendishâne-i Bahrî-i Hümâyûn gibi III. Selim de Humbarahâne ile Mühendishâne-i 

Berrî-i Hümâyûn gibi modern öğretim kurumları oluşturulmuştur.658 Paris, Londra, 

Viyana, Berlin gibi merkezlerde büyük elçiliklerin açıldığı ve modern okulların 

oluşturulduğu bu dönem modern devletin bir özelliği olan merkezileşme yolunda atılmış 

                                                
651 Berkes, a.g.e.,  s.44. 
652 Ortaylı, Otoman Studies, s.88. 
653 Aydın, Modernleşme ve Milliyetçilik, s.15. 
654 Güvenç, Türk Kimliği, s.32. 
655 Stanford J.Shaw-Ezel Kural Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, Cilt: I,  (Çev. Mehmet 
Harmancı) E Yayınları, İstanbul, 2004, s.322-323; Turhan, Kültür Değişmeleri, s.144-148.  
656 Halil İnalcık, “ Osmanlı Toplum Yapısının Evrimi”, Türkiye Günlüğü, Sayı:11, Yaz 1990, s.41. 
657 Hayta, Ünal, a.g.e., s.93; Berkes, a.g.e.,  s.96.  
658 Hayta, Ünal, a.g.e., s.87. 



 122

önemli adımlardı.659 Fakat III. Selim (1789–1807) zamanındaki reform çabalarının 

nedeni atalarınınkinden farklı değildi. Reformlardaki amaç, klasik dönemde devletin 

temel felsefesi olan “dâ’ire-i adliye” anlayışının sürdürülmesiydi.660 III. Selim’in şahsi 

muhafazakârlığına rağmen, bu dönemde Osmanlı toplumunda Batılılaşmaya yönelik 

hızlı ve ilerici bir değişikliğe ihtiyaç olduğu düşüncesi oluşmuştur.661 

Osmanlı Devleti’nde padişahın mutlak otoritesinin sarsıldığı dönem II. Mahmud 

(1808–1839) döneminin başlangıç evresidir. Şekil bakımından şer’i bir vesika olan 

Sened-i ittifak, bir harb ve ihtilâl ortamı içinde iktidarı ele alan âyanların, Padişah’ın 

mutlak otoritesi karşısında kendilerini garanti altına alan ve padişaha kabul ettirilmiş bir 

belgedir.662 Padişahın yetkilerinin kısıtlandığı, karşılıklılık anlayışının bulunduğu söz 

konusu belge, Osmanlı hukukî ve siyasi kozmosuna anayasa tohumunun atılması olarak 

değerlendirilebilir. Osmanlı tarihinde daha önce örneği bulunmayan bu belgenin, 

meşrutiyet ve hukuk devleti yolunda diğer bir deyişle ve birazda zorlamayla modern 

devlet yolunda ilk adım olarak değerlendirildiğini görmekteyiz.663  

Tanzimat her ne kadar Abdülmecid döneminde ilan olunmuşsa da, II. Mahmud 

ile yakından ilgilidir.664 Yukarıda da ifade ettiğimiz üzere bilinçli modernleşme 

çabalarının başladığı bu dönemde sadece evvelki dönemlerde askeri alanlarda yapılan 

yeniliklerle kalınmamış, aynı zamanda Avrupa kılık ve kıyafette, yaşayış tarzında, 

sosyal teşkilatında taklit edilmeye başlanmıştır.665 Modernleşme ile birlikte Batılı tarzda 

kılık kıyafetin benimsenmesi ki; “Müslümanlar Hristiyan veya Yahudi kılığını hayal 

bile edemezlerdi” 666 bir kimlik sorunu anlamına geliyordu. Çünkü kıyafet Osmanlıda 

aynı zamanda bir kimlik ifadesiydi. Devleti, Avrupai tarzda yapılandırmak isteyen 

padişah eğitim konusunda ciddi teşebbüslerde bulunmuştur. Sultan II. Mahmud 1824 

yılında bir ferman ile “ilköğretimin her yurttaş için zorunlu hale getirildiğini…” ilan 

                                                
659 Kemal H. Karpat, “The Transformation of the Ottoman State, 1789-1908”, in Studies on Ottoman 
Social and Political History, by Kemal H. Karpat, Brill, Leiden, Boston, Köln, 2002, p.39. 
660 İnalcık, a.g.e., s.34. 
661 İnalcık, a.g.e., s.34. 
662 Halil İnalcık, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-i Hümayûnu, Belleten, Cilt: XXVIII, Sayı.112, 1964, 
ss.(602–622), s.606–607. 
663 Bülent Tanör, “Anayasalar”, Tanzimattan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, C.1, s.13. 
664Tuncer Baykara,“II. Mahmud’un Islahatında İç Temeller: 1826–1839 Arasında Anadolu”, Tanzimat’ın 
150.Yıldönümü Uluslar arası Sempozyumu, 31 Ekim–3 Kasım 1989, T.T.K Basımevi, Ankara,1994, 
s.263. 
665 Turhan, a.g.e., s.164. 
666 Lewis, a.g.e., s.101. Hatta Cumhuriyet döneminde kılık kıyafet devriminden sonra bile Müslümanların 
şapka yerine feste (her ne kadar bir zamanlar karşı çıkmış olsalar da) ısrar etmeleri bu cümleden 
sayılabilir. 



 123

ederek amacını ortaya koyuyordu.667 Rüşdiyeler, Tıbbiye, Harbiye gibi modernleşme ve 

ilerleme hareketlerinde önemli rol oynayan eğitim kurumlarının oluşturulduğu bu 

dönem de modern devlet reflekslerinin geliştirildiğini görmekteyiz. 

 Özellikle 1826’da Yeniçeri Ocağı’nı kapattıktan sonra kendini daha güçlü 

hisseden II.Mahmud, modern bir devlet ve yeni bir bürokrasi oluşturmaya çalıştı. 

Modern devletin reflekslerinden biri olan nüfus sayımı da ilk olarak bu dönemde 

yapıldı.668 1 Kasım 1831’den itibaren yayınlanan devletin resmi gazetesi Takvim-i 

Vekayi II. Mahmud’un merkeziyetçi çabalarının bir aracıydı669ve kamuoyu 

düşüncesinin oluşmasında ilk uyarıcıydı. Yine bu dönemde posta, pasaport ve karantina 

kurumları uygulamaya koyulmuştur.670 Devlet merkezli homojen bir kimlik inşa etme 

bağlamında kıyafet düzenlemesi (fes) de II. Mahmut dönemin de gerçekleşmiştir.671 

Osmanlı Devleti’nde Lâle Devri ya da III. Selim ile başlatılan “yenileşmenin” 

Tanzimat’a kadar genellikle kurumsal düzenlemelerle yetindiği gözlemlenmektedir. 

Tanzimat’ın ise bu bakımdan ciddi farkı vardır. Tanzimat ile modern devlet kavramının 

yapısına uygun olarak “yurttaş” temelli teritoryal devlet düzenine geçilmesi gündeme 

gelmiştir.672 Çünkü artık değişen ve yeniden kurulan bir dünya ve düzen vardır. Esasen 

geleneksel düşüncenin darbelere maruz kalması ve dokunulmazlığının kaldırılması, 

Rönesans’tan itibaren başlatılırsa da, 18. ve 19. yüzyıllar önceki dönemlere göre daha 

kitleselleşmiş ve gelenekselliğin durumu sürdürme anlayışının yerini sürekli değişim 

anlayışı almıştır. Düzen üreten bir toplumsal durumdan, her şeyin değişime açık hale 

geldiği, toplumsal yapının kırılganlaştığı, düzensizlik üreten bir toplumsal duruma geçiş 

söz konusu olmuştur. Çünkü çağ modernlik çağı modernlik ise “kalıcı olan”ın yıkılışı, 

geçici olanın kurallaşmasıdır. Bu çağın temel karakteristiği “yaratmak” ve “yapmak” 

gibi fiillerdir.673 İşte gelenekselliğin bir timsali olan Osmanlı içinde yapmanın ve 

                                                
667 Hayta, Ünal, a.g.e.,  s.109. 
668 Hayta, Ünal, a.g.e.,  s.102, 108. 
669 Nesimi Yazıcı, “Tanzimat Dönemi Basını Konusunda Bir Değerlendirme”, Tanzimat’ın 150. 
Yıldönümü Uluslararası Sempozyumu (31 Ekim- 3 Kasım 1989 Ankara), TTK Basımevi, Ankara, 1994, 
s.55. 
670 Mehmet Ali Kılıçbay, “Osmanlı Batılılaşması”, Tanzimattan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, C.1, 
s.150. 
671 Donald Quataert, “Clothing Laws, State, and Society in the Otoman Empire, 1720-1829”, 
İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:29, No:3, (August 1997), pp, 403-425, p.413. 
672 Aydın, Modernleşme ve Milliyetçilik, s.32. 
673 İnci Özkan Kerestecioğlu, “Milliyetçilik ve Modernleşme Üzerine”, http:// www.istanbul.edu.tr./ 
siyasal/ Turkce/Dergi/ Sayı  %20: 23–24/15.htm. 11.10.2005. 



 124

yaratmanın geldiği bu çağ değişimi değiştirmeyi zorunlu kılmıştır. Bu değişimin en 

ciddi örneği ise Tanzimat ile verilmiştir. 

 

2.3. Tanzimat Dönemi (1839–1876) 

 Tanzimat dönemini674 değerlendirmeden önce bu dönemde dünya genelinde 

yaşanan önemli dönüşüm ve düşüncelere bakmak Tanzimat dönemindeki reformların 

mantığını anlamak açısından çok faydalı olacaktır. Kavramlar bölümünde açıkladığımız 

gibi modern devletin doğuşu devlet ve toplum arasındaki bağlarda ve meşruiyet 

zeminlerinde değişimlere neden olmuştur. Her ne kadar modern devletin tarihsel arka 

planı daha evvel oluşmuşsa da doğumu için Fransız Devrimini beklemek gerekecekti. 

Fransız Devrimi ile din yadsınmaya başlanmış ve meşruluk temelinde “mutlak 

egemen”e yeni bir meşruluk unsuru olarak ulus olgusu hâkim olmaya başlamıştır. 

Modern devlet egemenliği altına almak istediği bireyleri devlete bağlı yurttaşlar 

konumuna getirmeyi temel amaç olarak görmüştür. Bu bağlamda devletin tüm araçları 

bireyleri yurttaş, topluluğu da ulus yapmak için kullanılmıştır. Özellikle 19.yüzyıl 

modern devletin yurttaş ve ulus oluşturma gayesiyle eğitim, ulaşım, resmi dil, simge 

gibi araçları yoğun bir şekilde kullandığı, birçok devlet için tebaayı yurttaşa halkı ise 

ulusa dönüştürmek bağlamında önemli bir uğraşın verildiği dönem olmuştur.  

16. yüzyıla doğru dünya ve Avrupa da oluşan tarihsel koşullar Doğu 

medeniyetini tehdide yol açmıştı. Coğrafi Keşifler ve sermayenin büyümesi Rönesans 

ve Reform gibi diğer etkenlerle birleşince Batı yeni bir dünyanın kapılarını aralamıştı. 

Avrupa’daki bu gelişmeler şehirleşmeyi ve akabinde hukuki özgürlüğü getirmiş bu da 

geleneksel bağların zayıflamasına sebep olmuştu. Toplumlar derebeylik ve kilise 

baskılarından kurtularak ilerlemeye başlamışlardı.675 Bu, batıda geleneksel yapıların 

çöküşü ve modern yapıların doğuşu anlamına gelmekteydi ki bunu birinci küreselleşme 

dalgası olarak isimlendirmek mümkündür. 

 Batı Avrupa da feodalizmin çöküşüyle başlayan modernleşme burjuvanın 

gelişmesi, sanayileşme ve siyasi hakların nüfusun büyük kısımlarına yayılması gibi 

unsurları içeriyordu. Osmanlı modernleşmesinin özellikle sorun yaşadığı yurttaşlık 

                                                
674 Osmanlı Devletini ve toplumunu diplomatik vasıtalarla dönüştürmek için yapılan reform dönemini 
Tanzimat (1839- 1876) olarak bilinir. Stanford J. Shaw-Ezel Kural Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern 
Türkiye, Cilt 2, (Çev. Mehmet Harmancı), E Yayınları, İstanbul, 2006, s.86.   
675 İsmail Cem, Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi, Cem Yayınevi, İstanbul, 1995, s.150-160. 



 125

olgusu, ulusal kültür gibi unsurlar modernleşme sonucunda ortaya çıkan yeni sosyal ve 

ekonomik yapıda bir bağ işlevi yerine getirmek üzere tarih sahnesine çıkıyordu.676 

Yurttaşlık ve ulusal kültür olgularının teritoryal zemini olan modern vatancılık fikri de 

kralın devlet olmaktan çıktığı ve onun yerine ulus veya vatanla özdeşleştiği Batı 

Avrupa’da doğmuştur. Rönesans ve Reformasyon zamanlarında devletle kilisenin ve 

kilise ile kilisenin mücadelesi arasında boğulmuş olan Yunan Polis’inin ve Roma 

patria’sının yankıları Akıl çağında bir kez daha yeniden doğdu ve böylece modern 

meşruiyet zemini olan ulus ve aidiyet merkezi olan vatan duygusu batılı uluslar arasında 

başladı.677 Özellikle Reform ve Rönesans hareketleri bu sürecin hızlanmasına katkıda 

bulunarak önemli siyasi ve sosyal dönüşümlere neden olmuştur. Kültürel 

heterojenlikten kültürel türdeşliğe, cemaatten cemiyete dönüşümün yaşandığı bu süreçte 

modern ulusal kimlikler hem bir kimlik mekânı hem de meşruiyet zemini olarak 

tarihteki yerini almaya başlamıştır.678 Artık toplumlar kendilerini yerel aidiyet bağları 

ile değil ulusal bağlarla ifade etmeye başlayacaklar, devlet kurumu ise mutlak otoritesini 

gökten yere indirmek durumunda kalacaktı.  Esasında Batı’nın laikleşme süreci de 

diyebileceğimiz bu değişimde “Tanrı iki kez tahtından indirilmiş, yerine iki kez başkası 

geçirilmişti, egemenlik kaynağı olarak yerini halk, tapınmanın yöneldiği varlık olarak 

da ulusa bırakmıştı”679 

 18.yüzyılda meşruiyet zemini tanrı ya da kan bağından ziyade yönetilenlere 

doğru kaymaktaydı. Topraksal olarak tanımlanan nüfus tarafından organize edilen 

devletler doğmaktaydı.680 Oysaki Yeniçağdan önce var olan imparatorluklarda, 

konumları ilahi zeminde belirlenmiş tebaalardan tanrı tarafından tayin edilmiş ve yalnız 

tanrıya karşı sorumlu olan hükümdarlarına sadakatle itaat ve hizmet etmeleri 

bekleniyordu. Avrupa’da ortaya çıkmaya başlayan seküler ulusçuluk dine ve hükümdara 

aidiyeti tamamen ortadan kaldırmasa bile bir self-determinasyon kavramını getirerek 

onları yerini almaya başlıyordu. Napolyon savaşlarının Avrupa’ya yaydığı self-

                                                
676 Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi, (Der. Mümtaz’er Türköne, Tuncay Önder), İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2004, s.26. 
677 Lewis, a.g.e., s.331. 
678  Karakaş, Türk Ulusçuluğunun İnşası, s.6. 
679 Lewis, Hata Neredeydi? , s.144.  
680 Guibernau, Milliyetçilikler, s.98-99. 



 126

determinasyon fikri her ulusun kendi devletine sahip olma hakkını ifade ediyordu. Bu 

prensip çok uluslu imparatorlukların “ölüm fermanı” anlamına geliyordu.681  

19.yüzyılda ulusçuluk doktrinin yayılmaya başladığı çok milletli imparatorluklar 

bir siyasi ve sosyal meşruiyet ve kimlik krizine girdiler. Bu hükümdara bağlılık 

temelinden ulusa bağlılık temeline diğer bir ifadeyle dikey bağlılıktan yatay bağlılığa 

geçiş anlamına geliyor ve çok uluslu imparatorlukların temelini aşındırıyordu. Bu 

durum karşısında evvela zor kullanmayı deneyecek olan imparatorluklar bu süreci 

durduramayınca modern devletin bir özelliği olan ideoloji yaratmayı seçmek zorunda 

kaldılar. Eskiden meşruiyetleri için var olmaları yeterli olan hükümdarlar yeni bir 

meşruiyet zemini yaratmak için682 yönetimleri altındaki halkın dil, din ve eğitim gibi 

kimlik kurumlarının türdeşleştirilmesine yönelik politikalar uyguladılar.  

Kimlik krizi diyebileceğimiz bu sorunla Habsburg, Rusya, Osmanlı ve Britanya 

İmparatorlukları yüzleşmek durumunda kalmıştı. Zaten 19.yüzyılda seküler karakterli 

ulusçuluk Osmanlı Devleti’ne nüfuz etmeye başlayınca geleneksel bağları yerinden 

sökmüştü.683 Yabancı bir güç olarak ulusçuluk, Osmanlı üzerinde bir krizin ve çöküşün 

işareti oldu.684 Osmanlı Devleti’nde bir zamanlar var olan çok cemaatli, çok etnili, 

çoğulcu düzen yıkılıyordu. Batı’nın kendi self-determinasyon prensibinden etkilenen 

Hıristiyan azınlıklar eski düzenin kendilerine tanıdığı hoş görülü ama bağımlı konumu 

artık kabul etmiyor yeni talepler öne sürüyorlardı. Bu talepler; ulusun içinde eşitlik veya 

ayrı bir ulus kimliği veya her ikisi birden.685 Çünkü Batıdaki ulusçuluk anlayışının 

temeli belirli sınırlar içinde aynı dili konuşan aynı kültürü paylaşan ve birlikte yaşama 

iradesine sahip olan ya da olma iddiasında olan ulus anlayışından temelleniyordu.686 

Modern ulusların devleti olan ulus-devletin temel özellikleri olan;687  

1. Sivil toplumdan kurumsal ayrılık, 

2. Sınırları tanımlı bir toprak üzerinde yönetim, 

3. Bu topraklar içinde birliğin meşru tesisi, 
                                                
681 Türköne, Türk Modernleşmesi,  s.226. 
682 H.S. Watson, “Milliyetçilik ve Çok Milletli İmparatorluklar”, s.525-526. 
683 Watson, a.g.m., s.526-538. 
684 Norman Stone, Sergei Podbolotov, Murat Yaşar, “The Russian and the Turks. Imperialism and 
Nationalism in the Era of Empires”, İmperial Rule, (Ed:Alexei Miller), New York, NY, USA: Central 
European University Press, 2005, p.30. 
685 Lewis, Hata Neredeydi?, s.157. 
686 Yusuf Sarınay, Türk Milliyetçiliğinin Tarihi Gelişimi ve Türk Ocakları, Ötüken İstanbul, 2004, s.17. 
687 Haldun Gülalp, Nation-State Formation: A Study of  The Turkish Revolution, Submitted in partial 
fulfillment of requirements fort he degree of Doctor of Philosophy in Sociology in The Graduate School 
of  the State University of New York at Binghomton, 1991, p.63. 



 127

4. Bu toprak üzerinde şiddet vasıtasıyla tekel oluşturma, 

5. Ulusal egemenlik vasıtasıyla meşruiyet, diğer imparatorlukların olduğu gibi 

Osmanlı Devleti’nin devlet formuna uymuyordu. 

Osmanlı Devleti için “19.yüzyıl çok uzun” sürmüştür. Bu yüzyılda, devlet ve 

toplum yeni bir değişim ivmesi kazanmıştır. Modern Batı karşısında değişmek zorunda 

kalan Osmanlı Devleti’nin bir şok yaşadığını söylemek doğru değildir. Çünkü Osmanlı 

yüzyıllardır Batı ile hemen her alanda münasebetleri olan bir devlettir. Fakat batı eski 

batı değildir, kapitalist Batı’dır artık. Osmanlıdaki değişim ise “var olan değişmenin 

değişmesidir”.688 Aslında Batı modernliğinin meydan okumasına kadar geçen sürede 

Osmanlılar kendi kimliklerine ilişkin ciddi bir soruna sahip olmamışlardı. Osmanlı 

kendisini dünyanın efendisi ve gelişmiş bir medeniyet olarak görüyordu. Ortaçağda Batı 

Avrupa’nın yoksul ve geri toplumları bilimde ve felsefede merkezinde Osmanlı 

Devleti’nin yer aldığı İslam dünyasının öğrencileri konumundaydılar. Fakat 

modernleşme ile birlikte güç Batı Avrupa’ya kaymıştı. Bunun sonucunda hâkim 

konumunu kaybeden Osmanlı “devlet nasıl kurtulur?” sorusunu peşine düştü. Devlet 

kendisini sorgulamaya başladığında merkezi bir kurum olan ordu bundan ilk nasibi 

alacaktı. 689 İlkin askeri, zamanla idari, mali, siyasi, hukuki ve eğitim alanlarında reform 

yapacak olan Osmanlı Devleti, bunları yaparken bir kimlik dönüşümü de yaşayacaktı.690  

Osmanlı Devleti, 16.yüzyılda başlayıp 19. Yüzyılda yoğunlaşan kapitalizmin ve 

Avrupa’nın işgal tehditleri etkisi altında kaldı. Kapitalizm diğer etkilerinin yanı sıra, 

vakıf, imaret kurumlarının ve özellikle de toplumun kendine özgü İslami kültür 

özelliklerini ikame ettiren ve teminatı altına alan devlet denetimi altındaki toprak 

sistemini ekonomik ve sosyal temellerini sarstı.691 Osmanlı giderek bağımlılaşan 

ölçülerde dünya kapitalizminin ilişkilerine girmiş ve böyle bir dünyada kimliksiz var 

olmanın imkânı sınırlanmıştır. Elbette ki Osmanlı “kimliksiz” değildi. Fakat onun 

kimlik yapısı, modernliğin kimlik standartları ile doku uyuşmazlığı gösteriyordu. Bir 

kere yerel ve aktüel bağlarla temellenmekteydi, oysa modernlik içinde yerel ve aktüel 

kimliklerin yeri yoktu. İkinci olarak Osmanlı’nın kimlikleri heterojendi. Oysa 

                                                
688 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İletişim, İstanbul, 2005, s.13. 
689 Kaya, Sosyal Teori ve Geç Modernlikler,  s.70-71. 
690 Selçuk Akşin Somel, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türk Kimliği”, Cumhuriyet Demokrasi ve Kimlik, 
(Haz. Nuri Bilgin), Bağlam, İstanbul, 1997, s.74. 
691 Kemal H. Karpat, İslam’ın Siyasallaşması; Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Kimlik, Devlet, İnanç 
ve Cemaatin Yeniden Yapılandırılması, (Çev. Şiar Yalçın), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 
2004, s.1; Gülalp, a.g.t., s.93. 



 128

modernlik kimliklerin heterojenliğini redderek türdeşliğini emretmekteydi. Üçüncü 

olarak Osmanlı Devleti’nin kimlikleri farklılık zemininde tasnif ettiği “millet sistemi” 

modern dünyada geçerlilik taşımıyordu.692  Bu diğer bir ifadeyle devletin meşruiyetinin 

sarsılması anlamına geliyordu. Zaten son dönem Osmanlı Devleti’nin siyasi düzlemde 

en temel sorunu Habermas’ın deyimiyle “meşruiyet bunalımı” idi.693 Çünkü 19.yüzyıl 

siyasal modernleşme sürecinde, devlet merkezileşmekte, otoritenin geleneksel 

kaynakları zayıflamaktadır. Dinsel, geleneksel, ailevi ve etnik otoritelerin yerini tek, 

dünyevi, ulusal siyasal bir otorite almaktadır. Siyasal kurumlar farklılaşmakta ve 

özgülleşmektedir. Siyasi katılım artmaktadır.694 

19.yüzyıl başında hız kazanan bu süreçle, Osmanlı değişimin zorunlu olduğunu 

kabul etmişti. Bu değişim Müslüman bir kültür tabanı üzerinde oturan Osmanlıda bir 

“kimlik sorunu” olarak netleşti. Bir medeniyet değişimi şeklini alan bu çaba ile 

yenidünyanın “modern” toplum ve kimlik biçimine ulaşılmaya çalışılacaktı.695 Çünkü 

modern dönem Osmanlı Devleti’nde, birey ve toplumun devletle olan ilişkisi Batıdaki 

devletlerden farklıydı. Osmanlı devlet geleneğinde otoritenin toplumla organik bir bağ 

kurması veya herhangi bir sınıfsal yapıya dayanması söz konusu değildi.696 Siyasi 

meşruiyet halktan alınmıyordu. Bu nedenle modern ulus-devlet ve onun devlet-toplum 

ilişkisinin formu Osmanlıda bir meşruiyet ve kimlik krizi yarattı. Elbette ki, “Batı’nın 

dil, ırk ve toprak birliği üzerinden inşa ettiği toplumsal kimlik Müslüman doğu 

tarafından bilinmiyor değildi. Fakat hiçbir zaman grup birliğinin temel belirleyeni 

olmamıştı”.697 Osmanlı geleneksel kültür zemininde yapılacak bu yeni kimlik arayışı 

“sekülerleşmeyi” ve “uluslaşmayı” zorunlu kılıyordu. Tanzimatla başlayan ve 

Cumhuriyetle yoğunlaşan kimlik politikaları bu bağlamda değerlendirilmelidir. İşte bu 

kimlik oluşturma politikalarının uluslaşma ve sekülerleşme yönündeki ilk adımı 

Tanzimat ile söz konusu olmuştur.  

                                                
692 Süleyman Seyfi Öğün, “Uçucu Kimliklerimiz”, Türkiye Günlüğü, Sayı:33, 1995, ss,53-63, s.53. 
693 Selim Deringil, Simgeden Millete; II. Abdülhamid’den Mustafa Kemal’e Devlet ve Millet, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2007, s.23.  
694 Mehmet Ö. Alkan, “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir İnceleme”, Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt: I, (Ed. 
Mehmet Ö Alkan), İletişim, İstanbul, 2001, ss.377-407, s.378. 
695 Timur, Osmanlı Kimliği, s.227. 
696 Kemal H. Karpat, “Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire” in Studies on Ottoman 
Social and Political History, by Kemal H. Karpat, Brill, Leiden, Boston, Köln, 2002, p.545. 
697 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.56. 



 129

Bilindiği gibi değişimler ıslahat ve inkılâp girişimlerinin kaynağıdırlar. Siyasi 

bünyeyi güçlendirme, birlik şuurunu uyandırma veya canlandırma maksadıyla sosyal 

düzenin dayandığı temelleri yeniden kontrol ihtiyacı duyulunca daima sosyolojik 

kimlikleri ile birey ve cemiyet, hukuki manasıyla da yurttaş ve devlet ilişkisi temel 

problem haline gelir.698 Burada vurgulamamız gereken şey, Avrupa merkezli birinci 

küreselleşme dalgasını kısmi sarsıntılarla hisseden Osmanlı, daha sonra yine Avrupa’da 

yaşanmaya başlayan Aydınlanma Çağı, Sanayi Devrimi ve Fransız Devrimi ile 

tetiklenen ikinci küreselleşme dalgası ile karşılaşmış ve onun değerler sisteminin 

yarattığı derin etkilerden kurtulamayacağını anlayarak, daha önce bünyesinde yapmış 

olduğu değişimleri de dikkate alarak kendini Tanzimat’ın ilanına mecbur gördüğüdür.   

Çünkü Osmanlı Devleti, 18.yüzyıl sonlarıyla 19.yüzyıl başlarında genel durum 

itibariyle çağdışı kalmış bir rejime sahipti. Devletin dayandığı askeri-teokratik temel 

sarsılmıştı. Bir savaş devleti olan Osmanlı’da ordu “işlevini kaybetmiş” ve “hatta sorun 

haline gelmişti”.699 1789’dan beri Avrupa’da ve Dünyada yayılmaya başlayan ulusçuluk 

akımı, Osmanlı Devleti’ni aşındırıyordu.700 Ulusçuluk akımları özelikle Balkanlarda 

parçalanmalara sebep oluyordu.701 Bu hareket kültürel bakımdan heterojen olan 

Osmanlı toplumunda ulus bilincinin gelişmesine neden oluyordu.702 Zaten Osmanlı 

                                                
698 Yavuz Abadan, “Tanzimat Fermanı’nın Tahlili”, Tanzimat I, MEB Yayınları, İstanbul, 1999, s.31. 
Charles F. Keyes bir toplumun ekonomik ve politik yapılarında radikal bir değişikliğin, o toplumun esas 
kimliklerini etkilediğini ve bunların “grup veya millet oluşturmak ve seferber etmek için manipüle 
edilebileceğini” ileri sürmüştür. Keyes’e göre, yapısal dönüşümler, sınırların değişimi, evrim ve göç gibi 
olgular köklü kimlik değişikliğine katkı sağlayabilmektedir. Dahası, kimliklerin kendileri de, bir grubu 
mobilize etmek ve belirli bir amaca ulaşmak için birleştirmek vb. şeyler için benimsenebilir veya özellikle 
yaratılabilir. Charles F. Keynes, “The Dialecties of Ethnic Change” Ethnic Changeb, ed; Charles F. 
Keyes, Seattle, 1981, s.3-30. Akt. Karpat, İslam’ın Siyasallaşması,  s.573. 
699 Abadan, a.g.m.,  s.33. 
700 Ortaylı, Avrupa ve Biz, s.67. 
701 A.H. Ongunsu, “Tanzimat ve Amillerine Umumi Bir Bakış”, Tanzimat I, MEB Yayınları, İstanbul, 
1999, s.4. 19. Yüzyılda ilk gelişme döneminde, modern ulusçuluk, kıtanın insanlarını onların siyasi ve 
sosyal esaret prangalarını reddetmelerini sağlayabilecek bir güç olarak görüldü. Örneğin, Yunan 
bağımsızlık hareketinin önde gelen liderlerinden biri olan Prince Alexander Ypsilanti Osmanlı yönetimine 
karşı Yunan İsyanının başlangıcı olan Şubat 1821’de Yunanlıları heyecanlandıran şu ifadeleri yazdı: “ 
Gözleriniz açın yoldaşlar! Acınacak halinizin farkına varın, saygısızlık edilen mabetlerinizin, barbarların 
şehvetine teslim olmuş kızlarınızın farkına varın, yağmalanan evlerinizin….farkına varın! Bu dayanılmaz 
esaretten kurtulmanın, özgür bir vatana kavuşmanın zamanı gelmedi mi? ” Quoted in R. Ruland (ed), 
Restauration und Fortschritt, Munich, 1963, p, 46-47, akt. Alter, a.g.e., s.25. Alter, Yunanlıların ekonomi, 
yönetim gibi alanlarda önemli pozisyonlara geldiğini, Doğu Akdeniz’in tüm büyük şehirlerinde Yunanlı 
ticaretçilerin kolonilerinin olduğunu ve Osmanlı Devletinda serbest ve özgür hareket imkanına sahip 
olduklarını ifade ederek Ypsilanti!nin ifadelerini renkli söz sanatı olarak değerlendirir. Alter, a.g.e.,  s.26. 
Bu ulusçuluğun özlemini ortaya koymak bakımından iyi bir örnektir.  
702 Bilal Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, İşaret Yayınları, İstanbul, 1992, s.87. 



 130

Devleti’nin “millet sistemi” de ulusların bilinçlerine varmasına zemin hazırlıyordu.703 

Bunun yanı sıra dış sebep olarak niteleyebileceğimiz bazı etkenlerde söz konusuydu. 

Batı Avrupa’daki teknolojik ilerleme üretim ilişkilerinin değiştirerek siyasal ve sosyal 

reformları zorladı. Fransız İhtilâli ve sonrasında ilan edilen Evrensel İnsan Hakları 

Bildirgesi, ulusal egemenlik prensibi, laiklik, yasama, yürütme, yargı, kuvvetler ayrılığı, 

eğitimin devlet tekeline bırakılması gibi ilkeler Tanzimat sürecini başlatan dış 

etkenlerdi.704 Tanzimat dönemindeki bu şartlar özellikle dış baskılar Osmanlı Devleti’ni 

reayaya haklar vermeye, Müslim ve gayri müslim eşitliğini kabul etmeye zorladı.705 

Bundan dolayı Tanzimat Dönemi’nde (1839-1876) Müslim-gayrimüslim eşitliğini temin 

etmek Osmanlı Devleti’nin hayatta kalma çabalarının merkezine oturmuştu.706 Osmanlı 

Devleti dış baskılardan bunalmış olmakla beraber dış destek olmadan da varlığını 

devam ettiremeyeceği şartlarda, ülkenin yamalı bohça benzeyen coğrafyasını bir arada 

tutabilmek için laik politikalar ve düzenlemeler oluşturmak zorundaydı. Müslümanlarla 

gayrimüslimler arasında sağlanacak eşitlik bu coğrafyayı bir arada tutabilmenin ve dış 

baskıları azaltmanın bir çaresi olarak telakki ediliyordu.707  

İmparatorluklar Çağı’nın yerini Uluslar Çağı’na bıraktığı modern dönemde, 

Osmanlı Devleti’nin yaşayabilmek için farklı dini ve etnik cemaatlerden meydana gelen 

halklarını bir “ulus” haline getirmekten başka seçenek kalmamıştı. Hikmet-i Hükümet 

(raison d’eat) bir ulus icat etmek zorundaydı. Bu ulusun adı Osmanlı ulusu olacaktı. 

Tanzimat’ın resmi politikası olan “imtizac-ı akvam ve ittihad-ı anasır” bu ulusu 

yaratmak amacıyla tasarlandı.708 Bu bağlamda Osmanlının klasik ve çok kültürlü 

yapıları ulusal sorunlarla yüz yüze geldiğinde, bu sorunları (ulusal kimlik talebi) aşmak 

amacıyla bir politik kimlik (Osmanlılık) projesi uygulanmaya konmuştur. O zamana 

kadar sadece hanedana ait olan bu kimlik çok etnikli yapıları yapıştıracak bir sosyo-

                                                
703 Kemal H. Karpat, “Millets And Nationality: The Roots of the İncongruıty of Nation and State in the 
Post-Ottoman Era ” in Studies on Ottoman Social and Political History, by Kemal H. Karpat, Brill, 
Leiden, Boston, Köln, 2002, p.611. 
704 Muzaffer Turan, “Sosyolojinin Fransa’da Doğuşu Dönemimde Osmanlı Toplumundaki Çağdaşlaşma 
Hareketi; Tanzimat’ın Dış Etkenleri”, Tanzimat’ın 150. Yıldönümü Uluslararası Sempozyumu, T.T.K, 
Ankara, 1994, s.149.  
705 Engelhardt, Tanzimat ve Türkiye, (Çev. Ali Reşad), Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1999, s.13-14. 
Tanzimat Dönemi (1839-1876)  Müslim-gayrimüslim eşitliği Osmanlı Devletinin hayatta kalma 
çabalarının merkezine oturmuştu. 
706 Roderic H. Davison, “Turkish Attitudes Concerning Christian –Muslim Equality in the Nineteenth 
Century”, The American Historical Review, Vol:59, No:4, Jul 1954, pp.844-864, p.846. 
707 Türköne, Türk Modernleşmesi,  s.74. 
708 Türköne, Modernleşme laiklik ve Demokrasi,  s.41-42. 



 131

politik bağ görevi ile Tanzimat ricali tarafından tepeden inmeci bir anlayışla devreye 

sokulmuştur.709 Eskiden bölebildiği kadar yöneten Osmanlı, Tanzimat ile böldüklerini 

birleştirebildiği ölçüde yönetebilecekti.710 Bu projeden beklenen, gayri Müslimlerin 

aidiyet bağlarının sağlanması ve içerdiği liberal vurgular sayesinde dış baskılardan 

kurtulmaktı.711   

Bu anlayışla 3 Kasım 1839’da Topkapı Sarayı’nın altındaki Gülhane alanında 

toplanılarak, Mustafa Reşid Paşa tarafından başlıca kurumların, sınıfların, grupların ve 

yabancı temsilcilerin önünde712 okunan Tanzimat Fermanı’nda “kanun ve 

nizamnamelerin, bütün tebaanın can, mal ve namus güvenliğini temin etmesi gerekeceği 

ve padişah tarafından verilen bu iltifatın hangi din ve mezhepten olursa olsun herkesi 

kapsayacağı713 ifade edilerek tüm halkların eşit olarak görüleceği ifade ediliyordu. 

Yoğun bir şekilde Sunni Hanefi İslam’a vurgu yapan714 ve ikili bir yapı (Batılı-şer’i) arz 

eden715 Fermanda özellikle üç noktaya dikkat çekilmekteydi. İlkin bütün uyrukların can, 

namus ve mal güvenliğinin sağlanması, yargılamaların daha şeffaf olması ve 

müsaderenin kaldırılmasıdır. İkincisi modern devletin bir özelliği olan sabit vergi 

sisteminin getirilmesi ve son olarak da hizmet süresi 4-5 yıla indirilen düzenli bir askere 

alma sisteminin kurulmasıydı.716 Osmanlı uyruğundaki herkesin kanun önünde eşit 

olduğu ilk kez resmi bir politika oluyordu. Zaten Tanzimat’ın üzerinde durduğu en 

önemli konu da “toprak kardeşliği” temelinde “eşitlik anlayışı” olmuştur.717 Bununla 

amaçlanan, milletler arasındaki engellerin kaldırılması, Osmanlı uyruğundaki herkesin 

çok milletli kardeşliğinin yaratılması ve dolayısıyla devlet ve yurttaşlık kavramlarının 

laikleşmesiydi.718    

                                                
709 S.Seyfi Öğün, “Türk Milliyetçiliğinde Hâkim Millet Kodunun Dönüşümü”, Türkiye Günlüğü, Sayı:50, 
Mart-Nisan 1998, ss,17-38, s,25. Eryılmaz, a.g.e., s.88. 
710 Ögün, “Uçucu Kimliklerimiz, s.54. 
711 Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori, s.102. 
712 Shaw-Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, Cilt 2, s.91. 
713 Engelhardt, a.g.e., s.44. 
714 Butrus Abu-Manneh, “The Islamic Roots of the Gülhane Rescript”, Die Welt des Islams, New Ser., 
Vol. 34, Issue 2. (Nov., 1994), pp. 173-203, p.201. 
715 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, Ülken Yayınları, İstanbul,2001,s,36. Tanzimat 
Fermanı’nın İslami bir söylem kullanmasının nedeni,  Müslüman halktan gelebilecek toplumsal tepkiyi 
azaltma amacı ve Hanedanın meşruiyet kaynağı olan İslam vurgu yapma zorunluluğu ile izah edilebilir.  
716 Roderic H. Davison, Osmanlı Devleti’nda Reform 1856-1876, Cilt: I,  (Çev. Osman Akınhay), Papirüs 
Yayınları, İstanbul, 1997, s.48. Halil İnalcık, “Tanzimat’ın Uygulanması ve Sosyal Tepkiler”, Belleten, 
Cilt: XXVII, sayı:112 (1964), s.623-649. 
717 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batlılaşma Hareketleri, İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları, İstanbul,2004, s.30-31. 
718 Davison, Osmanlı Devleti’nda Reform, s.49. 



 132

Tanzimat’ı temel kurumları bozulmuş olan Osmanlı Devletinun, yepyeni bir 

medeniyetle yükselen ve saldırıya geçen bir Avrupa’nın ezici üstünlüğü karşısında 

yeniden teşkilatlanma teşebbüsü olarak değerlendirmek mümkündür. Hem Osmanlının 

batı medeniyetine girişi hem de Müslümanlar ile Hıristiyan kavimler arasındaki 

ilişkilerin bir safhası olarak değerlendirilebilecek Tanzimat, her şeyden evvel “modern 

bir devlet oluşumunu” gösteriyordu.719 Tanzimat ile bütün kanun ve hükümet işlerinde 

her sınıf tebaanın müsavatı değişmez sayıldı.720 Böylece modern hukuk anlayışı 

Osmanlı tarafından alınmaya başlanıyordu.721 Bu fermanla Padişah kendi iradesi ile 

yasama ve yargı yetkilerini sınırlıyordu. Diğer bir ifadeyle padişah dünyevi olan tüm 

alanlara hâkim olan mutlak iktidarını kısıtlıyordu. Bunu temin edecek bir kanun 

olmamakla birlikte bir “hukuk devleti” anlayışına geçilmekteydi.722 

 Tüm bunların yanı sıra saltanatçı, hilafetçi osmanlıcı ve idare-i maslahatçı723 bir 

görünüme sahip Tanzimat her ne kadar kanun önünde eşitlik ve devrimci bir yapı arz 

etse de şeriat vurgusu ile yine de geleneksel devlet felsefesinin koruyucusu durumunda 

idi.724 Bu eşitlikçi anlayış yüzyıllardır korunan ve uygulanan geleneksel sistemin kökten 

değişimi anlamına geliyordu. Tanzimat ile tarihte ilk defa Müslüman bir devlet, kişiler 

arası ilişkilere müdahale ederek evrensel yasalar ve kararnameler çıkarmaya girişiyordu. 

Modern yasama gücünün devlete devredilmesi ile dini cemaatlerin(millet) önemi 

azalıyor ve birey sadece bir milletin üyesi olmaktan çıkarak devlete karşı hak ve 

ödevleri olan bir yurttaşa dönüşüyordu.725 Bununla devlet, aracı grupları (loncaları, 

aşiretleri ve dini cemaatleri) tasfiye etmek ve bütün Osmanlı tebaasını doğrudan kendi 

merkezi otoritesine bağlamayı amaçlıyordu.726 Diğer bir deyişle Tanzimat’ın esas amacı 

tüm tebaaya güvenli, onurlu ve müreffeh bir hayat garantisi vererek İmparatorluktaki 

                                                
719 Halil İnalcık, Tanzimat ve Bulgar Meselesi, Eren Yayıncılık, İstanbul,1992, s.2. 
720 Halil İnalcık, “Tanzimat Nedir?” Tanzimat Değişim Sürecinde Osmanlı Devleti, Mehmet 
Seyitdanlıoğlu, Halil İnalcık, Phoenix Yayınevi, Ankara, 2006, s.13-39. 
721 Halil İnalcık, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-i Hümayûnu”, Belleten, Cilt: XXIII, Sayı:112, 
1964,ss,602-622, s,613. Gülnihâl Bozkurt, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, TTK Yayınları, 
Ankara, 1996, s48. 
722 Gülnihâl Bozkurt, “Tanzimat ve Hukuk”, Tanzimat’ın 150. Yıldönümü Uluslararası Sempozyumu, 
T.T.K, Ankara, 1994, s.272.  
723 Cemil Bilsel, “Tanzimat’ın Harici Siyaseti” Tanzimat 2, MEB, İstanbul, 1999, s.696-699. 
724 Recep Boztemur, State Making And Nation Building in Turkey: A Study of the Historical Relation 
Between The Capitalist development And The Establisment Of Modern Nation State, Department of 
Languages and Literature The University of Utah, 1997, s.287; Halil İnalcık, “Osmanlı Toplum 
Yapısı”,Türkiye Günlüğü, Sayı:11, 1990, s.38. 
725 Saraçgil, a.g.e., s.80. 
726 Donald Quataert, Osmanlı Devleti 1700-1922, (Çev. Ayşe Berktay), İletişim, İstanbul, s.109. 



 133

ayrılıkçı ulusçulukların önüne geçmekti.727 Görülüyor ki 19.yüzyıla kadar farklılıkları 

korumayı ilke edinmiş olan devlet, bu yüzyıl ve sonrasında farklılıkları yok etmek için 

ölümcül bir mücadelenin içine gitmiştir. Ancak bu mücadeleden amaçlanan “eşit 

yurttaşlık anlayışı” aracıyla saltanatın sürdürülmesiydi. 

 Tanzimat ile yurtseverlik ve eşit yurttaşlık fikrine dayanan728 siyasi bir ideoloji 

olarak Osmanlıcılık fikri benimsenmiştir. Osmanlıcılık, İmparatorlukta yaşayan tüm 

tebaaya din ve ırkına bakılmaksızın kanun karşısında eşitlik sağlamak ve ortak 

yurttaşlık zemini yaratmak anlamına geliyordu.729 Diğer bir deyişle imparatorluktaki 

farklı etnik ve dini grupların Osmanlı yurttaşlık kimliği altında birleşebileceği ve 

Osmanlı hanedanına sadık kalabileceği fikriydi.730Osmanlı devlet adamları ulusal çapta 

idarî, hukukî ve iktisadî önlemlerle Osmanlı Devleti’nda çok sayıda var olan kültür 

kompartımanlarını bir Osmanlılık bilinci altında eritebileceklerini umuyorlardı.731  

Tanzimat döneminde(1839-1876) devlet kendi geleneksel temelleri üzerinde 

duran, kendine has bir meşruiyete sahip bir statü grubu olmaktan çıkmış yeni bir 

meşruiyet zemini olarak “ulus” kavramına dayanmaya başlamıştı. Bu “ulus” kavramı, 

iyice belirlenmiş toprak sınırları içinde oturan ve ortak yurttaşlığı ve siyasi kültürü 

paylaşan bireylerden oluşmaktaydı. Aslında Osmanlıcılık ideolojisinin özü de buydu.732  

Tanzimat döneminin (daha sonra 1876 Osmanlı Anayasanın ve 1908 yeniden inşa 

edilen devrimin) resmi ideolojisi olan Osmanlıcılık laik bir yapı arz etmekteydi. Çünkü 

Osmanlıcılık ideolojisinin temellerinden biri olan “müsavat” ancak şer’i hükümlerin 

dikkate alınmaması ile mümkün olabilirdi. Dolayısıyla bu fikir olarak laik bir 

yapılanmaya yol açmıştır.733 

                                                
727 Arnold Toynbee, Tarih Bilinci, (Çev. Murat Belge), Bateş Yayınları Cilt.2, İstanbul, 1978, s.279. 
İnalcık, “The Nature of Tradional Society, s.56. 
728 Roderic H. Davison, Osmanlı-Türk Tarihi (1774-1923), (Çev. Mehmet Moralı), İstanbul, 2003, s.53. 
Kemal H. Karpat, “Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire,  p.546. 
729 George W. Gawrych, “Tolerant Dimension of Cultural Pluralism in tha Ottoman Empire: The 
Albanian Community 1800-1912”, İnternational Journal of Middle East Studies, Volume:15, No:4, 
Nowember 1983, pp,519-536, p.522.  Kemal H. Karpat,  “Türkiye’de Bugün İdeoloji Durumu”, Doğu 
Batı, Yıl:8, Sayı:30, 2004/5,ss,25-42, s.26. 
730 Erik Jan Zürcher, “Jön Türkler, Müslüman Osmanlılar ve Türk Milliyetçiler: Kimlik Politikaları 1908-
1938” Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, (Ed. Kemal Karpat), (Çev. Sönmez Taner), Bilgi 
Üniversitesi yayınları, İstanbul, 2004, s.264. 
731 Mardin, Türk Modernleşmesi, s.13. 
732 Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.11. 
733 Türköne, Osmanlı Modernleşmesinin Kökleri, Yeni Şafak Yayınları, İstanbul, 1995, s.84;Davison, 
Osmanlı Devleti’nda Reform 1856-1876, s.49. Erik Jan Zürcher, Savaş, Derim Ve Uluslaşma Türk 
Tarihinde Geçiş Dönemi (1908-1928), (Çev. Ergun Aydınoğlu), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 
İstanbul, 2005, s.105. 



 134

 Yukarıda ifade ettiğimiz gibi Osmanlı Devleti’nin dönüşümü Batı 

kapitalizminin, ekonomik, siyasi ve ideolojik etkisi altında gerçekleşti. Batı Avrupa’da 

toprağa bağlı ulusçulukların yükselmesiyle Tanzimat reformlarını yapan İmparatorluk 

bürokrasisinin bir birlik ideolojisi yaratma çabası başladı. Böylece “Osmanlı ulusu” 

kavramını öngören, yani farklı dini ve etnik gruplar arasında teritoryal zeminde ortak bir 

ulusal kimlik yaratmayı amaçlayan “Osmanlıcılık” ideolojisi öne sürüldü.734 

Osmanlıcılık, iktidarın, halkı “ulus”a dönüştürmek ve halkın devletle özdeşleşmesini ve 

böylece sadakat ve bağlılığını sağlamak amacıyla devleti daha geniş bir insani (dünyevi 

seküler) temele oturtmaya karar verdikleri bir zaman da ortaya çıktı. Amaç padişahın 

kullarını devletin yurttaşlarına dönüştürmekti.735 Devlet, Tanzimat sonrasında 

değiştirdiği resmi ideolojisine uygun ve kapsayıcı bir üst kimlik oluşturmak istediğinde 

en uygun çözümün din ve ulusal farkları kapatmaya hizmet edecek bir Osmanlı üst 

kimliği olduğuna karar verdi. Düşüncede böylesi bir kimlik, yaratılmak istenen yeni 

Osmanlı toplumunun çimentosu olacak farklılıkları ortak bir potada eritecekti.736  

 Osmanlıcılık eşit yurttaşlık zeminin737 yanı sıra tebaaya anavatan (patria) 

kavramı ile de bir kimlik kazandırmayı amaçlıyordu. Diğer bir ifadeyle Osmanlıcılık, 

toprak bütünlüğü olan bir devleti, Müslim ve gayri-müslim yurttaşların mutlak 

sadakatini tekelleştiren somut bir siyasal çatı olarak tanımlıyor ve onlara yeni bir siyasal 

kimlik kazandırmak istiyordu. Bunun içinde devlet elindeki tüm olanakları kullanmaya 

başladı.738 Bu devlet ideolojisi tüm tebaaya Osmanlı yurtseverliğini aşılamaya ve 

hanedan yönetimine bağlılığı sağlamaya çalışıyordu. Örneğin hükümet çeşitli azınlıklar 

arasında hepsini kapsayacak yeni devlet okulları bile açıyordu.739  

                                                
734 Haldun Gülalp, Kimlikler Siyaseti Türkiye’de Siyasal İslam’ın Temelleri, Metis, İstanbul, 2003, s.26-
27. Osmanlıcılık ideolojisi de İmparatorluğun yaşamı boyunca değişimlere uğramıştır. Otoriteryen-
merkezi Osmanlıcılık(1839-1875) , kurumsal Osmanlıcılık (1867-1878) ve Genç Türk Osmanlıcılığı 
olarak dönemselleştirilmektedir. Bkz, Selçuk Akşin Somel, “Osmanlı Reform Çağında Osmanlıcılık 
Düşüncesi (1839-1913)”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası 
Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt: I, ed. Mehmet Ö Alkan, İletişim, İstanbul, 2001, s.88-117. 
735David Kushner, “Self-Perception and İdentity in Contemporary Turkey”, Journal of Contemporary 
History, Vol:32, No:2, April 1997, pp,219-233, p,219.  Kemal H. Karpat, “Tarihsel Süreklilik, Kimlik 
Değişimi ya da Yenilikçi Müslüman, Osmanlı ve Türk Olmak”, Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, 
(Ed. Kemal Karpat), (Çev. Sönmez Taner), Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2004, s.24. 
736M.Şükrü Hanioğlu, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Zihniyet, Siyaset ve Tarih, Bağlam Yayınları, İstanbul, 
2006, s.160. Şerif Mardin, “Batıcılık”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:1, s.246. 
737 Selim Deringil, “The İnvention of Tradation as Public İmage in the Late otoman Empire 1808-1908”, 
Comparative Studies in Society and History, Vol:35, No:1, Jan 1993, pp.3-29, p.5. 
738 Karpat, “Tarihsel Süreklilik, Kimlik Değişimi ya da Yenilikçi Müslüman, Osmanlı ve Türk Olmak, s,25. 
739Gawrych, “Tolerant Dimension of Cultural Pluralism in the Ottoman Empire: The Albanian 
Community 1800-1912”, s.522. 



 135

Patrimonyal bir devlet olan Osmanlı Devleti’nin modern devlete dönüşme 

sürecinde önemli bir dönüm noktası olan Tanzimat, özel mülkiyet ve kanun önünde 

eşitlik anlayışı getirerek yeni bir düzene geçildiğini gösteriyordu. Tanzimat Fermanı ile 

başlayan bu süreç vergi, askerlik hizmeti ve kamu istihdamı gibi konularda Müslim-

gayri-müslim tebaa arasındaki eşitlik ilkesinin somutlaştığı Islahat fermanı ile biraz 

daha ileri götürülecekti.740 Tanzimat dönemi devletin modernleşmesi aslında ulus 

yaratımını vurguluyordu. Bu dönemdeki modernleşme yarı-ulusal kimlik yaratımı 

anlamına geliyordu. Merkezileşen ve rasyonelleşen devlet ulus-devlet yaratımı 

arzusundaydı.741 Aslında bu durum Osmanlı için yeni bir düzen kurma, biçim 

değiştirme, bir anlamda da yeni bir kimlik arama meselesiydi.742 Bu arayış ve değişim 

henüz dokunmaya başlayan yeni ve küresel kültür kumaşının dokusuna dâhil olma 

süreciydi. Bu süreç beraberinde bireyin ve toplumun yeni örgütlenme biçimlerini ve 

dünyayı (ve kişinin dünyadaki yerini) yeni tasavvurlarla algılamayı getiriyordu. Bundan 

sonra Osmanlı halklarının kimlik kumaşı yeni bir biçimde dokunmakla kalmayacak, bu 

küresel kumaş ağına gitgide daha fazla dokunacaktı. 743 

 Aslında temel bir reformcu kavram ve politika olarak Osmanlıcılık özellikle 

1856’dan sonra ortaya çıktı.744 Tanzimat Fermanı’ndan 17 yıl sonra, 18 Şubat 1856’da 

Sultan Abdülmecit’in imzasıyla, hem Osmanlı Devleti’nin içinde bulunduğu durumun 

hem de özellikle İngiltere’nin yer aldığı Avrupa’nın imparatorluktaki gayri-müslimlere 

eşitlik verilmesi konusundaki baskısının bir sonucu olarak745 Islahat Fermanı ismiyle bir 

Ferman ilan edildi. Bu Fermanda Padişahın şu ifadesi yer almaktaydı: “Bugün, şu anki 

durumumuzu imparatorluğumun şanı ve uygar halklar arasında yer aldığı konumla 

uygun hale getirmek amacıyla çıkarılmış yeni nizamnameleri bir kat daha yenileme ve 

genişletme isteğiyle… kuvvet ve kudreti arttırmayı, benim gözümde hepsi eşit ve benim 

için aynı derecede aziz olup birbirine candan yurtseverlik bağlarıyla bağlanmış bütün 

uyruklarımın mutluluğunu sağlamayı ve imparatorluğumun mamuriyetini günden güne 

                                                
740Gülalp, Kimlikler Siyaseti Türkiye’de Siyasal İslam’ın Temelleri, s,26. Turhan, Kültür Değişmeleri, 
s.165. 
741 Gülalp, Nation-State Formation: A Study of The Turkish Revolution, s.168. 
742 Mehmet Aydın, “Tanzimatla Aranan Hüviyet”, Tanzimat’ın 150.Yıldönümü Uluslararası 
Sempozyumu, 31 Ekim–3 Kasım 1989, T.T.K Basımevi, Ankara,1994, ss, 15-19, s.15. 
743 Findley, The Turks in World History, p.135. 
744 Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.16-17. 
745 Boztemur, a.g.t., s.306. 



 136

geliştirecek araçları temin etmeyi arzu ederim”.746 Bu ifadelerden (imparatorluğumun, 

benim gözümde ifadeleri) anlaşılıyor ki; modern Batı ile bütünleşmek isteniliyor fakat 

aynı zamanda devlet ve halk padişahın özel mülkü olarak görülmeye devam ediyordu. 

Bu da modern paradigmanın ya iyi anlaşılamadığını ya da anlaşılsa bile “iktidar 

tutkusu”nun öncelikli olarak tercih edildiği anlamına gelmektedir.    

Bu ferman ilk bakışta Tanzimat Fermanı’nın mantıki bir devamı gibi görülse de, 

hazırlandığı şartlar ve içeriği itibariyle Tanzimat Fermanı’ndan çok farklıdır.747 1856 

tarihli Islahat Fermanı, 1839 fermanından farklı olarak Kuran’a atıfta bulunmamış, 

kişilerin eşitliği ile ilgili birçok şey söylemiştir.748 Bütün Osmanlı tebaasının din ve 

etnik özelliklerine bakılmaksızın tam eşitliği eskisinden çok daha açık bir biçimde 

Islahat Fermanı’nda somutlaşmıştır.749  Islahat Fermanı, Tanzimat Fermanı’na göre 

daha batılı ve eskiye vurgu yapmaktansa geleceğe yönelen bir fermandı. Eşitlik, 

askerlik, kamu hizmeti ve mahkeme gibi birçok alan yayılan ve Fransız Devriminden 

önemli fikirler devralan bu Fermanda, imparatorluktaki bütün halkları kapsayacak ortak 

bir yurttaşlığı içeren sözler doluydu.750 Hatt-ı Humayun’un girişinde devletin tüm 

uyrukları arasındaki bağ olarak yurtseverlik, yani “yurttaşlık” kavramına yer verilmişti. 

Bu, laik ve Batılı ulusallık kavramına doğru atılmış bir adımdı.751 Bu yönüyle Islahat 

Fermanı aslında Osmanlı Devleti’ni ve toplumunu kökünden değiştiren ideolojik bir 

beyannamedir.752 Bu ferman ile eşitlik anlayışı kurumsallaşıyor ve modern devletin 

fikirsel alt yapısı oluşturuluyordu. 

Tanzimat devlet adamları, 1856-1876 yılları arasında, sadece geleneksel 

kurumların ıslahını değil, aynı zamanda temsili yönetim ile yönetimde nihai 

sekülerizasyona temel teşkil eden Batılı fikirleri benimsenmesi yönünde de gayret 

gösterdiler. Seküler anlayış ile imparatorluktaki “ulusçu ayrılıkların önlenmesi”753, yerel 

                                                
746 Davison, Osmanlı Devleti’nda Reform, s,13. Tunaya, Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batlılaşma 
Hareketleri, s.34-35. 
747 Mümtaz’er Türköne, “Osmanlılarda Islahat ve Teceddüt”, Osmanlı Tarihi Ansiklopedisi, İstanbul, 
1993, Cilt: VI, s.164.  
748 Roderic H. Davison, Kısa Türkiye Tarihi, (Çev. D. Mehmet Budak), Ebabil Yayıncılık, Ankara, 2004, 
s.102.  
749 Lewis, Hata Neredeydi?, .s.125. 
750 Hans Lukas Kıeser, Iskalanmış Barış, (Çev. Atilla Dirim) İletişim, İstanbul, 2005, s.72-73.  
751 Davison, Osmanlı Devleti’nda Reform,  s.70-71. Ayrıca Fermanın siyasal, sosyal ve ekonomik 
alanlarda getirdiği düzenlemeler için bkz. Engelhardt, a.g.e., s.137-138. 
752 Karpat, “Türkiye’de Bugün ideoloji Durumu, s.26; Türköne, Türk Modernleşmesi, s.82. 
753 David Kushner, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, (Çev. Zeki Doğan), Fener Yayınları, İstanbul, 1998, s. 
11. 



 137

güçlerin ulusal siyasete katılması ile sağlanacak huzur, anayasal devlet ve ekonomi, eşit 

yurttaş anlayışının tesisi ve özel mülkiyetin tanınması gibi sorunların çözülmesi 

amaçlanmıştır.754 Bu amaçla, Osmanlı taabiyetindeki herkesin eşitliği düşüncesini 

ortaya atarak ortak bir yurttaşlık (Osmanlılık) yaratmaya çalıştılar.755 Islahat Fermanı, o 

zaman kadar “millet-i hakime” olan Müslümanlardan bu ayrıcalıklı statüsünü alıyor, din 

farkı gözetmeksizin bir “Osmanlı” yurttaşlığı oluşturmaya çalışıyordu.756 Bu 

düzenlemeler modern ulusal nitelikte bir kimliğin oluşturulmasına yönelik tasarıların da 

merkezini oluşturuyordu. Kısacası Osmanlı tebaası için modern öncesi verili 

kimliklerden inşa edilmiş ve kotarılmış modern kimliklere (ulusal kimlik) doğru bir 

yolculuğun başlangıcı anlamına gelmekteydi.757 

1839 ve 1856 reformlarının eski düzenin sosyal, hukukî ve siyasî temellerini ve 

tebaayı devlete bağlayan değerleri yıkmasından sonra, devlet kendine daha geniş bir 

toplumsal temel oluşturmaya çalıştı. Bu çabanın sonucu olarak devletin tebaya 

bahşettiği ortak bir kimlik olan Osmanlıcılık doğdu.758 Tanzimat dönemindeki 

“Osmanlılaştırma” süreci eski sistem altında iyi korunmuş mevcut bütün eski kimlikleri, 

kalıp değiştirerek “yeniden İslamlaştırma”, “Türkleştirme”, “Araplaştırma” ve benzeri 

şekilde ifade edilebilecek yeni bir şeye dönüştürmeyi ve böylelikle erken İslam 

tarihinden farklı bir şekilde kültürel ve siyasal bir kimlik gerçekleştirmeyi 

amaçlıyordu.759  

Tanzimat’la başlayan dönemde devlet imparatorluğu modernleştirmeye çalıştı, 

bu modernleştirmeyi, tıpkı ulus-devlet örneğindeki gibi, hukukun homojenleştirilmesi, 

cemaatlerin öneminin azaltılması ve bireylerin eşitliğine dayalı bir yurttaşlık oluşturma 

gayesiyle sürdürdü. Osmanlı Devleti kendini cemaat olarak görecek bir ulus 

yaratmadan, ulusçuluğu yerleştirecek mekanizmaları kullanmadan, ulus-devlet 

modelinde öngörülen bir modernleşmeyi devreye soktu. Fakat Osmanlıcılık ideolojisi, 

en etkin olduğu dönemde bile elite özgü bir fikir olarak kalmıştı. Halka yayılma olanağı 

neredeyse hiç yoktu. Çünkü bu yayılmayı sağlayacak kitlesel okur-yazarlık, okullar ve 

                                                
754 Boztemur, a.g.t., s.288. 
755 Davison, Osmanlı Devleti’nda Reform,  s.18. 
756 Mardin, Türk Modernleşmesi, s.14. 
757  Kadıoğlu, Cumhuriyet İradesi Demokrasi Muhakemesi, s.26. 
758Ahmet Hamdi Tanpınar, 19 uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Çağlayan Kitabevi, İstanbul, 2003, s.152.  
Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.660. 
759 Karpat, a.g.e., s.3-4. 



 138

diğer iletişim mekanizmaları gelişmemişti. Diğer bir deyişle bu hukukî çabalarla 

yaratılmak istenen ulusun temelinde katalizör olacak ulusçuluk yoktu.760  

Osmanlıcılık dönemi ve içinde bulunulan şartlar itibarıyla başarısız olmuştur. 

Hükümetin, 1860’larda ve 1870’lerin ilk yıllarında Osmanlı kimliğini popularize etmek 

amacıyla elinden geleni yapmasına,  hatta bütün Osmanlılıların tek bir ulus olduğunu 

göstermek amacıyla Müslüman ve Hıristiyan gönüllülerden oluşan ve sancağında 

amblem olarak hem hilâlin hem de haçın yer aldığı askeri bir birliğin oluşturulması 

olayının gazete sayfalarında genişçe yer almasına rağmen761 etnik ulusçulukları 

önlemeyi başaramamıştır. Nüfusun tümü tarafından paylaşılan organik, psikolojik ve 

kültürel temellere dayanmayan ve büyük bir ekonomik başarısı bulunmayan 

Osmanlıcılık siyaseti, Müslümanlarla Hıristiyanlar arasında var olan etnik, dinî ve 

ekonomik farkları daha yüksek bir bilinç seviyesine taşımıştır.762 Teritoryal temelli bir 

ideoloji olan Osmanlıcılık imparatorluğun ayrılıkçı halklarını bir arada tutma konusunda 

başarısız olmuştu. Bu başarısızlık “tarımsal bir devrim sonucu zenginleşen bir oligarşiye 

dayanmamsı”763, “iş gücünün etnik bölünmesi ve Batı’nın Osmanlı Devleti’ndeki etnik 

gruplar üzerinde bölücü politikalar uygulaması”764, “Osmanlı millet sisteminin varlığını 

sürdürmesi”765, “sağlam bir tarih şuuruna dayanmaması”766, “ulusçuluğun ve ulus-

devletin insanlar tarafından her derde deva bir kurtarıcı olarak görülmesi ve bunların 

bireylere bu dünyada bir aidiyet zemini yaratmadaki gücü”767 ve geleneksel 

imparatorluk formunun misyonunu doldurması gibi nedenlerden kaynaklanmaktaydı. 

“Ulusal” birliği akılcı ve merkezî bir siyasi doktrin olarak ortaya koyan Osmanlıcılık, 

aynı zamanda da beklenmedik yerel dilsel ve etnik tepkilerin doğmasına neden 

oluyordu.768  İlk başta bazı kesimler (örneğin Araplar ve bir kısım tüccar sınıfı) 

tarafından kabul gören Osmanlıcılık, bir birlik oluşturmak yerine, kimliklerin 

keskinleşerek siyasileşmesine neden oldu. Bu başarısızlıkların yanı sıra Osmanlıcılık, 

1916 yılına kadar Arapları ve hatta Arap olmayanları bile Osmanlı cemaati olarak 
                                                
760 Çağlar Keyder, Memâlik-i Osmaniye’den Avrupa Birliğine, İletişim, İstanbul, 2005, s.12-13. 
761 Karpat, a.g.e., s.583. 
762 Karpat, a.g.e., s.585. 
763 Öğün, “Türk Milliyetçiliğinde Hakim Millet Kodunun Dönüşümü, s.27.  
764 Gülalp, Nation-State Formation: A Study of  The Turkish Revolution, s.171. 
765 Gawrych, “Tolerant Dimension of Cultural Pluralism in tha Ottoman Empire: The Albanian 
Community 1800-1912”, s.522. 
766 Ortaylı, “ “Osmanlı” Kimliği,  s.81. 
767 Naci Bostancı, “Bir Çaresiz Stratejinin Adı Olarak “Türkiyelilik””, Çok Kültürlülük ve Türkiye, (Ed. 
M. Çağatay Özdemir), Tekağaç Yayıncılık, Ankara, 2005, s.115. 
768 Karpat, “Tarihsel Süreklilik,  s.38 



 139

kalmalarını sağlayacak, ilerleyen zamanlarda Müslümanlara içinden Türk kimliğinin 

çıkacağı bir siyasi kimlikte kazandıracaktı.769 1839 Tanzimat Fermanı, 1856 Islahat 

Fermanı ve sonrası dönem Türk kimliğinin ilk inşa edilmeye başladığı dönem 

olacaktı.770  

Tanzimatçıların Osmanlıcılık siyasetine 1860’larda sistematik bir eleştiri 

başladı. İmparatorluğu bir arada tutmak için devreye sokulan Osmanlıcılık ne 

gayrimüslimleri ne de “millet-i hâkime” pozisyonunu kaybeden Müslümanları tatmin 

etmişti. Bu eleştirinin geldiği birim Namık Kemal ve Ziya Paşa önderliğindeki “Yeni 

Osmanlılar” diye adlandırılan bir cemiyetti.771Yeni Osmanlılar homojen bir yapı ve 

düşünceye sahip olmamakla birlikte hepsini kapsayan bazı ortak nitelikleri vardı. Yeni 

Osmanlıların tamamı gazeteci olup ilerleme fikrine sahip hürriyetçi bir gruptular.  

Devleti kurtarmayı kendilerine görev edinen Yeni Osmanlılar772, fıkhın belirli 

veçhelerinden yararlanarak Tanzimatçıları, cüretkâr batılılaşma, belli gruplara özel 

ayrıcalıkların verilmesi, keyfi yönetim, taklit, Hıristiyanlara devleti zayıflatacak 

ayrıcalıklar verilmesi ve kendi kültürlerini (şeriat’ı) köstekledikleri şeklindeki 

suçlamalarla eleştirdiler.773 Batıdan alınanların İslami gerçeklerle uyuşup uyuşmadığını 

denemek için bazı ölçütler önerdiler ve geleceğin toplumu hakkında, ana temaları 

anayasal monarşi (meşruti) ile Osmanlı ulusçuluğu olan kendi vizyonlarını sundular.774 

Yeni Osmanlı hareketinin üyeleri modern manada ulusçu değil, yurtseverdiler ve 

yurt sevgisi imanın parçasıdır prensibiyle Osmanlı topraklarına bağlılıklarını ifade 

ediyorlardı.775 Yeni Osmanlılar İslâm’ın meşrulaştırması ya da meşruiyetini İslâmdan 

                                                
769 Kemal H. Karpat, “Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire”, p,550. Karpat, “Tarihsel 
Süreklilik,  s.27-32.  
770Kadıoğlu, a.g.e., s.22. Okumuş, a.g.m., s.29. 
771 Genel eğilim İslamcılığı II.Meşrutiyet sonrasında doğmuş bir ideoloji olarak değerlendirir.Tarık Zafer 
Tunaya, İslâmcılık Akımı, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları., İstanbul, 2003. İsmail Kara, Türkiye’de 
İslamcılık Düşüncesi, İstanbul, 1986. Fakat Türköne modern bir ideoloji olarak değerlendirdiği 
İslamcılığın II. Meşrutiyet’ten evvel 1867-1873 yılları arasında Osmanlı aydınları tarafından 
geliştirildiğini, İttihad- İslâm fikrinin II. Abdülhamit’e mal edilemeyeceğini ve bu fikrin bu dönemde 
politik bir araç olarak devreye sokulduğunu ifade eder. Mümtaz’er Türköne, Siyasi İdeoloji Olarak 
İslamcılığın Doğuşu, Lotus, Ankara, 2003, s.29-31. 
772 Türköne, a.g.e., s.87-88. 
773 Mardin, “Batıcılık, s.247; Findley, The Turks in World History, s.164; Davison, Osmanlı Devleti’nda 
Reform, s.214,233; Türköne, a.g.e., s.60; İhsan Sungu, “Tanzimat ve Yeni  Osmanlılar”, Tanzimat, Cilt:I, 
s.777-857. 
774 Findley, a.g.e., s.164. Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, Arba Yayınları, 
İstanbul, 1995, s. 93. 
775 Saraçgil, a.g.e.,  s.88. 



 140

alan Osmanlıcılık fikrini benimsediler.776 Bu, Osmanlı Devleti’nde birlik odağının 

Osmanlılıktan İslamlığa kayması anlamına geliyordu. Fakat Osmanlıcılıktan 

vazgeçmek, imparatorluğun gayri-müslim nüfusunu dışlamak anlamına geliyordu.777 

Dolayısıyla Yeni Osmanlılar, İslamî politik teori ve Avrupaî siyasî kurumların bir 

sentezi vasıtasıyla başarılabilecek Osmanlıcılık şeklinde bir yurtseverlik kimliği 

geliştirmeyi umdular.778 Yeni Osmanlılar, Tanzimatçıların paternalizmine (devlet baba 

anlayışına sahip) karşı romantik bir halkçı tavrı benimsediler. Örneğin Namık Kemal’e 

göre kanunların bir ruhu olmalıydı. Kolektif değerlerle uyumlu olmayan yani toplumsal 

kimlikle uyumlu olmayan bir kanunlaştırma hareketi sorun çıkarmaktan ileriye 

gidemezdi.779 Osmanlı için bu kanunlaştırmayı meşrulaştıracak olan yüksek istinat 

noktası “İslâm” olabilirdi. Muhayyel bir halk hareketinin tek yapıştırıcı unsuru odur; 

zira halkın anladığı dil odur dolayısıyla kimlik sorununa getirilecek cevap ta odur.780 

Yeni Osmanlılar İslâm’ı, toplumu ilerletmek aydınlatmak, batının sahip olduğu üstün 

medeniyete ulaşmak isteyen bir mühendisin ihmal etmemesi gereken sosyal bir bağ 

olarak görüyorlardı.781  

Yeni Osmanlılar, ulusalcı fikirlere yabancı olmamalarına rağmen, bunu Osmanlı 

toplumu için zararlı gördüklerinden dolayı anayasal meşrutiyet fikrini, İslâmi kimlikle 

savunmuşlardır.782 Fakat yatay bir bağlılık oluşturmak gayesiyle “İttihad-ı İslâm” fikrini 

ortaya koydukları için modern ulusçuluğun ulus oluşturma bağlamındaki yönünü almak 

durumunda kalmışlardır.783 Onlar halk arasındaki anlaşmazlığın, güçlü İslami bağlarla 

meşrulaştırılmış devlet ve halkın bağlarının güçlendirilmesiyle sağlanabileceğine 

inanıyorlardı. Bunun ideolojisi de İslam olmalıydı. Onların yurtseverliği özgürlük ve 

anavatan gibi fikirlerde temelleniyordu. Onlar reformların, Osmanlılar için Osmanlılar 

tarafından ve İslam temelinde yapılmasını istiyorlardı. Avrupai siyasi kurum ve İslâm’ın 

siyasal teorisinin bir sentezi ile başarılabilecek Osmanlıcılık şeklinde bir ulusal kimlik 

                                                
776 Şerif Mardin, Yeni Osmanlılar Düşüncesinin Doğuşu, (Çev: Mümtaz’er Türköne, Fahri Unan, İrfan 
Erdoğan), İletişim, İstanbul, 1996, s.72-7. Yıldız Atasoy, Beyond Tradition and Resistance islamic Polics 
and Global Relations of Power The case of Turkey,:1839-1990, Toronto University, 1998, s.115. 
777 Türköne, a.g.e., s.187. 
778  İnalcık, “The Nature of Tradional Society: Turkey, s.62. 
779 Öğün, Uçucu Kimliklerimiz,  s.54. 
780 Türköne, a.g.e., s. 80,81,177; Gülalp, Kimlikler Siyaseti, s.28. 
781 Türköne, a.g.e., s.90. 
782 Tanpınar, a.g.e.,  s.153. 
783 Türköne, a.g.e. s,185. 



 141

oluşturmayı umuyorlardı.784 Fakat bir taraftan geleneksel değerlerin kaybedilmesini bir 

tehlike olarak algılayan, diğer taraftan konumları icabı değişime öncülük etmek 

durumunda olan Yeni Osmanlılar, çok fazla çelişkiler yaşamaktaydılar.785 Çünkü 

kolektif kimliğin önemli niteliklerini muhafaza etme yolunda çaba harcarken, ulaşmak 

istedikleri modelle çelişkili bir yaklaşım ortaya koyuyorlardı.786  

Yeni Osmanlılar, bütün gayretlerine rağmen bağımsız bir paradigma oluşturmayı 

ve yaşadıkları sürecin derin ve evrensel boyutlarını kavramayı başaramadılar. 

Modernleşme devlet politikasına dönüşürken İslam dini ilk defa ve net bir söylemle, 

hem toplumsal kimliğin kaynağı, hem de “medenileşmiş öteki”  pozisyonundaki Batı 

dünyasına kendini politik ve kültürel açıdan karşı olarak biçimleyen bir yaşamın ifadesi 

haline geliyordu.787 

Yeni Osmanlılar Batı toplumunun hemen tüm temel kurumlarını, yeni bir İslâm 

içtihadı esasına göre Osmanlı toplumuna getirmek amacındaydılar. Onlara göre meşruti 

rejim İslâmi’ydi; çünkü “meşveret” usulü bunu gerektirmekteydi. Kadınların 

tutsaklığına, çok kadınla evliliğe son verilmesi gerekir çünkü bunlar İslâm’ın özüne 

aykırıydı.788 Bu yönleriyle Yeni Osmanlılar, ulusçu ve demokratik bir hareketin 

müjdecileriydi.789 Yeni Osmanlılar modernleşmeyi Ziya Gökalp’ta da göreceğimiz 

üzere maddi ve manevi olarak ayırıp maddi olan kısmına kapı aralarken manevi olan 

kısmına kapıları kapamaktaydılar. Bu ikilemin izlerini sonraki dönemlerde de görmek 

mümkün olacaktır.   

Kısaca özetleyecek olursak aslında Osmanlıcılık klasik olarak bir ulus-inşa etme 

projesinin kendisidir. Aslında Osmanlıcılık ve daha sonra İslamcılık, Türkçülük, 

Batıcılık fikirleri birer ideoloji olmaktan ziyade Osmanlı Devleti’nin yaşadığı 

“değişimin getirdiği kimlik krizine verilen cevaplardı”.790 Çünkü Osmanlıda modern 

                                                
784 İnalcık, “The Nature of Tradional Society: Turkey, s.62. 
785 Cemil Koçak, “Osmanlı/Türk geleneğinde Modern Bir Toplum Yaratma Projesi Olarak Anayasanın 
Keşfi; yeni Osmanlılar ve Birinci Meşrutiyet”, Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve 
Meşrutiyet’in Birikimi, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, (Ed. Mehmet Ö. Alkan), Cilt: I,İstanbul, 
2001,ss. 72-83, s.74. 
786 Saraçgil, a.g.e., s.93. 
787 Saraçgil, a.g.e., s.83,89. 
788 Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, s.25. Türköne, Osmanlının gerileme sebebi olarak dinsizliği 
ileri süren Cumhuriyet dönemimde de laisizm prensiplerini ilk ortaya atan Ali Süavi örneğinden hareket 
ederek günümüzün düşünce hayatındaki çoğu fikirlerin izlerinin Yeni Osmanlılar dönemine kadar geri 
götürülebileceğini ifade eder.  Türköne, a.g.e., s.85-86. 
789 İnalcık, “The Nature of Tradional Society: Turkey, s.62. 
790 Tanzimat’tan bu yana görünen, Meşrutiyet, Osmanlıcılık, Hürriyetçilik, Türkçülük, Bağımsızlık, 
Anadoluculuk, İnkılâpçılık, Çağdaşlık, Cumhuriyetçilik, Turancılık, Demokratlık, Kalkınmacılık, Milli 



 142

anlayışın kimlik kıstaslarına uyan bir kimlik olgusundan söz etmek mümkün değildir. 

Osmanlıda kolektif kimlik açısından modern kimlik anlayışına uymayan yerel, 

heterojen ve din temelli bir yapı söz konusuydu. Bireysel kimlik açısından da yerel, kan 

bağına dayalı ya da dinsel temelli bir aidiyet söz konusuydu. Oysa modern ulusal kimlik 

yerel, heterojen ve dinsel kimlik yapılarının zıddı olup seküler ve homojen bir yapıya 

sahiptir. Bu doku uyuşmazlığı Osmanlı Devleti’ni bir kimlik arayışına itmiştir. 

Osmanlı Devleti’ne, Tanzimat ve sonrası dönemde “devleti kurtarmak” amaçlı 

düşünce akımlarının hepsinde ulusçuluk ve ulus-devlet anlayışının etkileri olmuştur. 

Tanzimat dönemi Osmanlı Devleti’nin artık cari olmayan imparatorluk formundan ulus-

devlet formuna geçişin yaşandığı kriz dönemi olarak bakmak uygun olacaktır. Bu 

dönüşüm sürecinde çok yol alınmış fakat istenilen amaca tam olarak ulaşılamamıştır. 

Çünkü işin özü anlaşılmamıştır. Özellikle ulusların, ulus-devletlerin ve ulusçuluğun 

kendiliğinden gelişmesini sağlayan paradigma ve alt yapı derinliğine kavranamamıştır. 

Diğer birçok modernleşmede geri kalmış ülkeler gibi Osmanlı da işin ekonomik 

temellerini, zihinsel derinliklerini, modernleşmenin gerektirdiği devamlılık ve istikrarı 

yeterince önemsemeden sadece ideolojik yönüne yoğunlaşmıştır. 

Osmanlıcılık ideolojisinin başarısız olmasına rağmen Tanzimat dönemi, daha 

sonra ortaya çıkacak ve kimlik arayışının diğer biçimleri olan düşünce akımlarına          

(İslamcılık, Türkçülük ve Batıcılık) ve modern bir ulus-devlet olarak kurulacak olan 

Türkiye Cumhuriyeti devletine önemli ölçüde entelektüel ve kurumsal miras 

bırakıyordu. Tanzimat ile birlikte ulus-devletin temel özelliklerinden olan 

merkezileşme, bir ulusa dayanma, sekülerleşme ve anayasal kurumların oluşması gibi 

gelişmeler gerçekleşmiş, modern bürokrasi oluşmuş ve buna bağlı olarak modern eğitim 

kurumları giderek artırılmış, yasal eşitlik anlayışı belirginleşmiş ve ulus-devlet 

kültürünün kazanılması yolunda çok önemli adımlar atılmış ve kazanımlar 

sağlanmıştır.791  

 

 

 

                                                                                                                                          
Birlikçilik, Batıcılık, İslamcılık, Laiklik gibi söylemler aslında yaşanan kimlik krizine verilen cevaplar 
diğer bir deyişle aranan kimliklerdir. Güvenç, Türk Kimliği, s.15-16. Dolayısıyla bugünkü fikir 
hayatımızın temellerinin oluştuğu dönem Tanzimat dönemidir. 
791 Yavuz, a.g.e., s.64; Say, a.g.e., s.161-162. 



 143

2.4. II. Abdülhamit Dönemi (1876-1909) 

 II. Abdülhamit dönemi, yapılan reformlar, kullanılan araçlar ve kimlik oluşturma 

politikaları bakımından evvelki dönemlerden biraz farklıdır. Çünkü bu dönemde 

modern devletin792 ulus oluşturma bağlamındaki yapılanmasının kavrandığına ve hızla 

devreye sokulduğuna şahit olmaktayız. Her ne kadar bu dönem bazı bakımlardan 

modern anlayışla çelişik durumlar arz etse de ulus inşası bağlamından evvelki 

dönemlerden oldukça ileridedir. İslam’ın (politik bir araç olarak), eğitimin, ulaşımın, 

iletişimin ve hatta sembollerin merkezileşmeyi sağlamak ve ulusu oluşturmak için 

yoğun olarak devreye sokulduğu bu dönem Cumhuriyet Türkiye’sine önemli derecede 

miras bırakacaktır. Bu dönemin bütün yönleriyle değerlendirilmesinin çalışmamız 

açısından imkânı yoktur. Çalışmamız da, 1718 de sorulan “bu devlet nasıl kurtulur?” 

sorusu temelinde oluşan kimlik sorunlarına bu dönemde nasıl cevaplar verilmeye 

çalışıldığının resminin çizilmesi amaçlanmaktadır. Amacımız Cumhuriyet dönemi 

uygulanan ulus oluşturma politikalarının aniden ortaya çıkan bir şey olmadığını ve 

tarihsel bir arka planı olduğunu göstermeye çalışmaktır.  

 II. Abdülhamit, Tanzimat politikalarının birer birer iflas ettiği, içerde Yeni 

Osmanlılar muhalefeti ile başlayan meşruti yönetim talebinin yoğunlaştığı, Kırım 

Harbi’nden sonra hazinenin iflas ettiği, Balkanlarda peş peşe isyanların çıktığı bir 

dönemde (31 Ağustos 1876)  bir anayasa sözü vererek tahta çık(arıl)mıştır.793 Daha 

sonra verilen söz üzerine darbenin önderlerinden Midhat Paşa Başkanlığında, aralarında 

Namık Kemal’inde bulunduğu bir komisyon tarafından anayasa (Kanûn-i Esâsî) 

hazırlandı. Konumuz açısından Kanûn-i Esâsî’ değerlendirildiğinde, modernleşme 

bağlamında bir “yurttaşlık ve ulusal kimlik” olgularının eksikliği söz konusudur.794 

Ayrıca halk temelli bir anayasa olmayıp, hükümdar tarafından bir “anayasal 

mutlakiyetçilk” rejimi kurmak amacıyla düzenlenmişti.795 Bununla birlikte Tanzimat 

döneminden beri bir kimlik politikası olan Osmanlıcılık, Kanûn-i Esâsî’de “Devlet-i 

Osmaniyye tabiiyetinde bulunan efradın cümlesine herhangi din ve mezhepten olursa 

olsun bilâ istisna Osmanlı tabir olunur(madde.8), “bunlar, yasa önünde hak ve ödevler 

                                                
792 Kavramlar kısmında modern devletin ulus oluşturmada kullandığı metot ve araçları açıklamaya 
çalıştığımız için burada tekrar üzerinde durmaya lüzum görmüyoruz. 
793Davison, Osmanlı-Türk Tarihi (1774-1923), s.54; Gökhan Çetinsaya, “ “Çıban Başı Koparmamak”: II. 
Abdülhamid Rejimine yeniden Bakış”, Türkiye Günlüğü, Sayı:58, 1999, s.54-55 
794 Bülent Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, YKY, İstanbul, 2004, s164. 
795 Berkes, a.g.e., s.323. 



 144

bakımından eşittir(madde.17) ifadeleri ile yerini almıştır. Ayrıca çokuluslu bir 

imparatorlukta “devletin resmi dilinin Türkçe” (madde.18) olduğu ifade ediliyordu796 

Türk diline vurgu yapılmakla birlikte osmanlıcılık siyaseti, tüm Osmanlı vatandaşlarının 

din, dil, mezhep farklarının üzerine çıkmış, onları bir siyasal kimlik (Osmanlı kimliği) 

alında birleştirmek amacı güdülmüştür.797  

Saltanat ve Hilafetin garantiye alındığı bu anayasa, geleneksel Osmanlı 

meşruiyet anlayışını kurumsallaştırmaktan öteye geçmedi. Zaten bu anayasa dönemin en 

gelişmişleri olan İngiliz ve Fransız anayasacılığı ile mukayese edilmemelidir. 

Kıyaslama Rusya, Prusya ve Avusturya-Macaristan gibi benzer devletlerle yapıldığında 

Osmanlı meşrutiyet ve anayasacılığının bunlardan geri olmadığı görülür.798  

Osmanlı-Rus Harbi mağlubiyeti sebep gösterilerek meclis kapatılmış ise de; 

bunun aslı sebepleri anayasa fikrinin henüz içselleştirilememiş olması, padişahın kişiliği 

ve padişah ile birlikte Tanzimat sonrası iktidarı paylaşan bürokrasinin iktidara yeni bir 

ortak kabul etmek istemeyişidir. Nitekim söz konusu sebeplerle, Osmanlı ilk meşrutiyeti 

on ay yirmibeş gün sürmüştür. Vurgulanmalıdır ki, meclisi kapatıp, anayasayı askıya 

alan II. Abdülhamit, iktidar ortağı bürokrasinin de gücünü kırarak, II. Mahmut gibi 

iktidarı kendinde merkezileştirmiştir. Bu durum zaten dönemle ilgili isimlendirmeden 

de kolayca anlaşılmaktadır. Nihayet meclis ve anayasanın devre dışı bırakıldığı, 

bürokrasinin gücünün de kırılması sonrasında yeni bir modernleşme anlayışı ile 

modernleşme faaliyetleri yeniden başlar.  

Bu dönem Osmanlı modernleşmesinde üçüncü kırılma noktasıdır (diğer ikisi 

Lâle Devri ve Tanzimat). Çünkü bu dönemde Batı hakkında daha doğru 

değerlendirmeler yapılmış, Batıdaki siyasal ve sosyal gelişmeler rasyonel ve pragmatist 

bir şekilde değerlendirilerek “devletin bekasının temini” amacıyla kullanılmaya 

başlanmıştır799 Diğer bir ifadeyle bu dönemde daha içkin bir modernleşme anlayışı söz 

konusu olmuştur. 

19.yüzyılda imparatorlukların can derdinde olduğu ulus-devletlerin adeta mantar 

gibi çoğaldığı bir dönemde II. Abdülhamit, ulus-devletlerin yöntemlerini takip ederek 

bir imparatorluk ideolojisi yaratıp sahibi olduğu imparatorluğu ayakta tutmak için 

                                                
796 Tanör, a.g.e., s.145-146. 
797 Kemal Karpat, “Kimlik Sorununun Türkiye’deki Tarihi Sosyal ve İdeolojik Gelişmesi”,Türk Aydını ve 
Kimlik Sorunu, İstanbul, Bağlam Yayınları, ss.23-38, s.29.   
798 Tanör, a.g.e., s.166. 
799 Tekin, a.g.t.,  s.30. 



 145

gayret göstermiştir. Bu politikaların en önemli araçları tıpkı ulus-devletlerin ulus 

inşasında kullandığı devlet kontrolündeki eğitim (ulusal eğitim), ulaşım (merkezi 

kontrol ve uluslaşmada çok önemli), iletişim (uluslaşmanın temel ayaklarından 

birisi)dir. Bürokratik merkezileşme (ulus-devletin belirgin özelliklerinden birisi) ve 

sembollerin kullanılması (kimlik mekânları, imgeleri) gibi araçlardır.800 Evvelki 

modernleşme politikaları ile arasına önemli bir mesafe koyan bu anlayışın mirasını, 

Cumhuriyet dönemi politikalarında da görmek mümkündür. 

II. Abdülhamit tahta çıktığı zaman, Osmanlı Devleti’nde “Osmanlıcılık” 

anlayışını sürdürmek istediği ve ırk ve din ayrımının olmadığı bir ulus oluşturma 

yolunda Tanzimat çabalarını devam ettirme amacında olduğu, sipariş ile Ahmet Mithat 

Efendi’ye yazdırdığı Üss-i İnkılâp eserinden anlaşılabilir. Üss-i İnkılâp’ta Osmanlı 

Devleti’nin özellikleri anlatılarak kapsayıcılığı vurgulanmaya çalışılmıştır. Şöyle ki; 

Osmanlı Devleti’nin sırf bir İslâm devleti olarak kurulmadığı, hatta kendinden evvelki 

İslam devletlerinin, İslam şeriatının bütün insanlar üzerinde eşit olan adalet anlayışını 

aldığını fakat onlar gibi egemenlikleri altındaki milletlerle birleşmemezlik etmediğini 

aksine eski İslâm devletlerinin hepsinden üstün olan bir anlayışla Osmanlılığa mahsus 

olan bir anlayış geliştirdiği ifade edilmektedir.801 Ayrıca Türklüğün ahalinin diğer 

sınıfların içinde özel bir yeri olmasına rağmen, Osmanlı Devleti’nin sırf bir Türk devleti 

olarak kurulmadığı, eşsiz bir “Yüce Osmanlı Devleti” olarak kurulduğu ifade 

edilmektedir.802 Esere göre Osmanlılık, oğuz soyundan gelen padişaha tabi olmayı, 

siyasi, asli mensupluk bilmekten ibarettir. Bu mensupluk içinde hangi dinde, hangi 

mezhepte, hangi kavmiyette bulunulursa bulunulsun bir zararı yoktur. İşte hangi din, 

mezhep ve kavimden olursa olsun Osmanlının şanlı bayrağı altında toplanıp biriken 

medeni bireylere “Osmanlı” ve bunlar üzerinde hükümet eden devlete de “devlet-i 

Aliyye-i Osmaniye” denilmiştir.803 Dolayısıyla O’nun Osmanlıcılığı İslam üzerinde 

temellenen bütünleştirici bir politikaydı.804 II. Abdülhamit Tanzimat Osmanlıcılığını 

İslamcı ideolojik unsurlarla birleştirerek yeniden gözden geçirdi. O, Tanzimat’ın 

Osmanlıcılığını İslamcılığın kültürel ve psikolojik unsurları ile genişletti. Bu anlamda 

İslamcılık Müslüman toplulukların entegrasyonunda ideolojik bir rol oynayacaktı. Onun 

                                                
800 Tekin, a.g.t.,  s.30. 
801 Ahmet Mithat Efendi, Üss-i İnkılâp, (Haz. Tahir Galip Seratlı), Selis Kitapları, İstanbul, 2004, s.30.   
802 Efendi, a.g.e., s.31. 
803 Efendi, a.g.e., s.31-32. 
804 Deringil, “The İnvention of Tradation as Public İmage in the Late otoman Empire 1808-1908, s.5. 



 146

zamanında Osmanlıcılık, Osmanlıcılık-İslamcılık rengine büründü. Bu, O’nun 

Müslüman özellikle Arap tebaasına göre tasarlanmıştı.805 Ayrıca Osmanlıcılık 

siyasetinin sürdürüldüğü fakat İslami tonu olan bir Türk kimliğinin de yedeğe alındığı 

söylenebilir.806      

II. Abdülhamit döneminde her ne kadar Osmanlıcılık politikası (ki Balkan 

Savaşlarına kadar İslamcılık ve Türkçülükle iç içe bir şekilde sürecek) sürdürülmüşse de 

özellikle Berlin Antlaşması sonrasında bunun artık savunulamaz olduğu anlaşıldı. 

Çünkü Berlin Antlaşması ile Balkan uluslarına uluslar arası tanınma statüsü verildi. 

Berlin Antlaşması Osmanlıya ilk kez Avrupalı ulus-devlet fikrini soktu. Bunun 

Osmanlıya etkisi ise self-determinasyon prensibiydi. Bu Osmanlı uyruklara hatta 

Müslümanlara kendi ulus-devletlerini kurma hakkı veriyordu Bu durum Osmanlı 

liderlerini telaşlandırdı.807 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşından sonra gayri-müslim 

tebaasının çoğunu kaybeden, Tanzimat devrine kıyasla daha açıkça ifade edilen bir 

İslami kimlik kazanan devletin, yeni bir “meşruiyet zemini” oluşturması gerekecekti.808 

Bundan dolayı Berlin Antlaşmasından sonra II. Abdülhamit yeni bir politika benimsedi; 

Buna göre, artık devlet iç politikasında elde kalan gayri-müslimleri değil, o zamana 

kadar ihmal ettiği ve giderek ulusçu hareketlerin etkilerinin yansıdığı Müslüman 

unsurları esas alacaktı. Devlet, elinden geldiği kadar Müslüman bölgelerine yatırım 

yapacaktı. Birbirinden farklı unsurlar arasında eğitim yoluyla ortak bir kimlik 

oluşturulmaya çalışılacaktı. Çünkü 1878 sonrasında elde Müslüman ağırlıklı bir ülke 

kalmıştı. Ancak elde kalan Müslüman nüfus bile homojen değildi. Bunları “Müslüman 

millet” şeklinde homojenleştirmek gerekiyordu. Bu da dini ve seküler unsurları içinde 

barındıran modern eğitimle sağlanacaktı. Yeni “Müslüman millet” ortak bir ideoloji ve 

kimlik etrafında şekillenmeliydi. Şekillenilecek ortak temel ise Sunni-Hanefi İslâm’dı. 

Dolayısıyla İslâm ortak bir kimlik unsuru, devlet tebaa ilişkilerinde bir referans noktası, 

sosyal ya da ulusal dayanışma temeli, ortak yurttaşlığın bir unsuru ve imparatorluğun 

Müslüman nüfusunu bir araya getirmek için kullanılacak bir çimento olarak 

                                                
805 Karpat, İslam’ın Siyasallaşması,  s.325. 
806 Alkan, “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir İnceleme, s.392. 
807Karpat, “ Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire, s.547. 
808 Deringil, Simgeden Millete, s.29. 



 147

görülmüştü.809 Böylece İslam içsel bir birlik oluşturmak amacıyla ilk defa politik bir 

şekilde kullanılacaktı.810  

II. Abdülhamit dönemi, daha önce fikirsel alt yapısı oluşmuş, “modern Batı’nın 

ortaya attığı problemlere karşılıklar bulmak; Batı’nın yaydığı evrensel değerlerin yerine 

ikame edilebilecek, İslami geçmişten devşirilmiş unsurları ayıklayarak ön plana 

geçirmek gibi endişelerle yeni bir sentezleme çabası”811 olarak tanımlanabilecek 

İslamcılığın devletin resmi politika olarak benimsendiği bir dönemdir.812 İslamcılığın 

politika olarak belirlenmesinin yalnız bir ideolojik istenç olduğunu düşünmek bir 

yanılgı olur. İslam’ın politik bir bağ ve siyasi bir denge aracı olarak kullanılmaya 

başlanmasında bu dönemde gerçekleşen değişimler çok belirleyici olmuştur. Hem dış 

hem de iç sorunların çoğalması ile II. Abdülhamit İslamcılık politikasını bir zorunluluk 

sonucu devreye sokmuştur. Dünyada “pan” hareketlerin yoğun olduğu bu dönemde bir 

İmparatorluk sultanı olan II. Abdülhamit’in de bir “pan” hareket geliştirmesi herhalde 

anlaşılabilir bir zorunluluktu. 

II. Abdülhamit devrinde Pan-islamizm’in813 iki boyutu söz konusuydu. İlki, 

Osmanlı Müslüman tebaasını “İslam” bayrağı altında toplamak, ikincisi ise dış ülke 

Müslümanlarının halifelik makamı etrafında toplanmasıydı.814 Bu bağlamda II. 

Abdülhamit İslamiyet’i siyasal ve sosyal birliği temin edici bir ideoloji olarak 

kullanmaya yönelmiştir. İslamiyet içte birliği sağlamak için, devletlerarası ilişkilerde de 

bir “tehdit ve denge” aracı olarak kullanılmıştır.815  Sultan, İslamcılık politikası ile 

Suriye, Irak, Filistin ve Anadolu’da, İngiliz, Fransız ve Rus emellerine karşı ortak bir 

Müslüman cephe oluşturmak istedi. Bu amaçla, bölgesel ve toprağa bağlı ulusçuluğu 

kötüleyen ve Müslüman inancına sahip bütün Osmanlıların aslında tek bir ulus olduğu 

ve bu ulusun, inanç, kültür ve kimliğini savunmakla yükümlü olduğu düşüncesini ileri 

                                                
809 Gökhan Çetinsaya, “İslâmi Vatanseverlikten İslâm Siyasetine”  Cumhuriyet’e Devreden Düşünce 
Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, (Ed. Mehmet Ö. Alkan), 
Cilt: I,İstanbul, 2001, ss,265-273, s.270-271. 
810 Karpat, “ Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire, s.549. 
811 Türköne, a.g.e., s.92. 
812Dwight E. Lee, “The Origins of Pan-Islamism”, The American Historical Review, Vol. 47, No. 2. (Jan., 
1942), pp. 278-287, p. 279,282. 
813 Karpat, Pan-İslamizm kavramını redderek İslamizm kavramı tercih ediyor. Gerekçe olarak ta “pan” 
olabilmesi için uluslararası olması gerektiğini öne sürüyor. Karpat,  “ Nation and nationalism İn The Late 
Ottoman Empire, s,549.  
814Dominic Lieven, “Dilemmas of Empire 1850-1918. Power, Territory, İdentity”, Journal of 
Contemporary History, Vol: 34, No:2, (Apr., 1999), pp.163-200, p.195; Mardin, Türk Modernleşme, s.93. 
815 Alkan, a.g.m., s.389-390. 



 148

süren yeni bir politika uyguladı. Böylece dini bir toplum siyasi bir ulusa ve inancı da 

ideolojisine dönüştürülecekti.816 Tevhid (birlik), tesanüd (dayanışma) ve kardeşliği 

vurgulayan, dil ve etnik farklılıkları hoş gören bu yeni İslamcılık aslında dini, siyasi 

kültür haline dönüştüren ve bir dereceye kadar da laikleştiren bir ulusçuluk çeşidiydi. 

Diğer bir ifadeyle II. Abdülhamit’in İslamcılık politikası, İslami modernliğin inşa 

projesiydi.817 Osmanlı ulusçuluğu diyebileceğimiz bu anlayış Cumhuriyet döneminde de 

benzer söylemlerle (terakki, korporatizm vs.) Türk ulusçuluğuna dönüşecektir.818 

Modern dünyadaki meşruiyet zeminlerin değiştiğini çok iyi kavrayan II. Abdülhamit, 

mümkün olduğu kadar karakter ve amaçta birbirine benzeyen ve Hilafet makamını 

vurgulayan, Padişah’a sadakatte birleşen Müslümanların oluşturduğu homojen bir 

imparatorluk yaratma amacıyla bilinçli ve kararlı bir şekilde çabalamaktaydı.819   

Batıcılığı, Batının tekniğini, idari sistemini ve bilhassa askeri teşkilatını ve 

eğitimini alma şeklinde anlayan ve bu anlayışla aynı zamanda da Müslümanlığı tebaası 

arasında güçlendirmeye çalışan II. Abdülhamit820, Tanzimat devrinden beri yükselen ve 

siyasi güç olan bürokrasiyi daha önce belirttiğimiz gibi 1881 yılına gelindiğinde bertaraf 

etmiş821 ve kendi otoritesini sağlama almıştır. Batının teknolojik yeniliklerini almaya 

çok istekli olan II. Abdülhamit, modernleşme anlamında ciddi bir proje ortaya koydu. 

Bürokraside reformların yapıldığı, eğitimin yaygınlaştırıldığı, tarımsal sistemi günün 

gereklerine uydurulduğu, ulaşım sistemini modernleştirildiği ve ekonominin 

canlandırıldığı822 bu dönem modernleşeme çabalarını bir ulus inşası bağlamında da 

değerlendirmek mümkündür.  Bu inşanın en önemli araçlarından biri ise eğitimdi. 

Bu dönemin en temel karakteristik özelliklerinden biri eğitime verilen önem 

olup, söz konusu süreçte merkezin ana hedefi istenilen ideolojiye sahip bir nüfus 

yaratmaktı. Belirtilen amaca ulaşmanın yolu eğitimden geçiyordu. Dolayısıyla, bu 

dönem kitlesel çapta ilköğretim faaliyetlerinin vurgulanmaya başlandığı bir zaman 

                                                
816 Karpat, “Tarihsel Süreklilik,  s.36. 
817 Findley, The Turks in World History, s.164-167. 
818 Karpat, “Türkiye’de Bugün İdeoloji Durumu, s.27. 
819 William M. Ramsay, The Historical Geography of Asia Minor, Royal Geographical Society, 
Supplementary papers, Londra, 1890, s.51. Akt. Deringil, Simgeden Millete, s.98. 
820 Mardin, Türk Modernleşmesi, s.16. 
821 François GEORGEON, “II. Abdülhamid”, Osmanlı, Yeni Türkiye Yayınları, C.2, Ankara,1999, s.266-
268.  
822 Kemal H. Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, (Çev. Esin Soğancılar), İmge, 
Ankara, 2007, s.11. 



 149

dilimiydi.823 Eğitimin bir endoktrinasyon (doktrin aşılama) aracı olarak kullanılmasında 

“ilköğretimin kilit rolünün, Osmanlının sosyal mühendislik projelerinde merkeze 

yerleşmesiyle birlikte ilköğrenim okulları, imparatorluğun dört bir yanında geniş bir 

yaygınlık kazanmıştır”.824 Bu devirde, ilköğretim mecburileştirilmiş, ilk-orta öğrenim 

yaygınlaşmış, Sıbyan Mektebi ve İptidai Mektebi olmak üzere İlköğretim iki kısma 

ayrılmış ve hatta özürlüler için bile okul açılmıştır. Okullaşmada öncelik Müslüman 

nüfusun yoğun olduğu bölgelere verilmiştir.825 Önceliğin Müslüman nüfusun yoğun 

olduğu bölgelere verilmesi hem ulus-inşasını sürdürme hem de misyonerlik 

faaliyetlerine engel olmak bakımından bir başarı olarak değerlendirilebilir. Nitekim bu 

dönem her düzeyde okul sayısında ve okullaşma oranında en çok artışın meydana 

geldiği dönemdir.826 İlk Osmanlı üniversitesi olan Darülfünun’un kurulduğu bu 

dönemde II. Meşrutiyet’in ve Cumhuriyet’in yönetici elitinin yetişeceği, “hukuk, güzel 

sanatlar, ziraat, ticaret, orman, maden, baytar okulları gibi yüksek okullar” açılmıştır.827 

Yine bu dönemde sosyal mühendisliğin bir örneği olarak değerlendirebileceğimiz Aşiret 

Mekteb-i açılmıştır. Bu okul ile Arap vilayetlerinin entegrasyonu ve topluma en çok 

yabancılaşmış bölümlerin sadakatini sağlamak amaçlanmıştır. Kırsal bölgelerden gelen 

çocuklar İstanbul da eğitilerek devlet memurluğu yoluyla yönetime bağlılıkları 

sağlanacaktı.828  

Bu dönem yapılan eğitim faaliyetlerinin ideolojisi “İslam-Türk” senteziydi.829 

“Her köye bir iptidai mektep” politikasının amaçlandığı bu dönemde misyonerlik 

faaliyetleri önlenmek isteniyordu. Bu mekteplerde hiçbir yabancı muallim 

çalıştırılmamasına özen gösterilecek, Romanyalı, Sırp ve Yunan muallimlerden ise 

özellikle kaçınılacak ve öğretim dili Türkçe olacaktı.830 Bu dönemde eğitimden 

amaçlanan, İmparatorlukta “sosyal dayanışma zemini sağlayabilecek ve Osmanlı tebaası 

arasında bağlılık aşılayabilecek İslami ve Osmanlı geleneklerle uyumlu bir programın 

                                                
823 Deringil, Simgeden Millete, s.99.  
824 Deringil, a.g.e., s.138. 
825 Geniş bilgi için bkz. Bayram Kodaman, Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi, Ötüken İstanbul, 1980, 
s.113-128. 
826 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.179. 
827 Alkan, a.g.m., s.386-387. 
828 Eugene L. Rogan, “Asiret Mektebi: Abdulhamid II’s School for Tribes (1892-1907)”, İnternational 
Journal of Middle East Studies, Volume: 28, No: 1, (Feb., 1996), pp.83-107, p.107. 
829 Alkan, a.g.m., s.386. 
830 Deringil, Simgeden Millete, s.99. 



 150

sağlanmasıydı”.831 Azınlıkların irredentist politikalara maruz kalması ve misyonerlik 

faaliyetleri ile alarma geçen Osmanlı Devleti, tüm alanlarda tedbir almaya başlamıştı. 

Ancak eğitim bundan en çok nasibini alan kurum olmuştu. Bu dönem de ilk başta küçük 

bir nüans olarak görülebilecek fakat aslında ulus oluşturma bağlamında önemli olan 

ince ayrıntıları bile kullanmaya başladı. Örneğin Devlet “okullarda haritacılığı politik 

bir araç gibi kullanmaya başladı” ki, 832 bu harita kullanımı teknoloji ve yenilikler 

yapma konusunda istekli olan II. Abdülhamit politikaları ile uyumluydu. Siyasi iktidara 

toplumsal temel oluşturma bağlamında çağdaş anlayışı algılamış olduğunu 

düşündüğümüz II. Abdülhamit, reformları eğitimle sınırlı tutmamış özellikle 

merkezileşme ve uluslaşma bağlamında önemli olduğu herkesin malumu olan ulaşım 

üzerinde de önemle durmuştur. 

Bu dönemin genel karakterinin en önemli göstergesi, Halil Rıfat Paşa’nın 

“Gidemediğin yer senin değildir” şeklindeki vecizeleşen sözüdür.833 Ulaşım ve özellik 

de karayolu merkezileşme ve devletin tüm yurttaşlarına ulaşması bağlamında önemli bir 

araç olarak görülmektedir. Başarının ölçüsünün, yol yapımı ile ölçüldüğü bu dönemde 

ilk defa bütün ülke topraklarında yapılması planlanan yolları içine alan bir harita 

çizilmiştir. Buna bağlı olarak da teknik personel ihtiyacı doğmuş ve bunların 

yetiştirilmesi için okullar açılmıştır.834 Aynı şekilde demiryolu yapımında gayretlerin 

gösterildiği bu dönemde, her ne kadar nicelik olarak önemli bir artış gerçekleşmese de 

Lewis’in ifadesiyle “Türkiye’yi Batıdan ayıran ve yıkılmakta olan surda bir gedik 

açıldı.”835 II. Abdülhamit tarafından ortaya konan Anadolu demiryolu projesi, Bağdat 

demiryolu projesi ve Hicaz demir yolu projesi, hem ekonomik açıdan hem de İslam’ın 

siyasal kullanımı bağlamında önemli girişimler olarak değerlendirilebilir.  

19. Yüzyılda merkezileşmeyi hedefleyen tüm devletler için telgraf ve posta 

önemli bir araçtı. Bu sadece halk için bir kolaylık değil, savunma ve iç güvenlik 

bakımından hükümet için de değerliydi.836 Bu dönemde telgraf ağının kurulması ve 

                                                
831 Benjamin C. Fortna, “Change in the School Maps of the Late Ottoman Empire”, Imago Mundi, 57: 1, 
pp.23-34, s.24. 
832 Devlet okullardaki öğrencilerde haritalar vasıtasıyla teritoryal, kültürel ve dinsel kolektif kimlikler 
oluşturmak amacıyla haritalar çizdiriyor ve bununla teritoryal bütünlüğünü korumayı ve geç nesilde bu 
sınırlara bir bağlılık oluşturmayı amaçlıyordu. Bkz. Fortna, a.g.m. .s.25 vd. 
833 Tekin, a.g.t., s.125. 
834 Tekin, a.g.t., s.127-130. 
835 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.183. 
836 Lewis, a.g.e., s.183. 



 151

ilgili personelin yetiştirilmesi sorununa el atılmıştır. Yabancı posta örgütlerine tavrın 

alındığı bu dönemde yerli posta örgütünün temelleri sağlamlaştırılmıştır.837 

Modern dönemde kitle iletişim araçları siyasal iktidarların en güçlü araçlarından 

olmuştur. 19.yüzyılda özellikle gazete başta olmak üzere basılı yayınlar ideolojik olarak 

yoğun bir şekilde kullanılmıştır. Devletler resmi ideolojilerini yaymak için basılı 

araçlardan yararlanmışlardır. Basın ulus-devletlerini kurmak ve topluluklarını da 

uluslaştırmak isteyenler tarafından da yoğun bir şekilde kullanılmıştır.838 Buna paralel 

olarak II. Abdülhamit de halkı farklı konularda (kültür, tarım, doğal kaynaklar vs.) 

bilinçlendirecek basının, illere hatta köylere kadar yayılmasını istiyordu. Fakat istenilen 

basın kendi başına buyruk değil, kendi kontrolünde olup amaca uygun olarak, sade bir 

dille yazılacak, tek kaynaktan yönetilecek ve aynı şeyleri yazacak bir basındı.839 

Gazetelerin teknik ve muhteva bakımından düzelmeye başladığı bu dönemde840 basın 

resmi ideolojinin yayılması için bir araç olarak düşünülmüş, merkez ve taşra arasında 

bir bağ kurulmasında bir araç olarak kullanılmış841 ve “Türkçe kaleme alınmaları 

istendiği için”842 de Türk dilinin yaygınlaşmasında önemli bir araç niteliğinde olmuştur.  

19.yüzyılda Osmanlı yönetici sınıfı, meşruiyetini sorgulayan bir iç ve dış 

mücadeleyle karşılaşmıştı. Bu süreçte geleneksel meşruiyet kaynağı güç kaybettiği için 

sembolizm ve ritüel önem kazandı.843 Bu durum o dönemde tüm Avrupa devletlerini 

etkileşmişti. Onlar da bu sorunu aşmak için Hayes’in sivil bir din olarak yorumladığı 

ulusçuluğun ürettiği sembol, resmi tören, nisan, bayrak, müzik vb.844 meşrulaştırıcı 

unsurlara önem verdiler. II. Abdülhamit de bu duruma uygun olarak tüm Müslümanların 

halifesi sıfatıyla kendi konumu üzerine vurgu yaptı. Böylece Sultan İslam’ı bir bağ 

                                                
837 Tekin, a.g.t., s.145 
838 Karl W. Deutsch, “Nationalism and Social Communication”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson and 
Anthony D. Smith), Oxford University Press, 1994, s.26-29. 
839Orhan Koloğlu, “Osmanlı Basını: İçeriği ve Rejimi” Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, 
C. 1, İletişim Yayınları, İstanbul, s.87.  
840 Koloğlu, a.g.m., s.87. 
841 Tekin, a.g.t., s.149. 
842 Bülent Varlık, “ Yerel Basının Öncüsü: Vilâyet Gazeteleri”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, C. 1, İletişim Yayınları, İstanbul, s.101. 
843 Selim Deringil, “Legitimacy Structures in the Ottoman State: The Reign of Abdulhamid II (1876-
1909)”, İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:23, No:3, Aug 1991, pp,345-359, p.345. Ayrıca 
geniş bilgi için bkz. Selim Deringil İktidarın Sembolleri ve İdeoloji II. Abdülhamid Dönemi, (Çev. Gül 
Çağalı Güven), YKY, İstanbul, 2002.  
844 Hayes, Milliyetçilik,  s.227-233. 



 152

olarak önerdi. Bu kullanıma paralel olarak ta Arap tebaasından insanları daha önce 

görülmemiş bir şekilde önemli makamlara getirdi.845   

Bu dönemde ulus inşasında çok önemli olan tarih de araçsallaştırılır. Resmi tarih 

kurumsallaşmasının gerçekleştiği bu dönemde tarih müfredatları resmi ideolojiye göre 

şekillendirilmiştir. Örneğin Yeni Osmanlılar Hareketi, Kanun-i esasi gibi konular ders 

kitaplarında hiç yer almayacaktır. Türk vurgusunun zaman zaman değişen ölçülerde 

vurgulandığı bu dönemde modern tarih anlayışı görmek mümkündür.846II. Abdülhamit 

döneminde hazırlanan ders kitaplarında Osmanlıların atalarının Ortaasya’daki Türk 

boylarından geldiği vurgulanmıştır.847 Tarihin böyle kullanılmasında 19.yüzyıl 

ortalarından itibaren Avrupa’da tarih eğitiminin ulusçu bir anlayışla ideolojik bir araç 

olarak kullanımı etkili olmuştur.848  

Yine bu dönemde modern ulusun evi olan vatan da belirginleşmeye 

başlamaktadır. Anadolu’nun Türk vatanı olduğu söylemleri yavaş yavaş vatanın da 

sınırlarını çizmeye başlıyordu. II. Abdülhamit döneminde Anadolu artık Türklerin 

vatanı olarak telakki edilecekti.849 Bu dönemde Anadolu’nun bilinçli bir şekilde 

Müslümanlaştırılmasına ve Türkleştirilmesine özen gösterilmiş850ilk kez Türkçenin 

taşra ve yerel yönetimler ile resmi haberleşme dili olacağı emredilmişti.851 Devletin 

Türkleştirilmesi modern eğitim, gazete ve bürokrasi ile gerçekleşiyordu.852 

  II. Abdülhamit’in İslamcılık politikasının bıraktığı sonuçlara gelince; Amaç 

devletin ayakta kalması ise bu politika (Müslümanları kalkındırma ve devlete bağlama 

bağlamında) kısa vadede başarılı olmuştu.853 Örneğin İslamcılık politikasının etkisini 

bir İngiliz raporu şöyle aktarıyor; “Türk gazetelerinin sesi, Sultanın ve Halifenin 

“gerçek inananlar” hayalini yaymada özellikle düşük sınıflar üzerinde hatta 

egemenliğinin az olduğu bölgelerde bile güçlüdür. Böylece Osmanlı hükümetinin 

                                                
845 Deringil, “Legitimacy Structures in the Ottoman State: The Reign of Abdulhamid II (1876-1909). 
S.346. 
846 Alkan, a.g.m., s.391-392. 
847 Kushner, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, s.41; Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori, s.113. 
848 Behar, İktidar ve Tarih,  s.19.  
849 Kushner, a.g.e., s.72-75. 
850 Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s.341-343. 
851 Mahmoud Haddad, “The Rise of  Arab Nationalism Reconsidered”, İnternational Journal of Middle 
East Studies, Vol:26, No:2, May 1994, pp,201-222, p.203.  
852 Karpat, “ Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire,  s.551. 
853 Çetinsaya, “İslami vatanseverlikten, s.272; Karpat, Tarihsel Süreklilik, s.38. 



 153

prestiji ve etkisi özellikle Kürt, Arnavut, Arap gibi kabileler arasında artıyor”.854 Uzun 

vadede yapılan eleştiri ise bu politikanın ortak kimlik etrafında bir “Müslüman millet” 

yaratmakta istenildiği kadar başarılı olamaması, Türkler haricindeki Müslüman unsurlar 

arasında giderek siyasi taleplerin ve ulusçuluğun gündeme gelmesini 

önleyememesidir.855 Fakat bu politikanın Cumhuriyet Türkiye’sine yahut Brinci Büyük 

Savaş sonrası elde kalan Anadolu coğrafyasına bıraktığı miras ise çok anlamlıdır. II. 

Meşrutiyet dönemi nasıl Türk siyasal hayatının laboratuarı olarak nitelenebiliyorsa, II. 

Abdülhamit dönemi de (demografi, sosyal kurumlar, sosyal tabakalaşma, sosyal kimlik 

ya da ulus inşası gibi) çeşitli bakımlardan modern Türkiye’nin sosyal yapısının 

laboratuarı olarak görülebilir.856  

Siyasal iktidar açısından içkin ve rasyonel bir modernleşmenin yaşandığı II. 

Abdülhamit dönemi, reel politika (toprak kaybı sonucu elde kalan nüfusun baskın 

kimliği dikkate alındığında) başarılıdır. Ayrıca bu dönemde ulus inşası (bir meşruiyet 

zemini ve kolektif bir kimlik olarak) politikaları kullanılan araçlar (eğitim, ulaşım, 

iletişim, semboller vs.) bakımından Avrupa ile at başıdır. Bu dönemi kimlik oluşturma 

bakımından anlamlı kılan bir diğer husus ise ulus-devletlerin teoride tasarladığı ulus 

(hayal edilen) ile mevcut halk arasındaki kaçınılmaz olarak var olan farkın azlığıdır. 

Yani elde olan malzemeye göre bir ulus tasarlanmış ve ona göre politikalar 

uygulanmıştır. Tüm bunlara rağmen II. Abdülhamit, devlet artık modern dönemde 

halkın(ya da en azında halk adına seçilmişlerin) malı olurken o kendinin olmasında 

(mülkiyet) ısrar ettiği için projesini sekteye uğratmıştır. Bu dönem yaşanan 

modernleşme süreci tecrübî bir uluslaşma kültürünün oluşmasına neden olmuştur. Daha 

sonra bu kültürel birikim Cumhuriyet ile birlikte radikalleşmiş bir şekilde karşımıza 

çıkacaktır.         

Kısacası 19.yüzyılda Osmanlı Devleti, sosyal taban eksikliği yaşamıştır. Bu 

yüzyıl boyunca devlet, sosyal taban oluşturmaya kararlı bir şekilde gayret etmiştir. 

Hıristiyan ve Müslüman unsurların oluşturduğu Osmanlı yurttaşlığına dayalı Tanzimat 

fikri; II. Abdülhamit döneminin Sünni İslam’ı güçlü bir şekilde vurgulayan Osmanlılık 

                                                
854 F.O371/345, “Annual Report for Turkey the year of [1906]” in British Documents on the origins of the 
War, 1898-1914, Vol: V, The Near East. The Macodonian Problem and the Annexation of Bosnia, 
london, 1928,pp,27-28. Akt Erol Ülker, Empires And nation Building; Russification And Turkification 
Compered, Central European University Nationalism Studies Program, Budapest, Hungary, 2004, p.76.  
855 Çetinsaya, a.g.m., s.272; Karpat, Tarihsel Süreklilik, s.38. 
856 Çetinsaya, a.g.m., s.272 



 154

(İslamcılık ve Türkçülük ile birlikte düşünülmeli) düşüncesi, farklılıklar göstermesine 

rağmen, Tanzimat ile başlayıp Abdülhamit döneminden geçip Genç Türkler dönemine 

uzanan Osmanlı devlet felsefesinin temel ve değişmez yapı taşlarından birisi olan 

pozitivist düşüncenin yarattığı sosyal mühendislikti. Eskiden sadece itaatin beklendiği 

reayadan şimdi halifeye sadakat gibi eski mefhumlarla vatana ve/veya ulusa sadakat 

gibi yeni, yabancı kavramların birleşiminden ibaret olan normatif değer standardına 

aktif olarak iştirak etmesi bekleniyordu.857 

 

2.5. II. Meşrutiyet Dönemi (1908-1918)  

 II. Meşrutiyet döneminde cereyan etmiş bütün olayları değerlendirmek, bu 

çalışmanın kapsamı dışındadır. Amacımız; son dönem Osmanlı Devleti’nin yaşadığı 

kimlik krizine bu dönemde nasıl cevaplar verilmeye çalışıldığını ortaya koyarak 

dönemin mirası ile Cumhuriyet dönemi ulus oluşturma politikaları arasındaki bağlantıyı 

göstermeye çalışmaktır. Bu dönem, ulus oluşturma sürecinde; ideoloji, hukuksal 

reformlar, teritoryal sınır (vatan), eğitim, ulusal ekonomi, ulusal dil, ulusal tarih gibi 

unsurlar bağlamında değerlendirilecektir.  

 II. Meşrutiyet dönemini değerlendirmeden evvel dönemi daha iyi anlamamıza 

yardımcı olacak Genç Türk hareketine değinmekte fayda vardır. Çünkü bir tarihsel olay 

özellikle fikirsel bir hareket tarihsel akışı içinde değerlendirilmek durumundadır. 

 Daha önce de bahsettiğimiz üzere son dönem Osmanlı (Cumhuriyet dönemi de 

buna dâhil edilebilir)  devlet adamları ve aydının en temel problemi “bu devlet nasıl 

kurtulur?” sorusudur. Her Osmanlı aydını gibi II. Abdülhamit de bunun için çaba 

göstermişti. Buna rağmen devletin içinde bulunduğu sorunlara daha çok diplomatik 

çözümler arayan, denge politikalarını ustalıkla ve dikkatle uygulayan II. Abdülhamit’in 

tek kişiye dayalı bir düzen kurması ve her türlü aracı bu otokratik düzeni korumak ve 

sürdürmek için devreye sokması onun en büyük hatasıydı.  Batı toplumlarında siyasal 

taban gitgide yurttaşlara yayılırken, O hiçbir kuruma ve kişiye siyasi hak tanımadan tüm 

egemenliği kendisi kullanmak istiyordu. Diğer bir deyişle çağın siyasal zeminde en 

güçlü söylemi olan self-determinasyon prensibine meydan okuyordu. Bu ve benzeri 

uygulamalar tepki yaratmaktaydı. Merkezde kendisi olunca vuku bulan her 

olumsuzlukta hedefte kendisi oluyordu. Dolayısıyla devletin içinde bulunduğu zihinsel 

                                                
857 Deringil, Simgeden Millete,  s.61. 



 155

ve yapısal sorunlar göz ardı edilerek II. Abdülhamit düşürülürse sorunların biteceğine 

inanılıyordu. O dönemde II. Abdülhamit’e muhalif olmak okur-yazarlar arasında adeta 

“namusun birinci şartı” olarak görülüyordu.858  

 Balkanlardaki gelişmeler, modern okullarda eğitim gören, Avrupa’nın ulaştığı 

“muasır medeniyetten” etkilenen genç Osmanlı subayları ve bürokratlarında devletin 

batmakta olduğu endişelerini canlı tutmaktaydı. İmparatorluğun siyasal sistemini eksik 

ve çağdışı bulan genç Osmanlı aydınları devletin, çağdaş bir rejime sahip olmadığı için 

büyük güçlerin saldırısına maruz kaldığını düşünüyor ve Batı’nın müdahalelerinden II. 

Abdülhamit’i sorumlu tutuyorlar859 ve O, giderse tüm bunların sona ereceğini 

sanıyorlardı.860   

 Temel amaçları; II. Abdülhamit’in baskıcı yönetimine son vererek Kanun-i 

Esasi’yi yürürlüğe koymak ve meşruti yönetimi yeniden tesis etmek olan muhalif 

grupların (Genç Türkler) temeli 1889’da (tartışmalıdır) Askeri Tıbbiye’de atıldı. İlk 

dernek İttihad-ı Osmani (daha sonra pozitivizmin sloganı olan intizam ve terakki fikrini 

savunan Ahmed Rıza’nın Paris’te kurduğu dernekle birleşerek ismi İttihad ve Terakki 

Cemiyeti olarak değiştirilmiştir) ismiyle (kurucularının kimlerden oluştuğu tam olarak 

bilinmemekle birlikte) İbrahim Temo, Abdullah Cevdet, İshak Sükûti, Hüseyin zade Ali 

ve Mehmed Reşid tarafından kuruldu.861 Meşruti yönetimin yeniden tesisini amaçlayan 

Genç Türklerin başlangıçtaki temel düşüncelerini yansıtan 1895 Nizamnamesi 

Osmanlıcılık, anayasacılık, terakki ve devlet nasıl kurtulur? sorusunun cevabını içeren 

düşünceleri içeriyordu.862  

                                                
858 Sacit Kutlu, Milliyetçilik ve Emperyalizm Yüzyılında Balkanlar ve Osmanlı Devleti, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2007, s.182-183. 
859 François Georgeon, Osmanlı Türk Modernleşmesi (1930-1930), (Çev. Ali Berktay), YKY, İstanbul, 
2006, s.24. 
860 Kutlu, a.g.e., s.183. 
861 Derneğin kuruluşu, amaçları ve farklı kuruluş tarihler için bkz. Sina Akşin, Jön Türkler ve İttihat 
Terakki, İmge, Ankara, 2006, s.34-35; Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler (1859-1952), s.108; 
Erik Jan Zürcher, Milli Mücadelede İttihatçılık, (Çev. Nüzhet Salihoğlu), Bağlam Yayınları, İstanbul, 
1987, s.32-33; Ahmet Bedevi Kuran, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2000, 
s.45; Ernest Edmondson Ramsaur, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, (Çev. Nuran Yavuz), Pozitif Yayınları, 
İstanbul, 2007, s.31-32; Ayrıca kuruluş tarihi hakkındaki tartışmalar için bkz. Ali Birinci, “ Tarihçilikte 
Meslek Ahlâkı veya Ahlâksızlığın Tarihçiliği Meselesi”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl:2, Sayı:7, 2006, s.80. 
M. Şükrü Hanioğlu, “Ali Birinci’ye Cevap”,  Muhafazakâr Düşünce, Yıl:2, Sayı:9-10, 2006, s.255-256.     
862 Ali Birinci, “ İttihat ve Terakki Cemiyeti Kuruluşu ve İlk Nizamnâmesi” , Tarih ve Toplum, Sayı.52, 
1988, s.209-210.  



 156

 Esasında İttihat ve Terakki Cemiyeti863 yekvücut bir hareket olmayıp tarihsel 

süreç içersinde evirilmiş ve kırılmalar yaşamıştır. Bilindiği gibi bu cemiyetin zeminini 

çoğu bakımdan öncülü olan Yeni Osmanlılar oluşturmaktadır. Yeni Osmanlılar, 

1877’de II. Abdülhamit tarafından dağıtıldıktan sonra, faaliyetlerini Avrupa’da ve gizli 

bir şekilde yurtiçinde sürdürerek İTC’nin temelini oluşturacaktır.864 Genç Türkler 

düşünce ve siyasi ilkeler, özelliklede meşruti, parlamenter yönetim talepleri 

bakımından, Yeni Osmanlıların çizdiği yoldan ilerleyeceklerdir. Ancak sonrakilerin, 

çağdaş Avrupa düşüncesi hakkındaki bilgileri çok daha artmış, sosyoloji ve psikoloji 

gibi yeni gelişmekte olan alanları da kapsayacak kadar çeşitlenmişti. Fikirsel açıdan 

Yeni Osmanlılardan en büyük farkları ise, bu erken akımın İslâmi atıflarını terk edip 

yerine Fransızların anticlericalism’ine (Din kurumunun ve ruhban sınıfının kamusal ve 

toplumsal alandaki nüfuzunu ortadan kaldırmayı amaçlayan Batı kökenli bir akım) 

benzer bir militan lâikliği geçirmeleriydi.865   

 Genç Türkler, farklı yerlerde olan gruplarını bir merkez etrafında birleştirmek ve 

ortak bir hareket tarzı oluşturmak amacıyla, 4 Şubat 1902’de Paris’te bir toplantı 

yaptılar. Bu toplantıda, şahsi çatışmalar, tasarlanan iç ihtilâle ordu ve yabancı 

yardımının alınıp alınmaması konusundaki görüş ayrılıkları nedeniyle bir bölünme 

yaşandı.866 Türk siyasi hayatı açısından önemli (çünkü ilerleyen zamanlarda uzunca bir 

süre devlet politikaları bu gruplardan biri tarafından şekillendirilecek)  olan bu ayrılma, 

seçkincilik, halk kitlelerine güvenmeme ve şiddet karşıtlığı konularında mutabık 

olmakla birlikte867 Osmanlıyı Batı tipi bir ulus-devlete dönüştürmeyi amaçlayan 

merkeziyetçiler ile yerinden yönetim ve bireysel girişimcilik taraftarı olan adem-i 

merkeziyetçiler arasında gerçekleşmiştir.868  

Temel amaçları bakımından aralarında bir anlaşmazlık olmayan grupların 

anlaşamadıkları noktalar devlet kurtarılırken ve ulus oluşturulurken hangi unsurun 

                                                
863 Bundan sonra İTC olarak geçecektir 
864 Suavi Aydın, İki ittihat-Terakki: İki Ayrı Zihniyet, İki Ayrı Siyaset”, Cumhuriyet’e Devreden 
Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, (Ed. Mehmet Ö. 
Alkan), Cilt: I, İstanbul, 2001, s.117.  
865 Findley, a.g.e., s.167. 
866 Ramsaur, a.g.e., s.86-97; Yusuf Hikmet Bayur, Türk İnkılâbı Tarihi, C.2, Kısım 4, Ankara, TTK, 
1952, s.44; Kemal H. Karpat, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik, Kültürel Temeller, Afa 
Yayıncılık, İstanbul, 1996, s.37; Tunaya, a.g.e., s.106; Akşin, a.g.e., s.67; Kuran, a.g.e.,  s.190-193. 
867 Kutlu, a.g.e., s.185. 
868 Feroz Ahmad, “The Young Turk Revolution”, Journal of Contemporary History, Vol:3, No.3, The 
Middle East. (Jul 1968) pp,19-36, p,22. Dennis P. Hupchick, Balkans: From Constantinopolte to 
Communism, New York, NY, USA: Palgrave Macmillan, 2001, p.309-310. 



 157

temele alınacağı ve hangi araçların kullanılacağıydı. Diğer bir deyişle amaçta değil 

araçta farklılıklar vardı. Genç Türklerin hepsi, belli ölçüde modernleşme ve 

batılılaşmanın gerekli olduğunda mutabık olmalarına rağmen bu gerekliliğin boyutları 

ve yeniden doğacak devlette kimlik ve sadakat konusunda nelerin temele alınacağı 

hakkında görüş ayrılıkları yaşamaktaydılar. Zaten buna verilecek cevapta çok uluslu 

Osmanlı yurtseverliği, İslamcı dayanışma ve Türkçülük şeklinde olmuştu.869 Bu noktada 

anayasacılık ve parlamentarizm taraftarı olan, pozitivist870 düşünceden hareket eden, 

merkezi kontrol vasıtasıyla yürütülecek Osmanlıcılık siyasetini savunan ve Türk 

unsuruna ağırlık verilmesinden yana olan Ahmed Rıza önde gelen 

merkeziyetçilerdendir.871 O, Auguste Comte’un okulundan olup Meşveret gazetesi ile 

pozitivist fikirleri yayıyordu. Kuvvetli bir merkezi hükümet anlayışını savunan Ahmed 

Rıza, hanedanı İmparatorluğun birleştirici unsuru olarak görüyordu.872 

 Adem-i merkeziyetçi grupta ise liberal anlayışı ve bireysel teşebbüsü savunan 

Prens Sabahattin ön plana çıkmaktaydı.873 Sabahattin toplumun yapısını değiştirmeye 

yönelik daha radikal görüşleri olan pozitivist grubu onaylamıyordu. Ona göre 

Osmanlının sorunu siyasi olmaktan çok toplumsaldı. Dolayısıyla çözüm sosyal ve 

iktisadi reformdu. Osmanlıcıktan anladığı ise Tanzimat’tan beri ortaya konulmuş olan 

eşitlik zemininde yurttaşlık fikriydi.874 Adem-i merkeziyetçiler kuvvetler ayrılığını, Batı 

ile sıkı ilişkiler kurmayı ve halka daha fazla özgürlük verilmesini benimserken, 

merkeziyetçiler reformun temelini devleti güçlendirmede görüyorlar ve liberalizm 

prensiplerine önem vermiyorlardı. Liberaller ya Britanya İmparatorluğu’na ya da birden 

                                                
869 Erik Jan Zürcher, “ The Ottoman Legacy of The Turkish Republic: An Attempt at a New 
Periodization”,  Die Welt des Islams, New Ser., Bd. 32, Nr. 2. (1992), pp. 237-253, p.244. 
870 Genel anlamıyla metafiziğin reddi olan Pozitivizmin Osmanlı Aydınlarını ve İTC’nin düşünsel 
temelini etkileyişi ve oradan da Cumhuriyet Türkiye’sine bıraktığı miras konusunda bkz. Aydın Çubukçu, 
“Türkiye’de Rejim ve Pozitivizm”, Bilim ve Düşünce: Pozitivizm, Evrensel Basım Yayın, İstanbul, 2006, 
s.9-19  
871 Ahmed Rıza’nın siyasi fikirleri için bkz. Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri (1895-1908), 
İletişim Yayınları, İstanbul, 1999, s,108-200. Nilüfer Göle, Mühendisler ve İdeoloji: öncü Devrimcilerden 
Yenilikçi Seçkinleri, Metis, İstanbul, 1998, s.73-78. 
872Karpat, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik, Kültürel Temeller, s.40; Ramsaur, a.g.e., 
s.40,112,113;  Akşin, a.g.e.,  s.48-49. 
873Mardin, a.g.e., s.287-300; Akşin, a.g.e., s.71-74; Demolins’in Anglo-Saksonların Adem-i 
merkeziyetçilik ve bireycilik sayesinde ilerledikleri tezini savunan kitabı Sabahattin’in İncil’i olmuştu. 
Ramsaur, a.g.e.,  s.106. 
874 Kutlu, a.g.e.,  s.195. 



 158

fazla büyük Avrupa gücüne yaslanmayı tercih ederlerken, merkeziyetçiler ulusçu bir 

tavırla bunu reddediyorlardı.875 

 Bunların kısmen dışında İTC’nin Cenevre kolunun lideri olan ve Mizan’ı 

çıkararak Ahmed Rıza’nın Meşveret’ine rakip olan Mizancı Murat vardı. Aslında 

saltanat şurası ve meşveret anlayışıyla Pan-İslamist politikayı savunan Mizancı Murat 

adem-i merkeziyetçi gruba dahil edilebilir.876 Yazılarında Türk köylüsüne büyük ilgi 

gösteren Mizancı Murat, Osmanlılık ve İslam ile birlikte Türklüğe de vurgu yapıyordu. 

Mizancı Murat biyolojik darwinizmden de etkilenmişti. Her türlü eğlenceye ve iyi vakit 

geçirmeye karşı olan Murat temiz bir karakter için sağlıklı bedene ve dolayısıyla 

jimnastiğe önem veriyordu. Bunu da verimli yurttaşın temeli olarak görüyordu. 877  

Zaten hemen hemen bütün genç Türklerde sosyal darwinizmin etkileri 

görülmektedir. Bunlar büyük bir nispette halkçı değildiler. Çünkü on yıldan fazla 

halktan bir hareket beklemiş ve görememişlerdi. Onlar bazı bakımlardan ayrı fikirleri 

benimsemiş olsalar da elitist bir kitlenin halka görevlerini öğretmesi gerektiği 

konusunda mutabıktılar.878 Pozitivist bağlılıkları, pozitivizm temelindeki anti-

demokratik davranışları ve halka duyulan derin güvensizlik, kendilerini halkı eğitme 

misyonunu yüklenmiş aydın seçkinler olarak görmelerine neden olacaktı.879  

1908 İnkılâbı ile bir siyasi rejim değişikliği kadar bir ideolojik kabuk değişikliği 

de meydana gelecekti. 19. Asır Alman vülgermateryalizmiyle onun kıyasıya eleştirdiği 

Littré’nin pozitivizm yorumu, 18. Asır Fransız materyalizmi ve Sosyal Darwinizm’in 

birleştirilmesiyle oluşan bir Osmanlı bilimciliğini temel alan bu yeni ideoloji, bunu 

süreç içinde bir din haline getirecekti.880 Bu dönemde toplumu anlamsız ve edilgen 

gören seçkincilik anlayışı gelecek ve bu ideoloji bilimsellik adı altında bir entelektüel 

aristokrasiye, kitleleri yönetme ve onların bilemeyecekleri şeyleri onlar adına yapma 

                                                
875 Mustafa Gencer, Jön Türk Modernizmi ve Alman Ruhu 1908-1918 Dönemi Türk-Alman İlişkileri ve 
Eğitim, İletişim Yayınları, İstanbul, 2003, s.38;  Zürcher, Milli Mücadelede,  s.40. 
876Ramsaur, a.g.e., s.55; Kutlu, a.g.e., s.185; Kuran, a.g.e., s.56-58; Akşin, a.g.e., s.52-54. 
877 Mizancı Murad’ın fikirleri için bkz. Mardin, a.g.e., s.109-123. 
878 Mardin, a.g.e., s.303. Ayrıca sosyal darwinizmin Osmanlı aydınları üzerindeki etkisi hakkında geniş 
bilgi için bkz. Atila Doğan, Osmanlı Aydınları ve Sosyal Darwinizm, İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları, İstanbul, 2006, s.145-237. 
879 Erik Jan Zürcher, “Jön Türkler Müslüman Osmanlılar ve Türk Milliyetçileri: Kimlik Politikaları, 
1908-1938”, (Çev. Sönmez Taner), Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, (Der. Kemal H. Karpat), 
İstanbul, 2004, s.262. 
880 M. Şükrü Hanioğlu, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Zihniyet, Siyaset ve Tarih, Bağlam Yayınları, 
İstanbul, 2006, s.74. 



 159

hakkı verecekti. Siyaset mühendislik, siyasetçi mühendis ve toplum da inşa edilmesi 

gereken bir olgu konumuna getirilecekti.881    

Yukarıda ifade ettiğimiz bölünmelerden sonra Ahmet Rıza Bey’in öncülüğünü 

yaptığı Osmanlı Terakki ve İttihad Cemiyeti, 1906’da Selanik’te subay ve devlet 

memurlarından bir grubun kurmuş olduğu Osmanlı Hürriyet Cemiyeti (bundan sonra 

genç Türk hareketini kontrol edecek grup) ile 1907’de birleşti. İlkin Terakki ve İttihat 

Cemiyeti adı benimsenmesine karşın gizli bir oylamayla ismi İTC olarak değiştirildi.882 

Bu birleşme sonucunda güçlenen (Ahmet Rıza Bey ile Prens Sabahattin grupları da 

geçici bir süre anlaşmaya varmışlardı) Genç Türk hareketi, 23 Temmuz 1908’de 

nispeten az kan akıtılarak II. Meşrutiyet’i ilan etti.883 Padişah bu duruma karşı çıkmadı 

ve 23/24 Temmuz gecesi yayınladığı irade ile meşrutiyeti ilan ederek, Kanun-i Esasi’yi 

yürürlüğe koydu.884 Meşrutiyet’in yeniden ilan edilmesiyle İTC beklenmedik bir başarı 

elde etmişti. Fakat bu duruma karşı hazırlıksız gibiydiler. Diğer bir ifadeyle çok arzu 

ettikleri bir amaca ulaşmalarına rağmen İTC’nin devleti yönetecek bir kadrosu henüz 

yoktu.885 Ancak bunun dışında bir yorum ise İTC’nin tam iktidarı elde edememesinin 

nedeni olarak II. Abdülhamit’e karşı toplumda var olan körü körüne bağlılığın halen 

devam etmesini gösteriyordu.886 Bu yüzden kendi politikalarını eski devlet adamlarının 

kuracakları kabinelere uygulatmayı tercih ettiler. Padişahın ve hükümetin yanında etkili 

bir gizli güç olarak siyaset yapmayı yeğlediler.887 Gölge hükümet ya da denetleme 

iktidarı diyebileceğimiz dönem, 23 Temmuz 1908’den başlayan ve önce 31 Mart olayı 

ile sonrada Gazi Ahmet ve Kâmil Paşa kabineleriyle kesintiye uğramakla birlikte, 

Mahmut Şevket Paşa’nın öldürüldüğü 11 Haziran 1913 tarihine kadar sürdü.888 

Devrimden sonra Müslüman, Yahudi ve Hıristiyan olan herkes coşku içinde 

devrimi kutluyordu. Farklı dinlerden insanlar birbirlerine jestlerde bulunuyor, imamlar, 

                                                
881 Hanioğlu, a.g.e., s.75. 
882Ramsaur, a.g.e., s.145-146; Tunaya, a.g.e., s.113-114; Zürcher, Milli Mücadelede, s.80; Akşin, a.g.e., 
s.83-89. 
883 Feroz Ahmad, İttihat ve Terakki (1908-1914), (Çev. Nuran Yavuz), Kaynak Yayınları, İstanbul, 1995, 
s.31; Karpat, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik, Kültürel Temeller, s.37; Akşin, a.g.e.,  s.116. 
Tarık Zafer Tunaya, Hürriyetin İlanı, Baha Matbaası, İstanbul, 1959, s,5. Kuran, a.g.e.  s,308-309. 
884 Ali Cevat Bey- Faik Reşit Unat, İkinci Meşrutiyetin İlânı ve Otuzbir Mart Hadisesi, Ankara, TTK, 
1991, s.108-109; Akşin, a.g.e., s.116; Karpat, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik, Kültürel 
Temeller, s.37; Ahmad, “The Young Turk Revolution, s. 20; Ramsaur, a.g.e., s.159-160. 
885 Ahmad, İttihat ve Terakki, s,31.   
886 Ramsaur, a.g.e., s.162. 
887 Kutlu,   a.g.e., s.231. 
888 Akşin, a.g.e., s.355. 



 160

hahamlar ve papazlar kol kola geziyorlardı.889 Sanki II. Abdülhamit’in geri plana ittiği 

Osmanlıcılık geri geliyordu. Bu durum ilk başta tam da İTC kadrolarının istediği bir 

durumdu. Ama sonuç hiçte öyle olmayacaktı. 

İlk dönem (1908-1913) olarak niteleyebileceğimiz evrede İTC evvelkilerden çok 

farklı bir politika uygulamadılar. Onlar da Yeni Osmanlılar gibi “meşruti bir yönetim” 

ve “yasa önünde eşitlik” sloganlarını tekrarlıyorlardı. Bu yolla devleti kurtarmak ve 

muasır medeniyet seviyesine çıkarmak istiyorlardı. Dolayısıyla ilk dönemi bir devrim 

olarak nitelemek çok güç olmakla birlikte 1913’ten sonraki uygulamalar dikkate 

alındığında oluşumun devrimci bir yapı kazanmaya başladığı söylenebilir.890  

Bu durumu İTC’nin ideolojisine ve eylemlerine baktığımız zaman bile 

gözlemlememiz mümkündür. Siyaseti, “üç tarz-ı siyaset” (Osmanlıcılık, İslâmcılık ve 

nihayet Türkçülük) zemininde dönüp duran İTC’nin varolan iktidarın varlık koşullarını 

tamamen saf dışı bırakacak ideolojik ve siyasi müdahalesinden bahsetmek pek olanaklı 

görünmediğinden, herhangi bir devrimcilikten bahsetmek zordur. Bundan dolayı da reel 

politik’in her an yeniden üretilmek zorunda olduğu imparatorluk şartlarında, İTC’nin 

1913’te ki darbeyle iktidarını sağlama aldığı döneme kadar saf ve tek bir ideoloji söz 

konusu olmamıştır. Bazen Tanzimat’ın üretmiş olduğu Osmanlıcılık, bazen 

imparatorluğun İslâm unsurlarını birliğine yönelik halifeliğin kullanımı temelinde 

İslâmcılık ve son olarak ta siyasî, harsî ve iktisadî bir ulusallık zemininde günümüze 

kadar gelen Türkçülük politikalarını gözlemlemek mümkündür.891  

1908-1913 yılları arası İTC’nin mutlak iktidarını kuramamış olması nedeniyle 

geçmiş dönemlerden çok da farklı bir kimlik politikasının izlendiğini söylemek çok 

güçtür. Mutlak iktidarın kurulması, karşı devrim de denilebilecek 31 Mart Vakası’nın 

bastırılıp II. Abdülhamit’in yerine daha kolay kontrol edebilecekleri V. Mehmet’in 

getirilmesi ve1913 yılındaki hükümet darbesini beklemek gerekecekti. 

İTC’nin birçok alanda hızla yürürlüğe koyduğu sosyal, siyasal ve ekonomik 

uygulamalar gayri memnun bir kitle yarattı.892 Özellikle, askerlikten yalnızca Cuma ve 

Bayram Selamlıkları’nda geçit törenine katılmak üzere talim ve yürüyüş usullerini 

                                                
889 Kutlu, a.g.e., s.224. 
890 Ahmad, İttihat ve Terakki, s.33,190.  
891 Kerem Ünüvar, “İttihatçılıktan Kemalizme İhya’dan İnşa’ya”,  Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 
Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt: I, ed. Mehmet Ö 
Alkan, İletişim, İstanbul, 2001, s.129-142, s.130. 
892 Farklı kesimlerin 31 Mart ile ilişkisi için bkz. Sina Akşin, Şeriatçı Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı, 
İmge, Ankara, 1994, s. 231-260; Akşin, Jön Türkler, s.148. 



 161

öğrenmeyi anlayan I. Ordu (Hassa Ordusu) mektepli subaylardan ve Prusya modeli sıkı 

talimden şikâyetçiydiler. Bu sıkı talimler nedeniyle dini görevlerini yerine 

getirememekten yakınıyorlardı.893 30 Martı 31 Marta (13 Nisan 1909) bağlayan gece I. 

Orduya bağlı birlikler subaylarına kaşı gelerek başlarındaki softalarla birlikte isyan 

ettiler. Meclis’in yanındaki Ayasofya Meydanında toplanıp şeriat istediler.894 Bu durum 

İTC’de paniğe ve kısa süreli bir güç kaybına neden oldu.   

Kısa süre sonra 31 Mart Vakası’nı895 bastırmak amacıyla 23-24 Nisan 1909 da 

Hareket Ordusu İstanbul’a girdi. 22 Nisan’da Mebusan ve Âyan Meclisleri, Millet 

Meclisi olarak ordunun bildirisini onayladı. Anayasa ve ülkenin güvenliği konusunda 

güvence verildi. Ordunun davranışının, yurttaşların beklentilerine uygun olduğu ilan 

edildi. Daha sonra II. Abdülhamit’in yerine Şeyhülislamın istemeyerek de olsa verdiği 

bir fetvayla Mehmet Reşat getirildi. Böylece temizleme harekâtı devam etmekle birlikte 

karşı devrim bastırılmış oldu.896  

İTC, 31 Mart Vakasını fırsat bilerek Ahrar, İttihadı Muhammedi, Fedakâranı 

Millet ve Heyeti Müttefika-i Osmaniye partilerini kapattı.  Bu, muhalefetin gittikçe 

genişlemesine sebep oldu. Artan muhalefet sonrasında Mutedil Hürriyetperveran, 

Islahat-ı Esasiye-i Osmaniye ve Ahali partileri gibi başlıca muhalefet partileriyle Rum, 

Ermeni, Arnavut ve Bulgar azınlıkların meclisteki temsilcileri birleşerek Hürriyet ve 

İtilaf Partisi’ni kurdular.897 İktidarı kaybetmek tehlikesiyle karşılaşan İTC, anayasada 

istediği değişiklikleri yaptıktan sonra seçimlere giderek Mebusan Meclisi’ne tamamen 

                                                
893 Kutlu, a.g.e., s.243. 
894Akşin, Şeriatçı Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı, s.43; Ali Cevat Bey- Faik Reşit Unat, İkinci 
Meşrutiyetin İlânı ve Otuzbir Mart Hadisesi, Ankara, TTK, 1991, s.48-52; Ahmad, İttihat ve Terakki, 
s.61,67; Akşin, Jön Türkler,  s.188. 
895 31 Mart Vaksı genellikle siyasi boyutu ihmal edilerek sekülarizm ve modernizasyona karşı dinsel –
tutucu bir reaksiyon olarak görüldü. Ahmad’a göre bu olay ne yalnızca dinsel bir reaksiyondu ne de 
siyaseten bir karşı devrimdi, her iki unsurda vardı. Bu ayaklanma din ve sekülarizm arasında bir zıtlığın 
değil iktidar için şeriat ve din üstünlüğünü isteyen güçler ile bunu değiştirmek isteyen güçler arasındaki 
bir güç savaşının sonucuydu. İslâm’ın siyasal kullanımı olup II. Meşrutiyet’in ilanından sonraki 
durumdan hoşnut olmayanların gerçekleştirdiği geleneksel bir askeri-softa işbirliğiydi. Ahmad, “The 
Young Turk Revolution, s.30;  Ahmad, İttihat ve Terakki,  s.63. İngilizlerin II. Meşrutiyet, 31 Mart Vakası 
ve gruplarla ilgili politikalarını uluslararası ilişkiler bağlamında değerlendirildiği bir çalışma için bkz. 
Hasan Ünal, “ Britain and Otttoman Domestic Politics: From the Young Turk Revolution to the Counter-
revolution,1908-9”, Middle Eastern Studies, Vol:37, No:2, April 2001, pp.1-22. İngiltere’nin 31 Mart 
Vakası’n daki tutumunu değerlendiren Akşin’e göre ise,  İTC’nin Müslüman bir ulusçuluk fikrine sahip 
olması İngiliz İmparatorluğu’nun temellerinin sarsılması anlamına geliyordu. Merkeziyetçi ve modern bir 
devlet kurulmasının da İngiliz sömürgelerindeki politikalarını iflas ettirecekti. Tüm bunlardan dolayı 
İngiltere muhalefeti ve ayaklanmayı ellerinden geldiğince desteklemiştir. Akşin, Jön Türkler, s,.204, 205, 
206, 207.   
896 Ahmad, İttihat ve Terakki, s.66; Akşin, Jön Türkler, s.196-201; Kuran, a.g.e.,  s.343-344. 
897 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler,  s.315-317. 



 162

hâkim oldu. Bununla birlikte İTC 1912’de subayların kurmuş olduğu tedhişçi ihtilalci 

bir grup olan Halaskar Zabitan Grubu’nun yaptığı baskı nedeniyle kısa süreli bir iktidar 

kaybı yaşadı. Ocak 1913’de bir hükümet darbesiyle İTC yeniden iktidarı ele geçirdi ve 

hemen sonra da genel kurulunu toplayarak siyasi bir parti kimliği almak kararını 

verdi.898 Mutlak iktidarı ele aldığı bu tarih yeni bir anlayışın ve politikanın da başlangıcı 

olmuştur. Bu zamana kadar iç ve dış konjonktürün belirlediği şartlar dolayısıyla 

geleneksel kimlik politikalarını devam ettirme eğiliminde olan İTC bu tarihten sonra 

yine iç ve dış konjonktürün belirlediği şartlar dolayısıyla kimlik politikaları bağlamında 

sert bir dönüşüm yaşayacaktır.  

II. Meşrutiyet’in ilanından sonra farklı unsurların entegrasyonu, hâkim ulusun 

ekonomik yönden kalkındırılması, eğitimin ideolojik olarak nasıl kullanılacağı, medeni 

mahkemelerle ile şer’i mahkemelerin nasıl uyuşacağı ve biriken borçlara rağmen 

iktisadi kalkınmanın nasıl gerçekleştirileceği899 gibi meselelerle karşı karşıya kalan 

İttihat ve Terakki, iktidarın birinci döneminde, Osmanlı toplumunu medeniyetin 

ilkelerine uygun biçimde yeniden örgütleyip çağdaşlaştırmak amacını taşımıştır. 

Medeniyetin prensipleri de evrensel oldukları için etnik ve dinsel farklılıklar aşılacak ve 

bu sayede imparatorluğun tüm unsurları bu değerler etrafında birleşmiş olacaklardı. Bu 

yüzden de Osmanlı yurttaşlığı din veya ırk ile değil imparatorluğa bağlılıkla 

tanımlanmıştı.900 İlk başta Türklük bilinçleri güçlü de olsa Osmanlıcılık ve İslamcılık 

siyasetini ötelemeyen Genç Türklerin901 ideali, etnik ve dinsel bakımdan “unsurların 

birliği” yani “ittihad-ı anasır” idi.902 1908 den sonra İTC resmen Osmanlıcı bir siyaseti 

benimsedi. Diğer bir deyişle Genç Türkler Tanzimat dönemi ve öncüllerinden miras 

aldıkları dini ya da etnik aidiyetleri dikkate almadan tüm tebaayı eşit sayan 

                                                
898 Selami Kılıç, II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Türk Devrimi ve Fikir Temelleri, Kaynak Yayınları, 
İstanbul, 2005, s.19; Karpat, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik, Kültürel Temeller, s;39; Karpat, 
Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, s.13. Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler,  s.197. 
899 Somel, “Osmanlı Reform Çağında Osmanlıcılık Düşüncesi (1839-1913)”,  s.109. 
900 Göle, Mühendisler ve İdeoloji, s.79. 
901 Eyal Ginio, “Mobilizing the Ottoman Nation during the Balkans Wars (1912-1913): Awakening from 
the Ottoman Dream”, War in History, 12 (2), 2005, pp.156-177, p.159; Oran, Atatürk Milliyetçiliği; resmi 
İdeoloji Dışı Bir İnceleme,  s.23. 
902 Erik Jan Zürcher, Savaş, Devrim ve Uluslaşma; Türkiye Tarihinde Geçiş Dönemi (1908-1928), (Çev. 
Ergun Aydınoğlu), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005, s.141. İlk dönem (1908-1913) 
diyebileceğimiz bu dönemde Genç Türklerin önde gelenlerinden Ziya Gökalp ve Talat Paşa bile 
Osmanlılığı tam olarak ötelememişti. Genç Türkler resmi ideoloji olarak Osmanlıcılığı devam ettiriyordu.  
Rusya’dan gelen Yusuf Akçura’nın Genç Türklerle temel anlaşmazlığı da bu noktadaydı.  Françoıs 
Georgeon, Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri; Yusuf Akçura (1876-1935), (Çev. Alev Er), Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, Ankara, 1996, s.62-64.   



 163

Osmanlıcılık siyasetine sadık kaldılar.903 Osmanlı tebaası içinde yeni bir kimlik 

oluşturmayı amaçlayan Genç Türkler arasında laik ve Osmanlıcı bir görüş hâkimdi. Bu 

ortak Osmanlı kimliğini yaratma çabalarının bir işareti olarak, 1908 den sonra çıkartılan 

ve dini cemaatlere göre temsili ortadan kaldıran seçim yasası ve Ağustos 1909’da ırksal 

ve dinsel temelli siyasal örgüt kurulmasını yasaklayan “Cemiyetler Kanunu”  örnek 

verilebilir. İlk dönemde Türk ulusçuluğu politikasından ziyade, kontrolü sıkılaştıran ve 

imparatorluk dâhilinde herkes için bir takım kurallar dayatan güçlü merkezileşme 

politikalarından söz etmek daha isabetli olur.904  

1908 sonrasında politik varlığın temelinin ve tebaasının kimliğinin ne olacağı 

hep tartışılmıştı. Kimlik krizi de diyebileceğimiz bu duruma cevap olarak Osmanlıcılık, 

Batıcılık, İslamcılık, Türkçülük, Meslek-i İçtima ve Sosyalizm önerildi. Esasında bütün 

bunların amacı devleti kurtarmaktan ibaretti. Farklılık kullanılacak araç ve yolda idi. 

Batıcıların başında Abdullah Cevdet, Celal Nuri, Süleyman Nazif, Kılıçzade Hakkı ve 

Ahmet Muhtar gibi aydınlar vardı. Bunlar genel olarak yenileşme konusun da 

mutabıklardı. Fakat din konusunda ve Batı’nın ne dereceye kadar örnek alınacağı 

konusunda birbirlerinden ayrılıyorlardı.905 Modern eğitime önem verilmesi, kadın 

hakları (tek eşlilik ve kadınların sosyal hayata iştirak etmeleri), Latin harflerinin kabulü, 

tekke ve zaviyelerin kapatılması, medreselerin kapatılması ve Avrupai tarzda medeni 

kanunun kabulü906 gibi laik bir programa sahip Batıcılılar siyasi anlamda Osmanlıcılığa 

yeşil ışık yakıyor İslam’dan ise bir araç olarak faydalanmayı onaylıyorlardı. Ekonomik 

alanda da ulusal ekonominin kurulmasını savunuyorlardı.907 

Devletin içinde bulunduğu duruma dolayısıyla da kimlik krizine neden olarak 

İslami ilkelerden ayrılmayı gösteren Musa Kazım, Said Halim, Hacı Fehim, Filibeli 

Ahmed Hilmi, M. Şemseddin (Günaltay), Babanzâde Ahmed Naim, Mehmet Akif 

(Ersoy) gibi İslamcılar Yeni Osmanlıların da sloganı olan “İslam terakkiye mani 

değildir” fikriyle yola çıkarlar. Bunlara göre devleti kurtarmanın tek yolu İslam’ın temel 

ilkelerine dönmektir.908 Batı’nın tümüyle taklit edilmesine karşı olan İslamcılar, 

Batı’nın ilim ve tekniğinin alınabileceğini ileri sürüyorlardı. Ama Batı’nın ahlaki 

                                                
903Kahraman, a.g.e. , s.107; Georgeon, Osmanlı-Türk Modernleşmesi,  s.32. 
904 Quataert, Osmanlı Devleti (1700-1922), s.271. Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.217. 
905 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma Hareketleri, s.68-71. 
906 Peyami Safa, Türk İnkılâbına Bakışlar, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 1996, s.31-35. 
907 Sarınay, a.g.e., s.91. 
908 Sarınay, a.g.e., s.92. 



 164

zaafiyetinden özellikle korunmalıydı.909 Dinle millet’i (burada nation manasında 

olmadığı için milleti kullanıyoruz) bir tutan İslamcılar İslam’ın demokrasinin bütün 

prensiplerine cevap verebileceğinde ittifak halindeydiler. Kadınların şeriata uygun 

yaşamasını, çok eşliliğin devamını ve medrese ve şeri mahkemelerin ıslahını isteyen 

İslamcılar, ırk ve ulusçuluğa karşıydılar.910  

Balkan savaşları sonrasında İTC’nin tam iktidar döneminde uyguladığı 

politikalarla birlikte değerlendirilecek olmakla birlikte Türkçülüğün “Türkleşmek, 

İslamlaşmak ve Muasırlaşmak” üçlüsünde ifadesini bulan programı şöyledir; Dünyadaki 

Türklerin birleşmesi, Türklerin Osmanlıdan evvel de var olan tarihlerinin ve harsının 

araştırılması, Türk dilinin yabancı dillerin etkisinden arındırılması, İslam 

beynelmilleliyetini benimsemesi, muasırlaşmak, ulusal ekonomi tesisi ve halka inmek 

için ulusal bir edebiyat oluşturulması.911 

 Savundukları görüşler II. Meşrutiyet’te pek kabul görmeyen Meslekçiler, “şahsi 

teşebbüs ve ademî merkeziyet” prensiplerinin hayata geçirilmesi halinde devletin 

kurtulabileceğini savunmuşlardır.912 II. Meşrutiyet’in siyasi fikir akımları içinde en 

zayıf olanı ise sosyalist düşüncedir. Osmanlı Devleti’nin ancak sosyalizmle 

batılılaşabileceğini iddia eden bu gruba göre, 10 Temmuz siyasi ihtilâli yeterli 

olmamıştır, toplumu baştan sona yaratacak sosyal bir ihtilal gereklidir.913 

 Meşruiyet ve kimlik hakkında böyle farklı düşünceler olmakla birlikte bütün 

akımların vazgeçmediği şey yaklaşık iki yüz yıldır mağlup oldukları Batıyı üstün kılan 

modern medeniyettir. Hemen hepsi Batı karşısında yenilmişliğin getirdiği kimlik krizine 

kısa sürede cevap verme ihtiyacından doğmuş olan bu fikirler bir zayıflılığın, geç 

kalmışlığın ve kaybetmişliğin sonucudurlar.  

Bu tartışmalarda genelde üç düşünce eğilimi ön plana çıkıyordu.914 Bir eğilim 

Fransız İhtilalinin etkisiyle devreye giren yurttaşlık anlayışının imparatorluk 

                                                
909 Tunaya, a.g.e., s.71-75. 
910 Safa, a.g.e., s.36-39. 
911 Safa, a.g.e., s.30-32; Tunaya, a.g.e.,  s.75-79. 
912 Tunaya, a.g.e.,  s.79-82. 
913 II. Meşrutiyet dönemi sosyalist düşünce hakkında geniş bilgi için bkz. Mete Tunçay, Türkiye’de Sol 
Akımlar-I (1908-1925), BDS Yayınları, İstanbul, 2000, s.17-43;Tunaya, Türkiye’nin Siyasi Hayatında 
Batılılaşma Hareketleri, s.82-83. 
914 Aslında genç Türklerin ideolojisini en iyi tanımlayan da bu üçlüydü (Osmanlıcılık, İslamcılık ve 
Türkçülük). Akçura 1904’te yayınladığı ünlü risalesinde (üç tarz-ı siyaset) bu üç ideolojiyi kimlik zemini 
bağlamında değerlendirir. Ona göre teritoryal ulus fikrinin egemen olduğu Fransız modelinin 1870-71 
Fransa-Prusya Savaşı ile ırk temelli Alman modeline yerini bırakması Osmanlıcılık siyasetinin en önemli 
dayanak noktasını sarsmıştı. Dolayısıyla artık gerçekleştirilmesi pek olanaklı değildi. İslamcılık 



 165

kapsamında uygulanabileceği görüşünü vurgulayan Osmanlıcılığı birleştirici güç olarak 

açıklıyor, diğeri İslâm’ı vurguluyor, sonuncusu da Türk dili ve kültürü üzerinde durarak 

hem kültürel hem de siyasal alanda Türk kimliğini ön plana çıkarmaya çalışıyordu.915 

Genç Türkler, ilk başta II. Abdülhamit’in ortaya koyduğu İslamcı politikaya muhalefet 

olarak, Müslüman ve Türk olmayan ulusları dışlamaktan ziyade onları kapsayıcı bir 

Osmanlı yurtseverliğini savunuyor göründüler.916 Osmanlıcılık cemiyet içinde her 

zaman güçlü bir taraftar kitlesi bulmuştur. “Devleti kurtarmak” en önemli amaç olduğu 

için bu politikanın birçok kesim tarafından benimsenmesi de doğaldı. Çok uluslu bir 

İmparatorluğu mevcut etnik kompozisyonu ile bir arada tutmak hedeflendiği için 

egemen ulusun ulusçuluğu bile doğal olarak hoş karşılanmayacaktı. Çünkü herhangi bir 

ulusçuluk ilk etapta çözücü olmaktan başka hiçbir işe yaramayacaktı.917 

Merkeziyetçiliğin sonucu olarak unsurları bir arada tutmayı amaçlayan ortak 

yasaların çoğu bir yere kadar başarılı olacaktı. İmparatorluk dâhilinde yaşayan farklı 

unsurlar arasında modern çağın dini diyebileceğimiz ulusçuluk öyle yayılmıştı ki, artık 

farklı uluslardan kurulu bir imparatorluğun hükümdarına (dolayısıyla devlete) ortak 

bağlılık gösteren, “eşit yurttaşlık” zemininde birleşmiş bir Osmanlı ulusu yaratma 

rüyasının vaktinin geçtiği anlaşılacaktı.918 Bu anlayış değişikliğinde, Genç Türklerin 

sahip oldukları Türklük bilinci etkin ise de reel politik’in getirdiği zorunluluklar daha 

etkili olmuştur. Geleneksel İmparatorluk formlarının paramparça olduğu ulusçuluk 

çağında bünyesinde barındırdığı unsurların tek tek ayrılmaya başlaması bu dönüşümü 

tetikleyen en önemli etken olmuştur. Genç Türklerin Türk ulusçuluğu temelinde bir ulus 

ve ulus-devlet inşa etmeye yönelmesinde Arnavutluk, Yemen, Libya ve Balkan 

Savaşları birer mihenk taşı olarak değerlendirilebilir. 

                                                                                                                                          
prensipleriyle İmparatorluğu modernleştirmek mümkün gözükmüyordu. Türkçülük ile İslam arasında 
seçim yapmakta zorlanan Akçura bireysel vicdana itilmiş ve ırkların birleşmesine yardım edebilecek bir 
İslam konusunda olumludur. Çünkü modernleşmek isteyen imparatorluk çağın hâkim düşüncesine yani 
ırk temelli homojen bir ulusa dayanmalıdır. Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset, Lotus, Ankara, 2005, s.38-
62. 
915 Bernard Lewis, “The Ottoman Empire and Its Aftermath”, Journal of Contemporary History, 
Volume:15, No:1, Jan. 1980, pp.27-36, p.27; H. Bahadır Türk, “İdeoloji”, Siyaset, (Ed. Mümtaz’er 
Türköne), Lotus, Ankara, 2005, s.142;Davison, Kısa Türkiye Tarihi,  s.139. 
916 Erol Ülker, “Contextualising ‘Turkification’: nation-building in the late Ottoman Empire (1908-18)”, 
Nations and Nationalism, 11 (4), 20005, pp.613-636, p. 617; Gülalp, Nation-State Formation: A Study of 
The Turkish Revolution, s.176. 
917 Kushner, “Self-Perception and İdentity in Contemporary Turkey”, s.221; Ünüvar, “İttihatçılıktan 
Kemalizme İhya’dan İnşa’ya, s.131. 
918 Lewis, a.g.e., s.217. 



 166

Osmanlı sınırlarının 19. Yüzyılda daralması, Kırım919, Osmanlı-Rus ve nihayet 

Balkan savaşlarının yarattığı mülteci akımları, Osmanlı Devleti’nin nüfus, kimlik ve 

sınır politikalarının şekillenmesinde temel etmenlerden biri olacaktı.920 Libya’nın 1911-

12’de İtalya’ya kaptırılması ve sonrasında 1912-1913’te Balkan vilayetlerinin elden 

çıkması, İttihatçıların bütün ideolojilerini ve idari siyasetlerini gözden geçirmelerine 

neden oldu.921 Özellikle Balkanlardaki yenilgi Genç Türklerde büyük bir 

demoralizasyona neden olmuştu. Bunun nedeni yenilgi ve toprak kaybının ötesinde bu 

duruma imparatorluğun eski tebaasının sebep olmasıydı.922 1913’te Balkanlar’daki 

bütün topraklarını yitirmişti. Sadece topraklarını değil aynı zamanda da gayri-müslim ve 

Türk olmayan nüfusunu da kaybetmişti. Toprak kayıpları birbirini izledikçe Genç 

Türklerin Türk ulusçuluğuna ilgisi de giderek artmıştı.923 Balkan Savaşları’nın 

sonucunda Türkler sadece Avrupa’daki topraklarının tamamına yakınını kaybetmekle 

kalmadı924 aynı zamanda Osmanlıcılık düşlerini de kaybettiler.925 Diğer bir deyişle bu 

olay birçok Osmanlıya, çok uluslu seküler bir ideoloji olan Osmanlıcılık deneyiminin 

başarısız olduğunu gösterdi.926 Osmanlıcılık uygulamalı olarak iflas etmişti. Özellikle 

Arnavut isyanı, Genç Türklerde var olan Türklük bilincini uluslaştırma politikasına 

döndürmede katalizör işlevi görmüştür.927 Balkan halklarının ayrılıkçı ulusçulukları, 

yurttaş temelli Osmanlıcılık politikasını mağlup etmişti. Balkan Savaşları, artık 

ulusların kendi ırklarına sevgisini ve kendi ulus-devletlerini kurma isteklerini ortaya 

koymuştu.928 Bunu takiben Türk ulusçuluğunun Osmanlıcılık ve İslamcılık 

ideolojilerine (meşruiyet ideolojileri) göre baskın konuma gelmesi çok sürmeyecekti. 

                                                
919 Osman Devletine ilk Müslüman göçü devletin ideolojisinde değişime neden oldu. Bu ve sonrasında 
gelen göçler yeni bir kimlik zeminin oluşmasına neden olacaktı. Bu konuda bkz. Kemal H. Karpat, 
Osmanlı Nüfusu (1830-1914); Demografik ve Sosyal Özellikleri, (Çev. Bahar Tırnakcı), Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, İstanbul, 2003, s.108 vd. 
920 Reşat Kasaba, “Göç ve Devlet; Bir İmparatorluk –Cumhuriyet Karşılaştırması”, Osmanlı’dan 
Cumhuriyet’e; Problemler, Araştırmalar, Tartışmalar, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 1999, s.339. 
921 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s.52-53. Ahmad, İttihat ve Terakki, s.165. 
922 Kemal H. Karpat, “The Memoirs of N. Batzaria: The Young Turks and Nationalism”, International 
Journal of Middle East Studies, Volume:6, No:3, Jul 1975, pp,276-299, p.298-299. 
923Ülker, a.g.m., s.622;  Georgeon, Osmanlı- Türk Modernleşmesi,  s.19. 
924 Osmanlı Devleti ,“Avrupa topraklarının % 83’ünü, nüfusunun % 69’unu ve ayrıca her yıl İstanbul’a 
akan gelir ve ürünü kaybetmişti.” Shaw-Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye Cilt:2, s. 357. 
925 Uriel Heyd, Türk Ulusçuluğunun Temelleri, (Çev. Kadir Günay), TC. Kültür Bakanlığı, Ankara, 2002, 
s.21; Georgeon, Osmanlı- Türk Modernleşmesi,  s.26. Gülalp, a.g.t.,  s.176. 
926 Eyal Ginio, “Mobilizing the Ottoman Nation during the Balkans Wars (1912-1913): Awakening from 
the Ottoman Dream”, War in History, 12 (2), 2005, pp.156-177, p.157. 
927 Karpat, İslam’ın Siyasallaşması, s. 683-684. 
928 Bora Isyar, “The Origins of Turkish Republican citizenship: the birth of race”, Nation and 
Nationalism, 11 (3), 2005, pp. 343-360, p.343. 



 167

Bu durum sadece hukuki, ekonomik ve sosyal alanlardaki modernleşmenin ayrılıkçı 

ulusçulukları sonlandırmadığının iyi bir örneğini oluşturmakta929 ve günümüze de çok 

iyi bir şekilde ışık tutmaktadır. 

Balkan Savaşları sonucunda Osmanlıcılık tamamen terk edilip yerine Türk 

ulusçuluğu ikame edilmemiştir. Bir politika değişikliği olmuştur ama bu bir fikrin terk 

edilip diğerinin benimsenmesi yönünde değil, Genç Türklerin ideolojisinin özünde var 

olan üçlü (hepsinde Batıcılık bir şekilde var olmakla birlikte Osmanlıcılık İslamcılık, 

Türkçülük) özden birine (Türkçülük) yapılan vurgunun artması yönünde olmuştur. 

Zaten reel politik açısından da bakıldığında yaşanan kayıplar sonrasında Türk 

unsurunun Anadolu topraklarında yoğunlaştığı bir dönemde eğilimin Türk ulusçuluğuna 

kayması politik bir zorunluluk olarak değerlendirilebilir. Arapları tutmak için İslam’ın 

araçsallaştırılması ve Müslüman ve Türk olan veya olmayan tebaa üzerinde hala kayda 

değer önem taşıyan hanedana bağlılık anlamında Osmanlıcılık siyaseti, baskın olmasa 

bile varlığını devam ettirmekteydi.930 Bununla birlikte İTC’nin iktidar döneminde (daha 

sonra Kemalist dönemde de) en belirgin kimlik politikası Türkçülük olacaktı. Ancak 

İTC’nin Türkçülük politikaları beka kaygısından kaynaklanması yönüyle ulus-devletin 

inşa sürecinde devreye koyulan Türk ulusçuluğu arasında farklılıklar vardır.931 Diğer bir 

deyişle İTC dönemindeki Türkçülük ( iskân politikalarına bakıldığında neredeyse İslam 

la özdeş) daha çok bir teritoryal bölgenin homojenleştirilmesi görünümündeyken, 

Cumhuriyet dönemi Türk ulusçuluğu I.Büyük Savaş süresince neredeyse tamamen 

homojenleşmiş olan mevcut homojenliğin başka bir homojenliğe dönüştürülmesi 

şeklinde gerçekleşecekti.              

Rumeli’deki toprak kayıplarının ki bunun sonucu olarak bir sarsıntı yaşayan 

Genç Türklerin ideolojisi üzerindeki etkisi ağırlığın Anadolu’ya kayması yönünde 

olmuştur.932 Genç Türkler Anadolu’yu ulusal bilincin vatanı ( Anadolu’nun Türklerin 

ata yurdu olduğu fikri II. Abdülhamit döneminde başlamıştı) olarak görmeye başladılar.  

Bu toprağa ve kimliğe dayalı yeni bir duygunun doğuşunda önemli bir rol oynadı.933 

                                                
929 Gencer, a.g.e.,  s.34.  
930 Ahmad, İttihat ve Terakki, s.187. 
931 Ünüvar, a.g.m.,  s.132. 
932 Erik Jan Zürcher, “Yıkımın ve Yenilenmenin Mimarları: Kemalist Jenerasyona ve Jön Türklere Dair 
Bir Grup Biyografisi Denemesi”, (Çev. Fırat Kurt, Bayram Şen),  Mete Tunçay’a Aramağan, (Der. M.Ö. 
Alkan, Tanıl Bora, Murat Koraltürk, İletişim Yayınları, İstanbul, 2007, ss.539-573,  s.567. 
933Ayal Göl, “İmagingthe Turkish nation through ‘othering’ Armenians”, Nation and Nationalism, 11 (1), 
2005, pp, 121-139, s.129-130.  



 168

Çünkü Osmanlının millet sisteminin izin vermediği bir Türk homojenliği, Balkanlarda 

Hıristiyan etnik ulusçuluğunun yükselişiyle birlikte imparatorluğun Avrupalı parçasının 

çözülmesi sonucunda adım adım doğmak zorunda kalmıştı. Zaten Birinci Büyük 

Savaş’ta Arap isyanı ve Britanya’nın zaferi, Osmanlı yönetimi altındaki son Türk 

olmayan eyaletleri de koparıp aldığında, imparatorluk anavatan olan (olmak zorunda 

olan) Anadolu’ya kadar çekilecek, Yunanca konuşulan batı kıyıları hariç (buralarda da 

çoğunluk Türk ve Müslümandır) Anadolu’nun her yeri Müslüman olacaktı.934 

Anadolu’daki bu oluşum daha sonra, Mustafa Kemal Atatürk’ün güçlü laikliğine 

rağmen, Yunan istilasına direnişte etno-dinsel topluluğun anavatanı için yaptığı kutsal 

bir savaşın zaferi olarak karşımıza çıkacaktı.935  

Aslında Balkan Savaşları, Osmanlı Devleti’nin ilk total savaşıdır (asker, sivil, 

kadın vb.). Çünkü Balkan Savaşları geniş biçimde kimlikleri kucaklamayı 

gerektiriyordu. Osmanlılar biz kimiz? ve onlar kim? gibi sorularına manidar cevaplar 

vermek zorundaydılar. Diğer bir deyişle savaş boyunca herkes için anlamlı olabilecek 

sembollerin kabulü ve icadı gerekiyordu. Bu amaçla İTC döneminde savaşmaları için 

tüm toplum cesaretlendirilemeye çalışıldı. Örneğin Hilâl-i Ahmer şiddetli kriz 

dönemlerinde devlete yardım ediyordu. Kadınlar savaşa lojistik destek sağlamak 

bakımından cesaretlendiriliyordu. Devlet iletişimi ve özellikle yazılı basını savaşla ilgili 

üzücü haberler yaparak kitlesel tepki üretmek yani ortak bir duruş yaratmak için 

kullanıyordu. Bununla Osmanlıcılık rüyasını gerçekleştirmeye çalışıyordu.936 Ayrıca 

İTC, sivillerin savaşa karşı efor harcamalarını ve organize olmalarını sağlamak 

amacıyla Müdafaa-yi Milliye Cemiyeti’ni kurdu.937 Bunlar Genç Türklere kendi siyasi 

etkilerini genişletme ve kamuoyunu kendi ideolojik dayanaklarına göre yönlendirme 

imkânı sağlıyordu.938 Ortak sembol olarak önceki sultanların ve zaferlerinin kullanıldığı 

(ortak miras oluşturma), Osmanlı kimliğini vurgulamak için “Osmanlı milleti”, 

“Osmanlı vatanı”, “ulusal görev” gibi söylemlerin kullanıldığı bu savaşlarda “cihat” 

vurgulanmıyordu. Çünkü Osmanlılar bir ulus adına savaştıklarını göstermek 

                                                
934 D. Smith, Ulusların Etnik Kökeni, s.117. 
935 Smith, a.g.e., s.240. 
936 Ginio, a.g.m., s.157,158,160. 
937 Ahmad, İttihat ve Terakki, s.123-124. 
938 Nadir Özbek, “Defining the public Sphere during the Late Ottoman Empire: War, Mass Mobilization 
and the Young Turk Regime”, Middle Eastern Studies, Vol:43, No:5, September 2005, ss.795-809. 



 169

durumundaydılar.939 Modern ulusun sembollerinin yaratılmaya çalışıldığı bu dönemde 

efsaneleşen şehir (Edirne), komutan ve kadın (buna sıklıkla Cumhuriyet döneminde de 

rastlayacağız) figürlerin kullanılmaya başlanmıştır.940 Fakat bu uğraşlar imparatorluğun 

gayri müslim tebaası arasında bir ulus yaratmak için yeterli olmadı. Savaşlar bittiğinde 

farklı etnik ve dinsel gruplar kendilerini evvelkinden daha çok bölünmüş ve 

yabancılaşmış buldular. 

 1912-13 Balkan Savaşları “Türklere” güvenilir bir etnik çekirdek olarak 

bakılmasına neden oldu. Genç Türkler resmen Osmanlıcılığı savunsalar bile 

imparatorluk içinde ulusal bir dönüşümü onaylamaktaydılar.941 Bu bir zorunluluktu 

çünkü önce Osmanlıcılık sonrada İslamcılık (veya her ikisi birden) devletin yapısını ve 

tebaasının kimliğini yeterince güçlendirememiş, hem gayri-müslimler hem de Türk 

olmayan Müslümanlar arasında ayrılıkçı ulusçuluklar başlamıştı. Bu durumda 

bütünleştirici kimlik olarak Türk ulusçuluğunu vurgulamaktan başka bir seçenek 

kalmamıştı.942   

 Balkan Savaşlarının acı deneyimi Osmanlı Türk Müslümanları arasındaki 

ulusçuluk dalgasını ve Türk kimliğini teşvik etti.943 Devlet çok etnili çok dinli 

imparatorluk hayalinden vazgeçti. Bundan sonra Anadolu’da homojen bir Türk 

nüfusunun oluşmasına önem verildi. Bu da iskân politikalarının temelini oluşturacaktı. 

Buradaki Türklükten anlaşılan biyolojik bir ırkçılık değil Anadolu’daki Türkler ve 

Müslümanlardı. Türklük artık Anadolu Müslümanları için bir kapsayıcı kimlik 

olacaktı.944 Türk ulusçuluğu da İTC’nin temel politikası olacaktı.945 Bu politikanın 

temelini kültürel açıdan ulusçuluk, siyasi bakımdan antiemperyalizm, ekonomik açıdan 

devletçilik oluşturacaktı. Bu durumda Genç Türkler Müslüman-Osmanlı kimliğini 

ulusal bir devletin gereklerine uyarlamak durumuyla karşı karşıya kalacaklardı.946 

                                                
939 Ginio, a.g.m., s.161. 
940 Ginio, a.g.m., s.1162-163. 
941 Karpat, “The Memoirs of N. Batzaria: The Young Turks and Nationalism, s.299; Karpat, İslamın 
Siyasallaşması, s.684-685. 
942 Davison, Kısa Türkiye Tarihi, s.140; Zürcher, “Jön Türkler Müslüman Osmanlılar ve Türk 
Milliyetçileri: Kimlik Politikaları, 1908-1938, s.266-267. 
943 Halil İnalcık, ““Osmanlı Medeniyeti” ve Saray Patronajı”, Osmanlı Uygarlığı I, (Ed. Halil İnalcık, 
Gürsel Renda), T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı, Ankara, 2004, s.13. 
944 Soner Çağaptay, Crafting tehe Turkish Nation: Kemalism and Turkish Nationalism in the 1930s, A 
Dissertation Presented to Faculty Graduate School of Yale University in Candidacy for Degree of Doctor 
of Philosophy, 2003, p.12. 
945 Ahmet Yıldız, “Ne Mutlu Türküm Diyebilene”; Türk Ulusal Kimliğinin Etno-Seküler Sınırları (1919-
1938) , İletişim Yayınları, İstanbul, 2001, s.73. 
946 Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi, s.14-16. 



 170

 İttihadı anasır politikası her ne kadar 1911’deki parti kongresinde terk edilmiş ve 

yerini ulusçu seküler ve Türkçü bir politika947 almışsa da bu politikanın uygulanması 

Balkan Savaşlarından sonra yoğunlaşmıştır. Bu bağlamda 1913 Kongresinde mahalli 

dillerin orta ve liselerin yanısıra ilkokullarda da öğrenim dili yapılması kabul edilmesine 

rağmen Türkçe Lingua franca (farklı dillerin konuşulduğu karışık toplumlarda halkın 

birbirini anlamak için kullandığı ortak dil) olarak öğretilmesi zorunlu kılındı. 

İttihatçılara göre bu yöntemle Türk temelinde bir homojenlik yaratılabilecekti.948 Ayrıca 

devletin düştüğü müşkül durumun sebebi olarak iktisadi zayıflığın farkına varılıyor ve 

iktisadi kalkınma üzerinde duruluyordu.949 Modern ulus oluşturma yönünde kararını 

veren Genç Türkler yayın kapitalizmi ve dilin standartlaştırılması950 gibi modern 

mantığı kavramışlar ve bunu kullanmaya başlamışlardır. Modern ihtiyaçların 

karşılanması ve terakki için modern bir ulusa dayanmanın gerekliliği anlaşılmış ve bu 

yönde bir Türkleştirme çabasına girilmiştir. 

 Aslında hem bir iradi seçimin hem de bir zorunluluğun sonucu olan bu 

Türkleştirme, zorunlu vatan olan Anadolu’nun bir Türk951yurdu haline getirilmesi 

(iskan), Türkçenin ulusal dil olmasını sağlamak, kanunların sekülarizasyonu, hâkim 

ulus temelinde ulusal bir burjuva yaratılması gibi alanlarda belirginleşecektir. 

 Buradaki Türkleştirme çok uluslu bir devlette bir ulus inşası olarak 

değerlendirilebilir. Diğer bir deyişle Türkleştirme aslında imparatorlukta ulusal bir öz 

inşa etmeyi amaçlayan bir siyasi hareket olarak görülebilir. Bu projenin iki boyutu 

vardı. İlki, ulus inşa projesinin gerçekleştirileceği yer anlamında coğrafi uluslaştırmadır. 

İkincisi kimlerin bu ulusa dâhil edileceği ve çıkarılacağı diğer bir deyişle kimlerin 

imparatorluğun öz ulusunda yer alacağı bağlamında bir uluslaşmadır.952  

Ulus inşası doğal olarak Anadolu’yu mekân seçmişti. Yani ulus inşası bir bütün 

olarak imparatorlukta gerçekleşmeyecek, belli bir bölgede Anadolu da 

                                                
947 Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler, s.189. 
948 Masami Arai, Jön Türk Dönemi Türk Milliyetçiliği, (Çev. Tansel Demirel) İletişim Yayınları, İstanbul, 
2000, s. 77-78. 
949 Akişin, Jön Türkler, s.254. 
950 Göl, a.g.m., s.129. 
951 Buradaki “Türk” kavramı Müslümanlıkla iç içedir. Diğer bir deyişle Türklük ile Müslümanlık aynı 
anlamdadır. Birol Akgün, Şaban H. Çalış, “Tanrı Dağı Kadar Türk, Hira Dağı Kadar Müslüman; Türk 
Milliyetçiliğinin Terkibinde İslâmcı Doz”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cilt:4, Milliyetçilik, (Ed. 
Tanıl Bora), İletişim, İstanbul, 2003,  ss.584-600, s.589.  
952 Ülker, “Contextualising ‘Turkification’: nation-building in the late Ottoman Empire (1908-18)”, 
Nations and Nationalism, 11 (4), 2005, pp.613-636, p.615. 



 171

gerçekleşecekti.953 Bu bağlamda Genç Türkler iskân ve sınır dışı politikaları vasıtasıyla 

Türk ulusal özü temel olmak üzere Anadolu’yu ulusallaştırmaya çalıştılar.954 Uluslaşma 

politikalarının en önde geleni iskân politikasıydı. Genç Türklerin en ilk amacı özellikle 

Yunan ve Ermeniler başta olmak üzere gayri-müslim unsurlardan Anadolu’yu 

arındırmaktı. Çünkü bunlar güçlü ulusçuluk duygularına sahiptiler ve hiçbir şekilde bir 

bağlılık oluşturmaları mümkün değildi.955  

Savaş halinde olmanın getirdiği uygun ortam nüfus politikalarının rahat 

uygulanmasına olanak sağlıyordu.  İçerme ve dışlamayı içeren iskân politikalarında 

farklı unsurlara farklı iskân yöntemlerinin uygulanması söz konusuydu. İskân 

politikaları bağlamında Anadolu’yu uluslaştırmanın ilk yolu nüfus mübadelesiydi. Bu 

uygulamalardan ilki 1913 sonrasında Osmanlı ve Bulgaristan arasında 1913 Eylül’ünde 

imzalanan barış anlaşması ile gerçekleşmiştir. Buna göre Bulgaristan’dan 48,750 

Müslüman ile Osmanlı’dan 46,764 Bulgarın mübadelesi gerçekleşti.956 Benzer bir 

şekilde Yunan nüfusunun da Anadolu’dan çıkarılması için arayışlara girilmiş ve Yunan 

hükümeti ile anlaşılmış fakat kısa süre sonra Birinci Büyük Savaş’ın çıkmasıyla 

mübadele gerçekleşmemiştir.957 Dışarıdan Anadolu’ya gelen Müslüman nüfus gayri-

müslimlerin yerleştikleri bölgelere yerleştiriyordu. Mayıs 1915’te hükümet, istenmeyen 

ve sorun yaratan unsurların sınır dışı edilmesine imkân verecek bir düzenleme yaptı. Bu 

düzenleme özellikle bir tek unsuru hedef almamasına rağmen bundan ilk nasibini alan 

unsur Ermeniler oldular.958  

Özellikle Yunanlıların ve Ermenilerin sınır dışı edilmeleri hükümetin 

Anadolu’yu homojenleştirme politikalarının bir parçasıydı. Fakat homojenleştirme 

politikası bundan ibaret değildi. Balkan Savaşları ve I. Büyük Savaş sonrası yoğun 

Müslüman göçü alınmıştı. Bu Müslüman göçlerden etnik bakımdan Türk olmayanlar İç 

                                                
953 Ülker, a.g.m.,  s.615. 
954 Genç Türkler Türkleştirme politikaları uygularken bunu tüm topluluklara ve tüm bölgelere aynı 
şekilde uygulamadılar. Örneğin Arap vilayetlerinin Türkleştirilmesi Genç Türklerin gündeminde değildi. 
Buralara merkeziyetçi politikadan ziyade adem-i merkeziyetçi politika güdülüyordu.  Örneğin 1911’de 
Yemen’deki isyanın bitmesi ve sultana bağlılıklarını deklare etmeleri için isyancılara otonomi ve finansal 
imtiyazlar verildi. Böylece Arap vilayetleri nisbi otonomi sağlanan farklı bir bölge haline geldi. Ülker, 
a.g.m., s.623. 
955 Ülker, a.g.m.,  s.625. 
956 Stephen Ladas, The Balkan Exchange of Minorities: Bulgaria, Greece and Turkey, New York: 
Macmillan, 1932, p.20. Akt. Ülker, a.g.m., s.625. 
957 Geniş bilgi için bkz. H. Yıldırım Ağanoğlu, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Balkanların Makûs Tarihi: 
Göç, Kum saati Yayınları, İstanbul, 2001, s.119-137. 
958 Fuat Dündar, İttihat ve Terakki’nin Müslümanları İskân Politikası (1913-1918), İletişim Yayınları, 
İstanbul, 2002, s.62-63.   



 172

Anadolu’daki Türklerin arasına dağıtılması da söz konusuydu. Örneğin Arnavutlar Batı 

Anadolu’da ve Türklerin elinde kalan Trakya’da iskân edilmiyordu. Ayrıca yerleştirilen 

nüfusun oranının yerleşik nüfusun oranının % 10’unu geçmemesine özen 

gösteriliyordu.959 Hükümet sınır dışında kalan Müslümanları getirerek boşaltılan 

bölgelere yerleştirme politikasını (celp) da uyguluyordu.960 Yine de bu politikalar 

Türkleştirme için yeterli değildi. Bundan dolayı Müslüman göçmenlerinde Türk 

kültüründe asimilasyonu için bazı politikalar geliştirdiler. Farklı etnik ve dilsel 

unsurlara farklı politikalar uyguladılar. Aynı etnik unsura ait olanların aynı bölgelere 

yerleşmelerine izin vermediler.961 Hükümet sadece sınır dışından gelenleri değil aynı 

zamanda sınırlar içindeki Kürt ve Arap unsurlarında belli bölgelerde yoğunlaşmasını 

istemiyordu. Bunlarda ülke içinde farklı bölgelere transfer ediliyordu. Bunlar da 

Anadolu’da eritilmeye çalışılıyordu.962 İskân politikalarını tüm detaylarıyla uygulamaya 

çalışan hükümet sadece nüfusun kimliği ile değil iskân edilen nüfusun yerleştikleri 

bölgelerdeki (köy, kasaba, dağ, orman vb.) coğrafi isimlerin Türkleştirilmesi ile de 

ilgileniyordu.963 Osmanlı Devleti için yeni olan bu uygulamalar diğer birçok modern 

düşünce (modernizm, ulus, ulusçuluk, ulus-devlet vb.) gibi dışarıdan öğrenilmişti. Bu 

durumu Edirne mebusu Mehmet Faik Bey şöyle ifade ediyordu; “Biz Tehciri 

komşularımızdan öğrendik.”964   

Hükümetin coğrafi ve demografik uluslaştırma politikaları, hem gayri 

müslimlerin çıkarılıp yerlerine Müslüman nüfusun iskân edilmesini hem de Türk 

olmayan toplulukların Türkleştirilmesini kapsıyordu. Nüfus politikaları yere, zamana ve 

halka göre değişmekteydi.      

Bununla birlikte demografik ve teritoryal uluslaşma teşebbüsleri ekonomik 

uluslaşmayı da teşvik etti. İktidar dönemi boyunca genellikle savaş durumunda olan 

İTC kadrosu ekonominin ulusallaşmasını amaçlamış, ticaretin yabancı ve gayri-müslim 

ellerden alınarak Müslüman-Türk unsura devrini öngörmüştü.965 Bu meyanda ulusal 

                                                
959 Arnavut muhacirlerin kabulü ve iskânı için bkz. Dündar, a.g. e., s.108-122, 247. 
960 Dündar, a.g. e., s.71-72. 
961 Dündar, a.g. e., s.114-116,124. 
962 Ülker, a.g.m., s.628. 
963 Dündar, a.g. e., s.82-83. 
964 Meclis-i Mebusan Zabıt Ceridesi, 3,5,1,24, 11 Aralık 1918, s.297. Akt. Dündar, a.g. e., s.34. 
965Murat Koraltürk, “Ekonominin Türkleştirilmesi ve Türk-Yunan Nüfus Mübadelesinin İktisadi 
Sonuçları”, Mete Tunçay’a Aramağan, (Der. M.Ö. Alkan, Tanıl Bora, Murat Koraltürk, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2007, ss.603,639, s.603; Zafer Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” 1908-1918, Yurt 
Yayınları, Ankara, 1982, s.21. 



 173

ekonomi oluşturmanın önünde en büyük engellerden biri olan kapitülasyonlar 

kaldırılmıştı. Ulusal bir ekonomi yaratma çabalarının arttığı bu dönemde Müslüman-

Türk unsur örgütlenmeye çalışılmış ve yapılan düzenlemelerle kayrılmaya 

çalışılmıştı.966 Ulusal ekonomi, bir zamanlar finans ve ticaret sektörüne hâkim olan 

Ermeni ve Yunanlıların yerine Türk burjuva tarafından yönetilmeliydi. 1915’te 

Müslüman Türklerin ekonomiye iştiraklerinin artması için ekonomik işlerde yabancı dil 

kullanımı yasaklandı.967 İTC ulus olabilmek için ulusal ekonomiye sahip olunması 

gerektiği bilinciyle yalnızca Türklerin çalışabileceği ulusal fabrika ve şirketler kurdu.968 

İTC’nin tam iktidar döneminde anonim şirketlerde Türk sermayesinin payı % 3 iken, 

savaş sırasında çok sayıda ticari ve sınaî şirketin kurulması neticesinde 1918’de % 38’ e 

çıkmıştı.969  

İTC tam iktidar döneminde hiçbir muhalefetle karşılaşmadan modern devlet 

olma yolunda birçok reform yaptı. 1916’da Şeyhülislâm kabineden çıkarıldı ve sonraki 

yıl yetki alanı her bakımdan sınırlandı.970 25 Mart 1917’de çıkarılan bir kanunla şeriye 

mahkemeleri Adliye Nezaretine bağlandı. Bu laikleşme yönünde ciddi bir adımdı.971 

Aynı yıl çıkarılan “Medaris-i İlmiye Hakkında Kanun” ile medreselerin “çağdaş” din 

eğitim kurumları haline getirilmesi ve buralarda doğa ve müspet bilimlerinin de 

öğretilmesi sağlanıyordu.972 Mevcut okul sisteminin modernleştirilmesi ve 

Türkleştirilmesi isteniyordu. Kurumsal laikleşmenin yanı sıra ferdi bilincin de 

laikleşmesini istiyorlardı.973 Genç Türkler sıkışmışlıkları dolayısıyla hayatın her alanına 

müdahale ediyorlardı. Toplum mühendisliği anlayışıyla toplumu yeniden biçimlendirme 

çalışmalarına ivme kazandırdılar. Yarışmacı sporların başlaması, kadın örgütlerinin 

kurulması, hava kuvvetlerinin oluşturulması, film çekimi ve tiyatroda Türk kadınlarının 

sahneye çıkması bu dönemde gerçekleşti.974 

                                                
966 Müslüman- Türk unsurun kontrolünde olacak ulusal bir ekonomi oluşturma çabaları hakkında geniş 
bilgi için bkz. Toprak, a.g.e.,  s.33,57,68,72;Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler, s.204-205. 
967 Ülker, a.g.m.,  s.622; Toprak, a.g.m.,  s.79. 
968 Isyar, a.g.m.,  s.347. 
969 Ünüvar, a.g.m.,  s.134. 
970 Erik Jan Zürcher, Turkey: A Modern History, London, GBR: I.B. Tauris & Company, Limited, 2004, 
s.121. 
971 Sina Akşin, Ana Çizgileriyle Türkiye’nin Yakın Tarihi-1, Cumhuriyet Yayınları, İstanbul, 1997, s.126; 
Tunaya, Türkiye’de Siyasi partiler, s.206; Lewis, Modern Türkiye, s.229. 
972 Akşin, a.g.e., s.126-127 
973 Gencer, a.g.e.,  s.91. 
974 Feroz Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, (Çev. Yavuz Alogan), Kaynak Yayınları, İstanbul, 2005, 
s.44-45. 



 174

 Yine modernleşeme bağlamında idari örgütlenmeler (polis, itfaiye, ulaştırma 

vb.) alanında hamleler yapıldı. Avrupai 24 saatlik gün esas alındı. Eğitimde laik bir ilk 

ve orta dereceli okullar sistemi, öğretmen okulları ve özel kurumları kuruldu. Bu 

okulların kapıları kızlara açıldı. Modern ekonomi ve toplumda kadın unsurunun 

öneminin anlaşıldığı bu dönemde kadınlar her meslekte çalışabilecekti.975    

Uluslaştırma sadece hukuki düzenlemeler, ekonomi ve coğrafyayla sınırlı 

değildi. Entelektüel camiada da Türkleştirme politikası hızla ilerlemeye başladı. Bu 

dönemde Türk kimliğinin oluşumuna katkı yapacak Türk müziği, tarihi ve kültürü ile 

ilgili kulüpler ve kurumlar da açılmıştı. Bunlar Türklerin sosyal ve siyasal olarak 

şekillenmesini amaçlıyorlardı.976 Bu bağlamda II. Meşrutiyet’in kısmi özgürlük 

ortamında kurulan Türk Derneği “Türkçülükte teşkilatlanma devresi”nin ilk girişimini 

oluşturmaktaydı.977 Derneğin amacı, Türk kavimlerinin tarihte ve halde kültürel 

özelliklerinin ilmi olarak araştırılıp yayılması sağlamak ve Türk dilinin güzelliği ve ilim 

dili olabileceğini kanıtlamak şeklinde ifade edilmişti.978 Türk ulusal kimliğinin ve 

bilincinin oluşması açısından önemli olan bu dönemde ikinci dernekte ise 1911’de 

kurulan Türk Yurdu Cemiyetidir. Cemiyetin amacı, Türk çocuklarına mahsus bir 

pansiyon açmak ve Türklerin zekâ ve irfanca gelişmesine, varidat ve teşebbüs sahibi 

olmalarına hizmet edecek bir dergi çıkarmaktı.979 II. Meşrutiyet döneminde kurulan çok 

sayıda dernek arasında en uzun ömürlü olan, geniş bir kitleye seslenme olanağı bulan ve 

ilmi olarak Türk ulusçuluğunu yaymayı amaçlayan Türk Ocağı, kuruluş çabaları daha 

önceden başlamış olmasına karşın 1912’ de kurulabilmişti.980 Cemiyetin maksadı, 

Türklerin ulusal terbiye ve ilmi, sosyal, ekonomik seviyelerinin ilerleme ve 

yükselmesiyle Türk ırk ve dilinin kemaline çalışmaktır.981 Türk Derneği, Türk Yurdu ve 

Türk Ocağı adlı kuruluşlar İstanbul’da Türkçülük ile ilgili etkinliklerini sürdürürken, 

İTC’nin merkezi olan Selanik’te çıkmaya başlayan Genç kalemler dergisi Gökalp’ın 

                                                
975Gencer, a.g.e., s.93-109; Lewis, Modern Türkiye, s.229; Zürcher, Turkey: A Modern History, s.122. 
976 Yıldız, a.g.e., s.81; Gencer, a.g.e., s.39.  
977 Yusuf Akçura, Yeni Türk Devletinin Öncülleri; 1928 Yılı Yazıları, (Haz. Nejat Sefercioğlu), T.C. 
Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2001, s.228-229.  
978 Akçura, a.g.e., s.229-230; Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler, s.377. 
979 Akçura, a.g.e., s.233; Tunaya, a.g.e., s.377.  
980 Füsun Üstel, İmparatorluktan Ulus-Devlete Türk Milliyetçiliği: Türk Ocakları (1912-1931), İletişim, 
İstanbul, 1997, s.55-68; Akçura, a.g.e., s.236; Tunaya, a.g.e., s.378. 
981 Üstel, a.g.e., s.63; Akçura, a.g.e., s.236; Tunaya, a.g.e.,  s.383. 



 175

etkisiyle dilde Türkçülük akımına yeni bir hız vererek ulusal bilincin oluşmasına katkı 

sağlıyordu.982 

Etkisi zamana göre değişmekle birlikte Osmanlı Devleti’nin son on yılını kontrol 

eden İTC’nin ulusal politikaları “belli zaman,  bir bölge ve halk” için ulus inşası olarak 

değerlendirilebilir.983 Çünkü bunların amacı her şeyden evvel imparatorluğun 

devamının sağlanmasıydı. Türkleştirme bir ırk üzerinden, belli bir ulus-devlet içinde bir 

ulus inşası değil, Türk ulusal özü etrafında imparatorluğu korumayı amaçlayan bir 

ulusal öz oluşturma projesiydi. Bundan dolayı da Genç Türklerin Türkleştirme 

politikalarında Osmanlıcılık da yaşıyordu. Genç Türklerin yaptığı şey, Türklük etnik 

tanımlaması ile Osmanlıcılığın İslami yorumunu birleştirmekti.984 

Modernleşme araştırmalarının ortaya koyduğu kriz tipleri Osmanlı Devleti’nin 

son dönemindeki yaşanan değişimleri izah etmeye uygundur. Osmanlı Devleti uzunca 

bir süredir ekonomik, siyasi ve askeri zayıflıklar yaşamaktaydı. Bu da devletin ve 

toplumun bir kimlik krizine girmesine neden olmuştu. Osmanlıcılığın fiili iflası ve 

akabinde İslamcılığın Müslüman nüfusu bir arada tutamaması sonucunda, Osmanlı 

Devleti’nde etnik karşıtlıkların yoğun bir şekilde ortaya çıkmasına sebep oldu. Bunun 

sonucunda ulus prensibi temelinde yeni kimlikler meydana geldi. İkinci olarak bu kriz, 

merkezi devlet işlevlerinin siyasileşmesinin neden olduğu bir katılım krizi olarak 

belirginleşti. Geleneksel yönetici sınıf ile o zamana kadar periferide kalan kesimler 

arasındaki katılım krizi siyasi nüfuzun kurumsallaşmasına ve hukuki normların 

değişmesine yol açtı. Üçüncü olarak, modernleşme ile birlikte dünya genelinde ve 

Osmanlı özelinde geleneksel meşruiyet zeminin dünyevileşmesi bir meşruiyet krizinin 

ortaya çıkmasına vesile oldu. Dördüncü olarak bu kriz, etnik farklılıkların yol açtığı 

çatışmaların üstesinden gelebilmek bağlamında bir entegrasyon sorunu olarak ortaya 

çıkmaktaydı. Osmanlı Devleti’nin beşinci krizi, bir nüfuz ve duhul krizi olarak kendini 

gösterdi. Bu, modern yönetim yapılarının uç bölgelere kadar etkisini ulaştırması ile 

                                                
982 Yusuf Akçura, Türkçülüğün Tarihi, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2001, s.174. Türk ulusçuluğu 
bağlamında bu kuruluş ve yayın organlarının geniş bir değerlendirmesi için bkz. Masami Arai, Jön Türk 
Dönemi Türk Milliyetçiliği,( Çev. Tansel Demirel) İletişim Yayınları, İstanbul, 2000. 
983 Ülker, a.g.m., s.631. 
984 Ülker, a.g.m., s.632. 



 176

ortaya çıkmaktaydı. Son olarak ise, zümre ve sınıf sınırların etnik grup sınırlarıyla geniş 

ölçüde örtüştüğü bir paylaşım krizinin unsurları kendini göstermekteydi.985 

Osmanlı Devleti’nin yaşadığı bu krizleri aşmak isteyen Genç Türkler sorunu 

etnik temele dayalı bir ulusçuluk sorunu olarak yorumladılar. Onlara göre kapsamlı bir 

modernleşme için elde kalan Anadolu’da, bir ‘ulus’ tan meşruiyetini alan ulusal bir 

devlet kurmak gerekiyordu. Yukarıda açıklamaya çalıştığımız bir dizi politikaya 

ilaveten özellikle ulusal eğitim vasıtasıyla Osmanlı Devleti’nin yaşadığı krizleri aşmayı 

ve modern devletin tek meşruiyet kaynağı olan ulusu oluşturmayı amaçladılar. Osmanlı 

idaresinde küllenmiş olan Türklük986, bilinç düzeyine çıkarılacak ve ulus bu kimlikle 

anılacaktı. Modern devlet ile onun ulusu olan Türklerin arasındaki bağı ise Türkçülük 

sağlayacaktı. Bu düşünce birçok değişiklikler göstermekle birlikte Cumhuriyet 

döneminin “kuvay-ı milliye ruhu”nun da temel referans noktasını oluşturacaktı.   

İstibdata son vererek meşruti düzeni ve anayasal yönetimi esas kılmak amacıyla 

yola çıkmış olan Genç Türk Hareketi, bir Türk (en azından kendilerini öyle 

tanımlıyorlar) girişimiydi. Öncelikli amaçları yenilenmiş haliyle uluslar arası arenada 

varlığını ve saygınlığını koruyan bir imparatorluk oluşturmak olduğundan ilk etapta 

Tanzimat’tan beri var olan Osmanlıcılığı benimsediler. Yaşanan savaşlar, toprak 

kayıpları ve günün dünyasındaki hakim paradigma nedeniyle Türkçülüğe doğru 

yönelmeye başladılar.  

İTC, Cumhuriyet’e homojen bir Türk ulusu yaratma bağlamında önemli miras 

bırakmasına rağmen, geleneksel ve İslami bir imparatorluğu tam manasıyla seküler bir 

ulus-devlete dönüştüremedi.987 Uyguladıkları projelerin bir kısmında başarısız olmakla 

birlikte, bu başarısızlığın nedeni yalnızca İTC’nin bazı yanlış ya da eksik uygulamaları 

değil, iktidarı ele aldıklarında, derhal Avrupa emperyalizminin üzerlerine 

çullanmasıydı. İktidarı henüz ele almışlardı ki Avusturya-Macaristan Bosna-Hersek’e 

girdi. İngiltere Genç Türkleri karşısına aldı. İtalya derhal yağmaya katıldı. Eğer bu 

                                                
985 Hans-Ulrich Wehler, Modernisierungstheorie und Geschichte, Göttingen, 1975, s.35-37. Akt. Gencer, 
a.g.e.,  s.32. 
986 Anadolu’daki Türkler 1900’den önce Osmanlı veya İslam kimliklerinden ayrı bir Türk kimliğinin 
ayırdın da değillerdi. Köy ya da bölge olarak yerel hısımlık kimlikleri çoğu zaman daha büyük önem 
taşımaktaydı. Bu durumda modern kimlik unsurları olarak ortak kökene dair bir mit, ortak tarihi anılar, 
seçilmiş bir yurtta birlik ya da dayanışma duygusu yok denecek kadar azdı. Smith, Milli Kimlik, s.42. 
Fakat Abdülhamitçi tepkilerin son yıllarında eskiden küçültücü olan “Türk” etnik potansiyeliyle yeniden 
keşfedildi ve batılı teritoryal ulus kavramıyla harmanlandı. Smith, Ulusların Etnik Kökeni, s.187. 
987 Göl, a.g.m.,  s.130. 



 177

emperyalist baskıyı sürekli üzerlerinde hissetmeselerdi Batıyı atalarından daha iyi 

anlamış olan bu grup Türkiye’nin geleceği için daha iyi şeyler yapabilirlerdi.988 

İktidarlarının son dört yılı Emperyalist mücadelelerin yaşandığı Birinci Büyük 

Savaş’ta geçti. Hammadde, pazar arayışı, ulusçuluk vb. olgularının neden olduğu bu 

savaş Osmanlı’nın son savaşı olacaktı. Savaş kaybedilmiş ülke büyük bir talan ile karşı 

karşıya kalmıştı. Birinci Büyük savaş sonrası İTC üyeleri ülkeyi terk etmişti. Osmanlı 

Devleti tarihe karışmıştı. Buna rağmen II. Meşrutiyet dönemi Cumhuriyet’e önemli 

miraslar bıraktı. Modern dünyada hemen her topluma sirayet etmiş ulusçuluk, artık 

Türkler arasında da doğmuştu. Anadolu’da, ilerde modern meşruiyet zeminini 

oluşturacak olan homojen bir Türk-Müslüman nüfusu oluşmuştu. Ayrıca ilerde kolayca 

Türk’e dönüşebilecek Müslüman nüfusun temelleri de atılmıştı.989 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                
988 Ramsaur, a.g.e.,  s.173-174. 
989 Çağaptay, Crafting the Turkish Nation: Kemalism and Turkish Nationalism in the 1930’s, s.17. 



 178

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

3. CUMHURİYET DÖNEMİ ULUSAL KİMLİK OLUŞTURMADA SİYASİ 

POLİTİKALAR 

 Türkiye Cumhuriyeti devletinin kuruluşu, ulus-devletleşme, uluslaşma ve ulusal 

kimlik oluşumu gibi olgular üzerinde yoğunlaşacağımız sonraki bölümlerde kronolojik 

bir anlayıştan ziyade tematik bir yaklaşımı benimseyeceğiz. Çalışma konumuz zaman 

zaman kronolojik bir akışa izin vermekle birlikte, sürecin karmaşıklığı, konunun 

bütünsellik içinde anlaşılması gerekliliği ve disiplinler arası bir yaklaşımın olması, 

genellikle tematik bir yaklaşımı zorunlu kılmaktadır. 

 Ulusal mücadelenin başladığı zamandan Mustafa Kemal’in vefatına kadar geçen 

sürede ulus ve ulusal kimlik oluşturma bağlamında monist bir yaklaşımın olmadığının 

bilincinde olarak bu dönemi değerlendirmeye çalışacağız. Türk ulusal devletinin, 

ulusunun ve kimliğinin oluştuğu (bazen de oluşturulduğu) bu dönemde iktidar 

politikalarının hepsinin önceden planlanmış olmadığı, bazen de aniden gelişen olaylar 

karşısında şekillendiğini düşünmekteyiz. Bu, kurucu kadronun düşüncesinde bir devlet 

ve toplum modeli tasarımının olmadığı anlamına gelmemektedir. 

 Osmanlı Devleti’nin külleri üzerinde yeniden korlanan Türkiye Cumhuriyeti’nin 

birçok bakımdan öncülünden farklı olmakla birlikte, ulus oluşturma bağlamında yeni bir 

deneyim olmadığını iddia edeceğiz. Modern manada bir ulus oluşturma faaliyetlerinin 

daha önce başladığını önceki bölümde göstermeye çalışmıştık. Cumhuriyetle beraber 

ulus inşası farklı bir yöne kayacak, kullanılan araçlar çeşitlenecek ve inşacı kadronun 

bunu yapmaya daha çok vakti ve imkânı olacaktır. 

 İnsanların artık, ulusçuluk duygularıyla ulusları için topyekûn savaşmaya ve 

ölmeye başladığı ulusçuluk çağında, Türkler de bu gerçekle yüzleşmek zorunda 

kalacaktı. Emperyalist mücadelenin kızıştığı Birinci Büyük Savaş ve sonrasında hayatta 

kalmanın bir zorunluluğu olan Kurtuluş Savaşı, Türklerin ulusal ideolojilerinin ve 

kimliklerinin şekillenmesinde önemli rol oynayacaktı. 

 

 

 

 

 



 179

 

3.1. Türk Ulusal Kimliğinin Oluşumunda Milli Mücadele’nin Etkisi 

 Osmanlı Devleti İTC kontrolünde Birinci Büyük Savaşa girmişti. Öncelikli 

olarak liberalist ve ulusçu söylem ve eylemlerin neden olduğu bu savaş990, özellikle 

etnik bütünlükten yoksun Osmanlı gibi devletler için sonun başlangıcıydı. Osmanlı, 

girdiği savaşı kaybetmiş, 30 Ekim 1918’de imzalanan Mondros Mütarekesi ile siyasi bir 

olgu olarak tarihe karışmıştı. Çünkü Müttefikler Mütarekenin 7. Maddesi’ni991 dayanak 

göstererek ülkeyi dört bir yandan işgale başlamışlardı. 

 Müttefikler bu maddeye dayanarak Mart 1919’da İstanbul’a asker çıkardılar. 

Fransızlar ve İngilizler Güneydoğu Anadolu’yu ele geçirdiler. İtalyanlar Antalya’ya 

asker çıkararak Konya’ya kadar ilerlediler. 15 Mayıs 1919’da Yunan işgal kuvvetleri 

İzmir’e çıktılar ve Ege kıyılarını ele geçirdiler.992  

 1918’in sonunda İmparatorluk yerlere serilmiş, merkezi hükümeti güçsüz 

düşmüş, orduları çözülmüş, topraklarının büyük bir kısmı müttefiklerin işgaline 

uğramıştı. Şimdi Türkler sadece Avrupa’dan değil Asya’dan da kovulabilirdi. 

İmparatorluk parçalanabilir ve uluslara bölünebilirdi. Zaten İngiltere, Fransa, Rusya ve 

İtalya kendi aralarında Osmanlıyı paylaşan anlaşmaları daha evvel yapmıştı. Rusya 

yaşanan Bolşevik devrimi nedeniyle Osmanlı üzerindeki emellerinden vazgeçmek 

zorunda kaldı. Fakat diğerleri amaçlarına ulaşmak istiyorlardı. Bu devletlerin böyle 

hırslı istekleri, Türklerin kararlı ve her şeyi göze alabilen direnişine993 ve Türk 

ulusçuluğunun yoğunlaşmasına neden olacaktı.994 Türkler halk olarak hakları ve 

yaşamak için savaşacaklardı. Türk ulusçuluğu da böyle kötü şartlar altında bir Anadolu 

ulusçuluğu olarak doğacaktı.995 Bu doğuş bir yeniden konumlanma olup irredantizmden 

rasyonalizme kayış şeklinde tezahür edecekti.  

                                                
990 Yavuz Özdemir, “Osmanlı Devleti’nin Birinci Dünya Savaşı’na Girişi”, Yeni Türkiye, Türkoloji ve 
Türk Tarihi Araştırmaları Özel Sayısı II; Siyasi Tarih, Yıl:8, Sayı:44, 2002,  s.307.    
991 “Müttefikler emniyetlerini tehdit edecek vaziyet zuhurunda herhangi sevkülceyş noktasını işgal 
hakkını haiz olacaklardır.” Ali Türkgeldi, Mondros ve Mudanya Mütarekelerinin Tarihi, Türk Devrim 
Tarihi Enstitüsü Yayınları,  Ankara, 1948, s.70.  
992 Sabahattin Selek, Milli Mücadele (Ulusal Kurtuluş Savaşı), C.1; Örgün Yayınevi, İstanbul, 2002, 
s.105-106, 150-160. 
993 Elie Kedourie, “The end of Ottoman Empire”, Journal of Contemporary History, Vol:3, No:4, 1918-
19: From War to Peace (October 1968), pp.19-28, p.19.  
994 Erik Jan Zürcher, “Atatürk and the Start of National Resistance Movement”, Anatolica 7, 1979-1980, 
p.101. 
995 Barnette Miller, “The New Turkey”, Annals of the American Academiy of Political and Social Science, 
Vol:108, America’s relation to the European Situation, Jul 1923, pp.132-140, p.135. 
 



 180

 Türklerin ulusal direniş hareketini tetikleyen en önemli olaylardan biri, Mayıs 

1919’da Yunan askerlerinin Anadolu’ya girmeleriydi. Bu çok önemli bir şeydi ve 

birçok olayın seyrini değiştirdi. Yananlıların bu hareketi, Müttefikler planlarını gözden 

geçirmelerine ve Osmanlı’nın Türkçe konuşan kesiminde seküler, batılı (en azından 

batılılaşma yolunda aktif) ve kendisini Türkiye olarak adlandıracak bir cumhuriyetin 

doğmasına neden alacaktı. Çünkü hepsi bir yana, Türkler için Yunan işgali kaldırılabilir 

bir şey değildi. Diğer bir deyişle bu Türklerin şerefine sürülmüş en büyük lekeydi.996 

Dolayısıyla Yunan işgali, Türklerin Mustafa Kemal önderliğinde “Milli mücadele”  

hareketine başlamalarına neden olacaktı.997 İmparatorluğun askeri üst kademesinin çoğu 

Mustafa Kemal’in savaşına katılacaktı.998     

 Anadolu ve Trakya’da Müslüman halk, vatanın düşmanlar tarafından istilasını 

önlemek amacıyla teşkilatlanmaya başlamıştı. Özellikle düşman tehdidinin yakından 

hissedildiği bölgelerde teşkilatlanma faaliyetleri daha fazlaydı. Bu bağlamda, olması 

muhtemel bir Yunan işgaline karşı, Aralık 1918’de İzmir’de “Müdafaa-i Hukuk-ı 

Osmaniye Cemiyeti”, yine aynı tarihte doğudaki Ermeni tehdidi karşısında Süleyman 

Nazif ve Ziya Gökalp öncülüğünde “Vilâyat-ı Şarkiye Hukuk-ı Osmaniye Cemiyeti” 

kurulmuştu. Yine Trabzon da Pontus’çu harekete karşı “Muhafaza-, Hukuk-ı Milliye 

Cemiyeti” kurulmuştu.999       

 Seçkin bir Osmanlı generali olan Mustafa Kemal, İstanbul Hükümetine 

aldırmadan bu işgaller karşısında direniş hareketini organize edecekti. 22 Haziran 1919 

tarihi, yeni başlayacak direnişin ve hatta yeni kurulacak olan devletin mahiyetini haber 

veriyordu. Amasya görüşmeleri neticesinde yayımlanan Tamim tutulacak yolun özeti 

niteliğinde idi. Tamimde, “Vatanın bütünlüğü, milletin bağımsızlığı tehlikededir” 

denmekte ve İstanbul Hükümeti üzerine düşen görevi yerine getirmediği için çare olarak 

ta “milletin azim ve kararlılığı” önerilmekte, bunu koordine etmek içinde “her türlü 

baskı ve kontrolden uzak milli bir heyetin oluşturulmasının zaruriyeti” görüşüne yer 

                                                
996 Kedourie, a.g.m., s.20. 
997 Feroz Ahmad, “War and Society under the young Turks”, Review, 11 (2), ss,265-286, s.269; Miller, 
a.g.m.,  p.134; W. A. Harper, “The Gazi of Turkey”, The Journal of Religion, Vol. 13, No. 1. (Jan., 
1933), pp. 1-17. p.4. 
998 Dankwart A. Rustow, “The Army and the Founding of the Turkish Republic”, World Politics, Vol:11, 
No:4, (jul., 1959, pp,513-552, p.512-528. 
999 Ercüment Kuran, Türk Çağdaşlaşması, (Der. Mehmet Erdoğan), Akçağ Yayınları, Ankara, 1997, 
s.270. 



 181

verilmekteydi.1000 Bu tamim, aynı zamanda bir ihtilal beyannamesi niteliğinde olup 

alternatif iradenin kendisini ortaya koyuşuydu.1001      

 Mustafa Kemal, bir ay sonra Erzurum’da “Vilâyat-ı Şarkiye Müdafaa-i Hukuk-ı 

Milliye Cemiyeti” ile “Trabzon Muhafaza-i Hukuk-ı Milliye Cemiyeti”nin ortaklaşa 

düzenlediği Erzurum Kongresi’ne katıldı. Başkanlığına seçildiği kongrenin 7 Ağustos 

1919 günü ilan olunan beyannâmesinde, Milli Mücadele’nin kısmi programı  belirlendi. 

Beyannamenin ikinci maddesinde “ Osmanlı Vatanı’nın Tamamiyet ve İstiklâli 

Millimiz’in Te’mini ve Maakamı Saltanat ü Hilafet’in Masûniyyeti içün, Kuva-ı 

Milliye’yi âmil ve irade-i milliyeyi hâkim kılmak esastır” prensibi ortaya konuluyor, 

daha sonra 6. Madde ile “…30 Teşrinievvel 1334 (30 Ekim 1918) tarihindeki 

hududumuz dâhilinde kalan; ve her mıntıkasında olduğu gibi, Şarkî-Anadolu 

Vilâyetleri’nde de, ekseriyeti kaahireyi İslâmlar teşkil eden; ve harsî, iktisâdî tefavvuku 

Müslümalar’a aid bulunan… Memalikimizin mukaasemesi nazariyyessinden 

bilkülliyeye sarfınazarla mevcudiyetimize, hukuuki târihiyye, ırkıyye ve dinniyemize 

riayet edilmesine… İntizar olunur” görüşü ileri sürülüyor, 8. madde de ise “hükümet-i 

merkeziyemizin irade-i milliyeye tabi olması zaruridir… Binaenaleyh hükümet-i 

merkeziyemizin meclisi milliyi hemen ve bilâ ifate-i zaman toplaması… mecburidir” 

deniyordu.1002 Bu kongrede ülkenin bütünlüğü esas alınarak mandaya ve azınlıklara 

tanınan imtiyazlara karşı çıkıldı. “Vatanın ve istiklâlin muhafaza ve teminine hükümeti 

merkeziye muktedir olamadığı takdirde, temini maksat için, bir hükümeti muvakkate 

teşekkül edilecektir.1003 Erzurum kongresi kararları ile yekvücut bir toplum anlayışının, 

milli iradenin, imparatorluktan vazgeçilip ulus-devlet anlayışının ve meşruiyet zemini 

olarak da self-determinasyon prensibinin benimsendiği ortaya konuldu.1004 Bununla 

birlikte Şarki Anadolu Müdafaa-ı Hukuk cemiyetine üyelik şartlarını belirleyen 

beyannamenin 9. Maddesi “Bilcümle İslâm Vatandaşlar, Cem’iyyetin A’zayi 

                                                
1000 Kemal Atatürk, Nutuk, Cilt: I (1919-1920), Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1973, s.30-31. 
1001 Yavuz Özdemir, “Erzurum Kongresi Kararlarını Etkileyen Faktörler ve Kararların Yorumlanması”, 
23 Temmuz Kongresi ve Kurtuluştan Günümüze Erzurum 1, Uluslar Arası Sempozyumu, 23-25 Temmuz 
2002, Erzurum, s.391. 
1002 Fahrettin Kırzıoğlu, Bütünüyle Erzurum Kongresi, Ankara, 1993, s.251-255. 
1003 Atatürk, Nutuk, Cilt: I, s.30-31. 
1004 Özdemir, “Erzurum Kongresi Kararlarını Etkileyen Faktörler ve Kararların Yorumlanması”, s.395-
398. Hikmet Öksüz, “Erzurum Kongresi’nde Meşruiyet Anlayışı”, 23 Temmuz Kongresi ve Kurtuluştan 
Günümüze Erzurum 1, Uluslar Arası Sempozyumu, 23-25 Temmuz 2002, Erzurum, s.401-409. 



 182

Tabî’yyesindendir”1005 ifadesi dönemin kimlik zeminin İslam olduğunu göstermesi 

bakımından manidar idi.   

 4-11 Eylül tarihleri arasında Sivas’ta toplanan ulusal kongre1006, bu doğrultuda 

daha önemli adımlar attı.  Bu kongrede Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti 

kuruldu ve bir “temsili heyeti” seçildi.1007 Böylece Mustafa Kemal’in başkanlığındaki 

bu heyet bir yürütme organı olarak hükümet görevlerini üzerine alıyordu. Erzurum’da 

alınan karaların perçinlendiği bu kongrede, padişahın Türk milletini temsil hakkı de 

facto (pratik durum) olarak kaldırıldı. Yine bu kongre de İslam temel referans noktası 

olarak ağırlığını korudu. Mondros Mütarekesi, “tarihindeki hududumuz dahilinde kalan 

ve her noktası İslam ekseriyet-i kahiresiyle meskûn olan Memalik-i Osmaniye aksamı 

yekdiğerinden ve camia-i Osmaniye’den gayr-ı kabil-i tecezzi ve hiçbir sebeple iftirak 

etmez bir kül teşkil eder. Memalik-i mezkûrede yaşayan bilcümle anasır-ı islamiye 

yekdiğerine karşı hürmet-i mütekabile ve fedakârlık hissiyatiyle meşhun ve hukuk-u 

ırkıye ve içtimaiyeleriyle şerait-i muhitiyelerine tamamıyle riayetkâr öz kardeştirler” 

denilmiş(m.1), beyannamenin diğer maddelerinde de “Camia-i Osmaniyenin temamiyeti 

ve istiklâl-i Milliyemizin temini ve Makam-ı Mualla-yı Hilâfet ve Saltanat’ın 

masuniyeti için kuvay-ı milliyeyi âmil ve irade-i milliyeyi hakim kılmak, esası kat’îdir” 

(m.2), “Memalik-i Osmaniye” (m.3), “ekseriyet-i İslâmiye” (m.6) gibi ifadeler 

kullanılarak İslam vurgusu güçlü bir şekilde sürdürülmüştür.1008 

 Aynı şekilde Misak- Milli de şu hükümler yer almaktadır: “Devleti Osmaniyenin 

münhasıran Arap ekseriyetiyle meskûn olup 30 teşrinievvel sene 1334 tarihli 

mütarekenin hîni akdinde muhasım orduların işgali altında kalan aksamın mukadderatı, 

ahalisinin serbestçe beyan edecekleri âraya tevfikan tayin edilmek lâzım geleceğinden 

mezkûr hatt-ı mütareke dahil ve haricinde dînen ırkan ve emelen müttehit ve 

yekdiğerine karşı hürmet-i mütekabile ve fedakârlık hissiyatiyle meşhun ve hukuk-u 

ırkiye ve içtimaiyeleriyle şeraiti muhutiyelerine tamamiyle riayetkâr Osmanlı İslâm 

ekseriyetiyle meskûn bulunan aksamın heyeti mecmuası hakikaten veya hükmen hiçbir 

                                                
1005 Kırzıoğlu, Bütünüyle Erzurum Kongresi, s.255. 
1006 A.L Macfie, “British views of the Turkish National Movement in Anatolia, 1919-1922”, Middle 
Eastern Studies, Vol:38, No:3, July 2002, pp.27-46, p.29. 
1007 Atatürk, Nutuk, Cilt: I, s.89. 
1008 Uluğ İğdemir, Sivas Kongresi Tutanakları, T.T.K., Ankara, 1986, s.113-114 



 183

sebeple tefrik kabul etmez bir küldür.”1009 Bu örneklerden de anlaşılacağı üzere bu 

dönemde kimlik olarak bir Türklük, Türk ulusu ve Türk ulusçuluğu 

dillendirilmemektedir.1010 Vurgu daha çok Osmanlılık Müslümanlık gibi geleneksel 

kimliklere yapılmaktadır. Toplumun kimlik olarak yekpare bir bütün algılandığı bu 

dönemde, bu yekpareliği sağlayan çimento ise İslam olarak görülmüştür. Bunun 

nedenleri arasında kimliğin temel belirleyenlerinden biri olan  “biz” ve “onlar” 

ikileminde “onlar” kısmını gayri-müslimlerin oluşturması, henüz yeterince billurlaşmış 

seküler bir Türk ulusçuluğunun oluşmamış olması sayılabilir. İslami refleks ya da 

İslam’ın araçsallaşması doğaldı, çünkü Anadolu’yu ve hatta insanların yuvasını işgal 

edenlerin ortak kimliği İngiliz, Fransız, Yunan vb. ayrı etnik kimlik değil, gayri-müslim 

kimlikleriydi. 

 Aslında Milli Mücadele kadroları Batı tipi eğitim almış, pozitivist bir dünya 

görüşüne sahip ve siyasi köken olarak ta büyük oranda eski ittihatçı olan asker-sivil 

bürokrat aydınlardan oluşmaktaydı. Bu kadro ideolojik söylem olarak İslamiyeti 

vurgulamış, etnik Türk ulusçuluğunun güdülmemesine özen göstermişlerdi. Düşünce ve 

eylemdeki bu uyumsuzluk reel politik açısından anlaşılabilir bir durumdur. Mustafa 

Kemal Paşa önderliğindeki kurucu kadronun tasarlamış oldukları ulusal egemenliğe 

dayalı laik cumhuriyet rejimi, Milli Mücadele tamamlandıktan sonra 

belirginleşecektir.1011 Diğer bir deyişle ulusu oluşturacak devletin ideolojik aygıtlarının 

kurucu kadronun tam kontrolüne geçmesiyle ideolojik dönüşüm yaşanacaktı.      

 Ulusal hareketin başarılı faaliyetleriyle Ekim 1919 da İstanbul’da yeni bir kabine 

kuruldu. Bu kabine meclisin açılması için gerekli olan seçim taleplerini kabul etti. Yine 

bu hükümetin temsilcileri Amasya’da Mustafa Kemal ile bir görüşme yaparak, Sivas ve 

Erzurum Kongre kararlarıyla Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyetini meşru 

olarak tanıdılar.1012 Bu toplantıdan sonra gerçekleştirilen seçimlerde Mustafa Kemal 

taraftarları mecliste çoğunluğu ele geçirdiler. Ocak 1920’de ilan edilen Misak-ı Milli ile 

meclisin cemiyetin prensiplerini kabul etmesi üzerine Müttefikler başkenti işgal ettiler. 

                                                
1009 Mazhar Müfit Kansu, Erzurum’dan Ölümüne Kadar Atatürk’le Beraber, T.T.K., Ankara, 1986, c.2, 
s.541.  
1010 Frank Tachau, “The Search for National İdentity Among The Turks”, Die Welt des Islams, New Ser, 
Vol:8, Issue:3, 1963, pp,165-176, p.166. 
1011 Selçuk Akşin Somel, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türk Kimliği” Cumhuriyet Demokrasi ve Kimlik, 
(Haz. Nuri Bilgin), Bağlam Yayınları, İstanbul, 1997, s.79. 
1012 Selek, Milli Mücadele (Ulusal Kurtuluş Savaşı), s.522-523. 



 184

Meclisi dağıtıp Milli mücadele taraftarı mebusları sürgün ettiler.1013 Milli Mücadelenin 

çok önemli bir manifestosu olan ve programını ortaya koyan Misak-ı Milli, Türklerin 

değil, Osmanlı-Müslüman çoğunluğun egemenliğini talep ediyordu.1014  

 Bundan sonra, dağıtılan meclisin bir kısım üyeleri ve işgal edilmeyen 

bölgelerdeki halk tarafından seçilen mebuslardan oluşan Büyük Millet Meclisi, 23 

Nisan 1920’de Ankara’da açıldı. Meclis ilk toplantısında kendisini en yüksek siyasi 

merci ilan etti. Yasama ve yürütme görevlerini üzerine aldı.1015 Diğer bir deyişle 

kuvvetler birliği prensibini benimsedi. Takiben BMM hükümeti egemenliğin kayıtsız 

şartsız millete ait olduğunu ve milletin temsil eden tek ve meşru yerin BMM olduğunu 

beyan ederek kuruldu.1016 Bununla birlikte bizim için önemli olan Meclisin neden 23 

Nisan 1920’de açıldığıdır. Dönemin meşruiyet zemininin anlaşılması bakımından bu 

önemlidir. 22 Nisan Perşembe açılması planlanan Meclisin 23 Nisan Cuma gününe 

ertelenmesinin sebebini, Mustafa Kemal Paşa Heyet-i Temsiliye Reisi olarak muhtelif 

kurumlara gönderdiği 21 Nisan 1920 tarihli tamimde “Cuma gününün kutsallığından 

yararlanmak” olarak açıklar.1017 Yine mecliste Türk milletini oluşturan Müslüman 

unsurlar hakkında konuşurken Mustafa Kemal Paşa şunları söylemektedir: “Efendiler, 

meselenin bir daha tekerrür etmemesi ricasiyle bir iki noktayı arz etmek isterim: Burada 

maksut olan ve Meclis âlinizi teşkil eden zevat yalnız Türk değildir, yalnız Çerkes 

değildir, yalnız Kürt değildir, yalnız Lâz değildir. Fakat hepsinden mürekkep anasır-ı 

                                                
1013 Shaw-Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, Cilt 2, s.411-413. 
1014 Zürcher, “ The Ottoman Legacy of The Turkish Republic: An Attempt at a New Periodization”, s.245. 
1015 Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.438; Salâhi R. Sonyel, Atatürk- the Founder of Modern Turkey, T.T.K, 
Ankara,1989, p.55.  
1016 Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.438-439. 
1017 Tamimde; 1-Tanrının lütfuyla Nisanın 23’üncü Cuma günü, Cuma namazından sonra Ankara’da 
Büyük Millet Meclisi açılacaktır. 2- Vatanın istiklâli, yüce Hilâfet ve Saltanat makamının kurtarılması 
gibi en önemli ve hayati görevleri yapacak olan Büyük Millet Meclisi’nin açılış gününü cumaya 
rastlatmakla, o günün kutsallığından yararlanılacak ve bütün sayın milletvekilleriyle Hacı Bayram Veli 
Câmi-i Şerifinde cuma namazı kılınarak Kur’an’ın ve namazın nurlarından feyz alınacaktır. Namazdan 
sonra, Sakal-ı Şerif ve Sancak-ı Şerif alınarak Meclisin toplanılacağı yere gidilecektir. Meclise girmeden 
önce bir dua okunarak kurbanlar kesilecektir…3- Açılış gününün kutsallığını belirtmek için bu günden 
başlayarak vilâyet merkezinde, Vali Beyefendi Hazretleri’nin düzenleyeceği şekilde, hatim indirilmeye ve 
Buhari-i Şerif okunmaya başlanacak…4-Kutsal ve yaralı vatanımızın her köşesinde bu günden itibaren 
aynı şekilde Hatm-i Şerifler indirilmesine ve Buhari-i şerif okunmasına başlanarak, Cuma günü ezandan 
önce minarelerde salâ verilecek, hutbe okunurken, Halifemiz, Padişahımız Efendimiz Hazretleri’nin 
mübarek adları anılırken, Padişah Efendimiz’in yüce varlıklarının, şanlı ülkesinin ve bütün tebaasının bir 
an önce kurtulmaları ve saadete kavuşmaları için ayrıca dua okunacak ve Cuma namazının kılınmasından 
sonra da hatim tamamlanarak yüce Hilâfet ve Saltanat makamı ile bütün vatan topraklarının kurtuluşu için 
girişilen Milli Mücadelenin önemini ve kutsallığını, milletin her ferdinin, kendi vekillerinden meydana 
gelmiş olan bu Büyük Millet Meclisi’nin vereceği vatani görevleri yapmaya mecbur olunduğunu anlatan 
vaazlar verilecektir… Atatürk, Nutuk, Cilt: I, s.431-432;  Mustafa Onar, Atatürk’ün Kurtuluş Savaşı 
Yazışmaları, C.II, Kültür Bakanlığı, Ankara,1995, s.112-133.     



 185

islâmiyedir, samimi bir mecmuadır. Binaenaleyh bu heyeti âliyenin temsil ettiği, 

hukukunu, hayatını, şeref ve şanını kurtarmak için azmettiğimiz emeller, yalnız bir 

unsur-u islâma münhasır değildir. Anasır-ı İslâmiyeden mürekkep bir kütleye aittir. 

Bunun böyle olduğunu hepimiz biliriz."1018 Cumhuriyeti ilan eden kanunun ikinci 

maddesi “Türkiye Devletinin dini, Dini-i İslamdır”1019 diyordu. Dini kaygılarla içki 

yasağı koyan ilk Meclis’te başkanlık kürsüsünün arkasına “ve emrehüm sûrâ 

beynehüm” (birbirimize danışarak yönetiriz) mealindeki bir ayet-i kerime levhası 

asılmış olması, İslâm ağırlığının bir belirtisiydi.1020  

Yine BMM otoritesine karşı başlayan iç isyanlara, işgal kuvvetleri ile işbirliği 

içindeki Yunanlılara ve doğuda Fransızlarla işbirliği halindeki Ermenilere karşı İslam 

Müslümanları birleştirici unsur olarak işlev görmüştür.1021 Bu misaller Milli 

Mücadelenin meşruiyet kaynağını İslam’dan aldığını, Kurtuluş Savaşı sonlanıncaya1022 

kadar İslam’ın ve İslami ritüellerin direniş hareketinin katalizörü olarak işlev gördüğünü 

ortaya koymak bakımından anlamlıdır. Elbette ki ulusçuluk Milli Mücadele kadrosunun 

ideolojisiydi. Fakat bu ulusçuluk psikolojik ve sosyolojik olarak İslam’da kök 

salmıştı.1023 Diğer bir ifadeyle Milli Mücadelenin ideolojisini İslamî bir ulusçuluk 

oluşturmuştur denilebilir. O sıralar çok sık kullanılan “millet” ve “milli” sözcükleri, 

temelde dinsel bağlarla birbirine bağlanmış, sınırları belli bir ülkede yaşayan ve kendi 

kaderini kendi tayin etme kararlılığı olan bir topluluğu anlatıyordu. Milli Mücadelenim 

ortaya çıkardığı bu “ulus” ne Osmanlıdaki “millet” in karşılığıydı ne de modern Avrupa 

modelindeki “ulus” ile uyuşuyordu. Dış görünüşü itibariyle Batılı uluslara benziyordu. 

Fakat derinliklerinde özgün, kültürel ve tarihsel özünü ve kimliğini koruyordu.1024 

Dolayısıyla bu dönemde Türk kavramı büyük oranda Müslümanlıkla özdeş 

                                                
1018 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I, Atatürk Kültür, Dil Ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma 
Merkezi, T.T.K Basımevi, Ankara, 1989, s.74-75. 
1019 Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, YKY, İstanbul, 2004, s.285. 
1020 Mete Tunçay, Eleştirel Tarih Yazıları, (Haz. H. Bahadır, H. Emrah Beriş), Liberte, Ankara, 2005, 
s.177-178. 
1021 Atatürk,  “Meclisi açar açmaz Anadolu ulemayı kiramının fetvasını almakla karşı tedbire geçtik” 
ifadesiyle İslam’ın o dönem siyasi manevralarına nasıl meşruiyet verdiğini anlamak bakımından 
anlamlıdır. Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.443-453 
1022Bu dinsel vurgunun zamanla değiştiğini Mahmut Esat Bozkurt şöyle anlatır: “Kurtuluş Savaşları 
zaferlerle sonuçlandıktan sonra Atatürk Ankara’ya döndü, Meclis kapısı önünde resmi üniformasıyla 
bekleyen imam efendi, Atatürk’ü durdurdu, ellerini kaldırdı, fakat dini duaya başlar başlamaz, Atatürk 
hiddetle: “Burada böyle şeylere lüzum yoktur. Bunları camide yapabilirsiniz! Biz savaşı dua ile değil, 
Mehmetçiğin kanı ile kazandık!” dedi ve imamı kovdu” Mahmut Esat Bozkurt, Atatürk İhtilali, I-II 
Birlikte, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2003, s.93.  
1023 Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, s.26. 
1024 Karpat, a.g.e., s.26. 



 186

görülmüştür. Cumhuriyetin temelleri etno-dinsel bir ideoloji ile sağlamlaştırılacak daha 

sonra cumhuriyetin ulusu ise seküler bir reformist ulusçuluk ile inşa edilecekti. Zaten 

Anadolu insanı için kimlik inşası ve krizi de esaslı bir şekilde bununla başlayacaktı.      

 Babıâli gün geçtikçe Müttefik Devletlerin bağımlılığı altına giriyor ve Ağustos 

1920’de Sevr Anlaşması ile Türkiye’yi yabancı devletlerin egemenliğine bırakıyordu. 

Güneydoğu Anadolu’daki Türk bölgeleri Müttefik Devletleri’ne, Trakya ve batı 

Anadolu’nun büyük bir kısmı Yunanlılara veriliyordu. Doğu Anadolu illerinde bir 

Ermeni ve Kürt Devleti’nin kurulması karalaştırılıyor, geride kalan yerler ise nüfuz 

bölgeleri olarak ayrılıyordu.1025 Milli hareketin başarılı eylemleri sonucunda bu planlar 

kâğıt üzerinde kalacaktı.    

Dolayısıyla Milli Mücadelenin karşısında sadece Müttefikler değil Babıâli de 

vardı. “Osmanlı hükümetine, Osmanlı Padişahına ve müsliminin halifesine isyan etmek 

ve bütün milleti ve orduyu isyan ettirmek gerekiyordu.”1026 Ancak bu zorunluluk reel 

politik açısından uygulanamazdı. “ Köylü halife ve padişahsız kurtuluşun manasını 

anlamak eğiliminde değildi. Bu akideye muhalif, rey ve içtihat izhar edeceklerin vay 

haline! Derhal dinsiz, hain, vatansız, merdut olur”1027 Bundan dolayı milli kuvvetler 

hemen cumhuriyeti ilan etmemişlerdi. “Bu mühim kararın bütün icabat ve zaruriyatını 

ilk günden izhar ve ifade etmek, elbette musibolamazdı. Tatbikatı bir takım safhalara 

ayırmak ve vakayi ve hadisattan istifade ederek milletin hissiyat ve efkârını ihzar 

eylemek kademe kademe hedefe vâsıl olmaya çalışmak gerekiyordu.”1028 

 İlk görev ulusun silahlı direnişini savaşa yöneltmekti. Nerden gelirse gelsin, kim 

olursa olsun Anadolu’nun bağımsızlığına saldıranlara karşı savaşılacaktı.1029 Halk 

yabancı saldırganlara karşı silahlanacak ve şimdilik, hanedana karşı laiklikle ilgili 

görüşler öne sürülmeyecekti. Böyle bir tutum milli birlik cephesini bozabilirdi.1030 1920 

yılında Mustafa Kemal’in şeyhülislamın fetvasına karşılık yayınlattığı fetva da aynı 

kaygıları görmek mümkündür.1031 Birbirine muhalif iddialara sahip olmalarına rağmen 

                                                
1025 Shaw-Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, Cilt 2, s.421-422. 
1026 Atatürk, Nutuk, Cilt: I, s.14. 
1027 Atatürk, a.g.e., s.11. 
1028 Atatürk, a.g.e., s.11. 
1029 Atatürk, a.g.e., s,14. 
1030 Kurt Steinhaus, Atatürk Devrimi Sosyolojisi,(Çev. M. Akkaş), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1995,  s.80. 
1031 Touraj Atabaki, “The Caliphate, the Clerics and Republicanism in Turkey and İran Some 
Comparative Remarks”, Men of Order: Authoritarian Modernization under Atatürk and Reza Shah, (Ed. 
Touraj Atabaki and Erik Jan Zürcher, London, GBR, I.B. Tauris&Company, Limited, 2004, p.51. 



 187

her ikisi de “Allah halifeye uzun ömür versin” sözleriyle başlıyor ve şeriat hükümlerine 

dayanıyordu.1032  

Devrimin amacını Mustafa Kemal şöyle dile getiriyordu: “ Efendiler, bu vaziyet 

karşısında tek bir karar vardı. O da hâkimiyeti milliyeye müstenit, bilâkaydüşart 

müstakil yeni bir Türk devleti tesis etmekti”1033 Mustafa Kemal e göre “saltanat devam 

ettiği takdirde bu istiklale müemmen nazariyle bakılamazdı”. Halifelik makamının “ilim 

ve fennin nurlara müstağrak kıldığı hakiki medeniyet âleminde gülünç telakki 

edilmekten başka bir mevzuu kalmış mıydı?1034 Fakat bunlar bir toplum mühendisliği 

anlayışıyla sırası geldikçe ele alınıp çözülecek meselelerdi. 

 Yalnızca dış düşmanla değil içteki asilerle de mücadele etmek zorunda kalan 

milli kuvvetler, Doğuda Ermenileri yenerek doğunun güvenliğini sağladı. İçerideki 

isyan hareketlerinin de bastırılması Büyük Millet Meclisinin durumunu güçlendirdi. 

Meclis 20 Ocak 1921’de geçici bir Anayasa yürürlüğe koydu. Bir yıl önce halkın siyasi 

bağımsızlığının temsilcisi olarak yasama ve yürütme yetkilerini üzerine alan B.M.M. 

kanunları “Teşkilatı Esasiye Kanunu” ile geçerli kılındı.1035  I.ve II. İnönü ile düşman 

ilerlemesinin durdurulması, Ankara Hükümetinin Londra konferansına çağrılması ve 

fiilen tanınması, İtalya’nın Anadolu macerasında vazgeçişi ve 1921 ortalarında 

çekilmesi, Yunan ordusunun Sakarya’da durdurulup bir yıl sonra 26 Ağustos 1922’de 

saldırıya geçilerek bozguna uğratılması, 9 Eylül 1922’de İzmir in geri alınması ve Ekim 

ayında Mudanya mütarekesi ile Yunan ordusu Trakya’dan çekilmesi sonucunda Milli 

Mücadele’nin teritoryal alt yapısı oluşturulmuştur.1036 Türk bağımsızlık savaşı teritoryal 

ve meşruti duyguları güçlendirdi. Ayrıca Modern Türk ulus-devletini ulusal 

egemenliğini ve ulusla kimliğinin temellerini şekillendirdi.1037 

 Bağımsızlık savaşı Yunan işgaline karşı zaferle sonuçlanmıştı. Lozan’da genel 

hatlarıyla Ankara Hükümetinin teritoryal talepleri kabul görmüştü.1038 Bu savaşın sınıf 

temeli, Müslüman toprak sahipleri ve Genç Türk periyodunda temelleri atılmış 

                                                
1032 Steinhaus, a.g.e., s.80. 
1033 Atatürk, a.g.e., s,12. 
1034 Atatürk, a.g.e., s,14. 
1035 Tanör, Osmanlı- Türk Anayasal Gelişmeleri, s.253. 
1036 Bkz. Ayferi Göze, Türk Kurtuluş Savaşı ve Devrimi Tarihi, Beta Yayınları, İstanbul, 2006, s.87-106.  
Selek, Milli Mücadele (Ulusal Kurtuluş Savaşı), s,995; Zürcher, Turkey: A Modern History, s.152-156. 
1037 Boztemur, State Making and Nation Building in Tırkey, s.376. 
1038 D.K.Fieldhouse, Western İmperialism in The Middle East 1914-1958, Oxford University Press, 2006, 
p.65 



 188

Müslüman ticari burjuvasıydı.1039 Bağımsızlık Savaşının ideolojik bayrağı, Birinci 

Büyük Savaş süresince doğmuş (doğmak zorunda) olan Anadolu ulusçuluğuydu.1040 

Birinci Büyük Savaş her türlü pan-‘izm’in bir rüya olduğunu kanıtlamıştı. Savaş, 

Anadolu’nun Türk ulusunun koruyacağı tek yer olduğunu göstermişti.1041 Resmi 

Kemalist tarih yazımı, Bağımsızlık savaşının yüksek derecede dinsel içeriğe sahip 

olduğunu gizlese de savaşa “cihad” ile girilmişti.1042 Diğer bir ifadeyle Mustafa Kemal 

Anadolu’yla sınırlı kalmak kaydıyla Milli Mücadele döneminde İslamcı bir söylem 

kullanmıştı.1043 

 Milli Mücadele sonrası Ankara Hükümetinin Lozan’a çağrılması, siyasi ve 

hukuki tanınmanın ilk işaretiydi. 24 Temmuz 1923 te imzalanan Lozan Anlaşması ile 

Türk ulus-devleti tam bağımsızlığını kazanmıştır. Üstelik bu anlaşma ile yeni modern 

devlet içinde Türk ulusunun homojenleşmesi, Yunan ve Türk azınlıkların değiştirilmesi 

konusunda yapılan ayrı bir anlaşma ile devam etti.1044 Bu mübadelede kullanılan kriter 

milli mücadelenin İslam temelli politikasını destekler niteliktedir. Türkler ve Yunanlılar 

arasında gerçekleştirilen nüfus mübadelesinde kullanılan ölçüt ne dil ne de bireylerin 

iradesiydi, dinsel inançtı.1045 Lozan’da 30 Ocak 1923 tarihinde imzalanan “Türk-Yunan 

Nüfus Mübadelesine İlişkin Sözleşme ve Protokol”, İstanbul dışındaki Türkiye 

topraklarında yerleşmiş Rum-Ortodoks Türk uyrukları ile, Batı Trakya dışındaki 

Yunanistan topraklarına yerleşmiş Müslüman Yunan uyruklarının, zorunlu 

mübadelesini içeriyordu.1046  

Mübadeleye tabi tutulacak nüfusu belirlemede dinin temel kıstas olarak 

kullanılması, yeni ulusal kimliğin inşasında, reel politiğin bir zorunluluğuydu. Kemalist 

Batıcılar, amaçlanan ulusal kimliğin oluşturulmasına kadar dinin araçsallaştırılmasında 

bir sakınca görmüyorlardı. Dinin ölçüt alındığı bu mübadelede Grek alfabesiyle Türkçe 

                                                
1039 Gülalp, a.g.t., s.188-189 
1040 Tachau, a.g.m., p.166. 
1041 Gülalp, a.g.t., s.188-189. 
1042 Gülalp, a.g.t., s.189. 
1043 Kıeser, a.g.e., s.383. 
1044 Ayla Göl, “İmaging the Turkish nation through ‘othering’ Armenians”,  Nation and Nationalism, 11 
(1), 2005,p.p, 121-139, p.130. 
1045 Alter, a.g.e., s.12. 
1046 Kemal Arı, Büyük Mübadele; Türkiye’ye Zorunlu Göç (1923-1925), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 
İstanbul, 2003, s.1; Raoul Blanchard, “The Exchance of Populations between Greece and Turkey”, 
Geographical Review, Vol:15, No:3, Jul., 1925, pp.449-456, p.451; A.A. Pallis, “Racial Migrations in the 
Balkans during the Years 1912-1924”, The Geographical Journal, Vol:66, No:4, October 1925, pp.315-
331, p.319. Bu mübadele hakkında geniş bilgi için bkz. Yeniden Kurulan Yaşamlar; 1923 Türk-Yunan 
zorunlu Nüfus Mübadelesi, (Der. Müfide Pekin), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005 



 189

yazan, dualarını Türkçe yapan Karaman ve Karadeniz’deki Ortodoks nüfus, Ortodoks 

Yunan kategorisine dâhil edilmiş ve protestolara rağmen zorunlu mübadeleye tabi 

kılınmışlardır. Aynı biçimde Girit Adası ve Batı Trakya’da yaşayan Müslüman halk, 

etnik kökenlerine bakılmaksızın Türkiye Hükümeti tarafından “Türk” olarak görülmüş 

ve yurttaşlığa kabul edilmişlerdir.1047 Yapılan işi Türk ve Rum mübadelesi değil, Rum 

Ortodoks ve Osmanlı Müslüman mübadelesi olarak gören Lewis, erken cumhuriyet 

döneminde temel sadakat odakları açısından hala bir karışıklığın olduğunu iddia 

eder.1048 Bu durum kurucu kadronun ideolojisindeki seküler Türk ulusçuluğu ile 

uyuşmamaktaydı. Daha sonra devreye girecek olan Türk ulusçuluğunun hayalindeki 

ulus henüz yoktu oysaki geleneksel bağlılık zeminlerinden olan din reel olarak hala 

vardı. Dolayısıyla kurucu kadronun devreye sokacağı seküler Türk ulusçuluğu 

geleneksel kimlik referanslarından yardım almak durumunda kalmıştı. Kısacası bu reel 

politik bir durumdu. 

Bilindiği gibi milli mücadele Büyük güçler tarafından dayatılan emperyalizme 

karşı bir başkaldırıydı. Dolayısıyla anti-emperyalist bir söyleme sahipti.1049 Bunun 

yanısıra halkçılık ta, Milli Mücadele döneminin güçlü bir ideolojik öğesi 

konumundaydı. Çünkü Milli Mücadele kadrosu İstanbul ile bağlarını kopardıktan sonra 

halka yönelmişlerdi. İlaveten Bolşevik yönetimiyle ilişkilerin kurulması, maddi ve 

manevi yardımlarının kabul edilmesi Milli Mücadelenin halkçı ve antiemperyalist 

özelliklerini güçlendirdi.1050 Bununla birlikte Milli Mücadelenin yapıldığı cephelerin 

(emperyalizm, gayri-müslimler, saltanat vb) çokluğu ideolojisinin de çoklu oluşunu 

beraberinde getirmiştir. Bu bağlamda İslam, ulusçuluk ve sosyalizm olmak üzere üç 

ideolojinin karışımı Milli Mücadelenin ideolojisini oluşturmuştur. Fakat bunların 

çoğunlukla başarı için araçsal nitelikte kullanıldığını ifade etmek yerinde olur.1051 

Özellikle İslam birliği söylemi 1920’lerin başlarında Kemalist kadro için sadece 

ideolojik bir araçtı. Kemalist hareket eski sistem ve söylemleri karşısında dinsel renk 

almak zorundaydı.1052       

                                                
1047 Yıldız, a.g.e., s.133. 
1048 Lewis, Modern Türkiye, s.352. 
1049 Georgen, Osmanlı-Türk Modernleşmesi, s.8-9. 
1050 Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, s.27. 
1051 Taner Timur, Türk Devrimi ve Sonrası, İmge, Ankara, 2001, s.37; Ahmet Yaşar Ocak, Türkler, 
Türkiye ve İslâm; Yaklaşım, Yöntem ve Yorum Denemeleri, İletişim Yayınları, İstanbul, 2003, s.107. 
1052 Robert N. Bellah, “Religious Aspect of Modernization in Turkey and Japan”, The American Journal 
of Sociology, Vol:64, No:1, Jul., 1958, pp.1-5, p.3-4.  



 190

 Birinci Büyük Savaş diğerleri için sonlanmış olsa da Türkler için sonlanmamıştı. 

Savaş sonrası Anadolu da oluşan direniş hareketinin öncülerinin kullandığı 

terminolojinin politik, toprağa dayalı ve dini unsurları da içeren bir birleşimi vardır. 

Diğer bir deyişle burada kimlik olarak Osmanlı Müslüman kimliği egemen konumdadır. 

Bu dönemde yurttaşlık asla etnik olmamıştır. Osmanlı kimliği oluşturma bağlamındaki 

anlayışın bir devamı olarak, Türk yurttaşlığı da Misak-ı Milli tarafından oluşan devletin 

sınırları içersinde yaşamaya dayanmaktaydı.1053 Yeni Cumhuriyetin önderleri 1920’lerin 

sonlarından itibaren seküler ve kısmen etnik, kısmen de kültürel karakterde bir Türk 

ulusçuluğundan oluşan resmi ideolojiyi devreye sokacaklardır.1054 Kemalizm olarak 

bilinen bu ideoloji, değişime kapalı kapsamlı bir manifesto olmak bağlamında bir 

ideoloji değildi. Soyutlama düzeyi ve dogmatik katılığı kriterleri açısından da ideoloji 

değildir; ancak siyasal ve toplumsal bir proje olarak kapsamı, tutarlılığı ve hedefinin 

azameti açısından bir ideolojiydi.1055    

 Milli mücadele döneminde İslamî ideolojinin ağırlıklı rol oynamasında1056 

Anadolu topraklarında henüz yeterince ulusal bilincin oluşmaması etkili olmuştur. 

Ayrıca bir de kimliklerin ötekine göre şekillendiği gerçeğini göz önüne alırsak 

Anadolu’ya saldıranların ortak kimliğinin Hıristiyan olduğunu görürüz. Yani Anadolu 

insanı milli mücadele de karşısındaki ötekiyi doğal olarak küffar olarak algılamıştır. 

Mustafa Kemal de bu gerçeği bilecek ve görecek kadar yetkin bir devlet adamı olarak 

düşman yurt olarak belirlenen coğrafyadan sökülüp atılıncaya ve Osmanlı dönemine ait 

meşruiyet ve aidiyet zeminleri yok edilip yeni devletin kontrolü ele geçirmesine dek 

seküler ulusçu politikalar uygulamamıştır. 

 Türkiye Cumhuriyet’inin kuruluşundan önceki on yıl boyunca yapılan 

savaşlarda (Balkan Savaşları, Birinci Büyük Savaş, Kurtuluş Savaşı) Osmanlı Türk 

yönetimi halkı Müslüman dayanışması zemininde savaşa hazırlamıştı. Bu zaman 

esnasında “ulusal” kavramı Türklerin vokabülerinde baskın bir kavram oldu. Fakat 

genel durumu baktığımızda kavramın güçlü dinsel tonlara sahip olduğunu görmek 

mümkündür. Gerçekte, ulusallık Türkleri değil gitgide Anadolu topraklarına sıkışan 

Osmanlı Müslümanlarını tanımlamak için kullanıldı. 1923’e kadar Anadolu Müslüman 

                                                
1053 Feroz Ahmad, Bir Kimlik Peşinde Türkiye, (Çev. Sedat Cem Karadeli), İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları, İstanbul, 2006, s.100. 
1054 Zürcher, Savaş, Derim Ve Uluslaşma Türk Tarihinde Geçiş Dönemi (1908-1928), s.240 
1055 Heper, Türkiye’de Devlet, s.122.  
1056 Timur, a.g.e., s.29; Göl, a.g.m., s.137. 



 191

nüfusu kendi devletlerinin varlığının devamını güvenceye almayı başarmıştı. Daha 

sonra Cumhuriyet’in Kemalist yönetimi, önceki on yıllar boyunca doğmuş olan 

dayanışma bağlarını koparacaktı. Bu amaçla geniş ölçekli seküler politikaları ve Türk 

ulusçuluğunu devreye sokacaktı.1057 

 Genç Türk reformistlerin 1908’den beri yüz yüze gelmiş olduğu iki hayati 

mesele vardı. Birisi yekvücut bir politik kimlik arayışı, diğeri ise Batıyı yakalama idi. 

Mustafa Kemal ve kadrosu, 19.yüzyıl Avrupalı pozitivizmin radikal kanadına aittiler. 

Onların gözünde, Türkiye’yi modernleştirebilecek temel yol bilimsel akılcılıktı. Buna 

bağlı olarak ta Avrupalı ulus-devletler ile rekabet yapmanın tek yolu onlar gibi modern 

bir ulus-devlet olmaktı. Modern ulus-devlet anlayışı doğal olarak dinsel bir ulusallığa 

izin vermemekteydi. Bağımsızlık savaşı sona ermiş ve tehlikeler büyük oranda bertaraf 

edilmişti. Mustafa Kemal ve ekibi bu aşamadan sonra modernleşme için çaba 

harcayacak, seküler Türk ulusçuluğu lehinde tercih yapacaklardı.1058 Kısacası ulussuz 

bir devlet olan Osmanlı’nın yerine Türk ulusal devleti, ulus-devletsiz bir ulus olan 

Türkler için bir ulus-devlet yaratılacaktı.1059 

 Bunlar ifade edilirken Milli Mücadelenin modern Türk ulusal kimliğine bıraktığı 

mirası gözden kaçırmamak gerekir. Türkler açısından Milli Mücadele hem bir ölüm 

kalım savaşı hem de köklü bir politik değişim süreci oldu. Kurtuluş için savaşılırken 

aynı zamanda modern ulusal Türk Devleti’nin temelleri de atılıyordu. Savaş, Türklerin 

geçmişten kopmalarına, yeni kimlik ve yeni özlemlerle dünya sahnesinde yerlerini 

almalarına neden olacaktı.1060 Ayrıca Milli Mücadelenin, daha sonra oluşturulacak 

seküler homojen ulusa, ulus egemenliği bilinci, ulusçuluk ideolojisi, görece homojen bir 

nüfus, sınırları belli bir vatan bilinci, uluslar arası tanınma, ötekine karşı dayanışma 

duygusu, yüzyıllardır kaybedilen öz güvenin kazanılması, övünülecek bir tarihi anlatı 

gibi alt yapısal unsurları miras bıraktığı ifade edilmelidir. 

 

  

 

                                                
1057 Erik Jan Zürcher, “ ‘Fundamentalism’ as an Exclusionary Device in Kemalist Turkish Nationalism”, 
Identity Politics In Central Asia and The Muslim World; Nationalism, Ethnicity and Labour in the 
Twentieth Century, (Ed. Willem van Schendel & Erik Jan Zürcher, I.B. Tauris Publisher, London, New 
York, 2001, pp,209-223, p.209.  
1058 Zürcher, ag.m., s.210. 
1059 Niyazi Berkes, “Toplu ve Devlet”, Atatürk ve Devrimler, Adam Yayınları, İstanbul, 1993, s.198.  
1060 Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, s.30. 



 192

3.2. Türk Ulusal Kimliğinin Oluşmasında Siyasi İnkılâplar   

3.2.1. Saltanatın kaldırılması 

 Mustafa Kemal, devleti modern bir ulus devlete1061, Anadolu’nun geri kalmış, 

cahil ve kötü durumdaki insanını ise modern bir Türk ulusuna dönüştürmek istiyordu. 

Medeni dünyanın ulusları arasında yerlerini almalarını istiyordu. Bunun içinde Osmanlı 

Devleti ile tüm bağlarını keserek ve İmparatorluğa uzunca bir süre meşruiyet sağlamış 

İslami kurum ve gelenekleri reddetmek gerekliydi.1062 

 Milli Mücadelenin başarıya ulaşması sonucunda Lozan’da toplanacak 

konferansa TBMM temsilcisi ile birlikte İstanbul’dan da temsilci çağrılması saltanatın 

kaldırılmasını hızlandıracaktır.1063 Hızlandıracaktır çünkü Lozan’dan önce de Saltanat 

ve Hilafet gibi geleneksel makamlar Atatürk için önemli sorunlar (milli mücadele 

aleyhinde fetvalar, müttefiklerle işbirliği vb.) oluşturuyordu. Ayrıca kurucu kadronun 

yeni devletinde ırki bir meşruiyetle temellenen “saltanat”  gibi bir müessesenin yeri 

yoktu. Dış düşmanların (Müttefikler ve Yunanlılar) bertaraf edilmesinde sonra bütün 

olumsuzluklara rağmen hala büyük oranda Müslüman Türk’ün gözünde kendilerini 

tutanlara prestij ve otorite sağlayan eski kurumlar1064 vardı ve bunlarla mücadele 

edilmesi gerekiyordu. Fakat yüzyıllar boyu toplumun organizmasına işlemiş bu 

kurumların ilgası o kadar kolay olmayacaktı. 

 Ancak Mustafa Kemal bu konuda kararlıydı. Saltanat ve Hilafet birbirinden 

ayrılacak ve birincisi kaldırılacaktı.1065 Mustafa Kemal 31 Ekimde önceden hazırlamış 

olduğu teklifleri Müdafaai Hukuk Grubunun bir toplantısında ortaya koydu. Sonraki 

gün bu teklifler uzun ve hararetli tartışmaların olacağı meclise sunuldu. Tekliflere karşı 

şiddetli bir muhalefet oluştu. Bu durumda beklediğini alamayacağını anlayan Mustafa 

Kemal müşterek encümen reisinden söz alarak şu beyanatta bulundu: “ Efendim, dedim. 

Hâkimiyet ve saltanat hiç kimse tarafından hiç kimseye, ilim icabıdır diye; müzakere 

ile, münakaşa ile verilmez. Hâkimiyet, saltanat kuvvetle, kudretle ve zorla alınır. 

Osmanoğulları zorla Türk milletinin hâkimiyet ve saltanatına, vazıulyed olmuşlardı; bu 

                                                
1061 James G. Mellon, “Islamism, Kemalism and the Future of Turkey”, Totalitarian Movements and 
Political Religions, Vol:7, No:1, March 2006,  pp.67-81, p.68. 
1062 Gavin D. Brockett, “Revisiting the Turkish Revolution, 1923-1938: Secular Reform and Religions 
“Reaction””, History Compass, 4/6, (2006), pp.1060-1072, p.1060. 
1063 Kemal Atatürk, Nutuk, Cilt: II, (1920-1927), Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1962, s.683. 
1064 Lewis, Modern Türkiye, s.256-257. 
1065 Lord Kinross, Atatürk; Bir Milletin Yeniden Doğuşu, (Çev. Ayhan Tezel), Sander Yayınları, İstanbul, 
1978, s.532. 



 193

tasallûtlarını altı asırdan beri idame eylemişlerdi. Şimdi de, Türk milleti bu 

mütecavizlerin hadlerini ihtar ederek, hâkimiyet ve saltanatını, isyan ederek kendi eline 

bilfiil, almış bulunuyor. Bu bir emrivakidir. Mevzuubahs olan, millete saltanatını, 

hâkimiyetini bırakacak mıyız, bırakmıyacak mıyız? meselesi değildir. Mesele zaten 

emrivaki olmuş bir hakikati ifadeden ibarettir. Bu, behemehal, olacaktır. Burada içtima 

edenler, Meclis ve herkes meseleyi tabii görürse, fikrimce muvafık olur. Aksi takdirde, 

yine hakikat usulü dairesinde ifade olunacaktır. Fakat ihtimal bazı kafalar 

kesilecektir”1066 diye konuşma yaptıktan sonra uzunca bir ilmi izahat yapan Mustafa 

Kemal şöyle devam ediyordu: “Süratle kanun lâyihası, tesbit olundu. Aynı günde 

Meclisin ikinci celsesinde okundu.  Tâyini esami ile reye vaz’ı, teklifine karşı, kürsüye 

çıktım. Dedim ki, buna hacet yoktur, memleket ve milletin istiklâlini ebediyen mahfuz 

kılacak esasatı Meclisi Âlinin, müttefikan kabul edeceğini zannederim “Reye sesleri” 

yükseldi. Nihayet, reis, reye koydu; ve müttefikan kabul edilmiştir, dedi. Yalnız menfi 

bir ses işitildi; “ben muhalifim!..” Bu sada “söz yok!” sadalariyle boğuldu. İşte 

Efendiler; Osmanlı saltanatının; inhidam ve inkıraz merasiminin son safhası bu suretle 

cereyan etmiştir.”1067 

 1 Kasım 1922’de kabul edilen kabul edilen karar da iki madde vardır:  

 1. “Teşkilât-ı Esâsiye Kanunu ile Türkiye halkı” egemenlik ve hükümranlık 

haklarını gerçek temsilcisi olarak TBMM’yi seçmiş olduğundan, Misâk-ı Milli sınırları 

içinde TBMM hükümetinden başka bir hükümet tanımaz. “Binaenaleyh Türkiye halkı, 

hâkimiyet-i şahsiyeye müstenit olan İstanbul’daki şekl-i hükümeti 16 Mart 1920’den 

itibaren ve ebediyen tarihe müntakil addeylemiştir.”   

 2. “Hilafet; hanedanı Ali Osman’a ait olup halifeliği Türkiye Büyük Millet 

meclisi tarafından bu hanedanın ilmen ve ahlâken erşet ve eslah olanı intihap 

olunur.”1068 

 Saltanatın hilafetten ayrılarak kaldırılması sonucunda Vahdettin, Meclisin kendi 

hakkında hükmünü beklemeden 17 Kasım günü bir İngiliz gemisiyle Malta’ya kaçtı.1069 

Burada ifade etmek gerekir ki yasal zeminde hala devam etmekte olan saltanatın 

1922’de kaldırılmasının tarihsel bir alt yapısı vardı. Her ne kadar öncülleri saltanatın 

                                                
1066 Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.690-691. 
1067 Atatürk, a.g.e., s.691. 
1068 Tanör, a.g.e., s.279; Kılıç, a.g.e., s.48. 
1069 Zürcher, Turkey: A Modern History, s.160; Lewis, Modern Türkiye, s.259. 



 194

kaldırılmasını teklif edecek kadar cesur olmasalar da bu kurumun zayıflaması tarihsel 

süreç içersinde zaten gerçekleşmişti. Daha evvelce de mutlak otoritesi sarsılmış olan 

sultanlık makamının reformcular tarafından silkelendiğine en yakın örnek 1909 daki 

Abdülhamid’in tahtan indirilmesi örnek verilebilir. Bizim burada ifade etmemiz gereken 

Cumhuriyetçi kadronun daha sonrada göreceğimiz üzere modernleşme faaliyetlerinde 

daha radikal oluşları ve bunları yapmaya daha çok imkân ve zamanları oluşudur. Ayrıca 

yaşanan süreçlerinde inkılâpçı kadronun modern devlet ve ulus tasarımındaki fikirlerini 

billurlaştırdığını da ifade etmek gerekir. 

 Saltanatın kaldırılması, sekülerleşme yolunda ciddi bir adım olmakla birlikte 

“Türkiye devleti hilafet makamının istinatgâhıdır” (308 sayılı karar) 1070 ifadesi halen 

bazı çekincelerin olduğunu ortaya koymaktadır. Saltanat ve hilafetin birlikte 

kaldırılmamasını dünyadaki ve meclisteki müsait olmayan duruma bağlamak 

mümkündür. Çünkü meclisin önemli bir kısmı saltanatın (ki düşmanla işbirliği yapmış 

olan bir saltanat)  kaldırılmasına bile muhalefet etmişti. Lozan görüşmelerine gidileceği 

sırada hilafet makamına dokunulmasının sakıncaları olabilirdi.1071 Ayrıca, Mustafa 

Kemal’in dinsel aidiyetlerin güçlü olduğu bir toplumda hilafet gibi bir kurumu merkezi 

kontrolü yeterince güçlendirmeden ve uygun şartları oluşturmadan kaldırmayı sakıncalı 

bulduğu düşünülebilir. Çünkü Osmanlı Devleti’nde padişah bile yaptığı işlerde zaman 

zaman dinden meşruiyet almak durumunda kalmıştır. Dolayısıyla dinsel kurumların ve 

ritüellerin böylesine güçlü olduğu bir toplumda hilafetin sonraya bırakılması Mustafa 

Kemal’in toplumsal mühendislik anlayışıyla bağdaştığı ifade edilebilir. 

 Saltanatın kaldırılması meselesinde dikkati çeken bir diğer husus tatbik edilen 

metottur. Mustafa Kemal’in “…ihtimal bazı kafalar kesilecektir” ifadesi bize devrimin 

izlediği yol hakkında ışık tutmaktadır. Bir zamanlar kendi meşruiyeti için bu ve benzeri 

yaptırımları padişahlar ortaya koyarken, şimdi egemenliği ulusa geçirmeyi amaçlayan 

Mustafa Kemal benzer uygulamalara başvuruyordu. Bunun konumuz açısından önemi 

Türk Modernleşmesinin neden “tepeden inmeci” ya da “yukarıdan aşağıya” olduğu 

                                                
1070 Tanör, a.g.e., s.279. 
1071 Bülent Tanör, Kuruluş Üzerine 10 Konferans, Der Yayınları, İstanbul, 1996, s.31. Tunçay’a göre de 
saltanatın kaldırılıp hilafetin sonraya bırakılmasının nedeni, dış politika bağlamında Lozan görüşmeleri 
esnasında halifeliğin varlığının gerekli görülmesi ve iç politikaya ilişkin olarak ta devrimi adım adım 
gerçekleştirme taktiğinin izlenmesidir. Mete Tunçay, T.C’nde Tek-Parti Yönetimi’nin Kurulması (1923-
1931), Yurt Yayınları, Ankara, 1981, s.69.  
 



 195

bağlamındadır. Bu tutumu ilerleyen bölümlerde göreceğimiz gibi Türk ulusunun ve 

kimliğinin inşasında gözlemleyeceğiz. 

 Siyasal alanda yapılan bu devrim ile Mustafa Kemal’in ideolojisine uygun ve 

dünya genelinde de cari olan devlet modeline geçişte önemli bir adım atılmıştı. Bu 

amaçlar dâhilinde zorunlu bir adımdı. Çünkü modern bir ulusun ancak modern devleti 

olabilirdi. Modern devlette ise iktidarın meşruiyeti ancak ve ancak “cumhur” olabilirdi. 

Artık söylemsel ve yapısal olarak kişisel egemenlik dönemi kapanmış, ulusal egemenlik 

dönemi başlamıştı. 

 

3.2.2. Cumhuriyet’in ilanı 

 23 Nisan 1920’de açılan Meclisi, Mustafa Kemal kurucu bir meclis olarak 

gönlünde ve zihninde barındırmış ise de, bu manada zamanın şartları dikkate alınarak 

sadece ulus egemenliği vurgusu ve kuvvetler birliği kurgusu ile devreye sokabilmişti. 

Bu durumu bir cumhuriyete gidiş aşaması olarak değerlendirmek mümkün olabilir. 

Ancak bu değerlendirme abartılıdır. Çünkü henüz rejim meselesi gündeme 

taşınmamıştır. Ayrıca kafalarda bu konuda kristalize olmamıştır. Ancak ulusal hareketin 

liderleri dünyadaki gidişatın farkındadır. Bu yolda saltanat kaldırılmıştı. Artık rejim 

meselesi gündemdeydi. Mustafa Kemal yakın çevresiyle birlikte dünyadaki önemli ülke 

sistemlerini gözden geçirdi ve Nisan 1923 itibariyle cumhuriyet konusunda zihni 

hazırlıklarını tamamladı. Mustafa Kemal diğer inkılâplarında olduğu gibi cumhuriyetin 

ilan edilmesinde de şartların olgunlaşmasını bekledi. 

 Mevcut Meclisten memnun olmayan Mustafa Kemal yapacağı inkılâplarla 

mutabık kalmalarını umduğu yeni bir meclis oluşturmayı planlıyordu. 1923’te 

Anadolu’da uzun bir geziye çıkan Mustafa Kemal’in yurt gezisi programını bitirip 

Ankara’ya dönmesini takiben1072 İlk Meclis 1 Nisan 1923’te yeni seçimlerin 

yapılmasını karar altına aldı.1073 Muhalefetin tasfiye edildiği seçim gerçekleşmiş ve 

daha itaatkâr1074 ve parti başkanının kontrolünde bir parlamento oluşmuştu.1075 

Yapılacak reformlara daha uygun bir anlayışa geçilmişti. Örneğin Birinci Mecliste 

                                                
1072 Ahmet Cemil Ertunç, Cumhuriyet Tarihi, Pınar Yayınları, İstanbul, 2005, s.43. 
1073 Baydar, a.g.e., s.157. 
1074 Tunçay’a göre İkinci Meclis’e birkaç muhalif dışında Anadolu ve Rumeli Müdafaai Hukuk 
Cemiyetinin adayları girmiş olmasına rağmen bu meclis döneminin başlarında da (ilk bir buçuk yıl 
boyunca) uysal bir meclis yaratılamamıştır. Mete Tunçay, T.C.’nde Tek –Parti Yönetimi’nin Kurulması 
(1923-1931), Yurt Yayınları, Ankara, 1981, s.57. 
1075 Ertunç, a.g.e., s.47. 



 196

“Hilafet ve saltanat ve vatan ve milletin kurtuluşu ve bağımsızlığından başka bir gaye 

takip etmeyeceğime vallahi” şeklindeki mebus yemini, İkinci Mecliste “vatan ve 

milletin selameti ve saadetinden başak bir gaye takip etmeyeceğime ve milletin bilâ 

kaydü şart hâkimiyeti esasına sadık kalacağıma, Vallahi” şeklinde1076 değiştirildi. Bunu 

sistemin değişeceği ve hilafetinde kaldırılacağının bir belirtisi olarak görmek 

mümkündür.   

 TBMM’nin ikinci evresi 11 Ağustos 1923’te başlar. Meclis Mustafa Kemal’i 

seçime katılan 197 milletvekilinin 196’sının oyuyla Meclis Reisi seçer.1077 Yeni 

Meclisin ilk icraatı, Birinci Meclisin onaylamaktan kaçındığı Lozan Barış Anlaşmasını 

onaylamaktı.1078 İkinci önemli icraat ise 13 Ekim 1923’te Ankara’nın başkent 

olmasıydı.1079 Bu karar Ankara’nın stratejik açıdan konumu ve Milli Mücadele’deki 

mevkii dikkate alınarak yapılmış ise de Osmanlıyı hatırlatan unsurlardan kurtulmanın 

bir adımı olarak da yorumlanabilir. Saltanat kaldırılmıştı fakat onun mekânı halen 

devrimciler için uygun bir yer değildi. Beş yüz yıla yakındır bir İslam imparatorluğunun 

başkentliğini yapmış ve tüm siyasi ve kültürel yapısıyla geçmişi canlı bir şekilde 

yaşatan İstanbul, Mustafa Kemal’in nazarında kurmak istediği yeni devlete bir merkez 

olamayacak kadar sorunluydu. Yeni devlet bir ulus-devlet ve yeni ulusta Türk ulusu 

olacağından, başkentte Türklerin anayurdunun kalbi olan Ankara olmalıydı ve öylede 

oldu.1080 Bu Türk ulusal kimliğinin coğrafi olarak ta Osmanlı mirasını reddettiğini (en 

azından niyetinde olduğunu) görmek bakımından anlamlıdır. 

 Bundan daha önemlisi Mustafa Kemal daha köklü bir değişikliğe hazırlanıyordu. 

Bu değişiklik kurulan devletin yapısal unsuruyla ilgiliydi. Arzu edilen ulusal 

egemenliğin gerçekleşebilmesi ve bunun temsil edilebilmesi ancak cumhuriyetçi rejim 

ile mümkün olabilirdi1081 şeklinde bir çıkarsama yapmak imkân dâhilinde olsa da sorun 

bunun ötesinde idi. Belirtmek lazımdır ki ulus egemenliği ile cumhuriyet arasında 

kurulan paralellik esasında bilimsel bağlamda çok da anlamlı değildir. Çünkü ulus 

egemenliği meşrutiyet, demokrasi ya da bazı cumhuriyet idarelerinde gerçekleşebilir. 

Bundan dolayı biz bu tür yorumlardan kaçınacağız. Bu belirleme sonrasında sorunun 

                                                
1076 Türk Parlamento Tarihi, TBMM II. Dönem (1923-1927), C.I, s.10.  
1077 Ertunç, a.g.e., s.66. 
1078 Lewis, Modern Türkiye, s.260. 
1079 Ertunç, a.g.e., s.66; Lewis, Modern Türkiye, s.260. 
1080 Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s.112-113; Lewis, Modern Türkiye, s.260. 
1081 Suna Kili, “Kemalism İn Contemporary Turkey”, İnternational Political Science Review, Volume:1, 
No:3, 1980, pp.381-404, p.387.  



 197

temeline inecek olursak göreceğiz ki, Türkiye’de cumhuriyetin ilânı, yaşanan iç ve dış 

süreçle doğrudan ilgili olup, pragmatik bir kabuldü. Zaten cumhurileşen bir dünya söz 

konusu idi ve Türkiye’de cumhuriyeti ilân ederek bu dünyadaki yerini almak istemişti. 

Ayrıca karma ya da eklektik bir siyasal sistem olan cumhuriyet, inkılâpçılara büyük bir 

harekât alanı vermesi ve toplumsal zemin açısından da uygun oluşu dolayısıyla tercih 

edilmişti. Bir başka tercih nedeni de düşünsel olarak “cumhuriyetçiliğin 

İmparatorluktan ulus-devlete geçiş sürecinde kimlik değişimini gerçekleştirmede önemli 

bir faktör oluşuydu.”1082 

 Birinci meclisin kendisini feshedip seçimlere gidilmesini sağlaması üzerine, 

Mustafa Kemal 8 Nisan 1923’te dokuz maddelik bir program yayınlayarak Müdafaa-i 

Hukuk Cemiyeti’ni siyasi parti haline getireceğini açıkladı. Bu programda halifeliğin 

(saltanatın kaldırılması nedeniyle Millet Meclisi’ne bağlanmıştı) Müslümanlığın yüksek 

bir kurumu olduğu ve ayrıca bir takım kanuni düzenlemelere gidileceği ifade 

ediliyordu.1083 

 Cumhuriyet ilan edilmeden önce kamuoyu buna gazeteler vasıtasıyla hazırlanır. 

Dış basından bir muhabirin yapılacak değişiklik ile ilgili bir sorusuna Mustafa Kemal 

Teşkilat-ı Esasiye Kanuna atıf yaparak şöyle cevap verir: “Hâkimiyet bilâ-kayd ü şart 

milletindir. İcra kudreti, teşriî salâhiyeti milletin yegâne hakiki mümessili olan mecliste 

tecelli ve temerküz etmiştir. Bu iki kelimeyi bir kelimede hulâsa etmek kabildir: 

“Cumhuriyet”. Yeni Türkiye’nin emr-i teceddüdü daha nihayet bulmamıştır. Harbden 

sonra Türk Teşkilat-ı Esasiyesinin inkişafı henüz kat’i bir şekil almış addedilemez. 

Tadilât ve tashihat yapmak ve daha mükemmel bir hale getirmek elzemdir. İkmaline 

başlanan bu iş henüz bitmemiştir. Kısa bir zaman zarfında Türkiye’nin bugün fîlen 

almış bulunduğu şekil kanunen de tesbit edilecektir. Yakın bir âtide bu meseleye ait 

hükûmet teklifatı meclise arzedilecektir.”1084  

 Cumhuriyeti ilan etmeyi planlayan Mustafa Kemal, bir siyasi kriz tasarladı.1085 

Bunun üzerine 27 Ekim 1923’te Fethi Bey başvekillikten çekildi ve iki gün süreyle yeni 

vekiller heyeti kurulamadı.1086 Bununla amaçlanan cumhuriyeti ilan edebilecek anayasa 

                                                
1082 Kili, a.g.m., s.388. 
1083 Bu programın tam metni için bkz. Tunaya, Siyasi Partiler, s.580-582. 
1084 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri III, Atatürk Kültür, Dil Ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma 
Merkezi, T.T.K Basımevi, Ankara, 1989, s.86-87. 
1085 Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, s.33. 
1086 Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.802. 



 198

değişikliğini gerçekleştirmekti. Bu doğrultuda Mustafa Kemal, 28 Ekim akşamı, 

güvendiği kişileri yemeğe çağırdı ve yemek esnasında “yarın cumhuriyeti ilan edeceğiz” 

dedi.1087 Yemekten sonra İsmet Paşa ile yalnız kalan Mustafa Kemal ertesi gün 

yapılacaklar hakkında görüşürler ve rejim değişikliğini sağlayacak kanun tasarısı 

üzerinde çalışırlar.1088 Hazırlanan anayasa değişikliliği ile 29 Ekim günü meclise gelen 

Mustafa Kemal, siyasal sistemlerindeki belirsizlikleri ve karışıklıkları ortadan 

kaldıracağını ifade ettiği bazı anayasa değişikliklerini teklif etti. 1921 tarihli Teşkilâtı 

Esasiye Kanununun devletin şeklini belirten maddelerinin onarılması sonucu 

oluşturulan anayasa tasarısı şu cümleleri kapsıyordu: “Türkiye Devletinin şekli 

hükümeti Cumhuriyettir… Türkiye Reisicumhuru Türkiye Büyük Millet Meclisi heyeti 

umumiyesi tarafından ve kendi âzası meyanından… intihab olunur… Türkiye 

Reisicumhuru devletin reisidir… Başvekil, Reisicumhur tarafından ve Meclis âzası 

meyanından intihabolunur.”1089  

 Bu tasarının saatlerce görüşülmesinden sonra 20.30’da o anda Meclis’te bulunan 

158 milletvekilinin oylarıyla Cumhuriyetin ilanı kararı verildi. Bu karardan 15 dakika 

sonra ise mecliste bulunanların oybirliği ile Mustafa Kemal Paşa Cumhurbaşkanı 

seçildi.  O da İsmet Paşa’yı ilk Başbakanı olarak atadı.1090  

 Böylelikle Müslüman dünyada seçimle iş başına gelen ilk cumhurbaşkanı olan 

Mustafa Kemal, Türklerin ilk kez kendi etnik isimlerini taşıyan bir devlet kurduklarını, 

bu devletin ulusal ve Batı yanlısı modernist inkılâp anlayışları doğrultusunda Türk 

kimliğinin biçimlendirilmesi için güçlü, merkezi bir hükümete sahip üniter ulusal bir 

devlet olacağını açıklıkla ortaya koydu.1091      

 Türkiye’de kültürel türdeşliği ve sosyal değişmeyi amaçlayan kurucu kadro, 

cumhuriyetin ilanı ile siyasi değişimde olduğu kadar sosyal değişmede ki verilecek uzun 

mücadelenin köşe taşını oluşturmuş oldu.1092 Bu siyasal değişim kolay gerçekleşmişti. 

Çünkü Türkiye de cumhuriyetçi rejimi kurma fikri Mustafa Kemal ile başlamamıştı. 

Tanzimat dönemi gibi görece erken bir dönemde cumhuriyet fikri Osmanlıda 

tartışılmıştı. Bununla birlikte cumhuriyet fikrini tartışanlar çoğunlukla bir hükümet 

                                                
1087 Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.803. 
1088 Baydar, a.g.e., s.158; Ertunç, a.g.e., s.71; Kinross, a.g.e., s.580. 
1089 Atatürk, a.g.e.,  s.803-804. 
1090 Atatürk a.g.e., s.814; Lewis, a.g.e., s.261. 
1091 Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, s.33. 
1092 Atabaki, a.g.m., s.45. 



 199

formu olmaktan ziyade demokrasi formu olarak tartışmıştı.1093 Diğer bir ifadeyle 1923’e 

kadar dillendirilen ya da savunulan cumhuriyet anayasal monarşiden başka bir şey 

değildi. 

 Cumhuriyet’in çağdaşlarına (İran) göre Türk toplumunda daha kolay ilan 

edilmesinin bazı nedenleri vardı. Örneğin Türk İslam’ının esnek İslami yorumlar 

üretebilme kabiliyeti, ulemanın asırlar boyu devletin hâkimi değil devleti tamamlayıcı 

konumda olması ve son iki yüzyıldır yaşanan siyasi laiklik, cumhuriyet kadrolarının 

ulus-devlet formunu oluşturma yolunda cumhuriyeti daha kolay ilan etmelerini 

sağlamıştır.1094 Ayrıca Osmanlı Devleti’nin bir medeniyet dairesi olarak yüzyıllar boyu 

Batı ile yakın ilişkiler içinde olması da bu sürecin kolay yaşanmasına neden 

olmuştur.1095   

 Yukarıda ifade ettiğimiz gibi cumhuriyet, kurucu kadronun projesinin köşe taşını 

oluşturdu. Bunun nedeni ise cumhuriyetin aslında laik ve ırsi olmayan bir meşruiyet 

zemini oluşturmasıdır.1096 Bu oluşum ile amaçlanan, uzun süredir modern Batıyı 

yakalama uğraşı veren Osmanlı-Türk devletinin, çağın tek meşru zemini olan “ulus” a 

dayanan siyasal sistem bakımından da Batı ile entegrasyonu sağlanmaktı. Osmanlı 

döneminde başlamış olan modernleşme çabaları genellikle kurumsal düzeyde 

gerçekleşmiş, siyasi ve sosyal alanlarda güdük kalmıştı. Bunun Batıyı yakalama 

yolunda yetersiz olduğunu gören kurucu kadro, “geniş şümullü”1097 bir modernleşmenin 

gerekliliğine inanmış ve bu amaçla yapacağı değişliklerin temelini oluşturacak 

cumhuriyeti ilan etmişti. 

                                                
1093 Örneğin cumhuriyet Yeni Osmanlıların söylemine girmişti. Namık Kemal İslam devletinin 
başlangıçta “bir tür Cumhuriyet” olduğunu ifade eder.  Yine Ali Süavi Paris’te “La Republique” isminde 
bir gazete yayınlamıştı. Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s,329-330. Atabaki, a.g.m., s.47. 
1094 Türköne, Türk Modernleşmesi, s.271. Ayrıca Türkiye’nin modernleşme bakımından çağdaşı olan İran 
ile mukayesesi için bkz. Atabaki, a.g.m., s.45 vd.  
1095 Bu entegrasyonun, diğer Müslüman ülkeler göre daha kolay olmasının sebebi olarak, Türklerin 
özellikle yerleşik kesimlerde, Hanefîlik ve Matüridilik gibi, gerek inanç gerek siyaset, gerekse hukuk 
alanında Sünni İslâm’ın daha rasyonel ve bölgesel zorunlulukları dikkate alan pratik ve dünyevi 
yorumlarını benimsemeleri de sayılabilir. Ahmet Yaşar Ocak, Türkler, Türkiye ve İslâm; Yaklaşım, 
Yöntem ve Yorum Denemeleri, İletişim Yayınları, İstanbul, 2003, s.38.  
1096 Modern dönemde cumhuriyetçilik monarşi karşıtı bir söylem kazandı. Fakat monarşik ilkelere karşı 
olmak modern cumhuriyetçiliğin tamamı değildi. Dinsel meşruiyet ilkelerine karşı olmayı da 
barındırıyordu. Cumhuriyetçilik halk egemenliğinin ilk modern modeliydi. Ayrıca bu siyasal rejimin 
modernleşme ve modern ulusal kimliğin oluşumunda temel teşkil eden ulusçuluk ve ulus olgularıyla da 
yakın ilişkisinin olduğunu söyleyebiliriz. Bu konuda Avrupa ve Amerika mukayeseli olmak üzere 
cumhuriyetler, uluslar ve modernite ilişkisinin geniş bir değerlendirmesi için bkz. Hudson Meadwell, 
“Republics, nations and transitions to modernity”, Nation and Nationalism, 5 (1), 1999, pp.19-51.    
1097 Atabaki, a.g.m., s.45. 



 200

 Modern ulusçuluğun siyasi zeminde ulus ve devletin çakışmasını ön gören ulus-

devlet talebi bu devrimle karşılanmak istenmiş ve ulus-devletlerin küreselleştiği bir 

dünyada Türkiye’nin de bu dünyada yerini alması amaçlanmıştı. Kurucu kadro 

açısından Cumhuri rejim zorunluydu. Çünkü dönenim dünyasında imparatorluklar 

büyük oranda çözülmüş ulus-devlet küreselleşmiş ve tek meşruiyet kaynağı da bir 

anlamda “ulus”u karşılayabilecek (iktidarın halka geçmesi bağlamında) cumhur 

olmuştu. Dünyadaki bu konjüktürel yapı, bir bakıma cumhuriyetin ilanını zorunlu 

kılmıştır. Türk devletini ulus-devlete, toplumunu modern bir ulusa mevcut kolektif 

kimlik yapılarını da ulusal kimliğe dönüştürmeyi amaçlayan Mustafa Kemal ve ekibi 

daha sonra yapılacak inkılâpların (ki onlarda büyük oranda devletin ve toplumun 

sekülerleşmesi amacıyla yapılacak) gerçekleşebilmesinin evvela rejimin yapısının 

değiştirilmesine bağlı olduğunun bilinciyle hareket ettiler. 

 Cumhuriyetin ilanı ile sekülerleşme Türk modernleşmesinin kurucu öğesi olarak 

yerini alıyor ve Modern bir devlet olma yolunda önemli bir adım atılmış oluyordu. 

Modern devlet gücünü seküler ve pozitif hukuk yoluyla meşrulaştırıyordu. Nesnel 

sekülerleşme biçiminde adlandırılan bu durumda, toplumun esas yönetici kurumu olarak 

ulus-devlet ön plana çıkıyordu. Ulus-devletin gücü ve meşruiyeti de, “dinsel olmayan 

nitelik” kazanarak Tanrısal olandan soyutlanıyordu.1098  

 Fakat cumhuriyetin ilan edilmesi arzu edilen devlet ve toplum modeline ulaşma 

yolunda yeterli değildi. Yeni rejim modernleşme ve dinsel temelli geleneksel toplum ve 

devlet arasındaki gerginliği diğer bir deyişle uyuşmazlığı çözmek durumundaydı. 

Askeri ve bir takım hukuki reformlarla başlamış olan modernleşme süreci, Batı tipi bir 

toplumu oluşturma da en gerekli adım olarak görülen sekülarizm noktasına gelmek 

durumunda kalmıştı. Yeni toplumun inşa edilebilmesi için geçmişle olan bağlarından 

arındırılması gerekiyordu. 

        3.2.3. Halifeliğin kaldırılması 

 Cumhuriyetin ilanından sonra iki büyük gruplaşma (birinci mecliste olan) daha 

belirgin hale geldi. Muhafazakârlar halife etrafından toplanıyor, Mustafa Kemal’in 

önderlik ettiği yenilikçiler ise meclis ve hükümeti kontrol etmekle birlikte kendi 

iktidarları için halifeliğin her zaman bir tehlike oluşturduğunu biliyorlardı. Bu sebeple 

                                                
1098E.Fuat Keyman, “Türkiye’de “Lâiklik Sorunu”nu Düşünmek: Modernite, Sekülerleşme, 
Demokratikleşme”, Doğu Batı, Yıl.6, Sayı:23, Mayıs- Haziran- Temmuz 2003, ss, 113-130, s.118. 



 201

Mustafa Kemal ve grubu halifeliğe karşı bir duruş aldılar.1099 Halifelik kaldırılmalıydı. 

Fakat bu işin sadece görünüşteki siyasi nedeniydi. Asıl neden ulus-devlet ve ulusal 

kimlik inşası projesinde engel teşkil edecek bu kurumun kaldırılması gerekliliğiydi.   

 Savaş kazanıldıktan sonra Mustafa Kemal, savaş süresince dinsel gruplardan 

destek almış olmasına rağmen, Türkiye’nin sınırları ötesinde de etkisi olan Halifelik 

kurumunu kaldıracaktı. Çünkü hilafet sadece toplumsal bir kurum olmayıp siyasal 

sistemle de iç içe geçmişti. İslam’ın gerçek siyasi ideali olduğu iddia edilen hilafet1100 

aynı zamanda müslümanların toplumsal aidiyet duyduğu bir kurumdu.1101 Ne var ki 

Lewis’in büyük bir abartıyla sunduğu “gerçek siyasal ideal” söylemi hilafetin oluşum 

zemininin Kur’an, hadis’ten kaynaklanmadığını, sadece icma kaynaklı bir kurum ya da 

oluşum olduğunu dikkate almamış görünmektedir. Hilafet, İslam’ın en erken 

dönemlerinde temellenmişti. İslami doktrin halifenin otoritesini devlet başkanından 

daha büyük bir konuma yükseltti. Bu konum kaynağını insandan değil, Allah’tan 

alıyordu.1102 İslam kanunlarına göre halife, kullarının olduğu gibi kendisi de şeriat’a 

uymak durumundaydı. Bu yüzden Şeyhülislam sultana hatırlatır ki “Kibirlenme 

Padişahım! Senden büyük Allah var.” Dolayısıyla şeriata karşı suçlar sultanın tahttan 

indirilmesine bir sebepti. Bu yaptırıma rağmen “monarşi” fikri bundan 

etkilenmiyordu.1103 

 Bilindiği gibi 16.yüzyılda Osmanlı tarafından devralınan hilafet kurumu yakın 

tarihe kadar siyasi bir araç olarak kullanılmamıştı.1104 Kırım’ın işgali sonrasında uluslar 

arası ilişkilerde önemli bir faktör olarak kullanılmaya başlanmıştı. Daha önce ifade 

ettiğimiz üzere II. Abdülhamit halifeliği uluslar arası ilişkiler bağlamında siyasi bir araç 

olarak kullanmıştı.1105 Bu kullanım zaman zaman etkili olmakla birlikte ulusçuluk 

çağında çokta başarılı olamamıştı. Birinci Büyük Savaş sonrası durum tarihsel olarak 

bunu teyit etmişti. 

                                                
1099 Karpat, Türk Demokrasi Tarihi, s.57-58. 
1100 Bernard Lewis, The Concept of  an İslamic Republic”, Die Welt des İslams, New Ser., Vol:4, Issue: 1, 
1955, pp,1-9, p.6. 
1101 Ali Bulaç, Modern Ulus Devlet, İz yayıncılık, İstanbul, 1995, s.173. 
1102 Lewis, a.g.m., s.6. 
1103 Gotthard Jäschke, “The Moral Decline of The Ottoman Dynasty”, Die Welt des İslams, New Ser., 
Vol:4, Issue: 1, 1955, pp,10-14, p.10. 
1104 Kılıç, a.g.e., s.76. 
1105 “Notes Meetings”, Journal of the British İnstitute of  İnternational Affairs, Vol:3, No:3, (May, 1924), 
pp.151-160, p.152. 



 202

 Görevi şeriatı sürdürmek ve güçlendirmek olan halife1106 geleneksel İslami 

yönetim merkeziydi. Dolayısıyla böyle bir kurumun varlığı Mustafa Kemal’i 

kaygılandırıyordu. Onun yeni devleti ve toplumunda böyle bir kurumun yeri yoktu. 

Ulus-devlet anlayışı paralelinde saltanat kaldırılmış, Ankara başkent yapılmış, 

cumhuriyet ilan edilmişti. Geriye siyasal manada eskiyi hatırlatacak en mühim şey 

olarak hilafet kalmıştı. Kısacası hilafetin yeni sistem ile doku uyuşmazlığına düşeceği 

düşünülüyordu. 

 Tüm bunlarla birlikte Hilâfetin kaldırılmasını tetikleyen olay Hint 

Müslümanlarının ona olan ilgisi oldu. 24 Kasım 1923’te üç büyük İstanbul gazetesi, 

Hint Müslümanlarının iki önde gelen lideri Ağa Han ve Ameer Ali’nin  imzasıyla İsmet 

Paşa’ya yazılan bir mektubun metnini yayınladılar.1107 Bu mektupta halifeliğin 

saltanattan ayrılmasının, onun genel olarak Müslümanlar için önemini artırdığını 

belirtiyor ve Türkiye hükümetinden Hilâfeti “Müslüman ulusların güven ve saygısına 

hâkim olacak ve böylece Türk devletine yekta kudret ve vekar sağlıyacak bir temel 

üzerine” yerleştirmesini diliyordu.1108 Bu hilafet kurumunun her ne sebeple olursa olsun 

dinsel bir kurum olarak (en azından söylemde öyle olduğu) yeni Türkiye’nin 

gündeminde olacağını gösteriyordu. 

 Halifeliğin ruhani nüfuzu, teokratik de olsa, Türkiye Cumhuriyeti yurttaşlarını 

aşıp bütün İslâm âlemine uzanacağından ulus-devlet ilkesiyle çelişmekteydi.1109 

Mustafa Kemal bu kaygılarla yeni hazırlıklar yaptı. 1924 başlarında Mustafa Kemal, 

askeri tatbikatlara başkanlık etmek üzere İzmir’e gitti ve orda kaldı. Burada Mustafa 

Kemal Paşa ve arkadaşları, Hilâfetin kaldırılması lüzumunda ortak kanaate varmışlar ve 

aynı zamanda Şeriye ve Evkaf Vekâletini de kaldırılıp ve tedrisatı birleştirme kararını 

vermişlerdi.1110 Çünkü halifeliğin kaldırılması hem ulusçuluğun karşı konulmaz 

yükselişinin bir sonucu hem de klerikalizm karşıtı Kemalistlerin, muhaliflerini 

Türkiye’nin diğer İslam ülkeleri karşısındaki bağımsızlığını ve egemenliğini kısıtlamak 

                                                
1106 Richard H. Pfaff, “Disengagement from Traditionalism in Turkey and İran”, The Western Political 
Quaterly, Vol:16, No:1, Mar., 1963, pp,79-98, p.79. 
1107 Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, s.511-512. 
1108 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.263. 
1109 Ergun Özbudun, “Halifeliğin Kaldırılmasının Cumhuriyet’in Lâikleşmesindeki Önemi”, Türkiye 
Cumhuriyeti’nin Lâikleşmesinde 3 Mart 1924 Tarihli Kanunların Önemi, Atatürk Araştırma Merkezi, 
Ankara, 1995, s.22. 
1110 Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.848. 



 203

için kullanabileceğine inandıkları bir unsurdan mahrum bırakarak, iktidarlarını 

pekiştirmeye çalıştıkları siyasi bir savaşta ilk ateşlerden biri olacaktı. 1111 

 1 Mart 1923 günü Mustafa Kemal mecliste yaptığı konuşmasında üç önemli 

nokta üzerinde durur. Bunlar cumhuriyetin korunması ve istikrara kavuşturulması, 

birleştirilmiş ulusal bir eğitimin teşekkülü ve asırlardan beri bir siyasi araç olarak 

kullanılan İslam dininin bundan arındırılması gerekliliğidir.1112 

 Sonraki gün Halk Fırkasının bir toplantısında bu noktalar tartışıldı ve bir dizi 

önergeler üzerinde karara varılıp1113, 3 Mart’ta B.M.M’ne sunuldu.1114 Meclise sunulan 

önergeler 429, 430 ve 431 nolu kanunlar ile kabul edildi.1115 Buna göre “ Türkiye 

Cumhuriyetinde, muamelâtı nâsa dair olan ahkâmın teşri ve infazı Türkiye Büyük 

Millet Meclisi ile onun teşkil ettiği hükümete ait” ve “Şeriye ve evkaf Vekâleti mülga” 

oldu. Türkiye dâhilindeki bütün müessesatı ilmiye ve tedrisiye… bilcümle medreseler 

Maarif vekaletine devir ve raptedildi. Halife hali ve hilâfet makamı lâğvolundu ve 

mahlû hâlife ve Osmanlı saltanatı münderisesi hanedanın bilcümle âzası, Türkiye 

Cumhuriyeti memaliki dâhilinde ikamet etmek hakkından ebediyen memnu kılındı”.1116 

Böylece Cumhuriyetin varlığını tehlikeye düşüreceği düşünülen geleneksel bir kurumda 

tarihe karışmıştı.  

 Hilafetin kaldırılması Yeni Türk devleti tarihinde en mühim dönüm 

noktalarından birini oluşturur. Hilafet, Müslüman kitleler aracılığıyla despotik sultanın 

eski konumunu geri kazanmasını engellemek amacıyla kaldırıldı.1117 Bu kararla 

Osmanlı sultanlığı tamamen son buluyordu. Hilafetin kaldırılmasının siyasi boyutu 

bakımından önemli olan kısmı “devletin tepesindeki iki başlılığın kaldırılması” idi.  

Bundan daha kapsamlı ve mühim olan kısmı ise “devletin laikleştirilmesi” sürecinde bir 

adım daha atılmış olmasıydı.  Diğer bir ifadeyle “Padişah ve Halifenin yerini ulus-

devlet almakta”, meşruiyet zemini gökten yere indirilmekteydi. Bu icraatın diğer bir 

boyutu ise kurucu kadronun kafasındaki üniter devlet yapısı bağlamında ortaya 
                                                
1111 Davison, Türkiye’de Sekülarizm, s.220. 
1112 Atatürk, Nutuk, Cilt: II, s.849. 
1113 Mahmut Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti Tarihi-I 1924-1930; Devrimler ve Tepkileri, Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2007, s.17. 
1114 Atatürk, a.g.e., s.849. 
1115 Paul Dumont, Mustafa Kemal; Çağdaş Türkiye’nin Doğuşu, (Çev. Zeki Çelikkol), Remzi Kitabevi, 
İstanbul, 2005, s.142. 
1116 Atatürk, a.g.e., s.850. 
1117 Arnold J. Toynbee, “The Islamic World Since the Peace Settlement”, Survey  of İnternational Affairs, 
1925, Vol:I, Journal of the Royal İnstitute of International Affairs, Vol:6, No:6, (Nov., 1927), pp.384-
386, p.384.  



 204

çıkmaktaydı. Şöyle ki; İslam’ın evrensellik özü dolayısıyla Hilafet uluslar üstü bir 

pozisyona sahipti. Dolayısıyla hilafet, sınırları belli tek devlet çatısı altında seküler bir 

ulusal kültüre dayalı uluslaşma sürecinde kabul edilemez bir sulandırıcı durum arz 

etmekteydi.  Sınırları belli bir uluslaşma sürecinde sınırların karışmasına sebep olacak 

böyle bir unsur kabul edilemezdi. Bu kaygıya (ulus-devletleşme ve uluslaşma) paralel 

olarak, hilafetin kaldırılması ile Türkiye Doğu ile bağlarını koparmakta ve yönünü Batı 

olarak ilan etmekteydi.1118 

 Bu durum Türk Modernleşmesi açısından da önemli bir dönüm noktasıydı. 

Çünkü Osmanlı Devleti’nde başlamış olan modern ve laik hamleleri zaman zaman 

kesintiye uğramıştı. Bunda geleneksel formasyonlardan beslenen ya da bu yapıya 

aidiyet besleyen dinsel söylemli kurumlar ve sınıflar etkili olmuştu. Modernleşmeye 

çalışan Osmanlı bir türlü kesintiye sebep olan yapıları yok edemiyordu. Hatta 

modernleşeme iddiasında olanlar bile söylemlerini geleneksel ya da dinsel referanslar 

yapmak durumunda (en yakın örneği Milli Mücadele Dönemi) kalıyorlardı. Bu yüzden 

Halifeliğin kaldırılması, modernleşme yolundaki yapısal sorunların giderilmesi 

bakımından da manidardır. 

 Bununla birlikte halifeliğin kaldırılmasında da inkılâpların kesintiye uğramaması 

için bazı politik hamleler yapılmıştı. Meclisin açılışında saltanat ve hilafet makamının 

kurtarılması amacına yapılan vurgu, saltanat kaldırılırken halifeliğin korunması, 

Cumhuriyetin ilanı ile devletin dininin İslam olduğu hükmüne yer verilmesi ve son 

olarak ta hilafet kaldırılırken “Hilafet, hükümet ve cumhuriyet mana ve mefhumunda 

esasen mündemiç olduğundan, hilafet makamı mülgadır”1119 maddesi ile aynı politika 

uygulanıyordu. Hilafetin kaldırılması müslümanların dinine bir saygısızlık olarak değil 

siyasi bir konu olarak sunulmaya çalışıldı. İnkılâpçılar kendilerinin din reformcusu 

olduklarını, din düşmanı olmadıklarını iddia ettiler.1120 Aynı şekilde 1924 Anayasasında 

“Türkiye devletinin dini İslam’dır”1121 maddesi muhafaza edilecekti. Çünkü Mustafa 

Kemal o zamana kadar vatanın kurtarılmasında ve meclis de kendisini desteklemiş olan 

din adamlarının karşısında tam seküler bir devleti savunamazdı. Anayasadaki bu madde 

                                                
1118 Notes Meetings”, Journal of the British İnstitute of İnternational Affairs, Vol:3, No:3, (May, 1924), 
pp.151-160, p.155; Tanör, Kuruluş Üzerine, s.64-65; Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, s.70. 
1119 Tanör, Osmanlı- Türk Anayasal Gelişmeleri, s.287. 
1120 J.A. Spender, “Turkey To-Day”, Journal of the Royal Institute of International Affairs, (Mar., 1927), 
pp.105-111, p.107. 
1121 Edward Mead Earle, “The New Constitution of Turkey”, Political Science Quarterly, Vol. 40, No. 1. 
(Mar., 1925), pp. 73-100, p.89. 



 205

yine şartlar oluştuğunda yani III. TBMM’de muhalifler dışarıda kaldığında anayasadan 

çıkarılacak ve Türkiye tam seküler bir temele oturtulacaktı.1122  

 Saltanatın kaldırılması, Cumhuriyetin İlanı ve Hilafetin kaldırılması ile siyasal 

devrim tamamlanmış oldu. Bu süreç geçmişle büyük oranda bir kopma ile sonuçlandı. 

Özellikle halifeliğin kaldırılmasıyla devlet, dini özelliğinden büyük oranda 

arındırılmıştı. Dini iktidar, Şeriye ve Evkaf Vekâleti’nin kaldırılmasıyla mali 

kaynaklarını kaybederken, eğitimin tamamen laikleştirilmesi de entelektüel kaynaklarını 

kaybetmişti. İtici gücü ulusçuluk olan bu inkılâplar ile1123 Mustafa Kemal ve kadrosu 

hem devlete hem de cemaat durumundaki topluma dini olmayan, yani ulusal olan yeni 

bir kimlik verme projesinin1124 ilk safhası olan siyasi kısmını büyük oranda halletmiş 

oldular.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
1122 Halil İnalcık, Atatürk ve Demokratik Türkiye, Kırmızı Yayınları, İstanbul, 2007, s.68. 
1123 Toynbee, “The Islamic World Since the Peace Settlement”, s.385. 
1124 Göle, Mühendisler ve İdeoloji, s.85. 



 206

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. CUMHURİYET DÖNEMİ ULUSAL KİMLİK OLUŞTURMADA HUKUKİ, 

KÜLTÜREL VE SOSYAL POLİTİKALAR (TOPLUMSAL PROJE) 

 

 Modern Batı ile yüzyılı aşkın bir süredir yüzleşmiş olan Osmanlı Devleti etkili 

olmasa da modern devlet oluşumuna yönelik adımlar atmıştı. Bu çabaların genellikle 

devlet ile sınırlı kaldığını bilmekteyiz. Cumhuriyet döneminde ise modern devlet olma 

yolunda ciddi adımlar atılmış, dönemin dünyasındaki geçerli siyasi modele geçilmiştir. 

Osmanlı döneminde yeni bir dünya ile karşılaşıldığında yaşanılan kimlik sorununa 

büyük oranda pragmatik tedbirlerle cevap verilmeye çalışılmıştı.1125 Buna karşın 

Cumhuriyet dönemi, Osmanlıdan önemli nispette miras almakla birlikte daha radikal 

kararlarla modern devleti büyük oranda kurmuştu. Yeni Türkiye’nin liderleri, yeni 

kurdukları devletin hayatta kalması için İslâmî-Osmanlı geçmişten bağlarını tamamen 

koparmanın ve Batılı kurum ve anlayışı kabul etmenin gereğine inanıyorlardı. Bu yolda 

siyasal sistem tasfiye edilmişti. Kurucu kadro yalnızca modern bir devlet yapılanması 

ile varlığını devam ettiremeyeceğini düşünmüş olacak ki devletin sınırları içindeki 

toplumunda modernleş(tiril)mesi gerektiğine karar vermişti. Çünkü ulus-devlet kurma 

sürecinde işgal kuvvetleri ortadan kalkmış ve yeni bir sitem kurulmuştu. Ulus-devlet 

aynı zamanda yeni devlete bağlı ve sadık bir yurttaş yaratma sürecini de içerir. Bu ise 

daha önceki bağlılık ve sadakat odaklarının yerine yenilerinin ikmalini gerektirir. 

Devlet denen yapı her zaman için bir topluma ihtiyaç duymaktaydı. Devletin 

yapısı değiştirilmiş fakat yeni devletin ihtiyacı olan toplum büyük oranda değişmemişti. 

O halde yapılması gereken (dönemin mantığı gereği) şey, yeni devlete uygun yeni bir 

toplum inşa etmekti. Çünkü teoride modern devletin temeli, ona meşruiyetini ve büyük 

oranda kimliğini veren ‘ulus’ tu. Uzunca bir süredir yaşanan kimlik krizine bir cevap 

olarak devlet ile onun ulusu kimlik olarak denkleştirilecekti. Oluşturulmuş olan devletin 

yapısı ve yönü iyice belirginleşmişti. Seküler modern bir devlet. O halde toplum da bu 
                                                
1125 Kültürler arasında ne zaman çelişkili ve eşitsiz bir karşı karşıya geliş olsa, işgal, sömürgecilik veya 
iletişimin ileri biçimleriyle de olsa, kültürel kimlik konusu ortaya çıkar. Kimliğin konu edilebilmesi için 
bir istikrarsızlık ve bunalım dönemi, eski yapılara bir tehdidin olması gerekir.  Özellikle bir kültür daha 
gelişkin ekonomik ve askeri temele sahipse kimlik sorunu kaçınılmazdır. Jorge Larraın, İdeoloji ve 
Kültürel Kimlik; Üçüncü Dünya Gerçeği, (Çev. Neşe Nur Domaniç), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1995, 
s.197. Osmanlı Devleti de özellikle ekonomik ve askeri bakımdan güçlü yeni bir kültürle (elbette Batı 
kültürü ile yüzyıllardır karşı karşıyaydı fakat burada yeni kültürden kastımız büyük bir paradigma 
değişikliği geçirmiş ve ekonomik ve askeri bakımdan güçlü modern batı kültürüdür) karşılaşınca hem 
devlet hem de toplum katında bir kimlik sorunu yaşamıştı.  



 207

yönde yani dinsel aidiyetlerden arınmış, ulusçuluk etrafında birleşmiş bir ulus şekline 

dönüşmeliydi. Bu amaçla Kemalist İnkılâp hareketinin toplumsal projesi devreye 

koyulacaktı. Atatürk gerçekçiydi. Evvela ulusal toprak ele geçirilmiş, sonra bu toprakta 

düzen sağlanmıştı. Şimdi sıra bu toprakta kültürel reformları gerçekleştirmekteydi. 

Ümmetten ulus yaratılacak ve bu topluluğa yurttaşlık bilinci aşılanacaktı.1126  

Osmanlı Devleti’nde asırlar boyu siyasal, toplumsal ve kültürel alanlarda 

hâkimiyetini sürdüren İslâm bu sektörlerin dışına çıkarılacaktı. Bu proje resmi ideoloji 

olarak, laikliği İslâm’ın yerine koyan bir kültürel kimlik ve yaşam biçimi oluşturmayı 

amaçlıyordu. Geleneksel İslâm kimliğine hâlâ sadık olan halkın çoğunluğunun soğuk 

baktığı bu yeni kimlik, ordu ve basın başta olmak üzere, bürokratik, akademik, 

ekonomik, siyasal ve entelektüel çevrelerden oluşan modernleştirici zümreler tarafından 

desteklendi. Bu yeni kimliğin amacı, Osmanlı Devleti dönemimde, siyaset ve toplum 

hayatının bütün kesimlerine hâkim olmuş ve kontrol etmiş olan İslâm kimliğinden 

arındırılmış (sekülerleşmiş) Batılı tarzda bir ülke ve toplum, kültür yaratmaktı.1127 Bunu 

sağlayacak inkılâplar adım adım ve oldukça kısa bir sürede gerçekleştirilecekti.     

 

4.1. Ulusun İnşa Aracı Olarak Eğitimin Ulusallaştırılması   

 Ulus inşası denildiğinde mantıki olarak ulus-devletin önceden oluştuğunu kabul 

etmiş bulunuyoruz. Burada ulus inşasının unsurlarından bahsetmek, kurucu kadronun 

toplumsal projesini bir bağlama oturtmak açısından fevkalade faydalı olacaktır. Ulus 

inşası için öncelikli olarak bütünleştirici bir ideoloji gereklidir. ‘Ulusalcılık’ ın değişik 

şekilleri ulus inşasının klasik ideolojisi olarak görülür. Burada ulusçuluk, ortak bir 

ulusal kimliğin anlamlı gelişimini kapsar. Bununla birlikte ulus inşasının birleştirici 

unsuru her zaman ulusçuluk yönelimli olmak durumunda değildir. Zamana ve şartlara 

göre ulusçuluk ideolojisinin yerini özgürlük, eşitlik, din vb. değer ve kimlik unsurları 

alabilir.1128 Her hangi unsur olursa olsun, ulus-devlet siyasi varlığını sürdürmek için bir 

ulus yapılandırma sürecine diğer bir ifadeyle ulus inşasına yönelir. Ulus inşası, birbirine 

gevşek bağlarla bağlı olarak var olan grupların bir toplumla bütünleşmesini gerektirir. 

                                                
1126 Andrew Mango, “Atatürk Cumhuriyetinde Vizyon ve Gerçeklik”, Uluslararası Atatürk ve Çağdaş 
Toplum Sempozyumu, (25-27 Eylül 2002 İstanbul), Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2003, 
s.33.  
1127 Ahmet Yaşar Ocak, Türkler, Türkiye ve İslâm; Yaklaşım, Yöntem ve Yorum Denemeleri, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2003, s.104. 
1128 Hippler, a.g.m., s.12-13. 



 208

Bunun alt yapısını ise ulaşım ve iletişim oluşturur. Bunlar ulusal bir ekonominin 

gelişmesi, ulusal siyasi ve kültürel anlayışın kurumsallaşmasının sağlanmasında önemli 

işleve sahiptirler. Ayrıca ulus inşası sürecinde işlevsel bir devlet aygıtının gelişmiş 

olması elzemdir.1129   

Pek çok ülkede hatta ulus-devletin klasik Avrupa’daki örnekleri olan İngiltere ve 

Fransa’da olduğu gibi, devlet ulustan önce yer almıştır. Bu bağlamda Türkiye örneğini 

değerlendiren çalışmalardan biri bu durumu “ milletini arayan devlet”1130 olarak 

resmeder. Bu görüşe büyük oranda katılmakla birlikte abartılı olduğunu düşünüyoruz. 

Çünkü yaşanan savaşlar ve göçler sonucunda büyük oranda homojen bir nüfus oluşmuş 

ve bu nüfus büyük oranda var olan devlete sırt çevirerek kendi bağımsız devleti için bir 

bağımsızlık savaşı vermişti. Dolayısıyla “devletini aramayan” bir milletten bahsetmek 

biraz abartılıdır.  Ayrıca uluslaşmanın daha önceden de başladığını dikkate alırsak 

Cumhuriyet ile söz konusu olan şey uluslaşma politikasının billurlaştığıdır. Diğer bir 

ifadeyle kurgu (arzu edilen) ile olgu (var olan) arasındaki farkın açılması dolayısıyla, 

radikal bir yeniden inşa söz konusudur. Bizce Kadıoğlu’nun ifadesi yok olan bir ulusun 

aranması değil, var olan ulusu(din ve teritoryal bağ temeli) hayal edilen (seküler 

ulusçuluk temelinde idealize edilen) bir ulus haline dönüştürülmesi şeklinde 

düşünülürse daha anlamlıdır.    

 Devlet kendi varlığını ve meşruiyet ilkelerini toplumsal zeminde sürekli kılmak 

için ideoloji ve eğitim dibi araçları kullanır. İdeoloji aracılığıyla siyasal iktidar kendi 

ilkelerini topluma dayatır. Eğitim ise bu dayatmanın kurumsal zeminini sağlar. Siyasal 

iktidar sahip olduğu değerleri, bireylere ve dolayısıyla topluma eğitim vasıtasıyla 

aktarmaya çalışır.1131 Eğitim aracılığıyla yeni nesle var olan toplumsal ve siyasal 

düzenin temel değerlerini, anlam dünyasını, inançlarını öğretebilen toplumlar da bu 

yolla düzenin geleceğini garanti ve kontrol altına alabilmiş olacaklardır.  Özellikle 

kurumsal bazda okullar egemen ideolojinin en etkili biçimde çocuklara aktarma ve 

benimsetme işlevini yerine getirmesi bakımından önemli bir görev yerine getirmişlerdir. 

                                                
1129 Hippler, a.g.m., s.14. 
1130 Ayşe Kadıoğlu, “Milletini Arayan Devlet: Türk Milliyetçiliğinin Açmazları”, Türkiye Günlüğü, 
Sayı:33, Mart-Nisan 1995, ss.91-101.  
1131 Halis Çetin, “Devlet, İdeoloji Ve Eğitim”, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Aralık 
2001, Cilt:25, No:2, ss, 201-211, s.201. 



 209

Eğitim ve ideoloji bu anlamda birbirine eklemlenmiş ikili bir olgudur.1132 Egemen 

ideoloji veya resmi ideoloji, eğitim ve öğretimi şu boyutlarda etkiler; 1- Eğitim 

politikaları, hedefleri, amaçları ve sonuçlarını belirler. 2- Okul çevresindeki davranış ve 

değerleri belirleyip, kuvvetlendirir. 3- Okulun resmi müfredatını oluşturan bilgi ve 

yetenekler üzerinde etkili olur.1133 Bu durumu bütün modern devletlerde gözlememiz 

mümkündür. Ulus-devletlerin ve ulusçuluğun ortaya çıkışı ile birlikte organize eğitim 

kurumları oluşmuş1134, devletin ideolojik söylemini kurgulama ve aktarma işlevi, yani 

“uluslaştırma” işlevi, geleneksel eğitim öğretim işlevine ilave olarak okulların 

sorumluluğuna yüklenmiştir.1135 

Bu doğrultuda modern dünyaya uyum sağlamak isteyen Cumhuriyet kadroları bu 

aracı kullanmakta hiç gecikmeyecektir. Bu bağlamda kurucu kadro istenilen yeniden 

inşayı gerçekleştirmek için modern devletin baskı ve ideolojik aygıtları olmak üzere 

bütün kontrol aygıtlarını devreye sokacak, modern devletin toplumu dönüştürme 

yönünde eğitim, aile, hukuk, ordu, polis, iletişim, ulaşım olmak üzere birçok aygıtını 

kullanacaktır. Bu alanlar içerisinde bireyler/toplumlar kimliklendirilirler.1136 Bu 

aygıtlardan en önemlisi olmasa bile en önemlilerinden birisi eğitimdir. 

 Avrupa’da modernliğin belirginleşmesi ile ulusal eğitim olgusu da 

vurgulanmaya başlamıştı. Ancak belirtilmelidir ki devlet doğası gereği kendisini 

ebedileştirmek için çocukları olarak gördüğü tam yurttaşlarını yaratmak yolunu seçmiş 

ve okulu icat ederek, eğitimi kurumsal bağlamda devreye sokmuştur. Özellikle söz 

konusu ettiğimiz bağlamda cumhuriyete sahip olan devletler eğitimi ön plana 

almışlardır. Nitekim Sparta modelinden1137 bir hayli etkilendiği bilinen Jean Jacques 

Rousseau iki yüzyıldan daha fazla süre önce yurtseverlik duygusunu hem 

yaratılabileceğini hem de şekillendirilebileceğini iddia etmişti. Bu anlayışa göre 

hükümetlerin görevi, ulusun çocuklarını şekillendirmesi gereken eğitim kurumunu 

                                                
1132 İsmet Parlak, Kemalist İdeolojide Eğitim; Erken Cumhuriyet Dönemi Tarih ve Yurt Bilgisi Ders 
Kitapları Üzerine Bir İnceleme, Turhan Kitabevi, Ankara, 2005, s.91. 
1133 Gerald L. Gutek, Eğitime Felsefi Ve İdeolojik Yaklaşımlar, (Çev. Nesrin Kale), Ütopya Yayınları, 
Ankara, 2006, s.181. 
1134 İsmail Güven, Türkiye’de Devlet Eğitim ve İdeoloji, Siyasal Kitabevi, Ankara, 2000, s.34. 
1135 Gerald L. Gutek, Eğitime Felsefi Ve İdeolojik Yaklaşımlar, (Çev. Nesrin Kale), Ütopya Yayınları, 
Ankara, 2006, s.165. 
1136 Althusser, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, s.30-40. 
1137 Sparta modeli için bkz. Yavuz Özdemir, “İlk Cumhuriyet ya da Sparta’yı Anlamak”, Kazım 
Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi, Yıl:2007, Sayı:15, s.372, 393.  



 210

biçimlendirmekti. Onun (Condorcet, Fichte gibi ötekilerin) formüle ettiği ilkeler Avrupa 

içinde ve dışında ulusal eğitim sistemlerinin oluşmasında güçlü iticiler oldular.1138 

 Avrupalı ulus-devletler 19.yüzyılın başlarında yaratıldı. Bu süreçte Fransa ve 

Almanya’da iki farklı ulus-devlet oluşumu gerçekleşti. Fransız geleneğinde ulus-devlet 

siyasal ve kurumsal söylemlerle anlaşılırken ulusallık devlet merkezli ve homojen 

olarak görüldü. Devrimci ve Cumhuriyetçi yurttaşlık ve ulusallık tanımlamaları 

güçlendirildi. Fakat Fransız ulusallığı siyasal birlik vurgusu yapmakla birlikte, kültürel 

birlik çabalarını ihmal etmedi. Fransız örneğinde ulusa siyasi katılım, göçmenler gibi 

dinsel kültürel azınlıklar için de kültürel asimilasyonu gerekli kıldı. Diğer bir ifadeyle 

Fransız örneğinde ulusallık devlet merkezli ve asimilasyoncuydu.1139  

Alman anlayışında ise halk merkezli ve ayrıştırıcıydı. Almanya’da ulusal 

duyguların ulus-devlet yaratılmadan önce var olduğu için, Alman ulus fikrinin ne siyasi 

söylemlerle ne de soyut yurttaşlık fikri ile ilgili herhangi bir şeyle anlaşılamayacağına 

inanıldı. Devletini arayan bu Alman ulusu, evrensel siyasal değerlerin bir ürünü olarak 

düşünülmedi. Organik kültürel, dilsel ya da ırksal bir topluluk olarak algılandı. Bu ulus 

anlayışında ulusallık politik değil etno kültürel bir olgudur.1140 Her iki yönelim zıtlık 

içinde olmakla birlikte Rousseau ve Herder’in fikirleri, aynılığı yaratmada temel araç 

olarak eğitime yoğunlaşmış ulus-devletlerin oluşumu üzerinde büyük bir fikirsel etkiye 

sahiptirler. Aynı zamanda belli bir coğrafi sınır içersinde ortak bir ulusal kimlik 

geliştirmede yararlı bir araç olarak eğitimin kullanılması fikri, geç 18.yüzyılda doğmuş 

oldu.1141  

Rousseau ve Herder ulusların inşa edilmesinde önemli bir araç olarak eğitimin 

önemini vurgulamakla birlikte, buna farklı perspektiften baktılar.  Ulus-devlette ulusal 

kimlik düşüncesinde siyasal ulusçuluğu merkeze alan Rousseau siyasi ulusçuluğun 

kurucusu olarak görülürken, ulus-inşasında kutsal ve kültürel temellere vurgu yapan 

Herder ise kültürel ulusçuluğun kurucusu olarak görüldü.1142  

                                                
1138 Susanne Wiborg, “Political and Cultural Nationalism in Education. The İdeas of Rousseau and Herder 
Concerning National Education”, Comparative Education, Vol:36, No:2, Special Number (22), (May., 
2000), pp,235-243, p.235.  
1139 Rogers Brubaker, Citizenship and Nationhood in France and Germany, Cambridge, MA, USA: 
Harvard University Press, 1992, p.1. 
1140 Brubaker, ag.e., s.1. 
1141 Wiborg, ag.m., s.236. 
1142 Frederick M. Barnard, Herder on Nationality, Humanity,and History, Montreal,PQ, CAN: McGill-
Quenss University Press, 2003, p.173;  Frederick M. Barnard, “National Culture and Political Legitimacy: 
Herder and Rousseau”, Journal of the History of İdeas, Vol.44, No.2, (Apr.-Jun., 1983), pp.231-253. 



 211

Rousseau’nun eğitim düşüncesinde temel amaç yeni ve daha iyi bir toplum 

yaratmaktı. Onun çalışmalarının konusu ‘ulus’un ne olduğunu keşfetmek değil, 

bireylerin bir ulus-devlet içinde nasıl şekillendirileceğiydi. Onun çözümünde bu şey 

“genel irade” fikridir.1143 Bu kavramla Rousseau’nun kesin olarak neyi kastettiği aşikar 

olmamakla birlikte, ortak ilgi, çıkar, gelenek ya da ulusal karakteri vurguladığı 

düşünülebilir.1144 Ona göre ulusal karakter, her insanda doğal olarak var olmakla birlikte 

eğitim vasıtasıyla yaratılmaya ihtiyaç duyar. Ortak kültürel benzerlikler olmadan 

devletin var olamayabileceğini düşünen Rousseau, insanların karşılıklılık duygusunu 

paylaşması gerektiğini ifade eder. O, siyasal kültürü yurttaşla beslemek gerektiğini iddia 

eder.1145 Ne eğitim, din, oyun, festivaller ne de askeri eğitim kendi haline bırakılamaz. 

Bireyleri ulusal statüye çıkarmada eğitimin rolüne vurgu yapan Rousseau, bundan 

dolayı da yurttaşlar olarak gelecekteki görevleri için çocukların eğitiminin ailelerinin 

insafına bırakılamayacağını ifade eder. Bu bağlamda kamu eğitimi devlet tarafından 

sağlanmak zorundadır.1146 Bu, tüm meşrulaştırıcı hükümetlerin temel fonksiyonudur.1147 

Daha çok kültürel ulusçuluğa vurgu yapan ve ulusun temeline ortak dili koyan 

Herder, Rousseau’nun aksine ulusçuluğun yaratılamayacağını ancak geliştirebileceğini 

iddia etti.1148 Herder için “ana dil” ulusların varoluş nedeni1149 ve koruyucusudur.1150 

Onun için bir ulus ortak bir siyasi egemenlik altında birleşmiş bir yurttaşlar grubu 

değildir. Ulus, dilde kök salmış ortak bir kültür üzerinde temellenmiş, siyasi tanınma 

talebi olan ayrı doğal bir birliktir. Ona göre, dil üzerinde temellenmiş ulusallık, siyasal 

birliğin en doğal ve organik temelidir. Ortak bir dil olmaksızın bir birlikten bahsetmek 

aptalcadır. Ne kan bağı ve toprak ne de fetih ve siyasal otorite, insanlara teklik bilincini 

veremez. Hatta devlet yok olsa bile ulus, kendi farklı dilsel geleneği sayesinde varlığını 

                                                
1143 Barnard, Herder on Nationality, Humanity, and History, p.38. 
1144 Marcela Cristi, From Civil to Political Religion: The Intersection of Culture, Religion and Politics. 
Waterloo, ON, CAN: Wilfrid Laurier University Press, 2001, p.30 
1145 Mads Qvortrup, Political Philosophy of Jean-Jacques Rousseau: The İmpossibility of Reason, 
Manchester, GRB: Manchester University Press, 2003, p.77. 
1146 Barnard, “National Culture and Political Legitimacy: Herder and Rousseau”, p.240. 
1147 Wiborg, ag.m. s,237. Henry J. Perkinson, “Rousseau’s Emile: Political Theory and Education”, 
History of Education Quaterly, Vol:5, No:2, (jun., 1965), pp,81-96, p.89-92.  
1148 Wiborg, ag.m., p.239. 
1149 Albert Guérard, “Herder's Spiritual Heritage: Nationalism, Romanticism, Democracy”, Annals of the 
American Academy of Political and Social Science, Vol. 174, The World Trend toward Nationalism. (Jul., 
1934), pp. 1-8, p.5. 
1150 Carlton J. H. Hayes, “Contributions of Herder to the Doctrine of Nationalism”, The American 
Historical Review, Vol. 32, No. 4. (Jul., 1927), pp. 719-736, p.726. 



 212

korur.1151 Dolayısıyla Herder Rousseau’dan farklı olarak devleti organik bir bütün 

olarak gördü.1152 Diğer bir deyişle onun için devlet bir yönetim “makinesi” değildi. 

Yaşamı boyunca eğitimin, ulusun kendi dilinde yapılması gerekliliğini vurgulayan 

Herder1153, eğitimin devletin gelişiminden ziyade halkın kendisinin gelişimi için önemli 

olduğunu iddia etti. Ona göre eğitim iki amaca hizmet etmeliydi. İlki, ulusun artık siyasi 

yöneticilere ihtiyaç duymayacak seviyeye gelmesine rehberlik edecek ve eğitim fikrini 

yayabilecek halk adamlarının oluşumuna hizmet etmekti.1154 Bu yüzden eğitim bir 

etkileşim süreci olarak tasavvur edildi. İkincisi, eğitim halkın tarihsel bilincini sağlama 

alan kültürel mirasın nesilden nesile aktarımını sağlayan etkili bir araç olarak işlev 

görmeliydi.1155   

Eğitim hakkında Herder ve Rousseau arasındaki farklılıklara rağmen, devlet ve 

ulus arasındaki bağı oluşturacak ulusallık konusunda mutabıktırlar. Halka belirli bir 

vatan sevdirilmelidir. Bu, farklı bir ulus kimliği iddiası ve birleşmiş bir kültür söylemi 

ile olacaktır. Her ikisi de saf bir akıldan ziyade eğitimin kişisel karakter geliştirme 

boyutu ile ilgilenirler. Farklı amaçlarla da olsa onlar eğitim programların içeriğinin 

yurtsever olması gerektiğine inandılar.1156 Fakat insanları vatanlarında birbirine 

bağlayacak bağların ne olması gerektiği konusunda uyuşmazlar.  Rousseau için bu 

“genel irade” vasıtasıyla gerçekleşmelidir. Ona göre toplumu bir arada tutan bağ, 

toplumu oluşturan tüm üyelerin hissettiği çıkar ortaklığıdır.1157 Rousseau Emile isimli 

eserinde, “toplumsal sözleşmeye” dayalı toplumun eğitim vasıtasıyla yeniden inşa 

edilmesine vurgu yapar.1158 Bir başka yazısında Rousseau eğitimin yurtsever 

yetiştirmedeki önemine şöyle vurgu yapar: “İnsanların kafalarına ulusal karakteri 

yerleştirmesi ve onları yurtsever yapacak fikirlerine yön vermesi gereken eğitimdir. Bir 

                                                
1151 Wiborg, ag.m., p.240. 
1152 Hayes, “Contributions of Herder to the Doctrine of Nationalism”, p.720. 
1153 Vicki Speqncer, “In Defense of Herder on Cultural Diversity and Interaction” The Review of Politics 
69 (2007), 79–105, p.100. 
1154 F. M. Barnard, “Culture and Political Development: Herder's Suggestive Insights”, The American 
Political Science Review, Vol. 63, No. 2. (Jun., 1969), pp. 379-397, p.394. 
1155 F. M. Barnard, “Herder's Treatment of Causation and Continuity in History”, Journal of the History 
of Ideas, Vol. 24, No. 2. (Apr. - Jun., 1963), pp. 197-212, p.205-206; Wiborg, a.g.m., p.240. 
1156 Wiborg, a.g.m., p.240-241. 
1157 Jean-Jacqués Rousseau, Toplum Sözleşmesi, (Çev. Turhan Ilgaz), Paragraf Yayınları, Ankara, 2005, 
s,58. 
1158Henry J. Perkinson, “Rousseau's Emile: Political Theory and Education”, History of Education 
Quarterly, Vol. 5, No. 2. (Jun., 1965), pp. 81-96. P.89; Eliyahu Rosenow, “Rousseau's "Emile", an Anti-
Utopia”, British Journal of Educational Studies, Vol. 28, No. 3. (Oct., 1980), pp. 212-224, p.216. 



 213

kişiyi kendi yapan şey ülke aşkıdır.”1159 Kamu eğitiminin fonksiyonu erdemli yurttaş 

yetiştirmektir.1160 Diğer bir deyişle kamu eğitiminin amacı, öğrencinin kendi kimliğinin 

mekânının ulus olmasını sağlamaktır.1161 Onun siyasi birliğin temeli olarak kültürü 

ihmal etmesi ve devlet ve ulus arasındaki tek tutkal olarak “genel irade” de ısrar etmesi, 

onun niçin ulus-devlet ve sınırları içinde yaşayan yurtseverlerin inşa edilmesi ve 

yaratılması gerektiği düşüncesini açıklar. Herder için ise, eğer insanlar ulusal dil ve tarih 

içerisinde tutulan ortak düşünce, his ve anlayışa sahipse halk organik devletin bir 

parçasıydı. O zaman var olan yurtseverlik duyguları geliştirilmeliydi. 

Bu düşünürlerin fikirleri Avrupa’da ulusal eğitim sisteminin yaratılmasında 

başlangıç noktası olarak hizmet etti. Bu süreçte eğitimin rolü, tüm yurttaşlara 

ulaşılması, ulusal dil ve literatürün yükseltilmesi ve yerli ulusal tarih ve sembollerin 

düzenlenmesi bağlamında çok önemliydi. Bu sistemde devlet yurttaşların bağlılığını 

biçimlendirir ve çalışanlarını disipline eder. Bu fikirler Avrupa’da büyük bir hızla 

yayıldı.1162 Örneğin Fransa’da 1880’lerin reformlarında ilköğretim ortak ve zorunlu 

yapıldı.1163 Tek amaç (seküler aydınlanma), tek program (tüm okul çocuklarının 

öğrenmesi gereken aynı içerik), tek dil (Fransızca) üzerine oturan ulusal yönetim çatısı 

geliştirildi. Ülke boyunca standartlaştırılmış okul sistemi vasıtasıyla ve Fransızlığın 

yaratımı için kültürün homojenleştirilmesine çalışıldı.1164 19.yüzyılın ikinci yarısında, 

ideolojik kökleri Herder ve Fichte’de bulanan siyasi terimlerden ziyade ana dili, tarih ve 

organik kültür gibi kültürel terimlerle anlaşılan yeni bir ulusçuluk tipi türedi. 1870 den 

1918’e kadar geçen sürede bu ulusçuluk tipi aşırı ırkçı ve kültürel özcü bir ulusalcılığa 

dönüştü. 1871’de sağlanan birleşmeden sonra Almanya da, eğitim ulusal karakterin 

halkçı romantik fikirlerinden etkilendi.1165 

Günümüzde devlet tarafından kendi ideolojik temeline göre şekillendirilen 

eğitim anlayışı, ciddi eleştirilere maruz kalmakla birlikte ulus-devletler, eğitimde hala 

en büyük etkiye sahiptir. Eğitim, kendini dünyanın geri kalan kısmından ayrı özel bir 

ulus olarak farklılaştırmak ve ulusal kültürünü yükseltmek isteyen ülkelerde hala önemli 
                                                
1159 Perkinson, a.g.m., p.90. 
1160 Zev M. Trachtenberg, Making Citizens; Rousseau’s political theory of culture, London, GBR, 
Routledge, 1993, p.238. 
1161 Trachtenberg, a.g.e., p.234-237. 
1162 Wiborg, a.g.m., p.241 
1163 Angus McLaren,” Revolution and Education in Late Nineteenth Century France: The Early Career of 
Paul Robin”, Histor of Education Quaterly, Vol:21, No:3, (Autumn, 1981), pp.317-335, p.323. 
1164 Brubaker, ag.e., p.107.  
1165 Wiborg, a.g.m., p.241 



 214

bir role sahiptir. Ülke yönetimleri eğitimi ulus inşasının bir aracı ve süreci olarak 

görürler. Dolayısıyla ulusal eğitim sisteminin temel amacı ulusal yurttaşı 

şekillendirmektir.     

 Modernliğin esas sahipleri gibi modernlik karşısında mağlup olmuş ülkelerin 

siyasi liderleri de eğitimi, ulus inşasının ve siyasi gelişmenin bir parçası olarak gördüler. 

Çünkü sosyal bir değişimde eğitim en önemli enstrümanlardan biriydi. Ayrıca yenilgiye 

uğramış ülkelerin liderleri için eğitim, kendi fikirlerini topluma kabul ettirme yolunda 

en önemli devlet aygıtı durumundaydı. Dolayısıyla sosyal inşacılar yeni bir toplumsal 

düzen yaratmada eğitimin gücüne inandılar. Modern eğitim, insanları gelenekselden 

moderne dönüştürmede temel bir faktördü.1166  

 Modernleşmeye yönelen mağlup ülke liderlerinin temel ideolojisi ulusçuluktu. 

Modern eğitim ve ulusçuluk arasında sıkı bir ilişki söz konusudur. Bu ilişki 

modernleşmeye yönelirken toplumdaki birliği temin etme noktasında belirginleşir. 

Ulusçuluk birliği oluştururken, ırksal orijin, dil benzerliği, dinsel kimlik ya da herhangi 

bir unsura atıf yaparak bunu sağlayabilir. Fakat hangi unsur temel alınırsa alınsın 

ulusçuluk kendi amacını eğitim organizasyonuna yansıtır. 

 Eğer bir ulus yasal olarak bir devlet şeklinde organize olmuşsa, devlet ulusal bir 

dil üzerine temellenebilir, tarafsız seküler okul sistemini oluşturabilir ve yerel 

farklılıkları dikkate almaksızın ayrı parçaları bir ulusa entegre edebilmek için eğitim 

yönetimini ve programını merkezileştirebilir.1167 Burada amaçlanan ideal bir ulus 

oluşturmaktır. İdeal ulusun ırk birliği, dil birliği, din birliği, toprak birliği ve siyasi 

bağımsızlık olmak üzere beş unsurundan bahsetmek mümkündür. Fakat anlaşılacağı 

üzere bu sadece idealdedir. Çünkü ırk birliği yalnızca istisnai durumlarda (Güney Afrika 

Birliği gibi) görülür. Dil birliği yalnızca Avrupa’nın eski ulus-devletlerinde ya da 

Japonya’da görülür. Hatta Avrupa’da bile dil birliği, Fransa ve İtalya’da olduğu gibi 

bilinçli bir devlet politikasının sonucudur. Din birliği ise seküler çağda zaten 

törpülenmek istenen bir unsurdur. Sadece ulus oluşumuna katkı sağladığı ölçüde 

kontrollü bir şekilde vurgulanır. Bazen de diğer unsurların yokluğunda önem kazanır 

(Pakistan’da olduğu gibi).  Toprak birliği (vatan) ise stratejik ve ekonomik sebepler 

                                                
1166 Alex İnkeles, “Making Men Modern : On the Causes and Consequences of İndividual Change in Six 
Devoloping Countries”, American Journal of Sociology, Vol:75, No:2, (Sep.,1969),pp,208-225, p.211 
1167 Nicholas Hans, “Nationalism and Education in Asia”, Comparative Education Review, Vol:2, No:2, 
(Oct., 1958), pp,4-12, p.5. 



 215

dolayısıyla daha kafa karıştırıcıdır. Son olarak ise siyasi bağımsızlık ve ekonomik 

kendine yeterliliktir.1168 Bütün bu idealler çerçevesinde ideal bir ulus oluşturmayı arzu 

eden ulusçuluk, modern çağda eğitimin yapısını, rengini ve içeriğini neredeyse baştan 

aşağı değiştirmiştir. Meşru ideolojisi ulusçuluk olan modern devlet kurucuları ideal 

ulusa ulaşmak için eğitime büyük zaman, emek ve para harcamışlardır. Bu aynı 

zamanda devlet tarafından yapılan devasa bir ekonomik yatırım olmuştur.     

Eğitim aracılığıyla devlet, tüm halkın düşünce ve değer yargılarının bir ‘erime 

potası’ içinde kaynaştırılıp bütünleştirilmesini gerçekleştirme amacına yönelir. Bundan 

dolayı devlet eğitimin tüm aşamalarında kendi ideolojisini dayatır.1169  Devlet, “eğitim 

vasıtasıyla kendi ideolojik sembollerini, simgelerini ve dilini topluma yayarak” toplumu 

kendi kurgusuna göre kimliklendirir.1170 Eğitim olgusu tüm devlet biçimlerinde var 

olmuştur. Fakat toplumun tümünü kapsayan ve çoğu zaman zorunlu ve parasız olan 

merkezi eğitim modern devlete özgü bir şeydir.1171 Dolayısıyla buradaki devletten 

kastımız anlaşılacağız üzere modern devlettir. Ulusları ile hangi unsurla bağlı olursa 

olsun modern devletlerin hepsi eğitimi bir yeniden inşa aracı olarak kullanırlar. Modern 

devletin ulus-inşa etme eğilimi, eğitimin bu yolda bir araç olarak kullanılmasına neden 

olmuştur. 

 Tüm toplumlar eğitimi, kendi üyelerinin entegrasyonu ve sosyalleşmesi için 

kullanırlar. Amaç, bir sosyal düzenin yayılması ve hayatta kalması için gerekli bilgi 

yetenek ve değerler sistemini yaratmaktır.1172 Eğitim bu yolda ulus-devletin siyasi 

kültürüne uygun tasarlanmıştır. Dünyadaki birçok ülkede eğitimin siyasi sponsorluğu 

(modern devletin bütün desteği) bu sistemlerin iki temel amacını temin eder. İlki, 

destekleyen rejimin doğasını meşrulaştırmak ve ebedileştirmek, ikincisi ise toplumsal 

olarak kabul edilebilir rejimin normlarını destekleyecek ve yükseltecek yurttaş 

üretmektir.1173 Diğer bir ifadeyle modern devletle birlikte eğitim sürecinin 

merkezileştirilmesi ve birleştirilmesi, geleneksel aidiyet biçimlerinin yerine yenisinin 

                                                
1168 Hans, a.g.m., p.5. 
1169 Çetin, a.g.m., p.206. 
1170 Çetin, a.g.m., s.207. 
1171 Devletin eğitim kurumuna topyekûn müdahalesi görece modern döneme ait olmakla birlikte, fikri 
zemini daha önceler e uzanır.  Aristoteles’ e göre “bir devletteki eğitim sistemi… tek ve herkes için aynı 
olmalıdır ve sistemi hazırlamak da bir kamu faaliyeti olmalıdır.” Heater, a.g.e., s.35. 
1172N. H. Gaworek, “Education, Ideology, and Politics: History in Soviet Primary and Secondary 
Schools”, The History Teacher, Vol. 11, No. 1. (Nov., 1977), pp. 55-74, p.55. 
1173 Rodney Gouttman, “Educational Administration’s Hidden Priority”, İnternational Review Education, 
Vol:23, No:1 (1977), pp,129-132, p.129. 



 216

konulması ve ulus inşası gündeme gelmiştir. Ulus-devletler, ulusçuluğu 

araçsallaştırarak, etnik faklılıkları entegre etmeye başlamışlardır.1174 

 Yukarıda Almanya ve Fransa örneğinden hareketle Avrupa’daki gelişmeleri 

kısaca özetlememizin sebebi, ulus ile devleti birleştiren bağ ne olursa olsun, 

modernleşme ile birlikte “eğitim” kurumunun devletlerin bir ideoloji aktarım aracı 

olduğunu ve bunun küreselleştiğini ifade etmekti. Bu küresel süreç Cumhuriyetin 

kurulması ile yakalandı ve kurucu kadro, eğitim kurumunu modern ve küresel biçimiyle 

algıladı. Dolayısıyla kurucu kadronun eğitim ile ilgili reformları dönemin dünyasının bu 

bağlamda da anlaşıldığını ortaya koymak bakımından manidardır. Başka bir anlatımla 

kurucu kadro devlet merkezli eğitimin, bireyleri ve toplumları dolayısıyla mevcut siyasi 

sosyal ve ekonomik yapıyı dönüştürmedeki gücünü görmüşlerdir. Cumhuriyetçi 

kadronun, modern bir ulusal kimlik oluşturması ve sadakatin sürekli kılınması için 

sistemli ve programlı bir şekilde eğitime yönelmesi bütün ulus-devletlerde görülen bir 

eğilimdi.   

 Pan-Türkizmden, Anadolu temelli ulusçuluğa yönelen Cumhuriyet kurucularının 

ellerinde, Kurtuluş Savaşı sonrası Anadolu’da etnik ve dinsel bakımdan homojen 

olmakla birlikte istenilen düzeyde ulusal bilince sahip olamayan bir toplum vardı. 

Kemalistler, İslami- Arap kültüre sahip, dilleri modern teknolojik ihtiyaçları 

karşılamada yetersiz, tarihsel geleneği saltanat ve hilafete ve dilleri Kur’an harflerine 

dayanan mevcut toplumu modern bir topluma dönüştürmek istiyorlardı. Başka bir 

anlatımla Mustafa Kemal ve ekibi sadece siyasal, sosyal ve kültürel kurumları değil, 

Türk toplumunun değerler sistemini, bakış açısını ve zihniyetini değiştirmek 

arzusundaydılar. Buna erişmek için modern bir Türk dili ve literatürü yaratılmalıydı. 

Osmanlı Devleti’nden “boşanmış” bir Türk tarihi icat edilmeliydi. Avrupa’dan alınan 

İsviçre Medeni Kanunu ve Latin harfleri kabul edilmeliydi.  Böyle radikal bir değişim 

yalnızca everensel eğitim yönetimi ve merkezden kontrol ile etkili olabilirdi. Bu zorunlu 

bir şekilde otoriteryen bir devlet tarafından yapılabilirdi.1175  

 Mustafa Kemal Modern Batıyı “eğitim” in kullanımı bağlamında da anlamış 

olarak, ilerleme, entegrasyon, ulusçuluk, sekülerleşme ve birliği temel alan tutarlı ve 

pragmatik bir eğitim politikası benimsedi. Bu bağlamda mevcut dinsel ve seküler 

                                                
1174 İsmet Parlak, Kemalist İdeolojide Eğitim; Erken Cumhuriyet Dönemi Tarih ve Yurt Bilgisi Ders 
Kitapları Üzerine Bir İnceleme, Turhan Kitabevi, Ankara, 2005, s.97. 
1175 Hans, a.g.m., p.7. 



 217

okullar arasındaki ikiliği, seküler okullar lehine kaldırmak gerekiyordu. Seküler 

okulların kurulmasına yönelik sistematik çaba, 1924’te dinsel okulların kaldırılması ile 

başladı.1176 Ulemanın kontrolü altındaki dinsel eğitim evvela sınırlandırıldı sonra da 

yasaklandı.1177 1924 Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile tüm eğitim kurumları Eğitim 

Bakanlığı kontrolüne alındı.1178 Aynı yıl içinde halifelik kaldırılmış evkaf bakanlığı da 

iptal edilmişti. Özel ve yabancı okullar Eğitim bakanlığının kontrolüne verilmiş tüm 

dini propaganda ve simgelerin kullanımı yasaklanmıştı.1179 Orta eğitim herkese açık ve 

parasız olurken, zamanla karma eğitime geçildi.1180 Gerekçe ise eğitimde amaç ve 

denetim birliğini sağlamak ve “milletin düşünce ve duygu bakımından birliği”ni temin 

etmekti.1181 İlahiyat-karşıtı ve tanrı merkezcilik-karşıtı pozitif bilimlerin tahsiliyle 

bağlantılı idealleri öğretecek bir eğitim sistemi yerleştirildi.1182 Bu doğrultuda 

                                                
1176 Joseph S. Szyliowicz, “Education and Political Development in Turkey, Egypt, and Iran”,  
Comparative Education Review, Vol:13, No:2, (Jun., 1969), pp,150-166, p.161. 
1177 Andrew Shanks, God &Modernity: A new and better way to do theology, London, UK: Routledge, 
1999, p.136.  
1178 Türkiye’yi Lâikleştiren Yasalar (3 Mart 1924 Tarihli Meclis Müzakereleri ve Karaları), (Haz. Reşat 
Genç), Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 2005, s.23. Andreas M. Kazamias, Education and The Quest 
for Modernity in Turkey, The University of Chicago Press, Chicago, 1966, p.118. 
1179 İlhan Tekeli, “Osmanlı Devleti’ndan Günümüze Eğitim Kurumlarının Gelişimi”, Cumhuriyet Dönemi 
Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:3, s.660. “Hükümet kendi okulları için kabul ettiği lâik esasları azınlık 
okullarına da aynen uygulamaya titizlik gösterir. Hükümet bütün yabancı okullara yolladığı bir genelge 
ile bu okullarda din esaslarına dayanan eğitimi ve din propagandasını yapılmasını yasak eder. Okul 
kitaplarından aziz resimlerinin çıkarılması, okul binalarındaki haçların indirilmesini de istemektedir. 
Buna uymayan okullar kapatılır. İlhan Başgöz, Türkiye’nin Eğitim Çıkmazı ve Atatürk, T.C Kültür 
Bakanlığı Yayınları, Ankara,1999, s.80-81. Milli eğitim bakanlığı yabancı okulların denetlenmesi ile ilgili 
bir tüzük hazırlar. Tüzük hükümetin yabancı okullardan isteklerini şöyle sıralamaktadır. “Hiçbir okul 
kitabında Türklerin aleyhinde bir kelime ve ifade bulunmayacak, Türklerin dününü ve bugününü 
kötüleyen cümlelere rastlanmayacaktır. Hiçbir okul kitabında Türk tarihine ve coğrafyasına dair en ufak 
bir yanlış görülmeyecektir. Türk toprakları hiçbir memleketin parçası olarak gösterilmeyecektir. 
Kitaplarda hiçbir yabancı memleketin propagandası yer almayacaktır. Bütün yabancı okullarda haftada 
beş saat Türk dili, Türk tarih ve coğrafyası okutulacaktır. Bu dersleri okutan öğretmenler Türk olacak ve 
Eğitim Bakanlığı tarafından seçilecektir. Okullarda her türlü din propagandası yasaktır. Dini semboller 
ancak okulların kiliselerinde bulunabilir. Okul kitaplarının hiçbirisinde dini telkinler yapan semboller 
bulunmayacaktır. Muallim, Mart 1926,sayı 10, akt Başgöz, a.g.e., s.81. 
1180 Dumont, Mustafa Kemal; Çağdaş Türkiye’nin Doğuşu, s.146. 
1181 Necdet Sakaoğlu, Cumhuriyet Dönemi Eğitim Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 1992, s.23. 
1182 Fakat bu amaca 1924’te ulaşılamadı. İlkokullarda din dersi verilmeye devam etti. 1927’de bu dersler 
velilerin isteğine göre verilmeye başlandı. 1928’de CHF’nin devlet üzerindeki konsolidasyonu 
tamamlandıktan sonra dini teori ve pratiği dışarıda bırakan ulusal eğitim programını uygulamaya 
geçirebildi. Maarif Vekâleti din derslerini okul müfredatlarından çıkarmak için adımlar attı. 1928’de 
Arapça ve Farsça dersleri üniversite düzeyinde uzmanlık bölümlerinde okutulmak üzere kaldırıldı. Din 
dersleri şehirlerdeki ilkokullarda 1930’da ortaokullarda 1931’de kaldırıldı. Köy okullarında ise bu 
değişim 1933’te gerçekleştirildi. Andrew Davison, Türkiye’de Sekülarizm ve Modernlik, (Çev. Tuncay 
Birkan), İletişim Yayınları, İstanbul, 2002, s.262-263; Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, s.533. 



 218

Cumhuriyet’in ilk on yılında devlet tarafından desteklenen hiçbir din eğitimi okulu 

kalmadı.1183 

Tevhid-i Tedrisat Kanunu birleşik, modern seküler, eşitlikçi ve ulusal bir eğitim 

sistemi yaratmanın alt yapısını oluşturuyordu.  Sistemin, ulusçuluğu geliştirme rolünün 

olması, ulusal kimlik yerine İslami kimliğe sahip olan ve bölgesel, kabilesel, ırksal ve 

dilsel farklılıkların olduğu bir toplumda eğitimin birleştirilmesi, ulus inşası açısından 

çok önemliydi.1184 Yeni seküler ve ulusal ahlâkın kitlelere ulaşabilmesi için ve 

bireylerin ailelerine, ekonomilerine ve uluslarına faydaları olabilsin diye eğitime büyük 

bir önem verildi. 

Bu, uluslaşma yolundaki çabada devletin ideolojik bir enstrüman olarak eğitimi 

kullanmaya başlaması demekti. Kemalistler, yeni kurulan eğitim sistemi aracılığıyla 

Osmanlı Devleti ile var olan bağların koparılmasını ve eskiden sultana halifeye ve 

İslâm’a olan bağlılıkların Kemalist düşünceye, Türk kimliğine ve ulusa yönelmesini 

umdular. Oluşturulamaya çalışılan yeni birey ve toplum, modernlik yanlısı, Türk 

ulusçuluğunu özümsemiş ve birlik duygusuna sahip olmalıydı. Kısaca yeni eğitim 

sistemi ile Türkler arasında ulusal kimlik yaratılmak isteniyordu. Dolayısıyla modern 

seküler eğitim sistemin kurulması ve topluma yayılması, Kemalist reformların hem 

temel amaçlarından biriydi hem de diğer reformların bir bakıma sigortasıydı. Çünkü 

yapılan diğer reformların devamlılığı, bunları benimsemiş ve koruyacak olan yeni 

nesillerin varlığına bağlıydı. Bu konuda inkılâp yıllarında Atatürk’ün yakınında 

bulunmuş Atay siyasi reformların gerçekleşmesinden sonra Türk toplumun yirminci 

yüzyıl topluluğuna doğru tekâmül etmesi için hiçbir engelin kalmadığını, geriye sadece 

“eğitim meselesinin” kaldığını ifade eder1185.  

Aynı şekilde modern ulusu oluşturma projesinin önderi Mustafa Kemal de 

eğitimin birleştirilmesinden evvel, Meclisin dördüncü toplanma yılını açarken yaptığı 

konuşmasında eğitime önemli vurgu yapıyordu. Yaptığı konuşmada basit ifadeli ve 

pratik bilgiler veren kitapların “Devlet kitabı” adı altında bastırılarak halka dağıtılması, 

tercümelerin yapılması, eğitim bilgisi ve yurt sevgisini geliştirmek amacıyla küçük 

çocuklar için bazı vilayetlerde yatılı okulların açılması gerektiğini ifade ediyor, eğitim 

                                                
1183 İlhan Başgöz, Türkiye’nin Eğitim Çıkmazı ve Atatürk, T.C Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara,1999, 
s.79   
1184 Michael Winter, “Kemalist Türkiye’de Eğitimin Modernleşmesi”, Atatürk ve Türkiye’nin 
Modernleşmesi, (Haz. Jacop M. Landau), (Çev. Meral Alakuş), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1999, s.239.    
1185 Falih Rıfkı Atay,  Çankaya, İstanbul,1980, s,445-446. 



 219

birliğinin önemini vurguluyordu.1186 Yine İzmir’de halk ile yaptığı söyleşide: 

“Milletimizin, memleketimizin darülirfanları bir olmalıdır. Bütün memleket evladı 

kadın ve erkek aynı surette oradan çıkmalıdır”1187 diyerek yapılacak eğitim hamlesini 

haber veriyordu.  

Modernliğin kendini dayattığı ve devletlerin türdeş uluslara mecbur olduğu bir 

tarihi dönemde Mustafa Kemal, bu tarihsel ve sosyolojik gerçekliği fark etmişti. 

Modern ve kalkınmış uluslar gibi olmanın akılcılık ve bilimcilikten geçtiğine inanan 

Mustafa Kemal’in ulusal eğitime büyük önem vermesi kaçınılmaz bir sonuçtu. Ulusun 

sorunlarını akılcı bir şekilde çözebilecek kadrolara ihtiyaç vardı. Kız-erkek, köylü kentli 

bütün ulus, çağdaş bir temel eğitime kavuşmalıydı. Bu, modern çağda var olmanın bir 

ön koşuluydu. Çünkü modern toplumlar üretime bir bütün olarak katılıyordu. Yalnızca 

erkeklerin faal olduğu bir toplumun modern dünyada yaşama şansı yoktu. Kadın 

unsurunun tüm alanlara katılmasının zorunlu olduğu gerçeği kurucu kadro tarafından 

görülmüştür. Atatürk bu gerçeği “Bir heyeti içtimaiye, bir millet, erkek ve kadın denilen 

iki cins insandan mürekkeptir. Kabil midir ki, bir kitlenin bir parçasını terakki ettirelim. 

Diğerini müsamaha edelim de kitlenin heyeti umumiyesi mazharı terakki olabilsin? 

Mümkünmüdür ki, bir toplumun yarısı topraklara zincirlerle bağlı kaldıkça diğer kısmı 

semalara yükselebilsin? Şüphe yok, terakki adımları, dediğim gibi iki cins tarafından 

beraber, arkadaşça atılmak ve sahai terakki ve teceddütle birlikte kat’i merahil edilmek 

lazımdır. Böyle olursa, inkılâp muvaffak olur.”1188   

Bu bağlamda istenilen düşüncede yeni nesillerin yetiştirilmesi gereğine inanan 

Mustafa Kemal, öğretmenlere, “… Cumhuriyet; fikren, ilmen, fennen, bedenen kuvvetli 

ve yüksek seciyeli muhafızlar ister. Yeni nesli, bu evsaf ve kabiliyette yetiştirmek sizin 

elinizdedir”1189 ve “sizin muvaffakiyetiniz, Cumhuriyetin muvaffakiyeti olacaktır”1190 

diye seslenerek rejimin devamlılığında eğitimin önemine vurgu yapıyordu. Beynelminel 

terbiye, dini terbiye ve ulusal terbiye olmak üzere üç farklı terbiye biçimden söz eden 

Mustafa Kemal, ancak terbiyenin bir ulusu hür, müstakil, şanlı ve âli bir heyeti 

içtimaiye halinde yaşatabileceğini ifade ettikten sonra Türk Cumhuriyetinin yeni nesile 

vereceği terbiyenin ulusal terbiye olacağını kararlılıkla beyan eder. Mustafa Kemal, 

                                                
1186 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I, s.317. 
1187 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.94. 
1188 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.226-227. 
1189 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.178. 
1190 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.179. 



 220

dünyada yaşayan, ana baba ve hoca terbiyesiyle terbiye görmüş ve ulusal terbiyeden 

yoksun esaret altındaki üç yüz milyon müslüman örneğinden hareketle, ulusal 

terbiyenin ulusların hayatiyetindeki önemine ısrarla vurgu yapar.1191 “Dünyada her şey 

için, medeniyet için, hayat için, muvaffakiyet için en hakiki mürşit ilimdir, fendir”1192 

ifadesiyle cumhuriyetin pozitivist ve sosyal darvinist veçhesini dillendiren Mustafa 

Kemal, eğitim birliği konusunda görüşünü şöyle ifade ediyordu: “ Büyük millet, cihan 

ailei medeniyetinde mevkii ihtiram sahibi olmağa lâyık Türk milleti, evlâtlarına 

vereceği terbiyeyi mektep ve medrese namında birbirinden büsbütün başka iki nevi 

müesseseye taksim etmeğe halen katlanabilirmiydi? Terbiye ve tedrisatı tevhit 

etmedikçe aynı fikirde, aynı zihniyette fertlerden mürekkep bir millet yapmaya imkân 

aramak abesle iştigal olmaz mıydı?1193 Tüm bu ifadelerden çıkarılacak sonuç ulusal bir 

eğitim anlayışının istenilen toplumu oluşturmada ne kadar önemli görüldüğüdür. 

Ulusal eğitimin programı ulusal kültüre göre şekillenmeli ve bunun yayılmasını 

sağlamalıydı. Çünkü ulusun düştüğü zor durumların müsebibi geleneksel eğitim 

anlayışıdır. Mustafa Kemal, ulusal kültürden yoksun geleneksel eğitim anlayışına 

yaptığı eleştiriyi şöyle ifade eder: “Şimdiye kadar takip olunan tahsil ve terbiye 

usullerinin milletimizin tarihi tedenniyatında en mühim bir âmil olduğu kanısındayım. 

Onun için bir milli terbiye programından bahsederken, eski devrin hurafatından ve 

evsafı fıtriyemizle hiç de münasebeti olmayan yabancı fikirlerden, şarktan ve garptan 

gelebilen bilcümle tesirlerden tamamen uzak, seciyei milliye ve tarihiyemizle mütenasip 

bir kültür kasdediyorum. Çünkü dehayı millimizin inkişafı tamı ancak böyle bir kültür 

ile temin olunabilir”.1194 Geleneksel eğitime yapılan bu eleştiriler genel olarak, onun 

ulusal olmadığı, dolayısıyla ulusal dil, tarih ve sanata yani topyekûn ulusal kültürün 

gelişmesine olanak vermediği, sonuç olarak ta ulusal benliğin gelişime katkı 

sağlamadığı şeklindedir.1195 İlaveten geleneksel eğitimin modern bilime kapalı olduğu 

                                                
1191 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.206. 
1192 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.202. 
1193 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.220. 
1194 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.19-20. 
1195 Gazi M. Kemal Atatürk, Eğitim Politikası Üzerine Konuşmalar, (Konuşmaları Seçen, Giriş yazısı 
Yazan ve Yayıma Haz. Kemal Aytaç), Ankara Üniversitesi Baımevi, 1984, s.13. 



 221

dolayısıyla “çağın ve toplumun ihtiyaçlarına cevap vermediği”, yöntem itibariyle 

yaratıcı nesiller yetiştirmediği yönünde eleştiriler yapılmıştır.1196  

Bunun için çağın gereklerine kapalı olmayan ulusal bir eğitim programı 

olmalıdır. Mustafa Kemal’e göre ulusal bir eğitim programının temel noktaları ikidir: 

“1. Hayatı içtimaiyemizin ihtiyaca tetabuk etmesi. 2.İcabatı asriyeye tevafuk etmesidir. 

Gözlerimizi kapayıp mücerret yaşadığımızı farz edemeyiz Memleketimizi bir çenber 

içine alıp cihan ile alakasız yaşayamayız… Bilâkis müterakki, mütemeddin bir millet 

olarak medeniyet sahasının üzerinde yaşayacağız.  Bu hayat ancak ilim ve fen ile 

olur.”1197  Benzer bir şekilde 1925 Öğretmenler kongresinde başbakan İsmet (İnönü), 

uluslaştırma politikası olarak ulusal eğitim politikasını tanımladı. Şöyle ki: “Biz ulusal 

eğitim politikası istiyoruz. Bunun anlamı nedir. Bunu karşıt anlamı ile daha iyi anlarız. 

Ulusal eğitimin karşıtını sorduklarında, biz bunun ne dinsel bir eğitim ne de uluslar 

arası bir eğitim olduğunu söyleriz. Verecek olduğunuz eğitim dinsel ya da uluslar arası 

olmayacak fakat ulusal olacak… Bizim eğitimimiz bizimkisi olacak ve bizim için 

olacak. Ulusal eğitimi iki yönlü düşünebiliriz: siyasal ve ulusal yön. Bizim isteğimiz 

şekli ile bu ulus bir ve tek ulus resmi çizmedi. Bu kuşak, bilinçle ve bilimin 

rehberliğinde ciddi bir şekilde çalışırsa, Türk ulusu, kültürel sosyal ve ideolojik 

yönlerden tam ve mükemmel bir ulus olabilir… Birlikte yaşayacaksak birleşmiş bir 

millet olarak yaşayacağız. Bu ulusal eğitim olarak adlandırdığımız sistemin 

amacıdır.1198 1931 ve 1935 tarihli CHP programlarına yansıdığı şekliyle ulusal eğitimin 

prensipleri, şöyledir: “Terbiye her türlü hurafeden ve yabancı fikirlerden uzak, üstün, 

milli ve vatanperver olmalıdır. Fırkamız, vatandaşların, türkün derin tarihini bilmesine 

fevkalâde ehemmiyet verir. Bu bilgi Türkün kabiliyet ve kudretini, nefsine itimat 

hislerini ve milli varlık için zarar verecek her cereyan önünde yıkılmaz mukavemetini 

besleyen mukaddes bir cevherdir. Türk dilinin milli, mükemmel ve mazbut bir dil haline 

gelmesi hakkındaki ciddi teşebbüse devam olunacaktır. Fıkramız, Türk vatandaşlarının 

vücude getirmiş oldukları ve getirecekleri bütün spor teşekküllerini milletin kuvvetli ve 

iradeli tutulması noktasından fevkalâde mühim addeder, bu teşekkülleri idame ve 

                                                
1196 Kemal Aytaç, “Atatürk’ün Eğitim Görüşü”, Atatürkçülük (Atatürk ve Atatürkçülüğe İlişkin 
Makaleler), Cilt:2, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, No:325, İstanbul, 2001, s.106; Atatürk’ün Söylev ve 
Demeçleri II, s.48. 
1197 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.48. 
1198 Muallimler Birliği, Ankara, 1925, Sayı:4, p.151.akt. Ahmet Eskicumali, İdeology and education: 
Reconstructing the Turkish curriculum for social and cultural change, 1923-1946, University of 
Wisconsin-Madison, Unpublished Ph.D, 1994, p.130. 



 222

himaye eylemeyi vazife bilir.1199 Görüldüğü gibi ulusal eğitimden dil ve tarih 

unsurlarıyla bir ulusal bilinç oluşturmak ve aynı zamanda spor ile bedenlerinden 

yeniden inşasıdır.  

         Eğitimin ulusallaşmasında Türkçülerin özellikle Ziya Gökalp’ın etkisi olmuştur. 

Gökalp’ın önemi, çok etnili ve dinli Osmanlı Devleti’nin yerine Türk ulusçusu ve büyük 

oranda Müslüman bir ulus devlete geçerken, seküler modern siyaset için teorik bir temel 

oluşturma yönünde kayda değer gayret göstermiş olmasından kaynaklanır.1200 Gökalp 

modern çağın hâkim fenomeni olan ulusçuluk akımının bir temsilcisiydi. Gökalp’a göre 

eğitimin amacı ulusal kültürü yaymak suretiyle dilde ve düşüncede homojen bir birlik 

oluşturmaktı. Ulusal eğitim bu misyon etrafında oluşacaktı. Ziya Gökalp’ın ulusal 

eğitimden kastı eğitim süreci vasıtasıyla, ulusun bireylerine, batının teknolojisini 

arzulayan fakat özünü ulusal ruhtan alan ulusal kültürü aşılamayı amaçlayan eğitimdir. 
1201 Ümmetten ulusa geçişte bu bir zorunluluktu. Diğer bir deyişle Batının yüzyıllar 

önce kazanmış olduğu ulusal kimlik için ulusal eğitim hayati önemdeydi. Cumhuriyetle 

başlayan yeni toplum düzeni bu düşüncenin etrafında şekilleniyordu.1202 Fakat 

Gökalp’tan farklı olarak Mustafa Kemal, medeniyeti yalnızca Batı bilim ve teknolojisi 

olarak değil aynı zamanda onun kültürü olarak görüyordu. Mustafa Kemal medeniyetin 

batının kültüründen ayrılamayacağını düşünüyordu.1203 Kültürden medeniyeti anlayan 

Mustafa Kemal, “milli kültür” kavrayışındaki anlam belirsizliğini ortadan kaldırır. 

Böylece medeniyet benimsenirken kültürel kimliğin muhafaza edilmesini isteyen 

Gökalp’tan ayrılır.1204     

 Yukarıda ifade ettiğimiz üzere, modernlik karşısında mağlup olmuş ülke 

aydınları gibi Kemalistler de eğitimi, geniş şümullü siyasal, sosyal, ekonomik ve 

kültürel dönüşümün köşe taşı olarak gördüler. Bu bağlamda eğitime çok büyük bir 

sorumluluk atfedildi. Eğitim vasıtasıyla toplum dinsel ve geleneksel bağlardan 

koparılabilir, seküler okullar vasıtasıyla halkın uzak olduğu modernlik, sekülarizm, 

akılcılık ve modern bilim ülke sathına yayılabilirdi. Burada eğitim iki bakımdan işlev 

                                                
1199 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları (Kemalist Tek-Parti İdeolojisi ve CHP’nin 
Altı Ok’u), Cilt:3, İletişim Yayınları, İstanbul, 1995, s.71-78. 
1200 Andrew Davison, Türkiye’de Sekülarizm ve Modernlik,  s.22.  
1201 Niyazi Berkes, Turkish Nationalism and Western Civilization: Selected Essays of Ziya Gökalp, 
İnstitute of İslamic Studies McGill University, London,, 1959, p.235,247. 
1202 Orhan Türkdoğan, Türk Ulus-Devlet Kimliği, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2005, s.85. 
1203 Eskicumali, a.g.t., p.134. 
1204Göle, Mühendisler ve İdeoloji, s.86. 



 223

görmeliydi. Bir taraftan istenmeyen Osmanlı-İslami kimlik bağları zayıflatılacak, diğer 

taraftan seküler cumhuriyetçi kimlik güçlendirilecekti.1205 Eğitim, “geleneksel inanç ve 

bakış açılarından kurtulmanın” ve “ ulusal isteği beslemenin” ve “bağımsız bir ulusal 

devleti sürdürme kararlılığı yaratmanın” en iyi vasıtasıydı.1206 Yaygın ulusal eğitim hem 

modern devletin hem de ulusun yaratılmasında temel olacaktı. Okullar, bayrak törenleri, 

ulusal günler gibi ritüeller ve ulusal dil, ulusal tarih ve ulusal literatür ile ifade edilmiş 

programları vasıtasıyla ulusallık duygusunu yükseltecekti.1207  

Okullar Cumhuriyet döneminin yeni kimliğini oluşturmada merkezi araçlardı. 

Mustafa Kemal’e göre “Mektep genç dimağlara, insanlığa hürmeti, millet ve memleket 

muhabbeti, şerefi istiklâli öğretir…  İstiklâl tehlikeye düştüğü zaman onu kurtarmak 

için takibi muvafık olan en salim yolu belletir… Memleket ve milleti kurtarmağa 

çalışanların aynı zamanda mesleklerinde birer namuskâr mütehassıs ve birer âlim 

olmaları lâzımdır. Bunu temin eden mekteptir. Mektebin vereceği ilim ve fen 

sayesindedir ki Türk milleti, Türk sanatı, iktisadiyatı, Türk şiiri ve edebiyatı, bütün 

bedayiiyle inkişaf eder. ”1208 Ulusal eğitimin memleket çapında hızla yayılmasına özen 

gösteren Mustafa Kemal ve ekibi, bu sayede memleketin asli unsuru olarak gördüğü 

köylü nüfusun cehaletinin giderilmesini amaçlıyordu.1209 Devletin görevi “memleket 

davalarının ideolojisini, Atatürkçülüğü anlayacak, anlatacak nesilden nesile yaşatacak, 

kişi ve kuruluşlar yaratmaktı.1210 Devlet, her şeyden evvel çocuklara ve gençlere 

“Milletine, Türkiye Devletine, Türkiye Büyük Millet Meclisine düşman olanlarla 

mücadele esbap ve vasaitiyle mücehhez olmayan milletler için hakkı beka yok”1211 

olduğunu öğretecekti.  

Kurucu önderlerin yurttaşların ulusal toplulukla bütünleşmesinde özel bir yer 

tanıdıkları ‘okul’, Cumhuriyetçi ideoloji ve özelde Fransız cumhuriyetçilerinin bu 

kurumdan beklentileriyle paraleldi. Okul bireylerin sosyalizasyonda, yeni toplum 

projesine entegrasyonunda ve yeni projeyi tanımlayan norm ve değerlerin genç kuşaklar 
                                                
1205 Szyliowicz, “Education and Political Development in Turkey, Egypt, and Iran, s.161. 
1206 Andreas M. Kazamias, Education and The Quest for Modernity in Turkey, The University of Chicago 
Press, Chicago, 1966, p.115.   
1207 Ian Lister, “Educating beyond the Nation”, International Review of Education, Vol. 41, No. 1/2, 
Moral Education. (1995), pp. 109-118. P.110. 
1208 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.47. 
1209 Atatürkçülük (Atatürk’ün Görüş ve Direktifleri), Cilt:1, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, No:324, 
İstanbul, 2001, s.291-292. 
1210 Atatürkçülük (Atatürkçü Düşünce Sistemi), Cilt:3, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, No:326, 
İstanbul, 2001, s.132. 
1211 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.49. 



 224

tarafından içselleştirilmesinde, diğer bir ifadeyle açıkça sınırları belirlenmiş, ortak bir 

kültüre, dile, dine ve etnik mirasa sahip Türk seküler ulusunu oluşturmada merkezi bir 

yere sahipti.1212 Öte yandan okul, ulusal kimliğin bel kemiği olan Türkçenin 

aktarımında (Harf devriminden sonra) temel bir öneme sahipti. İnşa edilmek istenen 

seküler toplum- lâik devlet projesinde merkezi yönetim ve biçimlendirme avantajı 

sağlıyordu.1213 Bu, yirminci yüzyılda eğitim programlarının ana karakteristik 

özelliklerinden biri olan “bir ulusal birlik ve kimlik duygusunu pekiştirmek için 

okulların kullanılması”1214 anlayışı ile paralellik arz etmekteydi.     

Eğitim politikasının ana ilkelerini, 1924-25 öğretim yılı münasebetiyle Maarif 

Vekili Vasıf Bey yayınladığı genelgede ortaya koymuştur. Buna göre hem maddi 

hayatta başarılı olacak pratik adamlar yetiştirilecek hem de bağımsız, ülkücü, idealist bir 

Türk gençliği yetiştirilecektir. Yine Maarif Vekili Vasıf Bey bir beyanatında, eğitimin 

hedefinin yalnızca bir yurttaş yetiştirmek olmadığını, “memlekete aydın kütle ve uzman 

yetiştirmek” olduğunu ifade eder.1215  Örneğin Hayrettin’in “ Türk Devriminin bütün bir 

ideoloji haline getirilmeli ve devrim partisi, vatandaşları bu ideolojiye göre eğitmek için 

her dereceden okulları halkevlerini, radyoyu ve basını kendi kontrolü altına almalıydı. 

Eğitim, bireyi yalnız toplumsallaştırmakla kalmamalı, devşirmeliydi de”1216 sözleri, 

erken cumhuriyet döneminde eğitimin, devrimlerin ve devrim ideolojisinin halka 

benimsettirilmesinin ve çağdaş muasır medeniyet seviyesine ulaşmanın en önemli aracı 

olarak algılandığını göstermesi bakımından anlamlıdır.1217 Yine CHP’nin 1931 tarihli 

parti programında bulunan “kuvvetli cumhuriyetçi, milliyetçi ve laik yurttaş 

yetiştirmek… Türk milletine, Türkiye Büyük Millet Meclisine ve Türkiye Devletine 

hürmet etmek ve ettirmek ” ve 1935 tarihli programda “kuvvetli cumhuriyetçi, ulusçu, 

halkçı, devletçi lâyık ve devrimci yurddaş yetiştirmek” ifadeleri uluslaşma sürecinde 

eğitimden beklenen işlevi ortaya koymaktadır.1218     

                                                
1212 Kazamias, a.g.e., p.220. 
1213 Fusün Üstel, “Makbul Vatandaş”ın Peşinde; II: Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık Eğitimi, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2004, s.127.            
1214  Derek Heater, Yurttaşlığın Kısa Tarihi, (Çev. Meral Delikara Üst), İmge Kitabevi, Ankara,2007, 
s.195. 
1215 Mustafa Ergün, Atatürk Devri Türk Eğitimi, Ocak Yayınları, Ankara, 1997, s.43. 
1216 Tahir Hayrettin , “İnkılâp ve köy”, Kadro, Cilt II, Sayı:20, ( Kadro-1933- Cilt II, Tıpkıbasım, (Haz. 
Cem Alpar, Ankara: Ankara İktisat ve Ticari İlimler Akademisi, 1979 içinde), Ağustos-1933, s.35. Akt, 
Parlak, a.g.e., s.100. 
1217 Parlak, a.g.e., s.100. 
1218 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları (Kemalist Tek-Parti İdeolojisi ve CHP’nin 
Altı Ok’u), Cilt:3, İletişim Yayınları, İstanbul, 1995, s.71,74.  



 225

Elbette ki eğitim vasıtasıyla amaçlanan yalnızca kimlik inşa etmek değildi. Aynı 

zamanda modern devletin ihtiyaçlarına uygun birey ve toplum oluşturulması 

amaçlanmaktaydı. Bu amaçla daha sonra üzerinde duracağımız üzere sadece okullar 

vasıtasıyla değil halk evleri gibi birçok farklı araçlarla yetişkinleri de kapsayacak bir 

eğitim seferberliği başlatılmıştır. Geride kalmışlığın ve sıkışmışlığın getirdiği baskı ile 

sadece yetişecek nesiller değil yetişmiş olan nesillerinden istenilen kurguda yerlerini 

almaları istenmiştir. 

Modern bir ulus olmanın hem teknik açıdan hem de bilinç bakımından ulusal 

eğitimden geçtiğini kavrayan kurucu kadro ülkedeki okullaşmayı ve okur-yazarlığı 

olabildiğince artırmak istemiştir. Öğretimin içeriğinin ve pedagojik alt yapısının yeni 

kurulan ulus-devletin beklentileri doğrultusunda değiştirilmesi yönünde ciddi adımlar 

atılmıştır. Diğer tüm ülkelerde olduğu gibi ilköğretim okulundan beklenen temel 

bilgilerin öğretimi ve gençlerin toplumun değerlerine uyum sağlatmasıdır. Eğitim tüm 

seviyelerde siyasi mutabakatın ve ulusçuluk duygusunun gelişmesinin aracı haline 

getirilmiştir.1219 Cumhuriyet döneminde öğretim programında yapılan ilk düzenlemeler 

1924’te Vasıf Beyin Eğitim Bakanlığı sırasında gerçekleşmiştir. Değişiklikler pedagojik 

ve ideolojik yönde gerçekleşmiştir. Osmanlı ideolojisine bağlı görüşler ayıklanmış, 

Cumhuriyet ideolojisine uygun görüşler koyulmuştur. Öğrencilerin seviyelerine göre 

ders programları hazırlanmış ve cumhuriyetçi yurttaşın üretimine yönelik değişiklikler 

yapılmıştır.1220  

Bu dönemde eğitimden amaçlanan “aynı”laştırmaktır. Cumhuriyet ve ulus 

devletin siyasi ve sosyal projesi aynılaştırmaya yönelirken, “milli terbiye” özellikle 

otuzlu yıllardan itibaren söz konusu projenin pedagojik meşruiyet zeminin 

oluşturacaktır. Diğer bir ifadeyle eğitimin başat hedefi olan “yurttaşlar topluluğu” 

oluşturma projesinin pedagojik düsturu “millilik”tir.1221 Cumhuriyet dönemi yurttaşlık 

                                                
1219 Kazamias, a.g.e., p,140, 209. 
1220  Üstel, a.g.e., s.129. 1926 tarihli İlkmektep müfredat Programı’na göre ilkokulların başlıca amacı 
“genç nesli muhitine faal bir halde intibak ettirmek suretiyle iyi vatandaş yetiştirmektir.” Maarif Vekâleti, 
İlk Mekteplerin Müfredat Programı, İstanbul, 1926, 3-4, Akt. Osman Kafadar, Türk Eğitim Düşüncesine 
Batılılaşma, Vadi Yayınları, Ankara,1997, s.158.            
1221 Üstel, a.g.e., s.138. İlkokul yurttaş üretim merkezi, başka bir anlatımla ulus inşa merkezi olarak 
görülmüştür. 1936 tarihli İlkokul Programı bunu iyi bir şekilde yansıtır: “İlkokul, çocuklara milli kültürü 
aşılamak mecburiyetindedir. İlkokulun, içinde yetişen bütün vatandaşları ayni milli ülkülere, ayni milli 
gayelere bağlamak içim lazım gelen bütün bilgiler, itiyatları, alâkaları, ülküleri, hizmet arzusunu en 
verimli şekilde kendilerine vermesi ve telkin etmesi en önemli ödevidir. Millet, hayatı ve istikbali için 
zaruri gördüğü bütün kıymetleri ve ülküleri vatandaşlarına aşılamağı her şeyden önce ilkokuldan bekler.  
Kültür Bakanlığı, İlkokul Programı, Devlet Matbaası, İstanbul,1936, s.18-19.  Akt. Üstel, a.g.e., s.138. 



 226

eğitimine büyük önem veriyordu. Çünkü yurttaşlıkla ilintili olan kimlik 

cumhuriyetçilerin arzu ettiği ulus kimliğidir.1222  

Hükümetin gayretleriyle 1923 ile 1940 arasında okul sayısı 5.062 den 11.040’a 

çıkarıldı. Öğretmen sayısı 12.458’den 28.298’e, öğrenci sayısı yaklaşık 352.668’den 

1.050.159’a çıkarıldı. Buna bağlı olarak okuryazarlık yavaşta olsa artıyordu.1223  

Türkiye Cumhuriyetinin ilk yılları ciddi bir okuma-yazma seferberliği içinde geçmiştir. 

“Köylere kadar uzanan iki kademeli millet mekteplerinden ilk atılım yılı olan 1928-

1929’da yaklaşık, 600.000 kadın ve erkek bitirme belgesi adlı. Bu sayı, 1928-1935 

yılları arsında 1.350.000’in üzerine çıkmıştır.”1224 

Öğretimin birleştirilmesiyle hedeflenen şey, ulusun bütünlüğünü bozmaya 

yönelik faaliyetleri ortadan kaldırmaktı. Çünkü farklı okullardan çıkan insanlar, farklı 

bir kimliğe sahip oluyordu. Osmanlı deneyiminde bu acı tecrübeyi yaşamış olan 

Türkler, bu hatayı tekrar yapmak istemiyorlardı. Bu konuyu Atatürk 1924 yılında 

yaptığı bir konuşmada dile getirir ve “İmparatorluk hududu dâhilinde de her millet 

kendi lisanı ve dinini talim ederdi. Fakat bu mektepler ihanet projelerine hizmet ettiler” 

diyerek eğitimin bir merkezden yapılmasının gerekliliğine işaret eder.1225 Kurucu 

kadronun eğitime olan ilgisi sadece Tevhid-i Terdrisat ile sınırlı kalmamıştır. Eğitimin 

devlet kontrolünde olmasında ısrar eden Mustafa Kemal aslında yeni bir kimlik 

arıyordu.1226 Eğitim ne aileye ne de başka bir unsura bırakılabilirdi. Devlet tüm 

imkânları ile insanlarının eğitimine el atmalı ve yönlendirmeliydi. Devlet aileden de 

önce çocuğun vesayetine sahip olmalıydı. Aile ancak "devletin çocuklarının" dadısı 

durumunda kalmalıydı. Devlet tarafından eğitilecekleri yaşa kadar onları besleyip 

büyütme hizmetini devlet adına ve devlet için yapmalıydı. Bu durum dönemin genel 

karakteristiği olarak bütün ulus-devletler de aynıydı.1227    

                                                
1222 Heater, a.g.e., s.11. 
1223 Shaw-Shaw, a.g.e., s.457.Türkiye Cumhuriyetinin ilk yılları ciddi bir okuma-yazma seferberliği 
içinde geçmiştir. “Köylere kadar uzanan iki kademeli millet mekteplerinden ilk atılım yılı olan 1928-
1929’da yaklaşık, 600.000 kadın ve erkek bitirme belgesi adlı. Bu sayı, 1928-1935 yılları arsında 
1.350.000’in üzerine çıkmıştır.” 
1224 G. Nezahat Emini, “Atatürk ve Eğitim”, Ata Dergisi, Sayı:1, Konya 1991, s.154.  
1225 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları (Kemalist Tek-Parti İdeolojisi ve CHP’nin 
Altı Ok’u), Cilt:3, İletişim Yayınları, İstanbul, 1995, s.283.  
1226 Nihat Aycan, “The Process of Getting Identity in Turkish Society: Kemalist Education”, Journal of 
Social Sciences, 1 (3), 2005, pp,136-140, p.139. 
1227 Yasin Aktay, “Türkiye’de Eğitim Sistemi, Siyaset ve Modernleşme Üzerine Bazı Mülahazalar”, 
Eğitim Sempozyumu, Konya, 1997. 



 227

Yeni nesile cumhuriyet iyi anlatılacak, bunlar bilinçli yurttaşlar olarak 

yetiştirilecektir.1228 Erdemli yurttaş (civic virtue) toplumun ortak çıkarına hizmet eden 

yurttaştır. Cumhuriyetçiler için yurttaşlık basit bir şekilde çeşitli dokunulmazlıklar ve 

ayrıcalıklara sahip yasal bir statü değildir. Yurttaşlık, kamu işlerine aktif iştiraki ve 

ortak çıkara bağlılığı gerekli kılan bir hayat tarzıdır.1229 Yurttaş cumhuriyetçiliği olarak 

adlandırılabilecek bu yaklaşımda en iyi devlet biçimi, siyasal olarak erdemli insanlardan 

oluşan bir yurttaşlar grubu ve adil bir yönetim şekli gerektirir. Devlet keyfi olarak 

yönetilen değil, bir tiranlık değil, anayasayla yönetilen siyasal varlık bağlamında bir 

“cumhuriyet” olmalıdır. Yurttaşların aktif destek ve katılımı olmadan bir “cumhuriyet” 

olanaksızdı.1230 Klasik cumhuriyetçiler için eğitimden beklenen işlev, kamu çıkarını 

bireysel çıkarın üzerine taşımasıdır. Fakat bu kişisel istekleri ikinci dereceye atarak ya 

da bitirerek değil, kamu çıkarı ve bireysel arzuları dikkatli bir şekilde biçimlendirerek 

olmalıdır.1231 Dolayısıyla cumhuriyetçi kadrolar ulusal eğitimden “erdemli” diğer bir 

ifadeyle kendi arzularının yanı sıra “kamu yararını” da gözeten yurttaşlar yetiştirmeyi 

arzu etmiştir.  

 Ulusal ve genel eğitim, Cumhuriyetin yeni bir ulusal kimlik ve egemen kültür 

oluşturma kampanyasında merkezi bir yere sahipti. Atatürk’ün genel amacı kendi 

ideolojik dünya görüşüne göre disiplinli ve itaatkâr bir Türk ulusu oluşturmaktı.  

Tevhid-i Tedrisat Kanunu, seküler ve yurtsever bir kolektif bilinci oluşturma amacını 

taşıyan ulusal bir eğitim sistemini meydana getirdi. Cumhuriyet rejimi, tek tip hale 

getirilmiş tebaasından, geleneğin tüm yansımalarına düşman, seküler ve pozitivist 

ahlâkı ilke edinmiş yeni bir ulus icat etmek istiyordu.1232  

Tüm bu izahatlardan sonra diyebiliriz ki Tevhid-i Tedrisat ile aynı fikir, aynı 

duygu ve aynı düşüncede insan yetiştirilmesi amaçlanmıştır. Bu sayede Türkiye’de ülkü 

birliği ve kültür birliği yönünde güçlü adımlar atılmış, uluslaşma hız kazanmıştır. 

Okullar lâik bir zemine çekilmiş, ulusal bütünlüğe zarar vermesi muhtemel olan yabancı 

okullar kontrol altına alınmıştır. Hayatın en hakiki mürşidi olan pozitivist bilime 

                                                
1228 Mustafa Ergün, Atatürk Devri Türk Eğitimi, Ocak Yayınları, Ankara, 1997, s.42. 
1229 Richard Dagger, Civic Virtues: Rights, Citizenship, and Republican Liberalism,  Cary, NC, USA: 
Oxford University Press, Incorporated, 1997, p.98-99.  
1230 Heater, a.g.e., s.14. 
1231 Dagger,a.g.e., s.117. 
1232 Hakan Yavuz, Modernleşen Müslümanlar, s.76. 



 228

yönelinmiştir. Rejim, uygun nesiller yetiştirerek kendini garantiye almak istemiştir.1233 

Devlet tarafından kontrol edilen eğitim, Türk toplumunun kültürel ve siyasal 

homojenliğini temin etmenin bir vasıtası olarak görülmüştür. Bu kanunla kadınlara eşit 

eğitim şansı verilmiştir. Birçok kadının eğitim almasına ve profesyonel hayata iştirak 

etmelerine zemin hazırlamıştır. 

Genel olarak baktığımızda cumhuriyet dönemimde, Osmanlı-İslam geçmişi 

silinmek istemişti. Yeni liderlerin kafasında uzlaşma ya da sentez yoktu. Eğitim 

Türkiye’nin büyük dönüşümünün temel aracı oldu. Devrimci ideolojinin temeli 

sekülerizm olduğu için eğitim sekülerize edildi. Okulların, ilköğretimden üniversiteye 

kadar devlet kontrolüne alınması, öğretmen ve teknik personel yetiştiren kurumların 

oluşturulması, eğitimin halkın tümüne yayılması, eğitim dilinin tek olması ve ortak bir 

ulusal kültürün içeriği oluşturması modern bir yönelimdi.1234   

 Eğitimdeki bu yönelim Fransız modeli ile büyük benzerlik arz etmektedir. Tek 

amaç (seküler aydınlanma), tek program (tüm okul çocuklarının öğrenmesi gereken aynı 

içerik), tek dil (Türkçe) üzerine oturan ulusal yönetim çatısı geliştirildi. Ülke boyunca 

standartlaştırılmış okul sistemi vasıtasıyla, Türklüğün yaratımı için kültürün 

homojenleştirilmesine çalışıldı. 

 

4. 2. Uluslaşma Sürecinde Hukukun Lâikleştirilmesi  

 Cumhuriyetçi kadronun uluslaştırma ve modernleştirme yolundaki inkılâpları, 

topyekûn bir modernleşmeyi ve uluslaşmayı amaçladığından dolayı, yalnızca bir alanla 

sınırlı kalmayacak, siyasi, sosyal, ekonomik ve benzeri alanlarda hemen her şeye 

müdahale edilecekti. Bunlardan biri de bireyin bireyle, bireyin devletle ve hatta devletin 

devletle ilişkilerinin biçimini belirleyen hukuk alanına yapılan radikal bir müdahaleyle 

sağlanacak olan köklü değişimdi. 

Türkiye Cumhuriyetinin öncülü olan Osmanlı Devleti, çok hukuklu bir siyasi 

organizasyondu. Gerçi bu durum Osmanlı Devleti’ne münhasır bir şey değildi. Modern 

öncesi hemen her devlette çok hukuklu anlayışı ve yapılanmayı görmek mümkündü. 

Bireyler arasında yatay sosyal ilişkilerin zayıf olduğu eski dönemlerde, çeşitli grupların, 

                                                
1233 Abdurrahman Çaycı, “Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun ( Öğretimin Birleştirilmesi Yasası) Atatürk 
İnkılâpları İçindeki Yeri ve Önemi”, Türkiye Cumhuriyeti’nin Lâikleşmesinde 3 Mart 1924 Tarihli 
Kanunların Önemi, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 1995, s.31. 
1234 Kazamias, a.g.e., p.263-264. 



 229

cemaat halinde kendi iç hayatlarını kendi hukuklarına göre düzenlemeleri yaygın bir 

olguydu. Roma İmparatorluğu’nda, erken ortaçağın Avrupa imparatorluklarında ve 

İslâmdan önceki büyük Ortadoğu imparatorluklarında, dini toplulukların merkezi 

devlete karşı sorumlu olan dini otoritelerin yönetiminde, kendi hukuklarını 

uygulamalarına müsaade ediliyordu.1235 Ulaşım, iletişim ve şehirleşmenin olmadığı, 

bölgeler, cemaatler, kabileler arasında ticaretin ve medeni ilişkilerin yoğun olmadığı 

dönemlerde, dünyada bütün ülkeler çok hukukluydu.1236 Yani o zamanlarda bütün 

dünyada kanunların şahsiliği ilkesi geçerliydi.  

Modern ulus-devletin gelişmesiyle, ulusal sınırlar içerisinde tek tip yasal sistem 

geliştirme arzusu modern çağda en büyük amaç oldu. Bu merkeziyetçi ve tekçi anlayışın 

teorik kökleri pozitivizmde temellenmişti. Modernliğin pozitivist ve merkezci 

yaklaşımı, devlet merkezli homojenlik umuduyla, diğer normatif düzenlemelerin hiçbir 

şekline müsaade etmez. Bunu başarıp başaramadığı tartışmalı olmakla birlikte, kanunlar 

vasıtasıyla devlet merkezli bir homojenliğe yönelinmiştir.1237  

Modernleşmeyle birlikte süreç içersinde hukukun mülkiliği prensibi geçerlilik 

kazanmaya başlamış ve din ve ırk farkı gözetmeksizin herkes için geçerli tek tip 

kanunlaşmaya gidilmiştir. Aslında hukuk birliğine gidiş, birlikte yaşama zorunluluğu 

gibi pratik nedenlerin yanı sıra, uluslaşma sürecinin de bir boyutudur. Çünkü ulusun 

hukuk alanındaki tanımı din, ırk veya herhangi bir diğer unsuruna bakılmaksızın aynı 

hukuka tabi olmaları bakımından yurttaştır. Çok hukukluluktan tek hukukluluğa yöneliş 

modern öncesi toplum biçiminin aşılarak uluslaşmaya geçilmesiyle eş zamanlıdır.1238  

 Osmanlı Devleti modernleşmeyle yüzleşmeyle başlayınca hukuk birliğine 

yönelik adımlar atmıştı. Etkili bir yönetim ve ulusal ilerleme ihtiyacı gibi nedenlerle, 

1850 Ticaret Kanunu, 1858 Ceza Kanunu, 1861’de Ticaret Kanunu Usulü, 1863 Deniz 

Ticaret Kanunu’nu resmen kabul etmişti. 1239 19.yüzyılın önemli hukuk reformu, 

Mecelle diye tanınan ve ilk bölümü 1870 yılında yayınlanan yeni bir medeni kanunun 

yapımıydı. Fakat bu ve benzer uygulamalar şeriatın zıttı olmaktan çok onun destekçisi 

olarak görüldü. Tanzimat Fermanı ile başlayan ve Islahat Fermanı ile devam eden süreç, 

                                                
1235 Stanford Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, (Çev. Mehmet Harmancı), E yayınları, İstanbul, 
2004,  Cilt: I, s.193.  
1236 Taha Akyol, Medine’den Lozan’a, Milliyet Yayınları, İstanbul, 1998, s.17–18. 
1237 İhsan Yımaz, “Non-Recognition of Post-Modern Turkish Socio-Legal Reality and the Predicament of 
Women”, British Journal of Middle Eastern Studies, Vol:30, No:1, (May,2003), pp.25-41, p.26. 
1238 Akyol, a.g.e., s.17-18. 
1239 Bozkurt, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, s.100, 151-152 



 230

19 Şubat 1869’da Müslüman ve Hıristiyan ayrımı gözetmeyen “Tabiiyet-i Osmaniye 

Kanunnamesi” ile amaçlanan şey, esasında hukuk eşitliği ve birliği temelinde bir yurttaş 

inşa etme projesiydi. 19.yüzyıl reformları geniş hukuk alanlarını Şeriatın ve onu 

uygulayanların yargı yetkisinin egemenliğinden uzaklaştırmıştı. 1915’e kadar 

mahkemelerin çoğu ve Osmanlı Devleti’nin hukuk kuralları modifiye edilmişti. Ama 

Aile hukukuna dokunulmamıştı. Bu kanun her zaman için şeriatın kalbini temsil 

etmişti.1240 

Cumhuriyet ile birlikte daha ileri gidilerek 8 Nisan 1924 tarih ve 469 sayılı 

kanunla din yasalarını uygulayan Şer’iye mahkemelerinin kaldırılması ile hukukun 

lâikleştirilmesi yönünde ciddi adım atıldı.1241 Bununla birlikte “Şeriat hala kişi ve aile 

hukukunun çoğu alanlarında yürürlükte kalmıştı. Reform süreci boyunca aile ve kişi 

hukuku konularında Şeriat hukukçularının tekelci yetkisine müdahale edilememişti.”1242 

Her ne kadar Osmanlı hukuku tümden bir teokrasi hukuku olmasa da İslâm dininden 

olan halkın toplumsal hayatının hemen hemen tümünü kapsıyordu.1243 Cumhuriyetçi 

kadro bu duruma müdahale etmek durumundaydı. Çünkü kurgulanan yeni ulusta böylesi 

bir yapı kabul edilemezdi.  

 Cumhuriyetçi kadro modern bir ulus oluşturma sürecinde hukuk düzeninin 

önemini kavramıştı. Modern bir ulus olma yolunda, batılı uluslar model alındığı için 

Batıdan geniş bir “resepsiyon” (başka memleketlerin kanunlarını alma) hareketine 

geçilmiştir.1244 Bu bağlamda modern ve ileri bir Türk devleti oluşturmak isteyen 

Mustafa Kemal sekülarizmi temel ilkelerden biri yaptı. Osmanlının geride kalış nedeni 

olarak mevcut İslâmı gören Mustafa Kemal, temel İslami kurumları elimine etmeye ve 

halkın zihnini değiştirmeye çalıştı. Bu amaçla O, Batı medeniyetinin özü olarak kabul 

edilen medeni yasayı kabul etti. Bu, kanun yapma vasıtasıyla, yeni bir ulusal ahlak ve 

anlayış yaratmak için cesur bir teşebbüs idi. Kanunların değişmesi demek toplumun 

                                                
1240 Paul J. Magnarella, “The Reception of Swiss Family Law in Turkey”, Anthropological Quaterly, 
Vol:46, No.2, (Apr., 1973), pp,100-116 s.102. 
1241 Tunçay, TC Tek Parti Yönetimi’nin Kurulması, s.171-172. 
1242 Lewis, Modern Türkiye’nin, s.271. 
1243 Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, s,527. 
1244 Tunaya, Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma Hareketleri, s.110.  



 231

değişmesi demekti.1245 Çünkü hukuk ve toplum birçok farklı yollarla birbirine 

bağlıdır.1246 

Yapılacak olan hukuksal düzenlemelerin farklı nedenleri vardı. Örneğin Lozan 

Konferansı’nda hukuk reformları konusu sürekli gündemde kalmıştır.1247 Batılılar 

kapitülasyonlar tartışılırken Hıristiyanların İslam kanunlarına tâbi olamayacağını 

savunurken, azınlıklar konusunda İslam kanunlarının uygulanmasını istiyorlardı.1248 

Sonuçta din ayrımı yapılmaksızın bütün yurttaşlara tek yasa uygulaması şeklindeki Türk 

tezi kabul edildi.1249 Fakat bu sadece olayın dış yönüydü. Uluslaşma sürecinde her 

yurttaş için hukukun bir olması gerekiyordu. Bundan dolayı Atatürk hukuk inkılâbına 

yöneldi. Bu yönelmede hem Lozan’ın denetim kurumlarından kurtulmak hem de hukuk 

birliğini tesis etmek amacıyla hukuk devrimi yapma arzusu etkili oldu.1250 1924 yılı 

başlarında Adalet Bakanı Seyyid, 1917’nin Aile hukuku Kararnamesinin geliştirilmiş 

bir şekilde yeniden kabulünü teklif etmişse de “aile hukukunda takip edeceğimiz yol 

ancak medeniyet yolu olacaktır diyen”1251 Mustafa Kemal, şeriata dayalı bir kanuna ilgi 

göstermedi. Çünkü Mustafa Kemal hukukun laikleştirilmesini istiyordu. Bu konudaki 

görüşlerini Kasım 1925’te Ankara Hukuk Fakültesinin açılış merasiminde şöyle ortaya 

koymuştur: “…millet saydığım tahavvülât ve inkılâbatın tabiî ve zaruri icabı olarak 

idarei umumiyesinin ve bütün kanunlarının ancak dünyevi ihtiyacattan mülhem ve 

ihtiyacın tebeddül ve tekâmülüyle mütemadiyen tebeddül ve tekâmül etmesi esas olan 

dünyevi bir zihniyeti idareyi mabihülhayat addeylemiştir.”1252 Yeni oluşturulan ulus-

devletin ve ulusun dayanacağı lâik hukuk ihtiyacını vurgulayan Mustafa Kemal 

sözlerine şöyle devam etmiştir:  

 “Yeni hukuk esaslarından, yeni ihtiyacatımızın talebettiği kanunlardan 

bahsederken “her inkılâbın kendisine mahsus müeyyidesi bulunmak zaruridir” 

hikmetine, yalnız bu hikmete işaret etmiyorum. Beyhude bir sistem temayülünden 

nefsimi tahzîr ederek, fakat Türk milletinin muasır medeniyetin vasıflarından ve 
                                                
1245 Paul J. Magnarella, a.g.m., p.100.  
1246 William N. Eskridge Jr, “Channeling: Identity- Based Social Movements and Public Law”, University 
of Pennssylvania Law Review, Vol:150, No:1, (Nov., 2001), pp, 419-525, p.421. 
1247 Bozkurt, a.g.e., s.176. 
1248 Seha L. Meray, Lozan Barış Konferansı, Yapı Kredi yayınları, İstanbul, 2001,  Cilt:I, s.225,307.  
Halil İnalcık, “Atatürk ve Türkiye’nin Modernleşmesi”, Belleten (Ata Özel Sayısı), Cilt: LII, Sayı:204, 
1988, ss,985-991, s.985.   
1249 Tanör, Kuruluş Üzerine, s.75; Bozkurt, a.g.e., s.181-182. 
1250 Akyol, a.g.e., s.170-171,173. 
1251 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I, s.347. 
1252 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.249. 



 232

feyizlerinden müstefid olmak için lâakal üç yüz seneden beri sarfettiği gayretlerin ne 

kadar elemli ve ıstıraplı mevani karşısında heba olduğunu kemali teessür ve intibahla 

göz önüne alarak söylüyorum. Milletimizi inhitata mahkûm etmiş ve milletimizin 

feyyaz sinesinde devir devir eksik olmamış olan erbabı teşebbüsü, erbabı cehd ve 

himmeti, en nihayet meftur ve münhezim etmiş olan menfi ve kaahir kuvvet, şimdiye 

kadar elinizde bulunan hukuk ve onun samimi muakkipleri olmuştur… Beynelminel 

umumi tarihin cereyanında Türklerin 1453 zaferini, yani İstanbul’un fethini tasavvur 

buyurunuz. Bütün bir cihana karşı İstanbul’u ebediyen Türk câmiasına mal etmiş olan 

kuvvet ve kudret takriben aynı senelerde icad edilmiş olan matbaayı Türkiye’ye kabul 

için erbabı hukukun meş’um kuvvetini iktihama muktedir olamamıştır. Köhne hukukun 

ve müntesiplerinin, matbaanın memleketimize girmesine müsaade etmeleri için üç yüz 

sene müşahede ve tereddüt etmelerine ve leh ve aleyhte pek çok kuvvet ve kudret sarf 

etmelerine iztırar hasıl olmuştur. Eski hukukun çok uzak ve çok eski ve kuvvei 

ihyaiyesi ma’dum bir devrini ve müntesiplerini intihap ettiğime zahip olmayınız. Eski 

hukukun ve onun müntesiplerinin yeni devrei inkılâbiyemizde bizzat bana ika’ ettikleri 

müşkülattan misal getirmeğe kalksam sizi tasdi etmek tehlikesine maruz kalırım… 

Bütün bu hâdisat erbabı inkılâbın en büyük fakat en sinsi hasmı canı, çürümüş hukuk ve 

onun bîderman müntesipleri olduğunu gösterir… Büsbütün yeni kanunlar vücude 

getirerek eski esasatı hukukiyeyi temelinden kal’etmek teşebbüsündeyiz.”1253 Mustafa 

Kemal Türk modernleşme sürecine tarihsel süreç içersinde engel çıkaran yapıları işaret 

ettikten sonra, medeni bir ulus olma yolunda engel teşkil eden bu yapıların 

kaldırılmasını da çözüm olarak ortaya koyuyordu. Yine kurucu kadronun önde 

gelenlerinden Adalet Bakanı Mahmut Esat Bozkurt, hukuk reformunda izlenecek yolu 

şöyle ifade etmektedir: “Türk ihtilâlinin kararı, Batı medeniyetini kayıtsız şartsız 

kendisine mal etmek ve benimsemektir. Bu karar o kadar kesin bir azme dayanmaktadır 

ki, önüne çıkacaklar, demirle, ateşle yok edilmeye mahkûmdurlar. Bu prensip 

bakımından, kanunlarımızı oldukları gibi batıdan almak zorundayız”1254             

Bu bilinç ve kararlılıkla 11 Eylül 1924’te hukuk profesörlerinden, hâkimlerden, 

avukatlardan ve mebuslardan oluşan yirmi altı kişilik bir komisyon, İsviçre Medeni 

                                                
1253 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.250-252. 
1254 Mahmut Esat Bozkurt, Türk Medeni Kanunu Nasıl Hazırlandı? (Medeni Kanun’un XV. Yıldönümü 
İçin), İstanbul Üniversitesi, İstanbul, 1944, s.11. 



 233

Kanununu Türk ihtiyaçlarına göre adapte etmek görevi ile çalışmaya başladı.1255 

Tamamlanan Medeni Kanun TBMM tarafından görüşülmüş (17 Şubat 1926- 22 Nisan 

1926) ve kabul edilmiştir.1256  

1926’da en son ve modern kanun olan İsviçre Medeni Kanunu, ceza hukuku 

alanında en çok ilerlemiş olan İtalyanların ceza kanunu, Almanların ceza yargılama 

usulü kanunu ve ticaret kanunu, İsviçre’nin Nöşatel Kantonu’nu da medeni yargılama 

usulü kanunu olduğu gibi alınarak yürürlüğe koyuldu. Böylece, ülkede hukuk birliği 

sağlanması ve devletin hukuk hayatını modern hukuk anlayışına ve ekonomiye 

uydurabilmesi için gereken adımlar atılmış oldu.1257 Bu yeni kanunların devrim olarak 

karşımıza çıkanı şüphesiz Medeni Kanun idi.1258 Bu kanun ile seküler Türk devleti 

geleneksel etno-İslami Kanunları reddetti. Kadınlar eşit haklar, özel mülkiyet ve miras 

hakkı kazandı.1259  “Çok karılılık” ( çok eşlilik diyemiyoruz çünkü kadınların çok eş 

edinmesi söz konusu değildi) ve keyfi boşama kaldırıldı.1260 Reşit olmak kaydıyla din 

değiştirme ve Müslüman bir kadının Müslüman olmayan biriyle evlenmesi mümkün 

kılındı.1261 Böylelikle kadınlar seküler ulusun eşit yurttaşı olma hakkını kazanmaya 

başladı. Kadınların eşit yurttaş olmaları, ilkin 1930’da yerel seçimlerde sonra da 1934’te 

genel seçimlerde oy kullanma hakkı verilmesiyle tamamlandı.1262 Medeni Kanunun 

kabulü ile evlilik töreninde imam yasal konumunu kaybetti (pratikte uzun yıllar periferi 

de imamın bu rolü devam etmiştir). Onun yerini resmi merasim aldı. Diğer bir deyişle 

İslam’ın evliliklere meşruiyeti verme hakkı da kaldırılmış oldu.1263 Müslüman ülkelerde 

el atılması en zor alanlardan biri olan aile hukukuna müdahale edilmesi bakımından 

Kemalizm benzersiz bir iş yapmış oldu.1264 

                                                
1255 Lewis, Modern Türkiye’nin, s.271. Kılıç, a.g.e., s,140. 
1256 Bozkurt, a.g.e., s.196; Tunaya, a.g.e., s.115.  
1257 Çoşkun Üçok, “Hukuk Devriminin Nedenleri”, Belleten (Ata Özel Sayısı), Cilt: LII, Sayı:204, 1988, 
ss.1003-1011, s.1003 
1258 Üçok, a.g.m., s.1010. 
1259 Magnarella, a.g.m., p.102. 
1260Vakur Versan, “Türk Hukukunda Kemalist Reform ve Etkileri”,Atatürk ve Türkiye’nin 
Modernleşmesi, (Haz. Jacop M. Landau), (Çev. Meral Alakuş), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1999, s.318-
319.    
1261 Lewis, a.g.e., s.272. 
1262 Deniz Kandiyoti, Cariyeler, Bacılar Yurttaşlar; Kimlikler Ve Toplumsal Dönüşümler, (Çev. Aksu 
Bora ve Fevziye Sayılan, Şirin Tekeli, Hüseyin Tapınç, Ferhunde Özbay), Metis Yayınları, İstanbul, 
1997, s.67-68. 
1263 Yılmaz, a.g.m., s.28. 
1264 Göle, Modern Mahrem, s.102. 



 234

 İsviçre Medeni Kanunu’nun kabul edilmesi sadece dinin toplumsal işlevini 

yerine getirmesini engellemekle kalmıyor aynı zamanda toplumun tüm bireylerini eşit 

yurttaşlık zeminine çekiyordu. Ayrıca insanların hayat pratiklerini belirleyen ya da 

meşruiyetini temin eden kaynak, ilahi merkezli olmaktan çıkıyor ulusun yeni sadakat 

odağı olan ulus-devlete geçiyordu. 

Medeni kanun aslında modern bir ulus olmanın gereği olarak, çok hukuklu 

sistemden hukuk birliğine geçişin kararıdır. Bu kanunla, sınırları belli bir toprakta 

yaşayan insanları kompartımanlara bölen çok hukuklu sistem son bulmaktaydı. Ulusun 

üyelerinin eşit olduğu (olacağı) seküler bir hukuk sistemine geçildi. Ayrıca “dinsel 

hukukları aşan bir hukuk birliği ve tekliği olması bakımından”1265 kurucu kadronun 

temel ilkelerinden biri olan laikliğin de zemini genişletilerek kuvvetlendiriliyordu. 

Hukuk birliği yalnızca ulus oluşturma süreci ile sınırlı değildi. Hukukun 

laikleşmesi ve tek tipleşmesi, dönemin ekonomik cereyanı bakımından da önemliydi. 

Her ekonomik sistem ve özellikle kapitalizm kendisine lazım olan hukuk sistemine 

ihtiyaç duyar.1266 Cumhuriyetçiler hukuksal düzenlemeleri yaparken bu unsuru da 

dikkate almışlardı.  

Kemalist rejim, Türk tarihinde ilk defa olarak, yalnızca kamusal ve politik 

yaşamı değil, ailevi ve özel yaşamı da kapsayan seküler ve modern ideoloji geliştiriyor 

ve uygulamaya koyuyordu. Bu kanun, modernleşme projesinin başlıca unsuru ve 

modern devletin temel taşı oluyordu.1267 Tüm bu izahatlardan sonra diyebiliriz ki 

aslında hukuk devrimi bir sosyal dönüşümün aracıydı. Geçmişten kopuşu, yeni bir 

medeniyete katılmayı hedefleyen bir projeydi. Çünkü devletin ve toplumun geleneksel 

yapısını dönüştürmeye yönelik politikalar ancak yeni kanunlarla gerçekleştirilebilirdi.  

Modern Türk ulusal kimliğini şekillendirmeye yönelik politikalar hukuki 

yönüyle kendini göstermeye başlamıştı. Halkın eski aidiyet odakları peş peşe 

kaldırılıyor yerine ise modern seküler unsurlar koyuluyordu. Medeni kanun ile halkın 

geçmiş geleneksel ve dinsel kimliklerinden arındırılıp, modern seküler ulusal kimliği 

benimsemeleri hedeflenmiştir. Bu hedeflere ulaşılıp ulaşılmadığı peşinen ifade 

edilebilecek kadar kolay olmadığı gibi, sosyal mühendislik projelerinin, ivedilikle 

                                                
1265 Tanör, a.g.e., s.81-82. 
1266 Tanör, a.g.e., s.82 
1267 Saraçgil, Bukelemun, s.233-244. 



 235

başarılı ya da başarısız olduğunu söylemek doğru değildir. Bununla birlikte bugün 

Anadolu’nun en ücra köşesinde bile resmi nikâhsız evlilik yapmak çok zordur.  

Modern çağın en meşru aidiyet zemini olan ulus oluşturma sürecinde, ulusun 

hukukunun da bir olmasını arzu eden Türkiye Cumhuriyetinin kurucuları, homojen ulus 

kurgusuna uygun olarak tek hukukluluğa yönelmişti. Bu yöneliş, modernleştirici 

kadronun mantığı bağlamında tutarlıydı. Çünkü homojen bir ulusun heterojen bir 

hukuku olamazdı. Farklılık, ideal homojen ulus için en büyük tehdit demekti. Ulus 

olmanın zorunlu şartlarından biri de hukuk ve yargı birliğidir. Burada homojenliği tesis 

eden unsur elbette ki din olamazdı. Çünkü hukuk birliğini temin ve tesis edememenin 

tarihsel sorumlusu oydu. Pozitivist mantığa göre din, statikti ve terakkiye maniydi. 

Oysaki dünyevi hukuk terakki yolunda her zaman için yenilenebilirdi.1268   

   

4. 3. Ulusal Kimliğin İnşası Sürecinde Doğrudan Müdahale: Kılık Kıyafet Devrimi  

Eski kurum, yasa ve simgelerin yerine yenilerini koyma süreci, halifeliğin, 

dinsel eğitim ve yargının kaldırılması ile sonuçlanmış değildi. Bu alanlarda yapılan 

yenilikler genelde dolaylı müdahale yoluyla gerekleştirilmişti.1269 Ancak ulusal kimlik 

inşası sürecinde, inşacılar her zaman dolaylı müdahale yolunu seçmemiş bazen de 

kimlik inşasına yönelik doğrudan müdahale yolunu seçmişlerdir. Bu müdahalelerden 

birisi de sosyal alanda gerçekleştirilen kıyafet devrimi idi. Bu süreçte yalnız toplum 

hedeflenmemiş aynı zamanda toplumun yaşadığı mekân da bundan nasibini almıştı. 

Mustafa Kemal ve Ankara rejiminin öteki üyeleri Genç Türk geleneğinden gelen 

kalpak giyiyorlardı. Fakat kalpak bir Asya çeşnisiydi ve Mustafa Kemal’in yeni Türkiye 

projesine uymuyordu.1270 Hedeflenen medeniyet projesine ulaşmada geleneksel yaşam 

biçimleri ve sembolleri engel olarak görüldü. Engel olarak görülen sembol alanlarından 

biri de kıyafet ile doğrudan ilgiliydi. Çünkü kıyafet, kimlik belirtmek üzere tanıtıcı bir 

işlev görmekteydi. İnsanlar giydikleri kıyafetleri değiştirdikleri ve başka bir toplumun 

                                                
1268 Adliye Vekili Mahmut Esat bunu Medeni Kanunun gerekçesinde şöyle dile getirir: “Mecellenin 
kaidesi ve ana hatları, dindir. Halbuki, hayat-ı beşer, her gün, hatta her an esaslı tahavvüllere maruzdur… 
Dinler lâyetegayyer  (değişmez) hükümle ifade ederler. Hayat yürür; ihtiyaç sür’atle değişir, din 
kanunları, mutlaka ilerliyen hayatın huzurunda şekilden ve ölü kelimelerden fazla bir kıymet, bir mana 
ifade edemezler. Değişmemek dinler için zarurettir.” Davison, Türkiye’de Sekülarizm ve Modernlik, 
s.315. 
1269 Tunçay, T.C’nde Tek-Parti Yönetimi’nin Kurulması, s.149. 
1270 Houchang, Chehabi, “Dress Codes for Men in Turkey and İran”, Men of Order: Authoritarian 
Modernization under Atatürk and Reza Shah, (Ed. Touraj Atabaki and Erik Jan Zürcher, London, GBR, 
I.B. Tauris&Company, Limited, 2004, p.212. 



 236

kıyafetlerini belirledikleri zaman, bu durum önemli bir kültürel seçimi dile getirir ve 

benimsenmesi de, dirençle karşılanması da bu kültürel seçimin niteliği sebebiyledir.1271 

Mart 1924’te Hilafetin kaldırılmasını takiben Şubat 1925’teki Şeyh Sait İsyanı 

(bu konu cumhuriyet dönemi ulusçuluğu konusunda değinilecektir) çıkmıştı. Bu olaya 

karşılık olarak Mart 1925’te Takrir-i Sûkun Kanunu çıkarıldı. Bu kanun hükümete iki 

yıl için diktatoryal yetki verdi. Bundan sonra Mustafa Kemal Türkiye’yi medeni 

Batı’dan ayıran görünürdeki en göze çarpan sembol olarak fes’i hedefleyerek 

gelenekçiliğe topyekûn bir hücum başlattı.1272 Çünkü kıyafet ve özellikle de başa 

geçirilen şey, bir Müslümanın İslâm topluluğuna bağlılığını ve ötekinin reddini belirttiği 

gibi, gözle görünen dışsal bir simgeydi. Modernleşme yüzyılı boyunca kıyafet 

konusunda Müslüman tekelciliğinde büyük gedikler açmış ve Batılılaşmış ve 

Batılılaşmamış arasında yeni bir toplumsal uçurumlar yaratmıştı. Fakat başkentin 

kusursuz pantolonlu ve caketli züppe’leri arasında bile bir ayrım belirtisi olarak fes 

kalmıştı. Sadece bir yüzyıl kadar önce kabul edilmiş ve kâfir bid’atı olarak şiddetle karşı 

çıkılmış bu başlık, Türkiye’de ve diğer Müslüman toplumlarda kabullenilmiş ve 

Müslüman türdeşliğinin sembolü olmuştu. Müslüman bedeninin geri kısımları 

batılılaşabilirdi; fakat başı İslâm kalmıştı.1273 Tarihsel olarak yeni olan bu kimlik 

sembolü değiştirmeliydi.   

Bu, doğrudan müdahaleyi gerektiren bir konu olduğu için kamuoyu buna 

hazırlanmak istendi. Basına fesin kaldırılacağı fikrine halkı hazırlaması için talimat 

verildi. Şapka kavramının kullanımından kaçınıldı. Bu kavram kâfirlikle 

ilişkilendirildiği için olumsuz bir anlam yükleniyordu. Bunun yerine “medeni başlık”, 

“güneşten koruyucu” (şems-i siperli serpuş) gibi isimler kullanıldı.1274 Mustafa Kemal 

kamuoyunu buna hazırlama yolunda çalışmalarını genişletti. Bunun için 24 Ağustos 

1925’te Kastamonu gezisine çıktı. 

Burada yapacağı değişikliğin gerekçesini ve amacını ifade eden konuşmalar 

yapmıştır. Mustafa Kemal bir esnafa “…Fesini göster. Dedikten sonra: İşte içinde takke, 
                                                
1271 Lewis, Hata Neredeydi?, s.186. 
1272 Chehabi, a.g.m., p.212. 
1273 Lewis, Modern Türkiye, s.266. Fes, 1828’de kabul edilmişti. İlkin orduda uygulandı. Sonrada 
1829’da sivil memurları da kapsamına aldı. Yine aynı yıl bir irade ile çeşitli memur sınıflarında çeşitli 
vesilelerle giyilecek kıyafet ayrıntılarıyla belirtildi. Muhtemelen ilk defa devlet ayrıştırma için değil 
homojenlik sağlamak için kıyafet düzenlemesi yapıyordu. Donald Quataert, “Clothing Laws, State, and 
Society in the Otoman Empire, 1720-1829”, İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:29, No:3, 
(August 1997), pp. 403-425, p.412, 420. 
1274 Chehabi, a.g.m., s.212. 



 237

üzerinde abani sarık, fes… Bunların hepsi ayrı ayrı parası ecnebilere gidiyor. Bunu 

söylemekten maksadım şudur: Biz her noktai nazardan insan olmalıyız. Acılar gördük. 

Bunun sebebi dünyanın vaziyetini anlamadığımız içindir.  Fikrimiz, zihniyetimiz 

medeni olacaktır.”1275 Türk ulusunu batılı formda bir ulus etme ve buna inandırma gibi 

büyük bir amacı olan Mustafa Kemal, 28 Ağustos 1925’te İnebolu Türk Ocağında bu 

dönüşümün gerekliliğini şöyle dile getirir: “Efendiler, Türkiye Cumhuriyetini tesis eden 

Türk halkı medenidir. Tarihte de medenidir, hakikatte medenidir… Medeniyim diyen 

Türkiye Cumhuriyeti halkı aile hayatiyle, yaşayış tarziyle medeni olduğunu göstermek 

mecburiyetindedir… Medeniyim diyen, Türkiye’nin, hakikaten medeni olan halkı 

başından aşağıya vaz’ı haricisiyle dahi medeni ve mütekâmil insanlar olduğunu fiilen 

göstermeğe mecburdurlar.” Bunun nasıl olacağını bir soru ile anlatmak isteyen Mustafa 

Kemal konuşmasına şöyle devam etmiştir: “Bizim kıyafetimiz milli midir? (Hayır 

sadaları). Bizim kıyafetimiz medeni ve beynelmilel midir? ( Hayır, hayır sadaları). Size 

iştirak ediyorum.” Mevcut kıyafetleri cevher niteliğindeki Türk ulusunun üzerindeki bir 

çamura benzeterek atılması gerektiğini ifade eden Mustafa Kemal yerine konulması 

gereken kıyafeti işaret ederken konuşmasına şöyle devam etmiştir: “ Arkadaşlar, Turan 

kıyafetini araştırıp ihya eylemeğe mahal yoktur. Medeni ve beynelmilel kıyafet bizim 

için çok cevherli, milletimiz için lâyık bir kıyafettir. Onu iktisa edeceğiz. Ayakta 

iskarpin veya fotin, bacakta pantolon, yelek, gömlek, kıravat, yakalık, caket ve bittabi 

bunların mütemmimi olmak üzere başta şems-i siperli serpuş, bunu açık söylemek 

isterim. Bu serpuşun ismine şapka denir. Redingot gibi, bonjur gibi, smokin gibi, frak 

gibi… İşte şapkamız diyenler vardır.” Bunları cehaletle niteleyen Mustafa Kemal onlara 

aslında kutsallaştırdıkları fesin de bilincinde olmadıklarını şöyle dile getirir: “Yunan 

serpuşu olan fesi giymek caiz olur da şapkayı giymek neden olmaz ve yine onlara, 

bütün millete hatırlatmak isterim ki, Bizans papaslarının ve Yahudi hahamlarının kisvei 

mahsusası olan cüppeyi ne vakit, ne için ve nasıl giydiler?”1276 

Bu konuşmadan iki gün sonra yaptığı ikinci konuşmasında yapılan “inkılâpların 

gayesinin Türkiye Cumhuriyeti Halkını tamamen asrî ve bütün mâna ve eşkâliyle 

medeni bir heyeti içtimaiye haline îsal etmektir”1277 dedikten sonra yine kıyafet 

                                                
1275 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.216. 
1276 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.220-221; Atatürk’ün Şapka Devrimi’nde Kastamonu ve İnebolu 
Gezileri, (Der. Mustafa Selim İmece), İş Bankası Yayınları, Ankara, 1975, s.62-64. Tekinalp, Kemalizm, 
(Günümüz Türkçesine çeviren: Çetin Yetkin), Toplumsal Dönüşüm Yayınları, İstanbul, 2004, s.116. 
1277 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.224. 



 238

sorununa eğilerek şunları söylemiştir: “her milletin olduğu gibi bizim de milli bir 

kıyafetimiz varmış, fakat gayri kabili inkârdır ki taşıdığımız kıyafet o değildir. Hatta 

milli kıyafetimizin ne olduğunu bilenler içimizde azdır bile. Meselâ karşımda 

kalabalığın içinde bir zat görüyorum (eliyle işaret ederek). Başında fes, fesin üstünde bir 

yeşil sarık, sırtında bir mintan, onun üstünde benim sırtımdaki gibi bir caket, daha alt 

tarafını göremiyorum. Şimdi bu kıyafet nedir? Medeni bir insan bu alelâcaip kıyafete 

girip dünyayı kendine güldürür mü? (Evet güldürür, sadaları).” Mustafa Kemal kıyafet 

hakkında detaylı bir konuşma yaptıktan sonra sonucu şöyle bağlar: “Devlet memurları 

bütün milletin kıyafetlerini tashih edecektir. Fen, sıhhat noktai nazarından amelî olmak 

itibariyle, her noktai nazardan tecrübe edilmiş medeni kıyafet medeni kıyafet iktisa 

edecektir. Bunda tereddüde mahal yoktur.”1278 

Cumhuriyetin ilk yıllarında tutuculuğun simgesi olarak görünen fesin 

yasaklanması bir zihniyetle mücadelenin göstergesi olacaktı. Mustafa Kemal için fes 

“milletimizin başında, cehil, gaflet ve taassubun ve terakki ve temeddün düşmanlığının, 

alâmeti farikası gibi terakki olunan fesi atarak onun yerine bütün medeni âlemce serpuş 

olarak kullanılan şapkayı giymek ve bu suretle, Türk milletinin, medeni hayatı 

içtimaiyeden, zihniyet itibariyle de, hiçbir farkı olmadığını göstermek lâzime idi.”1279 

Aslında mücadele fesle değil, bir zihniyetleydi. Bunu Mahmut Esat şöyle dile getirir: 

“Şapka giymek ne demek? Bütün ilerlemelerin başında bu mu gelir? Evet ve bunda hiç 

şüphe edilmemelidir. Gerçi fes giymek bir mesele değildir. Fakat mesele, fese bir 

kutsiyet veren, onu çıkarıp atmayı, mukaddesata hakaret sayan zihniyettedir.”1280  

Mustafa Kemal gezisini bitirip Ankara’ya döndükten sonra kararname ve 

kanunlar yapıldı. 2 Eylül 1925’te kabine kararname ile devlet onaylı müftüler, imamlar 

vb. hariç dinsel elbise ve işaret giymeleri yasaklandı.1281 Tüm devlet memurlarına 

dünyadaki medeni ulusların ortak giysilerini (elbise ve şapka) giymeleri emri verildi.1282 

Sadece askeri memur ve hâkimler hariçti. Çünkü onların özel üniformaları vardı. 4 

Eylülde diğer bir kararname ile ev içinde şapka çıkarılabileceği ve dışarıda selamlarda 

                                                
1278 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.226; Atatürk’ün Şapka Devrimi’nde Kastamonu ve İnebolu 
Gezileri, (Der. Mustafa Selim İmece), İş Bankası Yayınları, Ankara, 1975, s.84.  
1279  Nutuk, Cilt: II, s.895. 
1280 Bozkurt, Atatürk İhtilali I-II, s.97. 
1281 Aralık 1934’te diğer bir kanun, hangi dinden olursa olsun, bütün ruhanilerin, ibadet yerleri ve dini 
törenler dışında, her hangi bir dini kıyafet giymelerini yasakladı. Bu kanundan sekiz belli dini başkan 
istisna edildi.  
1282 Goloğlu, Türkiye Cumhuriyeti Tarihi-I 1924-1930; Devrimler ve Tepkileri, s.162. 



 239

şapka çıkarılarak ve kafa eğilerek selam verileceği emredildi.1283 Halk buna uyup 

uymamakta serbestti. Aynı günlerde çıkan ikinci bir kararname, din adamları için beyaz 

sarık ve siyah latayı kabul ediyordu. Ordudaki imamların sarık ve cüppelerinin rengi 

askerliğin gerekleri ile uyacaktı. Din adamlarına görev dışında sivil elbise giymek izni 

veriliyordu. Din adamları dışındakilerin dinsel kılıkta gezmeleri yasak edilmişti. Aksi 

davranış gösterenler bir yıla kadar hapisle cezalandırılacaklardı.1284 Şimdilik sıradan 

vatandaş bu kurallara tabi değildi. Fakat 25 Kasım 1925 tarihli kanunla, tüm erkeklerin 

şapka giymesi zorunlu kılındı ve fes suç sayıldı.1285 

 Mustafa Kemal’in tek parti rejiminin Türkiye’yi modern ve seküler bir ulus-

devlete dönüştürme projesinde, Şapka Kanunu önemli bir adım olarak görüldü ve 

uygulandı.1286 Şapka Devrimi Kanunu ile sadece bir görünüm deşikliği değil aynı 

zamanda yeni bir kültür ve yeni bir insan tipinin oluşması arzulandı. Şapka 

değiştirmenin ve yenisini inşa etmenin simgesi olarak anlam kazandı. “Sekülerleşmeyi 

modernitenin kurucu bir öğesi ve Türkiye’nin ulus inşasına dair siyasi bir proje olarak 

algılayan Türk devleti, eğitim reformlarında olduğu gibi kıyafet düzenlemesi ile de 

kamu işlerinde dinin varlığını yasaklamayı, özel ve kültürel alanlara ilişkin tercihlerin 

ve kimliğin oluşmasında da dinin rolünü engellemeyi amaçladı.”1287 

Erkek bedeni üzerinden bir kimlik yaratımı söz konusuyken, kadınların giyimi 

hakkında peçe ve çarşafın yasaklanması gibi herhangi bir resmi karar alınmamıştır.1288 

Her ne kadar Mustafa Kemal 30 Ağustos 1925 günü Kastamonu da yaptığı konuşmada 

çarşafa yönelik: “Bazı yerlerde kadınlar görüyorum ki, başına bir bez veya bir peştamal 

veya buna mümasil bir şeyler atarak yüzünü gözünü gizler ve yanından geçen erkeklere 

karşı ya arkasını çevirir veya yere oturarak yumulur. Bu tavrın mana ve medlûlü nedir? 

Efendiler medeni bir millet anası, kızı bu garip şekle, bu vahşi vaziyete girer mi? Bu hal 

milleti çok gülünç gösteren bir manzaradır. Derhal tahsisi lâzımdır”1289 diyerek eleştiri 

yapmışsa da Takrir-i Sükûn desteğine rağmen çarşafa karşı kanun çıkarmaya girişmedi.    

                                                
1283 Chehabi, a.g.m., s.214. 
1284 Kılıç, a.g.e., s.220; Chehabi, a.g.m., s.215. 
1285 Chehabi, a.g.m, s.214; Tunçay, a.g.e,,  s.149-150. 
1286 Michael Humphreys, Andrew D. Brown, “Dress and İdentity: A Turkish Case Study”, Journal of 
Management Studies, 39:7, November 2002, pp, 927-952, p.934. 
1287Keyman, “Türkiye’de “Laiklik Sorunu”nu Düşünmek: Modernite, Sekülerleşme, Demokratikleşme”, 
s.123. 
1288 Findley, Turks in World History, p.207.  Tunçay, a.g.e., s.150-151. 
1289 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.227. 



 240

Bu şartlar dikkate alındığında rasyonel bir tutumdu.1290 Zaten devrimlerin genel 

karakteri şartların ve zamanın uygunluğunu gözetmesiydi. Ayrıca, kadının namusun 

kalesi olarak algılandığı bir toplumda kadın bedenine müdahale büyük sorunlara yol 

açabilirdi.  

Bununla birlikte, özellikle siyasi liderlerin bakışında, geleneksel yaşmak yerine 

son moda şapkanın kabul görmesi ile herkesin önünde Avrupalı giysilerin giyilmesi 

benimsendi. Böylece, yeni Türk ulusunun kadını olabilme, Avrupalı giysi giyme ile eş 

görüldü.1291 

Beden, ulusun ve devletin sembollerinin en önemlilerinden biridir. Ulusalcı 

hareketler, kadın vücudunu da ulusun sembolü olarak görürler. Bu yüzden ulus yaratımı 

ve devlet inşası, ister giysi düzenlemesi ister bedensel estetik düzenlenmesi gibi olsun 

farklı müdahaleler içerir. Tümü ulusallık duygusunu şekillendirmeye ve devlet gücünü 

kurmaya hizmet eder. Ulusun sembolü olarak beden hedef alındığında, modernleştirici 

müdahaleler bedenin istenmeyen görünümü halinde suçlamayı da içerir.1292 

Yukarda değindiğimiz Şapka Kanunu, batıcılık, sekülarizm ve ulusçuluğun 

kurumsallaşması için devletin bedene yaptığı müdahaleye örneklerden sadece biridir. 

Bu kanun sadece erkek içermesine rağmen kadınların giysileri etrafında da bir 

tartışmanın başlamasına yol açtı. Devlet kadınların İslami ya da geleneksel giysilerini 

yasaklamak için bir kanun geçirmemiş olmakla birlikte böyle bir kanun yoğun bir 

şekilde tartışıldı.1293 Bu yerel yönetimlere bırakıldı. Onların bazıları da yerel 

düzenlemeler vasıtasıyla peçeyi yasakladılar.1294 

 Bu yüzden seküler devletin kurulduğu yıllarda kadın bedeni ve kadının 

görülebilirliği, Türkiye’nin yeni ulusal kimliğinin küresel seyirciler tarafından 

izlenebilsin ve Türkiye’nin yeni seküler modernleşme projesi kurumsallaşabilsin diye 

stratejik bir araç olarak görüldü. Yeni ulus-devlet inşa etmede kadın bedeninin böyle 

hedef alınmasının farklı sebepleri vardı. İlkin Türkiye, kadın bedeninin ulusunun ve 
                                                
1290 Türk toplumunu iyi tanıyan ve gerçekçi olan Mustafa Kemal insanların “ailesinin” “namahreme” yasa 
zoruyla “açılmasını” tehlikeli saymış olsa gerekir. Afgan Kralı Emanullah Han’ın düşmesi üzerine “Ben 
ona bu konu (kadınların açılması) ile fazla uğraşma demiştim” ifadesi kadın kıyafeti konusunda temkinli 
olduğunu göstermesi bakımından manidardır. Oran, Atatürk Milliyetçiliği, s.187. 
1291 Michael Humphreys, Andrew D. Brown, “Dress and İdentity: A Turkish Case Study”, Journal of 
Management Studies, 39:7, November 2002, pp, 927-952, p.934. 
1292 Alev Çınar, Modernity, İslam, and Secularism in Turkey: Bodies, Places, and Time, Minneapolis, 
MN, USA: University of Minnesota Pres, 2005, p.53-54.  
1293 Ceylan Tokluoğlu, The Formation of Turkish Natiıo-State and Resistance, Doctor of Philosophy 
Department of Sociology and Anthropology, Carleton University, Ottowa, ontorio, 1995, p.254.  
1294 Çınar, a.g.e., s.59. 



 241

sınırlarının sembolü olduğu öteki ülkelerden farklı değildi. Kadın bedeni dünyayı ben 

ve ötekiler olarak ayırmada “sembolik sınır bekçileri” olarak işlev görür.1295 İkinci 

olarak ta kadınlar Osmanlı geçmişinden kurtarılmak istenmiştir.   

Burada şunu ifade etmek gerekir ki, kıyafetin düzenlemesi modern döneme has 

bir şey değildir. “Osmanlıda da vardı. Giysiler ve baş giysileri, Osmanlı toplumunda 

dinsel ya da etnik grup üyelerinin kimlik duygularını ve statülerini elde etmelerine ve 

belli etmelerine yardımcı olurdu.”1296 Hatta bu durum ölüm sonrasına bile yansırdı. 

Mezar taşları kişinin kimliğini ifade edecek şekilde başlıklar biçiminde yontulur ve 

işlenirdi. Osmanlı döneminden kalma mezar taşlarında bunu görmek mümkündür. 

Osmanlıda bir kimlik sembolü olan başlığın en önemli tarafını ise dini simgelemesi 

oluşturuyordu.1297 Fakat geleneksel imparatorluklar bunu ayrıştırma ve düzeni koruma 

için yaparken, modern devlet düzeni değiştirme ve türdeşleştirme için yapmaya başladı.   

Tarihsel bağlamda Cumhuriyet dönemini farklı kılan şey daha radikal oluşları ve 

ulus-devlete yönelmeleriydi. Bu yeni devrimci proje, Osmanlı-İslâm geçmişinden 

keskin bir kopuşu getirdi. Bu, yeni bir ulusallık ve yeni bir ulusal halk yaratmak içindi. 

Kadın vücudunun “açıklığı” Osmanlı-İslâmi geçmişten kurtulmanın merkezine 

yerleşti.1298 Kumsalda mayo giymiş kadın imajı ya da devlet destekli güzellik 

yarışmaları bu kırılmanın göstergeleridir. Devlet destekli yeni kadın imajı vücudun 

özgürleşmesi yani ulusun özgürleşmesi (İslâm otoritesinden) anlamına geliyordu. 

Devlet aktif bir şekilde, kadının halk içinde görünmesini, modern giysiler giymesini ve 

modern aktivitelere katılmasını destekledi. Kadın hukukçuların, milletvekillerinin, 

pilotların, sporcuların vb. fotoğrafları devlet destekli şekilde yayınlandı. Bu, ulus-

devletteki “prestijli” bir yaşam tarzının yeni modernist simgelerini resmediyordu. 

Seküler elit içindeki evli çiftler birlikte görünmeye başladılar. Dans resepsiyonları 

tertiplediler1299, akşamları kafelerde bulundular. Kadınların kentsel mekânlarda 

                                                
1295Nira Yuval-Davis, “Gender and Nation”, Women, Ethnicty and Nationalism: The Politics of 
Transation, Florence, (Ed. Robert L. Miller),KY; USA: Routledge, 1998, pp.23-35, p.28; Hasting 
Donnan and Thomas M.Wilson, Borders: Frontiers of İdentity, Nation & State, Oxford., GBR: Berg 
Publishers, 1999, p.148-150.  
1296 Donald Quataert, “Clothing Laws, State, and Society in the Otoman Empire, 1720-1829”, 
İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:29, No:3, (August 1997), pp, 403-425, p.407.  
1297 Ertunç, a.g.e., s.154. 
1298 Nira Yuval-Davis, “Gender, the Nationalist Imagination, War, and Peace”, Sites of Violence: Gender 
and Conflict Zones, (Ed. Wenona Giles and Jennifer Hyndman), NJ, USA: University of CaliforniaPress, 
2004, pp,170-192, p.172. 
1299 Cumhuriyetin ilk balosu “herkesin sus pus oturduğu, sessiz, hareketsiz, hattâ kadınsız bir mevlit 
toplantısı” gibi olmuştu.” Şevket Süreyya Aydemir, Tek Adam Mustafa Kemal, Remzi Kitabevi, İstanbul, 



 242

görünmeleri ve “tecrit” sınırlarını aşıp erkeklerle beraber toplumsal yaşama katılmaları 

Cumhuriyet’in ilk yıllarındaki yenilik cereyanlarını oluşturmaktaydı.1300  

Yeni kadın imajı, cumhuriyet resepsiyonlarında ve benzer organizasyonlarda 

batı tipi giyinmiş erkek yanında modernliğini gösteren kadındı. Cumhuriyetin erken 

yıllarında kadının açılmasına yönelik müdahaleler, Osmanlı kimliğine muhalif yeni 

modern Türk kimliğinin inşasında bir araç oldu.1301 

Giysi düzenlemeleri, Türkiye ile modern uluslar arasındaki farkın ortadan 

kaldırılması için bir araç olarak kullanıldı. Giysi, modern, medeni ve batılı olmanın bir 

göstergesi sayıldı. Ulusun malı değil, evrensel olarak görüldü. Avrupa tarzı giyinmek, 

Türk halkının medeni bir ulusa dönüştüğünün kanıtı olarak görüldü. Şapka Kanunu’nda 

ilk hedef devlet adamları, bürokratlar ve devlet memurlarıydı. Erkek bedeni devleti 

simgeliyor ve yeni bir ulusallık duygusu oluşturmaya hizmet ediyordu. Mustafa Kemal 

yaptığı gezilerde giydiği modern giysilerle kendi bedenine müdahale ederken, yalnızca 

yeni ulusal kimliğin betimlemesini yapmıyor aynı zaman da yeni devlet adamlığını da 

gösteriyordu.1302  

 Şapka Kanunu, sekülarizmin kurumsallaşmasını içerdi. Türkiye’de sekülarizm 

tam İslâmi otoriteyi, pratiği ve bilgiyi direk ya da dolaylı olarak seküler devlet 

müdahalesi altında kurumsallaştırdı. Devlet, İslâm’ı kontrolünde tutarken, otonom 

İslâmi söylemler dışlandı. Bu kanun sadece fesi değil dinsel kıyafetleri de kanun dışı 

yaptı. Bununla birlikte devlet bir taraftan, kadın bedenine görünmesi bağlamında 

müdahalelerde bulunurken, bazı erkek bedenlerini (resmi imam vb.) İslami giysilerle 

giydiriyordu.1303  

Kadın görünürlüğü sadece ulusal çapta değil uluslararası arenada da önemliydi. 

Güzellik yarışmaları ile Batılılaşmış Türk kadınları küresel alana gösteriliyordu. 7 Şubat 

                                                                                                                                          
1998, s.259. Alafranga denilen bu hayata kadınların birçoğu ayak uyduramamıştı. Mustafa kemal bu 
durum karşısında yetkisini ve ağırlığını kullandı.  Cumhuriyet’in ilanının yıl dönümlerinden birinde 
verilen ve yabancı temsilcilerinde bulunduğu bir baloda üniformalı subayların dans etmediğini gören 
Mustafa Kemal, bu durumun sebebini sordu. Komutanlardan biri suçun her dansa çağrıyı reddeden 
kadınlarda olduğunu söyleyince Mustafa Kemal topluluğa şöyle seslendi: “Arkadaşlar, dünyada subay 
üniforması giymiş bir Türk erkeğinin dans önerisini geri çevirebilecek bir kadının bulunabileceğini 
düşünemiyorum. Şimdi emrediyorum! Hemen salona dağılın! İleri Marş! Dans edin!” Bernard Caporal, 
Kemalizmde ve Kemalizm Sonrasında Türk Kadını,  Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara, 1982, 
s.651. 
1300 Nilüfer Göle, Modern Mahrem, Medeniyet ve Örtünme, Metis Yayınları, İstanbul, 2004, s.31, 87,92. 
Çınar, a.g.e., s.63-64, 92. 
1301 Çınar, a.g.e., s.64-66. 
1302 Çınar, a.g.e., s.69-70. 
1303 Çınar, a.g.e.,  s.70. 



 243

1929 tarihli sekülarist Cumhuriyet gazetesi, güzellik yarışması haberini veriyor, kimin 

uluslar arası yarışmada Türkiye’yi temsil edebilecek en güzel kadın olabileceğini 

bildiriyor ve bunu ulusal bir görev olarak sunuyordu.1304 Böylece milli bir mesele olarak 

sunulan ve vatandaş açısından “milli bir vazife” olduğu öne sürülen güzellik yarışmaları 

her yıl düzenlenmeye başlandı. 1932’de Keriman Halis (son şeyhülislamın kız torunu) 

Belçika’da dünya güzellik kraliçesi seçildi. Halisin bedeni, ulusun bedenine dönüştü. Bu 

ayrıca devletin gücünü ve modernliği nasıl başardığını göstermek bakımından 

manidardı.1305 Yani bu beden ile Avrupa standartlarının ve evrensel normların 

yakalandığı gösterilmek isteniyordu.  Lakin bu politikalar, ne erkek ne de kadın bedeni 

ile sınırlı değildi. Bir de yeni ulusun yaşayacak olduğu ulusal mekân ihtiyacı vardı. 

Ulusalcı proje temel bileşenlerinden biride, yeni bir ulusallık yaratmak ve yeni 

bir ulusal halk tanımı için ulusal alanlar inşa etmektir. Ulusallık duygusunun 

kurumsallaşması, ulusun sınırları belirlenmiş bir toprak üzerinde yaşayan bir topluluk 

olarak düşünülen bir ulusu gerektirir. Bu teklik ve birlik duygusu (ki ulusu oluşturmada 

çok mühimdir) sadece halkın uluslaşması ile değil aynı zamanda üzerinde yaşadıkları 

toprağın uluslaşmasıyla da ilgilidir. Bu yüzden tek teritoryal (vatan) duygusu yaratmak, 

ulus inşasının hayati bileşenidir. Ulusallık sadece ulusal topluluğun kolektif hayali değil 

aynı zamanda ulusal alanın da hayali ile ilgilidir. Bundan dolayı şehirler, alanlar ve 

yerler, yeni bir ulusallık duygusu oluşturma eyleminde merkezi bir konumdadır.1306 Bu 

süreç kolektif belleğin unutma yoluyla yeniden biçimlendirilecek hale getirilmesine 

yardımcı olur. Teknik bir ifadeyle söyleyecek olursak ulusun hafızasına “format” atmak 

işinde yeni ulusal mekânların oluşturulması önemlidir. Türkiye ve benzeri ulus-

devletler, çoğunlukla mekânsal uygulamalar yardımıyla hatırlar veya unuturlar. 

Yönetim erkini elinde tutan kadro, tasarladığı kurgu ile çakışan mekânı hedefleyerek 

kentsel artefaklar yardımıyla da, meşru kıldığı belleği kamusal bir olgu olarak sıradan 

kitleyle paylaşacaktır. Böylece kamusal insan üretimi kentsel anlamda da kendisini 

belirgin kılar. Bu fikir, “Aydınlanma”, “modernleşme” veya “modern ulus ve kimlik” 

                                                
1304 Cumhuriyet, 7 Şubat 1929. akt. Cihan Aktaş, Tanzimattan 12 Mart’a Kılık-Kıyafet ve İktidar, Kapı 
Yayınları, İstanbul, 2006, s.218.  
1305 Cihan Aktaş, Tanzimattan 12 Mart’a Kılık-Kıyafet ve İktidar, Kapı Yayınları, İstanbul, 2006, s.219. 
Çınar, a.g.e., s.72. 
1306 Çınar, a.g.e, s.99. 



 244

yaratma sürecinin de bir parçasıdır ve bu büyük sav, kamusal Türk insanı projesi 

üzerinde yoğunlaşmıştı.1307  

Kemalistler ulusal kimlik ve ulusal egemenliği oluşturma bağlamındaki 

politikaları Cumhuriyetçi pratiğe hemen yansımıştı.  Bu pratikler şehirleşme ile ilgili 

politikalara da yansıdı.1308 Geride kalmışlığın getirdiği sabırsızlıkla modernliğin 

tözünün değil de kolayca tanınabilen simgelerinin ve dışsal biçimlerinin hızla 

cumhuriyetin inşacılarının birincil uğraşı haline gelmesi söz konusuydu. 1930’lardaki 

Kemalist programın özgün yanı, şeylerin biçimini değiştirmeye yatırılan haddinden 

fazla zaman ve enerji ile cumhuriyete özgü görsel bir modernlik kültürünün resmen 

üretilmesi, denetlenmesi ve yayılmasıydı.1309 

 Cumhuriyet Batı aydınlanmasını tüm yönleriyle adapte ederek köklü bir sosyal 

değişim yaratmak istiyordu. Dolayısıyla ulusal kimliğin oluşumu tarihsel bağlamın 

yanısıra, modern imgesinin sosyal hayata getireceği her yeniliğin kabul görmesi ve 

benimsenmesine bağlıydı. Bu yeni yaşamı oluşturmak üzere başkentin de Anadolu’ya 

taşınması eski sistemi ‘unutmak’ ve modern ulus-devlet imgesini yaratmak bakımından 

anlamlıydı.1310 

Ankara’nın başkent oluşu da yeni seküler ideolojinin kendini şehir üzerinden 

ortaya koymasıydı. İslami geleneğin sembollerinden özellikle Osmanlının başkenti 

İstanbul’dan vazgeçildi. Ankara’nın başkent seçilmesi sadece stratejik ya da coğrafi 

sebepler dolayısıyla değildi. Ankara’nın, İslam’ın herhangi önemli bir simgesini 

taşımaması ve Osmanlı ya da İslam tarihinde önemli bir rol oynamamış olması 

önemliydi. İstanbul bir yandan Osmanlıydı, bir yandan Bizans’tı. Cumhuriyet eliti, 

Osmanlı mirasıyla çelişkilerle dolu ilişkisi bağlamında, Osmanlı payitahtının temsil 

ettiği debdebe, israf ve hazlara karşı, Ankara’nın bozkır hayatını ön plana çıkarmıştı.  

Cumhuriyetçi ulusçuluk daha radikal versiyonlarında, “militan laik” kimliğine 

bürünüyor, bu da, halifelik merkezi ve kutsal bir İslam şehri olarak da görülen 

                                                
1307 Güven Arif Sargın, “Kamu Kent ve Polytika” Başkent Üzerine Mekan-Politik Tezler: Ankara’nın 
Kamusal Yüzleri, (Ed. Güven Arif Sargın), İletişim, İstanbul, 2002, ss,9-41, s.29. 
1308 Christopher Houston, “Provocations of built environment: animating cities in Turkey as Kemalist”, 
Political Geography, 24 (2005), pp, 101-119, p.106. 
1309 Sibel Bozdoğan, Modernizm ve Ulusun İnşası; Erken Cumhuriyet Türkiyesi’nde Mimari Kültür, (Çev. 
Tuncay Birkan), Metis Yayınları, İstanbul, 2001, s.74. 
1310 İnci Yalım, “Ulus Devletin Kamusal Alanda Meşruiyet Aracı: Toplumsal Belleğin Ulus Meydanı 
Üzerinden Kurgulama Çabası”, Başkent Üzerine Mekân-Politik Tezler: Ankara’nın Kamusal Yüzleri, (Ed. 
Güven Arif Sargın), İletişim, İstanbul, 2002, s.168.   



 245

İstanbul’a soğuk bakışın başka bir nedenini oluşturuyordu.1311 Cumhuriyet kadroları, 

genç ulusun ideolojisini ve ruhunu taşıyan ve cumhuriyet hükümeti için sembolik 

mekân olarak fonksiyon görecek yeni bir başkent inşa etmeyi planladılar. 

İmparatorluğun başkenti İstanbul’dan uzak ve uzaysal olarak ülkenin merkezinde yer 

alan Ankara, yeni başkent için yer olarak seçildi. Bu yerde bile kasabanın eski yeri 

değil, kenar kısmı tercih edildi.1312 Başkentin odağı olarak Yenişehir seçilmişti. Burası 

genç ulusun iradesini ve ideallerini temsil edecek ve aynı zamanda yeni idare şeklinin 

ve yeni bir yaşam biçiminin sembolü olacaktı.1313 Bizans, Rum veya Osmanlı 

kozmopolitliğini taşıyan, yozlaşmış İstanbul yerine, yep yeni bir şehir ülkenin merkezi 

ilan edilerek taze bir başlangıç yapılmak istenmiştir. Başkentin, tarihi sıfır noktasından 

başlatmak için, pek özelliği olmayan bir Anadolu kasabasına taşınması, yeni devlet ve 

toplum projesini, tarihten ve simgesel ağırlıktan yoksun soyut bir mekânda 

gerçekleştirme amacını ortaya koymaktaydı.1314 

Ankara’nın inşası şehir merkezi ile başladı. Ulusun merkezi belirlenirken bu 

alana ilkin Hâkimiyet’i Milliye Meydanı ismi verildi. Sonradan ise Ulus Meydanı 

oldu.1315 Ulus meydanı, hem kurtuluş savaşının yönetildiği hem de Cumhuriyetin 

yönetim merkezinin kurulacağı kamusal alan olarak evrilecek, meşruiyetinin ve 

devamlılığın temel bileşeni olan kimlik/bellek üretiminin somut imgelerini çeşitli 

mekânsal pratikler yoluyla barındıracaktır.1316 Ulus Meydanının en önemli yapısı Zafer 

Anıtı idi. Bu anıt, alan üzerine ulusun en önemli işareti olarak yazılmıştı. Bu, 1927’de, 

Mustafa Kemal önderliğindeki savaşılmış ve kazanılmış bağımsızlık savaşının anısına 

dikilmişti. Türkiye’nin hem iç hem de dış düşmana karşı büyük zaferini 

betimliyordu.1317 Anıtlar, ulusçu coğrafyada öne çıkan yapılar olduğu için “kurtuluş” 

kutlamaları her yıl bu anıtlarda yapılırdı.1318  

                                                
1311 Keyder, Memalik-i Osmaniyeden, s.85. 
1312 Bülent Batuman, “Identity, Monumentality, Security Building a Monument in Early Republican 
Ankara”, Journal of Architectural Education, Vol:59, Issue: 1, 2005, pp,34-45, p.34.   
1313 Bülent Batuman, “Mekân, Kimlik ve Sosyal Çatışama: Cumhuriyet’in Kamusal Mekânı Olarak 
Kızılay Meydanı”, Başkent Üzerine Mekân-Politik Tezler: Ankara’nın Kamusal Yüzleri, (Ed. Güven Arif 
Sargın), İletişim, İstanbul, 2002, s.43. 
1314 Keyder, a.g.e., s.86. 
1315 Zeynep Kezer, The Making of a National Capital: Ideology and Socio-Spatial Practices in Early 
Republican Ankara, Ph. D dissertation,  University of California, Berkeley, 1999, p.134.   
1316 Yalım, a.g.m., s.158.    
1317 Yalım, a.g.m., s.196-203.    
1318 Keyder, a.g.e., s.88. 



 246

Bu şehrin caddeleri ve anıtları milli mücadelenin kahraman yerleri, şahısları ve 

söylemleri ile isimlendiriliyordu. Bu eskiye karşı yeniyi koymaydı. Bir Cumhuriyet 

ikonu olarak Ankara’nın yeniliği ve temizliği, eski İstanbul’un tozu toprağı ile 

karşılaştırılarak övülüyordu. İstanbul her bakımdan Ankara’nın ötekisi rolüne mecbur 

edilmişti. Beş yüzyıl İmparatorluk iktidarının ve dini otoritenin merkezi olan İstanbul, 

sadece mimari ve şehircilik açısından değil, bu kadar görsel olmayan özellikler 

açısından da, yeni başkentin “saflığı, ahlaki üstünlüğü ve idealizmi”, İstanbul’un 

“imparatorluk ve hanedan gelenekleri, kozmopolit kirlenmişliği ve soysuzlaşmışlığı” ile 

karşı karşıya konuyordu.1319  

Bu bağlamda dönemim resmi ve popüler yayınlarında, Ankara’dan ulusun kalbi 

olarak bahsedildi. Ankara Türkiye Cumhuriyetin, doğuran bir anne olarak görüldü. 

Cihan siyasetinde mühim bir rol oynayan Ankara, Türkiye Cumhuriyetini doğurmuş ve 

onu büyük bir kıskançlıkla sinesinde yaşatmıştır. Cumhuriyet de kendini doğuran anaya 

karşı her türlü ihtimam ve tekayyüdü yapmaktan geri kalmamış, onun çorak topraklarını 

ve bakımsız mahallelerini güzel binalarla, mekteplerle ve muhteşem müesseselerle 

süslemişti1320  

  Ulus-devlet yaratımında sosyal alanların kullanımı, aşikâr bir şekilde anıtlar, 

müzeler, abideler, anıtsal yapılar ve şehrin etrafına dağılmış heykeller ile kendini 

gösterirler. Türkiye’de sadece şehrin merkezini değil, ulusun merkezini de gösteren, 

şehir merkezinde en azından bir tane Mustafa Kemal heykeli olmayan tek şehir yoktur. 

Cumhuriyetin kurucusu olarak, her resmi dairede, okulda, kamu binalarında büst, 

heykel yâda resim olarak ve ulusun sembolü olarak sunuldu.1321 Hükümet kararıyla 

kamu binalarının yüzlerindeki tuğralar ve dini konulu yazılar kaldırıldı ve bunların özel 

binalarda kullanılmaması için bir takım işlemler yapıldı.1322 

Türk ulus-devleti böylece eskiyi unutup yeniyi muteber kılma yönündeki 

projesine, ilkin devletin temsilci olarak erkek bedenini, ikinci olarak ulusun sembolü 

olarak kadın bedenini  (kısmen dolaylı olarak) ve son olarak ta ulusun mekânlarını dâhil 

ediyordu. Seküler ulusal kimliğin inşasında, “eski” (fes, çarşaf, İstanbul vb.) unutulması 

gerekendi. Fakat “yeni”nin eski ile olan ilişkisinde eski tamamen yok sayılmamıştır. 

                                                
1319 Bozdoğan, a.g.e., s.82. 
1320 Bozdoğan, a.g.e., s.83. 
1321 Çınar, a.g.e,, s,99-100. 
1322 Shaw, Shaw, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, Cilt:II, s.455. 



 247

Yeni eski ile daima bir ilişki içindedir. Yani yeni kendini muteber kılmak için geri, yoz, 

kötü vb. sıfatlarla nitelenen eskiyle öteki oluşturması bağlamında ilişki içersindeydi. 

Yeninin kimliği eskinin öteki olarak konumlanmasına bağlıydı. 

Bedenlerin ve mekânların yeniden inşası, modernliğin içinde barındırdığı bir 

paradoksu da açığa çıkarıyordu. Modern devletin teorik olarak insanı dogmatiklikten 

kurtarma yönündeki özgürleştirici iddiaları, bireyin ve toplumun özel alanlarına 

tahakküm koyma şekliyle ortaya çıkan yeni bir dogmatikliği pratiğe dökülmüştür.  Bu 

dönüştürme sürecinde birey ve toplum kamu malı gibi görülmüş, ruhuyla, bedeniyle ve 

yaşam alanlarıyla yeniden inşa edilmek istenmiştir. Fakat daha sonra da göreceğimiz 

üzere modern toplumun temel bileşenlerinden biri olan refah ve şehir toplumu (Gellner) 

ihmal edildiği için, modern uluslaş(tır)ma sembolik alanlara yönelmiştir. 

Çağdaş dünyada seküler bir ulusal kimlikle varlığını devam ettirmek kararında 

olan kurucu irade, dinsel-geleneksel aidiyet ve simgelerle mücadelede bunlarla 

yetinmemiştir. Sırada halkın günlük pratiklerinden olan ve modern muasır seviyesine 

ulaşmada engel olarak görülen, tekke ve zaviyeler, eski ölçü birimleri gibi eskiyi 

hatırlatan unsurların haledilmesi kalmıştı.      

 

4.4. Ulusal Kimliğin İnşası Sürecinde Tekke, Zaviye, Türbe ve Tarikatların 

Kapatılması  

 Cumhuriyet döneminde bu alanlarda yapılan inkılâpların mahiyetini ve 

gerekçesini anlamak için, bu oluşumların Türk tarihinde oynadığı siyasi ve toplumsal 

rollerine bakmak lüzumu vardır. Ebetteki İslamî dönemden başlayan ve Osmanlıdan 

Cumhuriyete intikal eden bu yapıların detaylı bir izahatını yapmak çalışmanın kapsamı 

dışındadır. Bununla birlikte, tarikatların kitleleri harekete geçirme ve iktidara isyan 

edebilme özelliklerine değinmek, ulus oluşturma projesinde bu unsurların kapatılması 

ya da sembollerinin yasaklanmasının mantığını anlamak için faydalı olacaktır.   

 Türk tarihine bakıldığında, Selçuklulardan itibaren Anadolu’nun Türkleşmesinde 

ve İslamlaşmasında1323 ve daha sonra Osmanlı’nın kuruluş ve gelişme döneminde 

tarikatların önemli rol aldığını görmekteyiz. Köprülü’nün Alperen1324, Barkan’ın 

“Kolonizatör Dervişler” dediği tekke ve zaviye mensubu kişiler Anadolu’nun Türk 

                                                
1323 Mustafa Kara, Din, Hayat, Sanat Açısından Tekke ve Zaviyeler, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1990, 
s.50. 
1324 Köprülü, Osmanlı Devletinun Kuruluşu, s.106-120. 



 248

yurdu olmasında önemli rol üstlenmişlerdi.1325 Osmanlı Devleti’nin kuruluşunda, bu 

kişiler sınır boylarında yerleşik ve göçebe Türkmenlerin dini hayatı üzerinde, Hıristiyan 

halkı İslam dinine kazandırmak hususunda ve özellikle 14. ve 15. asırlarda eklektik ve 

hoşgörülü yapılarıyla Balkanlarda İslamiyetin yayılmasında çok etkili olmuşlardır.1326  

Çoğunluğu kırsal kesimlerdeki tarikatlara kendisini adamış Türkmen aşiretleri, 

Osmanlı’nın başlangıcından itibaren Hıristiyan topraklarının fethinde, kolaylaştırıcı 

işlev görmüşlerdi. Ayrıca bu tarikatlar fetih edilen topraklardaki sakinlerin İslâm dinini 

benimsemelerinde de önemli rol oynamışlardı.1327 Osmanlı Devleti’nin yayılmasında, 

iktidar ile uyum sağlayan tarikatlar, siyasi nüfuzlarını padişahların hizmetinde 

kullanıyorlardı.1328 Çünkü bu mistik yapılar, Sultana halkı ile bağ kurma imkânı 

tanıyordu. Şeyhlerin insanlar üzerinde çok etkili olduğu Osmanlı toplumunda sultan, bu 

mistik yapıların liderlerine ayrıcalık tanımak durumundaydı. İmparatorluktaki tekkeler 

vasıtasıyla ulaşılabilen binlerce müride, İslami yönetimin uygulayıcısının sultan 

olduğunu şeyhleri aracılığıyla benimsetmekte zorluk yoktu. Zaten sultanların çoğu bu 

mistik yapıların üyesiydi. Sultanlar, bu tekkelere vergiden muaf olma, toprak tahsisi 

gibi çeşitli ayrıcalıklar tanıyorlardı.1329 Bu siyasal meşruiyetlerini sağlama ve devam 

ettirme için seçilmiş bir yol idi.   

Osmanlı Devleti’nde dini tarikatları iki ana gruba ayırmak olanaklıdır. İlki, 

“sultanın ya da önemli kişilerin kurduğu vakıfların gelirleriyle desteklenen tekkeleriyle, 

iyi tanımlanmış bir örgütü ve belli ayin ve törenleri olan, yerleşmiş tarikatlar”1330 yani 

devletten destekli ve meşru diyebileceğimiz gruplardır(Nakşibendîlik, Mevlevîlik, 

Halvetîlik ve bunların çeşitli kolları). İkinci grup ise gayri-meşru ve muhalif 

diyebileceğimiz “Melâmi ya da Melâmeti (bu grup içinde Kalenderî, Haydarî, Abdalân 

ya da Babaî olarak tanınan dervişler ve Hamzaviler bulunur) diye bilinen gizli 

                                                
1325 Ömer Lütfi Barkan, Kolonizatör Türk Dervişleri, Hamle Basın Yayın, İstanbul, Tarihsiz, s.14-15, 28.  
1326 Ahmet Yaşar Ocak, Türkler, Türkiye ve İslâm; Yaklaşım, Yöntem ve Yorum Denemeleri, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2003, s.46-47; Bayram Sakallı, “Tekke, Zâvîye ve Türbelerin Türk Toplumundaki 
Rolleri, Kapatılmaları ve Tepkiler”, Türkiye Günlüğü, Sayı:29, Temmuz- Ağustos 1994, s.203-204; 
Lewis, Modern Türkiye, s.402. 
1327 J.D. Norton, “The Turks and Islam”, World’s Religions: Islam, (Ed. Peter Clarke), Florence, KY, 
USA: Routledge, 2000, pp,84-101, p,87.   
1328 Barkan, a.g.e., s.16. 
1329 Hakan T. Karateke, “Opium for the Subjects? Religiosity as a Legitimizing Factor for the Ottoman 
Sultan”, Legitimizing the Order: The Ottoman Rhetoric of State Power, (Ed.hakan T.Karateke, Maurus 
Reinkowski), Leiden, NLD: Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel en Drukkerij, 2005, pp,111-
131, p.124.  
1330 İnalcık, Osmanlı Devleti Klasik Çağ, s.199.  



 249

tarikatlardı”.1331 İlk grubu oluşturanları Sünni (Ortodoks), ikinciyi oluşturanları ise gayri 

Sünni(heterodoks) olarak nitelemekte olanaklıdır.1332 Bu farklılıklardan bahsetmemizin 

sebebi, heterojen bir toplumsal yapı üreten bu tarikatların homojen bir ulus kurgusunda 

yerinin olmadığını ifade etmek içindi. Ayrıca bu tarikatlar sadece dinsel ve toplumsal 

hizmet veren unsurlar olmayıp siyaset ile iç içeydiler. Mutabık kaldıkları zaman iktidarı 

siyaseten besleyen bu tarikatlar, muhalif pozisyon aldıklarında ise kitleleri harekete 

geçirip mevcut iktidarı sonlandıracak siyasi güce sahip olabilmişlerdi.1333  

Osmanlı yönetiminde tarikatlar, her zaman için kuruluştaki gibi fayda 

sağlamadılar. Özellikle resmi anlayışla ters düştüklerinde birçok isyanı çıkardılar. 

Çeşitli defalar, tarikat liderlerinin birçoğu müritlerinin samimi bağlılık duygularını 

sömürerek, bunları kötüye kullandılar. 15. ve 16. yüzyıllarda bazı tarikatlarla mücadele 

edildi ve kapatıldı. Modern dönemde, Osmanlı yapısının sıkıntıya girmesiyle birlikte, 

sadece resmi kurumları değil tarikatları da iyice bozuldu. Öyle ki son devirlerde dilenci 

dervişleri ve tembelhane haline gelmiş tekke ve zaviyeler ile ilk dönemde çalışmanın 

üretmenin ve hoşgörülü olmanın merkezi olanlar arasında hiçbir münasebet 

kalmamıştı.1334  

Modernleşme hamleleri bakımından Cumhuriyet dönemi Türk inkılâbının 

kıvılcımı diyebileceğimiz II. Mahmut döneminde, Yeniçeri Ocağı kaldırıldığında, 

yüzyıllardır yeniçerililerle aralarında yakın ilişki olan Bektaşiler de yok edilmek 

istendi1335 Vaka-i Hayriye olayında 15. yüzyıldan beri yeniçeriler ile yakın ilişkisi olan 

ve “yeniçerililerin ruhani akıl hocası”1336 olan Bektaşi tekkeleri kapatıldı. Tekkelerin 

                                                
1331 İnalcık, a.g.e., s.199. 
1332 .Norton, a.g.m., s.85. 
1333 Tarikatlar Türk tarihinde periyodik olarak isyan ettiler. Özellikle ekonomik koşullar kötüye gidince ya 
da yönetimin siyasi ideolojisi beğenilmediğinde. Örneğin, Moğollardan kaçıp Anadolu’ya gelen yeni 
göçmenlerin sebep olduğu toprak kıtlığından rahatsız olan Türkmen kabileleri, iktidarı kötü yönetme ile 
suçlayarak, Baba İlyas’ a bağlı Baba İshak önderliğinde isyan etti (Babai isyanı 1240). İnalcık, a.g.e,, 
s.195; Norton, a.g.m., s.86. 
1334 Barkan, a.g.e., s.29. 
1335 Douglas A. Howard, History of Turkey, Wesport, CT. USA: Greenwood Publishing Group, 
Incorparated, 2001, p.59; Norton, a.g.m., s.93. Hacı Bektaş, 16. yüzyıl sonlarından başlayarak resmen 
yeniçeri piri olarak kabul edilmiş, bu tarihlerde bir Bektaşi babası daimi olarak ocakta kalmaya 
başlamıştır. Bektaşi tarikatıyla yeniçeri ocağı o denli birbirinden ayrılmaz hale gelmiştir ki, bir de tarikat 
başkanı seçildiğinde İstanbul’daki yeniçeri kışlasına gelir, tacını kendisine Yeniçeri Ağası giydirirdi. 
İnalcık, a.g.e., s.202. 
1336 G.G. Arnakis, “Futuwwa Traditions in the Otoman Empire Akhis, Bektashi Dervishes, and 
Craftsmen”, Journal of Near Eastern Studies, Vol:12, No.4. (Oct., 1953), pp,232-247, p.243.  



 250

çoğu zarar gördü,geriye kalanlar ise Ortodoks Sunni olan Nakşibendîlerin denetimine 

verildi.1337   

Osmanlı Devleti’nde tarikatlar hemen hep siyasetin içinde olmuşlardır. Bir 

zamanlar başarılı işlere imza atan tarikatlar, büyük oranda tembelliğin, pisliğin, 

ayrılıkçılığın yuvası olabildiği gibi, modernleşme hamlelerine de engel oluyorlardı. 

Buna rağmen, bunların kaldırılması için cumhuriyeti beklemek gerekecekti. Çünkü 

Milli Mücadele bile bazı tarikatların (Mevleviler) desteği vardı. Türkün varoluş-yok 

oluş mücadelesinde üzerlerine düşeni yapmışlardı.1338 Ayrıca “Birinci Büyük Millet 

Meclisinde Mevlevî, Bektaşî ve hatta Nakşibendî tarikatlarından on ileri gelen şeyh 

vardı.”1339  Fakat Cumhuriyet kurulduktan sonra, modern bir ulus inşa etme projesinde, 

modern bilime aykırı, toplumun homojenleşmesine engel olan, etno-yerel bazda farklı 

uluslaşma sürecine katkılar sağlayan ve siyasi iktidarı reformlarını gerçekleştirme 

sürecini zora sokabilecek bu yapıların varlığı, cumhuriyetçi kadro için kabul edilemezdi. 

1924’te başlayan lâikleştirici reformlar, aslında ilk etapta dervişlere karşı değil, 

ulemaya karşı yönelmişti. Fakat lâikliğe karşı en tehlikeli direncin ulemadan değil, 

dervişlerden gelebileceği kısa sürede anlaşıldı. Çünkü ulema uzun süreden beri devletin 

otoritesini paylaşmış, müttefiklerini yitirmiş ve gücünü kaybetmiş olduğu için ona karşı 

gelmeye yatkın değildi. Oysaki tarihsel örneklerini de sıkça görebildiğimiz üzere 

dervişler muhalefete alışkındılar; hala geniş halk desteğine sahiptiler ve ulemadan farklı 

olarak işgalciler ile işbirliği lekesi taşımıyorlardı.1340  

Mustafa Kemal’in dinsel kurum ve alanlarda yaptığı reformlar bazı kesimlerde 

derin bir huzursuzluğa neden olmuştu. 1925’te cereyan eden Şeyh Sait İsyanı, 

tarikatlara karşı olan güvensizliği pekiştirmişti.1341 Söz konusu ayaklanma ilk bakışta bir 

Kürt ayrılıkçı hareketi olarak değerlendirilmişse de, hükümet onun lâik reformlara karşı 

bir dini tepki olduğu kanaatine de varmıştı. “Şark İstiklâl Mahkemesi” vasıtasıyla bu 

ayaklanmanın liderlerine ölüm cezası verildi ve Doğu Anadolu’da buluna bütün tekke 

ve zaviyeler kapatıldı.1342 

                                                
1337 Zürcher, Turkey: A Modern History, s.40. 
1338 Sakallı, a.g.m., s.206. 
1339 Lewis, Modern Türkiye, s.405. 
1340 Lewis, a.g.e., s.405. 
1341 Şerif Mardin, Türkiye’de Din ve Siyaset (Makaleler 3), İletişim, İstanbul, 1998, s.123.  
1342 Ergün Aybars, İstiklâl Mahkemeleri 1923-1927, Ankara, 1982, s.182-183. Lewis, a.g.e., s.405-406; 
Norton, a.g.m., s.96. 



 251

İsyan, tarikatların Türkiye’de hala güçlü bir kuvvet olarak kaldığını gösterdi. 

Mustafa Kemal, Türkiye’yi sokmak istediği modern dünyada böyle gizli güçlerin yeri 

olmadığı kararlılığıyla onları kaldırmaya karar verdi. O, tarih boyunca bazı tarikatların 

muhalif unsurların ve yıkıcı eylemlerin merkezi olduğunu biliyordu.1343 Bu bilinç ve 

kararlılıkla Mustafa Kemal tarikatlara ve onların temsil ettiği hayat tarzına karşı 

kapsamlı bir mücadele başlattı.  

30 Ağustos 1925’te Kastamonu gezisinde gerçekleştirdiği konuşmasında 

tarikatların ürettiği zihniyeti hedef alan konuşmasında bunların yok edilmesi gerektiğini 

şöyle ifade ediyordu: “Efendiler yaptığımız ve yapmakta olduğumuz inkılâpların gayesi, 

Türkiye Cumhuriyeti halkını tamamen asrî ve bütün mâna ve eşkâliyle medeni bir 

heyeti içtimaiye haline îsal etmektir. İnkılâbatımızın umdei asliyesi budur.  Bu hakikati 

kabul edemiyen zihniyetleri tarumar etmek zaruridir. Şimdiye kadar milletin dimağını 

paslandıran, uyuşturan bu zihniyette bulunanlar olmuştur. Herhalde zihniyetlerde 

mevcut hurafeler kâmilen tardolunacaktır. Onlar çıkarılmadıkça dimağa hakikat 

nurlarını infaz etmek imkânsızdır.”1344 Mustafa Kemal, hurafelere dair misallerle tafsilat 

verdikten sonra bunları ürettiğini düşündüğü türbeler ve yalancı evliyalar hakkında: 

“Ölülerden istimdat etmek medeni bir heyeti içtimaiye için şîndir” tesbitini yaptıktan 

sonra asıl mesele olan tekkeler sorununa değindi: “ Mevcut tarikatların gayesi 

kendilerine tabi olan kimseleri dünyevi ve mânevi olan hayatta mazharı saadet 

kılmaktan başka ne olabilir? Bugün, ilmin, fennin, bütün şümuliyle medeniyetin 

muvacehei şulepaşından filân veya falan şeyhin irşadiyle saadeti maddiye ve mâneviye 

arayacak kadar iptidaî insanların Türkiye camiai medeniyesinde mevcudiyetini asla 

kabul etmiyorum.  

Efendiler ve ey millet, iyi biliniz ki, Türkiye Cumhuriyeti şeyhler, dervişler, 

müritler, mensuplar memleketi olamaz. En doğru, en hakiki tarikat, tarikatı 

medeniyedir. Medeniyetin emir ve talep ettiğini yapmak insan olmak için kâfidir. 

Rüesayı tarikat bu dediğim hakikati bütün vuzuhiyle idrak edecek ve kendiliklerinden 

derhal tekkeleri kapatacak, müritlerinin artık vasılı rüşt olduklarını elbette kabul 

edeceklerdir.1345 Yine Mustafa Kemal Nutuk’unda bu konu ile ilgili olarak şunları 

söylemiştir: “Efendiler, tekke ve zaviyelerle, türbelerin Seddi ve alelûmum tarikatlarla 

                                                
1343 Norton, a.g.m., s.96. 
1344 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.224. 
1345 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.225. 



 252

şeyhlik, dervişlik, müritlik, çelebilik, falcılık, büyücülük ve türbedarlık ve ilâ…gibi 

birtakım unvanların men ve ilgası da Takriri Sükûn Kanunu devrinde yapılmıştır. Bu 

husustaki icraat ve tatbikat, heyeti içtimaiyemizin, hurafeperest, iptidai bir kavim 

olmadığını göstermek noktai nazarından, ne kadar elzem idi; takdir olunur. Birtakım 

şeyhlerin, dedelerin, seyyitlerin, çelebilerin, babaların, emîrlerin arkasından sürüklenen 

ve falcılara, büyücülere, üfürükçülere, nüshacılara tâli ve hayatlarını emniyet eden 

insanlardan mürekkep bir kütleye, medeni bir millet nazariyle bakılabilir mi?”1346 

Tarikatlara karşı kanuni düzenlemeler hiç gecikmedi. Mustafa Kemal 2 Eylülde 

bir kabine toplantısından sonra, bir dizi yeni kararnameler ilan etti. 30 Kasım 1925’te 

Meclisten geçen kanunlarla (Kanun No:677) onaylanan bu kararnameler ile tarikatlar 

dağıtılıp yasaklandı, malları alındı, tekke ve zaviyeleri kapatıldı, ibadet toplantıları ve 

törenleri yasaklandı. Şeyhlik, dervişlik, müritlik, seyitlik, babalık, dedelik, falcılık, 

üfürükçülük, muskacılık gibi tarikat unvanları da kaldırıldı.1347 Bu radikal devrim, Türk 

tarihinde esas itibariyle popüler İslâm’ın temelini oluşturan tasavvuf kurumunu ortadan 

kaldırmaya yönelikti. 9. yüzyıldan beri Müslüman Türklerin önemli bir dini ve kültürel 

kurumu olarak işlev görmüş olan tasavvuf ve onun teşkilatlanmış biçimindeki tarikatlar, 

resmiyette ortadan kaldırılarak (gerçekte ise yer altına itilerek)  İslâm’ın kamusal alanın 

tümüyle dışına çıkarılması süreci de tamamlanmış oluyordu.1348 Böylece Kemalist 

devrim, İslami bir imparatorluktan ulus-devlete geçiş sürecinde önemli bir aşama 

kaydederken, devletin meşrulaştırıcı ideolojisini de İslam’dan ulusçuluğa 

dönüştürüyordu (gökten yere indiriyordu). Yaklaşık yüzyıldır yaşanan kimlik sorununa 

da “Batı medeniyetine ulaşmayı hedefleyen birleşik bir ulus” olma şeklinde bir cevap 

buluyordu.1349       

Tarihsel süreç içerisinde bazen faydalı bazen zararlı işler yaparak Cumhuriyet 

dönemine kadar ulaşan tarikatlar, bu zaman zarfında lehte ya da aleyhte olsun siyasetle 

iç içe olmuştu. İktidarın meşruiyetini dinsel ya da mistik zeminlerden aldığı geleneksel 

Osmanlı Devleti’nde tarikatlar, iktidarın meşruiyetini güçlendiren ya da zayıflatan güç 

merkezleriydi. Modern devlette, en azından teoride böyle bir şey söz konusu olamazdı. 

Meşruiyet yalnızca ulustan alınırdı. 

                                                
1346 Nutuk, Cilt: II, s.896. 
1347 Goloğlu, a.g.e., s.180; Kılıç, a.g.e., s,238-239; Lewis, a.g.e., s.409. 
1348 Ahmet Yaşar Ocak, Türkler, Türkiye ve İslâm; Yaklaşım, Yöntem ve Yorum Denemeleri, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2003, s.109. 
1349 Gülalp, Kimlikler Siyaseti, s.33. 



 253

Toplumsal bağlamda değerlendirildiğinde ise tarikatlar kendi içlerinde 

dayanışmayı sağlamış olsalar da bütün olarak bakıldığında, heterojen bir toplumsal 

yapının oluşmasına neden oluyor ve hatta bölgesel olarak daha önce de belirttiğimiz 

üzere etno-yerel uluslaşmalara katkı sağlıyorlardı. Çünkü bir tane tarikat yoktu tarikatlar 

vardı. Kitleler üzerinde çok etkili olan bu yapılar toplumsal ve siyasal huzursuzluk 

diyebileceğimiz isyanlara neden olabiliyorlardı. Buna karşın modern ulus homojen 

olmalıydı ve dayanışma parça parça değil tüm ulus içinde sağlanmalıydı. Ulus-devleti 

kuran Mustafa Kemal ve ekibi, geleneksel, dinsel ve mistik aidiyet zeminlerinden 

kurtulmuş homojen bir ulus oluşturmada tarikatların yerinin olamayacağı bilinciyle, bu 

yapılara savaş açtı.  

Sonuç olarak diyebiliriz ki, tarikatların, tekkelerin, zaviyelerin ve türbelerin 

kapatılması, hedeflenen ulus projesinin önündeki engellerin bir kısmının aşılmasıydı. 

İlaveten bu hareket küresel dünyada yer alma projesinin de bir parçasıydı. Özgür 

bireyin, rasyonel toplumun ve akılcılığın hâkim olduğu modern dünyada, hayat felsefesi 

mistik unsurlarla şekillenmiş bir toplumun yaşama şansı yoktu. Zaten olmamıştı. Bunu 

işgal yılları ortaya koymuştu. 

Bu inkılâp ile devrimci hükümetin siyasi otoritesini sarsabilecek, reform sürecini 

aksatabilecek ve homojen ve akılcı ulus projesinin önünde engel olabilecek yapılar 

kaldırılmış oldu. Kimlik bağlamında ise geleneksel aidiyet merkezleri sonlandırılmak 

istenmesinin yanında merkezi devletin arzuladığı uluslaşma sürecini etno-yerel bağlamlı 

muhalif ve separatist harekete karşı yeni bir düşünüm noktasına taşıdı. Bu bir dönüm 

noktası idi ve artık etnik ve dinsel bazı farklılıklar kenarlanarak, tarikatların müridi 

değil, yeni, özgür yurttaş yaratımı sürecine hız verildi.   

 

 

 

 

 

 

 

 



 254

4. 5. “Yeni ulus” İçin Yeni Takvim, Saat, Rakam, Ölçü, Tatil Günü ve Ulusal 

Bayram  

 Daha önce ifade ettiğimiz üzere Osmanlı Devleti çok dilli, dinli ve etnili bir 

yapıya sahipti. Bundan dolayı da her cemaat kendi din esaslarına göre bir takvim 

kullanıyordu. Devlet ise 16.yüzyılın ikinci yarısına kadar sadece Hicrî/Kameri takvim 

kullanıyordu. Fakat 19. yüzyılın başlarından itibaren modern ekonomiye adapte olma 

zorunda kalan Osmanlı Devleti, mukataa bedellerinin her yıl belli tarihte toplanması ve 

buna göre bütçe yapma gerekliliğinden hareketle, 1839’da mali yılbaşının Mart ayı 

olmasını kabul etmiş ve 13 Mart 1840’dan sonra Hicrî takvimin yanı sıra Rumî/mali 

takvimde kullanmaya başlamıştır.1350    

 Küresel düzene uyum sağlama zorunluluğunu iyice hissetmeye başlayan 

Osmanlı Devleti’nde, mevcut değişik takvim yılı uygulamaları bazı sorunlara neden 

oluyordu. Bunu gören Osmanlı yöneticileri,medeni ülkelerle olan ilişkilerde takvimden 

kaynaklanan problemleri gidermek için yeni düzenlemeler yapmışlardır. Her ikisi de 

güneş esasına göre olan Rumî takvim ile Miladî takvim arasında 584 yıla ilaveten 13 

günlük bir fark bulunuyordu. Bu farkı gidermek için 1332 (1916) yılı şubat ayında 2851 

sayılı kanun çıkartılarak,15 Şubat 1332 (1916) gününün ertesi günü 1 Mart 1333 (1917) 

olarak kabul edilmiştir.1351 Böylelikle 13 günlük fark kapatılmış ve yılbaşı da Mart ayı 

olduğu için 1333 (1917) olmuştur. Bununla birlikte Rumî takvimde yılbaşının Mart 

oluşu da yılbaşını Ocak ayı olarak kabul eden Batı ülkeleriyle problemlere yol açıyordu. 

Bu sorunda 24 Kanun-ı evvel 1333 tarihinde çıkarılan 615 sayılı bir tamim ile 1334 

(1918) yılının yılbaşının Ocak ayından başlayacağının ilan edilmesi ile giderilmiş 

oldu.1352 

 Küresel sisteme entegre olmaya çalışan Osmanlı Devleti yaptığı reformlara 

rağmen tıkanmalar yaşamıştı. Bu durum da hemen her alanda köklü değişimlere imza 

atan Cumhuriyet dönemine kadar sürdü. Büyük millet Meclisi’nin 26 Aralık 1925 

günkü oturumunda, “tarihte kullanılan takvimler ve Türk milletinin kullandığı 

takvimlerin tarihçe ve ilgili konular görüşülmüş ve bu konudaki değişiklikler verilerek 

gelinen zamanda miladi takvimin zorunluluğu ifade edilmişti. Bu konuyla ilgili kanun 

                                                
1350 Faik Reşit Unat, Hicrî Tarihleri Milâdî Tarihe Çevirme Kılavuzu, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 
Ankara, 1988, s.163. 
1351 Gâzî Ahmed Muhtar Paşa, Takvîmü’s-Sinîn, (Haz. Y. Dağlı-H. Pehlivanlı), Genel Kurmay Basımevi, 
Ankara, 1993, s.541. 
1352 Gazi Ahmed Muhtar Paşa, a.g.e., s.547. 



 255

kabul edilerek 1 Ocak 1926’dan itibaren Türkiye’de Miladi Takvim kullanılmaya 

başlanmıştı. 26 Aralık 1925 tarihli oturumda saat uygulaması da görüşülerek ve alaturka 

saat uygulamasına son verilmiş ve günün başlangıcını gece yarısı olarak kabul eden 24 

saatlik uygulamayı esas alan kanun kabul edilmiştir.1353 Böylelikle batılı gibi (ama 

ötekisini oluştururken ondan farklı) modern bir ulus olma yolunda bir adım daha atılmış 

oluyordu. Bununla birlikte istenmeyen eskiyi anımsatan ve “muasır medeniyet 

seviyesine” ulaşma yolunda engel olarak görülen tüm pratiklere yönelik reformlar 

devam edecekti. 

 Bu bağlamda, kimlik zemini seküler “Türk kimliği“ne dönüş(türül)ürken 

dönemin paradigması gereğince kabul edilemeyecek olan Arap rakamları da nasibini 

alacaktı. Arap rakamları, hem istenilen uygarlığa girme sürecinde hem de uluslaşma 

sürecinde engel teşkil ediyordu. Mayıs 1928’de “Uluslararası Rakamların Kabulü 

Kanunu”nun kabul edilmesi ile engel olarak görülen bu unsur da halledilmiş 

oluyordu.1354 

 Homojen ulus oluşturma amacıyla yapılan yenilikler kısa süre içinde ölçü ve 

tartı alanına da yansıdı. Osmanlı toplumunda kullanılan ölçü ve tartı birimleri türdeş 

olmayıp bölgeden bölgeye hatta köyden köye bile farklılık gösteriyordu. Bu durum hem 

modern dünya ile entegrasyon sorununa ve daha da önemlisi homojen olması tasarlanan 

ulusta heterojenliğe sebep oluyordu. Ne de olmasa ulus her şeyi ile tek tip olmalıydı. 

Nihayet 1931 yılında çıkarılan bir kanunla, onlu sisteme uygun metre ve kilo gibi 

uzunluk ve ağırlık ölçülerinin kabul edilmesi ile bu sorunda giderilmiş oluyordu.1355 

Yine 27 Mayıs 1935’de hafta tatilinin cuma gününden pazar gününe alınması da bir 

medeniyet tercihini ve dine karşı olan mesafeyi yansıtıyordu. Seküler Türk ulusu artık 

hafta tatilini Müslümanlar için kutsal olan cuma günü değil Batılı ulusların tatil günü 

olan pazar günü yapacaktı.1356 Bunlar İslam geleneğinden kopma hareketleriydi. 

                                                
1353 Atatürk İlkeleri Ve İnkılâp Tarihi I/2, (Komisyon), Yüksek Öğretim Kurulu Yayınları, Ankara, 1997, 
s.81; Howard, History of Turkey, s.98. 
1354 Yılmaz Altuğ, Türk İnkılâp Tarihi, İstanbul, 1985, s.275-276. 
1355 Atatürk İlkeleri Ve İnkılâp Tarihi I/2, (Komisyon), Yüksek Öğretim Kurulu Yayınları, Ankara, 1997, 
s.82. 
1356 İslam öğretisinde hafta tatili kavramı yoktur. Fakat Cuma günü, cemaatle birlikte ibadet etmenin 
istenildiği özel bir kutsallık taşır. Osmanlı uygulamasında, okullar ve resmi daireler cumaları tatil edilirdi. 
Ankara hükümeti, 1920’de demiryolu işçileri için kabul edilen Cuma tatilini 1924 başında genelleştirmiş, 
27 Mayıs 1935’te ise hafta tatili pazara alınmıştır. Mete Tunçay, “Laiklik”,Cumhuriyet Dönemi Türkiye 
Ansiklopedisi, Cilt:2, s.572.  



 256

 Bütün bunlardan çıkarılabilecek sonuç şudur ki, kurucu kadro bir medeniyet 

(Batı) tercihi yapmış ve o yönde reformlar gerçekleştirmiştir. Ulus inşası projesinde 

homojenliğe zarar verebilecek her türlü sosyal unsurla mücadele edilmiştir. Bunun 

içindir ki topluma yeni bir bellek ve kimlik kazandırmak maksadıyla ulusal bayramlar 

icat edilecektir. 

 Çalışmanın kavramsal kısmında ifade ettiğimiz üzere ulusçuluk modern bir din 

olarak ta değerlendirilmiştir. Özellikle sekülerleşme sürecinin toplumsal aidiyet ve 

temsil zeminlerini ötelemesi sonucunda ulusçuluk bunların yerine dünyevi olanlarını 

koyma gayreti içinde olmuştur. Ulusçuluk, farklı bir içerik ve formda da olsa dinsel 

gelenekte olduğu gibi uygulamalar gösterebilir. Kutsal sembolleri (bayraklar) 

geliştirebilir, kutsal metinler (bağımsızlık bildirgesi), kutsal figürler (kurucu babalar, 

erdemli kahramanlar) kötü figürler (vatan haini gibi), kutsal yerler (ulusal anıtlar, 

mezarlıklar) halk ritüelleri (ulusal tatiller, törenler) görev duygusu (ulusal idealleri 

yükseltme), kutsal bir ruh (ulus kan pahasına korunmalı) gibi uygulamalar 

gösterebilir.1357  

  Bu bağlamda, David Apter tarafından “siyasi din” olarak isimlendirilen 

semboller, ulusal bütünleşmenin gerçekleşmesinde ve bu sürecin hızlanmasında 

önemlidirler. Özellikle törenler ve ayinler, bilinçli ya da bilinçsiz bir şekilde bir iktidar 

yapısı oluşturmak için kullanılırlar. Bilindiği gibi ideolojiler de amblemler(bayrak gibi), 

imajlar (özgürlük anıtı gibi) ve heykeller gibi sembolleri kullanırlar. Hatta ölmüş bir 

kişinin bedenini bile kullanırlar.1358 Modern dönem, dünyevi ideolojilerin iktidarın 

meşruiyetini temin ettiği bir süreç oldu. Bu süreçte kurulan Türkiye Cumhuriyeti de bu 

yapılanmanın etkisinde doğal olarak kaldı. Burada şunu ifade etmek gerekir ki, siyasal 

sembolizm modern devlete has bir şey değildir. Geleneksel devletlerde de bu durum 

vardı. Fakat modern dönemde büyük oranda sekülerleşmiş haliyle yeniden şekillendi. 

 Osmanlı Devleti’nde, selamlık, dini bayramlar ve kandiller, sure alayı (hac 

törenleri), kılıç alayı ve mukaddes emanetlerin ziyareti gibi sembolik yapılar vardı.1359 

Türk ulus-devletleşme sürecinde bu yapılar yeniden değerlendirilmiş ve ideolojisine 

uygun olarak yeni ulusal bayram ve törenler inşa edilmiştir. Çünkü eskiden farklı olma 

                                                
1357 Hayes, a.g.e., s.227–233; Bora, “Milliyetçilik”, Kavram Sözlüğü,  s.386. 
1358 Mimar Türkkahraman, Türkiye’de Siyasal Sosyalleşme ve Siyasal Sembolizm, Birey Yayıncılık, 
İstanbul, 2000, s.76-86.  
1359 Türkkahraman, a.g.e., s.123-132. 



 257

iddiası, sembollerinde değişmesini bir bakıma zorunlu kılmıştır. Devlette halkta 

değişimi görünür kılmalıydı. Bu anlayış çerçevesinde Ulus-devlet sisteminden önceki 

döneme ait bazı bayramlar ve törenler terk edilerek, yerlerine yeni rejimi sembolize 

eden bayramlar ve törenler oluşturulmuştur. Özellikle dini bayramlar ve kandiller üst 

düzeyde resmi katılımla kutlanırken, Cumhuriyetle birlikte bu kutlamalar resmi düzeyde 

pek rağbet görmemiş, daha çok halkın kutladığı günler konumuna gelmiştir. 

 Yeni ulus oluşturma sürecinde, yeni bayramlar ve yeni törenler oluşturularak 

ulusun bu bayram ve törenlere katılımı, Osmanlı’ya ait törensel yapılar yerine ulusa ait 

yeni bayram ve törenlere katılım desteklenmiştir. Bu bağlamda TBMM’nin 23 Nisan 

1923’teki açılışı Ulusal egemenlik ve Çocuk Bayramı, 29 Ekim 1923’teki Cumhuriyetin 

ilanı Cumhuriyet Bayramı, 30 Ağustos 1922’deki Büyük Taarruz Zafer Bayramı, 19 

Mayıs 1919’ da Mustafa Kemal’in Samsun’a çıkışı ise Gençlik ve Spor Bayramı olarak 

tespit edilmiştir.  

Yeni inşa edilen bu bayramların belli mesajları vardı. Yetiştirilmek istenen yeni 

Cumhuriyet neslinin, yeni rejimin ideolojisini benimsemiş ve eski rejimin ideolojisi ile 

bağlarını kesmiş olmaları gerekiyordu. Tespit edilen bayram günlerinin 1919-1923 

yılları arasını kapsaması, yeni rejimin meşruiyet zemini oluşturması bağlamında 

değerlendirilebilir. Yeni inşa edilen bayramlardan 23 Nisan Ulusal egemenlik ve Çocuk 

Bayramı ulus-devlet ve ulusal egemenlik fikirlerini sembolize eder. Bu tören, cumhuri 

rejim etrafında bir bağlılık oluşturmayı amaçlar. Cumhuriyet Bayramı ise, yeni siyasal 

yapıyı ve onu kuranları sembolize eder. Cumhuriyetçilik ideolojisini yerleştirmeyi 

amaçlar. Zafer Bayramı ise ulusçu söylemin baş unsuru olan bağımsızlığı ve 

kahramanlığı sembolize eder. Geçlik ve Spor Bayramı ulusun kurtuluş anını yani yeni 

bir tarihi temsil eder.1360 Dini bayramların (ramazan ve kurban) yasaklanmaması ve bu 

günlerim resmi tatil olması ayrı bir değerlendirmenin konusu olup cumhuriyet dönemi 

ulusçuluğu başlığı altında irdelenecektir. 

Bu uygulamalar gösteriyor ki, cumhuriyetçi kadro toplumların kimliğinde 

önemli yeri olan semboller ve ritüelleri, kendi ulusçu ideolojilerine göre yeniden inşa 

etme yolunu seçmiştir. Çünkü toplum boşluk kabul etmezdi. Eski sembol ve ritüeller de 

hayal edilen ulus kurgusuna uygun düşmüyordu. Dolayısıyla dini bayramlarla arasına 

mesafe koymakla birlikte seküler bayramlar ve törenler üretme yolu seçilmiştir. 

                                                
1360 Türkkahraman, a.g.e., s.238-239. 



 258

4. 6. ‘Ulus İnşası’nın Önemli Bir Aracı Olarak Dil Devrimi ve Tezi 

Cumhuriyet idaresinin dil alanında uygulamış olduğu politikaların 

değerlendirileceği bu kısımda, teknik meselelerden ziyade siyasal süreç bakımından 

değerlendirmesini yapmaya çalışacağız. Bizim bu konuyla olan yaklaşımımız, dilin 

sadeleştirilmesinden ziyade, dilin standartlaştırılması ve yaygınlaştırılması yoluyla 

uluslaş(tır)ma ve eskiyi unut(tur)ma sürecine yoğunlaşmaktır. İdeolojisi ulusçuluk olan 

ulus inşası sürecinde dil kullanımı, çalışmamızda değerlendirilmeye gayret edilecek 

noktadır. Kısacası dil devrimi araç olarak ele alınıp Kemalist dönem uluslaşması 

anlamaya çalışılacaktır. Çünkü teknik meseleler yetkinliğimiz dışında olup, 

çalışmamızın içeriği ile de uyumlu değildir. Ayrıca Türk ulus-devletinin uluslaşma 

sürecindeki ‘ulusal dil’  yaratımı çabasının, yalnızca Türk devletine ait bir tarihsel olgu 

olmadığının, bunun farklılıklar arz etmekle birlikte o dönemde küresel bir olgu 

olduğunun bilinciyle hareket edeceğiz.      

Ulusçuluk çağından önce, devletler etnisite ve ortak etnik dillere değil, din ve 

hanedan temeline dayanıyordu. Devletler sıradan yurttaş ya da tebaasıyla pek 

ilgilenmiyordu.1361 Dinsel ve hanedan bağlılıklarının temel kimlik belirleyicisi olduğu 

modern öncesi dönemlerde dil, özellikle de farklı dil kullanımı bir siyasal sorun olarak 

değerlendirilmiyordu. Çünkü geleneksel devletler, tebaasıyla iletişim kuracağı temel bir 

dile ihtiyaç duymuyor ve farklı dil kullanımını da bir tehdit olarak görmüyordu. 

Geleneksel devletlerde, yöneten kimliği ile yönetilenin kimliğinin örtüşmesi 

zorunluluğu gibi modern döneme ait bir anlayış yoktu.  

Dile karşı bu geleneksel anlayışın değişmesi, büyük oranda modernleşme ile 

başladı. Bu süreçte siyasal sistemlerin modernleşmesi, toplumların sekülerleşmesi, 

demokratikleşmesi, sosyal hareketlilik ve siyasal katılımın artması, kitleler tarafından 

konuşulan dil ile hâkim elitlerin dili arasında yakınlık kurulmasını istenilir kıldı.1362 

Artık merkezileşmiş bürokratik devlet, devlet işlerini yerine getirebilmek için ortak bir 

dile ihtiyaç duymaya başlamıştı. Ayrıca Anderson’un1363 ifade ettiği gibi yayın 

kapitalizmi de ortak dil oluşumu sürecine bir ivme kazandırmıştı. Avrupa da modern 

merkezi devletin ortaya çıkışı, matbaanın icadı ve reform hareketi yayın dili ve idari dil 

                                                
1361 William Safran, “Language, Ideology, and State-Building: a Comparison of Policies in France, Israel, 
and the Soviet Union”, İnternational Political Science Review, Vol:13, No:4, 1992, pp,397-414, p.398.  
1362 Safran, a.g.m., s.398. 
1363 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, (Çev. İskender 
Savaşır), Metis, İstanbul, 1995, 



 259

gibi birtakım dillerin öne çıkmasına vesile olmuştu. Ulusal dillerin temeli olan bu diller, 

zamanla mutlak monarşiler tarafından biçimlendirilmiş ve halka yaygınlaştırılmaya 

çalışılmışlardır. Fakat burada amaç bir sadakat odağı yaratmaktan ziyade, yönetimde 

etkinliği ve verimliliği (emirlerinin yerine getirilmesi ve vergilerin tahsilini) artırmaktı. 

Dilin şekillendirilmesi ve halka yaygınlaştırılması sürecinde bir bağlılık arayışı için 

ulus-devlet örgütlenmesini beklemek gerekecekti. Çünkü “geçen süreç içersinde siyasi 

meşruiyetin temel ilkesi yönetilenlerin rızası zemine” oturmuştu.1364 Tek bir ulusal dil 

lüzumu, sıradan yurttaşların devletin önemli bir bileşeni olduğunda, bu yurttaşların o 

dili okuyup yazdığı düşünüldüğünde ve konuşulan dil ile yazılı dilin bir ilişkisinin 

zorunlu olduğunda önemli oldu.1365 Fransız devrimi bu noktada mihenk taşı olmuştu. 

Devrim patlak verdiğinde, hanedana bağlılık fikrinin yerini politik meşruiyet; yani halk 

egemenliğine dayalı devlet aldı. Siyasi birliğin ulusal birlikle desteklenmesi şeklindeki 

jakoben düşünce, halkın bölgesel bağlılıklara ve dillere bölünmeyen yurttaşlar olduğunu 

varsaydı.1366 Ulus-devlet, daha önce de ifade ettiğimiz üzere hemen her alanda bir 

ulusallık yaratma amacıyla bir inşaya ya da yeniden inşaya yönelmişti. Amacı, yurttaş 

olmasını tasarladığı bireyi geleneksel kimlik zeminlerinden koparıp “ulus”a taşımaktı. 

Bu bağlamda dil en etkili uluslaştırma araçlarından biri olarak belirginleşti. Buradaki dil 

elbette ki ‘ulusal dil’ idi.  

Ulusal dil fikri, 19.yüzyıl Romantizminin bir sonucu olarak gelişti ve popüler 

oldu. Alman orijinli olan bu düşünce Aydınlanma akılcılığına bir reaksiyon olarak 

gelişti. Bu düşünce Herder, Fichte ve von Humboldt gibi filozofların çalışmalarında 

belirginleşti. Örneğin Johann Gattfried Herder için dil ulusal ruhun öz değeriydi. 

Yabancı bir dili konuşmak suni bir hayata neden olurdu.1367 Ona göre dil insanları 

yönlendirir ve bir ulus haline getirir. Herder’in ifadesine göre “Bir ulus atalarının 

dilinden daha kıymetli bir şeye sahip olabilir mi? Dilin içinde bütün gelenek, tarih, din, 

                                                
1364 Milton J. Esman, “The State and Language Policiy”, İnternational Political Science Review, Vol:13, 
No:4, (Oct., 1992), pp, 381-396, p.382. 
1365 Eric Hobsbawm, “Language, Culture, and National İdentity”, Social Research, Vol:63, No:4, (Winter 
1996), pp,1065-1080, p.1068-1069 
1366 Safran, a.g.m., s.399. 
1367 Russell Arben Fox, “J. G. Herder on Language and the Metaphysics of National Community”, The 
Review of Politics, Vol. 65, No. 2. (Spring, 2003), pp. 237-262, p.247-248;  Leigh Oakes, Language and 
National İdentity; Comparing France and Sweden, Philadelphia, PA, USA: John Benjamins Publishing 
Company,2001, p.22. 



 260

var oluş prensipleri yaşar; dil: kalp ve ruhtur”.1368 Herder’in takipçilerinden Johann 

Gottlieb Fichte, Alman dilinin yaşayan bir dil olduğunu(Fransızca ve İngilizce ölü dildi) 

ve diğer dillerden üstün olduğunu savundu. Yalnızca Almanlar kendi orijinal dilsel 

kimliğine sahipti. Bu ise bir ulus olarak adlandırılan şeye sahip olmaktı.1369 Benzer bir 

şekilde Wilhem von Humboldt, ulusun karakterinin öncelikli olarak dilde kendini açığa 

vurabileceğini ifade ederek ulusun dil üzerine kurulacağını iddia etti.1370 Dil ve ulus 

arasındaki bağa bu şekilde güçlü yönelim, 19.yüzyıl Avrupa’sında çok güçlendi. Bu, 

siyasal düşünceye de “bir ulus, ulusal dil kullanıyorsa bağımsız devlet kurma hakkına 

sahiptir” şeklinde yansıdı.1371  

Ulusçular için ulusal dil, ulusun ruhuydu ve onun yok olması ulusun ölümü 

anlamına geliyordu. Öyle ki etnik ulusçulukta ulusal dil bazen ırkı bile önceliyordu. 

Çünkü dil, ırka göre ulusu ayırt etmede ve sınırlarını çizmede daha görünürdü. Bu 

yüzden ulusal dillerin canlandırılması ve yeniden inşaya tabi tutulması Avrupa ve 

Asya’daki tüm ulusalcı hareketlerin temel karakteristiği oldu.  

Literatürde genellikle etnik ulusçuluk olarak adlandırılan bu yönelimde ulusal dil 

vurgusu önemliydi. Bununla birlikte dil sadece etnik ulusçulukta değil sivil ulusçulukta 

da önemlidir. Sivil ulusçulukta ise dil, farklı etnik temelleri olan yurttaşları birleştirici 

bir bağ olarak önemlidir.1372 Örneğin Fransa’da 1790’larda Kamu Güvenliği Komitesi 

üyesi Barére ulusal dil konusunda şöyle diyordu: “Yurttaşlar! Özgür bir halkın dili 

                                                
1368 John Myhill, Religion and National İdentity in Europea and the Middle East: A Historical Study, 
Amsterdam, NLD: John Benjamins Publishing Company, 2006, p.6. 
1369 Hans Kohn, “The Paradox of Fichte's Nationalism”, Journal of the History of Ideas, Vol. 10, No. 3. 
(Jun., 1949), pp. 319-343, p.334,337. 
1370 Bedia Akarsu, Wilhelm Von Humboldt’ta Dil-Kültür Bağlantısı, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1984, s.51. 
1371 Oakes, a.g.e., s, p.23. 
1372 Oakes, a.g.e., p.24. Örneğin sivil ulusçuluk olarak nitelen Fransız ulusçuluğunda dil önemliydi. 
Devrimciler 1790’larda yeni bir sosyal düzen yaratma sürecinde, kendi yurttaşlarına, kurumlarına, 
yerlerine, tarihlerine, ağırlık ve ölçü birimlerine yeni isimler verdiler. Takvimler aylar ve yıllar yeniden 
isimlendirildi. Devrimciler Fransızcanın standardize edilmesi yoluyla ülkede birlik oluşturmaya 
yöneldiler. Angela, Esterhammer, Romantic Performative: Language and Action in British and German 
Romanticism, Palo Alto, CA, USA: Stanford University Press, 2001, p.24.  Çünkü 1794 te sunulan bir 
rapora göre, yaklaşık 25 milyonluk ülkenin en az 6 milyonu Fransızca bilmiyor, öteki altı milyon 
yüzeysel bir bilgiye sahip ve onu konuşmayı sürdüremez, sadece 3 milyonu temiz bir şekilde onu 
konuşabiliyor durumdaydı. Hatta bunlarında daha küçük bir kısmı Fransızcayı yazabiliyordu. Peter 
Rickard, History of the French Language, London, UK: Routledge, 1989, p.120-121. Hatta bu çabaya 
rağmen, bir tahmine göre 1863’te ilkokul çocuklarının %’de onundan fazlası Fransızcayı konuşamıyor, 
yaklaşık %’de ellisi de yazamıyordu. 3. Cumhuriyetçiler bunu çözebilmek için tekçi, merkezi ve seküler 
cumhuriyet okul sistemini kurdular. Bölgesel dilleri kullanan öğrencileri cezalandırıldı. Askere alma 
yoluyla olduğu kadar bu politikalar vasıtasıyla Fransızca karşı konulamaz ulusal bir dil oldu. Bununla 
birlikte Fransızcanın baskın dil konumuna yükselmesine, azınlık dillerinin genellikle kırsal bölgelerde 
kullanılması, endüstrileşme ve şehirleşmenin azınlık dillerinin etkisini azaltması ve sekülerleşme (kilise 
ile devletin ayrılması) de sebep olmuştur.  Safran, a.g.m., s.400.  



 261

herkes için tek ve aynı olmalıdır. (…) Fransız dilini öğreterek papazlar imparatorluğunu 

ortadan kaldırın. (…) Yurttaşları ulusal dillerinden bihaber bırakmak vatana 

ihanettir.”1373 Dolaysısıyla ister etnik ister sivil ulusçulukta olsun dilin 

standartlaştırılması bir ulusal kimlik inşa ya da hayal etmenin önemli bir unsurudur. 

Diğer bir ifadeyle ulusa bakış ister primordialist ister modernist olsun, her iki 

yaklaşımda kültür, dil ve dinin tarihsel olarak ulusal kimliğin merkezi bileşenleri olduğu 

görüşünü paylaşır. Çünkü ulusun yaşamını sürdürmesi ve ulus-devlet statüsüne 

ulaşması, kendi insanlarının konuşabildiği ve daha da önemlisi okuyup yazabildiği bir 

dilin varlığına bağlıdır.  

Modern bir ulus-devlet içinde etkili bir şekilde iletişim kurabilmek önemli 

olmakla birlikte, daha da önemlisi dilin sınırsal fonksiyon ve ayırmayı da kimlik adına 

gerçekleştirmesidir. Primordialistler dilin doğası ve o dili konuşan insanlar arasındaki 

doğuştan birlikteliğe odaklanabilirken, inşacılar ortak dil vasıtasıyla öğretilen ve 

geliştirilen kimliğin yaygınlaştırılmasına yönelirler. Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi 

dilin ulus-inşasındaki rolü zeminindeki primordialist ve araçsal (inşacı) fikirler 

arasındaki bu gerilim, aydınlanma ve romantizm arasındaki fark olarak da ifade edilir. 

Aydınlama düşüncesinde, ruhban ve soylu sınıfın eğitimsel ayrıcalığına savaş açmak 

amacıyla bir anadil gereksinimi oluşmuşken, Romantizm de ise bir ulusal değer olarak 

dilin övülmesi söz konusu olmuştur. Yani ortak dil sosyal bir yetenekten ziyade 

yurtseverlik duygusunun aktarımını sağlayan araç olarak görülmüştür.1374 Bu farklı 

yaklaşıma rağmen ortak bir dil oluşması her ikisi içinde önemliydi. 

Dilin ortaklaştırılması eylemi teorik olarak bazı farklı yollardan yapılabildi. İlki, 

yüksek kültürün eşlik ettiği dilin lehine etnik azınlığın dilinin terk edilmesiydi. İkincisi, 

etnik azınlığın dilinin statüsünü baskın hale getirilmesi ya da en azından eşitlenmesiydi. 

Üçüncüsü, yeni devletin şekillenmesinin azınlık dilinde şekillenmesiydi. Dördüncüsü 

ise çoğunluğun ve azınlığın dillerini fonksiyonel olarak ayırarak azınlığın dilini özel 

alana itmekti. Etnik azınlık dillerine karşı düşmanca tavır çoğunlukla çok genç ulusal 

devletlerde kendini ortaya koydu. Bu ülkelerin liderleri yeni kazanılmış egemenlikten 

sevinç duyan ve henüz ulusal bağların sağlamlığından yeterince emin olmayanlardı. 

                                                
1373 Derek Heater, Yurttaşlığın Kısa Tarihi, (Çev. Meral Delikara Üst), İmge Kitabevi, Ankara,2007, 
s.136. 
1374 Alexander Caviedes, “The Role of Language in Nation-building within the European Union”, 
Dialectical Anthropology, 27,2003, pp,249-268, p.250-251.  



 262

Bununla birlikte, Fransa, Sovyetler Birliği (makale 1992’de yazılmış) ve İsrail gibi 

ulusal egemenliklerini tam temin eden ülkeler, bundan yıllarca süre sonra azınlık 

dillerine karşı hoşgörüsüz olmayı devam ettirdiler.1375    

Tek ve bölünmez ulusal toprak üzerinde tek bir ulus inşa etme, ikili bağlılığın ve 

potansiyel etnik yıkıcılığın ortadan kaldırılması üzerine planlanır. Siyasal topluluğun 

entegrasyon sürecinde tek bir ulusal dil ya da resmi dil kullanımı önemli bir unsurdur. 

Bu süreç, azınlık dil haklarına taviz verilmeksizin yönetimi de içeren tüm aktivitelerde 

resmi dil kullanımını içerir. Fransa’nın devrim sonrası aynı ulusal toprak üzerinde 

bütünleşmiş bir ulus inşa etme sürecinde uyguladığı bu strateji tüm kıtaya yayıldı. 

Benzer uygulama Anadolu’da soluksuz bir şekilde dilde tek tipleştirme politikası 

uygulayan Türk devletinde de oldu. Bu uygulama, Çin’de, Latin Amerika’da da 

görüldü. Amerika’da kurucu babalarının dili olan İngilizce, Amerikan hayatına tam 

iştirak etmenin bir koşulu oldu. Dilsel melting pot (eritme potası) açık bir hükümet 

politikası olmasa da pratikte bu böyleydi.1376                  

Tek tip ulus inşa etme sürecinde, farklılıklar arz etmekle birlikte dil politikaları 

son yüzyılın önemli uğraşı oldular. Çünkü dil bir iletişim aracı olmakla birlikte, ondan 

daha fazlası olup sembolik bir güce sahiptir.1377 Onu kullananlar kendilerini 

tanımlayarak öteki oluştururlar. Bu da bir gruba aidiyet duyma bağlamında bir kolektif 

kimlik verir.1378 Çünkü diller ortak bir kültürel yapının ve kimliğin oluşumunda ve 

nesilden nesile aktarılmasında önemli işlev görürler.1379 Dolayısıyla uluslar için dil 

ulusun kültürünün en önemli deposudur.1380Ulusal diller, ulusal kültürlerin en temel 

unsurları olarak hem söz konusu kültürlerin yaratımında, hem de nesilden nesile 

aktarımında işlev görürken, ulusal farklılıkları yansıtan en önemli unsurlardır. Bundan 

dolayı dil ulusun kimliğini oluşturan en önemli unsur olarak görülür. Ayrıca dil, etnik 

topluluğun siyasal bilinç geliştirmesinin ve devlet inşa etmenin önemli bir aracı olarak 

                                                
1375 Safran, a.g.m., p.398. 
1376 Milton J. Esman, “The State and Language Policiy”, İnternational Political Science Review, Vol:13, 
No:4, (Oct., 1992), pp, 381-396, p.383. 
1377 Oakes, a.g.e., p.18. 
1378 Claire Kramsch, H.G Widdowson, Claire J. Kramsch, Language and Culture, Oxford University 
Press, 1998, p.3. 
1379 James Stergıos, “Language and Nationalism in Italy”, Nations and Nationalism,12,(1), 2006, pp,15-
33.  
1380 Charles Blattberg, “Secular nationhood? The İmportance of Language in the life of nations”, Nations 
and Nationalism,12,(4), 2006, pp,597-606, p.606. 



 263

işlev görür. Bu yapılırken de diller, sıklıkla manipüle edilir; devletin beklentisine göre 

yüceltilir ve dönüştürülür.1381 

Bu süreçlerin yaşandığı bir dönemde Türkiye Cumhuriyeti kurulmuştu. Türkler 

kendi adını taşıyan kendi kültürel ve tarihsel karakterini yansıtan (yansıtacak olan) bir 

devleti kurmuştu. Çağın siyasal rejimlerine yakın bir siyasal rejim oluşturulmuş ve 

kendisine uygun bir ulus inşasına başlanmıştı. Bu amaçla bir takım reformlar yapılmıştı. 

Fakat bazı olumsuz (Şeyh Sait İsyanı gibi) gelişmeler cumhuriyetçi kadronun ulusal 

bütünlükten endişe etmesine sebep olmuştu. Bu tür olumsuzluklar ulus-inşası sürecinin 

kapsamını rengini ve şiddetini etkilemişti. Ulusal bütünlük kaygısının taşındığı bu 

süreçte, ulusal dilin de ulusal kimlik oluşumundaki ve modern bir toplum olma 

yolundaki öneminin bilinciyle dil meselesine yoğunlaşılmıştı. 

Cumhuriyetle birlikte dil konusu bir devlet ve elit konusu olmakla birlikte 

Cumhuriyet’ten önce de dil meselesi gündeme gelmiş farklı biçimlerde tartışılmıştı. 

Örneğin, 1851 yılında Ahmet Cevdet Efendi yazıp yayımladığı ünlü Kavaid-i Osmaniye 

adlı kitabında yazı sorununa değinerek Türkçede bulunup ta Arap harfleriyle 

gösterilemeyen sesler için yeni bir yazım yolu aranması gerektiğini belirtmişti.1382 Yine 

1862 yılında Maarif nazırlığı da yapmış olan Munif Paşa, 11 Mayıs 1862 günü 

Cemiyet-i İlmiye-i Osmaniye de yazı konusunda verdiği konferansta, Arap harfleriyle 

Türkçe okuyup yazmanın zorluğundan, aynı sözcüğün çok anlama gelmesinden dolayı 

kargaşaya yol açtığından, Arapça ve Farsçada büyük harfin almaması nedeniyle özel 

isimlerin ayırt edilemediğinden, Avrupa’daki yazıları hemen herkesin okuyup 

yazabildiğinden, bizde ise yazı öğrenmenin zorluğu nedeniyle halkın eğitimsiz 

kaldığından ve eğitimi yaygınlaştırmanın önemli bir aracı olan kitabı Arap harfleri ile 

yazmanın zorluğundan bahseder. Bunların giderilmesi için Türkçenin Latin alfabesinde 

olduğu gibi ayrık yazılmasını önerir.1383 Namık Kemal 5 Temmuz 1869 günkü Hürriyet 

gazetesinde eğitim hakkında yazdığı yazısında, Ermeni, Rum, Yahudi çocuklarının altı 

ayda okuma- yazma öğrendiklerini Türklerin ise yıllar yılı okula gitmelerine rağmen bir 

gazeteyi bile okuyabilecek durumda olmadığını söyleyerek kabahatin tahsilde olduğunu 

                                                
1381 Safran, a.g.m., p.397. 
1382 M Şakir Ülkütaşır, Atatürk ve Harf Devrimi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara Üniversitesi 
Basımevi, 1973, s.20. 
1383Agah Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Safhaları, TDK, Ankara, 1949, s,167.  
Fevziye Abdullah Tansel, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler ve 
Neticeler”, Belleten, Nisan 1953. C.XVII, ss, 223-249, s.224.  



 264

ifade eder. Alfabe değişikliği konusunda ise bu güçlüklerin giderilebilmesi için mevcut 

harflerin ıslahı ve birkaç ilave önerir.13841869’da İbrahim Şinasi,1884’te Ebuzziya 

Tevfik, basımda kullanılan harflerin ıslahı yoluna gidilmesini önermişlerdir.1385 II. 

Abdülhamit döneminde Kanun-i Esasi’de resmi dil olarak Türkçe ilan edilmişti. Bunlar 

genellikle yazı üzerine yoğunlaşmış tartışmalardı. Sadece konunun gündemde 

kalmasına yardım etmişlerdi.  

II. Meşrutiyet döneminde, harf ve yazımı düzeltme yolunda resmi ve özel 

girişimler olmuştur. Bu dönemde harflerin ıslahını savunanlar ve Latin harflerini 

savunanlar şeklinde bölünmeler oldu. Hüseyin Cahit (Yalçın), Abdullah Cevdet, Celal 

Nuri (İleri) ve Kılıçzade Hakkı gibi kişiler Latin Harflerini ve buna dayanan yeni bir 

Türk abecesinin oluşturulması gereğini ifade etmişlerdi. Celal Nuri (İleri) Tarih-i 

İstikbal adlı kitabında Altaylar’a kadar gideceğimize, son derece züğürt olan Türk dil ve 

edebiyatını biraz düzeltsek ve yükseltsek büyük bir Türkçülük etmiş oluruz. Mesela şu 

Sâmî ve dilimizin ruhuna uymayan Arap harflerini terk edelim. Uluslararası Latin 

harflerini alalım. Arap harfleri, Arap ve İbrani gibi Sâmî dilleri içindir. Halbuki 

Türkçemiz Arapçanın içinde kaybolduğu halde Turani özelliğini yitirmemiştir. Sâmî 

dillerinden ziyade Avrupa dillerine benzer. Bize Latin harfleri gibi ayrışık yazılan 

harfler lazımdır. Harfler ise yeniden yapılmaz, hazır olan alınır. İlerlemek istiyorsak bir 

dakika kaybetmeden kullanmalıyız. Bir harfi bırakıp da diğerini kabul eden yalnız biz 

olmayacağız. Harf değiştirmek bizde yeni bir düşünce devri başlatacaktır. Biraz ulusal 

kahramanlık gösterelim. Dilde, edebiyatta, harfte, bilimde bir inkılâp yapalım; 

ilerleyelim. Kardeşlerimi Latin harflerinin araştırılması ile Türklüğün yükselmesinin 

aranmasına davet ederim.1386 Yine II. Meşrutiyet döneminde 1911 tarihinde Milaslı 

İsmail Hakkı öncülüğünde kurulan Islah-ı Huruf Cemiyeti, Arap harflerinin ıslahı 

amacıyla Yeni Yazı adlı bir dergi çıkarmıştı. 

Bu tartışmalara baktığımızda ulus inşası bağlamında bir dil oluşturmadan ziyade 

daha çok dilin ıslahı üzerine yoğunlaştığını görüyoruz. Kısmen II. Meşrutiyet 

döneminde ulusçu temalar tartışmaya karışmışsa da devlet nezdinde bilinçli bir ulusal 

dil tezi belirginleşmemiştir. Hatta cumhuriyet rejimi kendisini iyice sağlama alıncaya 

kadar bu mesele ile ciddi bir şekilde ilgilenmemişti. Fakat laik kültürün 

                                                
1384 Bilal N. Şimşir, Türk Yazı Devrimi, T.T.K yayınları, Ankara, 1992, s.26-28; Lewis, a.g.e., s.423. 
1385 Ülkütaşır, a.g.e., s.20. 
1386 Ülkütaşır, a.g.e., s.28-29. 



 265

oluşturulmasında ısrarla reformlar yapan cumhuriyet kadrolarının önünde, Arap/İslam 

kültürünü simgeleyen Arap harfleri gibi aşılması gereken bir engel duruyordu. 

Osmanlı Devleti’nden Türkiye Cumhuriyetine dönüşümün yaşandığı dönemde, 

resmi dil olarak Osmanlı Türkçesinin kullanılması Türk ulusçularının gözünde hiçte hoş 

olmayan bir geçmişi temsil ediyordu. Türkler için bir ulus-devlet yaratmayı isteyen ve 

kendi İslami ve doğulu geçmişinden yeni doğmakta olan cumhuriyetin köprülerini 

yıkmak isteyen ulusçu elit bu durumdan rahatsızdı.1387  

Aslında Mustafa Kemal harf devrimi gerçekleşmeden önce de dil hakkındaki 

görüşlerini dillendiriyordu. 1 Mart 1922’de üçüncü toplanma yılının açılışında 

“Efendiler, Camilerin mukaddes minberleri halkın ruhanî, ahlâkî gıdalarına en ali, en 

feyyaz menbalardır. Binaenaleyh camilerin ve mescitlerin minberlerinden halkı tenvir 

ve irşat edecek kıymetli hutbelerin muhteviyatına halkça itilâ imkânı temin, Şeriye 

Vekâleti celilesinin mühim bir vazifesidir. Minberlerden halkın anlayabileceği lisanla 

ruh ve dimağa hitap olunmakla ehli islâmın vücudu canlanır…”1388 derken Arapça ve 

Farsça ifadelerin halk tarafından anlaşılmadığını dolayısıyla bunun doğru olamayacağını 

vurguluyordu. Din söylemli bu anlayış kısa sürede terk edilip ulusçu söylemin hâkim 

olduğu bir yönelişe bırakacaktı. Nitekim Afet İnan’a yazdırdığı Medeni Bilgiler 

kitabında Mustafa Kemal’in dikte ettirdiği “Türk dili dünyada en güzel, en zengin ve en 

kolay olabilecek dildir. Onun için her Türk dilini çok sever ve onu yükseltmek için 

çalışır. Bir de, Türk dili, Türk milleti için mukaddes bir hazinedir. Çünkü, Türk milleti 

geçirdiği nihayetsiz badireler içinde, ahlâkının, an’anelerinin, hâtıralarının, 

menfaatlerinin, elhasıl bugün kendi milliyetini yapan her şeyin dili sayesinde muhafaza 

olduğunu görüyor. Türk dili, Türk milletinin kalbidir; zihnidir.”1389 Dile yönelik bu 

ulusçu bakış, Alman romantik Herder’in bakışı ile örtüşmektedir. Dil ulusun hayatta 

kalmasını sağlayan ve ona kimliğini veren biricik unsur olarak görülür. Fakat hali 

hazırda böyle bir dil olmadığı için bu oluşturulmalıdır. 

Belli bir aidiyet ve evindelik duygusu inşa eden dil1390, uluslaşma sürecinde, 

düşünce, inanç ve değerlerin taşıyıcısı olarak önemli bir unsurdur. Modern dönemde dil, 

                                                
1387 İlker Aytürk, “Turkish Linguist aganist the West. The Origins of Linguistic Nationalism in Atatürk’s 
Turkey”, Middle Eastern Studies, vol:40, No:6, November 2004, pp,1-25, p.1. 
1388 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I, s.246. 
1389 Âfet İnan, Medenî Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları, T.T.K, Ankara, 1998, s.19. 
1390 Iain Chambers, Göç, Kültür, Kimlik, (Çev. İsmail Türkmen ve Mehmet Beşikçi), Ayrıntı Yayınları, 
İstanbul, 2005, s.39. 



 266

ulusal varlığın ve kimliğin temelini oluşturur. Bireylerin anlam dünyasını oluşturan 

şeydir dil. Dolayısıyla ortak dil bireyleri bir birine bağlayan bir güçtür. Bağlanma, 

bütünleşme, uluslaşma sürecinin temeli olduğuna göre ulus olmanın temel koşullarından 

biridir dil. Alfabe devrimi, dini geçmişin reddi olmakla birlikte temelde ulus için 

standart bir dil yaratımıydı. Zaten bu anlayış 1927 deki parti programının 5. maddesine 

de yansımıştı. Vatandaşlar arasında en güçlü bağın dil birliği, his birliği ve fikir birliği 

olduğu ve bunları oluşturmak için de temel prensip olarak Türk dilinin ve kültürünün 

yaygınlaştırılacağı deklare edilmişti.1391  

Mustafa Kemal, dil devrimine giden süreçte ilk söylevini 9/10 Ağustos 1928 

gecesi Sarayburnu’nda verdi. “Arkadaşlar, bizim zengin lisanımız yeni Türk harfleriyle 

kendini gösterecektir. Asırlardan beri kafalarımızı demir çerçeve içinde bulundurarak, 

anlaşılmayan ve anlayamadığımız işaretlerden kendimizi kurtarmak, bunu anlamak 

mecburiyetindesiniz. Anladığınızın âsarına yakın zamanda bütün kâinat şahid olacaktır. 

Buna kat’iyetle eminim. … Çok işler yapılmıştır, amma bugün yapmağa mecbur 

olduğumuz son değil, lâkin çok lüzumlu bir iş daha vardır: yeni Türk harflerini çabuk 

öğrenmelidir. Vatandaşa, kadına, erkeğe, hamala, sandalcıya öğretiniz. Bunu 

vatanperverlik ve milliyetperverlik vazifesi biliniz. Bu vazifeyi yaparken düşününüz ki, 

bir milletin, bir heyeti içtimaiyenin yüzde onu, okuma yazma bilir, yüzde sekseni 

bilmez nevindendir. Bundan insan olanlar utanmak lazımdır. Bu millet utanmak için 

yaratılmış bir millet değildir; iftihar etmek için yaratılmış, tarihi iftiharlarla doldurulmuş 

millettir. Fakat milletin yüzde sekseni okuma yazma bilmiyorsa bu hata bizde değildir. 

Türk’ün seciyesini anlamıyarak kafasını bir takım zincirlerle saranlardadır. Artık 

mazinin hatalarını kökünden temizlemek zamanındayız. Hataları tahsis edeceğiz. 

Hataların tahsis olunmasında bütün vatandaşların faaliyetini isterim. En nihayet bir 

sene, iki sene içinde bütün Türk heyeti içtimaiyesi yeni harfleri öğreneceklerdir. 

Milletimiz yazısile, kafasile bütün âlemi medeniyetin yanında olduğunu 

gösterecektir.”1392  

29 Ağustos günü Dolmabahçe Sarayında gerçekleştirilen konferansta konuşan 

Başvekil İsmet Paşa, Dil Encümeninin hazırladığı alfabe için “bu alfabe Türk 

                                                
1391 Taha Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları (Kemalist Tek-Parti İdeolojisi ve CHP’nin 
Altı Ok’u), Cilt:3, İletişim Yayınları, İstanbul, 1995, s.27. 
1392 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, s.272-274 



 267

alfabesidir; kat’îdir, ebedîdir” demişti. Ulusu “cehaletten kurtarmak için” alfabe 

değişikliğine gidildiğini belirtmişti.1393  

Mustafa Kemal öteki devrimlerde olduğu gibi kamuoyunu harf devrimine 

hazırlamıştı. Aylar önceden rakamlar değiştirilmiş, okullar bilgilendirilmişti. Mustafa 

Kemal istekli bir şekilde onu öğrenmek için çalışmıştı. Yaz tatilini Dolmabahçe 

Sarayında geçirmişti. Burası, devletin bakanları ve yüksek kademe görevlilerin ilkokulu 

oldu. Onlara Türk abecesi öğretilmişti.1394 Artık iş zamanı gelmişti. 

Mustafa Kemal, 1 Kasım 1928’de Üçüncü Büyük Millet Meclisi ikinci toplantı 

yılına başlarken yaptığı konuşmada yeni harfler konusuna değinerek, “Büyük Türk 

milleti cehaletten az emekle kısa yoldan ancak kendi güzel ve asîl diline uyan böyle bir 

vasıta ile sıyrılabilir. Bu, Latin esasından alınan Türk alfabesidir… Büyük Millet 

Meclisi’nin karariyle Türk harflerinin kat’iyet ve kanuniyet kazanması, bu memleketin 

yükselme mücadelesinde başlı başına bir geçit olacaktır” dedi.1395            

1Kasım 1928’de Türk Harflerinin Kabul ve Tatbiki Hakkındaki Kanun kabul 

edildi. 3 Kasım 1928 günü yürürlüğe giren kanun ile Latin harfleri kabul edilmiş oldu. 

Uygulama yasanın yayım tarihinde başlıyor, 1928 yılı sonuna kadar büyük ölçüde 

tamamlanıyordu. Bu iki aylık sürede okullar yeni harflerle öğretime, devlet dairelerinde 

yeni harflerin kullanılmasına geçiliyor; bütün Türk gazete, dergi ve kitaplarının yeni 

yazıyla basılmasına resmen başlanmış oluyordu. 1929 ve hele 1930 yılına taşan 

uygulamalar küçük ayrıntılar niteliğindeydi. Bunlar eski harflerle yazılmış dilekçelerin 

işleme konulması, basılı evrakın bir süre daha kullanılabilmesi gibi ayrıntılardı.1396 Bu 

Türk dil devrimin ilk aşamasıydı. Bundan sonra ulusal eğitim kampanyası devreye 

sokuldu. Yetişkin ve çocuklar olma üzere bütün ulus okula gitti.1397 Kırsal kesimlerde 

Millet mektepleri yoluyla yeni alfabenin yayılması amaçlandı.1398 Millet mektepleri 

                                                
1393 Bilal N, Şimşir, Türk Harf Devrimi Üzerine İncelemeler, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara,2006, 
s.23. 
1394 Margaret M. Wood, “Latinizing the Turkish Alphabet. A Study in the Introduction of a Cultural 
Change”, The American Journal of Social Sociology, Vol:35, No.2, September 1929, pp,194-203, p.198-
199. 
1395 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I, s.377. 
1396 Bilal N, Şimşir, Türk Harf Devrimi Üzerine İncelemeler, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara,2006, 
s.40-41; G.L. Lewis, Türkiye Cumhuriyet’inde Bir uygarlık Ögesi Olarak Atatürk’ün Dil Devrimi, 
Atatürk ve Türkiye’nin Modernleşmesi, (Haz. Jacop M. Landau), (Çev. Meral Alakuş), Sarmal Yayınevi, 
İstanbul, 1999, s.260.    
1397 Frank Tachau, “Language and Politics: Turkish Language Reform”, The Review of Politics, Vol:26, 
No:2, April 1964, pp, 191-204, p.191. 
1398 Zürcher, Turkey: A Modern History, s.189. 



 268

yetişkin eğitimi bağlamında eşsiz bir olaydı. Bu büyük bir sosyolojik deneyimdi.1399 

Çünkü bu eğitim seferberliğinden yalnızca yeni yazının öğrenilmesine değil aynı 

zamanda ulus çapında bir hareketlilik ve ortaklık hissi yaratarak, halkın kendisi için 

yeni olan ulusal kimliği benimsemesi yolunda da önemli bir adım atılmış oluyordu.1400 

Alfabe devrimin gerçek bir ulusal seferberliğe dönüşmesi Millet Mektepleri’yle 

olmuştur.  Bu mekteplerin amacı halkı okur-yazar yapmaktı. Bu süreçte, öncelikli olarak 

okullar, kâfi gelmez ise camiler, hükümet salonları, kahvehaneler hepsi 

kullanılabilecekti. Millet Mektepleri Talimatnamesi, yaşları 16 ile 40 arasında olan ve 

yeni harflerle okuyup yazamayan tüm vatandaşların eğitimini zorunlu kılıyordu. İlk 

başta, bu eğitime devam etmeyenler hakkında herhangi bir yaptırım yoktu. Fakat 

yaklaşık bir yıl sonra Bakanlar Kurulu’nun bir kararnamesiyle, Millet Mekteplerine 

devam etmeyenler dolaylı bir biçimde seçilme ve çalışma hakkından men ediliyor ve 

Vilayet İdare Heyetleri tarafından takdir edilecek miktarda para cezasına da 

çarptırılabiliyordu.1401   

Türk harf devrimi, genelde Arap harflerinin mi yoksa Latin harflerinin mi kolay 

öğrenileceği, halkın bir gecede nasıl cahil bırakıldığı (okur-yazar bir halk varmış gibi), 

harf devrimi ile tarihsel-kültürel bir mirasın silindiği ve muasır medeniyet seviyesinin 

hemen yakalandığı gibi tezler üzerinden tartışıldı. Biz bunların dışına çıkarak, konuyu 

uluslaşma politikaları bağlamında değerlendirmenin meseleyi anlamada daha yararlı 

olacağını düşünüyoruz. Her ne kadar Latin harflerinin kabulünün gerekçesi olarak, Arap 

harflerinin öğrenilmesini güçlüğü ve Türk dilinin yapısal özellikleri ile uyuşmadığı 

ifade edilmişse de devrimin asıl gerekçesi bu değildi.1402 Nitekim harf devriminin bir 

uluslaşma ve kültür değişimi olduğunu İnönü şöyle ifade etmişti: “harf inkılâbının 

bizdeki tesiri ve büyük faydası kültür değiştirmesini kolaylaştırmasıdır. İster istemez 

Arap kültüründen koptuk.”1403 Dolayısıyla harf devrimi, istenmeyen geçmişten 

kurtulama isteği olmakla birlikte, esasında ortak bir ulusal dil yaratımı ve medeniyet 

değişimiydi. Modern bir devlet olmanın gereği olarak, okur-yazarlığın artırılması ve 
                                                
1399 Wood, a.g.m., s.202-203. 
1400 M. Berk Balçık, “Milliyetçilik ve Dil Politikaları”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Milliyetçilik, 
Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003,s,777-787, s.784. 
1401 Zeynep Korkmaz,  Atatürk ve Türk Dili (Belgeler), T.D.K., Yayınları, Ankara, 1992, s.84-89, 102.  
1402 Türk ulusçuluğu lehine Arapça ve Farsçayı tasfiye eden yönetim Fransızcadan yoğun bir şekilde 
ödünç almaktan geri durmadı. Kemal H. Karpat, “A Language in Search of a Nation: Turkish in the 
Nation-state”, Studies on Turkish Politics and Society: Selected Articles and Essays, Leiden, NLD; Brill, 
N.H.E.J., N.V Koninklijke, Boekhandel en drukkerij, 2003, p.458. 
1403 İsmet İnönü, Hatıralar, Cilt: II, (Haz. Sebahattin Selek), Bilgi Yayınları, Ankara, 1987, s.223.  



 269

böylece ulusun üyeleri arasında ortak bir düşünüş yaratmak temel meseleydi. Çünkü 

nüfusunun yaklaşık yüzde onunun okur-yazar olduğu, kitapların en çok beş bin, 

gazetelerin ise on beş bin basıldığı bir ülkede ulus olmanın imkânı yoktu. Ayrıca Birinci 

Büyük Savaş ve sonrasındaki nüfus mübadeleleri ile Anadolu iyice homojenleşmiş 

olmasına rağmen halen dil ve inanç farklılıkları toplumdaki yerini koruyordu.1404 1927’ 

ye kadar Türkçe herkesin dili olmaktan uzaktı. Nitekim nüfusun %’de 13.58’i 

Türkçeden başka dil konuşuyordu. 1.184.446 Kürtçe konuşan, 134.273 Arapça, 119.822 

Grekçe, 95.901 Çerkesçe, 68.900 Judeo-Spanish, 64.745 Ermenice, 21.774 Arnavutça, 

20.554 Bulgarca, 11.465 Tatarca, 8.456 Fransızca ve 7.248 İtalyanca konuşan vardı.1405 

Harf devrimi Türkleri geleneksel bağlardan koparıp medenileşmiş bir hayata 

sokmanın bir aracıydı.1406 Böylece Türkler bilimde geri kalmışlıktan kurtulacaktı. Türk 

dilini Arapça ve Farsça kelimelerden arındırılması ile medeni bir Türk ulus yaratımı 

kolaylaşıyordu. Aslında harf devrimi ve sonrasındaki dil tezi bir ‘unutma’ idi. Yeni 

nesil Osmanlı-İslam mirasından kurtarılacak1407 Osmanlı geçmişi, artık yeni yazıyı 

öğrenerek büyüyen kuşak için erişilebilir olmaktan çıkacak1408 Yep yeni bilinçler, 

kimlikler oluşturulacaktı.1409   

Alfabe devrimi ve Türk Dil Kurumunun kuruluşu dil politikasının dönüm 

noktasıydı. Bu politika çoğunluğu Arapça ve Farsça olan yabancı dil baskısından 

Türkçeyi kurtararak saf(öz) bir Türkçe yaratmayı, böylece halk ve elit arasındaki 

uçurumu kapatmayı hedefledi.1410 Bu politika yeni rejimin kültürel projesinin bir 

parçasıydı. Heyd’in ifadesiyle “İslami geçmişten tamamen kopmak ve modern 

medeniyetin seküler değerlerinin kabulü” idi.1411 Anderson, bunu aynı zamanda Mustafa 

                                                
1404 Senem Arslan, “Citizen, Speak Turkish!”: A Nation in the Making”, Nationalism and Ethnic Politics, 
13:2, 2007,  pp,245-272, p.245.  
1405 Çağaptay, a.g.t., p.25. 
1406 Zürcher, Turkey: A Modern History, p.189. 
1407 Çolak, a.g.m., s.72-73.. 
1408 M. Berk Balçık, “Milliyetçilik ve Dil Politikaları”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Milliyetçilik, 
Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003, s,777-787, s.785. 
1409 Zaten çağdaşı olan İran dil reformları ile farklı noktalardan biri de bu yönüydü. İran ve Türkiye 
mukayeseli bir çalışma için bkz. John R. Perry, “Language Refordm in Turkey and Iran”, Men of Order: 
Authoritarian Modernization under Atatürk and Reza Shah, (Ed. Touraj Atabaki and Erik Jan Zürcher, 
London, GBR, I.B. Tauris&Company, Limited, 2004, pp, 238-258. 
1410 Yılmaz Çolak, “Language Policy and Offical Ideology in Early Republican Turkey”, Middle Eastern 
Studies, Vol:40, No:6, November 2004, pp,67-91, p.67. 
1411 Uriel Heyd, Modern Türkiyede Dil Reformu, Jerusalem: The Israel Oriental Sciety, 1954, s.20 Akt. 
Çolak, a.g.m., s.68. 



 270

Kemal’in Türk Ulusçuluğunu Batı Avrupa’nın modern, Latin harfini benimsemiş 

medeniyetiyle ilişkilendirme çabası olarak değerlendirir.1412 

Geçmişi hatırlatan kimlik unsurlarından kurtulmanın hız kazandığı bu 

dönemdeki uygulamalardan biri de soyadı kanunuydu. Çünkü Türkiye de soy isimleri 

dilsel bir problemin temeliydi.1413 Ulusal dil oluşturma çalışmaları bağlamında, 

insanların eskiyi hatırlamalarına sebep olan ve homojen ulus olma yolunda engel 

olabilecek soyadları sorun oluşturmaktaydı. Çünkü soyadları, bir ulusun üyeleri 

arasındaki akrabalık ilişkilerini gösterir ve bundan dolayı ulusal kimliğin temel 

işaretlerinden biri olabilir. Yeni ulusal kimlik edinenlerin çoğunlukla soyadlarını 

değiştirmeleri bundandır. Bir ulusal kimlik inşa sürecinde, Türkiye Cumhuriyeti de 

soyadlarına müdahale etti. 1934 tarihli Soyadı Kanunu Lahiyası, soyadının ulusal 

kimliğin bir işareti olduğunu ifade ederek, soyadının varlığını bir medenilik işareti 

olarak değerlendirir. Genel kurulda görüşmelerde en çok vurgulan konu, soyadlarının 

Türklüğün göstergesi olması gerekliliğidir.1414 Kanun, her Türk’ün bir soyadı sahibi 

olmasını zorunlu kılmakta, mevki, resmi makam, aşiret ve yabancı ırka gönderme yapan 

soyadlarının kullanımını yasaklamaktaydı. Bakanlar kurulu tarafından çıkarılan Soyadı 

Nizamnamesi, Arnavutoğlu, Kürtoğlu gibi başka etnik unsurlara işaret eden, Çerkes 

Hasanoğlu, Boşnak İbrahimoğlu gibi başka bir ulusallıkla ilişkisi olan soyadlarının 

kullanımını yasaklıyordu. Yine “yan, of, ef, viç, iç, is, dis, pulos, aki, zade, mahdumu, 

veled ve bin” gibi takıların kullanımı da yasaklanıyordu. Kanun soyadlarının yansıttığı 

farklılıkları kaldırarak ulusal homojenliği temin etmeyi amaçlıyordu.1415 Bu 

düzenlemeler kalıtsal kimlik sembollerini ve Osmanlıdan kalma unvanların tasfiyesiydi. 

Yeni isimler hem seküler hem ulusal olmalıydı.  

Türkiye’de dil konusu sekülerizm ve ulusçuluktan oluşan resmi ideolojinsin iki 

temel ilkesi etrafında şekillendi. Resmi ideoloji, dinsel anlamlarından ve sembollerinden 

dolayı Farsça ve Arapça kelimelerden kurtulmayı dil politikası haline getirdi. Ama bu 

sadece seküler ideolojiyi ilgilendiren boyutuydu. 1932 de Türk Dil Kurumunun resmi 

olarak kurulması ile resmi dil politikası, homojen bir ulusal topluluk oluşumuna yardım 

etmek için tek tip bir ulusal dil yaratmaya yöneldi. Mustafa Kemal bu kuruma iki 

                                                
1412 Anderson, Hayali Cemaatler,  s.61. 
1413 Robert F. Spencer, “The Social Context of Modern Turkish Names”, Southwestern Journal of 
Anthropology, Vol:17, No:3, (Autumn,1961), pp.205-218, p.208. 
1414 Yıldız, Ne mutlu türküm Diyebilene, s.235-236. 
1415 Yıldız, a.g.e., s. 236. 



 271

faaliyet alanı belirlemişti. Buna göre “Türk dilinin sadeleştirilmesi, halkın konuşma dili 

ile yazı dili arasında bir birlik ve ahenk kurulması, Türk dilinin kurallarını kesin bir 

şekilde saptayarak tarihi metinlerden ve yaşayan halk lehçelerinden taramalar, 

derlemeler yaparak bir kelime ve terimler hazinesi oluşturmak kurumun ilk hedefiydi. 

İkinci hedefi ise dil incelemeleri için, tarihi araştırmalarda belge değeri olan ölü veya 

eski dillerin yöntemli bir şekilde incelenmesi ve karşılaştırmalar yapılması, bu suretle 

Türk ve Türkiye tarihine kaynaklık edecek bütün eski dillerin üzerinde, yetki ile çalışma 

ve araştırmalar yapmaktı.”1416  

Tarihin, ulusun kökleri hakkındaki bilginin baş deposu olarak hayati önem 

kazandığı dönemde dil, Türklüğü yani ortak kimliği tanımlayan işaret oldu.1417 Bu 

süreçte tarih dilden önceliği almıştı. Çünkü dil yaşayan bir gerçekti, tarih ise yeniden 

yorumlanmıştı. Dilin yeri ve rolü bu yeniden yorumlanan tarihe göre belirlenmişti.1418 

Kendini seküler Türkiye Cumhuriyeti olarak tanımlayabilmenin elle tutulur tek aracı, 

İslam öncesi geçmişte ve uzun süre halkın hafızasında ölü olarak kalmış dildi. Bundan 

dolayı dilsel çalışmalar ulusal bir geçmiş yaratmak için hız kazandı.1419 

Resmi ideolojinin ulusçuluk ayağı ise dil tezinde kendini gösterdi. Ulusçuluk 

ideolojisi temelinde kurulmuş olan Türk Dili Tetkik Cemiyeti’nin (daha sonra Türk Dil 

Kurumu) temel amacı, “Türk dilinin gerçek güzelliğini ve zenginliğini meydana 

çıkarmak ve onu dünya dilleri arasında lâyık olduğu yüksek mevkie çıkarmak”tı.1420 

Yeni bir dil, arkaik ve doğulu unsurlardan temizlenmiş yeni bir kültür oluşturmaktı. Bu 

kurum dilde sadeleştirme yapacak, onu medeni bir seviyeye taşıyacak ve ortak dil 

vasıtasıyla homojen bir ulus oluşumuna katkı sağlayacaktı.1421 Ayrıca kitleler ve elitler 

arasındaki dil farklılığının ortadan kaldırılması amaçlanmıştı. Standart Türk dilinin 

okullaşma yoluyla tabana yayılması ve böylece halkın karar alma süreçlerine aktif 

katılımı amaçlandı.1422  

                                                
1416 Afet İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2007, s.294-
295 
1417 M. Berk Balçık, “Milliyetçilik ve Dil Politikaları”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Milliyetçilik, 
Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003,s,777-787, s.787. 
1418 Kemal H. Karpat, “A Language in Search of a Nation: Turkish in the Nation-state”, Studies on 
Turkish Politics and Society: Selected Articles and Essays, Leiden, NLD; Brill, N.H.E.J., N.V 
Koninklijke, Boekhandel en drukkerij, 2003, p.456. 
1419 Karpat, “A Language in Search of a Nation: Turkish in the Nation-state, s.457. 
1420 Türk Dili Tetkik Cemiyeti Nizamnamesi’nin tam metni için I. Türk Dili Kurultayı 9.gün I celse s,435-
437.    http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay01/K010901.pdf. 04-01-2008. 
1421 Çolak, a.g.m., s.74-75. 
1422 Ahmad, Modern Türkiye, s.102-102; Aytürk,a.g.m., s.1. 



 272

Türk Dili Tetkik Cemiyeti amaçlarını gerçekleştirmek için bir dil kurultayı 

topladı. Kurultaya sunulan tezler üç kategori altında toplanıyordu: 1- Türk dilinin 

kökeni ve geçirdiği aşamalarla ilgili tezler, 2- Türkçe’de yapılması düşünülen reformun 

genel özellikleri üzerine sunulan tezler, 3- Türk dilinin Hint- Avrupa ve diğer dünya 

dilleriyle olan ilişkisini irdeleyen tezler.1423 Hasan Ali Yücel’in ifadesiyle kurultaya 

sunulan tebliğler sonunda “dilimizin Türk olmadıkça düşünüşümüzün Türk 

olamayacağı, düşünüşümüz Türk olmadıkça da bir Türk kültürünün varlığına imkân 

bulunamayacağı canlı, özlü bir hakikat olarak ortaya konulmuştu.”1424  

Sonrasında 18 Ağustos 1934 tarihinde toplanan II. Türk Dili kurultayında, daha 

çok Türk dilinin diğer dillerle olan ilişkisi ve terimler sorunu tartışılmış, devletin resmi 

yayınlarının ve duyurularının bundan böyle “öztürkçe” olarak yapılması konusunda 

resmi makamlar arasında eş güdüm sağlanması kararlaştırılmıştı.1425 

 I. ve II. Dil kurultaylarında Türk Dilinin dünya dilleri arasındaki yeri ve diğer 

dillerle olan ilişkisi konusunda bazı tezler ileri sürülmüştü. Ancak her iki kurultayda 

sunulan tezler, dil planlamasına yön veren resmi anlayışı kökten değiştirebilecek bir etki 

yapmamıştı. Bundan dolayı Türk dilinin diğer dillerle ilişkisini ayrıntılı bir şekilde 

incelemek ve dil devrimine bilimsel bir meşruiyet sağlamak amacıyla, 14 Haziran 

1935’de Ankara’da Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi kurulmuştu. Dil bilimci ihtiyacını 

karşılayacak olan Fakülte’de, Türkçe ile akrabalığı olduğu kabul edilen Sümerce’nin 

yanında Sinoloji, Hindoloji, Hititoloji, Hungoraloji gibi kürsüler kurulmuştu.1426 

Reformcuların 1000 yıllık bir kültür gelişmesinin uzvi eklerini kökünden 

temizleme girişimi, sözcüklerin ve anlamların keyfi olarak yeniden tayininin çoğu kez 

yanılmalara ve kaosa yol açması neticesinde, 1935 te yeni sözcüklerin uydurulup zorla 

kullandırılması durduruldu; alışkın olunan ve vazgeçilmez birçok Arapça ve farsça 

sözcüğün bir süre daha kullanılmasına ve ulusallaşmasına izin verildi.1427 Bu gerilemeye 

teorik bir haklılaştırma sağlamak için “dilimizde kullanılan ve şimdiye kadar yabancı 

dillerden alındığı sanılan birçok sözcükler, başlangıçta bu dillere Türkçeden geçmişti” 
                                                
1423 Müzakere Programı için bkz. Birinci Türk Dili Kurultayının Müzakere Programı. 
http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay01/K010002.pdf. 04-01-2008. 
1424 Hasan Âli [Yücel], “Dil Kurultayında Ortaya Konan Başlıca Meseleler”, Yeni Türk Mecmuası, Cilt I, 
Sayı 2, Teşrîn-i Sâni (Kasım) 1932, s.98-107. Akt. Hüseyin Sadoğlu, Uluslaşma Sürecinde Türk Dil 
Politikaları (1839-1950), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kamu Yönetimi Anabilim Dalı 
Siyaset ve Sosyal Bilimler Bilim Dalı (Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul, 2002, s.214.   
1425 Sadoğlu, a.g.t., s.218. 
1426İnan, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler. s.309-314; Sadoğlu, a.g.t., s.219. 
1427 Lewis, a.g.e., s.429-430. 



 273

tezi ortaya atıldı.1428 Yani kelime atamayınca, kelimenin Türkçe olduğunu ispat etme 

yolu seçildi. Bu eylem bilimsel olmaktan uzak, siyasi ve pragmatikti. 

Türk Tarih Tezine paralel olarak 1935 sonları ve 1936 başlarında Güneş-Dil 

Teorisi ortaya atıldı. Amaç, Türkçenin Ural-Altay, Hint- Avrupa (İndo-Européen) ve 

Semitik gibi dilleri içeren tüm kültürel dillerin kaynağı olduğunu göstererek, Türk dil 

tezini dünyaya sunmaktı. Bu teori Türkçenin dillerin anası olduğunu iddia etti.1429 

Güneş-Dil Teorisi Türk Tarih Tezi’nden (ayrı başlık altında değinilecek) destek alarak 

“Brakisefal Türk ırkının yaratımı olan kültür nasıl modern dünya uygarlığına kaynaklık 

etmişse, Avrupa’dan Afrika’ya, hatta Amerika’ya kadar tüm kültür dilleri de kök olarak 

Türkçe’den türemiştir.”1430 Türk ulusal kimliğini ve bilincini beslemek için dilin ve 

tarihin kullanımı ve büyük ölçüde manipülasyonu, Güneş-Dil teorisinin doğuşuyla 

doruğa çıktı. Bu uydurma teoriye göre, dillerin kaynağı yansımalı sözcüktür. Güneş 

terimlerin baş kaynağıydı ve ilk dillerin doğuşunu sağladı. Bu, iç Asya da doğan Türkçe 

idi. Bu teorinin amacı dünya medeniyetine büyük katkı sağladıklarını göstererek 

Türklerin ulusal egosunu beslemek ve böylece onları İslam öncesi dillerinden ödünç 

kelimeler alarak ulusal bir dil yaratmaya ikna etmekti.1431 

Güneş-Dil Teorisi ile hem ulusal bilinç hedeflenmiş hem de öykünülen batı ile 

aynı olunduğu ispat edilmeye çalışılmıştı. Yani hem ulusal hem de seküler bir tezdi. 

Kelimelerin etimolojik olarak Türlükleri garanti altına alınıyordu, fakat ulusun dilinin 

“biriciklik”i tehlikeye girmişti. Bu tez özgüvenini kaybetmiş bir ulusun bunu yeniden 

kazanmasına yardım edebilirdi, fakat bu dilin farklılaştırıcı bir kimlik unsuru olarak 

işlev görmesini engelliyordu. Dolayısıyla tamamen yeni bir ulusal dil yaratmaya 

yönelen “özleştirme” politikalarına karşı, Güneş-Dil Teorisi, dil planlamasında ulusçu 

kaygıları ikinci plana atıyordu.1432 Nitekim bu tez zamanla başarısız olup gündemden 

düşecekti.   

Güneş Dil Teorisi uluslararası arenada başarısız olmasına ve gündemden 

düşmesine rağmen bazı çıkarsamalar yapılmasına yardımcı olabilir. İlkin bir medeniyet 

değişimi projesi bağlamında tarihsel meşruiyet zemininin ihtiyacını ortaya koymak 

                                                
1428 Uriel Heyd, Language Reform in Modern Turkey, Jerusalem, 1954, s,33. Akt. Lewis, a.g.e., s.430. 
1429 http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay03/K0301001.pdf. 04-01-2008; Zürcher, Turkey: A Modern 
History, s.190. 
1430 http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay03/K0301001.pdf. 04-01-2008; Sadoğlu, a.g.t., s.222. 
1431 Karpat, “A Language in Search of a Nation: Turkish in the Nation-state, s.458. 
1432 Sadoğlu, a.g.t., s.223 



 274

bakımından anlamlıdır. İkinci olarak 1920 ler ve 30 lardaki dil alanındaki reformlar 

ulus-inşa programının önemli bileşenleridir. Bir nesil, Türk Tarih Tezi ve Güneş Dil 

Teorisine göre eğitildi. Bu tezler o nesile büyük bir ulusa ait oldukları bilincini verdi. 

Üçüncüsü ırkçı ve faşist bir yaklaşımları engelledi ve kültürel alanda kısmi bir dinginlik 

sağladı. Dil devriminden amaçlanan korportarist bir toplum oluşturmaktı ki bu kısmi 

istikrarlılık söz konusu amaca da hizmet etti.1433 Ayrıca dil, sadece ulus inşası 

projesindeki dönüştürücü rolüyle değil, ulusçu tahayyülde ve Türk ulusal kimliğinin 

kurgusunda hayati bir yere sahip olmuştu.1434                  

Bir yandan sembolik boyutta İslâm dünyasının temel kültür unsuru olan Arap 

harfleri yerini Avrupa kültürünün temel sembollerinden biri olan Latin harflerine 

bırakmış, daha da önemlisi yeni neslin, 1928 öncesi Osmanlı-Türk kültür kaynakları ile 

bağlarının kesilmesi hedeflenmiştir. Bununla tamamen yeni bir kimliğe sahip kuşaklar 

yetiştirilmesi amaçlanmıştır. Okumuş şehirli kesim ve kırsal halk arasındaki dilsel 

kopukluk giderilmeye çalışılarak ortak bir Türk ulusal dil bilinci ve kimliği yaratılması 

hedeflenmiştir.1435 Uluslaşma sürecinde yeniden bir kimlik inşa edilirken, Arap 

harflerinin terk edilip Latin harflerinin kabul edilmesi, yeni toplumun ümmetten 

uzaklaşıp ulus olması anlamına geliyordu. Kanaatimizce harf devrimi ve akabinde ki dil 

tezi, daha çok bir medeniyet değişimi;  unutma ve hatırlama projesiydi.  

Sonuç olarak diyebiliriz ki, Türkiye Cumhuriyeti bir “ulusal dil” yaratımı 

yoluyla yeni bir meşruiyet ve kimlik zemini aramıştır. Bu süreçte Türkiye, öykündüğü 

Batı ile benzer bir politika benimsemiştir. Yani ulusal dil yaratımı konusunda gecikmeli 

de olsa yalnız değildir. Dilde ulusallaşma, baskıcı ve faşist bir yönelim göstermemiş, 

propaganda ve okullaşma yoluyla gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. Küresel ortam 

dikkate alındığında Türk dil tezi, modern bir uygulamadır. Onun ötekisi Anadolu’daki 

herkestir. Amaç korportarist bir toplumsal yapı, ulusçu bir düşünüş, yeni bir meşruiyet 

zemini ve ulusal kimlik yaratmak ve bu yeni formatla yarınları inşa etmekti.  

 

 

 

                                                
1433 Aytürk, a.g.m., s.19. 
1434 Balçık, a.g.m., s.787. 
1435 Selçuk Akşin Somel, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türk Kimliği”, Cumhuriyeti Demokrasi ve Kimlik, 
(Haz. Nuri Bilgin), İstanbul, 1997, s.80. 



 275

4. 7. Ulus İnşası Sürecinde Bir Unutma, Hatırlama ve Kimlik Aracı Olarak 

Tarihin Kullanımı 

 Ulus inşası sürecinde ulusal tarih üretimi ve kullanımının irdeleneceği bu 

başlıkta, Cumhuriyet dönemi tarih çalışmalarını, ideoloji ve ulusal kimlik ilişkisi 

çerçevesinde değerlendirileceğiz. Bu değerlendirmeler yapılırken, oluşturulmaya 

çalışılan tarihin bilimselliğini tartışmaktan ziyade, ulusal tarih oluşturmanın ulusal 

kimliğe ait göndermelerine yoğunlaşacağız. Ulusal tarih yaratımı (ki çoğunlukla 

unutma, hatırlama ve yeniden kurgulamaya dayanır) olgusunun, o dönemde küresel bir 

durum olduğu gerçeğiyle hareket edeceğiz. Ulusal tarih oluşturma sürecinin doruk 

noktasını teşkil eden Türk Tarih Tezi’nin anlamlandırılması, tarihin ideoloji, modernlik 

ve ulusal kimlikle olan ilişkisinin ve Batılı ulusların da modern dönemde kendilerine 

uygun bir ulusal tarih yarattıklarının bilinmesi ile mümkündür. Aksi takdirde Türk Tarih 

Tezi ‘sui generis’ bir durum olarak değerlendirilir ki, bu da ırkçı ve faşizan gibi yanlış 

değerlendirmelere neden olur. Biz, Türk Tarih Tezi’nin içeriğindeki ırkçı temaların 

seçilerek değerlendirilmesinin, asıl amacı ve bütünselliği anlamayı engelleyeceği 

iddiasındayız. Önceki kısımlarda ifade ettiğimiz üzere cumhuriyetin ulus oluşturmaya 

yönelik projeleri, örnek aldığı batılı uluslarınkinden çokta farklı değildir. Yine ulusal 

tarih projesi de dönemin genel karakterinden uzak olmayan bir uygulamaydı. Modern 

dönemde hemen bütün ulus-devletler, ister kendiliğinden ister bir inşa sonucu oluşmuş 

olsun, ulusal kimlik inşa sürecinde tarihi ideolojik olarak kullanmıştır. 

  Aslında iktidarın ideolojisine uygun bir meşruiyet aradığı zaman tarih yazımını 

kullanması, modern bir fenomen değildir. Tarihin iktidar tarafından kullanımı modern 

öncesi dönemlerde de söz konusuydu. Örneğin Osmanlı Devleti’nin iktidar sıkıntısı 

yaşadığı dönemlerde sık sık Oğuzlara gittiğini bilmekteyiz. Bununla birlikte, ulusal 

tarih kullanımı, modern dönemde hem yaygınlaşmış hem de süreklilik kazanmıştır. 

Çünkü geleneksel ideolojiler ve meşruiyet kaynakları büyük bir dönüşüm yaşamıştır. 

“İktidar Tanrıdan (ya da onun yeryüzündeki temsilcilerinden) insanlara ya da onların 

mitoslarına dönüştüğünde, tarih ortak kimlik ve kader rehberi olarak dinin yerini aldı. 

Tarihçiler “altınçağ” gibi geçmişler yarattılar. Ulusun özü de bu yeni yaratılan 

“altınçağ”dan çıkarıldı.1436 Ulusalcıların “altınçağı”, ulusun dinamik bir yüksek kültüre, 

insan deneyimlerinin tüm yönlerinin (dinsel, bilimsel, askeri) uyumuna, öteki büyük 
                                                
1436 John Hutchinson, “Myth aganist myth: the nation as ethnic overlay”, Nations and Nationalism, 10, 
(1/2), 2004, pp.109-123, p.112.  



 276

merkezlerle aktif ilişkiye sahip olduğu ve sürekli insan medeniyetine katkı yaptıkları bir 

zamandı. “Altınçağ”, taraftarlarını ulusal projede tatmin etmek, yani gelenekselden 

moderne dönüştürmede, bir zamanlar hepsinin aynı olduğunu kabul etsinler diye 

kullanıldı.1437 Tarihin bu şekilde kullanımı, ulusların en önemli kimlik merkezi olduğu 

dönemde, yani ulus-devletler geleneksel imparatorlukları mağlup ettiğinde popüler 

oldu. 

 Ulus-devlet doğduğunda ulus, vurguyu kansal bağlardan ve kültürel mirastan, 

teritoryal (vatan) imgelere, eğitimsel ve yasal fonksiyonlara yöneltti. Ulusal ideoloji ise, 

“tarihi topraklarda, hafızalarda, mitlerde ve modern iletişimin sağladığı sosyal bağlarda 

(paylaşılan bir ekonomi ve ortak yasal haklar) gelişti.1438 Bu süreçte ulus-devlet sadece 

dünya düzeninin temeli olarak kabul edilmedi aynı zamanda kanunun, otoritenin ve 

inancında kaynağı oldu.1439 Endüstrileşme ve bilimin getirdikleri eskiden farklı bir 

modern toplum yarattı. Modern toplum ise yeni sorunlara sahipti. Bu noktada bir 

ideoloji olarak ulusçuluk, ortaçağ sonrası toplumun ihtiyaçlarını karşılamaya başladı.  

Ulusçuluk bağlamlı oluşan ulusal ideoloji ise eski bağlarını kaybeden yeni nesile bir 

güvenlik duygusu verdi. Böylece ulusal ideoloji, evrensel insan ihtiyacı olan güvenlik 

ve ait olma ihtiyacını karşıladı. Kısacası, ulus-devletler ulusal bağımsızlıklarını 

korumak için kolektif normlara dayanan yeni bir ideoloji üretti. Yeni üretilen ulusal 

ideoloji, sosyal normlar, kanunlar, kurumlar, fikirler ve yurttaşın rolü gibi konularla 

ilgilidir. Ulusal ideolojinin öncelikli fonksiyonu, ulusal politikayı (saldırı ve savaşı da 

içeren) savunmak, ulusal morali yükseltmek ve ulusal dayanışmayı yaratmak ve 

sürdürmektir. Zaten modern toplumlarda entegrasyon ve bağlılığın oluşmasına olanak 

sağlayan da bu sayılan fonksiyonlardır.1440 Ulusal ideolojinin bu rolü ulusal kimliğin 

fonksiyonu ile örtüşür. Ulusal kimlik, ortak kimlik duygusunu tatmin edebilirse, 

devletin bağlılık ihtiyacına hizmet eder.1441  

Tarihin önem kazanması da bu süreçte oldu. Bir topluluk içinde tutunumun 

sağlanmasında kutsala dayanma önemini yitirince, bu tutunumu sağlamakta tarih, 

                                                
1437 Hutchinson, “a.g.m., s.117. 
1438 Anthony D. Smith, “Europe Nations- Or a Nation of Europe”, Journal of Peace Resarch, Vol:30, 
No:2, May., 1993, pp.129-135. p.130.    
1439 Knud S. Larsen; David H. Groberg; Krum Krumov, Ludmilla; Andrejeva, Nadia Kashlekeva; Zlatka 
Russinova; Gyorgy Csepeli; Reidar Ommundsen, “İdeology and İdentity : A National Outlok”, Journal of 
Peace Resarch, Vol:32, No:2, May., 1995, pp.165-179. p.166.   
1440 Knud S. Larsen and Others, a.g.m., p,166. 
1441 A.W. Orridge, “Varietes of Nationalism”, pp,39-59.  



 277

kolektif bellek olarak özel bir önem kazandı. Bu kolektif bellek insanların toplumsal 

kimliklerini ve geleceğe yönelik beklentilerini belirleyen bir araçsallık kazandı.1442 19. 

yüzyılda gerçekleşen bu dönüşümler tarih yazıcılığını da değiştirdi. Artık hanedanların 

tarihini yazan vak’a-nüvislikten faklı bir tarih yazıcılığı söz konusuydu. Hanedanların 

ve onların kahraman üyeleri tarihin öznesi olmaktan çıkıyor ve onların yerine kitleler 

tarihin öznesi olarak görülmeye başlıyordu.1443  

 İnsanlar iletişim ve modernleşmenin sonucu olarak eskiye nazaran daha çok 

ulusal ve etnik kimlikleri de içeren farklı kimliklerin bilincinde oldular.1444 Bu yüzden, 

ulusal kimlikler çoğunlukla hafızalar, mitler ve ulusal kültürün sembolleri üzerinde 

temellenir. Şu anki kültürel olaylar ve geçmiş tarih, ulusal karakteri şekillendirir. Bu 

nokta da ideoloji kimlikle örtüşür, çünkü ulusçuluğun temel inancı, insanların yalnızca 

kendinin farkına varabileceği ve yalnızca tam özgürlüğünü ulus-devlette elde 

edebileceğidir. Bu denklemi sağlayan ulusçuluk, devlete yarı-dinsel bağlılık temin 

ederken ulusal kimlik belirleyicisi olarak da işlev görür. Ulusçuluk tarihin fışkıran 

duygularından çıktığı için hızla büyüdü ve anlamsız bir evrende yaşar görünen 

bireylerin hayatına anlam verdi. Böylece kişisel anlam, geçmiş çağların daima bizimle 

olduğu anlayışına dayanan geçmiş tarihin kimliğinde şekillendi. Ulus-devletlerin insan 

kimliğinin en temel kaynağı olduğu dönemde, ‘ben’in ve dolayısıyla ‘biz’in kim 

olduğunu tanımlayan ulusal miras, ulusal kimliğin temel bileşenlerini oluşturdu.1445         

 Tarih, ideolojik devlet ve rejim için meşruiyetini kazanmada önemlidir. Eric 

Hobsbawm, bu önemi şöyle dile getirir. “Uluslar, geçmiş olmaksızın oluş bakımından 

tezatlar içerir. Bir ulusu ulus yapan mazidir ve bir ulusu diğer uluslar karşısında kabul 

ettiren şey yine mazidir. Tarihçiler ise bunu üretendir. Ne yazık ki ulusalcıların istediği 

akademik tarihçilerin yazdığı değildir. Onlar ideolojilerinin istediği ve gerektirdiği 

tarihi isterler ki, bu ise gerçek olmayan bir mitolojidir. Özellikle devrimci rejimler 

geçmişle olan bağı kırarak kendine özgü bir mazi oluştururlar.1446 Ulusçuluğun tarihle 

girift bir ilişkisi vardır. Genel olarak ulusun tarihine dair yorum/hikâye üretimini teşvik 

eder. Aslında modern tarih disiplini, okurda ve öğrencilerde kolektif bir kimlik 

                                                
1442 İlhan Tekeli, “Uluslaşma Süreçleri ve Ulusçu Tarih Yazımı”, I. Ulusal Tarih Kongresi: Tarih ve 
Milliyetçilik, 30 Nisan- 2 Mayıs 1997 Mersin, Mersin, 1999, s.131. 
1443 Tekeli, a.g.m., s.132. 
1444 Smith, a.g.m., p.129. 
1445 Knud S. Larsen and Others,  a.g.m., p.166. 
1446 E.J. Hobsbawm; David J.Kertzer, “Ethnicity and Nationalism in Europe Today”, Anthropology 
Today, Vol:8, No.1. (Feb., 1992), pp,3-8, p.3.  



 278

duygusunu uyandırmayı hedefleyen ulusal tarih yazımı geleneği tarafından 

şekillendirilmiştir.1447 Bu da zaten modernliğin birçok alanda kendi içinde barındırdığı 

paradoksların, tarih biliminde kendini dışa vurmasıdır. Çünkü tarihin bir bilim dalı olup 

geçmişin bilgi ve belgelere dayanarak yansız ve nesnel olarak yeniden kurulabileceği, 

bu tam olarak başarılamazsa bile bu yönde bir çabanın olması1448 “şeklindeki 

bilimselliği, ulus-devletlerin kurumsallaşmasıyla başlar. Oysaki aynı süreçte, ulus-

devletin temel ideolojisi olan ulusçuluk, diğer hiçbir ideolojide olmadığı kadar tarihe 

ihtiyaç duymuştu.”1449 Bu ihtiyaç ise pekte bilimsel olmayan yeni bir tarih anlayışının 

ortaya çıkmasına neden oldu. Diğer bir ifadeyle tarihin bilim olma yolundaki en iddialı 

dönemi ile tarihin, tarihte eşi görülmemiş bir şekilde ulusçuluklar tarafından (yani 

siyasetin) zaptı rapt altına alınması aynı döneme tekabül etti. 

 Ulusçuluğun tarihi kullanması, daha çok kendine uygun bir geçmiş yaratması 

yönünde belirginleşti. Bir geçmiş inşası, çağdaş konularla sürekliliği ilişkisinde 

olayların organize edilmesi projesidir. Bu sebeple şimdiye uygun bir temsil yaratma 

yani kendini tanımlamada bir tarih yaratma projesidir. Tarih yapmak, devlet beklentileri 

ile geçmişte olduğu varsayılanlar arasındaki ilişkiyi sağladığı sürece kimlik yaratmanın 

bir yoludur. Bir tarih inşası, anlamlı bir olaylar evreni ve bireysel ya da kolektif olarak 

tanımlanan halk için anlamlı anlatılar inşa etmektir. Bu süreç şimdinin geçmişte 

damgalanmasıdır. Bu bağlamda modern tarih yazımı mitolojidir.1450 Bu mitolojik 

yazıma bir örnek olarak “yeni bir inşa olan Yunan kimliği” verilebilir. 18.yüzyılda 

Yunan ulusu şekillenmeye başladığından beri, Yunan kimliği gerçekten çok eskiymiş 

gibi sunuldu. Fakat bu sunum, Rönesans dönemine ait bir tasvirdir. Yani Batı’nın, 

demokrasi, özgürlük, bilim ve felsefenin kaynağı olarak önemli rol oynamış olan klasik 

Antik Yunan medeniyetindeki köklerinin yeniden hayat bulduğu bir tasvirdi. Bunlar da 

modern Avrupa toplumunun doğuşunun ideolojik özellikleri oldu. Fakat biliyoruz ki 

klasik dönemde net bir Yunan kimliği söz konusu değildi. Devlet ve halk arasında 

(ethnos ve kratos) bir mesafe vardı.”1451  

                                                
1447 Craigh Calhoun, Milliyetçilik, s.71. 
1448 Tekeli, a.g.m., s.121. 
1449 Suavi Aydın,  Kültür- Kimlik Modelleri Açısından Türk Tarih Yazımı, Hacettepe Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, (Basılmamış Doktora Tezi), Ankara, 1997, s.80.  
1450 Jonathan Friedman, “The Past in the Future. History and Politics of İdentity”, American 
Anthropologist, New Series, Vol:94, No:4, (Dec., 1992), pp.837-859, p.837. 
1451 Friedman, a.g.m., s.838. 



 279

Batı, modern dönemde kendi şimdisine uygun (demokratik, eşitlikçi, seküler vs.) 

bir geçmişi, kendi döneminde bulamayınca, yeni değerlerin icat edileceği daha eskiye 

yönelmiştir. Diğer bir ifadeyle modern batı kendi ideolojisine uygun bir şimdiyi ve 

geleceği, Antik Yunanda bulmuştu. Hatta bu şimdiyi geçmişte arama o kadar hız 

kazanmıştı ki, “18. yüzyılda Yunanlılar yeni doğan bebeklerine ya da isim değiştirme 

yoluyla hellenik isimler veriyorlardı. 1813’te Atina’da okul kutlamalarında okul 

yöneticisi, öğrencileri tek tek çağırıyor ve elindeki zeytin ağacı dalını tutarak onlara 

atalarını gösteriyordu: “şimdi sizin isminiz artık John ya da Paul değil, fakat Pericles ya 

da Themistocles ya da Xenophon’dur.”1452            

 Günümüz dünya ülkelerinin hemen hepsi tarih duygusunu politik amaçlar için 

kullanır.1453 Politik amacı ister partizan, ister ulusalcı ya da kozmopolitan olsun geçmiş 

sürekli yeniden yorumlanabilir ve tarih buna göre yeniden yazılabilir.1454 Özellikle yeni 

bağımsız olan ülkelerde (bu ülkelerde hükümetler ve kültürel elitler çok hassas 

bağlılıkları komuta edebilirler) yurttaşlara paylaşılan bir geçmişe, bütünleşmiş bir 

şimdiye ve umut verici bir geleceğe sahip olduğu tarih vasıtasıyla anlatılmaya çalışılır. 

Mevcut yurttaşların dilsel farklılıklarının, kültürel ve dinsel pratik farklılıklarının fazla 

olduğu ulus-devletlerde, geçmişin kullanımı iyice önem kazanır. Çünkü çok-etnili ulus-

devletler gerçekte ortak bir tarihi paylaşmayabilirler. Bu noktada tarih ilk önce 

keşfedilmeli, keşfedilen geçmiş analiz edilmeli: o, bilinçli bir şekilde ulusun şu andaki 

ve gelecekteki siyasal ve sosyal başarısı ile bağlantılı olmalıdır. Yeni keşfedilen ya da 

yaratılan ortak tarih, kitaplar, anıtlar ve törenler gibi vasıtalarla yurttaşlara 

yayılmalıdır.1455 Özel bir amaç (ulus-inşası da olabilir, kralın meşruiyetini temin etmek 

için de) için icat edilmiş tarih, hatırlatıcı ya da yeniden keşfedilen tarihi kullanabilir ya 

da ham materyal yoksa, basit bir şekilde inşa edilebilir.1456 Her ne kadar “bir ulusal 

kimlik inşasında tarihin kullanımı kötü bir tarih üretse”1457 de yirminci yüzyılda tarihin 

                                                
1452 Jonathan Friedman, “Myth, History, and Political İdentity”, Cultural Anthropology, Vol: 7, No: 2, 
(May., 1992), pp.194-210, p.194. 
1453 Bkz. Ramazan Kaya, Öğrencilerin Tarih Sunum Araçlarına Yaklaşımı, (Basılmamış Doktora Tezi), 
Erzurum, 2005, s.179-182. 
1454 Southgate, Baverly, History, What and Why? : Ancient, Modern and Postmodern Perspectives, 
London, UK: Routledge, 1996, p.53. 
1455 Michael Wood, Offical History in Modern Indonesia; New Order Perceptions and Counterviews, 
Leiden, NLD: Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel en Drukkerij, 2005, p.2. 
1456 Wood, a.g.e., p.3. 
1457 Joh Breuilly, “Nation and Nationalism in Modern German History”, The Historical Journal, Vol:33, 
No:3, (Sep., 1990), pp,659-675, p.671. 



 280

ideolojik olarak yazımı çok yaygın bir pratik olmuştur.1458 Örneğin Amerikan İç Savaşı, 

ortak bir Amerikan tarihi yaratmaya katkı sağlamıştır. Bu savaşa dair hikâyelerde, 

kardeşin kardeşi kırması temasının çokça verilmesinin nedeni, ulusal birlik temin 

etmekti. Kardeş kavgası denilerek aslında her iki tarafında büyük bir ailenin mensubu 

oldukları düşüncesi işlenir. Bununla birlikte tarih yazımında her zaman hatırlama söz 

konusu değildir. Unutma da ulusçu tarih yazımının bir fonksiyonudur. Örneğin Vietnam 

Savaşı Amerikan tarih kitaplarında pas geçilen yani unutulmaya çalışılan bir konudur. 

Bütün ulusların tarihinde, aktif olarak unutma çabaları sonucu oluşmuş olan sessizlik 

noktaları vardır. Özellikle Birinci Büyük Savaş sonrası ulus-devletlerin kurulduğu 

dönemde, ulusçu tarih yazımında unutma/unutturma çabası çok yoğun görülmüştür.1459  

 Bu kendine özgü bir mazi oluşturma, yeni oluş(turul)an uluslar için bir 

zorunluluktur. Çünkü ulusun kimliği icat edilirken ya da yeniden şekillendirilirken, 

modern ulusal kimliklerin önemli bir referans kaynağı olan tarih işlevsel bir özellik arz 

eder. Tarih “bir kolektif bellek, insanların kendi toplumsal kimlik kavramlarını ve 

geleceğe ilişkin beklentilerini oluşturmalarını sağlayan deneyimler toplamı olarak 

tanımlandığında, ulusal bilincin şekillenmesinde muhtemelen dilden daha etkili bir 

güçtür”.1460 Bununla birlikte burada bir tarihsel hafıza ve kolektif hafıza ayrımı yapmak 

sağlıklı olacaktır. Zaten bu ayrım tarihin ulusal kimlik inşasında kullanılışının nedenini 

de ortaya koymaktadır. Nora, kolektif hafıza ve tarihsel hafızayı ayırarak, ilkini 

geçmişteki gerçek deneyimlerinden kopmak isteyenlerin ya da geçmişi yapmak 

isteyenlerin geçmişi terk etmesi olarak tanımlar. Kolektif hafızalar grupların inkişafını 

sağlar ve manipüle edilebilecek bir servet inşa eder. İkincisi ise akademik ve bilimsel 

geleneğin bir sonucudur. Onlar profesyonel tarihçilerin kolektif hafızasıdır.1461  

Daha önce de ifade ettiğimiz üzere ulusal kimlikler süreklilik iddiasındadırlar. 

Bu süreklilik iddiasını kanıtlama zemini ise tarihtir. Fakat bu tarih, şimdinin 

beklentilerine göre olmalıdır. Eğer mevcut tarih bu beklentilere cevap vermiyorsa, 
                                                
1458 Baverly, a.g.e., p.49. 
1459 Calhoun, Milliyetçilik, s.72-74. 
1460 İtalyanlar, Almanlar, Slavlar gibi halkların, siyasal düzeyde ulusal kimlikleri henüz ifadesini 
bulmamışken, ulusal tarihlerinin yazılması, bir ulusal kimlik yaratmanın en etkili yollarından biri 
olmuştu. John Tosh, Tarihin Peşinde, (Çev. Özden Arıkan),Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2005, 
s.3-5 
1461 Josep R. Llobera, “The Role of historical memory in Catalan national identity”, Social Anthropology, 
Vol:6, No:3, 1998, pp.331-342, p.332. Ayrıca tarih ve hafıza arasındaki farklar için Bkz. Pierre Nora, 
Hafıza Mekânları, (Çev.M. Emin Özcan) Dost Kitabevi, Ankara, 2006, s.19. Aynı yazar “Between 
Memory and History: Les Lieux de Mémoire”, Representations, No. 26, Special Issue: Memory and 
Counter-Memory. (Spring, 1989), pp. 7-24. 



 281

unutma, hatırlama ve yeniden yazma yoluyla ulusal kimlik oluşumuna hizmet etmesi 

arzulanan yeni bir tarih oluşturulur. Bu oluşturulan tarih büyük oranda ulusal tarihtir. 

 Kolektif hafıza üretmek için, ulusal tarih mitsel bir anlatı olarak sunulur. Mit, 

ister gerçek ister hayal edilmiş olsun geçmişin düzenlenmesidir. Mitler, arketipleri 

yaratır ve besler. Hatta mitler o kadar anlamlandırılır ki onlar için yaşar ve ölürüz.1462 

Olağanüstü insanların yaptığı olağanüstü şeyleri tanımlayan mitler, özel bir toplumun 

temel tanımlayıcılarını oluştururlar ve ulusal kimliğin temelidirler.1463 Modern ulus 

olmanın bir zorunluluğu olan ulusal bağlılık, kolektif bilinç ve kimlik duygusunu 

gerektirir. Ulusal kimlik ise kolektif hafızadan doğar. Devletler, ortak kimliği 

ortak/paylaşılmış bir tarih duygusuyla destekler. Bu şekliyle tarih insanlar tarafından 

kavrandığında mit olur.1464 Tarih büyük oranda mitsel ise, bu şimdinin uygulanabilir bir 

geçmişte temellendirilmesinden oluşan kimlik politikaları nedeniyledir.1465 Mitin 

olduğu kadar tarihin söylemi de eş zamanlı olarak kimlik söylemidir. O, inşa edilmiş 

şimdiyi bir geçmişe atfetmeyi içerir.1466 Mitlerin ulusallaştırılması yoluyla devletler, 

bireylerin birbirlerini ortak tarihsel büyük bir anlatıyı paylaşan büyük bir grubun yani 

ulusun üyeleri olarak görmelerini isterler. Devletler, yeni nesil için tarihsel büyük 

anlatılar yoluyla ortak bir miras ya da geçmişte de olması gereken bir kimlik yaratırlar. 

Kolektif hatırlama ve eğer lüzumluysa kolektif amnesia(unutma)1467 ulus-devlet 

kimliklerinin önemli bir payandasını oluştururlar.1468 Devleti kimliklendirmek ve onun 

sürekliliğini temin etmek için ulusal mitler ve semboller kullanılır ve pekiştirilir. Ulus 

inşası, şu anı beslemek ve güvenli bir gelecek inşa etmek için geçmişin yeniden inşa 

edilmesi sürecini içerir.1469 Bu süreçlerin yaşandığı dönemde kurulan Türkiye 

Cumhuriyeti de bu uygulamalardan kendisini soyutlayamayacaktı. Yeni ideolojisine 

uygun olarak o da tarihi siyasetin emrine verecekti. 

 Yeni Cumhuriyetin meşrulaştırıcı ideolojisi, yoğun bir var oluş mücadelesi 

sonucu oluşmuş olan Türk ulusçuluğuydu (özellikle 1925 Şeyh Şait isyanından sonra 
                                                
1462 Brian Osborne, Landscapes, Memory, Monuments, and Commemoration: Putting İdentity in İts 
Place”, Canadian Ethnic Studies, Vol:33, No:3, 2001, pp.39-77, p.46-47.  
1463 Morin, a.g.t.,  p.39. 
1464 Osborne, a.g.m., p.47. 
1465 Jonathan Friedman, “Myth, History, and Political İdentity”, p.207. 
1466 Friedman, a.g.m., p.194. 
1467 Renan,  tarihi unutmanın, ya da yanlış yazmanın ulusun şekillenmesinde hayati bir faktör olduğunu 
söyler. Elìas José Palti, “The Nation As A Problem: Historians And The “National Question” ”, History 
and Theory, October 2001, pp.324–346, p.332-333; Hobsbawm, Milliyetçilikler, s.27.      
1468 Osborne, a.g.m., p.42. 
1469 Osborne, a.g.m., p.42 



 282

seküler bir karakter kazandı). Türk “etnisi” üzerinden hareket eden Türk ulusçuluğu, 

homojen bir kimlik için, yabancı bir coğrafyadaki mitik bir geçmişe kadar kesintisiz 

uzanan bir etnik tarih kurgusu oluşturdu. Daha sonraları Türk Tarih Tezi ile doruk 

noktasına ulaşacak bu tez etnik kökene dayalı bir ulusçuluk geliştirmek açısından 

mantıksal bir gereklilikti. Çünkü Anadolu’daki nüfusun etnik saflığını iddia etmek çok 

güçtü.1470 Ayrıca, Osmanlıdan devralınan tarih anlayışı da bir ulus inşası sürecinde 

anlamsızdı.    

 Osmanlıda tarihi yapan ve yazan kişiler yönetici Osmanlılardı. Genel olarak 

Osmanlı Devleti’nin varlığı devlet ve iktidar anlayışı, padişah tarafından içinde yaşadığı 

hükümdarlığın olaylarını yazmakla görevli kişiler tarafından şekillendiriliyordu. Bunun 

etkisi olacak ki, Osmanlı tarihçileri sadece 14. Yüzyılın hemen öncesini ele 

alıyorlardı.1471 Dolayısıyla Türklerin İmparatorluğun kuruluşundaki katkısı olduğu 

izlenimi verilmiyordu. Osmanlı tarihçiliği ve siyasal iktidar arasında doğrudan bir ilişki 

vardı. Osmanlı yönetiminin ilk birkaç yüzyılında tarih yazıcılığı daha çok yöneticilerin 

hayatlarının ve başarılarının betimlenmesinden ibaretti.1472 Yöneticiler, tarih yazmanın 

uzun vadedeki siyasi faydasını kavramışlardı.1473 Yani tarihin meşruiyet oluşturmadaki 

faydası kavranmıştı fakat bu bir ulusal meşruiyet değil, “hanedanın siyasi meşruiyetini” 

temin etmek içindi.1474 

Osmanlı hanedanı meşruiyetini İslam’a dayandırdığı için de 18. yüzyıla kadar 

Osmanlı tarih yazıcılığına, daha çok dini bir tarih anlayışı egemen olmuştu. Dolayısıyla 

Osmanlı tarih yazıcılığı siyasi meşruiyet zemininde oluşmuştu. Tanzimat’la birlikte 

siyasi ve toprağa dayalı bir millet oluşturma politikası hız kazanınca, tarih anlayışı da 

hanedan merkezli olmaya evirilmişti.1475 Her ne kadar tarih yazımında neden sonuç 

ilişkisi bağlamlı gelişmeler olmuşsa da1476 devlet temelli bir ulusçu tarih yazımı söz 

konusu olmamıştır. Çünkü bu yeni oluşturulacak milletin bağlılığının da hanedan 

etrafında olması arzulanıyordu. Türk ulusunun tarihi gibi bir oluşum söz konusu değildi. 
                                                
1470 Keyder, Memalik-i Osmaniyeden, s.80-82. 
1471 Behar, İktidar ve Tarih, s.41.    
1472 Behar, a.g.e., s.42. 
1473 Halil İnalcık, “The Rise of Ottoman Historiography”, Historians of The Middle East, (Haz. B. Lewis 
and P.M. Holt), Londra: Oxford University Press, 1962, pp,152-167, p.155. 
1474 İlber Ortaylı, Gelenekten Geleceğe, Ufuk Yayınları, İstanbul, 2003, s.42.  
1475Zeki Arıkan, “Tanzimat’tan Cumhuriyete Tarihçilik”, Tanzimattan Cumhuriyete Türkiye 
Ansiklopedisi, Cilt:6, İstanbul, İletişim, 1985, s.1584; Selçuk Ilgaz, Osmanlı Tarih Yazarlarının Düşman 
Algısı,  (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Erzurum, 2005, s.20-80.  
1476 Bkz. Mükrimin Halil Yinanç, “Tanzimattan Meşrutiyete Kadar Bizde Tarihçilik”, Tanzimat 2, Milli 
Eğitim Basımevi, İstanbul, 1999, s.573-595. 



 283

Bu, imparatorluğu bir arada yaşatma zarureti bağlamında anlaşılabilir bir durumdu. 

Yani reel politik Türk ulus zeminin de bir tarih yazımına çok da olanak vermiyordu. 

Ancak bu bağlamda başlangıç sinyalleri de verilmiyor değildi. 

Türk ulusçu tarihçiliğinin gelişmesinde II. Meşrutiyet dönüm noktası oldu.1477 Bu 

dönemde özellikle Balkan Savaşları sonrasında yaşanan ideolojik dönüşüm Türklüğü ön 

plana çıkarmıştı. Bu ilgi eğitim alanında olduğu gibi tarih çalışmalarına da etki 

yapmıştı. İlkin, Osmanlı öncesi Türklerin daha yaygın bir biçimde incelenmesine 

başlandı. İkinci olarak ise, çağdaşlaşma ve laikleşme tarih yazma ve araştırma 

yöntemlerinin geliştirilmesini ve bunların, yeni kurulmakta olan ulusal eğitim sistemi 

içinde yer almasını gerektirdi.1478 II. Meşrutiyet dönemi resmi ideoloji haline gelen Türk 

ulusçuluğu ders programlarına ve kitaplarına yansımakta gecikmedi. II. Meşrutiyet 

döneminde, ders programlarına, siyasal açıdan önemli görülen, çağdaş toplum ve ulusçu 

değerleri aktarmaya yönelik ( malumat-ı ahlakıye, medeniye, diniye ve iktisadiye, talim-

i askeri gibi) dersler ilave edilmiştir. Tarih ve din dersleri gibi, var olanların içerikleri 

değiştirilmiş, ulusçuluk ders programlarına yansımıştır.1479 Örneğin 1915’te yeniden 

düzenlenen Sultani programında: “Lisan-ı Osmanî dersinin konuları tamamen Türk 

edebiyatını ihtiva edecek şekilde tanzim edildi. Azınlık ve yabancı mekteplerde 

Türkçenin ve Türkiye tarih ve coğrafyasının Türkçe olarak ve Türk muallimler 

tarafından talim ve tedrisi mecbur edildi. Ayrıca tarih ders müfredatında Osmanlı 

Devleti’nin kuruluşundan önceki Türk tarihine yer verildi.”1480 

Müfredat programlarında yaşanan ideolojik değişiklik buna paralel olarak ders 

kitaplarına da yansımaya başlamıştır. Balkan Savaşları sonrasında ülkenin kurtuluşu 

Türkçülükte aranmaya başlanmıştır. Türkçülük iktidarın ders kitaplarına yansıyan yeni 

ideolojisi olmuştur. Mesela Ahmet Cevat’ın 1914 tarihli Sıbyana mahsus Vezaif-i 

Medeniye ve Ahlâkiye’sinde artık Türklerin, “kurucu unsur” olarak Osmanlılığın 

oluşumunda ayrıcalıklı bir yer tuttukları görülür: 

                                                
1477 Geniş bilgi için bkz. Mustafa Oral, İmparatorluktan Ulusal Devlete Türkiye’de Tarih Anlayışı(1908-
1937), (Basılmamış Doktora Tezi), Ankara, 2002, s.42-88.  
1478 Behar, a.g.e., s.78. 
1479 Mehmet Ö. Alkan, “İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e Modernleşme ve Ulusçuluk Sürecinde Eğitim”, 
Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, Der: Kemal H. Karpat, İstanbul,2004.(73–243), s.199.206. 
1480 Halil Aytekin, İttihad ve Terakki Devri Eğitim Teşkilatı(1908–1918), Ankara Üniversitesi Türk 
İnkılâp Tarihi Enstitüsü, Doktora Tezi, Ankara, 1987, s.162–163. 



 284

“Biz Osmanlıyız, gerçi ilk Osmanlılar vüsta-i Asya’dan gelmiş Türklerden ibaret 

idiyse de sonra bu cesur ve acil ecdadın fethettiği memleketlerin kafesinde oturan 

cemaatler ve kavimler Osmanlı hukukuna nail olmuşlardır.”1481 Rüştiye mektepleri 

ikinci sınıflarında okutulmak üzere kaleme alınan 1913 tarihli Yeni Malumat-ı 

Medeniye’de ise, Osmanlı hükümetini kurucu unsur olarak değil, ama aynı zaman da 

“altı yüz şu kadar seneden beri bu toprakları muhafaza için çok uğraştıkları”, nüfusun 

çoğunluğu oluşturdukları ve Osmanlılar içinde “en kuvvetli” oldukları gerekçesiyle öne 

çıkarlar 1482 Türkler karakter özellikleri üstün bir topluluk olarak tanımlanır: 

“Türkler, bütün milletler içinde en cesur, en hamiyetli ve en temiz yürekli 

kavimdir.1483 Ayrıca Türklerin medeni bir millet olduğu da şu şekilde vurgulanmaktadır: 

“Türkler asla barbar değillerdir. Türkler bütün cihanı titrettikleri zamanlarda bile 

adaletten hiçbir vakit ayrılmamışlardır; hiç kimsenin hukukuna taarruz etmemişlerdir. 

Türkler şimdiye kadar fethettikleri memleketlerin ahalisi hakkında son derece 

alicanipane, adilane muamele etmişlerdir. (…) Türklerin himayesine giren kavimler 

asırlardan beri ne dillerini, ne dinlerini, ne de milliyetlerini gaip etmişlerdir. Hiçbir 

milletin, hiçbir devletin yapamadığı şu büyüklüğü Türkler yapmışlardır.”1484 

Görüldüğü gibi oryantalist görüşe bir tepki ve ulusal bir bilinç oluşturma 

bağlamında cumhuriyet dönemi oluşturulacak Türk Tarih Tezi’nin temelleri bu 

dönemde atılmaya başlanmıştı. 

Fakat cumhuriyet dönemi her alanda olduğu gibi ulusal tarih yaratma işinde de 

daha radikal ve kararlı olacaktı. Cumhuriyetin oluşturmak istediği tarih bilincini, onu 

temsil eden Türk Tarih Tezini anlamak için oluşumunu sağlayan koşulları irdelemek 

gereklidir. Cumhuriyet, her şeyden önce bir imparatorluktan bir ulus devlete, halkı da 

bir imparatorluk tebaasından bir ulus yurttaşına, cumhuriyet bireyine dönüşümünün de 

hikâyesidir.  

                                                
1481 Ahmet Cevat, Sıbyana Mahsus Vezaif-i Medeniye ve Ahlâkiye, Terbiye-i Zatiye, Malumat-ı Ahlâkiye 
ve Medeniye, Vezaif-i Vataniye, Araks Matbaası, Dersaadet,1330 (1914), s.23–24. Akt. Fusün Üstel, 
“Makbul Vatandaş”ın Peşinde II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık Eğitimi, İstanbul, 2004,s.108. 
1482 Ahmet Ziya ve Ali Haydar, Yeni Malumat-ı Medeniye, Kanaat Matbaası, Dersaadet,1329(1913), s.16; 
Akt. Üstel, a.g.e., s.111 
1483 Ziya ve Haydar, a.g.e., s.31; Akt:.Üstel, a.g.e., s.111 
1484 Doktor Hazık, Malumat-ı Ahlâkiye ve Medeniye, Kasbar Matbaası, Dersaadet,1326 (1910), İkinci 
Kısım, s.35. Akt. Üstel, a.g.e., s.112  



 285

Her şeyden önce 19. yüzyılın ikinci yarısında ulusçuluk ile tarih yazımının 

birbirleriyle sıkı sıkıya bağlantılı olduğunu unutmamak lâzımdır.1485 Dolayısıyla 

yukarıda da ifade ettiğimiz gibi tarih, yeni ulusların imal edilmesi sürecinde malzeme 

işlevi görmüştür.1486 Modern dönemde bütün Avrupa uluslarında, ulusal tarih, ulusun 

kuruluşunu ve zaferini gösteriyor ve bu ulusun öteki bütün kimlik ya da aidiyet 

biçimlerinin aleyhine olarak, yurttaşların bağlılıklarının biricik nesnesi olması 

gerekliliğini dayatıyordu.”1487 “Bazı durumlarda tarihin derinliklerine doğru giden bir 

“ulusal öz”ün inşası yönündeki entelektüel müdahaleler, ardından gelen ulus devletlerin 

ülkesel (territoryal) ve siyasal-kültürel oluşumunda önemli bir referans alanı olmuş; 

bazı durumlarda da daha çok siyasal-bürokratik müdahalelerin ürünü olan ulus-

devletler, oluşumlarının akabinde kendi ulusal tarihlerini yaratmaya girişmişlerdir. İlki 

için en güzel örneği Almanya, ikincisi içinse, Türkiye oluşturur.1488  

Sosyal değişimin önemli sıkıntılara yol açtığı zamanlarda tarih yeni bir toplum 

tipinin kaynağı haline gelir. Cumhuriyetçiler, ulusallık esasına dayalı yeni bir Türkiye 

inşa etmek istedikleri için, tarih çalışmalarını bir devlet görevi olarak gördüler. Tarih 

içinde kendi algılamalarına göre ulusal olmayan her şeye olumsuz baktılar. Mücadele, 

Osmanlı hanedanı ve İslami geçmişle olduğu için her ikisin tarihine de olumsuz 

baktılar.1489 Osmanlının diğer milletlerin ayrılması ve savaşlar neticesinde dağılması 

sürecinde Türkler en çok acı çeken grup olmuştu. Bunun, Türk ulusçuluğuna ve 

Kurtuluş savaşına etkisi iki olumsuz etkisi olmuştu. İlki dünyada yalnız kalma, ikincisi 

de ulusal varlığın tarihsel temelini daha gerilere götürme zorunluluğuydu.1490 Bir ulus 

projesi sürecinde, ulusal birliği tarihsel zemine oturtmak, oryantalist bakışa muhatap 

olan Türklüğü bundan kurtarmak ve yeni nesle bir özgüven verebilmek amacıyla 

1930’larda hemen her ulus-devlette gözlemlenebilen bir “ulusal tarih” ihtiyacı 

Türkiye’de doğmuştu.1491 Bu bağlamda konumuz, Cumhuriyet Dönemi’nde geçmişi 

nasıl ulusallaştırıldığı ve bununla ne amaçlandığıdır. Bunun anlaşılabilmesi için en etkili 

                                                
1485 Behar, İktidar ve Tarih, , s.20-21.  
1486 Eric Hobsbawm, Tarih Üzerine ( Çev. Osman Akınkay), Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara 1999,  
s.27. 
1487 Schnapper, Yurttaşlar Cemaati; Dersimiz Yurttaşlık, s.149-150 
1488 Suavi Aydın,  Kültür-Kimlik Modelleri Açısından Türk Tarih Yazımı, (Yayınlanmamış Doktora 
Tezi),Ankara 1997, s.80.  
1489 Güngör, Kültür Değişmeleri ve Milliyetçilik, s.59,77. 
1490 Niyazi Berkes, Batıcılık, Ulusçuluk ve Toplumsal Devrimler, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2002, s.117. 
1491 Şerafettin Turan, “ Milliyetçilik Anlayışında Tarih Yazıcılığının Önemi”, I. Ulusal Tarih Kongresi: 
Tarih ve Milliyetçilik, 30 Nisan- 2 Mayıs 1997 Mersin, Mersin, 1999, s.143. 



 286

malzeme şüphesiz Türk Tarih Tezi’dir. Bu tez, felsefesi ulusçuluk, pozitivizm ve laiklik 

olan Kemalist ideolojinin en önemli bütünleyici parçalarından biri olarak bir kültür 

devrimi özelliği taşır.1492 Tezde özetle “Türklerin Orta Asya’da yüksek bir medeniyet 

oluşturdukları, ancak iklimdeki değişmeler sonucunda dünyanın dört bir yanına göç 

ettikleri;  Türk kavimlerinin göç ettikleri yerlere beraberlerinde kendilerinin yarattığı 

uygarlığı da getirerek dünyaya uygarlık yayan bir ulus oldukları anlatılıyordu.1493 Öte 

yandan Türklerin Anadolu’ya binlerce yıl önce göç ettikleri, bundan dolayı 

Anadolu’nun da Türklerin anayurdu olduğu”1494 vurgulanıyordu. “Tez, gerçek, yarı 

gerçek ve yanlışlık karışımı biçimiyle resmî doktrin olarak ilan edildi ve araştırma 

ekipleri bunun çeşitli önermelerini kanıtlama işine koyuldular.”1495 Tezin oluşturulması 

ve yaygınlaştırılması için önce Türk Ocağı, Türk Tarihi Tetkik Cemiyeti kurulmuş ve 

bu kurumun aracılığıyla Türk Tarihinin Ana Hatları, liseler için dört cilt ve ortaokullar 

için de üç ciltlik tarih ders kitapları hazırlanmış ve I. ve II. Tarih kongreleri 

düzenlenmiştir.1496  

Atatürk, milletleri meydana getiren ve varlıklarını devam ettirme imkânı veren 

kültürün ehemmiyetini ve dil ile tarihin kültürü meydana getiren başlıca unsurlar 

olduğunu gayet iyi biliyordu.1497 Cumhuriyetle ulusa kazandırılmak istenen bilinç, 

Osmanlı devrinin tarihiyle gerçekleşemezdi. “Saltanat ve hilafeti kaldıran ve bir köklü 

devrimler dizisi içinde eski müesseseleri yıkan genç Cumhuriyetin Osmanlı hanedanının 

destanî çizgisi üstünde yürüyen eski tarih görüşünü sürdüremeyeceği tabii idi.”1498 

“Cumhuriyet rejimi aslında  “yeni insan, yeni toplum” ülküsünü gerçekleştirmeyi, 

                                                
1492 Büşra Ersanlı Behar, “ Bir Aidiyet Fermanı: “Türk Tarih Tezi”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 
ed: Tanıl Bora, Murat Gültekingil,  Cilt:4, Milliyetçilik, İstanbul, 2003, ss, 800-810 s.803.  
1493 Büşra Ersanlı, “ The Ottoman Empire ın The Hıstoriography of The Kemalist Era: a Theory of Fatal 
Decline”, Ottomans and the Balkans: A Discussion of Historiography, (Ed. Fikret Adanır), Leiden, NLD: 
Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel en Drukkerij, 2002, pp,115-154, p.116. 
1494 Yücel Kabapınar, “Başlangıcından Günümüze Türk Tarih Tezi ve Lise Tarih Kitaplarına Etkisi” 
Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi 1/2, İzmir 1992, s.144. 
1495 Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.356. 
1496 Bu konuda bkz. İsmail Koçak, Liselerde Cumhuriyet Tarihi Ders Kitapları 1935-1990 ( 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi) Ankara 2000 s. 26-30;  Kemal  Koçak, Cumhuriyet Döneminde  
Tarih Öğretimi ve Tarih Çalışmaları  ( 1923-1960) ( Yayınlanmamış  Yüksek Lisans Tezi ) Ankara 1991 
s.35-52.; Tahsin Akpınar, Atatürk’ün  Tarih Anlayışı ( Yayınlanmamış  Doktora Tezi) İstanbul 1991. 
s.89-106; Mahmut Şakiroğlu “Atatürk ve Tarih Çalışmaları” Tarih ve Toplum,  II/11, İstanbul 1984, s.12-
14. 
1497 Hakkı Dursun Yıldız, “Atatürk ve Türk Tarihi” Uluslararası İkinci Atatürk Sempozyumu, Cilt:2, 
Ankara 1996, s.729.  
1498 Ekrem Üçyiğit, “Okullarımızda Tarih Öğretimi” Felsefe Kurumu Seminerleri, Ankara 1977, s.271. 



 287

yaşama geçirmeyi amaçlamaktaydı”1499 ve Avrupa’nın aydınlanma felsefesi tarafından 

şekillenen değerlerini kendine ülkü edinmiş bir modernleşme projesiydi.1500 

Cumhuriyetin kurucuları, geleneksel alışkanlıklarına titizlikle uymayı sürdüren ve 

hantallaşan Osmanlı toplumu yerine, farklı, atılımcı, dönüşümcü ve ilerlemeci bir 

zihniyeti temsil eden batı toplumlarını örnek almışlardı.1501 Bu yüzden farklı bir devlet 

olma yolunda, Batı Avrupalı devletler düzeyinde bir gelişmişlik ölçüsü gösterebilmek 

amacında olan Cumhuriyet, yanlış uygulamalarından dolayı Batı karşısında geri kalan 

Osmanlı’nın daha ötesine Anadolu’nun eski uygarlıkları ve Orta Asya Türkleri ile olan 

bağları güçlendirme çabasına giriyordu.1502 Avrupa karşısında Osmanlı mağlubiyeti ve 

kompleksi, Cumhuriyet ile birlikte Osmanlı’nın her türlü mirasını reddetme, ondan 

kurtulma ve ona hayat veren tüm değerleri geriletme mücadelesine dönüşmüştür. 

Böylece Osmanlı “ Karanlık Çağ” olarak görülmüştür. Bununla birlikte karanlık çağın 

yer yer Türklerin İslamiyet’e girmeleriyle başladığı da ifade edilir.1503 Kemalizmin 

topluluğun hâkim inancı olan İslami ve Osmanî bağları unutturmadaki ısrarından dolayı 

Osmanlı dönemi böyle sunuldu.1504 

Yukarıda saydığımız nedenlerden dolayı “Atatürk, Türk ulusuna benliğini 

kazandırmak onun da şerefli bir geçmişe sahip olduğunu kendisine anlatabilmek için 

tarihe yıpranmamış,  tenkitten uzak kalmış, biraz da dasitani ve mitolojik bir tarihe yani 

İskitlere, Sümerlere, Hititlere vs. sahip çıktı.”1505 Bu ön plana çıkarılan eski Türk Tarihi 

“altın çağ” olarak sunulmakta idi.1506 Böylece Türk Tarihinin ilk dönemlerine dönülerek 

ümmetçi ve hanedancı etkiler ortadan kaldırılırken devlet politikasına paralel olarak 

Türk Tarihi laikleşmiş, eskinin sınırlı düşünce biçimi ortadan kaldırılmıştır.1507 Bununla 

birlikte, Hititler ve Sümerler gibi Anadolu’nun eski halklarının ileri sürülmesi, Türk 

ulusçuluğunun: tarihsel kökler mi, bir coğrafyada kökleşme mi? Orta Asya mı, Anadolu 

                                                
1499 Necat Bozkurt, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Felsefenin Gelişmesi” Felsefe Logos, 5. İstanbul 
1998, s.37.  
1500 Cennet Uslu,“Tarih Tezi Penceresinden Osmanlı’ya Bakmak” Türkiye Günlüğü, 58. Ankara 1999. 
s.125.  
1501 Kubilay Aysevener, “Türkiye Cumhuriyeti’nin Felsefi Temelleri”  Doğu-Batı,8, Ankara 1999. s.109. 
1502 Say, a.g.e., s.192. 
1503 Cennet Uslu, a.g.m., s.126-127. 
1504 S. Seyfi Öğün, “Türk Milliyetçiliğinde Hakim Millet Kodunun Dönüşümü”, Türkiye Günlüğü, 
Sayı:50, Mart-Nisan 1998, ss.187-38, s.33. 
1505 Aydoğan Demir, Türk Tarihine Giriş (Teksir edilmiş ders notları), İzmir 1985, s.5-6. Akt. Kabapınar 
a.g.m., s.148.  
1506 Uslu, a.g.m., s.126. Altınçağ kavramının  önemli rolü hakkında bkz. Anthony D. Smith, Ulusların 
Etnik Kökeni, s,244-255.  
1507 Kabapınar, a.g.m., s.147. 



 288

mu? şeklinde yaşadığı gerilimli ikilemi aşmak için bir formüldü. Bu formül ile 

Türklerin geçmişleri ile coğrafyaları uzlaştırılıyordu.1508 Ayrıca mekân büyütülüyor ve 

zaman da uzatılıyordu. Mustafa Kemal, geçmişe dönük özlemlerden ziyade tamamen 

bağımsız bir gelecek kavrayışına sahip bir önderdi. Onun döneminde ortaya konulan 

tarih tezlerinin eklektik özelliği, geçmişin romantizasyonuna dayalı ihtirasların 

gelişmesini engelliyordu. Kemalist tarih eklektizmi Turancı anlayışı Anadolu’nun eski 

sahipleri olan Sümerler ya da Hititlerin tarihini de içine katarak yumuşatıyordu. Bunun 

bir başka boyutu da Ulusal Bağımsızlık Savaşı döneminde “ata yurdu” olarak sunulan 

Anadolu’nun “ana yurt” olarak tasvir edilmeye çalışılmasıdır. Benzer şekilde bu tarih 

tezi ırkçılığa ya da etno sentrik bir yorumlamaya yatkın gibi görünürken, göç haritaları 

devreye sokularak bütün ulusların Orta Asya kökenli olduğunu iddia eden1509 evrensel 

hatta kozmopolit bir söylemle bunun da önüne geçiliyordu.1510       

Cumhuriyetin tarih tezinin oluşumunda bu rejim kaygısı yanında, kendini, batı 

karşısında, medeniyet bakımından savunma duygusunun önemi çok büyüktür. Karal’ın 

belirttiği gibi, imparatorluk dağıldığı vakit bir tarihsel anlayış üzerine taksim edilmiş, 

galip devletler hep tarihi deliller kullanarak Türkiye’yi paylaşmak istemişlerdir. İstiklal 

Savaşı, fiziksel bakımdan istilacıları yok etmiş Türkiye kurtulmuştur, ama Atatürk’ün 

kafasında, bu iftiralar, o haksız hükümler tarihin bu biçimde tahrif edilmesi 

silinmemiştir.1511 

Türk vatanının bütünlüğüne yönelik, sözde tarihî sebeplerle girişilen parçalama 

propagandalarına karşı yine tarihi delillerle karşı çıkmayı hedefleyen Atatürk, tarih 

çalışmalarında ağırlığın Anadolu’ya verilmesini istemiştir.1512 Böylece, Atatürk, Türk 

Tarih Tezi ile eski çağ uygarlıklarının Türk oldukları savıyla, Anadolu’nun Türk vatanı 

olduğunu göstererek ulusun, Türklüğe olduğu kadar Anadolu’ya da sahip çıkmasını 

amaçlamıştır. Bu şekilde Anadolu’nun tarihsel Türklüğü kanıtlanarak bir yandan 

Anadolu üzerindeki haksız iddia ve taleplere cevap verilirken, diğer yandan da Turancı 

                                                
1508 Georgeon, Osmanlı-Türk Modernleşmesi, s.4. 
1509 Maarif Vekili Esat Bey’in açılış konuşması için bkz. I. Türk Tarih Kongresi, Konferanslar 
Münakaşalar, İstanbul 1932, s.5-6. 
1510 Öğün, Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında Milliyetçilik, s.133. 
1511 Enver Ziya Karal, “Tanzimattan Bugüne Kadar Tarihçiliğimiz”  Felsefe Kurumu Seminerleri, Ankara 
1977. s.256-257; Zeki Arıkan, “Atatürk Ve Tarih” Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, 2/ 6-7, 
İzmir 1997, s.20-21;  Ayrıca bkz. Celal Metin Celal Metin, Türk Tarih Tezi ve Tarih Ders Kitaplarında 
Türkiye Cumhuriyeti Tarihi ( 1923-1960) (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi ) Ankara 1988, s.33.  
1512 Metin, a.g.t., s.34 



 289

emellere set çekilmek istenmiştir1513 Anadolu’nun parçalanmak istenmesiyle bağlantılı 

bir sebep de Türklerin sarı ırka dâhil olduklarıyla ilgili olan yanlış bilgilerdir. Bazı 

Avrupalı düşünürler dini ve siyasi sebeplerle Türklerin sarı ırka mensup ikinci sınıf bir 

insan tipi oldukları görüşünü dünyaya yaymışlardı.1514 

Balkan savaşları’nın ardından, Türkler Avrupa’nın neredeyse dışına 

atıldıklarında, Anadolu’daki varlıklarının meşruluğu bile tartışma konusu yapılmış ve 

Orta Asya’ya sürülmeleri ile ilgili sesler yükselmişti.1515 Türklerin sarı ırka 

mensubiyetinin kabulü, medeni kabiliyetten yoksunluk neticesini de beraber 

getirmekteydi.1516 Bu tür yanlışlıklar yapılan tercümeler yoluyla ülkemize de 

girmişti.1517 Nitekim “Türk Tarihinin Ana Hatları” adlı eserin girişinde kitabın niçin 

yazıldığı “şimdiye kadar ülkemizde yayımlanan tarih kitaplarının çoğunda ve onlara 

kaynak olan Fransızca tarih kitaplarında Türklerin dünya tarihindeki rolleri bilinçli ya 

da bilinçsiz olarak küçültülmüştür. Türklerin, ataları hakkında böyle yanlış bilgi 

edinmesi, Türklüğün kendini tanımasında, benliğini geliştirmesinde zararlı olmuştur. Bu 

kitapta hedeflenen asıl amaç, bugün, bütün dünyada tabiî mevkiini geri alan ve bu 

bilinçle yaşayan milletimiz için zararlı olan bu hataların düzeltilmesine çalışmaktır, aynı 

zamanda bu, son büyük olaylarla ruhunda benlik ve birlik duygusu uyanan Türk milleti 

için millî bir tarih yazmak ihtiyacı önünde atılmış ilk adımdır. Bununla,  milletimizin 

yaratıcı kabiliyetinin derinliklerine giden yolu açmak, Türk deha ve karakterinin esrarını 

ortaya çıkarmak, Türkün özellik ve kuvvetini kendine göstermek ve milli gelişmemizin 

derin ırkî köklere bağlı olduğunu anlatmak istiyoruz”1518 ifadeleri ile belirtilmiştir. Yine 

buna benzer ifadeleri Afet İnan I. Türk Tarih Kongresi’nde, “ortaasiyanın otokton halkı 

Türktür. Binaenaleyh, orada, büyük Türk ailesinden başka ve ondan ayrı ‘İndo-

Öropeen’ namı altında bir ırk yaratmıya kalkışmak tabiata isyan olur… Kafasını ve 

vicdanını, en son terakki şulelerile güneşlendirmeye karar vermiş olan, bugünün Türk 

çocukları, biliyor ve bilecektirler ki, onlar, 400 çadırlı bir aşiretten değil, on binlerce 

                                                
1513 Kabapınar, a.g.m., s.148; Lewis, a.g.e., s.356. 
1514 Enver Ziya Karal, “Atatürk’ün Türk Tarih Tezi”, Atatürkçülük 2 İstanbul 1998.s.158; Ayfer Özçelik, 
“Atatürk ve Tarih Şuuru”, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi,  XII/ 35, Ankara 1996, s.603. ve bkz. 
Kemal Koçak, a.g.t., s.29.  
1515 Etienne Copeaux, Tarih Ders Kitaplarında ( 1931-1993) Türk Tarih Tezinden Türk – İslam Sentezine, 
(Çev. Ali Berktay), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2000. s.15.  
1516 Enver Ziya Karal, “Atatürk’ün Tarih Tezi” s.159; Kemal Koçak, a.g.t., s.29.  
1517 Karal, a.g.m., s,159.  
1518 Türk Tarihinin Ana Hatları, Kemalist Yönetimin Resmi Tarih Tezi ( Yayına hazırlayan Doğu 
Perinçek) İstanbul 1999, s.25.  



 290

yıllık, Ari, medeni, yüksek bir ırktan gelen, yüksek kabiliyetli bir millettir”1519 tezini 

savunarak Yusuf Akçura, “Cihana nazarımız, bundan böyle Avrupa gözlüğü ile olacak 

değildir. Gözlükleri kırarak, çıplak gözümüzle hakikati ve menfaatimizi görmeğe 

çalışıyoruz. Cemiyetimiz tarafından yazılan bu kitaplarda teferruata ait hatalar olabilir, 

fakat kitapların istihdaf ettiği gaye ve o gayeye bizi götüren ana hattı doğrudur. Biz bu 

eserimizde, ta menşeinden itibaren kendi kavmimizi, kendi ırkımızı mihver ittihaz ettik. 

Ve bütün beşeri vakıalara o mihverin yanından bakıyoruz”1520 diyerek ortaya 

koyuyordu. 

Görüldüğü gibi tezle “Türk ulusunun kendi tarihine yönelerek, yüzyılların 

verdiği aşağılık komplekslerinden kurtulması, kendine inancı olan dinamik bir toplum 

yaratılması”1521 amaçlanmıştır. Aslında gerek Türkiye’nin parçalanmak istenmesi ve 

gerekse Türklerin sarı ırka mensup olduğu iddiasıyla küçümsenmesi, Batının siyasî 

emelleri ve evrensel, ilerlemeci tarih anlayışı ile yakından ilgilidir. Yeniçağın 

başlarından itibaren muazzam gelişmeler yaşayan ve 18. yüzyılda ilerleme inancına 

sahip olan Avrupa, bunu tarih anlayışına da yansıtmış ve birçok tarih felsefesi 

oluşturmuştur.1522 Gelişmeye olan inanç ile Batı, Doğuyu küçümseyici tavır almış1523 ve 

tarih bilincinden yoksun saymıştır. Hegel’e göre; doğu toplumları batı toplumlarının 

biçim vererek işlediği  “töz”, “hammadde” aşamasında kalıp, toplumsal  “içerik”ten ona 

uygun bir “ form” geliştirememişlerdir. Tarihi özgürleşme süreci olarak gören Hegel, bu 

sürecin doruk noktasına Alman kent soylusunda eriştiğini, kendilerinden sadece despot 

çıkaran doğu toplumlarının tarih bilincine sahip olamayacağını belirtir.1524 Fakat bu 

düşünceler aynı zamanda Batı’nın siyasi hedeflerini meşrulaştırmada araç işlevi de 

görmüştür.”Batı dünyası siyasal ve ekonomik olarak dünya egemenliğini ele 

geçirmesine paralel olarak ve yeni konumunun bir sonucu olarak, kendisini dünya 

tarihinin doğal gelişiminin nihai halkası ve tarihin amacı olarak tanıtmış ve bu yeni 

Batılı bilinci Batı dışı halklara dayatmıştır.”1525 Nitekim, oryantalizmde bu paradigma 

                                                
1519 Afet İnan, “Tarihten evvel ve tarihin fercinde”, I. Türk Tarih Kongresi, Konferanslar Münakaşalar, 
İstanbul 1932, s.41.  
1520 Yusuf Akçura, “Tarih Yazmak Ve Tarih Okutmak Usullerine Dair” I. Türk Tarih Kongresi, 
Konferanslar Münakaşalar, İstanbul 1932, s.606.  
1521 Kabapınar, a.g.m.,  s.147.  
1522 Bu konuda bkz. Doğan Özlem, Tarih Felsefesi, İnkılap Kitabevi, İstanbul 1996 s.43-44.  
1523 Vassilij Viladimiroviç Barthold, Asya’nın Keşfi, Rusya’da ve Avrupa’da Şarkiyatçılığın Tarihi ( Çev. 
Kaya Bayraktar, Ayşe Meral), Yöneliş Yayınları, İstanbul 2000, s.82.  
1524 Sözer, a.g.m., s.104-105.  
1525 Yücel Bulut, Oryantalizmin Eleştirel Kısa Tarihi, Yöneliş Yayınları, İstanbul 2002, s.99. 



 291

hüküm sürerken, siyaset alanında da Büyük devletlerin hasta adam Osmanlı’yı 

paylaşma çabaları giderek şiddetlenmiş, I. Dünya Savaşı sonrasında, Osmanlı 

Devleti’nun bağrında gittikçe uluslaşmakta olan Türkler için, sonuçları toplumsal 

hayatın her alanında, ama 1919-1922 yıllarında öncelikle savaş meydanlarında hissedilir 

hale gelmiş bulunuyordu.1526 Bu şartlar altında gelişen Türk Tarih Tezi, Berktay’ın 

belirttiği gibi, az gelişmiş ülke ve ulusların, “merkez”in yani Batı’nın tarih ideolojisine 

başkaldırışlarının çarpıcı ve başarılı örneklerinden biri teşkil eder.1527 Nitekim 

Cumhuriyetin tarih anlayışıyla başlıca amaçlanan da Türk ırkının üstünlüğü değil, üstün 

Avrupa merkezli tarih anlayışına bir tepkidir.1528 Bu başkaldırış o kadar iddialıdır ki, 

kendisini küçümseyen Avrupa medeniyetinin kökeninde Türk medeniyeti olduğunu, 

hatta Avrupalıların Türk olduklarını bile öne sürecektir.1529 Böylece tüm insanlık 

tarihine başlangıç olarak Türk tarihinin alınması ve Türklüğün hâlihazırdaki 

fonksiyonelliğinin de hesaba katılmasıyla, hak ettiği yeri alması hususunda gençliğe 

özgüven ve görev yüklenmiş oluyordu.1530 

İç ve dış şartların tesirleri altında tarihin ulusal amaçlar için kullanılması sadece 

Türkiye’ye ait bir olgu olmayıp, Macaristan, Almanya ve Sovyet Rusyası’nda da 

görülmüştür.1531 Bertrand Russell’ın belirttiği gibi “Tarih ders kitaplarında, her ulus 

yalnızca kendisini yüceltmeyi amaçlar. Bir kimse kendi yaşam öyküsünü yazarsa, ondan 

biraz alçakgönüllü olması beklenir; ama bir ulus kendi yaşamını yazarken, övüncün ve 

aşırı kendini beğenmişliğin artık sınırı yoktur.”1532 Bununla birlikte tezin bilim alanında 

dayatma yoluyla benimsetilmesine çalışılmamıştır. Tez akademik alanda değil 

ortaöğretimde etkisini sürdürmüştür.1533 Her şeyden önce resmi tarihçiliğin bir 

örgütlenme işi olduğunu ve bunun Cumhuriyetin ilk yıllarında zayıf olduğunu 

                                                
1526 Halil Berktay, Cumhuriyet İdeolojisi ve Fuat Köprülü, Kaynak Yayınları, İstanbul 1983, s.22-23; 
Berktay, “Tarih Çalışmaları” Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 9, İstanbul 1983, s.2458.  
1527 Berktay, a.g.e., s.15.  
1528 Bayram Bayraktar, “Çağdaş Tarihçilik Açısından Türk Tarih Tezi”, Türkiye Günlüğü, 48, Ankara 
1997, s.67; Akpınar, a.g.t., s.150-151.  
1529 Uslu, a.g.m., s.127.  
1530 Bayraktar, a.g.m., s.75.  
1531 Ortaylı, Gelenekten Geleceğe, s.109. 
1532 Mustafa Topal, Ulusu Düşünmek Ulusun Gizi ve Ulusçuluğun Büyüsü Üzerine Bir İnceleme, Türkiye 
ve Ortadoğu Platformu Vakfı, Ankara 2003, s.96. 
1533 Serap Taşdemir, Türkiye’de Tarih Bilinci Oluşmasında Halkevlerinin Rolü (Yayınlanmamış Doktora 
Tezi) İzmir 2000, s.46; Ortaylı,  a.g.e., s.113; Kabapınar, a.g.m., s.150-151; Berktay, a.g.e., s.57-58 



 292

belirtmekte de fayda vardır.1534 Cumhuriyet, her ne kadar tarihi, rejim açısından araçsal 

bir işlev olarak görse de bilimsel tarihçiliğin gelişiminin yolunu da açmıştır.1535  

Yeni kurulan Cumhuriyet, Osmanlı’dan birçok bakımdan radikal bir kopuşu 

simgelemekteydi. Cumhuriyet, hem kendi rejimini meşrulaştırma hem de ulusal kimliği 

oluşturmak zorunda idi. Ve bu konuda diğer ulusların izlediği yolu izleyerek tarihten 

faydalandı. Siyasi elitin de katkılarıyla faydacı yönleri ağır basan bir tarih bilinci 

oluşturma politikası izledi. Cumhuriyet, Osmanlı’nın aksine ulusa çok daha eski bir 

geçmiş bağlantısı sunuyordu. Üstelik verilen bilinç geleceğe umut ve hedefle 

bağlanmak isteniyordu. Ancak geçmiş gelecek bağlantısı oluşturulmaya çalışılırken 

Osmanlı ve İslam dönemleri genel olarak olumlu karşılanmıyordu. Bu oldukça doğal 

karşılanabilecek bir durumdur. Çünkü oluşturulacak tarih bilinci politikası yeni bir ulus 

devletin meşruiyet şartlarına bağlıydı. “Ulus-devletlerin egemen olduğu modernite 

dünyasında, tarih bilincinden beklenen şey, ulusal kimliğin oluşturulmasına katkıda 

bulunmasıdır. Bu ulusal kimlik tüm diğer kimliklere göre üstün bir konumda 

bulunmalıdır. Diğer kimliklerin bununla yarışması söz konusu bile olmamalıdır.”1536 

İşte Cumhuriyetin ulusal kimlikle bağıntılı olarak tarih bilinci ile amaçladığı; 

medeniyetler kuran köklü geçmişinden güç alarak kendine özgüveni ve çağdaş muasır 

medeniyet seviyesine ulaşma hedefiyle de geleceğe karşı sorumluluğu olan, devrimleri 

benimseyen, lâik, modern ve hem bilimsel alanda hem de cephe de uğruna mücadele 

edilen Anadolu’yu vatan olarak benimseyen bir ulus oluşturmaktı. 

Özetle, Türk Tarih Tezi Türkiye Cumhuriyeti’nin Anadolu üzerindeki varlığını 

meşrulaştırmak, yeni ulusal kimliği İslam dışına taşımak bağlamında İslam öncesi Türk 

tarihine uzanmak ve dünyadaki diğer çağdaş ve egemen uluslarla eşitler ilişkisi içine 

girebilmek için bugünkü dünya uygarlığının yaratıcıları arasına Türkleri de koyacak 

Orta Asya merkezli bir kültürel yayılım tezini savunmak temelleri üzerine 

kuruluydu.1537 Diğer bir deyişle tezin amacı Anadolu’nun Türklüğünü ispat ve Türklerin 

bir ulus olarak büyük bir medeniyete sahip olduklarını göstermek ve “sarı ırk 

                                                
1534 İlber Ortaylı, “Resmi Tarihçilik Sorunu Üzerine” Tarih ve Demokrasi, Tarık Zafer Tunaya’ya 
Armağan, Cem Yayınevi, İstanbul 1992, s.33-36.  
1535 Ortaylı, a.g.e., s.107-108.  
1536 İlhan Tekeli, Tarih Bilinci ve Gençlik Karşılaştırmalı Avrupa ve Türkiye Araştırması, Tarih vakfı 
Yayınları, İstanbul 1998, s.38 
1537 Aydın, Modernleşme ve Milliyetçilik, s,221-222 



 293

nitelemesini ortadan kaldırmaktı.”1538 Dil ve Tarih Tezi ile bir ulus oluşturmak 

istemekte ve ulusal dil ve tarih aracılığıyla ona bir kimlik kazandırılmak 

istenmekteydi.1539 Dönemin hakim küresel paradigması dikkate alındığında, ulus inşası 

sürecinde dilin ve tarihin kullanımı bir mecburiyetti ve yararlıydı. Bununla birlikte 

modern ulusların şehirli ve refah toplumlarında daha iyi oluştuğu gerçeği dikkate 

alındığında, Türk ulusal kimliği inşasında kullanılan bu tezler sosyo-ekonomik gelişme 

tarafından desteklenemediği için yeterince başarı sağlanamamıştır.1540 Yine 

bilimselliliğe sığmayacak kadar aşırı iddialar barındırması ve ülkede okuma yazma 

oranının düşük olması başarısızlıkta önemli etkenler olarak düşünülebilir. Ayrıca 

modern ulusların oluşumunda hayati derecede önemli olan şehirleşme, iletişim ve 

etkileşiminde yeterli olduğunu söylemek güçtür. Yani tezlerle ortaya konulan teori, 

altyapısal pratiklerle yeterince desteklenememiştir.  

Yeni oluşturulmaya çalışılan bu kimlik kavrayışı okullar, kitaplar vb devletin 

kontrolündeki araçlarla yayılmaya çalışılıyordu. Fakat bu yeterli değildi. Bunun içinde 

tüm yurttaşlar ulaşıp onları şekillendirmek için Halkevleri devreye sokuldu. 

 

4. 8. Yeni Oluşturulan Ulusal Değerlerin Yayınlaştırma Aracı Olarak Halk Evleri 

 Dil ve tarih çalışmaları ile oluşturulmaya çalışılan ulusal kimlik anlayışı, modern 

devletin kontrol aygıtlarından biri olan örgün eğitim ile gerçekleştiriliyordu. Fakat bu 

okul çağındaki çocukları kapsayan bir süreçti. Dolayısıyla yetişkinleri kapsamayan bir 

sürecin ulus inşasına yapacağı katkı da az olacaktı. Asker, bürokrat ve aydın zümresi 

tarafından üretilen değerler silsilesinin halka aktarılması gerekiyordu. Zaten yetişkin 

eğitimine ilgi Millet Mektepleri ile gösterilmişti. Yine ordu halk eğitimine önemli 

katkılar yapıyordu.1541 Fakat halen ulaşılamayan önemli bir kesim vardı. Bunun için 

                                                
1538 Afet İnan 1928’de Mustafa Kemal’e Türklerin ikinci sınıf ırka mensup olduğunu iddia eden Fransızca 
bir kitap göstererek, “Bu doğrumu?” diye sorar. Mustafa Kemal cevap verir “Hayır böyle bir şey olamaz. 
Bu meseleye eğilmeliyiz. Sen Çalış!”. Afet İnan, “Atatürk ve Tarih Tezi”, Belleten, Cilt:III,Sayı.10, Nisan 
1939, s.243.  
1539 Oran, Atatürk Milliyetçiliği, s.160. 
1540 Türkiye Cumhuriyeti’nde 1927 yılından 1950 yılına kadar Şehirli nüfus %’de 24-25, köylü nüfus ise 
% ‘de 75’ler seviyesindedir. Şehirli nüfusun köylü nüfusa oranla fazla olması 1985’lerde gerçekleşti. Bkz. 
D.İ.E Nüfus Sayım Sonuçları.   
1541 Ordunun bir eğitim kurumu olarak görüldüğünü su sözlerden çıkarabiliriz. “Ordu …. Köyünden gelen 
Mehmede, yanlız savaş fennini değil; yürümesini oturmasını değil, kalkmasını yemesini, içmesini 
giyinmesini, kuşanmasını yaşamasını, konuşmasını, yazmasını öğretiyor.” Nurettin Atasayar, 
Halkeğitiminde Halkevleri ve Okullar, Öğretmenler Gazetesi, İstanbul, 1935, s.5. 



 294

yaygın eğitimi destekleyecek yeni unsurlara ihtiyaç duyuldu. Bu unsur 1932 yılında 

açılan Halkevleri oldu.   

Halkevleri açılmadan önce buna benze bir işlevi Türk Ocakları yerine 

getiriyordu. II. Meşrutiyet devrinde kurulmuş olan Türk Ocakları, bu dönemde Türk 

ulusçuluğunun oluşumuna yönelik ciddi katkılar yapmıştı. Cumhuriyetle birlikte hızla 

örgütlenmesine devam eden Ocaklar, yeni rejimle uyum içinde çalışmaya başlamıştır. 

Mustafa Kemal’in emriyle kendilerine para yardımı yapılmış ve Ankara’da kullandıkları 

bina, 164 milletvekilinin imzasını taşıyan bir önergenin meclise verilmesiyle 

kendilerine verilmiştir.1542 Kemalist devrimlerin yaygınlaştırılması sürecinde önemli 

işlev görmüş olan Türk Ocakları, 1925’ten sonra irticaya karşı tavır alması, Türkçe’nin 

konuşulan bir dil haline getirilmesi yönündeki katkılarıyla dikkat çekmiştir.1543  

 Yeni bir ulus inşasında aktif rol almasının yanı sıra, Türk Ocağı batılı bir toplum 

inşası sürecinde de önemli bir unsur olarak görülecektir. 1924’te yapılan Birinci Umumi 

Kongresi’nde konuşma yapan Türk Ocağı İdare Heyeti başkanı Hamdullah Suphi, 

görevlerini lisan sınırlarını korumak ve Türk devriminin bekçiliğini yapmak olarak 

ifade eder. Türk ulusunun Batılı bir aile ferdi olduğunu söyler. Ocakların dar bir 

milliyetperverlik gütmediğini belirten H. Suphi, konuşmasının devamında, yeniden 

toplandığımız Anadolu’da yeni bir mayalanma devri geçirileceğini, lehçe ve sima 

farklılıklarının ortadan kaldırılacağını ve Türk kudretinin ruhların içinde biriktirileceğini 

söyler.1544 Türk Ocakları’nın uluslaşma yolunda yaptığı bu katkılara rağmen zamanla 

algılama değişir.       

  C.H.F’nın 1927 Büyük Kongresinde, kabul edilen yeni parti tüzüğünün 40. 

maddesiyle Türk Ocakları parti kontrolü altında bir kuruluş sayılmıştır.1545 Daha sonra 

Cumhurbaşkanı, Türk Ocakları’nın Halk Fırkasına katılmasının nedenini, “Aynı cinsten 

olan kuvvetler birleşmelidir”1546 diye açıklayacaktır. Nitekim 10 Nisan 1931 günü 

Ankara’da olağan üstü bir genel kurul toplantısı yapan Türk Ocakları örgütü infisah 

                                                
1542 Füsun Üstel, İmparatorluktan Ulus-devlete Türk Milliyetçiliği: Türk Ocakları (1912-1931), İletişim 
Yayınları, İstanbul, 1997. S.140. 
1543 Üstel, a.g.e., s.402. Frank Tachau, “The Search for National İdentity Among The Turks”, Die Wlet 
İslams, New Ser., Vol:8, Issue:3, 1963, pp.165-176, p.171-172.  1928’de Türk Ocakları yeni kabul edilen 
Latin alfabesi lehinde geniş bir kampanya başlattı. Yılsonuna kadar 73 şubede yeni alfabeyle okuma 
yazma öğreten kurslar açılmıştı. Georgeon, Osmanlı- Türk modernleşmesi, s.65. 
1544 Üstel, a.g.e., s.145-146. 
1545 Sefa Şimşek, Bir İdeolojik Seferberlik Deneyimi Halkevleri 1932-1951, Boğaziçi Üniversitesi 
Yayınevi, İstanbul, 2002, s.35.s 
1546 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri III, s.130. 



 295

(dağılma) ve tasfiye kararı alarak C.H.F ile birleşmiş, Ocakların Genel başkanı 

Hamdullah Suphi de Bükreş orta elçiliğine atanarak yurttan uzaklaştırılmıştır.1547 Türk 

Ocakları’nın kapatılmasına gerekçe olarak Türkiye sınırlarını aşan bir ulusçuluk 

ideolojisine sahip olması gösterilir. Buna karşıt olan görüş ise kapatılma nedeni olarak 

C.H.F.’nın tek güç olma isteğini gösterir.1548 Kapatılma nedenlerine yönelik iddialar 

dört başlıkta toplanabilir: 1- Ocakların büyük ölçüde İttihat ve Terakki Fırkası’nın yan 

kuruluşu olması ve Turancı bir ulusçuluk anlayışı benimsemiş olması1549 2- Ocakların 

Cumhuriyet rejimine karşı-devrimci ve dinci bir tutum içine girmiş olmaları1550 3-  

Ocakların pantürkist bir ideali savunması ve bununda Türk dış politikası ile 

çelişmesi1551 4- Tek parti yönetiminin hâkimiyetini pekiştirme isteği.1552 

 19 Şubat 1932’de C.H.F, kültürel, sportif ve eğitimsel aktiviteleri yönetme 

arzusuyla, bir yetişkin eğitim merkezi olarak Halkevlerini kurdu. Rejim kendisini 

güvende hissetmek ve olguyu kurguya uydurmak için her alanda devlet müdahalesini 

seçiyordu. Kuvvetlerin birliği unsuruna vurgu yapan Mustafa Kemal Halkevlerinin 

kurulma arifesinde şöyle bir konuşma yapıyordu: “Milletlerin tarihinde bazı devirler 

vardır ki, muayyen maksatlara erebilmek için maddi ve manevi ne kadar kuvvet varsa 

hepsini bir araya toplamak ve aynı istikamete sevketmek lazım gelir… Memleketin ve 

inkılâbın içeriden ve dışarıdan gelebilecek tehlikelere karşı masuniyeti için, bütün 

milliyetçi ve cumhuriyetçi kuvvetlerin bir yerde toplanması lâzımdır. Teessüs 

tarihindenberi ilmî sahada halkçılık ve milliyetçilik akidelerini neşir ve tâmime 

sadakatle ve îmanla çalışan ve bu yolda memnuniyeti mucip hizmetleri sebketmiş olan 

Türk ocaklarının, aynı esasları siyasi ve tatbiki sahada tahakkuk ettiren fıkramla bütün 

mânasiyle yekvücut olarak çalışmalarını uygun gördüm.”1553  

                                                
1547 Tunçay, T.C.’nde Tek Parti Yönetimi’nin Kurulması, s.295-298.  
1548 Neşe G. Yeşilkaya, Halkevleri: İdeoloji ve Mimarlık, İletişim, İstanbul, 1999, s.65-66; Şimşek, a.g.e., 
s.30-44. Ayrıca, ulusçuluk yerine halkçılığın benimsenmesi nedeniyle halkevlerinin kurulmasına karar 
verildiği ifade edilir. Enver Behnan Şapolyo, “Halkevleri’nin Kuruluş Nedeni” Atatürk ve Halkevleri 
Atatürkçü Düşünce Üzerine Denemeler, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1974, s.65; Ceyhun Atuf 
Kansu, “Halkevleri’nin Kaynağı”, Atatürk ve Halkevleri Atatürkçü Düşünce Üzerine Denemeler, Türk 
Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1974, s.85. Çavdar ise halkevlerinin ideolojisinin ulusçuluk olduğunu 
ifade eder. Tevfik Çavdar, “Halkevleri”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İletişim Yayınları, 
İstanbul, 1986, s.878.  
1549 Anıl Çeçen, Atatürk’ün Kültür Kurumu Halkevleri, Cumhuriyet Kitapları, İstanbul, 2000, s.82-90. 
1550 Çeçen, a.g.e., s.83. 
1551 Şimşek, a.g.e., s.29. 
1552 Tunçay, a.g.e., s.295. 
1553 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri III, s.130. 



 296

 1925 yılından başlayan ayrılıkçı hareketler ve Serbest Cumhuriyet Fırkası’nın 

önemli derecede destek görmesi, kurucu kadroda bir güven bunalımı yaratmıştır. Bu da 

zaten her alana müdahale eden devletin iyice müdahaleci olmasına neden olmuştur. 

Ülkedeki kontrol dışı her oluşumdan rahatsız olma devrimci rejimin bir özelliğidir. 

Dolayısıyla Türk Ocakları’nın kapatılması da bu bağlamda düşünülebilir. Türk 

Ocakları’nın kapatılma sebebi ne olursa olsun Halkevleri ile yetişkin eğitiminin 

amaçlandığı aşikârdı. Zaten 1930’lu yıllarda birçok Avrupa ülkesinde yetişkin eğitimi 

popülerdi.1554  

Yeni oluşturulan ulusal değerlerin yetişkinlere aktarılması en önemli maçlardan 

biriydi. Bu bağlamda Halkevleri’nin kuruluş amacı, Halkevleri Talimatnamesi’nde 

şöyle açıklanmıştır: “Fırkamızın program temelleri cumhuriyetçilik, milliyetçilik, 

halkçılık, laiklik ve inkılâpçılıktır. Programımız; bu ana ve temel prensiplerin 

hâkimiyeti ve ebedileşmesi için bu vasıflarda kuvvetli vatandaşlar yetiştirilmesini; milli 

seciyenin Türk tarihinin ilham ettiği derecelere çıkarılmasını, güzel sanatların 

yükseltilmesini, milli kültürün ve ilmi hareket ve faaliyetlerin kuvvetlendirilmesini 

ehemmiyetli vasıtalar olarak tespit ve işaret eder. Bu esas ve araçların hepsi birden 

medeniyet yolunda Türklüğün kaybettiği uzun yılları, yiğit, atılgan ve yorulmaz 

hamleler kazanacak nesiller yetiştirmeği, medeniyet alanında Türk’ün tabii meziyet ve 

kapasiteleriyle uygun şeref yerini tekrar alamsını hedefler. Halkevleri’nin amacı bu 

uğurda çalışacak ülkülü vatandaşlar için toplayıcı ve birleştirici yurtlar olmaktır.”1555  

 Halkevlerinin kuruluş amaçları şu noktalar üzerinde toplanabilir: 1- Ulusun 

bilinçli, birbirini anlayan, birbirini seven aynı ideale bağlı halk kitlesi halinde 

örgütlemek, 2- Kültür, ülkü, amaç ve düşünce birliğini güçlendirerek bir toplum olmayı 

sağlamak, 3- Ulusal birliği oluşturan, milli ruhu biçimlendiren ve kudretlendiren kültür 

öğelerini ortaya çıkarıp geliştirmek, 4- Köylü ile kentli, köylü ile aydın zümreler 

arasındaki ilişkileri düzenleyip artıracak köycülük çalışmalarının yapılması, 5- 

C.H.F.’nın ilkelerini ve bu ilkelerin ülke çapında nasıl uygulandığını anlatacak merkez 

                                                
1554 Şimşek, a.g.e., s.20-27. 
1555 C.H.F. Halkevleri Talimatnamesi, C.H.F Yayınları, Hakimiyeti Milliye Matbaası, Ankara, 1932, s.3.  



 297

olmasıdır.1556 Recep Bey’in ifadesiyle “Halkevleri’nin gayesi ulusu katılaştırmak, 

sınıfsız katı bir kitle haline getirmektir.”1557  

 Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere halkevleri, yeni cumhuriyet ideolojisini halka 

anlatmak ve benimsetmek niyetiyle tasarlanmıştı. Modern bir ulus projesi olan 

cumhuriyet ideolojisi, yeni bir yaşam, düşünüş ve duyuş tarzı yaratmak istiyordu. Bu 

sayılan özellikler modern, ulusal ve seküler olmalıydı. Bu sayılan niteliklerden yoksun 

görülen halk ise halk evleri vasıtasıyla terbiye edilecekti. 

 Halkevleri, Cumhuriyet rejiminin ulusalcı, sekülarist ve halkçı fikirlerinin 

kitlelere benimsetmek üzere tasarlanmış kültürel ve siyasal merkezlerdi. Özel olarak bu 

evler Türk folkloru temelinde cahilliği yok ederek ulusal kültürün tesis edilmesi ile 

görevlendirildi. Halkevlerinin amaçları, kültürel ve politik olarak iki kategoride 

toplanabilir. Kültürel amaç folklor ve Türk hayat şekli temelinde ulusal kültürün 

oluşturulmasıydı. Evlerin görevi şiirler, şarkılar, hikâyeler vb şeyleri toplayarak doğru 

Türk kültürünü keşfetmekti.1558 Diğer bir ifadeyle yeni bir kimlik ve kültür, yani 

devletin model olarak çizdiği yeni bir Türk yaratmaktı.1559 

 Evlerin siyasal amacı, ülke çapında mümkün olduğu kadar çok insana, Türk 

ulusçuluğunu onların yeni dini olduğuna ve cumhuriyetçiliğin onarlın modern sosyal 

kimliği olduğuna ikna etmekti. Bir ulus olarak Türklerin varlığı, kitlelerin bu siyasal 

ilkeleri kabul etmelerine bağlıydı. Bunların kitlelere ulaştırılması bir iletişim sistemi 

gerektiriyordu. İşte bu noktada bilinçsiz yâda bilinçli bir şekilde bu evler bir iletişim 

sistemi geliştirmişti. Evlerin kendileri, kitaplar, dergiler, kütüphaneler, konuşmalar ve 

konferanslar gibi yollar bu iletişimin kanallarını oluşturuyordu.1560 Kıt iletişim 

imkanlarının olduğu ülke şartlarında, Halkevleri devlet ve toplum, entelektüeller ve halk 

arasında bir siyasal entegrasyon vasıtası olarak düşünüldü.1561 Halkevleri, devlet ve 

                                                
1556 Çavdar, a.g.m. s,880. Richard H. Pfaff, “Disengagement from Traditionalism in Turkey and Iran”, 
The Western Political Quarterly, Vol. 16, No. 1. (Mar., 1963), pp. 79-98, p.90. 
1557 “Recep (Peker) Bey’in Nutku, 20 Şubat 1932, Hakimiyet-i Milliye (Ulus)”, Atatürk ve Halkevleri 
Atatürkçü Düşünce Üzerine Denemeler, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1974, s.11. 
1558 Kemal H. Karpat, “The Impact of The Peoples Houses on The Development of Communication in 
Turkey (1931-1951),  Studies on Turkish Politics and Society: Selected Articles and Essays, Leiden, 
NLD; Brill, N.H.E.J., N.V Koninklijke, Boekhandel en Drukkerij, 2003, p.401. 
1559 Kemal H. Karpat, “ Türkiye’de Bugün İdeoloji Durumu”, Doğu Batı, Yıl:8, Sayı:30, 2004/5,ss,25-42, 
s.36. 
1560 Karpat, a.g.m., s.401; Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s.379. 
1561 Sefa Şimşek, “”People’s Houses” as a Nationwide Project for İdeological Mobilization in Early 
Republican Turkey, Turkish Studies, Vol:6, No:1, March 2005, pp,71-91, p.75;  Joseph S. Szyliowicz, 
“Political Participation and Modernization in Turkey”, The Western Political Quarterly, Vol. 19, No. 2. 
(Jun., 1966), pp. 266-284, p.272-273. 



 298

toplum, entelektüel ve sıradan yurttaş arasında var olan boşluğa1562 bir köprü olmak, 

Kemalizmin pozitivist dünya görüşüne göre halkı eğitmek, C.H.F.’nın ilkelerini ve 

reformlarını kitlelere tanıtmak, ülkenin ekonomik ve kültürel gelişimine katkı yapmak 

ve yeni bir ulusal kimlik yaratmak üzere devreye sokulmuştu. Yani toplumun yaşam 

biçimini, ruhunu ve aklını dönüştürmek üzere tasarlanmıştı. Bu kurumlar yeni 

Türkiye’nin ulusal kimliğinin ve bilincinin yükseltileceği en uygun yer olarak 

görüldü.1563 Diğer bir ifadeyle bu kurumlar ile bir “ulus inşa” edilecekti.1564   

 Kapatıldığı yıla kadar 478 sayısına ulaşan Halkevleri,1565 yukarıda ifade edilen 

amaçlara ulaşmak için çeşitli faaliyet kolları şeklinde organize olmuştu. Çalışmalarını 

dokuz kol çerçevesinde yapmıştır. Bunlar: 

 1- Dil ve Edebiyat Kolu: Halkın genel bilgisini artırmak, parti ilkelerini 

kökleştirmek, vatan sevgisinin ve yurttaşlık ödevleri duygusunu yükseltmeye yarayacak 

faaliyetleri hazırlamak ve dil devrimini yaygınlaştırmak görevleri ile çalışır. 

 2- Güzel Sanatlar Kolu: Güzel sanatların sevdirilmesi, batı müziğinin 

kökleşmesi, ulusal oyunların teşvik edilmesi ile görevlidir. 

 3- Temsil Kolu: Tiyatro sevgisini aşılamak, ahlaki, terbiyevi ve milli temsiller 

yoluyla halka iyi şeyler telkin etmeye çalışır. 

 4- Spor Kolu: “Sağlam düşünce sağlam İnsanda bulunur” şeklindeki anlayışla 

spor alanında halka ve gençliğe yardımcı olmaya çalışır. Sporu, milli karakteri 

kökleştirmeyi, ülkeyi sağlıklı, ahlaklı, mert insanlar yetiştirmeye yarayan bir araç olarak 

sayan halkevleri çalışmalarını bu ana ilkeye uydurmaya çalışır.1566 

 5- Sosyal yardım Kolu: Çeşitli faaliyetlerle (ihtiyaçlılara yardım, hasta tedavisi, 

elbise yardımı vb.) sosyal dayanışma duygusunu artırmayı amaçlar. 

                                                
1562 Çavdar’a göre, 1930 yılı Büyük Dünya Ekonomik Bunalımı’nın tüm etkilerinin yurdumuzda 
hissedildiği bir dönemin başlangıç yılıdır. Bu ekonomik bunalım, ticaret ve büyük toprak sahiplerinin 
durumunu sarsmıştı. 1923-1929 yıllarında, ekonominin yükünü yoksulların sırtına yükleyen politikalar 
sonucu, bürokratik kesimle halk arasında var olan ayrılık daha da açılmıştı. Bu sorunu çözmek için, 
İktidar ekonomik ve toplumsal hayatın her noktasına müdahale etmeyi seçti. Nitekim bu müdahalelerden 
biri de halk evlerinin açılmasıydı. Çavdar, a.g.m., s.879. 
1563 Şimşek, “People’s Houses” as a Nationwide Project for İdeological Mobilization in Early Republican 
Turkey, p.78; Roderic H. Davison, Kısa Türkiye Tarihi, (Çev. D. Mehmet Budak), Ankara, 2004, s.173. 
1564 Davison, Türkiye’de Sekülarizm ve Modernlik, s.234. 
1565 Neşe G. Yeşilkaya, “Haklevleri”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Kemalizm, Cilt: 2, (Ed. Ahmet 
İnsel), İletişim, İstanbul, 2003,s,113-118, s.113. 
1566 Spor, dönemin düşüncesinde çok önemlidir. Bunu Mustafa Kemal’in kendi sözlerinde dinleyelim: 
“Efendiler; cihanda spor hayatı, spor âlemi çok mühimdir. Bunu siz mütehassıslara izahtan müştağniyim. 
Bu kadar mühim olan spor hayatı, bizim için daha mühimdir. Çünkü ırk meselesidir.  Irkın Islah ve 
küşayişi meselesidir.” Ataürk’ün Söylev ve Demeçleri II., s.2 



 299

 6- Halk Dershaneleri ve Kurslar Kolu: Okuma yazma oranını artırmak, dil ve 

uzmanlık kursu açmakla görevlidir. 

 7- Kütüphane ve Yayın Kolu: halkevlerinin yayımlayacağı kitapların basım ve 

yayın işlerini düzenlemek, gezici kütüphaneler ve okuma odaları kurmakla ilgilidir. 

 8- Köycülük Kolu: Zengin ve temiz bir Türk köylüsü yaratmak. 

 9- Tarih ve Müzeler Kolu: ulusun tarihini araştırıp halka sevdirmek.1567  

 Özetleyecek olursak Halkevleri, sınıfsız, eski aidiyet zeminlerini terk etmiş, yeni 

cumhuriyetin ulusal kimliğini benimsemiş yurttaşlar yaratma projesinde bir iletişim 

kanalı olarak tasarlanmıştır. Yeni ulusun kültürü oluşturulacak ve bu kültür insanların 

yeni kimliğini oluşturacaktı. Fakat halka yayılmak istenen kültür, herhangi bir etnik 

grubun folklorik kültürü değil, cumhuriyet ideolojisine (modern, ulusçu, laik, halkçı) 

göre hayal edilmiş, eskide var olduğu varsayılan bir düşünsel kültürdür. Bu kültür ve 

kimlik modeli şehirlerde ve büyük ilçelerde oluşturulan (1940’dan sonra halkodaları ile 

köylerde) halkevleri ile halka aktarılmaya çalışıldı. Gecikmişliğin getirdiği baskı ve 

rejimin kendisini güvende hissetmesini zora sokan bazı gelişmeler, iktidarı uluslaşma 

yolunda yeni arayışlara itmiştir. Bu da devlet ve ulus arasında organik bağ kurma 

arzusunun yoğunlaşmasına ve bu amaçla her alana müdahale edilmesine neden 

olmuştur.           

  Modern uluslaşmanın temel iticilerinden biri olan iletişim unsuru bağlamında 

düşünüldüğünde Halkevleri iyi bir projeydi. Bununla birlikte, ulusun mobilzasyonunu 

ve entegrasyonunu engelleyecek uygulamalar da söz konusuydu. Özellikle köylünün, 

köyde tutularak uluslaştırılmaya çalışılması başlı başına bir handikaptı. Şehirleşmenin 

olmadığı toplumlarda modern bir ulus oluşturmanın zorluğu ya bilinmiyordu ya da 

ihmal edildi. Nitekim 1960’lı yıllara kadar köycülük politikasının uygulandığı da 

bilinen bir gerçektir. Halkevlerini amaçları ve faaliyetlerine baktığımızda bunların, artı 

zamanı ve zamanı olan insanların yapabileceği işler olduğunu görüyoruz. Örneğin, 

tiyatroyu sevmek ve gitmek için boş zaman ve para gereklidir. Yine herhangi bir spor 

dalı ile uğraşmak aynı şeyleri gerektirir. Dolayısıyla ekonomik şartlar iyi olmadığı 

içinde proje sekteye uğratmıştır. Projenin eksikliklerinden bir diğeri de hayal edilen 

kimliği, yaşanan kimlikle arasındaki farkın çok fazla olmasıdır. Yani kurgu ile olgu 

arasındaki fark, sadece yasal ve kurumsal düzenlemelerle kapanacak bir fark değildi. 

                                                
1567 Çavdar, a.g.m., s.880-881. Ayrıca geniş bilgi için bkz. Şimşek, a.g.e., s.80-86. 



 300

Zaten bu büyük farkın halk tarafından onanmadığının en belirgin kanıtı, serbest 

seçimlerin yapılmasıyla C.H.P.’nin iktidarını kaybetmesi ve Halkevlerini 

kapatılmasıdır. Bütün bunlara rağmen Halkevleri uluslaşma yolunda önemli bir 

kilometre taşı olmuş sonraki dönemlere önemli miraslar bırakmıştır. 

 

4. 9. Erken Cumhuriyet Dönemi Ulusçuluk Anlayışı ve Oluşturulmaya Çalışılan 

Ulusal Kimlik 

Erken dönem ulusçuluk, ulus ve ulusal kimlik anlayışının değerlendirileceği bu 

başlıkta, 1923-1938 yıllarında tek bir ulusçuluk anlayışının olmadığı, yaşanan 

gelişmelere göre ulusçuluk anlayışının içeriğinin değiştiğini iddia edeceğiz. Erken 

dönem ulusçuluk anlayışı değerlendirilirken kavramlar kısmında ortaya koymaya 

çalıştığımız tipolojilere atıf yapacağız, fakat ısrarla bir tipolojinin içine yerleştirmekten 

kaçınacağız. Bu kaçışımızın nedeni, yapılan eylem ve ortaya konan söylemlerin hepsini 

bir tipolojiye yerleştirmenin yersiz oluşudur. Diğer bir nedeni de Osmanlı ve mirasçısı 

olan Türkiye’nin “doğulu-batılı” ayrımına tabi tutulamayacağıdır. Yüzyıllardır batı 

medeniyeti ile iç içe yaşamış bir devletin üretmiş olduğu, siyasi, sosyal, düşünsel 

etkileşimler manzumesini kategorileştirmek son derece zordur. Ayrıca, ulusçuluk 

tipolojilerinin, üzerinde çok tartışılan bir konu olması bu işi daha da zora sokmaktadır. 

Daha önce de ifade ettiğimiz üzere, bu dönemde bir olguyu “kasti seçki yaparak” 

dönemi değerlendirmek son derece yanlış sonuçlar doğurur. Kanaatimizce bu dönem 

değerlendirilirken yapılan bir diğer hata da “anakronizma”1568 hastalığına düşülmesidir. 

Örneğin o dönemde hâkim olan düşünce “cumhuriyetçilik” iken, demokrasiyi aramak 

gibi.  Bundan dolayı biz, cumhuriyetin kuruluşundan Mustafa Kemal Atatürk’ün 

vefatına kadar geçen sürede ulusçuluk ve tabi buna bağlı olarak ulus ve ulusal kimlik 

anlayışındaki dönüşümü, dönemin tarihsel bağlamı temelinde, Anayasalardan, Mustafa 

Kemal Atatürk’ün ifadelerinden, C.H.P.’nin Parti Programlarından ve araştırma 

eserlerinden yararlanarak resmetmeye çalışacağız. 

 Ulusçuluk, Türkiye Cumhuriyeti devletinin, devleti ve toplumu dönüştürme 

projesinde en önemli unsurudur. Diğer birçok şey gibi ulusçuluk ideolojisi de 

cumhuriyet dönemine has bir olgu değildi. Yüzyıla yakın bir süredir gündemde olan bu 

                                                
1568 “Kronolojik, zaman dizimsel bir yanlış. Olayların gerçek düzeniyle anlatılma, aktarılma düzeni 
arasındaki farklılık, tutarsızlık veya bir şeyin bir kavram veya olayın gerçek tarihsel bağlamı dışına 
çıkarılması.” Cevizci, a.g.e., s.92.  



 301

ideoloji zamana, şartlara ve mekâna göre farklı boyutlar kazanarak Cumhuriyet 

dönemine ulaşmıştı. Cumhuriyet döneminde resmi ideolojinin temel bileşeni olmakla 

birlikte bu dönemde de değişimlere uğradı. 

 Genellikle, Türkçülük düşüncesini sistematize ederek, onunla ilgili çalışmalar 

yapmış olmasından dolayı Ziya Gökalp Türk ulusçuluğunun babası olarak kabul edilir. 

Türk kimliğini oluşturabilecek unsurları tartıştığı Türkçülüğün Esasları isimli eserinde, 

Renan gibi ulusu oluşturan ölçütleri (ırk, etnisite, coğrafya, ümmet, osmanlıcılık, 

bireycilik) Gökalp, ırkın zoolojinin konusu olması, tüm ırkların dünya tarihi boyunca 

birbirine karışması sonucu saf bir ırkın bulunamayacağı gerekçesiyle bunun ulusal 

kimliğe uygun olmadığı sonucuna varır. Coğrafya da ulusun kriteri olarak yetersizdir. 

Çünkü aynı toprağı paylaşabilen farklı kimlikler olabilir. Osmanlı kimliği, birden fazla 

ve farklı ulusu içinde barındırdığı için bir ulusal kimliğin temeli olamaz. Ümmet, bütün 

müslümanları kapsayan bir kimlik olmakla birlikte aynı dili konuşan ve aynı kültüre 

sahip ulus topluluğu bundan farklı bir şeydir. İnsanlarda büyük bir özgürlük ve 

bağımsızlık olmadığı için kişisel seçim ulusal kimliğin kaynağı olamaz. Ulusal kimlik 

bundan daha fazla bir şeydir. Sonuçta Gökalp, ulusu ortak dil, ahlak, din ve eğitime 

sahip bir topluluk olarak tanımlar.1569  

Kültür (hars) ve medeniyet ayrımı yapan Gökalp kültürün ulusal medeniyetin ise 

evrensel olduğunu savlar.1570 Kültür medeniyetten farkını korumak zorunda olan farklı 

bir şeydir. Kültür duyguların bir ürünüyken medeniyet bilginin ürünüdür.1571 Gökalp’a 

göre teknolojik ve bilimsel alanlarda batılılaşma desteklenmeli, fakat kültürel alanlarda 

Batının etkisinden korunmalıdır. Gökalp Türkçülüğün görevinin ilk önce yalnız halk 

arasında kalmış olan Türk kültürünü bulmak ve ondan sonra batı medeniyetini bu ulusal 

kültüre aşılamak olduğunu ifade eder.1572 Sonuçta Türk kimliğinin parolasını ortaya 

koyar : “Türk ulusundanım, İslâm inandaşlarındanım ve Batı uygarlığındanım.”1573 Bu 

formülasyon Mustafa Kemal’in Türk kimliği hakkındaki düşüncelerini etkilemiş 

olmasına rağmen, Cumhuriyetle birlikte ikinci bileşenini devre dışı bırakarak, yeni bir 

tanımlamaya doğru yol alacaktır. Çünkü Mustafa Kemal kültür ve medeniyet arasında 

                                                
1569 Gökalp, Türkçülğün Esasları, s.13-19. 
1570 Bkz. Uriel Heyd, Türk Ulusçuluğunun Temelleri, (Çev: Kadir Günay), T:C Kültür Bakanlığı, Ankara, 
2002, s.55. 
1571 Niyazi Berkes, Turkish Nationalism and Western Cıvilization Selected Essays of Ziya Gökalp, 
London, 1959, p.104; Gökalp, Türkçülğün Esasları, s.25-40. 
1572 Gökalp, a.g.e., s.38. 
1573 Gökalp, a.g.e., s.60. 



 302

bir ayrım yapmayacaktır. Mustafa Kemal’e göre medeniyet batılıların kültürünün bir 

sonucuydu.      

 Türk ulusçuluğu, 1919-1923 yıları arası dinsel, 1924-1929 arası seküler, 1929-

1938 arası ise etno kültürel unsurlarla kendini gösterir.1574 Birinci dönemi oluşturan 

Milli Mücadele yılları Türk ulusal kimliği, dini temel üzerinde şekillenmiş, ulusa aidiyet 

Müslümanlıkla tanımlanmış, reel politiğin bir sonucu olarak, resmi söylem etnik 

çoğulculuğu benimsemiştir. 1924-1929 yılları arasında dini tanımlamadan radikal bir 

kopma olmuş, monist bir yaklaşım benimsenmiş, Türk ulusal kimliğinin cumhuriyetçi 

ve seküler karakteri ön plana çıkmıştır. Üçüncü safhada ise soya dayalı etnik köken 

vurgusu ön plana çıkmıştır.1575 Bununla birlikte bazıları on yıl boyunca Türk 

ulusçuluğunun, ulusun teritoryal tanımını ön plana çıkardığını iddia ederler.1576 

Ötekiler, diğer her şeyden ziyade İslâm’ın Türklüğü tanımladığını düşünürler.1577 

Çağaptay ise 1930’larda teritoryal, dinsel ve etnik unsurların yan yana gelerek Türk 

ulusunu tanımladığını ve Türk ulusçuluğunun devletin resmi politikası konumuna 

yükseldiğini savunur.1578  

Cumhuriyetin ilk yıllarındaki ulusçuluk, “Milli Mücadele”nin yaratmış olduğu 

atmosfer temelinde kapsayıcı nitelikler taşıyordu.1579 Daha evvelde ifade ettiğimiz üzere 

1923’e kadar olan ulusçuluk ve ulus anlayışı dinsel ve kapsayıcı referanslar içeriyordu. 

Bu dönemde ulusçuluk, coğrafi ve demografik olarak tanımlandı.1580 Örneğin, 9 Eylül 

1923’te kabul edilen “Halk Fırkası Nizamnamesi”nin “Umumi Esasları”nın 3.maddesi 

şöyledir: “Halk Fırkası’na her Türk ve hariçten gelip Türk tâbiyet ve harsını kabul eden 

                                                
1574 Ayşe Kadıoğlu, “Denationalization of Citizenship? The Turkish Experience”, Citizenship Studies, 
Vol:11, No:3, July 2007, pp.283-299, p.285. 
1575 Yıldız, a.g.e., s.16-17. 
1576 Tachau, “The Search for National İdentity Among The Turks”, s.165. 
1577 Hakan M. Yavuz , “İslam and Nationalism: Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset”, Oxford Journal Of 
İslamic Studies, Vol:4, No:2, 1993, pp.175-207. 
1578 Soner Çağaptay, “ Reconfiguring the Turkish Nation in the 1930s”, Nationalism and Ethnic Politics, 
Vol:8, no:2, Summer 2002, pp.67-82, p.67-68. 
1579 Hatta bu kapsayıcılık, Birinci Meclise yansımıştır. Sosyolojik olarak temsil gücü yüksek olan bu 
meclis bürokrat kökenliler yanında, çiftçi, ekonomik meslek grupları ve din adamları gibi çeşitli 
zümrelerden oluşmaktaydı. Nitekim bu meclisin yaptığı 1921 Anayasası, Osmanlı Devleti ve Türkiye 
Cumhuriyetinde, milli iradeyi lâyıkıyle temsil edenlerin yapmış olduğu ilk anayasadır. Ergun Özbudun, 
1921 Anayasası, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 
1992, s,2.    
1580 Richard H. Pfaff, “ Disengagement from Tradionalism in Turkey and Iran”, The Western Political 
Quaterly, Vol:16, No:1, Mar., 1963, pp.79-98, p.85. 



 303

her fert dahil olabilir.”1581 Yine 1920’lerin başındaki kapsayıcılığı, 1924 Anayasası’nın 

88.maddesinde Türk tanımlanırken görebiliriz: “Türkiye ahalisine din ve ırk farkı 

olmaksızın vatandaşlık itibariyle Türk ıtlak olunur.”1582 Bu tanımla vatandaşlık1583 

olarak Türklük ile etnik olarak Türklük arasında bir ayrımın yapıldığı iddia 

edilmektedir.1584 Bununla birlikte Anayasa dinsel ve ırklar farklılıkların bulunduğunu 

ancak, “Türlük” sıfatının dinsel ve ırksal bir anlam taşımadığını coğrafi ve siyasal bir 

anlama geldiğini vurgulamaktadır.1585 Böylece Türk ulusunun resmi tanımı, iradi-

teritoryal bir formüle yöneldi.1586 

Türk ulusçuluğunun cumhuriyetçi ve seküler sınırları 1924’ten sonra 

belirginleşir.1587 Türklüğün cumhuriyetçi tanımı 1924’te gerçekleştirilen bir dizi 

reformlar sonucu öne çıkmıştır. Cumhuriyetçi tanım “vatandaşlık yoluyla Türkiye 

Cumhuriyeti’ne bağlı olan ve Türk dilini, kültürünü ve milli idealini benimseyen herkes 

Türk’tür” şeklindedir. Kurucular, dinin siyasi ve sosyal fonksiyonlarını sıfırlayarak onu 

vicdanlara ve mabetlere sıkıştırmış ve bu sıkıştırılmış dini de yine kendisi bir inşaya tabi 

tutmuştur.1588 İslâm’ın Türk siyasi sistemiyle dolayısıyla ulusçuluk ideolojisi ile 

ilişkisinin kesilmesi ve 10 Nisan 1928’de İslâm’ın devlet dini olmaktan çıkarılmasıyla, 

ulusçuluğun ve Türk ulusal kimliğinin yörüngesi değişmiş,1589 ulus, dinden daha güçlü 

sadakat odağı haline getirilmeye çalışılmıştır.1590 Kurtuluş Savaşı içinde dinsel 

niteliklerle tanımlanmış ulus kavramı, 1930’larda oluşan Kemalist ideoloji içinde laiklik 

ilkesinin bir sonucu olarak, dinsel özelliklerinden arındırılmıştır.1591 Türk ulusal 

                                                
1581 Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları (Kemalist Tek-Parti İdeolojisi ve CHP’nin Altı 
Ok’u), Cilt:3, s.25. 
1582 Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, s.309. 
1583 Yurttaşlık, haklar ve görevler bağlamında resmi yasal statü ve politik bir topluluğa üye olma şekline 
iki farklı biçimde değerlendirilmektedir. Bkz. Angus Stewart, “Two Conceptions of Citizenship”, The 
British Journal of Sociology, Vol. 46, No. 1. (Mar., 1995), pp. 63-78. 
1584 Çağaptay, a.g.t., s.23. 
1585 Kemal Kirişçi, “Disaggregating Turkish Citizenship”, Middle Eastern Studies, Vol:36, No:3, 2000, 
pp.1-22, p.1; Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, s.309. 
1586 Çağaptay, a.g.m., s.69. 
1587 Erik Jan Zürcher, “‘Fundamentalizm’(İrtica): Kemalist Türk Milliyetçiliği’nin Dışlama Aracı”, Orta 
Asya ve İslam Dünyasında Kimlik Politikaları, (Der. Willem van Schendel – Erik J. Zürcher), (Çev. Selda 
Somuncuoğlu), İletişim, İstanbul, 2004, s.262-263   
1588 Ahmet Yıldız, “Kemalist Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Kemalizm, Cilt: 2, (Ed. 
Ahmet İnsel), İletişim, İstanbul, 2003,s,210-234, s.221; Pfaff, “ Disengagement from Tradionalism in 
Turkey and Iran,  p.86. 
1589 Yıldız, Ne Mutlu Türküm Diyebilene, s.139. 
1590 Donald E. Webster, “State Control of Social Change in Republican Turkey”, American Sociological 

Review, Vol. 4, No. 2. (Apr., 1939), pp. 247-256, p.252. 
1591 Levent Köker, Modernleşme Kemalizm ve Demokrasi, İletişim, İstanbul, 2005, s.151. 



 304

kimliğinin cumhuriyetçi tanımı, C.H.F.’nın programlarına da yansımıştır. 1931 

programına göre “millet, dil, kültür ve mefkûre birliği ile birbirine bağlı vatandaşların 

teşkil ettiği bir siyasi ve içtimai heyettir.”1592 1935 programında da aynı tanım 

tekrarlanmıştır.1593  

Biz, ilk dönemde benimsenen çoğulcu yaklaşımın, 1920’lerin ortalarından 

itibaren seküler ve etnik yönelime evirilmesinde, rejimin kendisini güvende 

hissetmemesine neden olan olayların çok etkili olduğunu düşünüyoruz. Bunu söylerken 

kurucu kadronun içsel olarak taşıdığı seküler ulus projesini ve dünya genelinde yaşanan 

etnik ulusçuluk dalgalarının etkisini de yadsımıyoruz. Fakat yukarıda da ifade ettiğimiz 

üzere özellikle devrimci rejimler, tehdit hissettiğinde baskıcı ve totaliter bir yol 

benimserler.1594 Türk ulusçuluğunun seküler ve etnik temele doğru kayışında, 1925 

yılından itibaren başlayan etnik ve dinsel temelli ayrılık veya rahatsızlık hareketlerinin 

önemli tetikleyiciler olduğunu düşünüyoruz. 

Bu bağlamda, 1 Kasım 1922’de Saltanatı kaldıran, 29 Ekim 1923’te 

Cumhuriyeti ilan eden, 1924’te Eğitim ve Öğretim’de Birlik yasasını çıkaran ve yeni 

anayasasını uygulamaya koyan genç cumhuriyetçiler 1925 yılı Şubat’ında çok ciddi bir 

isyanla karşı karşıya gelmişlerdi. Bu, Şeyh Sait isyanıydı. Şeyh Sait İsyanı, esasen 

kuvvetle muhtemel 1923 yazında Erzurum’da kurulan “Azadi” isimli örgütün bir 

organizasyonuydu.1595 1925 yılına kadar bölgede meydana gelen isyanlara bakıldığında 

hem katılım hem de dağılım alanı bakımından ortaya çıkmış isyanların en büyüğü idi. 

Nitekim “Genç Cumhuriyet” açısından çok ciddi bir tehdit olabilmişti. Ancak 

maksadımız bu isyanı her yönüyle değerlendirmek değil, sadece kimlik politikaları 

bağlamında etkilerini tespit etmektir.  

Söz konusu kontekste konuya bakıldığında, çok ciddi bir tehdit algılamasına 

bağlı olarak önce isyana karşı topyekûn bir mücadele şeklinin benimsendiği dikkatten 

                                                
1592 Parla, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları (Kemalist Tek-Parti İdeolojisi ve CHP’nin Altı 
Ok’u), Cilt:3, s.28. 
1593 Parla, a.g.e., s.29-30. 
1594 Türk devrimi, aşırılıkları olmakla birlikte, tek parti rejimi zamanında bile devlet elitlerinin dışında 
kalan alanlarda-ki bu halkın ezici çoğunluğunu kapsamaktaydı- insanlar doğal geleneksel hayatını 
yaşamaya devam etmişlerdir. Bunun içinde integral ideolojiler üzerine kurulu faşizm, nazizim ve 
Bolşevizm yok olmasına karşın Türk devrimi yaşamaya devam etmiştir. Karpat, “Türkiye’de Bugün 
İdeoloji Durumu, s.36. Benzer yorum için bkz. Robert F. Spencer, “Culture Process and Intellectual 
Current: Durkheim and Atatürk”, American Anthropologist, New Series, Vol:60, No:4, (Aug., 1958), 
pp,640-657, p.647. 
1595 Yavuz Özdemir, “Şeyh Sait İsyanı”, Yeni Türkiye, Yıl:8, (Mart Nisan 2002), Sayı:44, s.481-482. 



 305

kaçırılmamalıdır. Şöyle ki, isyan sonrasında bölgeye büyük oranda kuvvet kaydırmaları 

yapılarak askeri tedbirler alınırken, aşar vergisi kaldırılarak malî önlemler alınmaya 

çalışılmış, istiklâl mahkemeleri ile hukuki tedbirler devreye sokulmuş, TpCF 

kapatılarak siyasi yapılanma tek parti yönetimi şeklinde yapılandırılırken, bölgedeki 

medreselerin kapatılması ile de tek kültürlülük yolunda adımlar atılmıştır. 

 İsyanın yaratmış olduğu güvensizlik zemininde erken cumhuriyet dönemi 

politikalarında görülen kısmî Osmanlılık devamı unsurlar, radikal bir tutumla 

kenarlanmaya başlanmış, pozitivist düşüncelerle yoğun bir sekülerleşmeye dönemine 

girilmiştir. Böylece, gerçek anlamıyla, Türk tarihinde bir siyaset dönemi sona ermiş ve 

yeni bir ideoloji ve idare dönemi başlamıştır.1596 

Bu süreçten sonra gelişen ulusçuluk ve ulusal kimlik anlayışı, gayri Türkleri 

hedef almış ve kana dayalı Türk etnikliği temelinde vurgular başlamıştır. Bununla 

birlikte Kemalist ulusçuluk hiçbir zaman sistematik ırkçılığı devlet politikası 

yapmamıştır.1597 Yani, sınırlar içersinde etnik ayrımcılığın parametreleri olan herhangi 

bir etnik grubun mülkiyet edinmesinin, bir yerden bir yere göç etmesinin engellenmesi 

söz konusu olmamıştır. Buradaki etniklik veya soy vurgusu bir idealden başka bir şey 

değildir. Çünkü imparatorluk bakiyesi olarak Müslümanlık temelinde Anadolu’ya 

toplanmış insanların herhangi birinin soyu tespit edilmemiş ve hâkim konuma 

getirilmemiştir. Türklüğe ve soya bir söylemsel kayma söz konusudur ama burada 

üretilen etniklik, toplumda var olan bir etnik grubun başat konuma getirilmesi değil, 

hayal edilen, kurgulanan bir etnikliğin vurgusudur. Bu soya dayalı söylem ulusal kimlik 

inşasının teorideki elzem bir unsuru olan “tarihsel süreklilik iddiası” bağlamında 

düşünülmelidir. Bu da bilindiği gibi çoğunlukla mittir. Zaten soy ve kan temelli 

söylemler, çoğu mit olan Türk Tarih ve Dil tezlerinde ortaya çıkmıştır. 

Devletin 1930’lardaki ulusçuluk uygulamaları, ırkın ulus ile eş anlamlı olduğu 

19.yüzyıldaki geleneksel tavrı yansıtıyordu. 20. Yüzyılın başlarında nazizm ve diğer 

ırkçı ideolojiler, biyoloji, genetik şecere ve fiziksel özellikler gibi kıstaslar kullanarak 

ırk teriminin anlamını dönüştürdüler. Türk tarih ve dil tezinde kullanılan ırk bu 

anlamdadır. Fakat Türk devletinin günlük pratiklerinde ırk terimiyle kastedilen ulustur. 

                                                
1596 Mete Tunçay, Eleştirel Tarih Yazıları, Ankara, 2005, s.12. 
1597 Yıldız, a.g.e., s.156-157 



 306

Yani otuzlar Türkiye’sinde ırk biyolojik değil “milli” bir topluluğa gönderme 

yapıyordu.1598   

Yapılan reformları dikkatle incelediğimizde bunların belli bir grubu hedef 

almadığını, Türkiye sınırları içinde yaşayan herkesi kapsadığını görmekteyiz. İdeoloji 

temelli bir kurgu olan bu anlayışın muhalifi, hangi etnik topluluğa ait olursa olsun 

Cumhuriyetçi kadro tarafından “öteki” olarak algılanmış ve kurguya göre 

konumlanması istenmiştir. Bu bağlamda eğer etnik asimilasyondan söz edilecekse, 

asimilasyona tabi olan kitle kurgulanan ideolojiye muhalefet eden (Türk ırkından olan 

dindarlarda bu kategoridedir) Türkiye sınırları içinde yaşayan herkestir. Yapılan 

reformlarla yeni bir kültür yaratılmak istenmiştir.   Kısacası bu etnik vurguya kayışı, 

öteki olarak algılanan etnik grupların asimilasyonu olarak görmek bütünsel konteksti 

kaçırmakla eşdeğerdir. Gerçekte, “Türk”ler onların yöneticileri tarafından “öteki” 

insanlar olarak algılandı ve kendi ideolojilerine göre yeniden inşa edildi. Diğer bir 

deyişle bu süreçte “öteki” Türkiye’de mevcut iktidar söylemini benimsemeyen 

herkesti.1599 Bu bağlamda Türk ulusal kimliğinin ötekisi, azınlıklar ve Kürtler değildir. 

Türk ulusal kimliğinin ötekisi Türkiye’nin tarihsel-toplumsal gerçekliğine içseldir. Bu, 

“Eski Türkiye”dir. Yani dini dünya görüşünün egemen olduğu Osmanlı’dır.1600 

Cumhuriyet dönemi ulus ve ulusçuluk anlayışını resmedebilmek için Mustafa 

Kemal Atatürk’ün ifadelerine de başvurmak gereklidir. Meşruiyetini ulustan alma 

iddiasında olan siyasi ulusçuluk anlayışı Mustafa Kemal Atatürk tarafından şöyle ifade 

edilir: “Biz doğrudan doğruya milliyetperveriz ve Türk milliyetçisiyiz; 

Cumhuriyetimizin mesnedi Türk camiasıdır. Bu camianın efradı ne kadar Türk harsiyle 

meşbu olursa o camiaya istinat eden cumhuriyetde kuvvetli olur.”1601 Türkiye 

Cumhuriyetini kuran Türkiye halkını Türk milleti” olarak tanımlayan1602Atatürk’e göre 

ulus “dil, kültür ve mefkûre birliği ile birbirine bağlı vatandaşların teşkil ettiği siyasi ve 

içtimai heyettir.”1603 Atatürk Türk ulusunun açılımını yaparken oluşturulmaya çalışılan 

                                                
1598 Soner Çağaptay, “Otuzlarda Türk Milliyetçiliğinde Irk, Dil ve Etnisite”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003, s.245-262, s.260-261. 
1599 Benzer yaklaşım içib bkz.Arnold J. Toynbee, “The Islamic World Since the Peace Settlement”, 
Survey  of İnternational Affairs, 1925, Vol:I, Journal of the Royal İnstitute of International Affairs, Vol:6, 
No:6, (Nov., 1927), pp.384-386, p.385.  
1600 Tanıl Bora, Cumhuriyet’in İlk Dönemimde Milli Kimlik”, Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik, (Haz. 
Nuri Bilgin), İstanbul, 1997, s.58.  
1601 Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri III, s.118. 
1602 İnan, Medeni Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El yazıları, s.351. 
1603 İnan, a.g.e., s.18; Turhan Feyzioğlu, Atatürk ve Milliyetçilik, T.T.K basımevi, Ankara, 1987, s,44-48  



 307

ulusal kimliğin de boyutlarını ortaya koymaktadır. Buna göre Türk ulusu, dünyanın en 

büyük, en eski, en temiz ulusudur. Cumhuriyetle idare olunan Türk ulusu, dünyanın en 

güzel, en zengin ve en kolay anlaşılır dili olan Türkçeyi konuşan, üzerinde yaşamakta 

memnun olduğu siyasi sınırların belirlediği Türk vatanında yaşayan bir kitledir.1604 

“Türkün haysiyet ve izzetinefis ve kabiliyeti çok yüksek ve büyüktür.”1605 Hiçbir 

millettin ahlakına (ulusal kültür anlamında) benzemeyen yüksek bir ahlaka sahip bu 

ulus, insaniyet (batılı medeni uluslar) âleminin samimi bir ailesidir. Din Türk ulusunun 

bir unsuru olamaz çünkü tarihte Türk ulusunun çözülmesine neden olmuştur.1606 

Dolayısıyla Türk ulusunu oluşturan unsurlar: “Siyasi varlıkta birlik, dil birliği, yurt 

birliği, ırk ve menşe birliği, tarihi karabet ve ahlâki karabet”tir.1607 

Görüldüğü üzere Mustafa Kemal laiklik ilkesi gereği bu tanımda din unsurundan 

bahsetmemiştir. Onun yerine ahlâk unsurunu kullanır ki bu dinden ayrı bir şeydir. Bu 

ulusçuluğu dinden ayrı bir değerler sistemi olarak ortaya koyma gayretidir. Yani 

topluma İslâm dininden ayrı olarak yeni bir kimlik sunma işidir. Dinsel içerikten 

arındırılmış ulus temelinde topluma yeni bir ulusal kimlik sunmak gayreti bu dönemin 

temel uğraşıdır. Din, “bireysel vicdanlara itilmiş onun yerini ulusçuluk almıştır.”1608  

Yukarıdakiler ışığında diyebiliriz ki, yeni Türk ulusunun tanımlayan unsurlar, 

dil, kültür ve ülkü birliğidir. Buradaki dil, dil reformları ve tezleri sonucu oluşmuş yeni 

bir dildir; kültür batılı değerlerin ve algılamaların şekillendirdiği yeni bir kültürdür, ülkü 

ise modernist Türk ulusçuluğu temelinde medeniyet projesine birlik ve bütünlük içinde 

yönelmektir. 

 Türklüğün “sürekliliğine” ve “biricikliğine” vurgu yapan Atatürk, milletin genel 

tanımını şöyle yapar: “Zengin bir hâtıra mirasına sahip bulunan; Beraber yaşamak 

hususunda müşterek arzu ve muvafakatte samimi olan ve sahip olunan mirasın 

muhafazasına beraber devam hususunda iradeleri müşterek olan insanların 

birleşmesinden vücuda gelen cemiyete millet namı verilir.”1609 Atatürk, Türk ulusu 

                                                
1604 Mustafa Kemal Atatürk, Yurttaş İçin Medeni Bilgiler, (Özleştiren ve Yorumlayan: Özer Ozankaya), 
Cem Yayınevi, İstanbul, 2001, s.17;  İnan , a.g.e., s.18-19 
1605 Nutuk I, s.13.  
1606 İnan , a.g.e., s.20-21. 
1607 İnan , a.g.e., s.22. Hamza Eroğlu, Atatürk ve Milliyetçilik, T.T.K. Basımevi , Ankara, 1992 s.22. 
1608 Hans Kohn, Türk Milliyetçiliği., s.74-75. 
1609 İnan , a.g.e., s.23-24. Mustafa Keskin, Atatürk’ün Millet ve Milliyetçilik Anlayışı, T.T.K.Basımevi, 
Ankara, 1999, s.100. 



 308

tanımında kullandığı ırk ve köken unsurunu evrensel olmadığı için genel tarifte 

çıkarmış,1610 ulusu sübjektif unsurlarla tanımlamıştır. 

Atatürk, Türk ulusçuluğunu, “terakki ve inkişaf yolunda ve beynelmilel temas ve 

münasebetlerde, bütün muasır milletlere muvazi ve onlarla bir ahenkte yürümekle 

beraber Türk içtimaî heyetinin hususî seciyelerini ve başlı başına müstakil hüviyetini 

mahfuz tutmak” olarak tanımlar.1611 Bazı akademisyenlere göre Türk ulusçuluğunun bu 

noktada açmazları belirginleşmeye başlar. Hem onlar gibi olmak hem de onlardan farklı 

olmak, paradoks tam da burada ortaya çıkar.  

Türk ulusçuluğunun doğu tipi bir ulusçuluğun belirgin özelliklerini taşıdığını 

düşünen Kadıoğlu, Türk ulusçuluğunun bu noktada çelişkiler taşıdığını ifade eder.1612  

Bu çelişki, hem ulusal kültürü ilerlemenin gereklerine uydurarak dönüştürme, hem de 

kendini diğerlerinden ayıran kimliği ayakta tutma çabasından doğar. Buna göre doğu 

ulusçuluklarının barındırdığı çelişki, Fransız ve Alman modellerinin misyonunu bir 

araya getirme çabasından kaynaklanır. Bu çelişki, taklit ettiği modellere karşı hem 

taklitçi hem de düşmancadır. Yabancı kültürler tarafından konan standartların değerini 

kabul ettiği için taklitçidir. Ama aynı zamanda bir reddetme içerir. Aslında, ikisi de 

dengesiz olan iki reddetme: yine de taklit edilecek ve kendi standartları ile aşılacak olan 

yabancı müdahaleci ve egemenin reddedilmesi; ve ilerlemeye engel görülen ve yine de 

kimlik işareti olarak kutsal kabul edilen atalardan kalma tarzın reddi.1613  

Türk ulusçuluğu, Türkiye hiçbir zaman sömürgeleşmediği ve Batı karşıtı 

olmadığı için1614 yalnızca doğu tipi ulusçuluk tipolojisi ile değerlendirilemez. Yapılan 

reformlar İslami kültürel yapılara yöneliktir. Her ne kadar ulusun biricikliği zararda 

görmüş olsa, Türk Tarih ve Dil tezleri, batılı uluslara düşmanlık oluşturma çabası değil, 

onlarla eşitlenme çabasıydı. Yine daha önce ifade ettiğimiz üzere şu ana ve gelecek 

projesine uymayan geçmişin (atalarından kalma tarzların) reddi batı tipi ulusçuluklarda 

da görülmektedir. Ayrıca Osmanlı bürokrasinin modernleşme isteği ve doğrudan 

sömürgenin olmaması, Türk ulusçuluğunun modernist özelliği ağır basan bir ulusal 

kimlik projesinin oluşmasına olanak sağlamıştır. Biz bu noktada Breuilly’e paralel 

                                                
1610 Yıldız, Ne Mutlu Türküm Diyebilene, s.234. 
1611 İnan , a.g.e., s.25. 
1612Kadıoğlu, “The paradox of Turkish nationalism and the construction of official identity”, p.178. 
1613 Chatterjee, Milliyetçi Düşünce ve Sömürge Dünyası, s.15. 
1614 Georgeon, Osmanlı-Türk Modernleşmesi, s. 



 309

olarak1615 Türk ulusçuluğunun daha çok reformist bir ulusçuluk olarak değerlendirilmesi 

gerektiğini düşünüyoruz.  

Konuyu biraz daha açacak olursak diyebiliriz ki, Türk ulusçuluğunu doğulu-

batılı tipolojisini veri alarak değerlendirmek yeterli bir açıklama sağlamaz. Canefe’nin 

de belirttiği gibi, yurttaş temelli ulusçuluk anlayışı ile de açıklanmaz. Çünkü sivil bir 

ulusçuluk oluşturma gayretlerinin Osmanlı reformları ile başladığı söylenebilirse de, 

Cumhuriyet dönemi Türk ulusçuluğunun Osmanlı mirasıyla şu ya da bu şekilde 

hesaplaşma isteği ve kendisini başlangıç ve son olarak görmesi söz konusudur.1616 Yine 

Türk ulusçuluğu primordialist ve perennialist yaklaşımlarla da izah edilemez. Çünkü ilk 

dönem Osmanlı halkları ile günümüz Türkiyesi’nde yaşayan halkların 

ilişkilendirilmesini zorunlu kılar ki, bu hatalı olur. Dolayısıyla, tek başına batılı-doğulu 

tipolojisi, ilkçi-modern kavrayışı Türk ulusçuluğunu açıklamaya yetmez. Diğer bir 

ifadeyle bunların hiçbiri tek başına Türk ulusçuluğunun başlangıcını, dönüşümünü ve 

aldığı son hali açıklamaya yetmez.1617  

Canefe Türk ulusçuluğunu etno-sembolcü bir yaklaşımla değerlendirmenin daha 

sağlıklı olduğunu ifade eder. Ona göre Türk ulusçuluğu 150 yıllık geçmişinde yaygın 

kabul görmek ve yeni ulıs-devlet için meşru bir konum temin etmek için farklı 

tekniklerin bileşiminden faydalanmıştır. Yeni ulus-devletin önde gelen kadroları, 

öncelikli olarak sivil ulusçuluğu desteklemiş, eşitlik (bütün etnik ve dinsel grupların 

Türk yurttaşlığı altında.), kardeşlik (sınırlar dâhilinde herkesin kardeşliği) ve özgürlük 

(modernizasyon, laiklik vb.) vaadinde bulunmuşlardır.1618 Bununla birlikte 1930 larda 

Türklerin tarihteki başarılarına vurgu yaparken ırksal ve etnik özelliklerine de vurgu 

yapılmıştır.  

Yukarıda da ifade ettiğimiz üzere cumhuriyet döneminde Türk ulusçuluğu farklı 

yörüngeler kazanmıştır. Özellikle ulus ve ulusal kimliği inşa ederken etnik vurgular 

yapmasının yanı sıra yaptığı reformlar dikkate alındığında modernist yanı da 

belirginleşmiştir. Türk ulusçuluğu ayrılıkçı ulusların aksine ya da “Alman Romantik 

modelinde olduğu gibi ulus olmaktan devlet olmaya yönelmemiş, diğer bir ifadeyle 

                                                
1615 John Breuilly, Nationalism and the State, Manchester, Manchester University Press, 1993, p.9. Akt. 
Özkırımlı, a.g.e., s.128. 
1616 Nergis Canefe, “Turkish Nationalism and ethno-symbolic analysis: the rules of exception”, Nations 
and Nationalism, Vol:8, No:2, 2002, pp.133-155, p.135. 
1617 Canefe, a.g.m., p.136. 
1618 Canefe, a.g.m., p.136-137. 



 310

Türk ulusçuluğu devletini aramamıştır.1619 Çünkü orta geniş anlamda Türk olarak 

nitelenebilecek bir devlete sahiptiler. Dolayısıyla Türk ulusçuluğu ayrılık, hak talebi, 

özerklik gibi şeyler üzerinden değil, mevcudun iyileştirilmesi noktasından hareket 

etmiştir. Bu yönüyle Türk ulusçuluğu reformist1620 ve modernist bir ulusçuluktur. 

Modernist ulusçuluk “Batı”yı sadece pragmatik ve araçsal olarak değil, inançlı 

ve “ideolojik” olarak da, yani kendi kimliğini ve ülkülerini tanımlamada da benimser. 

Amaç modernleşerek “Batı” gibi ve hatta özünde “Batılı” olmaktır. Cumhuriyet 

döneminin resmi ideolojisi olan Türk ulusçuluğu etnik bir özgünlük projesi olmaktan 

ziyade, modernliği tüm alanlara hâkim kılmak isteyen bir kültürel dönüşüm 

projesiydi.1621 Genel olarak ulusal kimlik, modernleşme projesine bağımlı tanımlanmış 

ve içeriği buna göre oluşturulmuştur. Cumhuriyetçi elitlerin kurgusunda topyekûn bir 

medeniyet değişimi, etnik kimlikle ilgili endişelerin önündeydi. Dolayısıyla Cumhuriyet 

rejiminin uygulamaya koyduğu ulusçuluğun amacı, yalnızca modernleşmenin araçsal ve 

yönü olan sanayileşme ve ekonomik kalkınma ile sınırlı olmayıp, medenî modern 

yurttaşların yaratılması idi.1622 Zaten Cumhuriyet dönemini Tanzimat’tan ayıran bir 

özellikte buydu. Nizam için terakki anlayışının yerini terakki için nizam anlayışı 

almıştır. Diğer bir ifadeyle yapılan modernleştirici müdahaleler, düzenleme değil ciddî 

bir medeniyet dönüştürme arzusuna yöneliktir.1623 

Bu yönüyle Türk ulusçuluğu tepeden inmeci ve bir sosyal mühendislik 

projesiydi.1624 Türkiye bürokratik ulusçuluğun en belirgin örneklerinden birini 

oluşturur. Bilindiği gibi Osmanlıda ne aristokrasi ne de orta sınıf vardı. Osmanlı 

Devletinda Türklerin politik ve entelektüel hayatı askeri ve devlet yönetimi ile sınırlı 

idi. Devlet görevlileri bürokraside iş edinmek için eğitim alan kişilerdi ve daima 

devletin yönetim organlarını geliştirmeye yönelikti. Ulusçuluk bu şartlar altında yavaş 

yavaş gelişti. İlk başlarda ulusçuluk bağımsız bir felsefe ya da hareket değildi, güçlü bir 

devletin ve bürokratik düzeni elinde tutanların bir aracı durumundaydı. Mustafa Kemal 

Türk ulusçuluğunu, ülkesinin gelecek vizyonuna ve plânlarına uygun bir tip ulusçuluk 
                                                
1619 Canefe, a.g.m., p.135. 
1620 Alter’e göre Türk ve Japon ulusçuluklar, bilinen en iyi reform ulusçuluğu örnekleridir. Alter, 
Nationalism, p.34. 
1621 Ayhan Akman, “Etmik-Sivil Kuramsal İkilemin Ötesinde: Modernist Milliyetçilik Milliyetçilik 
Kuramında Etnik/Sivil Milliyetçilik Karşıtlığı”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, 
(Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003, s.81-90, s.82. 
1622 Akman, a.g.m., s.83. 
1623 Kadıoğlu, Cumhuriyet İradesi Demokrasi Muhakemesi, s.27. 
1624 Kadıoğlu, a.g.e., s.21. 



 311

şeklinde modifiye etti.1625 Mustafa Kemal ve onun ekibinin modernist yaklaşımı, 

Avrupa akılcılığı tarafından temsil edilen modern bir olgu olarak ulusçuluk inancını 

içerdi. Cumhuriyet bürokratları için ulusçuluk, özgürleştirici ve var olan bağlılıkları 

yıkmak için bir proje oldu. Sekülerleşme süreci, ulusalcı politikaların hem kültürel hem 

de siyasi süreçlerde dönüşmeyi içeren büyük transformasyona destek sağlamakta bir 

araç olarak işlev gördü. Kemalist proje zor bir şeyi oluşturmaya teşebbüs etti. Bu 

bireyleri kendilerini bir ulusun üyesi olarak (hayali cemaat) ve kimliğin parçası olarak 

görmelerini sağlamaktı.1626 Bu, herhangi bir kültürel (en güçlüsü İslâm’dı) unsuru miras 

almaksızın var olmak anlamına geliyordu. Dolayısıyla devlet, bireylere kimlik veren 

İslâm ile ilgili tüm bağları sonlandırmak istedi. Kimliğin tek kaynağı ulus olmalıydı.1627 

Laisizm, eski geleneklere bağlılığı zayıflatırken ulusçuluğun Türklere yeni bir kimlik 

vermek amacıyla kullanılması tasarlanıyordu.1628 Kendilerini bir ümmetin üyesi olarak 

gören bir kitlenin, yeni değerler manzumesi ile kurgulanmış modern bir ulusun üyesi 

olarak hissetmesini sağlamak işin zor tarafı, yeni değerler ile kurgulanmış ulus ise hayal 

edilen tarafıdır. 

Bu zor süreçte devlet tüm aygıtlarını devreye sokmuştu. Ulusçuluk resmi bir 

ideoloji olarak, istenilen ulusu üretmek için her yolu kullanıyordu. Daha önce ifade 

ettiğimiz gibi resmi ulusçuluğun tek bir amacı vardır; homojen, uyumlu bir toplum 

yaratmak. Ulus-devletlerin kurulduğu Avrupa’da bile devlet, çoğu zaman ulus inşasında 

müdahaleci olmuştur. Fransa örneği özellikle standart ve ulusal bir dil inşa etme 

gayretiyle bu duruma iyi bir örnek oluşturur. İstenilen ulus biçimi yoksa devlet hızlı ve 

kapsamlı bir ulus inşası sürecine girişir. Bu yolda atılan adımlar bellidir: Merkezden 

kontrol edilen eğitim sisteminin oluşturulması, ülkenin dört bir yanına ulaşan ulaşım ve 

iletişim sisteminin kurulması, vb.1629                 

Bu bağlamda Kemalist laisist ulusçuluk diğer unsurlar gibi orduyu da devreye 

sokmuştur. Ordu modern batılı bir ulusal kimliğin dayanağı olarak gösterilmiştir.1630 Bu 

                                                
1625 Peter Sugar, “Nationalisim in Eastern Europe”, Nationalism, (Ed. J. Hutchinson and Anthony D. 
Smith), Oxford, Oxford University Press, 1994, p.176.  
1626 Ümit Cizre Sakallıoğlu, “Parameters and Strategies of İslam-State İnteraction in Republican Turkey”, 
İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:28, No:2, May., 1996, pp.231-251, p.234.  
1627 Sakallıoğlu, a.g.m., s.235. 
1628 Karpat, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi, s.44. 
1629 Umut Özkırımlı, “Türkiye’de Gayri Resmi ve popüler Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003, s.706-717, s.709-710. 
1630Ordu aynı zamanda ulusal bağımsızlığın ve büyüklüğün kruyucusu olarak öne çıkar. Türk ordusunda 
subaylık profesyonel bir mesleğin ötesinde milli bir vazifedir. Dolayısıyla, ordu cumhuriyet döneminde 



 312

yönüyle Türk ulusçuluğunda “ordu millet miti” içkindir. Cumhuriyet’in inşa evresinde 

Türkiye’de askerlik hizmeti, özellikle taşralı genç erkeklere dönük rakipsiz bir eğitim ve 

doktrin aşılama fırsatı sunar. Zorunlu askerlik, modernleştirici işleviyle iç içe geçen bir 

“ulusal bilinç” aşılama işlevini yerine getirir. Bu normaldir çünkü ordular ulus-devlet 

kuruluşunun ve ulusal övünçlerin simgesi olarak, ulusçu ideolojilerde özel bir role 

sahiptirler. Kuruluş/kurtuluş savaşları, vatandaş ordularının teşkili ve zorunlu askerlik, 

ulusçuluğun ve ulus-devletlerin doğumuna refakat ederler. Türkiye’de ordu, buna ek 

olarak, modern ulus inşasının, ulusal sosyalleşmenin ve ulusçu ideolojinin yeniden 

üretiminin önemli bir aktörü olarak işlev üstlenmiştir.1631 Bununla birlikte orduların bu 

misyonu sadece Türkiye’ye özgü olmayıp dönemin Avrupasında da yaygındır.1632 

 Buraya kadar ifade edilenler “Kemalizmin altı oku” olarak bilinen ve 1937 de 

anayasal ifadesini bulan, Fransız Devrimi orijinli cumhuriyetçilik ulusçuluk, laiklik ve 

Rus orijinli halkçılık1633, inkılâpçılık, devletçiliği ve kapsar. Onun için bunların 

açılımını yapmak tekrardan öteye gitmez. 

Türk ulusçuluğunun amacı, ulusu oluşturmak üzere, bu ulusa mensup olmanın 

bilincini (ki ulusal kimliğin varlığı buna bağlıdır) Türk yurttaşlar arasında yaymaktı.1634 

Yeni rejimin en temel amacı, saplantısız açık bir kültür sahibi ve etkin yurttaşlardan 

oluşan modern politik bir toplum inşa etmekti.1635 Bu bağlamda devletin temel işlevi, 

tasarlanan yeni bir kültüre sahip bir toplum yaratmaktır. Osmanlıdan miras alınan siyasi, 

kültürel ve toplumsal yapıyı hatta gündelik yaşamı bile değiştirerek yeni bir kimlik 

oluşturmaktır. Yeni ulusal Türk kimliği, Osmanlı ve İslâmî geçmişin reddi, eski Türk 

kültürel mirasının benimsenmesi, batılılaşma ve sekülerizasyona dayanıyordu. 

                                                                                                                                          
şekillenen ideolojisinin de en büyük koruyucusudur (italikler benim). Ulrich Bröckling, Disiplin Askeri 
İtaat Üretiminin Sosyolojisi ve Tarihi, (Çev. Veysel Atayman ), Ayrıntı, İstanbul, 2001, s.19-21. Ordu, 
cumhuriyetçi devletin ve onun temel prensipleri olan ulusçuluk, cumhuriyetçilik, halkçılık, devletçilik, 
laiklik ve inkılapçılığın koruyucu olarak kendisini görür. Tanel Demirel, “Soldiers and Civilians: The 
Dilemma of Turkish Democracy”, Middle Eastern Studies, Vol,40, No,l, January 2004, pp. 127-150, 
p.128. 
1631 Ayşe Gül Altınay, Tanıl Bora, “ Ordu, Militarizm ve Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003, s.140-150. Bu konuda geniş bilgi 
için bkz. Ayşe Gül Altınay, Making Citizens, Making Soldiers: Military Service Gender and National 
İdentity in Turkey, Department of Cultural Anthropology Duke University, 2001   
1632 Geoffrey Jensen, “Military Nationalism and the state: the case of fin-de-siécle Spain”,  Nations and 
Nationalism, Vol:6, Issue:2, 2000, pp.257-274, p.257. 
1633 Türkiye’de Halkçılık akımı, 19.yüzyılın son çeyreğinde, Rusya’da gelişen “narodnik” hareketinden ve 
“Fransa’da ortaya çıkan “dayanışmacılık” akımlarından etkilenmiştir. İlhan Tekeli, “Türkiye’de 
Halkçılık”, Cumhuriyet Dönemi Ansiklopedisi, Cilt:7, s.1929. 
1634 Sina Akşin, “Türk Ulusçuluğu”, Cumhuriyet Dönemi Ansiklopedisi, Cilt:7, s.1942. 
1635 Öğün, Mukayeseli, s.134. 



 313

SONUÇ 

 Kültür, bireysel ve toplumsal kimlik belirleyicilerinden en önemlisidir. Kültürün 

toplumları ve doğal olarak bireyleri etkileme, şekillendirme ve kapsama fonksiyonu, 

ulusalcılık, ulus ve ulus-devlet olgularının dünyanın kaderini belirleme sürecine 

girmesiyle ulusal kültüre devredilmiştir. Kimlik aidiyet zemininde bir aynılığa ve 

farklılık zemininde ötekine zaruri olarak ihtiyaç duyar. Öteki olmaksızın kimlikten 

bahsedilemez. İnsanın ve toplumun kimliğini şekillendiren temel yapılar söz konusudur. 

Din, aile, devlet, kral, dil ve burada sayamayacağımız birçok şey kimlikleri şekillendirir. 

Bununla birlikte bireyin ve toplumların kimliğini belirleyen yapılar modern dönemle 

birlikte köklü değişiklikler yaşamıştır. 

 Modern dönemde, geleneksel aidiyet ve meşruiyet zeminleri darmadağın 

olmuştur. Tanrının yerine bilimin koyulduğu bu dönemde dünya genelinde ciddi 

sarsıntılar yaşanmıştır. İnsanların evrene, kendilerine ve etkileşimde bulundukları 

hemen her şeye bakışları değişmiştir. Bu dönem dünya tarihine siyasal ve toplumsal 

açıdan dört önemli miras bıraktı: ulusçuluk, ulus-devlet, ulus ve ulusal kimlik. Bu 

süreçte gelişmeye başlayan ve hatta günümüz dünyasında da en meşru devlet formu 

olan ulus-devlet, ulusçuluk ideolojisi temelinde yeni meşruiyet anlayışı ve kimlik 

mekanları üretmiştir. Modern dönemde en meşru güç ulus en kapsayıcı kimlik ise ulusal 

kimlik olmuştur.  

Ulus-devlet formu ister bir siyasal hareket sonucu ister mevcut devletin yapısı 

değiştirilerek oluşmuş olsun, kendisine uygun ulusu oluşturma gayreti içine girer. 

Çünkü ulusçuluk kurgusundaki ideal ulus hiçbir zaman elde hazır olmamıştır. 

Dolayısıyla ulus-inşası sürçlerini farklı kılan şey, kurgu ile olgu arasındaki farkın 

derecesi ve uygulanan yöntemlerdir. Diğer bir ifadeyle, ulusçuluklar arasındaki anlayış 

ve uygulama farklarına rağmen, bir ulus-devlet sınırları içinde türdeş bir ulus yaratmak 

noktasında ulusçuluk tektir. 

Ulusçuluk, ulusunu ve doğal olarak ulusal kimliğini yaratırken ya da yeniden 

şekillendirirken, eğitimi devletleştirme, orduyu kullanma, kanuni düzenlemeler yapma, 

iskân politikası uygulama, tarihin kullanımı ve ulusal bir dil yaratımı gibi çok geniş 

yelpazede uygulamaları şekillendirir. 

Ulus inşa süreci, entelektüel azınlığın mühendisliğinde gerçekleştirilen, bir 

bütün olarak sosyal grupları hedef alan sürekli bir sosyal ve siyasal bütünleşme 



 314

sürecidir. Bu, bir ulus kendi bağımsız devletine sahip olduğunda bile asla 

tamamlanamayan bir süreçtir. Amacı, halk içindeki bölünmeleri sosyal, bölgesel, siyasal 

ve hatta siyasal açılardan bütünleştirmek ve uyumlu hale getirmektir. Bir ideoloji ve 

siyasal hareket olarak ulusçuluk ulus inşa sürecinde büyük bir öneme sahiptir.1636Ulus 

inşa süreci, ulusal türdeşlik ve bütünlüğü sağlama olduğundan etnik ayrılıkları hoş 

görmez. Ulus inşa sürecinde ulusal kimlik merkezi konumdadır.  

Modern dönemde gerçekleşen bu oluşumlar Osmanlı Devleti’ni bir kimlik 

sorunu ile karşı karşıya getirmiştir. Osmanlı Tanzimat ile başlayan süreçle bu kimlik 

sorununa cevaplar vermeye çalışmış fakat başarılı olamamıştır.1637 Bu başarısızlığa 

rağmen Cumhuriyete hatırı sayılır miras bırakmıştır.      

 Osmanlının Balkanlardan küçük Asya’ya, Filistin’e ve Kuzey Afrika’ya uzanan 

çok uluslu imparatorluğun siyasi bağları, Hıristiyan Balkan halklarının ve daha sonra 

Arapların ayrılıkçı ulusçuluğu tarafından zayıflatıldı. 1908-1909’daki eğitimli ve 

birçoğu batı eğitimi almış Genç Türklerin devrimi Sultanın yönetiminin sonunun 

işaretiydi. Fakat Avrupai tipte bir Türk ulusal devletinin kurulması Kemalist kültürel ve 

politik projesi ile oldu. Birinci Büyük Savaş sonrası önemli destek kazanmış olan 

reformistlerin entelektüel ve siyasal liderleri, profesyonel bir asker olan Mustafa Kemal 

Atatürk idi.1638 Türkiye Cumhuriyeti’nin ulus-devleti, bir Osmanlı generali olan 

Mustafa Kemal Atatürk tarafından kuruldu. Ulusçuluk, sekülerleşme ve modernleşme 

parametreleri üzerine kurulan bu devlet, toplumu bunlar üzerinden inşa etmek istedi.1639  

 1919 Mayısında Mustafa Kemal, Anadolu’daki işgallere karşı direnişi organize 

etti. Bir nevi yabancı düşmanlığı ve dışsal tehdit korkusu Türk reform ulusçuluğunda 

önemli bir güdü idi. Kemalizm, Ekim 1923’te ilan edilen Cumhuriyet için ulusal 

yeniden doğuş programının resmi ayar damgasıydı. Kemalizm Avrupalılaşmak ve 

sekülarizasyon bayrağı altında, Türkiye’yi dönüştüren bir ideoloji oldu. Türkler 

geçmişin temel değerlerine karşı açıkça yergi yapıyorlardı. Yeniden inşa sürecinde 

devrimci müdahale gerekli oldu.1640 

                                                
1636 Alter, Nationalism, s.21. 
1637 David Kushner, “Self-Perception and İdentity in Contemporary Turkey”, Journal of Contemporary 

History, Vol:32, No:2, April 1997, pp,219-233. 
1638 Alter, Nationalism, s.36. 
1639 Göcek, Rise of the Bourgeoisie, p.141.  
1640 Alter, a.g.e., s.37. 



 315

 Türkiye, modern “ulus-devletler” arasında eşsiz bir yere sahiptir. Modern 

Türkiye’nin siyasi ve kültürel kimliği yüzyıllar süren içsel ve dışsal faktörler altında 

gelişti. Atatürk’ün temel amacı, modernleşme yoluyla Türk toplumunun temel yapısını 

değiştirmekti. O, toplumu İslami formlardan ayrıştırıp, bir ulusa( Türk Ulusu) ait olma 

duygusuna sahip kılmaya gayret etti.1641  

 Osmanlı siyasi ve kültürel mirasının reddi1642 üzerine kurulu cumhuriyet dönemi 

ulus inşa süreci, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e kadar geçen zamanda gerçekleşmiştir. Bu 

reddiye, ideolojik ve söylemsel olarak mümkün olsa da, pratikte mümkün olmamıştır. 

Çünkü Cumhuriyet, ulus inşa sürecinde farklı eğilimler gösterse de bir tarihsel mirasın 

üzerine kurulmuştur. 

 Tarihsel bir mirasın üstüne konmakla birlikte, Cumhuriyet daha önce 

başarılamamış bir şeyi başarmış ve ulus-devleti kurmuştur. Cumhuriyet temelde 

ulusçuluk ve medeniyetçilik olmak üzere iki ilke üzerine temellendi. Ulusçuluk, 

meclisin açılması, saltanatın-hilafetin kaldırılması, Türk Tarih ve Dil Tezleri gibi 

uygulamalarda açığa çıkar. Medeniyetçilik ise Şeyhülislamlığın kaldırılması, dini 

mahkemelerin ve medreselerin kapatılması, tekke ve zaviyelerin kapatılması, medeni 

kanunun kabulü gibi laikleştirici uygulamalarla kendini gösterdi. 1643  

 Kemalist ulus inşa sürecinde gelişmeye ve ulus olmaya engel olarak görülen din, 

kendine biçilen konumda (vicdan ve mabetlerde) kalmak kaydıyla kendine bir yer 

bulmuştur (Diyanet işleri, ilahiyat fakültelerinin açılması vb.). Bu noktada din bir 

meşruiyet odağı ve siyaset belirleyicisi olmaktan çıkarılmış ve yeniden 

şekillendirilmeye tabi tutulmuştur. Dinin sosyopolitik alandan dışlanması ile doğan 

boşluğun yerine ulusçuluk yerleştirilmeye çalışılmıştır. 

Geleneksel ve dinsel bir toplumdan ulusal bir topluma, ümmetten ulusa, 

sadakatin odağının din ve ümmetten, ulus ve ulusçuluğa yönelmesi Cumhuriyet 

                                                
1641 Talip Küçükcan, “State, İslam, and religious liberty in modern Turkey: reconfiguration of Religion in 
the Public Sphere”, Brigham aYoung University Law Review, 2, 2003, pp.475-506, p. 485.  
1642 Bu dönemde Osmanlı geçmişi reddedilmekle birlikte, Osmanlıdaki gibi politik küreyi herhangi bir 
kültürle ilişkilendirmemek gibi bir geleneğe bağlı kalınmıştır. Yani Türk kimliğini meta-historik ve meta-
kültürel bir düzeyde tutmaya özen gösterilmiştir. E. Fuat Keyman, Ahmet İçduygu, “Türk Modernleşmesi 
ve Ulusal Kimlik Sorunu: Anayasal Vatandaşlık ve Demokratik Açılım Olasılığı”, 75. Yılda Tebaa’dan 

Yurttaş’a Doğru, İstanbul, 1998, ss.169-181, s.172. 
1643 Yıldız, Ne Mutlu Türküm Diyebilene, s.295; Samuel Haig Jameson, “Social Mutation in Turkey”, 
Social Forces, Vol:14, No:4, (May.,1936), pp.482-496, p.488-489. 



 316

projesinin temelidir.1644 Anadolu ve ulusal temelli bir projeyi tercih eden Cumhuriyet 

dönemi ulusçuluk kavrayışı, Osmanlıcılık, İslâmcılık ve pan-Türkçülükten oluşan üç 

tarz-ı siyaseti reddetmiştir. Türkiye sınırları dâhilindekiler bu dönemin ulusçuluğunun 

hedefi olmuştur. 

 Cumhuriyet dönemi ulusçuluk anlayışı, bulunduğu coğrafya ve aldığı mirasın 

etkisiyle farklı ulusçuluk anlayışlarını içinde barındırmıştır. 1930’larda etnik vurgu 

artmış olmakla birlikte, bu vurgu siyasi ve hukuki ulusun inşasında bir araçsallıktan 

öteye gitmemiş ve herhangi bir sistematik ırkçılığa dönüşmemiştir. Cumhuriyetçi iktidar 

tek bir etnik ve kültürel öz üzerinden tek bir kimlik üretmekten ziyade, total bir kültürel 

transformasyonu arzuladı. Diğer bir ifadeyle oluşturulmaya çalışılan Türk ulusal kimliği 

etnosentrik bir proje değil, modernist bir topyekün dönüşüm projesidir.1645Türk ulusal 

kimliği küresel bir düzenin sonucuydu. Dolayısıyla Cumhuriyet dönemi ulusçuluk ve 

ulusal kimlik anlayışı statik değil dinamiktir. 

 Cumhuriyet dönemi inşa edilmeye çalışılan ulusal kimlik, kurgusal bir kimliktir. 

Özellikle herhangi bir etnik kimlik hedef alınmamaıştır. Dolayısıyla oluşturulmaya 

çalışılan bu ulusal kimlikte “öteki”, mevcut kurguya uymayan herkestir. 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
1644 Yıldız, Ne Mutlu Türküm Diyebilene, s.297. 
1645 Ayhan Akman, “Modernist Nationalism: Statism and National İdentity in Turkey”, Nationalities 

Papers, Vol:32, No:1, March 2004, pp,23-51, p.32,42. 



 317

KAYNAKLAR 

Abadan Yavuz, “Tanzimat Fermanı’nın Tahlili”, Tanzimat I, MEB Yayınları, İstanbul, 

1999. 

Abu-Manneh Butrus, “The Islamic Roots of the Gülhane Rescript”, Die Welt des 

Islams, New Ser., Vol. 34, Issue 2. (Nov., 1994), pp. 173-203. 

Adanır Oğuz, “Kültür ile Zihniyet”, Doğu-Batı, Yıl: 6, Sayı: 23, 2003, (23–34), s. 23. 

Afyoncu Erhan, Sorularla Osmanlı Devleti III, Yeditepe Yayınevi, İstanbul, 2003. 

Ağanoğlu H. Yıldırım, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Balkanların Makûs Tarihi: Göç, 

Kum saati Yayınları, İstanbul, 2001. 

Ahıska Meltem, Radyonun Sihirli Kapısı Garbiyatçılık ve Politik Öznellik, Metis 

Yayınları,  İstanbul, 2005. 

Ahmad Feroz, “The Young Turk Revolution”, Journal of Contemporary History, Vol:3, 

No.3, The Middle East. (Jul 1968) pp.19-36. 

___________, “War and Society under the young Turks”, Review, 11 (2), ss,265-286. 

___________, Bir Kimlik Peşinde Türkiye, (Çev. Sedat Cem Karadeli), İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2006. 

___________, İttihat ve Terakki (1908-1914), (Çev. Nuran Yavuz), Kaynak Yayınları, 

İstanbul, 1995. 

___________, Modern Türkiye’nin Oluşumu, (Çev. Yavuz Alogan), Kaynak Yayınları, 

İstanbul, 2005. 

Akarsu Bedia, Wilhelm Von Humboldt’ta Dil-Kültür Bağlantısı, Remzi Kitabevi, 

İstanbul, 1984. 

Akçura Yusuf, “Tarih Yazmak Ve Tarih Okutmak Usullerine Dair” I. Türk Tarih 

Kongresi, Konferanslar Münakaşalar, İstanbul 1932. 

___________, Türkçülüğün Tarihi, Kaynak Yayınları, İstanbul 

___________, Üç Tarz-ı Siyaset, Lotus, Ankara, 2005. 

___________, Yeni Türk Devletinin Öncülleri; 1928 Yılı Yazıları, (Haz. Nejat 

Sefercioğlu), T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2001. 

Akgün Birol, Çalış Şaban H., “Tanrı Dağı Kadar Türk, Hira Dağı Kadar Müslüman; 

Türk Milliyetçiliğinin Terkibinde İslâmcı Doz”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

Cilt:4, Milliyetçilik, (Ed. Tanıl Bora), İletişim, İstanbul, 2003,  ss.584-600. 



 318

Akgündüz Ahmed, “Osmanlı Âmme Hukuku Hakkında Bazı Tesbitler” , Türkiye 

Günlüğü, Yaz 1990, Sayı:11 

Akman Ayhan, “Etmik-Sivil Kuramsal İkilemin Ötesinde: Modernist Milliyetçilik 

Milliyetçilik Kuramında Etnik/Sivil Milliyetçilik Karşıtlığı”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003, s.81-90. 

Akpınar Tahsin, Atatürk’ün Tarih Anlayışı ( Yayınlanmamış Doktora Tezi) İstanbul 

1991. 

Akşin Sina, “Türk Ulusçuluğu”, Cumhuriyet Dönemi Ansiklopedisi, Cilt:7. 

___________, Ana Çizgileriyle Türkiye’nin Yakın Tarihi–1, Cumhuriyet Yayınları, 

İstanbul, 1997. 

___________, Jön Türkler ve İttihat Terakki, İmge, Ankara, 2006. 

___________, Şeriatçı Bir Ayaklanma 31 Mart Olayı, İmge, Ankara, 1994. 

Aktaş Cihan, Tanzimattan 12 Mart’a Kılık-Kıyafet ve İktidar, Kapı Yayınları, İstanbul, 

2006. 

Aktay Yasin, “Türkiye’de Eğitim Sistemi, Siyaset ve Modernleşme Üzerine Bazı 

Mülahazalar”, Eğitim Sempozyumu, Konya, 1997. 

Akyol Taha, Medine’den Lozan’a, Milliyet Yayınları, İstanbul, 1998. 

Alkan A. Turan, “Osmanlı Tarihi; Bir “İnanç Alanı!””, Türkiye Günlüğü, Sayı:11, Yaz 

1990. 

Alkan Mehmet Ö., “İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e Modernleşme ve Ulusçuluk 

Sürecinde Eğitim”, Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, Der: Kemal H. Karpat, 

İstanbul,2004. 

___________, “Resmi İdeolojinin Doğuşu ve Evrimi Üzerine Bir İnceleme”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve 

Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt: I, (Ed. Mehmet Ö Alkan), İletişim, İstanbul, 2001,s,377-

407. 

Alter Peter, Nationalism, Translated by Stuart Mekinnon-Evans, London, 1989. 

Althusser Louıs, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, (Çev. Yusuf Alp, Mahmut 

Özışık), İletişim Yayınları, İstanbul, 2000. 

Altınay Ayşe Gül, Bora Tanıl, “ Ordu, Militarizm ve Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003, s.140-

150. 



 319

___________, Making Citizens, Making Soldiers: Military Service Gender and National 

İdentity in Turkey, Department of Cultural Anthropology Duke University, 2001. 

Altuğ Yılmaz, Türk İnkılâp Tarihi, İstanbul, 1985. 

Altun Fahrettin, Modernleşme Kuramı, Küre Yayınları İstanbul,2005. 

Altuntaş Nezahat, “Kısmî Kimliklerin Evrensel Konumlanması” Türkiye Günlüğü, Sayı: 

79, Kış, 2004 (67–80). 

___________, “Yıldızı Sönmeyen Bir İdeoloji: Milliyetçilik” Doğu-Batı, Yıl:8, Sayı:30, 

2004/2005, ss,173–179. 

Anderson Benedict, “Milliyetçiliği Anlamaya Giriş”, Tartışılan Sınırlar ve Değişen 

Milliyetçilik, (Çev. İsmail Türkmen), (Ed. Mustafa Armağan), İşaret Yayınları, İstanbul, 

2001. 

___________, “Western Nationalism and Eastern Nationalism”, New Left Review, May-

Jun 2001, Issue:9, pp,31–42. 

___________, Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, (Çev. İskender 

Savaşır), Metis, İstanbul, 1995. 

Anderson Perry, Tarihten Siyasete Eleştiri Yazıları, (Çev. Ed. Simten Çoşar), İstanbul, 

2003. 

Ara Masami i, Jön Türk Dönemi Türk Milliyetçiliği,( Çev. Tansel Demirel) İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2000. 

Arı Kemal, Büyük Mübadele; Türkiye’ye Zorunlu Göç (1923-1925), Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, İstanbul, 2003. 

Arı Tayyar, Uluslar Arası İlişkiler ve Dış Politika, İstanbul, 2006. 

Arıkan Zeki, “Atatürk Ve Tarih” Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, 2/ 6-7, 

İzmir 1997. 

___________, “Tanzimat’tan Cumhuriyete Tarihçilik”, Tanzimattan Cumhuriyete 

Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:6, İstanbul, İletişim, 1985. 

Armağan Mustafa, “Hayalî Doğu’dan Hayalî Batı’ya”, Doğu-Batı, Yıl:1, Sayı: 2, 2004, 

4. Baskı, (89–96). 

Arnakis G.G., “Futuwwa Traditions in the Otoman Empire Akhis, Bektashi Dervishes, 

and Craftsmen”, Journal of Near Eastern Studies, Vol:12, No.4. (Oct., 1953), pp,232-

247. 



 320

Arnason Johann P., “Ulusçuluk, Küreselleşme ve Modernleşme”, Birikim, Sayı: 49, 

Mayıs 1993, ss, 34-51. 

Arsal Sadri Maksud, Milliyet Duygusunun Sosyolojik Esasları, İstanbul, 1979. 

Arslan Senem, “Citizen, Speak Turkish!”: A Nation in the Making”, Nationalism and 

Ethnic Politics, 13:2, 2007,  pp,245-272. 

Aslantürk Zeki, Amman M.Tayfun, Sosyoloji Kavramlar Kurumlar Süreçler Teoriler, 

İstanbul, 1999. 

Assman Jan, Kültürel Bellek; Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik 

Kimlik, (Çev. Ayşe Tekin), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2001. 

Atabaki Touraj, “The Caliphate, the Clerics and Republicanism in Turkey and İran 

Some Comparative Remarks”, Men of Order: Authoritarian Modernization under 

Atatürk and Reza Shah, (Ed. Touraj Atabaki and Erik Jan Zürcher, London, GBR, I.B. 

Tauris&Company, Limited, 2004. 

Atasayar Nurettin, Halkeğitiminde Halkevleri ve Okullar, Öğretmenler Gazetesi, 

İstanbul, 1935. 

Atasoy Yıldız, Beyond Tradition and Resistance islamic Polics and Global Relations of 

Power The case of Turkey,:1839-1990, Toronto University, 1998. 

Atatürk Gazi M. Kemal, Eğitim Politikası Üzerine Konuşmalar, (Konuşmaları Seçen, 

Giriş yazısı Yazan ve Yayıma Haz. Kemal Aytaç), Ankara Üniversitesi Baımevi, 1984. 

Atatürk İlkeleri Ve İnkılâp Tarihi I/2, (Komisyon), Yüksek Öğretim Kurulu Yayınları, 

Ankara, 1997. 

Atatürk Mustafa Kemal, Nutuk, Cilt: II, (1920-1927), Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 

1962. 

___________, Yurttaş İçin Medeni Bilgiler, (Özleştiren ve Yorumlayan: Özer 

Ozankaya), Cem Yayınevi, İstanbul, 2001. 

___________, Nutuk, Cilt: I (1919-1920), Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1973. 

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I, Atatürk Kültür, Dil Ve Tarih Yüksek Kurumu 

Atatürk Araştırma Merkezi, T.T.K Basımevi, Ankara, 1989. 

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri II, Atatürk Kültür, Dil Ve Tarih Yüksek Kurumu 

Atatürk Araştırma Merkezi, T.T.K Basımevi, Ankara, 1989. 

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri III, Atatürk Kültür, Dil Ve Tarih Yüksek Kurumu 

Atatürk Araştırma Merkezi, T.T.K Basımevi, Ankara, 1989. 



 321

Atatürkçülük (Atatürk’ün Görüş ve Direktifleri), Cilt:1, Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, No:324, İstanbul, 2001. 

Atatürkçülük (Atatürkçü Düşünce Sistemi), Cilt:3, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

No:326, İstanbul, 2001. 

Atay Falih Rıfkı,  Çankaya, İstanbul,1980. 

Aybars Ergün, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Ulusal Kimlik Oluşumu Ve Batının Etkisi”, 

Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik, İstanbul, 1997, (159–163). 

___________, İstiklâl Mahkemeleri 1923-1927, Ankara, 1982. 

Aycan Nihat, “The Process of Getting Identity in Turkish Society: Kemalist Education”, 

Journal of Social Sciences, 1 (3), 2005, pp,136-140. 

Aydemir Şevket Süreyya, Tek Adam Mustafa Kemal, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1998. 

Aydın Mehmet, “Tanzimatla Aranan Hüviyet”, Tanzimat’ın 150.Yıldönümü 

Uluslararası Sempozyumu, 31 Ekim–3 Kasım 1989, T.T.K Basımevi, Ankara,1994, ss, 

15-19. 

Aydın Suavi,  Kültür-Kimlik Modelleri Açısından Türk Tarih Yazımı, (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi),Ankara 1997. 

___________, İki ittihat-Terakki: İki Ayrı Zihniyet, İki Ayrı Siyaset”, Cumhuriyet’e 

Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce, (Ed. Mehmet Ö. Alkan), Cilt: I,İstanbul, 2001. 

___________, Modernleşme ve Milliyetçilik, Gündoğan Yayınları, İstanbul, 2000. 

Aysevener Kubilay, “Türkiye Cumhuriyeti’nin Felsefi Temelleri”  Doğu-Batı,8, Ankara 

1999. 

Aytaç Kemal, “Atatürk’ün Eğitim Görüşü”, Atatürkçülük (Atatürk ve Atatürkçülüğe 

İlişkin Makaleler), Cilt:2, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, No:325, İstanbul, 2001. 

Aytekin Halil, İttihad ve Terakki Devri Eğitim Teşkilatı(1908–1918), Ankara 

Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü, Doktora Tezi, Ankara, 1987. 

Aytürk İlker, “Turkish Linguist aganist the West. The Origins of Linguistic Nationalism 

in Atatürk’s Turkey”, Middle Eastern Studies, vol:40, No:6, November 2004, pp,1-25. 

Balçık M. Berk, “Milliyetçilik ve Dil Politikaları”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 

Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 2003,s,777-787. 

Balibar Etienne, “ Irkçılık Ve Milliyetçilik”, Irk Ulus Sınıf/ Belirsiz Kimlikler, (Çev. 

Nakzı Ökten), (Ed.Etıenne Balibar, Immanuel Wallerstein), Metis, İstanbul, 2000. 



 322

Barkan Ömer Lütfi, Kolonizatör Türk Dervişleri, Hamle Basın Yayın, İstanbul, Tarihsiz 

Barnard F. M., “Culture and Political Development: Herder's Suggestive Insights”, The 

American Political Science Review, Vol. 63, No. 2. (Jun., 1969), pp. 379-397. 

___________, “Herder's Treatment of Causation and Continuity in History”, Journal of 

the History of Ideas, Vol. 24, No. 2. (Apr. - Jun., 1963), pp. 197-212. 

___________, “National Culture and Political Legitimacy: Herder and Rousseau”, 

Journal of the History of İdeas, Vol.44, No.2, (Apr.-Jun., 1983), pp,231-253. 

___________, Herder on Nationality, Humanity, and History, Montreal, PQ, CAN: 

McGill-Quenss Frederick M. University Press, 2003. 

Barrington Lowell W., ““Nation” and “Nationalism”: The Misuse of Key Concepts in 

Political Science”, Political Science and Politics, Vol: 30, No:4, December 1997, 

pp.712–716. 

Barthold Vassilij Viladimiroviç, Asya’nın Keşfi, Rusya’da ve Avrupa’da Şarkiyatçılığın 

Tarihi ( Çev. Kaya Bayraktar, Ayşe Meral), Yöneliş Yayınları, İstanbul, 2000. 

Başgöz İlhan, Türkiye’nin Eğitim Çıkmazı ve Atatürk, T.C Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara,1999. 

Başkaya Fikret, “ Doğu/ Batı Çatışması Değil, kapitalist Emperyalist Saldırı”, Doğu-

Batı, Yıl:8 Sayı:30, Kasım- Aralık – Ocak 2004/05, (209–220). 

Batuman Bülent, “Identity, Monumentality, Security Building a Monument in Early 

Republican Ankara”, Journal of Architectural Education, Vol:59, Issue: 1, 2005, pp,34-

45. 

___________, “Mekân, Kimlik ve Sosyal Çatışama: Cumhuriyet’in Kamusal Mekânı 

Olarak Kızılay Meydanı”, Başkent Üzerine Mekân-Politik Tezler: Ankara’nın Kamusal 

Yüzleri, (Ed. Güven Arif Sargın), İletişim, İstanbul, 2002. 

Bauman Zygmunt, Sosyolojik Düşünmek, (Çev. Abdullah Yılmaz), Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul, 2004. 

___________, Modernlik ve Müphemlik,(Çev. İsmail Türkmen), Ayrıntı, İstanbul, 2003 

Baumann Gerd, Multicultural Riddle: Rethinking National, Ethnic and Religious 

Identities, London, Gerd UK: Routledge, 1999. 

Baverly Southgate, History, What and Why? : Ancient, Modern and Postmodern 

Perspectives, London, UK: Routledge, 1996. 



 323

Baykara Tuncer,“II. Mahmud’un Islahatında İç Temeller: 1826–1839 Arasında 

Anadolu”, Tanzimat’ın 150.Yıldönümü Uluslar arası Sempozyumu, 31 Ekim–3 Kasım 

1989, T.T.K Basımevi, Ankara,1994. 

Bayraktar Bayram, “Çağdaş Tarihçilik Açısından Türk Tarih Tezi”, Türkiye Günlüğü, 

48, Ankara 1997. 

Bayur Yusuf Hikmet, Türk İnkılâbı Tarihi, C.2, Kısım 4, Ankara, TTK, 1952. 

Behar Büşra Ersanlı, “ Bir Aidiyet Fermanı: “Türk Tarih Tezi”, Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce, ed: Tanıl Bora, Murat Gültekingil,  Cilt:4, Milliyetçilik, İstanbul, 2003, 

ss, 800-810. 

___________, İktidar ve Tarih Türkiye’de “Resmi Tarih” Tezinin Oluşumu (1929-

1937), Afa Yayınları, İstanbul, 1992. 

Bell Duncan S.A., “Mythscapes: memory, mythology, and national identity”, British 

Journal of Sociology, Volume No:54 Issue No:1, March 2003, (63–81) 

Bellah Robert N., “Religious Aspect of Modernization in Turkey and Japan”, The 

American Journal of Sociology, Vol:64, No:1, Jul., 1958, pp.1-5. 

Bendle Mervyn F., The crisis of ‘identity’ in high modernity”, British Journal of 

Sociology, Volume: 53 Issue No: 1, March 2002, pp.1–18. 

Berger Peter L, Berger Brigitte, Kellner Hansfried, Modernleşme ve Bilinç,(Çev. Cevdet 

Cerit), Pınar Yayınları, İstanbul, 1985. 

Beriş Hamit Emrah, “Moderniteden Postmoderniteye”, Siyaset, Ed: Mümtaz’er 

Türköne, Ankara, 2005. 

Berkes Niyazi, “Toplum ve Devlet”, Atatürk ve Devrimler, Adam Yayınları, İstanbul, 

1993. 

___________, Batıcılık, Ulusçuluk ve Toplumsal Devrimler, Kaynak Yayınları, 

İstanbul, 2002. 

___________, Turkish Nationalism and Western Cıvilization Selected Essays of Ziya 

Gökalp, London, 1959. 

___________, Türkiye’de Çağdaşlaşma, (Haz. Ahmet Kuyaş), Y.K.Y, İstanbul, 2002, 

Berktay Halil, Cumhuriyet İdeolojisi ve Fuat Köprülü, Kaynak Yayınları, İstanbul 

1983,.Berktay Halil, “Tarih Çalışmaları” Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 9, 

İstanbul, 1983. 



 324

Best Steven, Kellner Dougles, Postmodern Teori, (Çev. Mehmet Küçük), Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul, 1998. 

Bey Ali Cevat - Faik Reşit Unat, İkinci Meşrutiyetin İlânı ve Otuzbir Mart Hadisesi, 

Ankara, TTK, 1991. 

Bıçak Ayhan, Tarih Düşüncesi I: Tarih Düşüncesinin Oluşumu, Dergâh Yayınları, 

İstanbul, 2004. 

___________, Tarih Düşüncesi III; Tarih Felsefesinin Oluşumu, Dergah Yay.,  

İstanbul, 2004. 

Bilgili A. Sinan, “Türk Devletlerinde Güç ve Hukukun Taşra Temsilcisi; Boy Beyi 
(Osmanlı ve Safevi Örnekleri)”, TİKA I.Uluslararası Türkoloji Sempozyumu, 2005, 
Kırım, Ukrania, s.170-181.   
Bilgin Nuri, “Kimlik Sorununda Evrenselcilik-Farkçılık Gerilimini Aşmak”, Türkiye 

Günlüğü, Sayı: 33, Mart-Nisan 1995, (63–72). 

___________, Kolektif Kimlik, Sistem Yayıncılık, İstanbul,1999. 

Billig Michael, Banal Milliyetçilik, (Çev. Cem Şişkolar), Gelenek Yayıncılık, İstanbul, 

2002. 

Bilsel Cemil, “Tanzimat’ın Harici Siyaseti” Tanzimat 2, MEB, İstanbul, 1999,s,696-

699. 

Bingöl Yılmaz, “İmparatorluktan Modern Ulus Devlete”, Modernite ve Modernleşme 

Sürecinde Türkiye, (Ed. Güngör Erdumlu), Ebabil Yayıncılık, Ankara, 2004. 

Birinci Ali, “ İttihat ve Terakki Cemiyeti Kuruluşu ve İlk Nizamnâmesi” , Tarih ve 

Toplum, Sayı.52, 1988. 

___________, “ Tarihçilikte Meslek Ahlâkı veya Ahlâksızlığın Tarihçiliği Meselesi”, 

Muhafazakâr Düşünce, Yıl:2, Sayı:7, 2006. 

Birkök Cüneyt, Bilgi Sosyolojisi Işığında Kimlik Sorunu, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü (Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul,1994. 

Black Cyril E, The Dynamıcs of Modernization: A Study in Comparative History, 

Newyork, 1966. 

Blanchard Raoul, “The Exchance of Populations between Greece and Turkey”, 

Geographical Review, Vol:15, No:3, Jul., 1925, pp.449-456. 

Blattberg Charles, “Secular nationhood? The İmportance of Language in the life of 

nations”, Nations and Nationalism,12,(4), 2006, pp,597-606. 

Bora Tanıl, “Milliyetçilik”, Kavram Sözlüğü, (Ed. Fikret Başkaya), Ankara, 2005. 



 325

___________, Cumhuriyet’in İlk Dönemimde Milli Kimlik”, Cumhuriyet, Demokrasi 

ve Kimlik, (Haz. Nuri Bilgin), İstanbul, 1997. 

___________, Milliyetçiliğin Kara Baharı, birikim Yayınları, İstanbul, 1995. 

Bostancı Naci, “Bir Çaresiz Stratejinin Adı Olarak “Türkiyelilik””, Çok Kültürlülük ve 

Türkiye, (Ed. M. Çağatay Özdemir), Tekağaç Yayıncılık, Ankara, 2005. 

___________, “Kimliklerin Zırhını Kuşanmak”, http://www.zaman.com.tr/ 13-12-2006. 

Bozdoğan Sibel, Modernizm ve Ulusun İnşası; Erken Cumhuriyet Türkiyesi’nde Mimari 

Kültür, (Çev. Tuncay Birkan), Metis Yayınları, İstanbul, 2001. 

Bozkurt Gülnihâl, “Tanzimat ve Hukuk”, Tanzimat’ın 150. Yıldönümü Uluslararası 

Sempozyumu, T.T.K, Ankara, 1994. 

___________, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, TTK Yayınları, Ankara, 

1996. 

___________, Gayrimüslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukuki Durumu (1839-1914), 

Türk Tarih Kurumu, Ankara, 1996. 

Bozkurt Mahmut Esat, Atatürk İhtilali, I-II Birlikte, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2003. 

___________, Türk Medeni Kanunu Nasıl Hazırlandı? (Medeni Kanun’un XV. 

Yıldönümü İçin), İstanbul Üniversitesi, İstanbul, 1944. 

Bozkurt Necat, “Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Felsefenin Gelişmesi” Felsefe 

Logos, 5. İstanbul 1998. 

Boztemur Recep, State Making And Nation Building in Turkey: A Study of the 

Historical Relation Between The Capitalist development And The Establisment Of 

Modern Nation State, Department of Languages and Literature The University of Utah, 

1997. 

Breuilly John, “Approaches to Nationalism”, Mapping the Nation, (Ed. Gopal 

Balakrishnan), Verso, New York, 1996. 

___________, “Nation and Nationalism in Modern German History”, The Historical 

Journal, Vol:33, No:3, (Sep., 1990), pp,659-675. 

Brockett Gavin D., “Revisiting the Turkish Revolution, 1923-1938: Secular Reform and 

Religions “Reaction””, History Compass, 4/6, (2006), pp.1060-1072. 

Brown David, “Are there good and bad Nationalism”, Nation and Nationalism, 5 (2) , 

1999, pp,281–302. 



 326

Bröckling Ulrich, Disiplin Askeri İtaat Üretiminin Sosyolojisi ve Tarihi, (Çev. Veysel 

Atayman ), Ayrıntı, İstanbul, 2001. 

Brubaker Rogers, Citizenship and Nationhood in France and Germany, Cambridge, 

MA, USA: Harvard University Press, 1992. 

Bulaç Ali, Modern Ulus Devlet, İz yayıncılık, İstanbul, 1995. 

Bulut Yücel, Oryantalizmin Eleştirel Kısa Tarihi, Yöneliş Yayınları, İstanbul, 2002. 

C.H.F. Halkevleri Talimatnamesi, C.H.F Yayınları, Hakimiyeti Milliye Matbaası, 

Ankara, 1932. 

Calhoun Craıg, Milliyetçilik, (Çev. Bilgen Sütçüoğlu), İstanbul Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul, 2007. 

___________, “Nationalism and Etnicity”, Annual Review of Sociology, Vol: 19, 1993, 

pp, 211-239. 

Can Nevzat, Siyaset Felsefesi Problemleri, Elis Yayınları, Ankara, 2005. 

Canatan Kadir, Bir Değişim Süreci Olarak Modernleşme, İnsan Yayınları, İstanbul, 

1995. 

Canefe Nergis, “Turkish Nationalism and ethno-symbolic analysis: the rules of 

exception”, Nations and Nationalism, Vol:8, No:2, 2002, pp.133-155. 

Caporal Bernard, Kemalizmde ve Kemalizm Sonrasında Türk Kadını,  Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, Ankara, 1982. 

Carr Edward Hallet, Milliyetçilik ve Sonrası, (Çev. Osman Akınhay), İletişim Yayınları, 

İstanbul, 1999. 

Castells Manuel, Martin Ince, Manuel Castells’le Söyleşiler, (Çev. Ebru Kılıç), İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları,  İstanbul, 2006. 

Caviedes Alexander, “The Role of Language in Nation-building within the European 

Union”, Dialectical Anthropology, 27,2003, pp,249-268. 

Cem İsmail, Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi, Cem Yayınevi, İstanbul, 1995. 

Cengiz Serpil Aygün, “Kimlik İnşâsında Kâğıt kentlerin Kâğıt Mezarlıkları”, Doğu-

Batı, Yıl: 4, Sayı: 15, 2001, 2.baskı, (145–156). 

Cevizci Ahmet, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayıncılık, İstanbul, 2005. 

Chambers Iain, Göç, Kültür, Kimlik, (Çev. İsmail Türkmen ve Mehmet Beşikçi), 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2005. 



 327

Chaney David, Cultural Change and Everyday Life, Gordonsville, VA, USA: Palgrave 

Macmillan, 2002. 

Chatterjee Partha, Milliyetçi Düşünce ve Sömürge Dünyası, (Çev. Sami Oğuz), İletişim,  

İstanbul, 1996. 

Chehabi Houchang, “Dress Codes for Men in Turkey and İran”, Men of Order: 

Authoritarian Modernization under Atatürk and Reza Shah, (Ed. Touraj Atabaki and 

Erik Jan Zürcher, London, GBR, I.B. Tauris&Company, Limited, 2004. 

Childs Peter, Modernism: The New Critical İdiom, London, GBR: Routledge, 2000. 

Clıppinger David, “Modernism”, Encyclopedia of Postmodernism, (Ed. Victor E. 

Taylor and Charles E. Winquist), KY. USA: Routledge, 2001. 

Cobban Alfred, “The Rise of the Nation-State System”, Nationalism, (Ed. John 

Hutchinson and Anthıny D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994.  

Colhoun Craig, “ Nationalism and Ethnicity” Annual review of Sociology, Volume:19, 

1993,pp.211–239. 

Connolly William E., Kimlik Ve Farklılık: Siyasetin Açmazlarına Dair Demokratik 

Çözüm Önerileri, (Çev. Fermâ Lekesizalın), Ayrıntı Yay. İstanbul, 1995. 

Connor Walker, “Beyond Reason: The Nature of the Ethnonational Bond” Ethnic and 

Racial Studies, Vulume:16, Issue:3, 1993. 

___________, “The Timelessness of Nations”, Nations and Nationalism, 10 (1/2), 

2004,pp,35–47. 

Copeaux Etienne, Tarih Ders Kitaplarında ( 1931-1993) Türk Tarih Tezinden Türk – 

İslam Sentezine, (Çev. Ali Berktay), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2000. 

Cote James E., Identity Formation, Agency, and Culture: A Social –Psychological 

Synthesis, Mahwah, NJ, USA: Lawrence Erlbaum Associates, Incorporated, 2002, 

Craith Mairead Nic, Culture and Identity Politics in Northern Ireland, Gordonsville, 

VA, USA: Palgrave Macmillan, 2003. 

Cristi Marcela, From Civil to Political Religion: The Intersection of Culture, Religion 

and Politics. Waterloo, ON, CAN: Wilfrid Laurier University Press, 2001. 

Çağaptay Soner, “ Reconfiguring the Turkish Nation in the 1930s”, Nationalism and 

Ethnic Politics, Vol:8, no:2, Summer 2002, pp.67-82. 



 328

___________, “Otuzlarda Türk Milliyetçiliğinde Irk, Dil ve Etnisite”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 

2003, s.245-262. 

___________, Crafting tehe Turkish Nation: Kemalism and Turkish Nationalism in the 

1930s, A Dissertation Presented to Faculty Graduate School of Yale University in 

Candidacy for Degree of Doctor of Philosophy, 2003. 

Çavdar Tevfik, “Halkevleri”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 1986. 

Çaycı Abdurrahman, “Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun ( Öğretimin Birleştirilmesi 

Yasası) Atatürk İnkılâpları İçindeki Yeri ve Önemi”, Türkiye Cumhuriyeti’nin 

Lâikleşmesinde 3 Mart 1924 Tarihli Kanunların Önemi, Atatürk Araştırma Merkezi, 

Ankara, 1995. 

Çeçen Anıl, Atatürk’ün Kültür Kurumu Halkevleri, Cumhuriyet Kitapları, İstanbul, 

2000. 

Çetin Halis, “Devlet, İdeoloji Ve Eğitim”, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, Aralık 2001, Cilt:25, No:2, ss,201-211. 

___________, Modernleşme ve Türkiye’de Modernleştirme Krizleri, Siyasal Kitabevi, 

Ankara, 2003. 

Çetinsaya Gökhan, “ “Çıban Başı Koparmamak”: II. Abdülhamid Rejimine yeniden 

Bakış”, Türkiye Günlüğü, Sayı:58, 1999. 

___________, “İslâmi Vatanseverlikten İslâm Siyasetine”  Cumhuriyet’e Devreden 

Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, (Ed. Mehmet Ö. Alkan), Cilt: I,İstanbul, 2001,ss,265-273. 

Çınar Alev, Modernity, İslam, and Secularism in Turkey: Bodies, Places, and Time, 

Minneapolis, MN, USA: University of Minnesota Pres, 2005. 

Çiğdem Ahmet, Bir İmkân Olarak Modernite, İletişim Yayınları, İstanbul, 1997. 

Çolak Yılmaz, “Language Policy and Offical Ideology in Early Republican Turkey”, 

Middle Eastern Studies, Vol:40, No:6, November 2004, pp,67-91. 

Çoşkun İsmail, Modern Devletin Doğuşu, Der Yayınları, İstanbul, 1997. 

Çubukçu Aydın, “Türkiye’de Rejim ve Pozitivizm”, Bilim ve Düşünce: Pozitivizm, 

Evrensel Basım Yayın, İstanbul, 2006. 



 329

Dagger Richard, Civic Virtues: Rights, Citizenship, and Republican Liberalism,  Cary, 

NC, USA: Oxford University Press, Incorporated, 1997. 

Dağı Zeynep, Kimlik, Milliyetçilik ve Dış Politika: Rusya’nın Dönüşümü, Boyut 

Kitapları, İstanbul, 2002. 

Davies Norman, Avrupa Tarihi, (Çeviri Ed. M. Ali Kılıçbay), İmge Yayınları, Ankara, 

2006. 

Davison Andrew, Türkiye’de Sekülarizm ve Modernlik, (Çev. Tuncay Birkan), İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2002. 

Davison Roderic H., “Turkish Attitudes Concerning Christian –Muslim Equality in the 

Nineteenth Century”, The American Historical Review, Vol:59, No:4, Jul 1954, pp.844-

864. 

___________, Kısa Türkiye Tarihi, (Çev. D. Mehmet Budak), Ebabil Yayıncılık, 

Ankara, 2004. 

___________, Osmanlı Devleti’nda Reform 1856-1876, Cilt: I,  (Çev. Osman Akınhay), 

Papirüs Yayınları, İstanbul, 1997. 

___________, Osmanlı-Türk Tarihi (1774-1923), (Çev. Mehmet Moralı), İstanbul, 

2003. 

Delannoi Gil, “Milliyetçilik ve İdeoljik Kataliz”, Uluslar ve Milliyetçilikler, (Haz. Jean 

Leca), Metis, İstanbul, 1998. 

Delanty Gerard, Nationalism and Social Theory: Modernity and Recalcitrance of the 

Nation, London, GBR: Sage Publications Ltd, 2002. 

Demirel Tanel, “Soldiers and Civilians: The Dilemma of Turkish Democracy”, Middle 

Eastern Studies, Vol,40, No,l, January 2004, pp. 127-150. 

Deringil Selim, “Legitimacy Structures in the Ottoman State: The Reign of Abdulhamid 

II (1876-1909)”, İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:23, No:3, Aug 1991, 

pp,345-359. 

___________, “The İnvention of Tradation as Public İmage in the Late otoman Empire 

1808-1908”, Comparative Studies in Society and History, Vol:35, No:1, Jan 1993, pp.3-

29. 

___________, İktidarın Sembolleri ve İdeoloji II. Abdülhamid Dönemi, (Çev. Gül 

Çağalı Güven), YKY, İstanbul, 2002. 



 330

___________, Simgeden Millete; II. Abdülhamid’den Mustafa Kemal’e Devlet ve 

Millet, İletişim Yayınları, İstanbul, 2007. 

Deutsch Karl W., “Nationalism and Social Communication”, Nationalism, (Ed. John 

Hutchinson and Anthony  D. Smith), Oxford University Press, 1994, s,26-29. 

Dikeçligil Beylü, “Dünya, ‘Modernizm’ Diyerek Dönüyor…” Yeni Türkiye, Sayı:23–

24, Cumhuriyet Özel Sayısı III, Yıl.4 Eylül-Aralık 1998, (1641–1648). 

Doğan Atila, Osmanlı Aydınları ve Sosyal Darwinizm, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul, 2006. 

Dominic Lieven, “Dilemmas of Empire 1850-1918. Power, Territory, İdentity”, Journal 

of Contemporary History, Vol: 34, No:2, (Apr., 1999), pp,163-200. 

Donnan Hasting and Wilson Thomas M., Borders: Frontiers of İdentity, Nation & State, 

Oxford., GBR: Berg Publishers, 1999. 

Dumont Paul, Mustafa Kemal; Çağdaş Türkiye’nin Doğuşu, (Çev. Zeki Çelikkol), 

Remzi Kitabevi, İstanbul, 2005. 

Duverger Maurice, Siyaset Sosyolojisi, (Çev: Şirin Tekeli), Varlık Yayınları, İstanbul, 

2002. 

Dündar Fuat, İttihat ve Terakki’nin Müslümanları İskân Politikası (1913-1918), İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2002. 

Eagleton Terry, Kültür Yorumları, (Çev. Özge Çelik), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2005. 

Earle Edward Mead, “The New Constitution of Turkey”, Political Science Quarterly, 

Vol. 40, No. 1. (Mar., 1925), pp. 73-100. 

Easthope Anthony, Englishness and National Culture, Florence, KY, USA: 

Routledge,1998. 

Efendi Ahmet Mithat, Üss-i İnkılâp, (Haz. Tahir Galip Seratlı), Selis Kitapları, İstanbul, 

2004. 

Eisenstadt S.N., Comparative Civilizations and Multiple Modernities: A Collection of 

Essays, Leiden, Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel an Durkkerij, 2003. 

___________, Modernization: Protest and Change, United States of America,1966. 

Eliot Thomas Stearns, Kültür Üzerine Düşünceler, (Çev. Sevim Kantarcıoğlu), T.C 

Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1981. 

Emini G. Nezahat, “Atatürk ve Eğitim”, Ata Dergisi, Sayı:1, Konya 1991. 



 331

Emiroğlu Kudret, Aydın Suavi, Antropoloji Sözlüğü, Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara, 

2003. 

Engelhardt, Tanzimat ve Türkiye, (Çev. Ali Reşad), Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1999. 

Erdenir E.H.Burak, Avrupa Milliyetçiliği: Pan-Milliyetçilikten PostMilliyetçiliğe, Ümit 

Yayıncılık, Ankara, 2005. 

Erdoğan İrfan, Korkmaz Alemdar, Öteki Kuram, Erk Yayınları, Ankara, 2002. 

Erdoğan Mustafa, “Azınlıklar, Çoğulculuk ve Özgürlük”, Demokrasi Platformu, Yıl:1, 

Sayı:1, Kış 2005, ss, 33-39. 

Ergenç Özer, “Osmanlı Klâsik Düzeni ve Özellikleri Üzerine Bazı Açıklamalar”, Yeni 

Türkiye, Osmanlılar Özel Sayısı II, Yıl:6, Sayı:32,  Mart-Nisan 2000, ss.(346–354) 

Karal Enver Ziya, Osmanlı Tarihi, Cilt V: Nizam-ı Cedid ve Tanzimat Devirleri, T.T.K 

Yayınları, Ankara, 1983. 

Ergun Doğan, Sosyoloji ve Tarih, İmge Kitabevi, Ankara, 2005,  s. 181. 

Ergün Mustafa, Atatürk Devri Türk Eğitimi, Ocak Yayınları, Ankara, 1997. 

Eriksen Thomas Hylland, Etnisite ve Milliyetçili; Antropolojik Bir Bakış, (Çev. Ekin 

Uşaklı), Avesta Basın Yayın, İstanbul, 2004. 

Eroğlu Hamza, Atatürk ve Milliyetçilik, T.T.K. Basımevi, Ankara, 1992. 

Erözden Ozan, Nasyonalizm (Ulusçuluk), BDS Yayınları, İstanbul, 1996. 

___________, Ulus-Devlet, Dost Kitabevi, Ankara, 1997. 

Ersanlı Büşra, “ The Ottoman Empire ın The Hıstoriography of The Kemalist Era: a 

Theory of Fatal Decline”, Ottomans and the Balkans: A Discussion of Historiography, 

(Ed. Fikret Adanır), Leiden, NLD: Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel en 

Drukkerij, 2002, pp,115-154. 

Ertunç Ahmet Cemil, Cumhuriyet Tarihi, Pınar Yayınları, İstanbul, 2005. 

Erwin K., “Societes, Corporations and The Nation State”, Societes, Corporations and 

The Nation State, (Ed. Erwin K. Scheuch), Leiden, NLD: Brill, N.H.E.J., N.V. 

Koninklijke, Boekhandel en Drukkerij, 2000. 

Eryılmaz Bilal, Osmanlı Devletinde Millet Sistemi, Ağaç Yayıncılık, İstanbul, 1992. 

___________, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, İşaret Yayınları, İstanbul, 1992. 

Eskicumali Ahmet, İdeology and education: Reconstructing the Turkish curriculum for 

social and cultural change, 1923-1946, University of Wisconsin-Madison, Unpublished 

Ph.D, 1994. 



 332

Eskridge Jr William N., “Channeling: Identity- Based Social Movements and Public 

Law”, University of Pennssylvania Law Review, Vol:150, No:1, (Nov., 2001), pp, 419-

525. 

Esman Milton J., “The State and Language Policiy”, İnternational Political Science 

Review, Vol:13, No:4, (Oct., 1992), pp, 381-396. 

Esterhammer Angela,, Romantic Performative: Language and Action in British and 

German Romanticism, Palo Alto, CA, USA: Stanford University Press, 2001. 

Evans Graham & Newnham Jefrey, Uluslar arası İlişkiler Sözlüğü, (Çev. H. Ahsen 

Utku), Gökkubbe Yayınları, İstanbul, 2007. 

Faroqhı Suraıya, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam ( Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla), 

(Çev. Elif Kılıç), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 1997. 

___________, “Sorular Katkılar ve Yorumlar”, Osmanlı Devletinin Kuruluşu; Efsaneler 

ve Gerçekler, Panel Bildirileri, İmge Kitabevi, Ankara, 2004. 

Feyzioğlu Turhan, Atatürk ve Milliyetçilik, T.T.K basımevi, Ankara, 1987. 

Fieldhouse D.K., Western Imperialism in the Middle East, 1914-1958, Cary, NC, USA: 

Oxford University Press, Incorporated, 2006. 

Findley Carter Vaughn, The Turks in World History, Cary, NC, USA: Oxford 

University Press, Incorporated, New York, 2004. 

Fortna Benjamin C., “Change in the School Maps of  the Late Ottoman Empire”, Imago 

Mundi, 57: 1, pp,23-34. 

Fox Russell Arben, “J. G. Herder on Language and the Metaphysics of National 

Community”, The Review of Politics, Vol. 65, No. 2. (Spring, 2003), pp. 237-262. 

Friedman Jonathan, “Myth, History, and Political İdentity”, Cultural Anthropology, 

Vol: 7, No: 2, (May., 1992), pp.194-210. 

___________, “The Past in the Future. History and Politics of İdentity”, American 

Anthropologist, New Series, Vol:94, No:4, (Dec., 1992), pp.837-859. 

Frost Catherine M., “Survey Article: The Worth of Nations”, The Journal of Political 

Philosoph, Vol: 9, Number: 4, 2001, pp, 482–503. 

Gans Chaim, Limits of Nationalism, West Nyack, NY. USA: Cambridge University 

Pres, 2003. 

Gaworek N. H., “Education, Ideology, and Politics: History in Soviet Primary and 

Secondary Schools”, The History Teacher, Vol. 11, No. 1. (Nov., 1977), pp. 55-74. 



 333

Gawrych George W., “Tolerant Dimension of Cultural Pluralism in tha Ottoman 

Empire: The Albanian Community 1800-1912”, İnternational Journal of Middle East 

Studies, Volume:15, No:4, Nowember 1983, pp,519-536. 

Geertz Clifford, “Primordial and Civic Ties”, Nationalism, (Ed. J.Hutchinson and 

Anthony D. Smith), Oxford New York, Oxford Üniv Pres, 1994.p, 32-34. 

Gellner Ernest, “Karşılaştırmalı Perspektiften Türk Seçeneği”, Türkiye’de Modernleşme 

ve Ulusal Kimlik, (Ed.Sibel Bozdoğan, Reşat Kasaba), (Çev. Nurettin Elhüseyni), Tarih 

Vakfı, İstanbul, 2005. 

___________, Uluslar ve Ulusçuluk, (Çev. Büşra Ersanlı Behar, Günay Göksu 

Bozdoğan), İnsan Yayınları, İstanbul,1992. 

Gencer Mustafa, Jön Türk Modernizmi ve Alman Ruhu 1908-1918 Dönemi Türk-Alman 

İlişkileri ve Eğitim, İletişim Yayınları, İstanbul, 2003. 

Georgeon Françoıs, Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri; Yusuf Akçura (1876-1935), (Çev. 

Alev Er), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Ankara, 1996. 

___________, “II. Abdülhamid”, Osmanlı, Yeni Türkiye Yayınları, C.2, 

Ankara,1999,s,266-268. 

___________, Osmanlı Türk Modernleşmesi (1930-1930), (Çev. Ali Berktay), YKY, 

İstanbul, 2006. 

Giddens Anthony, Modernliğin Sonuçları, (Çev. Ersin Kuşdil), Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul, 2004. 

___________, Tarihsel Materyalizmin Çağdaş Eleştirisi, (Çev. Ümit Tatlıcan), 

Paradigma Yayınları, İstanbul, 2000. 

___________, Ulus Devlet ve Şiddet, (Çev. Cumhur Atay),Devin Yayıncılık İstanbul, 

2005. 

Ginio Eyal, “Mobilizing the Ottoman Nation during the Balkans Wars (1912-1913): 

Awakening from the Ottoman Dream”, War in History, 12 (2), 2005, pp.156-177. 

Goloğlu Mahmut, Türkiye Cumhuriyeti Tarihi-I 1924-1930; Devrimler ve Tepkileri, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2007. 

Gooch G.P, Nationalism, The Swarthmore Press Ltd., London, 1920. 

Gouttman Rodney, “Educational Administration’s Hidden Priority”, İnternational 

Review Education, Vol:23, No:1 (1977), pp,129-132. 



 334

Göcek Fatma Müge, Rise of the Bourgeoisie Demise of Empire: Otoman Westernization 

and Social Change, Carry, NC, USA: Oxford University Pres, incorporated, 1996. 

Göka Erol, “Bugün: Dünün ve Yarının İlginç Bir Karışımı”, Türkiye Günlüğü, Sayı: 52, 

1998, (21-31). 

___________, Beyazyüz Murat, “Yeni Dünya Düzeninin “Kimlik Siyaseti” ”, Türkiye 

Günlüğü, Sayı:83, Kış 2005, (57–65). 

___________, İnsan Kısım Kısım Toplumlar, Zihniyetler, Kimlikler, Aşina Kitaplar, 

Ankara, 2006. 

Gökalp Emre, The Constitution of Turkish National Identity And The Republican 

Institutions, The Middle East Technical University,( Master Tezi)  , 1997. 

Gökalp Ziya, Türkçülğün Esasları, (Haz. Mahir Ünlü Yusuf Çötüksöken),  İnkılâp, 

İstanbul, 2001. 

___________, Türkleşmek İslâmlaşmak Muâsırlaşmak, (Haz. Kemal Bek), İstanbul, 

2004. 

Göl Ayla, “İmaging the Turkish nation through ‘othering’ Armenians”,  Nation and 

Nationalism, 11 (1), 2005,p.p, 121-139. 

Göle Nilüfer, “Batı-Dışı Modernlik Üzerine Bir İlk Desen”, Doğu-Batı, Yıl:1, Sayı: 2, 

2004, 4. Baskı, (65–75). 

___________, Modern Mahrem, Medeniyet ve Örtünme, Metis Yayınları, İstanbul, 

2004. 

___________, Mühendisler ve İdeoloji: öncü Devrimcilerden Yenilikçi Seçkinleri, 

Metis, İstanbul, 1998. 

Görgün Aylin, “Postmodernizm”, Feodaliteden Küreselleşmeye Temel Kavram ve 

Süreçler, (Ed. Tevfik Erdem), Lotus, Ankara, 2006. 

Göyünç Nejat, “Osmanlı Devleti Hakkında”, Cogito, Osmanlılar Özel Sayısı, Sayı:19, 

Yaz 1999. 

Göze Ayferi, Türk Kurtuluş Savaşı ve Devrimi Tarihi, Beta Yayınları, İstanbul, 2006. 

Greenfeld Lıah, “Is Modernity Possible Without Nationalism”, Fate of the Nation- 

State, Ed: Michel Seymour, Montreal, PQ, CAN: McGill-Quenn’s University Pres, 

2004. 

___________, “Types of European Nationalism”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson 

and Anthony D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994. 



 335

___________, Nationalism; Five Roads to Modernity, Cambridge, Massachusetts 

London, England, Harvard University Pres, 1992. 

Guérard Albert, “Herder’s Spiritual Heritage: Nationalism, Romanticism, Democracy”, 

Annals of the American Academy of Political and Social Science, Vol:174,  The World 

Trend toward Nationalism, Jul 1934, pp.1-8. 

Guıbernau Montserrat, Milliyetçilikler; 20. Yüzyılda Ulusal Devlet ve Milliyetçilikler, 

(Çev. Neşe Nur Domaniç), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1997. 

___________, “Anthony D. Smith on nations and national identity: a critical 

assessment”, Nation and Nationalism, 10, (1/2), (125–141). 

Guibernau Montserrat and Hutchinson John, “History and National Destiny”, Nations 

and Nationalism, 10, (1/2), 2004, pp,1-8. 

Gutek Gerald L., Eğitime Felsefi Ve İdeolojik Yaklaşımlar, (Çev. Nesrin Kale), Ütopya 

Yayınları, Ankara, 2006. 

Gülalp Haldun, Kimlikler Siyaseti Türkiye’de Siyasal İslam’ın Temelleri, Metis, 

İstanbul, 2003. 

___________, Nation-State Formation: A Study of  The Turkish Revolution, Submitted 

in partial fulfillment of requirements fort he degree of Doctor of Philosophy in 

Sociology in The Graduate School of  the State University of New York at Binghomton, 

1991. 

Güleç Cengiz, Ateşle Yaşamak Çokkültürlü Türkiye, Aşina Kitaplar, Ankara, 2006,. 

___________, Türkiye’de Kültürel Kimlik Krizi, Verso Yayıncılık, Ankara, 1992. 

Gündoğan Ali Osman, “Devlet ve Milliyetçilik”, Doğu-Batı, Yıl. 6, Sayı: 21, 2002/3, ss, 

181–194.  

Güngör Erol, Kültür Değişmeleri ve Milliyetçilik, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1995. 

Güven İsmail, Türkiye’de Devlet Eğitim ve İdeoloji, Siyasal Kitabevi, Ankara, 2000. 

Güvenç Bozkurt, İnsan ve Kültür, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2002. 

___________, Türk Kimliği: Kültür Tarihinin Kaynakları, Remzi Kitabevi, İstanbul, 

2005. 

Habermas Jurgen, Küreselleşme ve Milli Devletlerin Akîbeti, Bakış Yayınları, (Çev. 

Medeni Beyaztaş), İstanubul, 2002. 

___________, “Modernlik: Tamamlanmamış Bir Proje”, (Çev. Gülengül Naliş), 

Postmodernizm, (Der. Nemci Zekâ), Kıyı Yayınları, İstanbul, 1994. 



 336

___________, “öteki” olmak, “öteki”yle yaşamak, (Çev. İlknur Aka), Y.K.Y, İstanbul, 

2002. 

___________, “The European Nation-state- Its Achievements and Its Limits. On the 

Past and Future of Sovereignty and Citizenship”, Mapping the Nation, (Ed. Gopal 

Balakrishnan), Verso, London New York, 1996, pp.281-295. 

___________, Tarihsel Materyalizmin Çağdaş Eleştirisi, (Çev. Ümit Tatlıcan), 

Paradigma, İstanbul, 2000. 

Haddad Mahmoud, “The Rise of  Arab Nationalism Reconsidered”, İnternational 

Journal of Middle East Studies, Vol:26, No:2, May 1994, pp,201-222. 

Hah Chong-Do and Martin Jeffrey, “Toward A Synthesis of Conlict And İntegration 

Theories of Nationalism”, World Politics, Volume: 27, No: 3, April 1975, pp, 361–368. 

Halaçoğlu Yusuf, XIV-XVII. Yüzyıllarda Osmanlılarda Devlet Teşkilatı ve Sosyal Yapı, 

Ankara, 1996. 

Hall Stuart, “Cultural Identity and Diaspora”, (Der. J. Rutherford), Identity, Community, 

Culture, Difference, Lawrence and Wishart, London, 1990. 

Handman Max Sylvius, “The Sentiment of Nationalism”, Political Science Quaterly, 

Vol:36, No:1, March 1921, pp.104-121. 

Hanioğlu M. Şükrü, “Ali Birinci’ye Cevap”,  Muhafazakâr Düşünce, Yıl:2, Sayı:9-10, 

2006. 

___________, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Zihniyet, Siyaset ve Tarih, Bağlam Yayınları, 

İstanbul, 2006. 

Hans Nicholas, “Nationalism and Education in Asia”, Comparative Education Review, 

Vol:2, No:2, (Oct., 1958), pp,4-12. 

Hardt Mıchael & Negri Antonıo, İmparatorluk, (Çev. Abdullah Yılmaz), Ayrıntı 

Yayınları, İstanbul, 2003. 

Harper W. A., “The Gazi of Turkey”, The Journal of Religion, Vol. 13, No. 1. (Jan., 

1933), pp. 1-17. 

Harrison David, Sociology of Modernization and Development, Florence, KY. USA: 

Routledge, 1998. 

Harvey David, Postmodernliğin Durumu, (Çev. Sungur Sarvan), Metis, İstanbul,1999. 



 337

Hastings Adrian, “The Nation and Nationalism” Nationalisme; Critical Concepts in 

Political Science (Ed. John Hutchinson and Anthony D. Smith), Volume II, London and 

New York, 2000.  

___________, The Construction of Nationhood: Ethnicity, Religion and Nationalism, 

Cambridge and New York: Cambridge University Pres, 1997. 

Hayes Carlton J. H., “Contributions of Herder to the Doctrine of Nationalism”, The 

American Historical Review, Vol: 32, No: 4, Jul 1927, pp, 719-736. 

___________, Milliyetçilik: Bir Din, (Çev. Murat Çiftkaya), İz Yayıncılık, İstanbul, 

1995. 

Haymes Thomas, “What is nationalism really? Understanding the limitations of rigid 

theories in dealing with the problems of nationalism and etnonationalism”, Nations and 

Nationalism, 3, (4), 1997, pp. 541-557. 

Hayta Necdet, Ünal Uğur, Osmanlı Devleti’nde Yenileşme Hareketleri, Gazi Kitabevi, 

Ankara, 2003. 

Heater Derek, Yurttaşlığın Kısa Tarihi, (Çev. Meral Delikara Üst), İmge Kitabevi, 

Ankara, 2007. 

Heper Metin, Türkiye’de Devlet Geleneği, (Çev. Nalan Soyarık),  Doğu Batı Yayınları, 

Ankara, 2006. 

Heyd Uriel, Türk Ulusçuluğunun Temelleri, (Çev. Kadir Günay), TC. Kültür Bakanlığı, 

Ankara, 2002. 

Heywood Andrew, Siyaset, (Ed. Buğra Kalkan), Liberte, Ankara, 2006, s, 152. 

Hippler Jochen, “Şiddetli Anlaşmazlıklar, Anlaşmazlıklardan Kaçınma ve Ulus İnşası: 

Terminoloji ve Politik Konseptler” , Ulus İnşası, (Ed. Jochen HİPPLER), (Çev. Algan 

Sezgin Türedi, Burhan Şayli), Versus, İstanbul, 2007, ss.6-21. 

Hobsbawm E. J., 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik, (Çev: Osman Akınhay), 

Ayrıntı, İstanbul, 1993. 

___________, “Language, Culture, and National İdentity”, Social Research, Vol:63, 

No:4, (Winter 1996), pp,1065-1080. 

___________, Tarih Üzerine ( Çev. Osman Akınkay), Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara 

1999. 

Hobsbawm E.J.; Kertzer David J., “Ethnicity and Nationalism in Europe Today”, 

Anthropology Today, Vol:8, No.1. (Feb., 1992), pp,3-8. 



 338

Houston Christopher, “Provocations of built environment: animating cities in Turkey as 

Kemalist”, Political Geography, 24 (2005), pp, 101-119. 

Howard Douglas A., History of Turkey, Wesport, CT. USA: Greenwood Publishing 

Group, Incorparated, 2001. 

Hroch Miroslav, “From National Movement to the Fully-formed Nation: The Nation-

building Process in Europe”, Mapping the Nation,  (Ed Gopal Balakrishnan), New York 

and London: Verso, 1996, (78-97). 

http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay01/K010002.pdf. 04-01-2008. 

http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay01/K010901.pdf. 04-01-2008. 

http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay03/K0301001.pdf.04-01-2008. 

http://www.tdkkitaplik.org.tr/kurultay03/K0301001.pdf. 04-01-2008. 

Humphreys Michael, Andrew D. Brown, “Dress and İdentity: A Turkish Case Study”, 

Journal of Management Studies, 39:7, November 2002, pp, 927-952. 

Huntington Samuel P., Biz Kimiz? Amerika’nın Ulusal Kimlik Arayışı, (Çev. Aytül 

Özer), C S A Global Yayın Ajansı, İstanbul, 2004. 

Hupchick Dennis P., Balkans: From Constantinopolte to Communism, New York, NY, 

USA: Palgrave Macmillan, 2001. 

Hutchinson John and Smith Anthony D., “General Introduction” , Nationalism; Critical 

Concepts in Political Science, ed: John Hutchinson and Anthony D. Smith, Volume: I, 

London and New York, 2000. 

Hutchinson John, “Ethnicity and Modern nations”, Ethnic and Racial Studies, Vol:25, 

Number:4, July 2000, pp.651–669. 

___________, “Myth aganist myth: the nation as ethnic overlay”, Nations and 

Nationalism, 10, (1/2), 2004, pp.109-123. 

Ilgaz Selçuk, Osmanlı Tarih Yazarlarının Düşman Algısı,  (Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Erzurum, 2005. 

Ingold Tim, “Introduction To Culture”, Companion Encyclopedia of Anthropology: 

Humanity, Culture and Social Life, (Ed. Tim Ingold), London, UK: Routledge, 1994. 

Isyar Bora, “The Origins of Turkish Republican citizenship: the birth of race”, Nation 

and Nationalism, 11 (3), 2005, pp. 343-360. 

İğdemir Uluğ, Sivas Kongresi Tutanakları, T.T.K, Ankara, 1986 



 339

İmançer Dilek, “Çağdaş Kimliğin Yapılanma Süreci ve Televizyon”, Doğu-Batı, Yıl.6, 

Sayı: 23, 2003, (233–250). 

İnacık Halil, Osmanlı Devleti Klâsik Çağ (1300–1600), (Çev. Ruşen Sezer), Y.K.Y, 

İstanbul, 2004. 

___________ “ Osmanlı Tarihi En Çok Saptırılmış Tarihtir”, Cogito, Osmanlılar Özel 

Sayısı, Sayı:19, Yaz 1999. 

___________, “ Atatürk ve Türkiye’nin Modernleşmesi”, Belleten, Cilt: XXVII,  Sayı: 

108, Ekim 1963,ss.(624–633). 

___________, “ Osmanlı Toplum Yapısının Evrimi”, Türkiye Günlüğü, Sayı:11, Yaz 

1990. 

___________, “ Osmanlılarda Raiyyet Rüsûmu”, Belleten, Cilt: XXIII, Ekim 1959, 

Sayı: 92, s.s.278-610. 

___________, ““Osmanlı Medeniyeti” ve Saray Patronajı”, Osmanlı Uygarlığı I, (Ed. 

Halil İnalcık, Gürsel Renda), T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı, Ankara, 2004. 

___________, “Atatürk ve Türkiye’nin Modernleşmesi”, Belleten (Ata Özel Sayısı), 

Cilt: LII, Sayı:204, 1988, ss,985-991. 

___________, “Land Problems in Turkish History”, The Müslim World, Vol:45, Issue: 

3, (Jul 1955), pp, 221-228. 

___________, “Osmanlı Toplum Yapısı”,Türkiye Günlüğü, Sayı:11,1990. 

___________, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-i Hümayûnu, Belleten, Cilt: XXVIII, 

Sayı.112, 1964, ss.(602–622). 

___________, “Tanzimat Nedir?” Tanzimat Değişim Sürecinde Osmanlı Devleti, 

Mehmet Seyitdanlıoğlu, Halil İnalcık, Phoenix Yayınevi, Ankara, 2006. 

___________, “Tanzimat’ın Uygulanması ve Sosyal Tepkiler”, Belleten, Cilt: XXVII, 

sayı:112 (1964), s,623-649. 

___________, “The Nature of Tradional Society: Turkey”, Political Modernization in 

Japan and Turkey, (Ed. Robert E. Ward & Dankwart A. Rustow), Princeton, New 

Jersey, Princeton University Pres, 1964. 

___________, “The Rise of Ottoman Historiography”, Historians of The Middle East, 

(Haz. B. Lewis and P.M. Holt), Londra: Oxford University Press, 1962, pp,152-167. 

___________, Atatürk ve Demokratik Türkiye, Kırmızı Yayınları, İstanbul, 2007. 

___________, Osmanlı’da Devlet Hukuk, Adâlet, Eren, İstanbul, 2000. 



 340

___________, Tanzimat ve Bulgar Meselesi, Eren Yayıncılık, İstanbul,1992. 

İnam Ahmet, “Kimseden Kimliğe, Kimlikten Kişiliğe: Birey ve Toplum Olarak 

Varolabilmenin Çetin Yollarında…”, Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik, (Haz. Nuri 

Bilgin), İstanbul, 1997, (469–472). 

İnan Afet, “Atatürk ve Tarih Tezi”, Belleten, Cilt:III,Sayı.10, Nisan 1939. 

___________, “Tarihten evvel ve tarihin fercinde”, I. Türk Tarih Kongresi, 

Konferanslar Münakaşalar, İstanbul 1932. 

___________, Atatürk Hakkında Hatıralar ve Belgeler, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2007. 

___________, Medenî Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları, T.T.K, Ankara, 

1998, 

İnanç Hüsamettin, AB’e Entegrasyon Sürecinde Türkiye’nin Kimlik Problemleri, Adres 

Yayınları, Ankara,2005. 

İnkeles Alex, “Making Men Modern : On the Causes and Consequences of İndividual 

Change in Six Devoloping Countries”, American Journal of Sociology, Vol:75, No:2, 

(Sep.,1969),pp,208-225. 

İnönü İsmet, Hatıralar, Cilt: II, (haz. Sebahattin Selek), Bilgi Yayınları, Ankara, 1987. 

İnsel Ahmet, “Kimlikler ve Devletin Hukuku”, Duğu-Batı, Yıl:4,  Sayı:13, Kasım-

Aralık-Ocak 2000/2001 ss.59-65. 

Jaffrelot Christophe, “Bazı Ulus Teorileri”, Uluslar ve Milliyetçilikler, (Haz. Jean 

Leca), Metis, İstanbul, 1998. 

Jäschke Gotthard, “The Moral Decline of The Ottoman Dynasty”, Die Welt des İslams, 

New Ser., Vol:4, Issue: 1, 1955, pp,10-14. 

Jameson Samuel Haig, “Social Mutation in Turkey”, Social Forces, Vol:14, No:4, 
(May.,1936), pp.482-496. 
 

Jeanniere Abel, “Modernite Nedir?”, Modernite Versus Posmodernite, (Der. Mehmet 

Küçük), Vadi Yayınları, Ankara, 1996. 

Jensen Geoffrey, “Military Nationalism and the state: the case of fin-de-siécle Spain”,  

Nations and Nationalism, Vol:6, Issue:2, 2000, pp.257-274. 

Kabapınar Yücel, “Başlangıcından Günümüze Türk Tarih Tezi ve Lise Tarih 

Kitaplarına Etkisi” Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi 1/2, İzmir 1992. 



 341

Kadıoğlu Ayşe, “Denationalization of Citizenship? The Turkish Experience”, 

Citizenship Studies, Vol:11, No:3, July 2007, pp.283-299. 

___________, “Milletini Arayan Devlet: Türk Milliyetçiliğinin Açmazları”, Türkiye 

Günlüğü, Sayı:33, Mart-Nisan 1995, ss,91-101. 

___________, “The paradox of Turkish nationalism and the construction of official 

identity”, Middle Eastern Studies; Apr 1996, Vol: 32, No.2, pp.177-193. 

___________, Cumhuriyet İradesi Demokrasi Muhakemesi, Metis, İstanbul, 1999. 

Kafadar Osman, Türk Eğitim Düşüncesine Batılılaşma, Vadi yayınları, Ankara,1997. 

Kahraman Hasan Bülent, Postmodernite ile Modernite Arasında Türkiye, Everest 

Yayınları, İstanbul, 2004. 

Kale Nesrin, “Modernizmden Postmodernist Söylemlere Doğru”, Doğu-Batı, Yıl.6, 

Sayı: 19, Mayıs-Haziran- Temmuz, 2002, 2.Baskı, (31–53). 

Kandiyoti Deniz, Cariyeler, Bacılar Yurttaşlar; Kimlikler Ve Toplumsal Dönüşümler, 

(Çev. Aksu Bora ve Fevziye Sayılan, Şirin Tekeli, Hüseyin Tapınç, Ferhunde Özbay), 

Metis Yayınları, İstanbul, 1997. 

Kansu Ceyhun Atuf, “Halkevleri’nin Kaynağı”, Atatürk ve Halkevleri Atatürkçü 

Düşünce Üzerine Denemeler, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1974. 

Kansu Mazhar Müfit, Erzurum’dan Ölümüne Kadar Atatürk’le Beraber, T.T.K., 

Ankara, 1986, c.2. 

Kapani, Münci, Politika Bilimine Giriş, Bilgi Yayınevi, İstanbul, 2005. 

Kara İsmail, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi, İstanbul,1986. 

Kara Mustafa, Din, Hayat, Sanat Açısından Tekke ve Zaviyeler, Dergâh Yayınları, 

İstanbul, 1990. 

Karagöz Betül, ““Hiç’lik İçinde Yokluğu Aramak” Popüler Olabilir Mi?”, Doğu-Batı, 

Yıl:4, sayı:15, 2001, (157–168). 

Karakaş Mehmet, Türk Ulusçuluğunun İnşası, Vadi Yayınları, Ankara, 2000. 

Karal Enver Ziya, “Atatürk’ün Türk Tarih Tezi”, Atatürkçülük 2 İstanbul 1998. 

___________, “Tanzimattan Bugüne Kadar Tarihçiliğimiz”  Felsefe Kurumu 

Seminerleri, Ankara 1977. 

Karateke Hakan T., “Opium for the Subjects? Religiosity as a Legitimizing Factor for 

the Ottoman Sultan”, Legitimizing the Order: The Ottoman Rhetoric of State Power, 



 342

(Ed.hakan T.Karateke, Maurus Reinkowski), Leiden, NLD: Brill, N.H.E.J., N.V. 

Koninklijke, Boekhandel en Drukkerij, 2005, pp,111-131. 

Karpat Kemal H.,  “Türkiye’de Bugün İdeoloji Durumu”, Doğu Batı, Yıl:8, Sayı:30, 

2004/5,ss,25-42. 

___________., “A Language in Search of a Nation: Turkish in the Nation-state”, 

Studies on Turkish Politics and Society: Selected Articles and Essays, Leiden, NLD; 

Brill, N.H.E.J., N.V Koninklijke, Boekhandel en drukkerij, 2003. 

___________, “A Language in Search of a Nation: Turkish in the Nation-state”, Studies 

on Turkish Politics and Society: Selected Articles and Essays, Leiden, NLD; Brill, 

N.H.E.J., N.V Koninklijke, Boekhandel en drukkerij, 2003. 

___________, “Millets And Nationality: The Roots of the İncongruıty of Nation and 

State in the Post-Ottoman Era ” in Studies on Ottoman Social and Political History,by 

Kemal H. Karpat, Brill, Leiden, Boston, Köln, 2002. 

___________, “Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire” in Studies on 

Ottoman Social and Political History,by Kemal H. Karpat, Brill, Leiden, Boston, Köln, 

2002. 

___________, “Tarihsel Süreklilik, Kimlik Değişimi ya da Yenilikçi Müslüman, 

Osmanlı ve Türk Olmak”, Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, (Ed. Kemal 

Karpat), (Çev. Sönmez Taner), Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2004. 

___________, “The Impact of The Peoples Houses on The Development of 

Communication in Turkey (1931-1951),  Studies on Turkish Politics and Society: 

Selected Articles and Essays, Leiden, NLD; Brill, N.H.E.J., N.V Koninklijke, 

Boekhandel en Drukkerij, 2003. 

___________, “The Memoirs of N. Batzaria: The Young Turks and Nationalism”, 

International Journal of Middle East Studies, Volume:6, No:3, Jul 1975, pp,276-299. 

___________, “The Transformation of the Ottoman State, 1789-1908”, in Studies on 

Ottoman Social and Political History,by Kemal H. Karpat, Brill, Leiden, Boston, Köln, 

2002. 

___________, İslam’ın Siyasallaşması; Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Kimlik, 

Devlet, İnanç ve Cemaatin Yeniden Yapılandırılması, (Çev. Şiar Yalçın), İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2004. 



 343

___________, Osmanlı Modernleşmesi: Toplum kuramsal Değişim ve Nüfus, (Çev. 

Akile Zorlu Durukan, Kaan Durukan), İmge Kitabevi, Ankara, 2002. 

___________, Osmanlı Nüfusu (1830-1914) ; Demografik ve Sosyal Özellikleri, (Çev. 

Bahar Tırnakcı), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 2003. 

___________, Osmanlı ve Dünya, (Çev. Mustafa Armağan),  (Haz. Kemal Karpat), 

Ufuk Kitapları, İstanbul, 2001. 

___________, Türk Demokrasi Tarihi Sosyal, Ekonomik, Kültürel Temeller, Afa 

yayıncılık, İstanbul, 1996. 

___________, Türkiye’de Siyasal Sistemin Evrimi 1876-1980, (Çev. Esin Soğancılar), 

İmge, Ankara, 2007. 

___________, “Kimlik Sorununun Türkiye’de Tarihi Sosyal ve İdeolojik Gelişmesi”, 

Türk Aydını Ve Kimlik Sorunu, (Haz. Sabahattin Şen), Bağlam Yayıncılık, İstanbul, 

1995,(23–39). 

___________,  “Nation and nationalism İn The Late Ottoman Empire” in Studies on 

Ottoman Social and Political History,by Kemal H. Karpat, Brill, Leiden, Boston, Köln, 

2002. 

Kasaba Reşat, “Göç ve Devlet; Bir İmparatorluk –Cumhuriyet Karşılaştırması”, 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e; Problemler, Araştırmalar, Tartışmalar, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, İstanbul, 1999. 

Kastamonu ve İnebolu Gezileri, (Der. Mustafa Selim İmece), İş Bankası Yayınları, 

Ankara, 1975. 

Kaya İbrahim, Sosyal Teori ve Geç Modernlikler Türk Deneyimi, İmge, Ankara, 2006. 

Kaya Ramazan, Öğrencilerin Tarih Sunum Araçlarına Yaklaşımı, (Basılmamış Doktora 

Tezi), Erzurum, 2005. 

Kazamias Andreas M., Education and The Quest for Modernity in Turkey, The 

University of Chicago Press, Chicago, 1966. 

Kazıcı Ziya, Osmanlı’da Toplum Yapısı, Bile Yayınları, İstanbul, 2003 

Kedourie Elie, “The end of Ottoman Empire”, Journal of Contemporary History, Vol:3, 

No:4, 1918-19: From War to Peace (October 1968), pp,19-28. 

___________, Avrupa’da Milliyetçilik, (Çev. M. Halûk Timurtaş), M.E. B, Ankara, 

1971. 



 344

Kellner Douglas, Popüler Kültür Ve Postmodern Kimliklerin İnşası”, Doğu- Batı, yıl:4, 

Sayı:15, Mayıs Haziran Temmuz 2001, 2. Baskı, (187–219). 

Kelly Ciarán O’, “Nationalism and State”, Political Concepts, (Ed. Richard Bellamy 

and Andrew Mason), Manchester University Press, Manchester and New York, 2003, 

pp,52-65. 

Kerestecioğlu İnci Özkan, “Milliyetçilik ve Modernleşme Üzerine”, http:// 

www.istanbul.edu.tr./ siyasal/ Turkce/Dergi/ Sayı  %20: 23–24/15.htm. 11.10.2005. 

Keskin Mustafa, Atatürk’ün Millet ve Milliyetçilik Anlayışı, T.T.K.Basımevi, Ankara, 

1999. 

Keyder Çağlar, Memâlik-i Osmaniye’den Avrupa Birliğine, İletişim, İstanbul, 2005. 

Keyman E. Fuat, “Türkiye’de “Lâiklik Sorunu”nu Düşünmek: Modernite, 

Sekülerleşme,    Demokratikleşme”, Doğu-Batı, Yıl:6,Sayı:23, Mayıs-Haziran-Temmuz 

2003, (113–130). 

Keyman E. Fuat, İçduygu Ahmet, “Türk Modernleşmesi ve Ulusal Kimlik Sorunu: 
Anayasal Vatandaşlık ve Demokratik Açılım Olasılığı”, 75. Yılda Tebaa’dan Yurttaş’a 

Doğru, İstanbul, 1998, ss.169-181. 
Kezer Zeynep, The Making of a National Capital: Ideology and Socio-Spatial Practices 

in Early Republican Ankara, Ph.D dissertation,  University of California, Berkeley, 

1999. 

Kıeser Hans Lukas, Iskalanmış Barış, (Çev. Atilla Dirim) İletişim, İstanbul, 2005. 

Kılıç Selami, II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e Türk Devrimi ve Fikir Temelleri, Kaynak 

Yayınları, İstanbul, 2005. 

Kılıçbay M. Ali, “Kimlik Bir Tasnif Sorunu”. Türkiye Günlüğü, Sayı:33, Ankara 1995, 

s.142.(142–149). 

___________, “Osmanlı Batılılaşması”, Tanzimattan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi, C.1. 

___________, “Osmanlı Kimliği Sorununa Kişisel Bir Yaklaşım”, Türkiye Günlüğü, 

Sayı:11, 1990 

Kınlı Onur, Osmanlı’da Modernleşme ve Diplomasi, İmge Yayınları, Ankara, 2006 

Kırzıoğlu Fahrettin, Bütünüyle Erzurum Kongresi, Ankara, 1993. 

Kili Suna, “Kemalism İn Contemporary Turkey”, İnternational Political Science 

Review, Volume:1, No:3, 1980, pp.381-404. 



 345

Kinross Lord, Atatürk; Bir Milletin Yeniden Doğuşu, (Çev. Ayhan Tezel), Sander 

Yayınları, İstanbul, 1978. 

Kirişçi Kemal, “Disaggregating Turkish Citizenship”, Middle Eastern Studies, Vol:36, 

No:3, 2000, pp.1-22 

Knud S. Larsen; David H. Groberg; Krum Krumov, Ludmilla; Andrejeva, Nadia 

Kashlekeva; Zlatka Russinova; Gyorgy Csepeli; Reidar Ommundsen, “İdeology and 

İdentity : A National Outlok”, Journal of Peace Resarch, Vol:32, No:2, May., 1995, 

pp.165-179. 

Koçak Cemil, “Osmanlı/Türk geleneğinde Modern Bir Toplum Yaratma Projesi Olarak 

Anayasanın Keşfi; yeni Osmanlılar ve Birinci Meşrutiyet”, Cumhuriyet’e Devreden 

Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in Birikimi, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce, (Ed. Mehmet Ö. Alkan), Cilt: I,İstanbul, 2001,ss. 72-83. 

Koçak İsmail, Liselerde Cumhuriyet Tarihi Ders Kitapları 1935-1990 ( Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi) Ankara 2000. 

Koçak Kemal, Cumhuriyet Döneminde  Tarih Öğretimi ve Tarih Çalışmaları  ( 1923-

1960) ( Yayınlanmamış  Yüksek Lisans Tezi ) Ankara 1991. 

Koçdemir Kadir, Milli Devlet ve Küreselleşme, Ötüken, İstanbul, 2004. 

Kodaman Bayram, Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi, Ötüken İstanbul, 1980. 

Kohn Hans,  Western and Eastern Nationalisms”, Nationalism (Ed. John Hutchinson 

and Anthony D. Smith), Oxford New York, Oxford University Press, 1994. 

___________, “The İdea of Nationalism”, Nationalism: Critical Concepts in Political 

Science, Ed: John Hutchinson and Anthony D. Smith, Volume I, London and New 

York, 2000. 

___________, “The Nature of Nationalism” , The American Political Science Review, 

Vol:33, No:6, december, 1939, pp,1001–1021. 

___________, “The Paradox of Fichte's Nationalism”, Journal of the History of Ideas, 

Vol. 10, No. 3. (Jun., 1949), pp. 319-343. 

___________, The İdea of  Nationalism: a Study in its Origins and Background, New 

York: Macmillan, 1944. 

Koloğlu Orhan, “Osmanlı Basını: İçeriği ve Rejimi” Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, C. 1, İletişim Yayınları, İstanbul. 



 346

Kongar Emre, Toplumsal Değişme Kuramları ve Türkiye Gerçeği, Remzi Kitabevi, 

İstanbul,1995. 

Koraltürk Murat, “Ekonominin Türkleştirilmesi ve Türk-Yunan Nüfus Mübadelesinin 

İktisadi Sonuçları”, Mete Tunçay’a Aramağan, (Der. M.Ö. Alkan, Tanıl Bora, Murat 

Koraltürk, İletişim Yayınları, İstanbul, 2007,ss.603,639. 

Korkmaz Zeynep,  Atatürk ve Türk Dili (Belgeler), T.D.K., Yayınları, Ankara, 1992. 

Köker Levent, Modernleşme Kemalizm ve Demokrasi, İletişim, İstanbul, 2005. 

Köprülü M.Fuad, Osmanlı Devletinun Kuruluşu, (Haz. Orhan F. Köprülü), Akçağ 

Yayınları, Ankara, 2003. 

Kramer Lloyd, “Historical Narratives and the Meaning of Nationalism”, Journal of the 

History of İdeas, Volume:58, No:3, Jul 1997, pp.525-545. 

Kramsch Claire, Widdowson H.G, Kramsch Claire J., Language and Culture, Oxford 

University Press, 1998. 

Kumar Krishan, Sanayi Sonrası Toplumdan Post-modern Topluma, (Çev. Mehmet 

Küçük), Dost Kitabevi, Ankara, 2004. 

Kuran Ahmet Bedevi, İnkılâp Tarihimiz ve Jön Türkler, Kaynak Yayınları, İstanbul, 

2000. 

Kuran Ercüment, Türk Çağdaşlaşması, (Der. Mehmet Erdoğan), Akçağ Yayınları, 

Ankara, 1997. 

Kurtuluş Hatice, “Mekânda Billurlaşan Kentsel Kimlikler: İstanbul’da Yeni Sınıfsal 

Kimlikler ve Mekânsal Ayrışmanın Boyutları”, Doğu-Batı, Yıl: 6, Sayı: 23, Mayıs-

Haziran-Temmuz 2003, (75–96). 

Kushner David, “Self-Perception and İdentity in Contemporary Turkey”, Journal of 

Contemporary History, Vol:32, No:2, April 1997, pp,219-233 

___________, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, (Çev. Zeki Doğan), Fener Yayınları, 

İstanbul, 1998. 

Kutlu Sacit, Milliyetçilik ve Emperyalizm Yüzyılında Balkanlar ve Osmanlı Devleti, 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2007. 

Kuzio Taras, “The myth of the civic state: a critical survey of Hans Kohn’s framework 

for understanding nationalism”, Ethnic and Racial Studies, Vol:25, No:1 , January 

2002, pp.20-39. 



 347

Küçükcan Talip, “State, İslam, and religious liberty in modern Turkey: reconfiguration 
of Religion in the Public Sphere”, Brigham Young University Law Review, 2, 2003, 
pp.475-506. 

Lal Deepak, “Modernleşmek için Batılılaşmak Şart mıdır?”, Liberal Düşünce, Sayı:37, 

Kış–2005. 

Larraın Jorge, İdeoloji ve Kültürel Kimlik; Üçüncü Dünya Gerçeği, (Çev. Neşe Nur 

Domaniç), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1995. 

Leca Jean, “Neden Söz Ediyoruz”, Uluslar ve Milliyetçilikler, (Haz. Jean Leca), Metis, 

İstanbul, 1998. 

Lee Dwight E., “The Origins of Pan-Islamism”, The American Historical Review, Vol. 

47, No. 2. (Jan., 1942), pp. 278-287. 

Levend Agah Sırrı, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Safhaları, TDK, Ankara, 1949, 

Tansel Fevziye Abdullah, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında İlk 

Teşebbüsler ve Neticeler”, Belleten, Nisan 1953. C.XVII, ss, 223-249. 

Lewis Bernard, “The Ottoman Empire and Its Aftermath”, Journal of Contemporary 

History, Volume:15, No:1, Jan. 1980, pp.27-36. 

___________, Hata Neredeydi? , (Çev. Harun Özgür Turgan, Serpil Bilbaşar), Oğlak 

Yayınları,  İstanbul, 2004. 

___________, Modern Türkiye’nin Doğuşu, (Çev. Metin Kıratlı), T.T.K. Ankara, 2004 

___________, The Concept of  an İslamic Republic”, Die Welt des İslams, New Ser., 

Vol:4, Issue: 1, 1955, pp,1-9. 

Lewis G.L., Türkiye Cumhuriyet’inde Bir uygarlık Ögesi Olarak Atatürk’ün Dil 

Devrimi, Atatürk ve Türkiye’nin Modernleşmesi, (Haz. Jacop M. Landau), (Çev. Meral 

Alakuş), Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1999. 

Lıebıc Andreh, “Searching for the perfect nation : the itineary of Hans Kohn (1891-

1971), Nations and Nationalism, Vol:12, No:4, 2006, pp.579-296. 

Lister Ian, “Educating beyond the Nation”, International Review of Education, Vol. 41, 

No. 1/2, Moral Education. (1995), pp. 109-118. 

Llobera Josep R., “The Role of historical memory in Catalan national identity”, Social 

Anthropology, Vol:6, No:3, 1998, pp.331-342. 

Loo Hans Van Der, Reijen Williem Van, Modernleşmenin Paradoksları, (Çev. Kadir 

Canatan), İnsan Yayınları, İstanbul, 2003. 



 348

Lynch Philip, The Politics of Nationhood: Sovereignty, Britishness and Conservative 

Politics, New York, NY USA: Palgrave Publishes, 1999. 

Maalouf Amin, Ölümcül Kimlikler, (Çev. Aysel Bora), YKY İstanbul, 2003. 

Macfie A.L, “British views of the Turkish National Movement in Anatolia, 1919-1922”, 

Middle Eastern Studies, Vol:38, No:3, July 2002, pp.27-46. 

Magnarella Paul J., “The Reception of Swiss Family Law in Turkey”, Anthropological 

Quaterly, Vol:46, No.2, (Apr., 1973), pp,100-116. 

Maız Ramón, “Framing the nation: three rival versions of contemporary nationalist 

ideology”, Journal of Political Ideologies, October 2003, Vol:8, No:3, pp,251-267. 

Maleševič Siniša, The Sociology of Ethnicity, London, GBR: Sage Publications, 

Incorparated, 2004. 

Malinowski Bronislaw, Bilimsel Bir Kültür Teorisi, (Çev. Saadet Özkal), Kabalcı 

Yayınları, İstanbul, 1992. 

Mango Andrew, “Atatürk Cumhuriyetinde Vizyon ve Gerçeklik”, Uluslararası Atatürk 

ve Çağdaş Toplum Sempozyumu, (25-27 Eylül 2002 İstanbul), Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, İstanbul, 2003. 

Mardin Şerif, “ Atatürkçülüğün Kökleri”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 

Cilt:1. 

___________, “Batıcılık”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:1. 

___________, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri (1895-1908), İletişim Yayınları, İstanbul, 

1999. 

___________, Yeni Osmanlılar Düşüncesinin Doğuşu, (Çev: Mümtaz’er Türköne, Fahri 

Unan, İrfan Erdoğan), İletişim, İstanbul, 1996. 

___________, Türkiye’de Din ve Siyaset (Makaleler 3), İletişim, İstanbul, 1998. 

___________, Türk Modernleşmesi, (Der. Mümtaz’er Türköne, Tuncay Önder), 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2004. 

Marshall Gordon, Sosyoloji Sözlüğü, (Çev. Osman Akınhay, Derya Kömürcü), Bilim ve 

Sanat Yay., Ankara, 1999. 

Marx Anthony, “The Nation-State and Exclusions”, Political Science Quarterly, Spring 

2002, Volume:117, Number:1,p,105–106. 

Mathews Gordon, Global Culture/ Individual Identity: Searching for Home in Cultural 

Supermarket, London, UK: Routledge, 2000. 



 349

McLaren Angus,” Revolution and Education in Late Nineteenth Century France: The 

Early Career of Paul Robin”, Histor of Education Quaterly, Vol:21, No:3, (Autumn, 

1981), pp.317-335. 

Meadwell Hudson, “Republics, nations and transitions to modernity”, Nation and 

Nationalism, 5 (1), 1999, pp. 19-51. 

Mellon James G., “Islamism, Kemalism and the Future of Turkey”, Totalitarian 

Movements and Political Religions, Vol:7, No:1, March 2006,  pp.67-81. 

Meray Seha L., Lozan Barış Konferansı, Yapı Kredi yayınları, İstanbul, 2001,  Cilt:I, 

Metin Celal, Türk Tarih Tezi ve Tarih Ders Kitaplarında Türkiye Cumhuriyeti Tarihi ( 

1923-1960) (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi ) Ankara 1988. 

Miller Barnette, “The New Turkey”, Annals of the American Academiy of Political and 

Social Science, Vol:108, America’s relation to the European Situation, Jul 1923, 

pp.132-140. 

Miller David, “In Defence of Nationality”, Contemporary Political Philosophy, An 

anthology, (Ed. Derek Matravers and Jon Pike, Routledge in association whit the Open 

University, London and New York, 2003, s,305–306.. 

___________, Citizenship and National Identity, Polity Pres, USA, 2000. 

Morin Aysel, Crafting A Nation: The Mythıc Costruction of the New Turkısh National 

İdentity In Atatürk’s Nutuk, The Graduate College at tha University of Nebraska, 2004. 

Morley David, Robins Kein, Kimlik Mekanları, (Çev.Mehmet Küçük), Ayrıntı, İstanbul, 

1997. 

Mouzelis Nicos, “Modernity: a non- European conceptualization”, British Journal of 

Sociology, Volume:50, Issue:1, March 1999. 

Mucchıelli Alex, Zihniyetler, (Çev. Ahmet Kotil), İletişim Yayınları, İstanbul, 1991. 

Mutlu Kayhan, “Kimlik Tartışmalarına Katkı”, Türk Yurdu, Cilt:26, Sayı:221, Ocak 

2006,(76–79). 

Navari Cornelia, “The Origins of Nation-State”, The Nation-State: the formation of 

modern politics, (Ed. Leonard Tivey), St. Martin’s New York, 1981. 

Niyazi Mehmed, Millet ve TürkMilliyetçiliği, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2000. 

Nora Pierre, “Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire”, Representations, 

No. 26, Special Issue: Memory and Counter-Memory. (Spring, 1989), pp. 7-24. 

___________, Hafıza Mekânları, (Çev.M. Emin Özcan) Dost Kitabevi, Ankara, 2006. 



 350

Norton J.D., “The Turks and Islam”, World’s Religions: Islam, (Ed. Peter Clarke), 

Florence, KY, USA: Routledge, 2000, pp,84-101. 

Notes Meetings”, Journal of the British İnstitute of  İnternational Affairs, Vol:3, No:3, 

(May, 1924), pp.151-160. 

Oakes Leigh, Language and National İdentity; Comparing France and Sweden, 

Philadelphia, PA, USA: John Benjamins Publishing Company,2001. 

Oba Ali Engin, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, İmge, Ankara, 1995. 

Ocak Ahmet Yaşar, Türkler, Türkiye ve İslâm; Yaklaşım, Yöntem ve Yorum Denemeleri, 

İletişim Yayınları, İstanbul, 2003. 

Oğuzoğlu Yusuf, Osmanlı Devlet Yapısı, Eren yayıncılık, İstanbul, 2000. 

Okumuş Ejder, “Geleneksel Siyasal Kimliğin Çözülmesinde Tanzimat (1839–1856)”, 

Dinbilimleri Akademik Araştırmaları Dergisi, Sayı:4, 2005,ss.9-36. 

Onar Mustafa, Atatürk’ün Kurtuluş Savaşı Yazışmaları, C.II, Kültür Bakanlığı, 

Ankara,1995. 

Ongunsu A.H., “Tanzimat ve Amillerine Umumi Bir Bakış”, Tanzimat I, MEB 

Yayınları, İstanbul, 1999. 

Online Dictionary of the Social Science. http.//bitbucket.icaap.org/dict.pl?alpha=N 12–

09–2006. 

Oral Mustafa, İmparatorluktan Ulusal Devlete Türkiye’de Tarih Anlayışı(1908-1937), 

(Basılmamış Doktora Tezi), Ankara, 2002. 

Oran Baskın, “Milliyetçilik Nedir? Ne Değildir, Nasıl İncelenir?”, Birikim, Sayı:45–46, 

İstanbul,1993, ss, (43–48). 

___________, Atatürk Milliyetçiliği; Resmi İdeoloji Dışı Bir İnceleme, Dost Kitabevi, 

Ankara, 1988. 

Orridge A. W., “Varietes of Nationalism”, The Nation-State: the formation of modern 

politics, (Ed. Leonard Tivey), St. Martin’s New York, 1981, pp, 39-58. 

Ortaylı İlber, “ “Osmanlı” Kimliği”, Cogito, Osmanlılar Özel Sayısı Yaz 1999, Sayı:19, 

(76–86). 

___________, “ Osmanlı Devleti’nda Millet”, Tanzimat’tan Günümüze Türkiye 

Ansiklopedisi, Cilt:4. 

___________, “Osmanlı Devleti tarihte Üçüncü Roma’dır, bir dördüncüsüde yoktur”, 

Türkiye Günlüğü, Sayı:11, Yıl:1990, ss,26–30. 



 351

___________, “Resmi Tarihçilik Sorunu Üzerine” Tarih ve Demokrasi, Tarık Zafer 

Tunaya’ya Armağan, Cem Yayınevi, İstanbul 1992. 

___________, Avrupa ve Biz, Turhan Kitabevi, Ankara, 2007. 

___________, Gelenekten Geleceğe, Ufuk Yayınları, İstanbul, 2003. 

___________, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İletişim, İstanbul, 2005. 

___________, Osmanlı Barışı, Ufuk Kitapları, İstanbul, 2004. 

___________, Ottoman Studies, İstanbul University Pres, İstanbul, 2004. 

Osborne Brian, Landscapes, Memory, Monuments, and Commemoration: Putting 

İdentity in İts Place”, Canadian Ethnic Studies, Vol:33, No:3, 2001, pp.39-77. 

Öğün S. Seyfi, “Milliyetçilik: Demokrasinin Kriz Kaynağı Mı?”, Düşünen Siyaset, 

Sayı.1, Yıl:1 Şubat 1999, (53–61). 

___________, “Türk Milliyetçiliğinde Hakim Millet Kodunun Dönüşümü”, Türkiye 

Günlüğü, Sayı:50, Mart-Nisan 1998, ss.17-38. 

___________, Mukayeseli Sosyal Teori ve Tarih Bağlamında Milliyetçilik, İstanbul, 

2000. 

___________, “Uçucu Kimliklerimiz”, Türkiye Günlüğü, Sayı:33, 1995, ss,53-63. 

Öksüz Hikmet, “Erzurum Kongresi’nde Meşruiyet Anlayışı”, 23 Temmuz Kongresi ve 

Kurtuluştan Günümüze Erzurum 1, Uluslar Arası Sempozyumu, 23-25 Temmuz 2002, 

Erzurum, s,401-409. 

Özbaran Salih, Bir Osmanlı Kimliği; 14.-17. Yüzyıllarda Rûm/Rûmi Aidiyet ve İmgeleri, 

Kitap Yayınevi, İstanbul, 2004. 

Özbek Nadir, “Defining the public Sphere during the Late Ottoman Empire: War, Mass 

Mobilization and the Young Turk Regime”, Middle Eastern Studies, Vol:43, No:5, 

September 2005, ss.795-809. 

Özbudun Ergun, “Halifeliğin Kaldırılmasının Cumhuriyet’in Lâikleşmesindeki Önemi”, 

Türkiye Cumhuriyeti’nin Lâikleşmesinde 3 Mart 1924 Tarihli Kanunların Önemi, 

Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 1995. 

___________, 1921 Anayasası, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Atatürk 

Araştırma Merkezi, Ankara, 1992. 

Özbudun Sibel, “Kültür”, Kavram Sözlüğü, Ed: Fikret Başkaya, Ankara, 2005. 

Özçelik Ayfer, “Atatürk ve Tarih Şuuru”, Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi,  XII/ 35, 

Ankara 1996. 



 352

Özdemir Haluk, Uprooted Cultures: Cultural Identities After Globalization And The 

Crisis of Turkish National Identity, Purdue University Graduate School, 2000, p.40. 

Özdemir Yavuz, “Erzurum Kongresi Kararlarını Etkileyen Faktörler ve Kararların 

Yorumlanması”, 23 Temmuz Kongresi ve Kurtuluştan Günümüze Erzurum 1, Uluslar 

Arası Sempozyumu, Erzurum, 23-25 Temmuz 2002. 

___________, “İlk Cumhuriyet ya da Sparta’yı Anlamak”, Kazım Karabekir Eğitim 

Fakültesi Dergisi, Yıl:2007, Sayı:15. 

___________, “Osmanlı Devleti’nin Birinci Dünya Savaşı’na Girişi”, Yeni Türkiye, 

Türkoloji ve Türk Tarihi Araştırmaları Özel Sayısı II; Siyasi Tarih, Yıl:8, sayı:44, 2002. 

___________, “Şeyh Sait İsyanı”, Yeni Türkiye, Yıl:8, (Mart Nisan 2002), Sayı:44. 

Özensel Ertan, Çokkültürlü Vatandaşlık; Kanadalı Türklerin Aidiyet Çabaları ve Değer 

Yapıları, Çizgi Yayınları Konya, 2005. 

Özkırımlı Umut, “Türkiye’de Gayri Resmi ve popüler Milliyetçilik”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce Milliyetçilik, Cilt: 4, (Ed. Tanıl Bora, İletişim, İstanbul, 

2003, s.706-717. 

___________, Milliyetçilik Kuramları Eleştirel Bir Bakış, Sarmal Yayınevi, İstanbul, 

1999. 

Özkiraz Ahmet, Modernleşme Teorileri ve Postmodern Durum, Çizgi Kitabevi,  Konya, 

2003. 

Özlem Doğan, Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 2000,. 

___________, Tarih Felsefesi, İnkılâp İstanbul, 2001. 

Özyurt Cevat, Küreselleşme Sürecinde Kimlik ve Farklılaşma, Açılım Kitap, İstanbul, 

2005. 

Pallis A.A., “Racial Migrations in the Balkans during the Years 1912-1924”, The 

Geographical Journal, Vol:66, No:4, October 1925, p.p.315-331. 

Palti Elìas José, “The Nation As A Problem: Historians And The “National Question” ”, 

History and Theory, October 2001, pp.324–346. 

Parla Taha, Türkiye’de Siyasal Kültürün Resmi Kaynakları (Kemalist Tek-Parti 

İdeolojisi ve CHP’nin Altı Ok’u), Cilt:3, İletişim Yayınları, İstanbul, 1995. 

Parlak İsmet, Kemalist İdeolojide Eğitim; Erken Cumhuriyet Dönemi Tarih ve Yurt 

Bilgisi Ders Kitapları Üzerine Bir İnceleme, Turhan Kitabevi, Ankara,2005. 



 353

Paşa Gâzî Ahmed Muhtar, Takvîmü’s-Sinîn, (Haz. Y. Dağlı-H. Pehlivanlı), Genel 

Kurmay Basımevi, Ankara, 1993. 

Paz Octavıo, “Şiir ve Modernite”, (Çev. Nilgün Tutal), Modernite Versus 

Postmodernite, (Der. Mehmet Küçük), Vadi Yayınları, Ankara, 2000, (184–203). 

Perkinson Henry J., “Rousseau’s Emile: Political Theory and Education”, History of 

Education Quaterly, Vol:5, No:2, (jun., 1965), pp,81-96. 

Perry John R., “Language Refordm in Turkey and Iran”, Men of Order: Authoritarian 

Modernization under Atatürk and Reza Shah, (Ed. Touraj Atabaki and Erik Jan Zürcher, 

London, GBR, I.B. Tauris&Company, Limited, 2004, pp, 238-258. 

Perşembe Erkan, Almanya’da Türk Kimliği; Din ve Entegrasyon, Araştırma Yayınları, 

Ankara, 2005. 

Pfaff Richard H., “Disengagement from Traditionalism in Turkey and Iran”, The 

Western Political Quarterly, Vol. 16, No. 1. (Mar., 1963), pp. 79-98. 

Poggi Gianfranco, Modern Devletin Gelişimi, (Çev. Şule Kut, Binnaz Toprak), İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005. 

Poole Ross, “The Nation-State and Aboriginal Self –determination”, Fate of the Nation- 

State, (Ed. Michel Seymour), Montreal, PQ, CAN: McGill-Quenn’s University Pres, 

2004. 

___________, “The Nation-State and Aboriginal Self-determination”, Fate of the 

Nation State, (Ed. Mıchel Seymour), Montreal, PQ, CAN: McGill-Queen’s University 

Pres, 2004. 

___________, Ahlâk ve Modernlik, (Çev. Mehmet Küçük), Ayrıntı Yayınları,  İstanbul, 

1993. 

___________, Nation & Identity, Florence, KY, USA: Routledge,1999, p.44. Philip 

Gleason, “Identifying Identity: A Semantic History”, The Journal of American History, 

Vol. 69, No. 4. (Mar., 1983), pp. 910-931. 

Quataert Donald, “Clothing Laws, State, and Society in the Otoman Empire, 1720-

1829”, İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:29, No:3, (August 1997), pp, 

403-425. 

___________, Osmanlı Devleti 1700-1922, (Çev. Ayşe Berktay), İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2005. 



 354

Qvortrup Mads, Political Philosophy of Jean-Jacques Rousseau: The İmpossibility of 

Reason, Manchester, GRB: Manchester University Press, 2003. 

Ragev Motti, Popular Music and National Culture in Israel, Ewing, NJ, USA: 

University of California Pres, 2004. 

Ramsaur Ernest Edmondson, Jön Türkler ve 1908 İhtilâli, (Çev. Nuran Yavuz), Pozitif 

Yayınları, İstanbul, 2007. 

Rattansi Ali, “‘Postmodern’ Bir Çerçevede ‘Batı’ Irkçılıkları, Etniklikler ve Kimlikler”, 

Irkçılık Modernite Ve Kimlik, (Haz. Ali Rattansi, Sallıe Westwood), (Çev. Sevda 

Akyüz), Sarmal Yayınları, İstanbul, 1997. 

Recep (Peker) Bey’in Nutku, 20 Şubat 1932, Hakimiyet-i Milliye (Ulus)”, Atatürk ve 

Halkevleri Atatürkçü Düşünce Üzerine Denemeler, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

Ankara, 1974. 

Rejeai Mostafa and Enloe Cynthia H., “Nation States and state-Nations, International 

Studies Quaterly, Vol: 13, No:2, Jun 1969, pp. 140–158. 

Renan Ernest, Qu’est-ce qu’une nation” Nationalism, Ed: John Hutchinson & Anthony 

D. Smith, Oxford New York Oxford University Pres, 1994. 

Reynolds Susan, “Regnal Sentiments and Medieval Communities”, Nationalism, (Ed. 

John Hutchinson and Anthony D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 

1994. 

Rickard Peter, History of the French Language, London, UK: Routledge, 1989. 

Rogan Eugene L., “Asiret Mektebi: Abdulhamid II’s School for Tribes (1892-1907)”, 

İnternational Journal of Middle East Studies, Volume: 28, No: 1, (Feb., 1996), pp.83-

107. 

Rosenow Eliyahu, “Rousseau's "Emile", an Anti-Utopia”, British Journal of 

Educational Studies, Vol. 28, No. 3. (Oct., 1980), pp. 212-224. 

Roshwald Aviel, Etnic Nationalism and the fall of Empires. Central Europe, Russia & 

the Middle East 1914-1923, Florence, KY, USA: Rutledge, 2001. 

Rousseau Jean-Jacqués, Toplum Sözleşmesi, (Çev. Turhan Ilgaz), Paragraf Yayınları, 

Ankara, 2005. 

Rustow Dankwart A. and Ward Robert E., Political Modernization in Japan and 

Turkey, Princeton University Press, New Jersey, 1964. 



 355

Rustow Dankwart A., “The Army and the Founding of the Turkish Republic”, World 

Politics, Vol:11, No:4, (jul., 1959, pp,513-552. 

Sadoğlu Hüseyin, Uluslaşma Sürecinde Türk Dil Politikaları (1839-1950), Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kamu Yönetimi Anabilim Dalı Siyaset ve Sosyal 

Bilimler Bilim Dalı (Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul, 2002. 

Safa Peyami, Türk İnkılâbına Bakışlar, Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 1996. 

Safran William, “Language, Ideology, and State-Building: a Comparison of Policies in 

France, Israel, and the Soviet Union”, İnternational Political Science Review, Vol:13, 

No:4, 1992, pp,397-414. 

Sakallı Bayram, “Tekke, Zâvîye ve Türbelerin Türk Toplumundaki Rolleri, 

Kapatılmaları ve Tepkiler”, Türkiye Günlüğü, Sayı:29, Temmuz- Ağustos 1994. 

Sakallıoğlu Ümit Cizre, “Parameters and Strategies of İslam-State İnteraction in 

Republican Turkey”, İnternational Journal of Middle East Studies, Vol:28, No:2, May., 

1996, pp.231-251. 

Sakaoğlu Necdet, Cumhuriyet Dönemi Eğitim Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 1992 

Sami Şemseddin, Kamusu’L Türkî, İstanbul, 1317 

Saraçgil Ayşe, Bukalemun Erkek Osmanlı Devleti'nda Ve Türkiye Cumhuriyeti'nde 

Ataerkil Yapılar Ve Modern Edebiyat, (Çev. Sevim Aktaş), İletişim, İstanbul,2005. 

Sargın Güven Arif, “Kamu Kent ve Polytika” Başkent Üzerine Mekan-Politik Tezler: 

Ankara’nın Kamusal Yüzleri, (Ed. Güven Arif Sargın), İletişim, İstanbul, 2002, ss,9-41. 

Sarıbay A. Yaşar, “Post-Modern Ulus Olmanın Teorik Olasılıkları”, Tarih ve 

Milliyetçilik, I. Ulusal Tarih Kongresi Bildirileri, Mersin Üniversitesi, 30 Nisan-2 

Mayıs 1997, ss.4-6. 

Sarınay Yusuf, Atatürk’ün Millet ve Milliyetçilik Anlayışı, M.E. B. Yayınları, İstanbul, 

1999. 

___________, Türk Milliyetçiliğinin Tarihi Gelişimi ve Türk Ocakları, Ötüken İstanbul, 

2004. 

Sarup Madan, Postyapısalcılık ve Postmodernizm, (Çev. A.Bâki Güçlü), Ark Yayınevi, 

Ankara,1995. 

Sauvigny D. De Bertier de, Liberalism, Nationalism and Socialism: The Birth of Three 

Words”, The Review of Politics, Volume: 32, No: 2, April 1970, pp147–166. 

Say Ömer, Milli Devlet Kültürü: Türkiye Yansımaları, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1998  



 356

Schnapper Dominique, Yurttaşlar Cemaati: Modern Ulus Fikrine Dair, (Çev. Özlem 

Okur), Kesit Yayıncılık, İstanbul, 1995. 

Schulze Hagen, Avrupa’da Ulus ve Devlet, (Çev. Timuçin Binder), Literatür,  İstanbul, 

2005. 

Scruton Roger, “ In Defence of the Nation”, Debates İn Contemporary Poltical 

Philosophy An anthology, (Ed. Derek Matravers and Jon Pike), London and New York, 

2003. 

Selek Sabahattin, Anadolu İhtilali, Burçak Yayınevi, İstanbul,  Cilt I ve II birlikte, Cilt I 

___________, Milli Mücadele (Ulusal Kurtuluş Savaşı), C.1; Örgün Yayınevi, İstanbul, 

2002. 

Sezen Yümni, Çağdaşlaşma Yabancılaşma ve Kimlik, Rağbet Yayınları, İstanbul, 2002. 

Shanks Andrew, God &Modernity: A new and better way to do theology, London, UK: 

Routledge, 1999. 

Shaw Stanford J - Shaw Ezel Kural, Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, Cilt 2, (Çev. 

Mehmet Harmancı), E Yayınları, İstanbul, 2006. 

Shaw Stanford J., Osmanlı Devleti ve Modern Türkiye, Cilt: I,  (Çev. Mehmet 

Harmancı) E Yayınları, İstanbul, 2004. 

Smith Anthony D., “Europe Nations- Or a Nation of Europe”, Journal of Peace 

Resarch, Vol:30, No:2, May., 1993, pp.129-135. 

___________, “Milliyetçilik ve Kültürel Kimlik” Türkiye Günlüğü, Mart –Nisan 1998, 

Sayı:50. 

___________, “When is a Nation”, Geopolitics, 7 (2), (5-32), p.15. 

___________, Nationalism and Modernism: A Critical Survey of Recent Theories of 

Nations and Nationalism, London, UK: Routledge, 1998. 

___________, Nationalism In Early Modern Europe”, History and Theory, No:44, 

October 2005, pp,404–415. 

___________, Ulusların Etnik Kökeni, (Çev. Sonay Bayramoğlu, Hülya Kendir), Dost 

Kitabevi Ankara, 2002. 

___________, Milli Kimlik, (Çev. Bahadır Sina Şener), İletişim Yayınları, 

İstanbul,1999. 

Somel Selçuk Akşin, “Osmanlı Reform Çağında Osmanlıcılık Düşüncesi (1839-1913)”, 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat 



 357

ve Meşrutiyet’in Birikimi, Cilt: I, ed. Mehmet Ö Alkan, İletişim, İstanbul, 2001,s,88-

117. 

___________, “Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türk Kimliği” Cumhuriyet Demokrasi ve 

Kimlik, (Haz. Nuri Bilgin), Bağlam Yayınları, İstanbul, 1997. 

Somersan Semra, Sosyal Bilimlerde Etnisite ve Irk, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul, 2004. 

Sonyel Salâhi R., Atatürk- the Founder of Modern Turkey, T.T.K, Ankara, 1989. 

Soykan Ömer Naci, “Türk Postmodernizmi”, Felsefe Dünyası, T.F.D.Yayını, Sayı.9, 

Ankara,1993. 

Sökefeld Martin, “Debating Self, İdentity,and Culture in Anthropology”, Current 

Anthropology, Vol.40, No:4, (Aug.,- Oct., 1999), pp.417-44. 

Sözen Edibe, Demir Kafesten Plastiğe Kimliklerimiz. Sekülerleşme Sürecinde 

Kimliklerin İnşası, Birey Yayıncılık, İstanbul, 1999. 

Spencer Robert F., “The Social Context of Modern Turkish Names”, Southwestern 

Journal of Anthropology, Vol:17, No:3, (Autumn,1961), pp.205-218. 

___________, “Culture Process and Intellectual Current: Durkheim and Atatürk”, 
American Anthropologist, New Series, Vol:60, No:4, (Aug., 1958), pp,640-657. 
Spender J.A., “Turkey To-Day”, Journal of the Royal Institute of International Affairs, 

(Mar., 1927), pp.105-111. 

Speqncer Vicki, “In Defense of Herder on Cultural Diversity and Interaction” The 

Review of Politics 69 (2007), 79–105. 

Spıering Menno, “The Future of National Identity in the European Union”, National 

Identities, Vol:1, No:2, 1999, (151–159). 

Stalin J.V., “What is Nation?”, Pakistan Forum, Volume:2, No:12, September 1972, 

s,4–5. 

Stavrakakıs Yannıs, “Identity, Political”, Encyclopedia of Democratic Thought, (Ed. 

Paul Barry Clarke And Joe Foweraker), Florence, Ky, USA: Routledge, 2001. 

Steinhaus Kurt, Atatürk Devrimi Sosyolojisi,(Çev. M. Akkaş), Sarmal Yayınevi, 

İstanbul, 1995. 

Stergıos James, “Language and Nationalism in Italy”, Nations and Nationalism,12,(1), 

2006, pp,15-33. 

Stewart Angus, “Two Conceptions of Citizenship”, The British Journal of Sociology, 

Vol. 46, No. 1. (Mar., 1995), pp. 63-78. 



 358

Stone Norman, Podbolotov Sergei, Murat Yaşar, “The Russian and the Turks. 

Imperialism and Nationalism in the Era of Empires”, İmperial Rule, (Ed:Alexei Miller), 

New York, NY, USA: Central European University Press, 2005. 

Sugar Peter, “Nationalisim in Eastern Europe”, Nationalism, (Ed. J. Hutchinson and 

Anthony D. Smith), Oxford, Oxford University Press, 1994. 

Suvari Ceyhan, “Kimlik Maddesi”, Kavram Sözlüğü; Söylem ve Gerçek, (Ed. Fikret 

Başkaya),  Özgür Üniversite, Ankara, 2005. 

Szyliowicz Joseph S., “Education and Political Development in Turkey, Egypt, and 

Iran”,  Comparative Education Review, Vol:13, No:2, (Jun., 1969), pp,150-166. 

___________, “Political Participation and Modernization in Turkey”, The Western 

Political Quarterly, Vol. 19, No. 2. (Jun., 1966), pp. 266-284. 

Şakiroğlu Mahmut, “Atatürk ve Tarih Çalışmaları” Tarih ve Toplum,  II/11, İstanbul 

1984. 

Şapolyo Enver Behnan, “Halkevleri’nin Kuruluş Nedeni” Atatürk ve Halkevleri 

Atatürkçü Düşünce Üzerine Denemeler, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1974. 

Şen Y. Furkan, Globalleşme Sürecinde Milliyetçilik Trendleri ve Ulus Devlet, Yargı 

Yayınları, Ankara, 2004. 

Şimşek Sefa, “”People’s Houses” as a Nationwide Project for İdeological Mobilization 

in Early Republican Turkey, Turkish Studies, Vol:6, No:1, March 2005, pp,71-91. 

___________, Bir İdeolojik Seferberlik Deneyimi Halkevleri 1932-1951, Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi, İstanbul, 2002. 

Şimşir Bilal N, Türk Yazı Devrimi, T.T.K yayınları, Ankara, 1992. 

___________, Türk Harf Devrimi Üzerine İncelemeler, Atatürk Araştırma Merkezi, 

Ankara,2006. 

Tacar Pulat, Kültürel Haklar, Gündoğan Yayınları, Ankara, 1996. 

Tachau Frank, “Language and Politics: Turkish Language Reform”, The Review of 

Politics, Vol:26, No:2, April 1964, pp, 191-204. 

___________, “The Search for National İdentity Among The Turks”, Die Welt des 

Islams, New Ser, Vol:8, Issue:3, 1963, pp,165-176 

Tamir Yael, Nationalism, Political Philosophy: Theories, thinkers, Concepts, United 

States of America, 2001. 

Tanör Bülent, “Anayasalar”, Tanzimattan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, C.1. 



 359

___________, Kuruluş Üzerine 10 Konferans, Der Yayınları, İstanbul, 1996. 

___________, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri, YKY, İstanbul, 2004. 

Tanpınar Ahmet Hamdi, 19 uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Çağlayan Kitabevi, 

İstanbul, 2003. 

Taşdemir Serap, Türkiye’de Tarih Bilinci Oluşmasında Halkevlerinin Rolü 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi) İzmir 2000. 

Taylor Charles, “Kimlik ve Öznellik”, Siyasal Düşünce, (Der. Mıchael Rosen, Jonathan 

Wolff), (Çev. Sevda Çalışkan, Hamit Çalışkan), Dost Kitabevi, Ankara, 2006. 

Türk Parlamento Tarihi, TBMM II. Dönem (1923-1927), C.I. 

Atatürk İlkeleri Ve İnkılâp Tarihi I/2, (Komisyon), Yüksek Öğretim Kurulu Yayınları, 

Ankara, 1997. 

Tekeli İlhan, “Osmanlı Devleti’ndan Günümüze Eğitim Kurumlarının Gelişimi”, 

Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:3. 

___________, “Türkiye’de Halkçılık”, Cumhuriyet Dönemi Ansiklopedisi, Cilt:7. 
___________, “Türkiye’de Siyasal Düşüncenin Gelişimi Konusunda Bir Üst Anlatı”, 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Modernleşme ve Batıcılık, Cilt:3, İstanbul, 2004, 

(19–42). 

___________, “Uluslaşma Süreçleri ve Ulusçu Tarih Yazımı”, I. Ulusal Tarih Kongresi: 

Tarih ve Milliyetçilik, 30 Nisan- 2 Mayıs 1997 Mersin, Mersin, 1999. 

___________, Tarih Bilinci ve Gençlik Karşılaştırmalı Avrupa ve Türkiye Araştırması, 

Tarih vakfı Yayınları, İstanbul 1998. 

Tekin Yusuf, Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Modern Ulus devlete Yönelik 

Girişimler, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas, 2002. 

Tekinalp, Kemalizm, (Günümüz Türkçesine çeviren: Çetin Yetkin), Toplumsal 

Dönüşüm Yayınları, İstanbul, 2004. 

Tezel Yahya Sezai, “Türkiye’nin AB’ye Üyelik Serüveni: Ulusal Bütünlük Ekseninde 

Bir Değerlendirme”, Demokrasi Platformu, Yıl:1, Sayı:1, Kış 2005, (9-33),s,31. 

Tilly Charles, Avrupa’da Devrimler: 1492-1992, (Çev. Özden Arıkan), Literatür 

Yayınları, İstanbul, 2005. 

Timur Taner, Osmanlı Çalışmaları İlkel Feodalizmden Yarı Sömürge Ekonomisine, 

İmge Kitabevi, Ankara, 1996. 

___________, Türk Devrimi ve Sonrası, İmge, Ankara, 2001. 

Tok Nafiz, Kültür, Kimlik ve Siyaset, Ayrıntı İstanbul, 2003. 



 360

Tokluoğlu Ceylan, The Formation of Turkish Natiıo-State and Resistance, Doctor of 

Philosophy Department of Sociology and Anthropology, Carleton University, Ottowa, 

ontorio, 1995. 

Topal Mustafa, Ulusu Düşünmek Ulusun Gizi ve Ulusçuluğun Büyüsü Üzerine Bir 

İnceleme, Türkiye ve Ortadoğu Platformu Vakfı, Ankara 2003. 

Toprak Zafer, Türkiye’de “Milli İktisat” 1908-1918, Yurt Yayınları, Ankara, 1982. 

Tosh John, Tarihin Peşinde, (Çev. Özden Arıkan),Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 

2005. 

Toulmin Stephen, Cosmopolis: The Hidden Agenda of Modernity, Chicago: University 

of Chicago Pres, 1992. 

Touraine Alaın, Modernliğin Eleştirisi, (Çev. Hülya Tufan), Y.K.Y. İstanbul, 2004. 

Toynbee Arnold J., “The Islamic World Since the Peace Settlement”, Survey  of 

İnternational Affairs, 1925, Vol:I, Journal of the Royal İnstitute of International Affairs, 

Vol:6, No:6, (Nov., 1927), pp.384-386. 

___________, “The Ottoman Empire in World History”, Proceedings of American 

Philosophical Society, Vol:99, No:3, Jun 15, 1955, pp.119-126. 

___________, Tarih Bilinci, (Çev. Murat Belge), Bateş Yayınları Cilt.2, İstanbul, 1978. 

Tönnies Ferdinand, Tönnies: Community and Civil Society, West Nyack, NY, USA: 

Cambridge University Press, 2001, 

Trachtenberg Zev M., Making Citizens; Rousseau’s political theory of culture, London, 

GBR, Routledge, 1993. 

Triandafyllidou Anna, “National Identity and the ‘other’ ”, Ethnic and Racial Studies, 

Volume:21, Number:4, July 1998, pp.593–612. 

Tunaya Tarık Zafer, Hürriyetin İlanı, Baha Matbaası, İstanbul, 1959. 

___________, İslâmcılık Akımı, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları., İstanbul,2003. 

___________, Türkiye’de Siyasi Partiler 1859-1952, Arba Yayınları, İstanbul, 1995. 

___________, Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batlılaşma Hareketleri, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul,2004. 

Tunçay Mete, “Laiklik”,Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Cilt:2. 

___________, Eleştirel Tarih Yazıları, (Haz. H. Bahadır, H. Emrah Beriş), Liberte, 

Ankara, 2005. 



 361

___________, T.C’nde Tek-Parti Yönetimi’nin Kurulması (1923-1931), Yurt Yayınları, 

Ankara, 1981. 

___________, Türkiye’de Sol Akımlar-I (1908-1925), BDS Yayınları, İstanbul, 2000. 

Turan Muzaffer, “Sosyolojinin Fransa’da Doğuşu Dönemimde Osmanlı Toplumundaki 

Çağdaşlaşma Hareketi; Tanzimat’ın Dış Etkenleri”, Tanzimat’ın 150. Yıldönümü 

Uluslararası Sempozyumu, T.T.K, Ankara, 1994. 

Turan Şerafettin, “ Milliyetçilik Anlayışında Tarih Yazıcılığının Önemi”, I. Ulusal 

Tarih Kongresi: Tarih ve Milliyetçilik, 30 Nisan- 2 Mayıs 1997 Mersin, Mersin, 1999. 

___________, “Türk Aydını ve Kültür”, Türk Aydını ve Kimlik Sorunu, (Haz. 

Sabahattin Şen), Bağlam Yayınları, İstanbul, 1995. 

Turhan Mümtaz, Kültür Değişmeleri; Sosyal Psikolojik Bakımdan Bir Tetkik, İstanbul, 

1997. 

Türk H. Bahadır, “İdeoloji”, Siyaset, (Ed. Mümtaz’er Türköne), Lotus, Ankara, 2005. 

Türk Parlamento Tarihi, TBMM II. Dönem (1923-1927), C.I. 

Türk Tarih Kongresi I,  Konferanslar Münakaşalar, İstanbul 1932. 

Türk Tarihinin Ana Hatları, Kemalist Yönetimin Resmi Tarih Tezi ( Yayına hazırlayan 

Doğu Perinçek) İstanbul 1999. 

Türkdoğan Orhan, Milli Kültür Modernleşme ve İslam, İstanbul, 1983. 

___________, Niçin Milletleşme, İstanbul, 1995 

___________, Türk Ulus-Devlet Kimliği, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2005. 

Türkgeldi Ali, Mondros ve Mudanya Mütarekelerinin Tarihi, Türk Devrim Tarihi 

Enstitüsü Yayınları,  Ankara, 1948. 

Türkiye’yi Lâikleştiren Yasalar (3 Mart 1924 Tarihli Meclis Müzakereleri ve Karaları), 

(Haz. Reşat Genç), Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara,2005. 

Türkkahraman Mimar, Türkiye’de Siyasal Sosyalleşme ve Siyasal Sembolizm, Birey 

Yayıncılık, İstanbul, 2000. 

Türköne Mümtaz’er, “Osmanlılarda Islahat ve Teceddüt”, Osmanlı Tarihi 

Ansiklopedisi, Cilt: VI, İstanbul, 1993. 

___________, Modernleşme Laiklik ve Demokrasi, Ark Yayınevi, Ankara, 1994. 

___________, Siyasi İdeoloji Olarak İslamcılığın Doğuşu, Lotus, Ankara,2003. 

___________, Osmanlı Modernleşmesinin Kökleri, Yeni Şafak Yayınları, İstanbul, 

1995. 



 362

___________, Türk Modernleşmesi, Lotus, Ankara, 2003. 

Unan Fahri, İdeal Cemiyet İdeal Devlet İdeal Hükümdar, Lotus, Ankara, 2004. 

Unat Faik Reşit, Hicrî Tarihleri Milâdî Tarihe Çevirme Kılavuzu, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara, 1988. 

Uslu Cennet,“Tarih Tezi Penceresinden Osmanlı’ya Bakmak” Türkiye Günlüğü, 58. 

Ankara 1999. 

Uygur Nermi, Kültür Kuramı, YKY, İstanbul, 2003. 

Uzun Turgay, “Ulus, Milliyetçilik ve Kimlik Üzerine Bir değerlendirme” Doğu-Batı, 

Yıl:6, Sayı:23, Mayıs-Haziran-Temmuz 2003, (131–154). 

Üçok Çoşkun, “Hukuk Devriminin Nedenleri”, Belleten (Ata Özel Sayısı), Cilt: LII, 

Sayı:204, 1988, ss,1003-1011. 

Üçyiğit Ekrem, “Okullarımızda Tarih Öğretimi” Felsefe Kurumu Seminerleri, Ankara 

1977. 

Ülken Hilmi Ziya, Millet ve Tarih Şuuru, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Yayınları, Tarihsiz. 

___________, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, Ülken Yayınları, İstanbul,2001 

Ülker Erol, “Contextualising ‘Turkification’: nation-building in the late Ottoman 

Empire (1908-18)”, Nations and Nationalism, 11 (4), 20005, pp.613-636. 

___________, Empires And nation Building; Russification And Turkification 

Compered, Central European University Nationalism Studies Program, Budapest, 

Hungary, 2004. 

Ülkütaşır M Şakir, Atatürk ve Harf Devrimi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 

Üniversitesi Basımevi, 1973. 

Ünal Hasan, “ Britain and Otttoman Domestic Politics: From the Young Turk 

Revolution to the Counter-revolution,1908-9”, Middle Eastern Studies, Vol:37, No:2, 

April 2001, pp.1-22. 

Ünal Mehmet Ali, “ Osmanlı Hukukunun Tarihi Gelişimi ve Ulema Sınıfı” , Türk 

Yurdu, Aralık 1999- Ocak 2000, Cilt:19–20, Sayı: 148-149. 

Ünüvar Kerem, “İttihatçılıktan Kemalizme İhya’dan İnşa’ya”,  Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce, Cumhuriyet’e Devreden Düşünce Mirası Tanzimat ve Meşrutiyet’in 

Birikimi, Cilt: I, ed. Mehmet Ö Alkan, İletişim, İstanbul, 2001,s,129-142. 



 363

Üstel Fusün, “Makbul Vatandaş”ın Peşinde; II: Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık 

Eğitimi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2004. 

___________, İmparatorluktan Ulus-Devlete Türk Milliyetçiliği: Türk Ocakları (1912-

1931), İletişim, İstanbul, 1997. 

Varlık Bülent, “ Yerel Basının Öncüsü: Vilâyet Gazeteleri”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, C. 1, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Vatandaş Celalettin, Ulusal Kimlik; Türk Ulusçuluğunun Doğuşu, Açılım Kitap, 

İstanbul, 2004. 

Versan Vakur, “Türk Hukukunda Kemalist Reform ve Etkileri”,Atatürk ve Türkiye’nin 

Modernleşmesi, (Haz. Jacop M. Landau), (Çev. Meral Alakuş), Sarmal Yayınevi, 

İstanbul, 1999. 

Vincent Andrew, Modern Politik İdeolojiler, (Çev. Arzu Tüfekçi), Paradigma Yayınları, 

İstanbul, 2006. 

Viroli Maurizio, Vatan Aşkı, (Çev. Abdullah Yılmaz), Ayrıntı, İstanbul, 1997. 

Wagner Peter, Modernliğin Sosyolojisi, (Çev. Mehmet Küçük), Ayrıntı Yayınlar, 

İstanbul, 2005. 

___________, Theorizing Modernity: Inescapability and Attainability in Social Theory, 

London, Sege Publication, ıncorparated, 2001. 

Wallerstein Immanuel, “Halklığın İnşası: Irkçılık, Milliyetçilik ve Etniklik”, Irk Ulus 

Sınıf/Belirsiz Kimlikler, (Çev. Nakzı Ökten), (Ed.Etıenne Balibar, Immanuel 

Wallerstein), Metis, İstanbul, 2000. 

Wandel Torbjörn, “Issues and Agenda Too Late for Modernity”, Journal of Historical 

Sociology, Volume: 18, No:3, September 2005, (255–268). 

Watson- Hugh Seton, “Milliyetçilik ve Çok Milletli İmparatorluklar”, (Çev. Y.Tekin 

Kurat), Belleten, Cilt:28, 1964,  (525–542). 

___________, “Old and New Nations”, Nationalism, (Ed. John Hutchinson and 

Anthony D. Smith), Oxford New York, Oxford University Pres, 1994. 

Weber Max, “Millet”, Doğu-Batı, Yıl.10, 2006/07, Sayı: 39, s, 181-185. 

___________, “The nation” Nationalism: Critical Concepts in Political Science, (ed. 

John Hutchinson and Anthony D. Smith), Volume I, London and New York, 2000. 

___________, Sosyoloji Yazıları, (Çev. Taha Parla), İletişim Yayınları, İstanbul, 2004. 

Donald E. Webster, “State Control of Social Change in Republican Turkey”, American 

Sociological Review, Vol. 4, No. 2. (Apr., 1939), pp. 247-256. 



 364

Westwood Sallie, “Irkçılık, Akıl Hastalığı ve Kimlik Politikası”, Irkçılık, Modernite ve 

Kimlik, (Haz. Ali Rattansi, Sallie Westwood), (Çev. Sevda Akyüz), Sarmal Yayınevi, 

İstanbul, 1997. 

Wiborg Susanne, “Political and Cultural Nationalism in Education. The İdeas of 

Rousseau and Herder Concerning National Education”, Comparative Education, 

Vol:36, No:2, Special Number (22), (May., 2000), pp,235-243. 

Williams Lincoln & Sewpaul Vishanthie, “Modernism, Postmodernism and Global 

Standards Setting”, Social Work Education, Volume:23, No:5, October 2004, (555-

565). 

Williams Raymond, Kültür, (Çev. Suavi Aydın), İmge, Ankara, 1993. 

Winter Michael, “Kemalist Türkiye’de Eğitimin Modernleşmesi”, Atatürk ve 

Türkiye’nin Modernleşmesi, (Haz. Jacop M. Landau), (Çev. Meral Alakuş), Sarmal 

Yayınevi, İstanbul, 1999. 

Wirth Louis, “Types of Nationalism”, The American Journal of Sociology, Vol: 41, No: 

6, May 1936, pp.723–737. 

Wood Margaret M., “Latinizing the Turkish Alphabet. A Study in the Introduction of a 

Cultural Change”, The American Journal of Social Sociology, Vol:35, No.2, September 

1929, pp,194-203. 

Wood Michael, Offical History in Modern Indonesia; New Order Perceptions and 

Counterviews, Leiden, NLD: Brill, N.H.E.J., N.V. Koninklijke, Boekhandel en 

Drukkerij, 2005. 

Worsley Peter, “The Nation State, Colonial Expansion And The Contemporary World 

Order”, Companion Encyclopedia of Anthropology: Humanity, Culture and Social Life, 

(Ed. Tim Ingold), London, UK: Routledge, 1994. 

Yalım İnci, “Ulus Devletin Kamusal Alanda Meşruiyet Aracı: Toplumsal Belleğin Ulus 

Meydanı Üzerinden Kurgulama Çabası”, Başkent Üzerine Mekân-Politik Tezler: 

Ankara’nın Kamusal Yüzleri, (Ed. Güven Arif Sargın), İletişim, İstanbul, 2002. 

Yavuz Hakan M.  , “İslam and Nationalism: Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset”, Oxford 

Journal Of İslamic Studies, Vol:4, No:2, 1993, pp.175-207. 

___________, Modernleşen Müslümanlar, Nurcular, Nakşîler, Milli Görüş ve Ak Parti, 

(Çev. Ahmet Yıldız), Kitap Yayınevi, İstanbul, 2005. 



 365

Yazıcı Nesimi, “Tanzimat Dönemi Basını Konusunda Bir Değerlendirme”, Tanzimat’ın 

150. Yıldönümü Uluslararası Sempozyumu (31 Ekim- 3 Kasım 1989 Ankara), TTK 

Basımevi, Ankara, 1994. 

Yelken Ramazan, Cemaatin Dönüşümü, Vadi Yayınları, Ankara, 1999. 

Yeniçeri Özcan, “Fransızların Fransızlığı Ne İse Türklerin Türklüğü De Aynıdır” Türk 

Yurdu, Cilt: 26, Sayı: 221, Ocak (2006), (93-97). 

Yeniden Kurulan Yaşamlar; 1923 Türk-Yunan zorunlu Nüfus Mübadelesi, (Der. Müfide 

Pekin), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005. 

Yeşilkaya Neşe G., “Haklevleri”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Kemalizm, Cilt: 2, 

(Ed. Ahmet İnsel), İletişim, İstanbul, 2003,s,113-118. 

___________, Halkevleri: İdeoloji ve Mimarlık, İletişim, İstanbul, 1999. 

Yıldız Ahmet, “Kemalist Milliyetçilik”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce Kemalizm, 

Cilt: 2, (Ed. Ahmet İnsel), İletişim, İstanbul, 2003,s,210-234. 

___________, “Ne Mutlu Türküm Diyebilene”; Türk Ulusal Kimliğinin Etno-Seküler 

Sınırları (1919-1938) , İletişim Yayınları, İstanbul, 2001. 

Yıldız Hakkı Dursun, “Atatürk ve Türk Tarihi” Uluslararası İkinci Atatürk 

Sempozyumu, Cilt:2, Ankara 1996. 

Yılmaz Aytekin, Modernden Postmoderne Siyasal Arayışlar, Vadi Yayınları Ankara, 

1995. 

Yımaz İhsan, “Non-Recognition of Post-Modern Turkish Socio-Legal Reality and the 

Predicament of Women”, British Journal of Middle Eastern Studies, Vol:30, No:1, 

(May,2003), pp,25-41. 

Yinanç Mükrimin Halil, “Tanzimattan Meşrutiyete Kadar Bizde Tarihçilik”, Tanzimat 

2, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1999, s.573-595. 

Yurdusev A.Nuri, “18. ve 19. Yüzyıllarda Avrupa’da Türk Kimliği”, Cumhuriyet, 

Demokrasi ve Kimlik, (Haz. Nuri Bilgin), Bağlam Yayıncılık, İstanbul, 1997, (101–115) 

Yuval-Davis Nira, “Gender and Nation”, Women, Ethnicty and Nationalism: The 

Politics of Transation, Florence, (Ed. Robert L. Miller),KY; USA: Routledge, 1998, 

pp,23-35. 

___________, “Gender, the Nationalist Imagination, War, and Peace”, Sites of 

Violence: Gender and Conflict Zones, (Ed. Wenona Giles and Jennifer Hyndman), NJ, 

USA: University of CaliforniaPress, 2004, pp,170-192. 



 366

Yüksel Mehmet, Modernite Postmodernite ve Hukuk, Siyasal Kitabevi Ankara, 2004. 

Zernatto Guido, Mistretta Alfonso G., “Nation: The History of a Word", The Review of 

Politics, Vol. 6, No. 3. (Jul., 1944), pp. 351–366. 

Zimmer Oliver, Nationalism in Europe 1890–1940, Gordonsville, USA, Palgrave 

Macmillan, 2003. 

Zürcher Erik Jan, “ ‘Fundamentalism’ as an Exclusionary Device in Kemalist Turkish 

Nationalism”, Identity Politics In Central Asia and The Muslim World; Nationalism, 

Ethnicity and Labour in the Twentieth Century, (Ed. Willem van Schendel & Erik Jan 

Zürcher, I.B. Tauris Publisher, London, New York, 2001, pp,209-223. 

___________, “ The Ottoman Legacy of The Turkish Republic: An Attempt at a New 

Periodization”,  Die Welt des Islams, New Ser., Bd. 32, Nr. 2. (1992), pp. 237-253. 

___________, “‘Fundamentalizm’(İrtica): Kemalist Türk Milliyetçiliği’nin Dışlama 

Aracı”, Orta Asya ve İslam Dünyasında Kimlik Politikaları, (Der.Willem van Schendel 

– Erik J. Zürcher), (Çev. Selda Somuncuoğlu), İletişim, İstanbul, 2004. 

___________, “Atatürk and the Start of National Resistance Movement”, Anatolica 7, 

1979-1980. 

___________, “Jön Türkler, Müslüman Osmanlılar ve Türk Milliyetçiler: Kimlik 

Politikaları 1908-1938” Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, (Ed. Kemal Karpat), 

(Çev. Sönmez Taner), Bilgi Üniversitesi yayınları, İstanbul, 2004. 

___________, “Yıkımın ve Yenilenmenin Mimarları: Kemalist Jenerasyona ve Jön 

Türklere Dair Bir Grup Biyografisi Denemesi”, (Çev. Fırat Kurt, Bayram Şen),  Mete 

Tunçay’a Aramağan, (Der. M.Ö. Alkan, Tanıl Bora, Murat Koraltürk, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2007, ss539-573. 

___________, Milli Mücadelede İttihatçılık, (Çev. Nüzhet Salihoğlu), Bağlam 

Yayınları, İstanbul, 1987. 

___________, Savaş, Derim Ve Uluslaşma Türk Tarihinde Geçiş Dönemi (1908-1928), 

(Çev. Ergun Aydınoğlu), İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005. 

___________, Turkey: A Modern History, London, GBR: I.B. Tauris & Company, 

Limited, 2004. 

 

 

 



 367

ÖZGEÇMİŞ 

 1978 yılında Erzurum ili Pasinler İlçesi Ardıçlı Köyü’nde doğdu. 

İlköğrenimini Ardıçlı Köyü’nde, orta öğrenimini Horasan ilçesinde ve lise eğitimini ise 

Erzurum’da tamamladı. 1996 yılında Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim 

Fakültesi Sınıf Öğretmenliği Bölümüne girdi. 2000 yılında bu programdan mezun 

olarak aynı yıl Erzurum ili Narman ilçesine sınıf öğretmeni olarak atandı. 2002 yılında 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsüne, Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi 

İlköğretim Bölümü Sosyal Bilgiler Eğitimi Anabilim Dalı’nda görevlendirilmek üzere 

araştırma görevlisi olarak atandı. Şimşek halen bu görevini sürdürmektedir.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


