
MASALIN TOPLUMSAL İŞLEVİ: 
BİR GÖSTERGEBİLİMSEL SEMBOLİK ANALİZ 

 
 
 
 
 
 

Elif Kanca 

 
 
 
 
 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Antropoloji Anabilim Dalı 

 
 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 
 

Ankara, 2009 







TEŞEKKÜR 
 

Bu çalışma sürecinde bana değerli fikirleri ile yol gösteren başta danışmanım 

Doç. Dr N. Serpil Altuntek olmak üzere, hocalarım Doç. Dr. Zeliha Etöz, Yrd. 

Doç. Dr. Balkı Şafak’a; babam ve annem Nurettin ve Asiye Kanca’ya; 

dostlarıma Dr. Jale Karakaş, Dr. Ç. Ceyhan Suvari, Dr. Hürol Çankaya, Ezgi 

Demir, Emre ve Murat Kanca’ya sonsuz teşekkürlerimi sunarım.   

 

 



 iv

ÖZET 
 

KANCA, Elif. Masalın Toplumsal İşlevi: Bir Göstergebilimsel Sembolik Analiz, 

Doktora Tezi, Ankara, 2009.  

 

Bu tez çalışmasında, olağanüstü-masallar, toplumsal işlevleri açısından 

incelenerek, masalların, inisiyasyon ritüelleriyle yapısal ve işlevsel açıdan 

örtüştüğü gösterilmektedir. Yazılı kültür içerisinde keyfi/hayali kurmacalar olarak 

indirgemiş bir değere sahip olan masallar; düşünme ve ifade etmenin söze 

dayalı olduğu toplumlarda, diğer sözlü anlatılarla birlikte verili toplumsal 

hakikatin aktarımına ve kullanımına hizmet etmektedirler. Sözlü kültürde masal, 

toplumsal ve doğal dünya ile çatışma halindeki sıradan insana, bu çatışmayı 

aşabilmenin ve uzlaşabilmenin olanaklarını, kendine özgü üslubu ve 

sembollerle örülü olan dili vasıtasıyla göstermektedir.  

      

Masalın, sözlü kültürde yerine getirdiği toplumsal işlev, yazılı kültürde örtük hale 

dönüştüğünden, tez çalışmasında bu işlevin tespiti, masal metinlerinden hareket 

edilerek yapılmıştır. Masal metinlerinin analizi, iç içe geçmiş iki düzeyde 

gerçekleştirilmiştir. İlki, metnin temel iskeletini ortaya çıkartan göstergebilimdir. 

İkincisi ise, masalın işlevini yerine getirmesini sağlayan sembollerin işleyişini 

göstermemizi sağlayan V. Turner’ın sembolik antropolojik yaklaşımıdır. Bu 

analiz tekniği, çalışmanın temel veri setini kuran, Boratav tarafından derlenmiş 

Türkçe anlatılan masal metinleri ile sınanmıştır. Bu analiz vasıtasıyla, masallar 

ve inisiyasyon ritüellerinin yapısal ve işlevsel boyutta örtüştüğü; masal 

kahramanlarının olayörgüsü sürecinde yaşadığı dönüşümler ile inisisiyasyon 

ritüellerinin ayrılma-eşik-bütünleşme biçimindeki yapısının örtüşmenin yapısal 

düzeyini oluşturduğu; işlevsel düzeyini ise “masalın yanıtlamaya çalıştığı soru” 

vasıtasıyla ulaşılan anlamı ile insanı doğal bir varlık olmaktan çıkarıp kültürel bir 

varlık olarak yeniden üretmenin ritüel ifadesi olan inisiyasyonun temel amacı 

oluşturduğu gösterilmiştir. 

 



 v

 Anahtar Kelimeler: Olağanüstü-masallar, inisiyasyon ritüelleri, sözlü kültür, 

göstergebilim, sembolik antropoloji.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vi

ABSTRACT 
 

KANCA, Elif. The Social Function of the Fairy Tales: A Semiological Symbolic 

Analysis, Ph. D. Dissertation, Ankara, 2009. 

 

The aim of this study is to examine the fairy tales in connection with their social 

functions and to indicate their overlapping with rituals of initiation with regards to 

structural and functional characteristics. In written tradition, the fairy tales have 

been acknowledged as arbitrary and imaginary constructions whereas in 

traditional societies depending on oral culture, the fairy tales, together with the 

other (oral) narratives, have served to transform social reality and to its 

reproduction. On the other hand, fairy tales in oral culture provide ordinary 

people with means of transcending and reconciliation of his/her conflicts with 

nature and his/her social world through a specific style and a language 

interwoven with symbols.  

 

Since the social function, open in the oral culture becomes concealed in written 

culture, the author bases herself on texts in her search for function. The texts 

were analyzed in two interrelated levels: The first one, semiological analysis, 

exposes the main structure of texts. The second one, the symbolic-

anthropological approach proposed and used by Victor Turner, reveals the 

functioning of symbols as the main constituents of a tale. The main data set of 

the study is the fairy tale texts in Turkish language compiled by Boratav. The 

analysis reveals that the fairy tales and the rituals of initiation overlap in 

structural and functional dimensions. The structural dimension here is 

constructed by a combination of the hero’s experiences transformation and the 

basic structure of these rituals (separation-liminality-reaggregation). The 

functional level is shown to be manifested in the meaning reached through the 

question the tale is supposed to be answering, and that this answer consist of 

transforming humans from natural to cultural beings through initiation. 

 



 vii

Key Words: Fairy Tales, initiation rituals, oral tradition, semiology, symbolic 

anthropology.  



viii 
 

İÇİNDEKİLER 
 

KABUL VE ONAY……………………………………………………………...……...i 
BİLDİRİM……………………………………………………………………………….ii 
TEŞEKKÜR………………………………………………………………………...….iii 
ÖZET……………………………………………………………………...……………iv 
ABSTRACT……………………………………………………………………………vi 
İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………...viii 
TABLO VE ŞEKİL DİZİNİ………………………….……………………………...…xi 
GİRİŞ .................................................................................................................. 1 

I. BÖLÜM: MASAL ÇALIŞMALARINA GENEL BİR BAKIŞ.............................. 7 

I. 1. İLK DÖNEM ÇALIŞMALARI: ROMANTİZM ve FOLKLOR ..................... 7 

I. 2. DİLBİLİM ve YAPISALCILIK ...................................................................... 14 

I.3. PSİKOLOJİK BAKIŞ: FREUD ve JUNG ................................................... 20 

II. BÖLÜM: SÖZLÜ KÜLTÜR ........................................................................... 23 

II. 1. SÖZ ve YAZI ............................................................................................... 24 

II. 2. SÖZLÜ VE YAZILI KÜLTÜR FARKLILIKLARI ....................................... 26 

II. 2. 1. Bir Teknoloji Olarak Yazı ve İşlevleri .................................................. 28 

II. 3. SÖZLÜ KÜLTÜRDE DÜŞÜNCE ve ANLATIM BİÇİMİN ÖZELLİKLERİ

 ................................................................................................................................ 34 

II. 4. SÖZLÜ KÜLTÜR ANLATILARI: MİTOS-DESTAN-MASAL ................. 40 

II. 4. 1. “Yaratılış”a Tanıklık ve Ritüel Aracı Olarak Mitos ............................. 49 

II. 4. 2. Uygarlaştırıcı Ataların Trajedileri Olarak Destanlar .......................... 51 

III. BÖLÜM: MASAL: İNSANIN YAŞAM-KRİZLERİNİN ANLATILARI ............ 57 

III. 1. MASAL BAŞLANGIÇLARI: “BİR VARMIŞ, BİR YOKMUŞ” ................ 57 

III. 2. MASALCI: ŞEHRAZAT’IN BİN GECESİ ................................................ 58 

III. 3. GERÇEK DÜNYA KARŞISINDA MASAL DÜNYASININ 

GERÇEKLİĞİ ....................................................................................................... 66 

III. 4. MASAL ANLATISININ ÜSLUBU ve BİÇİMSEL SINIRLARI ............... 74 

III. 5. İYİ ve KÖTÜNÜN SAVAŞI: MASAL KAHRAMANLARI ....................... 78 

III. 6. DOĞAÜSTÜNÜN OLANAKLARI, PERİLER ve BÜYÜLERİ: HOMO 

FABER’İN DÜŞLERİ ........................................................................................... 84 



ix 
 

III. 7. MUTLU SON: KAHRAMANIN EVE DÖNÜŞÜ ...................................... 87 

IV. BÖLÜM: MASAL VE İNİSİYASYON RİTÜELLERİNİN KURAMSAL 
DÜZEYDE İLİŞKİSİ .......................................................................................... 89 

IV. 1. TURNER’IN SEMBOLİK ANTROPOLOJİK YAKLAŞIMI.......................... 89 

IV. 2. İNİSİYASYON RİTÜELLERİ ................................................................... 97 

IV. 2. 1. İnisiyasyon: Kültürel Yeniden Doğum ............................................... 97 

IV. 2. 2. İnisiyasyon Ritüellerinin Yapısı ve Süreçsel Analizi ...................... 106 

V. BÖLÜM: YÖNTEM ve TEKNİKLER .......................................................... 112 

V.1. AMAÇ .......................................................................................................... 112 

V. 2. YÖNTEMBİLİM ......................................................................................... 112 

V. 3. ANALİZ YÖNTEMİ ................................................................................... 113 

V. 3.1. Göstergebilim ........................................................................................ 114 

V. 3. 2. Turner’ın Sembolik Ritüel Analizi ...................................................... 121 

V. 3. 3. Analiz Tekniği ....................................................................................... 125 

VI. BÖLÜM: MASAL ANALİZLERİ ................................................................ 130 

VI. 1. Analizi Yapılacak Masallar ve Özellikleri ............................................. 130 

VI. 2. Masal : “Bacı Bacı, Can Bacı…” ........................................................... 131 

VI. 2. 1. Kesitlere Ayrılmış Masal Metni ......................................................... 131 

VI. 2. 2. Masal Kesitlerinin Sembolik Okuması ve Analizi ........................... 134 

VI. 2. 3. Masalların Başlangıcı ve Sonu Arasındaki Temel Dönüşümler .. 151 

VI. 2. 3. 1. Masal Zaman ve Mekânındaki Dönüşümler ve İşlevleri .......... 151 

VI. 2. 3. 2. Masal Kişilerinin Dönüşümleri ...................................................... 153 

VI. 2. 4. Masal ve İnisiyasyon .......................................................................... 154 

VI. 2. 4. 1. Yapısal Örtüşme ............................................................................. 154 

VI. 2. 4. 2. İşlevsel Örtüşme ............................................................................. 156 

VI. 3. Masal: “Hüsnü Yusuf Şehzade” ............................................................ 157 

VI. 3. 1. Kesitlere Ayrılmış Masal Metni ......................................................... 157 

VI. 3. 2. Masal Kesitlerinin Sembolik Okuması ve Analizi ........................... 161 

VI. 3. 3. Masalın Başlangıcı ve Sonu Arasındaki Temel Dönüşümler ...... 175 

VI. 3. 3. 1. Masalda Zaman ve Mekândaki Dönüşümler ve İşlevleri ......... 175 

VI. 3. 3. 2. Masalda Kişilerin Dönüşümleri ..................................................... 177 

VI. 3. 4. Masal ve İnisiyasyon .......................................................................... 178 



x 
 

VI. 3. 4. 1. Yapısal Örtüşme ............................................................................. 178 

VI. 3. 4. 2. İşlevsel Örtüşme ............................................................................. 179 

VI. 4. Masal: “Yatalak Mehmet” ....................................................................... 180 

VI. 4. 1. Kesitlere Ayrılmış Masal Metni ......................................................... 180 

VI. 4. 2. Masal Kesitlerinin Sembolik Okuması ve Analizi ........................... 185 

IV.4.3. Masalın Başlangıcı ve Sonu Arasındaki Temel Dönüşümler ......... 196 

IV.4.3.1. Masalda Zaman ve Mekândaki Dönüşümler ve İşlevleri ............. 196 

VI. 4. 3. 2. Masal Kişilerinin Dönüşümleri ...................................................... 198 

VI. 4. 4. Masal ve İnisiyasyon .......................................................................... 198 

VI. 4. 4. 1. Yapısal Örtüşme ............................................................................. 198 

VI. 4. 4. 2. İşlevsel Örtüşme ............................................................................. 199 

VII. SONUÇ ..................................................................................................... 201 

KAYNAKÇA ................................................................................................... 207 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



xi 
 

TABLO ve ŞEKİL DİZİNİ 
 

Tablo 1. Lévi-Strauss’un Mitos Analizinde Oedipus Mitosunun Yeniden  

              Yapılandırılmış Biçimi……………………………………………………..19 

Tablo 2. Sözlü ve Yazılı Kültürün Temel Özellikleri………………………………27  

Tablo 3. Bascom’da Sözlü Anlatıların Sınıflandırılması………………………….48 

Tablo 4. Turner’da Ritüel Sürecin İşleyişi………………………………………….93 

Tablo 5. Turner’da Liminal Aşama ile Toplumsal Yapı Arasındaki Farklılıklar.109 

 

Şekil 1. Anlatı Metninin Yapısı…………………………………………………….118 

 



1 
 

GİRİŞ 
 

Bu tez çalışmasında, bir anlatı türü olarak olağanüstü masalların1, sözlü 

kültürde yerine getirdikleri toplumsal işlevleri açısından incelenmesi ve 

masalların, inisiyasyon ritüelleriyle yapısal ve işlevsel boyutta örtüştüğü 

iddiasının gösterilmesi amaçlanmaktadır. Bu iddiaya göre, örtüşmenin yapısal 

boyutunu, inisiyasyonun ayrılma-eşiksellik-bütünleşme biçiminde formülleştirilen 

yapısı ile masal kahramanlarının olayörgüsü sürecinde yaşadığı dönüşümler 

oluşturmaktadır. Örtüşmenin işlevsel boyutunu ise “masalın yanıtlamaya 

çalıştığı soru” vasıtasıyla ulaşılan anlamı ve inisiyasyon ritüellerinin insanı doğal 

bir varlık olmaktan çıkarıp kültürel bir varlık olarak yeniden üretmek olan temel 

amacı oluşturmaktadır. 

 

Çalışmanın sorununu kuran ve temel kavramı olan masallar, günümüz 

toplumlarında ya keyfi/hayali kurmacalar olarak “çocuk” edebiyatının konusu 

sayılmakta ya da kökenini romantizm düşüncesinden alan yaklaşımla 

toplumların geçmişlerinden devraldıkları bir tür “kültürel miras” olarak kabul 

edilmekte ve geçmişin numunelerinden sayılarak “arşivlerde” saklanmaktadır. 

Tarihsel ve toplumsal olarak pratik alanda çeşitlilik gösteren masallar bu 

durumu kavrayış düzeyinde de sürdürmekte; bilimsel bir nesneye 

dönüştürüldüklerinde de bu özelliklerini korumakta, sözel olarak üretilen ve 

aktarılan, “hayal gücü”nün harcıâlem anlatıları olarak tanımlanmaktadırlar.  

 

Oysa düşünme ve ifade etmenin, yazısız olduğu ve söze dayandığı kültürlerde 

–masalların da içinde yer aldığı- anlatılar, toplumsal örgütlenmenin farklı 

düzeylerinde çeşitli işlevler yerine getirmekte ve toplumsal hakikatin kurucu 

unsurları olarak iş görmektedirler. Anlatılar, dayandıkları uslamlamalar 

vasıtasıyla “verili toplumsal sistemi yeniden üretme” (Oskay 2001: 208) 

işlevleriyle iktidarın meşruluk istikrarını garantilemektedir. Öte yandan, 
                                                 
1 Çalışmanın temel kavramı olan “olağanüstü masallar” Propp’un (1987: 5) “gerçek anlamda 
masallar” için kullandığı kavramlaştırmadır ve sözlü kültürde üretilmiş ve kategorileştirilmiş olan 
tür kastedilmektedir. Masal kelimesinin genişlemiş ve yaygınlaşmış kullanımı bu ayrımı yapmayı 
gerektirmektedir. Metnin bundan sonraki kısmında okuma kolaylığı sağlamak amacıyla, 
“olağanüstü masal” ifadesi yerine, -sözlü kültür ürünü anlamında- “masal” ifadesi kullanılacaktır.     
 



2 
 

başlangıçta ekonomik ve siyasal hayatın pratik gereksinimleriyle bir teknoloji 

olarak toplumsal yaşama dâhil olan “yardımcı bellek” olarak yazının etki 

alanının sözlü kültür ürünlerinin işlevlerini de içerecek biçimde genişlemesiyle 

birlikte düşünceyi ifade etmenin farklı biçimleri ortaya çıkar. Özellikle Antik 

Yunan’ın fonetik ve standartlaşmış alfabesi vasıtasıyla, düşüncenin yazıya 

aktarımının ve paylaşımının kolaylaşması, bu süreçte etkin bir rol oynamış; 

giderek yazı karşısında sözlü kültürün gücü zayıflasa da, yine de toplumsal 

yaşamın farklı düzeylerinde etkisini sürdürmeye devam etmiştir. 

  

Antik Yunan düşünce dünyasında mitosun, logos ile “düzeltilmesi”ne kadar 

götürülebilecek olan iki gelenek arasındaki çatışmanın kırılma noktası, 

Descartes ile başlatılan, 17. ve 18. yüzyılların düşünce atmosferindeki 

değişimlerde kendini gösterir. Döneme hâkim olan “bilimsel” ve “mantıksal” 

düşünce, hakikate ulaşmada bireyi merkeze almakta; “aşırı mistik/duygusal” 

ve/veya “-dünyayı en kestirme yoldan kavrama anlamında- faydacı” bulunan –

sözlü kültür ürünlerinin bütününü içeren- mitolojik düşünce sistemine karşı 

durmaktadır. Sözlü kültür ürünlerinin, “halk masalları” kavramı altında 

bilimsel/folklorik bir nesne değeri kazanması ise 19. yüzyılda, dönemin siyasal 

atmosferinin gereklilikleriyle bağlantılı olarak gerçekleşecek ve böylelikle sözlü 

kültür anlatıları ulusun, “dil ve tarih”inin kanıtlarına dönüşerek yeni bir işlev 

kazanacaktır.  

 

Dolayısıyla, sözlü anlatılar, tarihsel süreç içerisinde yazılı kültür ve bilimsel 

düşünce sisteminin ölçütleri bağlamında anlam ve işlev değişimine uğramıştır. 

Bu nedenle masal kavramına ve masalın işlevine yönelik bir çözümlemenin 

yapılabilmesi için öncelikle, sözlü kültürün düşünce ve anlatım özelliklerinin 

belirlenmesi gerekmektedir. Bu özelliklerin anlaşılması için çalışmanın bakışını 

yönelteceği yer Eliade’nin (1993: 12) işaret ettiği “mitosun henüz yaşadığı 

toplumlar” ya da toplumsal yaşamın örgütlenmesinin dayanağını mitosun 

oluşturduğu toplumlar olacaktır. Böylelikle, yazılı kültürde “kesin çizgilerini yitirip 

genellik kazanmış” olan masal kavramını, sözlü kültürde, diğer anlatı türleriyle 



3 
 

birlikte, toplum için taşıdığı anlam ve işlevden hareketle –yani ayırıcı özellikleri 

üzerinden- tanımlamak mümkün olacaktır.    

 

Tez çalışmasının iddiasını çözümlemek amacıyla oluşturulan temel veri setini 

folklor çalışmaları ile derlenen masal metinleri oluşturmaktadır. Sözlü kültür 

içinde bir “gösteri” özelliği taşıyan masalların metinsel hale dönüştürülmüş 

olması bir eksiklik yaratıyor gibi görünse de, aksi, yani bütünüyle sözlü kültür 

ürünü olarak masalları çözümleyebilmek ampirik açıdan (bütünüyle sözlü kültür 

içinde yaşayan bir topluma ulaşabilmek, araştırmacının zihnine hakim olan 

metinselcilik, masal analizlerinin metinsel yapılabilmesi gibi) imkansızlıklar 

barındırmaktadır. Dolayısıyla, tez çalışması “metnin bizi nereye götürebileceği” 

biçiminde formüle edebileceğimiz metodolojik bir soruna sahiptir. Bu sorunun 

çözümüne ilişkin hareket noktamızı ise “… anlatılarının ardında, bu anlatıların 

ilettiği ve düşünme biçimlerinin maskelediği, toplumsal mantığı açığa çıkarmak” 

(Barthes’tan akt. Güngören 1993: 29) ve “anlatılarda bulunan derindeki 

ussallığı, anlatının karşılık geldiği antropolojik gerekliliklerde aramak” (Calvino 

2007:40) kabulleri oluşturmaktadır. 

 

Metinlerin çözümlenmesi, yorumlanması ve yeniden yapılandırılmasında 

kullanılan göstergebilim vasıtasıyla, metin halindeki masalların, temel iskeletini 

yani metnin akslarını/göstergelerini ortaya çıkarmak, böylece masalın temel 

anlamsal yapısına ve anlatının dayandığı en soyut düzeye ulaşabilmek 

mümkündür. Göstergebilim sayesinde masalın işlevini yerine getirmesini 

sağlayan etkenlerin ne olduğu ve bu etkenler arasındaki bağlantı ortaya 

konulabilir; ancak, göstergebilimle, işlevi yerine getiren göstergelerin nasıl 

işlediğini görmek mümkün değildir. Dolayısıyla masalın toplumsal işlevini açığa 

çıkaracak göstergelerin nasıl işlediğini anlayabilmek için analizin bir adıma daha 

ihtiyacı vardır.  

 

Sembolik antropolojik yaklaşım, kültürü, sembolik sistemlerden oluşan bir ağ 

olarak ele alır.  Sembolleri bütünleştiren, karşılıklı iletişimi mümkün kılan 

“anlam”dır. Toplumsal davranışı mümkün kılan ise anlamlı sembollerin 



4 
 

öğrenilmesi ve karşılıklı ilişkiyi yani iletişimi olanaklı kılmalarıdır. Böylece 

sembolik sistem, bir topluluğun tarihsel bir gelenek ve belirli bir iletişim sistemi 

ile geliştirdiği bilgiyi temsil eder. İnsanın en temel sembolleştirme aracı olarak 

dili ele alan bu yaklaşıma göre semboller “yazıldığında gösterge haline gelirler” 

(Applebaum 1987: 480). Sembolü, sosyal eylemin oluşturucu faktörü ve depo 

birimi olarak ele alan V. Turner’ın ritüel süreçleri sembolik analizle çözümleyen 

yaklaşımı, masal metinlerindeki göstergelerin, sembolik düzeyde işleyişlerini ve 

anlamı yakalamamızı olanaklı kılacaktır. Dolayısıyla tez çalışmasının, masalları 

çözümlerken ihtiyaç duyduğu analiz iki yaklaşımın birlikte hareket etmesini 

gerektirmektedir. İlki, metin analizlerinde kullanılan göstergebilim; diğeri, 

göstergelerin/ sembollerin işleyişini görünür kılma imkânı sunan V. Turner’ın 

sembolik antropolojik yaklaşımıdır.       

 

Çalışmamın önerdiği analiz tekniğinin sınanmasına imkân verecek, temel veri 

setini kuracak masalların niteliksel ve niceliksel seçimi, önemli bir ölçüt 

sorununu da beraberinde getirmektedir. Propp’a (1987: 12) göre “… masal türü 

son derece çeşitlilik arz ettiğinden, bütün olarak masalı doğrudan doğruya ele 

almak mümkün değildir”. Sözkonusu çeşitlilik masalın –ve diğer sözlü kültür 

anlatılarının- üretildiği her seferde, değişmesi ve varyantlar yaratması ile ilgilidir. 

Bu özellikleri nedeniyle sınırsız bir çeşitliliğe ulaşan masalların bütününü 

kapsayabilmek mümkün görünmemektedir. Öte yandan, bu duruma gelebilecek 

itiraz(lar)ı Todorov (2004: 13) “(b)ir türe ilişkin tüm yapıtları incelemeden o türü 

incelemeye hakkımız var mı?” şeklinde formüle eder ve şöyle yanıtlar: 

 
“… bilimsel yaklaşımın ana özelliklerinden biri de bir olguyu betimlemek için 
ona ilişkin tüm örneklerin gözlemlenmesinin gerekmediğidir; bilimsel 
yaklaşım daha çok tümdengelime başvurarak çalışır. Gerçekte görece 
sınırlı sayıda vakalar saptanır, bunlardan genel bir varsayım çıkarılır ve 
başka yapıtlar üzerinde doğrulama ya da yadsıma yoluyla sınanır. 
İncelenen olgu sayısı ne olursa olsun her zaman evrensel yasalarını 
çıkarmaktaki yetkemiz sınırlıdır; gözlemlerin sayısı kesinlik sunmaz, önemli 
olan kuramın mantıksal tutarlılığıdır” (Todorov 2004: 14).  

 

Dolayısıyla masal seçiminde önemli olan, “bütünü kapsamaktan” ziyade, seçilen 

örneklerin çalışmanın iddiasını tutarlı bir biçimde açıklayacak ve anlatacak 



5 
 

zengin malzeme içermeleridir. Bu amaçla, Boratav (1998) tarafından derlenmiş, 

Türkçe anlatılan üç masalın tam metinleri kullanılmıştır. Seçilen masallarda 

metninin kendi içinde motif çeşitliliğine sahip olması, ana masal karakterlerinin 

birden çok kişi olması, masalların çözümlemeye çalıştığı sorunların birbirinden 

farklı olmasına dikkat edilmiştir.  

 

Buraya kadar, çalışmanın temel iddiasının genel hatları belirlendikten sonra, bu 

iddianın tartışılması için aşağıdaki sorular yanıtlanmaya çalışılacaktır:   

 

1. Sözlü kültürde masalın toplumsal işlevi nedir? 

2. Sözlü kültür ürünlerinin yerine getirdiği toplumsal işlev(ler)in 

gerilemesinde baskın hale gelen yazılı kültürün etkisi nedir?  

3. Masal ve inisiyasyon ritüelleri, sözlü kültürün hâkim olduğu toplumlarda, 

hangi boyutta ve nasıl örtüşürler? 

4. Masalın işlevine masal metninden hareketle nasıl ulaşabiliriz? 

 

Bu sorulardan hareketle, çalışmanın ilk bölümünde öncelikle genelde sözlü 

anlatılarla, özelde ise masallarla ilgilenen farklı disiplinlerin bakış açılarından 

masala ilişkin kuramsal yaklaşımlar araştırılacaktır. İkinci bölümde, tez 

çalışmasının temel kavramları incelenecektir. Masal kavramı “yerinde kullanmak 

ve işaret ettiği şeyleri tanımak” amacıyla, sözlü kültürün düşünme ve anlatım 

biçimlerinin özellikleri üzerinden masal kavramı, diğer anlatılarla birlikte 

incelenecektir. Üçüncü bölümde masal kavramına ilişkin temel nitelikler 

belirlenecektir.  

 

Dördüncü bölüm, V. Turner’ın kuramsal yaklaşımdan hareket edilerek masal 

kavramı ile inisiyasyon ritüellerinin, tezin iddiası bağlamında ilişikilendirilmesini, 

yapısal ve işlevsel özellikleri çerçevesinde tanımlandıktan sonra, her iki 

kavrama ilişkin sınırlar kesinlik kazandırılmasını içermektedir. Böylelikle 

çalışmanın teorik düzeydeki çözümlemesi yapılmış olacaktır. Beşinci bölüm, 

metodolojik tartışmanın yapıldığı ve tez sorusunun gerektirdiği analiz tekniğinin 

oluşturulması adımlarının atıldığı bölümdür. Bu amaçla, göstergebilim ve V. 



6 
 

Turner’ın sembolik antropolojik yaklaşımı araştırıldıktan sonra, masal 

metinlerinin çözümlenmesi için uygulanacak analiz tekniğinin genel özellikleri bu 

bölümde tanıtılacaktır. Çalışmanın iddiasının gerektirdiği metodolojik araçlar seti 

bu bölümde kurulmuş olacaktır.  Altıncı bölüm ise, söz konusu analiz tekniğinin 

uygulaması amacıyla seçilen masal örneklerinin çözümlenmesini, dolayısıyla 

tez iddiasının pratik düzeydeki çözümünü içermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

I. BÖLÜM: MASAL ÇALIŞMALARINA GENEL BİR BAKIŞ 

Sözlü kültürün nesnelerine ilişkin çalışmaların kuramsal kökeni Platon’un şairleri 

devletinden kovmasına kadar uzanmaktadır. Platon’a göre “çirkin uydurmaların” 

anlatılması büyük bir kötülüktür. Bu nedenle “masalcıların kollanması 

(denetlenmesi)” ve yurttaşların “ileride edinmelerini istediği düşüncelerle” 

biçimlendirilmesi gerekmektedir: “Masalları güzelse, bırakacağız söylensinler. 

Kötüyse yasak edeceğiz” (Eflatun 1971: 68-69). Platon için masalların güzel ya 

da kötü olmasının ölçütü “yurttaşlara uygunluk”tur ve bu uygunluk belli bir felsefi 

sistemin hakikati ile kurulmuştur. Antik Yunan düşünce dünyasında başlayan 

“mitos” ve “logos”un kavgası ya da “mitin akılla düzeltilmesi”nin (Veyne 2003: 

11) pratik alandaki karşılığı efsanelerin kaynağı Mousa’ların Herodotos 

Tarih’inde yok olması ile gerçekleşecektir (Hartog 1997: XII).2  

 

Mitolojinin bir disiplin haline dönüştüğü dönem “Yunan tanrılarına, eleştirel 

düşüncenin pragmatik bir nesnesi” olarak bakma anlamını taşımaktadır (Asad 

2007: 39). Ne var ki söz konusu bakışta, Yunan mitosları ile İncil öğretileri, aynı 

düşünce düzleminde karşılaştırılmaz. Yunan mitosları doğal düzenin bir parçası 

sayılırken, İncil’de geçen mitoslar doğaüstü görülmektedir; klasiklerdeki 

kahramanlar edebiyat alanı içinde incelenirken, İbrani kahramanları gerçek tarih 

olarak kabul edilmektedir (Campbell 1995:16-17).  

I. 1. İLK DÖNEM ÇALIŞMALARI: ROMANTİZM ve FOLKLOR  

Masalların bilimsel alanın ilgisini çekmesi, böylece “bilimsel nesne” olabilmeleri 

19. yüzyılın siyasal ve ekonomik atmosferindeki dönüşümlerin düşünce 

hayatındaki etkileri ve bu etkilerin talepleri ile ilgilidir. Bu dönemin çalışmaları –

genel anlamıyla- özünde “köken” sorununa yanıt arama amacındadır; düşünce 

ve sanat (özellikle yazılı edebiyat) alanlarındaki karşılığı romantizm akımında 

kendini göstermektedir. Romantizm akımını tarihsel olarak belirlemek güç olsa 

da, siyasal ve ekonomik alanlarında, başlangıcını Fransız devrimi (Hobsbawm 

                                                 
2 Hartog, bu kırılmayı şöyle özetleyecektir: “Herodotos’un Tarihi’nin bir tarihi vardı ve bu, 
tarihyazımının tarihinin tam da anadamarında yer alıyordu” (akt. Yılmaz 2005: 60).  



8 
 

1998: 279), ardından 19. yüzyılla birlikte ulus-devletlerin biçimlenmesi ve sanayi 

kapitalizminin gelişim süreci ile yaşanan dönüşümlere düşünce ve sanat 

yaşantısından gelen tepkileri kapsar (Beaud 2003: 51). Ulusal birliğe, 

Avrupa’daki diğer devletlere göre Almanya ve İtalya’nın çok daha geç ulaşmış 

olması, romantik akımın bu ülkelerin düşünce dünyalarındaki etkilerinin çok 

daha yoğun olmasına neden olur. Romantizm akımı siyasal yaşamda sol ve sağ 

düşüncenin temsilcilerini içinde barındırsa da –ki bu romantizmin en aşikâr 

özelliği olan aşırılık yanlısı olması ile ilgilidir (Hobsbawm 1998: 280)- genel 

eğilimi “kapitalist-burjuva düzeninde yitirilen düşlerin” (Fischer 1993: 50) , “peri 

masallarındaki ormanların havasıyla kuşatılmış, üzerine sual olunmaz Hristiyan 

cennetinin asılı olduğu” (Hobsbawm 1998: 286) insanın doğayla uyum içinde 

yaşadığı “altın çağların” istikrarlı ve düzenli toplumuna duyulan arzu olarak 

tanımlanabilir.  

 

Bu ihtiyaca yanıt, doğayla uyum içinde yaşayan ve hafızalarında kayıp cennetin 

efsanelerini muhafıza eden “halk”tan gelecek, böylece “ulusun soylu geçmişi”nin 

yazılabilmesinin imkânına kavuşulmuş olacaktır. Bu düşüncenin ve özellikle 

Alman romantizminin biçimlenmesinde Herder önemli bir rol oynamaktadır.  

 
“Herder’e göre tarih felsefesini bilimsel düzlemde olanaklı, pratik düzlemde 
gerekli kılan şey gelenektir. Herder’e göre insan, yine insani bir şey olan 
gelenekle “oluşur”… Gelenek “bugünde yaşayan geçmiş”tir. Geleneği 
olmayan insan bir doğa varlığı olarak kalırdı. Doğa varlığı olarak insanın, 
homo antropos’un bir tarihi yoktur; tarih içindeki insanın, human’ın, beşer’in 
bir tarihi vardır. … “insan soyunun geçmişten devreden bir birikimi olduğu 
için, bu birikimin kendisi, bireylerin bir-arada- yapıp-etmelerinin ürünü olarak 
humanite’dir ki, bizi insan (human) kılan şey işte bu birikimdir.”… Humanite 
geleneğin ve tarihsel birikimin ürünüdür. Herder’e göre biz bu ürünü, 
humanite’yi tam olarak kavrayamayız. Biz onu belli çağ ve dönemlere 
damgasını vuran ideler örneğinde (Greklerin dünyasında “güzellik”, 
Romalıların dünyasında “hukuk”, Ortaçağda “kozmopolitlik” gibi) parçalı 
olarak ve ancak bugünden kalkarak yorumlayabiliriz” (Özlem 2001: 75). 

 

Ulusun ortak tarihinin yazılması kadar, “ana-dil” ve/veya “dil-birliği” de önemli bir 

sorundur. Avrupa’da devletlerin kesin biçimlerini alması ve üstünlük sorununun 

ortaya çıkmasıyla güdülenen ve “ilk dil olma” iddiası ile hareket eden “milliyetçi” 

dil savları somut devletçilik anlayışından doğar. Anadil araştırması kökenler 



9 
 

araştırmasını başlatır ve “dil ailelerinin belirlenmesi ve sınırlarının çizilmesi 

(sözgelimi Sami dilleri ile Germen dilleri gibi); bir dilin, o dille bazı ortak 

özellikleri koruyan öteki dillerin ya da lehçelerin ‘ana’sı olabileceğini gösterdiği 

bir modelin geliştirilmesi; sinoptik sözcüklerin oluşturulmasıyla ilk işaretleri 

verilmiş olan bir karşılaştırma yönteminin başlangıç aşamasındaki kuruluş” 

adımları, ilk dili belgeleme amacı taşır (Eco 1993: 109-110). 19. yüzyılda ilk dilin 

oluşmuşsa bile, artık ulaşılması olanaksız hale gelmiş olduğu, bu nedenle 

varolan dillerin bir tipolojisinin oluşturulup, dil ailelerini, dil oluşumlarını ve 

kökenleri belirlemenin daha uygun olacağı düşüncesi hakimdir ve bu yönelim 

Hint-Avrupa varsayımı araştırmalarının temelini oluşturur (Eco 1993: 110-111).   

 

Temel adımlarını bu şekilde özetleyebileceğimiz Avrupa siyasal, ekonomik ve 

düşünsel yaşamındaki yönelimler masal çalışmalarının da nedenini oluşturur.   

Avrupa’da bu ilk dönem çalışmaları masalların bilinen bütün değişkenlerini 

inceleyerek, masalların doğuş yerlerini ve ilk biçimlerini sorgulama amacını 

taşır; bu özelliklerinden dolayı bu türden incelemeler “kaynakçı çalışmalar” 

olarak adlandırılmaktadır (Karabaş 1981:203). Masalların kaynaklarına ilişkin 

çalışmalara örnek olarak “tarih öncesi görüş ya da mitoloji okulu” ile “tarihi görüş 

ya da Hindoloji okulu” verilebilir.  Bunlardan ilki, masal ve mitoloji arasındaki 

benzerliğe dikkat çekerek, masalın mitolojiden çıkmış olacağını ileri sürmekte 

ve masalların kökenini Hint Mitolojisinde (Veda’larda)3 aramaktadır. Bu görüş, 

Hint-Avrupa dillerinin Sanskritçe ile akrabalığının keşfine yönelik çalışmaları ile 

alakalıdır (Boratav 1983: 273). İkinci görüş ise yine kaynak olarak Hindistan’ı 

kabul etmekte, ancak Veda’lar yerine Pançatantra’yı4 yerleştirmektedir. Bu 

yaklaşım, masalların tarihi devirlerde şekillenip dünyanın diğer bölgelerine 

yayıldığını ileri sürmektedir (Sakaoğlu 1999:4-8). Karabaş’a göre (1981:203) 

“coğrafyasal-tarihsel bir kaynak araştırması” niteliği taşıyan bu araştırmalar, 

diğer bütün uygarlıkların üstünde bir ‘Hint-Avrupa’ uygarlığını esas almakta ve 

                                                 
3 “Samhita (Birikim) adı verilen dört Veda (Bilgi) kitabı, Rig, Sama, Yacur ve Atharvaveda’dır. 
Bunlar içinde Rigveda en eski ve en önemlisidir. Rigveda’da anlatılan birçok söylence, sonraki 
dönemlerde sık sık kullanılmıştır” (Kaya 1998: 13).    
4 Pançatantra, “Beş Kitap” anlamına gelen ve “hayvan masalları” ile özdeşleştirilmiş olan Hint 
masal serisidir. Ancak kim tarafından ve ne zaman yazıldığı net bir biçimde belirlenebilmiş 
değildir (Kaya 1998: 19).    



10 
 

Avrupa’daki masalları da, bu –varsayımsal- uygarlıkla bağlantısını kurmak 

amacıyla kanıtları olarak sunmaktaydılar. Söz konusu kaynakçı çalışmalara 

itirazlarla biçimlenen ve “etnografik görüş” olarak adlandırılan bakışa göre 

masallar kaynağını mitolojiden değil, hayatın kendisinden almaktadırlar (Boratav 

1983: 273).5  

 

19. yüzyıl masal çalışmalarında, folklor ve onu biçimlendiren ulusalcılığın 

birlikteliği söz konusudur. Ulusalcı perspektif “folkloru, hafızadan kolayca silinen 

sözlü arşivin hazinelerini okuryazar kuşaklar için muhafaza etmesi6 amacıyla 

teşvik etmiştir” (Herzfeld 1998:236). Herzfeld’a (1998: 236) göre 

“akılcılaştırılmış metinler”in derlenmesi ve düzeltilmesi, araştırmacıların 

perspektifleriyle biçimlenen ve/veya “nasyonalist isteklerin gerektirdiği kültürel 

temizlik” gibi pratiklerle gerçekleştirilir. Masallar konusunda ilk akla gelen ve 

                                                 
5 Boratav (1983: 273) bu üç görüşe şöyle bir itiraz getirmektedir: “Masal, edebi neviler gibi 
müstakir bir şey değildir. O bilakis, daima değişir, yeni yeni unsurlar alır, anasırından birçoğunu 
terk eder, onun için masallarda, Hint’in olduğu kadar Babil, Mısır, İran, Yunan, küçük Asya 
tesirlerini ve mahalli izleri de aramak icap eder”. 
6 “Muhafaza etmek”, folklorun –değişemeyen- temel amaçlarındandır ve araştırma metotlarında 
odaklandığı problem alanını oluşturmaktadır. Bu problemin etkisi, folklorik malzemenin 
toplumsallıkla ilişkisini tali bir probleme dönüştürür ve folklorik malzemenin derlenmesine ilişkin 
şartları bilimsel olmanın koşulu sayar. Üstelik bu durum sadece folkloru değil, doğa bilimleri 
karşısında meşruiyet krizi içindeki sosyal bilimlerin genel sorunudur. Folklorik ürünlerin 
kataloglanmış nesnelere dönüşümünü “geçmişi gün ışığına çıkarıp stoklayan çizgisel biriktirme 
anlayışına” bağlayan Baudrillard’a (1998: 21) göre bu anlayıştan vazgeçmek batı kültürünün 
çöküşü anlamına gelir. Baudrillard bu durumu şu örnek üzerinden açıklamaktadır:  
    

“Filipin hükümeti, 1971 yılında sömürgeci, turist ve etnologların ulaşamayacakları 
bir bölgede yaşayan bir avuç Tasadaylı’nın ilkel yaşamlarına dönmesini sağlayan 
yasal düzenlemeyi yaptığı gün, etnolojide paradoksal bir şekilde kendi ölüm 
fermanını imzalar gibi olmuştur. Sekiz yüzyılı aşan bir süreden bu yana diğer 
insanlarla kesinlikle bir ilişki kurmadan vahşi ormanın derinliklerinde yaşamış olan 
bu insanlar sonunda antropologların elinden kaçamayarak keşfedileceklerdi. Ne var 
ki Tasadaylıları keşfeden antropologlar bu insanların kendileriyle ilişki kurar 
kurmaz, kapatılmış oldukları mezardan açık havaya çıkartılır çıkartılmaz toz haline 
gelen mumyalar gibi yok olup gittiklerini görünce ormandaki yaşamlarına 
dönmelerini istemek zorunda kalacaklardı.  
Etnolojinin yaşayabilmesi için nesnesinin ölmesi gerekmektedir. Oysa ‘keşfedilen’ 
nesne ölerek hem intikam almakta hem de kendini çözmeye çalışan bilime meydan 
okumaktadır. (…)Böyle bir paradoks cehenneminden kurtulmak isteyen etnologlar 
Tasadaylıları güvenlik çemberine alarak aslında kendilerini kurtarmaya 
çalışmışlardır. (…) Burada bir fedakârlıktan (bilim asla fedakârlık yapmaz o her 
zaman için öldürücü bir özelliğe sahiptir) çok kendi gerçeklik ilkesini korumaya 
çalışan bilimin yaptığı bir fedakârlık simülasyonundan söz edilebilir. Dondurularak 
buzluğa yerleştirilen Tasadaylılar etnoloji için kusursuz bir bahane, sonsuza dek 
kendisinden yararlanılabilecek bir güvencedir “(Baudrillard 1998: 18-19).  

    



11 
 

folklorun bağımsız bir araştırma alanı olarak ortaya çıkmasında önemli bir rol 

oynayan Jacob Grimm (1785-1863) ve Wilhelm Grimm’in (1786-1859) 1812 de 

yayınladıkları Kinder und Hausmarchen (Çocuklara ve Ev Halkına Masallar) 

sözlü gelenekten toplanmış halk masallarından oluşmaktadır. Grimmler 

“(d)erledikleri masallarda dil, anlatım ve biçim bakımından düzeltmeler yapıp; 

gerçek masalla, bozulmuş masalı birbirinden ayırmayı denemişlerdir” (Başgöz 

2002: 9-10). Türkçe masalların derlenmesi çalışmalarının başlangıcında da 

benzer kaygıları görmek mümkündür. Ziya Gökalp, Fuad Köprülü, Rıza Tevfik 

Ziya bu dönem için örnek verilebilecek folklorculardandır. Gökalp Türkçülüğün 

Esasları’nın, ‘Bedii Türkçülük” bölümünde masalları, halk edebiyatının önemli 

unsurlarından biri olarak saymaktadır ve bu amaçla birçok masal derlediği 

bilinmektedir (Sakaoğlu 1999:3). 

 

Folklor araştırmacılarının perspektifini biçimlendiren siyasal ideolojinin bir “kültür 

politikası” olarak modern ulus devlete hizmet ettiğini Abrahams (2002: 29-30) 

“folk” kavramının tarihsel süreç içinde değişen anlamlarına bakarak, şu şekilde 

açıklamaktadır:  

 
“Dick, Almanca volk teriminin Herder tarafından geliştirildiğini belirtir: “Volk 
birçok anlama gelebilmektedir. Bir ulus olarak halk (Latince, populus, natio), 
bir ulusun ya da bir kabile toplumunun bir alt koluna ait olan halk (Latince, 
gens, Almanca, Stamm), alt sınıfların halkı, yönetilen sınıf, eğitim görmemiş 
–bakış açısına bağlı olarak- genel halk (Latince vulgus) veya ayaktakımı 
(Latince, plebs) olarak değerlendirilebilecek halk”. Jacob Grimm, alt 
sınıfların kültüründen tüm ulusun kültürüne doğru olan toplumsal gelişmeyi 
tasvir ederek bu kullanımı daha da genişletti: “anlatı mirasının ulusun 
bütününden bir toplumsal sınıf olarak genel halka (eğitimli sınıfa karşıt 
olarak) kültürel transferi. Özünde bu, ulusun en değerli düşünsel 
geleneğinin “kaçıp terk etmek” zorunda kaldığı ve bu perspektifte geleneğin 
hakiki bekçileri sayılan halk arasında sığınak bulduğu anlamına gelir. 
Benzeri düşüncelerin İngilizcede7 de geliştirildiği açıktır. Folk, liberal veya 

                                                 
7 Bir disiplin olarak folklorun tarihsel köken öyküsünde yer alan William Thoms, “gerçek Anglo-
Sakson terimleri” ile icat ettiği Folklor -folk ve lore (bilgi)- ile iki çağrıda bulunur: İlki “Britanya 
adalarının eski zamanlara ait örf, adet, gelenek, görenek, batıl inanç, baladlar, atasözleri vb. 
derlenmesi, düzenlenmesi ve yayımlanması” ve diğeri (ilk amacın sonunda) “eski geleneklerin 
yerine kendi kültürlerini yerleştiren yabancı güçlerle birlikte, dışarıdan gelen kültürel formların 
süpürülüp atılması” amacına hizmet (Abrahams 2002: 35).  
Bu durumun 20. yüzyıldaki yansımasını,  W.B. Yeats, T.S. Eliot gibi önemli isimlerin İrlanda 
mitolojisine eğilerek; miti, bilime, materyalizme ve Anglosakson soyutlamaya karşı bir “görme 
biçimi” olarak kullanıma açmalarıyla “İrlanda’yı İngiliz etkisinden kurtarma” ve “İrlanda halkını, 



12 
 

pragmatik gelenekten gelen bazılarına göre, ortak duygu nosyonlarının 
vücut bulduğu genel halkın sesi anlamına gelmeye devam etti; Dave Harker 
gibi Marksist eleştirmenlere göre folk’un genel halk olarak değerlendirilmesi 
elit kültür arasında bir parola (bir çeşit argo deyim) haline geldi” (Abrahams 
2002: 29; d.n.).      

    

Böylece bir “kültür politikasının” konusu olan folklor, “tutucu tarım toplumu 

olarak halk (folk) düşüncesi”nden hareketle modern ulus devlette iktidar sahibi 

olmayan insanları (boşta gezerleri, göçmen işçileri, hatta siyasi muhalifleri) 

kapsayarak,  temeli tarıma dayanan perspektifle belli bir toprak parçasına 

bağlılığı ve kendini belli bir coğrafi alanla ilişkilendirmeyi esas alan bir 

yurtseverliğin 19. yüzyıldan itibaren yükselişine hizmet eder (Abrahams 2002: 

29-30).    

 

İlk dönem folklor çalışmalarında yöntemsel değişime işaret eden –aslında söz 

konusu yöntem pozitivizmin etkisiyle biçimlenir- “Fin Okulu”,  “tarih ve coğrafya 

içinde karşılaştırmalı araştırmalar” yapma amacını “sınıflandırmayı” esas alarak 

gerçekleştirir. Masalın bozulmamış “ilk biçimine” (archetype) ulaşma amacı 

taşıyan sınıflandırma çalışmaları tip ve/veya motif8 üzerinden yapılmaktadır. Bu 

                                                                                                                                               
İrlanda toprağıyla barıştırma” amacını taşıyan “Kelt uyanışı”nda görmek mümkündür (Edwards 
2000: 202).    
8 Thompson’ın tip tanımı şu şekildedir: “Varlığını bağımsız olarak koruyabilen geleneksel bir 
masaldır. O, bağımsız bir masal olarak anlatılabilir ve başka bir masala veya masallara gerek 
duymaz” (akt. Sakaoğlu 1999: 11). Motif ise “(g)eleneksel edebiyatta sistematik düzenlemenin 
evrensel kaidesini oluşturacak masalın en temel unsuru” (Thompson 1955: 10) ve “kendini 
gelenek içinde sürdürme gücüne sahip hikâye anlatmanın en küçük birim” (Leach, M. 1972: 
1077) olarak tanımlanır. Masal katolog sisteminde, her motif bir harf ile başlar; örneğin “A” 
“Mitolojik motifler”in, “A100-A499” “Tanrılar”a ilişkin motiflerin, “A300-A399” “Yeraltı Tanrıları” ile 
ilgili motiflerin indeks içindeki yerlerini göstermektedir (“masalın en temel unsuru” olarak 
tanımlanan motif katalogunda mitolojik unsurların yer alması masal ve mitoloji karşıtlığı/farklılığı 
düşünüldüğünde çelişkili görünse de “halk masalı/folktale/märchen” teriminin mit, masal, destan 
terimlerinin üçünü de kapsayacak biçimde kullanımı ile ilgilidir (Bascom 2003: 472). Thompson 
masal motiflerini derleme çalışmalarının amacını ve gerekliliğini şu şekilde açıklamaktadır:  
 

“Sayısız insanın, sayısız topraklar üzerinde söylediği masalları toplayıp bir araya 
getirince, aralarında, şaşırtıcı ayrılıklarla beraber, şaşırtıcı benzerliklerde bulduk. 
Bu nedenle masalın yeryüzündeki dağılımı (diffiusion) ile ilgilenmeye başladık. 
Bunu yaparken bize en akılcı gelen yol, masalı küçük parçalara bölmek olarak 
göründü. Masalı epizotlara ve nakışlara (motif) böldük. Böylece değişmeyen ve 
daha fazla ufalanmayan masal birimleri elde ettik. O vakit, her nakışın tarih ve 
coğrafya içindeki dağılımını incelemek, bunları başka masallarınki ile karşılaştırmak 
kolaylaştı. Bu nakışın ve masalın en eski ve orijinal biçimini bulmak istiyoruz. Masal 
daha ilk yurdunda iken, uzun dağılma yolculuğuna başlamadan, onun nasıl 
olduğunu ortaya çıkarmak istiyoruz” (Thompson 1961 akt. Başgöz 2002: 39-40). 

 



13 
 

konuda önemini hâlâ korumakta olan eser, Aarne-Thompson Motif Index’tir. A. 

Aarne’nin Kuzey Avrupa ülkelerinin masallarını, masal tipleri üzerinden yaptığı 

sınıflandırması, zaman içinde, özellikle de Thompson’un bibliyografyayı 

genişlettiği ve geliştirdiği uluslar arası bir katalog olmuştur. Türk masallarıyla 

ilgili ilk tip çalışmaları 1940’lı yıllarda Boratav’la başlamış sayılmaktadır. 

Eberhard ve Boratav’ın 1953’te yayımladıkları Typen Türkischer Volksmarchen 

(TTV), Aarne-Thompson Kataloğunda da (1964) yer almaktadır9.  

 

Sınıflandırma çalışmalarını masalın “kötü bir özeti” olarak gören Karabaş’a 

(1981: 204) göre, bu türden çalışmaların amacı “sözlü yazın ürünlerinin 

(özellikle masalların) kötü yayılma koşulları altında birbirine karışmış, doğuşu 

sırasındaki işlevini yitirmiş örgelerin [motif] gerçek yerlerini saptayıp masalların 

‘gerçek’ metinlerini elde etmektir”. Ancak masal derleme çalışmalarında da, 

motif ve tip çalışmalarında da sonuç neredeyse evrensel kataloglar oluşturmak 

olmuştur; öte yandan masalın toplumsal işlevi gözden kaçırılmıştır (Karabaş 

1981: 206). Van Gennep (2000: 176) tip ve motif kataloglarını şu şekilde 

eleştirmektedir: “Bu kataloglar basit tetkik ve vasıta ve aletleridir; gittikçe daha 

genişleyen bir temel üzerine tematik ve edebi mukayeseleri tesis etmeye 

yararlar, fakat hiçbir zaman metinlerin inceden inceye tetkiklerinin yerini 

tutmazlar”.    

 
Yetmişli yılların sonlarında, Indiana Üniversitesi Folklor Enstitüsü çevresi, 

Richard Dorson başkanlığında folklor alanında sosyal içeriğe (contextualist) 

yönelik araştırmalar başlatırlar. Folkloru bir gösterim, canlı bir anlatım, bir 

eylem, bir metni canlandırma olarak görürler; metin yerine “olay bütününün” 

incelenmesi gerektiğini savunurlar. Folklor ürünlerinin metin olarak görülmesini 

bir eksiklik olarak değerlendirip, etkili bir şekilde eleştirirler (Başgöz 2002: 25). 

Bu ekol içinde yer alan, Alan Lomax, Kontometrics adını verdiği yaklaşımla, 

                                                                                                                                               
Tomaşevski’ye göre (1995: 230) “karşılaştırmalı incelemelerin ana kavramı” olarak motif, değişik 
yapıtlarda bulunan tema birimidir (sözgelimi “nişanlı kızın kaçırılması”, “yapacağı işleri yerine 
getirmesinde kahramana yardım eden hayvanlar”, vb). Bu motifler bütünü, bir anlatıdan öbürüne 
aktarılarak ayrışmadan kalırlar; yapıttan yapıta dolaşmaları sırasında bütünlüklerini korurlar. 
9 Eberhard ve Boratav’ın Türk masallarına ilişkin tip çalışması Motif-Index of Folk-Literature’ın 
Thompson tarafından 1955’te genişletilerek yapılan baskısında  “Yakındoğu ve Hindistan” 
masalları bölümünde yer almaktadır.   



14 
 

Folk Song Style and Culture (Halk Türküsü Biçemi ve Kültür) adlı kitabı, 

dünyanın çeşitli kültürlerinden derlenen ses kayıtlarının analizini esas alır. 

Lomax, kültürde çalışma hayatının örgütlenmesi ile türkü söyleyen insanların 

örgütlenmesi arasında sıkı bir ilişki olduğunu göstermektedir. Gösterim ekolü, 

masal anlatıcısını bir sanatçı olarak merkeze alarak,  masal anlatıcılarının hayat 

hikâyelerini de derleme düşüncesini geliştirir. Linda Degh’in Kanada’da yaşayan 

Macar göçmenleri üzerine yaptığı çalışmasında, hayat hikâyeleri ile anlattıkları 

hikâyeler arasındaki organik bağı inceler. Bu çalışmada kişinin öz hayatını 

anlatmasını bir folklor biçimi sayar, hayat hikâyelerini de halk edebiyatı 

çalışmaları içine alma gereği üzerinde durur. Öz hayat hikâyesi, Degh’e göre, 

gerçek hayatın hikâyesi değil toplumun kabulleneceği hayatın hikâyesidir (akt. 

Başgöz 2002: 25-34).   

I. 2. DİLBİLİM ve YAPISALCILIK 

Masal derleme çalışmalarının ilk aşamasında, bu çalışmaları biçimlendiren 

“milliyetçilik” unsuru, folklor çalışmalarında etkisini sürdürse de zamanla geri 

planda kalmış ve ardından Saussure’la başlayan yapısal dilbilim yaklaşımı ile 

dilin “evrensel” temellerine yapılan vurgu, etkisini masal çalışmalarında da 

göstermiştir. Saussure, kendinden önceki dilbilimcilerin, dilin zaman içinde 

değişimini ve bunun kurallarını inceleyen artzamanlı (diyakronik) yaklaşımının 

aksine; dili,  “belli bir zaman noktasında ele alarak eşzamanlı (senkronik), kendi 

kendine yeterli ve bağımsız bir sistem” olarak incelemektedir.  Saussure 

“düşünme yönteminin temelini oluşturan birtakım karşıtlaştırmalardan giderek, 

dil yetisinin değişik yanlarını birbirinden ayırmaya, böylece dilin tanımına 

ulaşmaya çalışır” (Yücel 1982: 20). Ele aldığı ayrımlardan biri, langue (dil)/ 

parole (söz) ayırımıdır. Ona göre, “dili sözden ayırmak demek: 1. Toplumsal 

olguyu bireysel olgudan; 2. Temel olguyu ikincil, az çok da rastlantısal nitelikli 

olgudan ayırmak demektir” (Saussure 1985: 16). Bu nedenle Saussure için dil, 

bir dil sistemine verilen ad iken; söz, dilin somut kullanımı, yani dilin belirli bir 

konuşucu tarafından belirli bir andaki uygulamasıdır. “Somut ve bireysel olan 

söz’ün arkasında, onu belirleyen soyut toplumsal bir sistem, (yapı) dil vardır” 

(Moran 1983:178). Saussure için bir dil sistemi, öğelerin yığını değil, tutarlı bir 



15 
 

bütündür. Soyut ve toplumsal olan sistem, somut ve bireysel olan sözü denetler; 

sistemde önemli olan, öğelerin tek başlarına kendi öz varlıkları değil, sistem 

içindeki işlevleri, öğeler arasındaki ilişkileridir.  

 

Dilbilimdeki gelişmelerle beraber “söyleyeni, yazanı ya da ileticisi bilinsin 

bilinmesin bir dil metninin çözümlenip kendi içinde anlamlılık ile tutarlılık 

kertesinin incelenebilmesi” (Karabaş 1981:205) mümkün olabilmiştir. Dilin bir 

parçası olan, önce sözlü dil içerisinde oluşan, daha sonra yazılı dile aktarılan 

masallar, yapısal dilbilimin getirdiği gelişmelerle ele alınmaya başlanmış; bu 

sayede, “bir masalı değerlendirirken onu yaratmış olduğu varsayılabilecek 

köylünün dar bir sanat anlayışında değil de metnin çözümlenmesinden” 

(Karabaş 1981:205) hareket edilebilmektedir.  

 

Söz konusu çalışmalarla birlikte karşımıza çıkan Propp, masal çalışmalarında 

“kapsamlı yapı çalışmalarının” başlatıcısı olarak önemli bir adım atmıştır. Propp 

(1995: 202) “masallar arasındaki benzerlik” sorununun, kendinden önceki 

araştırmacıların yaptığı gibi, “masal anlatısının bütünü ve varyantları”nın 

bağımsız olarak incelenmesiyle değil de, “masalların kompozisyonları ve 

yapıları bakımından” karşılaştırmalı analizinden hareket edilerek 

çözümlenebileceği görüşündedir. Bu düşüncesinden hareketle, geleneksel Rus 

masallarını “değişebilir ve değişmeyen öğeler” 10 açısından inceleyerek, 

bunların olay örgüsünü meydana getiren birimleri, bu birimlerin sıralanışını ve 

gerektirdikleri rol sayısını saptar.11 Propp’a göre (1987:77) “(b)ir masalın 

                                                 
10 Propp (1995: 202), masalın değişebilir ve değişmeyen öğelerini şöyle açıklamaktadır: 
“Olağanüstü masallardaki kişilerin, görünüş, yaş, cinsiyet, uğraş, medeni durum ile başka dural 
ve niteliksel özellikler açısından çok farklı olmakla birlikte, eylem süresince aynı edimleri yerine 
getirdikleri gözlemlenebilir. Bu da değişmeyen öğelerle değişen öğeler arasındaki bağlantıyı 
belirler. Kişilerin işlevleri değişmeyen öğeleri simgeler; bütün geri kalanlarsa değişebilir”. 
Örneğin, “kral kahramanı prensesi aramak için gönderir”, “Üvey anne kızı ateş aramaya 
gönderir”.  ‘Gönderme’ ve ‘aramak için yola çıkmak’ değişmeyen öğelerdir; gönderen ve yola 
çıkan, göndermenin nedeni vb değişen öğelerdir.  
11  Propp’a (1987: 44-102) göre masalın değişmeyen sabit işlevleri şunlardır:  

1. Aile fertlerinden birinin evden uzaklaşması 
2. Yasağın kahramana zorla kabul ettirilmesi 
3. Yasağın çiğnenmesi 
4. Hasmın bilgi elde etme yolları 
5. Hasma kurbanı hakkında bilgi verme 
6. Hasmın Kurbanı aldatma yolları: Kurbanın kendisini veya servetini ele geçirme 



16 
 

değişmez, sürekli öğeleri, kişilerin işlevleridir. İşlevler masalın temel oluşturucu 

bölümleridir ve olağanüstü masalın içerdiği işlevlerin sayısı sınırlıdır”. Propp’un 

masallarda değişmeyen bir yapısal ortaklık tespiti, bütün anlatı türlerine 

uygulanabilecek bir yaklaşım olarak görülmektedir. Belge’ye göre (2008: 374) 

Propp –tıpkı Raglan gibi12- masalları “çizgisel (linear) veya tek-çizgili (unilinear)” 

yöntemle sınıflandırmaktadır. Bu yönelim Propp’un nesnesi olan masalların 

dayandığı sözlü edebiyat geleneğinin, belli kalıpları birbirine ekleyerek işleyen 

ve bu nedenle olay örgüsü statik olan, özelliğinden kaynaklanır. Propp’un 

yöntemi dayandığı geleneğe bakılarak anlaşılır olsa da, anlatıların yapısal 

yöntemle okunması, yani neredeyse matematiksel hale gelmesi, “(d)il gibi bir 

nesne”ye aykırı olmasa da edebiyata uymamaktadır (Belge 2008: 27).  

 

Öte yandan, Jameson’un “salt biçim” açısından çözümleme olarak gördüğü bu 

analizin handikabı, Lévi-Strauss’un Propp’a yönelttiği eleştiride daha açık olarak 

görülecektir:  “Bu tür analizin tehlikesi, açığa çıkardığı işlevlerin ya da 

                                                                                                                                               
7. Kurbanın oyuna gelmesi ve böylece istemeden düşmana yardım etmesi 
8. Hasmın- ailenin bir üyesine zarar veya haksızlık etmesi 

8.a. Aile fertlerinden bir şeyden mahrum kalması ve bunu elde etmek istemesi 
9. Kötülük veya eksiklik haberinin yayılması; kahramana rica veya emredilmesi-

kahramanın sefere gönderilmesi veya kendi isteğiyle gitmesi 
10. Arayıcı kahramanın harekete geçmeye razı olması veya karar vermesi 
11. Kahramanın evden ayrılması 
12. Büyülü vasıtayı veya büyülü yardımcının yardımını alabilmesi bakımından kahramanın 

sınama, sorgulama veya saldırıya maruz kalması 
13. Müstakbel bağışçının davranışlarına kahramanın tepki göstermesi 
14. Kahramanın büyülü vasıtayı elde etmesi 
15. Kahramanın aranan objenin bulunduğu yere götürülmesi, ulaştırılması, yol gösterilmesi 
16. Kahraman ve hasmının doğrudan mücadeleye girmeleri 
17. Kahramanda özel bir tanıma izi olması 
18. Hasmın yenilmesi 
19. Masal başlangıcındaki kötülük veya eksikliğin giderilmesi 
20. Kahramanın geri dönüşü 
21. Kahramanın takip edilmesi, yakalanması 
22. Kahramanın takipten kurtulması 
23. Kahramanın kimliğini gizleyerek kendi ülkesine veya başka bir ülkeye gelmesi 
24. Sahte kahramanın asılsız iddialarda bulunması 
25. Kahramana zor bir görevin teklif edilmesi 
26. Görevi gerçekleştirme 
27. Kahramanın tanınması 
28. Sahte kahraman veya hasmının maskesini düşürme 
29. Kahramanın yeni bir fiziki görünüm alması 
30. Hasmın cezalandırılması 
31. Kahramanın evlenmesi ve tahta çıkması  

12 L. Raglan’ın şeması için bkz. “Uygarlaştırıcı Kahramanların Trajedileri Olarak Destanlar” 
başlığı   



17 
 

mekanizmaların salt ampirik varlığının yarattığı bir tür büyülenmeye yatkın 
oluşunda yatar; bu da, ele alınan yapının şöyle değil de böyle olduğu gibi 

kesin, ama tatmin edici olmayan bir saptamada bulunmaya götürür analizi” 

(Jameson 2008: 174; vurgu bana aittir). Bu türden bir yaklaşım ise –özetle- 

analizde “yorum çözümlemesi”nin dışarıda bırakılması anlamına gelmektedir 

(Karabaş 1981:206).  

 

Sözlü kültür ürünlerine ilişkin yapısal bir yaklaşım geliştiren Lévi-Strauss, sözlü 

geleneğin ürünleri ile kültür arasında bir bağlantı kurarak bu alanda önemli 

adımlar atmıştır.  Lévi-Strauss’un sözlü kültür içinde yöneldiği malzeme mitoslar 

olsa da, onları çözümlerken uyguladığı yöntem sözlü kültürün diğer ürünlerine 

yönelirken kullanılabilir niteliktedir. Nedensiz, saçma, anlamsız görünen mitoslar 

Lévi-Strauss için, bu düzensizliklerinin arkasındaki düzenin anlaşılması için 

peşine düşülmesi gereken önemli bir malzemedir. Lévi-Strauss bu önemi şu 

şekilde sorunsallaştırmaktadır: “Mitos ile her şey olanaklı olur. Bununla birlikte, 

bu nedensiz görünüş, çok değişik bölgelerden toplanmış mitoslar arasındaki 

şaşırtıcı benzerlikle yan yana bulunur. Sorun da burada çıkıyor: Bir mitosun 

içeriği koşullara bağlı ise, tüm dünyadaki mitosların bu kadar benzer olması 

olgusunu nasıl açıklayacağız?” (1963:208). 

 

Lévi-Strauss, mitos çözümlemesine Saussure’ün dilbilim yaklaşımından hareket 

ederek başlar. “Saussure, insanların ne söylediklerinden çok, bir şey 

söylemelerini mümkün kılan temeldeki dilbilim sistemleri ile ilgilenir. Benzer 

şekilde Lévi-Strauss da, yüzeyde oldukça farklı olan sosyal yaşamın –dil, sanat, 

hukuk ve din gibi- biçimleri arasında temel benzerlikler olduğunu öner sürer. Bu 

nedenle ‘derin yapı’, ona göre, kaotik düzeyin altındaki düzeni temsil eder” 

(Altuntek 2006: 51). Saussure’ün işaret ettiği dil-söz ayrımı, mitos için de 

anlamlıdır; mitos da tıpkı söz (parole) de olduğu gibi zamanda ardışıklık 

gösteren, geçmişte meydana geldiği düşünülen olaylardan bahsetmektedir. Öte 

yandan, tıpkı dilde olduğu gibi, zaman üstü bir yapı da gösterir; hem geçmişe, 

hem geleceğe, hem bugüne kaynaklık edebilir (Lévi-Strauss 1963:209). Lévi-



18 
 

Strauss’a (1963:211) göre bu durum mitosların, belirli kurallarla birleşmiş 

yapısal birimler halinde incelenebileceklerini göstermektedir.  

 

Lévi-Strauss için “anlamak değişik bir dile çevirmek olduğundan”, mitin 

anlamının çözülmesi mitolojik bir bütün içinde ele alınmasıyla mümkün 

olmaktadır ve analizin sağlamlığı “mitlerin öğeleri arasında bağlantı 

kurulabilmesi”ne bağlıdır (Güngören 1998:160). Mitos, hem “dilin bir parçasıdır”, 

hem de işleyiş bakımından dilsel modele uyduğu için bizatihi bir “dildir” (Lèvi-

Strauss 1963: 209). Lèvi-Strauss’a göre mitos insan zihninin, ikili karşıtlıklar 

temelinde işleyen yapısının bir örneğidir ve bu karşıtlıkların dolayımlaması tüm 

mitos sembolizminin odak noktasıdır. Ancak mitosun bir de “anlam boyutu” 

vardır ki bu, boyutsal çözümlemeyi zorunlu kılmaktadır. Yani mitostaki işlevlerin 

saptanması, mitosun artzamanlı dizilişinin bozulması, metaforik/eşzamanlı 

düzlemde yeniden dizilmesi gerekmektedir.13 Böylece mitosun anlamı, yani 

bilinçdışı düzlemde mitosun bertaraf ettiği ve genellikle o mitosun ait olduğu 

toplumsal sorun ortaya çıkar. Ancak mitos bir topluluğun bilinçdışı maddi veya 

manevi sorunlarını çözerken bunu teorik çözümler önererek yapmaz; “spesifik 

bir çözüm” sunmaz. Onun bu mesajını bilinçli aklın, düşüncenin kavramlarına 

tercüme etmek, ancak ona yapısal yaklaşmakla mümkün olabilir (Güngören 

1998:160-161). 

                                                 
13 Lévi-Strauss’un mitosun anlamını araştırırken (aşağıda verilecek olan, Oedipus mitosu için 
kullanılan tabloyu oluştururken) ve eşdeğerli başka mitlerle karşılaştırırken kullandığı yöntemi,  
Güngören (1993: 27-28) şu şekilde özetlemektedir:   

1. Her mit önce kendi içinde çözümlenmelidir; 
2. Olayların gelişimi, olabilecek en kısa tümceler biçiminde yazılmalıdır; 
3. Her tümce fişlenerek, anlatıdaki yerine göre yorumlanmalıdır; 
4. Her fiş bir özneyle bir yüklemin bağıntıya gelmesiyle oluşur (örneğin: Oedipus 
babası Laios’u öldürür/Oedipus annesi Jocast’la evlenir…) –sesbirim ve 
anlambirimden bağımsız, onlardan daha geniş bir oluşturucu birim, mitin 
indirgenebileceği en küçük öğe olarak tanımlanan mitbirim (mytheme) de bu türden 
bir bağlantıdır; 
5. Böylece belirlenen bağlantılar da çıkınlar (paquets) biçiminde bir araya getirilir; 
6. Ancak bu çıkınlar arasındaki bağlantılar yardımıyla, oluşturucu öğeler gerçek 
anlamını bulur. Böylece miti eşzamanlı (senkronik) okuma, yapısını ortaya koyma 
olanağı doğar.  
Bu “dizeleme yöntemini”, zaman ve mekân içindeki çeşitlilikleriyle eldeki bütün 
değişkenleri, komşu toplulukların ritüellerini, inanç ve davranışlarını, çevre 
koşulları, tekno-ekonomik etkinlikler ve toplumsal-siyasal ilişkilerle ilgili öğeleri 
kapsayacak biçimde genişlettiğimizde anlam üretebilecek bir bağlantılar dizgesi, bir 
corpus oluşturabiliriz. 



19 
 

 

Lévi-Strauss14 örneğin, Yunan mitolojisindeki Oedipus hikâyesini, yalnız 

Oedipus değil, ataları ve çocuklarıyla, yani üç kuşak çerçevesinde ele alır ve şu 

şekilde sıralar:  
Kadmos kardeşi 
Eurpa’yı arıyor 

   

  Kadmos ejderhayı 
öldürüyor 

 

 Spartoi birbirini 
öldürüyor 

  

   Labdakos (topal?) 
Laios’un babası 
Laios (solak), 
Oedipus’un (şiş-ayak) 
babası 

 Oedipus babası Laios’u 
öldürüyor 

  

  Oedipus Sfenks’i 
öldürüyor 

 

Oedipus annesi 
İokaste’yle evleniyor 

   

 Eteokles Polyneises’i 
öldürüyor 

  

Antigone, yasağa 
rağmen, kardeşini 
gömüyor 

   

Tablo 1 : Lévi-Strauss’un Mitos Analizinde Oedipus Mitosunun Yeniden Yapılandırılmış Biçimi 
(Belge 2008: 376) 
     

“Birinci ve ikinci sütunlarda “aile ilişkilerini” görüyoruz: Kardeşler, baba-oğul 
veya ana-oğul vb. Lévi-Strauss’a göre mitleri üreten topluluklarda aile 
yapısı, kimin kiminle evlendiği, kimin kimi verdiği çok önemlidir…. Lévi-
Strauss iki sütuna aile ilişkilerinin “fazla değerlenmesi” ve “az değerlenmesi” 
gibi iki başlık bulmuştur (“overrating/underrating”). Birinci sütun, “fazla” 
olandır. Onun için bir erkek kardeşin her şeyi bırakıp kız kardeşini aramaya 
çıkmasını, bir oğlun annesini sevgili olarak sevmesini ve bir kız kardeşin 
ölüme razı olacak kadar kardeşlerine sadakat göstermesini görüyoruz.  
İkinci sütun bunun tam tersi. Olması gerekenden “fazla”sı değil, olması 
gerekenden “az”ı oluyor. Dişlerden büyüyen kardeşler birbirini öldürüyor; 
derken oğul babayı öldürüyor; sonunda gene kardeşler birbirini öldürüyor. 
Üçüncü sütunda bir insanın, canavar özelliklerine sahip bir yaratığı 
öldürdüğünü görüyoruz. Bu, insanı yüceltmek olabilir. Dördüncüde ise bir 
sakatlıkla karşılaşıyoruz. Buradaki ilişki daha bulanık, ama bunun “otoktan 
köken” konusuna bağlı olduğunu iddia ediyor.  
Sorun şu: Birçok mitte insan, bitkiler gibi, topraktan doğar. “İnsan insandan 
mı doğmuştur, topraktan mı?” sorusu. Bu durumda, son sütundaki “topal”, 
“şiş-ayak” adlarının gösterdiği gibi, gerçek köken, toprak. Ama belki ilk 
seferden sonra anasından doğan insan artık o kökenden kurtulmak istiyor. 
“Canavar” bunu temsil ediyor. Çünkü onun da topraktan doğmuş olacağını 
düşünebiliriz. Aile ilişkilerinin değer kazanması veya değersizleştirilmesi de 

                                                 
14 Lévi-Strauss’un bilinen en yaygın mit çözümlemesi olan Oedipus’un özeti Belge’ye (2008: 
374-379) dayanılarak aktarılacaktır.  



20 
 

insanın bu “köken” sorunuyla boğuşmasının sonuçları. “Topraktan mıyım, 
insandan mı? Topraksa, benden farklı olandan doğdum. Annemdense, 
benimle aynı olandan doğdum” vb. Topraktan doğan dikiliyor, ama 
topraktan kopunca sakat kalıyor; anneden doğan, dikilemiyor, zayıf oluyor. 
Bu arada toprağa gömülmüş dişlerden büyüyenler de birbirini öldürüyor, 
olmaması gereken anne-babadan doğanlar da. Sonuçta, bir kurtuluş yok, 
bir çıkış yok. Trajik sonlarda bunu anlatıyor” (Belge 2008: 374-379) 

 
Böylece,  Lévi-Strauss  “Oedipus mitinin anlamında, insanın topraktan 

oluştuğuna inanan bir toplum, bir kadınla bir erkeğin birleşmesinin doğuma yol 

açtığını bilmesinden sonra bile, ilk inanışından vazgeçmeyip bu gerçeği 

kabullenmesindeki aşılması güç bir çelişkide, bir ‘olanaksızlıkta’ (olanaksız bir 

durum üzerinden) araştırır” (Güngören 1993: 27; parantez içi ifade bana aittir).   

I.3. PSİKOLOJİK BAKIŞ: FREUD ve JUNG 

Mitos ve masal çözümlerine ilişkin başka bir yaklaşım tarzı, psikoloji alanından 

gelmektedir. Bu yaklaşımların merkezinde yer alan ve doğa-kültür eleştirisi ile 

pozitivist eğilimlere aykırı bir tutum geliştiren Freud, toplum için kültür neyse, 

birey için de nevroz odur düşüncesinden hareket ederek “kültürel kurumları 

yorumlamak için kendi nevrotik semptomlar anlayışını” geliştirmiştir (Bock 

2001:63). Freud, Oedipus kompleksi modeli ile insan davranışını belirlediği 

düşünülen, doğal olduğu varsayılan düzenliliklere, ilkelere karşı çıkmış, böylece 

insanın kutsallığına ilişkin düşünceyi yıkarak onu sosyal bilimlerin konusu haline 

getirmiştir.  

 

Freud’un geliştirdiği “bilinçdışı” kavramı, bilimsel alandaki en önemli katkısı 

olarak kabul edilmektedir (Leledakis 2000:162). Freud’a göre kişi toplumun 

ahlaki düzenine dâhil olma aşamasında, engellemek zorunda olduğu, ama 

aslında taşıdığı dürtüleri bilinçdışında bastırır; ancak bilincin kontrolünden 

kaçan arzu ve fanteziler insan davranışını dolaylı olarak belirlemeye başlar.  

Örneğin rüyalar Freud’a göre (akt. Bock 2001:62) “bilinçdışına giden muhteşem 

bir yol”dur. Ona göre ortaya çıkmasını istemediğimiz, bu nedenle de bilincimizin 

dışına ittiğimiz arzularımız rüyalarımızda kendini göstermekte ve bu süreç 

“akıldışı arzuların hayali olarak tatmin edilmesi”ni sağlamaktadırlar (akt. Fromm 



21 
 

1990: 77). Öte yandan Freud’a göre “(s)adece rüyalar ve nevrotik semptomlar 

değil, mitler, hikâyeler, peri masalları, fıkralar ve günlük davranışlarımızın çoğu 

bilinçdışı olarak arzu ettiklerimizin simgesel karşılığıdır” (akt. Bock 2001:63). Bu 

nedenle Freud analizlerinde, bilinçli halin yerine rüya, hipnoz gibi bilinçli hali 

aşan, bilinçdışı süreçleri açığa çıkaran oluşumlara bakar (Leledakis 2000: 170). 

Freud’un kuramıyla beraber bilinçten farklı, onun ilgilerinden bağımsız bir alan 

olarak bilinçdışı ile bilinçdışının sembollerle iş gören dilinin anlaşılmasına ilişkin 

bir yaklaşım formüle edilmiş olur.    

 

Freud’un bilinçdışı kavramı Jung’un çalışmalarında “kolektif bilinçdışı” olarak 

tanımlanacaktır. Jung’un psikolojisinde ego “(b)enliğin yalnızca bir parçası, 

bizim bilinçli olarak farkında olduğumuz parçasıdır. Jung için benlik aşkındır, 

egodan çok daha büyüktür; özel bir mülk değil kolektiftir” (Le Guin 2002:33). 

Kalıtımsal, kuşaktan kuşağa aktarılan bir özellik gösteren kolektif bilinçdışında, 

Jung’un arketip olarak adlandırdığı ilksel motifler, yani insanlığın köklerinden 

bugüne, tarih boyunca evrilerek gelen sembollerle işgören bir yapı söz konudur. 

Arketip “en eski ve en evrensel ‘düşünce biçimleri’ ” (Jung 1997:145) ve  “aynı 

tip sayısız yaşantının psişik kalıntıları”dır (Jung 1997:323). Jung (1997: 276) 

arketip kavramını geliştirirken onun hareket noktalarından birini “bütün 

toplulukların mitoloji ve folklorunda bazı motiflerin hemen hemen aynı biçimde 

tekrarlanması” olgusu oluşturmaktadır.15 Bir mitin oluşumu ya da dile 

getirilişinde ona biçim veren bilinç ise de, mitin ruhu, yani onun temsil ettiği 

yaratıcı dürtü, ifade ettiği ve uyandırdığı duygular, hatta büyük ölçüde onun ana 

fikri, bilinçdışından gelmektedir (Fordham 1999:30).  

                                                 
15Jung’un sembolizmine benzer bir yaklaşımı Eliade’de de görmek mümkündür. Eliade (1994) 
için sembol, kutsal olanın belirmesidir ve kutsalın aşamaları olarak düşünülmelidir. Eliade’nin 
çalışmalarında mitsel-sembolik içerikler, bireyin bilinçli yaşamının kılavuzları olarak işlev 
görmektedir; mitos, insana herhangi bir davranışında izleyeceği yol haritası sağlamaktadır. 
Eliade’nin (1994: 12) örnek model olarak gördüğü semboller, kendi bağlamı içindeki işlevleri 
anlaşılmaya çalışılarak çözümlenebilirler. Eliade, masalın tarihsel-kültürel bir bağlama bağlı 
olmadığını ama daha çok psikenin tarih dışı ve arketipe özgü bir davranışı dile getirdiğini ileri 
sürmektedir. Bu durumu şöyle açıklamaktadır: “(m)asallarda hiçbir zaman kültürün belli bir 
evresinin tam anısını bulamayız: Kültür üslupları, tarihsel çevrimler burada iç içe girip birbirine 
karışmıştır; ancak örnek oluşturacak davranışın yapıları varlığını sürdürür; yani bu davranış, çok 
sayıda kültür çevriminde ve tarihsel anlarda yaşamaya elverişli bir davranıştır” (Eliade1993: 
183).  
 



22 
 

 

Böylelikle, masalların konu olduğu disiplinlerin yaklaşımlarına ilişkin genel bir 

değerlendirilme, tez iddiasının gerektirdiği kavramsal ve metodolojik 

gereklilikleri çerçevesinde sunulmuştur. 19. yüzyıldan itibaren bilimsel bir nesne 

değeri kazanan masallar başlangıçta, kültür politikalarının amacına hizmet eden 

“akılcılaştırılmış metinler” haline getirilerek muhafaza altına alınmış ve böylelikle 

ulus devletin ihtiyacını karşılayacak köken öyküleri olarak değer kazanmıştır. 

Dilbilim çalışmalarının başlangıçtaki amacını oluşturan “köken” sorununda 

masal metinleri “Hint-Avrupa” dil grubunun ispatına yönelik çalışmalarda bir tür 

kanıt olarak kullanılmıştır. Psikoloji alanında önemli bir yer tutan masallar, Freud 

için bilinçdışının, Jung için arketiplerin (kolektif belleğin temsilleri) ispatına 

yönelik çalışmalarda araçsal bir rol oynamıştır. Diğer yandan dilbilimdeki 

evrensellik vurgusuyla paradigma değişimi ve bu değişimin getirdiği gelişmeler 

ve yapısalcılıkla birlikte masalın yapı ve biçimsel özellikleri ustalıkla analiz 

edilmiştir. Ancak bu yaklaşımlar için masalların, üretildiği ve işlevsel özellikler 

taşıdığı toplumlar için değeri ve anlamı ve bu işlevi “nasıl” yerine getirdiği tali bir 

sorun olarak kalmıştır.  

 

Öte yandan tez çalışması, bir anlatıyı tanımlama ölçütü olarak, anlatının 

üretildiği toplum için yerine getirdiği “işlev”i esas almaktadır. Bir anlatının işlevi, 

anlatının temel özelliklerinin anlaşılmasını ve diğer anlatılarla farkının da 

görülmesini sağlamaktadır. Dolayısıyla, masalın işlevinin anlaşılması, bir 

anlatıyı masal olarak tanımlamamızı sağlayacak temel özelliklerine 

ulaşabilmemize olanak verir. Ancak, anlatının “bu işlevi nasıl yerine getirdiğini” 

sorununu çözmez. Bu sorunun çözümü ise, anlatının yapısına bakmayı, iç 

işleyişini temel bir takım kavramlarla yeniden yapılandırılmasını 

gerektirmektedir. Tez çalışmasının izleyen başlıkları bu sorununun kuramsal ve 

yöntemsel düzeyde çözümüne yönelik adımları içerecektir.         

 



23 
 

II. BÖLÜM: SÖZLÜ KÜLTÜR 

Tez çalışmasının temel iddiası olan masalların, inisiyasyon ritüelleriyle 

örtüşmesinin gösterilebilmesi, her iki kavramın tanımlanıp, nasıl 

ilişkilendirildiğinin açıklanmasını gerektirmektedir. Bu amaçla, çalışmanın asli 

kavramı olan masalın, sözlü kültür bağlamında çözümlenmesi, dolayısıyla 

öncelikle sözlü kültürün kendisinin çözümlenmesi gerekmektedir. İzleyen 

başlıklar altında tez çalışmasındaki sorunun işaret ettiği “sözlü kültür anlatısı 

olarak masal” kavramının, bizatihi kültür içinde bir nesne olarak çözümlenmesi 

amacıyla, genel olarak sözlü kültürün düşünme ve anlatım biçiminin özellikleri 

belirlenecek ve diğer sözlü kültür ürünleri ile masalı ayıran, dolayısıyla bir 

anlatıyı “masal kılan vazgeçilemez asli özellikler” saptanmaya çalışılacaktır.    

Bu başlık altındaki tartışmalar, tez çalışmasının iddiası bağlamında masalın, 

kavramsal düzeyde sınırlandırılmasını ve çözümlenmesini içermektedir. Bu 

amaç, masalın üretildiği sözlü kültürün düşünce ve anlatım özelliklerini anlamayı 

gerektirdiği kadar, bu düşünce sisteminin karşılıklı etkileşim içinde bulunduğu 

politik ve ekonomik koşullarla da ilgisini kurmayı gerekli kılmaktadır. Zira bir 

düşünce sistemi olarak sözlü kültürün özellikleri, yazı ile karşılaştırılarak 

yapılmakta ve yazı, belli toplumsal gerekliliklerle yaşama girmiş ve her alanda 

önemli dönüşümlere neden olmuştur. Yazı ile gelen bu dönüşümlerin yarattığı 

kültürü, politik ve ekonomik koşullar üzerinden okuyabilmek, yazının olmadığı 

bir toplumsal sistemde anlatıların işlevlerini daha görünür kılacaktır.  

Böylelikle, sözlü kültür anlatılarının, toplumsal sistemi örgütlemede hangi 

düzeyde ve ne tür işlevler yerine getirdiğinin çözümlenmesi mümkün olacaktır. 

Söz konusu “işlevsellik”, aynı zamanda bir ölçüt olarak, farklı disiplinlerde 

anlatıların sınıflandırılmasında yaşanan karmaşa için, ontolojik düzeyden gelen 

bir yanıtı da oluşturabilir niteliktedir. Anlatıların üretildikleri kültür içinde 

işlevsellik ölçütü, onlara yüklenen değerleri ve toplumsal örgütlenmede 

işgördüğü düzeyi gösterdiği kadar, aynı zamanda asli özelliklerini de 

anlamamızı sağlayacaktır. Böylece masal kavramı, tezin iddiası çerçevesinde, 



24 
 

onu bizatihi “toplumsallık” içinde anlamamızı sağlayacak olan söz konusu 

işlevsellik ölçütünde değerlendirilerek, açıklanmaya çalışılacaktır.   

II. 1. SÖZ ve YAZI 

Cassirer (1980: 107), dil ve mitosun yakınlığına dikkat çekmektedir. Ona göre, 

“(i)nsan kültürünün ilk evrelerinde dil ve söylencenin ilişkisi öylesine yakın ve 

işbirlikleri öylesine apaçıktır ki birini ötekinden ayırmak hemen hemen 

olanaksızdır. Onlar bir ve aynı kökten çıkan iki ayrı girişimdirler. İnsana 

rastladığımız her yerde onu konuşma yeteneğine sahip ve söylence yapma 

işlevinin etkisi altında”dır.16 Dilsel iletişimin gelişmesi, insanın deneyimlerini ve 

bilgisini aktarmada kullandığı anlatım tekniklerinin özelleşmiş biçimlerin 

oluşmasını sağlamış; iletişim sistemlerine zaman içinde dâhil olan farklı araçlar, 

kendine özgü ifade biçimlerinin de yolunu açmıştır. “Şiirsel anlatımdan 

düzyazıya uzanan çizgi” (Borges 1992: 10) aynı zamanda farklı düşünce 

sistemlerini de anlatmaktadır.  

 
“Morrin’e göre insanın iki yönü (homo sapiens ve homo demens) iki ayrı 
anlatım biçimine denk düşer: “Kültürü ne olursa olsun, insan varlığının 
dilinden iki anlatım çıkardığını kabul etmek gerekmektedir: Akılcı, deneysel, 
pratik ve teknik bir anlatım; simgesel, mitsel ve sihirli bir diğer anlatım…Bu 
iki anlatıma iki hâl tekabül eder. Düzyazısal diye adlandırılabilecek ilk hâl, 
algılamaya, akıl yürütmeye çabaladığımız ve gündelik yaşantımızın büyük 
bir bölümünü kaplayan hâldir. İkinci halse şiir halidir. Şiir hâli dansla, 
şarkıyla, tapınmayla, törenlerle ve elbette şiirle verilebilir” (akt. Güngören 
2004: 132). 

 

Bu iki farklı anlatım, sözcüğün sessel bir değer taşıdığı ve eylemle eşdeğerli 

olduğu sözlü kültür ile yazı vasıtasıyla kelimelerin bir mekânda sabitlendiği, 

depolandığı ve standart hale getirildiği yazılı kültürün düşünme ve anlatım 

biçimleri arasındaki farka dayanmaktadır. Sözlü ve yazılı kültürün düşünme 

sistemleri arasındaki farkın anlaşılmasında edebiyat araştırmaları önemli bir rol 

                                                 
16 İnsanın anlattığı öykülerin insanlaşma sürecinde önemli olduğunu düşünen –kendisi de öykü 
yazarı olan- Le Guin (2002: 52-57), paleolitik ve neolitik dönem insanının, toplayıcılığa ve 
avcılığa dayanan yaşam biçimine dikkat çekerek, “ilk cinayeti işleyen” taş silahlarla, yabani 
tohumları toplamaya yarayan çuval arasındaki farktan hareketle; silah kullanan kahramana 
ilişkin destanlar ile tohum toplarken başından geçenleri anlatan sıradan insanın farklı 
anlatılarına bakarak “insan olmanın yolunun hangi anlatıdan geçtiğini” sormaktadır.   



25 
 

oynamaktadır. Kökeni Antik Çağ’a dek uzanan ve  “Homeros sorunu”nu olarak 

adlandırılan çalışmalar, 19. yüzyılda başlayan ve Kitabı Mukaddes eleştirileriyle 

eş zamanda ilerleyen ve olgunlaşan “Homeros” yorumlarıyla önem kazanır. 

Ancak bu yorumlama çalışmalarının beslendiği gelenek, antik Yunan’a kadar 

uzanan “akılcı”lığın etkisi altındadır. Antik Yunan uygarlığı, adım adım yazılı 

kültüre geçerken -“Yunanistan’da bir yazı devrimi yaşanmamıştır; yazı sözlü 

geleneği bir anda gözden düşürmemiştir” (Hartog 1997: 260)- mythografia 

(mityazımı) kendisinden önceki sözlü gelenekle hesaplaşma içindedir.17 19. 

yüzyıl çalışmalarında hâkim olan gelenek, Ksenophens’ten Aristoteles’e kadar 

antik Yunan düşünce dünyasının “akıl” süzgecinden geçirilerek sınırları çizilmiş, 

dolayısıyla akılcılaştırılmış düşünce geleneğinin kendisidir (Detienne 2000: 792) 

ve söz konusu akılcılığın etkisi Homeros destanlarının asıl yapısının uzun bir 

dönem görülmesine engel olmuştur (Ong 1995: 31).  

 

Öte yandan, akılcılığın bu etkisinin kırılmasında önemli bir rol oynayan İngiliz 

diplomat ve arkeolog Robert Wood, Homeros’un okuma yazma bilmediğini ve 

destanları güçlü belleğiyle yarattığını; sözlü kültür ve yazılı kültürde belleğin 

işleyişinin farklı olduğunu öne sürer: “Homeros belleğinin nasıl çalıştığını 

açıklayamadıysa da, Wood, destanlara özgü niteliği kazandıran unsurun masa 

başında öğrenilen beceriden ziyade, tüm halka ait bir yetenek olduğunu ileri 

sürmüştür” (Ong 1995: 32). M.Parry’nin Homeros şiirinin dayandığı 

“heksametrik dize ölçüsü”18 ve destanların oluşturulurken “kelime seçiminin 

heksametrik dize ölçüsüne bağımlı oluşu” (Ong 1995: 35) ilkesi, sözelliğin 

düşünce biçiminin farklılığının da anlaşılmasının sağlanmasında hareket 

                                                 
17 “Yunanlıların, logograf (anlatı yazarı/düzyazı yazarı) dediği ilk tarihçiler; düşüncenin, siyasal 
eylemin ayrılmaz parçasına dönüşeceği bir yeni bellek aracı olarak yazıyı seçerler. Bu yeni 
belleme yolu, işitilen sözler, ağızdan kulağa dolaşıp duran hikâyeler ve anılarla birlikte sözel 
türde bir gelenekle; geçmişten aktarılan ama kanıtlanması mümkün olmayan hikâyeleri kabul 
edenleri mahkûm eden ve sadece gözüyle görenin bilenebileceğine inanan yeni araştırmacıların 
egemen takıntıları arasındaki sınır bölgesinde oluşur” (Detienne 2000: 792).İki geleneğin -sözlü 
ve yazılı (destan ve düzyazı)- arasında kalan Herodotos ise kendinden sonra gelen 
logografların eleştirisine ve “tarihçi olmadığı” suçlamalarına maruz kalacaktır (Hartog 1997: 14-
21).   
18 “Heksametrik dize ölçüsü bir uzun iki kısa heceden oluşan altı vuruşlu dize”dir (Banon 1995: 
33; d.n.). “Sözlü ozanın sıfat dağarcığı öylesine öylesine zengindir ki, öyküleme boyunca her 
dize ölçüsünün gerektirdiği sıfatı kolaylıkla ekleyebilmektedir. (…) Dize ölçüsü, şairin kelime 
seçimini bir bakıma koşullandırır; şairi şiir ölçüsüne uygun kelime seçmeye zorlar” (Ong 1995: 
35). 



26 
 

noktalarından birini oluşturur. Böylece, sözlü kültür geleneği içinde üreten “sözlü 

kültür ozanı” ile yazılı kültürde “yaratıcı” sayılarak yüceltilen şair kavramı farkı 

ortaya konulmuş olur. Milman Parry’nin başlatıp, erken ölümünden dolayı Albert 

B. Lord’un sürdürdüğü ve Eric A. Havelock ve diğer araştırmacıların devam 

ettirdiği İlyada ve Odysseia sözlü kültürün düşünce sisteminin farklılıklarının 

anlaşılması ve incelenmesinde bir çıkış noktası olmuştur (Ong 1995:18; 

Detienne 2000: 792). Sözlü kültüre yönelik yeni bakış açıları, diğer sosyal 

bilimlerinde katkısı ile genişleyerek “sözlü ve yazılı kültürün” özelliklerini 

açıklayan kapsamlı bir litaratürü oluşturur. Çalışmanın bu bölümü “masal” 

kavramını çözümlememiz ve işlevini açıklayabilmemiz amacıyla iki kültür 

arasındaki farklılıkları ortaya koymaya çalışacaktır.   

II. 2. SÖZLÜ VE YAZILI KÜLTÜR FARKLILIKLARI 

Sözlü ve yazılı kültürün özelliklerine ilişkin çalışmalar, her iki kültürün 

karşılaştırmalarından hareket edilerek yapılmakta; “yazı” söz konusu farklılığın 

temel kavramını oluşturmaktadır. Ong’a (1995:23) göre bu durum, 

araştırmacıların zihnine hâkim olan metinselcilikten, yani her birinin okur-yazar 

olmasından kaynaklanmaktadır. Kelimelerin yalnızca söz ile ifade edilmesi ile 

“yazı”lı hale gelmesi19, düşünme ve ifade etme arasında önemli bir farka işaret 

eder ve bu farkın anlaşılmasında “yazı” temel özelliği gösterir. Sözlü kültür,  bir 

teknoloji olarak “yazının olmadığı” ve buna bağlı olarak düşünce ve düşünceyi 

dile getirmenin/anlatımın “metin”den bağımsız olduğu -“alfabenin 

içselleştirilmediği” (Havelock’tan akt. Ong 1995: 42) ya da “alfabetik yazıma 

sahip olmama” (Goody 2001: 9)- iletişimin söz vasıtasıyla gerçekleştirildiği ve 

belleğe dayalı olduğu kültürleri ifade eder20 (Ong 1995: 18-19, 23, 46,49, 52). 

                                                 
19 Bu noktada sözlü (oral) ve sözel (verbal) terimlerinin farklılığını ve bu çalışmada kullanıldığı 
anlamları ifade etmeliyiz. Sözlü terimi sadece konuşarak, ağızla dile getirilen söylemi; sözel ise 
sözle, “kelime”yle ifade edilen her çeşit bilgi, açıklama vb. söz birimi veya dizisi 
kastedilmektedir. Bu durumda “sözel”, gerek yazılı gerekse sözlü anlatımı içerir; sözlü ise 
kelimeyle ifade edilen, ama hiçbir zaman yazıya veya konuşmadan başka söz teknolojisine 
girmeyen anlatımdır (Banon 1995: 5). Farkı yaratan, yazı vasıtasıyla kelimelerin görsel 
işaretlerle kazandığı somut nesne durumudur (Ong 1995: 24). 
20 Ong, “yazı ve matbaa kavramlarının varlığını bilmeyen, iletişimin yalnız konuşma dilinden 
oluştuğu” bu türden kültürleri “birincil sözlü kültür”(1995:18,23);  buna karşılık günümüz ileri 
teknolojisiyle yaşantımıza giren telefon, radyo, televizyon ve diğer elektronik araçların  “sözlü” 



27 
 

Sözlü Kültür 
 

Yazılı Kültür 

Ritüelin bir parçasıdır, ondan kaynaklanır  -- 
Önce sözlü kültür doğmuştur. Sözlü kültürden sonra doğmuştur. 
Doğaldır. Yapaydır; yazı bir teknolojidir. 
Sözlüdür. Yazılıdır. 
Yazarı yoktur; anonimdir. Belirli bir yazarı vardır. 
Metinsizdir. Metne bağlıdır. 
Ağızdan ağza aktarılır; sözlü ezbere 
dayalıdır. 

Yazı yoluyla aktarılır. 

Değişebilir, çeşitlenebilir; sürekli akış ve 
dolaşım halindedir. 

Okuru değişebilirse de metin değişmez. 
 

Toplumsal belleğe dayanır. 
 

Bireysel belleğe dayanır. 

İki eyleyeni vardır: İcracı ve dinleyici. İki eyleyeni vardır: Yazar ve okur. 
İcracı ve dinleyici arasında canlı iletişim 
vardır. 

Yazar ve okur arasında varsayılmış 
(kurgulanmış) bir iletişim vardır. 

Dinleyicinin duygusal olarak olayla ve 
kahramanla özdeşleşmesi (mimesis) 
esastır; hazzı yaratan budur. 
 

Özdeşleşme kırılır. 

Üreten yalnız değildir. Üreten yalnızdır. 
Eleştirme, yeniden okuma vs. gibi 
amaçlarla anlatının başına geri dönmek 
mümkün değildir. 
 

Anlatının istenilen bölümüne istenilen 
sıklıkta ve yoğunlukta geri dönülebilir.  

Sese dayanır. Göze dayanır. 
Beden dili de devreye girer. -- 
Bireyleri birleştiricidir; toplumsaldır. Kişileri bireyselleştiricidir; içseldir. 
Kişileri daha az içine kapalı, dış dünyaya 
ve topluma açık kılar. 

Kişiyi kendi iç dünyasına döndürür. 

Kalıplıdır. Kalıpları yoktur; daha çeşitli ve daha 
esnektir. 

Tekrar ve ritm esastır.  -- 
Somut duruma bağlıdır. 
 

Soyuttur. 

Çözümleme, irdeleme yoktur. 
 

Çözümleme, irdeleme vardır. 

 
Tablo 2: Sözlü ve Yazılı Kültürün Temel Özellikleri (Kaynak: Gökalp-Alpaslan 2002: 2-3) 

 

Gökalp-Alpaslan’ın (2002) Ong, Burke, Vernant, Propp, Sanders’tan hareket 

ederek oluşturduğu yukarıdaki tablo, sözlü ve yazılı kültürün temel özelliklerini, 

faklılıklarından hareket ederek göstermektedir. Tabloda sözlü kültür, yazının 

                                                                                                                                               
nitelikleri, üretimi ve işlevi önce yazı ve metinden çıkıp sonra konuşma diline dönüştüğü için 
“ikincil sözlü kültür” olarak ayırmaktadır (1995:23–24). 
Tez çalışmasının temel nesnesi olan masallar, Ong’un işaret ettiği birincil sözlü kültür içinde yer 
almaktadır, okuma kolaylığı sağlaması açısından birincil sözlü kültür yerine sadece sözlü kültür 
terimi kullanılacak, ancak birincil sözlü kültür kastedilecektir.  



28 
 

olmayışından dolayı “önce”ye yerleştirilir. Bu durum, tarihsel olarak da rahatlıkla 

kanıtlanabilir bir olgudur; sözellik, her kültür için yazıdan önce gelen bir 

aşamadır ve sözlü kültürlerin bir kısmı yazıya geçmiştir. Bu nedenle iki kültüre 

ait özellikler, tablonun da gösterdiği gibi, bu öncelik ve sonralık ilişkisi içinde 

karşıtlıklar üzerinden kurulur. Öyle ki, bir kültürde olan diğerinde ya yoktur ya da 

karşıtıdır.  Bu bakımdan sözlü kültürü ve onun düşünme biçimlerini 

açıklayabilmek için, öncelikle her iki kültür için bir kırılma noktası yaratan yazı ile 

yazının düşünme biçiminde yarattığı farklılığın nedenini ve yazının bir teknoloji 

olarak zorunlu kıldığı varsayılan tarihsel gerekliliklere bakmakta fayda vardır.  

II. 2. 1. Bir Teknoloji Olarak Yazı ve İşlevleri 

Phaidros adlı diyalogunda Platon (Eflatun 1997:117-118), yazıyı keşfeden ve 

keşfini firavuna “bilginin ve belleğin ilacı olarak sunan” tanrı Theuth’un öyküsünü 

anlatır. Keşif kendisine sunulduğunda, firavun tepkisini şöyle dile getirir: "Ey eli 

hünerli Theuth! (…) Harflerin babası olan sen, kendilerine duyduğun sevgi 

dolayısıyla, verecekleri neticenin tam aksini onlardan bekliyorsun. Harfleri 

öğrenenler, artık belleklerini işletmeyecekleri için, unutkan olacaklar: İşte bu 

bilgiyi elde etmenin sonu! Yazıya güvendikleri için, etraflarındaki şeyleri içeriden 

kendi kendine hatırlayacakları yerde, dışardan, kargacık burgacık izler 

sayesinde hatırlamaya çalışacaklar. O halde sen bellek için değil, hatırlama için 

bir ilaç buldun."21  

 
Eco’ya22 göre firavun bitmek bilmez bir korkuyu dile getirmektedir: “Yeni bir 

teknolojik gelişimin, değerli ve verimli olan bir şeyleri öldüreceği korkusu”. Ya da 

“dışsal bir araç” olarak yazının belleği körelteceği korkusu. Yazının kullanımı 

                                                 
21Mısırlı tanrı Theuth, yazıyı bulduğu için hırsızlık ve dine saygısızlıkla suçlanmıştır (Edwards 
2000:204). Firavunun sözleri vasıtasıyla dillendirilmiş olan yazıya ilişkin düşünceler toplumsal 
sistemde olumsuzlanan bir dönüşümün başlamış olduğunu, dolayısıyla tanrı Thoth’un hırsızlık 
ve saygısızlıkla suçlanma “neden”ini – en azından nedenlerinden birini-  anlamamızı 
sağlamaktadır.  
22 Umberto Eco’nun Bibliotheca Alexandrina’nın (İskenderiye Müzesinin) açılışında yaptığı 
“Bitkisel ve Mineral Bellek: Kitapların Geleceği” adlı konuşmasının, Al Ahram Weekly’de (20-26 
Kasım 2003) yayınlanan metnin özet çevirisinden (çev. İnci Ötüken) 
http://weekly.ahram.org.eg/2003/665/bo3.htm,http://www.acikradyo.com.tr/default.aspx?_mv=a
&aid=5887 



29 
 

belleğin işleyişinde bir değişme meydana getireceği açıktır: Sözlü olandan yazılı 

olana geçiş, bilgi taşıyıcısı olan insan hafızasından, “dış bellek” olarak 

adlandırılan ve “depolama” işlevi gören tabletler ve parşömenlerden, kitaplar ve 

bilgisayara geçiştir (Draaisma 2007: 66, 75). Öte yandan, yazı bir teknoloji 

olarak sunduğu imkânlarla yalnızca dışsal bir araç olarak kalmaz, aynı zamanda 

insan bilincinde de önemli değişimlerin vasıtası olur (Ong 1995:102). “Yazıda bir 

deneyim çeşidi, eleme ve akıl süzgecinden geçirmenin bir sonucu olan temsil 

ortaya konur. Yazılmış olan şey mesafe ve anlatım üzerine kuruludur” 

(Draaisma 2007: 75). Teknik olarak yazı yazma, bilginin “çıplak bellekten çok 

daha etkin bir araçla tutanağının tutulmasını, biriktirilmesini, tasnif edilmesini 

sağlamıştır” (Oskay 2001:196).  

 
Yazı vasıtasıyla oluşturulan dış bellek ile bilginin bu işleniş ve kullanımı, kültürel 

sistemde önemli bir farklılığa, Assmann’ın (2001: 21) ifadesiyle toplumdaki 

“bağlayıcı yapı”larda bir değişme, neden olur. İşlevleri, “ortak deneyim, beklenti 

ve eylem mekânlarından bir ‘simgesel anlam dünyası’ yaratarak, birleştirici ve 

bağlayıcı gücüyle güven ve dayanak imkânı” sağlamak olan bağlayıcı yapılar, 

toplumsal birliği mümkün kılarlar. Yazıyla “ritüel bağdaşık” yerini “metinsel 

bağdaşıklığa” bırakır. Böylece “taklit etme ve saklama” eylemi yerini 

“yorumlama ve hatırlama” eylemine bırakacaktır (Assmann 2001: 22). Dış 

belleği mümkün kılan yazı, “kaydedilen haber ve bilgilerin canlanıp beklenmedik 

ölçüde yaygınlaşmasını sağlar, ama aynı zamanda doğal belleğin kapasitesinin 

kullanımını azaltır” (Assmann 2001: 28). 

 
Yazının yaşama girmesi, yazının sunduğu en temel imkân olarak “bilgi 

depolama ve yayma” işlevi ile ilgilidir ve bu işlev bir zorunluluğun sonucudur. Bu 

zorunluluk kendini ilk metinlerin “elçilik kurumu işlevi”23 özelliği taşımasında 

göstermektedir. İletişimin “yayılmış, dağılmış hali”, ileti ve bilgilerin (kültürel 

anlamı) korunabileceği, depolanabileceği, kaydedilip yeniden devreye 

sokulabileceği bir dış alan sistemini zorunlu kılmıştır. Yazı, kültürel anlam 

dolaşımının tipik alanları olan “ekonomi (bu alanın tipik örneği olarak Ön 

                                                 
23 Assmann (2001: 26), söz konusu işlevi K.Ehlich’in, metinlerin “tekrarlanan bildirim” özelliğine 
dayanarak ortaya koymaktadır. 



30 
 

Asya’da hesap için kullanılan taşları gösterebiliriz), politik iktidar (Mısır) ve 

kimliği garanti altına alacak efsaneler (bu alanın tipik örneği ise Avustralya’nın 

‘churingaları’ ve ‘kahramanlık şarkıları’)” sözlü aşamada geliştirilen işaretleme 

sistemleri olan “ara bellek”ler vasıtasıyla geliştirilmiştir (Assmann 2001: 26-27; 

vurgular bana aittir). Yazı ile devlet arasındaki ilişkinin rastlantısal olmayıp, 

devlet hizmetinde yazılı belgelerin kullanılmasıyla devlet sistemi ile yazı 

teknolojisinin birbirlerini karşılıklı etkilediği (Krader 1993: 149); kayıt tutma ve 

yazının kültürel bir sistem olarak toplumsal farklılaşmayı yaratıp bürokrasinin 

yolunu açtığı düşünülmektedir (Cohen 1993: 90). Debord’a (1996: 75) göre dilin 

yazı vasıtasıyla ulaştığı bağımsızlık, iktidarın toplumdan bağımsızlaşmasıyla 

özdeştir; “Yazıyla birlikte, artık canlıların dolaysız ilişkilerine taşınmayan ve bu 

ilişkilere aktarılmayan bir bilinç ortaya çıkar: Kişiliksiz bir hafıza, toplumu 

yönetmenin hafızası”.  

 

Childe (1996: 130-134), Sümer ve Mısır örneklerinden hareket ederek, yazının 

“kentsel ekonomik gereksinimlerin sonucu” doğmuş olduğunu ve insan 

deneyiminin uzaktaki kişilere (gerek zaman gerekse de mekan düzleminde) 

aktarım aracı olarak önemli bir rol oynamış olduğunu göstermektedir. Ancak söz 

konusu yazı sistemleri24, ekonomik yaşamın gerektirdiği bir uzmanlık olarak 

gelişmiş ve siyasal iktidarın pratik gerekleri için kullandığı sistemler olarak 

kullanılmıştır. İdeografik ve hiyeroglif yazı sistemleri başlangıçta, konuşulan dilin 

yazılabildiği sistemler değildir. Yazı sistemlerinin işaretleri sesleri değil, 

nesneleri gösteren simgelerdir. Örneğin Sümerlerin kullandığı çivi yazısında 

“(h)er işaret bir ya da daha fazla somut nesnenin resmiydi ve resimlenen 

nesneyle özdeş ya da daha yakın ilişkili bir sözcüğü temsil ediyordu. Bu tip bir 

dizgenin eksikleri iki türlüdür; işaretlerin karışık biçimleri ve çok sayıda işaret 

gerektirmesi günlük kullanımını fazlasıyla güçleştirir” (Kramer 2002: 445-446). 

Söz konusu güçlüğü aşmak için Sümerli yazmanlar, işaretlerin biçimlerini 

                                                 
24 Farklı yazı sistemlerinin farklı uygarlıklarda bağımsız olarak geliştiği kabul edilmektedir. Yazı 
sistemlerinin kronolojik gelişimi genel olarak şu şekilde sıralanmaktadır: “Aşağı yukarı MÖ 3500 
yıllarında Mezopotamya çivi yazısı; MÖ 3000’de çivi yazısından etkilenmiş olduğu düşünülen 
Mısır hiyeroglifi; MÖ 1200 yıllarında Minos veya Mikenai ‘B çizgi’ yazısı; MÖ 3000-2400 
yıllarında Hint yazısı; MÖ 1500 yıllarında Çin; MS 50 yılında Maya ve MS 1400 yılında Aztek 
yazısı (Ong 1995: 105)”.  



31 
 

basitleştirip sayılarını azaltılmışlar; böylece hem yazı sisteminde standartlaşma 

hem de işaretlere ideografik değerler yerine fonetik değerlerin oluşturulmasıyla 

söz konusu güçlükler aşılmaya çalışılmıştır. Sesin yazıda bütünüyle 

görünmemesi, okumada güçlüklere neden olmaktadır,  her sesin görünmediği 

bir yazı sisteminde okumak “anlamı belirsiz cümlelerde duraklayıp, bağlamdan 

ya da tahminlerden yola çıkarak yorum yapma”yı gerekli kılmıştır (Sanders 

1999: 57). Eco (1996:53) “okuma ve yorumlama” arasındaki bağlantının biçim 

değişse dahi devamlılığı konusuna dikkat çekmektedir; “tabletler, o zamandan 

beri, okumanın her zaman yorumlamak olduğunu, çünkü bağlama göre bir 

imgenin anlamına nasıl bağlanması gerektiğine ve okuma içinde hangi 

doğrultuda ilerleyeceğine karar vermek gerektiğini gösterir bize”. Yazı 

vasıtasıyla düşüncenin net bir biçimde aktarımı, işaretlerin sesleri bütünüyle 

temsil edebilme özelliğiyle sağlanabilmiştir. Bu açıdan Yunan alfabesi, 

kendinden önceki yazı sistemlerinden önemli bir fark yaratarak, ünlü sesleri de 

alfabesine dâhil edebilmiş ve “sese tam görüntü katmış”tır (Ong 1995: 110).  

 

Teknik bir faaliyet olarak yazı yazmanın yaşam içinde düşünce sistemlerini 

dönüştürmesi ve yazının öncelikle iktidar(lar) tarafından –yazının sunduğu 

imkânların sonucu olarak- kullanımı, Lévi-Strauss’un yazı teknolojisine sahip 

olmayan Nambikwara toplumuna ilişkin gözlemlerine bakılarak daha açık hale 

getirilebilir. Kendilerine verilen kâğıt ve kalemleri kullanarak, tanıklık ettikleri 

antropolog gibi, “yazı yazma” denemeleri yapan Nambikwaralar, Lévi-Strauss’a 

göre yazı yazmanın –yalnızca- “biçimini taklit” etmektedir. Yazı yazmanın 

“işlevini” kavrayan oba reisi ise, yapılan mülakatlarda kendinden istenen bilgileri 

sözlü olarak vermek yerine, kâğıdın üzerine çizdiği çizgilerle anlatır. Benzer bir 

işlemi, Lévi-Strauss’un vereceği armağanlara karşılık halkının vereceği 

nesnelerin değiş tokuşu için hazırladığı liste –üzerinde birtakım çizgiler olan 

kâğıt- vasıtasıyla ve “daha çok yoldaşlarını etkilemek, malların onun aracılığıyla 

el değiştirdiğini kanıtlamak, bir Beyaz’la ittifak içinde olduğunu ve onunla bazı 

gizleri paylaştığını göstermek” (2000a: 311) amacıyla yapar. Nambikwaralar 

yazının “(s)imgesini almışlar ama özüne yabancı kalmışlardı. Üstelik amaçları 

da anlıksal olmaktan çok sosyolojikti(r). Sözkonusu olan bilmek, anımsamak ya 



32 
 

da anlamak değil, bir bireyin – ya da görevin- saygınlığını ve yetkesini, diğerleri 

aleyhinde arttırmaktı(r)” (Lévi-Strauss 2000a: 312)25. Lévi-Strauss bu durumu, 

yazının kullanımı ile uygarlık ilişkileri bağlamında, “(y)azının ortaya çıkışı hangi 

önemli yeniliğe bağlanabilir?” sorusuyla şu şekilde açıklamaktadır: 

 
“Yazının ortaya çıkışına, hiç aksatmaksızın eşlik eden tek olay, kent 
devletlerinin ve imparatorlukların kuruluşudur; başka bir deyişle çok sayıda 
bireyin bir siyasal sistem içinde bütünleştirilmesi ve onların kastlar ve 
sınıflar içinde bir sıra düzene sokulmalarıdır. En azından, yazının ortaya 
çıktığı dönemlerde Mısır’dan Çin’e kadar uzanan yörede gözlemlenen 
gelişim budur: Yazı, insanların aydınlanmasından önce sömürülmelerini 
kolaylaştırmışa benzemektedir. (…) İleri sürdüğüm bu varsayım doğruysa 
eğer, yazılı bildirişimin birincil işlevinin köleliği kolaylaştırmak olduğu kabul 
edilmelidir. Yazının çıkar gözetmeyen amaçlarla, anlıksal ve estetik doyum 
sağlamak için kullanımı, eğer bu da çoğu zaman ötekini güçlendirmeye, 
savunmaya ya da gizlemeye yönelik bir araçtan ibaret değilse, ikincil bir 
sonuçtur.  
(…)Yazı eğer bilgilerin sağlamlaştırılmasına yetmediyse bile, egemenlikleri 
güçlendirmek için vazgeçilmez nitelikteydi. (…) Avrupa devletlerinde XIX. 
yüzyılda gelişen, zorunlu eğitim yönündeki ısrarlı girişimler, askerlik 
hizmetinin uzaması ve proleterleşmeyle birlikte yürümüştür. Böylece okuma 
yazma seferberliği ile iktidarın yurttaşlar üzerindeki denetiminin güçlenmesi 
birbirine karışmaktadır. Çünkü iktidarın ‘kanunu bilmemek mazeret 
sayılmaz’ diyebilmesi için herkesin okumayı bilmesi gerekir” (Lèvi-Strauss 
2000a: 314). 

 
 
Yazı bilgileri kaydetmek için doğmuş, ama hemen ideolojik bir işleve bürünmüş 

ve erk aracı olmuştur (Eco 1996: 54). Söz konusu ideolojik işlev sadece krallar 

için değil, ama aynı zamanda bir kast oluşturan entelektüeller ve ayrıcalıklı bir 

yer olarak okulun varlığı da bunu göstermektedir (Eco 1996: 54). İktidarın yazı 

vasıtasıyla kendini gerçekleştirme ilişkisi, okur-yazarlığın yüzyıllar boyunca belli 

bir sınıfın tekelinde kalmasıyla da kendini açıkça göstermektedir. “Yazı yazma 

yetisinin sıradan insana kazandırılmak istenmemesi ve bunun yanı sıra yazı 

yazma yetisi kazanan az sayıdaki insanın da yönetici klanın hemen gözü 
                                                 
25 Lévi-Strauss’un (2000a: 313) aktardığı benzer bir deneyim, yazı yazmanın iktidar ile 
bağlantısı bakımından ilgi çekicidir: “Doğu Pakistan’da, Çittagong tepelerinde kaldığım köyler, 
okuması yazması olmayan insanlarla doluydu. Fakat her köyün, hem topluluk hem de bireyler 
adına görev yapan bir arzuhalcisi bulunuyordu. Hepsi yazıyı tanıyor ve gerektiğinde 
kullanıyorlardı, ama dışarıdan ve sanki kendisiyle sözlü olarak iletişim kurdukları bir yabancı 
aracı olarak kullanıyorlardı. Oysa arzuhalci ancak ender olarak grubun bir memuru ya da 
işgörenidir: onun bilgisi ile güç birlikte bulunur. Öyle ki, çoğu zaman aynı birey arzuhalcilik ve 
tefecilik işlevini birlikte yürütür. Bunun nedeni sadece mesleğini yapmak için okuma ve yazmayı 
bilmek zorunda oluşu değildir; ama bu yolla iki yönden diğerleri üstünde etkili olmasıdır”. 
 



33 
 

önünde bir yerlere (tapınağa, enderuna ya da bürokrasinin sonraki kooptasyon 

kurumlarına) kapatılması, toplum hayatına hükmetme ayrıcalığının sürdürülmesi 

içindir” (Oskay 2001: 197). Söz konusu durum, modern devletin politikası olarak 

“okur-yazarlık projeleri” içinde kendini tekrarlamaktadır. Giddens’ın (2000:427-

441) İngiliz eğitim sistemi örneğinden hareket eden çalışması, eğitim 

sistemindeki sınıfsal, etnik ve cinsiyete dayalı eşitsizliği göstermesi ve okur-

yazarlığın “aydınlanma ideali”ne hizmet etmekten ziyade yurttaşlık zihniyetini 

oluşturma amacı gütmek gibi pratik/politik bir kaygıyla biçimlenmesi bu duruma 

bir örnek olarak verilebilir. Okuryazarlığın, eğitim vasıtasıyla tüm yurttaşlara 

kazandırılması hedeflenen bir durum olsa da, aslında okuryazarlık ile 

“okuyabilme becerisi”nin farklı olduğunu Donovan (2007: 9) şu şekilde ifade 

etmektedir: Okuryazarlık, “(k)işinin kendi tarihini, köklerini bilmesi, dünyaya 

başkaları tarafından kendisine dayatılan bir açıdan değil, kendi halkının 

açısından bakabilmesi anlamına gelir”.   

 

Tarihsel olarak “(s)öz, yazıdan daha eski ve daha yaygındır”, her toplum yazıyı 

geliştirmeden önce sözellik aşamasından geçmiştir (Sönmez 1990: 119); 

bununla birlikte bireysel ya da tarihsel/toplumsal olarak ele alındığında yazıya 

geçiş geriye dönüşü olmayan bir deneyimdir; okuryazarlıkla beraber “ilk 

sözelliğin” düşünme ve anımsama kategorileri silinip gider (Sanders 1999: 14). 

Diğer taraftan, yazının yaşama girmesi sözlü kültürün yok olmasına yol 

açmamış; her iki kültür bir arada varlıklarını sürdürmeye devam etmişlerdir.26 

Yazının belirli bir grubun tekelinde olduğu hallerde “belirli yazılı metinlerin 

içeriğinin okuryazar olanlardan olmayanlara doğru bildirilmesi”, gereklilik taşır 

(Goody 2001: 168). Sözkonusu bildirimin gerekli olduğu alanlar (sözgelimi din 

alanı gibi), sözlü kültürün düşünme ve ifade etme biçimine ait özelliklerini 

taşımaya devam etmesini sağlasa da yazılı kültür, kültürel yaşamın farklı 

                                                 
26 Sözellikte ve okuryazarlıkta “konuşma dili”nin de farklılaşmış olduğunu göstermesi 
bakımından Sönmez’in (1990:121) soruları ilgi çekicidir: “Acaba yazı formasyonuna sahip 
kişilerin bir başka deyişle yazı dilinin normlarına göre konuşmak isteyen kişilerin dilini konuşma 
dili olarak kabul etmek mi gerekir?” ya da “Argo, konuşma dili olarak kabul edilebilir mi?”.  



34 
 

alanlarında kullanılmaya başlanması ve okuryazarlığın yaygınlaşmasıyla 

baskınlık kazanacaktır. 27   

II. 3. SÖZLÜ KÜLTÜRDE DÜŞÜNCE ve ANLATIM BİÇİMİN ÖZELLİKLERİ  

Sözlü kültürde, insanın yaşam pratiklerini bilgiye dönüştürmesi, saklaması ve 

aktarması, dolayısıyla hakikatin dile getirilişi, yazının imkânlarına sahip olmadığı 

da dikkate alındığında, kendine özgü söylemsel işleyişi ve dilsel araçlarıyla 

bambaşka bir biçimde gerçekleşmektedir. Yazı ile kelimeler “somut bir nesne” 

görünümüne bürünürken, söylenen söz geriye bir şey bırakmamaktadır. Bu 

nedenle sözlü kültür için bilginin “hatırlanması ve aktarılması” bir üslup sorunu 

oluşturur. Oskay (2001: 194), sözlü kültürün temel anlatım biçimi olarak “şiir”sel 

üslubun28 özelliklerini ve gerekliliğini şu şekilde açıklamaktadır: “Sözü 

uzatmayan, zengin açılımlara yatkın bir biçimde çok incelikle ifade edilmiş, 

akılda kalması için de uyaklı, ritimli söz dizeleri, deneyimlerin bilgiye 

evrimlendirilip toplumun belleğinde saklanmasını kolaylaştırıyor”. Dolayısıyla 

üslubun şiirselliği sözlü kültürün hâkim olduğu toplumlar için edebi/estetik değer 

ve işlevin ötesinde bir anlama işaret etmektedir; sözlü kültürde şiirsellik bilginin 

sözle dile getirilme imkânı ve zorunluluğuna dairdir. Caudwell’in (1988: 21) de 

işaret ettiği gibi söz konusu şiirsellik, “modern anlamda şiir” ile sözlü anlatıların 

şiirselliğinin “biçimsel” benzerliğinden yani her ikisinin de ritmik ya da ölçülü 

                                                 
27 Örneğin, Ortaçağ Avrupa’sında, kökeninde “günah çıkarma” pratiğinin (bireyin manevi bir 
serüvenin kahramanı olarak sahnelemeye en uygun anlatım biçimi olarak) olduğu düşünülen 
günlükler ve itirafnameleri oluşturan yazın türü ile yine Ortaçağ Avrupa’sında başlangıçta ticari 
kayıtların tutulup, aile mülkünü yönetme ve mirasçılara görevlerini hatırlatıp öğütler verme 
özellikleri gösteren aile tarihleri ve bunların giderek dönüşen biçimleri olarak günlükler, farklı iki 
kaynağın (dini ve dindışı/ekonomi), kültürel hayat ile bir yazın türünün karşılıklı etkileşimi,yeni bir 
yazma biçiminin oluşturucularıdır (Aries ve Duby 2006: 565–557).   
28 Şiirsel anlatıma bağlı olarak, sözlü kültür ürünlerinin yapısal özellikleri ağırlıklı olarak edebiyat 
alanı içinde incelenmektedir. Sözlü ve yazılı biçimler arasındaki ayrım, edebiyat araştırmaları 
sayesinde fark edilmiştir. Milman Parry’nin başlayıp, Albert B. Lord’un, Eric A. Havelock ve diğer 
araştırmacıların tamamladığı İlyada ve Odysseia metin incelemeleri, bu alanda önemli bir çıkış 
noktası kabul edilmektedir (Ong 1995:18). Diğer taraftan, “(s)özlü kültür, geleneksel kültür veya 
sözlü gelenek başlığı altında uzun zaman folklorun çalışma alanı olarak yalnızca sözlü olarak 
aktarılan halk edebiyatını ifade etmiştir” (Emiroğlu 2003f: 749). Ancak sözlü kültür işlevsel 
olarak edebiyat olmanın ötesine geçmekte, bir tür ‘bilgi alanı’nı oluşturmaktadır. Dolayısıyla 
biçimsel olarak edebiyat alanının konusu olmanın ötesinde bir nesne özelliğine ve buna bağlı bir 
işleve sahiptir. 



35 
 

anlatım özelliği göstermesindendir.29 Dolayısıyla, edebiyat tarihçilerinin şiir 

olarak adlandırdıkları şey, aslında sözellikte bilginin dile getirilmesinin ve 

formüle edilebilmesinin imkânı olarak “tekrarlı ve ritimli” anlatım gerekliliği ile 

ilgilidir (Sanders 1999: 23). Tam da bu nedenle şair sözcüğünün kimi eski 

toplumlarda “bilen insan” anlamı taşımaktadır (Oskay 2001: 194).     

 
Şiirsel anlatım, sözlü kültür toplumlarında farklı bilgi alanlarında kullanılan bir 

üsluptur. Örneğin, “Hesiod, bir din eserinde, bir çiftçiler kılavuzunda şiirsel bir 

çatı kullanmanın doğal olduğunu düşünürdü. Solon, siyasal özdeyişlerini, 

yasama meclisindeki özdeyişlerini doğal bir şeymiş gibi ölçülü söylerdi. 

Hindistan’da metafizik kurgular mısralar halindeydi. Mısır gökbilimi ve 

evrenbilimi biçim olarak şiirseldi” (Caudwell 1988: 22). Dolayısıyla, sözlü kültür 

anlatıları, biçimsel olarak, yazılı anlatımdan farklı, kendine has özellikler taşıyan 

bir üsluba sahiptir. Üslubu kuran sözkonusu özellikleri Ong’a (1995: 52-66) bağlı 

kalarak ve özetleyerek şöyle sıralayabiliriz:    

 
 
1. Yancümle yerine ekleme: Sözlü anlatımlar, “anlamın belirlenmesine” 

yardımcı olan canlı ortama uygun olarak düzenlendiği için, konuşmacının 

çıkarını ve anlamın akıcılığını sağlamak amacıyla eklemeli bir yapı sergiler. 

Yazıda ise “anlamın verilebilmesi” dilin düzenlenişine bağlı olduğu için, daha 

ayrıntılı ve sabit dilbilgisi kuralları geliştirilmiştir.  
 

2. Çözümleme yerine kümeleme: Belleği güçlendirmek için kalıp kullanımıyla 

yakından bağlantılı olan bu özellik, kelimelerin tek başına değil de, ancak 

kümelendiğinde bellekte tutunması ve aktarılması mümkün olduğundan, eş ve 

karşıt anlamlı terimler, deyişler ve cümlecikler kümelenip tanımlayıcı söz niteliği 

kazanır. Sözlü anlatımda, asker yerine kahraman asker, prenses yerine güzel 

prenses, çınar yerine ulu çınar denmesi, düşüncenin kalıp ve kümeler içinde 

saklanması, düşüncenin ve aktarımının tek yerinin insan aklı olmasındandır. 

                                                 
29Caudwell (1988: 33) sözlü kültür anlatılarını “tören giysisi giydirilmiş şiir” olarak 
nitelendirmektedir. İnsanın kendisini doğayla uyum içinde hissedebildiği bu dönemi Schiller ‘naif 
şiir çağı’ olarak adlandırır (akt. Benjamin 1995: 89).  



36 
 

Sözlü kültürde, yazı sistemine sahip olunmadığı için, düşünce parçalamalı yani 

çözümlemeli değildir.30  

 

3. Bol Tekrarlı ya da “bereketli”: Anımsama ve tekrarlama, yazılı metinlere 

tekrar tekrar bakılarak sağlanabilir. Oysa sözlü anlatımın, zihinden başka 

saklanabileceği ve bakılabileceği yer yoktur. Düşüncedeki sürekliliğin 

sağlanması için, odaklanılmış konu etrafında tekrarlarla ve yavaş hareket 

ederek ilerlemek zorundadır. Yazı teknolojisinin imkânı olan az söze dayanan 

çizgisel ve çözümlemeli düşüncenin tam aksine, aynı konu çevresinde tekrarlar 

ve bol söz kullanmak sözlü anlatımın temel özelliğidir.  

 

4. Tutucu ya da gelenekçi: Sözlü kültürde zihne önemli bir görev yükleyen 

“hatırlama”, kavramlaştırılmış bilginin sesli ve sürekli tekrarı ile sağlanır. Bu 

gereklilikten kaynaklanan son derece tutucu ve gelenekçi zihniyette, fikirsel 

denemelere girişme engellenir. Bu nedenle eski günlerin bilgilerini koruyup 

aktarabilen bilge insanlara, Goddy’nin ifadesiyle sözlü toplumun “aydın”larına, 

toplum hürmet gösterir. Yazı kendi tarzında tutucu olsa dahi, koruma işlevi 

yazıya aktarılmış olduğu için, zihnin yeni düşüncelere yönelmesine imkan 

vermiştir. Öte yandan sözlü kültür, yaratıcılıktan yoksun değildir. Ancak 

anlatımın özgünlüğü, yeni öykü uydurma ile değil, anlatım süresince dinleyici ile 

kurulan ilişki ile ilgilidir. “Sözlü gelenekte bir efsanenin çeşitlemeleri, en az 

tekrarları kadar boldur ve tekrarlama sayısının sınırı yoktur” (Ong 1995: 58).  

 

5. İnsan yaşamına yakın: Yazı vasıtasıyla üretilen ayrıntılı çözümlemeler bilgi 

ile yaşantı arasına mesafe oluşturur. Sözlü anlatımda ise, yabancı ve nesnel 

dünyanın, insan etkileşimi çerçevesinde düzenlenerek kavramlaştırılması, söze 

dökülüp yaşama dâhil edilmesi, tüm bilgilerin insan yaşamına dayandırılması 

zorunludur. Yazı ile insan eylemleri bağlamlarından koparılıp listelere 

dönüştürülürken, sözlü anlatım bunun tam tersini yapmaktadır. Örneğin “İlyada 

                                                 
30 Sözlü kültürde söz dağarcığına yerleşmiş kalıplar ve kümelenmiş deyişlerin korunmaları ve 
aktarılmaları, kültürün sahip olduğu bilginin ve düşünme sisteminin devamlılığı açısından önemli 
bir meseledir. “Sözlü kültürde ‘çınar niçin uludur?’ diye bir bilmece sorulabilir; ancak böyle bir 
sorunun amacı çınarın ululuğuna gölge düşürmek, bundan şüphe etmek değil, tam tersine bu 
betimlemedeki söz kümesini canla başla korumak ve yaşatmaktır” (Ong 1995: 55). 



37 
 

destanının ikinci bölümünün sonlarına doğru meşhur gemi sayımında, tüm 

Yunan önderleri, yönettikleri bölgelerin adları, tamamen kahramanların eylem 

bağlamı içinde, destan olaylarına katkıları derecesiyle sıralanır” (Ong 1995:59). 
 
6. Mücadeleci eda: Sözlü kültür anlatıları zihinde saklanarak varolmazlar, 

karşılıklı etkileşimle ya da “karşılıklı yerme amacıyla gerçekleşen taşlama”larda 

var olurlar. Anlatıcıların karşılıklı atışması kadar, anlatıdaki kahramanların da 

“söz”le atışması sık görülen bir durumdur ve zekâ ile hünerlerin söz düzeyinde 

de temsilinin göstergesidir. Söz konusu olan bir söz kavgası değil, bir sanat 

biçimidir. Sözlü sanat biçimlerinin şiddet içeren özellikleri, ağır yaşam koşulları, 

hastalık ve felaketler gibi faktörlerin insan yaşamı ve ilişkileri üzerindeki etkileri 

anlatılarda bedensel davranışların yüceltilmesine ve fiziksel şiddetin en ince 

ayrıntısına kadar betimlenmesine neden olduğu kadar sözlü sanat biçimlerinin 

karşılıklı etkileşime dayanma özelliği ile de ilgilidir.  

 

7. Mesafeli olmak yerine duygudaş ve katılımcı: Sözlü kültürde öğrenmek 

veya bilmek, bilen ile bilinenin yakın, duygudaş ve ortaklaşa bir özdeşleşme 

kurması anlamına gelir. Yazı ile bilen ve bilinen arasına giren mesafe, bilgiyi 

nesnel kılar. Sözlü kültür ozanı, kişisel ya da öznel değil, toplumun tepkisini, 

“ruhunu” yansıtan kalıplarla anlatısını oluşturmaktadır.  
 
8. Değişmeyen ortam dengesi: Sözlü kültürün egemen olduğu toplumlarda, 

güncelliğini yitiren anılar bellekten silindiği için, toplumun yaşadığı anın dengesi 

kolay bozulmaz. Matbaa kültürlerinde, bir kelimenin çeşitli metinlerdeki farklı 

kullanım ve anlamlarının derlendiği, kelimelerin sahip olduğu farklı anlamları 

gösteren sözlükler yaratılmıştır. Sözlü kültürdeyse sözlük yoktur ve pek az 

anlam uyuşmazlığı söz konusudur. Kelimeler anlamları kullanıldıkları yaşam 

ortamlarıyla “anlamın anında onanmasıyla” kazanırlar. Sözlü zihin, sözlüklerdeki 

gibi başka kelimelerle anlamı tanımlamaya uğraşmaz; anlam, el kol hareketleri, 

ses tonunun değişmesi, yüz ifadesi ve gerçek sözün söylendiği anı saran bütün 

insani varoluşsal durumla belirlenir. “Kelimenin o anda kullanıldığı anlam, 



38 
 

geçmiş anlamlarınca şekillenmiş olsa da, bu artık ayırt edilemediği için 

kelimenin anlamı, hep şimdiki zamandan çıkar” (Ong 1995:63-64). 
 
9. Soyut değil, duruma bağlı: Kavram içeren her düşünce soyuttur. Ancak 

sözlü kültürler kavramları işlevsel ilişki çerçevesinde kullandığından ve bu 

çerçeve canlı insan yaşamına yakın olduğu için kavramların soyutluğu asgari 

özellik sergilemektedir.   
 

Benjamin’e (1995: 80-81) göre masal ve efsane gibi sözlü olarak aktarılan 

türlerin gerilemesinde roman türünün doğuşu yer almakta; sözlü kültür 

anlatıcısının ‘deneyimden çekip aldığı hikayesine’ karşılık, romancının tek 

başına üretimi her iki anlatım türü arasında kritik bir farklılık yaratmaktadır. 

Benzer biçimde Belge (2006:17-18) de roman ve “eski edebiyat türleri”nin farklı 

düşünce sistemlerinin ürünleri olduğuna işaret ederek, sözlü ve yazılı geleneğin 

özelliklerini karşılaştırmaktadır. Belge’ye göre bir yazın türü olarak romanın 

beslendiği düşünce geleneğine kaynaklık eden, Descartes’la başlayan -kendi 

gözlemleriyle kanıtlayamadığı hiçbir şeye inanmayan dolayısıyla doğruluğun 

bireysel bir sorun olduğu- modern düşüncenin aksine, sözlü kültür ürünleri 

“doğru”luklarını geleneksel kalıplara uygunluklarıyla kanıtlamak zorundadırlar. 

Sözlü kültür ürünlerinde, edebi göreneklerin belirlediği bir atmosferde, genel 

insan tiplerinin hikâyeleri anlatılmaktadır. Hikâye edilen bu kişiler, “ya mitolojik 

ya da alegorik”tirler; bu nedenle zorunlu olarak genel ve evrenseldirler. 

Evrensellik, zaman dışılığı da beraberinde getirir, söz konusu olan mitolojik bir 

zamandır ve tıpkı zaman gibi mekân da “stilize” edilmiş, çoğu kez de belirsizdir. 

Böylece, roman ve sözlü edebiyat geleneği üslup bakımından da birbirinden 

bütünüyle ayrılır. Şiirsel ifade etme biçimi yerini romanla birlikte düz yazıya 

bırakmıştır. Söz konusu iki anlatım türü arasındaki farkı Belge şöyle 

özetlemektedir:   

 
“İki çeşit edebiyat arasında başlıca ayırım şudur: sözlü edebiyatın ozanı, 
kendinden önce yaşayan ozanların yüzyıllar boyunca geliştirmiş oldukları 
destan dilini kullanır, yazılı edebiyatın şairi ise kendi dilini kendi yaratır. (…) 
(ozanın) belleğine yerleştirdiği bir sürü kalıp vardır, onların birkaçını bir 
araya getirip söyleyiverir. (…) Ozan çıraklığı süresinde, belli şiirleri değil, 
bütün şiirleri meydana getiren belirli kalıpları, formülleri ezberlemiştir. 



39 
 

Bunları sırası geldikçe ard arda dizerek İlyada’dan çok daha uzun bir şiiri 
bile ezberden okuyabilir” (Belge 2006: 407).  

 
Sözlü kültür anlatılarının temel özelliği olan  “kalıplaşmış deyiş”ler (ya da hazır 

kalıplar/klişeler) “tekrarlanarak bilginin (bir süre için) depolandığı temel 

birimlerdir” (Sanders 1999: 18). Kalıplaşmış deyişler, aynı zamanda “deneyimin 

zihinsel düzenlenişini, düşünce tarzını belirler” (Ong 1995: 151). Sözlü kültür 

anlatıcısı, kalıplar vasıtasıyla bilinen öyküleri bir araya getirip anlatısını kurar. 

Eco, bunu “deneyim düzensizliğine biçim vermek” olarak tanımlamaktadır. 

Adorno’nun anlaşılmaz olanı anlamanın imkânı olarak gördüğü “klişeleştirme ve 

kişileştirme” paradoksal bir çözümdür. En erken gelişme evresine uzanan “iyi ve 

kötü”, “biz ve başkaları”, “ben ve dünya” gibi katı ikilikler, “anlaşılmaz olanı 

anlama”yı sağlar ve “kaotik olacak bir gerçekliği zihinsel öngörü ve kabaca 

düzenleme yoluyla göğüslememize olanak vermek bakımından gerekli yapılar 

olarak” hizmet ederler (Adorno 2003: 129). Kişisel olan deneyimlerin, ortak 

dil/bilinç içinde paylaşımı tanıdık olanın sağladığı güveni yaratmaktadır. “Sözlü 

kültürde bilgi, bireysel bir deneyim değil toplumsal bir olgudur; o yüzden kimse 

bir diğerinden daha aptal ya da akıllı sayılmaz. Kabilede anlatılan söylenceler 

ve öyküler, çocuklara anlatılan masallar aracılığıyla, bilgi herkesin çevresinde 

ayrı ayrı dokunan ortak bir bilinci oluşturur, bilgiye herkesle birlikte varılır” 

(Sanders 1999: 22). Bu durum, sözlü anlatının bir metin değil, “sosyal bir olay” 

olması ile ilgidir (Başgöz 2002: 1). Böylece en genel haliyle iletişimi kuran ve 

bilginin imkânını oluşturan “kalıplaşmış deyişler” toplumsal olana dâhil olmanın 

yolunu ve “kişiye kılavuzluk edecek yararlı kuralları içerirler” (Bascom 2007: 21). 

Söz konusu kılavuzluk düşünceyi denetleme ve biçimlendirme işlevi gördüğü 

kadar, toplumsalı kuran referans ortaklıklarıyla beraber düşünsel ortaklığı da 

sağlar. Etki toplumsaldan bireye ve tekrar toplumsala dönen bir seyir izler.31 

                                                 
31Kalıp yargıların, referans noktaları oluşturma özelliğini Eco’nun (1995: 144-145) Casablanca 
filmini çözümlemesi üzerinden açıklayabiliriz: Casablanca günü gününe oluşturulmuş bir 
senaryonun ürünüdür ve öykünün nasıl biteceğini senaristleri bile bilmez. Sonu belirsiz bu 
öyküye senaristler ve yönetmen, sinema ve anlatı tarihinin bütün klişelerini yerleştirirler ve 
böylece film bir tür müzeye dönüşür. Film bu haliyle “kendinden önceki farklı kaynakların tam 
olarak gerçekleştirilememiş bir bileşkesi” gibidir. “Tam da bu nedenle film, her biri bir alıntı, bir 
arketip niteliği kazanan sökülebilir parçalar halinde kullanılabilir.” Filmi bir kült nesnesine 
dönüştüren, parçalara ayrılabilir bir özellik göstermesidir. Eco’ya (1995: 145) göre kutsal 
kitapların başarısı da –benzer özelliği sergilemesinden dolayı- parçalara ayrılabilme özelliğinden 
kaynaklanmaktadır. 



40 
 

Sözlü anlatıları ve daha geniş olarak bütün anlatıları, imkânları ve gereklilikleri 

bağlamında, Eco şu şekilde açıklamaktadır:  

 
“Hiç kimse doğrudan şimdiki zaman içinde yaşayamaz: Hepimiz bireysel ve 
kolektif şeyleri ve olayları, belleğin birleştirici işlevi aracılığıyla derliyoruz 
(ister mitoslar söz konusu olsun, ister tarih). (…) Bireysel ve kolektif belleğin 
oluşturduğu bu karmaşık yapı, yalnızca geriye doğru da olsa yaşamımızı 
uzatıyor ve zihnimizin gözleri önünde bir ölümsüzlük vaadinin belirmesine 
yol açıyor. (…) Öyleyse, kurmaca anlatıların bizi neden bu kadar 
büyülediğini anlamak kolaydır. Gerek dünyayı algılamak, gerek geçmişi 
yeniden kurmak için yararlandığımız o sınırsız yeteneği kullanma olanağını 
sunmaktadır bize” (Eco 1995: 148-149). 

II. 4. SÖZLÜ KÜLTÜR ANLATILARI: MİTOS-DESTAN-MASAL  

Sözlü anlatıların kategorileştirilmesi sorunludur ve bir ölçüt ihtiyacını da 

beraberinde getirmektedir. Mitosu “kötü tanımlanmış bir kategori” olarak gören 

Leach sebeplerini şu şekilde açıklamaktadır:  

 
“Kimileri bu sözcüğü yanlış tarih –geçmiş hakkında yanlış olduğunu 
bildiğimiz bir öykü- anlamını taşıyormuş gibi kullanmaktadır; bir olayın 
söylensel olduğunu söylemek, hiç yaşanmadığını söylemekle eş 
anlamlıdır. Dinbilimdeki kullanım ise oldukça değişiktir: Söylen dinsel 
gizemin bir anlatımıdır –‘Gözleme açık olaylar aracılığıyla gözlem 
olanağı bulunmayan gerçeklerin ifade edilişidir’. Antropologun alışılmış 
‘söylen kutsal öyküdür’ görüşü de buna yakın düşer.  
 
Bu sonuncu türden tanımı benimseyecek olursak, söylendeki özel nitelik 
onun yanlış olduğunu değil, inananlar için ilahi doğru, inanmayanlar için 
ise peri masalı oluşudur. Tarihin doğru, söylenin yanlış olduğu 
biçimindeki bir ayrım oldukça keyfidir. Hemen hemen tüm insan 
toplumlarının kendi geçmişleriyle ilgili bir gelenekler bütünü vardır. İncil 
gibi bunun da başlangıcında Yaratılış öyküsü yer alır. Bu bölüm, zorunlu 
olarak her anlamda “söylensel”dir. Ancak, Yaratılış öykülerinin 
arkasında kültür kahramanlarının (örneğin Hz. Davud, Hz. Süleyman) 
yaptıklarına ilişkin destanlar gelir ki bunların “gerçek tarih”te kimi 
dayanağı olabilir; bunlardan sonra da herkesin “tümden tarihsel” olarak 
kabul ettiği olayların anlatımı gelir ki bunlar bir başka bağımsız kaynakta 
da kayıtlı olduğundan doğruluğu tartışılmaz. Hristiyanlığın Yeni Ahdi bir 

                                                                                                                                               
Diğer yandan Belge (2008: 27) klişeleşmenin “parodi”nin imkânını oluşturduğunu söyler. 
Tarihsel olarak klişeleşmenin sonuçlarının mizaha dönüşünün en önemli örneğini Cervantes’in 
Don Kişot vermektedir (Bakhtin 2001: 123). Ortaçağ roman de chevalerie (şövalye romanı) 
geleneğinin bir parodisi olan Don Kişot, aynı zamanda bu türün nihayetini de beraberinde getirir. 
Şövalyelik romanlarını bir reçete olarak kullanan Don Kişot “maceraları, yolları ve 
dolambaçlarıyla, sınırı çizmektedir: eski benzerlikler ve işaret oyunları onda sona ermektedir” 
(Foucault 2001: 83).  



41 
 

açıdan bakıldığında tarif, bir açıdan bakıldığında ise söylen olma 
iddiasındadır; bu ikisin arasına çizgi çekmek isteyen ise haddini 
bilmezin biridir” (Leach 1985: 58-59). 

 

Anlatı kategorilerinin birbirlerine karışmış söz konusu hali farklı kuramcıların 

yapıtlarına bakıldığında daha açık hale gelecektir. Örneğin, masal çalışmaları 

için önemli bir referans noktası olan Thompson’ın masal katalogunda mitolojik 

motiflere yer vermiş olması masal/mitos karşıtlığı esas alındığında çelişkili 

görülebilir. Thompson, halk masalı kavramını tartıştığı bir yazıda masal teriminin 

muğlâk kullanımına ve bu terimin kullanım alanının bütün geleneksel sözlü 

anlatıları kapsayacak biçimde yayılmış olduğuna işaret eder. Önerdiği tanım 

“kişiden kişiye aktarılan ve kökeni muğlâklaşmış böylece –bekli de- en saf 

geleneksel anlatılar”32 olarak halk masallarını, peri masallarını, fablları, 

destanları ve mitleri içine almaktadır (Thompson 1972: 408). Halk-masalları 

teriminin taşıdığı muğlâklığın nedeni, bilim insanlarının kavramı kullanırken 

içeriğini farklı tanımlamalarından kaynaklanır. Kimi, kelimenin tam anlamıyla 

genel olarak halkın sözlü anlattığı tüm öyküler için kullanırken; daha genel bir 

kısmı eğlence veya eğitim amaçlı anlatılan -ki bu özellikleri ile destandan 

farklılaşır- sözlü kurguları anlatmak için kullanırlar (Lindahl 2000: 342).      

 

Sözlü kültür anlatıları, belirli tarihsel ve toplumsal koşullarda toplum için 

taşıdıkları anlam(lar) bağlamında değer kazanmakta ve bu değerle 
                                                 
32 Sözkonusu tanımlama Türk folklor ve halkbilim çalışmalarında halen masal tanımlamalarının 
iskeletini kurmaktadır. Genel bir literatür taraması bu durumu açıkça gösterecektir: Masal “köklü 
geleneğe bağlı, kolektif karakter taşıyan, ‘hayali-gerçek’, ‘mücerret (soyut b.n.)-müşahhas, 
‘maddi-manevi’ birtakım konu, macera, vak’a, problem, motif ve unsurlar, nesir diliyle, vakit 
geçirmek, insanları eğlendirirken terbiye etmek düşüncesinden hareketle, hususi bir üslupla 
anlatılır veya yazılır” (Elçin 2000: 369). “Masal kelimesi ile halk arasında, yüzyıllardan beri 
anlatılmakta olan ve içinde olağanüstü kişilerin, olağanüstü olayların bulunduğu, ‘bir varmış, bir 
yokmuş’ gibi klişe bir anlatımla başlayan, belli bir uzunluğu olan, sonunda, ‘yedi, içti, muratlarına 
erdiler’ yahut ‘onlar erdi muratlarına, biz çıkalım kerevetine, gökten üç elma düştü biri anlatana, 
biri dinleyene, biri de bana’ gibi belirli sözlerle sona eren, zaman ve yer kavramlarıyla kayıtlı 
olmayan, bir sözlü anlatım türü kastedilmektedir” (Seyidoğlu 1977a: 149). Masal “kuşaktan 
kuşağa devredilen, anonim karakterli, kolektif yani, üzerinde nesillerin katkı paylarının olduğu ve 
varyant doğuran yani çeşitlemeleri bulunan malzemelerdir” (Özalgan 1984: 59). “Masal 
insanoğlunun evren, dünya, yaşam, doğa, toplum ve kendisiyle ilgili tarihsel oluşum, düşün, 
istek ve izlenimlerinin az ya da çok değişikliğe uğrayarak ağızdan ağza geçme yoluyla çağımıza 
ulaşan geleneksel anlatı örnekleridir” (Acıpayamlı 1978: 74). Anonimlik ve sözlü aktarımın 
kendisi o kadar muğlaktır ki, bu özellikler çıkış noktası olarak kabul edildiğinde her bir anlatı –
yazılı hale getirilmiş olsa bile- masal kavramı altına yerleştirilebilir. Dolayısıyla masalı anlamak 
ve açıklayabilmek temel ölçüt olma özelliği taşıyamamakta, ancak tali ölçüt özelliği 
göstermektedirler.     



42 
 

tanımlanmaktadırlar; bu nedenle mitosun kime ve neye göre anlam kazandığı, 

tarihsel-toplumsal bağlamda yanıtlanabilecek bir sorudur. Mitos ve masalı kuran 

tanımlardaki muğlâklık tarihsel ve toplumsal koşulların yarattığı bir geleneğin 

ürünüdür. Bu geleneğin kendisi masal ve mitos’un tarihsel süreç içerisinde 

yüklendiği anlam ve işlev ile ilgidir. 17. ve 19. yüzyıllar arasında, Avrupa 

düşünsel ve siyasal atmosferindeki değişimlere paralel olarak mitosların anlam 

ve işlev değişimlerine bakmak, bu iddiayı daha açık hale getirecektir. 

 

17. yüzyılda Avrupa’da “paganizmin tanrıları konusunda benimsenmiş 

kavramların tümü” olarak kabul edilen “masal”a ait motiflere şiirden, hitabete, 

resim, heykel vb. pek çok alanda rastlandığı için seçkinlerin eğitiminde zorunlu 

bir daldır. “(Masal) sanatların ortak malıdır; ustaca düşüncelerin, hoş imgelerin, 

ilginç konuların, istiarelerin, amblemlerin kaynağıdır. Bu kaynağın yerinde 

kullanılışı, beğeniyi ve üstün yeteneği gösterir” (Starobinski 2000: 261). 

Böylece, masala ilişkin bilgi bu yapıtların anlaşılır kılınmasını sağlarken, bu 

bilgiden yoksun olanlar için yapıtlar bir bilmeceye dönüşmektedir. Bu nedenle 

masal –bu dönem içerisinde- ikili bir işlev üstlenir: “Belli bir söylem biçimine yol 

açan, imgelerle dolu renkli bir dildir ve bu dilin işlevi, mit kurgularının evrenini 

çözümlemeyi bilen bireyler arasında birbirini tanımanın toplumsal göstergesidir” 

(Starobinski 2000: 261). Kutsal halinden sıyrılmış Yunan ve Roma mitosları, 

masal olarak Avrupa dünyasında sanat alanında geniş bir yayılım 

göstermektedir. Nirengi noktası “kutsallık” olan dinsel otorite için masallar, 

kutsalın karşıt kutbunda, dünyevi eğlenceler olarak sınıflandırılır; böylelikle 

dinsel kavrayışın hiyerarşisinde -olumsuz da olsa- yerini alır. Masallaşmış hali 

ile mitos, pagan dönemin “akıldışı” inanışlarına karşı “İncil’in harikulade ışığına 

kavuşturan kurtarıcıları İsa’ya borçlu oldukları şeyi öğretir”, böylece “Hristiyanlık 

gerçeğini denetleyen bir uyarıcı olarak” kullanılmaya başlanır (Starobinski 2000: 

261-263).  

 

Masallar vasıtayla kilise, kutsallık çerçevesinde kurduğu kendi alanı dışında 

bulunan bir dış alanı denetlemeye devam etmektedir. İnsanların kutsal düzenle 

bağlarını koparmadıkça paganizmin “zamanı dolmuş ve günahkâr figürleri” ile 



43 
 

dindışı eğlencelerin tadını çıkarabilirler. Öte yandan, kutsallığından arındırılmış 

bu alan, oyunun hafifliği ve kurgusallığı vasıtasıyla birtakım olanakları da içinde 

barındırmaktadır. Mitoloji kurgusu, Hristiyan kurallar çerçevesinde dile 

getirilmesi olanaksız olan övücü abartmayı olanaklı kılar. Kralın tanrılaştırılması, 

Hristiyanlık içinde mümkün değilken, Yunan-Roma mitoloji dizgesiyle mümkün 

olabilmekte ve bu “sahte-kutsal” ceza görmeksizin işleyebilmektedir. Mitolojik 

motiflerin, kilise otoritesi iktidarıyla tanımlanmış ve indirgenmiş bu kullanımı ona 

en yüksek otoritelerle çatışma imkanına da sağlar.  Paganizm ve Hristiyanlık 

aslında -her şeyi tanrıya bağlayan aynı yapı içinde- mitolojik işleyişinde 

benzerlik taşır ve Hristiyanlığa, krala ya da otoriteye karşı tartışma, sadece 

paganizmin tanrılarını hedefleyerek, tam bir güvenlik içinde gelişir (Starobinski 

2000: 264). Dolayısıyla “estetik geleneğin örtüsü altında başkaldıran düşünce”, 

Hristiyanlık tarafından zorla kabul ettirilen, uydurmaca ve aldatmaca konusunda 

masalı hiç aratmayan, ancak masaldan daha az hoşa giden öğreti karşısında, 

tercihini pagan mitolojisinden yana koyacaktır. 

   

Böylece “XVIII. yüzyılda dindışı bir süsleme olan mit, önceden yasasını koyan, 

sonrada insani değerleri kararlaştıran en üstün otorite olarak kutsal haline gelir” 

(Starobinski 2000: 270). Kutsalla kutsal olmayanın karşıtlığının yeniden 

düzenlenmesi ile gerçekleşen bu yer değişim, özellikle edebiyat alanında- 

Yunan-Roma mitolojisinin ele alınıp canlandırılması ile gerçekleştirilir. Örneğin 

“Romantizm içinde bir başkaldırı temsili olarak, ‘tanrılar tarafından yeryüzünde 

kurulmuş olan ve kendisine ne akılcı ne de ahlaklı gelen düzene başkaldıran’ ve 

insanlara gökyüzünün ateşini yani ‘esin’i getiren Prometheus, Byron ve Hugo, 

Shelley gibi yazarlar tarafından bir temsil olarak ele alınır” (Richer 2000:102). 

Edebiyat alanı içinde mitolojik motiflerin kullanımı ve söz konusu işlevi, diğer 

mitolojilerin de benzer bir süzgeçten geçirilerek sınıflandırılmasını beraberinde 

getirmiş; folklor ve halkbilim çalışmalarında “sözlü anlatılar” –diğer işlevleri tali 

tutularak- estetik yaşantının edebi nesneleri olarak konumlandırılmışlardır.    

 



44 
 

Kültürün sözlü anlatılarına33 ilişkin farklılıkları ortaya koymak, anlatıların taşıdığı 

“yapı birliği” (Eliade 1993:186) nedeniyle ilk elde çözülmesi zor bir sorunu 

karşımıza çıkarır. Öyle ki kimi araştırmacılar mitos, efsane, masal arasına 

yapılan ayrımdan doğan anlatı çeşitliliklerini edebi alana ilişkin bir sorun 

sayarak, söz konusu çeşitliliği bir bütün olarak görme eğilimindedirler (örn. 

Hooke 2002:13).   

 

Aslında mitos, destan ve masalın sergilediği yapısal birlik –yüklendikleri 

değerler bir bütün olarak dışarıda bırakıldığında- içerik (anlatının öyküsü) ve 

biçimlerin (anlatının söylemi) örtüşme göstermesindendir.  Lévi-Strauss, 

anlatıların taşıdığı yapısal birliğin nedenini şöyle açıklamaktadır:  “Biçim ve 

içerik aynı türdendir, aynı çözümlemeye bağlanır. İçerik gerçekliğini yapısından 

alır, biçim denilen şey de içeriği oluşturan, yerel yapıların bir yapıda 

düzenlenişidir” (akt. Yücel 1982: 56). Böylece, içerik ve biçimden kaynaklanan 

karmaşık bağlantıların nedeni ve farklılığı görünür kılınabilmektedir. 

 

Öte yandan -bu çalışma için- var olan bu farkı ortaya koymak, nesnemiz ve ona 

ilişkin sorun bağlamında, çözümlenmesi gereken ilk sorun olarak karşımızda 

durmaktadır. Ama aynı zamanda da anlatının kendi ile sınırlandırılması, 

anlatının kendi kendisiyle açıklanmaya çalışılması araştırmayı totolojiye 

sürükleyecektir. Zira, sözlü kültürün her bir ürünü, yaşantı içinde -aslında-

‘işlevsel’ olarak farklı bir ‘anlam’ taşımaktadır. Barthes’ın da işaret ettiği gibi 

insanlar sözlü anlatılarla bir “kullanım bağıntısı içindedir” (1990: 180). Ontolojik 

düzeyden gelen bu ölçüt, masalların ve diğer anlatı türlerinin toplumun 

belleğinde konumlandığı yere işaret etmektedir ve bu bağlamda kurulacak 

soruların formüle edilebilmesi için faydalı gözükmektedir.  
                                                 
33 Aslında sözlü kültür anlatıları mitos, destan, masal ile sınırlı değildir; fıkra, bilmece, halk 
şarkıları, atasözleri, mani, dua vb. gibi çok daha fazla çeşidi -sıralanmış çeşitleri birbirlerinin 
içinde bulmak her zaman mümkündür- içermektedir. Ancak mit, destan ve masallar anlatı 
özellikleri nedeniyle ilişkilendirilerek diğer sözlü kültür ürünlerinden ayrılmaktadır (Bascom 2003: 
472). Öte yandan mit, destan ve masal arasındaki anlatısal bağlantı bu üç anlatma biçimi 
arasındaki farklılıkların ortaya koyulmasında sorun yaratmaktadır. Örneğin Seyidoğlu 
(1977b:8086) “mit, masal, lejand”ın birbirine karışmış halde olduğu durumlarda, baskın tipin 
motiflerinden hareket eden bir ölçüt önermektedir. Ancak, diğer taraftan yukarıda da açıklandığı 
gibi aynı anlatı, farklı tarihsel ve toplumsal koşullarda mitos ya da masal olarak 
görülebilmektedir; dolayısıyla “motif” tek başına ayırıcı bir ölçüt sunmakta yetersiz 
gözükmektedir.  



45 
 

 

Sözlü kültür ürünlerinin işlevsel farklılıklarını anlamak için bakışımızı 

yönelteceğimiz toplum tipi “mitosun henüz yaşadığı toplumlar”34 (Eliade 1993: 

12)  ya da özet bir ifadeyle “tüm evrenin gizemini açıklayan bir mitosa sahip” 

(Güngören 2004:173) olan toplumlardır. Eliade’nin “yaşayan bir şey olarak 

mitos” vurgusunda mitosun akılcılıkla çözümlenip “kurmaca”ya35 indirgenmediği 

“Yunan mitosları” dışındaki mitoslara bakılması ihtiyacı yer almaktadır. Eliade’ye 

göre Homeros’tan beri söylenenler bir akıl süzgecinden geçerek elenmişlerdir; 

oysa mitik düşüncenin yapısını kavramamızı sağlayacak olan “mitin ‘yaşayan bir 

şey’ olduğu, dinsel yaşamın tastamam dayanağını oluşturduğu”  kültürlerin 

incelenmesidir (Eliade 2000: 782-783).  

 

Malinowski (1998: 102) mitoloji üzerine farklı alanlarda yapılmış çalışmalara 

bakarak, antropologun çalışmasının “mitlerin yaratıcısına yönelmesi” 

gerekliliğini hatırlatır; çünkü içinden doğmuş olduğu yaşamda yer alan mit 

“anlatılacak bir öykü” olmaktan çok, bir “gerçekliktir”. Mitos, “modern romanlarda 

anlatılan türden basit bir kurgu değil, yaşanan bir gerçektir, çünkü mitin 

altında yatan olayların uzak bir geçmişte ortaya çıktığına, dünyanın ve insanın 

yazgısı üzerinde etkisini sürdürdüğüne inanılır” (Malinowski 1998: 102; vurgu 

bana aittir). Söz konusu toplumların temel özelliği “söz”ün toplumsal belleğin 

kurucu unsuru olarak başat rol oynadığı (Assmann 2001:51-62); ağızdan çıkan 

sözün yazı teknolojisiyle henüz dönüştürülmediği toplum ve onun düşünme 
                                                 
34 Eliade’nin “mitosun henüz yaşadığı toplumlar” ifadesi, aslında bilim ve felsefenin kullandığı 
karşıtlığa gönderme yapar gibidir: “irrasyonaliteden rasyonalizme geçiş (Wilson, 1970), 
mitleştirici düşünceden mantıksal amprizme geçiş (Cassirer, 1944) ya da mantık öncesinden 
mantıksal olana dönüşüm (Lévy-Bruhl, 1910)”gibi (Goody 2001: 12). Oysa mitolojik düşüncenin 
temel özelliği olarak varsayılan evreni açıklama girişimi modern/ussal/bilimsel özelliklere sahip 
toplumlarda da varlığını devam ettirmektedir. Eagleton’a göre (2005: 264) inancın yaygın olarak 
kabul edilmesi ve kendisine bağlı olanlarda psikolojik bir işlevi yerine getirmesi onu mit olarak 
kabul etmemizi sağlıyorsa, “(i)nsanlığın bütün sorunlarının çözümü bilimdedir” iddiası bu görevi 
hakkıyla yerine getirmektedir.  
Öte yandan, mitoloji-ideoloji tartışmasının önemini yok saymadan -bu çalışmanın sınırlarının 
dayandığı bir alanda bırakarak- bizce söz konusu karşıtlığı kuran önemli nedenlerden biri, 
Goody’nin de ifade ettiği gibi, yazıya sahip toplumlar ile yazısız toplumlar –yazının kendisinin 
düşünsel ve toplumsal yapıları uğrattığı değişimlerin bir sonuç olması koşuluyla- gibi 
görünmektedir.     
35 Eliade’ye (2000: 782) göre mitosa ilişkin bu yaklaşımın kökeninde, Yunan düşünce 
dünyasındaki “logograflar ve mitograflar” kavgası yeralmaktadır. Bu kavga romantizmle beraber 
bilimsel nesneye dönüşecek olan sözlü ürünlerin değeri tartışmasının da kökeninde yer 
almaktadır.  



46 
 

sisteminin işaret ettiği kültürdür. Ong’un (1995:43) “birincil sözlü kültür” şeklinde 

kavramlaştırdığı bu toplumlar için  “okur-yazar” bilinç söz konusu değildir. Ong 

(1995:49-52) sözlü kültürün bilincini, yazı ve matbaa kültüründen ayıran temel 

özelliği “anımsadığını bilirsin” ilkesi ile özetlemektedir. Ona göre birincil sözlü 

kültür toplumlarında düşünme ve anlatım bütünüyle belleğe dayalıdır ve bilgi ile 

yaşantı arasında bir mesafe söz konusu değildir.    

 

Sözlü kültürün düşünme sisteminde önemli bir yere sahip olan sözlü anlatılar, 

yaşam içerisinde üstlendikleri roller üzerinden toplumun zihninde birbirinden net 

bir biçimde ayrılmıştır. Eliade’in, Pawneeler üzerinden sunduğu ve mitosun 

kutsallığının geçerli olduğu toplumlar için genelleştirilebileceğini ifade ettiği, bu 

ayrımla ilgili örnek söz konusu farklılığı daha anlaşılır kılmaktadır:  

 
“Pawneeler, ‘gerçek öyküler’ ile ‘yalan(cı) öyküleri’ birbirinden ayırırlar. 
‘Gerçek öyküler’ arasında da dünyanın kökeniyle ilgili olanların tümünü en 
başa koyarlar; bu öykülerdeki kişiler tanrısal, doğaüstü, göklerle ya da 
yıldızlarla ilgili varlıklardır. Ardından ulusal kahramanın doğaüstü 
serüvenlerini anlatan masallar gelir; bu kahraman, kendi halinde bir aileden 
gelen genç bir adamdır; halkını canavarların elinden, kıtlıktan ya da daha 
başka belalardan kurtararak, soylu ve yardımseverlik dolu başarılar 
sağlayarak kendi insanlarının kurtarıcısı olmuştur. Söz konusu masalları da 
sihirbaz-hekimlerle ilgili öyküler izler; bu öyküler falanca büyücünün 
insanüstü güçleri nasıl elde ettiğini, bilmem hangi şaman topluluğunun nasıl 
doğduğunu anlatır. Yalancı öyküler, Kuzey Amerika kurdu Coyote’un örnek 
oluşturmaktan çok farklı nitelikteki serüven ve başarılarını anlatır. Kısacası, 
gerçek öykülerde kutsal ve doğaüstü olanla, yalancı öykülerdeyse, tersine, 
dindışı bir içerikle karşılaşırız; çünkü Coyote, bütün öbür Kuzey Amerika 
mitolojilerinde de popülerdir; gerçekten de öbür Kuzey Amerika 
mitolojilerinde Coyote hileci, dalavereci, gözbağcı ve tam bir alçak 
görünümü altında belirir” (Eliade 1993: 15).  

 

Örnekte açıkça görülen, anlatıya atfedilen “gerçeklik” ve/veya “kutsallık”, 

toplumun zihninde anlatıları anlamlandırmada bir ölçüt olarak kullanılmaktadır. 

Benzer bir durumu Malinowski, Trobriand Adası halkının kendi anlatılarını 

adlandırmaları ve sınıflandırmaları üzerinden göstermektedir. Topluluğun, 

Malinowski’ye (1998: 105) göre ilk sınıfa yerleştirdiği peri masalları –

kukwannebu-  kasım ayının sonunda yağmurlarla başlayan, bahçe ve balık 

tutma gibi işlerin azaldığı, bayramların ve harman kaldırma törenlerinin arttığı 

dönemde, hava karardıktan sonra ateş başlarında anlatılmaktadır.  



47 
 

 
“Yılın bu döneminde köylerde genellikle özel tipte halk masalları –
kukwannebu- anlatılır. Açık olmayan bir inanca göre, masal anlatmak, 
bahçelere yeni ekilmiş ürünler üzerinde olumlu bir etki yapar… 
 
Her öykü, topluluğun bir üyesinin malıdır. Her öyküyü “birçok başka üyeler 
de iyi bilebilirler” ama bunu yalnız öykünün sahibinin anlatması gerekir... 
Ama tüm “mal sahipleri” insanı güldürme yeteneğine sahip değildir, oysa bu 
öykülerin temel amacını da bu oluşturur” (Malinowski 1998: 105) 

 
Malinowski’ye göre anlatıların ikinci sınıfını, gerçekliğine inanılan 

libwogwo’ların oluşturur. Libwogwolar üç kümede toplanır: 
 

“Tarihsel anlatılar: bunlar anlatıcının doğrudan doğruya tanık olduğu 
olaylara dayanıyor ya da gerçekliğin canlı anılarını saklayan birisi garanti 
ediyor; efsaneler, bunlarda artık tanıkların sürekliliği kalmamış, ama 
konular, kabile üyelerinin yaşadıkları deneyimlerin sınırlarını aşmıyor; 
ağızdan ağza geçen masallar, bunlarda uzak ülkelerde geçen ve güncel 
dönemle bir ilişkisi olmayan bir dönemdeki olayları anlatıyor. Bu üç 
kümedeki anlatıları birbirinden ayıran sınırlar yerliler için çok belirsiz … 
hepsinin de gerçek olduğunu düşünüyorlar … Tüm bu masalların konuları 
aynı zamanda özde bir birlik sunuyorlar. Bunlar ekonomik etkinlikler, 
savaşlar, serüvenler, dansta ya da törenle yapılan değiş tokuşlardaki 
başarılarla ilgili insanları uyarıcı konular”  (Malinowski 1998: 109).  

  
Üçüncü sınıfı liliu denilen kutsal masallar ya da mitler oluşturur.  
 

“Bu üçüncü grup öyküler, ikincilerden özellikle ayrı bir yana sahipler. Eğer 
birinci gruptaki öyküler dinleyenleri eğlendirmek için anlatılıyorsa, ikinciler 
daha ciddi bir havaya sahip ve belli bir toplumsal tutkuyu doyurmayı 
amaçlıyor; üçüncü gruptakilerse, yalnızca gerçek olarak kabul edilmiyor, 
ayrıca saygın ve kutsal sayılıyor ve kültürel açıdan önemli bir rol oynuyor… 
halk masalları mevsimlik hoşça vakit geçirme yerine geçiyor ve toplumsal 
ilişki kurma olanağı sağlıyor. Adet dışı gerçeklikle ilişkilerinden doğan 
efsane, tarihsel geçmiş üzerine bir görüş sağlıyor. Mit’e gelince, bir rit, bir 
tören ya da toplumsal kural ya da ahlak, eskiliğin, gerçekliğin ve kutsallığın 
haklılığını istediği zaman ortaya çıkarıyor” (Malinowski 1998: 110) 

 
Sözlü kültür anlatıları arasında yapılan ayrımda, benzer ölçütün kullanıldığı 

gösteren bir diğer örneği Chatelain şöyle anlatır: 

 
“Kimbundu terimleri arasında üç anlatı türü ayırt edilir. Birinci küme her türlü 
geleneksel düş ürünü öyküyü; ya da daha doğrusu, yerli halkın kafasında 
düşsel bir ürün oldukları izlenimi bırakan öyküleri kapsar…İkinci küme 
gerçek öykülerdir, ya da adı gerçeğe çıkmış öykülerdir; bunlara anı-öyküler 
diyoruz…Tarihsel anlatılar…tarih içinde özel bir sınıf oluştururlar. Bunlar bir 
oymak ya da ulusun, kökeninin, oluşumunun ve iyi-kötü zamanlarının 



48 
 

anlatıldığı –her siyasal birimin başı ya da aksakallılarınca dikkatlice 
korunarak, aktarılmış- vakayinameleridir” (akt. Bascom 2007:25). 

 

Toplumların kendi anlatılarını sınıflandırma ölçütünden hareket eden Bascom, 

anlatılara ilişkin özellikleri şu şekilde tablolaştırmıştır:  

 
Tür İnanma Zaman Yer Kabul Ediliş 

Tavrı 
Temel 
Karakterler 

Mit Gerçek Uzak Geçmiş Farklı bir 
dünya:erken 
veya diğer 

Kutsal İnsan-dışı 
varlık 

Efsane Gerçek Yakın 
Geçmiş 

Günümüz 
dünyası 

Kutsal veya 
değil 

İnsan 

Masal Kurmaca Herhangi bir 
zaman dilimi 

Herhangi bir 
yer 

Kutsal değil İnsan ve diğer 

 

Tablo 3: Bascom’da Sözlü Anlatıların Sınıflandırılması ( 2003: 475) 

 

Yukarıdaki örnekler göstermektedir ki, “mitosun henüz yaşadığı” toplumlar sözlü 

anlatılarını, onlara yükledikleri anlamlar üzerinden rahatlıkla ayırabilmekte; 

anlatının yaşantı içindeki işlevini, anlamını ve/veya ölçütünü oluşturmaktadır. 

Toplumlar, bu ölçüt vasıtasıyla anlatıları belleklerinde konumlandırmaktadırlar. 

Anlatıların taşıdıkları “anlam” aynı zamanda neden anlatıya bu anlamın 

atfedildiğini göstermektedir: Mitos kutsaldır, toplumun kozmogonisini sunar, 

bütün sonuçların -yani bugünün- başladığı olayları anlatır; destan (epik) ile 

tarihini kurar, atalarının tanrısal bir düzlemdeki yapıp etmelerini ve yine 

toplumun bugüne ulaşmalarını anlatır; masal düşsel ve uydurmadır, eğlence 

alanına dâhil gözükmektedir. Söz konusu ayırımları ölçüt olarak aldığımızda 

masala ilişkin soracağımız soru, toplumun masalın yaşantısında ne gibi bir 

fayda sağladığı ya da masala neden ihtiyaç duyduğudur. Uydurmanın ya da 

düşselliğin kaynağı ve sınırlarının ne olduğu ve bu düşsel malzeme ile aslında 

anlatılanın ne olduğudur. Ya da bir toplumun bütünüyle gündelik hayatının 

dışındaki eğlence alanına kaydırılmış anlatıların ne gibi bir işlev taşıdığıdır. Bu 

soruları çözümlemek amacıyla öncelikle mitos ve destanın temel özelliklerinin 

tanımlayıp sınırları çizmek gerekmektedir; böylelikle masalı diğer anlatı 

türlerinden ayıran, aynı zamanda masalın toplumsal işlevini yerine getirmesini 

de sağlayan özellikler açıklanmış olacaktır.   



49 
 

II. 4. 1. “Yaratılış”a Tanıklık ve Ritüel Aracı Olarak Mitos 

Mitosa ilişkin en özet tanım “dünyanın ve insanlığın bugünkü halini anlatan 

köken öyküsü” (Weiner 1999:592) şeklindedir.  Yaradılıştaki olaylara ve kökene 

ilişkin olan mitos, toplumun bugüne gelişini anlatan nedenleri sunmaktadır.  

 
“Mitler dünyanın, hayvanların, bitkilerin ve insanın kökenini anlatmakla 
kalmaz, aynı zamanda insanın bugün içinde bulunduğu duruma gelmesine 
kadar olup biten bütün önemli olayları da anlatır; bir başka deyişle onun 
ölümlü, cinsiyetli, toplum halinde örgütlenmiş, yaşaması için çalışması 
gereken ve kurallara göre çalışan bir varlık durumuna gelmesine kadar olup 
biten önemli olayları anlatır. Eğer dünya varsa, eğer insan varsa bunun 
nedeni Doğaüstü varlıkların ‘başlangıçta’ (in illo tempore) yaratıcı bir etkinlik 
göstermiş olmalarıdır” (Eliade 1993:17) 

 

Özetle “(t)anrılar insanı ve dünyayı yaratmışlar, medenileştirici kahramanlar 

Yaradılış’ı tamamlamışlar ve bütün bu tanrısal ve yarı-tanrısal eserlerin tarihi 

efsanelerde muhafaza edilmiştir” (Eliade 1991: 179). Eliade mitosun ayırıcı 

özelliğini, varsayılan bir başlangıç zamanında, tanrıların gerçekleştirdiği, 

topluluğu kuran sonuçların “harekete geçirici gücü” olarak düşünmektedir. 

Böylece mitos aracılığıyla “kozmik zamanın yeniden inşası”  ( Eliade 1994: 82) 

mümkün olmaktadır. Bu tanıklık, “ilk gerçeği yeniden yaşatmaktadır” 

(Malinowski’den akt. Bascom 2007: 80). Tam da bu nedenle mitos “zamanı 

durdurma makinesi”; güncel zamanın akışının ritüel olarak durdurulması, 

simgesel bir dünyanın sonu kurmacasıdır (Lévi-Strauss’tan akt. Leach 1985: 

125). İnsan “dünyanı sonu, oyununa katılarak ritüel aracılığıyla yaradılışın 

başsız sonsuz zamanına döner, Tanrıların çağdaşı olur ve dünyanın –

Kozmos’un- yeniden yaradılışına katkıda bulunur” (Güngören 1998:69). 

Mitolojinin sağladığı tanıklık, bireyin bütünlük içine kuşkuya yer bırakmayacak 

bir biçimde yerleşmesini sağlamaktır.  “Burada birey; kendisiyle (mikrokozmos), 

kültürüyle (mezokozmos), evrenle (makrokozmos)” uyum içinde yeralmaktadır  

(Campbell 1994: 16).   

 

Mitosun sağladığı tanıklık, ritüelin temel oluşturucusudur. Toplum yaşadığı 

gerçekliğin açıklamasını mitosta bulur; ritüel vasıtasıyla zamanın 

başlangıcındaki yaradılış zamanını yineler ve bu “sonsuz şimdi”de “yeniden 



50 
 

yaradılışın” (Eliade 1994:85)  imkanını bulur. Mitos “(k)utsallık peşindeki insanın 

gözünde, güncel zamanın akışına olanak veren es işareti, bu olağandışı 

‘sonsuz şimdi’dir” (Güngören 1998: 68).  

 

Üretim ilişkilerinin bütünüyle doğaya ve mevsimsel değişikliklere bağımlı olduğu 

toplumlarda zaman döngüsel bir yapı sergilemektedir. Zamanın düzenlenişi 

ortak insan faaliyetlerinin gerçekleştirilebilmesinin imkânıdır. Canetti’ye (2003: 

402) göre “(h)içbir boyuttaki siyasal yapı düzenden vazgeçemez ve düzenin 

temel uygulamalarından biri zamanla ilgilidir… Gerçekten de, her türlü 

yönetimin birincil niteliğinin zamanın düzenlenmesi olduğu söylenebilir. 

Kendisini kabul ettirmek isteyen yeni bir iktidar yeni bir kronoloji de dayatmalıdır; 

kendisini sanki zaman onunla başlamış gibi göstermelidir”.  

 

Malinowski mitosun vazgeçilmez bir işlevi yerine getirdiğini göstermektedir: 

“İnancı sergiler, yoğunlaştırır ve şifrelere döker; ahlak kurallarını korur, onlara 

uyulmasını sağlar; dinsel törenin işe yaramasını güvence altına alır; ve insanın 

doğru yolu bulmasına ilişkin yararlı kuralları içerir. Bundan dolayı mitos, insan 

uygarlığının yaşamsal bir öğesidir; yararsız bir masal değil, üzerine çok 

çalışılmış etkin bir güçtür” (akt. Bascom 2007: 80). “Mit, bu toplumun aslında 

kendi sınırları içinde zaten gerçekleştirdiği düzen etrafındaki bütün kozmik 

düzeni güvenceye alan birleştirici düşüncenin inşa edilmesidir” (Debord 1996: 

73). Böylece mitosun sağladığı amaç, mitsel zamanda yerleştirilmiş olan 

“düzenin” ebedileştirilmesidir. Bu nedenle “kutsal” ve “gerçektir”; bu işlev ve 

özelliğiyle diğer sözlü kültür ürünlerinden ayrılmaktadır. Tam da bu nedenle 

“(m)itoloji çok geniş anlamda, siyasal ideoloji ile toplumsal üretimi de açıklar” 

(Greimas akt. Armaner 1990:35).  



51 
 

II. 4. 2. Uygarlaştırıcı Ataların Trajedileri Olarak Destanlar 

Destan36 kısaca, “uygarlaştırıcı kahramanlar”ın (Levy-Bruhl 2006:93) yapıp 

ettiklerinin, “başlangıçlar”ın ve/veya “zirve dönemleri”nin anlatıları olarak 

tanımlanabilir. Destanda “ ‘başlangıç’, ‘ilk’, ‘kurucu’, ‘ata’ vb sırf zamansal 

kategoriler değil, aynı zamanda kıymetlendirilmiş zamansal kategorilerdir” 

(Bakhtin 2001: 178, vurgu bana aittir). Bu nedenle destan dünyası, her şeyin ‘iyi’ 

olduğu mutlak bir geçmişin dünyasıdır. Destanlar, “gerçek” olarak kabul edilen 

kralların ve kahramanların yaşamlarının anlatıları olarak mitoslar ve 

masallardan farklı kabul edilmekle birlikte (Claridge 1971: 18), destan 

anlatısının “tarihsel bir kişinin kahramanlık düzeyine çıkarılmış yaşamını mı ya 

da tersine dinden bağımsız kılınmış bir mitosu mu anlattığı” bu alanda yapılan 

tartışmaların merkezinde yer almaktadır.37 Örneğin Jan de Vires (akt. Eliade 

1993: 184-185) destana kaynaklık eden kişilerin, tarihsel bir prototipten ‘yaşam 

öykü’sünden çıktığını, kahramanlık destanlarının halk geleneğine ait olmayıp 

aristokrat çevrede yaratılan şiir biçimi olduğunu iddia etmektedir. Propp (1995: 

205), din adamlarının söylediği ilahileri “lirik şiir”; halkın söylediklerini “epik şiir” 

olarak adlandırarak, bir anlamda halkın ya da bir sınıfın malı olması bakımından 

anlatıları ayırarak, bu soruna bir yanıt sunmaktadır. Belge (2006: 405-406) 

sorunun kaynağında “epik” teriminin geniş bir alanı kapsamaya zorlanmış 

                                                 
36 Bu noktada, destan ve efsane sözcüklerinin kavramsal farklılıkları üzerinde durulması 
gerekmektedir. Her iki kavram, farklı kaynaklarda örtüşür nitelikte tanımlanmış ve/veya 
kullanılmışlardır. Destan kelimesinin anlamındaki genişlik ve karmaşanın sebebi Esen’e göre 
(1991:4) kavramın Türk halk edebiyatında legende ve epope kavramlarının yanı sıra “âşık şiiri” 
için de kullanılıyor olmasıyla ilgilidir. Yavuz (2007: 24) efsane ve destanı karşılaştırdığı 
çalışmasında, efsane olaylarının destandan farklı olarak her zaman tarihte yer almamasıyla; 
efsanelerin uluslararası özellik taşırken, destanların çoğunlukla ulusal olmalarıyla 
farklılıklaştıklarını ileri sürmektedir. Emiroğlu’nun tanımlamalarında destan, şiirsel anlatımıyla 
(2003a: 214-215) düz anlatım özelliğine sahip efsaneden (2003b: 249) ayrılmakta; bu bağlamda 
her iki anlatı türünün farklılığı biçim ve üslup olarak gözükmektedir. Öte yandan Emiroğlu’nun 
(2003b:249) yaradılış efsanelerinin doğa öğelerinin bugünkü biçimine ilişkin köken anlatısı 
olduğu tespiti ise mitos ile efsanenin birbirlerini karşılayabilecek terimler olabileceğini 
göstermektedir. Dolayısıyla -bu çalışmanın anlatıları tanımlamada kullandığı “işlevsellik” ölçütü 
bağlamında- mitos “yaradılışa ve kökene ilişkin kutsal anlatılar” olarak tanımlanmakta; 
“topluluğun, kurucu atalarının yapıp-ettikleriyle topluluğun tarihini başlatan kahramanlık 
anlatıları” olarak tanımlanan destan kelimesi epik karşılığında ve daha geniş bir anlatı özelliği 
sunan efsaneden ayrılarak bu başlığın temel kavramı olarak kullanılmaktadır.              
37 Örneğin, “ejderhayla çatışma” birçok pagan dininde var olan bir motiftir. “XIII. yüzyılda, söz 
konusu dinler ortadan kalkınca, yalnızca halk destansı geleneği aracı rolünü üstlendi. Bir 
yandan Aziz Georgius’un, öbür yandan da ejderhayla çatışmanın halk tarafından bilinmesi, Aziz 
Georgius imgesiyle ejderhayla çatışma imgesini birleştirmiştir. Bunun üzerine Kilise de meydana 
gelen birleşmeyi kabul etmek ve kutsallaştırmak zorunda kalmıştır” (Propp 1995: 207). 



52 
 

olmasında görmekte ve epiği, ilkel epik ve yapma epik olarak ikiye ayırmakta; 

böylece, epiği üreten toplumların farklılığı esas hale gelmektedir. Sözlü kültür 

toplumlarında “ilkel” denilen destan tipi38 üretilmekte ve daha da önemlisi 

üretenden ziyade toplum için her durumda bir gerçeklik taşıması önemli 

gözükmektedir. Üstelik sözlü kültürde mitos üretiminin ve anlatımının belirli 

kurallarla –ritüellerle-  ve belirli kişilerce gerçekleştirildiği düşünüldüğünde, 

anlatının üretildiği ve dillendirildiği durumlardan ziyade toplum için ne anlam 

ifade ettiği daha önemli gözükmektedir.  

 

“Tarihsel gerçeklik” sorunu önemli olmakla birlikte, yazılı kültür ile bu kültürün 

bilgi anlayışına ve tarih bilgisine ait bir sorun olarak gözükmektedir. Benjamin 

(1995: 88) tarihsel gerçeklik ile destan arasındaki sorunun çift yönlülüğünü şu 

şekilde açıklamaktadır: “(b)elirli bir destan biçimi üzerine yapılacak her 

inceleme, bu biçimin tarih yazımıyla ilişkisini ele alır. Hatta daha da ileri gidip, 

tarih yazımının zaten bütün destan biçimlerinin sıfır noktası olup olmadığı 

sorulabilir. Eğer öyleyse, tayftaki renkler karşısında beyaz renk neyse, destan 

biçimleri karşısında yazılı tarih de odur”. Barthes (1990: 30) “nesnel tarih” için 

sözlü olanı, yazılı belgeden üstün tutmakta ve bunun nedenini “ortak bilincin 

bireylerin ‘kuru’ bilincinden daha iyi bir iletken” olmasına bağlamaktadır. Yazılı 

kültür ve tarih alanının tartışmaları, sözlü kültür içindeki toplumda söz konusu 

olmasa da “tarih bilinci” ile “ortak bilinç” her iki alan için önemli özellikler olarak 

karşımızda durmaktadır. Öte yandan, sözlü kültür toplumları için bir destan 

kahramanının “gerçekliğine” ilişkin bir şüphe söz konusu değildir. Toplum, 

bugününden geçmişine doğru baktığında soy çizgisinin başında veya önemli bir 

zamanında duran kahraman “ata”ya, yapıp ettikleriyle ve taşıdığı erdemlerle bir 

kimlik vermiştir. Böylece toplum için tamamen “uydurma” olarak kabul edilen 

masalın aksine destanlara, gerçekten olmuş vakaların anlatıları olarak bir değer 

yüklenmekte ve toplumun meşruiyet kaynaklarından biri olarak iş görmektedir.       

                                                 
38 Belge’nin (2006: 406) “ilkel epik” tanımı şu şekildedir: “Sözlü edebiyat geleneğinden doğar; 
anlattığı olaylar kahramanlık çağının genel çerçevesi içinde yer alır; bir kahramanın bir ya da 
birçok düşmanla çarpışmasını, ağırlığı kahramanın bireysel konumu (situation) üzerine 
aktararak, ama aynı zamanda kahramanlık çağının toplumsal-aktörel (social-ethical) değerlerini 
belirterek ve insani ögeyi tanrısal ögeden üstün tutarak hikâye eder. Ayrıca, belirli bir uzunlukta 
bulunmalı, koşukla (nazım) yazılmış olmalıdır”.  



53 
 

    

Gerçekliğiyle masallardan ayrılan destanların evreni “bir altın çağda yer alan ve 

Tanrılar dünyasına benzeyen ideal bir dünyadır” (Eliade 1993:185) ve bu 

özelliği ile destan mitosa yaklaşmaktadır. Mitsel dünyayı kabul ederek masaldan 

farklılaşan destan, olaylar işin içine tanrıların da karışabileceği olağanüstü 

alanda geçiyor olsa dahi, “insan” kahramanı ile mitostan ayrılmaktadır. Ancak, 

destan kahramanların tanrı ya da insan olması da, bütünüyle kültürel sistemin 

kavramlarıyla ilgili bir durumdur. Örneğin, Yunanlılar atalarını “kahraman” 

kategorisine yerleştirirler; kahramanlık kavramına yabancı olan 

Mezopotamyalılar, Gılgamesh örneğinde olduğu gibi, atalarını insanüstü 

konumuna yükselterek “tanrı” olarak adlandırmışlardır (Bottéro 2005: 227). Öte 

yandan, Lord Raglan “Geleneksel Kahraman” (2003: 278-279) isimli 

makalesinde geleneksel kahramanların39 doğumlarından ölümlerine kadar 

benzer özellikler geçirdiklerini, benzer bir olaylar zincirinin hepsinin hayatında 

belirdiğini saptamıştır:  

 
1. Kahramanın annesi soylu bir bakiredir. 
2. Babası bir kraldır ve 
3. Baba çoğunlukla annesinin yakın bir akrabasıdır, fakat 
4. Kahramanın anne rahmine düşüş şartları olağan dışıdır ve  
5. Kahraman aynı zamanda bir tanrının oğlu olarak kabul edilir. 
6. Çoğunlukla baba tarafından, onu öldürme girişiminde bulunulur, 

fakat  
7. Kahraman gizli bir yere gönderilir ve 
8. Uzak bir ülkede evlat edinen bir aile tarafından büyütülür. 
9. Kahramanın çocukluğu hakkında bize hiç bir şey anlatılmaz, 

fakat 
10.  Kahraman yetişkinlik çağındayken, gelecekte kral olacağı yere 

gider.  
11. Kahraman; kral, dev, ejderhaya karşı kazandığı bir zaferden 

sonra,  
12. Çoğunlukla kendisinin selefinin kızı olan bir prensesle evlenir ve  
13. Kral olur. 
14. Bir süre herhangi bir hadise olmaksızın ülkeyi yönetir ve 
15. Kanunlar yazar fakat 

                                                 
39 L. Raglan geleneksel destan kahramanlarını  “Oedipus ve Theseus’tan Musa’ya ve Kral 
Arthur’a ve Robin Hood’a uzanan (ama ‘muzip’ bir biçimde İsa’yı kapsamayan) birçok mitik ya 
da yarı mitik kahraman örneğinden hareketle yapar” (Belge 2008: 372). Sözü edilen “muziplik”, 
yaşayan mitolojik sistemin hakikati kuruyor olmasıyla kendini rahatça gizlemesini sağlamaktadır. 
LeGuin (2002: 87) bu olguyu şu şekilde ifade etmektedir: “Afrodit’le oynaşmak kolay. Kim inanır 
ki zaten eski bir Yunan tanrıçasına? Ama yaşayan mitolojiler de var. Bakire Meryem gibi; ya da 
Devlet gibi”. 



54 
 

16. Daha sonra kahraman tanrıların ve/veya halkının sevgisini 
kaybeder ve 

17. Tahttan ve şehirden uzaklaştırılır.  
18. Kahraman, esrarengiz bir şekilde ölümle tanışır, 
19. Çoğunlukla bir tepenin üzerinde ölür.   
20. Çocuklarından hiçbiri, eğer varsa, onun yerine tahta geçmez. 
21. Kahramanın vücudu gömülmez, fakat buna rağmen  
22. Kahramanın gömülü olduğu kabul edilen bir veya daha fazla 

kutsal mezarı vardır.        
 

Belge (2006: 425), destan kahramanlarının evlerinden uzak ve sürekli bir savaş 

atmosferi içinde yaşamalarını ve –genellikle- genç yaşta ve savaş meydanında 

ölmelerini, kahramanlığı belirleyen amaçlarla bağlantılı görmektedir.40 

Kahramanın amacı ve kazancı ündür. Bu amacı belirleyen, atalarından aldığı ve 

torunlarına bırakacağı, iyi bir hayat yaşadığının kanıtı, “yiğitçe yaşamı” ve 

“yiğitçe ölümü”dür. Kahramanı biçimlendiren gücün kaynağı ve çeşitliliğin 

oluşturucusuysa, Hainsworth’a göre (1991: 4) kahramanın toplumu adına 

savaştığı doğaüstü ve/veya insanüstü “güç”lerdir. Örneğin, Finli Vainamoinen, 

doğanın neden olduğu zor koşulların yarattığı umutsuzluğun karşısında hayatta 

kalma gücüyle sıradan büyücü kategorisinden kahraman kategorisine yerleşir. 

                                                 
40 Belge (2006: 423-424) “Epik Kahraman”ın “yaşamını ve ölümünü belirleyen” özellikleri şu 
şekilde sıralamaktadır: 
Savaşçılık: Bütün epiklerde bütün kahramanlar savaşçıdır. Savaşçılık üç ögeden meydana 
gelir: güç-cesaret-akıl. Ancak, epik atmosferi içinde asıl önem verilen şey, fiziksel, somut öğedir. 
Çağdaş insana “akıl” öncelikle önemli gibi görünse de, kahramanlık çağında fiziksel güçten 
sonra yer alır. Örneğin, Oddysseus, zorlukları gücüyle yenemeyeceğini anladığı zaman 
düşünür. Nestor gibi yaşlı kişilerde ise akıl daha çok bilgelik niteliğindedir, eski deneylere, dünya 
görüşlerine dayanır. Bu gibi kahramanlar herkese öğüt verir, akıllarını daha çok topluluğun 
yönetiminde kullanırlar. 
Soyluluk: Epik kahraman soylu bir ailedendir ve bu soyluluk onu sorumluluklarla donatır, 
dolayısıyla bağımsız değildir. Ailesine bağımlıdır: korkak bir adamın oğlu kahraman olamaz.  
Tanrı Saygısı: Kahramanın özelliklerinden biri tanrılar karşısında saygılı davranmaktır. Saygıda 
kusur eden kahramanlar cezalandırılmaktadır.    
Ölçü: Ölçülü olmak, epik kahraman için ozanlarca belirtilen bir özelliği olsa da, aslında cesaretle 
çatışan bir özelliktir. Aslında ozan, kahramanı, daha az cesur gözükeceği kaygısıyla, ölçülü 
göstermekten çekinir.  
Söz Ustalığı: Epik kahramanı, çağdaş kahramandan ayıran önemli bir özellik güzel konuşması; 
önemli durumlarda (dostuyla karşılaştığında, düşmanıyla savaşa girmeden önce vb) “kanatlı 
sözler”le uzun ve etkili konuşmasıdır. 
Arkadaşlık: Epik kahramanın en belirgin kişisel duygusal bağları arkadaşlıktır. Ailesinden uzak 
yaşamak zorunda olan kahramanın yanında her zaman çok yakın bir arkadaşı vardır.  
Cömertlik: Kahramanlar çoğu kere kraldır. Toplumsal adaletin tek garantisi ise kralın 
cömertliğidir. 
Dürüstlük: Kahramanın dürüstlüğü kendi tarafına karşıdır;  düşmana karşı savaş kurallarını 
bozmadan savaşması yeterlidir. 



55 
 

Ya da Antik Yunan kahramanı Herkül gibi canavarlarla ya da doğanın güçleriyle 

savaşan kahramanlar, uygarlıklarının zaferlerini anlatırlar. 

 

Kahramanın ölümüyle toplumun yaşadığı kahramanlık çağı biter, çünkü her şey 

onların sağlığına bağlıdır. Bu nedenle ilkel epik “süreksiz” ve “bireysel” özellik 

gösterir (Belge 2006: 418-419). “Epik ve trajik kahraman yazgısı dışında bir 

hiçtir; bu nedenle, kaderin kendisine tahsis ettiği olay örgüsünün bir işlevidir; 

başka bir yazgının veya başka bir olay örgüsünün kahramanı olamaz” (Bakhtin 

2001: 203). Kahramanın ölümü ile kahramanlık çağının bitmesini yarattığı 

zamanda yaşanan kesinti, kahramanların hüküm sürdükleri dönemi “ete kemiğe 

büründürmeleri” ve “zamanın kendisi olmaları” ile ilgilidir (Canetti 2003: 404). Bu 

özellikleri nedeniyledir ki, aslında destanlar, topluluktaki değişimlerin 

zorunluluğunu anlatarak, süreci meşrulaştırma işlevi görmektedirler (Oskay 

2001: 196). 

 

Fyre’nin “mitsel Mesih ya da kurtarıcı” olarak tanımladığı kahraman kategorisi 

anlatılarını, Jameson (2008: 177) “eylemin başlı başına olayın baskın kategorisi 

olduğu anlatı” türü olarak ele alır. Jameson’a göre kendi başına nedenler olarak 

bir dizi olaylar, destan anlatısının özelliği olarak gözükmektedir. “İyi ve kötü” 

kategorik karşıtlıkları destan ve masal için aynı gözükse de, Jameson’a göre bu 

karşıtlığı işleyiş biçimiyle iki türü birbirinden ayırabilmek mümkündür. 

“Tragedyada, insani olmayan bir yazgı ya da kaderin zaferinin, salt insani iyi ile 

kötü kategorilerini kökten aşan bir şey olduğu hissedilir. Bunun kanıtı şudur: 

Tragedyayı andıran bir yapıtta etik alandan gelen yargılarla karşılaştığımızda 

(şu ya da bu karakteri bir hain olarak gördüğümüzde olduğu gibi), genellikle bu 

tür yapıtları melodram olarak betimleriz, hatta bu açıdan melodramın romansın 

yozlaşmış bir biçimi olduğu kabul edilir” (Jameson 2008: 179). Belge (2006: 

418) ilkel epikteki kahramanın trajik durumunu, toplumsal düzenin doğa 

karşısındaki zayıf konumuna bağlamaktadır. Örneğin, ilkel epikte yaygın bir 

biçimde görülen “canavarla savaş” motifi aslında toprağı ve suyu verimsiz kılan 

güçler ve onunla baş etmek zorunda olan insanın durumunu anlatmaktadır. 

Kahramanın başardığı ise, suyu canavarın pençesinden kurtarmak, toprağı 



56 
 

verimli kılmaktır.41 Destan kahramanı topluluğun simgeleşmiş biçimidir; 

“(k)ahramanlar yönetimi döneminde, kral, kuşku yok ki topluluğun varolabilme 

koşuludur (Sahlins 1998: 54).    

 

Sonuç olarak sözlü kültürün ürünleri olarak destanlar, yaşadıkları toplumların 

zihninde bir gerçeklik olarak yer etmektedirler. Gerçekliklerini, toplumun 

başlangıcından itibaren yaşadığı olayları ve bu olayları gerçekleştiren 

kahramanlarından alan destanlar, bu özellikleri ile aynı zamanda bir tür “tarih” 

ve buna bağlı olarak “kimlik” de yaratmaktadırlar. Destanlar, mitolojik olanı 

kabul etmeleriyle ve anlatı içinde mitolojik olana yer vermeleri ile mitosa 

yaklaşmaktadırlar. Ancak kahramanlarının “insan” olması ve esas 

problemlerinin kozmogoni kurmak ve/veya ilksel nedenlerle uğraşmak 

üzerinden kurulmamasıyla mitostan ayrılırlar. Öte yandan, efsaneler, bütünüyle 

“uydurma” olan masallara olay örgülerinin taşıdıkları benzerlikleri nedeniyle 

yaklaşmakta; ancak destanlardaki olay örgüsü, “halledilmemiş bir düzensizlikle 

veya çoğu zaman gelecek için bir şey daha varmış gibi açık olup, bitmiyor gibi 

ortada kalarak, masaldaki mutlu-son klişesinin tersine” (Mahmut 1983: 80) bir 

işleyiş sergilemektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
41 Destan kahramanı, doğa-insan ilişkileri üzerindeki etkisiyle “tanrı-kral” kavramıyla örtüşür 
görünmektedir. Tanrı krallar, “insanın elinin uzanamayacağı bir yerde olduğu varsayılan ve 
ancak insanüstü ve görünmez varlıklara sunulan dua ve kurbanlarla ulaşılabilen iyilikleri 
kullarına ve kendine tapınanlara verebilecek tanrılar olarak saygı görürlerdi. Dolayısıyla 
tanrılardan, mevsimi gelince yağmuru yağdırması, güneşi açtırması, ürünü olgunlaştırması… vb 
beklenirdi” (Frazer 1991: 10).   



57 
 

III. BÖLÜM: MASAL: İNSANIN YAŞAM-KRİZLERİNİN 
ANLATILARI 

III. 1. MASAL BAŞLANGIÇLARI: “BİR VARMIŞ, BİR YOKMUŞ” 

 
Calvino (2007:149) “(e)vrenin karşısında bir öykü anlatmak mümkün müdür?” 

diye sorar ve devam eder: Yazmaya başlamadan önce bilgiler, deneyimler ve 

değerler toplamı olarak “öncesiz ve sonrasız dünya vardır karşımızda” ve bize 

her şeyi olası bir biçimde söyleme olanağı sunulmuş olsa da, “bir şeyi, kendine 

özgü bir biçimde söylemek zorunda” olduğumuzu hatırlatır (Calvino 2007: 133). 

Bakhtin’e göre (2001: 334–335) bütün disiplinlerin kaynağı, düşünce ve eylemin 

dolayımsız gerçekliği olarak, yazılı ya da sözlü metinlerdir; araştırmacı 

düşüncelere, fikirlere, anlamlara bu metinler vasıtasıyla ulaşabilir. Bilim ya da 

sanat alanındaki düşünce dizgeleri, düşünceyi denetim altında tutabilmek ve 

bilgiyi sınıflandırabilmek için kendi anlatım kalıplarını, yani kurallarını ortaya 

koymaya çalışır (Cherry 1984: 55-56).  

 

Bütün anlatı türleri gibi masal da “kendine özgü söylenme biçimi” ile özerk bir 

türe işaret eder: Masalın, onu masal yapan bir özü, bir biçimi ve anlatım tekniği 

vardır ve Boratav’a (1998: 34) göre masal “başı sonu olan bir insan macerasını 

anlatmaktadır”. McAdams (1996: 25-26) hemen hemen herkesin, biçimsel 

olarak tanımlayamasa da, duyduğu bir anlatının masal olup olmadığını ayırt 

edebileceğini, bilebileceğini söylemektedir. Bunun nedenini de masalın temel 

yapısal özelliklerini kuran, aynı zamanda epizotlarını da oluşturan “kararlı 

özellikler”ine bağlamaktadır. İlk olarak, her masal, daha başlangıcında o 

anlatının masal olduğunu anlayacağımız kalıplar üzerine kuruludur ve bu 

kalıplar sıra dışı bir şeylerin başlamak üzere olduğunu bize anlatmaktadır. İkinci 

olarak insan ya da insansı masal karakterleri, olaylar başlamadan önce temel 

özellikleriyle tanıtılır. Olayları başlatan, ana karakteri amacına taşıyacak olan 

“başlama vaka”sı masallarda bulunan üçüncü özelliktir ve masalın öyküsünü 

kurar. Masallara ait dördüncü özellik ise ana karakterin eylemleriyle olayları 

‘sonuç’landırdığı bölümüdür.  



58 
 

III. 2. MASALCI: ŞEHRAZAT’IN BİN GECESİ 

Calvino’nun (2007:137) “tümelden tikele geçiş” olarak gördüğü yapıt 

başlangıçları, döneminin edebi geleneğini yansıtan neredeyse “törensel 

edimler”dir. Örneğin antikçağ şairi –rhetor- dokuz Mousa’nın42 annesi olan 

Mnemosyne’yi43 çağırarak “(h)er mitin, her destanın, her öykünün bir parçasını 

oluşturduğu büyük bellek hazinesini koruyup yöneten tanrıçaya” saygısını 

gösterir (Calvino 2007:134). Böylece anlatılmak üzere olunan öykünün öteki 

olaylarla karışması önlenir, “evrenin uçsuz bucaksızlığına bir saygı gösterilir” 

(Calvino 2007: 136). Toplumsal belleğin sembolü olarak nehir, anlatılar ile 

yaşam arasındaki sınırı kurar; anımsama ve unutma, hikâye anlatmanın 

kökeninde bulunan ve anlatıları da kuran bağı yaratır. Anlatıcı, aslında Musa’lar 

aracılığıyla tanrılar dünyası ile kurduğu ilişki ile “kendine özgü adı ve yetkesi 

olmayan” bir aracı rolü oynamaktadır: “Destan şairine göre esinin işleyişi 

anmaya benzer. Bilmediği zamanlara ve tanımadığı yerlere giden şair 

çoğunlukla görme yetisinden olmak pahasına, görüp yaşamadığı şeyleri görür” 

(Hartog 1997: XI). Rhetor’un aracı olma rolü onu bir imkâna da kavuşturur: 

Tanrılardan gelen esinle ortaya çıkan esere bir otorite kazandırılmış olmaktadır 

(Asad 2007: 40).   

 

Tanrılardan gelen esinin anlamı Goethe’nin (akt. Belge 2006:409) “(e)pik dili 

sizin yerinize düşünen ve şiir yaratan bir dildir” şeklinde formülleştirmesi ile açık 

bir hale gelmektedir. Hayali unsurların baskınlığı ile gerçek dünyadan bütünüyle 

farklı bir mantık düzlemine yer alan –saçmaya işaret ettiği ölçüde mantıksızlık 

örneği sayılan- ve böylece diğer anlatı türlerinden ayrılan masallar44 -aslında- 

                                                 
42 Antik Yunan mitolojisinde kültürü elinde tutan Mousaların adları şunlardır: Klio (Tarih), Euterpe 
(Müzik), Thalia (Komedi), Melpomene (Tragedia), Terpsikhore (Dans), Erato (Lirik Koro), 
Polyhymnia (Dinsel Müzik), Ourania (Astronomi), Kalliope (Destan Şiiri ve Güzel Konuşma) 
(Agizza 2006: 34).  
43 Mnemosyne,  “(m)itolojide, şarkısını duymak isteyen herkes için çağlayan berrak bir ırmak 
olarak karşımıza çıkar. Mnemosyne’nin sularında geçmiş yaşamların kalıntıları vardı- Öbür 
Kıyı’ya saydam birer gölge olarak çıkabilmek için, ölülerin Lethe’ye (unutkanlık) bıraktıkları 
anılar. Kıyısında duranlar Mnemosyne’nin hem geçmişi, hem bugünü hem de geleceği 
anlattığını duyabilirlerdi. Onun suyundan içen rhetor, geçmişten unutuluşa doğru yol alan 
insanların anılarını toplayabilirdi” (Sanders 1999: 25). 
44 Boratav’a göre (1969: 80) masalın en önemli ayırıcı özelliği “hayal ürünü” sayılmasıdır: 
“Masal, olağanüstü çeşidinde de, gerçekçi çeşidinde de, anlattığı olayların gerçeğe uyarlık 
derecesi ne olursa olsun, onların hayal yaratması oldukları izlenimini veren bir anlatı türüdür”.  



59 
 

masalcının hayal gücüyle keşfettiği ya da kaynağını esinden alan bir dünya 

değil, masalcının “baştan kesin olarak kabul ettiği belirli aksiyomların” (Lem 

2000: 53) sonucu ve kolektif bellekte saklananın belirli bir gelenekle sunumudur. 

M.Parry ve Albert B.Lord’un öncü çalışmalarıyla göstermiş oldukları “sözlü-kalıp 

teorisi”, kalıp-sözlerin ve kalıp-söz sistemlerinin “performans içinde (esnasında) 

dizim” oluşturma özelliği hakkındadır (Andersen 1991: 21). Masal anlatıcısının 

yaratıcılığı, en güzel masalı yaratmakta değil, icra esnasında kalıp-söz 

sistemlerini (ölçü formülleri, uzlaşmalı sunuş kurallarını) en iyi kullanan kimse 

olmasındadır: “Söz konusu anlatılarda anlatı düzeyi öylesine açık seçik, 

kuralları öylesine zorlayıcıdır ki, anlatının düzgülü göstergelerinden (bir varmış 

bir yokmuş gibi) yoksun bir masal tasarlamak güçtür” (Barthes 1988: 58-59). Şu 

halde masal, masalcının bir aracı olarak45 gelenek vasıtasıyla toplumsal 

bellekte olanı sunduğu bir anlatıdır. Türk masalcıları ve masal geleneğini 

araştıran Walker (1996: XI) sözlü anlatı performanslarının kısa süreli anekdot 

aktarımlarından uzun saatler süren kompleks öykülere kadar çeşitlilik 

göstediğini; ancak anlatının, kişisel yaratıcılığı sınırlayan geleneğe sıkı 

bağlılığına dikkat çekmektedir. Calvino (2007:140) masal anlatıcısının sanatının 

özünü “anımsama” ve “unutma” ilkeleriyle açıklar:46   

 
“Masal anlatıcısı kolektif belleğe, ama aynı zamanda masalların her tür 
bireysel belirleniminden arınmış olarak çıktıkları bir unutma kuyusuna 
seslenir. ‘Bir varmış, bir yokmuş…’ Anlatıcı, unutulan (unutulduğuna 
inanılan) hikâyeleri anımsatmak (anımsattığına inanmak) için anlatır. 
Masalın filizlendiği çoğulluk dünyası, belleğin gecesidir, ama aynı zamanda 
unutmanın gecesidir. Zamanlar, yerler, kişiler bu karanlıktan çıktıklarında, 
belirsiz kalmak zorundadırlar, masalı dinleyen masalla doğrudan 
özdeşleşebilsin, masalı kendi deneyiminden imgelerle tamamlayabilsin 
diye”. 

                                                 
45 Sözlü kültür ozanının aracılık rolünü, Calvino’nun (2007: 63) edebiyata ilişkin konuları hükmü 
altıda gördüğü Hermes-Mercurius’un kimliği ile anlamak mümkündür: “Ayaklarındaki kanatlarla 
hafif ve kolayca havada süzülen, becerikli ve kıvrak, kolay uyum sağlayabilen ve girişken 
Mercurius, tanrılarla tanrılar, tanrılarla insanlar, evrensel yasalarla tekil olaylar, doğanın 
güçleriyle kültürün biçimleri, dünyadaki bütün nesneler ile düşünen bütün özneler arasındaki 
ilişkileri kurar”.  
46 Kundera “unutma” ve anımsamayı hız ile bağlantısında şu şekilde formüle eder:  “Varoluşun 
matematiğinde bu deneyim iki temel denklem biçimine girer: Yavaşlığın derecesi, anının 
yoğunluğuyla doğru orantılıdır; hızın derecesi unutmanın yoğunluğuyla doğru orantılıdır” 
(Kundera 1995: 38). Masal anlatısında, zamanın denetlenmesi masal dünyasının kurgulanması 
ve masal kişilerinin eylemlerinin düzenlenmesinde önemli bir araç olduğu kadar; masalın 
dinleyici üzerindeki etkilerini de güçlendirmesiyle masal anlatma tekniğinin önemli bir özelliğidir.  
 



60 
 

 

Benjamin (akt. Calvino 2007: 143) anımsama ilkesi vasıtasıyla öyküleri birbirine 

bağlayan masal anlatıcısının en somut halini “öykülerinin her aşamasında 

aklına yeni bir öykü gelen Şehrazat”ın kimliğinde görmektedir. Tam da bu 

nedenle, Borges’e göre (1995: 56) herkesin bildiği masallar Şehrazad’ın 

masalının içinde yer almakta, Şehrazat’ın öykünün içindeki öykü anlatması ile 

yarattığı etkiyi “sonsuzluk hissi ve baş dönmesine” benzetmekte, bu sonsuzluk 

hissinin Binbir Gece Masalları’nın daha adından başladığını söylemektedir.47 

“Doğunun masal anlatma geleneği”nin48 en ünlü “râvi”si49 olan Şehrazad’ın 

durumu masal geleneğinde masalcının konumunu anlamamız açısından 

önemlidir. Binbir gece boyunca masal anlatan Şehrazad, aslında ana masalın 

ve bu masalı kuran temel tez’in kişisi olan hükümdar Şehriyar’ın –“kadınların 

sadakatsizliği”-  anti-tezi olan kişidir ve kendisi de bir masal karakteridir. Masalın 

ana karakterinin masal anlatıcısı olmasının etkisi iki yönlüdür; ilki Borges’in “baş 

dönmesi” hissinin etkisi tam da burada artar: Sorulan bir soruya bin bir yanıt 

gelir ve dinleyici örülen bu labirentin içine çekilerek, gerçeklikle ilişkisinde 

bozulma yaratılır. Yaşanan bu etkiyi Kılıçbay’ın aşağıdaki çözümlemesinde 

açıkça görebiliriz:   

 
“Théophile Gautier, Velázquez’in Las Meninas’ını ilk kez gördüğünde, “tablo 
nerede?” diye haykırmaktan kendini alıkoyamamıştır.  
İlk bakışta, tablo basit bir konuyu işlemektedir. Kralın beş yaşındaki kızı 
infante Margarita, nedimeleri (las meninas) ve soytarılarıyla çevrelenmiş 
olarak tablonun ortasındadır. En dip tarafta, saray nazırının silueti 
görülmektedir, ama biraz daha yakından ve daha dikkatle bakılınca, tabloda 

                                                 
47 Binbir Gece masallarının yayılmasının tarihine ilişkin çalışmalar, aslında masal temalarının -
yazılı hale aktarıldığında dahi- gezginliğini anlatması açısından önemlidir.  Arapça’ya, Hicri III. 
yüzyılda Elf Leyle ve Leyle (Binbir Gece) olarak çevirilen masalların kaynağının İran’ın Hezar 
Efsane olduğu, bu masalların çoğunun ise Hint asıllı olduğu düşünülmektedir (Akkoyunlu 1982: 
11). Masalların Avrupa’ya geçişi ise 18. yüzyılda, Antoine Galland tarafından yapılan çeviri ve 
“ayıklama” çalışmaları ile olur (Onaran 2007: 16). Türkiye’de bulunan ilk örneklerden biri ilk 55 
geceyi içeren ve 15. yüzyıldan kaldığı tahmin edilen bir yazmadır (Onaran 2007: 17).   
48 Lewis (2001: 38; vurgu bana aittir) kendi yazdığı bir masalda, doğunun masal anlatma 
geleneğini farkını şöyle anlatmaktadır: “Aravis, kıpırdamadan oturup, her zamankinden farklı 
bir ton ve biçimde konuşarak hemen başladı. Çünkü Colormen’de hikaye anlatımı (hikayeler 
gerçek olsa da olmasa da) öğretilen bir şeydir, tıpkı İngiliz kız ve oğlanlarına makale yazmasını 
öğrettikleri gibi…Fark, herkesin hikayeleri dinlemek istemesindedir, halbuki ben makaleleri 
duymak isteyen hiç kimseyi duymadım”. 
49 “Râvi” eskiden masal anlatılanlara denir; bunun nedeni eski doğu masallarının “Râviyân-ı 
ahbâr ve nâkılân-ı âsâr ve muhaddisân-ı rûzigâr şöyle rivâyet eder ki” (Haberleri duyuranlar, 
eserleri nakledenler ve zamanın olaylarını anlatanlar bildirirler ki) diye başlamasıdır (Onaran 
2007: 15).   



61 
 

başka kişilerinde olduğu fark edilmektedir. Dip duvarın üzerinde bir ayna 
vardır ve İspanya kralı IV. Felipe ile Avusturyalı kraliçe Maria-Anna’nın 
görüntüleri yansımaktadır. Ve ressamın bizzat kendisi, üzerinde çalıştığı 
tuvalde bize dönmüş olarak görülmektedir. O halde resmi yapılan kimdir, 
kimlerdir? Tablonun adının belirttiği gibi, nedimeler mi, küçük prenses mi, 
yoksa kral ve kraliçe mi? Tablonun mekânı nerededir? Ressamın çalıştığı 
atölyede mi, yoksa kral ve kraliçenin bulunduğu yerde mi? Acaba iki tablo 
mu vardır? Biri gördüğümüz, diğeri de görmediğimiz ama yapıldığını 
anladığımız? Asıl tablo hangisidir? Öte yandan kral ile kraliçenin durdukları 
yer, aynı zamanda bizim de, seyircinin de durduğu yerdir” (Kılıçbay 2001: 
9).   

   

Sonuç olarak Şehrazad sahip olduğu hem masalcı (ve bu geleneğin örneği) 

hem de bir masal kahramanı olan ikili durumu dinleyicinin “mekân ve zaman” 

gibi konumlarını kaybetme etkisi yaratır. Şehrazatın konumuyla yarattığı etkinin 

diğer yönü ise, masal geleneğinin aktarıcısı olarak masalcının durumu ile 

ilgilidir. Masalcılar, Şehrazat gibi masalcı bir masal kahramanı sayesinde 

kendilerini gizleyebilirler; böylece esas olan masalın kendisidir, seslendiren ve 

dinleyen masalın başlaması ile çerçevenin en dışındaki gölgelere dönüşür. 

Sözlü kültür anlatılarını anonim ve yerleşik kalıplı yapılarla kurar, değişken 

yapıları benimsemez. Masalcıların sabit yapılarla sanatlarını icra etme 

yeteneğine Grimm kardeşler dikkat çekmişlerdir: “Geleneksel malzemenin 

kolayca bozulduğuna ve özensiz biçimde korunabildiğine inanan bir kimse, yaşlı 

masalcının nasıl daima öyküsüne sadık kaldığını, doğruluk konusunda nasıl 

titizlendiğini duymalıdır. Hiçbir yinelemede değişiklik yapmaz, bir hatasını fark 

etse hemen kendisi düzeltir. Eski yaşam biçimini sürdüren insanlar arasında 

kalıtımsal biçimde bağlılık, değişiklik peşinde olan bizlerin sandığından fazladır” 

(akt. Campbell 1995:165). Masalcının sanatındaki sabitlik, dinleyicinin de 

beklentisini kurmaktadır. Sanders’a göre (1999: 15) masalcının anlattığı öyküler, 

insanların beklediği, duymayı umduğu ve ana hatlarıyla zaten bildiği öykülerdir. 

Sözellikte yaşayan bir ozan, topluluğun önceden bildiği serüvenleri alır, bir 

araya getirir ve bir kalıplar dizisi halinde tekrarlanan ayrıntılarla süsleyerek 

betimler” (Sanders 1999: 21). Bu nedenle “(a)nlatılarda sürprizlere yer yoktur. 

Kahraman yaşadığı topraklardan ayrılır ama dinleyenler her zaman kahramanın 

sağ salim evine geri döneceğinden emin olurlar”  (Sanders 1999: 25).  

 



62 
 

Sözlü kültür, kalıplar vasıtasıyla sabitleşmiş bir anlatı yapısı yaratıyor olsa da, 

anlatıların sürekli değişimi ve varyantlar yaratması çelişkili bir durum olarak 

ortaya çıkar. Bu durum epikten masala kadar, bütün sözlü kültür ürünlerinde 

kendini göstermektedir. Anlatıların çeşitliliği ve değişimleri anlatıcının varlığı ile 

ilgilidir.  “Anlatıcılar korudukları kadar, yaratırlar da” demektedir Hymes (1987: 

49) ve bu sebeple anlatı sanatı ile kişisel sesi ayırt etmemiz gerekliliğine dikkat 

çekmektedir.  Belge (2006: 409) anlatının sabit kalıplarla işleyip varyantlar 

oluşturabilmesinin yarattığı paradoksun çözümünü şu şekilde açıklamaktadır: 

“Hep aynı kalıplar kullanıldığı için şiir genel olarak değişmez, yıllar yılı aynı kalır, 

ama şair her şiir okuyuşunda istediği uzatma ve kısaltmaları, eklemeleri yaptığı 

için şiir her okunuşunda değişiktir”. Böylece aynı masalcının, aynı masalı farklı 

biçimde anlatması mümkün olmaktadır: 

 
“Anlatıcı ağzını her açışında olayı farklı anlatacaktır. Bir gün kahramanı bir 
yoldan götürür, ertesi gün başka yoldan. Ama kahraman hep aynı 
kahramandır ve her seferinde evinde kendisini bekleyen aynı insanlara 
kavuşur. Yine de kimse öyküleri dokuyan kişileri yalancılıkla suçlayamaz. 
Kimse masalcının gerçek olarak adlandırılacak denli soyut ve kesin bir şey 
anlattığından kuşkulanmaz” (Sanders 1999: 28).   

 

Çalışmalarında “masal anlatıcısı”nı50 esas alan Azadovski’ye göre (2002: 48-54) 

sözlü metinler iki katman üzerine kurulmuştur. İlk katman, anlatı kahramanının 

dilinden söylenen katmandır ve anlatıcı tarafından ezberlenir. İkinci katman ise, 

anlatıcının kendi zihninde genel örgüsünü kurduğu katmandır ve her anlatıda 

çeşitlemelerin ortaya çıkmasına, aynı anlatıcının, aynı destanı değişik 

                                                 
50 Azadovski “(m)asal anlatıcıları arasından seçtiği Natalia Osipovna Vinokurova adlı bir kadının 
hayat hikâyesi üzerine çalışmaya başlar. Vinokurova köylü bir kadındır, doğduğu köyden bir 
defa çıkmış, kentte hizmetçilik yapmaya gitmiştir. Bu süreç hayatında derin izler bırakmış 
olmalıdır ki, o, masallarının birçoğuna hizmetçi bir kadın tipi yerleştirir. Onun masallarında 
hizmetçi, ya masal aksiyonunu sürükleyen bir itici yahut prensle evlenip muradına kavuşan bir 
kadındır. Azadovski’ye göre, Vinokurova’nın masal konuları geleneksel olsa da, ön plana 
çıkardığı tiplerle geleneksel çizgiden ayrılmaktadır” (Başgöz 2002: 41).  
Azadovski’nin tespitine şöylesi bir soru yöneltilebilir: Masalın “bir üslup ve kalıp oluşturarak 
gelenekselleşmiş bir anlatı” olduğunu kabul ettiğimizde, masal anlatıcısının, masalı kurma ve 
aktarabilme yeteneğini (Benjamin’in ifadesi ile zanaatkar olarak masalcıyı)   reddetmeden, 
anlatıcının masala kişisel olarak katkılarının “gelenek” üzerindeki etkisinin ne olduğu ya da ne 
kadar olabileceği daha önemli gözükmektedir. “Bütün dünya masallarının hemen hemen benzer 
yapılar ve konular çerçevesinde geliştikleri gerçeği” (Gökalp 1997: 121) ve “anonim” olmasının 
ayırıcı bir özellik olduğu masal anlatıları, söz konusu kişisel sınırlardan azade bir yapı sergiler. 
Masal anlatma tekniğinin en büyük ustalarından sayılan Şehrazad’ın aslında bir masalın 
kahramanı olması, tam da bu nedenle tesadüf değildir.     



63 
 

biçimlerde anlatmasına neden olan katmandır. “Her destan anlatıcı belleğinin 

gücüne göre, epiğin geleneksel sahnelerinden küçük veya büyük örnekler 

seçer” ve “bunları anlattığı destanların her birinde kullanır”. Böylece “ana 

yapıdaki anonimlik kırılır, kişisel yaratım devreye girer” (Gökalp-Alpaslan 2002: 

953). Anlatıcı kişisel özelliklerine (Azadovski 2002: 54) ve/veya dinleyicisine 

göre masaldaki moral dokuyu kurmaktadır. Masallarda, “kıssadan hisse”51 

olarak karşımıza çıkan moral kısım, masal anlatısının gündelik/gerçek hayata 

bağlandığı, masal metninin “alegorik” okumasının sonucudur. Masal metninin 

alegorik bir anlam taşıması anlatıcının, anlatıların sonlarına yerleştirdiği moral 

değer taşıyan öğelerle masaldaki “olağanüstü” etkiyi silmesi vasıtasıyla 

olmaktadır. Todorov, Perrault’dan hareketle masaldaki olağanüstü unsurun 

alegorik olarak değerlendirilmesi örneğini şu şekilde açıklamaktadır:  

 
“Akıllı ama çok çirkin bir prensin öyküsüdür bu; seçtiği kişileri kendi kadar 
akıllı kılma gücüne sahiptir; çok güzel ama aptal olan prenses ise 
karşısındakine güzellik verme konusunda benzer bir yeteneğe sahiptir. 
Prens prensesi akıllı yapar; bir yıl sonra epeyce bir kararsızlıktan sonra 
prenses prense güzellik verir. Bunlar doğaüstü olaylardır; ama masalın 
içinde Perrault sözcükleri alegorik anlamda kavramamamız gerektiğini 
sezdirir. (…) iyice anladığımızdan emin olmak için sona bir “Ders” eklemiştir 
Perrault: 
‘Bu yazıda görünenler 
Öylesine bir masaldan çok gerçeğin kendisidir.  
Sevilen kişinin her şeyi güzeldir; 
Sevilen her şeyin ruhu vardır.’ 
Bu belirtmeden sonra kuşkusuz doğaüstü hiçbir şey kalmıyor geriye: 
Hepimiz aynı dönüştürme gücüne sahibiz ve perilerin bu işle bir ilgisi yok. 
… Perrault ‘her türlü masalda esas olan derstir’ diyerek alegorinin bütün 
masallar için geçerli olduğunu söylemektedir” (Todorov 2004: 68-69, vurgu 
bana aittir).    

 

Benzer bir durum Mevlana’nın Mesnevi’sinde de görmek mümkündür. 

Mesnevi’de yer alan masalların sonlarına eklenen “kıssadan hisse” ve “tefsirler” 

                                                 
51 Masalların sonuna yerleştirilen kıssadan hisse bölümlerinin taşıdıkları moral değerler 
nedeniyle atasözlerinin kaynağı olduğu düşünülmektedir. Benjamin’e göre (1995: 99) atasözleri 
“eski hikâyelerin enkazıdır ve tıpkı duvardaki sarmaşık gibi onda da olayın etrafını bir ibret dersi 
sarmıştır”. Masallara ait ifadelerin (Kafdağı, sabır taşı, kral çıplak, kurnaz tilki), nesne(ler)nin 
(Cindrella’nın ayakkabısı, Alâeddin’in lambası, Kral Arthur’un kılıcı) ya da masal klişelerinin (bir 
varmış, bir yokmuş; az gittik, uz gittik; kırk gün, kırk gece; dile benden ne dilersen; kırk katır mı 
kırk satır mı, onlar erdi muradına) masal dışına yayılmış etkileri söz konusudur. Bu tip ifadeler 
masalın bütünü hatırlatarak, kullanıldığı bağlamları daha güçlü kılmakta, herhangi bir konunun 
açıklanması ve/veya anlaşılmasını kolaylaştırılmaktadırlar (bkz. Sakaoğlu 2002: 161-177).   



64 
 

anlatıların, yorumlanarak dini/moral bir bağlama yerleştirilmesini sağlamakta, 

anlatıların doğaüstü ve/veya gerçeğe aykırı unsurları söz konusu bağlam 

vasıtasıyla gerçekliğin ilkelerine yerleştirilmektedir.52 Moral ilkelerle biçimlenen 

kıssadan hisse bölümleri, gerçeklik ile masalın temasını kuran bölümler olması 

nedeniyle önemlidir. Ancak aynı masalın, farklı toplumsallık ve/veya gerçeklik 

düzleminde başka bir moral üzerinden anlamlandırılma imkânından ötürü, 

dikkatli olmayı gerektirmektedir. Propp’un (1995: 208-209) da işaret ettiği gibi 

gündelik yaşam ile masal arasındaki ilişkiyi çözümlemek son derece dikkatli 

olmayı gerektirmektedir; masallar gerçek yaşamın etkileriyle dönüşebilir, bu 

durum masalların varyant oluşturmasını açıklamaktadır53; öte yandan masal 

gündelik yaşamı doğrudan göstermemektedirler:     

                                                 
52 Mesnevi’de yer alan bazı masalların Hint ve Fars kaynaklı olması (bkz. Boratav 1992: 294; 
Kaya 1998: 11), farklı kültürlere ait sözlü anlatıların, kendi geleneği içine çekilmesi sürecini 
göstermesi açısından önemli gözükmektedir.  
53 Propp (1995: 210-219),  masallardaki öğelerin gündelik yaşam vasıtasıyla dönüşümlerini ve 
masalların varyantlar oluşturmasını aşağıda sıralanan faktörler üzerinden açıklamaktadır: 
1. İndirgeme: Masal ile masalın tanındığı ortama özgü yaşam biçimi arasındaki uygunluk 
eksikliği vasıtasıyla gerçekleşir. 
2. Genişletme: Temel biçim ayrıntılarla genişletilmiş ve bütünleştirilmiştir. Bazı genişletmeler 
gündelik yaşamdan gelir, bazıları da kurala uygun biçimden alınmış bir ayrıntının gelişmesini 
simgeler. 
3. Biçimbozma (deformasyon): Propp bu durumu olağanüstü masalın gerilemesine 
bağlamaktadır. Masalda eylemin akışı içinde özel bir anlamı olan öğelerin bozulması olarak 
ifade etmektedir.  
4. Tersine çevirme: Temel biçimin karşıtına dönüşmesidir.  
5. ve 6. Yoğunlaştırma ve hafifletme: Bu tür dönüşümler kişilerin eylemleriyle ilgilidir ve değişik 
eylemler farklı bir yoğunlukta gerçekleştirilebilir. Kahramanın gönderilmesinin kovulmaya 
dönüşmesi yoğunlaştırma örneğidir.  
(ilk 6 madde ile ilgili masal dönüşümleri, temel biçimin değişiklikleri iken, Propp bundan sonraki 
dönüşümleri değiştirim ve kaynaştırmalar olarak incelemektedir) 
7. İç değiştirim: Bu değiştirim dıştan gelmez, masalın kendisinden alınmıştır. Masalın bir imgesi 
bir başka imgesinin yerini alır. Aranılan kişi olarak prensesin yardımcı ve bağışçı rolü oynaması 
ve buna bağlı değişimler gibi.  
8. Gerçekçi değiştirim: Olağanüstü öğenin yerini gerçek yaşamdan bir biçimin alması olarak 
açıklanabilir. 
9. Dinsel inanca dayalı değiştirim: Çağdaş (yaşayan) dinin eski biçimleri yeni biçimlerle yer 
değiştirebilir. Bazı efsaneler, gerçekte, bütün öğeleri değişime uğramış masalları simgeler.  
10. Boş inanca dayalı değiştirim: Boş inançlar masal gereçlerine dönüştürülebilir. Masal 
yalnızca kuruluşundaki biçimlere uygun olan şeyi kendi dünyasına çeker.  
11. Arkaik değiştirim: Ortadan kalkmış dinsel imgeler vasıtasıyla olan değiştirimdir. Arkaik 
değiştirim ile inanca ve boş inanca dayalı değiştirim kolaylıkla ayırt edilemez. Ancak, eğer 
masalın öğesi aynı zamanda yaşayan bir inancın konusuysa, değişmenin görece yeni olduğu 
kabul edilebilir.  
12. Yazınsal değiştirim: Masal yazınsal öğeleri güçlükle kendi içine katar. Yine de eğer böyle bir 
karşılaşma meydana geliyorsa, bunda kazançlı çıkan masal olur. 
13. Değişiklikler: Masalcı tarafından meydana getirilen değişimlerdir. Etnografya ve tarih 
açısından bir anlam taşımazlar.  



65 
 

 
“Örneğin Penelope ve nişanlılarının eylemlerini, Yunan gerçek yaşamına ve 
evlenmeyle ilgili Yunan göreneklerine uygun düşen görenekler olarak kabul 
edersek hataya düşeriz. Penelope’nin nişanlıları, bütün dünyadaki destansı 
şiirin çok iyi bildiği gibi sahte nişanlılardır. Her şeyden önce folklor öğelerini 
ayırmak gerekir ve ancak bu ayırma işlemi yapıldıktan sonra Homeros’un 
şiirine özgü durumlarla Yunan gerçek yaşamı arasındaki uygunluklar 
sorunu ortaya atılabilir” (Propp 1995: 208-209).  

 
 

Anlatıcı olarak masalcı, masalını kurarken yalnızca sözleri değil, el-yüz 

hareketlerini kullanır, anlatısını taklitlerle canlandırır. Masalın eylem üzerine 

kurulu anlatısı, böylece masalcıyı yalnızca sözcükleri örerken değil, aynı 

zamanda anlatıyı canlandırırken de eyleyen haline getirir. Sözlü kültürün 

“gösteri (performance)” özelliğine dikkat çeken ve çalışmalarında merkezi bir 

konuma yerleştiren Lord (1995: 1-2) dinleyici (listeners) yerine seyirciyi 

(audience) terimini kullanmayı tercih eder; anlatıcı ve seyircilerin ortak bir 

geleneği paylaşmasını esas alıp, bir bütün olarak gösteriye katılanları 

“geleneksel grup” olarak tanımlamaktadır. Masalın sözel ve görüntüsel bu 

temsili hali, anlatıyı deneyimsel bir boyuta taşımaktadır.  Canetti’ye (2003: 220) 

göre sözcükler ve nesneler, bileşik bir deneyimin ürünü olarak “eller aracılığıyla 

üretilen temsillerdir”. Benjamin’e (1995: 93) göre masal anlatıcısının 

malzemesiyle olan ilişkisi, yani “kendinin ve başkalarının deneyimini sağlam, 

yararlı ve benzersiz bir tarzda işlemek” onu bir zanaatkâr kılar: “Yeteneği 

hayatını anlatabilmesinde, farklılığı baştan sona bütün hayatları 

anlatabilmesindedir” (Benjamin 1995: 99). Masal anlatıcısı, “ham maddesi olan 

hayatın pratik meseleleri”ni aktarmak için birbirinden farklı iki zanaatkar grubun 

                                                                                                                                               
14. Kökeni bilinmeyen değişiklikler: Söz konusu değişimin nedeninin bir külte mi yoksa 
masalcının hayal gücüne mi dayandığı belirsiz olduğu değişimlerdir.  
(Propp buradan sonraki dönüştürüm sınıfını kaynaşmalar kümesi olarak incelemektedir. 
Kaynaşmalar, değişimlerle aynı özellikleri göstermektedir.) 
15. İç kaynaşmalar: Masal içindeki biçimlerin kaynaşması ile kurulur (örneğin masallardaki altın 
damlı sarayın kulübe ile kaynaşması sonucu altın damlı kulübe biçimi oluşabilir). 
16. Gerçekçi kaynaşma: Olağanüstü öğenin gerçeğe dönüşmesidir.  
17. Dinsel inanca dayalı kaynaşma: Masala ait bir öğenin dinsel bir öğe ile yer değiştirmesi 
durumunda söz konusu olan kaynaşmadır. 
18. Boş inanca dayalı kaynaşma: Boş inanca dayalı değiştirimle benzerlik taşımaktadır. 
19. ve 20. Yazınsal ve arkaik kaynaşmalar: Efsane ve destanlar ile kaynaşma masallar için 
oldukça önemlidir, ama bu durumda söz konusu olan kaynaşmadan çok bir biçimin başka bir 
biçim tarafından atılmasıdır.  
 



66 
 

bir araya gelmiş hali gibidir: “bu iki tür anlatıcıyı resmedersek biri yerleşik çiftçi, 

diğeri ticaret yapan denizcidir. İki temel tip uzaklardan gelen yabancı ile evinde 

kalan, yörenin hikâye ve geleneklerine vakıf kişidir. Ortaçağdaki yerleşik usta ile 

gezgin kalfadır ve her usta yurduna ya da başka topraklara yerleşmeden önce 

gezgin kalfalık döneminden geçmişti.” Böylece “uzakların bilgisiyle geçmişin 

bilgisi, çok gezen insanın yurduna dönerken beraberinde getirdiği bilgiyle 

kendini bir yerin sakinlerine teslim eden geçmiş bilgisi kaynaşmıştı” (Benjamin 

1995: 79). “Öteki” dünyaya giden yolu bulan masalcı öyküsünü anlatmak için 

geri döner; “bir başka yere götürülen” dinleyici ise “dünyaları ayıran engeli 

geçerek” kontrollü bir gezi yapar (Zweig 2002: 237-238). Öteki dünyanın anlatısı 

olan masal ise tarih ve kültürün ürünü olan yaşanılan dünyanın kurduğu “dil” 

vasıtasıyla, anlatıyı mümkün kılan ve tanımlayan kurallarla anlatılabilir. Tarih ve 

kültürün kabul ettiği “hakikat” ise öyküleri tanımlamak için kullanılabilecek 

ölçüttür.     

III. 3. GERÇEK DÜNYA KARŞISINDA MASAL DÜNYASININ GERÇEKLİĞİ 

Bir anlatı türü olarak masallar, gündelik hayatın gerçeklikleri ile hem bağlarını 

hem de sınırlarını kuran kalıplaşmış sözlere sahiptir. Kalıplaşmış sözler çeşitli 

işlevleri yerine getirmekle birlikte oldukça önemli görünen işlevi, söz konusu 

sınırları çizen, masalın başladığını ve bittiğini dinleyicisine duyurmalarıdır. 

Boratav (1998: 32) masal anlatılarında yer alan tekerlemeleri iki grupta inceler: 

İlki, masal başlangıcında yer alan “giriş klişeleri” (masalın ortasında, sonunda 

yer alan klişelerde bu grupta incelenmektedir) ve diğeri, masalcının kendi 

başından geçmiş gibi, birinci tekil şahıs ile anlattığı maceralardır.54  

                                                 
54 Boratav (1998: 34-35)  tekerlemelerin ana temalarını aşağıdaki şekilde açıklamaktadır: 
I. Rasyonel düzeni altüst olmuş bir dünya tasavvuru:  

1. Zaman ve yer ilkeleri hükümsüzdür: Kişi babasının beşiğini sallar; altı ay bir güz 
yürür, bir arpa boyu yol gider… 
2. Varlıklar niceliklerindeki normal ölçüleri ve niteliklerindeki alışılmış, yitirmiştir: İçinde 
şehirler bulunan karpuz; ağacın yaprağı üzerindeki tarlalar; her biri bir zanaat tutmuş 
hayvanlar… 
3. Yoklukla varlık’ın sınırları kalkmıştır: Kör uzakları görür; sağır keskin duyar, 
çakmaksız tüfekle doğmamış tavşan vurulur… 

II. Düşler 



67 
 

 

Türkçe anlatılan masallarda en sık rastlanan “Bir varmış, bir yokmuş” giriş 

klişesi, masal dünyasının kaplarını açan sözdür.55 Toplumun “zaman” ile ilişkini 

gösterdiği kadar56, masal anlatısını kuran tekniğini de oluşturması ve temel 

özelliklerini göstermesi bakımından önem taşımaktadır. Boratav’a (1946: 71) 

göre bu ifadeyi kullanan masalcının amacı, “olmayacak işleri, olmuş gibi 

göstermek” ve “dinleyiciyi yalan ve uydurma dinlemeye” hazırlamaktır. 

Sanders’a (1999: 85) göre bu ifade ile anlatılan “(e)lbette anlatılan öykü 

gerçektir ama o kadar da gerçek” olmadığıdır. Bu paradoksal cümle “hiçbir 

şeyin ilk göründüğü gibi olmadığı dünyalar arasındaki- dünyada geçtiği 

                                                                                                                                               
4. Özlem düşleri: Yoksul bol nimetlere, büyük servetlere eriştiğini hayal eder; tembelin –
veya iş altında ezilmiş insanın- işlerini, akla gelmeyecek yardımcılar görüverir: Arılar çift 
sürer, ateş buğdayını harman eder, horozlar yükünü taşır… 
5. Korkulu düşler: Kartalın –veya başka bir kuşun- havaya kaldırdığı, arı kovanı içinde 
hırsızların sırtlanıp götürdükleri adamın maceraları. 

III. Toplum düzeninin ve günlük hayatın alay-şaka konusu olması: 
 6. Çeşitli kuralların, insan münasebetlerinin alaylı görünüşü (parodie) : Kadı-mahkeme; 
derebeyi, ağa; destan kahramanları; şeyh, derviş ve tekkeler; hocalar, papazlar. Evlenme 
kurulu. Güzel-çirkin 
 7. Günlük hayatın türlü sıkıntıları: Pirenin, sivrisineğin dev ölçüleriyle gösterilmesi 
 8. Tembelin, bir zanaata tutunamayan kararsız kişilerin maceraları 
 9. İyi niyetli, ama yerine göre ne söylenmesini, ne yapılmasını bilmeyenin başına 
gelenler (‘Hiç’ aramaya giden adam)  
55 “Bir varmış, bir yokmuş” Türkçe masal anlatılarında kullanıldığı kadar pek çok Ortadoğu 
kültüründe yaygın olarak kullanılan kalıp deyişdir. 
(bkz.http://cmes.hmdc.harvard.edu/ecmes/field/there_was_and_there_was_not). Örneğin İran 
masalları “Yeki bud, yeki nabud” (bir varmış, bir yokmuş) şeklindeki giriş kalıbını kullanır 
(Sanders 1999: 85)  Boratav’ın (1998: 46) aktardığı bir Rumen masalı şu şekilde başlamaktadır: 
“Bir varmış, bir yokmuş… (Ama, yok olsa anlatılır mı?)”. Öte yandan, çeşitli dillerin kendi 
masalları için giriş kalıpları vardır. Örneğin İngilizcedeki “once upon a time” (Bir zamanlar), 
İtalyancadaki “c’era una volta” gibi.     
56 Toplumun zamanla ilişkisinde düzenleyici rolü en açık görebildiğimiz mitos ve ritüeller olsa da, 
destan ve masalda bu etkinin hem sonucu hem nedeni olan işlevi yerine getirmektedir. Argın 
(2002: 31), toplumsal yaşam ve “zaman” ilişkisini genel hatlarıyla şu şekilde özetlemektedir:  
 

“Gerçekten de, her tarihsel dönemin gözde zaman kipleri vardır. Kaba bir 
sınıflamayla, modern öncesi dönem için ‘geçmiş’; modern dönem için ‘gelecek’; ve 
içinde yaşamakta olduğumuz modern-sonrası dönem için de, ‘şimdiki’ zaman 
kiplerinin belirleyici bir önem taşıdığı söylenebilir. Modern-öncesi dönemde 
yaşayan ortalama insanın ‘dingin’ bir ruh hali vardır; çünkü henüz geçmemiş olan 
bir geçmişin gölgesinde yaşar. … 
Modern-öncesi dönemde yaşayan insanlar için, bütün diğer zaman kipleri sadece 
‘geçmiş’le ilişkileri çerçevesinde anlam kazandığından, onlar için önemli olan 
zamanın ‘halleri’ değil ‘kendisi’ydi demek daha doğru olacak. Zira onlara göre 
‘geçmiş’, hiçbir zaman geri dönmeyecek olan, dolayısıyla yeniden yaşanması 
mümkün olmayan bir ‘kayıp zaman’ değildi. ‘Geçmiş’, onlar için, her şeyden önce 
‘telafisi’ mümkün olan bir zamandı. Dolayısıyla, modern öncesi dönem insanı için, 
‘geçmiş’, sadece ‘arkada kalan’ değil, aynı zamanda da, ‘karşıdan gelen’ bir 
zamandı”.  



68 
 

konusunda, dinleyiciyi” uyarır (Estés 2003: 88). Böylece Caillois’nın (akt. 

Steinmetz 2006: 18) önemini vurguladığı bir özellik olarak “masal âlemi ve 

gerçek dünya çarpışmadan, çatışmadan birbirinin içine girebilir”.   

 
Zeyrek (1990: 79–80) Türkçede –mış eki’nin kullanıldığı bağlamlara bakarak, bu 

ekin genellikle, konuşmacı tarafından bir durum veya olayla kendi arasında 

zihinsel veya psikolojik uzaklık kurma, yani tanık olmadığı dolayısıyla kendine 

yakın hissetmediği bir olayı, olguyu, durumu anlatmak amacıyla kullanıldığını 

göstermektedir. Konuşmacı –mış ekini kullanarak “olayın doğruluğunu garanti 

etmeme, olaya kefil olmama duygularını iletmek”tedir. –mış ekinin bu 

kullanımını ‘yükümlenmeme’ diye adlandırılmakta ve “zaman değil kip 

göstergesi” olma işlevi taşımaktadır.57 “Yükümlenmeme” kipi olarak –mış eki, 

“masalcının tasarladığı dünyayı dinleyicisine aktarmak için kullandığı” önemli bir 

dil göstergesidir.58 Zeyrek’e göre (1990: 80-84) masal anlatılarında –mış eki 

vasıtasıyla sağlanan işlevler aşağıdaki özellikleri göstermektedir:    

 
1. “Masal öncellerinde kullanıldığında”, dinleyiciye söylemin içeriğini tanıtılır 

ve dinleyicinin, daha önceden bildiği, masal düzeneğine hazırlanmasını 
sağlanır. “Bir varmış bir yokmuş” ifadesini duyan dinleyici bir masal 
dinlemek üzere olduğunu bilir: Masal dünyası ile yaşanılan dünyanın 
sınırları böylece çizilmiş olur.59 Masalcı öncelerde –mış kullanarak 
anlatılacak olanlara ‘inanma’ duygusunun ölçüsünü hatırlatmaktadır. 
Böylece, yüklemlenmeme kipi olarak -mış eki, temel bir işlevi yerine 
getirmektedir. Bir yandan dinleyiciye masal dünyasının yaşanılan 
dünyadan çok uzak olduğu, olağanüstü olaylara ve durumlara hazır 
olması hatırlatılırken; diğer yandan masalcı anlatılanlara tanık olmadığını 
dinleyiciye hatırlatır. 

 
2. Masal anlatıcısının, masalda başka bir zaman/kip göstergesinden –mış’a 

dönmesi, anlatıdaki olayı izlemeyen fakat masal dünyası için ‘hep geçerli 
olan’ bir olguyu ifade etmek amacı taşıyabilmektedir.  

 
                                                 
57 Türkçede –mış’ın bir diğer işlevi ise “bir eylemin tamamlandığını, bittiğini ifade etmek” yani 
“görünüş” bildirmektir (Zeyrek 1990: 80). Ancak, -mış eki masallarda bu bağlamda 
kullanılmadığından dolayı Zeyrek bu kullanımı çözümlemesinde dışarıda tutmaktadır.  
58 Masalın dilsel özelliklerinden biri de masal fiillerinde “-mış” eki, şimdiki zaman ve geniş zaman 
eklerinin kullanılması; masallarda “di”li geçmiş zaman kullanılmamasıdır (Boratav 1969: 81).  
59 Boratav (1998: 33) bu durumu, Karagöz oyununa başlamadan önce perdeye konulan 
“gösterme”lere (bir ejderha, bir ağaç, bir gemi vb) benzetmektedir:  “Hayalci, yakacağı ‘şem’a ile 
gerçek dünyayı ‘hayal dünyası’ndan ayıran perdeyi aydınlatacak, bu ikinci âlemi bize 
seyrettirecektir”. Böylece seyirci, “göstermenin aralık ettiği kapıdan” hazırlanarak ve 
meraklandırılarak hayal dünyasına geçecektir.     



69 
 

3. Masal anlatıcısı, masal karakterlerinden biri hakkındaki yargılarını, 
değerlendirmelerini yansıtmak için –mış kullanabilir. Böylece dinleyicilerin 
masal karakterleri hakkındaki görüşlerini yönlendirebilir.  

 
4. Masal anlatısındaki zaman/kip göstergelerindeki değişme (-mış ekinden 

başka bir zaman/kip göstergesine geçme) olaylarda bir dönüm 
noktasından (örneğin masal kahramanın amaçlarını yerine getirme 
amaçlı eyleme geçişten) önce kullanılabilir. Masal anlatıcısı, dilsel 
gösterge değişimiyle, belirsizlikten gerçeğe doğru bir kayma yaratarak, 
anlatacağı olaya dikkat çekmiş ve ilgiyi arttırmış olacaktır.  

 
5. Masal anlatıcısı, masaldaki olayların sonuçlanmasından sonra masalın 

bittiğini, artık masal dünyasından çıkmak üzere olduğunu, yine –mış ekini 
kullanarak anlatır”.  

 
 
Zeyrek, yukarıdaki beş işlevi, “masalların ön ve arka planları” bağlamında iki 

ana başlık altında incelemektedir. “Masalın ön planı, olayların zaman sırasına 

göre anlatıldığı, çekirdek bölümdür. Bu bölümde masalcının işlemek istediği 

tema masal karakterlerinin başlarından geçen olaylar aracılığıyla geliştirilir ve 

bir sonuca vardırılır. Arka plan ise öne çıkarılan bu olayları ayrıntılarıyla 

destekleyen bölümdür. Masalın geçtiği yerle ilgili bilgiler, masalcının masalla ve 

masal karakteriyle ilgili düşünceleri, değerlendirmeleri arka planı oluşturan 

öğelerdir”. Zeyrek, böylece 1, 2, 3, 5. maddelerde belirtilen işlevleri, masalın 

arka planını ifade eden öğeleri dile getirmek olarak tanımlamaktadır. Böylece –

mış eki’nin temel görevi “masal dünyasının gerçek dünyadan psikolojik 

uzaklığını, masal olaylarının olağanüstü ve gerçekdışı özellikleri olduğunu dile 

getirmek, masalcının zaman sıralı olayların dışına çıktığını belirtmek, veya 

masal olaylarının bittiğini, masal dünyasının yok olduğunu göstermek” olarak 

belirlenmiş olmaktadır.60  

 
Böylece, daha giriş klişesi ile birlikte –mış eki masal dünyası ile gerçek dünya 

arasında  “varoluş-yokoluş eşiği”nde (Sanders 1999: 119) bulunulduğunu 

anlatıcıdan dinleyicilere doğru hatırlatmaktadır. Todorov’a göre bu durum 

edebiyat, matematik gibi söylemsel düşünce alanlarının gerçeklik kategorisine 

                                                 
60Öte yandan Zeyrek (1990: 84) şu uyarıyı da yapmaktadır: “Eğer –mış masalı anlatmak için 
kullanılan temel zaman ise masalın arka planının –mış ile belirtilmesi olanaksızlaşacaktır. (…) O 
halde -mış’ın masallarda arka planı oluşturan öğeleri dile getirmesi genel ve şaşmaz bir kural 
değil, bir eğilimdir”. 



70 
 

ilişkin yönelimiyle ilgilidir ve “söylemsel düşünce için çok önemli olan varlık ile 

var-olmayan antitezde bir gediktir” (Todorov 2004: 161).  Bu durum, kalıp 

ifadelerin “iki işlevi”ni göstermektedir. “Dinleyiciye olan etkisi ve anlatıcının 

masal evrenini kurmasına olan katkısı”. Giriş klişeleri,  

 
“Günlük hayatımızın ölçülerine sığmayan, olmayacak işleri olağan 
sayan bir masal dünyasına ayak basacak dinleyiciyi gerçek-üstü ve 
gerçek-dışı havaya alıştırmak için bir giriştir. Anlatıcı içinse masalın 
niteliğini ve amacını belirtmek için, asıl anlatıdaki olayları/durumları bile 
geride bırakacak denli “şaşırtıcı hayal oyunlarıyla yalanın perdesi 
arkasından gerçeği görmeye bir davettir” (Boratav 1998: 33).  

 

Kalıp ifadelerin masalın içinde ve sonunda61 tekrarlanması anlatının etkisini 

güçlendirmek kadar, bir çeşit kılavuzluk görevi de sağlarlar: “Masalın 

anlatacağı, anlatamayacağı gerçekleri şaka, oyun kılığında, bazı bir anlık 

çakıntılarla, bazı da kelimelerin ve söz zincirlemelerinin yüklendiği çağrışım 

gücüyle kavratır” ve bunu “şiirin sürati ve kıvraklığıyla” yapar (Boratav 1998: 

34). Böylece gerçeklik gündeliğin içinde unutulan bir başka yüzüyle kendini 

gösterecektir (Sanders 1999: 48).  

 

Tolkien’e göre (1999: 155) giriş klişeleri “tek bir hareketle, zamanın içinde büyük 

ve keşfedilmemiş bir dünya hissi uyandırır”. Masal dünyası ile gerçek dünyayı 

birbirinden ayırmanın ilk adımı olan giriş klişeleri,  dil vasıtasıyla simgesel sınırı 

kurmuş olurlar: Masal dünyası, gerçeğin hemen ötesinde bir sınırda yer alır. Öte 

yandan anlatılar ile gündeliğin söz konusu “simgesel sınır”ı, gerçek kabul edilen 

mitos, destan gibi anlatılar ile yalancı/uydurma kabul edilen masal anlatıları için 

farklıdır. Bu farklılık, mitos ve masal ile gündelik hayat arasında sınır kadar, 

mitos ile masal arasındaki sınırı da işaret etmektedir. Başlangıç itibarıyla 

gerçekliği bütünüyle yoksayılan ve hayali/uydurma bir anlatı olarak masal ile 

                                                 
61 Boratav (1969: 82) masalı ortasında geçen kalıp ifadelerin görevlerini “anlatmada hızlanmanın 
gerekliliğini belirtmek, uzun zaman aralıklarını ve mesafeleri kapatmak olarak tanımlamaktadır 
(Örneğin, Az gitmiş, uz gitmiş, dere tepe düz gitmiş. Bir de arkasına bakmış ki: bir arpa boyu yol 
gitmiş…). Masal ortasında geçen kalıp yargıların olayların hızını arttırıcı etkisi, bir anlatı olarak 
masal anlatısının özelliği olan “seri ve kısa bir tahkiye tekniği”ni (Boratav 1946: 71) 
desteklemekte ve masalı diğer anlatı türlerinden ayırarak, etkisini güçlendirmektedir. Masal 
sonunda söylenen kalıp yargılar ise “bütün maceraların herkesin gönlünden geçtiğince mutlu bir 
sonuca erdiğini anlatmak ve herkese aynı mutluluğu dilemek” şeklinde açıklanmaktadır 
(Örneğin, Onlar ermiş muratlarına…) (Boratav 1969: 82).  



71 
 

gerçek olarak kabul edilen ve toplum ile birey arasındaki ilişkileri düzenleyen 

mitos arasında büyük bir ayrım bulunur. Masallar, kaynakları olarak gösterilen 

düş gücüyle, gerçekliğin en dış sınırında muğlâk bir konumu ile de bir imkâna 

kavuşacaktır. Flahaut’a göre, “bir varmış, bir yokmuş” ile aslında masal 

anlatıcısı ile dinleyici arasında “bütün bunlar gerçek değil” anlaşması yapılarak 

bir ortaklık kurulmaktadır. Başlangıçta kabul edilen “gerçek olmama durumu” ile 

artık her şeye izin vardır: “Gerçeği söylemekten vazgeçen kimse, bunun 

karşılığında dilin ve simgesel gösterimlerin ona sağladığı araçlarla dünyaları 
yaratma hakkını elde eder” (Flahaut 2000:469, vurgu bana aittir).  Böylece 

masal toplumsal kuralların rahatça dışına çıkabilme, kurulu düzeni bozabilme 

hakkına sahip gözükmektedir. Anlatıcının sahip olduğu imkân ve dinleyicinin 

bunu kabulüne dayanan ortaklık ile başlayan masal anlatısı, giriş ve sonuç 

klişeleri arasında yer alan masal evrenine dâhil olmayı, yani “masal 

gerçekliği”nin kabulünü sağlayacaktır.  Flahaut’un (2000:469-470) “bütünlük 

ilkesi” olarak tanımladığı bu durumu “(m)asal evrenine girdiğiniz an, masalın 

gerçekliğine dâhil olma başlar” şeklinde açıklamaktadır. Böylece, öncelikle 

“(k)ayıtsız kalınacak kadar yakın olan kaybolur, daha iyi ve daha yakın görünen 

uzaklar, yakına gelir” (Bloch 2007: 430). Anlatının başlamasıyla, gündelik 

gerçeklik yerini “imkânsız görünen, hatta mahsus imkânsız olarak kurulan” 

masal evreninin gerçekliğine bırakacaktır. Masal dünyasının önermeleri 

vasıtasıyla daha ilk baştan gerçeklik bir yana bırakılır, böylece “aşılmış ve 

inanılmaz olarak kabul edilmiş şeylerin olası olup olmayacağı konusunda bir 

yargı çatışması” yaşanmaz (Freud 1999: 356). Masal’ın diğer anlatı türlerine 

göre en önemli farkı doğaüstü olayların hiçbir sürpriz duygusu 

uyandırmamasıdır, “çünkü dinleyici anlatılanları düzanlamlarına göre 

algılamaması gerektiğini bilir”  (Todorov 2004: 38,59). Sonuç ise masalla 

yaratılanın, aklımızın girebileceği ikincil dünyadır: “O dünya içinde, anlatılanlar 

‘doğru’dur: o dünyanın kurallarıyla uyum gösterir” (Tolkien 1999: 55). 

 

Öte yandan, tam da bu noktada sorulması gereken soru, masalcının sahip 

olduğu “dünya yaratma” imkânının sınırının ne olduğudur? Foucault (2001: 11), 



72 
 

Borges’in bir Çin ansiklopedisindeki bir sınıflandırmayı62 anlattığı metnin 

karşısında yaşadığı “sarsıntı”yı şu şekilde ifade etmektedir: “Bu sınıflandırmanın 

yol açtığı büyülenmenin içinde bir solukta ulaşılan nokta, bir kıssadan hissenin 

lehine olmak üzere, bize başka bir düşüncenin egzotik cazibesi olarak işaret 

edilen şey, bizimkinin sınırıdır: bunu düşünmenin çırılçıplak olanaksızlığı” 

diyerek şu soruyu sormaktadır: “Neyi düşünmek olanaksızdır ve hangi 

olanaksızlık söz konusudur?”. Eco’ya göre (1995: 105) gerçek dünyanın 

temsilini kabul etme tarzımızla, kurmacanın temsil ettiği olası dünyanın temsilini 

kabul etme tarzımız farklı değildir; fark güvenin derecesinde yatmaktadır63: 

“Perrault’dan çok zooloji kongrelerine güveniriz”, yani kurtların konuştuğunu 

yalnızca bir masalı okurken kabul ederiz ve bunun dışında kurtları zooloji 

kongrelerinde betimlenen hayvanlar olarak kabul ederiz. Edebiyat yapıtları ile 

gerçeklik arasındaki ilişki sorununa yönelen Lem’e göre (2000: 52) peri masalını 

kuran mantığı ve masalın anlamını, gerçek dünyanın varlığından ayırmamız 

mümkün değildir. Masal ontolojik olarak gerçek dünyanın dışındadır; ama ona 

bağlıdır; varlığını gerçek dünyadan alır. Dil ile kurulan dünyası, gerçek dünya 

üzerinden hareket etmektedir. “Peri masalları için içsel anlam, gerçek dünyanın 

ontolojik özellikleriyle arasındaki karşıtlıktan türer” (Lem 2000: 52). Tam da bu 

nedenle “(d)ış dünyanın varlığı olmadan masalın olağanüstülüğü mümkün 

değil”dir (Calvino 2007: 145).  

 
                                                 
62 Söz konusu sınıflandırma şöyledir: “Hayvanlar: a) İmparatora ait olanlar, b) içi saman 
doldurulmuş olanlar, c) evcilleştirilmiş olanlar, d) süt domuzları, e) denizkızları, f) masalsı 
hayvanlar, g) başıboş köpekler, h) bu tasnifin içinde yer alanlar, i) deli gibi çırpınanlar, j) 
sayılamayacak kadar çok olanlar, k) devetüyünden çok ince bir fırçayla resmedilenler, l) vesaire, 
m) testiyi kırmış olanlar, n) uzaktan sineğe benzeyenler olarak ayrılırlar” (Foucault 2001: 11).   
63 Eco’nun (1995) bir ölçüt olarak sunduğu “güven derecesi” içinde yaşanan kültür ile oluşacak 
bir gerçekliğe işaret etmektedir. Zooloji örneği üzerinden devam edersek, II. yüzyılda zooloji 
alanının en önemli ismi olan ve yapıtıyla kendinden sonraki dönemler üzerinde kalıcı bir etki 
bırakmış olan Physiologus’u ve çalışmalarını esas alırsak kurt (ya da başka bir canlı için) 
“güven” anlayışmız ve kırmızı başlıklı kız masalına yaklaşımımız bütünüyle farklı olacaktır. 
Physiologus’un kitabı kırksekiz bölümden oluşmakta ve her bir bölümü İncil’e bir metinle 
bağlanan ahlak, folklor, efsane ile süslenmiş önemli bir zooloji çalışması olarak V. yüzyılda pek 
çok çevirisi yapılarak etki alanını güçlendirir. Kitabın  

“…Yunanca çevirisi hoş bir düzenleme içinde yaklaşık kırk hayvanı içermektedir. 
Doğal olarak tüm hayvanlar âleminin kralı olan aslan önce gelmekte ve bunu üç 
somut gerçek izlemektedir: Avcıların kendisini izlememesi için aslan ayak izlerini 
silmek için kuyruğunu kullanır; gözleri açık uyur; baba aslan yavrusuna hayat 
nefesini verinceye dek de üç gün boyunca ölü gibi yatardı. Aynen yeni doğmuş 
aslan gibi İsa’nın bedeni de cansızdır ve üçüncü gün de yeniden hayat bulmak için 
hazır bir şekilde beklemektedir” (Boorstin 1996: 400-401; vurgu bana aittir).     



73 
 

Masal dünyası ile gerçek dünya arasındaki farklılık –ilk elde- masalı kuran dilin 

imkânları ile ilgilidir. Masal dili, gündelik dilden besleniyor olsa dahi aslında 

gerçekliği bozabilme imkânını sağlayan sembol dilini kullanmaktadır. Todorov’a 

göre (2004: 161) sözcüklerle varolan edebiyat dilin içinde yer alsa da, dilin 

söylediğinden çok daha fazlasını söyleme, “sözün dile getirdiğini aşma” eğilimi 

taşır: “Hem dilin içinde yer alır, hem de dilin içkin metafiziğini kırar. Edebi 

söylemin özü sınırların ötesine ulaşmaktır” (2004: 161).64  “Masalın kaynağı 

genellikle yaşamın içindedir ancak, olağanüstü masal gündelik yaşamı çok az 

yansıtır. Gerçeklikten gelen her şey ikincil bir biçimi simgeler” (Propp 1995: 

204). Fromm’a (1990: 19) göre masallar, mitoslar, rüyalar ortak dili olarak 

gördüğü sembol dilini kullanmaktadır. “Sembol dili, gün boyu kullandığımız 

konuşma dilinden çok faklı bir mantığa sahiptir. Bu dilin mantığında önemli olan 

zaman ve uzay değil, yoğunluk, anlam ve çağrışımdır” (Fromm 1990: 19; 

vurgu bana aittir). Sembol dili vasıtasıyla “içinizdeki duyguları, sanki birer duyu 

imiş gibi açıklayabiliriz. Sembol dili ile dış dünyamızı, iç dünyamızı, ruhumuzu 

ve aklımızı temsili olarak anlatabilme imkânına kavuşuruz” (Fromm 1990: 28). 

Söz konusu imkân, bireyden topluluğa doğru genişleyen bir imkândır. Masal 

bireysel bir deneyimi anlatırken, aslında topluluğu oluşturan bireyler üzerinden, 

tüm bir topluluğun bileşeni olarak bireyin deneyimini ve topluluğu anlatmaktadır. 

Masalcının başarısı da buradadır: tekil yazgılardan, kolektif bellekte korunacak 

öyküler yaratmak. “Anlatıcı hikâyesini deneyimden çekip alır, kendi 

deneyiminden ya da ona aktarılanlardan ve o da bunu kendisini dinleyenlerin 
deneyimi haline getirir” (Benjamin 1995: 81, vurgu bana aittir). Masal 

anlatıcısının beslendiği kaynak ağızdan ağza aktarılan deneyimlerdir. Böylece 

bütün masal anlatıcıları “deneyimlerin basamaklarında sanki merdivenden inip 

çıkıyormuşçasına bir aşağı bir yukarı rahatça dolaşıp dururlar. Bir ucu yerin 

altında, öbürü bulutların içinde kaybolan bu merdiven, bireyin yaşayabileceği en 

                                                 
64 Edebiyat dili ve gerçeklik arasındaki ilişki, edebiyat metninin üretildiği dönemin yazın 
gelenekleri ile tarihsel ve toplumsal koşullardan ayrı düşünülemeyecek bir sorundur. “Dünyayı 
dil aracılığıyla kuruşumuzun özgül biçimlerinden biri olan romanın kendisi, kendine has ve 
uzanımı diğer anlatı türlerinden daha geniş olan araçlarla olayları, anlamları, duygu durumlarını 
ören bir dilsel kurgu” olarak roman “etki ve gücünü, kurguyu oluşturan ve işleten estetik 
araçlarla onu bir ürün olarak çevreleyen toplumsal güçlerin bağlantılığından” alır (Etöz ve Işık 
2003: 157). 



74 
 

derin şokun, ölümün bile bir engel, bir sınır oluşturmadığı kolektif deneyimin 

imgesidir” (Benjamin 1995: 93).  

 

Flahaut’a (2000: 470) göre bu durum anlatıcının, masal kahramanı (sözce 

öznesi) ile dinleyici (sözceleme öznesi) arasında bağ kurabilme imkânını 

yaratan anlatının özellikleri ile ilgilidir. Anlatıcı masal kahramanı üzerinden 

duygusal etkiyi güçlendirerek, masalın bu işlevini yerine getirmektedir: “Şiirsel 

yapıtların büyük bölümü, yazarın duyduğu yakınlık (sempati) ya da soğukluktan 

(antipati) hareketle, dikkatimize sunulmuş olan gerece ilişkin bir değer 

yargısından kalkılarak kurulmuştur. Erdemli kahraman (olumlu) ile kötü kişi 

(olumsuz), yazınsal yapıtın bu değerlendirici öğesinin dolaysız anlatımını 

simgeler. Okurun da, duyacağı yakınlıkta ve duygularında yönlendirilmesi 

gerekir” (Tomaşevski 1995: 228). Bu da bizi masalın “iyi-kötü” gibi temel 

kategorik zıtlıklar üzerinden örgütlenen üslubunun sorgulanmasına götürecektir.  

III. 4. MASAL ANLATISININ ÜSLUBU ve BİÇİMSEL SINIRLARI 

Masal anlatılarının başlangıcında durağan bir durum vardır. Ardından bir olayla 

bu durağan/ denge hali bozulur; böylece anlatı dinamik ve ilerleyen bir yapı 

sergiler. Öykünün sonunda engeller aşılarak baştaki durumdan farklı olarak 

denge yeniden kurulur. Todorov (2004: 157) anlatılarda değişen bu denge 

hallerini “birbirine benzeyen ancak birbirinin eşi olmayan iki denge arasında 

hareket” olarak görür; her anlatı iki kesitten oluşur: “Bir denge ya da dengesizlik 

durumu anlatan kesitler ve ikisi arasında geçişi anlatan kesitler. Birincilerle 

ikinciler, devingen/durağan, statik/dinamik karşıtlığı gibi birbirinin karşıtıdır” 

(Todorov 2004:158). Anlatılarda, “(d)oğa, yer, durum, kişi, karakter, vb. 

betimlemeleri tam olarak durağan motiflerdir; kahramanın yaptıkları ve 

hareketleriyse tam olarak devingen motifler” olarak adlandırılır (Tomaşevski 

1995: 232).  



75 
 

Anlatılarda eylemi başlatan, denge halini bozan yapılar “giriş motifleri” olarak 

adlandırılır. Propp’a (1995: 219) göre “masal başlangıcındaki kötülük”65 

genellikle bir düğüm noktası işlevini üstlenir ve masal olaylarını başlatır. 

Masalda genel olarak görülen, masalın bir özelliği olan, “görev motifi” ile 

başlangıçtaki kötülük somut olarak desteklenir ve görevi yerine getirecek kişi 

olarak kahramanın anlatıya girişi için kullanılır (Tomaşevski 1995: 231). Propp’a 

(1995: 202) göre masallarda “gönderme ve aramak için yola çıkma” 

değişmeyen öğelerken, gönderen ve yola çıkan, göndermenin nedeni, vb. 

değişen öğelerdir. Gönderme “benzeri olmayan bir nesne istendiğinde ortaya 

çıkar; bazen özel bir görevdir, çoğu kez görevi yerine getirmeme durumunda 

tehditlerin, karşıt durumda vaatlerin eşlik ettiği bir emir biçiminde ortaya çıkar. 

Bazen de üstü örtülü bir kovmadır” (Propp 1995: 212).  

 

Calvino’ya göre (2007: 50) masallarının en temel özelliği anlatıdaki 

“tutumluluk”tur. Masal hızlı, kısa ve yoğun bir anlatım tekniğine sahiptir (Boratav 

1969: 81). “Her kurmaca anlatı zorunlu olarak, kaçınılmaz olarak hızlıdır. Çünkü 

anlatı olayları ve kişileriyle bir dünya kurarken, bu dünya ile ilgili her şeyi 

                                                 
65 Propp’a göre (1995: 219-223; vurgular bana aittir) masallarda yer alan “başlangıçtaki kötülük” 
genellikle bir düğüm noktası işlevini üstlenir ve her masal için sabit öğedir; öte yandan masalı 
başlatan “kötülük” farklı anlatılarda, toplumsal/kültürel etkilerle farklı söylemlerle dile 
getirilecektir: 
“Ejderha kralın kızını kaçırır.  
Eski Mısırda, ruhun ejderha tarafından kaçırılması, ölümün imgesi olarak kabul ediliyordu. Böyle 
bir simgenin unutulmasına karşılık, bir şeytanın bedene yerleşmesinin, hastalığın simgesi 
olması hala yaşamaktadır. Ejderhanın bir bedel olarak zorla istemesiyse, arkaik bir gerçekçi 
hava taşır. Bu imgeye, bir ordunun gelmesi, kentin kuşatılması ve savaş tehdidi eşlik eder.  
Ejderha burada kötülüğün kişileşmesidir. Dinsel inancın etkisiyle ejderha şeytana dönüşür.  
Şeytanlar kralın kızını kaçırırlar.  
Ejderha imgesi köy için yabancı bir imge olduğundan, yerini doğaüstü niteliklerle donanmış 
(değişiklik), daha çok tanınan (gerçekçi değiştirim) tehlikeli bir hayvan almıştır. 
Demir kıllı ayı kralın çocuklarını kaçırır.  
Kaçırılan kişilerin yerini tanrısal ışık alabilir. 
Ejderha krallığın ışığını çalar.  
Masalda önemli rol oynayan tılsımlar, kahramanın amacına ulaşmada kullandığı araçlardır. Bu 
da neden sık sık çalındıklarını açıklar. Masalın benimsenmiş kuralı, bu çalınmayı neredeyse 
zorunlu kılar; çünkü amaç masalın ortasına doğru eylemin karmaşıklaşmasını sağlamaktır. 
Masalın ortasında geçen eylem masalın başlangıcına doğru kaydırılabilir (iç değiştirim). Tılsımı 
çalan, çoğunlukla yaramaz bir çocuk, efendi, vb’dir (gerçekçi değiştirim) 
Açıkgöz çocuk İvan’ın tılsımını çalar.  
Tılsımın çalınması masalın ortasına doğru eylemi karmaşıklaştırmaktan başka işe yaramaz, 
eğer tılsım daha önceden bulunmuşsa. Tılsımın masalın başında çalınması ancak tılsıma sahip 
olma olgusu gerekçelendirilmişse olanaklıdır.  
Ateş kuşu kralın elmalarını çalar”. 



76 
 

söylemez. Belirli şeylere değinir ve kalanı için okurdan bir dizi boş alanı 

doldurarak işbirliği yapmasını ister” (Eco 1995: 9).66 Masal temel özelliklerinden 

olan hız ve yoğunluğu ile dinleyicinin masal anlatımında çok daha aktif olduğu 

bir işleyiş sergiler; bir gösteri (performans) etkiliğinde bu özellik önemli bir rol 

oynar. Calvino’ya (2007: 48) göre masal anlatım tekniği, işlevsellik ölçütlerini 

temel alır; “işe yaramayan ayrıntılar üzerinde durulmaz, ama yinelemeler 

üzerinde ısrarla durulur: Sözgelimi, masalda aşılması gereken bir dizi engel söz 

konusu olduğunda, bu engellerin tek tek anlatılması gibi”. “Üçlü bakışım kuralı” 

denilen bu tekniğe göre “olaylar önemlerine göre sıralanarak üç süreli bir düzen 

içinde geçerler; kişiler yine önemlerine göre, üç bölüğe ayrılırlar. Olaylar bir kez 

geçmeden (örneğin tarif ve talimat yollu), bir kez de geçtikleri süre içinde 

anlatılırlar” (Boratav 1969: 81).   

 

Eylemi anlatan ve anlatıyı hızlandıran görev motifi gibi anlatıyı yavaşlatmaya 

yarayan motifler de vardır (Tomaşevski 1995: 231). Anlatıya yeni motifler 

sokmaya yarayan “öyküleme motifi” bunlardan biridir. Öyküleme motifi, “çerçeve 

anlatı (iç içe dizilişli kurgu)”67 olarak adlandırılan masal anlatma tekniğinidir ve 

“(h)erhangi bir eylemin tamamlanmasını geciktirmek veya öyküler yardımıyla bir 

tartışmayı sürdürmek için” (Todorov 1995: 164) kullanılır ve böylece dıştaki 

anlatı ile ortaya atılan sav, içteki anlatılarla desteklenmiş olur. Çerçeve anlatının 

bilinen en yaygın örneği, Binbir Gece Masalları’dır; Şehrazat masallar anlatarak 

                                                 
66 “Bir metin, alıcının alması gereken her şeyi söylese mahvolurduk: Asla sona ermezdi böyle bir 
metin” der Eco (1995: 9). Laurence Sterne’nin Tristram Shandy adlı kitabı her şeyi anlatma 
çabası içindeki yazarın bu çaresizliğini konu alır. Tristram Sandy özyaşam öyküsünü yazmaya 
çabalarken, doğum öncesiden, ana rahmine düşmesinden, doğum öncesindeki olaylardan 
başlar; sonunda kitap kahramanın dünyaya gelişini adım adım anlatan olaylara dönüşür; 
dolayısıyla roman otobiyografik özelliğine ulaşamaz ve bu nedenle sona ermez (Eco 1995: 13-
14; Calvino 2007: 137).   
67 “Olayların ve eylemlerin diziliş düzeni” olarak tanımlanan kurgu, masal anlatımlarında üç tipte 
karşımıza çıkar: İç içe dizilişli kurgu (“Çerçeve anlatı”nın iç içe geçmiş iç anlatılarla 
desteklendiği, böylece çerçeve anlatıdaki temel fikrin desteklendiği ve olayların genişletilerek 
renklendirildiği kurgu tipi); Art arda dizilişli kurgu (Kronolojik anlatıda bir başkişi etrafında 
gerçekleşen olaylar çizgisel bir biçimde ilerler. Bu ilerlemede ya biyografik (doğumdan ölüme 
kadar) ya da romantik (aşık olmaktan evlenme ya da ölüme kadar) akış söz konusudur.); Eş 
zamanlı kurgu (Paralel anlatılarda, anlatının iki baş kişisinden gidenin ve kalanın maceralarını 
ayrı ayrı takip edebilmek için “o burada bunu yapadursun biz gelelim kıza…” “gelelim öbür 
tarafa…” gibi ifade kalıplarına başvurulur ve anlatının iki odaklı olması sağlanır.) (Gökalp-
Alpaslan 2002: 953-955) 



77 
 

kendisini bekleyen ölümü geciktirir68. Böylece Şehrazat masal anlatma 

sanatının temel özelliklerini sunmaktadır: “Bir öyküyü ötekine bağlama ve 

gerektiğinde öyküyü kesmeyi bilme sanatı; ritm -zamanın sürekliliği ve bu 

sürekliliğin kırılması ile ilgili işlem-” (Calvino 2007: 51; vurgu bana aittir).   

 

Masal anlatısını kurgulama tekniklerinde zamanın denetlenmesi, ya da ritm, iki 

önemli işlevi yerine getirir. Masal, olağanüstünün mümkün olabildiği kurgusal bir 

dünyanın anlatısıdır ve bu mekânsal inşa zamansal düzenlemeyi de gerektirir. 

Ortak insan faaliyetlerinin gerçekleştirilmesini mümkün kılan zaman, düzenin 

temel uygulamalarından biridir (Canetti 2003: 402). Böylece masalın işevlerini 

yerine getiren masal kişilerin faaliyetlerinin ve bu faaliyetlerin yerleştiği düzlem 

olarak masal dünyasının düzenlenmesi mümkün olur. Masal anlatılarında 

zamansal düzenlemelerinde klişeler (‘göz açıp kapayıncaya kadar’ gibi) ve 

büyülü masal nesneleri (uçan halılar, kanatlı atlar gibi) etkin bir rol oynar. 

Böylece gündelik hayatta mümkün olmayan “hız” gerektiren eylemleri masal 

kişileri kolaylıkla gerçekleştirir. Hızın aksine yavaşlama ya da zamanın durması 

özel mekânlar (mağara, yeraltı, kuyu gibi) ya da nesneler vasıtasıyla sağlanır. 

Zamanın denetlenmesinin bu işlevi, masalın üretildiği, masal anlatıcısı ve masal 

dinleyicisinin ortak bir faaliyet olarak gerçekleştirdikleri gösterinin de 

(performans) denetlenmesidir69. Ritm, orijinal anlamıyla ayakların hareketidir ve 

tekrarlayan hareketin uyumunu ve ortaklığı ifade eder (Canetti 2003: 32). Masal 

anlatma eyleminin bileşenleri olarak anlatıcı ve dinleyicilerin karşılıklı 

gerçekleştirdikleri gösterinin sürekliliğinin aracı, ritm duygusu ile sağlanır. 

Böylece anlatıcı ve dinleyiciler arasında kurulan ortaklıkla yaratılmış olan masal 

dünyasının etkisi –masal giriş ve çıkış klişeleri süresince- garanti altına alınır.  

 

                                                 
68 Şehrazat’ın hem kendisini hem de kendi kuşağındaki kızları ölümden kurtarmasının öyküsünü 
anlatan Binbir Gece Masalları, Campbell’e göre (1995: 167) insan kurbanı ritüellerinin –özellikle 
“kutsal kralın kurban edilişi” töreni- bulanık bir anısının masala döndürülmüş haline 
benzemektedir.  
69 Eco, öykü zamanı, söylem zamanı ve okuma zamanını birbirinden ayırmıştır. Buna göre “öykü 
zamanı, anlatının içeriğinin bir parçasını oluşturur. Metin bin yıl geçti diyorsa, öykü zamanı bin 
yıldır” (1995: 64); söylem zamanı ise “okurun tepkisiyle etkileşim içinde olan ve okura bir okuma 
zamanı kabul ettiren metinsel bir stratejidir” (1995: 68). Yazılı metinlere yönelik bu ayırımı, sözlü 
masal anlatısına uyarladığımızda, masal kişilerinin eylemleri öykü zamanı ile masalın, masal 
dinleyicisi üzerindeki etkisi söylem zamanı ile karşılanabilir.   



78 
 

Zamanın bu kullanımı Binbir Gece Masalları’nın temel izleklerinden olan 

“yaşamın sürekliliği” ile “ölümün kaçınılmazlığı” düşüncelerinde karşımıza 

çıkmaktadır (Onaran 2007: 24). Bu izleği Calvino (2000: 266) Bir Kış Gecesi 

Eğer Bir Yolcu romanında şöyle formüle etmektedir: “Eski dönemlerde bir öykü 

ancak iki türlü bitebilirdi: Her türlü sınavlardan geçtikten sonra erkek kahraman 

ile kadın kahraman evlenirler, evlenemiyorlarsa ölürler. Bütün öykülerden çıkan 

kıssanın iki yönü vardır: Biri yaşamın sürekliliği, öteki ölümün kaçınılmazlığı”. 

III. 5. İYİ ve KÖTÜNÜN SAVAŞI: MASAL KAHRAMANLARI 

Scala, masal anlatılarını, olayörgüsünü kuran eylemlerden hareket ederek şöyle 

özetlemektedir: 

 
“Masalların başında, masal kahramanı birtakım haksızlıklara ya da 
kötülüklere uğrar ve bunlarla baş etmeye çalışır. Masalların ortalarında 
masal kahramanı büyüler ya da tehlikelerle karşılaşır. Masal sonuna doğru 
birileri masal kahramanını kurtarır, ya da kahramanın kendisi her zorluğu 
yener. Masal mutlu sonla biter. Masalların öncelenmiş olan bu kurgularında 
ilginç özellikler vardır: Masal kahramanı bir insanda bulunması gereken 
özelliklerden çok, olağanüstü varlıklarda bulunan yeteneklere sahiptir. 
Masallardaki kişilerin, yansıtabilecek belli kişiliği bulunmaz. Ya oldukça 
kötü, ya da oldukça iyidirler. Okuyucu, daima masal kahramanından 
yanadır. Masallarda nadiren kan akar. Masal kahramanı hiçbir zaman hasta 
olmaz, duygularını çok az belli eder. Masal kahramanı daima soğukkanlıdır. 
Kızgınlık, öfke, aşk ve kıskançlık belirtileri masallarda çok yer kaplamaz. 
Masalların geçtiği yerler anonim olup, olaylar dünyanın herhangi bir 
yerinde, her yerde olabilir. Masallarda masal kahramanının yaşadığı yerin 
adı geçmez. Üstelik masalların başında masal kahramanı, köyünden, 
şehrinden ayrılır. Masallarda gerçek zaman kavramı yoktur. Masal 
kahramanı hiç yaşlanmaz” (Scala, akt. Özünlü 1990: 87).  

 

Her masala rahatça uyarlanabilecek yukarıdaki özellikler bir masalının özetinin  

“kahramanın eylemleri” ile yapılabileceğini de göstermektedir. Esas olarak “iyi 

ile –karanlık ve kaosun güçleri tarafından desteklenen- kötünün savaşı”nı 

merkeze aldığımızda masalın senaryosu son derece basit bir hale gelecektir. 

Kahraman kötülükle mücadele için yola çıkacak, sonunda hazine veya prensese 

kavuşacaktır. Böyle ele alındığında masal kahramanı, eylemleri ile 

tanımlanabilmekte dahası, eylemleri gerçekleştirme vasıtasından öteye 



79 
 

gitmemektedir: Kahraman macerayı gerçekleştiren kişidir. Gökalp-Alpaslan 

masal kahramanlarının özelliklerini şöyle özetlemektedir:   

 
[Masal kahramanları] “Yüzyıllardır belirlenmiş özelliklerin dışına çıkmayan 
tepkileri, ilişkileri ve davranışları değişmeyen, beklentileri tatmin eden, tek 
boyutlu, “düz” kişilerdir. Anlatılarda kişiler ikiye ayrılır: olumlu ve olumsuz. 
Sözlü kültürün yarattığı kalıplaşmış kişiler; birinci derecedeki kişiler 
(kahraman/aşık; sevgili/rakip), ikinci derecedeki kişiler (olumlu kişiler, 
olumsuz kişiler, baş kişinin macerasına paralel ya da karşıt macera çizgisi 
taşıyan kişiler), tip özelliği gösteren kişiler ile figüranlar olmak üzere üç 
temel grupta değerlendirilir” (Gökalp-Alpaslan 2002:959; köşeli parantez içi 
ifade bana aittir). 

   

Kaplan (2001: 5) eski dönemlere ait destan ve mesnevi türlerinde karakterlerin 

(romanın aksine) küçük farklarla aynı devirde yazılan başka eserlerde de 

görüldüğünü, belirli bir dönemde belirli bir toplumun inandığı temel değerleri 

temsil eden ve hep “aynı kalan kişiler” olduklarını; bu nedenle “tip” olarak 

sınıflandırılmaları gerektiğini belirtmektedir. Sözlü kültür anlatılarındaki kişilerin, 

roman ve benzeri yazın yapıtlarındaki karakterlerle karşılaştırıldıklarında -

Belge’nin (2006: 34) “(r)oman türünü yaratan toplumsal sınıfın, dünyaya 

bireyciliği yayan burjuvazi” olduğu uyarısını da dikkate alarak- “tek boyutlu” 

özellikler sergilemesi –aslında- kaçınılmazdır. Masal kahramanları içinde yer 

aldıkları masal dünyasına bağlıdırlar ve eylemleri bu çevrede gerçekleşir; bu 

nedenle tekil ya da yalıtık değildirler. Eski anlatıların kişilerinin, sözlü anlatıların 

özellikleri bağlamında değil de, bugünden ve bugünün edebiyat geleneğinden 

değerlendirildiğinde sonuç –kaçınılmaz olarak ve her durumda- onların 

aleyhinde bir eksikliğe işaret edecektir.    

 

Sözlü anlatılarda kişilerin niteliklerini Propp işlevleri üzerinden, Greimas ise 

eylemleri üzerinden tanımlamaktadır. Tomaşevski’ye göre (1995: 248) 

anlatılarda olay örgüsünün gelişmesi, bir başka deyişle, gerekli olan eylemlerin 

sıralanması için kahramanın varlığı gereklidir. Değişik motiflerin bir araya 

getirilmesi ve birbirine bağlanması için kişilere ihtiyaç vardır; bu ihtiyacı gerekli 

kılan, aslında dinleyicinin/okurun dikkatini kolaylaştırma amacıdır.  

 



80 
 

“Betimlenen eyleme yakınlık duyulmasını sağlamak için kişiler genellikle 
duygusal bir renk, hava taşırlar. En ilkel biçimde erdemliler ve kötülerle 
karşılaşırız. Burada kahramanla olan duygusal bağlantı bir ahlaksal 
temelden yola çıkarak gelişir. En canlı ve en belirgin duygusal rengi ve 
havayı taşıyan kişiye kahraman denir” (Tomaşevski 1995: 250). 

  

Masal kişilerinin belirsiz karakterler sergilemeleri, hatta isimsiz olmaları da 

işlevsel özelliğini desteklemektedir. Belge “ilkel kahraman”ların adlarından 

hareketle bu durumu şöyle anlatmaktadır: “Eski anlatılarda, kişilerin adları ya 

alegoriktir, ya da mitolojik (kişiler kendileri de böyledir çünkü belli bir yerde, belli 

bir zamanda yaşayan belli kimseler değiller, her bakımdan genel ve soyutlar) 
alegorik ad bireyi değil, belli bir kategoriyi gösterir. Mitolojiden alınan ad ise, 

kişiyi daha eski bir kültür çerçevesine sokar. Yani, her iki durumda da özgünlük 

ve bireysellik yoktur” (Belge 2006: 34-35; vurgu bana aittir).  

 
Öte taraftan, “masal kahramanının”, diğer sözlü kültür anlatılarındaki 

kahramanlara göre en önemli farkı “naiflik ya da deneyimsizlik, en karakteristik 

tavrı da şaşkınlık”tır (Jameson 2008: 176). “Kahraman ‘yukarıdaki dünyanın’ bir 

elçisi olmak şöyle dursun, bir tür gözlemciye, doğaüstü çatışma karşısında 

şaşırıp kalan fani bir seyirciye daha yakındır; sonra kahraman, başta tam da 

neyin söz konusu olduğunu pek bilmeksizin, zaferin ödüllerini toplamak üzere 

yavaş yavaş olayın bir parçası haline gelir” (Jameson 2008: 176). Vassaf’a göre 

bu durum (2008: 77) masal kişilerinin, efsane kahramanlarının aksine, sıradan 

çevrelerde, gündelik işler içinde, “bir eksikliğin işareti olarak zaafları” ile 

tanımlanmaları ile ilgilidir. Sıradan insanlar olan masal kişilerinin genel 

özelliklerini Boratav (1998: 13) şöyle anlatır:   

 
“Masalın kişileri, belli bir tarih anında, belli bir yerde yaşamış olan bir 
topluluğun belli fertleri değil de, bir padişah, bir tüccar, bir kocakarı… gibi, 
yersiz, adsız kişilerdir. Bazı bazı kişinin bir adı varsa, bu sadece anlatmayı 
kolaylaştırsın diye verilmiş, ya da sahibinin bir özelliğini, bir halini belirtmek 
üzere takılmıştır. … İnsanların yerini kimi masallarda aslan, tilki, horoz… 
gibi hayvanlar alır, ya da maceralarına devler, periler, ejderhalar gibi, 
dünyamız üzerinde gerçekten yaşamamış ve yaşayamayacak olan tabiat-
dışı varlıklar katışır. Bu insanlar, hayvanlar, varlıklar nerede, ne zaman 
yaşamışlardır? Masal bu sorulara: ‘evvel zaman içinde… bir memlekette…’ 
diye karşılık verir…” 

 



81 
 

Kişilerini bu derece muğlâk kuran masal anlatıları, bu özelliği vasıtasıyla baş 

masal kişisi ve onun karşıtı olan “kötü” masal kişisiden hareketle iyi-kötü savaşı 

temasını kurar ve böylece masal temasıyla evrensel bir görünüme kavuşur. 

Boratav’a göre (1998: 14) –tam da bu sebeple- belli bir masalın konusundan 

değil de, genel olarak masalların konusundan söz edilebilir: “Kötülüğü-iyiliği, 

eğriliği-doğruluğu, azgınlığı-alçakgönüllülüğü… cisimlendirilmiş kişilerin 

savaşları veya başkaca alışverişleri, insanoğlunun, erişilmesi güç amaçlara 

ulaşma isteğinden doğan düşleri, kendi becerikliliği, yılmazlığıyla, ya da 

olağanüstü güçlerin yardımıyla birbiri ardından, birbirinden çetin engelleri aşma 

çabaları” (Boratav 1998: 14; vurgu bana aittir).  

 

Jameson’a göre (2008: 177) iyi ve kötü arasındaki kavramsal karşıtlık, anlatıyı 

kuran temel düzenleyici kategorilerdir ve “öteki türden bütün öznitelikler ve 

imgeler (aydınlık ile karanlık, yüksek ile alçak vb) iyi ile kötü altında toplanır”. 

İnsan için çok eski bir düşünce biçimi olan ve hemen bütün edebiyat 

yapıtlarında tekrarlanan iyi-kötü çatışması çok önemli bir işlevi yerine getirir: 

“Kötü kavramı, ötekilik kavramı ile birdir” (Jameson 2008: 177).  Vassaf’ın 

ifadesiyle “(k)ötülük, düşmanın özelliklerinden ya da kişiliğinden çok, hepimizin 

içindeki ‘düşman’ kavramı içinde saklıdır” (2008: 81). 70 “Kötü, benden kökten 

                                                 
70 Masallardaki kötü kavramının ahlaki olmaktan çok “ötekilik”e dair oluşu başlı başına bir tip 
oluşturan Keloğlan masallarında açıkça gözükmektedir.  Keloğlan, yalnızca Türkçe anlatılan bir 
masal tipi olmayıp, geniş bir yayılım göstermektedir: Cermen, Kelt, Latin dünyası, Ortadoğu, 
İran, Rusya ve Balkan folklorunda benzerlerine rastlanmakta, Yunanistan’da “kasidis” tipi olarak 
bulunmaktadır (Özalgan 1984: 62). Keloğlan masallarını, diğer masallardan farklı kılıp, bu 
masalları ayrı bir tip oluşturması ana karakterin kendine has özellikleri ile ilgilidir. Keloğlan 
masalları iki tipte incelenmektedir: ilki masalın başından sonuna kadar “kel” kalan “Kelli 
Keloğlan” (bazı durumlarda görünüşüne rağmen gizli meziyetlerini tanıyıp onu seven kız 
sayesinde sırma saçlı olabiliyor) ile diğer tipi oluşturan “Düzmece Keloğlan” ya da “Tebdil 
Kıyafet Gezen Keloğlan” büyü ya da başka nedenle topluluktaki yerini kaybedip, arama yolunda 
bir süre keloğlan kılığında gezen karakter. 
Alangu’ya göre Keloğlan klasik masal karakterlerinin “ideal-moral” ölçülerinin dışında “iyi” 
olmaktan uzaklaşmış, “kötü ve ahlaksız” bir tiptir.  Genel anlatılarda işlerini oluruna bırakıp razı 
olmuş, boyun eğen masal tiplere karşın Keloğlanın kavgacı ve eylemci karakteri ile dikkat 
çekmektedir: “haksızlıklar, kötülükler yapan kimselerin karşısına pervasız bir atılganlıkla 
çıkmakta, iyisini ve kötüsünü ayırmadan onlara, kullandıkları aynı silahla karşılık vermektedir.  
Öteki masallarda doğaüstü güçler ve büyülü araçlara başvurmak zorunda kalırken, keloğlan 
kurnazlık, hilekârlık, ataklık, beceriklilik ile iş görür (akt. Gökalp-Alpaslan 2002: 713). Keloğlan 
masalları, ana karakterinin bu özelliklerinden dolayı Pikaresk anlatılara yaklaşmaktadır. 
“Pikaresk anlatı kişisinin (‘picaro’nun) sahip olduğu temel nitelikler, “çalışmaktan kaçınma, 
başkalarının malına göz dikme ve başkalarının saflığından yararlanma” olarak 
belirlenmektedir… Keloğlan, bir ‘picaro’nun bütün özelliklerini taşımaktadır. Toplumun alt 



82 
 

farklı olan her ne ise, onu; tam da bu farklılık yüzünden benim varoluşuma son 

derece somut ve acil bir tehdit oluşturuyor görünen neyse, onu nitelendirir” 

(Jameson 2008: 178).  

 

Böylece masalın kurucu öyküsünü oluşturan iyi-kötü savaşı, aslında biz ve 

ötekinin sınırlarının sembolik boyutta bizim lehimize çizilmiş halidir. “Topluluğun 

ve sınırlarının simgesel kuruluşunun en çarpıcı görünümü, karşıtlığa yaslanan 

karakteridir. Sınırlar mutlak olmaktan ziyade bağıntısaldır; yani sınırlar, 

topluluğu öbür topluluklarla bağıntılı olarak işaretler” (A. Cohen 1999: 63). 

Sembolik sınır iki yönde işler: İlki topluluğun ayrı durmak, ayrı tutulmak 

istediklerine karşıdır; diğeri işleyişi ise topluluğun kendi bütünlüğünü koruması 

ve sürdürmesi içindir (A. Cohen 1999: 8-9). Böylece topluluğun inşası ve 

sürekliliğinde etkili bir faktör olan sınır, masalda sembolik düzeyde iyi-kötü 

karşıtlığı ile kurulur ve pekiştirilir.  

 

Bütün geleneksel karşıtlıklar, karşılaştırmaya alıştığımız öğeler açık bir 

uyuşmazlık içinde bulunduğu aynı düzlemde yer almadığı için aslında 

karşılaştırılamaz olan üzerine kuruludur; dolayısıyla aşılamaz, etik bir çözüme 

ulaşamaz haldedirler (Baudrillard 2006: 149). Tam da bu nedenle masalı kuran 

iyi-kötü çatışması karşıtlığı yok etmek değil, aksine daha görünür kılmak ve 

yeniden üretme amacı taşımakta; bir bütün olarak kötülüğün tanımlanıp denetim 

altına alınmasına hizmet etmektedir. Özbudun (2003c: 91) ilkçağ ve ortaçağ 

tarihçi, seyyah, tüccarın anlatı ve yazınlarında “yaban, grotesk, hilkat garibesi” 

olarak kendini gösteren “öteki”nin, “birbirine tarihsel olarak bağlanmış olan 

‘biz’im, negatif imgelemimiz” olduğunu; “tahayyül ettiğimiz haliyle evrenimizin 

merkezini oluşturan ‘biz’den uzaklaştıkça, daha garip, daha yabansı, daha 

grotesk özellikler” yüklendiğinden söz etmektedir. Böylece,   
                                                                                                                                               
kesiminden gelmektedir; çalışmaktan hoşlanmaz, başkalarının sırtından geçinmeyi tercih eder… 
Anasının ısrarıyla iş aramak için yola çıksa da, amacı kısa yoldan zengin olmaktır; zekâsının 
yardımıyla bu amaca çabucak ulaşır. Masalların bir kısmında, mücadele ettiği devin servetini ele 
geçirerek ya da padişahın kızını alarak zengin olur” (Gökalp-Alpaslan 2002: 713).  
Öte yandan, Kaya’nın (1998: 11) Hint masalları Pançatantra’ların temel özelliği olarak gösterdiği 
“din dışı bir ahlak sistemi içinde, politik davranma bilgisi olarak” “niti”nin “başarıya kaba kuvvetle 
değil, ancak akıl yoluyla ulaşılabilir” ilkesi Keloğlan masallarındaki davranışları açıklar 
niteliktedir.   
 



83 
 

 
“İnsanlık, kabilenin, dil birliği olan topluluğun, hatta bazen kabilenin 
sınırlarında biter; öyle ki, ilkel diye adlandırılan büyük toplulukların çoğu, 
onlara göre tümüyle “kötüler”, “reziller”, “yer maymunları” ya da “bit 
yumurtaları”ndan oluşan diğer kabile, topluluk ve köylerin insanlığın –ya da 
doğanın- erdemlerini paylaşmadıklarını varsayarken, kendilerini “insanlar” 
(hatta bazen –hafifçe fısıldayalım ki- “iyiler”, “mükemmeller”, “kusursuzlar”) 
anlamına gelen bir adla tanımlamışlardır. İş çok kez yabancıyı, artık en alt 
düzeydeki bir gerçeklikten yoksun bile bırakıp, bir “hortlak”, bir “hayalet” gibi 
görmeye kadar vardırılır”. (Lévi-Strauss 1997: 25-26).   

 

Ötekilik kavramının bu haliyle inşasında “merkez” ya da toplumun kültürü ile 

örgütlediği mekân olarak dünya önemli kavramlardan birini oluşturur. Jameson’a 

göre, bu kavramlaştırılmasında “dünya” sözcüğü iki anlam taşımaktadır:    

 
“Terimin daha popüler anlamı, görece fiziksel ve coğrafi bir görünüm ya da 
doğa duygusu aktarır; burada dünya, daha soyut olduklarını 
varsayabileceğimiz iyilik ve kötülük güçleriyle bağlantılandırıldığında bile, 
‘belde/ülke’ anlamına gelir ve terimin zahiri kullanımı, görece mecazi 
anlamına geldiğinde bile, duyu algısıyla olan bağlarını asla tamamıyla 
koparmaz.  
 
Teknik anlamıyla dünya, başlangıçta bir tür çerçeveyi ya da Geştalt’ı; 
kapsamı dahilinde çeşitli ampirik, dünya içi fenomenlerin algılandığı ve 
çeşitli dünya içi deneyimlerin meydana geldiği genel düzenleyici kategoriyi 
gösteriyordu” (Jameson 2008: 180). 
  

Toplumlar, eğer sosyal ilişkiler ağını dar coğrafi bir alanda geliştiriyorlarsa, bir 

bütün olarak yaşantı bu dar alanda gerçekleşiyorsa, dünyanın “mekân” olarak 

anlamı, hem sosyal ilişkilerin içerdeki örgütlenişinde hem de dışarı ile ilişkilerde 

önemli bir referans noktasını oluşturur.  

     
“Eskiden insanların çoğu kendi kendine yeterli düzeyde yaşadığı 
dönemlerde, yaptıkları işlerin hemen bütünü, nispeten sınırlı tek bir alan 
çerçevesinde yer alır: köyün çevresinde veya komşu köylere ait 
topraklarda. Ötede iyi bilinmeyen ya da hiç bilinmeyen, efsanevi alanlar 
başlıyordu. Konuşmak ve ne yapıp ettiklerini anlatmak için insanlar eskiden 
kişisel deneyimleriyle somut olarak çok iyi bildikleri tek bir alanın 
betimlemesine başvuruyorlardı” (Lacoste 1998: 27).  

 

Sınırın dışındaki bilinmeyen dünyanın muğlâklığının topluluk için anlaşılır 

kılınması merkezin bilinen tanımlamalarından hareketle inşa edilir. Dünyanın 

geri kalanı –doğa ve “öteki” toplumlar olarak bilinen dünyanın sınırları dışında 

kalan ile ara açıldıkça, zamansal ve mekânsal uzaklık arttıkça, olağanüstünün 



84 
 

hatları keskinleşmeye başlar. Böylece Tolkien’e (1999:20) göre, “periler diyarı 

hakkındaki anlatılar” olan masallar, mekânsal olarak, kurgularının temelinde yer 

alan “arayış” motifinin gerçekleştiği, gitme fiilini cisimleştiği yerlere dönüşür.    

III. 6. DOĞAÜSTÜNÜN OLANAKLARI, PERİLER ve BÜYÜLERİ: HOMO 
FABER’İN DÜŞLERİ  

Masaldaki doğaüstü unsurlar aşılması imkânsızlaşmış engelleri kurduğu kadar, 

onları aşma imkânını da yaratır. Oskay’a (2001: 228) göre, masal kahramanı 

“ileride bir gün ‘Kaf dağının arkasındaki ülkelere’ varmak ve oranın adil 

hükümdarlarının açacağı yarışmaları kazanarak yoksulluktan kurtulmayı düşler”. 

Masalın olayörgüsünün hayallerle kurulmuş işleyişi gündelik hayatın 

gereksinimleri ile biçimlenir; tam da bu nedenle “(m)asal ne denli fantastik olsa 

da, zorlukları aşmakta daima aklidir” (Bloch 2007: 431). Ancak, bu haliyle 

masal, “gündelik hayatta insana yeten uslamlamaların ötesine geçemez”, 

“masalın aklı, tanımlayabildiği sistemi için araçsallaştırılmış akıldır”, bu 

nedenle “(v)erili toplumsal sistemin rasyonelliğine vakıf olabilme, kabullenme, 

onun parçası olabilme yeteneği kazandırır” (Oskay 2001: 228-229; vurgu bana 

aittir).   

 
Novalis’e (akt. Zimmer 2004: 256) göre, masallarda “olanaksız bir şey olanaklı 

olduğu anda, eşanlı olarak, diğer bir olanaksız şey de beklenmedik bir biçimde 

olanaklı olur: kendini yenen kahraman aynı anda doğayı da yener”. Tam da bu 

nedenle masalın ayırıcı yönü aşılması olanaksız engeller değil, engelleri 

“aşabilme yeteneği”dir. Bu yeteneğin masal dünyasında en somut hali “peri” 

fikrinde yatmaktadır. Periler “genelde sihirli güçlere sahip ve insanların 

meseleleri üzerinde iyi ya da kötü büyük etkileri olduğu kabul edilen mini mini 

boyutlarda doğaüstü yaratıklar”dır (Tolkien 1999: 13). Masal kişilerinin yazgıları 

üzerinde etkili olan peri(ler); talih, rastlantı diye adlandırılan ve masal 

dünyasının düzeninin idare eden unsurların araçlarıdır (Calvino 2007:142). 

Masalın her şeyin tam olarak bir nedeni olması ihtiyacı, genelleşmiş bir 

pandeterminizm olan rastlantı unsurunu devreye sokmayı gerektirmektedir 

(Todorov 2004: 111). Böylece, masal olayörgüsünün ihtiyaç duyduğu 



85 
 

nedensellik, perinin yarattığı büyü ile kurulur ve masalın doğaüstü unsurları 

anlaşılabilir ve mümkün kılınır. Ancak, 

 
“Periler diyarının büyüsü kendi içinde son bulmaz, bu büyünün erdemi 
işleyişindedir: bunların arasında belirli ilkel insani tutkuların tatmini de yer 
alır. Bu tutkulardan biri zaman ve mekânın derinliklerini araştırmaktır. Bir 
başka tutku ise diğer canlı şeylerle düşünce ve duygu katılımı sağlamaktır. 
Dolayısıyla bir makine ya da sihrin etkisi olsun olmasın, bir öykü bu 
tutkuların tatminiyle uğraşabilir ve başarısıyla orantılı olarak, bir peri 
masalının tadına ve üstünlüğüne sahip olabilir” (Tolkien 1999: 25).   

 

Böylece peri, bir taraftan masalın “biçimsel” işleyişine katkıda bulunurken; diğer 

taraftan da insanın doğa karşısındaki yetersizliklerine hizmet edecek teknik 

icadların vasıtasına dönüşür. Todorov (2004: 59-61) doğaüstünü kuran 

olağanüstü unsurları şu şekilde sınıflandırarak açıklamaktadır:  

 
1. “Hiperbolik (abartılı) olağanüstü: Burada olayların olağanüstü olması 

bizim dünyamızın boyutlarından çok daha büyük olmasına bağlıdır. Bu 

tür doğaüstü aklı fazla işe koşmaz. Bu nedenle, Todorov’a göre, bir tür 

konuşma üslubu olabilir.  

 
2. Egzotik olağanüstü: Bu masalları dinleyenlerin olayların geçtiği yerleri, 

bölgeleri bilmediği varsayılır, böylece anlatılanlardan kuşku duyulmaz.  

 
3. Enstrümantal olağanüstü: Burada küçük gereçler, anlatılan dönem için 

gerçekleştirilmesi olanaksızdır; ancak tümüyle olanaklı teknik gelişmeler 

ortaya çıkar.  

 
4. Bilimsel olağanüstü: Ondokuzuncu yüzyılda Fransa’da bilimkurgu denen 

tür olarak ortaya çıkan bilimsel olağanüstü, doğaüstünü akılcı bir 

çerçeveye uyarlasa da akılcılığı çağdaş bilime yabancı yasalarla 

açıklamaya dayanır”.71 

 

                                                 
71 Todorov’un (2004) sıraladığı doğaüstü unsurlarından “hiperbolik, egzotik ve enstrümantal” 
olağanüstü, “sözlü kültürde düşünce ve anlatım biçiminin özellikleri” başlığı altında sıralanan 
özellikler ile örtüşmektedir. Todorov’un “bir tür konuşma üslubu” olarak gördüğü olağanüstünü 
kuran unsurlar sözlü anlatımın temel özellikleridir.     



86 
 

Doğaüstünü ve “büyülü nesneleri” inşasının olanakları olan söz konusu unsurlar 

Bloch’un (2007: 754) ifadesiyle “teknik arzu imgeleri”dir. İnsanın doğa 

karşısında yetersiz kaldığı her durum, masallarda en kısa yoldan elde edilebilir. 

Bloch’a göre, “kendi kendine diken iğne, kendiliğinden yemeği ocağa koyup 

pişen tencere” gibi büyülü masal nesneleri, kaynağını “lüks ihtiyacı”ndan alır. Bu 

tasavvur gücü tam da icat sözcüğünün anlamı ile bağlantılıdır “alet yapan 

hayvan olarak insan, tırnağı eğeye, yumruğu çekice, dişlerini bıçağa 

yükseltmesi… icat, bedenin dışındaki organik veya ölü varlıkları işleyerek ilave 

güç veya kolaylık elde etmek demektir” (Bloch 2007: 753). Lem (2000: 55) 

teknik ile gerçeklik ve düşsellik alanlarının ilişkisini şu şekilde açıklamaktadır: 

  
“Ussal bilimin varlığı ile mümkün olan bilgi yokken, bütün hipotezler, mitler 
ve düşler eşittir; böyle bir bilgi birikmeye başlarsa, başka bir şeyle ikame 
edilir olmaktan çıkar, çünkü yalnızca yalıtılmış bir olguyu kuşatmaz, 
gerçekliğin bütün yapısını kuşatır. Uzay yolculuğunu yalnızca düşlerseniz, 
teknik olarak ne kullandığınız bir önem taşımaz; Gemiler, balonlar, uçan 
halılar ve uçan daireler. Ama uzay yolculuğu bir olgu haline gelirse, artık 
gerçek yöntemler dışında dilediğinizi seçemezsiniz”.  

 

Eliade’ye (2002: 80) göre özel bir tür oluşturacak kadar yayılım gösteren “Homo 

faber söylenceleri”72  “doğayı keşfeden” ve “taşı, bronzu, demiri, çeliği işleyen” 

insanları anlatır. Masallarda engelleri kuran ve aşmayı sağlayan vasıtalar olarak 

büyülü nesneler, böylece gündelik hayatı kolaylaştıracak ihtiyaçların ikameleri 

olarak karşımıza çıkarlar. Bu ihtiyacı oluşturan arzu ise insanın doğasıyla 

getirdiği eksikliklerdir. İnsanın bunlara karşı geliştirebildiği düşünce ve teknikler 

ise onun sözkonusu eksikliklerle baş edebilmesi anlamında başarılarıdır. 

Özetle, Tolkien’in (1999: 19) ifadesiyle “perilerin tersine doğaüstü olan insandır”. 

                                                 
72 Dünya geneline yayılmış ve hemen hemen bütün tekniklerin ve bilimlerin yöntem, alet ve 
reçetelerine ilişkin “gizlerin aktarımına” ilişkin efsaneler benzer bir anlatı kurgusuna sahiptir. 
Buna göre gizler, zamanın başlangıcında efsanevi kişilere açıklanır, sonra bunlar saklanması 
için özenle “mühürlenir”; ancak bu uzun gizlilik döneminden sonra yeniden çözülürler ya da 
ortaya çıkarılırlar, ama yalnızca özel bir erginleme aşamasından geçmiş, seçilmiş birkaç sadık 
ve önemli öğrenci bu gizlere sahip olmayı becerebilir (Eliade 2002: 72- 73). 
 



87 
 

III. 7. MUTLU SON: KAHRAMANIN EVE DÖNÜŞÜ  

“Boy ölçüşen iki zıt güçten olumlunun sonunda üstünlüğü alması masalın 

kanunundandır; çünkü masal iyimserdir” (Boratav 1998: 20). Masalın 

iyimserliği, masal dünyasının insana olumlu yönelişinden kaynaklanır. Masal 

“…insanlığın acı gerçeğine değindikten sonra, insanoğlunun kendi cinsine 

güvenini yitirmemeye çalışır” (Boratav 1998: 21). Benjamin (1995: 94) bu 

olumlu havanın gerekliliğini şu şekilde açıklamaktadır:  

 
“Masal bize insanoğlunun, mitosun yüreğine saldığı kabustan kurtulmak için 
yaptığı ilk denemeleri anlatır. Budalanın şahsında, insanlığın mitosa karşı 
nasıl ‘aptalı oynadığı’nı gösterir; en küçük erkek kardeşin şahsında, eski 
mitolojik çağlar geride kaldıkça insanın şansının nasıl arttığını; korkunun ne 
olduğunu öğrenmek için yola koyulan adamın şahsında, bizi korkutan 
şeylerin gerçek yüzünü kavrayabileceğimizi; bilgenin şahsında, mitosun 
ortaya koyduğu soruların Sfenks paradoksunda olduğu gibi aslında çok 
basit olduğunu; masalda çocuğun yardımına koşan hayvanların şahsında, 
doğanın yalnızca mitosun hizmetinde olmayıp, daha çok insanla aynı safta 
olmayı tercih ettiğini gösterir. Masalın eski çağlarda insanoğluna ve bugün 
hala çocuklara verdiği ders şu: En doğrusu, mitoloji dünyasının güçlerini 
kurnazlık ve neşeyle karşılamaktır. Masalın sahip olduğu bu özgürleştirici 
büyü, doğayı mitolojik biçimde işe karıştırmaktansa, onun özgürleşmiş 
insanla olan suç ortaklığına işaret eder”.  

 

“Tanrılar insanı ve dünyayı yaratmışlar, medenileştirici kahramanlar Yaradılış’ı 

tamamlamışlar ve bütün bu tanrısal ve yarı-tanrısal eserlerin tarihi efsanelerde 

muhafaza edilmiştir” (Eliade 1991: 179). “Mitolojik kâbus” ile önce çatışacak 

sonra da uzlaşacak olan gündelik pratikler içindeki sıradan insanın bu 

uzlaşmaya götüren yol, perilerin yaşadığı ormandan geçmektedir. “Büyülü bir 

ormanın bir paya, hem de karmaşık bir sınıra ihtiyacı vardır” (Tolkien 1999: 

115). Aslında söz konusu pay ormanı değil, evi korumayı amaçlamaktadır. Bu 

nedenle masal kahramanı düşmanı/kötülüğü yendiğinde değil de, başlangıç 

noktasına “zaferle" dönebildiği zaman masal mutlu sona ulaşır. Masalın ihtiyaç 

duyduğu pay, olağanüstü ile gerçekliğin yani toplumsal olanın sınırının çizildiği 

paydır. Anlatıyı kuran zihnin masal kişisinin “neredeyse” alt edemeyeceği 

olanaksızlıklarla kurulmuş ve bu nedenle olağanüstü olan dünyadaki yolculuğu 

onu kahraman yapar. Kahramanlığının tanınacağı yer ise, başlangıçta terk 

etmeye zorlandığı evi ya da yaşadığı toplumdur. Çünkü masal kahramanı, eğer 

geri dönebiliyorsa, bu imkân, dâhil olacağı toplumsal sistemin ve ilişkiler ağının 



88 
 

“aklı”dır ve yolculuğunu tamamlamasını sağlamaktadır. Dolayısıyla masal akıl 

yürütmeleri yaratıcı değil, dâhil edicidir. Sadece “dönüş fikri taşımayan 

yolculuklar insanlara bazı kapıları açar” (Gracq 2005: 120). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

IV. BÖLÜM: MASAL VE İNİSİYASYON RİTÜELLERİNİN 
KURAMSAL DÜZEYDE İLİŞKİSİ 

Yukarıdaki bölümde, masal kavramına ilişkin temel özellikler sıralanmış;  

böylelikle bir anlatı türü olarak masalın sınırları çizilmiştir. Ancak, masalın 

işlevini nasıl yerine getirdiği, dolayısıyla ilişkilendirildiği inisiyasyon ritüelleri ile 

bağlantısının ve her iki kavramın hangi boyutta örtüştüğünün gösterilmesi 

gerekmektedir. Öte yandan, masallara ilişkin ilk bölümde sunulan temel 

kuramsal yaklaşımlar, tez çalışmasının temel iddiasını çözümlemede yetersiz 

kalmıştır. Bu bölüm, çalışmanın iddiasının çözümlenebilmesi için, Victor 

Turner’ın sembolik antropolojik yaklaşımından hareket edilerek, her iki kavramın 

bu yaklaşım çerçevesinde tartışılmasını ve çözümlenmesini içermektedir.   

IV. 1. TURNER’IN SEMBOLİK ANTROPOLOJİK YAKLAŞIMI  

Manchester yapısal-işlevselci ekolü içinde yeralan V. Turner, özellikle, Zambia 

Ndembular’ının ritüelleri ve bu ritüellerin sembol analizi üzerine kurulu olan 

etnografik çalışmalarıyla tanınmaktadır. Turner’ın antropolojik yaklaşımı 

Radcliffe-Brown tarafından geliştirilmiş haliyle Durkheimci geleneğin bir uzantısı 

sayılmaktadır (Morris 2004: 381). Radcliffe-Brown’un öncülüğünde ortaya çıkıp 

gelişen yapısal-işlevselci yaklaşım kaynağını Spencer’ın geliştirdiği “yapı” ve 

“işlev” ayrımında bulur. Yapı göreli olarak devam eden örüntülerin oluşturduğu 

sistemdir. İşlev ise yapı içindeki dinamik süreçtir (Altuntek 1993:27). Radcliffe-

Brown’a (akt. Özbudun ve ark. 2007: 120) göre toplumsal ilişkilerin verili andaki 

durumu olan “toplumsal yapı”, toplumsal rolleri işgal eden bireyler yani kişiler 

arasındaki ilişkilerin soyutlanmış halidir. Toplumsal yapılar değişken, ancak 

yapısal biçim göreli ve istikrarlıdır. Toplumsal rolleri işgal eden bireylerin doğum, 

ölüm, evlenme gibi pratikleri, aynı alışkanlıklar çerçevesinde yerine getirilir. 

Diğer taraftan “yapısal biçimin istikrarı, kurumların bütünleşmesinde ve 

kısımların, biçimin sürdürülmesi için gerekli rolleri yerlerine getirmelerine 

bağlıdır” (Özbudun ve ark. 2007: 120). Radcliffe-Brown, toplum tiplerinin 

değişimini Spencer’ın izinden giderek, “toplumsal dinamik” kavramıyla 



90 
 

açıklamaktadır. Buna göre değişim ve anomalinin nedeni toplumsal sistemin 

oluşturucu kesimleri arasında işlevsel tutarlılığın bulunmayışıdır (Özbudun ve 

ark. 2007:121).  

 

Genel hatlarıyla bu şekilde özetlenebilecek olan Radcliffe-Brown’un yapısal-

işlevselciliğinin Turner’ın çalışmalarındaki yansımasını, toplumsal yapının 

sürdürümünde ritüelin katkısını gösteren çözümlemelerinde görülebilir. 

Toplumsal eylemi, “hem onu gerçekleştirenler için taşıdığı anlam açısından hem 

de bir toplumsal sistemin işleyişine katkısı açısından” düşünmek gerektiğini 

ifade eden Turner, ritüelin toplumsal işlevini “çatışma-çözme” analizi 

bağlamında, “bir düzeltme mekanizması” olarak yorumlamaktadır. Turner’a 

göre, insanlar doğal dünyadaki güçler karşısında toplumsal yaşamı sürekli 

olarak yeniden inşa etmek zorundadır; dahası toplumsal yaşam da çatışmalı bir 

özellik göstermektedir ve çatışmaların çözümlenişi ile yeniden baş göstermesi 

üzerine kurulur. Ayinsel davranışlar ise çatışmaların aşılması ve toplumsal 

dayanışmanın örgütlenişinin birincil araçları ve toplumun sürdürüm 

mekanizmalarıdır (Özbudun ve ark. 2007: 263). 

 

Turner’ın Ndembu toplumunda 1950 ve 1954 yılları arasında gerçekleştirdiği 

alan çalışmalarının ilki 1957’de yayınlanan Schism and Continuity in an African 

Society: A Study of Ndembu Village Life (1968) (Bir Afrika Toplumunda 

Bölünme ve Süreklilik: Ndembu Köy Yaşantısı Hakkında Bir Çalışma) isimli 

yapıtının odağında, Ndembu toplumunun sosyal yapısı ve sosyal çatışmaları 

çözme mekanizmaları yer almaktadır (Turner 1968: xvii-xxvi). Turner’ın bu 

çalışmasında ana ilgisi Ndembu toplumsal yapısı ve sosyal drama kavramıdır; 

öte yandan Ndembu ritüellerinin derinlemesine analizi bu yapıtta 

yapılmamaktadır.    

 

Ndembu toplumu, kuzeybatı Rodezya’nın (günümüzde Zambiya) Mwinilunga 

yöresinde yaşayan, Katanga’dan gelen Lunda isyancıları ile yerli Mbwela 

Lukolwe gruplarının karşımıdır. Siyasal örgütlenme büyük reis ile bir düzine 

kadar yardımcı reis vasıtasıyla gerçekleştirilir. Anasoyludurlar, ancak yeni 



91 
 

evlenen çift, kocanın akrabaları ile oturur. Akdarı, mısır, tatlı patates, çeşitli 

kabakgillerin yanı sıra, temel gıdaları olan manyok yetiştirirler; sığırları yoktur, 

az sayıda koyun ile keçi beslerler. Avcılık erkek işi sayılır, avcı ataları ya da 

gölgelerin cezalandırıcı ve koruyucu güçlerine inancı içeren zengin bir ritüel 

sistemin eşliğinde yapılır. Ndembular, aralarında birinin köybaşı olduğu çekirdek 

akrabaları ile küçük yuvarlak köylerde otururlar, çevrede de daha uzak kan ve 

evlilik yolu ile oluşmuş akrabalar yaşarlar. Köylerin nüfusu ortalama otuz 

civarındadır. Köy içinde çatışmalar, başkaldıran grubun ayrılması ve başka bir 

köy kurmasına neden olur.   

 

Turner, Ndembu toplumsal yapısında ortaklaşa işleyen birbiri ile bağlantılı iki 

ilke keşfeder: anasoyluluk ve babayerlilik. Ndembu sosyal yapısında 

anasoyluluk baskın düzenleyici ilkedir. Ancak babayerlilik ile birleşince anasoylu 

eğilim etkisiz hale gelir. Anasoylu çizgi farklı köylerde dağılmış haldedir. 

Boşanma oranları yüksek ve yerleşimler mobil hale gelmiştir; böylece gruplar 

bütünleşemediği için köy topluluklarından öteye geçemeyen yapı 

sergilemektedir. Her bir köyde görülen istikrarsız evlilikler nesebin 

derinleşmesini engeller ve bireysel hareketliliğin ve köylerin bölünmesinin 

muhtemel artışının nedenini oluşturur (Turner 1968: 61-81; 258-287).  

 

Turner’ın (1968: 89) analizlerinde hâkim olan kavram çatışmadır. Ona göre, 

“sosyal çatışmalar ve sosyal mekanizmalar bölünmeyi, dışlanmayı veya 

çatışmayı çözümlemeyi beraberinde getirmektedir. Toplumsal dram ise ayrılma 

ve patlamalar için tıpkı gizli bir aygıt gibi çalışarak Ndembu toplumsal yapısının 

devamlılığını sağlamaktadır. Ndembu toplumundaki sosyal dramanın dört 

safhadan oluşan süreçsel bir biçimi olduğu görülür: 1) Düzenli bir normla 

yönetilen  sosyal birimdeki kişiler veya gruplar arasındaki sosyal ilişkilerde bir 

ihlal; 2) Çatışma hızla telafi edilmezse kriz ya da ihlalin genişlemesi; 3) Sosyal 

grubun önde gelen üyeleri tarafından düzeltici ve telafi edici mekanizmaların 

meydana çıkarılması;  4) Rahatsız olan sosyal grubun yeniden bütünleşmesi ya 

da onarılamaz ihlalin veya bölünmenin sosyal olarak tanınması (Turner 1968: 

91-94).  



92 
 

 

Turner’a göre, ritüel davullarının sürekli çaldığı Ndembu toplumunun çelişkili bir 

yapı sergileyen toplumsal örgütlenmesi ve bunun sonucunda, kaçınılmaz 

biçimde bireyler arası çatışma ve tartışmaların yarattığı gerilimleri aşabilme 

imkânını ritüeller sağlamaktadır. Kısaca ritüel, toplumsal yapıyı restore 

etmektedir: “Bir ritüel diziliminin tipik gelişmesi, bir hastanın iyileşmesi ve 

toplumsal yapıdaki gedikleri kapatma yolunda bir isteğin kamusal ifadesinden, 

saklı düşmanlıkların açığa vurulması aracılığıyla sembolizm dolu uzun bir 

ritüelin akışı içerisinde toplumsal bağların yenilenmesine doğrudur” (Turner’dan 

akt. Morris 2004:382). Aşağıdaki tablo, çatışmalı bir yapı sergileyen toplumsal 

örgütlenmede, ritüelin restore edici işlevi ve ritüel sürecin işleyişini 

göstermektedir:        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kırılma/İhlal Kriz Telafi Edici Süreç 

Yeniden-bütünleşme 

Telafisi mümkün 
olmayan 
ayrılmanın 
onaylanması   

Ritüel süreçler 
 
(kehanet, hastalıktan 
koruma ve iyileştirme 
ritüelleri, dâhil etme veya 
ayırma ritüelleri, vb) 

Politik süreçler  
(müzakereden devrim 
ve savaşa kadar)  

Yasal-hukuki 
süreçler 
(gayri resmi 
hakemlikten resmi 
mahkemelere) 

Ritüel Süreçler

Ayrılma Ritleri Eşik (limen) veya sınır ritleri Bütünleşme Ritleri

1. Kutsal olan 
(sacra/ sacerrima) 
ile bağlantı, 
topluluğun yararlı 
ve sürekli gizli 
sembolleri  
a) objeleri teşhir 
etme 
b) talimatlar 
(mitler, bilmeceler, 
ilmihaller) 
c) eylemler 
(mitlerin 
canlandırılması, 
dans, drama vb)  

2. Oynak yapıda 
çözülme ve bilinen 
kültürel 
konfigürasyonla 
yeniden birleşme 

3. Sosyal-yapısal 
ilişkilerde 
yalınlaşma 
a) Kıdemlilerin 
astlar üzerinde net 
otoritesi 
b) inisiyeler 
arasında 
Communitas 
(yoldaşlık) 

Tablo 4: Turner’da Ritüel Sürecin İşleyişi (Schechner 1999:631) 



94 
 

Turner’a göre Ndembu ritüelleri iki ana kategoride toplanmaktadır. İlki ölüm ve 

erginlemeyle ilişkili yaşam-krizi ritüelleridir. Yaşam-krizi ritüellerinde mukanda 

(erkek çocuklarının erginleme ritüeli) ve nkang’a (kız çocuklarının erginleme 

ritüeli) iki önemli erginleme ritüelidir. Diğer grupta “sağaltıcı ritüeller” 

(therapeutic rites) vardır; bu ritüeller çeşitli kült topluluklarına denk gelir. Turner 

(1967: 359-393) avcılık kültü ve buna bağlı hastalık ve tedavi ritüelleri olan 

İhamba örneği üzerinden, Ndembu toplumunda tedavi ritüeli ile kült grubu 

arasındaki bağlantıyı analiz eder.   

 

Ndembular için hastalık sadece özel ve kişiye özgü yorumlanmaz, aynı 

zamanda kamusal ya da toplumsal yapının çerçevesi ile de yakından ilgilidir; 

bundan dolayı Ndembular hastalık için toplumsal nedenler ileri sürer. Bütün 

hastalıklar, ya atasal gölgelerin cezalandırıcı eylemleri ya da erkek 

büyücü/kadın cadıların gizli kötü niyetleri ile ilişkilendirilir. Gölgeler, yeterince 

adak yapmadıkları, ritüel yasakları bozdukları ya da birbirleri ile iyi 

geçinmedikleri için yaşayan akrabalarını cezalandırır. Ndembulara göre kişinin 

kabahati önemsiz bile olsa, ruhu kin ya da kavga dolu olduğu için gölgeler onu 

“yakalayabilir”. Bu durumda tedavi bir yandan aksayan toplumsal ilişkileri 

düzenlerken bir yandan da hastayı patolojik semptomlarından arındırabilir. 

    

Hastalığı teşhis eden kâhinler, tedavi edenlerse ayin reisleridir. Sağaltım ritüelin 

ilk aşaması kehanettir. Kehanet toplumsal süreçte birinin ölümü, hastalığı, 

çocuk yapamaması, avlanmadaki talihsizliği ile başlayan evredir. Sorunun 

çözülmesi kurbanın akrabaları ya da köyünde, yapılacakların tartışılması ile 

devam eder, bunu uzaktaki kâhine danışmak için yapılacak seyahat izler. 

Kehanetsel danışma, talihsizlikle başa çıkmakta merkezi bir aşamadır; bir 

yandan geriye bakarak hastalığın nedenlerini, diğer yandan ileri bakarak 

hastalığın tedavi yöntemini araştırır. Kehanet, toplumsal nedenli görülen 

hastalığı teşhis etme anlamı taşıması, kahinin toplumsal analiz yapması 

anlamına gelir. Kurbanın akraba grubu ve çoğu kez komşularının da 

katılmasıyla danışma seansı olan dördüncü aşama gerçekleştirilir. Bu seansı, 

kâhinin verdiği reçeteye göre yapılacak iyileştirme süreci izler. Bu süreç büyücü 



95 
 

veya cadıların yok edilmesi/kovulması, gölgelere adak sunulan ritüellerin 

yapılması, ya da kâhinin tavsiye ettiği bir bitki uzmanının verdiği ilaçların 

uygulanması gibi pratikleri içermektedir.      

 

İyileştirici ayinler, her biri atasal gölgelerin değişik görünümüne adanmış birkaç 

kült derneği tarafından yapılır. Kült ritüelindeki herhangi bir hasta, külte girmek 

için adaydır ve gerekli ayinlerden geçerek kült ustası olur. Kült ustasına sürecin 

başında musallat olan ve onu kurban durumuna geçiren gölge, gerekli adaklar 

yapıldığı zaman, ona sağlık ve o tür hastalıklara karşı güç veren koruyucu 

gölgeye dönüşür. Aynı tür musibetlere yakalanmış kişilerin üyelikleri de 

dernekleri oluşturur. Musibet kültleri, sürekli bölünen ve çatışan Ndembular için 

grup bütünlüğünü dengeleyici rol oynar.  

 

İhamba kültü ve sağaltım ritüeli avcılıkla ilgili sorunların çözümlenmesine 

yönelik uygulamaları gerçekleştirir. İhamba, Ndembu dilinde ölmüş bir avcının 

üst, merkezi kesici dişi anlamına gelir. Silah kullanan avcılara ilişkin bir ritüel 

olan ihamba’da, avlanma ritüeline ilişkin inançlar ve sembolik objeler içinde 

önemli bir rol oynar. Onlara göre silah kullanan bir avcının (chyang’a) iki üst 

kesici dişi hayvanları öldürmek için gerekli gücü içerir. Silahlı avcı öldüğünde bu 

dişleri ağzından çıkarılır. Soldaki dişin ana tarafına, sağdaki dişin baba tarafına 

ait olduğu söylenir. Bu dişler silahlı avcı kültüne kabul edilen üyeler arasında 

uygun akraba mirasıdır. Mirasçı avlanmaya gittiğinde bu dişi yanında taşır. 

Kullanılmadığı zaman avcıların gölgelerine adanan tapınakta asılı durur. 

Kadınların bu tapınağa yaklaşması yasaktır. Farkında olmadan yaklaşacak 

olurlarsa aybaşı dönemi ile ilgili hastalıklarının olacağına ya da bundan sonraki 

doğumda kanamalarının ölene kadar durmayacağına inanılır. Bu yasağın 

altında avcının kan akıtıp hayat alması, kadınınsa doğumda kan akıtıp hayat 

vermesi vardır; bu iki işlev birbirine zıttır. Turner Mahamba’ya (ihamba’nın 

çoğulu) ilişkin iki ritüel kullanımından söz etmektedir. İhamba avda uğur 

getirmesi için kullanılacağı gibi, bazı mahamba’ların yaşayan kişilerin bedenine 

girerek onları hasta ettiği düşünülür. İhamba kültü silahlı avcılar kültüne dahil 



96 
 

olmuş erkek ustalardan oluşur; yaptıkları ayinlerin amacı avcı gölgelerin 

musallat olduğu kişilerin bedeninden mahamba’yı çekip çıkarmaktır. 

 

Turner’a göre İhamba’nın dikkat çekici özelliği, av hayvanlarının azalması ve 

nüfusun artması sonucunda, avcılığın yetersiz kalmasıyla birlikte yayılma 

göstermesidir. İhamba ayinleri sık sık tekrarlanarak, Ndembu ekonomik 

yaşamında önemini hızla yitirmekte olan son derece ritüelleşmiş bir yaşam 

biçimi, değerler, semboller, objeler sayesinde sürdürülmeye devam etmektedir. 

Ndembu toplum örgütlemesini etkileyen para ekonomisi ile işgücü göçü 

geleneksel ilişkilerde yeni gereksinimlerin yarattığı gerilimler artarken; ihamba 

Ndembu kültürünün değişime karşı verdiği bir geri savunma gibi görülebilir. 

İhamba’nın toplumsal değişime bir tepki olduğunun bir başka işareti, ayinin 

kehanet aşamasını kendi içinde taşıması; kâhinin ihamba musibetini teşhis 

etmesinin gerekli olmamasıdır.  İhamba çıkartma sürecinde sağaltıcı hastanın 

yakınlarını avcılar tapınağına çağırır ve onları hastaya karşı besledikleri kin ve 

kızgınlığı itiraf etmeye teşvik eder. Çünkü köy ve akraba grubundaki her kişi ve 

hasta ihamba’nın ısırmasından kurtulmak için birbirlerine karşı kinini açığa 

çıkarmalıdır.   

 

Turner, Ndembu iyileştirme ayinlerinin görevini tek bir kişiyi tedavi etmekten çok 

topluluğun rahatsızlığını gidermek olarak görmektedir. Kişinin hastalığı 

toplulukta bir şeyin kötüye gitmekte olduğunun işaretidir. Grubun ilişkilerindeki 

gerilim açığa çıkarılıp, ritüel tedavi uygulanana kadar hasta iyileşmeyecektir. 

Grubun ve hastanın olumsuz duyguları açığa çıkarıldıktan sonra kan akıtma, 

itiraf, arındırma, ölülere dua, beklentilerin oluşturulması gibi mekanizmalar 

kullanılarak, kötü duyguların iyi isteklere dönüştürülmesi başarılır. Bu sürece 

tabi tutulan hasta adım adım grubuyla yeniden bütünleşir; grup üyeleri de 

birbiriyle uzlaşır. Ndembu doktorunun esas çabası, kişilerin toplumun 

geleneksel yapısı içinde sosyal rollerini başarıyla oynamalarını sağlamaktır. 

Hastalık normdan bir sapmadır ve gölgeler bu sapmayı cezalandırır. 



97 
 

Turner’ın kuramsal yaklaşımının merkezinde yer alan ritüelin “çatışma-çözme” 

işlevini İhamba kültü ve ritüeli örneğinde görmek mümkündür. Turner için 

ritüeller, toplumsal yapıyı restore ederek, bir sürdürüm mekanizması işlevi 

yerine getirmektedir. Sözlü kültürde anlatılar deneyimin, bilginin ve bunların 

işleyişini gerçekleştiren toplumsal uslamlamanın aktarımını sağlayarak, 

toplumsal sistemin meşruiyetini garanti altına alırlar ve devamlılığına hizmet 

ederler. Mitos, destan gibi anlatılarda bu işlevi açık bir biçimde görmek 

mümkünken, masal bu işlevini gizlemektedir. Yalancı/hayali gibi kategoriler içine 

yerleştirilen masal, bir anlatı olarak, toplumsal hakikatin dışına çıkma ve 

çatışma yanılsaması yaratır. Bu durum masalın gerçeklikle kurduğu ilişkinin 

dolaylı olmasını sağlayan üslubundan kaynaklanmaktadır. Aslında verili 

gerçeklik kendini farklı bir düzeyde yeniden üretmekte ve onaylatmaktadır; 

yalnızca “gerçeklik” anlatısı içerisinde dönüştürülmüş haldedir ve masalların 

toplumsal işlevini de kurmaktadır. Tez çalışmasının iddiası masalların toplumsal 

işlevinin inisiyasyon ritüelleri ile örtüştüğü şeklindedir. Bu örtüşmenin 

gösterilmesi amacıyla inisiyasyon ritüelleri, öncelikle işlevsel ve anlamsal 

boyutta; ardından Van Gennep’in geçiş ritüellerinin temel düzenlenme ilkeleri 

üzerinden geliştirdiği yapısal analizi ile V. Turner’ın bu analiz üzerinden 

geliştirdiği liminalite kavramı esas alınarak çözümlenecektir. Böylelikle masal ve 

inisiyasyon ritüellerinin yapısal ve işlevsel düzeydeki ilişkisine ulaşılması 

amaçlanmaktadır. 

IV. 2. İNİSİYASYON RİTÜELLERİ  

IV. 2. 1. İnisiyasyon: Kültürel Yeniden Doğum 

Geçiş ritüelleri en genel tanımıyla, varoluşsal ve toplumsal statü değişimleri ve 

bunlara eşlik eden törenlerdir. Bu ritüeller vasıtasıyla, yaşamın en erken 

evresinden ölüme kadar olan süreç içerisindeki geçişler kültürel sistemin 

hiyerarşisi, değerleri ve gelenekleri ile onaylanmaktadır (Lamb 2006: 2013).  

Doğum, ergenlik, ruhban sınıfına ya da bir meslek grubuna dâhil olmak için 

yapılan kabul törenleri veya ölüm akla gelen ilk örneklerdir. Bu nedenle genel 



98 
 

olarak geçiş ritüelleri, “yaşam-kriz ritüelleri” terimiyle de ifade edilirler (Barnard 

ve Spencer 1998: 489–490). 

 

Geçiş ritüelleri içinde, en dikkat çekici sayılan ve kavramsal bir model oluşturan 

“inisiyasyon ritüelleri”nde73 çocukluk aşaması geride bırakılıp, ölüm ve doğum 

sembolleri vasıtasıyla toplumsal/kültürel dünyaya katılım gerçekleştirilir. Ritüel, 

inisiye olanın fiziksel olarak izole edilmesi ve vücudun dış görünüşünde değişim 

meydana getirecek ve genellikle cinsiyet ayrımını belirgin kılacak fiziksel 

yaralama (erkek ve kadınlarda sünnet gibi) pratiklerini içermektedir (Auslander 

2006: 2024). Toplumsal aidiyetin tescili olarak inisiyasyonu en genel haliyle 

“yetişkinliğe hazırlanan bireyin ölerek, toplumsal birey olarak yeniden doğması 

diye tanımlamak mümkündür”; bu sayede yaban ile topluluğun kültür sistemine 

dâhil olanın farkı en dolayımsız biçimiyle ritüel ile kendini ortaya koymaktadır 

(Emiroğlu 2003d: 426). Erginleme “yeni bilme ve oluş tarzına geçmeye 

hazırlayan bir kanal yaratır” (Estés 2003: 80) ve bu şekilde “zihni kör olan doğal 

insanın durumunun aşılması” sağlandığı varsayılır (Eliade 1991: 168). Böylece 

“doğanın sağladığı kaba malzemeden (materia prima) gizemli sanat yoluyla 

küçük bir insan (homunculus) yaratılmış” olur (Campbell 1995: 101). 

 

Sembolik öğelerle işleyen inisiyasyon ritüelleri farklı toplumlarda benzerlikler 

sergileyen bir dizi süreci içerir. Güngören (1998: 51-52) benzerlikleri üzerinden 

bu süreci şöyle özetlemektedir: Adaylar topluluk ve ailelerden koparılarak, 

yerleşim yerlerinden uzakta, ıssız yerlere götürülür. Bu aşamada adaylar ölüm 

sembolizmine ilişkin pratiklere tabi tutulurlar: Yeni kazılmış mezarlara uzanmak, 

hayaletler gibi beyazlara boyanıp ıssız yerlerde dolaşmak, yeme-içme gibi 

gereksinimlerin karşılanmayıp bir tür ölüm orucu tutmak gibi. Bunu fiziksel 

yaralamalar gibi acı çekme sınavları izler. Son aşama yeniden doğuş 

                                                 
73 İnisiyasyon ritüellerininin amacını “ergin yaşa giren çocukları topluma kazandırmak, onları 
dinsel ve dünyasal bilgilerle eğitmek” olarak tanımlayan Örnek’e (1995: 108) göre bu ritüeller üç 
grupta toplanabilir: 1) bedensel gelişmeyle ilgili olanlar 2) bir derneğe girmeyle ilgili olanlar 3) 
şaman, büyücü vb olmakla ilgili bulunanlar. Her üç grupta da asıl olan bir durum değişikliğini 
kutsamak ve onaylamaktır. 
Öte yandan Eliade (1991:163) geçiş ritüellerinin her birinde bir topluluğa katılım söz konusu olsa 
da, inisiyasyonun topluluk üyelerinin her biri için “katılımın zorunluluk taşıması” nedeniyle, diğer 
geçiş ayinlerinden farklılık taşıdığına dikkat çekmektedir.   



99 
 

sembolizmi ile ilgilidir: “Adaylar yeni bir ad alırlar, gizli dili, tanrıların gizli 

adlarını, yaratılış mitosu gibi gizemleri öğrenirler… Birçok topluluk onlara bu 

evrede yeni doğmuş bir bebek gibi davranır”. İnisiyasyon ritüellerinin anlamını 

ve gerekliliğini Eliade (1991: 157)  şöyle özetlemektedir: “insan bir kez 

doğmakla tamamlanmış olmamaktadır; ruhani olarak bir ikinci kere daha 

doğması gerekmektedir; eksikli, rüşeym halinde bir durumdan, mükemmel 

erişkin duruma geçmektedir. Tek kelimeyle denebilir ki, insani varoluş 

tamamiyete bir dizi geçiş ayiniyle, sonuç olarak birbirini izleyen, erişkinler 

topluluğuna katılma ayiniyle ulaşabilmektedir”. İnisiyasyon sürecinin farklı 

toplumlardaki pratik uygulamalarını Frazer Altın Dal (1992) isimli yapıtında 

sunmaktadır:  

 
“Yeni Gine’nin bazı bölgelerinde “başkanların kızları on üç, on dört yaşına 
geldiklerinde, iki ya da üç yıl evin içinde tutulur, hiçbir vesileyle evden 
çıkmalarına izin verilmez, ev ise güneş onların üzerine düşmeyecek 
biçimde güneşten korunur”. Borneo’lu Ot Danomlar arasında, kızlar sekiz, 
dokuz yaşına gelince evin küçük bir odasına ya da hücresine kapatılır ve 
uzun bir süre bütün dünyayla her türlü ilişkileri kesilir. Evin geri kalan 
bölümleri gibi bu hücre de kazıklarla yerden yüksekte kurulmuştur, kız 
hemen tam bir karanlık içinde olsun diye uzak bir köşede açılan bir tek 
küçük pencereyle aydınlatılır. Kız, hiçbir bahaneyle, hatta en gerekli 
amaçlar için bile odadan ayrılamaz. Kapatıldığı sürece ailesinden hiç kimse 
onu göremez, yalnızca, ona hizmet etmek üzere bir tek köle kadın ayrılır. 
Çoğu kez yedi yıl süren bu kapanış süresince kız hasır örmekle ya da 
başka el işleriyle uğraşır. Uzun süre hareketsizlikten bedence büyümesi 
engellenmiş olur, kadınlığa erişip de dışarı çıktığında teni soluk, mum gibi 
bir renk almıştır. Yeni doğmuş gibi güneşe, toprağa, suya, ağaçlara ve 
çiçeklere gösterilir artık. Sonra büyük bir şölen verilir, bir köle öldürülür ve 
kanı kızın üzerine sürülür. 
… 
 
Rio de la Plata Kızılderilileri, bir kız ilk ergenlik belirtileri gösterdiğinde, 
sanki ölmüş gibi hamağın içine dikerler, nefes alması için yalnızca ağız 
bölgesinde ufak bir delik bırakırlardı… Bolivya’lı Chiriguanolar, benzer 
koşullarda, kızın hamağını tavana asarlar, kız bir ay süreyle orada kalırdı; 
ikinci ay hamak tavandan yarıya kadar indirilirdi; üçüncü ayda sopalarla 
silahlanmış yaşlı kadınlar kulübeye girer, önlerine gelen her şeye vurarak 
ve kızı yaralamış olan yılanı kovaladıklarını söyleyerek kulübenin içinde 
koşarlardı. Bu işi kadınlardan biri yılanı öldürdüğünü ilan edene kadar 
yaparlardı. Brezilya Kızılderililerinden bazıları arasında, bir kız ergenlik 
çağına geldiğinde, saçları dipten yakılır ya da tıraş edilirdi. Sonra düz bir taş 
üzerine oturtulur ve omuzları bir hayvan dişiyle, kan çıkıncaya kadar 
kesilirdi. Daha sonra bir yaban kabağının külleri sürülürdü yaraya; kızın 
elleri ve ayakları bağlanır ve bir hamağın içine asılırdı, hamağın içine o 
kadar sıkı bir şekilde sarılırdı ki hiç kimse görmezdi onu. Bu durumda hiçbir 



100 
 

şey yemeden ve içmeden üç gün kalmak zorundaydı. Üç gün dolunca, 
ayakları yere dokunmasın diye hamaktan düz taş üzerine inerdi. Doğal 
gereksinimi için dışarı çıkmak istediğinde, bir kadın akrabasının sırtında 
dışarı çıkarılır, kötü etkilerin kızın bedenine girmesini önlemek için yanında 
yanar bir kor taşırdı. Tekrar hamağına konduğunda biraz un, kaynatılmış 
kökler ve su almasına izin verilirdi artık, ama tuz ya da et tattırmazlardı. Bu 
durumda ilk aylık sürenin sonuna kadar kalırdı, bunun bitiminde, göğsünde 
ve belinde sırtına kadar bıçakla yara açılırdı. İkinci ay boyunca yine 
hamağında kalırdı, ama perhiz kuralı biraz gevşetilirdi, yün eğirmesine izin 
verilirdi. Üçüncü ay belli bir boya ile siyaha boyanır ve her zamanki gibi 
dolaşmaya başlardı” (Frazer 1992: 211-216).74    

 

Frazer’ın sunduğu örneklerde kız çocuklarının erginlemesi ile ilgili pratikler, 

“adet görme/adet başlangıcı”75 ile ilişkilendirilmiştir. Bu aşamada kız çocukları 

kesin fiziksel bir yalıtıma tabi tutulmakta -battaniyeye sarılma, hamağın içine 

dikilme, ayrı bir odaya kapatılma- söz konusu yalıtımın sınırları güneşi 

görmemek, yere basmamak76 gibi tabusal pratikler vasıtasıyla denetlenmekte, 

fiziksel hareketleri sınırlandırılmakta ve yeme içme gibi yaşamsal ihtiyaçları 

asgari düzeyde karşılandığı bir tür perhize maruz kalmaktadırlar. Güngören’in 

işaret ettiği ölüm simgeciliği, Frazer’ın örneklerinde yaşamın kısıtlanmış ve 
                                                 
74Frazer (1992: 211) yukarıda sunulmuş olan örneklerde görülen dünyanın birçok yerinde kutsal 
yaşamı düzenleyen “yere basmama” ve “güneşi görmeme” kurallarının, ergenlik çağına gelen 
kızlar içinde uygulanıyor olmasına dikkat çekmekte ve kutsal olanın ile kirli olanın uymak 
zorunda olduğu törensel temizlik kurallarının benzerliğinin rastlantısal olmayıp aynı ilke ile 
işlediğini iddia etmektedir. “Yabanıl, kutsallık ve kirlilik kavramlarını ayırmadığından, bütün bu 
kişilerin ortak özellikleri, tehlikeli ve tehlike içinde olmalarıdır, içinde bulundukları ve başkalarını 
uğratabilecekleri tehlike, bizim tinsel ya da doğaüstü diye adlandırmamız gereken, yani hayali 
bir tehlikedir. Bununla birlikte tehlike hayali olduğu için daha az gerçek değildir; imgelem, 
insanı yerçekimi kadar etkiler, bir doz siyanür kadar kesinlikle öldürebilir onu. Bu kimseleri, 
korkulan tinsel tehlikenin onlara ulaşamayacağı, onlardan dışarı yayılamayacağı biçimde 
dünyanın geriye kalan kısmından yalıtmak, uymak zorunda olduğu tabuların amacıdır. Başka 
bir deyişle, bu tabular elektriksel yalıtkanlar gibi etki yapar, bu kişilerin yüklenmiş oldukları tinsel 
gücü, acı çekmekten ya da dış dünyayla temas edince zarar vermekten korurlar (Frazer 1991: 
167-168; vurgu bana aittir). 
Öte yandan Estés (2003: 327-328) “aybaşı kanaması nedeniyle kirli kabul edilen kadınların 
yalıtılması” yorumunu hatalı bulmakta ve bu dönemdeki inzivanın kadını “rahatlatmaya ve 
korumaya” yönelik olduğunu düşünmektedir.  
75 Estés’e göre (2003: 264) kadınların “çocukluktan çıkıp, dünyaya yeni bir hayat getirmeye 
ilişkin bir yetenek, buna eşlik eden cinsel güç ve bütün çevresel kadınlık güçlerini taşımaya” 
işaret ettiği için inisiyasyon ritüelleri bütün evreleriyle ilk aybaşı kanaması ile ilgilidir: “Aybaşı 
kanamasının rahimden gelen kanı, çocuğun dünyaya getirilişinin ya da düşük yapmanın kanı, 
hep ayaklara doğru akan kanlardır” ve “Eski Hindistan, Mısır, Asya’nın bazı bölümleri ve 
Türkiye’de ayakların kına ve benzeri kırmızı boya ile boyanması bununla bağlantılıdır”. 
76 Kız çocuklarının yalıtılmış bir mekânda büyütülmesi ile ilgili örnekler Türkçe anlatılan 
masallarda da sıkça rastlanan bir motiftir. Örneğin, “İlik-Sultan (TTV 187; AaTh 891A)” 
masalında (Boratav 1992: 164-176) dervişin verdiği elma sayesinde çocuk sahibi olan padişah, 
dervişin “onu iyi gözetin, gözü dışarıda olmasın” öğüdüne uyar ve kızını “erişebileceği 
pencerenin olmadığı, ışığın tavana yakın açılmış pencerelerden aydınlattığı bir sarayda 
büyütür”.    



101 
 

yalıtılmış hali olarak kendini açıkça göstermektedir. Ölüm simgeciliğini 

örneklerini, Frazer’ın (1992) oğlan çocuklarının erginleme ritüellerinde de 

görmek mümkündür:    

 
“Virginia Kızılderilileri arasında, gençler yetiştikçe, her on altı veya yirmi 
yılda bir ya da daha sık, Huskanaw adı verilen bir tören yapılırdı. Gençler 
aylarca ormanda tek başlarına tutulurlardı, ağaç köklerinin kaynatılmasıyla 
yapılan sarhoş edici bir sıvıdan başka yiyecek verilmezdi kendilerine, öyle 
ki sarhoşluktan çılgına dönerlerdi, bu durum on sekiz yirmi gün sürerdi. “Bu 
yolla… o kadar çok Lehte suyu içtikleri ileri sürülürdü ki, bundan önceki her 
şeyi, hatta ana babalarını, sahip oldukları şeyleri, dillerini bile tamamen 
yitirirlerdi. 

        … 
Yeni Gine’nin batısında bir ada olan Halmahera’lı Galela’lar ve 
Tobelorese’ler arasında erkek çocuklar bir tür erginlemeden geçer, bu 
erginlemenin bir bölümünde onların yeniden doğrulması temsil edilir. Belli 
sayıda erkek çocuk uygun yaşa geldiğinde, anababaları giderleri kendileri 
tarafından karşılanan bir törenle bunu kutlarlar… Bir şölen için bütün 
hazırlıklar yapıldıktan sonra, sundurmanın içine çok sayıda tırpana balığı 
derisi ve suya kırmızı renk veren bazı odun parçaları getirilir. Bir rahip ya da 
yaşlı birisi herkesin gözünün önünde bir yere bir kap koydurur ve abartılı 
hareketlerle odun parçalarından birini balık derisine sürtmeye başlar. Bu 
hareketin çıkardığı toz kaba konur ve aynı zamanda çocuklardan birinin 
adını çağırılır. Aynı işlem her çocuk için tekrarlanır. Daha sonra kaplar suyla 
doldurulur ve şölen başlar. Üçüncü horoz ötüşünde rahip çocukların 
bedenlerine ve yüzlerine bu kırmızı suyu sürer, bu hymen’in (kızlık zarı) 
yırtılışında çıkan kanı temsil etmektedir. Şafağa yakın çocuklar ormana 
götürülür, en kalın ağaçların arkasına saklanmaları gerekir. Kılıçlar ve 
kalkanlarla silahlanmış adamlar dans ederek, şarkı söyleyerek eşlik 
etmektedir onlara. Rahip, arkasında bir çocuğun gizlendiği ağaçlardan her 
birine üç kez vurur. Çocuklar kendilerini olabildiğince güneşe göstererek 
bütün gün ormanda kalırlar. Akşamleyin yıkanırlar ve sundurmaya dönerler, 
orada kadınlar yiyecek verir onlara” (Frazer 1992: 309-322).  

 

Campell’e göre (1995: 461) ölüm ve dirilişin “ritüel ve gerçek” olarak 

yaşanması “ham bireyin yerel gruba dahiliyeti”nin sağlanmasını 

amaçlamaktadır. Böylece “bebek egosu ölür ve toplumsal olarak arzu edilen 

yetişkin dirilir. Bundan sonra insan fiziksel veya ruhsal bakımdan Homo 

sapiens türünün bir modeli değildir; belirli bir sahada belirli bir biçimde işlev 

sahibi olan belirli yerel grubun örneğidir”.   

 

Eliade inisiyasyon ritüellerindeki ölüm ve yeniden doğum sembolizminin 

önemine işaret etmektedir. Eliade’ye göre erginleme “doğal halinden sıyrılma”, 

böylece “asıl” anlamıyla insan olma isteği ile varoluşun doğal düzeyinde 



102 
 

“verilmiş” haliyle kişinin “tamamlanmış” olarak kabul edildiğini göstermektedir.  

Ritüellerdeki ölüm ve yeniden doğum deneyiminin işaret ettiği “tam insan” 

olmanın ancak doğal durum aşıldıktan sonra olunabileceğidir.  Tanrılar ve 

efsanevi atalar tarafından ortaya konulmuş olan, böylece de doğaüstü bir kökeni 

olduğu varsayılan ritüellerin tekrarı, insanüstü bir davranışın taklidi olarak hem 

doğaüstü ölümü hem de kültürel yeniden doğuşu mümkün kılmaktadır (Eliade 

1991: 163-164). Enriquez’e göre (2004: 251-252) inisiyasyon ritüelleri 

aracılığıyla amaçlanan “doğa”dan yani kadınların dünyasından çıkma ve 

“kültürün” yani ataların ve erkeklerin dünyasına dahil olmaktır. Erginleme töreni 

“çocukları annelerinden tamamen ayırma, öldürüldükten sonra döllenmesiz 

olarak yeniden doğurtulması, eriller topluluğuna dâhil edilmesi ve törene 

başkanlık eden ataların niteliklerini içselleştirmelerini sağlama amacını” 

taşımaktadır.  

 

Eliade inisiyasyon ritüellerinin ilk adımı olan adayın ailesinden uzaklaştırılarak 

orman, kulübe gibi yalıtılmış bir mekana kapatılması işlemlerinden başlayarak 

ölüme ilişkin sembolleri görmenin mümkün olduğunu göstermektedir: Orman ve 

karanlıklar “öte dünya”nın, “cehennem”in sembolleridir; “Yaşamı düzenleyen 

güçlerin uykuda olduğu” ve “denetimin zorlaştığı” gece ile “iktidar söylemi ile 

biçimlenmiş eksiksiz ve mükemmel cennet söyleminin” karşıtı olarak cehennem 

(Vassaf 2008: 18-19; 28-29) kavramları kaotik bir duruma işaret etmektedir. 

Kimi toplumlarda canavar tarafından yutulma77 kimilerinde ise yeni açılmış 

mezarlara gömülme ya da hayaletlere benzemek için vücudu tozlarla boyama, 

Eliade’ye göre (1991:157) ilksel geceye, kozmos öncesi duruma geri dönüşe 

tekabül etmektedir.   

 

                                                 
77 İnisiyasyon törenlerinde önemli bir geçiş simgesi motifi olan canavar tarafından yutulma, 
“kahramanlık efsaneleri ve ölüm mitolojisi”nde de önemli bir yere sahip olmuştur. “Eski Mısırda, 
ruhun ejderha tarafından kaçırılması, ölümün imgesi olarak kabul ediliyordu. Böyle bir simgenin 
unutulmasına karşılık, bir şeytanın bedene yerleşmesinin, hastalığın simgesi olması hala 
yaşamaktadır” (Propp 1995: 219). Eliade’nin (2002: 76) regressus ad uterum’u (ana rahmine 
geri dönüş) yeniden canlandırılması olarak gördüğü bu simgecilik, hastalının sağaltılmasında da 
kullanılmaktadır: Hasta simgesel olarak dölyatağını temsil eden bir çadıra kapatılır: Bir embriyon 
olur. Çadırdan çıktığında rahimden çıkan bir embriyondur ve “tanrıların dünyasına doğan” canlı 
olarak kabul edilir. 



103 
 

“İşkencenin topluluğa kabul töreninin özünü oluşturduğu”nu kabul eden 

Enriquez (2004: 252) “Neden böylesi bir şiddete gerek duyulur?”78 diye 

sormaktadır. Enriquez’e göre (2004: 253) acı çekmek “babayla asla rekabete 

girmemeyi, sembolik iğdiş edilmenin bedene kazınmasını kabul etmek (ve bu 

durumda, sembolik iğdiş edilme ile gerçek iğdiş edilmenin birbirine ne kadar 

yakın olduğunu fark ederiz… Birinden diğerine geçmek için çok az şey yeterli 

olacaktır) ve son olarak da bir boyun eğme ve tahakküm dünyasına katılmak 

anlamına gelir. Erkek olmak, bakışımsız ilişkilere katılmak demektir”.  

 

Böylece, ritüellerindeki pratik uygulamalardan biri olarak beden üzerinde 

gerçekleştirilen şiddet, “yeniden doğuşunda” bireyin doğal olana ait sayılan 

bedeninin, artık “toplumsallaştırılmış olması”nın işaretini taşımasına hizmet 

eder:  Clastres’in ifadesi ile “erginleme töreninde toplum işaretini bedene 

basar… ya da başka bir deyişle yasasını bedene kazır” (vurgu bana aittir). 

Campbell (2000:20-21) biçimsel olarak gerçekleştirilen bütün “kesip biçme” 

pratiklerinin, birey düzeyindeki etkisini “zihnin geride bırakılan aşamanın 

alışkanlıklarından, bağlarından ve yaşam düzenlerinden kesin biçimde 

koparılması” olarak yorumlamaktadır. Eliade’ye göre (1991: 167) ritüelde 

“işkenceye ve organ kesilmesine tabi tutulan”79 adayın, “ayininin efendisi 

şeytanlar, yani efsanevi atalar tarafından işkenceye tabi tutuluyor” olduğunun, 

çektiği fiziksel acıların ise “canavarının ağzında parçalanmış ve karnında 

hazmedilmiş” yani “yenilmiş” olduğunun kanıtını oluşturur. Böylece aday 

yeniden doğacağı toplumsallığına fiziksel olarak da uygun hale gelecektir. 

 

                                                 
78 Enriquez (2004: 258-259) ritüel şiddetin sıralanan üç faktör bağlamında anlaşılabilir olduğunu 
düşünmektedir: “a) En ilkel toplumlar da dahil olmak üzere tüm toplumlarda gençler yenilik ve 
başkaldırı gücünü temsil ettiler ve ritüel acımasızlığı ancak bu bağlamda anlaşılabilir; b) bu 
gücün kendinde iyi hiçbir yanı yoktur. Genç, mutlak erklik fantazmının etkisi altında yaşayan bir 
rahip, bir sapkın, bir şiddet düşkünü ve sevgiye susamış biridir. Eğer bir yasa onun rolünün ne 
olduğunu tanımlamazsa, kendinde yalnızca “itkisel” ve arkaik olanın serbestçe konuşmasına 
olanak tanır; c) hiçbir toplum bu sorunu soğukkanlı bir şekilde ele alma yetisine sahip 
olamamıştır. Çocuk genellikle üç aşağı beş yukarı hep mutlak bir boyun eğmeye maruz kalmak 
zorunda kalmıştır” (2004: 258-259).   
79 Eiade (1991: 167) ölüm simgeciliği ile yüklü organ koparmalarını “her mistik dirilişin ilk koşulu 
olduğunu vurgulayan” ay simgeciliğine bağlamaktadır. “Bu katılımsal doğma”nın ancak “dindışı 
hayatta ölme” ile mümkün olduğunu ve “bizatihi ayinin gücü” ile yeniyetmenin öldürülüp yeniden 
doğurtulduğunu vurgulamaktadır (1991:175-177).  



104 
 

Ritüel şiddet, doğal bir varlık olan bedenin toplumsalı taşıyan bir biçime 

dönüştürülmesi, bireyin kültürü ve kimliği taşıyan tamamlanmış halinin yani 

“insan” olmasının vasıtası olarak kullanılmaktadır80. Böylece birey, belli bir 

coğrafya ve tarihle biçimlenmiş olan toplumsal grubun gereksinimlerine göre 

yeniden inşa edilir. Doğadan gerçek anlamıyla bir kopuş uygulamaları olarak 

castrato pratikleri “insan gövdesini basit, doğal halinden daha kapsamlı, daha 

uzun süreli kültürel bir gövdeye üye yapmanın toplumsal yolları ve ürünleridir. 

Böylelikle birey toplumsal olanın organı haline gelir; zihni ve duyguları aynı 

anda koşut bir mitolojiyle damgalanır. Ve bu dersin başlangıcı ve sonu doğa 

değil, toplumdur” (Campbell 1994: 15).  

 

Doğal halden kültürel hale dönüşümün pratikleri farklı düzeylerde de kendini 

göstermektedir. Lévi-Strauss’un, “ulaşılmaz bir altın çağı betimleyen 

hiyeroglifler” olarak “bir toplumun düşleri gibi” (2000a: 204) yorumlanması 

gerektiğini düşündüğü Kaduveolar’ın yüz resimleri “doğal durum” ile “kültürel 

olanın” ayrımını oluşturan sınır çizgileri gibidir: “Yerliler ‘Neden bu kadar 

aptalsınız?’ diye sorar misyonerlere. Onların yanıtı şudur: ‘Neden aptalmışız?’ 

‘Eyiguayegui’ler gibi boyanmıyorsunuz da ondan.’ İnsan olmak için mutlaka 

boyanmak gereklidir; doğal haliyle kalanın hayvandan farkı olmaz (Lévi-Strauss 

2000a: 194). Yüz resimleri bireye “ilkin bir insan olmanın öz saygısını verir; 

doğadan kültüre, “akılsız” hayvandan uygar insana geçişini sağlar. Ardından, 

kompozisyonu ve tarzı kastlara göre değiştiğinden, karmaşık bir toplumda 

statülerin sıradüzenini (hiérarchie) ifade eder. Böylece sosyolojik bir işlevi 

vardır” (Lévi-Strauss 2000a: 202).  

 

Örnek’e (1995: 105) göre “bir durumdan bir başka duruma geçiş tehlikelerle 

doludur ve insan bu durumlarda zararlı dış etkilere karşı açık ve güçsüz” olması 

nedeniyle bu ritüellerin bireyi geçiş halinin tehlikelerinden koruyacağı düşünülür. 

Bu noktada tehlike içinde olanın kim ya da ne olduğu önemli bir sorundur. 

                                                 
80 Taşınan işaretlerin tanımlayıcılığı ve koruyuculuğu’na ilişkin örneklerden biri Eski Ahit’de 
(Tekvin IV, 3-16) geçen Habil ve Kabil’in öyküsüdür. Kardeşini öldüren Kabil, tanrı tarafından 
“durmadan yeryüzünü dolaşma”yla lanetlenir. Diğer insanların onu öldüreceğine dair korkusuyla 
tanrıya yalvaran Kabil’e tanrı, tanınmasını ve korunmasını sağlamak amacıyla bir nişan verir.       



105 
 

Canetti, statü değişimlerinin toplumsal yapıda bir krize işaret ettiğini şöyle ifade 

etmektedir:   

 
“Bir sınıfın üyelerinin kendilerini daha üst sınıfın üyeleriyle eşit ya da ilişkili 
hissetmesini imkânsız kılan yasaklar olmaksızın hiçbir hiyerarşi korunamaz. 
Bu, ilkel toplumların yaş grupları için bile geçerlidir. Bir kez bölünmeler 
oluştuktan sonra, bunlar giderek daha belirginleşir ve alt sınıftan üsttekine 
yükselmek buna denk olarak zorlaşır. Bu sınıf atlama ancak özel bir katılma 
töreniyle başarılabilir ve bu da kelimenin tam anlamıyla bir dönüşüm olarak 
yaşanır. Çoğunlukla adayın alt sınıfta ölmekte olduğu, üst sınıfta yeniden 
hayata geleceği düşünülür: Ölümün kendisi sınıfları birbirinden ayırır. 
Dönüşüm, o sınıfa yeni giren kimsenin her türlü sınav ve korkudan geçtiği, 
uzun ve tehlikeli bir yolculuk haline gelir; bu tehlikelerin hiç birinden 
sakınılmaz. Bir erkek çocuk olarak acısını çektiği şey, daha sonra, üst 
sınıfın bir üyesi olarak, onun sınadığı yeni gelenler üzerine yansır. Üst sınıf 
böylelikle kendisine ait net bir kimliğe ve eksiksiz bir hayata sahip bir şey 
olarak kavranır. Kutsal ilahi ve mitlere ilişkin bilgiler bununla bağlantılıdır ve 
bazen özel bir dil söz konusudur” (Canetti 2003: 383).  

 

Ritüel vasıtasıyla oluşan tehlikeli hal –aslında- toplumsal sistemin kendi 

hiyerarşik yapısını koruma adına, zorunlu geçişleri atlatabilmek için yarattığı bir 

durumdur. Rol ve statüsü tanımlanmamış bireylerin mevcut yapı için yarattığı 

sıkıntının etkisi ritüel vasıtasıyla azaltılır; ritüelin amacının gerçekleştirilmesi 

“ölüm sembolizmi” ve ona ait pratiklerle (ayırma, kapatma, organ kesme gibi) 

desteklenir. Toplumun kendini yeniden üretmesi, sosyal yapının değişmeden 

insanların yeni statülerini alması, ritüeller vasıtasıyla halkın karakteristik 

özelliklerinin, haklar ve görevlerin hatırlatılması sağlanır (Eriksen 2001: 137). 

 

Özetle, insanın doğal bir varlık olmaktan çıkarılıp toplumsal olarak yeniden 

üretmenin ritüel ifadesi olarak tanımlayabileceğimiz inisiyasyon ritüelleri, 

biçimsel olarak sembollerle işleyen süreçsel bir yapı sergilemektedir. Söz 

konusu yapı ve işleyişin çözümlenmesi, tez çalışmasının iddiasını kuran, masal 

ve inisiyasyon ritüellerinin sergilediği ortaklığın gösterilebilmesi için gereklilik 

taşımaktadır. Bu ortaklığın kuramsal ve metodolojik dayanağını ise, V. Turner’ın 

toplumsal sürdürüm mekanizmaları olarak gördüğü ritüellerin, süreçsel işleyişini 

semboller üzerinden analiz eden yaklaşımı oluşturmaktadır.    



106 
 

IV. 2. 2. İnisiyasyon Ritüellerinin Yapısı ve Süreçsel Analizi 

Ritüelleri, “çatışma-çözme” işlevi ile tanımlayan V. Turner, yapı ve işleyişini 

çözümlemeye, Arnold van Gennep’in kuramsal yaklaşımından hareket ederek 

başlar. Arnold van Gennep’in, Les Rites de Passage yapıtında geliştirdiği “geçiş 

ritüelleri” terimi, “yaşam-kriz” ritüelleri olarak da adlandırılan, “hamilelik ve çocuk 

doğurmak”, “doğum ve çocukluk”, “inisiyasyon ritüelleri (buluğa erme)”, 

“nişanlanma ve evlilik” ve ölüm gibi insanın bir sosyal statüden diğerine taşıyan, 

dolayısıyla hayat içindeki değişimlere işaret eden safhaları ve analizini 

içermektedir (Jopenhson 2006: 1470). Van Gennep’e (1908; akt. Morris 

2004:392) göre “herhangi bir toplumdaki bir bireyin yaşamı bir yaştan diğerine 

geçişler dizisidir. Ritüeli “muayyen bir sıraya göre, hudutları tahdit olmuş bir 

insan kategorisi tarafından icra olunan ve bazı fertlerin aralarındaki veyahut da 

profan alemle olan münasebetlerini tadil etmekle mükellef birtakım fiillerin heyeti 

mecmuası” olarak tanımlayan Van Gennep (2000: 190), “doğumdan ölüme 

kadar hayatın muhtelif çağlarında icra olunan merasimler”i, “hep beraber, bir 

merhaleden diğerini geçişi tazammun ettikleri için Rites de passage (Geçiş 

Ritleri)” (2000: 175) olarak görür ve “hepsi bir plana, az çok basit ve hattı 

müstakim istikametinde bir şemaya göre” teşekkül ettiklerini ileri sürer (2000: 

191).    

 

Van Gennep “geçiş ritüellerin”in veya “hal değişim”lerinin hem farklı toplumlarda 

hem de aynı toplum içinde farklı amaçlarla yapılan ritüellerde dahi –örneğin 

erginleme ve cenaze ritüelleri- yapısal ortaklıklar sergilediğini göstermektedir. 

Bu nedenle Van Gennep için “çeşitli rit sınıflaması ikincildir”; önemli olan bütün 

geçiş ritlerinde var olarak algıladığı ‘temel düzenleme’dir” (Morris 2004: 392).  

Örneğin, der Van Gennep (2000: 191-192) “Vaftiz, o ana kadar Hristiyan 

cemiyetinin dışında kalmış bulunan yeni bir ferdi Hristiyan dünyasına sokar. 

Bütün dünya milletlerinde aynı sistem meydana gelmiştir: Fark yalnız şekillerde, 

teferruatta, sembollerdedir, yoksa dahili iskelette, yapıda değildir”.   

 

Van Gennep’e göre geçiş ritüelleri üç ana ritüel evreden oluşan bir yapı sergiler. 

İlk aşama “Ayrılma” (seperation) evresidir. Geçiş ritüelinin bu aşaması kişi ya da 



107 
 

grubun eski durum ya da konumundan kopmasıdır. Ayrılma aşaması arındırma, 

kesme gibi törenlerin gerçekleştiği preliminal aşamadır. İkinci aşama “Eşik” 

(magrin lat. Limen), birey ya da grubun önceki durum ya da konumundan ayrılıp 

yenisiyle henüz bütünleşmediği ara evreye tekabül eder. Bu aşama ritüele 

maruz kalan kişinin simgesel olarak toplum dışına yerleştirildiği ve belli tabuları 

ve sınırlılıkları gözetmesi gereken bir aşamadır. Son aşama olan “Bütünleşme” 

(aggregation) aşamasında birey ya da grubun yeni durum ya da konumuna 

erişmesi ve bunun toplumsal olarak onaylanması oluşturur (Özbudun ve ark. 

2007: 286; Turner 1997: 94; Morris 2004: 393). 

 

Turner, Ritual Process adlı yapıtında geçiş ritüellerinin analizini, Van Gennep’in 

“üç aşamalı yapı” çözümlemesinden hareket ederek başlar ve “yapılar-arası 

durum”u yani geçişteki iki hal arasındaki evreyi incelemeye alır. Turner’a göre 

liminal aşamadaki kişiler (“eşikteki insanlar”) “ne oradadır, ne buradadır”; 

kültürel alanda durum ve pozisyonlarını belirleyen sınıflamalar ağının 

dışındadırlar; hukuk, gelenek, düzen ve dinsel törenlerle tayin edilen ve 

düzenlenen pozisyonların arasında ve ortasındadırlar. Söz konusu muğlâk ve 

belirsiz özellikler, birçok toplumda zengin sembol çeşitliliği ile ifade edilir. 

Eşiksellik sıklıkla ölüme, döl yatağında olmaya, görünmezliğe, karanlığa, 

biseksüelliğe, yabanlığa, güneş ve ay tutulmasına benzetilir (Turner 1970: 95). 

Turner, eşiksel dönemin özelliklerini “Betwixt and Between: The Liminal Period 

in Rites de Passage” (1964) da tartışmakta; bu tartışmanın sonuçlarını Morris 

(2004: 402) şöyle özetlemektedir:  

 

1. Bu (dönem) belirsizlik içeren bir durum olarak görülür. Bu nedenle geçiş 

yaşayanlar cinsiyetsiz veya iki cinsiyetli olarak görülürler ya da pis veya 

kirlenmiş olarak düşünülürler.  

2. Ritüelde tüm kategorilerin ve sınıflandırmaların bir çözümlemesini 

buluruz: Aday simgesel olarak bir embriyo veya yeni doğmuş bebek gibi 

değerlendirilir ya da “ölmüş” gibi düşünülür. Çözülme metaforu geçiş 

yaşayanların çıplak olmaları veya pis paçavralar giymeleri ya da toprakla 



108 
 

özdeşleştirilmeleri gerçeğiyle dışa vurulur. “Kendileri diğer adaylardan 

yapısal olarak ayırt edecek” hiçbir şeye sahip olamazlar.  

3. Rollerin tersine dönmesi ve normatif sorumlulukların ertelenmesi söz 

konusudur: Bireyler sanki karşı cinsin üyesiymiş gibi giyinir ve 

davranırlar, bir şef veya kral küfre maruz kalır ya da dövülür, normalde 

ahlakdışı ve utanmazca olduğu düşünülen davranışlara izin verilebilir.  

4. Aday normal yaşamdan koptuğu zaman sıklıkla bir inzivaya çekilme 

dönemi vardır. Bu da çeşitli biçimlerde simgelenebilir: Bir kimse bir inziva 

dönemi geçirebilir veya bir mabede kapanabilir ya da belli tabu ya da 

sınırlılıklara tabi olabilir. 

5. Son olarak, ritüel anlamda yaşlıların mutlak otoritesi üzerinde yoğunlaşan 

bir gerginlik söz konusudur. Bu otorite dünyevi olmaktan çok ahlaki ve 

ritüel temellidir. Ayrıca, yaşlıların topluluğun sorgulanamaz değerlerini 

yansıtmasıyla birlikte, “ortak çıkar”ın ifadesi olarak kabul edilirler. Bu 

Turner’ın “eşikselliğin özü”nü oluşturduğunu düşündüğü gizli, Batıni 

bilginin (sacra) önemiyle bağlantılandırılır.  

   

 

Turner’a göre (Morris 2004: 401) geçiş ritüellerinde, “iki sabitlenmiş durum 

(state) arasında bir geçişi (transition)”içeren “liminal” ya da “yapılar-arası durum” 

olan bu aşama, sabit ve değişmez olan toplumsal yapının aksine, “akışkan ve 

yaratıcı bir süreç” olarak tanımlanır. Turner (1997: 106-107), liminal aşama ile 

toplumsal yapı arasındaki farkları ikili karşıtlıklar üzerinden şöyle sıralamaktadır: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 
 

Geçiş Durum(hal) 

Bütünlük Yanlılık 

Homojenlik Heterojenlik 

Communitas Yapı 

Eşitlik Eşitsizlik 

Anonimlik Sınıflama 

Mülksüzlük Mülkiyet 

Statü yokluğu Statü 

Çıplaklık/tektip giyim Giyim farklılaşması 

Cinsiyette ılımlılaşma Cinsiyet 

Cinsiyet ayrımlarında 

minimalleşme 

Cinsiyet ayrımında 

maksimizasyon 

Rütbe yokluğu Rütbeler 

Tevazu Gurur 

Kişisel görünüme 

aldırmama 

Kişisel görünüme dikkat 

etme 

Servet farklılığının 

olmaması 

Servet faklılığının 

gözetilmesi 

Özveri Bencillik 

Mutlak itaat Üst rütbeye itaat 

Kutsallık Sekülerlik 

Kutsal öğretiler Teknik bilgi 

Suskunluk Konuşma 

Akrabalık hak ve 

görevlerinden tehir 

Akrabalık hak ve 

görevleri 

Mistik güçlere sürekli 

başvurma 

Mistik güçlere arada 

başvurma 

Aptallık Akıllılık 

Yalınlık Karmaşıklık 

Acı ve ıstırabı kabulleniş Acı ve ıstıraptan 

kaçınma 

Heteronomi Kademeli özerklik 

 

Tablo 5: Turner’da Liminal Aşama ile Toplumsal Yapı Arasındaki Farklılıklar 

 

Liminal aşamadaki kişiler, hiçbir statüye, mülke veya seviyeye ve rollerine işaret 

eden dünyevi giysilere sahip değildirler. Bunu göstermek için canavar kılığına 



110 
 

girebilir ya da tümden çıplak olabilir. Davranışları çoğunlukla pasif ve acizdir; 

otoriteye teslim olmuşlardır ve keyfi cezalandırmaları uysallıkla kabul 

etmelidirler. Yaşamdaki yeni konumları ile başa çıkabilmek için yeniden şekil 

verilmek ve eklenecek kuvvetle donatılmak için tek bir tipe indirilmeleri ve 

düzene sokulmaları gerekmektedir (Turner 1970: 95). Eşik aşamasındakiler, 

konumlarının bu özelliklerinden dolayı kendi aralarında yoldaşlık ve eşitlikçi 

ilişkiler geliştirme eğiliminde olurlar. Turner (1970: 96) eşiksellik evresinden 

birlikte geçen adaylar grubunu sözkonusu özelliklerinden dolayı “communitas” 

(Lat. comitatus: yoldaşlık) olarak adlandırmakta ve yapı ve communitas 

arasındaki ilişkiyi şöyle özetlemektedir:   

 
“Yapı ve communitas arasındaki ayrım salt ‘seküler’ ile ‘kutsal’ arasındaki 
bildik ayırım ya da örneğin siyaset ile din arasındaki ayırım değildir. Kabile 
toplumlarında kurumsallaşmış işlevlerden bazılarının çok sayıda kutsal 
özelliği vardır; öte yandan, her bir toplumsal konumun kimi kutsal 
karakteristikleri vardır. Ancak bu kutsal unsur, bu konumları ellerinde 
tutanlarca, konumlarının değiştiği geçiş ayinleri sırasında edinilir. Bu geçici 
alçakgönüllülük ve vasıflarından soyunma halinin kutsal karakterine değgin 
bir şeyler kalır ve daha yüksek bir konum ya da işleve gelen kişinin kibirini 
dengeler. Sorun, salt Fortes’in gösterdiği gibi bir toplumun yapısal 
konumlarını meşruiyet asasıyla donatmak değildir. Sorun daha çok, 
herhangi bir toplumu vareden asli ve türsel bir insani bağın tanınmasıdır. 
Eşiksellik büyük olanın küçükler olmasa büyük olamayacağını ve büyük 
olanın küçük olmanın ne anlama geldiğini deneyimlemesi gerektiğini 
düşündürmektedir” (Turner’dan akt. Özbudun ve ark. 2007: 286-287).   

   

Sonuç olarak inisiyasyon, kişinin toplumsal sisteme dahiliyeti, ayrılma-eşik-

bütünleşme biçiminde formüle edilen ritüel süreç vasıtasıyla gerçekleştirilir. 

Kişinin eski rol ve statüsünden ayrılarak, yeni rol ve statüsünü kazanması ve bu 

sürecin toplumsal yapıda çözülme yaratmaması amacıyla, inisiye olanın 

toplumdan izole edilmesini ve bir dizi ritüel uygulamanın gerçekleştirilmesini 

gerektirmektedir. Aday, ritüel sürecin bu aşamasında toplumsal yapının 

bütünüyle zıttı olan bir durumda konumlandırılmıştır ve bu konuma bağlı 

özellikler taşımakta; bu durum sembollerle yüklü bir süreç vasıtasıyla 

gerçekleştirilmektedir.  İnisiyasyonun yapı ve işlevine ilişkin bu kabullerden 

hareketle, tez çalışmasının iddiası bağlamında masallarla, iki düzeyde 

ilişkilendirilmektedir:  

 



111 
 

1. İşlevsel düzey: İnsanın doğal bir varlık olmaktan çıkarılıp, toplumsal bir 

varlık olarak yeniden üretiminin ritüel ifadesi olarak inisiyasyon ritüelleri, 

kişinin, toplumsal sistemde yeni rol ve statüsünün onaylanması amacını 

taşır. Bir anlatı türü olarak masallar da, temel masal karakterinin 

gerçekleştirdiği eylemler vasıtasıyla temelde “bir soru” çözümlemeye 

çalışmakta; bu soru ve sorunun yanıtı olarak masal kahramanının 

eylemleri, inisiyasyonun işlevi ile örtüşmektedir. Ancak masal anlatısının 

kendi has üslubu ve sembollerle örülü olan dili “masalın çözümlemeye 

çalıştığı soru”yu örtük bir biçimde sunmaktadır. Dolayısıyla masalın 

amacını anlamak, bu sembolik dilin analizini gerektirmektedir.  

 

2.  Yapısal düzey: İnisiyasyon ritüellerinin “ayrılma-eşik-bütünleşme” 

şeklinde formüle edilen yapısı ile masal anlatısının kahramanın yolculuğu 

ile özetlenebilecek olayörgüsü ortaklık taşımaktadır. Buna göre masal 

kahramanları, “başlangıçtaki kötülük” olarak adlandırılan bir durumla 

içinde yaşadıkları toplumlarından ayrılmaya zorlanırlar ve toplumsal 

statülerini kaybederler. Masal anlatısı bütün bir olay örgüsü boyunca 

masal kahramanı toplumundan dışlanmış hali, liminal aşamaya tekabül 

eder. Tam da bu nedenle ayrılma ve bütünleşme safhaları ile 

örtüştürebileceğimiz masal başlangıç ve sonuç kısmı olan “mutlu son”, 

klişelerle örülmüş bir dile ve hızlı bir anlatıma sahiptir.   

 

Masal ve inisiyasyon ritüellerinin örtüştüğü işlevsel ve yapısal düzeye ilişkin 

düşünceler yukarıdaki gibi tanımlandıktan sonra, bu örtüşmenin pratik düzeyde 

gösterilmesi gerekmektedir. Söz konusu pratik, metodolojik bir soruna tekabül 

etmektedir. Tez çalışmasının bundan sonraki adımını oluşturacak yöntem 

sorunu, bu pratik ihtiyaç bağlamında bir sonraki bölümde tartışılacak ve 

değerlendirilecektir.   

 

 

 

 



112 
 

V. BÖLÜM: YÖNTEM ve TEKNİKLER 

V.1. AMAÇ 

Bu tez çalışmasında, bir anlatı türü olarak masalların, sözlü kültürde yerine 

getirdikleri toplumsal işlevleri açısından incelenmesi ve masalların inisiyasyon 

ritüelleriyle yapısal ve işlevsel boyuttaki örtüşmeleri gösterilmesi 

amaçlanmaktadır. Bu örtüşmenin yapısal boyutunu, masal anlatısındaki ana 

karakter(ler)in, olayörgüsü sürecinde yaşadığı dönüşümler ile inisiyasyon 

sürecinin ayrılma-eşiksellik-bütünleşme biçiminde formülleştirilen yapısı; işlevsel 

boyutunu ise masalın anlamına ulaşmamızı sağlayacak olan “masalın 

yanıtlamaya çalıştığı soru” ile insanı doğal bir varlık olmaktan çıkarıp kültürel bir 

varlık olarak yeniden üretmenin ritüel ifadesi olan inisiyasyonun temel amacı 

oluşturmaktadır. 

V. 2. YÖNTEMBİLİM 

İnsanı sembolleştiren bir tür olarak ele alan sembolik antropoloji, kültürün bir 

anlam sistemi olduğunu vurgulayarak, simgeler ve toplumsal törenlerin 

şifrelerinin çözümlenmesi ya da yorumlanması yoluyla anlamın ortaya 

çıkartılmasıyla ilgilenmektedir. Semboller insanın anlam atfettiği nesneler, 

olaylar, sözler hatta yazılı biçimlerdir. Diğer taraftan, kültür tek başına 

sembollerden oluşmamıştır; kültürün ardında yatan ve sembolleri bütünleştiren, 

“anlam”dır. Bu anlam yalnızca o kültürün içinde yaşayanların zihninde var olur. 

Olaylar, nesneler ve deneyimler bir dizi anlam içerisine yerleşmişler ve kültürel 

semboller sistemine dolanmışlardır (Applebaum 1987: 477). 

 

Kültür, sembolik anlamlardan oluşan bir ağ olarak kabul edildiğinde sembollerin 

kendileri de, insanların onlar vasıtasıyla sistemdeki anlam ağını maniple ettiği 

ve sürekli dönüştürdüğü davranışsal ürünlerdir. Yapılması gereken gözlenen 

olayların yüzeydeki yapısından öte derindeki anlamı yakalamaktır. Kültür ancak 

toplumsal etkileşimin akışının incelenmesi ile olanaklıdır; kültürün anlaşılması 



113 
 

yapıların ve bu yapılar arasındaki ilişkilerin anlaşılması ile mümkündür (Foster 

1999:375).  

 

Genel hatlarıyla yukarıdaki gibi özetlenebilecek olan sembolik antropoloji 

alanında C.Geertz, D.Schneider, V.Turner öne çıkan ve etkili kabul edilen 

kuramcılardır.   Her biri kültürü görece otonom bir varlık, bir anlam sistemi 

olarak ele almakta; ancak aralarında ortak bir kuramsal yöneliş 

bulunmamaktadır (Özbudun ve ark. 2007:284). Geertz yöntembilim ve kültürel 

tikelciliğe verdiği önemle yorumsamacı bir yaklaşıma sahipken; Schneider 

bilişsel antropolojiden türeyen bir sembolik antropoloji yaklaşımı sergilemektedir 

(Pala-Ercan 2000:42–43). Toplumsal yapıdaki çatışmaların çözümlenmesi ile 

ilgilenen Turner ise, sembolleri toplumun sürdürüm mekanizmaları olarak 

görmektedir (Spencer 1998: 537).  

 

Bu çalışmada masalların, kendine özgü üslup ve sembollerle işleyen dili 

nedeniyle, inisiyasyon ritüelleriyle yapısal ve işlevsel ortaklıklarını örtük bir 

biçimde gerçekleştirdiği iddia edilmekte, bu nedenle masalların metin boyutunda 

gerçekleştirilecek analizleri ile anlam ve işlevlerinin ortaya çıkarabilmesi 

amaçlanmaktadır. Toplumsal çatışmanın aşılmasında ritüelleri temel birim 

olarak tanımlayıp, ritüel sembol üzerinden çözümleyen Turner’ın antropolojik 

yaklaşımı, masal metinlerinin sembollerle örülmüş dilinin, çalışmanın iddiası 

bağlamında açıklanabilmesi için uygun bir yaklaşım sunmaktadır.   

V. 3. ANALİZ YÖNTEMİ 

Tez çalışması, masalların örtük işlevine ulaşabilmek için masal metinlerinin 

kendisinden hareket edecek ve masalların sembollerle örülmüş dilini 

çözümlemek için Turner’ın sembolik analizinden yararlanacaktır. Masalın yapı 

ve işlevinin birlikte çözümlenebileceği temel veri masal metinleridir, dolayısıyla 

tez çalışmasının merkezinde metin analizi yer almaktadır. Bu nedenle analizin 

hareket noktası yazınsal çözümlemelerde kullanılan göstergebilimsel yaklaşım 

oluşturmaktadır. İzleyen başlıklar altında göstergebilim ve V. Turner’ın 

yaklaşımı öncelikle genel hatlarıyla, ardında tez çalışmasının iddiası 



114 
 

çerçevesinde ihtiyaç duyulan analiz tekniğinin gereklilikleri ve yetersiz kaldıkları 

koşullar tespit edilip incelenecektir.     

V. 3.1. Göstergebilim 

Göstergebilimin en temel amacı, bir göstergeler sistemi olarak dilin 

incelenmesidir. Göstergebilimin, gösteren ile gösterilen arasındaki bağı ifade 

eden “gösterge” kavramı ilk kez F. de Saussure tarafından tanımlanmıştır. 

Saussure, gösteren ile gösterilen arasındaki bağın keyfi olduğu, buna karşın 

göstergenin içinde yer aldığı dil sisteminde belirli kurallarla bağlı olduğunu 

söylemektedir. Ona göre, bir sistem olarak dil, öğelerden oluşan bir yığın değil, 

tutarlı bir bütündür. Dilsel öğelerin kurallılık içindeki etkileşimi ise “anlam”ı 

oluşturur.81  

 

Bununla birlikte,  dil iletişim için tek dizge değildir. Sağır ve dilsizlerin 

işaretlerinden trafik işaretlerine, giyim-kuşamdan modaya vb. kadar pek çok 

gösterge sisteminden söz edilmektedir. Bu durumdan hareketle, Erkman 

(1987:11) göstergebilimi “kültürü iletişim açısından inceleyen bilim dalı” olarak 

tanımlamaktadır. Özetle, insanın kurduğu tüm anlam dizilerini araştıran 

göstergebilimin insanın gösterge oluşturma, göstergelerle dizge kurma ve 

bunlar aracılığıyla iletişim sağlama mekanizmalarını çözümlemeyi hedefler 

(Erkman 1987:22).     

 

Öte yandan göstergebilim, daha çok metin çözümlemelerinde ya da yazınsal 

çözümlemelerde kullanılmaktadır (Kıran 1990:52). Rifat’ın (1999: 9-12) 

“çözümleyici, yapıbozucu, yorumlayıcı ve yeniden yapılandırıcı ‘yazınsal’ 

etkinlikler” olarak tanımladığı göstergebilimi, genel nitelikleriyle şöyle 

özetlemektedir: Göstergebilim, gösterge dizgelerinin anlatım ve içerik açısından 

düzenlenişini incelerken, rastlantısal, keyfi ve indirgeyici yorumlardan kaçınır. 

Yöntemiyle bilimseldir, ancak kavramlarını yazı içinde kullanışıyla sanatsaldır. 
                                                 
81 “Sözcüklerin anlamları yoktur, kullanımları vardır… konuşmada ya da söylemde bize iletildiği 
biçimiyle anlam, sözcüğün aynı bağlamdaki öbür sözcüklerle kurduğu ilişkilere bağlıdır. Bunlar 
dil dizgesinin yapısı ile belirlenir. Her sözcüğün anlamı, daha doğrusu anlamları bağlantıların 
tümüyle tanımlanır”(Guiraud 1984:19-20).   



115 
 

Anlatım düzleminde yer alan biçimsel özellikleri bir metnin “gizli mitolojisi”ne 

ulaşmada yalnızca dilsel bir aşama olarak görür. Bu nedenle biçemi bir yüzey 

öğesi olarak ele alıp yeterli bir biçimde gözlemledikten sonra, bu yüzey öğenin 

gerçekleşmesini sağlayan derindeki “dünyaya bakış”ı, metnin “dünyaya 

bakış”ını keşfetmeye çalışır. Bu nedenle, anlatım ve içerikteki salt yüzeysel 

yapıların değil “derinliklerin eleştirisi”dir. Metiniçi ilişkileri anlamlandırırken, 

metinlerarası ilişkilerin etkisini de araştırır. Yazar ile gerçek okur arasında bir 

ilişki aramaz; metiniçi anlatıcılar ile metin içine yerleştirilmiş kurmaca okurlar 

arasındaki bağlantıyı görmeye, anlamlandırmaya çalışır. Yazınsal yapıtı bir 

ilişkiler demeti olarak görür. Bir yazınsal yapıtın varlığını, bildirisinde değil 

anlatım ve içerikteki ‘ilişkiler demeti’nde taşıdığına inanır. Yazarı yazdığı metnin 

tek ve mutlak hâkimi olarak görmez ve yapıtta konuşanları yazarla 

özdeşleştirmez. Yapıtta konuşan ben’in yazarın toplumsal beni değil, yapıtta 

konuşanın ben’i olduğunu kabul eder. Bir seçme, bir beğenme çabası değildir; 

iyi/kötü, yanlış/doğru, güzel/çirkin gibi sınıflamalar yapmaz; yargılayıcı bir eleştiri 

değildir. Bu nedenle metinsel yeniliği tehlikeli değil, yorumlama süreci için çekici 

bir özellik olarak görür. Bir metni hem biçimsel gerçekleşmesini tamamlamış bir 

ürün, hem de bakış açısına göre yeniden yaşanacak, anlamlandırılacak bir 

üretim kaynağı olarak görür.         
  
Göstergebilim çerçevesinde çözümleme süreci genel hatlarıyla şu şekilde 

özetlenebilir (Rifat 1982: 10-15): Öncelikle her gösterge dizgesi (yazınsal bir 

yapıt, sahnelenen tiyatro oyunu, bir film, bilimsel bir yazı, bir müzik yapıtı, 

görüntüler, davranışlar, bir kentin uzamsal düzenlenişi vb.) inceleme nesnesi 

olarak ele alındığında bir konudile dönüşür. Göstergebilimsel çözümleme 

sürecinde üç ayrı düzlem söz konusudur: Anlamlı bütünler, Konudil ve Üstdil. İlk 

aşamada açıklanmak istenen bir anlam düzlemi ele alınır; bu anlam evreni 

göstergebilim kuramı dâhilinde yeniden üretilir; böylece anlamlı bütünler 

göstergebilimsel bir nesneye (konudil) dönüşür. Üçüncü düzlemi oluşturan 

üstdil, anlamlı bütünlerin göstergebilimsel nesne olarak dönüşümünü sağlayan 

göstergebilimin dilidir. Göstergebilimde üstdil denilince doğal dillerin yapısından 

bağımsız olarak oluşturulmuş, “yapma”, “bilimsel” bir dil anlaşılır.  Üstdil, 

terimlerden oluşan bir dizge değil; birbirini içeren, birbirini tanımlayan, birbirini 



116 
 

denetleyen üç ayrı düzeyin eklemlenmesinden oluşmuş bir aşamalar düzenidir. 

Bu düzeyler ve özellikleri Rifat’tan (1982: 12-13) hareketle özetle şöyle 

sıralayabiliriz: 

 

1. Betimsel dil:  Konudilin açıklayıcı birimler aracılığıyla bir başka dile 

aktarıldığı düzeydir. Bu aşamada anlamsal tümeller, konudili 

betimlemeye yarayan kavramlar (öğe, sınıf, ulam, birim vb.) ve işlemler 

(belirleme, kesitleme, ikame tema, değiştirme) vasıtasıyla yeniden 

yapılandırılarak, göstergebilim nesnesine dönüştürülür. 

 

2. Yöntembilimsel dil: Bu düzeyde, ilk aşamada kullanılan kavramlar 

gözden geçirilmekte, betimleme yöntemleri düzenlenmekte ve kullanılan 

kavram ve işlemlerin arasındaki içsel tutarlılık denetlenmektedir. 

Böylelikle betimleme evresinde kullanılan kavramların ne ölçüde geçerli 

olduğunun denetlenmesi imkânı doğmaktadır.    

 

3. Bilgikuramsal dil:  Bu düzey, hem yöntembilimsel hem de betimsel 

düzeyin temellendirildiği göstergebilimin kalkış noktasıdır. Göstergebilim 

kuramı kimi tanıtlanmamış kavramlardan (belit) oluşan bir bütünü 

(belitsel dizge) ortaya atmakla işe başlar. Bu kavramlar ileride 

oluşturulacak kuramın temel ilkesidir. Belitler arasında bağıntı (ilişki) 

göstergebilimsel analiz sürecinde önemli bir yer tutar. Çünkü 

göstergebilim anlamların eklemlenişi “anlam bağlantıdan, ayrılıktan 

doğar” ilkesini hareket noktası olarak benimser.  Bağıntı ise ancak öğeler 

arasında (özdeşlik/başkalık) kurulabilir. Bu öğelerin karşılıklı 

tanımlanmasıyla anlamlamanın temel yapısı oluşur. Yapıyı kuran bağıntı 

türleri (karşıtlık, çelişiklik, içerme) mantıksal olarak saptanır.                       

 

Göstergebilim kuramının üstdil oluşturma aşamaları olan bu üç düzey, 

kavramlaştırma sürecinin evreleridir. Bu süreç, göstergebilimin tutarlı, yalın ve 

kapsamlı olabilmesi açısından gereklilik taşımaktadır. Kavramlaştırma sürecini 

eksiksiz olarak gerçekleştirilmesinden sonra biçimsel bir dile dönüşme aşaması 



117 
 

gelmektedir. Biçimselleştirme aynı alana yönelik değişik kuramların 

karşılaştırılmasını ve değerlendirilmesini sağlar (Rifat 1982: 13-14).   

 

Öte yandan, bu çalışmada göstergebilim tekniğinin kullanılma nedenlerinden biri 

diğeri de masalı, “söylem” düzeyinden sıyırmaktır. Bu çalışmada kritik bir farka 

işaret eden masalın “söylem”i ve “öykü”sünü Eco net bir biçimde ortaya 

koymaktadır. Anlatı metinleri için “orman” metaforunu kullanan Eco (1995:12), 

bir ormanda dolaşmak için iki stratejiye işaret eder:  İlki, oradan çıkmak için bir 

ya da daha fazla yolun denendiği usuldür; diğeri ise, ormanı yapısını anlamaya 

ilişkin olanıdır, yani neden bazı patikalara girilip, diğerlerine girilemeyeceğini 

çözmeye çalışılarak kurulan yoldur. Benzer şekilde bir metni kat etmenin de iki 

yolu vardır:  

  
“Metin, her şeyden önce, haklı olarak öykünün nasıl sona ereceğini bilmek 
isteyen birinci düzey örnek okura82 yöneliktir. Ancak metin, okuduğu metnin 
kendisinden nasıl bir okur olmasını istediğini kendine soran ve kendisine 
adım adım gideceği yolu gösteren örnek yazarın83 nasıl ilerlediğini 
keşfetmek isteyen ikinci düzey bir örnek okura da yöneliktir. Öykünün nasıl 
sona erdiğini bilmek için, genellikle bir kez okumak yeterlidir. Örnek yazarı 
tanımak için birçok kez okumak gerekir, belli öyküleri ise sonsuza dek 
okumak. Örnek okur ancak örnek yazarı keşfettiğinde ve O’nun kendisinden 
istediklerini anladığında, tam anlamıyla örnek okur haline gelecektir” (Eco 
1995: 35). 

 

Okuru yönlendiren örnek yazar, metne bir takım işaretler bırakır. Sözgelimi, bir 

metin “bir varmış bir yokmuş” ile başlıyorsa, kendi örnek okurunu hemen 

seçtiğine dair bir işaret göndermiş olur: Bu okur ya “bir çocuk” olmalıdır ya da 

“sağduyunun ötesine giden” bir öyküyü kabul etmeye hazır birisi.84 Okurdan işin 

                                                 
82 Eco, “örnek okur”u, hem metinle işbirliğine giren hem de metnin yaratmaya çalıştığı okur tipi 
olarak tanımlamaktadır (1995: 15).   
83 Eco için örnek yazar  “ anlamsal bağlar kurabilen bir metin stratejisinden” ya da  “bir üsluptan 
başka bir şey değildir” (1995: 33). Eco örnek yazar ve okur ilişkisini şu şekilde ifade etmektedir: 
“Örnek yazar ile okur, ancak okuma sırasında ve okumanın sonunda karşılıklı olarak tanımlanan 
iki imgedir. Bunlar karşılıklı olarak birbirlerini kurarlar” (1995: 32). 
84 Bu noktada masal metnine yönelen çocuk ve yetişkinin farkını koymak açısından, Eco’nun 
sorduğu “Onlar (yetişkinler) masalı farklı bir biçimde okumak, ama masalın alegorik anlamlarını 
anlamak için çocukmuş gibi davranmak durumunda mıdırlar?”(1995:17) sorusu, bu tez 
çalışması için anlamlı gözükmektedir. Eco, bu soruyu yazılı kültür içindeki okur için kurmuş olsa 
dahi, sorunun işaret ettiği, metinle kurulan ilişkide okuyucunun metne yaklaşma tarzı ya da 
metnin onun için taşıdığı anlam ve işlev tam da bu noktadan hareketle kurulabilir 
gözükmektedir.     



118 
 

içine katılmasını bekleyen “tembel bir araç” olarak metin, bu haliyle “anlatı 

ormanında seçim yapmaya hazır okuru” aşırı yorumlara sürükleyebilir. Bu 

durum, Eco’ya göre, okurun metinlerden, metnin açıkça söylemediği şeyleri 

çıkarsamasına olanak veren imkânından kaynaklanmaktadır.85  

 

Kırmızı Şapkalı Kız masalının çok çeşitli yorumları –antropolojik, psikanalitik, 

mitolojik, feminist, vb.- yapılmış olmasını öykünün çeşitli versiyonlarının 

bulunmasına bağlayan Eco (1995:104), metne ilişkin “yorumun sınırları” olarak 

adlandırdığı şeyin ötesine gitmemek adına bazı parametreler sunmaktadır. 

Yorumu kontrol etmeye yönelik bu parametreler, aynı zamanda da bu çalışma 

için, masal analizlerinde kullanacağımız sınır noktalarını belirlememizi 

sağlayacaktır. 

 

Eco, tüm çağdaş anlatı kuramlarının temelinde yer alan, Rus formalistlerinin 

fabula (öykü) ile sjuzet (olay örgüsü) olarak adlandırdıkları farkı temel alarak, bir 

anlatı metnini yapısal olarak aşağıdaki şekilde görüldüğü gibi çözümler: 

           
           

                          öykü 
                                             içerik            ……………… 

                               Olay örgüsü 
                 Metin        ………………………………………. 
                                             anlatım              söylem 
 

 
Şekil 1: Anlatı Metninin Yapısı (Eco 1995:44) 

 

                                                 
85 Bu durum için örnek olabilecek Kırmızı Başlıklı Kız masalının “simyacı” yorumu ve bu 
yorumun –aslında-sınırları aşmış olduğuna ilişkin eleştiri şu şekildedir: “Bir İtalyan araştırmacı, 
masalın madenlerin çıkarılması ve işlenmesi süreçlerine göndermede bulunduğunu kanıtlamaya 
çalışmıştır; (masalı kimyasal formüllere dönüştürerek), Kırmızı Şapkalı Kız’ın, şapkası gibi 
kırmızı zencefre olduğunu bulmuştur. Zencefre, cıva sülfür olduğundan, kırmızı şapkalı kız 
kükürtten ayrıştırılması gereken saf haliyle cıvayı içinde taşımaktadır. Annesinin kırmızı şapkalı 
kıza sağa sola gitmemesini söylemesi boşuna değildir, çünkü cıva harekelidir ve canlıdır. Kurt, 
kalomel adıyla bilinen (kalomel Yunancada ‘güzel siyah’ anlamına gelmektedir) cıva klorürdür. 
Kurdun karnı, zencefrenin yakılıp cıvaya dönüştürüldüğü simya fırınıdır. Valentina Pisanty çok 
basit bir gözlemde bulunmuştur: Eğer Kırmızı Şapkalı Kız Sonunda zencefre değil de saf haliyle 
cıva ise, nasıl oluyor da kurtun karnından çıktığında başında hala kırmızı şapkası bulunuyor? 
Masalın hiçbir biçiminde kızın gümüş rengi bir şapkayla çıktığı belirtilmez. Dolayısıyla, masal bu 
yorumu desteklememektedir” (Eco 1995: 105).       
 



119 
 

 

Eco’ya (1995: 44) göre, bir anlatı metninde “olay örgüsü” bulunmayabilir; ancak 

öykünün ve söylemin bulunmaması mümkün değildir. Masallar gibi tümüyle 

öyküden oluşan “basit anlatı biçimleri” vardır.  Bu basit biçimli anlatılarda, 

anlatısal içeriğin biçimi bir anlatı biçimiyle dile getirilir: Kısaca “öykü bir anlatısal 

söylem aracılığıyla iletilmektedir”. Öykü ve söylem, masal metninin temel 

yapısını kuran esas unsurlardır. Yorumu ve duygulanımı sağlayan, Eco’ya göre 

‘söylem’dir.  

  

“Söylem” ve “öykü” kavramlarını açmak için, Kırmızı Başlıklı Kız masalına 

bakarsak, metnin öyküsü şu şekildedir: “Evden çıkan ve ormanda başından bir 

serüven geçen kız ile başlayıp, kurdun ölümü ile sona erer” (Eco 1995: 43). 

Oysa masal bize farklı söylemler aracılığıyla -Grimm’in, Perrault’nun, 

annemizin- ulaşmıştır. Yorum farkını ortaya koyan bu farklı söylemlerdir: Grimm 

Kardeşlerin metninde bulunan şeylerin Perrault’nun metinlerinde, Perrault’nun 

metinlerinde bulunan şeylerin ise Grimm Kardeşlerin metninde bulunmamasıdır 

( Eco 1995:104).86 Sözgelimi “Perrault’nun masalı, Küçük Kız’ın kurt tarafından 

yenilmesiyle biter; oysa Grimm kardeşlerin derlemesinde, Küçük Kız ve 

Büyükanne, Kurt’un karnını açan bir avcı tarafından kurtarılır” (Rifat 2007: 172).   

 

Yazılı metinde görülen bu çeşitlilik, sözlü kültür ürünlerinin, sözlü olarak 

üretildikleri toplumlarda görülebilir. Masalın, aynı anlatıcı tarafından farklı 

söylemlerle dile getirilmesi, “yeniden üretim”in, bir anlamda tekrarlanıyor 

olabilmesinin imkânını sağlamaktadır ve “çeşitliliğin”in sebebidir. Diğer taraftan, 

bu çeşitliliğin altındaki “öykü” ortaktır; öykü, tarihsel ve toplumsal düzlemde 

bakıldığında aynı kalmıştır. Bu durum bizi, Ong’un (1995: 49-51) sözlü kültürün 

ayırt edici özelliği olarak gösterdiği “kalıp deyişler-klişeler” kavramlaştırmasına 

                                                 
86 Boratav (1998: 11) halk masallarının sözlü gelenekten, yazılı metine aktarılması olan derleme 
çalışmalarında yaşanılan problemleri şu şekilde açıklamaktadır: “Masalı bugüne kadar 
işleyenler konusuna ilişmeseler bile, diline, üslubuna tam bir serbestlikle ‘tasarruf’ etmekte 
mahzur görmemişler, onu yeni baştan yazmışlardır”. Boratav’ın, işaret ettiği ‘konu’ ve ‘üslup’ 
ayırımı, yukarıda değilinilen ayrımla örtüşmektedir ve bu çalışma masalın ‘konu’sunu esas 
almakta, masal derleme çalışmaları içinde tartışılan ‘üslup’ problemi ise edebi geleneğe ilişkin 
bir problem olarak çalışmanın dışında tutulmaktadır.    



120 
 

götürecektir.87 Eco’nun net bir biçimde sunduğu “öykü ve söylem” farkı, tez 

çalışmasında neden söylemi dışarıda tuttuğumuzu ve masal analizinde neden 

masalın “öyküsü”nden hareket ettiğimizi temellendirmektedir. Böylece, yorumun 

yolunu açan söylem, analizlerde bir yana bırakılacak, benzerlik taşıyan “öykü” 

temel birim olarak kabul edilecektir.   

 

Yukarıda özetlenen göstergebilim yaklaşımı bu çalışma için şu nedenlerden 

dolayı gereklilik taşımaktadır: 

 

1. Tez çalışmasının iddiasının kanıtlanmasını sağlayacak analizin temel 

veri seti, folklor derleme çalışmalarından elde edilmiş “metinselleştirilmiş 

masallar”dır; dolayısıyla çalışma, özünde bir metin çözümlemesidir. 

Metin vasıtasıyla iddiamıza ulaşmak, yani metni okumamızı sağlayacak 

araçlar ve adımları nasıl kuracağımız, analizin ilk sorununu oluşturur. Bu 

nedenle, “metinlerin çözümlenmesi, yorumlanması ve yeniden 

yapılandırılmasında kullanılan” göstergebilim uygun bir yaklaşım 

sunmaktadır. 

 

2. Göstergebilim, metni “gösterge dizgesi” olarak ele alarak, “gösterge 

dizgelerinin anlatım ve içerik açısından düzenlenişi”ne, yani metnin 

yapısına ulaşır, “metiniçi ilişkileri” anlamlandırır ve bunu kendine özgü 

kuramsal yaklaşımı ve yöntembilimsel terimleriyle gerçekleştirir. Böylesi 

bir biçimselleştirme, masalların öyküsünden hareketle, metnin akslarına, 

dolayısıyla göstergelerine ulaşmamızı; masalın işlevini yerine getiren 

etkenlerin ne olduğu ve bu etkenler arasındaki bağlantıyı ortaya 

çıkarmamızı sağlayacaktır. 

 

Öte yandan, 

 

3. Göstergebilimin, ulaştığı üst-dille, metni öyküden sıyırıp işlevsel öğeler 

arasındaki yapısal ilişkiler açısından değerlendirir, metnin temel 

                                                 
87 Bu konu “Sözlü Kültürde Düşünce ve Anlatım Biçiminin Özellikleri” başlığı altında tartışılmıştır.  



121 
 

yasalarına ulaşır. Oysa çalışmamızın amacı, bir metnin masal olarak 

kendi iç işleyişinde çözümlemek değildir; masal olan bir metnin işlevine 

ulaşmak; metni kuran göstergelerin/sembollerin nasıl işlediğini 

göstermektir. Dolayısıyla göstergebilim vasıtasıyla sembollerin nasıl 

işlediğini ve toplumsal işlevi nasıl yerine getirdiğini açığa çıkaracak bir 

adıma daha ihtiyaç duymaktadır. Bu adım ise, V. Turner’ın ritüel süreci 

sembol üzerinden çözümleyen sembolik antropolojik yaklaşımı 

oluşturacaktır.  

V. 3. 2. Turner’ın Sembolik Ritüel Analizi 

Turner (1970:19) işlevsel olarak çözümlediği ritüel terimini “teknolojik rutinin bir 

parçası olmayan durumlarda, mistik varlıklara ve güçlere olan inançlara atıfta 

bulunan kurallaşmış biçimsel davranışlar” olarak tanımlar. Ritüelin anlam 

boyutunu ise “ritüel sembol” üzerinden kurmaktadır. Ritüel sembol, “ritüel 

davranışın spesifik özelliklerini sürekli elinde tutan ritüelin en küçük birimidir; 

büyük oranda bilgi yüklenmiş bir ‘depolama birimi’dir” (Turner 1970: 19). Ritüel 

sembol, sosyal eylemin oluşturucu faktörüdür; aktivite alanının pozitif gücüdür. 

Semboller insanların ilgileri, amaçları, akıbetleri ve anlamları ile 

ortaklaşmış/birleşmiş halde bulunur ve bunlar apaçık formülleştirilmiş veya 

gözlemlenebilir davranışlardan çıkan neticedir. Sembol, yapı ve özellikleriyle, en 

azından eylemin kendine has içeriğiyle, dinamik varoluşsal bir özellik 

taşımaktadır (Turner 1970: 20).  

 

Turner (1970: 20), ritüel sembollerin yapı ve özelliklerine ulaşılabilecek üç veri 

grubunu;  (1) dışsal ve gözlemlenebilir karakterler, (2) uzmanlar ve meslekten 

olmayanlar tarafından sunulmuş yorumlar, (3) antropologlar tarafından 

geliştirilen bağlamsal çözümlemeler, şeklinde sıralamaktadır. Turner böylece 

elde edilen ritüel sembolleri çözümleyebilmek için analitik ayrımlar önerir. Bu 

ayırımlar ritüel sembollerin özelliklerini belirleme amacını taşır. Buna göre ritüel 

sembollerin üç özelliği vardır. İlk özellik ritüel sembolün “yoğunlaşma” özelliğidir: 

“pek çok şey ve eylem tek bir formasyon içinde temsil edilir” (Turner 1996: 448). 

Turner’ın, E. Sapir’in sembollerle ilgili yazısını tartışmaya açarak belirttiği ve 



122 
 

sembolleri iki sınıfa ayırdığı özellik ikinci farkı oluşturur. Buna göre ilk grupta yer 

alan semboller sıradan konuşma ve yazmayı, bayrakları ve işaretleşmeyi içeren 

referans sembollerdir ve gerçeklere gönderme yapar. İkinci grupta yer alan 

semboller, yoğunlaşma sembolleridir ve Sapir’in “doğrudan ifadenin yerini 

dolduran davranışların ve duygusal gerilimlerin bilinçli ya da bilinçsiz bir şekilde 

boşalmasına izin veren yüksek ölçüde yoğunlaşmış davranış biçimleri” 

tanımlamasından hareket eden Turner bunu ritüel sembolün tanımlanmasında 

ayırt edici nokta olarak görmektedir (akt. Morris 2004: 384). Semboller çok 

seslidir ve pek çok şeyi temsil edebilirler.  Bu özellik ritüelin baskın ve odak 

sembolü (dominant symbol) için de söz konusudur.  

 

Üçüncü özellik ise ritüel sembolün anlam kutuplaşması özelliğidir. Ritüel 

semboller açıkça ayırt edilebilir iki anlam kutbuna sahiptir. Bir kutupta, arzu ve 

hisleri uyandıran, duygusal türden genel insan deneyimleriyle ilişkilenen bir 

göstergeler seti kümelenir ve Turner sembolün bu yanını “duygusal kutup” 

olarak adlandırır. Diğer kutupta ise toplumsal örgütlenme ilkelerine, birleşik 

gruplaşma türlerine ve toplumsal yapıya içkin norm ve değerlere gönderme 

yapan bir göstergeler seti kümelenir, Turner buna “ideolojik kutup” der (Morris 

2004: 384; Turner 1996: 449).  

 

Turner ritüel sürecin analizini, temel birim/spesifik veri olarak kabul ettiği 

semboller ve onların tanımlanmış özelliklerinden hareket ederek yapmaktadır. 

Pratik ve gözlemlenebilir olan ritüelin anlamının çözümlenmesini mümkün kılan, 

sembollerin işleyişidir; bu nedenle ritüelin çözümlenmesinde “sembol” anahtar 

rol oynamaktadır. Turner, ritüel sembollerden hareket ederek, çatışmalı bir yapı 

sergileyen Ndembu toplumunda ritüelin restore edici işlevini ve semboller 

üzerinden de anlamını çözümlemektedir.  

       

Böylelikle, genel hatlarıyla özetleyebileceğimiz Turner’ın semboller üzerinden 

gerçekleştirdiği ritüel süreç analizi, bu çalışmanın iddiasını kanıtlayacak analiz 

tekniği için, şu nedenlerden dolayı gereklilik taşımaktadır: 

 



123 
 

1. Tez çalışmasının iddiası, masalların sözlü kültür toplumlarında işlevini 

açığa çıkarmaya yöneliktir. Bu işlevi açıklamak için önerilen analizin ilk 

adımı masalların dil ve üslup özelliklerini çözümlemek ve temel birim 

olarak kabul ettiği metnin temel akslarını ve sembolleri açığa çıkarmak 

için göstergebilimsel analiz kullanılmış, böylelikle masalın işlevini yerine 

getiren “etkenler ve onlar arasındaki bağlantı” ortaya koyulmuş; ancak 

masalın toplumsal işlevini ortaya koyacak, göstergelerin işleyişini 

çözümleyecek adım eksik kalmıştı.  

 

Turner’ın, toplumsal yapıdaki çatışmaları restore edici işlevi üzerinden 

açıkladığı ritüel sürecin analizinin, anlam boyutunu, temel birim/spesifik 

veri olarak kabul ettiği semboller ve onların tanımlanmış özelliklerinden 

hareket ederek yapmaktadır. Turner’ın sembol ve ritüel süreç arasında 

kurduğu bu bağlantı, bu çalışma için örnek alınacak; masal sembolleri, 

masalın toplumsal işlevini açığa çıkaran temel birimler olarak kabul 

edilecektir.  

 

2. Turner’ın sembollerin anlamına ulaşmak için önerdiği analitik ayırımlar, 

“masal sembolleri”nin anlamlarının yakalanması için kullanılacaktır. Bu 

ayrımlar ve özellikleri şunlardır: 

 

a) Semboller çok sesli olmaları ve pek çok şeyi temsil edebilmeleri 

nedeniyle “yoğunlaşma” özelliğine sahiptirler. Benzer biçimde 

masal sembolleri, tek bir anlama değil, farklı, hatta karşıt bir anlam 

taşıyabilmekte; anlamın çözümlenmesi sembolün masal 

olayörgüsü içinde yerleştiği bağlama göre mümkün olmaktadır. 

b) Semboller, “anlam kutuplaşmasına” sahiptir. “Duygusal” kutupta,  

sembolün “doğal ya da fizyolojik” karakteri nedeniyle duygusal 

türden deneyimle ilişkilendirilen göstergeler toplanır; “ideolojik 

kutup”ta ise toplumsal norm ve değerlere gönderme yapan 

göstergeler toplanır.  Sembollerin bu özelliği, sembolün anlamını 

yakalamak için tek bir disiplinin bakışının eksiklik yaratacağını 



124 
 

göstermektedir, dolayısıyla masal sembolleri analiz edilirken, 

olayörgüsünde, sembolün yerleştiği bağlama göre farklı 

disiplinlerdeki yaklaşımlar göz önünde bulundurulacaktır.    

c) Ritüel sembolün anlamı üç düzey üzerinden kesinleştirilir: 

 

c 1) yorumsal anlam, sıradan insan ya da ritüel uzman tarafından 

yapılan yorum düzeyidir. Bu düzeydeki anlam, masal analizlerinde 

dışarıda bırakılmıştır. Zira, bu çalışmada analizler için temel veriler, 

“gösterim olan masallar” değil, “metinselleşmiş masallardır”. Gösteri 

olarak masallar toplumsal bir grubu, anlatıcı ve dinleyicileri, 

dolayısıyla bu düzeyde yorum yapabilecek kişileri içerse de, yazılı 

metin olarak masal, bu gruptan koparılmıştır. Masalın yapı ve işlevinin 

ortaya koyulacağı temel veriyi yazılı masal metni olarak kabul eden 

çalışma, çözümlemenin bu düzeyinin eksikliğinin farkındadır.  

 

c  2) işlemsel anlam, sembolden ritüel bağlamda yararlanılmasıdır. Bu 

çalışmada, sembolik anlamın masal metninin olayörgüsündeki 

bağlamından hareket edilerek yakalanacaktır. Bu nedenle, 

sembollerin anlam ve işlevlerinin analiz edileceği esas düzey, masal 

metninin kendisi olarak kabul edilmiştir. Aynı zamanda metni merkezi 

bir unsur olarak değerlendiren bu kabul, göstergebilim yaklaşımından 

yararlanılması gerekliliğini de ortaya koymaktadır.   

 

c 3) konumsal anlam, sembolün anlamının, diğer semboller 

çerçevesinde belirlenmesidir. 

  

İşlemsel ve konumsal anlam düzeyleri, masal sembollerinin, 

olayörgüsü bağlamında çözümlenebileceği göstermektedir. Zira 

“dilleriyle yerel, temalarıyla evrensel” özellik sunan masallar, mitos ya 

da destan anlatılarında olduğu gibi, toplum tarafından 

gerçek/kutsal/tarih olarak kabul edilmez, bu kategorilerin tam karşıtı 

bir konuma sahiptir. Dolayısıyla, “daima değişen, kendine yeni 



125 
 

unsurları alıp, önceki unsurları da muhafaza edebilme” imkanına 

sahip masallarda, doğrudan kültürel yaşamın yansımasını 

yakalayabilmek, dikkatli bir bakışı gerektirmektedir. Masalın gerçeklik 

karşısında indirgenmiş konumu, onda üretildiği kültüre ait olmayan 

sembolleri barındırabilme imkanını sağlamaktadır. Dolayısıyla masal 

sembollerine anlamını yakalayabilmenin imkanını, tek başına masalın 

üretildiği kültüre değil; tarihsel ve toplumsal olarak ilişkili olduğu diğer 

kültürlerde bakmayı gerektirmektedir.  

V. 3. 3. Analiz Tekniği 

Masalların kendilerine has üslup ve dilleri, yani yapıları, masalın işlevini örtük 

hale getirmektedir. Dolayısıyla, masalların yapı ve işlevlerini çözümlememiz, tez 

çalışmasının iddiasını kanıtlamak açısından önemli bir sorun oluşturmaktadır. 

Masal metni içinde yapı ve işlevin birbirine bağımlı ilişkisi ve bu ilişkinin 

çözümlenmesinin gerekliliğini şu şekilde açıklayabiliriz:  

 
“Aslında, yapılarla eylemler (veya işlevler) arasındaki ilişkinin sırrını 
metafizik bulutlar içinde aramaya gerek yoktur. Basit bir örnek, konuyu 
açıklığa kavuşturmada yardımcı olabilir. Engebelerinden kaçınmak için 
insanların bir tepeyi hep belli bir yönden aşmaya itildiklerini varsayalım. Bir 
süre sonra, süregelen bu eylem, söz konusu güzergâhı patika haline 
getirecektir. Yolu ilk döven insanlar öldükten sonra da, bu patika, bu kez 
çocuklarının tepeyi aşma eylemlerini biçimlendiren hazır yol (yani yapı) 
olarak kalacaktır. Bu küçük örnekte, belli bir eylemin yarattığı kalıbın 
(yapının), sonraki eylemleri nasıl belirlediğini açıkça görüyoruz.  
 
Bu basit örnekten, yapılarla eylemler arasındaki ilişki konusunda birkaç 
sonuç çıkarabiliriz: 1) Herhangi bir yapı, ancak kullanıldığı sürece yapı işlevi 
görür. Ama bunu kullanabilmek için, insanlar yapıdan haberdar olmak 
zorundadırlar. Dolayısıyla, fizik varlığından başka, yapının onların dillerinde, 
psikolojilerinde, alışkanlıklarında da var olması gerekir. 2) O halde, 
örneğimizdeki yapı, söz konusu tepedeki patikadan ibaret değildir. Aynı 
zamanda, insanların bilincinden, yapıyı kullanma arzularından, kısacası, 
toplumsal etkilerle biçimlenmiş psikolojilerinden de oluşur. 3) Kaldı ki, bu 
ideolojik öğeler sayesindedir ki yapının sonraki kuşaklara aktarılması 
olanaklıdır. Çünkü kullanılabilmesi için, yalnızca patikanın aktarılması 
yetmez; bir de, patikanın varlığına ilişkin bilginin de aktarılması zorunludur. 
4) İdealizmin gücü, yapıların insan psikolojilerindeki varlığı sayesinde iş 
görür hale geldiklerini anlamış olmasından gelir. Zaafı ise, şu iki gerçeği 
göz ardı etmesinden kaynaklanır: a) psikolojik yapıların oluşumu, dış (yani 
maddi) yapıların varlığına bağlıdır; b) psikolojik yapılar, ancak dış (yani 



126 
 

maddi) yapıların belirlediği bir toplumsal eylem aracılığıyla harekete 
geçirilebilirler ve gerektiğinde değiştirilebilirler” (Eroğul 2002: 190-191).  

 

Yapı ve işleve ilişkin bu çözümlemeden hareketle, masalın üslubu ve dili 

“patika”yı, işlev ise insanların masal anlatma vasıtasıyla gerçekleştirmek 

niyetinde oldukları amacı, yani masalın işlevini belirler. Masalın yapı ve işlevini, 

bir bütün olarak yakalayabileceğimiz temel veri kaynağı ise, masal metninin 

kendisidir. Masalların derindeki anlamını yakalamamızı sağlayacak yapıları ile 

masal metninin bu anlam üzerinden ulaşılabilecek işlevi, masalın kendine özgü 

dilinin belirli kavramlar üzerinden okunarak yeniden yapılandırılmasını 

gerektirmektedir. Bu gereklilik ise her iki boyutu da yakalamamıza imkan 

verecek bir analiz tekniğine ihtiyacı yaratmaktadır. Bu analiz ise, metnin 

yapısına ulaşmamızı sağlayacak göstergebilim ve sembollerin işleyişini 

anlamamızı sağlayacak sembolik antropolojinin imkânları ile kurulacaktır.  

 

Masal analizi için kurmayı hedeflediğimiz analiz tekniğinin, iki farklı yaklaşımdan 

oluşturulmasının gerekliliği açıklanması gereken önemli bir sorundur. Bir metin 

olarak masalın, en soyut düzeyde “kendi içinde çözümlemeye çalıştığı 

sorusu”nu yakalamak için, metni kesitlere ayırmamızı ve anlam katmanlarını 

oluşturmamızı sağlayan göstergebilim, analizimizin giriş adımını 

oluşturmaktadır. Göstergebilimin kuramsal yaklaşımı ve yöntembilimsel terimleri 

vasıtasıyla metinlerin yeniden yapılandırılması sağlanabilmekte; böylece metni 

okuyabilmek ve anlamını yakalayabilme imkânı oluşmaktadır. Ancak, 

göstergebilim, mantıksal değişmezlere indirgeyerek tabi tuttuğu bir takım 

işlemlerle metni matematiksel bir boyuta indirgemektedir. Bu haliyle 

göstergebilim, nesneyi, dilsel dolayısıyla sistemsel olarak çözümleyebilir, yani 

masalın yapısını ortaya çıkarmamızı sağlamaktadır; ancak bu boyutta metin 

kendi içine kapanmış durumdadır. Dolayısıyla masal analizimizin 

tamamlanabilmesi için gerekli olan işlev boyutunu yakalayabilmede 

göstergebilim yetersiz kalmaktadır.  

 

Ritüel süreçleri semboller üzerinden çözümleyen V. Turner’ın sembolik 

antropolojik yaklaşımı, hem kendine özgü bir dili olan masalları semboller 



127 
 

üzerinden okumamızın hem de bu okumalarla yakalayabileceğimiz işlevsel 

özelliklerini ortaya çıkarmamıza yardımcı olacaktır. Böylece bir metin olarak 

masalın göstergebilim vasıtasıyla yapısı; sembolik analiz vasıtasıyla da işlevi 

ortaya koyularak analiz gerçekleşmiş olacaktır. 

 
Analiz tekniği, M. Rifat’ın geliştirdiği ve uyguladığı masal analizinden (2007: 

171-186) hareket edilerek masalların sembolik okumaları yapılacak; masalın 

çözmeye çalıştığı temel soru ve yanıtı bağlamında oluşturulacak anlama ve 

işleve ulaşılacaktır. Bu analizin aşamaları aşağıda sıralanmıştır:  

  

1. Masalın kesitlere ayrılması: Kesitleme, anlatıyı ya da metni, anlam 

kavşaklarına, bir başka deyişle, okuma birimlerine ayırmak demektir. Kesitleme 

işlemi, olayörgüsündeki eklemlenme noktaları dikkate alınarak yapılmaktadır. 

Birinci kesit, anlatıya (olayörgüsüne) girişi sağlayan “başlangıç kesiti”; diğer 

kesitler ise metnin anlamsal açıdan oluşmasını sağlayan, “anlatı izlencesi”nin 

düzenlendiği kesitlerdir (Rifat 2007: 174). Metni kesitlere ayırmanın faydası hem 

sembolik okumayı rahatça gerçekleştirmemizi hem de analizde bir aşama sonra 

gerçekleştirilecek olan masal dönüşümlerini rahatça görmemizi sağlamasıdır. 

 

2. Kesitlerin Çözümlenmesi ve Sembolik Okuma: Rifat’ın çözümlemesinin, bu 

aşaması masalın bazı kavramlar ve terimlerle yeniden okunup, mantıksal 

değişmezlerle/simgelerle yeniden yapılandırıldığı bölümdür. Tez çalışmasının 

amacı doğrultusunda bu aşamada masallar “semboller” vasıtasıyla yeniden 

okunacaktır. Masal anlatıları inisiyasyon ritüelleri ile örtüşen işlevlerini kendine 

ait dil içinde yerine getirmekte; öte yandan anlatıların gündelik dilden 

farklılaşmış dili ve bu dilin okunmasının imkânını ve kesitlerin yeniden 

yapılandırılmasını ve böylece derindeki anlamsal katmana ulaşılmasını 

sembolik okumalar sağlayacak; bu okumaları yapmamızda V.Turner’ın ritüelleri 

semboller üzerinden okuduğu analizlerinden faydalanılacaktır.   

 



128 
 

3. Masalın başlangıcı ile sonu arasındaki temel dönüşümler: Rifat bu başlık 

altında “temel anlamsal yapı” ile “temel sözdizimsel yapı”88 üzerinden masaldaki 

dönüşümleri incelemekte; temel anlamsal yapıyı “herhangi bir metnin en derin 

düzeyi” olarak tanımlamaktadır (Rifat 2007: 178). Analizimizde ulaşmaya 

çalıştığımız nokta tam da burasıdır. İnsan düşüncesinin ve eylemlerinin en 

soyut düzeyi olan bu nokta, bir anlatının dayandığı temel, soyut düzeyidir ve 

anlatı bu düzeyden yükselerek şekillenir ve metin biçimine dönüşür (Rifat 2007: 

178). Dolayısıyla “temel anlamsal yapıya” ulaştığımızda “insanların bu masalı 

anlatarak ne yapmak niyetinde olduğu” ve “masalın çözmeye çalıştığı sorusunu” 

yanıtlanmış olacaktır. 

 

Masaldaki temel dönüşümler, a) zaman ve mekandaki dönüşümler; b) masal 

kişilerinin dönüşümleri üzerinden, iki düzeyde gösterilerek masalın yapısal ve 

işlevsel özelliklerine ulaşılması amaçlanmaktadır. “Zaman ve mekan” ile “kişiler” 

aynı zamanda masal anlatısının “iyi/kötü”, “ev/orman”, “doğa/kültür” gibi temel 

kategorik zıtlıklarının da kurulduğu düzeylerdir.  Söz konusu zıtlıklar masal kişisi 

ile toplum arasındaki çatışmayı, masal dünyasının diliyle çarpıcı hale 

getirmekte; inisiyasyon ritüellerinin amacını kuran doğa/kültür açmazını, masal 

metninde daha rahat görmemizin imkânını da oluşturmaktadır.  

 

4. Masal ve İnisiyasyon: Bu aşamada iddiamız olan masal ve inisiyasyon 

ritüellerindeki a) yapısal ve b) işlevsel örtüşmenin gösterilmesi 

amaçlanmaktadır.   

 

Yapısal örtüşme, inisiyasyon ritüellerinin gösterdiği “ayrılma-eşik-bütünleşme” 

olarak formüle edilen üç aşamalı yapısı ile masal kişisinin, olayörgüsü süresince 

geçirdiği dönüşümlerin örtüşmesinden hareketle gösterilmektedir.  

 

                                                 
88 “Temel sözdizimsel yapı”, göstergebilimin mantıksal değişmezlerle bir takım işlemleri 
gerçekleştirdiği düzeydir. Bu düzeyde göstergebilimin analizimizin amacına hizmet etmekte 
yetersiz oluşu yukarıda açıklanmıştır.  
 



129 
 

İşlevsel örtüşme masalın anlatıldığı toplumda, gerçeklik düzeyindeki etkileri ile 

ilgilidir ve bu etkiler iki sorunun yanıtını verir. İlki, bu metnin neden masal 

kategorisine yerleştirilmiş olduğunu açıklar. İkinci soru, masal anlatısının 

çözmeye çalıştığı sorunun, yani masalın en soyut düzeyi ile bu düzeyin 

toplumsal işleyişteki karşılığıdır. Söz konusu karşılık inisiyasyon ritüellerinin 

özündeki amaçla, masalın çözmeye çalıştığı sorunun örtüşmesi olduğu 

çözümlenecek masal örnekleri üzerinden gösterilecektir.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

VI. BÖLÜM: MASAL ANALİZLERİ 

VI. 1. Analizi Yapılacak Masallar ve Özellikleri 

Çözümleme amacıyla örnek, Boratav’ın (1998) Zaman Zaman İçinde adlı 

kitabında Türkçe tam masal metinleri; TTV (Türk Masalları Tip Kataloğu) ile 

AaTh (Milletlerarası Tip Kataloğu) kataloglarında tip olarak yer alan üç masal 

seçilmiştir. Bu masalların, isimleri; derlendikleri yer ve yılları; TTV’de yer alan 

anlatma sayıları; masalın Türkçe yayıldığı yerlerin listesinden oluşan künyeleri 

sırasıyla: 

 

“Bacı Bacı, Can Bacı” (Boratav 1998: 87-91; TTV 168; AaTh 450); masal 1947 

yılında Ankara’da Nezahat Aydın tarafından derlenmiş; TTV’de 32 anlatım 

biçimi incelenmiş ve daha sonra bu masalın 4 anlatı versiyonu daha eklenmiştir. 

Masalın Türkçe yayıldığı yerler Kastamonu, Ankara, Gümüşhane, İstanbul, 

Muğla, Elaziz, Sivas, Niğde, Yozgat, Erzurum, Bursa, İzmir, Niş (Yugoslavya), 

Alanya, Şavşat (Artvin), Safranbolu, Çerkeş, Balıkesir olarak gösterilmiştir 

(Boratav 1998: 221).  

  

“Hüsnü Yusuf Şehzade” (Boratav 1998:144- 151; TTV 93; AaTh 434); masal, 

Ankara’da 1947 yılında Berin Selekman tarafından derlenmiş; TTV’de 16 

anlatım biçimi incelenmiş ve sonradan bu masalın 6 anlatı versiyonu daha 

derlenmiştir. Masalın Türkçe yayıldığı yerler Ankara, İstanbul, İzmir, Bitlis olarak 

belirlenmiştir (Boratav 1998: 225). 

 

“Yatalak Mehmet” (Boratav 1998: 114- 121; TTV 256; AaTh No.910 A-C); 

masal, Ankara’da 1947 yılında N.Kutiş tarafından derlenmiş; TTV’de masalın 24 

anlatım biçimi incelenmiş, daha sonra bu masalın 3 anlatı versiyonu daha 

derlenmiştir. Masalın Türkçe yayıldığı yerler İstanbul, Diyarbekir, Sıvas, 

Malatya, Karaferye (Bulgaristan), Ankara, Eskişehir, Erzurum, Araç 

(Kastamonu), Gönen, Zonguldak, Bayburt, Arapkir, Samsun olarak belirlenmiştir 

(Boratav 1998: 223).  



131 
 

 

Masal metinlerinin analiz edilmek amacıyla örnek oluşturmasının nedenleri 

şöyle sıralanabilir: 

 

1. Masalların öykülerinde kullanılmış motiflerin yaygın ve bilinen motifler 

olması;  

2. Masal olayörgüsünde motif çeşitliliğinin görülmesi için birden çok masal 

kişisinin etkin rol oynaması; 

3. Masalların çözmeye çalıştığı sorunların farklı olması.  

VI. 2. Masal : “Bacı Bacı, Can Bacı…”  

VI. 2. 1. Kesitlere Ayrılmış Masal Metni 

Kesit I 
 

Bir varmış, bir yokmuş… Bir adamın bir kızıyla bir oğlu varmış. Bunların anneleri 
ölmüş. Babaları evlenmiş. Üvey ana çocukları kıskanır, onlara türlü eziyet 
edermiş.  
“Bu çocuklardan bıktım. Bunları at, sat, ne yaparsan yap, evimden uzaklaştır,” 
diye adamın başının etini yermiş. Ama adamcağız, çocuklarına bir türlü 
kıyamazmış.  
Çocuklar üvey analarının yaptıklarından kimseye bir şey diyemezler, her gün 
analarının mezarı başına gider, ağlarlarmış.  

 
Kesit II  

 
Bir gün üvey anne çocuklarından kurtulmak için bir çare düşünmüş: Adamlarına 
bir fırın yaktırmış; iyice kızınca çocukları atacaklar… Oğlan bunu öğrenmiş, 
hemen gidip bacısına haber vermiş. İki kardeş doğru annelerinin mezarına 
gitmişler, başlarına gelecek olanları anlatıp ağlamaya başlamışlar. O zaman 
mezardan bir ses onlara: 
“Bir fırça, bir tarak, bir de sabun alın, kaçın… Sizi yakalamaya peşinizden 
gelenler olursa, en sonunda sabunu atarsınız, bir şeycik yapamazlar,” demiş. 
Çocuklar da annelerinin dediklerini yapmışlar; tarağı, fırçayı, sabunu alıp 
çıkmışlar, kaçmaya başlamışlar. Üvey ana onların kaçtığını öğrenmiş, 
arkalarından adamlar, askerler salmış. Çocuklar hem giderler, hem de dönüp 
dönüp arkalarına bakarlarmış. Adamların yaklaştığını görünce tarağı atarlar. 
Arkaları şitime89 gibi diken olur. Askerler o dikenlikten geçinceye kadar çocuklar 
epey yol alırlar. Bir zaman daha yürürler, dönüp bakarlar ki adamlar yaklaşmış, 
bu sefer fırçayı atarlar, arkalarında her yer yılan olur. Adamlar yılanlardan 
kurtulup geçinceye kadar gene bir hayli yol alırlar… En sonunda, gene askerlerin 

                                                 
89 Şitime gibi: Örülmüş gibi, sık (Boratav 1998: 87). 



132 
 

iyice yaklaştığını görünce sabunu atarlar: Artlarında bir koca umman peyda olur. 
Gelenler çocuklara yetişmek için kendilerini suya atarlar, kimi boğulur, kimi geri 
döner. Çocuklar da böylece kurtulurlar.  

 
Kesit III 
 

Gene yollarına devam ederler. Nereye gideceklerini bilemeden yürürler. Artık 
yorgunluktan bitap bir hale gelmişler. Oğlan: 
“Ablacığım, çok susadım,” diye ağlamaya başlar. Kız ona: 
“Bir az daha sabret, şimdi bir suya varırız,” diye gayret verir. Oralar geyiklerin 
dolaştığı yerlermiş. Oğlan bir geyik izinde birikmiş su görür, içmek için eğilir. Kız: 
“Etme kardeşim, sonra geyik olursun,” diye yalvarsa da öteki dinlemez, içer. İçer 
içmez geyik olur. Koşar çayırlarda otlamaya… 
Artık kız da kardeşinin eğleştiği bu yerlerde kalır. Geyik kardeş gündüzleri gezer, 
geceleri ablasının yanına gelirmiş.  

 
Kesit IV 
 

Bir gün bir pınar başına konarlar. Geyik otlamaya gitmiş, kız da suyun 
kenarındaki kavak ağacına çıkmış. O pınara da her sabah bir Bey-oğlu at 
sulamaya gelirmiş. O gün de gelmiş, atını sulayacak. Ama at bir türlü içmez, 
ürker, huysuzlanırmış. Bey-oğlu ne oluyor diye etrafına bakınır. Bir de başını 
kaldırır ki, ne görsün, kavak ağacının üstünde ayın on dördü gibi bir kız… At suya 
vuran şavkından ürkmüş meğer. Bey-oğlu sorar: 
“İn misin, cin misin?” 
Kız da: 
“Ne inim, ne cinim. Senin gibi insanım,” der. 
Bey-oğlu kızı ağaçtan indirmek için ne kadar yalvarır yakarırsa da razı edemez. 
Şehzadenin adamları gelir. Şehzade bunlara: 
“Şu kavağı kesin,” der. Kavak da kalınmış. Akşama dek keserler, bir az yer kalır. 
“Onu da sabah keseriz,” deyip giderler bunlar. Sabahleyin gelirler bakarlar ki 
kavak gene dümdüz olmuş. Meğerse gece Geyik-kardeş kavağın kesilen yerini 
yalaya yalaya balta değmemiş hale koymuş… Bunlar gene uğraşırlar, kavağı 
keselim diye. Akşam olunca, az bir yer kalmış, bunu da sabah keseriz diye 
giderler. Sabahleyin gelip bakarlar, kavak gene dümdüz olmuş… Kavağı 
kesmenin imkânı yok. Kız da kavaktan inmiyor… 
Artık şehzade şaşırır, yemez içmez, günden güne zayıflar… Boyuna kavağın 
dibinde dolanır dururmuş.  
Bir gün oralarda dolaşırken bir kocakarıya rastlar. Kocakarı: 
“Evladım, ne derdin var da böyle dağlara düştün? der. Oğlan da meseleyi anlatır. 
Kadın: 
“Ay oğul, ondan kolay ne var?” der. Hemen gider, elek, tekne götürür kavağın 
dibine. Un eler, bir hamur yoğurur, ekmek edecek. Ama sacayağını ters kapar, 
sacı ters çevirir… Böyle böyle uğraşır durur. Kız yukarıdan: 
“A nine, ne yapıyorsun? O öyle olmaz,” diye seslenir. Kocakarı da: 
“A kızım ihtiyarlık, ne edeyim… Gelsen de yardım ediversen ya,” der. Kız iner. 
Güzelce bir ekmek pişirir. O işinde iken, kocakarı kızı kendine bağlar. Kız ekmeği 
bitirir, kavağa çıkacak, kocakarıya bağlı olduğundan bir türlü gidemez. Şehzade 
de bunu oradan aldığı gibi evine götürür. Geyik-kardeş de beraberlerinde. 
Artık, kırk gün kırk gece düğün dernek, Bey-oğlu kızı alır, otururlar.  

 
 



133 
 

Kesit V 
 

Bir zaman böyle geçer. Geyik de bahçede otlar, gezer, ablasıyla konuşur, 
eğlenirmiş… Kızın yakında bir çocuğu olacakmış… Bir gün Arap halayığına: 
“Peştamalımı, nalınımı getir, suya gireceğim,” der. Sarayın önü göl imiş. Kız 
gümüş futasını sarınır, altın nalınlarını ayağına geçirir. Yıkanmaya suya girer. 
Yıkanırken, arap halayık onu suyun derin yerine kakalayıverir. (Bey-oğlu da o 
sırada harbde imiş…) Kızın esvaplarını giyer, tacını başına koyar, sultan olur 
oturur. Bey-oğlu gelir, bakar ki ak pak karısının yerinde kara kuru bir halayık 
eskisi… Şaşırır, kalır. 
“Neden böyle karardın?” der. Halayık: 
“Nasıl kararmayayım?... Her gün kızgın günün altında yollarını bekledim,” diye 
cevap verir. Şehzade de inanır. 

 
Kesit VI 
 

Gel zaman, git zaman, halayık gebe olur, aş yermeye başlar. Bir gün: 
“Pek canım çekiyor. Bu geyiğin etini yiyeceğim,” diye tutturur. 
Bey-oğlu: 
“Nasıl olur, hanım? O senin kardeşin değil mi? Hiç kardeş eti yenir mi?” derse de 
söz anlatamaz. Nihayet geyiği kesecekler… Kırk bir bıçak biliyor kasaplar… Bu 
sırada geyik de gölün kıyısına gelir, ablasına seslenir: (Meğer ablasını, halayık 
suya kakınca bir balık yutmuş…) 
 “Bacı, bacı can bacı,  
  Kolunda mercan bacı. 
  Kırk bir bıçak bilendi. 
  Gırtlağıma dayandı. 
  Arap kızı etime aş eriyor, 
  Çıkıver kardeş, çıkıver.” 
Kız da balığın karnından cevap verir: 
 “Kardeş kardeş can kardeş,  
  Alnı sakar ceylan kardeş. 
  Altın nalın ayağımda 
  Gümüş futa önümde, 
  Sultanım kucağımda 
  Kendim balık karnında 
  Çıkamam kardeş, çıkamam.”   
Orada bulunanlar gelip Bey-oğluna derler ki: 
“Bu geyik suda birisiyle konuşuyor. Gizlice bir dinleyin.” 
Bey-oğlu merak eder. Kalkar, gelir göl kıyısına. Geyik de dönmüş dolanmış, gene 
gelmiş su başına. Bey-oğlu kulak verir, Geyik: 

“Bacı, bacı can bacı,  
  Kolunda mercan bacı. 
  Kırk bir bıçak bilendi. 
  Gırtlağıma dayandı. 
  Arap kızı etime aş eriyor, 
  Çıkıver kardeş, çıkıver,” 
der. Suyun içinden bir ses cevap verir: 
 “Kardeş kardeş can kardeş,  
  Alnı sakar ceylan kardeş. 
  Altın nalın ayağımda 
  Gümüş futa önümde, 



134 
 

  Sultanım kucağımda 
  Kendim balık karnında 
  Çıkamam kardeş, çıkamam.”  
Bey-oğlu o zaman meseleyi anlar. Balıkçılara, ne kadar balık varsa gölün içinde 
hepsini tutun, diye emir verir. Sudaki bütün balıkları yakalarlar, en sonunda 
ağlardan bir kocaman balık çıkar. Karnını yararlar; kucağında şehzadesiyle hanım 
çıkar. Başından geçenleri bir bir Bey-oğluna anlatır. O zaman Bey-oğlu arap 
kızına: 
“Kırk katır mı istersin, kırt satır mı?” diye sorar. O da: 
“kırk satır düşman boynuna kırk katır verin; biner anamın evine giderim,” der. 
Arap kızını kırk katırın kuyruğuna bağlarlar, her bir parçası bir dağın başında 
kalır. 
Onlar da muratlarına erer.   

VI. 2. 2. Masal Kesitlerinin Sembolik Okuması ve Analizi 

Kesit I 
  
Başlangıç durumu olan bu ilk kesit, masalın olayörgüsünü geçmiş ve şimdiki 

zaman arasında nedensellik bağlantısı kurarak hazırlar ve olayörgüsünün 

işleyişini sağlayacak olan kişileri, işlevleri bağlamında hızlı bir anlatımla sunar. 

Bu kesitte tanımlanan masal özneleri, merkezde biri erkek diğeri kız iki öksüz 

kardeş ve kardeşlere göre kan bağı esas alınarak sunulan ölmüş öz-anne, yeni 

bir evlilik yapan öz-baba, babanın yeni karısı olan üvey-annedir. Olağan dünya 

(ev), üvey anne ile temsil edilen kötülüğü vasıtasıyla çaresizleşmiş baba ve 

çocuklarla, masalın açılışından itibaren bir dengesizlik halindedir. Kötülüğün 

temsili olan üvey annenin90 baba vasıtasıyla çocuklarını evden uzaklaştırma 

temasının günümüzde bilinen en yaygın örneği Grimm kardeşlerin derlediği 

Hansel ve Gretel masalıdır; öte yandan ölüme terk edilmiş, öksüz erkek ve kız 

kardeşin başlarından geçen talihsizlikleri temasına halk masallarında sık 

rastlanır.   

 
Masalda “öz” olması nedeniyle baba, çocukların yok edilmesine (evden 

atılmalarına) razı olmasa da yapılan kötülüğe göz yummaktadır. Bu masalın bir 
                                                 
90 Kanbağı olmayan ya da üvey olan ailelerin, özellikle annelerin, kötülükle birlikte anılması 
yaygın olsa da, bunun tam tersini destekleyen motifler de bir o kadar yaygındır. Özellikle destan 
kahramanlarının hayatlarında ölüme terk edilen çocuğun onu bulan ve genellikle çocukları 
olmadığı için bu çocuğu tanrısal bir lütuf sayarak yetiştiren üvey aileler tarafından yetiştirilmeleri 
sık rastlanan motiflerdir (örn. Musa’nın Firavunun kızkardeşi tarafından, Oedipus’un öz anne 
babası olmayan bir kral-kraliçe tarafından, Paris’in çoban tarafından vs. yetiştirilmesi gibi, bunun 
daha ileri örneği Romanın kurucuları Romus ve Romulusun dişi bir kurt tarafından yetiştirmesi 
gibi).     



135 
 

varyantı olan Üç Pınar91 adlı masaldaki baba figürü, insan etinin tadına bakıp 

üvey annenin desteğiyle çocuklarını yemek isteyen, böylece kötülükte üvey 

anneye ortak olan bir kişi olarak karşımızdadır. Öte yandan söz konusu 

“kötülük” “çocukların kimseye bir şey söyleyemez” olmalarıyla bütün bir 

topluluğun duyarsızlaştığı, dolayısıyla geniş bir alana yayılmış halini 

göstermektedir. Öyle ki, çocukların tek sığınağı annelerinin mezarıdır. Böylece 

çocuklar “öz/üvey” karşıtlığının gerilimi içinde, onlara hayat vermiş ama artık 

kendisi hayatta olmayan annenin hayaline, ölmüş geçmişe sarılmışlardır; 

bugünde yaşanan kriz, sağırlaşmış yaşam (kültürel dünya) nedeni ile ölü 

geçmişe sığınılarak atlatılmaya çabalanmaktadır. Çocuklar yaşayanların 

dünyasından dışlanmış, “yaşam/ölüm” ekseninde ölümün dünyasına terk 

edilmişledir. İlk kesit, toplumun çocuklarından neden vazgeçmiş olabileceğini ve 

bu dramatik durumun nedenini sormaktadır.  

 
Kesit II  
 
Masalın bu kesiti üvey annenin, çocukları yok etme isteğini gerçekleştirmeye 

yönelik eylemi ile başlar. Burada dikkati çeken unsur ilk kesitte üvey annenin bu 

amacı baba vasıtasıyla gerçekleştirme isteğinden vazgeçip araç olarak 

“adamlar”ını kullanma kararıdır. Böylece olaylar anne-baba ve çocuklar 

ekseninden çıkar, çocukları yok etme fiili sağırlaşmış toplumun tanıklığına 

sunulur; dolayısıyla “kötülük” kurulan bu ortaklıkla toplumsallaşmış hale gelir. 

Bu kesitte babadan söz edilmez, bütünün (adamların) içinde gözükmez. 

Babanın ve –özellikle- annenin çocukları koruma ve besleme görevi böylece 

bütünüyle tersine dönmüş, kötülük ise tehdit boyutundan “yakılan fırın”la fiile 

dönmüştür. “Çocukları ve bir ocağı gerektiren, tek kelimeyle ailesel, toplumsal 

ve ekonomik dünyayı simgeleyen” ev (Eliade 1991: 160) masalda bu işlevini 

yitirmiş ve tam aksi bir işlev kazanmış; bu durum ev yaşamının merkezinde yer 

alan ocağın, çocukların ölümünün gerçekleştirileceği mekân olması ile çarpıcı 

bir hale gelmiştir.   

 

                                                 
91 Yücel, Tahsin. Anadolu Masalları, İstanbul: YKY, 2008.  
  



136 
 

Topluluk bu haliyle çocukluk aşamasındaki gelecek kuşağı önce ölüme terk 

etmiş bir adım sonrasında ise ölümü kendisi gerçekleştirmeye karar vermiştir. 

Üvey annenin amacındaki değişim dikkat çekicidir: Çocukları “evden 

uzaklaştırmak” düşüncesinden farklılaşmış olduğu, çocuklar kaçmaya 

başladıklarında –artık terk etmeye zorlandıkları sadece ev değil, içinde 

yaşadıkları toplumlarıdır da- peşlerinden gönderilen “askerler” ile daha açık hale 

gelmiştir. Çocuklar kendi toplumlarının bir önceki kuşağı için “av”a dönüşmüştür. 

Salgın hastalık, kuraklık, savaş mağlubiyetleri gibi toplumsal bir krizin 

zamanlarında toplumun çocuklarını kurban edilmesi örneklerine tarihte sıklıkla 

rastlanır; Fenikelilerin en sevdikleri çocuklarından birini Baal’e kurban etmesi 

bilinen örneklerdendir (Frazer 1991: 229; Haris 1994: 33, 66-67). Aynı zamanda 

çocuk kurbanı pratiği, farklı toplumlara ait masallarda örtük ya da açık bir 

biçimde işlenen temalardandır.  Hansel ve Gretel’de çocuklar ölüme terk 

edilmiş, ormanda onları evine alan cadı erkek çocuğu yemek amacıyla 

beslemektedir. Üç Pınarlar’da baba ve anne çocukları yemek için kırk gün 

boyunca beslemeye karar verirler. Bir Romen masalı olan Altın Geyik’te anne 

babaları ölmüş, akrabaları yanında yaşayan çocuklar ormana ölüme terk 

edilirler. Kitab-ı Dedem Korkut’ta geçen “Duha Koca Oğlu Deli Dumrul Boyu” 

anlatısında kuşaklar arası yaşam/ölüm çatışmasının örtük bir örneğini 

sunmaktadır. Azrail ile yaptığı pazarlıkta “canına karşılık can arayan” Deli 

Dumrul ona “bir kere can vermiş olan”, “öz” anne ve babasından canlarını ister, 

ancak her ikisi tarafından reddedilir. Böylece anne ve baba “Dumrul’a can 

vermeyi reddetmekle onu ölüme itmişlerdir” (Saydam 1997: 137). Çocuklarını 

ölüme terk etme motifinin öykülenişi farklı biçimlerde sunulsa da sıklık gösteren 

bir tema olarak gözükmektedir.      

 

Çocuklar yok edilmek üzere olduklarını öğrenince annelerinin mezarına giderler; 

yaşayan ama ölümü getirmek üzere olan üvey anneye karşı ölmüş öz annenin 

mezarına sığınırlar. Yaklaşmakta olan ölüme karşı öğüt mezardan “bir ses” ile 

gelir: “Kaçın”. Annenin mezarından gelen ses hem masaldaki olağanüstü 

unsuru başlatmakta; hem de sesin çocukların kendi annelerine ait olmaması ve 

yaşama dair önerisiyle bir sembole dönüşmektedir: Toprak Ana. Kadının çocuk 



137 
 

doğurup beslemesi gibi toprak da yaşamı besleyen ilk kaynaktır. Bu masalda 

toplumsal dünyada anne olarak tanımlanmış kadın, beslemeyi ve yaşamı değil; 

yok etmeyi, ölümü temsil ederken, çocuklar bu tehdit karşısında bütün bir 

toplumu besleyen en temel kaynağa; kendilerini bütün kurumlarıyla dışlayan 

toplum karşısından üzeri çoktan örtülmüş en eski yaşam ve ölüm döngüsüne 

işaret eden, hayatı beslediği gibi yok edebilecek güce de sahip olan arkaik 

inanç sisteminin temsiline yönelmişlerdir.  

 

Tanrıların en yaşlısı ve en dayanıklısı arasında sayılan evrensel ana tanrıça, 

toprak ana, dünya mitolojilerinde başlangıç zamanında, tanrıları da yaratan 

olarak yer alır. İnsanın toprakla ilişkisinin devrimsel bir biçimde değişmeye 

başladığı Neolitik dönem, toprağın insan eliyle “doğal” halden bir üretim aracına 

dönüştürülmesinin başlangıcı olarak kabul edilir.92 Söz konusu dönüşüm 

teknolojik gelişimleri de içerir; toprağı işleyecek uzmanlaşmış araç gereç, 

depolamayı sağlayan seramik teknolojisindeki gelişmeler, yerleşik yaşamdaki 

değişimler gibi. Ancak bu dönem doğa üzerinde tam hâkimiyet yanılsamasının 

değil hâlâ uzlaşmanın olduğu, toprağın ana olarak kabul edildiği, yerleşim 

yerlerinde yapılan kazı çalışmalarında çıkan kilden ve topraktan yapılmış kadın 

heykelleriyle kendini göstermektedir. Bu dönem toplumları süreklilikleri için 

çocuk yapmak ve yiyecek üretmek için doğaya ve ana tanrıçaya ne denli 

bağımlı olduklarını bilmektedirler; bu nedenle toprak ana ekonomik, toplumsal 

ve dini açıdan büyük güç taşır (Rosenberg 1998: 19). Neolitik dönem, Ana 

                                                 
92 Doğal üretimin toplumsal üretime dönüşmüş bu halini Marx şu şekilde açıklamaktadır: 
 

“İnsan, pratik etkinliğiyle nesnel bir dünya yaratırken, organik olmayan doğayı 
işlerken bilinçli bir tür varlığı olduğunu, yani türü kendi öz varlığı gibi ele alan, ya da 
kendini bir tür varlığı gibi ele alan bir varlık olduğunu tanıtlar (ispatlar). Şüphesiz 
hayvanlar da üretirler. Arılar, kunduzlar, karıncalar ve başka hayvanlar kendilerine 
yuva, barınak yaparlar. Ama hayvanlar yalnızca kendilerinin ya da yavrularının 
dolaysız gereksemeleri için üretirler; üretimleri tek yanlıdır, oysa insan evrensel 
üretimde bulunur. Hayvanlar yalnız dolaysız fiziksel gereksemeleri zoruyla üretir, 
oysa insan fiziksel gereksemelerden bağımsız olarak üretim yapar, ve ancak bu 
gereksemelerden kurtulduğu zaman üretir. Hayvanlar yalnız kendilerini üretir, 
oysa insan bütün doğayı yeniden üretir. Bir hayvanın ürünü doğrudan doğruya 
kendi fiziksel gövdesine bağlıdır, insan ise kendi ürününe serbestçe bakabilir. 
Hayvan yalnız kendi türünün ölçüleri ve gereksemelerine göre yaratır, insan bütün 
türlerin ölçülerine göre üretir ve nesnenin kendi içinde yatan ölçüsünü nasıl 
uygulayacağını bilir. Dolayısıyla insan aynı zamanda güzelliğin kurallarına göre 
yaratabilir” (Marx 2003: 81-82).   



138 
 

tanrıçanın henüz tanrılar tarafından alt edilip yeraltına çekilmediği; inanç 

sisteminin “toprağın işlenmesi ve besin üretimiyle bağlantılı” olduğu ve “toprağı 

sadece bir besin kaynağı olarak değil, aynı zamanda tüm yaşamını yönlendiren 

gizemli bir güç olarak algılandığı”, toprağın “ana” olduğu dönemdir (Özbek 

2000: 193).     

   

Hint mitolojisinde Ana tanrıça Mãyã, “dünyanın küçük yaratıcısı insan, büyük 

yaratıcısı tanrı”yı büyüleyen ölümcül kudrettir. Mãyã: rahim, emziren meme ve 

mezardır; bu sıfatlarıyla ölüm ve yaşam çarkını elinde tutandır; üç önemli tanrı, 

Vişnu, Şiva ve Brahma onun tezahürleri, ürünleridir (Zimmer 2004: 265). 

Toprak, Akdeniz kültürlerinde Kybele, İsis, Astarte, Diana gibi birçok adla anılan 

Magna Mater’dir: “Büyük ana olduğu için her şeyden önce ilk o ortaya çıkmıştır. 

Primum mobile’dir; ilk başlangıçtır; her şeyin içinden çıktığı rahimdir” (Zimmer 

2004: 338); Orta Asya topluluklarının yaratılış mitlerinde ise her şeyden önce 

varolan su ve suda varolan “Ak İne” (ak anne) dir. “Suyun içinde kaotik, 

ayrıştırılamayan, her şeyi kapsayıcı, tutunma ve ayrılma imkânı vermeyen Ana 

Tanrıça, suyun dışında, yani yeryüzünde, aynı işlevleri daha ayrışmış şekliyle 

sunan Toprak Ana ve taşıdığı doğa oluşumlarıdır” (Saydam 1997: 87, 92). Üç 

Pınarlar adlı masalda çocuklar kaçarken göl kenarında oturan, elinde “ayna, 

tarak ve kil” olan ak saçlı, yaşlı bir kadına sığınırlar, ancak kadın onları 

babalarına karşı koruyamayacağını, ama kaçmalarını kolaylaştıracak bu 

nesneleri verebileceğini söyler. Altay Türkler’inde yaratıcı ‘Ak-İnen’in karşılığı 

olan “Beyaz kadın yaratıcı” sulardan çıkmış, yeri oluşturmuş ve sulara geri 

dönmüştür (Saydam 1997:89).   

 

Antik Yunan ve Roma geleneğinde Gaia, Hesiodos’un anlatısına dayanarak 

(akt. Agizza 2006: 18) şöyle aktarılmaktadır: “Kaostan Yerküre ya da 

Dünya/Toprak (Gaia ya da Ge) çıktı; bu, cinsel birleşme olmaksızın Gökyüzünü 

(Ouranos), kendisini tümüyle kucaklayabilsin diye dağları ve en sonunda Denizi 

(Pontos) doğuran birincil varlıktır.” Gaia’nın, incelediğimiz masalla motifsel 

açıdan bir bağlantısı daha vardır: Babası tarafından yenilip yok edilecek bir 

çocuğu saklayıp büyümesine yardım etmiştir. Kronos, iktidarını korumak için 



139 
 

doğan her çocuğunu yutup karnında saklamaktadır. Karısı Rhea, Zeus’u 

kurtarıp -İlyada da çok pınarlı dağ diye geçen- İda dağının tepesine bırakır. 

Gaia çocuğu alıp bir mağaraya saklar ve Zeus büyüyünce mağaradan çıkar ve 

babasını yenerek baş tanrı olur (Granger 1979: 42).  

 

Çeşitli anlatılarda karşımıza çıkan ölüme bırakılan çocuk(lar), kültürel alandan 

gelen ölüm karşısında (bu masalda üvey anne ile kişileştirilmiş olan), doğal 

alanda biyolojik dürtülerini (mezardan gelen kaçın! komutu) izlemeye zorlanırlar. 

Toplumsal düzlemde mitolojilerin ilk unsuru olan toprak, kişi düzeyinde yaşama 

arzusu olarak gözükmektedir. Mezardan gelen ve yaşamı korumaya yönelik 

“Kaçın!” komutu, doğal düzlemden başlayarak ölüm tehdidine karşı gösterilen 

tepkidir ve bütün emirlerin kökenini oluşturur (Cannetti 2003: 306, 309). 

Dolayısıyla Propp’a göre (1995: 212) masalın değişmeyen öğesi olan 

“gönderme” eylemi, kültürel dünyadan gelen tehdit ve bu tehdide doğal 

dünyadan yanıt olarak gelen kaçışla gerçekleşmiştir.  

 

Böylece ölüm tehdidi altında yok edilmek üzere olan çocuklar, kaçışla beraber 

yaşanan takipte birer ava da dönüşürler; yanlarına almaları gereken fırça, tarak, 

-en son atılmak koşuluyla- sabun aracılığıyla bu avdan kurtulmayı 

başaracaklardır. Bu sıradan nesneler, masal olayörgüsünde olağanüstü 

eylemleri gerçekleştirir: Çocukların takipçileri ile aralarını açarak zamansal 

üstünlük kazanmalarını, sonunda da takibin bitmesini ve çocukların kurtulmasını 

sağlanır. Fiziksel olarak güçlü takipçilerin –askerler- karşısında zayıf olan 

çocukların söz konusu nesneler vasıtasıyla üstünlüğü büyüsel bir etkinlik gibi 

gözükmektedir. Masallarda “atılan nesne” (Estes 2003: 456) motifi adı altında 

toplanan ve mezardan gelen sesin çocukların kaçarken yanlarına almalarını 

söylediği gündelik hayata ait sıradan eşyalardır.  

 

Çocukların nesneleri atarak gerçekleştirdikleri eylem, aslında mekân üzerinde 

aşama aşama bir tahribattır. Lévi-Strauss’a (1993: 131) göre “(h)er mit, bazı 

araçların belirli bir amaca ulaşmak için nasıl olanak verdiğini açıklar”. 

İncelediğimiz masal bu olanağı, tersinden bir yol izleyerek yapmakta; araçların 



140 
 

olmadığı durumda olabilecekleri anlatmaktadır. Kaçışla birlikte kültüre ait her bir 

nesne geride bırakılır: Tarağın bırakılmasıyla sık dikenli bir alan oluşur. Tarım, 

toprağın emek gücü ve teknoloji yoluyla dönüştürüldüğü kültürel-ekonomik bir 

faaliyettir; eğer bu teknoloji (en basit düzeyde tırmık, çapa gibi aletler) bir 

kenara bırakılır ve gerekli faaliyetler yerine getirilmezse, toprak yabanileşecek 

ve üzerinde yetişen bitkiler toplumun beslenme ihtiyacını karşılamayacaktır ve 

ölümler başlayacaktır. Çocuklar fırça ve tarağı atarak, aşama aşama tarımsal 

faaliyetin teknik araçlarını geride bırakırlar, toprağın verimsiz ve çorak biçime 

dönüşmesine neden olurlar. Tarım önemli bir işgücünü de gerektirmektedir; 

çocuklar giderken sadece teknolojik araçları bırakmazlar, aynı zamanda 

kendileri de giderek gelecek nesli ve işgücünü de götürürler. Tıpkı, Gaia ile 

Ouranos’un birliğinden yıkıp-yok edici güçlerin temsilcileri olan canavar varlıklar 

da ortaya çıkarması gibi (Agizza 2006: 18); toprak da, toplumu beslediği kadar, 

kıtlık dönemlerinde ölümün de kaynağı olabilir. En son atmaları öğütlenen 

sabun ile geride bıraktıkları topraklar “umman”a dönüşmüştür; “tufan” motifinin 

en basit ifade edilişidir bu. Kültürel dünya kendi içindeki çatışmaların ardından 

doğanın güçleriyle yok olmuş; su ile sembolize edilmiş olan kaotikliğe, 

biçimsizliğe dönmüştür (Eliade 1992: 183).  

 

Üç Pınar masalında ise kaçışa yardımcı üç nesne “kil, tarak ve ayna”dır. Geride 

bıraktıkları alan sırasıyla kil bırakıldığında “çamur alanı”; tarak bırakıldığında 

“dikenli alan”; ayna bırakıldığında “uçsuz bucaksız deniz” haline dönüşür. Bu 

masalda da atılan nesneler geride bırakılan kültürel dünyanın aşama aşama 

yok oluşunu anlatmaktadır. Kilin seramik yapımında ana malzeme oluşu ve 

seramiğin tarım toplumu için önemli rolü; toprağı işlemeye yarayan araçların 

sembolleştirilmiş biçimi olarak tarak atılmasıyla toprağın yabanileşmesi; son 

olarak, ayna ve suyun yansıtıcı özelliği üzerinden kurulan benzerlikle, aynanın 

atılmasıyla deniz oluşmuş, böylece –yine- tufan motifiyle bu masalda da tarım 

toplumunda çözülüşü anlatılmıştır. Toplum gelecek kuşağını kaybetmekle, 

kültürünün bağlı olduğu toprağı işleyecek gücünü de kaybetmiş, böylece doğa 

karşısında zayıflamış ve parçalanmış olmaktadır. Bu durum bize masal içinde 

çocukların kaçarken geride bıraktığı kültürel dünyanın üç nesnesinin, araçların 



141 
 

önemini, dahası onları kullanmaya yetili insanın olmayışında yaşanabilecekleri 

göstermektedir. İnsanların çevreleri ile kurdukları tekno-ekonomik ilişkilerdeki 

çözülme çocukların kaçışında yaşananlar ile böylece anlatılmaktadır.   

 

Masalda kaçışa yardımcı nesnelerin sayısı olan üç, masalın “üçlü bakışım 

kuralı” (Boratav 1969: 81) ile ilgidir. “Üç” rakamının masallarda çeşitli biçimlerde 

karşılaşırız: Problemi çözecek soru üç kez yinelenir, aranan nesneyi kardeşlerin 

üçüncüsü bulur, çözüme giden yoldan üç engel vardır gibi. Üçün bu yaygın 

kullanımı sayı sistemlerinde kimi sayılara yüklenen özel anlamlarla ilgilidir. 

Dinsel sistemlerdeki üç rakamı örnekleri olan Hristiyanlıktaki Teslis (Baba, Oğul, 

Kutsal Ruh); Müslümanlıktaki Musellis (dört halifeden ilk üçünün halifeliğinin 

kabul edilip Ali’nin halifeliğinin reddedilmesi); tanrı Trimurti’nin üç görünümü 

olan yaratıcı Brahma, tutucu Vişnu, yıkıcı Şiva gibi (And 2007: 45). Saydam 

(1997: 228) “üç”ün anlamının, birin çokluktaki açılımını açıklamak; ikinin taşıdığı 

ayrım ve zıtlık’ın ötesine geçebilme imkânını taşıdığını şöyle anlatmaktadır: 

        
“Üç, ikinin aşılması; yeni bir öğenin eklenmesidir. İki ise her açıdan birin, tek 
olanın bölünmesiyle ortaya çıkan bir kutupluluğun sembolüdür. Bu kutuplar 
iyi-kötü, kadın-erkek, yaşam-ölüm karşıtlıklarını içerebilir. İkiye eklenen 
üçüncü öğe ile ilk iki öğeden farklı bir oluşuma geçilir. İkili zıtlıklar 
arasındaki çelişki ve çatışma çözülmüş olur. “Tez” ve “antitez” arasındaki 
gerilimden bir “sentez” üretilmiştir. Üç, “önceki ikiliği geçersiz kılmayan fakat 
daha çok onu alt eden bir bütünleşmeye” götürür. Üç, ikiye yeni bir öğenin 
eklenmesi, bir doğumdur; anne-baba ikilisinden çıkan çocuktur. Masallarda 
çocuk kahraman çoğunlukla üçüncü çocuktur. Zira çocuk aile içinde ana-
baba ikilisinden sonra her zaman üçüncü öğedir; üç sayısı çocuk ile 
özdeştir. İki çift sayı olarak dişile atıfta bulunurken, üç, bir gibi tekildir ve eril 
nitelik taşır. Dolayısıyla iki, doğanın ve annenin; bir ve üç ise bilincin, tinin 
ve baba ile oğlun sayılarıdır. Geometrik olarak en basit içine kapalı şekil 
olan üçgenin üç köşesi vardır. Üçgenin kapanıklığı aynı zamanda kendine 
yeterliliğin de göstergesidir” (Saydam 1997: 126).  

 
 
Çözümlenen masalda topluluğun parçalanma sürecinin adımları olarak, iki farklı 

anlatıda da “üç nesne” kullanılmaktadır. Masalın ikinci kısmında topluluk, 

kendini inşa ettiği ve onu tanımlayıp doğal dünyadan ayıran ekonomik ve 

kültürel hayatın bir sonraki kuşağa aktaramadığı, kendi çocuklarını yok etmeye 

teşebbüs ettiği için yıkım yaşamıştır. Çocuklar “yaşama kaygılarıyla” kültürel 

dünyayı, onu kuran ve devamlılığını sağlayan araçları geride bırakarak, hayatta 



142 
 

kalmayı başarmışlar ancak doğal dünyada yoksunluk içinde kalmışlardır. 

Kaçışla birlikte kültürel dünya (ev/köy) onlar için bitmiş, sınırı geçerek doğal 

dünyaya (orman) varmışlardır. Hayatta kalmak ve yaşamak arasındaki fark bu 

sınırdan itibaren III. Kısımda anlatılan öyküde “nasıl yaşamak” problemini 

kuracaktır.      

 
Kesit III 
 
Masalın III. kısmı çocukların hayatta kalma çabalarına, “nasıl yaşayacakları” 

sorununa odaklanır. Çocuklar hayatta kalmayı başarmışlar; ancak “yersiz” 

kalmışlardır. Masallarda temel sınamaların gerçekleştiği ve tam anlamıyla 

kültürel dünyanın ters yüzü olan ormanda, kültürel dünyanın çizdiği sınırların 

dışındadırlar. Böylece çaresizlik içindeki çocuklar, en temel düzeydeki fizyolojik 

ihtiyaçların eksikliğini yorgunluk ve susuzlukla hissetmişlerdir. Jung’a göre 

(2005: 70) birçok mitte karşılaşılan yorgunluk, bir motif olarak “hayati önem 

taşıyan bir anın farkına varılmasını” anlatır. Çocuklar yaşamak için kaçmışlardır, 

yaşam en temel düzeydeki eksiklikle kendini hissettirir. Masalın bu düzeyinde 

odaklandığı sorun, kültürel ve doğal alanın taşıyıcısı olarak insanın, her iki 

alandan gelen taleplerle yaşadığı çatışma ve bu çatışmaya verdiği yanıta 

ilişkindir.  

 
Fizyolojik kökenli susuzluk duygusu ve su içme davranışı hücrelerdeki su kaybı 

ile kan hacminin azalmasına bağlıdır ve doğal yollardan su kaybını gidermek 

için su içme davranışı “birincil içme” olarak tanımlanmaktadır. Sosyal bir 

davranış olan “ikincil içme” ise bedenin suya gereksinmesi olmadığı hallerde de 

gerçekleştirilebilir (Cüceloğlu 1996: 243, 244). Su içme, bütün canlılarda 

metabolizmanın ihtiyaçlarını giderme davranışı olarak, en temel düzey 

gereksinime işaret eder; öte yandan insan söz konusu olduğunda bu ihtiyaç 

kültüre bağlı farklı yanıtları içerir. İnsan su ihtiyacı olmasa da içme eylemini, 

üstelik sadece su ile değil çok daha çeşitli yanıtlarla karşılayabilir. Böylece 

kültürel/ doğal canlının, doğal canlılardan farkı bu en temel düzeyde kendini 

ortaya koymaktadır. Çocuk susamıştır, yerdeki izlerde su vardır, bu su 

ihtiyacına bir yanıt olabilir. Öte yandan izlerdeki suyu içmek isteyen küçük 

çocuğa ablası bu davranışının hatalı olacağı konusunda uyarır, sabretmesini ve 



143 
 

“su” bulacaklarını söyler. Böylece yerdeki suyu “içilebilir” dolayısıyla ihtiyaçlarını 

karşılayabilir olarak tanımlamaz. Ancak erkek kardeş geyiklerin izlerinde 

birikmiş suyu, “içme, geyik olursun” uyarısına rağmen içer ve geyik olur: 

Fizyolojik ihtiyaca verilen yanıt, böylece, yabanıl olan ile kültürel olanın 

farklılığını ortaya koymuş olur. Masalın Romen versiyonu olan Altın Geyik’te 

çocuklar sırasıyla “tilki, ayı ve geyik” izinde birikmiş suya rastlarlar. Çocuk ilk iki 

seferde ablasının uyarısı ile “su içme” ihtiyacını ertelese de son seferde 

dayanamayıp suyu içerek altın tüylü bir geyiğe dönüşmüştür. Üçlü bakışım 

kuralı gereği sorun üç kez yinelenip, üçüncü seçenekte yani üç seçenek içinde 

tercih edilebilir olanla yanıtlanmıştır. Üç farklı vahşi hayvandan tercih edilenin 

geyik olması ise tesadüfî değildir. Bir önceki kesitte yaşadıkları takiple çocuklar, 

“av”a dönüşmüştür. Bu kesit içinde erkek çocuğun tercihi ile yabanıllaşmasında 

–Türk kültüründe de - hayvan simgeciliğinde “av” için kullanılan geyiğe 

dönüşmesi anlamlıdır (bkz. Karabaş 1981: 171). Evcilleşmiş bir hayvan ya da 

bitki yabanıl haline dönebilse de, “tarihsel insan vahşileştiğinde bile, değişik 

tarihsel evcilleştirmelerin kaynağı olan kök-insan olamaz” (Bloch 2007:94). 

“İnsan olmama/ doğal bir canlı türü olma” halini Güngören, Robinson örneği 

üzerinden şöyle açıklamaktadır: 

 
“Robinson’un kaza sırasında birkaç günlük bebek olduğunu düşünelim; bir 
fıçı içinde sahile ulaşmış; ve kurtlar tarafından emzirilip büyütülmüş. İşte bu 
durumda onun için ‘öteki’ sorunu hiçbir boyutta varolmayacaktır. Zaten 
insansılaşma sürecinin hiçbir evresini yaşamamış olduğundan ve insan 
toplumlarından herhangi bir dili de konuşamadığından, herhangi bir kimlik 
sorunu da olmayacaktır. O, adayla birlikte nefes alıp veren, adadaki diğer 
canlı türleriyle birlikte aynı ekolojik ortamda beslenen, doğal bir canlı türü 
olarak yaşayıp gidecektir. Zoolojik açıdan insan türüne ait olup olmadığı 
tartışılmaz, ama, bir ‘öteki’, adaya gelmedikçe, bunu tartışacak kimse 
olmayacaktır. Ona ilkel insan da denemez, çünkü ilkel dediğimiz insanlar 
da, en basit bulduğumuz biçimlerinde bile, karmaşık bir toplumsal 
örgütlenmeye, dile ve kültüre sahiptir” (Güngören 1999: 38-39).  

 

Geyik sözcüğü pek çok dilde yabanıllık ve kutsallık anlamını taşır ve doğal 

yaşamla özdeşleşmiştir. Örneğin “Anadolu’da özellikle Yörükler dağ keçisine 

geyik der” (Emiroğlu 2003c: 337); geyik yabanıl av hayvanlarının ortak adı 

olarak kullanılır. Japon kültüründe dağ tanrılarının vücut bulmuş halidir.  Pek 

çok kültürel sistemde geyik, özellikle besin kaynağı oluşturması ve derisinin 



144 
 

kullanımı alanlarının yaygınlığı ile ekonomik bir değer oluşturur; özellikle Kuzey 

kuşağı halklarında binek hayvanı olarak kullanılması ile ekonomik anlamı daha 

da fazladır. İnsanın, yabanıl olanla kurduğu ilişkide geyik kendine özgü birçok 

anlam üretmiştir; zarif ve hızlıdır ancak savunmasızdır, bu nedenle genellikle 

mitolojilerde kurban veya dost olarak yer alır.  Boynuzlarının düşüp tekrar 

çıkmasından dolayı pek çok kültür geyiği önemli bir döngüsellik sembolü sayar 

ve bu özelliği ile yaşam ağacına yaklaşır; örneğin Çin kültüründe uzun yaşamın 

sembolüdür. Geyiğin kutsallık taşıdığı toplumlarda, örneğin Kuzey Amerika, 

Sibirya ve Altaylarda geyik yaygın bir tema olarak kullanılır. Şaman giysisi geyik 

derisinden yapılır, elbise ve davula geyik desenleri bezenir. Hitit panteonun 

önemli tanrılarında olan ve hem insanların alın yazılarına egemen hem de bir av 

tanrısı olan Runda’nın üç sembolünden biri olan geyiğin –diğerleri kartal ve av 

değneğidir- kutsallığı Anadolu’da farklı söylenceler (Abdal Musa ile Geyikli 

Baba, Kaygusuz Abdal örneklerinde olduğu gibi) vasıtasıyla devam etmektedir 

(Eyuboğlu 1990: 127, 129; Emiroğlu 2003c: 337).       

 

Öte yandan geyik boynuzları farklı kültürel sistemlerde kutsallığın tersi bir anlam 

taşıyabilir; erken ortaçağdan itibaren, tıpkı Türkçe kullanımında olduğu gibi 

aldatılan kocayı da temsil edebilir. Sembolik öğenin bu durumdaki karşıt çift 

anlamlılığı, kültürel sistemlerdeki değer ve çatışma ile ilgilidir; bir sistem için 

kutsallaşmış olan diğerinde kendi sisteminde yarattığı çatışmadan dolayı 

aşağılama yoluyla alçaltılmıştır.93 Örneğin Anadolu’da bereket getirmesi 

amacıyla, evlerin giriş kapısına geyik boynuzunun asılması yaygın olarak 

devam eden bir pratiktir; diğer yandan zinaya da işaret etmesi -Şeyhülislam 

Ebussuud Efendinin fetvalarında kapısında geyik boynuzu olan hanelerdeki 

kadınların ahlaksız olduğu anlamı taşıması (Emiroğlu 2003c: 338)- sembolik 

anlamın çatışan çift değerliliği göstermektedir (Emiroğlu 2003c; Shepherd 2002; 

Estés 2003).  

 

                                                 
93 Çin kaynaklarında Türk boylarından sayılan Ye-Da’larda kadınlar çokeşlidir ve başlarında 
kocalarının sayısını gösteren geyik boynuzu taşırlar, geyik ata kültünün taşıyıcısı olarak 
geyikleşirler. Cengiz han yasalarında zina yapan kadının kocasına “boynuzlu” denilmektedir; 
böylece tekeşlilikle birlikte geyikleşme erkekler için alçaltıcı bir anlam taşımaktadır (Emiroğlu 
2003c: 338).   



145 
 

Masalın bu kesitinde, küçük çocuğun geyiğe dönüşmesi yabanıllaşmayı 

gösteren bir sembol olarak kullanılmıştır. Öte yandan ablanın kardeşini terk 

etmemesi ona yeni bir konum kazandırmıştır: “kız-kardeş ve geyik-kardeş”, 

kardeşlerin kültürel alandan çıkıp, yabanıl/doğal alandaki yeni konumlarına ve 

hayatta kalma/yaşamı sürdürme biçimlerine işaret etmektedir. Kız kardeşin 

yabanıl alanda geyik kardeşi ile kazandığı yeni konum, geyik kültünün kabul 

gördüğü toplumlarda yaygın bir semboldür. Eski Yunan’da geyik ile birlikte 

gösterilen ve “kırların bakiresi” olan tanrıça Artemis bu sembolün bilinen en 

yaygın örneğidir. Leto ve Zeus’un kızı ve Apollon’un ikiz kardeşi olan Artemis, 

doğa ve ormanlarda yaşaması ile kentleşmenin karşı tarafında yer alır ve 

böylece Athena’nın zıt kutbunu oluşturur; diğer yandan Athena gibi bekâretinin 

ön plana çıkarılmasıyla saflık sembolüdür. Hayvanlara ve doğal bitkilere; 

dolayısıyla yabanıl yaşama hükmeder: “Tahtı bir ağaç üzerine kuruludur”. 

Zeus’un ona verdiği yay aynı zamanda en belirgin özelliği olan avcılığının 

işaretidir (Agizza 2006: 52-53; Estin ve Laporte 2003: 99; Neumann 1970: 274).  

Geyikle birlikte resmedilen Artemis gibi masaldaki kız kardeş de, yabanıl alanda 

geyik kardeşi ile birlikte saflık ve bütünüyle doğallık içinde yaşar; IV. kesitte 

kültürel dünya ile yaşanacak karşılaşma bu özelliklerini daha da belirgin 

kılacaktır.    

 
Kesit IV 
 
Bu kesit yabanıl alanda yaşayan kız-kardeş ve geyik-kardeşin, insan/kültür 

dünyası ile teması ve bu temasla yaşanan sınamalar anlatılır. Bu temasın 

vasıtası masala katılan yeni özne, bey-oğlu’dur; böylelikle masal olayörgüsünde 

dönüm noktası yaşanır. Kız-kardeş ile bey-oğlunun karşılaşması, “atın suya 

vuran görüntüden ürkmesi”yle gerçekleşir. Bu durum hayvanların özellikle de, 

evcilleşmiş iki hayvan olan “at ve köpeğin” doğaüstüne karşı duyarlı oldukları 

inancı ile ilgilidir (Felton 2002: 16). Pek çok kültürde atın dünyalar arası geçiş 

aracı olarak kullanılması -örn. İslam inancında peygamberi miraca çıkaran binek 

hayvanı Burak kimilerine göre bir attır (And 2007: 298) ; kutsal atların sulardan 

doğması –Antik Yunan mitolojisinde kanatlı at Pegasusun doğuşu sularla 

bağlantılıdır ve Pegasus göğe yükselmeyi sağlayan bir binek hayvanıdır (Estin 



146 
 

ve Laporte 2003: 191)- bu özellikleri ile ilgilidir. Sezgisel itkileriyle yol gösterici 

olan at, bu sembolik anlamıyla efsanelerde “yardımcı hayvanlar” kategorisinde 

sıklıkla kullanılır (Zimmer 2004: 50). Atın huzursuzluğu ile ağaç üzerindeki kızın 

farkına varan Bey-oğlu, (kameri sembolizminde önemli bir yer tutan “ayın on 

dördü” 94 kalıp ifadesi ile anlatılan) kızın güzelliğinden etkilenir ve onu kendine 

eş olarak almak ister. İnsanın yaratılışıyla, ağaç ve kadının ilişkilendirilmesi, 

farklı kültürlerin anlatılarında, yaygın olarak kullanılan bir motiftir. Bu motife 

ilişkin Orta Asya Türklerine ait örnekler şöyle sıralanabilir: “Bir inanca göre 

ağacın deliğinden çıkan bir kadın ilk insanı doğurmuştur”; “ilk insanın, kozmik 

ağacın içinde, belinden yukarısı çıplak bir kadın tarafından beslenildiğine 

inanılır”; “bir adanın ortasındaki kovuktan insanlar türemiştir” “Oğuz-Kağan, ilk 

karısını ağaç kovuğundan bulmuştur” (And 2007: 37; Roux 2000: 27). Masalda, 

bey-oğlu ağaçta gördüğü kızı kendine eş olarak ister; ancak kız bütün çabalara 

rağmen ağaçtan indirilemez. Tahtı ağaçta olan tanrıça Artemis gibi, “cinselliğe 

karşı bir direnme ve savunma eğilimindedir” (Agizza 2006: 52). Ağaçtan inmeye 

rıza göstermediği için, kaba kuvvet yoluna başvurulur; ağaç kesilmeye çalışılır, 

ancak geyik-kardeşin ağacın kesilen yerini yalayarak onarması ve bunun 

yinelenmesi ile bu yoldan da vazgeçilir.  

 

Sonunda kız, bir “kocakarı”nın hilesi ile ağaçtan indirilir. Ancak bu hilenin dikkat 

çekici bir özelliği vardır: Hile, ekmeğin yanlış pişirmesi üzerine kurulmuştur ve 

kız, bu yanlışlığı gidermek için ağaçtan inmiştir. “Kimliği açığa çıkarmak” için 

                                                 
94Önemli kameri sayılar arasında 14, sembol dilinde dişil bir sayıdır. Kameri konaklarında önemli 
bir yer işgal eden 14, kameri devrinin tamamlandığı 28’in yarısıdır. Böylece şişen ayın bir 
dolunay olarak mükemmelliğe ulaşması 14 gün alır (Saydam 1997:238). Ay döngüsü ile güzellik 
anlayışı arasında kurulan bağlantı, kadın ve bazı diğer yüksek dişi primatlarda –yaklaşık 28 
günde bir tekrarlayan- menstürasyon süreci ile ilgilidir. Bu süreçte -yaklaşık olarak- 28. gün, 
döllenmemiş yumurtanın rahimden atılmasını; 14. gün ise rahimdeki yumurtanın döllenmek için 
en uygun olduğu zamanı göstermektedir.   
 
Öte yandan, “ayın on dördü” kalıp yargısı sadece kadın güzelliğini anlatmaz; aynı zamanda –
analiz konusu olacak “Hüsnü Yusuf Şehzade” masalında olduğu gibi- “güzel” bulunan erkekler 
için de kullanılmaktadır. Bu, ayın içinde bulunduğu duruma göre eril ya da dişil sembolizminin 
taşıyıcısı olması ile ilgilidir: “Karanlık geceyi (bilinçli olmayanı) aydınlatan gök cismi olarak ay 
bilincin göstergesidir; yani (başlangıçta) eril bir semboldür. Ancak güneşin (gündüz aydınlığı ile 
bağlantılı bilincin) egemenliğinde, gecenin aydınlatıcısı olan ay, eril’in karşıt kutbunda yer alır; 
yani dişil’dir” (Saydam 1997: 238).  



147 
 

yapılan hile motifinin en tanıdık örneği kadın kılığında saklanan Akhilleus’un 

kimliğinin, Odysseus’un hilesiyle açığa çıkarılmasıdır:    

 
“Thetis, oğlu Troia Savaşı’na giderse bir daha dönmeyeceğini bildiğinden, 
onu kız gibi giydirip Skyros hükümdarı Lykomedes’in sarayına saklamıştır… 
Oraya Akhilleus’u almak üzere, gezgin tacir kılığında Odysseus, Nestor ve 
Aias gelmişti. Akhilleus olmadıkça Yunanlılar hiçbir zaman Troia’yı ele 
geçiremeyeceklerdi. Üç kahraman, hükümdarın kızlarına kadın giysileri 
gösteriyordu ama malların arasında silahlar saklıydı. Akhilleus silahları 
görür görmez hemen üzerine atıldı ve onun kız değil, savaşçı bir erkek 
olduğu ortaya çıktı” (Agizza 2006: 310).  

 

Bu anlatı bize hem cinsiyetin hem de meziyetin, sembolleştiği “silah” vasıtasıyla 

açığa çıkarılabileceğini gösterir. Altın Geyik masalında hile tıpkı bu masaldaki 

gibi ekmek yapımı ile ilgilidir. Yaşlı kadın bu hileyi geliştirmek için kızı gizlice 

izler ve geyikle olan ilişkisini keşfederek,  “bir şey kesin; burada olağan yöntem 

sökmez” kararına varır; öte yandan kızın kimliği ile ilgili şüphelerini şöyle dile 

getirir: “bu bir periyse ona bir şey yapmak istemiyorum, ama insansa, onu 

ağacından indirmeliyim”. Böylece yaşlı kadın, insan/doğaüstü varlık (peri) 

ikilemini “ekmek yapımı” hilesi ile çözme yolunu tutmuştur. İncelediğimiz 

masalın bu kesitinde sorulan “in misin, cin misin” sorusuyla bu problem ilk elden 

çözülmüş; “ağacı kesme” gibi olağan bir yöntem denenmiş ve başarısız olmuş; 

“kocakarı” gerçekleştirdiği hile ile kızı ağaçtan indirmeyi başarmıştır. Hileye 

konu olan ekmek yapımı, insan dünyasının önemli başarılarındandır. Childe 

(1998: 56) ekmek yapımının önemli bir teknolojiye işaret ettiğini şu şekilde 

açıklamaktadır: “Un, kolaylıkla lapaya ya da yassı hamura dönüştürülebilir, fakat 

onu ekmeğe dönüştürmek bir parça biyokimya bilgisini –mikroorganizmaları 

kullanarak mayalanma sağlamayı- ve aynı zamanda özel olarak yapılmış bir 

fırını gerektirir”. Böylece doğal dünya içinde yaşayan kızın, bütünüyle insan 

dünyasına ait olduğu, insan dünyasının önemli bir becerisi vasıtasıyla açığa 

çıkarılır. Ama aynı zamanda kız, hile ile evlendirilir. Ancak bu evlilik, masalı 

mutlu sona ulaştırmaz. Masallarda düğün töreninin süresi olan ve kalıp bir 

ifadeye dönüşmüş kırk gün, sayı sembolizminde önemli bir süreye işaret 

etmektedir. Kırk rakamının kaynağının Mısır’da gözlemlenen önemli kozmik 

değişimler olduğu sanılmaktadır. İnsan yaşamını doğrudan etkileyen kimi doğa 



148 
 

olaylarının süresini bildirir: Meyve ve bitkilerin kırk günde oluşması, yağmurların 

kırk gün sürmesi gibi. Antik Mezopotamya’da boğa takımyıldızının ufkun altında 

görünmesinden sonra başlayan yeni yıl kutlamaları kırk gün sürerdi. Eski Ahit’e 

göre dünya kırk gün ve kırk gece sular altında kalmıştır; Musa kırk gün kırk 

gece boyunca Sina Dağında beklemiş ve “On Emir”i bu süre sonunda almıştır; 

bu nedenlerle bu süre hazırlık ve bekleme süresi ile ilişkilendirilmiştir. Arapça’da 

kırk’ın karşılığı olan Erbain’dir ve karakış anlamında kullanılır; 27 Kasım’dan 5 

Ocak’a kadar süren 40 günlük süredir ve bu dönemde kötü ruhların çoğaldığı 

süreçtir. Yeni doğmuş çocuk için ilk kırk gün tehlikeli dönemdir (And 2007: 49; 

Shepherd 2002: 350). Kırk rakamının kullanımına ilişkin bu ve benzeri 

örneklerin gösterdiği gibi kırk rakamı, insan yaşamında etkileri kritik olan 

süreçlerin zaman birimi olarak kullanılır. Böylece, masallarda kullanılan “kırk 

gün, kırk gece” süren düğünler evliliğin onaylaması ve gerçekleşmiş olmasını 

ifade etmek için kullanılır.  

 
Kesit V 
 
Masalın V. kesitinin açılış cümlesi, evlilikle mutlu sona neden ulaşılmadığını 

anlatır. İki kardeş bu evlilikle yaşamak için üçüncü bir mekâna gelmişlerdir; tıpkı 

diğer mekân değiştirmelerde olduğu gibi, kendilerinden daha güçlü olanın 

dayatmasına tabi olmuşlardır; dolayısıyla her üç mekân değişikliği tercihle değil 

bir zorlama ile gerçekleşmiştir.  

 

Bu kesitte kız-kardeş ile geyik-kardeş’in yaşadıkları kötülüklere bir yenisi 

eklenir. Mekân değiştirmelere eşlik eden “kötülük”, tıpkı diğer ikisi gibi (üvey-

anne, kocakarı), burada da bir kadın tarafından –Arap halayık-  gerçekleştirilir. 

Arap halayık, bey-oğlun’un olmadığı, dolayısıyla rahat bir biçimde kendisini kız-

kardeş yerine geçireceği bir zamanda bu eylemi gerçekleştirir. Kızı, gölün derin 

sularına ittirir; giysilerini giyerek onun yerine geçer. Giyim insanların dış 

dünyaya sundukları imgeleridir; dış dünyaya gösterdikleri maskeleridir. Bu imge 

kişisel olandan kültürel olana doğru geniş bir yayılım gösterir. İnsanlar giyim 

vasıtasıyla, kılık değiştirip kendilerini şekillendirerek mükemmele yakın bir yüz 

sunabilirler (Estes 2003: 68). Arap halayığın kız-kardeşin giysilerini giyerek 



149 
 

gerçekleştirdiği mükemmele yakın kılık değiştirme, “renk” dışında herhangi bir 

açık vermemiş; bu “ufak kusur”un nedeni olarak “kızgın günün” etkisi verilmiş ve 

bey-oğlu kandırılabilmiştir. I. Kesitte üvey-annenin etkisindeki öz-baba gibi, bu 

kesitte de koca kolaylıkla etki altına alınabilmiş, V. kesitte kız-kardeş ile VI. 

Kesitte geyik-kardeş, yeniden kötülüğün kurbanlarına dönüştürülmüştür.  

 
Kesit VI. 
 
Bu kesit, kardeşlerin bir kez daha ölüm tehdidi ile karşılaşmalarını ve bu 

tehditten kurtuluşlarını anlatır. Kızın yerine geçen Arap-halayık, geyiğin 

öldürülmesini ister. Geyiğin kızın kardeşi olduğunu bilen bey-oğlu için, karısının 

kardeşini yeme isteği anlaşılmaz olsa da, yine de rıza gösterir; tıpkı çocuklarının 

üvey-anne tarafından yok edilme isteğine razı olan öz-baba gibi. “Bilenen kırk 

bir bıçak”la geyik kurban edilmek üzeredir.  

 

Sembolik özellikleri ile yeniden doğuşun temsili olan geyik kurbanı yeniden 

canlanış ayinlerinden biridir. Eski Orta Asya toplumlarında geyik, ölüm 

törenlerinde yaygın olarak kullanılan kurban hayvanlarından biridir (Divitçioğlu 

2005: 112). Hayatta kalma becerileri gelişmiş olan geyik en soğuk kış 

mevsimlerinde yiyecek bulması, doğurabilmesi ve doğanın döngülerine uyum 

sağlaması ile dikkat çeken kutsal hayvanlardandır. Yenilen hayvanın fiziksel 

özellikleri gibi moral özelliklerine de sahip olunacağına inanılan pek çok 

kültürde, geyik eti yiyenin hızlı ve akıllı olacağına inanılır (Frazer 1992: 84-85). 

Kutsal sayılan geyiğin kurbanı birtakım tabularla çevrilidir. Örneğin geyiği döngü 

dışında öldürmek doğaya bir saygısızlıktır ve mitsel ölçülerde cezaya neden 

olur (Estés 2003: 491).  

 

Ölüm tehdidi karşısında kalan geyik-kardeş sulara seslenip kız-kardeşinden 

yardım ister. I. Kesitte toprağın içinde, mezarda yatmakta olan annesine 

seslenen çocuk; bu kesitte suların içinde bir balığın karnında olan kız-kardeşine 

çaresizliğini “kırk bir bıçak bilendi/ gırtlağıma dayandı” 95 ifadesiyle anlatır. Öte 

                                                 
95 Sembolik sayı olarak kırk bir, olasılıkla kritik bir süreye işaret eden “kırk”ın bitmiş olduğunu 
anlatmaktadır. Örneğin loğusa ve yeni doğan çocuk, kırk günlük süre içinde özellikle 7., 20., 30., 
37., 39. ve 41. günlerde, “kırk basmaması” için bir takım uygulamalara tabi tutulur (Örnek 2000: 



150 
 

yanda suya itilmeden öncekinden farklı olarak, geyik-kardeş tarafından “kolunda 

mercan” olduğu söylenmektedir. Mercanlar çok çeşitli renklerde deniz canlıları 

olsa da, sembolik düzeyde kırmızı ve kan ile ilişkilendirilirler. Örneğin, 

Hristiyanlıkta İsa’nın çilesinin sembolüdür; Antik Yunan mitolojisinde biçim ve 

rengini Medusa’nın damlayan kanından aldığına inanılır; Çin ve batı simyasında 

denizin altında büyüyen bir ağaç olarak düşünülen mercan kırmızı renginden 

dolayı yaşam ağacı temsili sayılmaktadır; Antik Roma’da zamanında ise 

bebekler ve çocuklara, onları hastalıklardan korumak için mercan kolyeler 

kullanma inancı vardır (Shepherd 2002: 2149. Dolayısıyla balık karnındaki kız-

kardeşin kolundaki mercan hem katlandığı çileye hem de çocuğunu doğurmuş 

olduğuna işaret etmektedir.  

 

Suya, kuyuya itilme ve balık, canavar tarafından yutulma gibi motiflere 

mitoslarda, masallarda sık rastlanır ve bu motif sıkışıp kalınmış mekânın 

temsilidir. Tevrat ve Kur’an’da geçen Yusuf ve Yunus peygamberlerin 

hikâyelerinde bu iki motife de rastlanmaktadır. Yusuf, onu kıskanan kardeşleri 

tarafından kuyuya atılarak ölüme terk edilmiş; Yunus ise çağrısına uyduğu 

halde Nineva Halkını terk etmiş olmanın günahını bir balığın karnında çile 

çekerek geçirmiştir (And 2007: 220, 433). İnisiyasyon ritüellerinde adayın –

kulübeye kapatılma, battaniyeye sarılması gibi pratiklerle- yalıtılması eşik 

aşamasındaki konumunu gösterir; bu aşamadaki kaotik halin karşılığı balık, 

canavar gibi mitsel bir varlık tarafından yutulma ile anlatılır. Geyik-kardeşin 

yardımına, çocuğu ile birlikte, balığın karnında sıkışıp kalması nedeniyle 

gelemeyeceğini anlatan kız-kardeş, anne olduğunu da bildirmektedir.  

 

Öte yandan geyiğin suda biriyle konuştuğunu duyanlar, bey-oğlunu bu 

konuşmaları dinlemesi için uyarırlar; konuşulanları dinleyen bey-oğlu karısını 

balığın karnından çıkmasını sağlar. Arap-halayığı da masal adaletinin 

kalıplaşmış ifadesine uygun “kırk katır-kırk satır” “tercih”i sunularak 

cezalandırılma gerçekleştirilir. Hamile olan Arap-halayığ’a verilen ceza masalın 

kendi iç işleyişinde “adil” bir hükümdür; masallarda “başkasını hatalı olarak 
                                                                                                                                               
146). Dolayısıyla, masalda “kırk bir bıçağın bilenmesi” ve “gırtlağına dayanmış olması”, geyik-
kardeş için gerçekleştirilecek kurban töreninin başlamak üzere olduğu anlamı taşımaktadır.   



151 
 

yargılayan birinin, o kişi için hükmettiği ölüm biçiminin aynısıyla cezalandırılması 

doğru ve adildir” (Zimmer 2004: 142). Masal böylece hızlı bir anlatımla ve her 

şeyin yoluna girdiğini anlatan “onlar erdi muradına” kalıp sözü ile aniden biter.   

VI. 2. 3. Masalların Başlangıcı ve Sonu Arasındaki Temel Dönüşümler 

VI. 2. 3. 1. Masal Zaman ve Mekânındaki Dönüşümler ve İşlevleri  

Masalın çözümleye çalıştığı temel sorun iki kardeşin eylemleri ile kurulmuş olan 

olayörgüsü vasıtasıyla anlatılmaktadır. Kardeşlerin dönüşümleri masal içinde 

zaman ve mekânda yaşanan değişimlerle anlatılır. Dönüşümlere eşlik eden 

sınamalarda, mekânlar ya olağan işlevinin dışında bir işleve hizmet etmektedir 

ya da olağanüstü alanlar olarak gözükmektedir. Mekânların bu değişimlerinde 

zaman da olağan akışının dışına çıkmakta, yoğunlaşarak hızlanmakta ya da 

yavaşlamaktadır. Yaşanan kültürün tanımlanmış kategorileri olan zaman-

mekân, masalda bu kabullerin ötesine geçerek, sembolik bir anlama 

kavuşmaktadır. Bu masalın olayörgüsünü oluşturucu eylemlerin, üzerinde 

yükseldiği zaman ve mekânlar şöyle sıralanabilir:   

 

1. Ev/mezar: Kültürel dünyaya ait temel mekânlar olan ev ve mezar, yaşam ve 

ölüm alanları olmasıyla aynı zamanda bir karşıtlık ilişkisi içindedirler. Masal 

başlangıcında dengesizliği yaratan, çocukların dışlanmış ve ölüme terk 

edilmişliğinin ifadesi, mezara sığınmış halleridir. Çocukların durumuna neden 

olarak öz/üvey karşıtlığı gösterilmektedir: Evdeki anne, üvey olması nedeniyle 

çocukları dışlamış; çocuklar öz annenin mezarına sığınmıştır. Masalda, 

olayörgüsünü geliştiren ve çocuklara ölümden kaçmalarını öğütleyen “bir ses” 

ile mezar sembolik bir anlama kavuşur; kültürel dünyanın üzerinde yükseldiği 

toprak ve onu temsili olarak “toprak ana”ya dönüşür. Böylece kültür alanından 

gelen tehdit doğal alanda gelen yanıtla “kaçış” eylemini başlatır.   

 

2. Kaçış mekânı olarak yol: Yol, çocuklar için ölüm tehdidi karşısında kaçış; 

tehdidin geldiği kültürel dünya ve temsili olan “askerler” için kovalama/avlanma 

alanı sunmaktadır.  



152 
 

 

Ancak kaçış sırasında çocukların geriye bıraktıkları “üç nesne” kaçış yolunda, 

tehdidi yaratmış olan bir önceki kuşak aleyhinde değişimlere neden olur. Yolun 

önce dikenli bir alana, ardından yılanlarla dolu bir alana ve sonunda koca bir 

ummana dönüşmesiyle yaşanan değişimler, çocukların ölümden kurtulmalarını 

sağlamış; öte yandan kaçtıkları kültürel dünyanın da yıkımını yaratmıştır. Yolda 

yaşanan değişimler tarım arazisinin aşama aşama yabani alana dönüşmesi ve 

sonunda sular altında kalmasıdır; öte yandan kaçış hızı içinde bu süreç kısa bir 

zamanda yaşanır. Kaçış zamanının hızı, masalın bu kesitinde zamanda bir 

hızlanma yaratmıştır.      

 

3. Orman: Masalların temel sınama mekânı olarak orman, kültürel dünyanın 

sınırlarının dışını, dolayısıyla tam zıddına işaret eder. Burada gerçekleşen 

sınama küçük çocuğun kültürel bir varlık olmaktan çıkması anlatılır. Kültürel 

dünyada av olmaktan kurtulsa da, doğal alanda bir susuzlukla gerçekleşen 

sınamada kültürel dünyanın gerekliliklerini yerine getiremez; kültürel bir varlık 

olmaktan çıkarak, “av” sembolü olan geyiğe dönüşür. 

 

Abla, kardeşini terk etmese de, kültürel dünyanın bir parçası olmaya devam 

eder. Ağaç üzerindeki konumu bu durumuna işaret eden araftır; bir tuzak olarak 

kurulan ve ormandan çıkışını sağlayan “ekmek yapma sınavı” kültürle 

biçimlenmiş bir insan olduğunun da ispatıdır. 

 

4. Bey oğlunun evi: Bu mekân kız kardeşin kültürel dünyaya yeniden gelişinin, 

toplumsal statüsü ve rollerinin tanımlandığı mekândır. Kız kardeş, bir tuzakla 

geldiği ve evlilikle kazandığı konumunu (eş) ikinci bir tuzakla yitirir. Gölün içinde 

ve balık karnındaki durumundan, geyik kardeşinin dikkat çekmesi ve bey-

oğlunun yardımıyla kurtulur. Balık karnında anne olmuştur, balık karnından 

çıkışı anne olarak yeniden doğumudur; böylece tekrar eş statüsünü de 

kazanmıştır. Ağaç tepesinde olmakla, balık karnında olmak, yer (toprak) esas 

alındığında mekânsal karşıtlığa işaret etmektedir. Ağacın, orman içinde olması 

ile balığın evin önündeki gölde olması, bu karşıtlığı arttırmaktadır. Kız kardeşin 



153 
 

her iki konumu da hareketsiz bir hali içerir; bunun nedeni topraktan uzak 

olmasıdır. İki konumda da bekleyiş halindedir (kardeşini bekler/kocasını-

çocuğunu bekler). Masalda tuzak olarak görülen iki sınama bu mekanlarda 

gerçekleşir: İlk sınama ile bir mekandan çıkar (ağaçtan iniş); diğerinde bir başka 

mekana girer (balık karnı). Bey-oğlunun evine gelişleri ise statü değişimi ve yeni 

bir role işaret eder: İlk gelişi ile “eş”; ikinci gelişi olan balık karnından çıkışı ile 

“anne” ve “yeniden-eş” olmuştur. Kız kardeş için yaşadığı dönüşümler ve 

sonunda sahip olduğu toplumsal roller; ölüm ve yeniden doğum sembolleridir. 

 

Böylece masalda olağanüstü nitelikler taşıyan her bir mekân, -aslında- olağan 

işlevi dışına çıkarak çocukların sınanacağı mekânlara dönüşmekte; bunu kendi 

içinde yer alan ve doğaya yakınlaşmış ikinci bir mekânda (mezar-toprak; evin 

önündeki göl-su) gerçekleştirmektedir.  

VI. 2. 3. 2. Masal Kişilerinin Dönüşümleri  

Bu masalın olayörgüsü iki kardeşin eylemleri üzerine kuruludur. Masalın III. 

Kesitine kadar kardeşlerin eylemleri ortaklık gösterir. Çocuklar I. Kesitte zayıf ve 

çaresiz durumdadırlar. Ancak II. kesitte ölüme verdikleri yanıt olan kaçışla 

birlikte hem kardeşlerde hem de geride bıraktıkları kültürel dünyada dönüşüm 

başlar. Kültürel alandan kopuş, doğal alanda sınanmayı da beraberinde getirir 

ve III. kesitte erkek kardeş bu sınamayı geçemez ve geyiğe dönüşür. 

 

Erkek kardeşin bu dönüşümü ile kardeşler ayrılmasa da, tek bir eylem 

görüntüsü veren eylemlerinde ayrılma başlayacak; masalın bundan sonraki 

kesitleri kız kardeşin dönüşümlerini anlatacaktır. Geyik-kardeşinden ayrılmayan 

kız kardeş, doğal alanda yaşasa da, kültürel bir varlık olarak insan durumunda 

kalmaya devam eder. Bey-oğlu ile karşılaştığında ağaçta olması -iki düzeye eşit 

uzaklıktaki (yer ve gök) ve/veya hiçbir yerde olmayışı ile- kültür/doğa ikiliği 

arasında; doğal alanda ama kültüre tabii oluşunu göstermektedir. Bütünüyle 

kültürel alana ait beceri ile kurulan tuzağa düşmesi, aynı zamanda kültürel 

taşıyıcılığa devam etmesi ve o alana uygunluğunu da gösterir. Söz konusu 

tuzak evlenebilme/ eş olabilme amacıyla yapılan “talibin sınanması” motifidir. 



154 
 

Böylece evlenerek “kız-kardeş” durumuna (doğa) “eş” durumu (kültür) eklenir. 

Anne olması için kurulan ikinci tuzakta ise eş konumunu kaybeder. Balık 

karnında, yalıtılmış bir durumda çocuk doğurmuş; balık karnından “bey-oğlu” 

tarafından kurtarıldığında ise anne ve eş olarak yeniden doğmuştur.  

 

Erkek kardeş ise ilk sınamasında kız kardeşinin uyarılarını dinlemeden 

susuzluğuna yenik düşerek bütünüyle doğal bir canlıya dönüşmüş ve toplumu 

tarafından avlanmaktan kurtulsa da, doğanın avı olmuştur. Av olma konumu 

masal sonuna kadar devam etmekte; geyik sembolü vasıtasıyla da av konumu 

güçlendirilmektedir. 

VI. 2. 4. Masal ve İnisiyasyon 

VI. 2. 4. 1. Yapısal Örtüşme 

Topluluk üyesinin yaşantısındaki geçişleri düzenleyen inisiyasyon ritüelleri 

“ayrılma-eşik-bütünleşme” olarak üç aşamalı bir yapı sergiler. İncelediğimiz 

masalı bu yapı üzerinden analiz ettiğimizde masal kişilerindeki dönüşümleri ve 

masalın yapısı ile inisiyasyon yapısı arasındaki örtüşme anlaşılır hale gelecektir. 

Masalların olayörgüleri, hızlı bir anlatımla sunulan giriş ve sonuç klişeleri 

arasında yoğunlaşır; başlangıçta yaşanan “kötülük”le beraber, masal 

kahramanın toplumundan ayrılması ve yeniden topluma dahiliyetini içeren 

olayları konu alır. Toplumlarının, dolayısıyla rol ve statülerinin dışına itilmiş 

masal kahramanlarının bu halleri, Turner’ın kavramsallaştırmasındaki liminal 

aşamadaki “aday”ların durumuyla örtüşür. Turner (1970: 95) , liminal aşamadaki 

kişilerin statülerinden, seviye ve rollerinden bağımsızlaşmaları için dünyevi 

giysilerinden sıyrılmış dolayısıyla çıplak (ya da canavar kılığına bürünmüş) 

olduklarını belirtmektedir. Örneğin, yaygın olarak kullanılan ve –inceleyeceğimiz 

“Yatalak Mahmet” masalında olduğu gibi- masal kahramanının öldürüldüğünün 

işareti olan “kanlı giysi” motifi bu çıplaklığın sembollerinden biridir. “Bacı bacı 

Can Bacı” masalında, geyik biçimine dönüşerek, insan olmaktan çıkmış küçük 

kardeşin bu hali, eşik aşamasında kalmışlığın, dolayısıyla tamamlanamamış bir 

inisiyasyon sürecini anlatmaktadır. Liminal aşamadaki kişilerin pasif ve aciz 



155 
 

halleri; otoriteye teslim olmaları ve keyfi cezlandırmaları uysallıkla kabul 

etmeleri, masal kahramanlarında da rastlanan temel özelliklerindendir. “Masal 

başlangıcındaki kötülük” (Propp 1995: 219) ve “kahramanın doğaüstü çatışma 

karşısında şaşırıp kalan fani bir seyirciye” dönmüş “naif, deneyimsiz ve şaşkın” 

(Jameson 2008: 176) hali inisiyasyon aşamasındaki kişilerin tavrıyla örtüşür.   

Adayların, yaşamdaki yeni konumları ile başa çıkabilmek için yeniden şekil 

verilmek ve eklenecek kuvvetle donatılmak için tek bir tipe indirilmeleri ve 

düzene sokulmaları (Turner 1970: 95), “tek tip” özellikler gösteren “geleneksel 

kahramanlar”a benzemektedir. Masal kahramanlarının bu özellikleri 

toplumlarından ayrılmaya zorlandıktan sonra, olaylarının gerçekleştiği orman, 

yaban alan, mağara gibi, genelde olağanüstünün de yaşandığı mekânlarla 

desteklenir.  

 

İncelediğimiz masalın olayörgüsünde “ev-orman-beyoğlunun evi”, eylemlerin ve 

dönüşümlerin gerçekleştiği mekânlardır. Bu mekânlar, masalda iki kardeş için 

sırasıyla toplumsal yaşamı, toplumsal yaşamdan izole olmayı ve yeniden 

toplumsal yaşama kabul edilmeleri masalın öyküsünde anlatılır. Böylece çaresiz 

küçük kızın, eş ve anneye dönüştüğü süreçler anlatılır. Aynı şekilde her bir 

mekân da statü değişikliklerine bağlı olarak kendi içinde de aynı şemaya 

uymakta ve bu süreç üç kez tekrarlanmaktadır: “Ev-kaçış yolu-orman” 

masaldaki ilk sınamanın aşamalarıdır; çocuklar bu aşamaları geçerek hayatta 

kalırlar. Ancak ormanda gerçekleşen sınama ile erkek çocuk geyiğe dönüşür; 

bu aynı zamanda inisiasyonun amacını desteklemek için tersinden verilen bir 

örnektir. Böylece kardeşlerden birinin erginlenirken, diğeri için bu sürecin doğal 

bir varlığa dönüşerek bitirilmiş olması hem kız kardeşin toplumsal rol ve 

statülerinin tanımlanma aşamalarındaki sıkıntıları meşru hale getirmekte hem 

de inisiyasyon sürecinin gerekliliğini göstermektedir. Masalın bundan sonraki 

öyküsünde kız kardeşin önce eş, sonrada anne olacağı sınamalar mekânsal 

olarak toplumsal yaşamı sembolize eden bey-oğlunun evi merkez alınarak 

gerçekleşir. Bu sınamalar sırasıyla  “orman-ağaç-beyoğlunun evi” ve “beyoğlun 

evi-balık karnı-beyoğlunun evi” şeklindedir, kız kardeş iki ayrılma ve bütünleşme 



156 
 

ile önce eş daha sonrada anne olarak toplumsal statü değişikliği yaşar ve bu 

statüler toplum tarafından onaylanır.  

VI. 2. 4. 2. İşlevsel Örtüşme 

Masalın çözmeye çalıştığı soru insanın doğal ve kültürel iki yönüne vurgu yapan 

insanın ne olduğu sorusudur ve bu soru inisiasyonun amacını da içerir. 

İnisiyasyon, doğal varlığı kültürün bir taşıyıcısı haline getirmek amacıyla 

yeniden üretilmesi işlemidir. Böylece kültürel olarak yeniden doğan “insan”, 

kültürel gereklilikleri yerine getirebildiği, kültürel rollerini oynayabildiği ölçüde 

insan kalabilmektedir. Yasaklarla çizilen sınırlara riayet edebildiği, kültür içinde 

uymayı becerebildiği ölçüde kültür vasıtasıyla tanımlanmış “insan” durumunu 

koruyabilmektedir.  

  

Kardeşlerin dönüşümleri bu sorunun iki farklı yanıtıdır. Sınamalar her düzeyde 

devam ederken itaat etmeyen canlı, doğal bir varlığa dönüşür; kültürel düzeyin 

gerekliliklerini yerine getirebilen “insan” olarak kalmayı başarabilir.  

 

Genel olarak doğa kültür karşıtlığı, özelde bu karşıtlığın taşıyıcısı olarak kadın 

(toprak) üzerinden yoğun olarak işlenir. Doğurgan ve besleyen kadın ve toprak; 

aç bırakıp yok edebilme kapasitesine sahiptir. Tam da bu nedenle, masalda 

erkek karakterler edilgin ve çaresiz konumda bırakılmıştır. Masalda, aynı 

zamanda kötülüğün taşıyıcılarının kadın (üvey-anne; Arap-halayık) olmasının 

nedeni de budur. Öte yanda kadının doğal yanının denetlenmesi, tıpkı toprağın 

denetlenerek bütün toplumun beslenmesinin sağlanmasında olduğu gibi gerekir. 

Kızın bey-oğlunun evine gelerek yaşadığı statü ve rol değişimleri topraktan 

uzak, yalıtılmış mekânlarda gerçekleşen sınamalarla olur. Bu sınamalarda –

yine- besleme ve doğurabilme yetisine sahip olduğunu ispatlayarak, 

sınamaların ardından gelen inisiyasyonun bütünleşme aşamalarında anne ve eş 

olarak tanımlanır. Böylece her bir sınama ile kadın olma ile bağlantılı görülen 

toplumsal statülerin taşıyıcılığını ve bu statülerin gerektirdiği rolleri 

oynayabilmeye yetili olduğunu göstermektedir.  



157 
 

VI. 3. Masal: “Hüsnü Yusuf Şehzade” 

VI. 3. 1. Kesitlere Ayrılmış Masal Metni 

Kesit I 
 

Bir varmış, bir yokmuş… Evvel zaman içinde, kalbur saman içinde … Bir 
padişahın çok güzel bir kızı varmış. Bir gün kızcağızın içi sıkılmış, dadısına 
söylemiş. Dadısı: 
“Aa, Sultanım, sana bir gergef vereyim de işle, eğlenirsin,” demiş. Sultan artık 
gergef işlemeye başlamış.  
Gene bir gün, pencerenin önüne oturmuş, gergef işliyormuş. Derken “Pırrrr…” 
diye beyaz bir kuş gelmiş, makası kaptığı gibi uçup gitmiş. Sultan ardından 
bakakalmış, ama kuşu da aklından bir türlü çıkaramamış. 
Zaman geçmiş, gene bir gün pencerenin önünde iş işlerken, bir ara işini bırakmış, 
düşünüyormuş, aynı kuş gene gelmiş, bu sefer yüksüğü kapıp kaçmış. 
Sultan da gün günden sararıp solmuş. Bu gelen kuş hiçbir kuşa benzemiyormuş. 
Aradan gene günler geçmiş. Sultan gergefini gene bitirmiş de, pencerenin önünde 
dalgın dalgın dururken kuş gelmiş, bu defasında gergefi alıp da gitmiş. 
Yavrucak artık yemez içmez olmuş. Her tarafa haberler yayılmış Sultan Hanım 
hasta diye, ama kimse derdine çare bulamamış. Artık dünyada doktor, hekim 
kalmamış. En sonunda biri gelmiş. Sultan ona: 
“Ben aşk hastasıyım. Babama: Kızınız yalnız başına seyahate çıkmalı, başka 
türlü iyileşemez, deyin,” demiş, bir torba da altın vermiş. Adam gitmiş padişaha: 
“Kızınızın iyi olmasını istiyorsanız, müsaade edin, seyahate çıksın. Ama yanında 
hiç kimse bulunmayacak,” demiş. Padişah buna pek üzülmüş ama, kızının sağlığı 
için katlanmış.  

 
Kesit II 
 

Artık Sultan yükte hafif, pahada ağır ne varsa alır, dağ taş, dere tepe demez yola 
düşer. Az gider, uz gider, dere tepe düz gider, aylarca yol alır, her yerde beyaz 
kuşu arar, ama bulamaz. Bir gün artık yorgunluktan bitkin bir halde bir şehre varır. 
Elinde kalan para ile bir hamam yaptırır. Dört tarafa haberler salar: 
“Her kimin ne derdi varsa başından ne geçmişse gelsin anlatsın; anlatacak şeyi 
olan bu hamamda bedava yıkanacak…” Bu haber her yere yayılır. Artık hamam 
dolar, boşalır.  

 
Kesit III 
 

O memlekette de bir Keloğlan varmış. Bir köyde oturur, şehre odun indirir, 
satarmış. Bir gün gene bu Keloğlan odunları satmış da köyüne gidecekmiş, yolu 
hamamın olduğu yerden geçiyormuş, kalabalığı görmüş, sokulmuş, ne var diye. 
Bunu gören ahali başlamışlar Keloğlana takılmaya: 
“Keloğlan, senin başından ne geçmiş var, ne gelecek… Bir geçmişin, derdin 
olsaydı sen de bu hamamda parasız yıkanırdın,” demişler. 
Keloğlan başını kaşıya kaşıya yola düzülmüş. Ertesi gün köye varmış. Anasına: 
“Haydi kalk ana, şehre yıkanmaya gideceğiz,” demiş. Kadın: 
“İki günlük yola hamama gidilir mi?” diye oğlanı terslemiş. Keloğlan: 



158 
 

“Ana, bu hamamda bedavaya yıkanılıyor; para verecek yerde hikaye 
anlatacaksın,” demiş. Hâsılı kadın söz dinletememiş. Bakmış olacak gibi değil, 
katılmış oğlanın yanına, yola çıkmışlar.  
Gece basmış, Keloğlan anasını bir ağacın altına yatırmış, kendide üstüne çıkmış. 
O gece ay ışığı varmış, her taraf aydınlıkmış. Derken, “Şangırrrr, şungurrrr…” bir 
sesler gelmiş. Keloğlan dağlar yıkılıyor sanmış, korkudan titremeye başlamış. Bir 
de bakmış ki, kırk deve, sahipsiz, gidiyorlar. Keloğlan hemen usulcacık ağaçtan 
inmiş, düşmüş develerin ardına. Gide gide bir mağaraya varmışlar. Develer 
mücevher yüklerini, kendi açılan bir kapıdan girip mağaranın içine indirmişler, 
ama her iş kendiliğinden oluyor… Sonra çıkıp gitmişler. Keloğlan aval aval 
bakınırken üç kuş gelmiş. İkisi aşağıda kalmış, bir tanesi fırlamış yukarı kata 
çıkmış. Keloğlan da: “Bunda bir hikmet var…” diye onun peşinden usul usul 
gitmiş. Bir de bakmış ki, ortada bir leğen… kuş bunun içine girmiş, şöyle bir 
çırpınmış, ayın ondördü gibi bir delikanlı çıkmış. Bir çekmece açmış, altın bir 
mahfaza çıkarmış, içinden bir makas, bir yüksük, bir gergef almış, hem öper, hem 
ağlarmış: 
“Ah Sultanım, nerelerdesin? Sarayın siyahlara boyandı. Altı aydır bütün ev halkı 
matem içinde…” 
Bir zaman böyle ağlayıp söyledikten sonra makası, yüksüğü, gergefi gene 
yerlerine koymuş, kuş olmuş, “Pırrrr…” demiş, uçup gitmiş. Keloğlan bu işlere 
şaşmış kalmış… Bir de bakmış ki, sabah oluyor. Hemen anasının yanına gidip 
onu kaldırmış. Tekrar yola çıkmışlar, şehre varmışlar. Ama, Keloğlan gece 
gördüklerinden anasına bir şey fıslamamış… 
Hamama gelmişler, bakmışlar, her günkü gibi, kıyamet, mahşer… Neyse bunlar 
da bir fırsatını bulup sokulmuşlar; başlamışlar soyunmaya. Sultan kafes 
arkasından bunları görmüş: 
“Durun bakalım, demiş, sizin anlatacak neyiniz var?” Onu söylemeden 
yıkanamazsınız.” 
Kadıncağız: 
“Ah kızım, demiş, bizim ne derdimiz olacak… İlle ve lakin şu oğlan yok mu..” diye 
başlamış Keloğlan’dan çektiklerini anlatmaya. 
Kız: 
“Bu dert değil ya, neyse, mademki uzak yerden geliyorsun, yıkan,” demiş. Kadın 
sevine sevine soyunmaya devam etmiş. Sultan hanım da Keloğlan’a dönmüş: 
“E, Keloğlan, senin ne derdin var?” 
Keloğlan da: 
“Benim başım kel diye kimse kız vermiyor,” demiş. Sultan Keloğlan’ın bu 
sözlerine, aylardan beri ilk defa, gülmüş. Keloğlan’ı yanına oturtmuş. O zaman 
keloğlan demiş ki: 
“Bak hanım, sana bir şey anlatayım da dinle…” 
O gece başından geçenleri bir bir anlatmaya başlamış. Ötede anası; ikide bir 
oğlunun sözünü keser: 
“Kızım, inanma, hepsi yalan… Bir şeyler olsaydı ben duymaz mıydım? İkimiz 
beraberdik… Yalan söylüyor,” der dururmuş. Ama, Keloğlan’ın anlatışı Sultan’ın 
hoşuna gitmiş de, dinlermiş. Keloğlan anlatmış, anlatmış, tam üç kuşu 
gördüğünü, bunlardan birinin beyaz olduğunu söyleyince, sultan “Şırrrrrrak…” 
diye düşüp bayılmış.  
Etraftan koşuşmuşlar sultanı ayıltmaya, ötede anası basarmış Keloğlan’a 
takunyayı, “Körolası, ne yaptın, ne söyledin de hanıma, düştü bayıldı,” dermiş. 
Neyse sultanı ayıltmışlar. Kendine gelir gelmez: 
“Keloğlan, nerde kaldın? Anlat sonra ne oldu?” demiş. Keloğlan da anlatmış… 
Kuşun leğen içine girip silkinerek güzel bir delikanlı olduğunu, sonra da 
çekmeceden makas, yüksük, gergef çıkardığını söyleyince sultan hanım gene 



159 
 

düşmüş bayılmış. Keloğlanın anası gene onu döver, sövermiş… Neyse sultanı 
yeniden ayıltmışlar. Gözünü açar açmaz Keloğlan’a: 
“Aman keloğlan, bu hamam senin olsun, beni o kuşu gördüğün yere götür,” diye 
yalvarmış. Keloğlan’ın canına minnet… Neyse artık anası da, sultanın bu ihsanını 
duyunca, oğlanı dövmekten vazgeçmiş, ama bu işlerden de bir şey anlamamış…  
Sultan ile Keloğlan yola çıkmışlar. Mağaraya varınca, Keloğlan sultanı orada 
bırakmış, dönmüş.  

 
Kesit IV 
 

Gece olmuş. Sultan karanlıkta epey korkmuş, ama, yerinden kıpırdamamış. 
Derken deve kervanı gelmiş, ama ne deveci var, ne bir şey… Develer yüklerini 
kendi kendilerine yıkmışlar, sonra da bırakıp gitmişler. Aradan bir zaman geçmiş, 
“Pırrrr…” üç kuş gelip konmuş. İkisi aşağıda kalmış, beyazı yukarıya çıkmış. 
Sultan da peşinden… Kapının arkasına saklanmış. Kuş altın bir leğenin içine 
girmiş, güzel bir delikanlı olmuş. Sonra çekmeceyi açmış, içinden altın bir 
mahfaza çıkarmış, onun içinden de makası, yüksüğü, gergefi almış, ağlayarak: 
“Ah sultanım, nerelerdesin? Altı aydır sarayın siyahlara boyandı,” deyince kız: 
“Buradayım,” diye çıkıvermiş. Delikanlı koşmuş, sarmaş dolaş olmuşlar. 
Oturmuşlar sabaha kadar sohbet etmişler. Ortalık ağarmaya başlayınca delikanlı 
demiş ki: 
“Aman sultanım, seni burada görmesinler. Ben de bir padişah oğluyum. Beni yedi 
döşeğimde periler çalmış. O zamandan beri anam babam yas tutuyorlar. 
Memleketim buraya tam dokuz ay tutar. Seni oraya sırtımda götüreceğim. 
Sarayda kimseye kapıyı açmazlar ama, ‘Hüsnü Yusuf Şehzadenin başı için açın’ 
dersen sana açarlar. Bir çocuğumuz olursa adını Bahtiyar koyarsın.” 

 
Kesit V 
 

Sonra kızı almış sırtına, gene bir kuş olmuş, uçmuş… az gitmişler, uz gitmişler… 
Bir ay, beş ay, dokuz ay gitmişler. Nihayet bir memlekete varmışlar. Şehzade kıza 
evi tarif etmiş, “Pırrr…” demiş, uçup gitmiş.  
Kız yorgun, bitkin bir halde saraya gelmiş. Kapıyı açmış, ne kadar yalvarıp 
yakardıysa kapıyı açmamışlar. Nihayet: “Hüsnü Yusuf Şehzadenin başı için açın,” 
deyince, sarayın içinde bir telaş, bir heyecan olmuş. Koşup Sultan Hanıma haber 
salmışlar. Sultan ağlayarak: 
“Yirmi yıldır ilk defa oğlumun adını anan bir insan kapıya gelmiş, açın kızcağıza… 
Samanlıkta bir yer yapın, otursun kalksın,” demiş.  
Kızcağız orada yerleşmiş. Gündüz hizmetçilik eder, gece oracıkta yatarmış. Ama 
saray halkından türlü eziyetler görür, hepsine katlanırmış. 
Bir gece sancısı tutmuş, bir oğlan çocuğu dünyaya gelmiş. O zaman Sultan 
Hanım: 
“Belki korkar, yanına bir kalfa verin,” demiş. Yanına bir sağır kalfa vermişler. Gece 
olunca kız bebeğe ninni söylermiş: 
“Padişah babamın elmastır tacı 
Gönül dedikleri ne müşkül acı 
Lokman hekim gelse yoktur ilacı 

Aman Bahtiyarım öldürdün beni 
Gül iken vücudum soldurdun beni” 

Tam bu sırada “Tık, tık…” cam vurulmuş. Beyaz bir kuş gelmiş: 
“Bahtiyarım uyuyor mu? Uyusun, uyusun, üstünü güller bürüsün,” demiş. Başka 
bir şey demeden gene “Pırrr…” diye uçup gitmiş. 



160 
 

Ertesi gün Kalfa, Sultana giderek: 
“Aman hanımım, bu kız gece birisiyle bir şeyler konuştu. Kim bilir kimdir? Bunu 
atalım,” demiş.  
Sultan Hanım “Bakalım kimdir? Kiminle konuşuyor? İyice öğrenelim hele,” 
diyerek, bu sefer güya sağırmış gibi yapan bir kalfayı kızın yanına koymuş. Kalfa 
uyur görünerek kızın söylediklerini dinlemiş: 
“Padişah babamın elmastır tacı 
Gönül dedikleri ne müşkül acı 
Lokman hekim gelse yoktur ilacı 

Aman Bahtiyarım öldürdün beni 
Gül iken vücudum soldurdun beni 

Gergefim üstüne bir kuştur kondu 
Yandı yüreğim kan ile doldu 
Derdimin devasın Keloğlan buldu 

Aman Bahtiyarım öldürdün beni 
Gül iken vücudum soldurdun beni.” 

diye kız ninni söylerken, söylerken, “Pırrr…” diye kuş gelmiş: 
“Bahtiyarım uyuyor mu? Uyusun, uyusun, üstünü güller bürüsün…” demiş, uçup 
gitmiş. 
Kalfa bunları işitince ne olduğunu bilememiş, sabahı dar etmiş. Erkenden, 
ağlayarak Sultan Hanım’a gitmiş: 
“Aman Sultanım, bu kızın gece kiminle konuştuğunu, ne konuştuğunu 
söyleyemem. Siz gidin, dinleyin,” demiş.  
Gece olmuş. Sultanla Padişah kapı dışında gizlenmişler, içerisini dinlemişler. Kız 
gene:  
“Padişah babamın elmastır tacı 
Gönül dedikleri ne müşkül acı 
Lokman hekim gelse yoktur ilacı 

Aman Bahtiyarım öldürdün beni 
Gül iken vücudum soldurdun beni 

Gergefim üstüne bir kuştur kondu 
Yandı yüreğim kan ile doldu 
Derdimin devasın Keloğlan buldu 

Aman Bahtiyarım öldürdün beni 
Gül iken vücudum soldurdun beni 

Samanlık odası sarayım oldu 
Sağır kalfalarım başıma vurdu 

Uyu Bahtiyarım öldürdün beni 
Gül iken vücudum soldurdun beni.” 

diye ninni söylemeye başlamış. Padişahın gözlerinden yaşlar gelmiş. Sultan 
Hanım: 
“Bu da bir padişah kızı imiş. Çok eziyet etmişsiniz zavallıya,” demiş. 
Bu sırada “Çıt, çıt” cam vurulmuş, kuş gelmiş.  
“Bahtiyarım uyuyor mu? Uyusun, uyusun, üstünü güller bürüsün. Zalim annemle 
babam hala duymadılar mı? Seni loğusa yatağına, oğlumu altın beşiğe 
yatırmadılar mı? demiş de, “Pırrrr…”, uçup gitmiş. 
Padişahla Sultan Hanım deli gibi olmuşlar, içeri girmişler. Artık her şeyi 
anlamışlar, ama, kuşu elde etmek mümkün mü?... Neyse, padişah çocuğu almış, 
Sultan Hanım gelinini, yukarı çıkarmışlar. Şehzadenin yirmi yıldır kapalı duran 
yatak odası açılmış, temizlenmiş. Kızı loğusa yatağına, çocuğu da altın beşiğe 
yatırmışlar.  

 



161 
 

Kesit VI 
 

Ertesi gece olmuş, kuş gene samanlığa gitmiş. Bakmış ki kimseler yok: 
“Eyvah, attılar mı acaba? Yoksa saraya mı çıkardılar?” diyerek saraydan içeri 
girmiş, doğru yatak odasına gitmiş. Kuş libasından çıkıp delikanlı olmuş; kız da, 
çocuk da uyuyorlarmış, başlamış onları sevmeye. Tam o sırada anası babası 
odaya girmişler, oğullarını kuş kıyafetinden soyunmuş görünce hemen onun 
kılıfını ateşe atmaya davranmışlar. Oğlan: 
“Aman, durun, yoksa beni büsbütün kaybedersiniz. Kurtulmamı istiyorsanız, yarın 
şu dağda büyük bir ateş yaktırırsınız, kılıfımı içine atarsınız. Daha önce de 
sarayın her tarafını, bir iğne deliği bile bırakmamak şartıyla sımsıkı tıkarsınız. Kırk 
beyaz, kırk siyah cariye: ‘Hüsnü Yusuf Şehzade kendini ateşe attı,’ diye feryat 
ederler. O zaman ne kadar peri kuşları varsa hepsi beni kurtarmak için kendilerini 
ateşe atarlar. Ben de onlardan kurtulurum.”  
Ertesi günü Şehzadenin dediği gibi dağa büyük bir ateş yakmışlar, kılıfı içine 
atmışlar. Kırk beyaz, kırk siyah cariye: “Hüsnü Yusuf Şehzade kendini ateşe attı,” 
diye feryat edip ateşin etrafında dönmeye başlamışlar. Kuşlar birer birer gelip 
kendilerini ateşe atmışlar, cayır cayır yanmışlar. Şehzade de böylece perilerin 
elinden kurtulmuş.  
Kızın anasına babasına müjdeler gitmiş, onlar da gelmiş. Kırk gün kırk gece 
düğün etmişler. Ömürlerinin sonuna kadar güle güle yaşamışlar.  
Onlar ermiş muradına, biz çıkalım kerevetine…  

VI. 3. 2. Masal Kesitlerinin Sembolik Okuması ve Analizi 

Kesit I 
 
Masalın başlangıç kesiti can sıkıntısı ile açılır ve bu huzursuzluk bir dönüm 

noktasında oluşan, yaklaşmakta olan olaylara işaret eder. Bir sorun olarak 

padişahın kızının can sıkıntısına, dadı “gergef işleme” yanıtını sunar. Gergef, 

kıymetli el işlerinin, dolayısıyla gündelik eşyalardan ziyade genellikle çeyize 

konulmak üzere hazırlanan işlerin yapıldığı teknik bir araçtır. Gergef ile yapılan 

işlerin inceliği ve önemini anlatan aşağıdaki örnek, bir el zanaatının topluluk için 

kazandığı önemi, anlamı göstermektedir:  

 
Gergef işleri Amerika kıtasında rastlananların en iyisi sayılan Arapholar, bu 
sanatlarını çeşitli gizemci uygulamalara bağımlı kılıyorlardı. İşleme sürecini 
başka hiçbir topluluğun boy ölçüşemeyeceği oranda ritlerle 
kaynaştırıyorlardı. İşlemeci kızlar, yalnız teknik değil, aynı zamanda özel bir 
dinsel eğitim de görüyorlardı. İşe koyulmadan önce, zorunlu sayılan 
doğaüstü yardımını alabilmek için, dua etmek ve oruç tutmak zorundaydılar 
(Lévi-Strauss 1993: 143).  

 



162 
 

Can sıkıntısının nedeni ile “gergef işleme”nin amacı, masaldaki olayörgüsünü 

kurmakta ve gergef işleme sürecinde yaşananları genişletmektedir. Bu süreç 

boyunca “padişahın kız”ı üç kez “beyaz bir kuş” ile karşılaşır. İlk karşılaşmada 

padişahın kızı elindeki iş ile uğraşmaktadır; beyaz kuş ilk kez görünür, gergef 

işlenirken kullanılan araçlardan biri olan makası alıp gider. İkinci karşılaşmada 

kız işini bırakmış ve “aklından çıkaramadığı” beyaz kuşu düşünmektedir; kuş bu 

kez kızın yüksüğünü alıp gider. Üçüncü karşılaşmada kız gergef işlemeyi 

bitirmiş, pencerenin önünde dalgın bir durumda ve kendi için değerli olması 

nedeniyle “hiçbir kuşa benzemeyen” beyaz kuşu beklemektedir. Kuş son defa 

gelip gergefi alır ve gider. Kuşun aldığı üç nesnenin ilk ikisi padişah kızının 

sıkıntısına çare olması için yaptığı işin araçları, diğeri işin sonucudur. Canetti 

“elin gerçek gücünün sabırda yattığını” ve bu gücün dünyayı yarattığını 

söylemektedir. Örneğin, “(e)lleri kili şekillendirme becerisi kazanmış çömlekçi, 

İncil’in başında yaratıcı olarak geçer” (Canetti 2003: 215).96 Padişah kızı sabırla 

uğraştığı el işi sıkıntısını geçirmek için zaman öldürme uğraşından çok, 

sıkıntısının kaynağını anlamasını sağlama vasıtasıdır. Kuş ve kızın son 

karşılaşmasında sabırla ortaya çıkan ürünün, kuş tarafından götürülmesi tam da 

bu nedenledir.   

 

Bu üç karşılaşma, aynı zamanda “sararıp solan” padişahın kızının aşka dönen 

durumunu süreçsel olarak da anlatmaktadır. Masallarda insanın kültürel 

dünyası dışındaki canlılarla kurduğu “imkansız” gibi görünen ilişkiler Tolkien’e 

göre “güz kadar eski bir arzuya” yani insanın kültürel ve/veya doğal 
                                                 
96 Tarih içinde “el”in kullanımındaki dönüşümü Engels şu şekilde açıklamaktadır: 
 

Demek ki ilkin, atalarımızın maymundan insana dönüştükleri binlerce yıl içinde 
elleriyle yapmayı yavaş yavaş öğrendikleri işler çok basit olabilirdi. … İnsan eli ilk 
çakmak taşını işleyip bir bıçak yapıncaya kadar, yanında bizim bildiğimiz tarihi 
dönemin pek önemsiz görüneceği uzunlukta bir zaman geçmiş olmalıdır. Ama 
önemli adım artık atılmıştır; insanın eli serbest kalmıştı, gittikçe daha hünerli, daha 
usta olabiliyordu; kazanılan bu esneklik babadan oğla geçiyor ve dolayısıyla her 
kuşakta daha da artıyordu.  
İnsan eli böylelikle yalnızca çalışmanın organı olmakla kalmaz, aynı zamanda onun 
ürünüdür. Çalışarak, yeni işlere uyarak, kasların, kas bağlarının ve daha uzun 
zaman sonra kemiklerin, bu işler sonucundaki özel girişimlerini tevarüs ederek ve 
tevarüs edilen bu ilerlemeleri durmaksızın, gitgide karmaşıklaşan yeni işlerde 
kullanarak, insan eli iyice kusursuzlaşmış, Raphael’in resimlerini, Thorwaldsen’in 
heykellerini, Paganini’nin musikisini yaratmayı başarmıştır (Marx ve Engels 2001: 
22-23) 



163 
 

olanaklarının ötesine geçebilme isteğine dayanır. Kültürün çizdiği sınırların 

dışına çıkabilme olasılığı belirdikten sonra, kızın düşman ülkenin hükümdarı ya 

da bir güvercine âşık olması arasında fark kalmamaktadır. Bir insanın bir kuşa 

aşık olması, olağan dünyada tutarsız gözükür. Max Müler, Kurbağa Kral 

masalında kurbağa ile prensesin evliliğinin saçmalığına işaret ederek “umarız 

insanlar bunun saçma olduğunu bilmeye yetecek kadar aydınlanmışlardır” (akt. 

Tolkien 1999: 92) demektedir. Tolkien’in yanıtı ise bu masalın, göründüğü gibi 

(yüzey okumasıyla) anlamının sadece saçmalık olacağı; oysa burada söz 

konusu olanın anlatanların kafa karışıklığı olmadığını; durumun tuhaf ve 

saçmalığı dolayısıyla aslında kurbağa ve insan farklılığının bilincine işaret 

ettiğini97; dahası evliliğin bir kurbağa ile değil büyülenmiş bir prensle 

gerçekleştiğini anlatmaktadır (Tolkien 1999: 92). Padişah kızının beyaz kuşa 

aşkını bu bakış açısı ile baktığımızda anlamın “saçmalık” düzeyinden farklı bir 

düzleme taşınacağı açıktır. Masal özelinde beyaz kuş, sembolik düzeyde ise 

kuşlar, dünya mitolojisinde çok geniş bir yer tutmaktadır. Lèvi-Strauss kuşların 

insan kültürü için genişlemiş ve derinleşmiş anlamlarının nedenlerini şöyle 

açıklamaktadır:      

    
“Kuşlar tüylerle kaplıdır, kanatlıdır, yumurtlar, içinde devinme ayrıcalığı 
taşıdıkları öğeyle de insan toplumundan ayrılırlar. Bu nedenle, bizim 
toplumumuzdan bağımsız bir topluluk oluştururlar, ama, tam da bu 
bağımsızlık nedeniyle, bu topluluk bizim içinde yaşadığımız toplumla 
benzeşik bir başka toplum gibi görünür bize; kuş özgürlüğüne tutkundur, 
kendine bir konut yapıp burada aile düzeni içinde yaşar, yavrularını besler; 
çoğu kez türünün öteki üyeleriyle toplumsal ilişkilere girer; eklemlenmeli dili 
anımsatan, sessel yollardan bildirişim kurar onlarla.  
 
Kısacası, kuşlar dünyasını eğretilemeli bir insan toplumu olarak 
tasarlamamız için nesnel olarak bütün koşullar bir araya gelmiştir” (Lévi-
Strauss 2000b: 241-242).  

  

Kuşların evcilleştirilmelerindeki amaçlarda sözü edilen özellikleri görmek 

mümkündür: Bu amaçlar haberleşme, avcılık gibi insan dünyasının pratik 

ihtiyaçlarının karşılanmasına yarayan araçlar olmalarından; sesleri ve 

görünümlerinin güzelliği nedeniyle estetik amaçlara kadar uzanır. Kuşların 

                                                 
97 “Eğer insanlar, gerçekten kurbağalarla insanları ayırt edemeyecek olsalardı, kurbağa-krallar 
hakkındaki masallar ortaya çıkmazdı” (Tolkien 1999: 77).  



164 
 

yeryüzü ve gökyüzü arasında gidip gelebilme, dolayısıyla dikey düzlemde 

hareket edebilme özellikleri ve sessel iletişim kullanmaları ile kutsal olanla 

ilişkilendirilmişleridir. Genellikle tanrının sözcüsü olarak meleklerin sıklıkla kuş 

biçime girip iletişim kurmaları nedeni bu durumdur (Zimmer 2004: 52). Hareket 

kabiliyetlerinin zamansal ve mekânsal olarak insan göre “hızlı” olması, dahası 

gökyüzüne çıkabilmeleri sembolik anlamlarını genişletmiş; kuşlara bu 

özelliklerini veren “kanatlar” birçok mitolojik yaratığın uçma özelliği kazanmasını 

sağlamıştır. Aynı zamanda, kuşların sahip olduğu uçma özelliği ruh ile birlikte 

düşünülmesine de neden olur:  

 
“Ruh genellikle uçup kaçmaya hazır bir kuş olarak kabul edilir. Bu 
düşüncenin belki de çoğu dillerde izi vardır,98 şiirde eğretileme olarak 
sürmektedir. .. Malaylılar söz konusu düşünceyi pratik sonuçlarına kadar 
götürdüler. Eğer ruh, kanatları olan bir kuş ise, pirinçle cezp edilebilir, 
böylece korkulan kaçışı önlenmiş olur. Bu yüzden Java’da bir çocuk ilk kez 
yere konduğunda (uygar olmayan insanların özellikle tehlikeli gördüğü bir 
andır bu), bir tavuk kafesine konur ve annesi civcivleri çağırıyormuş gibi ses 
çıkarır. Sumatra’lı Battalar arasında, bir erkek tehlikeli bir işten 
döndüğünde, başına pirinç taneleri konur, bu tanelere padiruma tondi, yani 
“ruhu (tondi) evde tutacak şey” denir… Celebes’te bir güveyin ruhunun 
evlenme sırasında uçup gitme eğiliminde olduğu düşünüldüğünden onu 
kalmaya kandırabilmek için üzerine renkli pirinçler serpilir. Ve genellikle 
Celebes’teki şenliklerde, onuruna şenlik yapılan kimsenin başına pirinç 
saçılır, bunda amaç, bu gibi zamanlarda kıskanç cinler tarafından kandırılıp 
götürülmek gibi özel bir tehlike içinde olan ruhu durdurmaktır” (Frazer 1991: 
123-124).     

 

Kuş sembolleri, farklı kültürlerin anlatılarında geniş bir alana yayılmıştır. 

Tevrat’ta kral, Kur’an’da peygamber olarak geçen Süleyman’ın başlıca 

vasıflarından biri kuşların dilini bilmesidir. “Süleyman evinden çıktığında kuşlar 

ona saygı göstererek başı üzerinde havada halkalar oluşturur” (And 2007: 174, 

175). İslam mitolojisinde önemli bir yer tutan kuşlardan biri olan “Hüdhüd kuşu” 

(çavuş kuşu, ibibik kuşu), Süleyman peygamber ile Seba Kraliçesi Belkıs 

arasında haber götürüp getiren ulak kuşudur (And 2007: 317). Farsça “otuz kuş” 

-kimilerine göre bu kuş, otuz kuşun tüylerinden oluşmuş olmasından dolayı bu 

adı alır- anlamına gelen Simurg (Türkçe’de Zümrüdüanka; Arapça’da Anka) 

Ferideddin-i Attrar’ın Mantıkü’t-Tayr adlı eserinde vahdet-i vücut ilkesini 
                                                 
98 Örneğin, Türkçedeki “kuş gibi uçup gitmek” deyimi, kısa süren bir hastalıktan sonraki bir 
aşamayı ölümü imlemektedir.  



165 
 

göstermek amacıyla anlattığı kuşların hükümdarının efsanesidir. Efsane, 

yüzlerce kuşun Hüdhüd önderliğinde padişahlarını aramak için çıktıkları uzun ve 

zorlu yolculuklarını, Kaf dağında yedi vadiyi aşmalarını, sonunda kalan otuz 

kuşun aslında aranan hükümdar yani Simurg olduğunu anlatmaktadır (And 

2007: 315). Simurgun önemli bir özelliği de ateşle birlikte anılması, küllerinden 

yeniden oluşma özelliğidir (And 2007:316). Bu özelliğini farklı kültürlerin 

mitolojilerinde yer alan güneşle özdeşleştirilmiş “ateş kuşları” ile paylaşır. Bir 

başka efsanevi kuş olan “Kaknûs”, gagasındaki 360 delikten esen rüzgârlarla 

hoş ezgiler çıkarır ve bu ezgiyi duyan kuşları toplar (And 2007: 316). Hüma(y) 

kuşu, devlet kuşu olarak da bilinir ve gölgesi kimin üzerine düşerse hükümdar 

olur ya da önemli bir göreve gelir (And 2007: 320).  

 
Masalın bu kesitinde, “beyaz kuş” yarattığı eksiklilerle, padişah kızına, işe 

başlama nedeni olan sıkıntının kaynağını göstermektedir. Aynı zamanda, bir 

kuş olarak insana göre hızlı olmasıyla, sabır gerektiren bir iş ile karşıtlık 

taşımakta ve bir gerilim yaratmaktadır. Böylece pencere kenarında sabırla iş 

yapan padişah kızının durumu ile hızla gelip giden beyaz kuş zamansal 

anlamda çakışsa da, eylemleri ile çatışmaktadırlar. Sabır durgunluğu 

gerektirirken, kuş her seferinde durgunlaşmış bir dünyaya gelip gidebilmekte; 

üstelik her gelişinde bir eksiklik yaratmaktadır.  Padişah kızının işlediği nakış 

bittiğinde düşündüğü budur; sıkılmaktadır, hayatında günden güne eksilen bir 

şeyler vardır: Bu durum fiziksel görünüşüne yansır, sararır-solar; biyolojik 

ihtiyaçlarını karşılayamaz, “yemez içmez”. Böylece durumu, çaresiz bir hastalık 

olarak tanımlanır. Sonuçta, padişahın kızı sıkıntısının çaresini bulur/hastalığının 

tanısını koyar ve “bir adam” vasıtasıyla babasına iletir: Seyahate çıkmak. Farklı 

kültürlerin masallarında “aşk” için yola çıkmak, aşığı aramak sık rastlanan bir 

motiftir; aşkın yarattığı eksiklik duygusu serüvenin yapısını belirler. Sonunda 

ulaşılacak olan “aşk” seyahatin sıkıntıları için yeterli bir mazeret olmaktadır. 

Böylece “beyaz kuş”la sembolize edilmiş olan “imkânsızın” peşine düşülmesi, 

beklemenin sıkıntısını aşmak ve ulaşılması istenen amaç için anlamlı bir hale 

gelmektedir. 

  



166 
 

Bu masalda “yola çıkmak” için terk edilen mekânın “saray” olması ise önemlidir.  

Masalların mutlu sonlarında saray, mekân ve yaşantı biçimi olarak bir ödüle 

işaret ederken bu masalda mutlu sonun mükâfatı anlamını taşımakla birlikte 

“mutlu sonu” oluşturacak bir başka saraya doğru terk edilen bir yerdir. Mutlu son 

mekânı olarak sarayın sembolik olarak tercih nedeni, sarayın gerçeklikteki 

anlamı ile sıkı ilişki içindedir. Saray “bir merkez ve insanların kendini ona göre 

konumlandırdıkları bir noktadır” (Canetti 2003: 404). Bu merkezi konum sarayın 

mekânsallığı kadar içindeki yaşantının düzenliliği ile de bağlantılıdır: merkezde 

yer alan kral etrafında örgütlenmiş saray tebaasının “görevleri kesin olarak ve 

bütünüyle ortaya konmuştur” (Canetti 2003: 405). Kaotik dünyanın karşısında 

böylesi bir düzenlilik, her serüven için arzulanan bir hedefe dönüşür. Sabit bir 

merkez dar anlamıyla yaşantının, geniş anlamıyla dünyanın örgütlenmesinde 

anahtar bir rol oynar. Örneğin ortaçağ romanslarında şövalyenin ulaşacağı 

saray, feodal toplumda düzenin bütünüyle dayandığı, dolayısıyla yolculuğun 

nihai hedefidir ve şövalyenin sadakati ile tanımlandığı mekândır (Aries ve Duby 

2006: 533; Duby 1991: 232). Böylece ödül olarak saray serüvenin amacını 

belirler. Öte yandan, masaldaki gibi bir huzursuzluk, onu yaşayan açısından 

sarayın merkezi konum olma özelliğinin yitirilmesi anlamına gelir. Düzenlilik 

kaybolur ve kaotik bir hal başlar; böylece beyaz kuşun eylemleri ile anlaşılan 

eksiklik, masalın bu kesitinde tamlığa ulaşmak için arayışın çağrısına uymak 

anlamına gelen aşk olarak adlandırılır.            

 
Kesit II 
 
Yola çıkan Sultan, uzun zamanı anlatan klişe vasıtasıyla beyaz kuşun peşine 

düşer. Ancak bulamaz. Masalların önemli “hayati önem taşıyan bir anın 

farkındalığı” (Jung 2005: 70)  olan yorgunlukla, vardığı kentte, “elinde kalan 

para” yani son kaynağı ile hamam yaptırmaya karar verir. Hamamda 

yıkanmanınsa tek koşulu vardır: “Anlatacak şeyi” olmak. Böylece hamam “dört 

taraf”tan gelen anlatıcılarla “dolar, boşalır”. Böylece yolculuğun farklı bir anlam 

kazandığı mekân olarak hamamın seçilmiş olması açık bir hale gelir. Hamam 

dört tarafın merkezinde, yolların kesişim noktasındadır. Dört rakamının sembolik 

anlamı bu merkezi olma durumunu açıklamaktadır: 



167 
 

 
“Dört ise iki gibi, dişil bir sayıdır; yeryüzünün sembolüdür. Aynı zamanda 
insanın yeryüzündeki konumuna ve doğal sınırlılığı içindeki bütünlüğüne de 
işaret eder: İnsanın merkezinde olduğu dünyanın, dört ana rüzgarı doğuran 
dört yönü vardır. Ancak dördün anlam vurgusu, iki gibi kutupsallık üzerinde 
değil, birbirinden ayrı olan öğelerin birlikte oluş düzeninde, 
örgütlenmesindedir” (Saydam1997:126). 

 

Seçilen mekânın hamam olması, hamamın “yıkanmaktan” fazlasını içeren işlevi 

ile ilgilidir. Veyne (2006: 215-216) bu işlevi, antik Roma örneğinden hareketle 

şöyle anlatmaktadır:  

 
“Bilinen bir benzetmeyle bunlar, amfitiyatrolarla birlikte, paganizmin 
katedralleridir. Helenistik dönemden itibaren işlevleri yalnızca temizliğe 
imkân vermekle kalmaz, en arzulanan hayat tarzının da 
gerçekleştirilmesidir bu. Büyük yenilik zeminin altında ısıtma ve hatta 
duvarların ısıtılması oldu: Artık yalnızca küvetlerdeki suyun ve bir havuzun 
ısıtılmasıyla yetinilmiyordu; insanlara kapalı ve sıcak bir mekân 
sunuluyordu. Ne kadar soğuk olursa olsun, evlerde mangallardan başka bir 
ısıtma aracının bulunmadığı ve kışın, insanların evlerinde de sokaktaki gibi 
mantolarına sarılı dolaştıkları o çağda, hamamlar sıcak bir ortam bulmak 
için gidilen yerlerdi… İkinci evrim: İşlevsel binadan, heykellerin, mozaiklerin, 
boyalı dekorların, görkemli bir mimarinin, herkese bir kraliyet konutunun 
debdebesini sunduğu düşler sarayına geçilir. Bu yapay yazlık plaj hayatı 
içinde en büyük zevk; kalabalık içinde bulunmak, bağırmak, buluşmak, 
konuşulanları dinlemek, sonradan anekdotlara konu olacak tuhaf olaylarla 
karşılaşmak ve kendi kendini göstermekti”.   

 

Hamamın “saray benzeri” kamusal işlevini kent halkına sunan Sultan, uzun 

yollarda bulamadığı “beyaz kuşu”, “dört tarafın” kesiştiği ve haberlerin toplandığı 

mekânlardan biri olan hamamda aramaktadır. “Kesişen yazgıların mekânı” olan 

han, hamam, pazar gibi mekânlar masal anlatılarında, özellikle çerçeve masal 

tekniği kullanılan masallarda, sıkça kullanılır –nitekim bir sonraki kesitte yer alan 

ve Sultana beklediği haberi getiren Keloğlanın yaşadıkları masal içinde bir 

başka masal izlenimi vermektedir-  Binbir Gece Masalları’nda bu tarz kamusal 

mekânlar masal kahramanlarının karşılaştıkları ve başlarından geçenleri 

birbirlerine anlattıkları yerlerdir. Yine Binbir Gece Masallarının tekniği ile 

yazılmış olan Chaucer’in Canterbury Öyküleri’nde hac yolcularının başlarından 

geçenleri anlattıkları mekân handır. Boccaccio’nun Decameron’unda veba 

salgınından kaçıp kırda bir malikâneye sığınanlar birbirlerine masallar 



168 
 

anlattıkları bir oyunla zaman geçirirler. Masalların ve kentlerin bu kamusal 

mekânları aynı zamanda yolların durak noktalarıdır. Örneğin “yolculuğa 

çıkmanın vasiyetname yapmak anlamına geldiği” Ortaçağ toplumları “serüvenci 

güvensizlik duygusunun yaşandığı” toplumlardır (Eco 1996: 137)99 ve 

yolculukların nihayetlendiği bu mekânlara yolcularla birlikte bu serüven öyküleri 

de ulaşır.  

 
Kesit III. 
 
Masal içinde yer alan bu kesit, Keloğlan’ın yer aldığı kısımla kendi başına bir 

masal oluşturacak yapıdadır ve olay örgüsü oldukça sıkıdır. Hamamda 

yıkanmak için başından “geçmiş ya da gelecek” olaylar olmayacak kadar yoksul 

bir ormancı olan Keloğlanın, tanıklık ettiği “tuhaf olayları” ve “beyaz kuş”a 

rastlaması anlatılır; Sultanın aradığı nesne olan “beyaz kuş”a ait bilgi ile 

Keloğlan amacı olan “hamamda yıkanabilmek”ten fazlasını, yoksul köylülükten 

kentli tüccarlığa geçiş yapar.  

 

Keloğlanın köye dönüp annesini alıp hamama geri dönmesi  “hamamda 

yıkanmak için gerekli koşulu sağlamak, “bir geçmişi, bir derdi” olduğunu 

göstermek içindir. Anne ve oğul ilişkisindeki bu sorunlu durum çift taraflıdır. 

Anne yıkanabilmek için oğlu nedeniyle yaşadığı sıkıntıları anlatır. Ancak Sultan 

tarafından annenin oğlundan kaynaklanan sıkıntılar dert olarak görülmez, 

hamama gelmek için yaptığı yolculuk ve onun sıkıntıları yıkanabilmenin koşulu 

olan dert olarak kabul edilir.  II. Kısımda Sultanın yaptığı uzun yolculuk ve onu 

tüketmesi, yolun onu amacına ulaştıramaması, Keloğlan’ın annesinin 

yolculuğunu ödüllendirilmesi gereken bir derde döndürmüştür.     

 
Öte yandan “başı kel diye” kız verilmeyecek kadar yoksul olan Keloğlan’ın 

annesini almak için köy ve kent arasında yolculuğu ve konaklamak zorunda 

olduğu orman, hem Keloğlan’a hem de sultana ihtiyacı olan malumatı 

toplayacağı tanıklığı sağlar. Orman, kültürel dünyanın bittiği –bu masalda kent 

ve köy arasındaki geçiş alanıdır- doğal olanın, kültürel müdahalenin olmadığı, 

                                                 
99 Eco’ya göre (1996: 137) yolculuğun güvenli ve rahat olduğu iddiasındaki çağımız, aslında 
kontrol merkezleri ve arama noktalarıyla güvensizlik duygusunu tam anlamıyla geri getirmiştir.  



169 
 

kent ya da köy hayatının örgütlü halinin karşıtı olarak doğal alan olmasıyla 

olağanüstünün mekânıdır; bu nedenle masal, romans gibi anlatılarda, 

serüvenler için uygun “gerçek dünyanın ters yüzü, karşı değeri olarak” (Aries ve 

Duby 2006: 533) “olağanüstü”nün yaşandığı, sınamaların yapıldığı dekoru 

oluşturur. Üstelik keloğlanın geçim kaynağı olan odunculuk mesleğini yaptığı 

mekândır; dolayısıyla keloğlan sınırın dışındaki mekâna sürekli gidip gelen; bir 

sınır insanıdır.  

 

Gecenin karanlığında ayın aydınlığı ile sadece kırk deveden oluşan sahipsiz 

kervan mağaraya giden yolu gösterir. Olağanüstüne giden yolu gösteren 

sahipsiz deve kervanı, farklı masallarda tekrarlayan bir motiftir. Örneğin Arap 

Lala isimli masalda padişahın evlenme yaşı geçmiş kızlarının evlenebilmeleri 

için götürüldükleri sarayda yaşanan olağanüstülükleri başlatan sahipsiz deve 

kervanıdır100. Kent ve ticaret yaşamında etkin bir yol oynayan kervanların 

yaşadığı sorunların “su ve güvenlik” (Lindholm 2004: 65)  olduğu, bunun 

aşılmasının önemli bir askeri denetlemeyi gerektirdiği düşünüldüğünde; insana 

gerek duyulmadan yapılan nakliyatın ekonomik ve askeri yükten kurtarması, 

teknik anlamda (her şey kendiliğinden olur) ileri bir başarı olarak düşünülebilir. 

Öyle ki kervanlarının başına kimseye gerek duymayan, masalda periler 

diyarının insan dünyasına göre olağanüstü olduğunu kanıtlayan bu güç (hem 

teknik ve hem de askeri güç anlamda); aynı zamanda kervanın taşıdığı yüklerle 

de (mücevherler) bir zenginliğe işaret etmekte; bütün bunlara tanıklık eden 

insana (Keloğlan) olağan yaşantının sınırlarını aştığını anlatmaktadır.  

 

Bu kervanın gelip gittiği yer ise bu olağanüstülüklerin örgütlendiği, bu düzenin 

sağlandığı mekândır. İnsanların kendilerini sakındıkları ve cin, peri gibi 

yaratıkların yaşadığına inandıkları böylesi mekânlar, kötülüğün varlığını, 

“cinayet ve şiddet içeren bir ölüm şeklini”  çağrıştırmaktadır (Felton 2002: 59). 
                                                 
100 “Arap Lala” isimli masalda anlatıldığı üzere,  “…Kız da kapının arkasına gizlenmiş, 
beklemiş. Aradan zaman geçmiş. Bir şangırtı kopmuş. Bu ses gitgide yaklaşmış, nihayet sarayın 
önünde kesilmiş. Derken, kapılar kendi kendine, şangır şangır açılmış. Bir de kız ne görsün, bir 
deve katarı, önlerinde bir eşek, saraydan içeri giriyor, ama başlarında adam yok, yüklerini 
boşaltıyorlar, sonra gene geldikleri gibi çıkıp gidiyorlar… Kızda kapının arkasında zangır zangır 
titrermiş…” (Boratav 1998: 125).   
 



170 
 

Keloğlan, ormanda odunculuk yapan biri olarak “bir sınır insanı”dır; yaşamını 

idame ettirdiği ormanla ilişkilidir; bu özelliği nedeniyle kervanı takip edebilir; 

Sultanın geçemeyeceği sınırı öncelikle o geçebilir. Böylece, kervanın peşinden 

giderek tanıklığına devam eder. Ulaşılan mağara bilinen dünyanın sonudur. 

Kapıları kendiliğinden açılır gelen kervana. Mağaraların; ada, orman, kayalık, 

denizin dipleri gibi öte dünyaya geçiş mekânları olduğu düşünülür (Örnek 1995: 

118). “Yeniden doğuşun gerçekleştiği, insanın kuluçkaya yatıp yenilenmek 

üzere yeniden yaratıldığı gizli oyuk” olarak mağara (Jung 2005: 66), yalıtılma ve 

dinsel içgörüye ulaşmanın mekânları olduğundan, pek çok dini kişiliğin 

mağarada doğduğuna inanılır (Sheperd 2002:50). Efsanevi liderlerin, 

savaşçıların –Kral Arthur gibi- ihtiyaç duyulacağı zamanda uyanmak üzere 

mağarada uyuduğuna inanılır. Böylece yalıtım yalnızca mekansal olmaktan 

çıkar, zamansal bir anlam da kazanır.  

 

Beyaz kuşun “içine girdiği bir leğende yıkanıp insana dönüşmesi”, su vasıtasıyla 

“arınma” sembolüdür. Suyun arınma ile bağlantısı pek çok dinde kendini 

gösterir: Hint geleneklerinde oruç ve duaya başlamadan önce yıkanma, Japon 

Şinto geleneğinde tapınağa girmeden önce ellerin ve ağzın yıkanması; 

İslamiyet’te namazdan önce su ile alınan abdest, suyun arınma ile ilgisini anlatır 

(Sheperd 2002: 170-171). Masalda su sembolizmi iki mekânda kendini 

göstermektedir: Hamam ve mağaradaki altın leğen. Masalda beyaz kuşun suda 

yıkanması, dönüşüm anlamı içermez. İnsan biçimine geçmesi kısa sürelidir; 

tekrar kuş haline dönmektedir. Sultandan aldığı nesnelere dokunmak ve derdini 

dile getirmek için insan haline geçmiştir.  

 

Altın muhafazada saklanan eşyalar, “altının” kutsal sayılan bir maden olması 

nedeniyle, beyaz kuş için değerli oluşlarını anlatır. Masallarda sık rastlanan 

altından eşyalar, lüks ve zenginliğin abartılı ifadesi gibi gözükse de -örneğin 

I.Kısımda sultanın padişaha iletmek istediği mesajı taşıyan adama bir torba altın 

vermesi gibi- , altının sembolik anlamı ile işaret ettiği “kutsallık” ve buna bağlı 

saflık ve temizlikle masal dünyasının “iyi”lik tarafında yer alır. Eliade’ye göre 

altının yüceltilmiş anlamı Homo faber ile Homo religous’un farklılığında 



171 
 

yatmaktadır. Doğayı keşfeden ve dönüştüren Homo faber’den farklı olarak, altın 

Homo religous’a ait, kültürel bir üründür ve tamamen sembolik ve dinsel 

nedenlerle değer kazanır: “İnsanların alet ya da silah yapmadıkları halde 

kullandıkları ilk maden altındır. Taşın kullanılmasından bronzun, demirin, çeliğin 

işlenmesine dek tarih boyunca teknolojik gelişmelerde hiçbir rol oynamamıştır” 

(Eliade 2002: 80). Sultanın ve ona ait eşyaların kutsallığı ve “beyaz kuşun” onun 

ardındaki umutsuz arayışının nedeni bir sonraki kesitte anlaşılacaktır.  

 

Kesit IV 
 
Masalın bu kesiti sultan ve beyaz kuş/büyülenmiş prensin kavuşması ile dönüm 

noktasına işaret eder. Sultan peşinde olduğu beyaz kuşun gerçek kimliğini 

öğrenir. “Yedi döşeğinde perilerin çaldığı” bir padişah oğludur. Gebelik ve 

doğum, hayat içindeki önemli geçişlerden birine işaret ettiğinden dolayı farklı 

toplumlarda, çocuk ve anneyi zararlı dış etkilerden korumak amacıyla pek çok 

büyüsel-dinsel pratiklerin gerçekleştirildiği bir dönemdir; bu dönemde yedi ve 

kırk önemli devir zamanlarıdır (Aydın 2003: 556). Örneğin Anadolu’da genellikle 

loğusalıkta anneye musallat olarak çeşitli sağlık sorunlarına neden olan 

“albastı/alkarası/alkızı”  farklı biçimlerde insana görünen bir yaratıktır. Bebeği ve 

anneyi zararlı etkilerinden korunmak için nazarlık, sarımsak, demir bir eşya 

bulundurmak, loğusanın üzerinde kırmızı kurdele, altın bulundurmak gibi 

önlemlere başvurulur (Özbudun 2003a: 36).  Padişahın oğlu ise doğumundan 

yedi gün sonra periler tarafından kaçırılıp büyülenmiş ve “beyaz kuş”a 

dönüştürülmüştür.     

  

Türk masallarında kuşlar ile periler arasında sıkı bir bağlantı vardır. Örneğin 

Kunos, derlediği Türk masallarında, “masal dünyası halkları” arasında en sık 

rastlanan perilerin, yolculuk etmek ve insanlara görünmek için kuşlara, özellikle 

güvercinlere dönüştüğünü saptamıştır (akt. Yusufoğlu 1996: 43). Öte yandan 

masallarda kuşa dönüşme yalnızca periler için değil, insana da ait bir beceri 

olarak da görülmektedir. Örneğin Ahu Melek masalında sefere çıkmak üzere 

olan şehzade annesine her akşam güvercin olup saraya geleceğini ve yemek 

yiyeceğini söyler. Olayörgüsü ilerlediğinde “beyaz kuş”un da giydiği bir giysi 



172 
 

vasıtasıyla kuşa dönüştüğünü görürüz; ancak burada söz konusu dönüşüm bir 

beceri değil, büyülenme ile gerçekleştirilen zora dayalı bir gereklilik olması 

yaşananların anlamını değiştirecektir.  

 

Öte yandan, masaldaki kavuşma, padişah oğlunun üzerindeki büyünün 

bozulmasına, kuş ve insan arasında gidip gelen halinden kurtulmasını 

sağlamamıştır. Padişah kızını “dokuz ay” mesafede bulunan, kaçırılan 

çocuklarının yasını tutan anne ve babasının yaşadığı eve sırtında taşıyarak 

götürür. Sultana iki isim söyler: İlki “kimseye” ya da yabancılara açılmayan 

kapıyı açacak bir anahtar olarak kendi ismi101; diğeri doğacak çocuklarına 

konulacak isim.     

 

Kesit V 
 
Saraya ulaşan sultan, “Hüsnü Yusuf Şehzade”nin ismini vererek içeri girer. 

Ancak şehzadenin eşi olarak değil, samanlıkta yaşayan bir saray hizmetçisi 

olarak orada yaşamaya başlar. Samanlıkta doğum yapar. Yardımına sağır kalfa 

verilir. Dışlanmış konumdadır. Beyaz kuşun bebeğin doğumuyla beraber 

yeniden görünmeye başlaması, toplumsal ilişkilerde baba olarak 

tanımlanmasını engelleyen “beyaz kuş” oluşu; diğer yandan bebekle olan ilişkisi 

kan bağından dolayı onu babası da yapmaktadır. Bebeğe söylediği “ninni” ve 

“beyaz kuşun” ninniye verdiği karşılıklarla bir padişah kızı olduğu, dahası 

kaçırılan oğulları ile ilgisi ve doğan çocuğun torunları olduğu aşama aşama, 

padişah ve sultana ulaşarak açığa çıkar. Hem anne hem Şehzadenin eşi hem 

de bir padişah kızı olan Sultanın, amacı bebeğin uyutmak ve ağlamamasını 

sağlamak olan ninniyi –bebeğin ninninin sözlerini anlayamayacağı 

düşünüldüğünde- durumunu etrafındaki sağırlığa anlatma çabası olarak 

görülebilir. Üç gece boyunca tekrar eden, aşamalı olarak çevredeki sağırlığın da 

azalmasıyla (sağır kalfa-sağır taklidi yapan kalfa- padişah ve sultan hanım)  her 

                                                 
101 “Kapıları açan parola” motifi ile “yaşam-ölüm” bilmeceleri, sözlü anlatılarda işlevsel olarak 
aynı amaçla kullanılır. Yaşam-ölüm bilmeceleri “Yatalak Mehmet” masalı içinde çözümleneceği 
için bu masalda derinlemesine bir analize gidilmemiş; analizle ulaşılacak sonuç bağlam içine 
yerleştirilmiştir.    



173 
 

tekrarda, padişah kızının başından geçenlerin bir parçasını daha ekleyerek 

tamamladığı ninni, olaylardan haberdar olunması istenenlere yönelik bir tür 

anlatma aracına dönüşmüştür. Sonunda ninni vasıtasıyla açığa çıkan 

gerçeklerle, doğan çocuğun torunları olduğunu kabul eden padişah ve sultan 

hanım, çocuğun annesini de gelinleri olarak kabul ederler. Böylece rollerin 

tanımlanmasında merkez “yeni doğan çocuk” olur ve sığıntı/hizmetçi 

konumundaki padişah kızı, çocuğun annesi olmasıyla gelin konumuna geçiş 

yapar. “Sosyal örgütlenmenin temel birimi olarak kabul edilen ailenin 

kurulabilmesi, toplumca geçerli evlilik kurallarına bağlıdır” (Altuntek 1993: 15); 

ancak masalda padişah kızının toplumsal rolünü tanımlayacak bir evlilik 

olmaması, yabancı olduğu bu saray toplumsallığı içinde rolünü bir sığıntıya 

çevirir. Öte “doğan çocuğun babasının soyundan sayılması (şehzade oğlunun 

adını vermiştir) ve padişah kızının da çocuğun annesi olması nedeniyle –

böylece kocanın soy çizgisine katılmış olur- evliliğin (kırk gün kırk gece düğün 

yapılmamıştır) olmamasından kaynaklanan statü ve rol karışıklığı, padişah ve 

sultan hanımın (şehzadenin anne ve babası olmasıyla soy çizgisinin bir önceki 

kuşağıdır) çocuğu kabulü (beyaz kuşun söylediği yere yerleştirmeleri) ile 

çözümlenir.   

 
Kesit VI 
 

Son kesitte, kuş ve insan arasında gidip gelen şehzadenin, insan olabilmesi için 

gerçekleştirilen pratikler anlatılır. Kunos’un (akt. Yusufoğlu 1996: 43) Türk 

masallarında perilerin bir özelliği olan “perilikten kurtulmak istediklerinde 

ölümlüye görünüp kendini âşık etmeleri ve ölümlünün hiçbir engel tanımadan 

onu her yerde araması” saptamasıyla bakıldığında, şehzadenin serüveninin 

bütünü ve padişah kızı ile ilişkisi de nedensel anlamına kavuşur. 

  

Bu kesit, şehzadenin büyüden/beyaz kuş olmaktan kurtuluşu için 

gerçekleştirilen pratiklerle mutlu sona ulaşılır. Kaçırıldığı odaya dönen şehzade 

“kuş giysilerinden sıyrılıp” insan şeklini alır. Böylece insanlarla kurduğu ilişkilerin 

mekansal noktası olan pencere kenarından, sarayın içinde kendi odasına geçer. 

Ve ilk kez kuş biçiminden sıyrılmak için kuş giysisini çıkardığı anlatılır. Her şey 



174 
 

olması gereken yere ulaştığında kuşun şehzade olan kısmı da çocuğunun ve 

sultanın yanına gelebilmiştir; böylece hem kaçırıldığı odaya hem de kaçırıldığı 

beşiğinde yatan oğlu vasıtasıyla değişim gerçekleşir. 

 

Öte yandan Şehzadenin bağlı olduğu büyünün etkisinden bütünüyle 

sıyrılabilmesi; “dağda yakılacak olan büyük ateşe kuş giysilerinin atılması”, 

insan olan bedeninin saklanması, “sarayın iğne deliği kalmayacak şekilde 

tamamen kapatılması”; ve bu sürece “ateş etrafında dönen kırk siyah, kırk 

beyaz cariyenin şehzadenin kendini ateşe attığını söylenmesi”; onu kurtarmaya 

gelen peri-kuşlarının kendilerini ateşe atması ile gerçekleşecek bir süreçtir. Bu 

pratikler sonucunda şehzade tutsaklığından, ara konumundan kurtulur ve “koca 

ve baba” gibi rollerle tanımlandığı insan haline kavuşabilir.   

  

Masalda kuş olmaktan kurtulma, ateş sembolizmi ve ateşin yok edici özelliğinin 

eşlik ettiği süreçle anlatılmaktadır. Ateşin yok edici etkisinin sadece “kuş 

giysilerini” değil; bir bütün olarak “peri kuşlarını” kapsaması gerekmektedir. 

Sarayın içindeki ateş şehzadenin, beyaz kuş olmaktan kurtulması için yeterli 

değildir. Şehzadenin yeniden insan olmasının koşulu sadece kuş olmaktan 

sıyrılmak değil, kuşa tabi olan ve onu korumakla yükümlü –şehzadeyi kurtarmak 

için kendilerini ateşe atarlar- peri-kuşlarıdır. Şehzade beyaz kuş olarak, peri 

topluluğu içinde yaşamaktadır; dolayısıyla bu yaşantı ile ilişkisinin kesilmesi 

gerekmektedir. Bu nedenle kılıf yakılırken, saray tamamen kapatılır. Yaşamı 

“periler diyarına” bağlıdır; insan olarak doğacağı sarayın tamamen kapatılması 

insan dünyası ile periler diyarının sınırlarının kurulması için gereklidir.102 

Sarayın bu yalıtılmış hali, doğumda evin tamamen kapatılması pratiği ile 

paralellik taşır. Örneğin,  “(b)ir bedenin ruhu, doğar doğmaz kaçıp da 

kaybolmasın diye, Celebes’li Alfoer’ler, doğum olmak üzereyken, evdeki her 

açıklığı, hatta anahtar deliklerini bile dikkatle tıkarlar; duvardaki her yarığı ve 

çatlağı kapatırlar. Aynı zamanda, evin içindeki ve dışındaki bütün hayvanların 

ağzını bağlarlar, içlerinden biri çocuğun ruhunu yutmasın diye” (Frazer 1991: 

                                                 
102 Bu masalın varyantlarından birinin sonu, perilerden biri olan topal bir kuşun bacadan içeri 
girerek şehzade ve Sultanın çocukları Bahtiyar’ı kaçırması ile biter (Boratav 1998: 225). Sarayın 
tamamen kapatılamaması nedeniyle mutlu sona ulaşılamaz.  



175 
 

123). Yakılan ateşin büyük olması ise cariyelerin sayı ve renkleri ile anlatılır: 40 

gün ve 40 geceyi anlatmaktadırlar. Dönüşüm zamanını, dolayısıyla devir 

simgesi olan 40 sayısı, böylece günlerce süren bir cenazeyi ve ağıtçılarını 

anlatır. 40 gün 40 gecenin aynı zamanda düğün zamanına da oluşturması, her 

iki sürecinde yeni toplumsal statülerin tanınmasına da hizmet eder. Ateşin 

mekânsal ve zamansal büyüklüğü “ne kadar peri kuşu” varsa hepsini 

kapsaması içindir. Böylece şehzade ateşle çizilen sınırda, onu kuşa dönüştüren 

yaşantı ile bağlantısı kesilecektir. Ateşle çizilen sınır, sarayın bir iğne deliği 

kalmayacak biçimde kapatılmasıyla keskinleştirilir ve şehzadenin insan olarak 

doğacağı toplumun sınırları belirlenmiş olur. Beyaz kuş ile bağlantısı kesilen 

şehzade bir insana dönüşür ve masal mutlu sonuna ulaşılır.    

VI. 3. 3. Masalın Başlangıcı ve Sonu Arasındaki Temel Dönüşümler 

Masalın temel sorunu Sultan ve Şehzadenin iki ayrı çizgide ilerleyen 

eylemlerinin anlatıldığı olayörgüsünde yer almaktadır. Her iki masal kişisinin 

karşılaşmaları, masal olayörgüsünün gelişmesine ve masal dönüşümlerinin 

yaşanmasını sağlamakta ve bu işleyiş masal içinde tekrarlanmaktadır. Bu 

karşılaşmaların izdüşümleri mekân ve zamanda yaşanan olağanüstülüklerle 

açığa çıkmakta ve böylece mekan ve zaman sembolik özellikler taşımaktadır. 

VI. 3. 3. 1. Masalda Zaman ve Mekândaki Dönüşümler ve İşlevleri  

1. Saray ve pencere önü: Gerçeklikte merkez ve düzenliliğin mekânı olan 

saray masalda, Padişah kızı yaşadığı sıkıntıyla, özelliklerini yitirmiş ve dengesiz 

bir hale gelmiştir. Sıkıntının kaynağının eksiklik olduğunun anlaşılması, “beyaz 

kuş”un üç kez tekrarlanan ve her seferinde alıp götürdüğü bir nesne ile anlaşılır. 

Beyaz kuş ile padişahın kızının üç karşılaşması pencere kenarında; ne saray ne 

de dışarısı olan dolayısıyla araf bir mekanda gerçekleşir. Üç kez yinelenen bu 

karşılaşma sıkıntının kaynağının bir eksiklik olduğuna işaret eder. Her seferinde 

padişah kızının, yaptığı iş için gerekli bir nesne, son seferde ise işin sonucu 

olan ürün beyaz kuş tarafından götürülür.       

   



176 
 

Böylece yaşantısında bir eksikliğin olduğunu anlayan padişah kızı, önce hasta 

olur ve sonra tedavisini kendi bularak; “beyaz kuş” olarak adlandırdığı eksikliğin 

peşine düşmek amacıyla saraydan ayrılır.  

 
2. Yol ve hamam: Padişah kızı, “beyaz kuşu” aramak için saraydan ayrılır ve 

yola çıkar. Yolculuk zamansal bir geçişi anlatır ve bu durum kalıp yargılarla 

desteklenmiştir. Bu süreç olumlu bir sonuç yaratmadığından, “dört tarafın” 

merkezine, dolayısıyla yolların ulaştığı yere, kent yaşamının önemli kamusal 

merkezlerinden biri olan “hamam” yaptırır. Yıkanmanın tek koşulunun insanların 

başından geçenleri anlatması olduğu bu hamam, işlevsel olarak iki amaca 

hizmet etmektedir. İlki öykü sanatının da temel özelliği olan uzakların bilgisini 

toplamaktır; diğeri ise Sultanın aradığı nesneyi (beyaz kuş) farklı kaynaklar 

kullanarak araştırmasını sağlamaktadır.   

 

3. Orman ve Mağara: Orman ve mağara masalın aranan nesnesinin “Keloğlan” 

tarafından bulunduğu mekânlardır. Orman keloğlanın bir masal kişisi olarak 

işlevi üzerinden okunduğunda iki anlam taşımaktadır. Orman, ilk olarak 

keloğlanın geçimini sağladığı mekân olması nedeniyle “ara konumdaki insanlar” 

kategorisinde tanımlanmasını, dolayısıyla bir başka ara konumda olan 

Şehzade/beyaz kuş ile karşılaşma olanağına sahip olmasını sağlamaktadır. 

Ormanın diğer anlamı ise Keloğlanın yolculuğunun durağı, aynı zamanda 

mağaraya giden kervanın yolu olmasıdır. Böylece Keloğlan hamamda 

yıkanabilmenin koşulu olan “başından geçmiş” bir hikâyeye sahip olur ve 

Sultana aradığı nesnenin hikâyesini sunarak hamam sahibi bir tüccar olur.   

 

Mağara, tipik bir öte dünya sembolü ve inisiyasyon mekânı olarak 

tanımlanmaktadır. Mağaraya giden yolu gösteren sahipsiz deve kervanı, 

olağanüstüye giden yolu da açmaktadır. Beyaz kuşun Şehzadeye dönüşebildiği; 

Sultanın aradığı “beyaz kuşa” kovuştuğu; beyaz kuş/Şehzade bilmecesinin 

çözüldüğü mekân olarak mağara masalda düğüm noktasında yer alır. Mağara 

Şehzade ve Sultanın, her ikisinin de insan olabildiği –şehzadenin beyaz 

kuşluktan sıyrılabildiği-, dolayısıyla eşitlendiği mekân olması bakımından 



177 
 

önemlidir; öte yandan “tehlikeli” olması nedeniyle terk edilmesi gereken, 

dolayısıyla sürekliliği olamayan bir mekândır.      

 
4. Saray ve Samanlık: Şehzadenin sarayına giden yol dokuz ay sürmektedir. 

Bu süre hamilelik süresidir ve yola çıkmadan şehzade bu hamileliği bilmektedir. 

Bu nedenle yolculuk saraya ulaşmaktan çok hamilelik sürecini ve doğum 

yapılacak mekâna geçişi anlatmaktadır.  

 

Saraya Sultanın kapısını açan şehzadenin ismi olsa da, saraya bir sığıntı olarak 

kabul edilir ve samanlıkta yaşamaya başlar. Doğumun gerçekleşmesinin 

ardından beyaz kuş, her gece gelmeye başlar. Sultanın söylediği ninni ve beyaz 

kuşun verdiği karşılıklarla, Sultan ve oğlu Bahtiyar, padişah ve sultan tarafından 

gelinleri ve torunları olarak kabul edilirler ve şehzadenin kaçırıldığı odaya 

yerleştirilirler. Böylece padişah kızının sığıntı statüsünü gösteren yer olan 

samanlıktan kabulünün ifadesi olan saraya geçişi gerçekleşir.   
 
5. Şehzadenin Odası ve Dağ: Şehzadenin odası ve altın beşik, şehzadenin 

periler tarafından kaçırıldığı, dolayısıyla insan dünyası/kültürel evren ile ilişkinin 

kesildiği ve “beyaz kuş”a dönüştürüldüğü sürecin başlangıç noktasıdır. Bu 

sürecin bitişini başlatan ise oğlunun (Bahtiyar), kaçırıldığı altın beşiğe 

yerleştirilmesi, boşluğun doldurulması ile olur. Ancak şehzade perilerle beyaz 

kuş olarak tanımlanmış bir ilişki içindedir ve bu ilişkilerin bozulması odasında 

yanan ateşle değil, dağda yakılacak büyük –hem zamansal hem de mekânsal 

olarak- bir ateşle gerçekleşebilir. Böylece “beyaz kuş” olarak ölümü toplumsal 

ilişkiler içinde tanımlanacağı ve yaşayacağı sarayda değil; sarayın karşıtı olan 

böylece mezar işlevi görebilecek dağda gerçekleşebilir. Sarayın bütün olarak 

kapatılması ise sınırın kesin çizgilerle çekilmesi ve böylece şehzadenin/insan 

doğumunun gerçekleşmesinin sağlanmasını amaçlar.  

VI. 3. 3. 2. Masalda Kişilerin Dönüşümleri   

Masal olayörgüsü Padişah kızı ve Şehzadenin/beyaz kuşun eylemleri üzerine 

kuruludur. Bu eylemler her iki masal kişisinin birbirine ve yer aldıkları toplumsal 



178 
 

sistemde tanımlanmalarına ulaştıracak evlilikle son bulmaktadır. Padişah kızı 

sıkıntısının kaynağına ulaşmak için, içinde yer aldığı toplumsal ilişkileri (saray) 

terk ederek, bu sıkıntının yanıtını bulacağı “beyaz kuş”un peşine düşer. Arayışı 

zamansal ve mekansal olarak tanımlanan bir süreçte devam eder. Keloğlanın 

çözdüğü bilmece ile beyaz kuşa ulaşır. 

 

Beyaz kuş, periler tarafından “yedi döşeğinden”  çalınmış, dolayısıyla ait olduğu 

insan dünyasından zorla çıkarılmış, ancak periler dünyasına da dâhil olmamış 

bir şehzadedir. Ve bu serüvende amacı yeniden insan olabilmektir. Yeniden 

“insan” olabilmek, bu masalda toplumsal sistemde statü ve rol üzerinden 

tanımlanmaktadır. Şehzadenin, doğan çocuğu vasıtasıyla baba olmasıyla 

yeniden insan haline gelebilmesi bu durumu göstermektedir. Şehzadenin insan 

olması ile padişah kızı ile evlenebilmesi, dolayısıyla masalın mutlu sona 

ulaşması mümkün olabilmiştir.     

VI. 3. 4. Masal ve İnisiyasyon 

VI. 3. 4. 1. Yapısal Örtüşme 

İnisiyasyon ritüellerinin “ayrılma-eşik-bütünleşme” aşamalarını içeren yapısıyla 

masaldaki dönüşümler çözümlendiğinde; 

 

Masalın olay örgüsünün bütününe bakıldığında “saray-yol-saray” aşamalarını 

izleyen bir geçişle, padişah kızı önce anne sonra evlilikle eş olabilmiş, mutlu 

sona ulaşmıştır. Bu genel geçiş şeması kendi içinde 4 ayrı geçişi de 

barındırmaktadır. İlki can sıkıntısıyla başlayıp “yalnız başına” yolculuğa çıkışla 

sonlanan geçiştir; “saray-pencere kenarı-saray” şeklindedir ve beyaz kuşla üç 

kez karşılaşma bu geçişteki araf konumdur. “Saray- yol/hamam-mağara” 

yolculuğun başlaması için sabit bir konum bildiren saray terk edilir ve yolculuğun 

zamansal kısmını kuran yol ile mekânsal kısmını oluşturan hamam “beyaz 

kuşu” aramanın aşamalarını oluşturur. Mağarada beyaz kuş/şehzade bulunur; 

ancak bu konum da tehlikeli olduğu için terk edilmelidir. “Mağara- dokuz aylık 

yolculuk-saray/samanlık” padişah kızının, hamilelik, anneliğe geçiş sürecidir. 



179 
 

“Samanlık-pencere kenarı/beşik-şehzadenin odası/saray” padişah kızının, 

şehzadenin anne ve babası tarafından torunlarının annesi olarak tanındığı ve 

saraya getirildiği mekândır. Bundan sonra masalda, şehzadenin dönüşümü 

gerçekleşecektir. Son mekânda padişah kızı uyumaktadır. Evlendiğini 

öğrendiğimiz kalıp yargıya kadar bir daha ondan söz edilmez; masaldaki 

işlevleri bitmiş ve uyku haline geçmiştir.  

     

Şehzade/beyaz kuş’un, “peşinden yollara düşecek ölümlü vasıtasıyla insan 

olabilme” öyküsü ya da şehzadenin insan olması, masalın hem düğüm 

noktalarını hem de çözümünü sağlayan dönüşümdür. Şehzadenin geçiş 

aşamaları masal olayörgüsünden hareketle şöyle sıralanabilir: “Saray/yedi 

döşeği-periler diyarı-Saray/şehzadenin odası”. Şehzade “yedi döşeğinden 

çalındığından itibaren” ara bir konumdadır. Masal boyunca, insan olabildiği tek 

mekan, insan dünyası ile periler dünyasının kesiştiği mağaradır ve burada insan 

olarak padişah kızı ile buluşabilse de -böylece eşit bir duruma geçmiş olsalar 

dahi-, mekanın tehlikeli olması durumu geçici kılar. Şehzade, beyaz kuş/insan 

olmasıyla masal sonuna kadar ara bir konumdadır. Masal sonundaki uygulama 

sonucunda, dağda yakılan ateşe beyaz kuş kılıfının atılması ile beyaz kuş yok 

olur; tamamen kapatılmış sarayda insan/şehzade olarak yeniden doğar.    

VI. 3. 4. 2. İşlevsel Örtüşme 

Masalın çözmeye çalıştığı sorun soy sistemini ve evlilik yoluyla sosyal 

örgütlenmeyi düzenlemektir (Altuntek 1993: 15). Aynı zamanda “çocukluk 

statüsünden, cinsel faaliyete ve evliliğe yetili toplum üyeliğine geçiş ayinleri 

olan” (Özbudun 2003b: 266) inisiyasyon ritüelleri, toplumsal örgütlenmenin 

düzenlenmesinde önemli bir rol oynamaktadır. 

 

Masalın mutlu sonunu kuran şehzade ve sultanın evliliği, her ikisinin de 

yaşadığı geçişlerle mümkün olabilmiştir. Şehzade, beyaz kuş olmaktan çıkıp 

insan olabildiğinde; padişah kızı ise önce “yalnız başına” çıktığı yolculuk, 

ardından saraydaki toplumsal örgütlenmede tanımlanamayan bir konumda 

kalması; soy çizgisinde yer alan çocuğu vasıtasıyla gelin olması, ancak evliliğin 



180 
 

olmaması nedeniyle “ara konumlar”da kalır. Evlilikle rol ve statüsü tanımlanır ve 

masal mutlu sona ulaşır.   

    

Masal, evlilik ve evliliğe yetili olma ile toplumsal örgütlenmenin düzenleyicisi 

olan ailenin dayandığı ilkeler sorununu merkeze alır. Olağanüstülüklerle örülü 

yapısıyla incelediğimiz anlatı bu sorunu, masal üslubuyla sunar. Buna rağmen 

yazılı/hukuksal olmasa da, kültürel/toplumsal normları masal içinde görmek 

mümkündür. Masalın genel olayörgüsü içerisinde, evlenecek adayların 

uygunluğu ya da eş seçimi kültürel olarak düzenlenmiştir. “Görücü usulü”nün 

karşısına yerleştirilen “özgür eş seçimi” bile aslında kesin sınırlılıklar içinde 

uygulanır; ekonomik ve sosyal statü belirleyici bir ölçüt olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu masalda III. kısımda keloğlanın bir dert olarak sunduğu “benim 

başım kel diye kimse kız vermiyor” cümlesi; IV. kısımda şehzadenin padişahın 

kızına “ben de senin gibi bir padişah oğluyum” ifadesi evlilik için uygun ve denk 

olmanın, dolayısıyla eşdeğer sayılanların evliliğini anlatmaktadır. Böylece masal 

temel sorunu olan evlilik kurumunun gerekliliği ve önemini vurgulayan anlatımı 

ile gündelik hayatın temel düzenleyicisi olan aile ve evlilik sorununu “en 

temel/genel” düzeyde işleyerek farklı toplumsal sistemler içinde varlığını 

sürdürmeye devam edebilmektedir.  

VI. 4. Masal: “Yatalak Mehmet”           

VI. 4. 1. Kesitlere Ayrılmış Masal Metni  

Kesit I. 
 

Bir varmış, bir yokmuş… Evvel zaman içinde, kalbur saman içinde, deve tellal 
iken, pire berber iken, ben babamın beşiğini tıngır mıngır sallar iken… Var 
varanın, sür sürenin, destursuz bağa girenin hali budur, heyyyy… 
Bir padişah varmış. Bu padişahın üç de kızı varmış. 
Günlerden bir gün padişahın canı sıkılmış. Kendini eğlendirmek için kızlarını 
yanına çağırmış, babalarını ne kadar sevdiklerini sormuş. En büyük kız: 
“Babacığım, seni dünyalar kadar severim,” deyince, padişah: 
“Seni baş vezirin oğluna veriyorum,” demiş. 
Ortanca kız:  
“Babacığım, seni canımdan çok severim,” deyince, gene pek memnun olmuş: 
“Seni de ikinci vezirimin oğluna veriyorum,” demiş. 
Sıra en küçük kıza gelince o demiş ki: 



181 
 

“Babacığım, bana bir müsaade et de, yarın sana, ne kadar sevdiğimi söylerim.” 
Padişah da: 
“Peki, kızım,” demiş. Kızlar odadan çıkmışlar. 
En küçük kız o gece rüyasında bir derviş görmüş. Bu derviş ona demiş ki: 
“Kızım, yarın babana: Seni tuz kadar severim, dersin.” 
Kız da, “Peki,” demiş. Ertesi günü doğru babasının yanına gitmiş: 
“Babacığım, seni tuz kadar severim,” deyince padişah fena halde kızmış. Hemen 
celladı çağırmış:  
“Al şu saygısızı, kafasını kes, bana kanlı gömleğini getir,” demiş. 
Cellât “baş üstüne” diyerek kızı almış, saraydan çıkarmış, bir dağ başına götürüp: 
“Sultanım, sana kıyamam. Gömleğini bana ver, sen istediğin yere git. Allah 
yardımcın olsun. Ama sakın saraydan görmesinler, sana kıyarlar,” demiş. Kızın 
gömleğini almış, bir kuş vurmuş, gömleği kanına bulayarak padişaha götürmüş.  

 
Kesit II.  
 

Kızcağız ağlaya ağlaya yollara düşmüş. Gündüzleri yol yürür, geceleri ağaçlara 
sığınırmış. Bir gün uzakta bir ateş görmüş, oraya yönelmiş. Gele gele bakmış ki 
küçücük bir kulübe. Hemen kapıyı çalmış, kapı açılmış, ak saçlı bir kadın başını 
uzatmış. Kız: 
“Nine, garibim. Beni misafir kabul eder misin?” demiş. 
Kadıncağız: 
“Kızım, biz çok fakiriz. Bulduğumuza kanaat edersen, hoş geldin. Sana da 
yatacak bir köşe buluruz,” demiş.  
Kız içeri girmiş, bakmış kulübe tam takır… Köşede bir yatak, içinde arslan gibi bir 
delikanlı yatıyor. Kız bir köşeye büzülmüş. Kadıncağız biraz kuru ekmek vermiş, 
kız yemiş. Karanlık basınca ona da bir yer göstermişler. Yorgun, bitkin halde olan 
kız yatar yatmaz uyumuş. Ertesi sabah kocakarı da, kız da kalkmışlar. Kız yatakta 
yatanı göstererek: 
“Nine bu kim?” diye sormuş. 
Kadın: 
“Ah, evladım, demiş, o benim oğlumdur. On seneden beri yatar. Ben giderim, bir 
lokma ekmek parası kazanır, getiririm, yeriz.” 
“Bunun nesi var? Hasta mı?” 
“Bilmem kızım. İşte bu öyle yatar, hiç kalkmaz.” 
Kız: “Ya?” demiş… Kadın örtüsünü başına örtüp çıkarken kıza demiş ki:  
“Kızım, Mehmet’im sana emanet.” Oğlanın adı da Mehmet imiş. Oğluna da: 
“Oğlum, sakın misafirimizi bunaltma,” diye tembihte bulunmuş. Sonra kıza bir 
değnek göstermiş, uzunca bir değnek, ucunda da bir çengel… 
“Mehmet’in abdesti gelince bu değneğin ucundaki çengelle oturağı çeker, işini 
gördükten sonra gene yerine koyar. Bunun adı gelberidir, Mehmet bununla kendi 
işini görür, sen aldırış etme.” 
Kadın çıkar gider… Kız Mehmet’in yanına gelir, bakar sapasağlam delikanlı. Pek 
merak eder, der ki:  
“Mehmet, azıcık doğrul bakalım, seni kaldırayım.” 
Oğlan: 
“Aman misafirim, ben kalkamam. Sakın bana bir daha böyle, kalk, deme.” 
Kız: 
“Canım bir az doğrul diyorum sana, beni dinlesene,” deyince Mehmet: 
“Aman, aman, ben kalkamam, beni zorlama,” diye başlar ağlamaya. Kız bunun 
hasta falan değil, tembel olduğunu anlar. Doğru bahçeye gider, bir kocaman sopa 
koparır, girer içeri, Mehmet’e der ki: 



182 
 

“Kalk, yoksa seni şu sopa ile döverim.” 
Mehmet gene: 
“Aman, kalkamam, misafirim, zorlama beni,” diye feryat eder ama, kız aldırmaz, 
bir sopa aşk eder ki, Mehmet neye uğradığını bilemez. Can havliyle yataktan 
fırlar: 
“Aman misafirim, bana yazıktır, beni dövme,” diye kızın eline sarılır. Kız bunun 
üzerine bir sopa daha, bir daha, bir daha… Mehmet artık, yataktan kalkmak değil, 
tavana kadar hopluyor… Başlar kıza yalvarmaya: 
“Aman misafirim, ne istersen yapayım, beni dövme…” 
Kız: 
“Hah, işte, şöyle yola gel. Kalk bakalım giyin de git çarşıya, para kazan. Yazık 
değil mi o ihtiyar kadına, bu yaşta sen yat, o çalışsın?” 
Mehmet giyinir kuşanır: 
“Şimdi ben ne yapacağım, misafirim?” diye kıza sorar. 
“Çarşıya gidersin, ben hamalım, dersin, ötekinin berikinin eşyasını taşırsın, sana 
para verirler.” 

 
Kesit III 
 

Mehmet, “Peki,” der, çıkar sokağa. On yıldan beri gün yüzü görmemiş, sokakta 
yürümekten bayağı hoşlanır. Yürür, çarşıya varır, bir beyin yanına sokulur: 
“Ben hamalım,” der. 
Adam da aldığı eşyaları taşıtacak birini arıyormuş. Mehmet yüklenir, birlikte beyin 
evine giderler. Beyin hanımı, bakar ki eli yüzü düzgün bir çocuk: 
“Bize her gün gel, hizmetimizi gör, sana aydan aya para verelim,” der. Mehmet 
de, “Peki,” der, parasını alır. Gene çarşıya gider, akşama kadar çalışır, epey bir 
para kazanır. Sonra et alır, ekmek alır, daha birçok şey alır, eve dönecek… 
O çarşıda alışverişte olsun, akşamüstü anası eve gelince bakar ki ev tertemiz, 
ama Mehmet’in yatağı yerinde yok. Başlar ağlamaya: 
“Amanın, Mehmet’ime ne oldu? Öldü mü yoksa?” 
“Yok nine, der, kız, Mehmet ölmedi, iyi oldu, para kazanmaya gitti.” 
Bunları duyan kadıncağız sevincinden deliye döner. Tam o sırada Mehmet de 
kapıdan içeri girer, elleri dolu… Annesinin elini öper. Kıza da: 
“Bak misafirim, para kazandım, size bunları getirdim,” der. Kız: 
“Aferin Mehmet,”der. Otururlar. Güle oynaya yerler, içerler, hoş vakit geçirirler… 
Mehmet artık her gün o beyin yanına gider, işlerini görür, evine yiyecek getirirmiş. 
Mehmet’in beyi meğer büyük bir tüccarmış. Başka bir memlekete mal almaya 
gidecekmiş. Bir gün Mehmet’e: 
“Ben ticaret için falan yere gideceğim, sen de benimle gelir misin?” diye sorar. 
Mehmet de: 
“Misafirime sorayım da, izin verirse gelirim,” der. Mehmet misafirine danışmadan 
hiçbir şey yapmıyor, bey de alışmış artık Mehmet’in misafirine…  
Akşam olur; Mehmet misafirine anlatır beyin dediklerini. Kız da izin verir. Mehmet 
ertesi gün beye der ki: 
“Misafirime danıştım, sizinle gideceğim.” 
Bey de Mehmet’e birçok para verir: 
“Al bunu evine götür, biz dönüp gelinceye kadar ananla misafirin idare olsunlar,” 
der. 
Mehmet paraları eve getirir. Anasına, misafirine, “Allahaısmarladık,” der, beyin 
yanına gelir.  
Bunlar, daha birçok tüccarla yola revan olurlar, gitmekte olsunlar… 



183 
 

Bu memlekette kervanların gittiği yol üzerinde bir büyük kuyu varmış, suyu her 
sene bu mevsimde kururmuş. İçine bir adam sallarlarmış da suyu öyle gelirmiş, 
ama salınan adam da bir daha geri dönmezmiş. İşte bu sefer de, kervan kuyuya 
yaklaştığı sırada bir haber gelir ki kuyunun suyu kurumuş, bütün memleket halkı 
susuz kalmış, kırılıyor… Meğer o sene de kuyuya adam salma sırası Mehmet’in 
beyinde imiş. Tüccarlar derler ki: 
“Haydi bakalım, kuyuya kimi indireceksen indir.” 
Tüccar, ne yapsın, Mehmet’e: 
“Yukarda, yolun üstünde bir kuyu var, suyu kesilmiş. Sen oraya girip suyolunu 
açacaksın,” der. Zavallı Mehmet’in bir şeyden haberi yok, “Baş üstüne beyim,” 
der. Hemen yola düzülürler, kuyunun yanına gelirler. Mehmet’e: 
“Haydi, seni şu iple bağlayacağız, aşağı sarkıtacağız. Suyu açtıktan sonra: Çekin, 
diye bağırırsın, biz de seni yukarı çekeriz,” derler, kuyuya sallandırırlar. Mehmet 
kuyunun dibine inedursun, yarı yola varınca karşısına nur yüzlü, aksakallı bir 
derviş çıkar. Mehmet:  
“Selamünaleyküm derviş baba,” der. Derviş de: 
“Aleykümselâm evlat,” diye cevap verir. Mehmet’i durdurur, der ki: 
 “Oğlum, sen daha yedi kat yerin dibine ineceksin. Orada bir Arap göreceksin, bir 
dudağı yerde, bir dudağı gökte. Bu Arabın yanında bir dünya güzeli, karşısında 
da pamuk üstünde bir kurbağa vardır. Arap sana soracak: Bu kurbağa mı güzel, 
yoksa bu dünya güzeli mi? Sen dersin ki: Dünya güzelini bir tarafa bırak ya, şu 
kurbağanın gözleri beni yaktı. Haydi şimdi, güle güle, yolun açık olsun.” 
Bunları söyledikten sonra Mehmet’in arkasını sıvazlar, gözden nihan olur. 
Mehmet kuyunun dibine varır, bakar ki, tıpkı dervişin dediği gibi, bir Arap, bir 
dudağı yerde, bir dudağı gökte, yanında bir dünya güzeli, karşısında da pamuk 
üstünde bir kurbağa… Arap hemen sorar:  
“Mehmet, bu dünya güzeli mi güzel, yoksa şu kurbağa mı?  
Delikanlı: 
“Aman, bırak dünya güzelini, kurbağanın gözleri vallahi yaktı beni,” deyince Arap:  
“Aferin sana Mehmet,” der, koynundan üç tane nar çıkarır: 
“Al bunları, sakın kimseye gösterme, doğru evine götür. Haydi aslanım yolun açık 
olsun.” 
O sırada sular gümbür gümbür akmaya başlar. Mehmet, artık işi bitti ya, yukarıya 
bağırır: 
“Haydi beni çekin,” diye. Herkes hayrette kalır, Mehmet’i çekerler yukarı, ama 
nasıl sağ kaldığını bir türlü anlayamazlar, çünkü senelerden beri oraya inen bir 
daha çıkmazmış. Mehmet’in etrafını alırlar, sorarlar: 
“Ne gördün? Kuyuda ne vardı?” diye. Mehmet: 
“Hiçbir şey yoktu. Su yolunu açtım, çıktım işte,” der. Neyse, kervanlar da bu işe 
sevinirler, yollarına düzülürler.  
Günün birinde varacakları memlekete varırlar. Tüccarlar alışverişlerini yaparlar. 
Mehmet de anasına, misafirine hediyeler alır. İşleri bitince yola düzülürler, bir ay 
sonra memleketlerine gelirler. Mehmet de evine varır, hediyeleri anasına, 
misafirine dağıtır. Koynundan narları da çıkarıp verir. Rafa dizerler. Yemekten 
sonra bunları hararet basar. Kadın:  
“Kızım, şu narlardan bir tanesini getir de yiyelim,” der. Kız da raftan narı alır, 
bıçakla kesince bir de ne baksın, narın içi, her bir tanesi bir mücevher, pırıl pırıl 
parlıyor. Şaşarlar kalırlar, Mehmet’le anası, bu nedir? Diye. Ama padişahın kızı 
bunların kıymetli mücevher olduğunu bildiği için: 
“Aman, sakın kimselere söylemeyin,” der. Tanelerden birini Mehmet’e verir: 
“Bunu yarın kuyumcuya götür sat,” der. 
Sabah olunca Mehmet nar tanesini alarak bir kuyumcu dükkânına götürür. 
Kuyumcu bunu Mehmet’in elinden ehven bir fiyattan almaya niyetlenir, ama, 



184 
 

aksilik bu ya, başka bir kuyumcu tam o sırada dükkana girmiş; o der: Ben 
alacağım… Bu der: Ben alacağım… Derken çarşının bütün kuyumcuları 
üşüşürler, bu nar tanesine paha biçemezler, her biri ötekinin verdiğinin bir misli 
fazlasını vermiş… Nihayet içlerinden biri pek çok para vererek bunu alır, 
Mehmet’e: 
“Aman, daha varsa getir, alırım,” der. Mehmet paraları alıp eve koşar. 
Bunlar böyle nar tanelerini satarak, o memleketin en büyük zengini olurlar. 
Mehmet artık, eski uşak Mehmet değil, büyük tüccar Mehmet Bey… büyük 
konaklar yaptırır, aşçılar, uşaklar, debdebe, saltanat içinde yaşamaya başlar. 
Padişahın kızı da Mehmet ile evlenir… Artık Mehmet bey bu memleketin içinde 
dillere destan olur: Güzelliği ile, kibarlığı ile; konakları sabahtan akşama kadar 
açık, yiyenin içenin haddi hesabı yok… 

 
Kesit IV 

 
Biz gelelim padişaha… kızını cellada teslim etmişti ya, aradan bir zaman geçer, 
evladını öldürdüğüne pişman olur, olur ama çaresi yok. Bir yerlerde duramaz, 
gece gündüz, saatleri ah vahla geçirirmiş. Kimseler onun derdine çare 
bulamazlarmış. Nihayet ona derler ki: 
“Padişahım, tebdili kıyafet edip seyahate çık, biraz olsun acını unutursun.” 
Padişah da tacını tahtını büyük oğluna bırakarak yola çıkar. O diyar senin, bu 
diyar benim, derken kızının olduğu memlekete gelir, derviş kıyafetinde. Bir 
kahveye girer. O memleketin âdeti, fakir, zengin, her gelen yabancı, Mehmet 
beyde misafir kaldığı için, bu derviş babayı da Mehmet beye tanıtırlar. Bu da 
dervişi konağına alır götürür. Karısına çıkar: 
“Bu akşam bizde bu derviş misafir olacak,” der. Kız şöyle aralıktan bakınca 
babasını tanır. Hemen aşçıbaşını çağırıp ona şöyle emir verir: 
“Bugün yapacağın yemeklerin hiçbirinde tuz olmayacak. Çorbadan böreğe kadar, 
hepsi tuzsuz pişecek.” Aşçıbaşı “baş üstüne” diyip mutbağa iner, hanımın emrini 
yerine getirir. 
Akşam olur, sofraya otururlar. Bütün davetliler yemeğe başlarlar, ama ev sahibi 
ötekilere tembihlemiş, hiç ses çıkarmıyorlar… (Mehmet beye karısı bütün 
macerayı anlatmış…) Derviş de yemeğe başlar, çorbadan bir iki yudum alır, bakar 
ki tuzsuz, “Eh, bunun tuzunu unutmuşlar,” diye kaşığını bırakır; tuzsuz olmuş, 
diye tuz istemeye de sıkılmış olacak… Öteki yemeğe başlar, o da öyle, ondan da 
iki lokma alır, bırakır… Bütün bunları kız da kapı aralığından seyredermiş… 
Bakar, derviş hiçbir yemekten yemiyor, Mehmet bey: 
“Derviş baba, neden yemiyorsun, yoksa yemeklerimizi beğenmedin mi?” diye 
sorar. 
Padişah o zaman, ezile büzüle: 
“Estağfurullah efendim, hepsi çok güzel yemekler, lakin, tuzu unutulmuş galiba,” 
der de içini çeker, gözlerinden yağmur tanesi gibi yaşlar gelmeye başlar. Mehmet 
bey hikayeyi biliyor ya, padişaha sorar: 
“Derviş baba, tuz bu kadar büyük bir nimet midir? Ne zararı var, tuzsuz da 
yenebilir yemek…” 
Padişah bir ah çeker, başlar feryat edip ağlamaya: 
“Ah, tuzdan daha büyük nimet ne olabilir?” deyince kız hemen içeri girer: 
“Babacığım, madem ki tuz bu kadar büyük nimet idi, ben: Sizi tuz kadar severim, 
dediğim zaman beni neden cellada teslim ettiniz?” der. Padişah kızını görünce 
aklı başından gider: 



185 
 

“Ah, evladım, sen yaşıyor musun? Beni affet,” diye kızının boynuna sarılır. Baba 
kız sarmaş dolaş olurlar. Artık sevinç içinde, bu sefer yemekleri tuzlayarak yerler. 
Kırk gün kırk gece düğünler, şenlikler yapılır. 
O günden sonra, artık bazı padişahın memleketinde, bazı Mehmet beyin 
memleketinde, debdebe, saltanat içinde, ömürlerini geçirirler. 
Onlar ermiş muradına, biz çıkalım murat bayırına…      

VI. 4. 2. Masal Kesitlerinin Sembolik Okuması ve Analizi  

Kesit I.  
 
Masalın başlangıç kesiti iç sıkıntısını eğlenceye çevirmek için üç kızına kendini 

ne kadar sevdiklerini soran padişahın eylemi ile açılır. Büyük ve ortanca kızının 

yanıtlarını beğenen padişah onları evlilikle “ödüllendirir”. Sorunun üçüncü kez 

yinelendiği küçük kız ise yanıtı erteler. Padişahın sorduğu soru o kadar kolaydır 

ki, bu haliyle soru bile değildir. Başlangıçta sıkıntı için oynanan bir oyundur. 

Ancak sonucu ile eğlencenin ötesine geçecek kadar ciddi bir hal almıştır. Sözü 

ve isteği yasa olan güçlü kişilik olarak padişah verdiği hükümlerle kızlarının 

hayatları üzerinde “yaşamı ve ölümü” emredebilen bir yargıçtır. Bir babanın 

kızları için evlenecekleri adayları seçmesi tuhaf bir durum değildir; üstelik 

evliliğin toplumsal örgütlenme için önemli bir düzenleyici olduğu 

düşünüldüğünde, padişah kızları ile vezir oğullarının evliliği, bir tercih olarak 

sorunlu gözükmemektedir. O halde üçüncü kızı duraksatan ve daha sonra 

vereceği yanıtla ölüm hükmüne neden olan nedir? 

 

Sorulan sorunun ya da bilmecenin kahraman için hayati bir ana, bir ölüm-yaşam 

kararına dönüşmesi sözlü anlatılarda sık karşılaşılan bir motiftir. Üstelik bu 

masalda motif iki kez -I.kesitte padişahın küçük kızı ile III. kesitte yatalak 

Mehmet- yinelenecek, masalın iki temel kişisi “yaşam-ölüm” bilmecesini çözmek 

zorunda kalacaktır. Ve Zimmer’e (2004: 249) göre bu soruların işaret ettiği en 

genel haliyle, “(y)aşamın karşına çıkardığı muammanın yanıtını bul!”dur; bu 

nedenle tutsağın özgürlüğünü kazanması için sorulan bilmeceler –aslında- 

bilmece değildir (Tolkien akt. Christensen 2003: 44). Canetti (2003: 287) 

iktidarla soru sormak arasındaki bağlantıyı şu şekilde kurmaktadır: “Soru 

sormak zora dayalı bir müdahaledir. Bir iktidar aracı olarak kullanıldığında, 

kurbanın etini kesen bir cevap gibidir. Soran, bulunacak şeyin ne olduğunu bilir; 



186 
 

ama ona fiilen dokunmak ve onu açığa çıkarmak ister”. Üstelik Ong’a göre 

(1995: 55) bilmeceleştirilmiş kalıp yargıların amacının söz kümelerini korumak 

ve yaşatmak işlevi göz önüne alındığında, bilmecelerin “akıl yürütme”den farklı 

bir işlev taşıdıkları daha açık bir hal almaktadır. Yaşam-ölüm bilmecelerin en iyi 

bilinen örneğini sunan Oedipus efsanesi bizi sorulan soruların neden “aslında” 

bilmece olmadığının yanıtını verecektir.  

 

Thebai kentinin kapılarını tutan “kadın başlı, kuşkanatlı, aslan vücutlu” Sfenks 

yolculara, "O hangi yaratıktır ki bir süre iki ayak üzerinde, bir süre üç, bir süre de 

dört ayakla yürür ve de, doğa yasalarına aykırı olarak, ayakları en çok olduğu 

zaman güçsüzdür?" bilmecesini sormakta; bilemeyenleri parçalamaktadır. Bu 

durumdan rahatsız olan Thebaililer bilmeceyi çözecek olana, bir süredir kralı 

olmayan Thebai’nin tahtını vaat ederler. Sonunda Oedipus bilmeceyi çözer ve 

Sfenks kendini denize atarak yok eder (Granger 1979: 95; Dilman 1961: 14-21).  

 

Fromm (1990: 226) Sfenksin kolay, hatta anlamsız bilmecesinin ödülünün bu 

kadar büyük olmasındaki çelişkinin Oedipus efsanesini çözmemizi 

sağlayacağını düşünmektedir: “Eğer Sfenksin sözlerini çevirirsek ‘kendisine 

sorulan en zor sorunun insan olduğunu anlayan kişi, insanlığı kurtaracak 

niteliklere sahiptir’, bilmecenin kendisi örtüdür. O aslında insanlığa ve insana 

verilen önemi gösterir”. Bilmecenin yanıtındaki “insan”ın kim olduğu sorusu ise 

Oedipusun trajedisini anlamamızı sağlayacaktır. Sfenks’in bilmecesinde 

karmaşıklaştırarak “iki, üç, dört ayakla yürüyen ve en güçlü anında en zayıf 

olan” yaratığa dönüştürdüğü insan ile Oedipusun yazgısının yarattığı karmaşa, 

doğa kültür çatışması içindeki insanı anlatır. “Yüce bilmeceleri çözen ve 

egemen olan kişi” Oedipus,  

 
“…iktidar sahibi bir kahraman olmuştur. Ama yazgısı onu da karmaşık bir 
yaratığa dönüştürür. Theabi’nin bilmecesini çözmüş ama kendi bilmecesini 
çözememiştir.  
Bilmeden ve istemeden işlediği iki suç onu iki ayak üzerinde duran bir 
erişkin kılar, babasına benzetir. Değneğinden destek alan üç ayaklı yaşlı, 
İokas’tenin yanında yerini alır, hem babası hem kardeşi olduğu, daha dört 
ayak üzerinde yürüyen çocuklarına benzetir aynı zamanda. Kefareti 
ödenmez suçu, asla karışmadan birbirini izlemesi gereken, bir aile dalında 
üst üste binmemesi gereken üç kuşağı kendisinde karman çorman 



187 
 

etmektedir. Kesin ayrımları olmadığı, birbirini düzenli olarak izlemedikleri 
için, artık istikrarlı konumlar, onur paylarında, görevlerde gözetilen 
süreklilikler ve sıra düzeni yoktur” (Vidal-Naquet 2000: 823).    

 

Padişahın, “Babanı ne kadar seviyorsun?” sorusu ve beğendiği yanıtları 

(dünyalar kadar, canım kadar) ve bir lütuf olarak “evlilik” aslında çelişkili bir 

durumu anlatmaktadır. Padişah kızlarının babalarını ile geliştirdikleri, aşırılaşmış 

sevgi halini alan bu ilişki biçimi ile paralellik taşıyan Güzel ve Çirkin masalının 

“güzel”i olan kızın babasına karşı duyduğu sevgi benzerlik taşır. Babaya 

duyulan sevgi bu haliyle “yalnız iyilik değil, aynı zamanda lütuf ifade eden bir 

ilkenin gücü altına sokulmuş ve aşırı ahlaklı görünen ancak gerçekdışı durumda 

tutan” bir ilişki içindedir. Kız, canavarı sevmeyi öğrendiğinde ise “ilişkilerinde asıl 

rolünü” anlayarak bu bağlılıktan kurtulur (Henderson 2007: 138).  

 

Baba sevgisi ile kızların yanıtlarındaki aşırılaşmış haldeki duygu durumu kızların 

ataerkil sistem içindeki evlilik rollerini gerçekleştirmelerinde (sadakatin babaya 

değil, kocaya olması gerekliliği ile) bir sorun olacağına işaret eder. Bu çatışmayı 

ise –üçlü bakışım kuralı gereği- üçüncü kız çözecektir. Sorulan soruya yanıt 

vermek için izin ister ve zor anlarda ortaya çıkan Propp’un “büyülü yardımcı” 

olarak tanımladığı, Anadolu masallarındaki karşılığı “iyi ruhlarından biri olan 

derviş”in (Yusufoğlu 1996: 44) sunduğu yanıtı verir. Jung “büyülü 

yardımcı/derviş”in figürünü şöyle açıklamaktadır: “Kahraman, ancak sağlam bir 

düşünce ya da parlak bir fikir, yani ruhsal bir işlev ya da endopsişik otomatizm 

sayesinde kurtulabileceği umutsuz bir duruma ne zaman düşse, yaşlı adam 

görünür. Kahraman dışsal ya da içsel nedenlerden ötürü gerekeni yapamadığı 

için, gerekli bilgi, kişiselleştirilmiş bir düşünce, yani öğüt verip yaşlı adam 

kılığında ortaya çıkar” (Jung 2005: 87). Böylece padişahın “Babanı ne kadar 

seviyorsun” sorusuna üçüncü kız, “derviş” vasıtasıyla, “tuz kadar” yanıtını verir.  

 

Padişahın beğenmeyip, dahası “saygısızca” bulduğu bu yanıta hükmü “ölüm” 

olur. Ancak, padişahın yersiz bulduğu yanıt, tuzun ekonomik ve kültürel 

kullanım alanlarına bakıldığında anlamına kavuşur. Tuzun en temel kullanımı 

gıdaların saklanması, temizlenmesi ve arıtılması amaçlıdır. Bu kullanım 



188 
 

genişleyerek dinsel ritüellerde de uygulamaya konulmuştur. Örneğin 

Japonya’da cenazenin çıktığı evin eşiğine ve zeminine tuz serpilir; Antik Yahudi 

geleneklerinde kurban ayininden önce altara tuz serpilerek temizlenir, bu 

uygulama Kudüs’teki tapınağın yıkılmasından sonra her Yahudinin evi altar 

sembolüne dönüştüğü için, her yemekte masada tuzun olması gerekliliği 

pratiğini geliştirmiştir (Shepherd 2002: 48). Tuzun ekonomideki rolü genel olarak 

şöyle özetlenebilir:      

 
“Bu çok sıradan mal evrensel ve zorunlu ticaretin alanına girmektedir; tuz 
insanlar, hayvanlar, et ve balık tuzlanması için zorunlu bir maldır ve bu 
nedenle o kadar önemlidir ki, hükümetler işe karışmaktadırlar. Tuz, Çin’de 
olduğu kadar Avrupa’da da, devletler ve tüccarlar için büyük bir 
zenginleşme kaynağıdır. Vazgeçilmez olan tuz bütün engelleri zorlamakta, 
bütün refah unsurlarını kârlı hale getirmektedir. 
… 
İkame edilmesi mümkün olmayan esas madde tuz, kutsal bir gıdadır 
(“Bugünkü Malgaş dilinde olduğu gibi, eski İbranice’de de tuz kutsal gıdanın 
eşanlamlısıdır”). Yavan tahıl lapalarını yiyen Avrupa’da, tuz büyük bir 
tüketime konu olmaktadır. Hatta bir tıp tarihçisi, XVI. yüzyılda Batı 
Fransa’da köylülerin tuz vergisine karşı ayaklanmalarının, maliyenin yol 
açtığı bir tuz açlığından kaynaklanmış olabileceğini, düşünmektedir. Zaten 
şu veya bu ayrıntı bize, tuzun hemen akla gelmeyecek birçok kullanım 
alanını öğretmekte veya yeniden öğretmektedir” (Braudel 2004: 189-190).    

 

Böylece değeri “hiç” gibi görünse de, gündelik ve ekonomik hayattaki yeri ve 

kutsallaşmış değeri ile önemli bir meta olan tuzun; iktidarı ile bütün bu alanları 

kapsayan, hükümleri ile yaşam ve ölümü belirleyebilen padişaha ve babaya 

sunulan saygı ve sevgiyi belirtmek için uygun bir yanıt olduğu açıktır. V. 

Kesitteki padişahın “tuzdan büyük nimet ne olabilir” yargısı, “babanı ne kadar 

seviyorsun” sorusunun açık hale gelmiş yanıtıdır. Ancak masalın bu kesitinde 

“tuz” beğenilmeyen bir yanıttır ve padişahın kızını öldürmesi için cellâda 

teslimine, cellâdın ise “görevi yerine” getirmemesine, öldürüldüğünün delili 

olacak “kanlı gömlek” için yerine bir kuşun öldürülmesine ve böylece öldüğüne 

hükmedilen kızın yaşadığı toplumdan uzaklaştırılmasına neden olacaktır. 103    

 
 
                                                 
103 İncil’de (Markos 9: 50) geçen “Yeryüzünün tuzu sizsiniz. Ama tuz tadını yitirirse, bir daha ne 
ile ona tuz tadı verilebilir? Artık dışarı atılıp insanların ayakları altında çiğnenmekten başka bir 
şeye yaramaz” ifadesi, insanın kutsallığının tuz üzerinden açıklayarak, tuza yüklenmiş olan 
değeri anlatmaktadır.   



189 
 

Kesit II 
 
Masalın bu kesiti, padişahın kızının önce “ateş” ardından “kulübe” görene kadar 

kültürel dünyadan uzaklaşıp “yaban” alanda yaptığı yolculuğu ve kulübeye bir 

“misafir” olarak kabul edilmesi ile başlar. Böylece birinci kesitteki kendi 

toplumundan dışlanmış durumundan çıkar ve yeniden kültürel alana dahil olur. 

Yolculuğunun sonuna insanın örgütlediği bir mekâna ulaştığına işaret eden 

“ateş ve ev” -yoksulluğun ve aynı zamanda kovulduğu dünyayı ifade eden saray 

ile karşıtlığını vurgulamak amacıyla kullanılan kulübe- masalda, kültürel ve 

doğal olanın sınırını çizen bir sembol halindedir. İnsan için beslenme, barınma 

ve alet teknolojisindeki ilerleme sağlayan etkileri ile ateş kullanımı,  her kültürde 

rastlanan sembolik anlam taşır. Ateş, tıpkı su gibi, “akıl yoluyla denetlendikleri 

zaman insan için vazgeçilmez ve yararlıdır, ama kendi içlerinde kör ve öfkeli bir 

kayıtsızlık içinde” olan, dolayısıyla çift anlamlı kullanılabilen sembollerdir 

(Zimmer 2004: 47). Masalda önce ateş ve ardından ev, ateşin denetlenmiş 

halini; böylece insan dünyasına geçildiğini anlatmaktadır. Denetlenmiş haliyle 

ateş, “alet ve bilinçli alet kullanımı”nı içerir ve bu nedenle “insan”a işaret eden 

teknik bir beceridir (Bloch 2007: 753). Ateşten alet yapma becerisi insan için, 

taş çağının bitişi ve madenlerden alet yapabilme becerisiyle yeni bir çağın 

başlamasıdır. Medenileştirici ataların bir becerisi olarak “ateşin ehlileştirilmesi” 

farklı efsanelerde karşımıza “taşa saplanmış kılıç” ve bu kılıcı taştan çıkaran 

kral/büyücü motifi olarak karşımıza çıkar. Ateş, hem kendisinin bir araç olması 

hem de canlı ve cansız nesneleri hızla dönüştürebilme özelliği ile araç 

üretiminde önemli faydalar sağlamakta ve toplumsallıkta önemli bir değere 

işaret etmektedir.   

 

Yunan panteonunda ateşle bağlantılı tanrı ve tanrıça olan, Ateş tanrısı 

Hephaistos ve ocak tanrıçası Hestia bu elementin toplumsal yaşam için 

anlamlarını; aynı zamanda ateşin eril ve dişil kullanımlarını göstermektedir. 

Ateşin ve volkanların efendisi Hephaistos, metalleri kullanarak yarattığı eserleri 

ile yaratıcı bir mucit ve zanaatkârdır. Tanrıların kendileriyle anılan silahları onun 

eserleridir (Agizza 2006: 66,69). Evin koruyucusu Hestia’nın saltanat sürdüğü 

yer evin çevresi ve “sunak-ocak”tır. Evde yapılan işleri ve yiyecek içecek gibi 



190 
 

birikimleri denetim altında tutar. Ocak; konukseverliğin ve sığınma hakkının 

sembolü olduğundan, sığınmacılar ve konuklar onun koruması altındadır. Evlilik 

törenlerinde de ocak tanrıçası Hestia önemli bir rol oynar; evlenecek olan çift 

ailenin dinsel yaşantısını merkezi olan sunağı üzerinde ona ateş yakarlar. 

Sunak-ocak aynı zamanda kabul edilen konuğun dokunmak zorunda olduğu; 

yeni kölenin kabul töreninde yanına oturduğu; yeni doğan bebeğin etrafında 

dolaştırıldığı kutsal mekândır. Hestia’nın birlik ve aile uyumu üzerindeki 

egemenliği, zamanla genişleyerek ülke barış ve birlik egemenliğine dönüşür 

(Agizza 2006: 81-82; Estin ve Laporte 2003: 56).  

 

Ateşin denetlenmesini ifade eden ve bu denetlenmiş halin mekânı olan “ocak” 

teriminin, ev ve aile104  anlamlarını içermesi Orta Asya toplumlarında ve 

Anadolu’daki kullanımında da görülür. Eski Türk toplumunda, ailenin en küçük 

erkek çocuğu, Kül/Od döken anlamına gelen Kültekin adını almaktadır (Kalafat 

2008:78). Soyu sürdüreceği düşünülen en küçük erkek çocuğu evi terk etmez 

ve aile mallarının tamamı kendisine kalırdı (Roux 2000: 84). Diğer yandan ateş, 

aynı zamanda, dişi bir anlam da taşır: “Anadolu Türklerinde Evin/Ocağın 

iyesi/sahibi anlamında anaya/evin hanımına Küldöken de denir” (Kalafat 

2008:78). Bu durumun en çarpıcı örneği Moğalistan’da, ülkenin kuzeyi ve 

güneyi arasındaki ateşin eril ve dişil niteliği bakımından oluşan sınırdır: “bir 

tarafta ateş erildir ve rahibi vardır; diğer tarafta dişildir ve rahibeleri vardır” 

(Roux 2000: 84-85). Bu çift anlamlılık ateşin sadece kadınlık ve/veya erkeklikle 

değil; kadın ve erkeğin birlikteliği olarak düşünülen aile ile ilişkili gözükmektedir. 

Ateşin ve ocağın düğün törenlerinde uygulanan pratiklere konu olması bu 

duruma işaret ediyor olabilir: “Yeni gelinin ocağın çevresinde dolaştırılması” 

(Örnek 2000:203); “gelinin ocağı selamlaması” (Emiroğlu 2003e: 640); yeni evli 

kadının ateşe tapması (Raux 2000: 84) gibi.  

 

Kızın ateş ve eve yönelmesi ve buraya sığınmak istemesi, içerideki yoksulluğa 

razı olması ve kabulünü sağlayan “yaşlı kadın” ile “doğa” alanındaki yolculuğu 

bitmiştir ve masalın bundan sonraki bölümlerinde evden çıkmaz; ancak “misafir” 

                                                 
104 Türkçede ocağın “aynı kökten olma” anlamı ve kullanımı bu duruma işaret eder.  



191 
 

olması ile kültür alanındaki araf konumu devam etmektedir. Kulübede bulunan 

ve yaşlı kadının oğlu olan Mehmet, ikinci masal kişisidir ve “on yıldan beri 

yatmaktadır”. Yatma hali, “iktidarı yükseklik ve bağımsızlıkla temsil eden ayakta 

durmanın” (Canetti 2003: 396) tam tersi bir duruşa, dolayısıyla iktidarsızlığa ve 

savunmasız bir hale işaret eden bir pozisyondur. İnsanın bu konumda hayatta 

kalması onu destekleyecek şeylerin varlığına bağlıdır. Mehmet için bu annesidir; 

anne hem güvenliği hem de beslenmesini desteklemektedir. Jung (2005: 25) 

oğul ve anne arasındaki ilişkilerin karmaşık bir ruhsal sürece işaret ettiğini, anne 

kompleksinin iktidarsızlaşmaya ulaşan sonuçları olabileceğini ifade etmektedir. 

İktidarsızlaşmanın masaldaki hali Mehmet’in on yıldan beri yatıyor olması ile 

anlatılır ve “yatan bir insan çevresiyle bütün ilişkilerinden vazgeçer ve kendi 

içine çekilir” (Canetti  2003: 396). Bu çekilmiş ve iktidarsızlaşmış halin sembolü 

annenin, kıza tanıttığı “gelberi”105 denilen araç ve işlevlerinde çok daha açık 

hale gelmiştir. Mehmet, fizyolojik ihtiyaçlarını gidermek için bile yatar durumunu 

değiştirmemektedir. Masalın I. ve II. kesitlerinde aile ilişkileri, anne-oğul ile 

baba-kız(ları) açısından benzer ve karşıt bir yapı sergilemektedir. I. kısımda, 

kızların babalarına karşı aşırılaşmış duygusal bağlılıkları ile II. kısımda annenin 

oğluna aşırılaşmış bağlılığı, kızların ve oğlun yetişkin rollerine geçmelerini 

engellemektedir. 

 

Annenin evden ayrılmasıyla kız Mehmet’in durumunun fiziksel bir sorundan 

değil, “tembellikten” kaynaklandığını anlar ve bahçeden kopardığı sopa ile 

Mehmet’i döverek onun ayağa kaldırır. Kültürel bir araç olan gelberinin yatar 

durumda kalmaya hizmet ederken, dışarıdan koparılıp getirilen doğal ağaç dalı 

ile dövme cezalandırmadan ziyade harekete geçirici bir rol oynamıştır. Frazer 

(1992: 217) dinsel ya da törensel olarak dövme pratiklerinin “görünmez bir 

şekilde de olsa fiziksel olarak insan bedenine yapışmış olduğu varsayılan 

tehlikeli bir illetin süpürülüp kovulması amacı taşıdığını ileri sürmektedir. Bu 

pratikle ilgili örnekleri şöyle sunmaktadır: 

                                                 
105 TDK sözlüğünde gelberinin tanımları şöyledir: 1 . Büyük ocaklardan ateşi dışarı çekmek için 
kullanılan uzun saplı demir araç. 2 . Tırmık. 3 . Harman döküntülerini toplamaya yarayan araç. 
4.Ağaç dallarını budamak için kullanılan eğri demir. 
 



192 
 

 
“Brezilya Kızılderilileriden bazıları, yeni aydan üç gün önce ve sonra, üretim 
organlarını bir su bitkisi olan beyaz aninga ile dövdürürler… Peru’da 
sonbahar şenliğinde insanlar, “bütün kötülükler uzaklaşsın” diyerek 
meşalelerle birbirlerine vururlardı. Güney Amerika’da Quixos Kızılderilileri, 
uzun bir av yolculuğuna çıkmadan önce kendilerini karılarına ısırgan 
otlarıyla dövdürürler, bunun kendilerini daha hızlı yapacağına ve domuzları 
da yenmelerine yardım edeceğine inanırlardı. Hastaların tedavisinde de 
aynı işleme başvururlar. Yeni Gine, Mowat’ta, küçük oğlan çocuklar, “güçlü 
ve sağlam büyümeleri için” aralık ayı boyunca sopalarla hafifçe dövülür. 
Orta Avrupa’da, baharda buna benzer bir törenin uygulaması çok yaygındır. 
1 Martta Arnavutlar insanları ve hayvanları kızılcık sopalarıyla döverler; 
bunun sağlığa çok iyi geldiğine inanırlar. Croati ve Slavonia’da Paskalya 
yortusundan önceki Cuma günü ve ondan iki gün öncesi insanlar, kiliseye 
beraberlerinde çubuklar götürürler, dua bittikten sonra birbirlerini döverek 
“taptaze ve sağlıklı” yaparlar. Rusya’nın bazı bölgelerinde, Paskalyadan 
önceki Pazar günü insanlar kiliseden dönerken evde kalmış olan çocukları 
ve hizmetlileri, “Hastalık ormana, sağlık kemiklere” diyerek palmiye dalları 
ile döverler. Almanya’da Paskalya mevsiminde uygulanan, Schmeckostern 
olarak bilinen töre çok yaygındır. İnsanlar birbirlerini, özellikle de huş 
ağacının taze yeşil dallarıyla döver. Dövmenin şans getireceği varsayılır; 
dövülen kişinin, yaz boyunca haşarattan kurtulacağına ya da bir yıl süreyle 
sırtında veya bacaklarında ağrı görmeyeceğine inanırlar” (Frazer 1992: 
201).     

 
 
Böylece ritüellerdeki dövme pratiği, doğurucu ve hayat verici güçleri önleyen 

zararlı etkilerinden kurtulma ve enerjinin ortaya çıkmasını sağlama amaçlı 

olarak kullanılmaktadır. Anadolu’da gerdek önemli bir geçişe dolayısıyla kötü 

etkiler altında kalınabilecek bir sürece işaret ettiğinden dolayı, güveyin gerdek 

odasına sokulurken yumruklanması (Örnek 2000: 198), benzer bir amaca 

hizmet eder görünmektedir. Masalda kızın dövmesi ile ayağa kalkan Mehmet’in 

ne yapması gerektiğini sorması, annenin etkisinden çıktığına ve kıza tabii hale 

geldiğine işaret eder. Kızın yanıtıyla evden ayrılır ve yatar durumda olmanın 

tam tersini gösteren, taşıdığı yüke rağmen ayakta kalabilmek demek olan 

“hamallık yapmak” ve para kazanmak amacıyla çarşıya gider.      

 

Kesit III 
 
Masalın bu kesiti aşama aşama Mehmet’in dönüşümünü anlatır. Evden çıkar ve 

hamallıktan tüccarlığa uzanan bir serüven yaşar; bütün bu süreç boyunca 

“yaşam-ölüm” bilmecesi dışında, hem bu sürecin başlatıcısı hem de danıştığı 

“misafir”i olan Padişahın kızının yardımıyla bu süreci mutlu sona taşır. Bu 



193 
 

kesitte “kuyuya indirilmek” ve “yaşam-ölüm bilmecesi”, Mehmet’in tek başına 

yaşadığı ve dönüşümünde kritik olan sembollerle yüklü sınamalardır. “Kuyu 

sembolü”, geniş bir anlam ağı içinde yer alır. Masalda hem kuraklığa verilen 

kurban hem de öte dünyaya geçiş için bir mekân olur.     

 

Kurban ritüeli doğaüstü güçlere yakınlaşma, onlarla ilişki kurma ve hatta akraba 

olma amacı içerir (Erginer 1997: 17). Kuraklık, kıtlık, salgın hastalık gibi afet 

dönemlerinde doğaüstü güçlerle ilişki kurmak ve yağmur isteğini belirten 

uygulamaların içinde insan kurbanı pratiğine de rastlanmaktadır. Frazer insan 

kurbanının başlangıçta “doğanın devingen merkezi” olarak kabul edilen kral 

ve/veya rahibin öldürülmesini (1991: 111), zamanla bu uygulamanın insan ve 

hayvan taklit kurbanlarına (1991: 245-246) ve yağmuru taklit eden hareketleri 

içeren ritüel uygulamaları (1991: 13-24) örneklerini farklı kültürler üzerinden 

göstermektedir.  

 

Masalda insan kurbanı, kervan yolu üzerindeki kuyunun her yıl belli bir 

zamanda kuruması ve her tüccarın sırayla bir adamını –geri dönmeyeceğini 

bilerek- kuyuya indirmesi yoluyla suya ulaşma durumu–neredeyse ritüel bir 

uygulama gibi- anlatılmaktadır. Sıra Mehmet’in hizmetinde olduğu tüccara 

geldiği yıl, kurban olarak kuyuya indirilecek olan yine Mehmet’in kendisi olur.  

 

Kuyular, öte dünya sembolü olarak sıklıkla kullanılırlar. And’a (2007: 38) göre 

kuyuların derin ve karanlık olması, yankı yapması gibi nedenlerle kazandıkları 

gizemli hava, kuyuların cinli olduğuna inanılmasına neden olmuştur. 

Kahramanın kuyuya indirilip terk edilme motifine sıklıkla rastlanır; Tevrat ve 

Kur’an’da geçen kardeşlerinin kıskançlığı nedeniyle kuyuya attıkları Yusuf 

peygamberin öyküsü, bu tip anlatıların bilinen örneklerindendir. Yine 

Câmâsbname’de Şahmeranın sarayına giden yol kuyudan geçmektedir. 

Masalda, Mehmet’in kuyudan aşağıya inerken rastladığı derviş “yedi kat yerin 

dibine ineceğini” söyler; böylece Mehmet başka bir dünyaya geçecektir. 

Kur’an’ın kimi ayetlerinde cehennem için ateş anlamına gelen nâr sözcüğü 

kullanılmakta; kimi yorumculara göre çeşitli ayetlerde geçen yedi ateş ismi 



194 
 

nedeniyle cehennem yedi kat olarak düşünülmektedir (And 2007: 257). Böylece 

kuruyan su nedeniyle kurban edilen Mehmet kuyuya indirilmesi, suyun karşıt 

elementi sayılan ateşe atılmaktan farksız bir hale gelmiştir; ateşin mekânsal 

ifadesi için ise cehennem sembolü kullanılmaktadır.    

 
Tıpkı I. kesitteki gibi, “yerin yedi kat dibinde” de bir ölüm-kalım bilmecesi söz 

konusudur. Bilmece “bir dudağı yerde, bir dudağı gökte bir Arap” tarafından 

sorulacaktır. Masallarda mutlak bir güç ve bu gücü içeren zorbalığın temsili olan 

bu kalıp ifade, bu haliyle ilk kesitteki padişahla örtüşmektedir. Dudaklarının 

yerde ve gökte olması, iktidar alanın genişliği ve hüküm verebilme gücüne 

böylece “dile getirdiği sorunun” yanıtsız bırakılamayacak olmasındandır. Bu 

gücün “Arap” ile ifade edilmesi ise, kültürel bir kimlikten ziyade renk sembolizmi 

ile ilgidir. Padişahın öte dünyadaki simetrik karşıtı olan Arap, siyah renk özelliği 

nedeniyle, Mehmet’in karşılaştığı gücün eziciliği ve baskınlığı, aynı zamanda 

ateşin yakıcı etkisi vurgulanmıştır. Masalın bu kesitindeki ölüm-kalım sorusu “bu 

kurbağa mı güzel, yoksa bu dünya güzeli mi?” dir. İki seçenek sunulmakta ve 

seçeneklerden hangisinin -üstelik ikinci seçenek “dünya güzeli” olduğu halde- 

güzel olduğu sorulmaktadır. Seçeneklerden ilki olan ve çirkinlikleri nedeniyle 

Avrupa’da cadı inançlarında yer bulmuş kurbağaya güzel demek mümkün 

değildir. Bu haliyle soru aslında seçeneksiz, dolayısıyla anlamsızdır.  

 

Öte yandan yanıt derviş tarafından verilmiştir: Bu yanıt “dünya güzelini bir tarafa 

bırak ya, şu kurbağanın gözleri beni yaktı”. Bu haliyle yanıt hangisinin –aslında- 

hangi seçeneğin güzel olduğunu söylememektedir; ama seçeneklerden 

vazgeçmişte değildir. Sonuçtan yani “suların gümbür gümbür akmaya” 

başlamasından geriye doğru gittiğimizde, kurbağanın yakan gözleri ile suyu 

çekilmiş kuyu arasındaki ilişki sorulan sorunun ve yanıtın anlamlarını verecektir.  

Soru ve yanıtta  “kurbağa”, “göz” ve “yakmak” kelimeleri sembolik ve yan 

anlamlarıyla kullanılmıştır. Göz sözcüğü Türkçede çok anlamlı bir kelimedir. İlk 

anlamı görme organıdır; diğer anlamlarından biri “yerden kaynayan su”dur 

(göz/göze). Tıpkı Arapça’da “ayn”ın hem göz, hem yerden kaynayan su 

anlamında pınar olması; Farsça’da “çeşm”in göz, çeşme pınar anlamına 

gelmesi gibi. Bu ilişkinin “gözün yaşarması” ve “yerden su çıkması” arasındaki 



195 
 

benzerlikten kurulduğu; deyim ve şiirlerde kullanılan gözyaşı ve pınar 

benzetmesinin de bu ilişkiden türetildiği düşünülmektedir.106 Gözlerin 

yakmasının nedeni ise hem kuyunun susuz olması nedeniyle yaşanan 

kuraklığın etkisi anlatılmaktadır hem de kuyudan su gelmesinin bir insanın 

kurban edilmesi ve son kurbanın kendisi olmasındandır107; dolayısıyla gözlerin 

yakması, doğrudan ve dolaylı etkisi ile “susuzluktan ölmek”  anlamında 

kullanılmıştır.108  

 

Diğer taraftan sorulan soruda seçenek olarak kurbağa, “çirkinliği” ile “dünya 

güzeli”nin karşıtı olmasına rağmen -ve yanılgının kaynağı tam da bu noktadır-, 

yanıtta “kurbağa” su sembolü ve “yağmur büyüsü” ile bağlantısı nedeniyle 

kullanılmıştır. Farklı kültürlerde yağmur yağdırma törenlerinde kurbağanın 

kurban edilmesi ya da dövülmesi pratiği yaygın olarak görülür (bkz. Frazer 

1991: 18; 93-94). Kurbağaların yağmurdan önce toplu halde bağırmaları, 

yağmur ve kurbağa arasında bir ilişki kurulmasına sebep olmuş olabilir. Örneğin 

Rigveda’daki Kurbağa İlahisinde, sesiyle yağmur bulutlarını toplayan 

kurbağalar; bir Vietnam masalı olan Yağmur Cini ve Kurbağa masalında, 

kuraklığa neden olan yağmur cinini Göktanrıya şikâyet etmeye giden 

kurbağanın, sesiyle Göktanrının dikkatini çekerek kuraklığa son vermesi 

anlatılır.  

 

Böylece sorulan soru ve yanıtı şöyle bir şekle gelir: “Kurban edilecek olan için 

güzel olan nedir?” Ve kurban yanıtlar: “Kurban edilecek olduğu şeyin kendisi”. 

Bundan sonra “yaşam suyunu veren kuyu”dan sular akmaya başlar ve Mehmet, 

kültürel dünyanın sıkı sıkıya bağlı olduğu ve yaşamın kaynağı olduğu kadar 

ölümcül olabilen suya ve ateşe kendini kurban olarak sunar, ancak bilen ve 

kavrayan olarak yeniden doğar. Gizlenmesi koşuluyla verilen ödülü “3 tane 

nar”dır, böylece bir iken taneleri ile çoğalan nar üzerinden, “çoğul nitelikli” olan 
                                                 
106Nişanyan, Sevan. “Göze” Kelimebaz, Taraf Gazetesi, 17.03.2009,  
http://www.taraf.com.tr/makale/4540.htm   
107 Yağmur büyüsünde, insan ya da hayvan kurbanların “gözyaşlarının akıtılması” önemli bir yer 
tutmaktadır (bkz. Frazer 1992: 44). 
108 “Göle su gelinceye kadar kurbağanın gözü patlar” (TDK sözlüğünde “yapılması geciken 
iyilikler, bekleyenleri sıkıntı içinde bırakır” olarak açıklanmıştır) atasözü ile “kurbağanın gözü 
yaktı beni” yanıtı aynı kalıp-sözün farklılaşmış hali gibi gözükmektedir.   



196 
 

ateşe (nar) (Canetti 2003: 78) gönderme yapılmaktadır ve önemi bir kez daha, 

narın gerçek değerini görebilen padişah kızı tarafından vurgulanır. Kuraklık 

etkileri, suyu çekilmiş kuyuda, yedi kat aşağıda gerçekleştirilen sınamada 

görüldüğü gibi ateşle ilişkilendirilmiştir ve bu etki “hararet basması” ve narın 

kesilmesi ile güçlendirilmiştir. Öte yandan ateş denetlenebildiği sürece, 

insanoğlu için su kadar önemlidir. Ateş yandıkça, “nar taneleri satıldıkça”, “uşak 

Mehmet, tüccar Mehmet bey” olur ve “ateşin değerini bilen” padişahın kızı ile 

evlenir.           

  

Kesit IV. 
 
Masalın IV kesiti, I. kesitin “mutlu” sona ulaştığı kesittir. Padişahın pişmanlığı ve 

derviş kılığında seyahate çıkması anlatılır. Böylece derviş motifi üçüncü kez 

yinelenir. İlk iki motif bilmece ile ilişkilendirilmiş ve bilen aklın temsilidir. Üçüncü 

kez yinelenmesi, iktidarın temsili olan padişah kılığı yerine mütevazı derviş 

kılığının tercihi, pişmanlığının ifadesidir. Tüccar Mehmet beyin evinde 

yaşananlarla da “tuzun değerinin”, en basit kullanımıyla yokluğunda yemeğin 

bile yenemeyecek oluşuyla ve dolayısıyla aklın temsili dervişin yanıtının, derviş 

giysisi içindeki padişah tarafından da “gözyaşları dökülerek” anlaşılması 

sağlanmıştır.  

IV.4.3. Masalın Başlangıcı ve Sonu Arasındaki Temel Dönüşümler 

IV.4.3.1. Masalda Zaman ve Mekândaki Dönüşümler ve İşlevleri  

Masalın temel sorunu bağlamında padişahın üçüncü kızı ve Mehmet eylemleri 

ile masal olayörgüsünün temel kişileridirler. İki masal kişisinin dönüşümleri esas 

alındığında mekân ve zamanın işlevlerini şöyle sıralayabiliriz: 

 

1. Saray: Padişahın kızlarına “yaşam/ölüm” bilmecelerini sorduğu; iki kızın 

yanıtının beğenildiği ve ödüllendirildiği; küçük kızın yanıtının ise saygısızca 

bulunup ölümüne karar verildiği mekân, yani saray, baba ve kızları arasındaki 

ilişkinin, aşırı bağımlılaşmış (sosyalleşmiş) niteliğiyle kızların çocukluktan ergin 



197 
 

hale geçemediği, baba otoritesinin buna izin vermediği sorunlu bir toplumsal 

yapı sergilemektedir. Yanıtı ile bu yapıyla çelişen padişahın üçüncü kızı, tam da 

bu nedenle saray toplumundan öldürülmesi için uzaklaştırılır.   

     

2. Yaban alan/ Yol:  Cellâdın “görevini yapmaması” padişahın üçüncü kızının 

ölümden kurtulmasını sağlasa da, saraya dönemeyeceği için, toplumsal sistem 

içindeki rol ve statülerini kaybetmesine neden olur. Kültürel tanımlamaların 

dışında kalmış bu hali ile yabanıl alanda bir yolculuk yapar. Bu alan zamansal 

ve mekânsal olarak araf bir konum oluşturan; padişahın üçüncü kızının 

toplumsal sisteminden dışlanmışlığını ifade eden izole bir mekândır.  

 

3. Kulübe/Ocak: Padişahın kızının yaban alandaki yolculuğu ateş ve kulübeyi, 

bir bütün olarak ocak/yuvayı görmesi ve misafir olarak kabul edilmesi ile 

sonlanır. Kabul edildiği kulübede yaşayan Mehmet ve annesinin ilişkisi, sarayda 

yaşanan sorunun simetrik ve karşıt halidir. Sorunu oluşturan kuşaklar 

arasındaki ilişkinin aşırılaşmış bağlılık hali, bu kez anneden oğla doğrudur ve 

yetişkinliğe geçememiş oğul, bir anlamda, “yatalak” kalmış, tüm yetileri 

körelmiştir. Anne evden ayrıldıktan sonra misafirin Mehmet’i döverek yatar 

halden ayağa kaldırması, onun psiko-fizyolojik olarak harekete geçmesini ve 

“ev”den çıkıp çalışmaya gitmesini sağlamıştır.  

 

4. Çarşı/Kervan Yolu/Kuyu: Mehmet, yatalak halde kaldığı kulübeden çıkarak, 

misafirinin söylediklerini yapar ve iş hayatının mekânı olan “çarşıya” giderek 

önce hamal olarak ardından da bir tüccarın yanında çalışmaya başlar. Böylece 

yatalak Mehmet’ten, Uşak Mehmet’e geçiş yapar.   

 

Tüccarın teklifi ve misafirinin izni ile ticaret yapmak amacıyla yola çıktığı 

kervanda, su almak için indirildiği kuyuda “ölüm-yaşam” testini geçerek, 

kervanlar için önemi büyük olan suyu elinde tutan güçle geri döndüğünde uşak 

Mehmet statüsünden çıkar ve tüccar Mehmet’e dönüşür.  

 



198 
 

5. Konak: Mehmet’in –narların değerini gören ve sermayeye çevirebilen- 

misafirinin yardımıyla tüccar statüsüne dönüşümünün mekânsal izdüşümüdür. 

Zenginleşme beraberinde ikinci bir değişimi, Mehmet ve misafirinin evliliğini de 

getirir. Konak aynı zamanda, padişah ve kızının ilişkilerinin de düzeldiği, 

babanın kızının hakkını teslim ederek yeniden tanıdığı mekân olacaktır.  

Böylece masalın mekânları, anlatı bütünlüğü içinde dönüşümlerin, statü ve hal 

değişimlerinin gerçekleşmesinin izdüşümleri olarak karşımıza çıkmaktadır.  

VI. 4. 3. 2. Masal Kişilerinin Dönüşümleri 

Masalın olayörgüsü, padişahın üçüncü kızı ve Mehmet’in dönüşümlerini anlatır. 

Padişah kızının, babası üzerinden yaşadığı toplumsal yapı ile çatışması 

ölümüne ilişkin karara, toplumsal statüsünü yitirmesine, dolayısıyla kültürel 

dünya ile bağlarının kopmasının sembolü olarak yollara düşmesine neden olur. 

Yeniden kültürel dünyaya dönüşü “misafir” olması nedeniyle, başka bir ara 

konumdur. Öte yandan onun bu ara konumu Mehmet’in dönüşümünü başlatan 

bir etken olur. 

 

Mehmet annesi ile yaşadığı kulübede “yatalak” bir durumda yaşamaktadır. 

Misafirinin, onu ayağa kaldırıp dışarı atması ve çarşıya gidip hamal olmasını 

söylemesi ile uşak Mehmet’e, yanında çalıştığı tüccarla çıktığı yolculukta, 

kuyuda geçirdiği sınavla tüccar Mehmet’e dönüşür.   

VI. 4. 4. Masal ve İnisiyasyon 

VI. 4. 4. 1. Yapısal Örtüşme 

İnisiyasyonun yapısal aşamaları olan “ayrılma-eşik-bütünleşme” çerçevesinde 

masal kişilerinin statü ve hal değişimleri incelendiğinde: 

 

Padişah kızının “saray- yol- kulübe/konak” şeklinde olan dönüşümü, sorulan 

soruya verdiği yanıtla kendi toplumundan dışlanıp yollara düşmesi ve misafir 

olarak ara bir konumunda kabul edildiği kulübenin, Mehmet’in dönüşümü 



199 
 

vasıtasıyla konağa dönüşmesi ve evlilikle misafir konumundan eş konumuna 

geçmesi ile tamamlanır. Babası ile haklılığının tesliminin de sağlandığı 

uzlaşması kendi toplumuyla yeniden bütünleşmesini sağlar ve masal mutlu 

sona ulaşır. 

 

Mehmet’in yaşadığı dönüşüm ise “kulübe-çarşı-kulübe”; “kulübe-kervan 

yolu/kuyu-konak” şeklindedir; Mehmet misafirinin zor kullanmasıyla evden 

ayrılır, çalışmaya başlayarak uşak Mehmet’e dönüşür ve para getirerek 

kulübeye kabul edilir. Çıktığı yolculukta, kervan için gerekli suyu almanın koşulu 

olan kurban edileceği kuyudan başarıyla çıkarak, tüccar Mehmet’e dönüşür.     

VI. 4. 4. 2. İşlevsel Örtüşme 

Masalın çözmeye çalıştığı sorun evliliğe hazır olmanın gerektirdiği koşulun 

yetişkin olmak; yetişkin olmanın ise aile ve toplumla kurulan ilişkilerde çocuk 

olmaktan çıkmaktır. Çocukluktan yetişkinliğe geçiş inisiyasyon ritüellerinin en 

temel örneği olarak kabul edilmektedir. Yetişkinliğe geçmenin gerçekleşemediği 

durumlar, padişahın iki kızı ve yatalak Mehmet dolayımıyla, kadın ve erkek 

üzerinden iki örnek verilerek masalın temel sorunu pekiştirilmiş olur.  

 

Evliliğe hazır olma ise padişah kızı ve Mehmet’in dönüşümlerinde sunulur. 

Padişah kızı sığındığı ocağın düzenleyicisidir; evi temizlemeye Mehmet’in 

duruşunu değiştirerek başlar; yıllardır serili olan yatağı kaldırır; çalışma ile gelen 

paranın sermayeye dönüşümünü ve artışını düzenler. Mehmet, ev dışında 

çalışarak eve paranın düzenli ve artarak gelişini sağlar. Böylece cinsiyete bağlı 

roller gerçekleştirilerek, her ikisi de yetişkin ve karı-koca statüsüne geçer. Masal 

içinde evlilik, evli olanların ekonomik yaşamdan başlayarak ilişkileri 

düzenlemeleri ve bu ilişkide karşılıklı tabiiyetlerini anlatılır.    

 

Masal olağanüstülüklerle kurulu öyküsünde, gündelik hayatın temel 

sorunlarından birini, çocukluktan çıkıp yetişkinliğe geçiş problemini çözmeye 

çalışmaktadır. Yetişkinliğe geçişi gerçekleştirememiş çocuklar ve bir önceki 

kuşağın temsilleri olarak anne-baba ilişkileri yaşamını devam ettirse de bu 



200 
 

yaşantıların donmuş halini temsil eden Mehmet’in yatalak durumu ile 

anlatılmaktadır. Bu haliyle yaşantılar bir önceki kuşağın baskısı altında ve 

yönlendirmeleriyle sürmekte; bu durum toplumsallığı üretmek ve 

dönüştürmekten uzaktır. Oysa evlilik toplumsal ilişkilerin yeniden üretilmesini, 

dolayısıyla eşlerin bu üretimi gerçekleştirmek için yeterli olmasını gerektirir. 

Masal bu sorunu olağanüstü unsurlarla ördüğü senaryosunda çözer ve mutlu 

sona ulaştırır. 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



201 
 

VII. SONUÇ 

Bu tez çalışmasına başlarken iddiamız, bir anlatı türü olarak masalların, sözlü 

kültürde, yerine getirdikleri toplumsal işlevleri açısından incelenmesi ve 

masalların inisiyasyon ritüelleriyle yapısal ve işlevsel boyuttaki örtüşmelerinin 

gösterilmesi olarak tespit edilmişti. Bu iddiaya göre, örtüşmenin yapısal 

boyutunu, inisiyasyonun ayrılma-eşiksellik-bütünleşme biçiminde formülleştirilen 

yapısı ile masal kahramanlarının olayörgüsü sürecinde yaşadığı dönüşümler 

oluşturmaktaydı. Örtüşmenin işlevsel boyutunu ise “masalın yanıtlamaya 

çalıştığı soru” vasıtasıyla ulaşılan anlamı ve inisiyasyon ritüellerinin insanı doğal 

bir varlık olmaktan çıkarıp kültürel bir varlık olarak yeniden üretmek olan temel 

amacı oluşturmaktaydı. Masal ve inisiyasyon ritüellerindeki örtüşmeyi 

gösterebilmek için -amacımızın çerçevesini de belirleyen- dört soru öngörülmüş 

ve tez çalışmasının iddiası bu dört soru çerçevesinde tartışılmıştır.  

 

“Sözlü kültürde masalın toplumsal işlevi nedir?” biçiminde formüle edilen ilk 

soru, esas olarak tez çalışmasının çıkış noktasını da oluşturmakta, masala 

atfedilen değerin ve işlevin, sözlü ve yazılı kültür toplumlarında düşünme ve 

anlatımın farklılık taşıdığı kabulünden hareket etmektedir. Toplumsal iletişimin 

vasıtalarından biri olarak anlatmak, yani hikâye etmek ve dinlemek farklı anlatı 

üsluplarıyla gerçekleşir. Bu anlatı üsluplarından biri olan masal, günümüz 

toplumlarında “halk edebiyatı”ndan derlenerek muhafaza altına alınmış ürünler; 

bir yazın türü olarak “gerçekliğin ve sağduyunun” ötesine geçen keyfi/hayali 

kurmacalar; popüler kültürün çeşitli alanlarında kullanılan farklı anlatım 

tekniklerine (soap opera, şarkı, roman, reklâm gibi) “temalar”ı ve klişe/kalıp 

yargılarıyla, kaynaklık eden anlatılardır. Yazılı kültürün ve/veya metinselciliğin 

etkisiyle yeniden üretilmiş olan masallar, okur-yazar toplumlar için geçmiş 

zamanların, geleneksel toplumların, çocukluk çağının hayal ürünleri, “boş 

zaman”ın eğlenceleridir. Oysa yazının olmadığı,  düşünme ve anlatmanın 

bütünüyle söze dayandığı toplumlarda, masallarında içinde yer aldığı anlatılar, 

toplumsal yaşamın farklı düzeylerinde önemli işlevler yerine getirmektedir. 

Sözlü anlatıların dayandığı uslamlamalar, “çıraklık, müritlik, dinleme, dinleneni 



202 
 

tekrarlama, atasözlerine ve bunları yeniden tertiplemeye hâkim olma veya 

kalıplaşmış deyişlerle özgün deyişler oluşturma, ortak geçmişe tek vücut olup 

katılma” (Ong 1995: 21) gibi yöntemlerle aktarılarak, toplumsal sistemin yeniden 

üretimine katkıda bulunur ve böylelikle sistemin istikrarını garanti altına alır. 

Sözlü anlatıların, toplumsal yaşamı yeniden üretmenine katkısının azalması,  

anlam ve işlevlerindeki değişimler, sözlü ve yazılı kültürün özelliklerinin 

anlaşılmasından hareketle çözümlenebilecek bir sorundur ve bu durum bizi 

ikinci soruya götürmektedir.    

 

“Sözlü kültür ürünlerinin yerine getirdiği toplumsal işlev(ler)in gerilemesinde 

baskın hale gelen yazılı kültürün etkisi nedir?” biçiminde ifade ettiğimiz ikinci 

soru, yazının, toplumsal düşünce ve ifadede yarattığı farklılıkların anlaşılmasını 

amaçlamaktadır. Yazının, düşünce sistemleri üzerindeki etkisi ve bu etkinin bir 

gelenek oluşturma süreci, yazılı metinlerin kendinden önceki gelenekle 

hesaplaşmasını; dolayısıyla, sözlü anlatıların, bu çatışmanın etkisiyle işlevsel 

değerlerini kaybetmeye başlamasını içerir.  

 

Toplumsal yaşam içinde teknik bir faaliyet olarak yazı, başlangıçta, ekonomik ve 

politik iktidarın gereksinim duyduğu bilgi depolama ve yayma ihtiyacına dayanır. 

Standart harfleri ve ünlü sesleri içeren alfabe sisteminin gelişmesiyle birlikte, 

düşüncenin ve anlatılanın bütünüyle yazıya aktarımı ve okunabilmesi mümkün 

olabilmiş; yazıya özgü anlatım biçimlerin geliştirilmesiyle birlikte giderek sözlü 

anlatıların etkilerinin zayıflamasına neden olmuştur. Yazılı kültürün, sözlü 

anlatıları denetlemesi Platon’un devletinden şairleri kovmasıyla başlasa da, 

sözlü geleneğin etkilerinin giderek zayıflamakta olduğunun örneği Herodotos’un 

Musa’ları, Tarih’ine almamasıyla kendini gösterecektir. Antik Yunan düşünce 

dünyasında mitosun, logos ile “düzeltilmesi”yle başlayan iki gelenek arasındaki 

çatışma, 17. ve 18. yüzyıllarda, hakikate ulaşmada bireyi merkeze alan, 

“bilimsel” ve “mantıksal” düşünce karşısında “aşırı mistik/duygusal” ve “faydacı” 

bulunan mitolojik düşünce sistemi bütünüyle değersiz bir konuma indirgenir.  

 



203 
 

Sözlü anlatıların, “halk masalları” kavramı altında bilimsel/folklorik bir nesne 

değeri kazanması, 19. yüzyılın siyasal atmosferinin gereklilikleriyle bağlantılı 

olarak gerçekleşir. Metinselciliğin ve disiplinlerin pratik gereksinimlerinin etkisi 

ile anlatılar, “sözlü kültürün düşünce ve anlatım özelliklerinden 

bağımsızlaştırılarak” nesneleştirilmiş ve tanımlanmıştır. Bu durum, her iki 

geleneğin farklılıkları nedeniyle kategorik çatışmaların yaşanmasına, dahası 

farklı disiplinlerin pragmatik ihtiyaçlarıyla belirlenen tanım ve nesneleştirmelerin 

de farklılık taşımasına neden olmuştur.   

 

Farklı disiplinlerde sözlü anlatıların tanımlanmasında ve sınıflandırılmasında 

varolan karışıklık, sözlü kültür anlatısı olarak masalın, tanımlanması ve diğer 

anlatılarla olan farklılıklarınının açıklanabilmesini gerektirmektedir. Sözlü 

kültürün kendine özgü düşünce ve anlatının özelliklerinin biçimsel yönünün 

anlaşılmasını sağlayan temel unsur, bilginin saklanması ve aktarılmasının 

bütünüyle insan belleğine dayanmasıdır. Anlatıların üslubunun şiirselliği bu 

pratik gereksinimden kaynaklanmakta; “(s)özü uzatmayan, zengin açılımlara 

yatkın bir biçimde çok incelikle ifade edilmiş, akılda kalması için de uyaklı, 

ritimli” (Oskay 2001: 194) şiirsel üslup deneyimin bilgiye dönüşümünü, 

saklanabilmesini ve aktarımını sağlamaktadır. Sözlü anlatıların sınıflandırılması, 

dolayısıyla “masal” kavramının sınırlarının belirlenmesi ise sözlü kültürün hâkim 

olduğu toplumların anlatılarını sınıflandırmalarında kullandıkları “işlev” ölçütü 

vasıtasıyla yapılmıştır. Ontolojik düzeyde işgören “işlev” ölçütü, tez 

çalışmasında esas alınmış; böylelikle sözlü anlatılarını sınıflandırabilmek ve 

üretildikleri toplumsal düşünme ve anlatım özellikleri çerçevesinde “yerinde 

kullanmak ve işaret ettiği şeyleri tanımak” mümkün olmuştur. Sözlü kültürün 

düşünce ve anlatım özellikleri ve sözlü anlatıların işlevsellik ölçütüne dayanan 

sınıflandırılma sistemi çerçevesinde “sözlü anlatı olarak masal”, kendine has 

anlatı özelliklerinden hareketle toplumsal sistemde yerine getirdikleri işlevler 

üzerinden tanımlanması, çalışmanın üçüncü sorusunda tartışılmıştır.  

 

Tez çalışmasının üçüncü sorusu şu şekilde formüle edilmiştir: “Masal ve 

inisiyasyon ritüelleri, sözlü kültürün hâkim olduğu toplumlarda, hangi boyutta ve 



204 
 

nasıl örtüşürler?”. Sözlü kültür anlatıları, onlara yüklenen işlevler ile farklı 

değerler taşımaktadırlar. Üretildiği toplumun “bugünün nedeni” olan ve böylece 

“verili toplumsal sistemi üretme” işlevini açıkça gösteren mitos ve destan gibi 

anlatıların karşısında masal, kutsal ve gerçeklik karşısında indirgenmiş bir 

konuma sahiptir. Mitoslar ve destanlar tanrıları ve topluluğun kurucu atalarını, 

“altın bir çağ” içinde anlatırken; masal kahramanları terk etmeye zorlandıkları 

toplumsal rol ve statülerini kazanmak için yollara düşen sıradan ve isimsiz 

insanlardır. Mitos ve destan gibi anlatılar karşısında indirgenmiş konumuyla 

masal, söz konusu “toplumsal sistemi yeniden” üretebilme yeteneğini 

gizlemektedir. Öte yandan masal, gerçekliğin karşısında indirgenmiş bu konumu 

ile –aslında- bir takım imkânlara da kavuşmuştur. Baştan keyfi/hayali kabul 

edilmesi ile gerçeklik ve kutsallığı bozabilme yetkisine sahiptir; ancak, toplumsal 

zihindeki gerçeklik kategorilerinden bağımsız da değildir. Varolan gerçekliğin 

kendine özgü üslubu içinde dönüştürülmüş halidir. Dolayısıyla masalın işlevinin 

anlaşılması, bu üslubun çözümlenmesini gerektirmektedir. Bu durum da bizi 

dördüncü soruya getirmektedir.        

  

Dördüncü soru şu şekilde formüle edilmişti: “Masalın işlevini, masal metninden 

hareketle nasıl elde edebiliriz?”. Tez çalışmasının metodolojik boyutunu 

oluşturan ve iddiasını çözümleyen bu soru, masal anlatısında gerçekliğin 

dönüştürülmüş halinin ve örtük işlevinin, ancak metnin analizi ile 

anlaşılabileceğini; böylece örtük işlevini çözümlemeyi amaçlamıştır. Masal 

anlatılarının, sözlü kültür içinde gösteri/performans özelliği taşısalar da, ancak 

metne dönüştürülerek analiz edilebilmektedirler. Yazınsal ürünlerin 

analizlerinde, metnin biçimsel özelliklerinden hareket ederek, metni hem kendi 

içinde hem de metinler arası ilişkiler çerçevesinde inceleyen; metnin içindeki 

anlamı yakalamaya çalışan göstergebilimsel yaklaşım, tez çalışmasında 

önerilen analizin hareket noktasını oluşmaktadır. Masalların örtük dilinde gizli 

olduğunu varsaydığımız ve sözlü kültüre ait düşünme sisteminin ürünü olan 

anlatı tekniğinin analizi, anlama ulaşabilmek için varolan masal metinlerinin 

dönüştürülmesini gerektirmektedir. Göstergebilimin metinlerin dönüştürülme 

işlemleri için sunduğu araçlar, masalın anlamını yakalayabilmek için gereklidir. 



205 
 

Ancak, göstergebilim vasıtasıyla metnin, “mantıksal değişmezlere dönüştürme 

yani simgeleştirmeleri” ve bu değişmezlerle gerçekleştirilen işlemler, metnin 

yapısını bilgikuramsal üst dili kurarken, metni bütünüyle kendi içine 

kapatmaktadır. Oysa bizim masal metinlerini dönüştürme amacımız, masalın 

çözümlemeye çalıştığı soruyu yakalamak ve bu çözümde olduğunu 

varsaydığımız anlamdan hareketle masalın işlevini gösterebilmektir. Bu 

aşamada, hem metni okumamızı sağlayacak kavramları hem de işlev ve anlam 

sorunu üzerinden analizleri gerçekleştiren, sembolik antropoloji ve ritüelin 

süreçsel analizini semboller üzerinden çözümleyen V.Turner’ın yöntemi masalın 

hem işlevsel yönünü yakalamamızı hem de masal metnini semboller vasıtasıyla 

yeniden yapılandırmamızı sağlamaktadır. Böylece göstergebilim ve sembolik 

antropolojinin yöntemiyle ulaştığımız masalların anlam, yapı ve işlevleri ile 

inisiyasyon ritüellerinin yapı ve işlevlerindeki örtüşmeyi göstermek mümkün 

olmakta, bu aynı zamanda üçüncü sorumuzun da yanıtını tamamlamaktadır. 

 

Tez çalışmasının iddiasının gerektirdiği analiz tekniği, M. Rifat’ın (2007: 171-

186) geliştirdiği ve uyguladığı masal analizi ile V.Turner’ın ritüel süreçleri 

sembollerden hareket eden çözümlemesini içermektedir. Bu analiz sırasıyla 

aşağıdaki adımlardan oluşmaktadır: 

  

1. Masalın kesitlere ayrılması 

2. Kesitlerin Çözümlenmesi ve Sembolik Okuma:  

3. Masalın başlangıcı ile sonu arasındaki temel dönüşümler:  

Masaldaki temel dönüşümler, a) zaman ve mekândaki dönüşümler; b) 

masal kişilerinin dönüşümleri üzerinden, iki düzeyde gösterilerek masalın 

yapısal ve işlevsel özelliklerine ulaşılması amaçlanmıştır.  

4. Masal ve İnisiyasyon: Bu aşamada iddiamız olan masal ve inisiyasyon 

ritüellerindeki a) yapısal ve b) işlevsel örtüşmenin gösterilmesi 

amaçlanmıştır.   

 

Böylelikle, masalda kişilerin, olayörgüsünde gerçekleştirdiği eylemler ile 

inisiyasyon ritüellerinin “ayrılma-eşik-bütünleşme” şemasıyla yapısal düzeydeki 



206 
 

örtüşmesi; masalın yanıtlamaya çalıştığı soruyla açığa çıkan işlevi ile 

inisiyasyon ritüellerinin, insanı doğal bir varlık olmaktan çıkarıp, kültürün 

ürününe dönüştürme işlevinin örtüşmesinin gösterilmesi mümkün olmuştur.  

  

Tez çalışmasının iddiasını çözümlemek amacıyla oluşturulan temel veri setini 

folklor çalışmaları ile derlenen masal metinleri oluşturmaktadır. Bu amaçla, 

Boratav tarafından derlenmiş, Türkçe anlatılan üç masalın tam metinleri 

kullanılmıştır. Çalışmamın önerdiği analiz tekniğinin sınanmasına imkân 

verecek ve temel veri setini kuracak masalların niteliksel ve niceliksel seçimi, 

önemli bir ölçüt sorununu da beraberinde getirmektedir. Bu nedenle masal 

seçiminde, “bütünü kapsamaktan” ziyade, seçilen örneklerin çalışmanın 

iddiasını tutarlı bir biçimde açıklayacak ve anlatacak zengin malzeme 

içermeleri, seçilen masal metinlerinin kendi içinde motif çeşitliliğine sahip 

olması, ana masal karakterlerinin birden çok kişi olması, masalların 

çözümlemeye çalıştığı sorunların birbirinden farklı olmasına dikkat edilmiştir.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



207 
 

KAYNAKÇA 

 
AARNE’S Antti & Stith THOMPSON. The Types Of The Folktale, Helsinki: 

Academia Scientiarum Fennica, 1964.  

 

ABRAHAMS, Roger D. “Folklorda Romantik Milliyetçiliğin Hayaletleri” (çev. Cem 

Tanır-Necdet Hasgül), Dans Müzik Kültür: Folklora Doğru, Sayı: 64, 

İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, 2002: 27-74. 

 

ACIPAYAMLI, Orhan. Halkbilim Terimleri Sözlüğü, Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları,1978. 

 

ADORNO, T.W. Otoriteryen Kişilik Üstüne (çev. Doğan Şahiner), İstanbul: Om 

Yayınevi, 2003. 

 

AGIZZA, Roza. Antik Yunanda Mitoloji: Masallar ve Söylenceler (çev. Zühre 

İlkgelen), İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2006. 

 

AKKOYUNLU, Ziya Abdülmecit. Binbir Gece Masallarının Türk Masallarına 

Tesiri, Ankara: H.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü (yayınlanmamış Doktora 

Tezi), 1982. 

 

ALTUNTEK, N. Serpil. Van Yöresinde Akraba Evliliği, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1993.   

 

_____ “Kültür ve Zihin: Goodenough, Lévi-Strauss ve Geertz”, Hacettepe 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2006, Cilt:23, Sayı:2, s. 45-60. 

 

AND, Metin. Minyatürlerle Osmanlı-İslam Mitologyası, İstanbul: YKY, 2007. 

 



208 
 

ANDERSEN, Flemming G. “Technique, Text, and Context: Formulaic Narrative 

Mode and the Question of Genre”, The Ballad and Oral Literature (ed. 

Joseph Haris), Massachusetts: Harvard University Pres, 1991: 18-39. 

 

ARGIN, Şükrü. “ ‘80’lerden ‘90’lara: Şimdiki Zaman Diktatörlüğü”, Birikim, sayı: 

152-153, Aralık 2001-Ocak 2002: 28-42. 

 

ARIÈS Philippe ve Georges DUBY. Özel Hayatın Tarihi 2 (çev. Roza Hekman), 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2006. 

 

APPLEBAUM, Herbert. “Symbolic and Humanistic Anthropoloy”, Perspectives in 

Cultural Anthropology (Ed. H. Applebaum), USA: State University of New 

York Press, 1987: 477-487. 

 

ARMANER, Türker. Deli Dumrul Üzerine İmbilim Açısından Bir Çözümleme 

Denemesi, Ankara: Hacettepe Üniversitesi (Yayınlanmamış Lisans Tezi), 

1990. 

 

ASAD, Talal (2003). Sekülerliğin Biçimleri (çev. Ferit Burak Aydar), İstanbul: 

Metis Yayınları, 2007.   

 

ASSMANN, Jan. Kültürel Bellek: Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve 

Politik Kimlik (Çev. Ayşe Tekin), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2001.  

 

AUSLANDER, Mark. “Rites of Passage”, Encyclopedia of Anthropology  (ed. H. 

James Birx),  London: Sage Publications, 2006: 2022 -2024. 

  

AYDIN, Suavi. “Loğusalık”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. Aydın), 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003:556-557. 

 

AZADOVSKİ, Mark. Sibirya’dan Bir Masal Anası (çev. ve giriş yazısı İlhan 

Başgöz), Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, 2002. 



209 
 

 

BAKHTIN, Mikhail. Karnavaldan Romana (Der. Sibel Irzık; çev. Cem Soydemir), 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2001. 

 

BANON, Sema Postacıoğlu. “Çevirmenin Önsözü”, Sözlü ve Yazılı Kültür 

(Walter J.Ong) , İstanbul: Metis Yayınları, 1995: 5-8. 

 

BARNARD, A. and J. SPENCER, “Rite of Passage”, Encyclopedia of Social and 

Cultural Anthropology (ed. Barnard, A. and J. Spencer), London: 

Routledge, 1998, 489–490.   

 

BARTHES, Roland. Anlatıların Yapısal Çözümlemesine Giriş (çev. Mehmet 

Rifat- Sema Rifat), İstanbul: Gerçek Yayınevi, 1998. 

 

_____ Yazı ve Yorum (çev. Tahsin Yücel), İstanbul: Metis Yayınları, 1990. 

 

BASCOM, William R. “Folklorun Biçimleri: Nesir Anlatılar” (çev. R.N. Aktaş, B. 

Aktepe, B. Değer, A.Doğan, Y. Özay, K. Serdaroğlu), Halkbiliminde 

Kuramlar ve Yaklaşımlar (yay.haz. G.Ö.Eker, M.Ekici, M.Ö. Oğuz, 

N.Özdemir), Ankara: Milli Folklor Yayınları, 2003: 468-505.  

 

_____ “Sözlü Geleneğin (Folklorun) Dört İşlevi” (çev. Aysıt Tansel), 

Folklor/Edebiyat, cilt: 13, sayı:52, 2007/4: 7-28. 

 

BAŞGÖZ, İlhan. “Giriş”, Sibirya’dan Bir Masal Anası (Mark Azadovski), Ankara: 

T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, 2002. 

 

BAUDRILLARD, Jean(1995). Simülarklar ve Smülasyon (çev. Oğuz Adanır), 

İzmir: Dokuz Eylül Yayıncılık, 1998. 

 

_____ Kusursuz Cinayet (çev. Necmettin Sevil), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2006. 



210 
 

  

BEAUD, Michel (1981). Kapitalizmin Tarihi (çev. Fikret Başkaya), Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları, 2003. 

 

BELGE, Murat. Edebiyat Üstüne Yazılar, İstanbul: İletişim Yayınları, 2006. 

 

_____ Genesis: “Büyük Ulusal Anlatı” ve Türklerin Kökeni, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2008. 

 

BENJAMIN, Walter. Son Bakışta Aşk: Walter Benjamin’den Seçme Yazılar 

(yay.haz. Nurdan Gürbilek), İstanbul: Metis Yayınları, 1995. 

   

BLOCH, Ernst (1959). Umut İlkesi Cilt 1. (çev. Tanıl Bora), İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2007.  

 

BOCK, Philip K. İnsan Davranışlarının Kültürel Temelleri (çev. N. Serpil 

Altuntek), Ankara: İmge Kitabevi, 2001. 

 

BOORSTIN, Daniel J. Keşifler ve Buluşlar (çev. Fatoş Dilber), Ankara: İş 

Bankası Kültür Yayınları, 1996. 

 

BORATAV, Pertev Naili. Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği, Ankara: Milli 

Eğitim Basımevi, 1946. 

 

_____ 100 Soruda Halk Edebiyatı, İstanbul: Gerçek Yayınevi, 1969. 

 

_____ Folklor ve Edebiyat II, İstanbul: Adam Yayıncılık, 1983. 

 

_____  Az Gittik Uz Gittik, İstanbul: Adam Yayıncılık, 1992.  

 

_____ Zaman Zaman İçinde, İstanbul: Adam Yayıncılık, 1998. 

 



211 
 

BORGES, Jorge Luis. Altın ve Gölge (çev. Selahattin Özpalabıyıklar), İstanbul: 

Sel Yayıncılık, 1992.  

 

_____ Yedi Gece (Çev. Celal Üstüner), İstanbul: Can Yayınları, 1995 

 

BOTTÉRO, Jean. “Gılgamış Destanı” (çev. Lale Arslan Özcan), Eski 

Yakındoğu: Sümer’den Kutsal Kitap’a (Ed. Jean Bottero), Ankara: Dost 

Yayınları, 2005, 226-240.  

 

BRAUDEL, Fernand. Maddi Uygarlık: Gündelik Hayatın Yapıları (çev. Mehmet 

Ali Kılıçbay), Ankara: İmge Kitabevi, 2004. 

 

CALVINO, Italo. Bir Kış Gecesi Eğer Bir Yolcu (çev. Ülker İnce), İstanbul: Can 

Yayınları, 2000. 

 

_____ Amerika Dersleri (çev. Kemal Atakay), İstanbul: YapıKredi Yayınları, 

2007.  

 

CAMPBELL, Joseph. Yaratıcı Mitoloji (çev. Kudret Emiroğlu), Ankara: İmge 

Kitabevi, 1994. 

 

_____ İlkel Mitoloji (Çev. Kudret Emiroğlu), Ankara: İmge Kitabevi, 1995. 

 

_____ Kahramanın Sonsuz Yolculuğu (çev. Sabri Gürses), İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 2000. 

 

CANETTI, Elias. Kitle Ve İktidar (çev. Gülşat Aygen), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2003. 

 

CASSIRER, Ernst. İnsan Üstüne Bir Deneme (çev. Necla Arat), İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 1980. 

 



212 
 

CAUDWELL, Christopher. Yanılsama ve Gerçeklik (Çev. Mehmet H. Doğan), 

İstanbul: Payel Yayınevi, 1988. 

 

CHERRY, Colin. “Konuşma Dili ve Konuşma Dışı İletişim”, Kültürler ve Diller 

(çev. ve önsöz Yalçın İzbul), Ankara: Sincan Matbası, 1984: 54-71. 

 

CHILDE, Gordon. Kendini Yaratan İnsan (çev. Filiz Ofluoğlu), İstanbul: Varlık 

Yayınları, 1996. 

 

_____ Tarihte Neler Oldu (çev. Mete Tunçay-Alaeddin Şenel), İstanbul: Alan 

Yayıncılık, 1998. 

 

CHRISTENSEN, Bonniejean. “Gollum’un ‘Hobbit’teki Karakter Değişimi”, 

Tolkien’i Anlamak (ed. Jared Lobdell, çev. Gökçen Ezber), İstanbul: 

Güncel Yayıncılık, 2003: 23-44. 

 

CLARIDGE, Jessica. Folk Tales, Myths and Legends, Singapore: McGraw-Hill 

Far Eastern Publishers, 1971.  

 

COHEN, Ronald. “Devletin Kökenleri”, Erken Devlet (ed. H.J. Claessen ve P. 

Skalnik, çev. Alaeddin Şenel), Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 1993.  

 

COHEN, Anthony P. Topluluğun Simgesel Kuruluşu (çev. Mehmet Küçük), 

Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 1999. 

 

CÜCELOĞLU, Doğan. İnsan ve Davranışı, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1996. 

 

DEBORD, Guy. Gösteri Toplumu ve Yorumlar (çev. Ayşen Ekmekçi- Okşan 

Taşkent), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1996.  

 



213 
 

DETIENNE, Marcel. “Mit ve Yazı. Mitograflar”, Mitolojiler Sözlüğü, II. Cilt (ed. 

Yves Bonnefoy; yay. Haz. Levent Yılmaz; çev. Nusat Çıka), Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları, 2000: 792-793. 

 

DİLMAN, Emel. Mitologyadan Ünlü Kişiler, İstanbul: Ataç Kitabevi, 1961. 

 

DİVİTÇİOĞLU, Sencer. Orta-Asya Türk İmparatorluğu, Ankara: İmge Kitabevi, 

2005. 

  

DONOVAN, Josephine. Feminist Teori (çev. Aksu Bora, Meltem A. Gevrek, 

Fevziye Sağlam), İstanbul: İletişim Yayınları, 2007.  

 

DRAAISMA, Douwe. Bellek Metaforları (çev. Gürol Koca), İstanbul: Metis 

Yayıncılık, 2007. 

 

DUBY, Georges (1988). Erkek Ortaçağ (çev. Mehmet Ali Kılıçbay), İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 1991. 

 

EAGLETON, Terry (1991). İdeoloji (çev. Muttalip Özcan), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2005. 

 

ECO, Umberto. “Bitkisel ve Mineral Bellek: Kitapların Geleceği” (çev. İnci 

Ötüken), http://weekly.ahram.org.eg/2003/665/bo3.htm. 

 

____ Avrupa Kültüründe Kusursuz Dil Arayışı (çev. Kemal Atalkay), İstanbul: 

Yeni Bin Yıl Yayınları, 1993.  

 

_____ Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti (çev. Kemal Atakay), İstanbul: Can 

Yayınları, 1995. 

 

_____ Ortaçağı Düşlemek (çev. Şadan Karadeniz), İstanbul: Can Yayınları, 

1996.  



214 
 

 

EDWARDS, Michael. “Edebiyat ve Mitoloji. Bir Başka Örnek: XX. Yüzyıl İngiliz 

Şiiri”, Mitolojiler Sözlüğü, I.cilt (ed. Yves Bonnefoy; yay. haz. Levent 

Yılmaz), Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2000: 202-205. 

 

EFLATUN. Devlet (çev. Sabahattin Eyüboğlu ve M.Ali Cimcoz), İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 1971.  

 

_____ Phaidros (çev. Hamdi Akverdi), İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1997. 

 

ELÇİN, Şükrü. Halk Edebiyatına Giriş, Ankara: Akçağ, 2000. 

 

ELIADE, Mircea. Kutsal ve Dindışı (çev.Mehmet Ali Kılıçbay), Ankara: Gece 

Yayınları, 1991. 

 

_____ İmgeler Simgeler (çev. Mehmet Ali Kılıçbay), Ankara: Gece Yayınları, 

1992. 

 

_____ Mitlerin Özellikleri (Çev.Sema Rifat), İstanbul:Simavi Yayınları, 1993. 

 

_____ Ebedi Dönüş Mitosu (Çev. Ümit Altuğ), Ankara: İmge Kitabevi, 1994. 

 

_____ “MİT. Bir tanım denemesi”, Mitolojiler Sözlüğü, II. cilt (ed. Yves 

Bonnefoy-yay. haz. Levent Yılmaz), Dost Kitabevi Yayınları: Ankara, 2000: 

782-784. 

 

_____  Asya Simyası (çev. Lale Arslan), İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2002. 

 

EMİROĞLU, Kudret. “Destan”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. 

Aydın), Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003a: 214-215. 

 



215 
 

_____ “Efsane”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. Aydın), Ankara: Bilim 

ve Sanat Yayınları, 2003b: 249. 

 

_____ “Geyik Kültü”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. Aydın), Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayınları, 2003c: 337-339. 

 

_____ “İnsan”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. Aydın), Ankara: Bilim 

ve Sanat Yayınları, 2003d: 426-428. 

 

_____ “Ocak”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. Aydın), Ankara: Bilim 

ve Sanat Yayınları, 2003e: 640-641. 

 

_____ “Sözlü Kültür”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. Aydın), Ankara: 

Bilim ve Sanat Yayınları, 2003f: 748-749. 

 

ENRIQUEZ, Eugéne (1983). Sürüden Devlete, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2004. 

 

ERGİNER, Gürbüz. Kurban: Kurbanın Kökenleri ve Anadolu’da Kanlı Kurban 

Ritüelleri, İstanbul: YKY, 1997. 

 

ERIKSEN, Thomas H. Small Places, Large Issues: An Introduction to Social 

and Cultural Anthropology, London: Pluto Press, 2001.  

 

ERKMAN, Fatma. Göstergebilime Giriş, İstanbul: Alan Yayıncılık, 1987. 

 

EROĞUL, Cem. Devlet Nedir?, Ankara: İmge Kitabevi, 2002. 

 

ESEN, Ahmet Şükrü. Anadolu Destanları, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 

1991. 

 

ESTÉS, Clarissa P. Kurtlarla Koşan Kadınlar (Çev. Hakan Atalay), İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 2003. 



216 
 

 

ESTIN, Colette & Helene, LAPORTE. Yunan ve Roma Mitolojisi (çev.Musa 

Eran), İstanbul: TÜBİTAK, 2003. 

 

ETÖZ, Zeliha ve Nurhan E. Işık. “ ‘Doğu ve Batı’nın Dayanılmaz Hafifliği: Ahmet 

Altan’ın ‘Kılıç Yarası Gibi’ ve ‘İsyan Günlerinde Aşk’ Adlı Romanlarının 

Anlam Dünyası”, Doğu Batı Dergisi, Yıl: 6, Sayı: 22, 2003: 157-174. 

 

EYUBOĞLU, İsmet Zeki. Tanrı Yaratan Toprak Anadolu, İstanbul: Der 

Yayınları, 1990. 

 

FELTON, D (1999). Antik Edebiyatta Hayalet Hikayeleri, İstanbul: Arkeoloji ve 

Sanat Yayınları, 2002.  

 

FISHER, Ernst. Sanatın Gerekliliği (çev. Cevat Çapan), Ankara: Verso 

Yayınları, 1993. 

 

FLAHAUT, Françoise. “İmgelem ve Mitoloji. Çağdaş Edebiyat (Tolkien, 

Lovecraft) ve bilim-kurgu”, Mitolojiler Sözlüğü, I. cilt (ed. Yves Bonnefoy; 

yay. haz. Levent Yılmaz), Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2000: 469-471. 

 

FORDHAM, Feida. Jung Psikolojisi (Çev. Aslan Yalçıner), İstanbul: Say 

Yayınları, 1999. 

 

FOSTER, Mary LeCron. “Symbolism: The Foundation of Culture”, Companion 

Encyclopedia of Anthropology (ed. T. Ingold), London: Routledge, 1999: 

366-395. 

 

FOUCAULT, Michel (1966). Kelimeler ve Şeyler (Çev. Mehmet Ali Kılıçbay), 

Ankara: İmge Kitabevi: 2001.  

 



217 
 

FREUD, Sigmund. Sanat ve Edebiyat (çev. Emre Kapkın-Ayşe T. Kapkın), 

İstanbul: Payel Yayınevi, 1999. 

 

FRAZER, James G.(1890). Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökenleri, I. Cilt (Çev. 

Mehmet H. Doğan), İstanbul: Payel Yayınları, 1991.  

 

_____ Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökenleri, II. Cilt (çev. Mehmet H. Doğan), 

İstanbul: Payel Yayınları, 1992.  

 

FROMM, Erich. Rüyalar, Masallar, Mitoslar (Çev. A.Arıtan ve K.H. Ökten), 

İstanbul: Arıtan Yayınları, 1990.  

 

GIDDENS, Anthony. Sosyoloji (çev. Hüseyin Özel), Ankara: Ayraç Yayınevi, 

2000. 

 

GOODY, Jack. Yaban Aklın Evcilleştirilmesi, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 

2001.  

 

GÖKALP, G. Gonca. “Masaldan Romana Uzanan Çizgi: Masal İle Roman 

Arasındaki Ortaklıklar Üzerine Kuramsal Bir Deneme”, Hacettepe 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 1997, Cilt 14, Sayı 1-2, s. 119-129.  

 

GÖKALP-ALPASLAN, G. Gonca. XIX. Yüzyıl Yazılı Anlatılarında Sözlü Kültür 

Etkileri. Ankara: Kültür Bakanlığı, 2002.  

 

GRACQ, Julien. “Haritasız Bir Coğrafya, Olaysız Bir Tarih”, Düşünen Söyleşiler 

(Levent Yılmaz), İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005.  

 

GRANGER, Ernest. Mitoloji (çev. Nurullah Ataç; sözlük ve dizin. Müzehher 

Erim), İstanbul: Cem Yayınevi, 1979.  

 

GUIRAUD, Pierre. Anlambilim, Ankara: Kuzey Yayınları, 1984. 



218 
 

 

GÜNGÖREN, Ahmet. “Giriş”, Din ve Büyü (C. Lévi-Strauss), İstanbul: Yol 

Yayınları, 1993: 11-34.  

 

_____ Cadıların Günbatımı,  İstanbul: Yol Yayınları, 1998. 

 

_____ Kimlik Bulmacası İçin Kılavuz, İstanbul: Yol Yayınları, 1999. 

 

_____ Sineantropos: Marjinal Antropoloji Yazıları, İstanbul: Yol Yayınları, 2004. 

 

HAINSWORTH, J.Bryan. The Idea of Epic, Berkeley: University of California 

Press, 1991. 

 

HARRIS, Marvin. Yamyamlar ve Krallar (çev. M.Fatih Gümüş), Ankara: İmge 

Kitabevi, 1994. 

 

HARTOG, François. Herodotos’un Aynası (çev. Emin Özcan), Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları, 1997. 

 

HENDERSON, Joseph L. “Modern İnsan ve Mitler” İnsan ve Sembolleri (ed. 

C.G.Jung; çev. Ali Nahit Babaoğlu), İstanbul: OkuyanUs Yayınları, 

2007:106-157. 

 

HERZFELD, Michael. “Folklore”, Encyclopedia of Social and Cultural 

Anthropology (ed. A.Barnard & J. Spencer), London&New York: 

Routledge, 1998: 236-237. 

 

HOBSBAWM, Eric J. (1975). Devrim Çağı: Avrupa 1789-1848 (çev. Bahadır 

Sina Şenel), Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 1998.   

 

HOOKE, Samuel H. Ortadoğu Mitolojisi (Çev. Alaeddin Şenel), Ankara: İmge 

Kitabevi, 2002. 



219 
 

 

HYMES, Dell. “Anthologies and Narrators”, Recovering The Word (ed. Brain 

Swann and Arnold Krupat), California: University of California Press, 1987: 

41-84. 

 

İncil, İstanbul: Kaya Basım Yayın Dağıtım, 1996. 

 

JAMESON, Fredric. Modernizm İdeolojisi: Edebiyat Yazıları (çev. Kemal Atakay 

ve Tuncay Birkan), İstanbul: Metis Yayınları, 2008. 

 

JOSEPHSON, Bruce R. “Life Cycle, Human”, Encyclopedia of Anthropology  

(ed. H. James Birx), London: Sage Publications, 2006: 1469-1471. 

 

JUNG, Carl G. Analitik Psikoloji (Çev. Ender Gürol), İstanbul: Payel 

Yayınevi,1997. 

 

_____  Dört Arketip (çev. Zehra Aksu Yılmazer), İstanbul: Metis Yayınları, 2005.  

 

KALAFAT, Yaşar. Dedem Korkut Yukarı Eller, Ankara: Lalezar Kitabevi, 2008. 

 

KAPLAN, Mehmet. Tip Tahlilleri: Türk Edebiyatında Tipler, İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2001.   

 

KARABAŞ, Seyfi. Bütüncül Türk Budunbilimine Doğru, Ankara: ODTÜ Fen ve 

Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1981. 

 

KAYA, Korhan. Hint Masalları, Ankara: İmge Kitabevi: 1998. 

 

KILIÇBAY, Mehmet Ali. “Sunuş”, Kelimeler ve Şeyler (Michel Foucault), Ankara: 

İmge Kitabevi, 2001: 9-10.  

 



220 
 

KIRAN, Ayşe. “Dilbilim-Göstergebilim Eleştirisi”, Dilbilim Araştırmaları (yay.kur. 

G.Durmuşoğlu, K.İmer, A.Kocaman, S.Özsoy), Ankara: Hitit Yayınevi, 

1990: 50-63. 

 

KUNDERA, Milan. Yavaşlık (çev. Ö. İnce), İstanbul: Can Yayınları, 1995. 

 

KRADER, Lawrence. “Devletin Asya Göçebeleri Arasındaki Kökeni”, Erken 

Devlet (ed. H.J. Claessen ve P. Skalnik; çev. Alaeddin Şenel), Ankara: 

İmge Kitabevi Yayınları, 1993.  

 

KRAMER, Samuel N. Tarih Sümer’de Başlar (çev. Hamide Koyukan), İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi, 2002.  

 

LACOSTE, Yves. Coğrafya Savaşmak İçindir (çev. Ayşin Arayıcı), İstanbul: 

Özne Yayınları, 1998. 

 

LAMB, Ramdas. “Religious Rituals”,  Encyclopedia of Anthropology (ed. H. 

James Birx),  London: Sage Publications, 2006, 2011-2014. 

 

LE GUIN, Ursula K. Kadınlar, Rüyalar, Ejderhalar (çev. ve haz. Deniz Erksan ve 

Diğerleri), İstanbul: Metis Yayınları, 2002. 

 

LEACH, Edmund. Lévi-Strauss (çev. Ayla Ortaç), İstanbul: Afa Yayıncılık, 1985. 

 

LEACH, Maria. “İndex of Tale Type”, Standard Dictionary of Folklore Mythology 

and Legend (ed. Maria Leach), New York: Funk&Wagnalls Publishing 

Company, 1972: 1076-1083.  

 

LEM, Stanislaw. “Bilimkurgunun Yapısal Çözümlemesi Üzerine” (çev. Behçet 

Çelik), Virgül, Ocak 2000: 52-55. 

 



221 
 

LEVY-BRUHL, Lucien. İlkel Toplumlarda Mistik Deneyim ve Simgeler (çev. 

Oğuz Adanır), Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2006.  

 

LELEDAKİS, Kanakis. Toplum ve Bilinçdışı: Toplumsal Teori ve Toplumsalın 

Bilinçdışı Boyutu (çev. Abdullah Yılmaz), İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2000. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Structural Anthropology (Çev. C.Jacobson), NewYork: 

Basic Boks, 1963. 

 

_____ Din ve Büyü (çev. ve der. Ahmet Güngören), İstanbul: Yol Yayınları, 

1993. 

 

_____ Irk, Tarih ve Kültür (çev. H. Bayrı, R. Erdem, A. Oyacıoğlu, I. Ergüden),   

İstanbul: Metis Yayınları, 1997.  

 

_____ Hüzünlü Dönenceler (çev. Ömer Bozkurt), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2000a.  

 

_____ Yaban Düşünce (çev. Tahsin Yücel), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2000b.  

 

LEWIS, C.S.(1955). “At ve Çocuk”, Narnia Günlükleri (çev. Müfit Balabanlılar), 

III. Cilt, İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları, 2001. 

 

LINDAHL, Carl. “Folktale”, Medieval Folklore: An Encyclopedia of Myths, 

Legends, Tales, Beliefs, and Customs, Volume 1: A-K (ed. Carl Lindahl, 

John McNamara, John Lindow), California: ABC-CLIO Inc., 2000.  

 

LINDHOLM, Charles. İslami Ortadoğu (çev. Balkı Şafak), Ankara: İmge 

Kitabevi, 2004.  

 



222 
 

LORD, Albert Bates. The Singer Resumes The Tale (ed. Mary Louise Lord), 

New York: Cornell University Pres, 1995. 

 

MAHMUT, Enver. “Masalda Gerçeklik”, Şükrü Elçin Armağanı (Yayın 

Sorumluları U.Günay, A.Güzel, D. Yıldırım), Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi, 1983.  

 

MALINOWSKİ, Bronislaw. İlkel Toplum (çev. Hüseyin Portakal), Ankara: Öteki 

Yayınevi, 1998. 

 

MARX, Karl. 1844 El Yazmaları (çev. Murat Belge), İstanbul: Birikim Yayınları, 

2003. 

 

MARX Karl ve Friedrich ENGELS, Sanat ve Edebiyat Üzerine (çev. Murat 

Belge), İstanbul: Birikim Yayınları, 2001. 

 

McADAMS, Dan P. The Stories We Live By, New York: Guilford Press, 1996. 

  

MEVLÂNÂ Celaleddin Rumi. Mesnevî-i Şerîf (çev. Süleyman Nahifi- 

sadeleştiren Amil Çelebioğlu), İstanbul: Timaş Yayınları, 2008.  

 

MORAN, Berna. Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İstanbul: Cem Yayınevi, 1983. 

 

MORRIS, Brian. Din Üzerine Antropolojik Düşünceler: Bir Giriş Metni, Ankara: 

İmge Kitabevi, 2004. 

 

NEUMANN, Erich. The Great Mother, London: Routledge&Kegan Paul, 1970. 

 

NİŞANYAN, Sevan. “Göze”, Kelimebaz, Taraf Gazetesi, 17.03.2009 

http://www.taraf.com.tr/makale/4540.htm. 

 



223 
 

ONARAN, Alim Şerif. “Türkçeye Çevirenin Önsözü”, Binbir Gece Masalları, Cilt 

1/1, İstanbul: YKY, 2007, 15-30.   

 

ONG, Walter J. Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün Teknolojileşmesi, İstanbul: Metis 

Yayınları, 1995. 

 

OSKAY, Ünsal. Yıkanmak İstemeyen Çocuklar Olalım, İstanbul: YKY, 2001. 

 

ÖRNEK, Sedat V. 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane, İstanbul: 

Gerçek Yayınevi, 1995. 

 

_____ Türk Halkbilimi, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2000. 

 

ÖZALGAN, Haluk. Zaman-Mekân Ekseninde Halkbilim, Ankara: Ülke, 1984. 

 

ÖZBEK, Metin. Dünden Bugüne İnsan, Ankara: İmge Kitabevi, 2000. 

 

ÖZBUDUN, Sibel. “Alkızı/Alkarası”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. 

Aydın), Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003a:35-36. 

 

_____ “Erginlenme Ritleri”, Antropoloji Sözlüğü (ed. K.Emiroğlu ve S. Aydın), 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003b: 265-266. 

 

_____ Kültür Halleri: Geçmişte, Ötelerde, Günümüzde, Ankara: Ütopya 

Yayınevi, 2003c. 

  

ÖZBUDUN,S., B. ŞAFAK ve N.S.ALTUNTEK. Antropoloji: Kuram ve 

Kuramcılar, Ankara: Dipnot Yayınları, 2007. 

 

ÖZLEM, Doğan. Tarih Felsefesi, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2001.  

 



224 
 

ÖZÜNLÜ, Ünsal. “Klasik Sözbilimin Deyişbilimdeki Uzantıları”, Dilbilim 

Araştırmaları (yay. Kur. G.Durmuşoğlu, K. İmer, A. Kocaman, S. Özsoy), 

Ankara: Hitit Yayınevi, 1990: 85-94.   

 

PALA-ERCAN, Şebnem. “Yazınsal/Simgesel Antropoloji Bilgikuramı ve 

Yöntembilimi: Geertz Örneği.” (Yayınlanmamış Doktora tezi), Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi,2000. 

 

PROPP, Vladimir J. Masalların Yapısı ve İncelenmesi (çev. Hüseyin Gümüş), 

Ankara: Kültür Ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987. 

 

_____ “Olağanüstü Masalların Dönüşümleri” (1928), Yazın Kuramı (der. 

Tzvetan Todorov; çev. M. Rifat ve S. Rifat), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

1995: 201-224. 

 

RAGLAN, Lord. “Geleneksel Kahraman” (çev. Metin Ekici), Halkbiliminde 

Kuramlar ve Yaklaşımlar (yay.haz. G.Ö.Eker, M.Ekici, M.Ö. Oğuz, 

N.Özdemir), Ankara: Milli Folklor Yayınları, 2003: 277-303.  

 

RICHER, Renée. “Edebiyat ve Mitoloji. Modern Yunan Şiir Anlayışında Antik 

Mitlerin Yaşayışı”, Mitolojiler Sözlüğü (ed. Yves Bonnefoy; yay. haz. Levent 

Yılmaz), I.cilt, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2000: 206-209. 

 

RİFAT, Mehmet. Genel Göstergebilim Sorunları, İstanbul: Alaz Yayınları,  1982. 

 

_____ Gösterge Eleştirisi, İstanbul: Kaf Yayınları, 1999. 

 

_____ Metnin Sesi, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2007. 

 

Romen Masalları (çev. Temel Keşoğlu), Ankara: Doruk Yayımcılık, 2000. 

 



225 
 

ROSENBERG, Donna (1997). Dünya Mitolojisi (çev. K.Akten-E.Cengiz-A.Cüce- 

K.Emiroğlu-T.Kenanoğlu-T.Kocayiğit-E.Kuzhan-B.Odabaşı), Ankara: İmge 

Kitabevi, 1998.  

 

ROUX, Jean Pierre. “Ateş: Türklerde ve Moğollarda Ateş Kültü” (çev. Gönül 

Yılmaz), Mitolojiler Sözlüğü (ed. Yves Bonnefoy), I. cilt, Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları, 2000: 84-85. 

 

SAHLINS, Marshall. Tarih Adaları (çev. C. Hakan Arslan), Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları, 1998. 

 

SAKAOĞLU, Saim. Masal Araştırmaları, Ankara: Akçağ Yayınları, 1999. 

 

_____ “Gazetelerin Öbür Dili”, VI. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi: 

Medya ve Geleneksel Kültür: Seksiyon Bildirileri, Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 2002: 161-177. 

 

SANDERS, Barry (1994). Öküzün A’sı (çev. Şehnaz Tahir), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 1999. 

 

SAUSSURE, Ferdinand. Genel Dilbilim Dersleri (çev. Berke Vardar), Ankara: 

Birey ve Toplum Yayınları, 1985.  

 

SAYDAM, M. Bilgin. Deli Dumrul’un Bilinci, İstanbul: Metis Yayınları, 1997.   

 

SCHECHNER, Richard. “Ritual and Performance”, Companion Encyclopedia of 

Anthropology (ed. T. Ingold), London: Routledge, 1999: 613-647. 

 

SEYİDOĞLU, Bilge. “Masal”, Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, İstanbul: 

Dergah Yayınları, 1977a.  

 



226 
 

_____ “Mit, Masal ve Legend”. Türk Folklor Araştırmaları 338, yıl: 29, cilt: 17, 

Eylül 1977b: 8085-8086. 

 

SHEPHERD, Rowena&Rupert. 1000 Symbols, London: Thames &Hudson,  

2002. 

 

SÖNMEZ, Sevim. “Sözlü Dil/Yazılı Dil”, Dilbilim Araştırmaları (yay. kur. 

G.Durmuşoğlu, K. İmer, A. Kocaman, S. Özsoy), Ankara: Hitit Yayınevi, 

1990: 119-122.   

 

SPENCER, Jonathan. “Symbolic Anthropology”, Encyclopedia of Social and 

Cultural Anthropology (ed. A.Barnard & J.Spencer), London&New 

York:Routledge, 1998: 535-539. 

 

STAROBINSKI, Jean. “Fabl ve Mitoloji. XVII ve XVIII. Yüzyıllar. Edebiyat ve 

Kuramsal düşünce”, Mitolojiler Sözlüğü (ed. Yves Bonnefoy; yay. haz. 

Levent Yılmaz), I.cilt, Dost Kitabevi Yayınları: Ankara, 2000: 261-271. 

 

STEINMETZ, Jean-Luc. Fantastik Edebiyat (çev. Hasan Fehmi Nemli), Ankara: 

Dost Yayınları, 2006. 

 

THOMPSON, Stith. Motif-index of Folk-literature: A Classification of Narrative 

Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, 

Exempla, Fabliaux, Jestbooks, and Local Legends, Volume One A-C, 

Bloomington: University of Indiana Press, 1955. 

 

_____ “Folktale” Standard Dictionary of Folklore Mythology and Legend (ed. 

Maria Leach), New York: Funk&Wagnalls Publishing Company, 1972:      

408-409. 

 

TODOROV, Tzvetan. Yazın Kuramı (Rus Biçimcilerinin Metinleri) (çev. Mehmet 

Rifat-Sema Rifat), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1995. 



227 
 

 

_____ Fantastik (çev. Nedret Öztokat), İstanbul: Metis Yayınları, 2004. 

  

TOLKIEN, J.R.R. Peri Masalları Üzerine (çev. Serap Erinci), İstanbul: 

Altıkırkbeş Yayınları, 1999.  

 

TOMAŞEVSKİ, Boris. “Tema Örgüsü”, Yazın Kuramı (der. Tzvetan Todorov; 

çev.  Mehmet Rifat-Sema Rifat), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1995: 225-

259. 

 

TURNER, Victor W. Schism and Continuity in an African Society, Manchester: 

Manchester University Press, 1968.  

 

_____ The Forest of Symbols: Aspects of Ndembu Ritual, New York: Cornell 

University Press, 1970. 

 

_____ “Symbols in Ndembu Ritual”, Anthropological Theory (ed. R. Jon McGee 

and Richard L.Warms), California: Mayfield Publishig Company, 1996: 

441-458.  

 

_____ The Ritual Process, Chicago: Aldina Publishing Company, 1997. 

 

Türkçe Sözlük, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 1988. 

 

Van GENNEP, Arnold (1924). Folklor (çev. Pertev Naili Boratav), Halk Edebiyatı 

Dersleri Eki, İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, 2000.  

 

VASSAF, Gündüz. Cehenneme Övgü (çev. Zehra Gencosman-Ömer Marda), 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2008. 

 

VEYNE, Paul (1983). Yunanlılar Mitlerine İnanmışlar mıydı? (çev. Mehmet 

Alkan), Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2003.  



228 
 

 

VEYNE, Paul. “Roma İmparatorluğu”, Özel Hayatın Tarihi 1 (haz. P.Aries-

G.Duby; çev. Turhan Ilgaz), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2006. 

 

Vietnam Masalları (çev. Temel Keşoğlu), Ankara: Doruk Yayıncılık,2000.  

 

VIDAL-NAQUET, “Oidipus” (çev. Nusat Çıka), Mitolojiler Sözlüğü (ed. Yves 

Bonnefoy), II. cilt, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2000: 823-824. 

 

WALKER, Warren S. A Turkish Folktale, New York: Garland Publishing, 1996. 

 

WEINER, James F. “Myth and Metaphor”, Companion Encyclopedia of 

Anthropology (ed. Tim Ingold), London and NewYork: Routledge, 1999: 

591-613. 

 

YAVUZ, Muhsine Helimoğlu. Diyarbakır Efsaneleri, İstanbul: Cumhuriyet 

Kitapları, 2007. 

 

YAZIR, Elmalılı M. Hamdi, Kur’ân-ı Kerîm Meali (sadeleştiren Muharrem Tan), 

İstanbul: Sentez Yayınevi, 2006. 

 

YILMAZ, Levent. “François Hartog: Gözyaşlarından Tarih’in Doğuşu”, Düşünen 

Söyleşiler, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005. 

 

YUSUFOĞLU, Hicran. “Kúnos’ta Türk Masal Dünyası Halkı”, Türk Kültürü 393, 

Ocak 1996: 41- 46.    

 

YÜCEL, Tahsin. Yapısalcılık, İstanbul: Ada Yayınları, 1982. 

 

_____ Anadolu Masalları, İstanbul: YKY, 2008. 

 



229 
 

ZEYREK, Deniz. “-Mış’ın Masallardaki İşlevi Üzerine”, Dilbilim Araştırmaları 

(yayın kurulu G.Durmuşoğlu, K. İmer, A. Kocaman, S. Özsoy), Ankara: Hitit 

Yayınevi, 1990: 79-84.   

 

ZIMMER, Heinrich. Kral ve Hortlak (ed. Joseph Campbell; çev. İlker M. 

İyidoğan), İstanbul: Kabalcı Yayınevi: 2004. 

 

ZWEIG, Paul. “Ruh Yolculuğu Olarak Öykü”, Ruh: Bir Arkeoloji (der. Phil 

Cousineau; çev. Doğan Şahin), İstanbul: Om Yayınevi: 2002, 236-238. 



 
 
 
 
 

ÖZGEÇMİŞ 

  
 
 

Kişisel Bilgiler  
Adı Soyadı : Elif Kanca 
Doğum Yeri ve Tarihi : Eskişehir 26.10.1976 
 
 
 
 
Eğitim Durumu 
Lisans Öğrenimi : Hacettepe Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Felsefe Bölümü 
Yüksek Lisans Öğrenimi : Hacettepe Üniversitesi, Sos. Bil. Enst., Antropoloji Anabilim Dalı 
Bildiği Yabancı Diller : İngilizce 
Bilimsel Faaliyetleri : 
 
 
 
İş Deneyimi 
Stajlar : 
Projeler : 

         Çalıştığı Kurumlar            : Mustafa Kemal Üniversitesi, Hacettepe Üniversitesi 

 
 
 
 
 
İletişim 
E-Posta Adresi : ekanca@hacettepe.edu.tr 
 
 
Tarih : 03.11.2009 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 




