
Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

LATİFE TEKİN’İN ROMANLARINDA DOĞA VE İNSAN İLİŞKİSİ 

Ahmet CAN 

Yüksek Lisans Tezi 

Ankara, 2018 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

LATİFE TEKİN’İN ROMANLARINDA DOĞA VE İNSAN İLİŞKİSİ 

 

 

 

 

 

Ahmet CAN 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Ankara, 2018 

 

 

 











v 
 

ÖZET 

 

 

CAN, Ahmet. Latife Tekin’in Romanlarında Doğa ve İnsan İlişkisi, Yüksek Lisans Tezi 

Ankara, 2018. 

        

Doğa ve insan arasındaki ilişki tarihin başlangıcından beri birçok farklı aşamadan 

geçerek bugüne gelmiştir. Bugünün dünyasında ise doğa, insan tarafından tüketilir ve 

dönüştürülür olmuştur. İnsanlığın tarihin başlangıcında doğayla kurduğu ilişki giderek 

aşınmış ve zamanla insan merkezli düşünce hâkim duruma gelmiştir. Bu çalışmada 

insan merkezli gelişen doğa düşüncesi ve onun karşısında yer alan düşünme biçimleri 

etik, doğanın diyalektiği, toprak etiği gibi kavramlar çerçevesinde Latife Tekin’in 

eserleri bağlamında değerlendirilmiştir. 1980 sonrası Türk romanının önemli 

yazarlarından Latife Tekin’in Sevgili Arsız Ölüm, Berci Kristin Çöp Masalları, 

Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi ve Muinar romanları geliştirdikleri doğa 

duyarlılığı açısından değerlidir. Latife Tekin’in bu eserleri insan doğa ilişkisinin 

köklerinden, doğa düşüncesinin insan merkezli gelişimine, sınıf farklılığı ve 

yoksulluğun doğanın tüketilişi odağında derinleşen yapısına kadar birçok meseleye 

göndermelerde bulunur. Tüm bunlar ışığında bu çalışma Latife Tekin’in eserlerindeki 

doğa-insan ilişkisine ve doğa duyarlılığının çok boyutlu yapısına odaklanmaktadır. 

 

 

Anahtar Sözcükler 

Doğa, etik, Latife Tekin, Çağdaş Türk romanı, Sevgili Arsız Ölüm, Berci Kristin Çöp 

Masalları, Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi ve Muinar 



vi 
 

ABSTRACT 

 

 

CAN, Ahmet. Nature and Human Relationship in the Novels of Latife Tekin, Master 

Thesis Ankara, 2018. 

 

Since the time immemorial, the relationship between nature and humanity exists in 

many different phases. In today's world, nature has become something that is both 

consumed and transformed by human beings.  The relationship that humans have had 

with nature since the beginning has gradually been worn down and 

anthropocentrism has become dominant. In this study, anthropocentristic thinking of 

nature and contradictory perspectives to this thinking are evaluated around concepts like 

ethics, dialect of ecology, and land ethics in the scope of Latife Tekin’s works.  

Latife Tekin, who is one of the eminent authors of the Turkish novel-writing after 1980, 

has produced valuable novels developing nature sensitivity as seen in Sevgili Arsız 

Ölüm, Berci Kristin Çöp Masalları, Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma 

Bahçesi and Muinar. Focusing on the consumption of nature, these works of Latife 

Tekin points out many problems including the roots of the between human and nature 

relationship, anthropocentristic development of the conception of nature, class 

differentiation and poverty. In the light of the points mentioned above. this study 

examines multi-dimentional structure of nature sensitivity in Latife Tekin’s novels.  

 

Keywords 

Nature, ethic, Latife Tekin, ecology, Modern Turkish novel, Sevgili Arsız Ölüm, Berci 

Kristin Çöp Masalları, Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi, Muinar. 

 

 

 

 



vii 
 

 

ÖNSÖZ 

Doğa ve insanın uyum içerisinde yaşadığı dönemlerden bugüne kadar geçen süreçte 

doğa ve insan arasındaki ilişki birçok farklı evreden geçmiştir. Bugünün dünyası ise bu 

karşılıklı ilişkinin sonuçlarıyla şekillenmeye devam etmektedir. Sanat ve edebiyat bu 

karşılıklı durumu ve bu durumun sonuçlarını irdeleyecek duyarlılığı doğa yıkımının en 

ileri düzeylere ulaştığı 20. ve 21. yüzyıllarda geliştirmeye başlamıştır. Latife Tekin’nin 

Sevgili Arsız Ölüm (1983), Berci Kristin Çöp Masalları (1984), Ormanda Ölüm Yokmuş 

(2001), Unutma Bahçesi (2005) ve Muinar (2006) romanları da böyle bir tarihsel 

dönemin içinde edebiyat dünyasına girmişlerdir. 

Bu tez, Latife Tekin’in romanlarındaki doğa ve insan ilişkisine, doğa duyarlılığının 

katmanlarına, eserlerin doğayı ele alış biçimlerine ve Latife Tekin’in kendine has doğa 

yaklaşımına odaklanmaktadır. 

Bugüne kadar Latife Tekin’in eserlerini farklı bağlamlarda değerlendiren tezler 

yazılmıştır. Yazarın eserleri bütünlüklü olarak ele alınmış,1 bunun yanı sıra eseler yapı 

ve tema üzerinden değerlendirilmiştir2. Kültür, büyülü gerçekçilik, yoksulluk, 

feminizm, dil, kadın ve toplumsal değişim gibi kavramlar üzerinden de Latife Tekin’in 

eserleri incelenmiştir.3   

Latife Tekin’in romanlarındaki doğa ve çevre konuları son yıllarda dikkat çekmekte ve 

çeşitli açılardan akademik çalışmalara konu olmaktadır. Yazarın eserleri çevreci eleştiri 

bağlamında ele alınmıştır.4 Bu çalışmada romanlardaki tabiat algısına, çevre 

duyarlılığının politik tavır olarak öne çıkışına ve  ormanın simgesel olarak değerine 

değinilmiştir. Yine çevreci eleştiri  bağlamında   Berci Kristin Çöp Masalları 

                                                           
1Bkz. Balık, 2013a. 

2 Bkz. Atik, 2011. 

3 Bkz. Açıkyol, 2017; Ayhan, 2005; Arslan Öçal, 2011; Atay, 2011; Çiftçi, 2013; Fidan, 2008; 

Gökçe, 2012; Gümeli, 2006; Gündoğan, 2009; Karabulut, 2017; Kayabaş, 2016; Kızılay, 2012; 

Okyay, 2017; Öktemgil, Öztemel, 2017; 2003; Sönmez, 2004; Yücel, 2009, Yıldırım, 2009. 

4 Bkz. Balık, 2013a. 



viii 
 

irdelenmiş, bu çalışmada da romandaki çevre-sağlık ilişkisi incelenmiştir.5 Bu 

çalışmaların yanı sıra Latife Tekin’in romanlarını çevreci-feminizm odağında 

değerlendiren bir  tez6 yazılmış ayrıca yazarın Rüyalar ve Uyanışlar Defteri  adlı eseri 

ve Berci Kristin Çöp Masalları romanı çevre, politika ve kent kavramları çerçevesinde 

değerlendirilmiştir.7 

Latife Tekin’in Romanlarında Doğa ve İnsan İlişkisi isimli bu çalışmada yazarın doğaya 

yaklaşımı bütünlüklü bir biçimde değerlendirilmeye çalışılmıştır. Eserler ele alınırken 

doğayı odağa alan farklı kuramsal yaklaşımlardan faydalanılmıştır. Tarihsel olarak 

insan-doğa ilişkisinin köklerine, bu ilişkinin dönüştürülme biçimlerine odaklanılmış ve 

bu konuda tarih, felsefe ve antropoloji alanlarından destek alınmıştır. Doğa-etik ilişkisi  

romanların değerlendirilmesinde dikkate alınmış ve bu iki kavramın   gelişimi üzerinde 

durularak toprak etiği ve çevreci eleştirinin yaklaşımlarından yararlanılmıştır. Latife 

Tekin’in yoksulluk ve sınıf farklılıklarını önceleyen bakış açısından hareketle doğa, 

yoksulluk, sınıf  kavramları üzerinde düşünülmüş ve bu doğrultuda doğanın diyalektiği 

ve marksist ekoloji kavramlarının birikimlerinden faydalanılmıştır. 

Latife Tekin’in romanlarının yanı sıra yazı ve söyleşilerindeki doğa farkındalığına da 

değinilmiş ve yazarın düşünceleri değerlendirilmiştir.  

Yazarın  romanlarından,  söyleşilerinden ve yazılarından yapılan alıntılarda kaynak 

metnin imlâ ve noktalamasına sadık kalınmıştır. 

Tez belirli bir olgunluk kazandıktan ve tezin romanlar odağındaki ana bölümleri 

oluştuktan sonra yazarla yüz yüze bir söyleşi yapılmış ve tezin sonuna eklenmiştir. 

Türk Edebiyatının değerli yazarlarından Latife Tekin’in romanlarındaki doğa-insan 

ilişkisine ve doğa duyarlılığına odaklanan bu tezi yazarken öncelikle doğaya ve insana 

dair yepyeni bir bilginin ışıltılarını gördüm. Doğanın yaşamdaki kapsayıcı, benzersiz ve 

                                                           
5 “Sessiz Bahar’dan Sonra Ses Getiren Elli Yıl: Kadın, Çevre, Sağlık” isimli bu çalışmada 

Rachel Carson’ın açtığı yoldan devam eden çevreci bakış açısı ele alınmış ardından Berci 

Kristin Çöp Masalları çevreci eleştirinin ışığında ele alınmıştır.  Bkz. Özdağ, 2011, s. 193-196 

6 Bkz. Arslan Öçal: 2011. 

7 Bkz. Ergin, 2017, s. 201- 231. 



ix 
 

sonsuz yanına dair fikirler edindim ve doğaya dair öğrenecek daha çok şey olduğunun 

farkına vardım.  

Öncelikle bu farkındalığın oluşmasını sağlayan, doğaya, edebiyata ve yaşama dair 

ufkumu açan Latife Tekin’e teşekkürlerimi sunmak istiyorum. 

Tez süresince fikirlerimi tartıştığım, bilgi birikiminden ve tecrübelerinden 

faydalandığım, ufkumu açan ağabeyim ve dostum Tamer Tuganoğlu’na, akademik 

dünyaya dair tecrübelerini benimle paylaşan Dr. Abdülhamit Küçükaslan'a, yine tez 

döneminde desteklerini esirgemeyen Dr. Öğr. Üyesi Macit Balık ve Dr. Öğr. Üyesi 

Haluk Öner’e teşekkürü bir borç bilirim. 

Bu tezi yazmaya başladığım ilk günden itibaren bana yol gösterici olan, engin sabrı ve  

nezaketiyle her türlü soruma içtenlikle cevap veren danışmanım Prof. Dr. G. Gonca 

Gökalp Alpaslan’a desteği, özverisi ve hepsinden de önemlisi edebiyata olan sevgimin 

canlı kalmasını sağladığı için teşekkürlerimi sunarım. 

Hayatımın her döneminde desteklerini, sevgilerini benden hiç esirgemeyen, 

özverileriyle zorlukları aşmama yardımcı olan anneme, babama, kardeşime ve tezi 

yazmaya başladığım ilk günden itibaren manevi desteğiyle yanımda olan eşim Berna’ya  

ayrıca teşekkür etmek, minnettarlığımı sunmak isterim. Onların desteği olmadan bu tez 

yazılamazdı.   

 



x 
 

 

İÇİNDEKİLER 

 

KABUL VE ONAY……………………….……………………….….………………..i 

BİLDİRİM…………………………….….…………………………..…………………ii 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI……..….….…..………………iii 

ETİK BEYAN…………………………………………………….…..…..……...……………iv 

ÖZET………………………………………………….…….….……….……………..v 

ABSTRACT………………………………………….…………….…………………vi 

ÖNSÖZ  ……………………………………………………………………...………vii 

 

GİRİŞ: NESNEDEN ÖZNEYE İNSAN VE DOĞA…………………………………1 

 Başlangıçtan Bugüne Değişen Doğa Algısı……………………………………..1 

 Doğa, Etik ve Edebiyat ………………………………………………………..15   

 

1. BÖLÜM : LATİFE TEKİN’İN SÖYLEŞİ VE YAZILARINDA DOĞA  

 FARKINDALIĞI……………………………….……………………………..25 

 

2. BÖLÜM: DOĞANIN İNSAN VAROLUŞUNDAKİ YERİ ……..………………33 

 2.1. Doğa ve İnsan Arasındaki İletişim ……...……..………...……………...37 

  2.1.1. Doğaya Yakınlık………...……...…………….……...…………..38 

  2.1.2. Doğayı Arayış ……..……………………....……………..……...47 

 

 2.2. Dönüştürülen, Tüketilen Doğa…………………………………………...60 

 

3. BÖLÜM: DOĞANIN İÇSEL DEĞERİ...................................................................71 



xi 
 

 3.1. Doğanın Sesi………………………………………………………………73 

 3. 2. Roman Mekânlarının Doğa Odaklı Kurgulanışı....................................91 

 

4. BÖLÜM: DOĞANIN DİYALEKTİĞİ……………..……………………………104 

 4.1. Metabolik Çatlak……………………………..........……………………107 

  4.1.1. Çöplük ve Doğadan Kopuş…..…………………………………112 

  4.1.2. Kent, Yabancılaşma ve Doğa…..………….……………………116 

 4. 2. Nesneleşen Doğa, İnsan ve Emek............................................................123 

 

SONUÇ ………………………………………………………………………………130 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………..….138 

 

EK 1.  LATİFE TEKİN’LE DOĞA VE EDEBİYAT ÜZERİNE  SÖYLEŞİ……149 

EK 2. TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU……………………………...181 

EK 3. TEZ ÇALIŞMASI ETİK KOMİSYON MUAFİYETİ FORMU..................183 

 



1 

GİRİŞ: NESNEDEN ÖZNEYE İNSAN VE DOĞA 

 

  

Başlangıçtan Bugüne Değişen Doğa Algısı 

        

Evrenin tüm kapsayıcılığı, bütünlüğü ve tekliğiyle var olduğu; tüm canlı türlerinin hem 

olağanüstü bir uyumla hem de benzersiz bir mücadeleyle yaşadığı dönemler, evrenin 

başlangıcından bugüne kadar geçen zamanın en büyük kısmını oluşturuyor. Ancak bu 

bütünlüklü durum, uyum ve teklik bir şekilde kırıldı. Kırılmaya sebep olan ise kendini 

diğer türlerden ve doğadan ayırabilen insandı. 

 

Kırılma noktasının belirdiği an, insanın kendini doğadan koparıp özne haline 

gelebilmesiyle ilgilidir. Ancak bu durum ortaya çıkana kadar insan da doğadaki diğer 

türler gibi onunla uyum içinde, onun bir parçası olarak yaşamıştır. Bu uyum doğanın 

kapsayıcılığı  ve tüm yaşam alışkanlıklarını, olanaklarını adilce dağıtması sayesinde  

olabilmiştir (Descola, 2017, s. 1). 

 

Doğanın bir parçası olarak yaşanan iki milyon yıllık uzun süreç boyunca insanlar, 

yiyecek toplayarak ve avlanarak hayatlarını sürdürmüşlerdir. Küçük ve hareketli 

topluluklar hâlinde yaşamayı tercih etmişlerdir. Bu insanlığın ekosistemle en uyumlu  

ve ona en az zarar veren yaşam tarzıdır. Bu yaşam tarzına avcı-toplayıcılık1 adı verilir 

(Ponting, 2000, s. 16). 

 

Doğayla uyum içinde oldukları avcı-toplayıcı yaşam biçimi içerisinde insanlar, değişen 

yaşam koşullarına uyum sağlamayı öğrendiler. Burada üzerinde durulması gereken 

nokta, insanların belirli, sabit koşullara değil değişebilen koşullara ayak 

uydurabilmeleridir. İnsanın değişen koşullara uyum sağlamayı öğrenebilmesi onun 

diğer türelerden farklılaşabilmesinin ve onlara üstünlük kurabilmesinin yollarını 

açmıştır (Childe, 2006, s. 2). 

İnsan, çok uzun yılları bulan gelişimi süresince kendi fiziksel özelliklerini çok da ileri 

götürememiştir. Buna rağmen her koşulda yaşamını sürdürerek tüm türler arasında en 

                                                
1 Avcı-toplayıcı yaşam biçimi için ayrıca bakılabilir, Mayor: 2013. 



2 

üretkeni olmuştur. İnsanlar bu üretkenliği sağlamak için fiziksel ve biyolojik 

özelliklerinin ötesine geçip beceriler geliştirmiş ve bunları kuşaklar boyunca sözle ve 

yazıyla aktarmışlardır. İnsanın gelişmiş sinir sistemi ve beyni kültürel ve bilişsel 

aktarımı sağlamıştır. Ayrıca dili kullanma yetisi gelişimin en önemli dönüm 

noktalarının başında gelir (Childe, 2006, s. 24;  Şenel, 2006, s. 100). 

 

Tüm bunların doğrultusunda insanın fiziksel dezavantajlarına rağmen diğer türlere 

üstünlük kurabilmesi önemlidir. İnsanın beynini çok etkili kullanabilmesi sayesinde 

üstünlük ortaya çıkabilmiştir. Diğer türlerden farklı olarak insanın zihinsel anlamda kat 

ettiği bu ciddi mesafe çok önemli bir kırılma noktasını teşkil eder. Dili kullanabilmek, 

araç gereçler üretebilmek, iklim şartlarının zorlayıcı taraflarından korunabilmek bilişsel 

olarak ileri bir düzeyin işaretidir. Aynı zamanda kültürel evrimin de başladığının 

göstergesidir. (Şenel, 2006, s. 101 - 104). Bilişsel devrim olarak da anılan bu kırılma 

anıyla birlikte deneyimlere dayanan bilginin önemini de vurgulamak yerinde olacaktır. 

Deneyimlerin aktarımı ve zaman içinde kullanımı da uygarlığın gelişebilmesi için 

önemli bir adımdır (Morgan, 2017, s. 61). 

 

Bilişsel devrimin gerçekleşmesi insanlığın doğadaki diğer türlerin önüne geçmesini 

sağlasa da insan, hâlâ doğanın bir parçası durumundadır. Böyle olduğu için de avcı-

toplayıcı yaşam biçiminin ekosistem üzerinde yıkıcı bir tarafı ortaya çıkmamıştır. Temel 

meselenin hayatta kalmak olduğu bu dönemde insanlar, toprak mülkiyeti gibi 

kavramlardan uzaktırlar ve yaşamsal ihtiyaçlara ulaşmak için göç etmişler, kendi 

aralarında ya da başka türlerle savaşmışlardır. Bilişsel devrimle birlikte insanlar güçlü 

sosyal ağlar kurmuşlardır. Böylece insanlar arasındaki iletişim gelişmiş ve topluluk 

yaşamı daha da kolaylaşır hale gelmiştir. İletişimin gelişmesi insanların ortak değerler 

üretmesini sağlamıştır. Bu da bilişsel yeteneklerin farklı bir boyutudur. Doğanın 

varlığına ve oluşumuna yüklenen anlamlar insanlar arasında mitlerin ortaya çıkmasını 

sağlamıştır. Artık doğa bir kurgunun çevresinde anlatılabilmiştir (Harari, 2016, s. 40; 

Ponting, 2000, s. 16 - 17; Campell, 1995, s.11 - 13). İnsanın kurgulama yeteneği 

mitlerle birlikte ritüellerin doğmasıyla da kendini göstermiştir. Mitlerin ve ritüellerin 

ortaya çıkması insanların doğayla kurdukları iletişimin boyutlarının farklı bir evreye 

geçtiğini gösterir. Doğadaki varlıklara insana ait özellikler atfedilmeye başlanmıştır.  Bu 



3 

önemli bir göstergedir. Doğaya yakın olmanın ona yabancı olmamanın bir işaretidir. 

İnsanlar, doğayla aralarındaki bağı bu tip inanış biçimleriyle güçlendirmeye 

çalışmışlardır. Böylece kültürel olarak bu inanışlar bugüne de taşınmıştır. Birçok inanç 

biçimi içinde yaşamaya devam etmiştir. İlk anlatılar olan mitler, ardından efsaneler, 

destanlar ve halk hikâyeleri doğanın edebi kurguların içine girmesini sağlamıştır 

(Campell, 1995a, 1995b, 2013). Bu açıdan bakıldığında insanın doğaya dair içinde 

taşıdığı ayrılmaz bir bağ olduğu ve onu tarihin her döneminde yaşatmaya çalıştığı 

söylenebilir. Özellikle kırsal yaşamın doğaya yakınlığı ve kırsal toplumun yaşam biçimi 

bunu  gösterecek özelliklere sahiptir. 

 

Avcı-toplayıcı yaşam biçiminin insanlık tarihinin en uzun dönemi olması insanın o 

döneme ait bazı alışkanlıkları bugüne taşıması sonucunu  ortaya çıkarmıştır. Sonuçta 

modern yaşam içinde bile insan doğanın varlığı sayesinde yaşar. Böyle düşünüldüğünde 

içgüdülerin eski yaşam biçiminin kimi özelliklerini bugüne taşıması, doğa - insan bağı 

açısından öneme sahiptir.  Robert Winston, İnsan İçgüdüsü adlı eserinde bu durumu 

örnekler ve insanın doğanın bir parçası olduğu dönemlere ait formları bugüne nasıl 

taşıdığını açıklar.  Winston’a göre binlerce yıl boyunca maruz kalınan baskılar insanlara 

zihinsel ve duygusal bir miras bırakmıştır. Bu duygu ve tepkilerin bazıları modern 

çağda gereksiz olsa da eski varoluşlara ait izler insan yapısına kalıcı olarak işlemiştir 

(Winston, 2016, s. 17).        

        

İnsan, iki milyon yıl boyunca bir parçası olarak yaşadığı doğanın aslında hâlâ bir 

parçasıdır. Hâlâ onun bir parçası olarak yaşamanın gerektirdiği güdüler yaşamı 

etkiliyor. Kültürel öğeler içinde de bunu hatırlatan birçok parça var. Yine de çok sağlam 

gibi görünen kültürel ve biyolojik bağlara rağmen insan - doğa ilişkisi bir şekilde 

aşınmıştır. Tarihsel olarak bir kırılma noktası insan doğa ilişkinin merkezinde duruyor. 

Toprağı kullanmak, toprak sayesinde ürün yetiştirmek yani tarım yapabilmek  bu 

noktada köşe taşı konumundadır. Neolitik devrim2 olarak da anılan bu süreçte insanlar 

farklı tarım ürünleri sayesinde besin ihtiyaçlarını karşılamışlardır. Topluluk yaşamı, 

dayanışma çerçevesinde üretimin gerçekleşmesine yardımcı olmuştur.  Tarımsal 

üretimin getirdiği yeni ilişki biçimleri zamanla gelişmiş, kültürel etkileşim artmaya 

                                                
2 Ayrıca bakılabilir, Şenel: 2006, 1982; Childe: 2006. 



4 

başlamıştır. Alet yapımında önemli aşamalar geçilerek madenler işlenebilmiştir. Tüm 

bunların devamında toplumsal yapılar da yeniden şekillenmiş, insanlar, daha organize 

topluluklar, klanlar ve köyler oluşturarak yaşamaya başlamışlardır (Childe, 2006, s. 103; 

Şenel, 1982, s. 153).  Böylece yeni bir yaşam tarzı ortaya çıkmıştır. Bu yeni yaşam 

tarzının devamında tarihsel süreçte toprak mülkiyeti de yeni bir anlayış olarak 

benimsenmiştir  (Şenel, 1982, s. 151 - 157). İnsan ve doğa arasındaki ilişki de ciddi 

biçimde değişmiştir. Doğayla kurulan yeni ilişki biçiminin farklılığıyla büyük göçlerin 

ya da doğadaki diğer canlılarla girilen mücadelenin zorluğu büyük oranda ortadan 

kalkmıştır. Bunlar büyük avantajlar olarak görünse de özellikle mülkiyet anlayışının 

gelişmesiyle çevresine hâkimiyet kurmak isteyen zenginler toplumsal yapıda 

belirmişlerdir. Bu durum paylaşımın azalması sonucunu doğurmuş ve doğa sayesinde 

ilk toplulukların yaşamında görülen  adil paylaşım durumu ortadan kalkmıştır. Böylece  

avcı-toplayıcı bireylerden daha fazla çalışan insanlar daha kötü besinlerle yaşamlarını 

sürdürmek zorunda kalmışlardır. Kendi topraklarıyla yetinemeyen topluluklar arasında 

savaşlar artmıştır. Tüm bunlar artık doğanın içinde özne konumuna gelen insanın yeni 

yaşam biçiminin değişmez parçaları olacaktır. Hayvanlar evcilleştirilecek, topluluklar 

büyüyecek, toplumsal iletişim biçimleri gelişecek ve kültür de bu yaşam biçimi 

etrafında değişime uğrayacaktır (Harari, 2015, s. 91). 

 

Neolitik devrim  her şeyi değiştirmiş ve doğa karşısında insanın konumu artık çok farklı 

hale gelmiştir. Ancak bu doğadan tam bir kopuş olarak görülemez. Sonuçta iki milyon 

yıllık bir yaşam biçimi, avcı-toplayıcı toplumların doğayla kurdukları iletişim biçimleri 

varlığını hâlâ sürdürmektedir. Totemler ve mitoslarda doğaya dair simgelerin varlığı 

devam etmiştir. Ritüellerde doğaya atfedilen kutsal değer görülmeye devam etmiştir. 

Bununla birlikte artık klan ve köy yaşantısından kent yaşamına geçiş süreci de 

tamamlanmıştır. Doğaya bakış da bu süreçte önemli bir değişim göstermiştir. Doğayı 

değiştirebileceğini anlayan insanlar onu gözlemlemeye ve anlamaya çalışmışlardır. Bu 

süreçte kent yaşamına geçilmesiyle düşünme süreçleri kurumsallaştır (Şenel, 1982, s. 

217 - 226). 

 

Kentlerin oluşumu ve sistemli düşünceye giden yolun açılmasıyla felsefi düşünce de ilk 

ürünlerini vermeye başlamıştır. Buraya gelene kadar doğa  anlatılara bir özne olarak 



5 

yansımıştı. Doğadaki varlıkların değeri mitlerde, efsanelerde ve destanlarda kutsal 

değerleriyle öne çıktılar. Sonraki süreçte insanın doğadan uzaklaşıp ona öteki  gözüyle 

bakmaya başlamasıyla bu da değişecekti. Kent yaşamı ve düşüncenin kurumsal hale 

gelmesinde tarihsel süreç içinde Eski Yunan toplumu öne çıkar. Özellikle Yunan kent 

devletleri felsefenin gelişiminde öneme sahiptir. 

 

Felsefi düşüncenin gelişiminde filozofların doğayı anlayabilme çabaları dikkate 

değerdir. İlk çağ Yunan felsefesi düşünürlerinin arayışları bu açıdan önemlidir. Felsefi 

düşüncenin bu noktadaki ilerleyişinde “arkhe” kavramı öne çıkar. Arkhe, her şeyin 

kendisinden varlığa geldiği ilk töz, maddi neden ya da ilke olarak tanımlanır. İlk defa 

Anaksimendros tarafından kullanılmıştır (Cevizci, 1999, s. 77). 

     

İlk Yunan düşünürlerinden Thales arkhenin su olduğunu iddia etmiştir. Thales’in 

arkhe’yi su olarak belirlemesi felsefenin başlangıcında doğaya bakışın önemini gösterir. 

Thales'in öğrencisi Anaksimandros ise doğadaki değişimi ölçü olarak alıp “apeiron” 

kavramıyla belirsizliği vurgulamıştır. Anaksimenes içinse arkhe “hava” olacaktır. 

Herakletios'a göre ise varlığın sürekli değişimini simgeleyen “ateş” temeldeki maddedir 

(Denkel, 2011, s. 22-26). 

 

Eski Yunan düşüncesinde varlığın özünün doğada aranması, insan doğa ilişkisinde 

insanın konumunun artık daha da doğadan ayrı bir noktaya geldiğinin ifadesidir. Özne 

konumuna geçmek, doğayı kendinden ayrı düşünebilmek, onun varlığı hakkında 

düşünceler üretebilmekle olmuştur. İnsanlığın en başından beri yaşadığı değişimin, 

doğayı kontrol altına alma süreçlerinin düşünsel boyuttaki yansıması ortaya çıkmıştır. 

Düşünsel olarak doğayı anlamlandırmanın etkileri insan yaşamında da zamanla ortaya 

çıkacaktır. 

 

Eski Yunan düşüncesinde doğaya bakış onun canlılığına dair de önemli bir veriyi içerir. 

Bütünsel bir anlayışla ilk düşünürlerin doğayı kavradıkları söylenebilir. Doğa canlı bir 

varlık olarak düşünülür ve doğadaki ayrı ayrı her varlığın birlikteliği vurgulanır.  Doğa, 

Yunanlılar için uzayda yayılan, devinimlerle dolu büyük bir organizmadır. Onlara göre 

bu devinimler amaçlıdır ve bu büyük organizma da yaşamla doludur (Collingwood: 



6 

1999, s. 131). 

        

Doğaya atfedilen bu “yaşama” hali içerisinde başka bir bilgiyi de barındırır. Doğayı 

canlı bir organizma olarak görmek insanlığın eski inanışlarından getirdikleri bir bakış 

açısının niteliklerinin ipuçlarını da verir. Doğanın henüz insandan tam olarak 

ayrılmadığına dair bir düşünceye ulaşılabilir. Ancak Aristo ile insan merkezli bakış 

gelişmeye başlayacaktır. Aristo, doğanın sadece insan yararı için var olduğunu 

düşünüyordu: 

 

Doğanın amaçsız bir şey yaratmadığına, boşu boşuna bir şey yapmadığına 

inanmakta haklıysak, doğa tüm şeyleri özel olarak insan için yapmış 

olmalıdır (Aristoteles, 20014, s. 23). 

  

Aristoteles'in bu fikri insan merkezli düşüncenin de net bir biçimde ifadesidir. İnsan 

merkezli düşünce ya da “insanmerzkezcilik” bir felsefi düşünce olarak etik ilkelerin 

yalnız insan için geçerli olduğunu, insan gereksinimlerinin ve çıkarlarının en önemli ve 

üst değer olduğunu savunur (Tepe, 1999, s. 48). Batı düşüncesinin gelişimi de bu yoldan 

ilerleyecek ve doğadaki her şeyin insan için var olduğu ve insan yararına kullanılması 

gerektiği düşünesi hâkim olacaktır. Tek tanrılı dinlerin getirdiği bakış ise bu düşünceyi 

daha da derinleştirecektir (White, 2003, s. 96-97). 

        

Eski Yunan toplumu ve düşüncesi insan yaşamına dair etik unsurlar üzerine düşünmüştü 

ve ilkeler ortaya koymuştu. Ancak medeniyetin en önemli atılımını yaptığı bu dönemde 

doğaya olan etik yaklaşımın derecesi neydi sorusu da önemli. Aristoteles'in bakışı bu 

sorunun cevabını ortaya çıkarıyor. Aristoteles’in yaklaşımı Orta Çağ düşüncesinde de 

önemli ölçüde devam etmiştir. İlk Çağ’dan Orta Çağ’a geçişte özellikle Yunan 

Medeniyeti sonrasında tek tanrılı dinlerin egemenliği öne çıkar. İslamiyet, Yahudilik ve 

Hristiyanlıkta insanın odakta olduğu görüşler belirgindir. İlk çağ toplumlarının pagan 

inançlarının değiştiği bir süreçtir bu. Sonraki yüzyıllarda teknoloji ve bilimin batı 

düşüncesi ekseninde geliştiği ve dünyanın da bu doğrultuda değiştiği düşünüldüğünde, 

İlk Çağ sonrası batı toplumunda Hristiyan düşüncenin egemen olma durumu doğa-insan 

bağlamında önemlidir. Tarihin bu döneminde Hristiyanlık, eski pagan inançlara karşıt 

olarak insan ve doğa arasında bir ayrılık olduğunu ileri sürmüş, bununla birlikte doğanın 

insan istekleri doğrultusunda sömürülmesinin Tanrı’nın arzusu olduğunu iddia etmiştir 



7 

(White, 2003, s. 96-97). Böylece Eski Yunan düşüncesinden sonra Ortaçağ Avrupasında 

düşünüş biçimleri Hristiyanlıkla birlikte daha derin bir insan merkezliliğe dönüşmüştür. 

Böyle bir dönemde etiğin odağı da insana, insanlar arası ilişkilere dairdir. Yani insanın 

doğaya karşı yaklaşımı doğayı önceler bir konumda olmayacaktır Ortaçağ'da. 

Aristoteles'in ortaya koyduğu düşüncenin devamı niteliğindedir bu yaklaşım.  

 

Skolastik Ortaçağ düşüncesinin insan merkezli tavrı doğanın insanla eşit konuma 

gelebilmesine karşı önemli bir engel oluşturmuştur. Doğanın ancak insan yararı 

ölçeğinde değerli bulunması ilerleyen yüzyıllarda doğaya verilecek zararın boyutlarını 

da artıracaktır. 

 

Ortaçağ'ın dogmatik düşünme biçimleri Aydınlama ile birlikte yavaş yavaş kırılmaya 

başlasa da bilimin ilerlemesinde önemli bir yeri olan Batı medeniyetinin doğaya karşı 

olan bu düşüncesi değişmekten çok yerinde saymıştır denilebilir. Ayrıca ortaya çıkan 

ikiliklere değinmek yerinde olacaktır. Orta Çağ’da, din dışı güçler - din adamları, Latin-

Töton, Tanrısal krallık-dünyasal krallık ve Papa-İmparator gibi ikilikler vardır. Bu antik 

dünyadaki teklik durumunun tersidir (Russel, 1972a, s. 32). İkilik durumuna doğa - 

insan ikiliği de eklenir. Böylece doğanın karşısında insanın kendini bir özne olarak 

tanımlama sürecinde önemli bir adım daha düşünsel anlamda atılmış olur. 

Rönesans  düşüncesi doğaya,  Eski Yunan düşüncesinin doğanın canlılığına yaptığı 

vurgudan farklı bir yaklaşım getirmiştir. Doğanın işleyen bir mekanizma olduğu fikri 

kabul görür olmuştur. Doğanın yaşamdan ve zekâdan yoksun olduğu fikri 

yaygınlaşmıştır (Collingwood, 1999, s. 14). 

 

Modern bilimin de doğuşuna tanıklık ettiğimiz Rönesans’ın doğayı görüş biçiminin bu 

düzeydeki değişimi insan-doğa ilişkisi bağlamında birçok şeyi farklılaştıracaktır. 

Modern bilimin açtığı kapıdan ilerleyen teknolojinin ortaya çıkardığı dönüştürme gücü 

en çok makine olarak görülen doğayı etkileyecektir. İnsanın doğa karşısında özne olma 

durumu artık farklı bir boyuttadır. Bilimin ilerlemesinin doğa-insan arasına koyacağı 

mesafe aslında ilk kez doğadan tam anlamıyla kopuk yaşam biçimine giden yolu 

açacaktır. 

 

Bu dönemde bilimsel düşüncenin önemi artarken, sadece bireyin yaşamdaki değerinin 



8 

üzerinde durulmuştur. Aydınlanmayla bilim ve teknoloji gelişirken, bireyin değeri 

tartışılırken doğaya olan yaklaşımın boyutu da değişecektir. Aydınlanma aklın 

öncülüğünde sürecek bir gelişimi beraberinde getiriyordu ancak insan merkezli bakış 

etkisini kaybetmeyecekti. Bu durum Yahudi ve Hıristiyan doğaya bakış biçimlerinin 

güçlü etkisinin sürmesiyle açıklanabilirdi. Öyle ki  Hristiyanlığın ve Yahudiliğin insanı 

koyduğu bu ayrıcalıklı yer, Batı düşüncesinin sonraki dönemlerinde de etkisini 

sürdürerek dinsel amaçların dışında bilimsel görüşlerde de devam etti (Ponting, 2000, s. 

125 - 142). Bilimin kuramsal birikiminin zamanla uygulamadaki yansımaları da doğal 

olarak bu doğrultuda ilerledi. 

 

Akıl öncülüğünde doğaya yaklaşan Aydınlanma düşüncesi, günümüze kadar 

süregelecek olan düşünme biçimlerinin de temelinde yer alıyordu. Doğayı kontrol 

etmek ve insanın faydası için onu dönüştürmek önemliydi. Bu sebeple akılcı 

yaklaşımların doğurduğu sonuçlar doğaya fayda getirmedi. Doğanın ve ardından da 

teknolojinin akılcı kullanımıyla diğer insanlar ve doğa denetim altına alındı. Doğanın 

artık gizemli kuvvetlerin yaşadığı bir yer olarak görülmediği de anlaşılmış oldu. 

Böylece anlam arayışı bırakılarak Aydınlanma ile birlikte doğa üzerinde etkili olma 

fikri totaliter bir hal aldı (Outram, 2007, s. 23). 

 

Aydınlanma’nın totaliter yaklaşımı, Bacon’la başlayan Descartes, Newton ve Kant’la 

derinleşen insan merkezli düşüncenin yansımalarından biridir. İnsan merkezli 

düşüncenin Aydınlanmadaki gelişimi de tarihsel olarak bu isimlerin yaklaşımlarıyla 

ilerleyecektir. 

 

Ortaçağ sonrası Batı düşüncesinde hâkim olan akıl merkezli yaklaşımlar doğayı 

tahakküm altına almayı amaçlamışlardır.3 Bu dönemin başlangıcında Francis Bacon'ın 

Yeni Atlantis adlı eseriyle yükselmeye başlayan mekanik dünya görüşü düşünsel 

anlamda önemli bir kırılmayı ihtiva eder. Deneyciliği ve tümevarım yöntemini geliştiren 

                                                
3 Özdağ, Edebiyat ve Toprak Etiği (2017) adlı eserinin giriş kısmında “Doğaya İnsan Merkezli 

Bakış” başlığı altında akıl merkezli yaklaşımları ve insan merkezli gelişen düşünce biçimlerini 

ele almıştır. Özdağ, bahsi geçen eserinde konuyu, tarihsel ve düşünsel boyutlarıyla 

değerlendirerek ilk çağ düşünürlerinden Rönesans’a, Aydınlanmaya ve modern dönemlere kadar 

irdelemiştir. Ayrıca tek tanrılı dinlerin yaklaşımlarını ele almış, etiğin gelişimini ve Leopold’un 

getirdiği yeni bakış açısını açıklamıştır. Bkz. Özdağ, 2017a, s. 18-30 



9 

Bacon, bilim sayesinde doğanın kontrol edilebileceğini savundu. Bacon'un bu 

düşüncesinde insan dışındaki varlıkların içsel değeri ikinci plandaydı. Bu varlıklar 

bilimsel incelemelerin nesnesi haline geliyordu onun bakışına göre. Bacon, işlerle 

doğanın fethedilmesini gerektiğini ve doğayı bilmeden ilkeleri keşfetmenin mümkün 

olamayacağını vurgulamıştır. Bacon'un mekanik dünya görüşünün işler bir merhaleye 

geçmesi ise Descartes'in fikirleri sayesinde olmuştur. Descartes Yöntem Üzerine 

Konuşma adlı eserinde bilimsel yaklaşımın önemini vurgulamıştır. Analitik metodun 

bilimsel ilerlemedeki yerine vurgu yapmıştır. Descartes'e göre insan dışındaki varlıklar, 

özellikle hayvanlar, tanrı tarafından yaratılsalar da düşünmeden yoksun birer 

makinedirler. Akıl ve ruh varlığına sahip insan, bu yüzden onlara göre doğada öncelikli 

konumdadır (Özdağ, 2017, s. 18-30; Ponting, 2000, s. 130; Tilly, 2007, s. 39 - 82; 

Russel, 1972b, s. 123 - 137). Descartes'in fikirlerinin devamı ise Newton ile uygulanma 

imkânı bulacaktı. Newton, evrenin ilerleyişini açıklayabilmek için yerçekimi kanunu 

gibi fiziksel yasaları başarıyla uyguladı (Ponting, 2000, s. 130). 

 

Newton'un Doğa Felsefesinin Matematik İlkeleri kitabı mekanik dünya görüşünü daha 

da derinleştirdi. Böylece Aydınlanma'nın bütün düşünsel ilkeleri de bu yaklaşımlarla 

temellendi. İnsan merkezli düşünce biçimi dünya tarihinin en önemli dönemlerinin 

birinde sonraki yüzyıllara da etki edecek kadar yönlendirici oldu. 

 

Aydınlanmanın insan merkezli yaklaşımının köklerinin başka bir boyutu ise değer 

sorununda saklıdır. İnsan dışındaki varlıkların, çevrenin ya da ekosistemin, insan için 

olan öneminden bağımsız olarak bir değeri var mıdır? "Çevre Etiği: 'Toprak Etiği' mi 

yoksa 'İnsan Etiği' mi?" adlı makalesinde Harun Tepe bu konuya değinir. Tepe, “değer” 

sorusunun tek başına yanıtının zorluğundan dem vurur. Bunun cevabını verirken de 

öncelikle Kant'ın yaklaşımındaki insanın akıl sahibi bir varlık olarak bir araçtan çok 

kendisinin bir amaç olarak varlığı üzerinde durduğunu söyler.  Kant'a göre saygı 

gösterilecek varlığın en önemli özelliği akla sahip olmasıdır. Buradan hareketle de saygı 

gösterilecek tek varlığın insan olduğu sonucuna ulaşılır (Tepe, 1999, s. 51). Böylece 

Kant'ın değer arayışında akla ve insana önem verdiğini görülür. Sonuçta doğa bu değerli 

olabilme durumunun dışındadır. İnsana sağlayabileceği fayda boyutuyla ancak doğanın 

varlığı saygıya değerdir. Aydınlanma'nın Bacon, Descartes ve Newton ile devam eden 



10 

akıl merkezli ve bilimsel çizgisi böylece Kant'la birlikte etik bir problem üzerinden yine 

akıl merkezli bir çizgiye gelir ve yine insan merkezli zihin devam eder. 

 

Doğa ve insan arasında oluşan bağın aşınma sürecinin en keskin hali ise modern bilimin 

en önemli atılımı yapacağı 19. yüzyıl ve 20. yüzyılda olacaktır. Doğa artık evrim 

düşüncesinin de etkisiyle daha ilerlemeci bir bakışla ele alınacaktır. Doğayı dönüştürme 

bu bakışın ürünü olarak farklı evrelerde gözlenecektir. Doğaya müdahalenin geldiği 

nokta önemli bir göstergedir. Doğadaki canlıların gelişim süreçleri insanlar tarafından 

kontrol edilebilmektedir artık. Enerjinin kullanımı ve dönüştürülmesi, canlıların gelişen 

gen teknolojileriyle müdahalelere uğraması bilimin doğayı görüş biçimindeki yeniliğin 

sonuçlarıdır. Doğa bu noktadan sonra belirli yaşam biçimlerinin yeniden üretilme 

durumunun çok ötesinde yeni ve gelişmiş biçimler üretilebilecek bir şey olarak 

tasarlanmaya başlayacaktır (Collingwood, 1999, s. 157). 

 

Aydınlanma düşüncesinin ve gelişen bilimin, teknolojinin geldiği noktada Batı 

düşüncesinin insan merkezli bakışı modernizmle birlikte yaşamsal anlamda daha da 

somutlaşan sorunlara sebep olacaktır. Akıl merkezli modern düşünce bilimin, 

teknolojinin ve sanayinin gelişmesiyle doğanın tahribatının artmasına sebep olacaktır. 

Sanayi devrimiyle birlikte özellikle 19. yüzyılda ham madde arayışı, tüketimin ve dünya 

nüfusunun artış göstermesi gibi etkenler insan merkezli düşünceyle de birleşince İlk 

Çağ’dan sonra özellikle Ortaçağ’da belirginleşen doğa-insan ayrımı netleşecektir. 

Tarıma dayalı yaşayış biçimleriyle gelişmeye başlayan, tek tanrılı dinlerin bakışıyla ve 

özellikle Aydınlanma ile derinleşen insan merkezli düşüncenin geldiği bu son nokta 

aslında bir tepkinin de habercisidir. Buradan itibaren insan merkezli düşünüş biçimi 

sorgulanmaya başlayacaktır. 

 

19. yüzyılda sanayi ve teknoloji gelişirken toplumsal yaşam da değişmeye başlamıştır. 

Sanayinin gelişimi, atölyelerin fabrikaların kurulması sonucunda kentler göç alarak 

büyümüştür. Fabrikalarda, atölyelerde ya da farklı sanayi kollarında çalışan işçiler ve 

onların aileleri yeni bir toplumsal sınıfın ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Bu toplumsal 

durumun yansımaları düşünce dünyasında da görülmeye başlamıştır. 

 



11 

19. yüzyılda insanlık tarihi en önemli değişimlerinden birini yaşarken, insanın doğa 

karşısındaki dönüştürücü etkisi gittikçe güçlenirken ve bunun yaşamsal etkileri 

belirginleşirken Karl Marx toplumsal sınıflara dikkat çekmiştir. Feodaliteden sonra 

burjuva sınıfının güç kazanması ve böylece kendi devrimini gerçekleştirip hâkim 

konuma geçmesi bu kırılmanın önemli göstergesidir. Burjuva sınıfının ürettiği yaşam 

tarzının sürekliliği proleteryanın emeğiyle ortaya çıkacak ürünlere  bağlıdır. Proleterya 

sınıfının kökleri feodal topluma da  dayanır. Aradaki fark ise sanayi üretimi ve toprağa 

dayalı üretimin ortaya çıkardığı yaşam biçimlerinde görülür (Marx, 2015, s. 138 - 145). 

 

Marx'ın yeni üretim biçimlerinin ortaya çıkardığı sınıf farklılıklarının üzerinde 

durmasının bir başka boyutu ise insan doğa ilişkisinin dönüşümüyle ilgiliydir. Marx, 

insan ve doğa arasındaki ilişkiyi ele alırken doğaya karşı kendi bakış açısını da 

geliştirmiştir. Marx’ın doğaya bakışı, doğa koruma fikrinin Marx’ın fikirleri üzerinden 

bulacağı temelleri de ortaya çıkarır. 

 

Marx’ın materyalist düşüncesi onun ekolojik anlayışının biçimlenmesinde önemli yere 

sahiptir. Materyalizm, en genel anlamında fiziksel gerçekliği önceler ve düşünceden 

bağımsız olarak gelişimin ve değişimin kökeninde maddesel gerçekliği arar. Bu yönüyle 

fiziksel gerçekliğin ortaya çıkardığı sonuçlara odaklanır (Foster, 2001, s. 18). Marx’ın 

materyalizm anlayışı da bu açıdan öneme sahiptir. Doğaya Marx’ın kuramları 

aracılığıyla bakıldığında materyalist görüşün öne çıktığı görülür. Foster bu konun 

önemini şöyle vurgulamıştır: 

 
Marx’ın materyalist tarih kavrayışı esas olarak “pratik materyalizm”e 

odaklanmıştır. İnsanın doğayla ilişkileri “daha başından pratik yani eylem yoluyla 

kurulmuş ilişkilerdir.” Ancak, daha genel materyalist doğa ve bilim kavrayışında 

hem “ontolojik materyalizmi” hem de “epistemolojik materyalizmi” kabul etmiştir. 

Marx’a göre, bilimin ilerleyişinde böyle bir materyalist doğa kavrayışı zorunluydu 

(Foster, 2001, s. 19). 

 

Marx’ın doğaya bakışındaki bu materyalist görüş ve insan doğa arasındaki pratik ve 

eylem odaklı bağın öne çıkarılması sürecin insan ve doğa ilişkileri boyunca nasıl 

ilerlediğini anlamada önemlidir. İnsanın doğadan uzaklaşması bu pratik ilişkinin insan 

lehine gelişmesi ve insan tarafından yaşamsal süreçlerin kontrol edilmesiyle alakalıdır. 

Bu noktada Marx’ın vurguladığı  pratik ilişkinin tarihsel yönüne de değinmek gerekir. 



12 

Tarihsel süreç Marx’ın vurguladığı pratik materyalist durumu ortaya koyar. Sonuç 

olarak insanlığın doğayla kurduğu pratik bağ tarih içerisinde evrilmiştir. İnsanın 

geliştirdiği yaşamsal araçlar, bilim, teknoloji ve sanat bütünlüklü olarak bu ilişkinin 

içerisinde gerçekleşir. Hepsinin toplamında insanın bir şekilde doğayı kontrol ettiği 

görülür bu da yeni üretim biçimleri oluşturacaktır. Buradan hareketle toplumsal 

sınıfların oluşumunda doğanın kontrol edilmesinin rolü de anlaşılabilir. Avcı -  toplayıcı 

yaşam biçiminden tarım toplumuna, feodaliteye ve oradan burjuva sınıfının baskınlığına  

kadar uzanan bu süreç doğanın dönüştürülmesinin de öyküsüdür aynı zamanda. Sürecin 

doğayla etkileşimli ilerleyişi on dokuzuncu yüzyılda Marx’ın vurguladığı yaşam 

biçimlerinde kendini göstermeye devam eder. Sınıfsal farklılıkların oluşturduğu 

toplumsal çelişkilerin doğaya etkisi de bu doğrultu da anlaşılabilir. 

 

Burjuva sınıfının üstünlüğüne, üretim ilişkilerinin dönüştürülmesine vurgu yapan Marx, 

bu dönüşümle birlikte ortaya çıkan proleterya sınıfının kendi özünden ve doğadan nasıl 

uzaklaştırıldığını da irdeler. Doğanın bir parçası olan doğaya bağlı yaşamını sürdüren 

insan, yeni üretim biçimleriyle doğayı kendinden uzaklaştırmış, onu ötekileştirerek bir 

nesne haline getirmiştir. Bu dönüşüm sınıf farklılıklarını ortaya çıkaracak, doğayı 

katledecek ve insanı da bir çeşit yalnızlığa itecek sürecin de başlangıcıdır. Marx'ın 

vurguladığı insan-doğa ilişkisinin dönüşümü doğa merkezli insan yaşantısının insan 

merkezliliğe evrilmesinin farklı bir boyutudur. Bununla birlikte emeğin 

yabancılaşmasıyla insan doğaya olduğu gibi kendi öz bedenine de yabancılaşır (Marx, 

2015, s. 148). 

 

Doğanın ve onun bir parçası olan insanın birbirinden uzaklaşması insanın özüne de etki 

eder böylece. Doğayı bir parçası olarak görmeyen insanın onu değiştirmeye kalkması ve 

onu sadece kendi yararı için kullanmak istemesi doğa sorunlarına giden yolu da açar. 

Ayrıca doğadan uzaklaşan insanın kendi doğasına yabancı kalması beraberinde modern 

hayat içerisinde topluluk duygusunun kaybolmasına da yol açar. Yabancılaşma peşinden 

insanın yalnızlaşmasını da getirir. Doğaya yabancılaşmanın sonuçları sadece işçi-emek 

ilişkisini değil daha kapsayıcı biçimde seçkin sınıf da dahil insan topluluğunun 

tamamını kapsar.  Çünkü üretim süreçlerinin ortaya çıkardığı sınıf farklılıkları insanın 

kendi doğasına yabancılaşmasının yanı sıra “insanın insana yabancılaşması”na da sebep 

olur (Marx, 2015, s. 148). 



13 

 

Doğayı ve kendi türünü öteki olarak karşısına alan insanın dönüştürdüğü, tekrar tekrar 

ürettiği dünyanın merkezinde insanın olması çok normaldir. Doğanın tüketilişine, yok 

edilişine Marx'ın görüşleri ışığında bakıldığında da insanlık açısından çok ironik bir 

durumla  karşı karşıya kalınır. Doğanın yok edilmesinin sebeplerinden biri olan insan 

merkezli bakış farklı bir yönüyle belirir. Merkezde olan insan, emeği sömürebilme 

gücüne de sahip olan insandır aynı zamanda. Bu durum hem doğayı yok eder hem de 

insanlar arasındaki sınıf farklılığını doğa aleyhine iyice derinleştirir. 

 

Marx'ın sınıf farklılıklarıyla derinleşen doğa ve insan ilişkilerine yönelik düşünceleri, 

doğa yıkımının özellikle yirminci yüzyılda geldiği noktayla birlikte daha da dikkat 

çeker hale gelmiştir. Yine de Marx ve Engels'in doğanın değerine dair söylediklerinin 

ne kadar insan merkezli ya da doğa merkezli olduğu da tartışılmıştır. Clive Ponting, 

Dünya'nın Yeşil Tarihi adlı eserinde bu konunun üzerinde durmuştur. Ponting, Marx ve 

Engels'in herhangi bir ürünün değerinin o ürüne harcanan emekten kaynaklandığı 

fikrine sahip olduklarını söyler ve bunun kullanılan kaynakları yok saydığını ifade eder. 

Ayrıca Marx'ın doğanın  soyut halinin insan için değeri olmadığı fikrine sahip olduğunu 

da belirterek onun fikirlerinin insan merkezli bir yapısı olduğunu ifade eder. Bununla 

birlikte  Lenin'in sınai üretimini önceleyen politikalarından ve Engels'in iş gücü, 

sermaye ve bilim uygulamaları sayesinde toprağın veriminin sınırsız olarak 

artırılabileceği fikirlerinden yola çıkarak marksist düşüncenin doğaya bakışını ele alır 

(Ponting, 2000, s. 138 - 140). Bu açıdan bakıldığında Marx'ın fikirlerinin insan merkezli 

olduğu konusunda bir tartışma derinleştirilebilir. Ancak özellikle yirminci yüzyılda 

marksist düşünürler artan çevre felaketleriyle birlikte Marx'ın düşünsel dünyasının doğa 

merkezli tarafını derinlemesine ele almışlardır. Kapitalizmin ürettiği krizlere rağmen 

devam eden büyüme hırsı doğanın tüketilişinin kökenini oluşturan başlıca 

sebeplerdendir onlara göre. Marx'ın düşüncesinin temelinde ise insanın ve doğanın aynı 

öze sahip olduğu, ayrılmaz bir bütünü temsil ettiği görüşü vardır. 

 
Doğa, yani kendisi insan bedeni olmayan doğa, insanın örgensel olmayan 

bedenidir. İnsan doğa aracıyla yaşar sözü, şu anlama gelir: doğa insanın ölmemek 

için, kendisi ile sürekli bir süreç sürdürmesi gereken bedenidir. İnsanın fizik ve 

entelektüel yaşamının doğaya sıkı sıkıya bağlı olduğunu söylemek, doğanın kendi 

kendine sıkı sıkıya bağlı olduğunu söylemekten başka hiçbir anlama gelmez, çünkü 

insan doğanın bir parçasıdır (Marx, 2015, s. 145). 



14 

 

Marx'ın söyledikleri onun doğayı önceleyen bir bakış açısını savunduğunu anlamamızı 

sağlar. Bununla birlikte emek sömürüsüne giden ve sınıfsal ayrımları başlatan süreci de 

Marx'ın doğadan kopuşta gördüğü anlaşılır. Bu noktada marksist düşüncenin doğayı ele 

alış biçimine değinmek yerinde olacaktır. 

 

Marx’ın düşünce dünyasında çok önemli bir yere sahip olan diyalektik yöntem doğaya 

bakışın gelişiminde yol açıcı olacaktır. Özellikle yirminci yüzyılda gelişen çevre 

hareketleriyle birlikte düşünce dünyasına giren marksist ekoloji “doğanın diyalektiği” 

kavramını ortaya koyar. 

 

Doğanın diyalektiğini merkeze alarak mesele ele alındığında özellikle “metabolik 

çatlak” kavramının bu bağlamda öne çıktığını görülür. Marx, insan - doğa ilişkisi 

içerisinde ortaya çıkan alış verişin, etkileşimin sonucunda toplumla doğa arasında 

uyuma dayalı karşılıklı bir ilişkinin  ortaya çıktığını söylemiştir. Bu karşılıklılığın 

şeklini ise üretim biçimleri belirler. Üretim biçimleri doğa merkezliyken toplum ve doğa 

arasındaki ilişki uyuma dayalıdır. Istvan Meszaros, kapitalizmin saldırısının toplumsal 

mekanizmayı yani bu uyumu köklü bir değişme ittiğini söyler (Clark ve York, 2015, s. 

70). Kapitalizmin yarattığı doğayı tüketen üretim biçimleri  “metabolik çatlağı” ortaya 

çıkarır ve doğa ile toplumsal  yaşam arasındaki uyum bozulur. Uyumun bozulması ise 

doğanın yıkımını hızlandıracak süreçleri açığa çıkarır. Doğa düşüncesine getirilen bu 

yaklaşımın önemine değinen Foster, bu sayede ekolojik hareketlerin doğa ve toplum 

bilimleri alanında bütünsel ilerlemeyi getirdiğini aktarır. Bu doğrultuda doğa ve 

toplumsal bilimler arasındaki ayrım aşılarak ekolojik bir dünya görüşü kazanılacak ve 

sermaye birikiminin yarattığı ekolojik krizin kavranması daha kolay olabilecektir 

(Foster, 2015, s. 7) 

 

 

Foster, doğanın diyalektiği kavaramının köklerinin  Lukacs'ın Tarih ve Sınıf Bilinci adlı 

eserinde olduğunu söyler ve Lukacs'ın yaklaşımı doğrultusunda marksizmin tarihsel 

materyalizm görüşünün yanına doğanın diyalektiği fikrinin de eklenmiş olduğunu 

belirtir. Foster’a göre Lukacs, önemli bir teorik değişimi ortaya çıkararak doğanın 

diyalektiği kavramının yadsınmasına karşı çıkmıştır. Bunu yaparken doğanın diyalektiği 



15 

fikrini reddetmenin hem Engels’in hem de Marx’ın ontolojisine zarar vereceğini 

vurgulamıştır. Bununla birlikte Luckacs Tarih ve Sınıf Bilinci adlı eserinde nesnel bir 

doğa diyalektiğinin varlığını vurgulamıştır (Foster, 2015, s. 11). 

 

 

Doğanın diyalektiği yaklaşımını daha ileriye götüren biliminsanı ise Istvan 

Mezsaros'dur. Özellikle toplumsal metabolizma kavramını vurgulayan Mezsaros, üretim 

– insan – doğa döngüsüne dikkat çekmiştir (Foster, 2015, s. 13). Marx'ın yabancılaşma 

teorisinde görülen üretim ilişkileri biçimi bu konuda açıklayıcıdır. Emeğin sömürü 

nesnesi haline gelmesiyle birlikte insan kendine, emeğine ve doğaya yabancılaşır. 

Böylece doğa ve insan arasındaki bağ da kopacaktır. Ortaya çıkan üretim biçimi de 

doğanın yok oluşuna sebep olacaktır. 

 

Marx'ın doğa duyarlılığı onun eleştirel yaklaşımlarında da gözlemlenmiştir. Bu yönüyle 

on dokuzuncu yüzyılda doğanın tahribini erkenden fark ettiği söylenebilir. Marx, toprak 

bilimi araştırmalarıyla beslenme döngüsüne dair fikirler edinmiş ve bu doğrultuda doğal 

üretim süreçlerinin göz ardı edilmesiyle ve gerekli besleyicilerin toprağa dönüşünün 

engellenmesiyle kapitalist üretim biçimlerinin metabolik çatlağa yol açtığını 

vurgulamıştır (Clark ve Richard, 2015, s. 72). 

 

Marx’ın doğanın tüketilişini ve insan ve doğa arasındaki kopuşu net bir biçimde ortaya 

koyduğu süreç tarihsel olarak Aydınlanma’nın mekanik doğa görüşünün ardından 

ortaya çıkan sanayi devriminin yarattığı yaşam ve düşünce biçimine ciddi bir tepkiyi de 

barındırır. Marx’ın doğanın tüketilişi, insan ve doğa ilişkisi bağlamında geliştirdiği 

düşüncelerin farklı   boyutları on dokuzuncu yüzyıldan itibaren ve özellikle de yirminci 

yüzyılda farklı disiplinlerde ele alınarak devam etti. İnsan merkezli düşüncenin en ağır 

sonuçlarının ortaya çıkmaya başladığı on dokuzuncu yüzyılın bu noktada dönüm noktası 

olması dikkat çekicidir. Bu dönemden itibaren yirminci yüzyılla birlikte insan merkezli 

düşünce sorgulanır oldu. Başta felsefi düşünce etik bağlamında doğa insan ilişkisini ele 

almaya başladı. 

 

 

Doğa, Etik ve Edebiyat 

 

İnsan merkezli düşünce tarihsel süreç içerisinde Eski Yunan düşüncesinin devamında 



16 

etkinliğini artırarak devam etmiştir. Etik kavramı da bu doğrultuda insan merkezli bir 

biçim alarak ilerler. 

 

Felsefenin bir dalı olan etik, Yunanca “ethos” kavramından gelir. Etik, bireyin 

davranışlarına ve günlük yaşamda bu davranışların değerlendirilmesine odaklanır. Bu 

değerlendirmenin yapılabilmesi için bilgisel çözümler ortaya koymaya çalışır. Etik, 

klasik ahlak kurallarının, geleneğin belirleyiciliğinin ötesinde, bu kuralların 

içselleştirilmiş biçimlerinin de ötesinde daha özgür bireysel bağımsızlık düzeyinde 

ortaya çıkar ( Frankena, 2007, s. 20; Ertan, 1998, s. 126; Tepe, 1987, s. 296). Etiğin 

yaşamsal boyutu insanın doğadaki varlığını ve doğaya karşı tavrını da kapsar. Ancak bu 

kapsamlı bakışın ortaya koyulması için yüzlerce yıl geçmesi gerekmektedir. 

 

Doğa merkezli düşünebilmek etiğin doğa odaklı ilerleyişinin önünü açacak evrimin ön 

koşuludur. Bu evrimin gerçekleşmesi için öncelikle bilimsel anlamda Darwin'in türlerin 

kökenine dair yaptığı tespitlerin bilim dünyasına girmesi gerekmiştir. Darwin'in ortaya 

attığı doğal seçilim ve türlerin uyum süreçleri bilim dünyasında önemli bir değişimi 

başlattı.4 Doğanın tanrı tarafından üstün bir tasarımla yaratılarak insanın hizmetine 

verildiğini düşünen batılı yaklaşımların tersi bir bakış gündeme geldi böylece. Ancak 

insan merkezli düşünce Darwin'in geliştirdiği doğal seçilim ve uyum meselelerini de bir 

şekilde kendi lehine çevirmiştir. Herbert Spencer, insanın bu uyum sürecinde diğer 

türlere üstünlük kurarak merdivenin en üst basamağına geçtiğini söylemiştir (Ponting, 

2000, s. 138). Böylece Darwinci bakışla bile insan doğayı tahakküm altına alabilecek 

etik bakışı kendisi için geliştirmiş oluyordu. Ancak Darwin'in ortaya koyduğu görüşün 

temelindeki insanın diğer canlılarla olan ortaklığı fikri, insan merkezli görüşün 

yıkılmasında köşe taşı niteliğindeydi. Bunun olabilmesi için etik bakışın insandan 

ayrılıp doğanın tümüne doğru kapsayıcı bir şekle bürünmesi gerekiyordu. Doğa ve 

insanın düşünsel ve etik olarak bütünlüklü biçimde ele alınması ise 20. yüzyılda çevre 

etiği ve felsefesine yaptığı katkılarla öne çıkan düşünür Aldo Leopold'la5 olacaktır 

(Özdağ, 2017a, s. 31). Özdağ, Leopold’un “doğa yazınını ekoloji bilimi ve etikle 

                                                
4 Ayrıca bakılabilir: Darwin: 1976. 
5 Özdağ, Edebiyat ve Toprak Etiği (2017) adlı eserinin “Aldo Leopold ve Toprak Etiği” 

bölümünde Leopold’un yaklaşımlarını ele almıştır. Özdağ, Leopold’un çevre etiği ve felsefesi 

alanındaki önemini vurguladıktan sonra Leopold’un toprak etiği ve doğa koruma düşüncelerini 

açıklamıştır. Bkz. Özdağ, 2017a, s. 31-47. 



17 

birleştiren ilk filozof” (Özdağ, 2017a, s. 31) olduğunu da dile getirir. 

 

Leopold, Darwin'in türlerin kökenine dair yaptığı tespitleri başlangıç noktası olarak ele 

alıp, insanın doğa içindeki durumunu açıklar. Darwin’in türlerin kökenine dair ilk 

açıklamalarının üzerinden yüzyıl geçtikten sonra insanın evrim sürecinde diğer 

canlılarla birlikte yolculuk yapan bir yolcu olduğunun anlaşıldığını vurgular (Leopold, 

2013, s. 113). 

 

Leopold'un doğadaki tüm varlıkların ortaklığına ve ortak serüvenlerine dair vurguladığı 

düşünce aslında insan merkezli, yüzlerce yıllık, düşünce biçimlerinin tam tersi bir 

yaklaşımı içinde taşımaktadır. Leopold'un Darwin'in bilimsel görüşlerinin odağında 

yaptığı bu doğa merkezli yorumun ilk olma niteliği önemlidir. Leopold modern bilimin 

doğaya dair oluşturduğu mekanik teorileri sorgulamış ve  Darwin’in görüşlerinin bilim 

dünyasında kâbul görmesinin sonrasındaki kısa süreçte Darwinci evrimsel ekolojik 

dünya görüşünü benimsemiştir. Leopold böylece Descartes ve Bacon odaklı doğa 

görüşünün tersini de dile getirerek insanın biotik topluluğun sade bir üyesi olduğu 

fikrini ortaya çıkarmıştır (Özdağ, 2017a, s. 28-29).  

 

Leopold, bu şekilde Batı düşüncesinin çevreye ilişkin en temel görüşlerine karşı 

çıkarak, yani dinden, felsefeden ve modern bilimden gelen insan merkezli tüm 

görüşleri redderek, insanın biotik topluluğun “sade bir üyesi” olduğu yeni bir etik 

yaklaşım tasarlar. “Evrimin eğiliminin biyotayı çeşitlendirmek” olduğunu 

söyleyerek doğanın her üyesinin yaşam hakkı olduğunu ilan eder (Özdağ, 2017, s. 

29). 

 

Leopold'un yaklaşımı doğadaki tüm canlıların, varlıkların ortaklıları, ortak yaşam 

hakları ve aynı toprağa ait olmaları üzerinedir. Bu fikir Leopold'un öcüsü olduğu toprak 

etiği kavramının da temelini oluşturur. Etik fikrinin doğaya yönelmesi, felsefenin doğa 

korumada üstleneceği rolün ne kadar önemli olacağının da göstergesidir. Leopold 

doğadaki varlıkların içsel değerini savunur. Her varlık ağaç, kuş ya da farklı türden bir 

bitki sadece kendi öz varlığıyla, eko sistemdeki yeri ile kıymetlidir. Bu görüş mekanik 

dünya algısının karşısında durur ve Kant üzerinden ele aldığımız değer problemine de 

yeni bir düşünsel yön getirir. Hatta tam tersini söyler. Aklıyla doğaya hükmeden insanın 

doğadaki değeri Leopold'a göre diğerlerinden az ya da çok değildir. 

 



18 

Leopold, doğa merkezli fikrini ortaya koyarken etik üzerine düşünmüş ve gelenek 

haline gelmiş klasik etik anlayışı eleştirmiştir. Etiğin doğa merkezli gelişimini ise 

evrimsel ve doğal bir süreç olarak görmüştür. Leopold, etiğin insanı ve insan yararını 

önceleyen düşünsel yapısının genişlemesi gerektiği üzerinde durmaktadır. Leopold’a 

göre bu durum “evrimsel bir olasılık ve ekolojik bir gerekliliktir” (Leopold, 2013, s. 

212).  

 

Düşünme biçimlerinin tarihsel süreçte geçirdiği evrime vurgu yapan Leopold, yeni etik 

anlayışla bu evrimsel sürecin doğaya döneceğini vurgulayarak kendi toprak etiği 

tanımına giden yolu açmıştır. Leopold, bu durumun üzerinde durduktan sonra toprak 

etiğinin ne anlama geldiğini şöyle açıklar: “Toprak etiği, topluluğun sınırlarını karaları, 

suları, bitki ve hayvanları yani tüm toprağı kucaklayacak şekilde genişletir” (Leopold, 

2013, s. 213). 

 

Leopold'un vurguladığı topluluk kavramı ise toprak etiği fikrini anlamada kilit bir 

öneme sahiptir. Özdağ bu noktaya şöyle değinir: “ ‘Toprak Etiği’nde Leopold toprağın  

onu oluşturan bütün öğeleriyle –insanları, kara ve su parçaları, bitki ve hayvanlarıyla- 

tek bir topluluk olarak düşünülmesini ister.” (Özdağ, 2017a, s. 34) 

Topluluk kavramının bütüncül yaklaşımı doğa merkezli bakışın temelini oluşturur. 

Toprak etiğiyle birlikte vurgulanan topluluğun içindeki her canlı kendine ait içsel 

değere sahiptir. Böylece toprak etiği, topluluk içindeki tüm varlıkların eşit biçimde var 

olduklarını gösterir. 

 

20. yüzyılda toprak etiği fikriyle düşünce dünyasına giren Aldo Leopold, Odysseia 

destanına göndermede bulunarak etiğin insan merkezli gelişimine değinir. “Aynı 

zamanda bir bilim insanı olan Leopold, doğa yazınını ekoloji bilimi ve etikle birleştiren 

ilk filozoftur.” (Özdağ, 2017a, s. 31) 

 Leopold, Odise'nin savaş dönüşü uygunsuz hareketlerinden şüphelendiği köle kızları 

asmasının mal – mülk anlayışı doğrultusunda uygunsuz bulunmadığını açıklamıştır. 

Leolpold, buradan hareketle doğaya olan yaklaşımların da da aynı doğrultuda olduğunu 

ve bugüne kadar da pek değişmediğini vurgulamıştır (Leopold, 2013, s. 211). 

 

Leopold’un belirttiği Odise ve hizmetçileri arasındaki mal - mülk ilişkisi, insan ve doğa 



19 

arasında da vardır. Doğa ve toprak, mülk olarak algılanmıştır. Dolayısıyla yaşam hakkı 

tanınacak nesne de sahibinin tasarrufu bağlamında ancak ortaya çıkabilecektir. Doğaya 

bakışın tarıma bağlı toplumsal yapıların oluşumuyla, mülk edinme ve böylece de 

istenildiği gibi tasarruf edebilme odağında gelişiminin kökleri de Eski Yunan’dan 

Ortaçağ Avrupa’sına eklemlenerek yayılmıştır. 

 

Leopold insan merkezli yaklaşımın değişmediğini vurgular. Yüzyıllar boyunca insan 

doğanın tek hâkimidir ve düşünsel süreçler de insan merkezli yaşantıyı destekleyerek 

devam etmiştir. Leopold'un sözleri, çok önemli bir kırılma noktasının oluşmaya 

başladığının göstergesidir. Ancak bu noktaya gelene kadar medeniyetin geçirdiği her 

evre çok önemlidir. Leopold etik kavramını vurgulamıştır. İnsan merkezlilikten doğa 

merkezliliğe giden süreç de etiğin çevreye, doğaya olan yaklaşımlarının evrimiyle 

açıklanabilir. 

 

Leopold'un geliştirdiği toprak etiği düşüncesinin temelleri ise Amerikan doğa yazınında 

saklıdır. “Thoreau ve Muir, Leopold’un toprak etiği kavramını geliştirirken belki de en  

çok etkilendiği iki doğa yazarıdır.” (Özdağ, 2017a, s. 49) 

Leopold, John Muir ve Henry David Thoreau gibi yazarların doğa koruma 

yaklaşımlarını derinleştirip çağdaş ve bilimsel bir noktaya getirerek kendinden sonraki 

doğa düşüncesini etkilemiştir (Özdağ, 2017a, s. 49). 

 

Thoreau ve Muir'in yaşadıkları dönem doğanın hızlı ve dramatik bir biçimde tahrip 

edildiği on dokuzuncu yüzyıldır. Amerika Birleşik Devletleri'inin insan merkezli 

düşünce biçimini devam ettiren çevre politikaları bu yıllarda doğanın tahribine neden 

olmaktadır. Tarihin bu noktasında Thoreau ve Muir'in eserleri belirir. Thoreou, Walden 

ve Sivil İtaatsizlik adlı eseriyle doğa duyarlılığını yaşamsal bağlamda ele almış, 

fikirlerini Walden gölü kıyısında geçirdiği yaşamla uygulamaya geçirmiştir. John Muir 

ise Ortodoks Hristiyan etiğini reddederek tüm canlı türelerinin değerini vurgulamıştır. 

(Özdağ, 2017a, s. 43 - 73). 

 

Leopold'un Muir ve Thoreau'dan aldığı ilhamla geliştirdiği düşüncelerin etkisi sonraki 

yıllarda etkinliğini artırmıştır. 



20 

 “O halde Leopold günümüzdeki önemini, Thoreau ve Muir’dan aldığı mirası ekoloji 

bilimiyle birleştirerek oluşturduğu toprak etiğine borçludur.” (Özdağ, 2017a, s. 49). 

Leopold'dan sonra Lynn White Jr. 'ın “Ekolojik Krizimizin Tarihsel Kökleri” adlı 

makalesi şimdiye kadar süregelmiş düşünce biçimlerini doğa merkezli biçimde ele 

almıştır. Bu yaklaşım çevre düşüncesi açısından da önemli bir yere sahip olmuş ve 

farkındalık yaratmıştır. White'ın 1967'de yazdığı makalesinden önce ise Rachel Carson 

1962'de Sessiz Bahar’ı kaleme almıştır. Bu eser de çevre sorunlarının gündeme 

gelmesinde önemli bir etkiye sahiptir. Bu iki metin çevre sorunlarının hem tarihsel 

köklerine hem de güncel sorunlarına değinmiştir ve göstermişlerdir ki bilim, felsefe ve 

etiğin geçirdiği insan merkezli evrelerin sonucu beraberinde bir yok oluşu 

getirebilmektedir. Bu noktadan hareketle çevreye yönelik davranışların tekrar ve tekrar 

etik odağında çözümlenmesi gerekir. Leopold ve Carson gibi yazarların fikirleri bu 

çözümlemenin başlangıcını oluşturur. Böylece 1980’li yıllardan itibaren çevre odaklı 

yaklaşımlar da çoğalmıştır. Canlımerkezli etik, derin ekoloji, ekofeminizm, toplumsal 

ekoloji gibi kavramlar ortaya çıkmıştır. Ekolojinin bir bilim dalı olarak gelişimi de etik 

anlayışın çevre etiği doğrultusunda doğaya doğru genişlemesine etki etmiştir. 

 

Etik düşüncesinin Leopold'la birlikte doğa odaklı gelişiminin ardından 20. yüzyılda 

teknoloji ve sanayileşme bağlamında hızla gelişen dünyada çevre etiği kavramı da öne 

çıkmaya başlamıştır. Gittikçe yok edilen ve tüketilen doğal kaynaklar çevre 

duyarlılığının artmasını sağlamıştır. Çevre etiği bu duyarlılığı felsefi bir bakışla 

ilerletmeyi amaçlar. Düşünsel anlamda doğru ve iyi davranışın çevre odağında bilgisel 

çözümlenmesi çevre etiği sayesinde olacaktır. Çevrenin etik bir bakışla ele alınması ise 

insan davranışlarının sınırlarını doğaya uygunluk, doğanın korunması bağlamında ele 

alınıp ve düşünülmesi sonucunu ortaya çıkarır. Böylece bilim ve etiğin doğaya bakışta, 

ontolojik düzlemde tekrar yorumlanması gereği üzerinde durulmuş olur. Bu noktada 

Joseph R. Des Jardins’in çevre etiği tanımını vurgulamak yerinde olacaktır. Jardins 

çevre etiğini şöyle tanımlar: 

 

Genel olarak çevre etiği, insanlar ile doğal çevreleri arasındaki ahlaki ilişkilerin 

sistemli olarak incelenmesidir. Çevre etiği, ahlak kurallarının insanların doğal 

dünya karşısındaki davranışlarını yönettiğini ve yönetmesi gerektiğini varsayar 

(Jardins, 2006, s. 192). 

 



21 

 

Çevre etiği yaklaşımının temel meselesi yirminci yüzyılda bilim ve teknolojinin yaşam 

alanlarında ortaya çıkardığı doğayı öteleyen davranışlara karşı felsefi bir alt yapıyla 

karşı çıkabilmektir (Jardins, 2006, s. 200). Bunu yapabilmenin yolu insan – doğa ilişkisi 

üzerinde düşünmekle olabilecektir ancak. İnsan ve doğa ilişkisi üzerine eğilen düşünce 

ise yirminci yüzyılda farklı biçimlerde doğa koruma ve etik yaklaşımları üretmeye 

başlamıştır. Bu noktadan itibaren sanatın ve özel olarak da edebiyatın doğanın etik 

bağlamda doğa merkezli olarak ele alınmasında alacağı rolü vurgulamak yerinde 

olacaktır. 

 

Edebiyat ürünleri tarih boyunca doğayı bireysel duyguların tasvirinde önemli bir araç 

olarak kullanmıştır. Arkaik toplumlarda kültler ve mitler doğayla iç içedir. Ancak insan 

merkezli bakış edebiyatta da etkisini göstermiştir.6 Doğaya ait unsurlar özellikle insan 

merkezli gelişen düşüncenin etkisindeki edebiyat ürünlerinde bir metafor olmaktan çok 

öteye gidememiştir (Gökalp Alpaslan ve  Özdağ, 2011, s. 642 ). Doğa merkezli 

düşüncenin gelişmesiyle edebiyat eserlerinde de bu bakış aranır olmuştur. 

 

Thoreau, Muir, Leopold, Carson, gibi yazarlar çevreyi lirik ve içten bir üslüpla ve doğa 

merkezli bir bakışla eserlerine yansıtmışlardır. Bu öncülerin etkisiyle oluşan düşünsel 

birikim, Aldo Leopold'un toprak etiği kavramı, Carson'un çevresel felaketlere neden 

olan zehirlenmeyi lirik bir üslupla işlemesi sayesinde derinleşmiş ve özellikle seksenli 

yıllardan sonra edebiyat dünyasında ilk kez etkisini gösterecek ecocriticism (çevreci 

eleştiri) anlayışının temellerini oluşturmuştur (Glotfelty, 1996, s. 18; Özdağ, 2017b, s. 

10 - 15). 

 

Garrard, çevreci eleştiriyi: “insanla insandışı arasındaki ilişkinin insanlığın kültürel 

tarihi boyunca incelenmesi ve bizzat ‘insan’ kavramının eleştirel bir incelemesidir.” 

(Garrard, 2016, s.17) sözleriyle açıklar. Glotfelty ise çevreci eleştiriyi “fiziksel çevre ve 

edebiyat arasındaki ilişkiyi inceler.”  (Glotfelty, 1996, s. 18) cümlesiyle tanımlar.  

                                                
6 İnsan merkezli bakışın edebiyata etkisi ve sonrasında  çevre odaklı edebiyat ve çevreci 

eleştirinin gelişimi Özdağ ve Gökalp Alpaslan tarafından 2011 yılında “Türkiyat 

Araştırmalarında Yeni Bir Alan: Çevreci Eleştiri” adlı çalışmada ele alınmıştır. 



22 

Çevreci eleştiri,7 ekolojiyi sosyal bilimlerin başka bir alanı olan edebiyatla 

yakınlaştırmıştır. Çevreci eleştiri yazınsal ürünlerde çevrenin bir metofor olmasından 

çok doğanın içsel değeriyle ele alınmasını önceler ve insan merkezli görüşü reddederek 

doğa merkezliliği dikkate alır (Özdağ, 2017b, s. 20). Çevreci eleştirinin bu yaklaşımı 

toprak ve çevre etiği düşünceleriyle de yakından ilgilidir. Toprak etiği Aldo Leopold'un 

yaklaşımı odağında topluluk kavramına odaklanır. Buradan hareketle toprak etiği 

bağlamında değerlendirilecek bir edebiyat ürününde doğanın bir bütün olarak içsel 

değeriyle ele alınması önemlidir. Ayrıca doğaya karşı gösterilen tavır ve farkındalık 

eserde hangi düzeyde yer alır sorusu da önemlidir. Eser doğaya karşı etik bir yaklaşım 

gerçekleştirmekte midir? Bu soruların daha net cevapları da çevreci eleştirinin 

yardımıyla bulunur. 

 

1980'den sonra edebiyat ve çevre odağındaki çalışmalar artmış ve çevreci eleştiri 

kurumsal anlamda ilerlemiştir. Bu doğrultuda Patrick Murphy, Lawrence Buell, Glenn 

Love ve Scott Slovic'in çalışmaları, Association for the Study of Literature and 

Environment (ASLE) adlı organizasyonun kurulması ve İnterdisciplinary Studies in 

Literature and Environment (ISLE) isimli yayın organıyla çevreci eleştiri ilerleme 

kaydetmiştir. 

 

Lawrece Buell'in The Environmental İmagination ve The Future of Environmental 

Criticism adlı eserleri ile Cheryll Goltfelty ve Herold Fromm önderliğinde hazırlanan 

The Ecocriticism Reader isimli çalışma çevreci eleştirinin kuramsal temellerini 

güçlendirmiştir. 

Çevreci eleştirinin doğayı önceleyen tavrı doğanın etik merkezli değerlendirilmesi 

edebiyat doğa ilişkisi bağlamında önemlidir. Lawrence Buell'in The Environmental 

İmagination adlı eserinde belirlediği çevreci ilkeler edebiyat eserlerinin 

değerlendirilmesinde yol göstericidir. Eserlerin doğa merkezli duyarlılıkları bu ilkeler 

çevresinde değerlendirilir. Buell'e göre eserde insanın dışındaki çevre, sadece bir arka 

plan olarak değil insan ve doğa tarihinin iç içeliğinin olduğu bir mevcudiyete 

dayanmalı, insan menfaatleri öncelenmemeli, buna karşın insanın çevreye karşı 

                                                
7 Özdağ, çevreci eleştirinin kuramsal arka planı ve tarihsel gelişimini Çevreci Eleştiriye Giriş 

adlı eserinde ele almıştır. Bkz. Özdağ, 2017b.  



23 

sorumlulukları öne çıkmalı ve çevrenin bir süreç olduğu düşüncesi vurgulanmalıdır 

(Buell, 1995, s. 7 – 8; Özdağ, 2017, s. 33). 

 

Buell'in ortaya koyduğu ilkeler eserin doğa merkezli olarak incelenmesinde öne çıkacak 

olan etik ilkeleri vurgulamış olur. Böylece Leopold'dan beri ilerleyen doğa merkezli etik 

düşüncenin Buell'e birlikte gelmiş olduğu evre görülür. Doğa odaklı etik değerler 

ilerlemiş ve edebiyat eserlerinin değerlendirilmesinde yol gösterici olacak seviyeye 

gelmişlerdir. 

 

Özdağ’ın Çevreci Eleştiriye Giriş adlı eserinde vurguladığı gibi8, Buell'in belirlediği 

ilkelerle birlikte çevreci eleştiri açısından edebiyat eserlerinde mekânın kurgulanışı, 

fiziksel çevreyle ilişkisi ve tüm bunların karakterlerin yaşamına etkisi de önemlidir. 

Peter Barry bu durumu örneklemek için Edgar Allen Poe'nun The Fall of the House of 

Usher adlı öyküsünden yararlanır. Öyküde Roderrick Usher ve kardeşi Madeline 

toplumdan uzak bir yerde kötü ve karanlık görünümlü bir gölün kıyısındaki evde 

yaşamaktadırlar. Çevresinde yaşadıkları gölün ve çevresinin eko sisteminin bozulduğu 

anlaşılmaktadır. Öykü çevreci biçimde ele alındığında Roderrick ve Madeline'nin eko 

sistemi bozuk bir yaşam alanında hayatlarını sürdürmelerinin bozulan psikolojilerinde 

etkisi olduğu düşünülür (Barry, 2002, s. 259 -261; Özdağ,  2017b, s. 34). 

 

Buell’in yaklaşımları yüzlerce yıl insan merkezli gelişen etiğin, doğa merkezli hale 

gelmesi, doğa yazınının kendini göstermesi sonrasında özellikle 1980’lerden sonra 

ortaya çıkmış bakış açısının sistemli hale gelmesinin göstergesidir. Buradan hareketle 

doğa yazının ilk öncülerinden, çevre etiği ve toprak etiği yaklaşımlarına, tüm düşünsel 

süreçlerin edebi eserlerdeki yansıması üzerine önemli veriler elde edilir. Özellikle 

kurgusal metinleri ele almak için bu yaklaşımlar önemlidir ve çevreci eleştirinin 

kapsamının etiği merkeze alan çok önemli boyutunu gösterir. 

 

1980'lerden sonra özellikle edebiyat alanında görülen bu etik duruş hem tarihsel açıdan 

hem de Türk edebiyatı açısından çok önemlidir. Doğa insan ilişkisi bağlamında 

düşünüldüğünde en başından bugüne kadar süregelen ilişkinin 20. yüzyıl sonu itibariyle 

                                                
8 Ayrıca bakılabilir, Özdağ: 2017b, s.33. 



24 

ortaya çıkardığı sonucun edebiyat bağlamındaki yansıması dikkat çekicidir. Etik 

kapsamını genişleterek doğayı içine alırken sanatı ve özelde de edebiyatı da içine alır 

olmuştur. Böylece tarihsel süreç içerisinde 1980'lere gelindiğinde önemli bir 

duyarlılığın ortaya çıktığı görülmüş olur. 

 

Türk edebiyatının özgün yazarlarından olan Latife Tekin'in romanlarının da 1980'lerin 

ortalarına doğru edebiyatımızda belirmesi benzer bir duyarlılığın artık Türk 

edebiyatında da ortaya çıktığını gösterir. Latife Tekin'in 1983 yılında yayınlanan ilk 

romanı Sevgili Arsız Ölüm ve onu takip eden eseri Berci Kristin Çöp Masalları, 

insanlığın doğayla kurduğu ilişkinin köklerine yaptığı göndermeler, sınıf çatışması ve 

yoksulluğu doğayla birlikte ele alışları ve doğanın içsel değerini vurgulayan yapılarıyla 

öne çıkarlar. Ayrıca yazarın 2001 yılından sonra yayınladığı, Ormanda Ölüm Yokmuş, 

Unutma Bahçesi ve Muinar romanları da doğayı odağa alan eserlerdir. Latife Tekin'in 

bu romanları doğa insan ilişkisine, doğanın diyalektiği kavramına önemli göndermeler 

yaparken doğanın içsel değerini de yansıtacak niteliklere sahiptirler.  



25 

1. BÖLÜM : LATİFE TEKİN’İN SÖYLEŞİ VE YAZILARINDA DOĞA 

FARKINDALIĞI 

 

Latife Tekin’in doğa duyarlılığı romanlarıyla birlikte onun yazılarında ve söyleşilerinde 

de görülür. Özellikle Rüyalar ve Uyanışlar Defteri içerisinde yer alan yazılarda bu 

durum daha da belirginleşir. Latife Tekin’in yazılarında doğayı önceleyen tavrı öne 

çıkar. Doğaya olan yaklaşımda ciddi bir farkındalık ve eylemci yön hissedilir. Yazar, 

söyleşilerinde de doğanın sanatçılığındaki yerini özellikle belirtir. Bu iki durum birlikte 

düşünüldüğünde yazarın doğa bilincinin ve duyarlılığının genel olarak sanatındaki rolü 

de anlaşılır. Ayrıca Latife Tekin’in söyleşi ve yazılarında yaptığı doğa vurgusu ve 

gelenekselleşmiş doğa algısına yaptığı eleştiri romanlarını anlamada yol gösterici 

niteliğe sahiptir. 

Latife Tekin'in anlatılarında doğa merkezli bakış, onun düşünce dünyasının ve kurduğu 

dilin bir göstergesi olarak ortaya çıkar. Çünkü Latife Tekin, iyi romanın, iyi şiirin ancak 

doğayla kurulabileceğini düşünmektedir. Söyleşi ve yazılarında  doğa ve dil üzerinde 

durur. Bu Latife Tekin'in sanatını doğaya sıkı sıkıya bağlamasıdır da bir anlamda. 

 

Ben iyi bir sanat eserinin, iyi bir romanın, iyi bir şiirin doğaya ait olduğunu 

düşünüyorum, insanlar için yapılmadığına inanıyorum. Tabii ki insanlar için yazan 

edebiyatçılar var ve insanlar onları büyük bir zevkle okuyorlar. İnsanlar için yazan 

edebiyatçılar arasında da müthiş yazarlar var, onların yarattığı dilde, biçimde bir 

estetik var. 

Ama edebiyatın aslında -onların dışında- dilin dışına çıkmak için dili kullanma 

sanatı olduğunu söyleyebiliriz (Tekin, 2016). 

 

Latife Tekin'in bu fikirlerinden yola çıkarak onun aynı zamanda insan merkezli 

edebiyatın karşısına çıktığını da görmüş oluruz. İnsan merkezli düşüncenin oluşturduğu 

dile karşı Latife Tekin mesafelidir. Onun dile ve romana yaklaşımı başkadır. Doğaya 

dili ve sanatı eklemek ister. İnsanın kurduğu dilin, doğayla insan arasına koyduğu 

uzaklığı  ortadan kaldırmak ister.  

 



26 

Kim, romanı nasıl tanımlarsa tanımlasın, sonuçta ben ne anlatırsam anlatayım, 

sözcüklerim sussun, yazdığım kitap sessizliğe katılsın, derim. İyi roman, iyi şiir, iyi 

resim, insan kalabalığının elinden kurtarılmış, evrenin sonsuzluğuna eklenebilecek; 

dağların, kuşların, masum insanların dünyasına katılabilecek bir şeydir, öyle 

olmalıdır (Özer, 205, s. 130).  

 

“İnsan olma deneyimini aşmak”9 fikri onun eserlerini anlamlandırmada kritik bir 

konumda yer alır. Tam bu noktada insan olma deneyimi sözüyle Latife Tekin'in ifade 

etmek istediği mesele üzerinde de durmamız gerekir. Latife Tekin'in sanatsal duruşuna 

göre insan olma deneyimi, aşılması gereken bir durumdur.  İnsan olma deneyimini 

aşabilmenin ortaya çıkaracağı durumun ne olduğu önemlidir. Bu önemli soru Latife 

Tekin'in sanatının doğaya açılan penceresinin sağladığı ufkun genişliğini de ortaya 

koyabilir. Çünkü bu aynı zamanda insan merkezli düşünmenin dışına çıkabilmenin bir 

anahtarıdır. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş'ta daha çok Emin'in dile getirdiği bir şey var: Sürekli 

insan olmaktan kurtulmanın yolunu arar gibidir. Tabii ki başka bir şeye 

dönüşemeyiz, ben böyle bir arzuyla dolu olmaktan söz ediyorum, kendimizi 

reddedebilme noktasında durmaktan; insan insana kurulmuş hayata kanmış 

yazarlarla bir işim yok. Onların kurduğu cümleler ne kadar parıltılı olursa olsun, 

gözümü açıp kapadığımda, yaldızları dökülüverir (Özer, 2015, s. 186).  

 

Latife Tekin'in özellikle Ormanda Ölüm Yokmuş'la başlayan ve doğayı merkeze alan 

sanat anlayışı onun insan olma deneyimini aşan yazar olabilmesinin kırılma noktasını da 

oluşturur. Kendisi söyleşilerinde kuşlar için yazdığını söylemiştir birçok defa10. Tekin'in 

bu yaklaşımı edebiyat dünyası için çok alışılmadık bir durumdur. İlk bakışta imgesel bir 

bakışla söylenmiş gibi görünse de aslında Latife Tekin bu sözleriyle doğrudan kuşlar 

için yazdığını dile getirmiştir.  

 

Bir söyleşide “Kuşlar için yazıyorum,” demiştim, bunu laf olsun diye söylemedim, 

romanları insanlar yazıyor ve insanlar okuyor diye, yaratılmış olan o biçimin insan 

dünyasına ait olduğunu düşünüyoruz doğal olarak ama en güzel biçimde 

                                                
9 Bkz: Özer, 2015, s.185. 

10 Bkz: Kılçer: 2016. 



27 

sonuçlanmış bir sanat eseri, biraz önce söylediğim gibi insanların kendilerinden 

kurtarıp  doğaya ekledikleri bir şeydir (Özer. 2015, s. 130). 

 

Latife Tekin'in edebiyatı doğaya ekleme fikri çok özel bir doğa yazının onun eserlerinde 

görülebileceğinin de göstergesidir. Latife Tekin, doğanın içsel değerini yazının 

kendisiyle buluşturmak istemektedir. Ona göre İnsan tarafından üretilen dilin doğaya 

eklenebilmesi gerekmektedir. Bu bakış açısı doğaya karşı yazın yoluyla oluşturulan 

duyarlılığın, yazının ve doğanın içsel değerinin bir araya gelmesiyle yeni bir boyuta 

geçmesidir. Doğanın yeni bir etik anlayışla ele alındığı yirmi birinci yüzyılda, doğa 

merkezli etik bağlamında düşündüğümüzde onun bu fikirleri çok önemlidir. Latife 

Tekin, dilin insana ait iktidarını, dil üzerinden doğanın sanat eserlerine yansıyışını daha 

eşit bir biçime getirmeye çalışmıştır.  

İnsana ait dilin doğayı anlatma biçimi de tarih boyunca insan merkezli düşünceyle 

birlikte devam etmiştir. Dil ve doğayı buluşturmak, insan varlığının en temel 

niteliklerinden dili doğaya katmak doğa merkezli düşünebilmekle olabilir ancak. Latife 

Tekin, dilini doğaya katarken ise sessizleşme yolunu seçmek istediğini söylemiştir.  

Çünkü iyi bir sanat eseri, insanların gürültüsünden, karmaşasından kurtarılıp 

sessizleştirilmiş, sezgi yumuşaklığına gelmiş ve susan bir şeydir. Dağların, 

ağaçların, kuşların, ırmakların yanına eklenecek bir şeydir. Benim için iyi kitap; iyi 

roman, iyi şiir böyledir (Tekin, 2016). 

Latife Tekin'in doğa ve yazı arasında kurduğu bağ onun yaratma süreçlerini de 

etkilemiştir. Dilin iktidarını insanın elinden alıp doğaya verirken Latife Tekin de bir 

anlamda kendini doğaya eklemlemiştir. Eserlerinin dili, yazı serüveni de onun bu 

yönünü gösterir. Doğayla arasındaki mesafeyi kaldırdığını ve insanın tarafından, 

doğanın tarafına geçtiğini vurgular. Yani insan olma deneyimini aşmış olduğunu söyler. 

Latife Tekin'in insan olma deneyimini aşarak sessizleşmeyi seçmesi ve dili, yazıyı 

doğaya ekleme isteği aradığı sessizliğin doğanın sesiyle ortaya çıkması sayesinde 

olacaktır. 

Bilgeleştim dememek için yabanıllaştığımı söylediğimi sanmayın, başlangıçta 

edebiyatın sınıfsal niteliğine karşı, yoksulluğumu koruyarak edebiyat yapma çabası 

içine girmiştim, üstüme gelindiğinde, ‘Edebiyat dışıyım’ deyiveriyordum işte, 

Ormanda Ölüm Yokmuş’u yazdığım günlerde içimde daha başka, uzak sezgiler 

uyandı, o zamandan beridir bile isteye doğuştan gelen vahşi yanımı kollayıp 

gözeterek kuruyorum cümlelerimi, arkadaşlarıma söylediğim gibi söyleyecek 

olursam, “Bir vakitler hayvansever insandım, insansever hayvan oldum yaza 



28 

yaza… 

Sözcükler bile silinse de çığlık ıslık diline dönebilsek diyorum ben, kavuşup 

kaynaşsak tüm öteki varlıklarla, otun böceğin, dağların denizlerin hakkı için… 

Bunu yazmayan kitabı, söylemeyen edebiyatçıyı konuşmayalım bile, insanlar için 

yazanlar var, ve insan olma deneyimini aşmak üzere yazanlar var (Kılçer: 2016).  

 

Latife Tekin'in doğaya karşı geliştirdiği duyarlılık onun düşünme şeklinin ya da doğayla 

beraber kurduğu yaşantısının da bir ürünüdür. Doğaya henüz yabancılaşmamış  insanın 

duyuşunu aradığını belirtir. Doğayı içsel değeriyle  yazıya getirebilmek belki de ancak 

böyle bir duyuşun gerçekleşmesiyle olabilmektedir. 

Düşünce karışıklığı yaşadığım vakitlerde gözlerimi kapar içe doğru soluklanırım, 

ilk insanların dünya karşısındaki saf algısına erişebilmek için yaparım bunu, o ilk 

duygular kalbimde canlanacakmış gibi olur, bir de işte, çocukluğumda 

göründükleri gibi kalmış olan ne varsa, onlara bakıyorum uzun uzun, öyle dalıp 

gidince her şeyle aramdaki uzaklık kapanmaya başlıyor, gökyüzü, yıldızlar, 

bitkiler, dağlar, deniz, hayvanlar… Her şeyle bir olma, aynılaşma hafifliği… 

(Meriç, 2016). 

 

Latife Tekin'in doğa  duyarlılığının altında kadınlık duygusunun etkisi de vardır. 

Özellikle Muinar romanında ele aldığı kadın ve doğa bağı Latife Tekin'in sanatında çok 

önemlidir. Latife Tekin'in doğa duyarlılığıyla, insanlığın arkaik dönemleriyle kurduğu 

bağ, içinde kadınlık duygusunu da barındırır. 

...ben kadınların o büyük göçü yaşadıklarına inanıyorum, erkekler egemenliklerini 

ilan edip dünyayı kırıp dökmeye başladığında, kadınlar çareyi içlerine doğru 

göçmekte buldular, kadınlar bir şey saklıyor içlerinde, sakladıkları şey, olsa olsa bir 

zamanlar doğayı incitmeden, sonsuz mutlu bir eşitlikle yaşanmış bir hayatın 

hatırası olabilir… Yazarlığımın böyle bir damarı var haklısınız, dişi damarım 

diyorum buna ben, yabanıl atardamarım (Meriç: 2016). 

 

Latife Tekin'in  doğa merkezli düşünce dünyası Rüyalar ve Uyanışlar Defteri adlı 

eserinde de karşımızı çıkar. 2009 yılında yayınlanan bu eserin özgün bir yapısı vardır. 

Latife Tekin güncel olayalara dair fikirlerini deneme formunu kullanarak bazen 

rüyalarıyla bazen de anıları ve düşünce yazılarıyla  dile getirir. Rüyalar ve Uyanışlar 

Defteri çevresel dönüşüme ve yok oluşa karşı muhalif bir tavır gösterir. Nükleer 

santraller, yok olan doğa, kirlenen sahiller, ormanlar Latife Tekin'in üzerinde durduğu, 

karşı çıktığı meselelerdir. Latife Tekin'in rüyalarını kaleme aldığı bölümlerde doğadan, 

hayvanlardan, çiçeklerden bahsetmesi bu varlıkların onun rüyalarına konu olması onun 



29 

çevre bilincinin derinliğini gösterir. Bunlarla birlikte doğaya zarar veren ülke yönetimi 

de rüyalara ve düşünce yazılarına konu olur. 

Ekolojik yıkımın Tekin'in ruhsal dünyasına yaptığı etki eser boyunca yer yer karşımıza 

çıkar. Yazarın tanık olduğu toplumsal dönüşümler, küreselleşen dünyayla birlikte 

değişen doğa, iğneleyici ve muhalif bir üslupla ele alınır. 

Rüyalar ve Uyanışlar Defteri'nin düşünsel alt yapısının içerisinde Latife Tekin'in insana 

ait düşünce, kavram ve duyguları doğayla birlikte algılaması ve doğanın varlığı ve yok 

edilmesi zıtlığı üzerinden dile getirmesi de vardır. 

Sahicilik, yanmış ormanlardan arta kalan kül yamaçların kederiyle 

soluklanmaktadır diyelim, yapayalnız ve bir başına soluklanıp iç geçirmek, ama 

kilometreler boyunca arabalardan fırlatılmış pet şişelerin, meşrubat kutularının 

pisliğine bulaşır kaderin, naylon torbaların yarattığı iç bulantısında boğulur; o ince 

soluğun ağaçların ruhuna ulaşabilse, kederin sahici olacaktır, olamaz... Hiçbir 

duygunun doğruca yerine ulaşabildiği bir ülke değil artık burası. 

... 

Olup bitenler karşısında acı çektiğimden değil, hakkıyla, derinleşerek acı 

çekemediğim için bu ülke bana sahicilik duygusu vermiyor (Tekin, 2009, s. 16). 

 

Latife Tekin Rüyalar ve Uyanışlar Defteri'nde ironiyi de etkili biçimde kullanır. Doğaya 

zarar verecek, doğayı yok edecek politikalara karşı gelir, bu politikaları hicveder. “Zehir  

Spekülatörlerine Hayır!” adlı bölümde anlattığı rüyada, nükleer santral planlarına ve 

enerji politikalarına, politikacıların ağzından ironiyle yaklaşır.   

Enreji Bakanı davetlilere seslenecekmiş nikâh öncesi, B planı...   

'Türkiye'de nükleer santral kurulursa ben de yakınından ev alacağım! Üç çeşit 

lisanlama  yapacağız muhterem sondajcılar, Akkuyu'nun, Sinop'un dağı taşı 

kıymetlenecek... memleketimizde nükleer madde kullanan 300'ün üzerinde kuruluş 

var, bunları Türkiye Atom Enerjisi Kurumu denetliyor, 20000'in üzerinde lisans 

vermişiz, zaten Türkiye nükleerle iç içe yaşıyor; bizi durduramazlar, depara 

kalktık, halkımızı altın zengini edeceğiz, sondajın ne olduğundan habersiz birtakım 

çevreler, çelme takmak istiyor hükümetimize, altı üstü toprakta on santim çapında 

bir delik, şu kadarcık...' 

Istampam çantamda, bildirim iç cebimdeymiş, yalan enerji enerjisi yuva yapmış 

ağzında, atılıp alnını damgalayacakmışım, ormanın bağrında kaç bin delik, 

derinliği  yok mu deliklerin? Bir uçuşta bitirecekmişim işini, deriye işleyen kara 

mürekkep, sabit damga!..(Tekin, 2009, s.18). 

 



30 

Latife Tekin doğanın yok edilişine içten bir üslupla karşı çıkar. Doğanın canlılığını ve 

yaşam hakkını hatırlatacak sözcükleri özenle seçer. Doğanın yok edilmesine yol açan 

parayı ve acımasızlığı net bir biçimde dile getirir bu eserinde. 

Doruklara çekilen bir seğirişle kanıyor yamaç... Döner kabin, kafadan kepçeli 

ekskavatör seyrine durmuş köylüler, para tanrısına dağ kurban ediliyor, çalısıyla 

otuyla kesip yüzmüşler derisini (Tekin, 2009, s. 26). 

 

Doğayı yok eden olguları, küçük menfaatleri de dile getirir:  

İnşaat ülkesinin insanları, fiyatlar uygun görünüyor, kepçe sahibi olabiliriz, ön 

ödemesiz taksitle yani, küresel ısınma çat etmiş başımızda, su çıkarırız (Tekin, 

2009, s. 26). 

 

Doğanın yok oluşunu ele alırken hayvanların varlığına da değinir Latife Tekin. Doğanın 

içerisinde, doğayla beraber yaşayan hayvanların insanlardan uzaklaştığını vurgular. 

Kurduğu dil dikkat çekicidir. Hayvanların içsel değerine önem verdiği açıkça görülür. 

Onların insanlardan küseceğini hatırlatır. Yaşam hakları ellerinden alınan hayvanların 

kendi doğal alanlarına girildiğinde gösterdikleri tavır, Tekin'in yaklaşımının bir 

imgeden çok doğrudan gerçeği yansıttığını gösterir: 

Tilkiler, kurtlar, kirpiler gibi kuşlar da bizi terk edeceğe benziyormuş, unutmuşuz o 

masalı; göğün kendisi mavi bir kuşmuş zaten, ebabiller nohut iriliğinde taş 

yağdırıyormuş üstümüze, mermi hızıyla delip geçiyormuş kolumuzu bacağımızı 

taşlar (Tekin, 2009, s. 30). 

 

Doğayı terk edişin ve onunla araya mesafe koymanın bedeli üzerinde durur Latife 

Tekin, mermi hızıyla düşen taşlar delinen ozon tabakasını hatırlatır. Doğal tahribatın 

insan eliyle gerçekleştiğini iyice vurgulayacak sözcükleri seçer: 

Küresel ısındırtma deseydik hiç değilse, yakıyoruz petrolünü dünyanın, havasına 

zehir fışkırtıyoruz (Tekin, 2009, s. 35). 

 

Bunu söylerken insanlığın sadece kendini düşündüğünü de vurgular. Bir anlamda 

insan merkezli düşüncenin ve dilin de eleştirisini yapar:  

İnsanın dili, kurnaz tilki dili, her şey solup ölse de, biz yaşarız sevdasıyla kurulmuş 

(Tekin, 2009, s. 36). 



31 

Latife Tekin insanın yok ettiği ya da sadece kendisi için tutsak ettiği doğanın 

kurtuluşunu arar. Arayışının düşünsel kökleri onun özgürlük anlayışına sıkı sıkıya 

bağlıdır. Yok edilen doğayla birlikte kaybolup giden özgürlüğü aradığı yolun en 

belirleyici yönü ise kadınlık duygusudur. Kadınların tarihin en eski dönemlerinden beri 

doğayla kurdukları bağla ilgilidir bu arayış. 

Benim özgürlük imgem, kadınların ayaklarını çektikleri dağlara, ormanlara, 

sahillere doğru hıçkırıyor... Bakışım, kentlerin üstünden kayıp en gidilmez yerde 

açan çiçeğe ulaşmak istiyor (Tekin, 2009, s. 55). 

 

Latife Tekin korku imgesini de ele alarak doğa ve kadın üzerinde durur. Ona göre 

korkunun kaynağı erkek egemen dünyayla ilgilidir. Rüyalar ve Uyanışlar Defteri'nde 

bir anısı üzerinden bu konuya değinir. 

Uçak havalanmadan önce, 'Korkuyorum, evet' dedim arkadaşıma, 'geceleri karanlık 

bastırınca yalnız kalmak istemiyorum, kurtlar, köpekler saldıracak diye değil, 

aydan kan damlayacak diye de değil, insandan korkuyorum... İnsanın kadın 

olanından değil, erkek olanından korkuyorum. 

Dağları, ormanları, gecesi gündüzüyle bütün ıssız alanlara adım atarak, dünyayı, 

yitirdiğimiz yaşamsal sevinç adına geri istemeliyiz biz kadınlar... (Tekin, 2009, s. 

55). 

Latif Tekin Rüyalar ve Uyanışlar Defteri'nde doğanın içsel değerine ve güzelliğine ayrı 

bir değer verdiğini de gösterir. Sanatına yansıyan estetik duyuş insanın kurduğu 

mekanik dünyadan çok doğaya aittir. Bu yüzden doğanın yok edilişini anlattığı 

cümlelerinde insanla doğa arasındaki mesafeyi kaldırır. Doğa ve insanın ortaklığını 

gösterecek sözcükleri seçer: ağaçları tüylere, mermerleri kemiklere benzetir. 

Ovaların tüylerini yolup dağların kemiklerini kırıyorlar...  

Belediyeler, ocak açıp taş satmasın, ulusal, Uluslar arası mermer heykel 

sempozyumu düzenlenmesin, bir ayda bin dolara mermer yontanların heykelleri, 

ecinni heykellerine benziyor, tek bir incir ağacı, güzellikte geçer hepsini...(Tekin, 

2009, s.127). 

Rüyalar ve Unutuşlar Defteri'nde Latife Tekin kendine has bir deneme üslubu 

kurmuştur. Doğanın tüketilişine muhalif bir dil kurarak karşı koymuştur. Doğa ve 

insana ait dili yakınlaştırma çabası yazıların hepsinde belirgin olarak hissedilir. Güncel 

hayata dair yazdıklarında da bu üsluptan vazgeçmez. Hepsi birlikte düşünüldüğünde 



32 

Latife Tekin'in sanatının temelinde doğanın insanla eşit, en içten halinin var olduğunu 

görürüz. Özellikle eserlerini kurarken dili mesele edinmesi ve bu meselenin ana 

sorunsallarını doğa-insan çerçevesi içerisinde ele alması bunun en önemli göstergesidir.   



33 

2. BÖLÜM: DOĞANIN İNSAN VAROLUŞUNDAKİ YERİ 

 

Doğa düşüncesinin  başlangıçtan bugüne gösterdiği değişimden hareketle edebiyat 

eserlerinde  insanın doğayla yürüttüğü milyonlarca yıllık  ilişkinin izleri sürülebilir.  

 

İnsanın doğayı ötekileştirmeye başlamadan önceki yaşam biçimi tarihsel sürecin 

başında durur. Sonrasında insanlık bilişsel olarak geliştikçe, alet yapma yetisini 

kazandıkça doğayı da şekillendirebilecek yetileri elde etme şansı bulmuştur. Tarım 

toplumuna geçişle doğanın ötekileştirilme hali yeni bir evreye geçmiştir. Yaşam biçimi 

avcı - toplayıcılığın çok ötesinde üretime dayalı bir hal almıştır. Zamanla felsefe ve 

bilimin ilerlemesiyle bu durum daha da derinlik kazanmış ve teknolojinin, sanayinin 

bilim ve felsefeden aldığı ivmeyle geldiği noktayla birlikte başlangıca oranla çok faklı 

bir düzeye evrilmiştir. Bu durum sanatı da etkilemiştir. Edebi ürünler merkeze alınıp 

düşünüldüğünde yazılı kültürle birlikte edebi ürünlerin de insan merkezli yapıya 

büründüğü görülür. Doğa insana ait duyguların anlatımı için kullanılır olmuştur. Ancak 

doğa merkezli düşüncenin etkisi zamanla bu durumun değişmesini sağlayacaktır. Latife 

Tekin romanları da doğayı ele alış biçimleriyle geleneksel yaklaşımın dışına 

çıkmışlardır. Latife Tekin’in doğa odaklı romanlarında doğa - insan ilişkisinin köklü 

izleri, değişimin evrelerini hatırlatırcasına mevcuttur. 

 

Latife Tekin'in ilk romanı Sevgili Arsız Ölüm bir köyde başlar. Alacüvek, Huvat ve 

ailesinin yaşamlarını sürdürdükleri yerdir. Huvat ve Atiye'nin çocukları Halit, Seyit, 

Nuğber, Dirmit ve Mahmut bu köyde dünyaya gelir. Dirmit, romandaki en belirgin 

karakterdir. Dirmit'in yaşamı ve etrafını tanıma süreci romanın başlıca izleklerinden 

birini oluşturur. Huvat, Atiye, Nuğber, Seyit, Mahmut ve aileye sonradan katılan Zekiye 

roman boyunca belirli bölümlerde öne çıkarlar. Roman, köy yaşantısının ardından kente 

göç ve kentte yaşamla devam eder. Kent yaşamıyla roman karakterlerinin geçirdikleri 

değişimler daha da belirginleşir. Köyden kente göçmek yaşamın doğaya ait tarafını da 

değiştirecektir. 

 

Latife Tekin'in Sevgili Arsız Ölüm'den sonra kaleme aldığı Berci Kristin Çöp Masalları 

ise kentte başlayan bir romandır. Ancak romanın başladığı mekân tam olarak kent değil, 



34 

kentin kenarına itilmiş bir çöplüktür.  Berci Kristin Çöp Masalları bu çöplükte 

kurulmaya çalışılan yaşamların öyküsüdür. Roman boyunca farklı karakterler sahne alır: 

Güllü Baba, Çeri Mahmut, Çingeneler, Berci kızlar ya da sonradan Kristinler. Romanın 

asıl karakteri ise çöplüktür. Köyden göçen insanların kurdukları mahallenin adı önce 

Çöptepe sonraysa Çiçektepe olacaktır. Çiçektepe’ye köyden göçüp gelen insanlar derme 

çatma evlerini yani kondularını doğaya ve yıkımcılara karşı ayakta tutmaya çalışırlar. 

Evleri bir döngü halinde sürekli yıkılır. Çiçektepeliler de her yıkımdan sonra evlerini 

yeniden inşa ederler. Bu gecekondu hikâyesi sürerken mahalleye fabrikalar açılır. 

Zehirli sular, atıklar konducuların başına dert olur. Roman boyunca kirletilen doğanın 

kaybettirdikleri ve yaşam mücadelesi öne çıkar. 

 

Latife Tekin'in 2001 yılında yayımladığı Ormanda Ölüm Yokmuş romanında ise kentli 

karakterler romanın merkezinde yer alır. Emin ve Yasemin romandaki başlıca iki 

karakterdir. Romanın başında Emin'in yaşamı yansıtılır. Emin kent yaşamından 

bunalmış bir karakterdir. Yaşamına doğayı ekleyerek bundan kurtulmaya çalışır. 

Yasemin ise Emin'in yakın arkadaşıdır. Birlikte ormana gitmek ikisinin de hayalidir. 

Emin ve Yasemin'in ormanda yaptıkları uzun yürüyüşler onları  anlam arayışına ve 

farklı bir duygu durumuna götürür. İkisinin ruhunda da doğaya ait bir taraf ve duygu 

vardır. Bu duygunun aranışı onların varoluşsal arayışlarıyla birleşir. Romanın diğer 

karakteri ise ormanın kendisidir. Yasemin ve Emin'in aradıkları duygu ormandadır ve 

ormanın sonsuzluğu ve zamansızlığı romanın merkezinde yer alır.  

 

Latife Tekin'in  Ormanda Ölüm Yokmuş'tan sonra yazdığı romanı Unutma Bahçesi  ise 

yine  mekân etrafında doğanın öne çıkarıldığı bir romandır. Unutma Bahçesi'nde de iki 

karakterin varlığı romanın gidişatında öneme sahiptir. Bu karakterlerden Şeref, aynı 

zamanda Unutma Bahçesi'nin kurucusu  olarak doğaya karşı korumacı bir tavırla belirir. 

Doğanın ve Unutma Bahçesi'nin arındırıcı gücüne inanır. Şeref'in korumacı tavrı onun 

sert kişiliğiyle de birleşir. Şeref, doğaya karşı ince bir tutuma sahiptir. Doğayı gözlemler 

ve duyumsamaya çalışır. Romanın diğer önemli karakteri ise Tebessüm'dür. Tebessüm, 

Şeref'in düşünce dünyasına girerek onu anlamaya çalışır. Romandaki diğer 

karakterlerden Cömert ise bahçenin bahçıvanlığını üstlenen kişidir. Onun kişiliği 

Şeref'in kişiliğinin karşıtı olarak yer alır romanda. Tüm bunlarla beraber yine romanın 



35 

aslında en büyük karakterinin Unutma Bahçesi olduğu görülür. Bahçenin varlığı, 

kendine özgü yapısı  ve arındırıcı niteliği orayı bir ütopya haline getirir (Balık, 2013b, s. 

317). 

 

Latife Tekin'in son romanı Muinar'da ise zamansız bir kocakarı karakteri öne çıkar. 

Muinar, romanın diğer karakteri Elime'nin içinde uyanır ve onun düşünme biçimini, 

duyumsayışını sarsmaya başlar. Muinar sürekli geçmişte içinde uyandığı kadınlardan ve 

o zamanlardaki dünyadan bahseder. Dünyanın geçirdiği dönüşümün her safhasını 

görmüştür. Muinar, doğaya, kadınlığa ve kadının doğaya ait tarafına dair bir bilginin 

taşıyıcısı ve aktarıcısıdır. Elime de ondan bu bilgiyi öğrendikçe değişmeye başlar. 

 

Latife Tekin'in romanlarının başlangıcından beri taşıdığı doğa düşüncesi her romanda 

farklı biçimlerde görülür. Bu farklılık aslında temel bir değişimi, tarih boyunca sürmüş 

bir değişimi de hatırlatır. 

 

İnsan ve doğa arasındaki ilişki en baştan günümüze değişerek gelirken insanın doğa 

içindeki varoluş biçimi de değişmiştir. Doğanın içinde onunla beraber, onun bir parçası 

olarak yaşayan insan zamanla özne haline gelmiştir. Latife Tekin'in ilk romanından 

sonuncusuna kadar bu evreleri hatırlatan birçok öğe vardır.  

 

Doğanın mekanik bir duyarsızlıkla yok edilişi ve insanın doğa karşısındaki durumu  

karakterlerin ve roman mekânlarının varlığında belirir. İnsan doğa ilişkisinin uzun 

zamanlara dayanan yaşamsal ve düşünsel sonuçları romanların dokusunda kendini 

gösterir. İnsanın güdüsel olarak doğaya ait tarafının varlığını vurguladıktan sonra 

düşünsel ve yaşamsal süreçlerin insan doğa birlikteliğine olan etkisini romanlar 

aracılığıyla gözlemlemek çok heyecan verici bir bilginin kapılarını açar. 

 

Dirmit’in doğayla kurduğu yakınlık, doğayı hayatının bir parçasına dönüştürmesi ya da 

Alacüvek köyündeki yaşantı ve sonrasındaki göç, Çiçektepe’nin fabrikaları ve zehirli 

suları, Emin ve Yasemin’in ormanda aradığı duygu, Unutma Bahçesi’nde kurulan 

ütopik dünya ve Muinar’ın Elime’nin içinde uyandırmaya çalıştığı hisler insanlığın 

doğayla kurduğu arkaik ilişkinin bir çok evresine gönderme yapar. Latife Tekin’in doğa 



36 

duyarlılığı bunun oluşmasını sağlamıştır.  Bu veriler doğrultusunda romanları, “Doğa ve 

İnsan Arasındaki İletişim” ve “Dönüştürülen, Tüketilen Doğa” başlıklarıyla doğa 

düşüncesinin değişimi, sonuçları ve doğa- insan bağının kadim köklerinin bugüne 

yansıyışı bağlamında değerlendirebiliriz.  

  



37 

 

2. 1. Doğa ve İnsan Arasındaki İletişim 

İnsanlığın doğayla kurduğu iletişimin en uzun evresinin insan-doğa birlikteliğinin 

olduğu zamanlara bağlandığı düşünüldüğünde (avcı toplayıcı yaşam biçimi) insanın 

güdüsel olarak doğadan kopmadığı, yaşamın birçok anında onun varlığını aradığı 

görülebilir (Winston, 2016, s. 17). 

 

Tarih boyunca insan zamanla doğadan kopsa da ve bu kopuş önce tarım toplumuyla, 

sonra mekanik doğa görüşü ve ilerlemeci anlayışla en ileri düzeye ulaşsa da insan her 

yönüyle hâlâ doğaya çok bağlıdır. Latife Tekin'in romanları da bu bağı kuvvetle 

vurgulayan öğelere sahiptir. 

 

Sevgili Arsız Ölüm ve  Berci Kristin Çöp Masalları bu bağın kuvvetli olduğu ve henüz 

aşınmaya başladığı evrelerin niteliklerine yansıtan romanlardır. Bu yüzden  

romanlardaki karakterlerin ve mekânların doğaya yakınlıklarından bahsedebiliriz.  Berci 

Kristin Çöp Masalları doğanın tahrip edilmesinin  sonuçlarını vurgulaması açısından  

farklı görünse de hem ironik anlatma biçimiyle, hem de kıra ait insanlarıyla ve o 

insanların doğaya ait bir yaşam biçiminden gelişlerini vurgulayan niteliğiyle doğaya 

yakınlık duygusunu ve ondan kopmanın trajedisini ortaya koyabilen bir eserdir.  Sevgili 

Arsız Ölüm ve  Berci Kristin Çöp Masalları insan varoluşu ve doğanın iç içe geçtiği 

eserlerdir. İki romanda da karakterlerin kendilerini doğadan ayırıp ona bir nesne gibi 

bakmadıkları, doğayı içselleştirdikleri görülebilir. 

 

Sonraki romanlar Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi ve Muinar ise tamamen 

farklı atmosferlere sahiplerdir. Bu eserlerde daha çok kentli karakterler öne çıkar. 

Onların varoluşlarında ise doğa, daha çok aranan, özlenen ve üzerine düşünülen bir 

kavramdır. Roman karakterleri de kendilerini doğaya eklemleyerek yaşamanın 

derdindeki kahramanlardır. 

 

Tüm bunların ışığında romanları “Doğanın İnsan Varoluşundaki Yeri” başlığı altında 

ele alırken,   Sevgili Arsız Ölüm ve  Berci Kristin Çöp Masalları romanlarında doğaya 

yakın olma durumunun öne çıktığını görürüz. Bu iki romandaki yakınlık durumunun 



38 

kökeninde kır yaşamından gelmenin, doğayı içselleştirmiş yaşam biçiminin etkisinin 

olduğunu bir kez daha vurgulamak gerekir. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi ve Muinar'da ise doğayı arayan karakterler 

öne çıkar. Bu arayışın sebebi ise Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp 

Masalları'ndaki yaşamdan farklı olarak kent yaşamının etkisi altındaki karakterlerin 

kaybettikleri duyguyu doğada arama ihtiyaçları olarak görülebilir. 

 

2.1.1. Doğaya Yakınlık 

Latife Tekin’in doğa duyarlılığının yüzyıllar boyunca gelişmiş doğa düşüncesi ve 

milyonlarca yılı bulan doğa - insan etkileşimiyle kurduğu ilişkinin başlangıç noktası 

onun ilk romanı Sevgili Arsız Ölüm’de belirir. Sevgili Arsız Ölüm, Dirmit karakterinin 

çevresinde doğanın insan varoluşundaki yerine gönderme yapar. Bu noktada öncelikle 

köy yaşamındaki karakterlerin doğayla uyumlu yaşamları öne çıkar. Köydeki 

karakterlerin varoluşlarında doğa kendilerinden ayırmadıkları, dışarıdan görmedikleri 

bir biçimde var olur.  

 

Sevgili Arsız Ölüm’ün ilk bölümünün köy yaşantısının çevresinde kurulması, romanın 

ortaya koyduğu doğa duyarlılığının ve insan doğa ilişkisinin  köklerinin yansıtılması 

açısından önemlidir. Doğa - insan uyumunun görülebileceği bir mekân olarak köy 

romanın ilk bölümünde öne çıkar. Köy yaşantısının toprağa yakınlığı, bağlılığı ve 

modern yaşamdan uzaklığı köydeki her bir bireyin doğaya daha da yakın olmasını 

sağlar. Bu sayede köylüler  doğanın insanın varoluşunda içgüdüsel olarak beliren 

varlığını gösterecektir. Romanın ilk bölümünde yaşantının merkezi konumunda olan 

Alacüvek köyünün ve sakinlerinin varlığında bunun izleri görülür.  

 

Kınalı yas zamanı, göçmen kuşlar Alacüvek'e geldiler. Genç kızlara telli duvak, 

çocuklara kum yumurta, delikanlılara oyalı mendil getirdiler. Yöncü kuşlar, 

kavaklardan kavak beğendiler. Artçılar çer çöp topladı. Üç gün üç gece 

Alacüvek'te itler uyudu, artçı kuşlar uyumadı. Bacalara, evlerin saçaklarına, 

çatal dallara yuva kuruldu (Tekin, 1984, s. 26). 

 

Romanın bu bölümünde köylüler ve doğanın iletişimi görülür. Köy yaşantısında her bir 

bireyin doğaya yakın olduğu ve onunla kendi konumu itibariyle bir iletişim kurduğu 



39 

anlaşılır. Bu noktada genç kızlar ve çocuklar öne çıkar. 

 

Alacüvek köyünün sakinlerinin yaşantısında modern dünyaya ait nesnelerin pek yeri 

yoktur. Onların yaşantısı doğadan tam olarak kopmamıştır. Yaşantılarında ağaçların, 

hayvanların ve doğaya ait unsurların değeri daha fazladır. Köylülerin yaşantısının 

doğaya dayalı olarak devam etmesi bu noktada bize insan varoluşunun köklerinde yer 

alan doğaya aidiyetin varlığını gösterir.  

 

Romanın başında Huvat’ın köye getirdiği yenilikler köy sakinlerinin modern dünyadan 

uzak yaşantılarını gösterir. Bu uzaklık aynı zamanda doğaya yakınlık da demektir. 

İnsanlığın doğayla kurduğu bağın aşınması ancak yaşamın doğayı şekillendirebilen 

nesnelerle sürdürülmesiyle başlamıştır. Alacüvek köyündeki yaşam bu dönüşümü 

tamamlamamıştır. Onların yaşamında tarım toplumundan ve avcı toplayıcı yaşam 

biçiminden kalma izler vardır. Bu yüzden Huvat’ın köye getirdiği otobüs büyük bir 

şaşkınlığa sebep olur. Otobüsten önce ise köylülerin yaşamında mesafe kat etmek, yola 

çıkmak hiç de modern yaşama benzemez. Romanın hemen başında köylülerin bu hali 

anlatılır.  

 

O zamana kadar Alacüvekliler, bir yerden bir yere eşek sırtında gitmeye bile pek 

alışık değillerdi. Gidip geldikleri yerler kasaba dışındaki iki adımlık yoldu. 

Kasabaya da öyle sık gidip geldikleri yoktu zaten. Üstelik bu uzun yolu kısaltmak 

için iyi de bir kolaylık bulmuşlardı. Köyden çıkar çıkmaz arkalarından azgın bir 

boğa geliyormuş gibi seğirtiyorlardı. Bitkin düşünce, kocaman bir kayayı sırtlayıp 

bir zaman tıslaya tıslaya yürüyorlardı (Tekin, 1984, s.10).  

 

Romanın başındaki bu bölüm köy sakinlerinin yaşamlarının yalınlığının boyutunu 

gösterir. Yalınlığın bu kadar ileri düzeyde olması onların sobayı bile yabancılamasına 

sebep olacaktır. Huvat’ın şehirden getirdiği nesneler doğal yaşamla  modern yaşam 

arasındaki duvara çarpmaktadır. Huvat da bu durumdan hiç memnun olmaz çünkü radyo 

bile köylüde istediği etkiyi uyandırmayacaktır. 

 

Romanın hemen başında köylülere dair bu bilginin anlatılması onların yaşamındaki 

nesnelerin modern yaşamdan çok farklı olduğunu da ortaya koyar. Buradan hareketle 

köylülerin doğaya ait olmanın yalınlığını koruduğu anlaşılır. 

 



40 

Bu düşünceye ulaşabilecek bir başka roman görüntüsü ise Atiye’nin Nuğber’in 

doğumundan sonra lohusa halindeyken köylülerin davranışlarında ortaya çıkar. Bu sefer 

köylülerin yaşam biçiminde yaşayan ritüellere de tanık olmak mümkündür.  

 

Bebeği ve anasını üst kata, tandır odasına çıkardılar. Kırmızı bir bez getirip 

lohusanın başına doladılar. Başucuna bir makas astılar. Aynı gün görülmedik bir 

törenle kızın adını koydular. Kocaman kara bir kazanda su kaynatıldı. Gelenler - 

köyün tüm kadın ve çocukları gelmişti - beraberlerinde getirdikleri çeşit çeşit kuru 

çiçek ve bitki kökünü kaynar suya attılar (Tekin, 1984, s. 12). 

 

Köylülerin Atiye’nin iyileşmesi için buldukları çare onların doğaya yakınlıklarının bir 

görüntüsüdür. Bitkilerden ve ritüellerden oluşan tedavi denemesi köylülerin yaşattıkları 

geleneğin köklerinin doğaya uzanan yönünü gösterir. Buradan hareketle insanlığın 

doğayla kurduğu ve milyonlarca yıla dayanan iletişimin farklı yansımaları görülür. 

Doğa - insan bağı sürmektedir ve Alacüvek köylüleri için yaşamsal değeri de devam 

etmektedir. 

Romanın bu konuda anlatacağı daha çok şey vardır ve bunun için Dirmit’in dünyaya 

gelmesi gerekmektedir. Dirmit, Nuğber’den sonra aileye katılacak ve doğayı yaşamının 

merkezine koyacaktır. Öyle ki onun bu tavrı köyün genel olarak doğayla kurduğu 

ilişkinin bile ötesine geçecektir. 

 

Dirmit’in doğayla tanışması ve onu yaşamının bir parçası haline getirmesi, romanın 

gelişiminde önemli bir role sahiptir. Doğa Dirmit’in yaşamının gelişiminde ve 

karakterinin oluşumunda belirleyici role sahiptir. Çünkü Dirmit doğayla konuşur. 

Doğayı yaşamının varoluşsal bir parçası haline getirir. Kente gitmeden önce su yolunun 

kenarındaki çiçekle vedalaşması bunun en güzel örneklerindendir. 

 

Birden kulağına ince, titrek bir ses çalındı. Sesin geldiği yere başını çevirdi. Su 

yolunun kenarında adını bilmediği, daha önce bu köyün bahçelerinde hiç 

görmediği incecik boyunlu, kırmızı bir çiçeğin kendisine baktığını gördü. Eğilip 

usulca parmaklarını çiçeğe dokundurdu. Yapraklarını, incecik boynunu okşadı. 

Çiçek nazlı nazlı başını salladı. Gözlerini yumdu. Ağır ağır soludu. Dirmit çiçeğin 

yanından kalktı. Koşmaya başladı. Çiçek arkası sıra ince titrek bir sesle bağırdı. 

- Güle güle, Dirmit kız... (Tekin, 1984, s. 68). 

 

Dirmit’in doğaya yakın olması, onunla kurduğu ilişki hem insanın doğayla kurduğu 

bağın güdüsel tarafını gösterir hem de Dirmit’in Atiye’ye olan benzerliğine dair de 



41 

ipuçları verir. Dirmit’in karakterindeki özgünlük açısından da bu nokta önemlidir. 

Atiye’nin köye gelişinde yarattığı şaşkınlıkla, Dirmit’in büyüdükçe ortaya çıkan 

karakterindeki özgünlüğün yarattığı şaşkınlık bu açıdan benzer. Burada doğanın varlığı 

devreye girer. İkisinin de özgün kişiliklerinde doğayla kurdukları ilişkinin rolü göze 

çarpar. Romanda Atiye’ye Dirmit’in yaptıklarını bazen rüzgâr haber verir.  

 

Dam uçuran rüzgâr, karanlık bastırınca, “Cinler geliyor!” diye Dirmit’i korkutup 

eve getirdi. Kaşla göz arasında Atiye’ye onun avuç avuç  toprak yediğini söyledi. 

Atiye, aç kız ağzını, kancık,” diye Dirmit’i kapının arkasına kıstırdı. “Toprak yiye 

yiye karnında solucan çıkacak geberesice,” diye yere yatırıp dövdü (Tekin, 1984, s.  

27). 

 

Dirmit’in toprak yemesi de onun doğayla kurduğu bağın bir yansıması olarak 

görülebilir. Ana – kız bir şekilde doğayla iletişim kurabilmektedir. Bu açıdan benzerlik 

önemlidir. Dirmit burada daha özgür ruha sahip olmasıyla Atiye’den ayrılır. Dirmit’in 

doğayla kurduğu iletişim de daha yaşamsaldır. Atiye ise daha otoriter durur ve Dirmit’i 

kontrol etmek ister. Doğayla iletişimi de bu doğrultudadır. Atiye’nin doğayla kurduğu 

ilişkinin şamanist11 kültürü hatırlatır tarafını da bu açıdan değerlendirebiliriz. Avcı 

toplayıcı ve tarım toplumlarında görülen şaman karakteri doğayla konuşabilen onunla 

iletişime geçebilen bir yapıya sahiptir. Atiye bu nitelikleri hatırlatır özelliklere sahiptir. 

 

Oğlu eve geldiğinde ortaya çıkardı. Bir yandan da büyücülüğe başladı. Kırk 

karabiberi okuyup üfledi. Bir saç üstünde kavurdu. Halit'i karabiber dumanıyla 

aynı odaya kapadı. Üstünden kapılara kilit vurdu. Bir yerden eşek dili buldu. 

Tuzlayıp haşladı, oğluna yedirdi. Sonunda oğlunu, bir ateş bir çırpınmayla deli gibi 

eve koşturdu (Tekin, 1984, s. 78). 

 

Dirmit ve annesinin arasında bir farklılık daha vardır. Farklılık Dirmit’in kendi 

dünyasında doğayı yaşatma biçimiyle alakalıdır. Dirmit’in doğayla kurduğu bağ daha 

içseldir ve Dirmit’in varlığında, iç dünyasında saklı olarak yaşar. Doğanın Dirmit için 

hayatiliği onun çevresiyle yaşadığı uyumsuzluğun getirdiği sonuçların devamında daha 

çok belirir. Dirmit, doğaya giderek doğayla konuşarak rahatlamaya çalışır. Böyle olunca 

göç zamanının gelmesi Dirmit için çok zor olacaktır. O köyden göçe, doğadan kopuşa 

katlanamaz. Köyden ayrılmadan önce kaçar ve doğaya gider.  

 

                                                
11 Ayrıca bakılabilir: Eliade: 1999, Balık: 2013a. 



42 

Ama Dirmit erkeklerden, kadınlardan, çocuklardan kaçtı. Köyün içinde tek başına 

dolaştı. Hem dolaştı, hem duvarlarla, su yollarıyla tomurcukları dökülmüş, 

yaprakları solmuş gül ağaçlarıyla, rüzgârla, pınarla konuştu. Bir yandan konuştu, 

bir yandan saklanacak yer aradı. Köyün tüm ahırlarını bahçelerini gezindi (Tekin, 

1984, s. 63). 

 

Dirmit için köyden ayrılmak, doğadan da ayrılmak  demektir. Dirmit’in köyde kalmak 

için gösterdiği direnç onun doğaya aidiyetinin en önemli göstergesidir. Dirmit’in 

bağlılığı, insanın doğaya ait tarafının güçlülüğünü gösterir. Kente gidecek olmanın 

heyecanı ya da neşesi, merakı Dirmit’in varlığında kendini göstermez. O köyden 

dolayısıyla da topraktan, doğadan kopmak istememektedir. 

       

Dirmit’in kent yaşantısı da onu doğadan koparmamıştır. Dirmit’in kente gelişiyle ilk işi, 

doğayla iletişimini, ilişkisini, ona bağlılığını sürdürebilecek doğaya ait unsurlar/detaylar 

aramak olmuştur. Bu maksatla  doğayla iç içe geçmiş bir biçimde şekillendirdiği 

kimliğinin köyde bıraktığı eksik parçalarını tamamlamak için şehirde de kuşkuşotuyla 

iletişim kurmuş ve köpek karının yağmasını beklemiştir. 

Dirmit, şehirdeki varlığıyla da doğanın insanın içindeki içgüdüsel gücünü gösterir.  

 

Çocuklar demirlerden demirlere atlarken, Dirmit yere eğilip tanıdığı, bildiği otları 

aramaya koyuldu. 

... 

Dirmit saçlarından ve entarisinden olduktan sonra, at kestanesinin altına sere serpe 

uzanmış, ince yapraklarını kol kol çevresine yaymış, kuşkuşotunun yanından 

ayrılmaz oldu. Sabahları gidip kuşkuşotunun başına oturdu (Tekin, 1984, s. 72 ). 

 

Dirmit şehirde bile doğayı hayatının bir parçası yapabilirken ailenin diğer fertleri için 

durum pek de öyle olmamıştır. Bununla birlikte özellikle Huvat ve oğullarının köye 

duydukları özlem hissedilir. Ayrıca Huvat denizi seyrederek sıkıntılarından kurtulmaya 

çalışır. Yine de karakterlerin hiçbiri Dirmit kadar doğaya bağlı kalamayacaktır. 

Romanın başından şehre göçe kadar işlenen yaşam biçimi artık değişmiştir. Şehirle 

birlikte doğanın artık daha “az” olarak var olabilmesi bunun göstergesidir. 

 

Alacüvek köyü, Huvat ve ailesinin yaşamları, köyün sakinleri ve tek başına Dirmit, 

romanın köyde geçen bölümlerinde doğanın canlılıkla yaşamlarını sarışlarını gösterirler. 

İnsanlığın doğayla bir ve iç içe olduğu dönemin ve milyonlarca yıl süren iletişimin 



43 

yansımaları romanın bu bölümünde özellikle  karakterler ve mekânların birliğiyle 

oluşan ve gerçeğin sınırlarını zorlayan atmosferinde görülür. Aslında gerçeğin sınırlarını 

zorlama hali de insan ve doğanın yakınlığının boyutlarının artmasıyla belirebilen bir 

olgudur. Alacüvek’te yaşarken Atiye’nin büyüye başvurması ya da Dirmit’in yaşamını 

kontrol edebilmek için aradığı yollar, batıl inançlar bunun yansımasıdır. Dirmit’in 

gerçekliğin sınırlarını aşması da doğayla kurduğu iletişimle olur. Dirmit’in cinli kız 

olarak adlandırılması bunun en belirgin örneğidir romanda. 

 

Sevgili Arsız Ölüm, özellikle ilk bölümünde ortaya çıkardığı atmosferle insanlığın 

doğaya ait ve hiç kaybolmayacak olan parçasının varlığını vurgular. Romanın bu 

bölümü doğanın insan varoluşundaki çok güçlü yönüne işaret eder ve böylece 

romandaki doğa farkındalığının başka bir boyutu görülür. 

 

Sevgili Arsız Ölüm’ün doğa ve insan arasındaki bağa yaptığı güçlü vurgunun farklı bir 

yansıması Berci Kristin Çöp Masalları’nda görülür. Berci Kristin Çöp Masalları 

bambaşka bir çevrede başlar. Hatta romanın başladığı çöplük mekân olarak doğanın 

varlığının ve varoluş biçiminin en olumsuz biçimleriyle ortaya çıktığı yerdir. Böyle 

düşünüldüğünde romanın insan–doğa ilişkisinin güçlü köklerine dair hissettireceği 

duygu ve düşünceler sınırlı kalacakmış gibi görülebilir. Ancak roman kurduğu güçlü 

ironik ifade biçimiyle insanın içindeki doğanın varoluşsal gücünün çok etkili olduğunu 

gösterecek yönlere sahiptir. Doğaya yakın bir yaşam biçiminden gelen konducular göçle 

bu yakınlığı kaybetmişlerdir. Ancak onların yaşamları bu yakınlık durumunun dışında 

sürdürülebilecek nitekliklere sahip değildir. Buradan hareketle Çiçektepelilerin varlığı 

doğrudan doğruya doğaya bağlıdır. Çünkü bildikleri tek yaşam biçimi doğayla birlikte 

ürettikleri yaşam biçimidir. 

 

Romanın başında yeni bir yaşam alanı kurmaya ihtiyaç duyan bir insan topluluğu vardır. 

Onların kurmaya çalıştıkları yaşam alanının merkezi ise çöplük olacaktır. Romanın 

insan doğa ilişkisine dair kurduğu bağın  ironik yönü burada göze çarpar. Çöplük tek 

başına bir mekân olarak aslında insan doğa ilişkisi arasındaki çarpıklığın bir sonucunu 

gösterir. İnsanlık milyonlarca yıl boyunca avcı-toplayıcı yaşam biçimini sürdürürken 

sonrasında da tarıma dayalı olarak yaşarken bu tür mekânların ortaya çıkması 



44 

imkânsızdır. Çöplük ancak insan - doğa ilişkisinin aşınmış olduğu bir yaşam biçiminin 

ürünü olabilir. Kirliliğin ve doğayı kirletmenin sembolü haline gelmesi de bunu gösterir. 

Romanda çöplük çevresinde kendilerine yeni bir yaşam alanı kurmaya çalışan insanların 

durumundaki ironi de burada başlar. İlerde Çiçektepe olarak anılacak olan bu mekânın 

kurucusu insanlar, aslında köyden göç eden bir topluluğun özelliklerini yansıtırlar. 

Doğanın merkezde olduğu bir yaşam biçiminden, doğayı kirleten ve yok eden bir yaşam 

biçimine göçmüşlerdir. Bildikleri yaşam biçimi doğaya yakınlığa, onunla birlikte 

yaşamaya dayalıdır. 

 

Romanın başlangıcında çöplükte yaşayan insanlar hayatlarını sürdürebilecekleri evler 

inşa etmeye çalışırlar ancak rüzgâr onlara engel olur, evlerinin çatılarını uçurur.  

 

Fabrikaların makineleri durdu. Işıkları söndü. Tepe kopkoyu bir karanlığa 

gömüldü. Rüzgâr gece yarısından sonra konduların çatılarına yanaştı. Çatıları 

söküp kanatlandı. Çatılara bağlı beşiklerde uyuyan bebekler de çatılarla birlikte 

uçup gitti (Tekin, 1985, s. 10). 

 

Konducuların rüzgârla mücadelede başarılı olmaları ise çok zordur. Çünkü onlar köyden 

göçmüş bir topluluk olarak doğayla birlikte yaşamanın yollarını öğrenmişlerdir. Çöplük 

kıyısında kurulan yaşam ise çöplüğün olanaklarına dayandığından doğadan uzaktır ve 

onları doğayla mücadeleye mecbur bırakır. Yine de Çiçektepe sakinleri doğaya sıkı 

sıkıya bağlıdırlar. Öyleki doğayla mücadele için bile akıllarına eski yaşam biçimlerinin 

yöntemleri gelir. Doğayla mücadele ederken  doğanın yaşayan haline saygı göstermeyi 

öğrenmişlerdir. Kent toplumundan farklı olarak doğaya canlılık atfederler ve çözümü de 

bu canlılık üzerinden bulmaya çalışırlar. Bu tavır doğaya ait, doğaya yakın insan 

topluluğunun tavrıdır ve Çiçektepeliler’de de fazlasıyla vardır. 

 

Rüzgâr esip durdukça Çiçektepe'liler rüzgâr üstüne çeşit çeşit hikâye uydurdular. 

Rüzgârın bu tepeye sevdalı olduğunu, gelip bu tepenin başına kondu kurdukları 

için kendilerine içerlediğine inandılar. Rüzgârın adını alırlarsa durulacağını 

düşündüler. O sıralar doğan çocuklara kız erkek ayırmadan 'Rüzgâr' adını verdiler 

(Tekin, 1985, s. 23). 

 

Doğayla mücadele, başlarda, konducuların hayatlarının en mühim meselesi haline 

gelmiş gibi görünür. Ancak romanın ilerleyen bölümlerinde aslında asıl mücadele 

edilmesi gerekenin doğa olmadığı anlaşılacaktır. Çünkü çöpün yaydığı zehirli kokular, 



45 

fabrikalardan yayılan zehirli sular insanların hayatını etkilemeye başlayacaktır.  

Romanda bu görüntülerinin belirmesiyle birlikte  doğa – insan ilişkisine dair başka bir 

anlam katmanı görülür. Simgesel olarak çöp üzerinden mekânın insan – doğa ilişkisi 

bağlamında ortaya çıkan varoluşsal boyutu öne çıkar. Çiçektepe’deki topluluk yeni bir 

yaşam biçimiyle karşı karşıyadır. Doğaya olan yakınlıklarını kaybetme tehlikeleri güçlü 

biçimde belirmiştir.  Onların doğadan uzak biçimde kurmaya çalıştıkları yaşam 

hayatlarını daha da zorlaştıracaktır. Romanın bu noktası temel bir yanılsamayı açığa 

çıkarır. Bu yanılsamanın kökeninde de çöplük vardır. Doğadan kopup çöple birlikte, 

çöpün imkânlarıyla yaşayabileceklerini sanmaya başlar Çiçektepe sakinleri. Doğa 

sayesinde yaşayan insanlar, çevrenin olanakları dahilinde benzer bir yaşam alanı 

kurmak ister. Ancak çevrenin ana öğesi “çöp” olunca yanılsama da başlamış olur. 

Çiçektepeliler koyun sağan kızlarla, çöp ayıklayan kızları bile aynı kefeye koyarlar. 

 

Köyde yazıda yaylayan, gece dışarda kalan, koyunları sağmaya giden kızlara 'Berci 

kız' denirdi. Koyunların sütünü toplayıp köye getirmeleri kıymetli bir iş olarak 

görüldü. Bir kızın terbiyesi süt toplamaya gidip gelirkenki haliyle tavrıyla 

ölçülürdü. Bercilik eden kızlar saçları sıvazlanarak “Berci kızım!” diye sevilirdi. 

Çiçektepe'de yalnızca çöp ayıklayan, çöp toplayan kızlara bu sıfat layık görüldü. 

Ancak böyle kızlar “Berci kızım!” diye sevildi, övüldü. Bir kızın Çiçektepe'de 

terbiyesi çöp toplayıp toplamadığıyla, çöp toplamaya gidip gelirkenki haliyle 

tavrıyla ölçüldü (Tekin, 1985, s. 22). 

 

Romanın bu bölümünde doğadan alınan sütün yerini, ayıklanan çöpün aldığı görülür. 

Kültürel olarak da Çiçektepeliler bu dönüşümü gerçekleştirmişlerdir. Varlığın doğaya 

bağlılığı, yerini çöpe bağlılığa bırakmıştır. Hatta Çiçektepelilerin sürekli danıştığı, bir 

nevi onlara manevi liderlik yapan Güllü Baba da bu yönde değişmiştir. 

 

Güllü Baba bir kederle elini alnına verdi. Uzun uzun kendini dinledi. Bastonunu 

yanağına dayayıp bir şeyler mırıldandı. Sonra yıkımcılar kondu kurdukları tepenin 

yerini unutuncaya kadar inşaatta yatıp kalkmalarını öğütledi. 

“Çöpe sahip çıkar konduları kurarız,” dedi (Tekin, 1985, s. 15). 

 

Güllü Baba Çiçektepelilerin kurtuluşunu çöpe sahip çıkmakta bulmuştur. Böyleyken 

romanın ilerleyen sayfaları tersini gösterecektir. Çöplük yaşamı tüketen bir varlık haline 

gelecektir. İçgüdesel olarak doğayla güçlü bağlar kuran Çiçktepeliler çöpten olumsuz 

yönde etkileneceklerdir. Zamanla doğayla değil çöplükle mücadele eder hale 

geleceklerdir. Romanın başında  doğanın mücadele edilmesi gereken değil tersine 



46 

beraber olunması gereken bir varlık olduğu anlaşılır. Çünkü Çiçektepeliler henüz 

çöplüğe  yerleşmeye çalışırken ve  Çiçektepelilerin konduları sürekli yıkılırken kuşlar 

ilk önce onların yerini yıkımcılara belli etse de sonra onlar için ağlamışlardır. 

 

Romanda doğanın değerinin Çiçektepeliler için iyice belirmeye başladığı noktalardan 

biri de yine Güllü Baba’yla ortaya çıkar. Güllü Baba çöpe sahip çıkıp yaşamı devam 

ettirmeyi tavsiye etmişti. Ancak çöp yaşamsal olarak yıkım, kirlilik ve hastalık getirince 

Güllü Baba’nın tavrı da tamamen değişir. 

 

Fabrika artıkları bastonun kudretini eritip bitirince, Çiçektepe tüm umudunu Güllü 

Baba'nın gözlerinden akıttığı hikmetli suya bağladı. Güllü baba bir yandan 

fabrikalar, rüzâr, çöp ve işsizlik üstüne çeşitli görüşler ileri sürerken, bir yandan da 

su için artıklardan, çöpten yayılan hastalıkları geçirmek için, iş için durmadan 

toprağı dinleyip ağladı (Tekin, 1985, s. 31). 

 

Çöpün yaydığı sular, kokular Çiçektepelilerin hayatını kötü etkilemiştir.  Güllü 

Baba’nın toprağı dinleyip ağlaması ise Çiçektepeliler için doğanın varlığının varoluşsal 

boyutunu yeniden gösterir. Ayrıca Güllü Baba'nın toprakla kuruduğu iletişim de roman 

karakterlerinin doğaya yakınlığının bir başka boyutunu gösterir. Güllü Baba'nın toprakla 

kuruduğu iletişim Sevgili Arsız Ölüm'ü de hatırlatır. İki romanın en temel benzerliği de 

burada başlar. Toprağı dinleyip ağlayan Güllü Baba, rüzgâra yaşamsallık atfeden 

Çiçektepeliler ve Alacüvek'teki köylüler, Dirmit, Atiye aslında doğaya yakınlıkları 

itibariyle örtüşürler. İki romanın doğa duyarlılığı kıra ait yaşam biçiminin ve 

duyumsayış tarzının benzerliği açısından birbirine yaklaşır. 

 

Şehir- kır karşıtlığı içerisinde, çöplükte yaşam doğanın insan varoluşundaki yerini 

anlama açısından çok değerlidir. Doğanın varlığı ve yaşamı sürdürülebilir kılması 

fabrika atıkları ve çöp onun yerini alınca sekteye uğramıştır. Çiçektepeliler en önemli 

yaşamsal güçleri olan doğayı şehre göçerek kaybetmişlerdir. Romanın sonlarında çok 

güçlü biçimde doğanın -insanın varoluşu için çok değerli olan doğanın-  kirletilişinin 

hüznü insan – doğa yakınlığına göndermelerle ve simgelerle çöp yangının ortaya 

çıkardığı yaşamsal felaket ve doğa felaketi üzerinden anlatılır. 

 

Sokağa çıkan konducular kül olmuş evlerin başında uçuşan martılarla birlikte 

dönüp duran çingeneleri gördüler. Uykulu gözlerini kırpıştırarak çöp tepelerine 



47 

doğru yürüdüler. Çeri Mahmut ölen çingenelerin ve ayıların başına oturdu. Etrafını 

öteki çingeneler aldı. Konducular beş altı adım uzaktan Çingeneleri sardılar. 

Çingeneler ellerini birbirlerinin ellerine vurarak Romanca bir şeyler mırıldandılar. 

Konducular ses çıkarmadan Çingenelere baktılar. Ölen ayılar ve insanlar çöp 

tepelerinin başına gömüldü.  

Çöp yangınının ölü külleri Çiçektepe'nin sokaklarında savrulurken karton evler 

yeniden kuruldu. Martıların yanıklarına salça sıvandı. Kanatları kırmızılandı 

(Tekin, 1985, s. 97). 

 

Berci Kristin Çöp Masalları ayrı ayrı her bir “masal”ın içerisine insana, doğaya, 

yoksulluğa, kente, kıra ve göçe dair düşünsel ve yaşamsal ögeler ekleyen bir romandır. 

Romanın hüznü ve mizahı köyden göçüp gelen insanların yaşamlarındaki öykülerin 

içinde belirir. Her biri yaşamsal olarak bağlandığı doğayı bırakıp onun tam karşısına 

konumlanan çöpe göçmüşlerdir. Kentliler, onları oradan atmak isterler. Hepsi bir araya 

gelince Berci Kristin Çöp Masalları’nın tüm bu zıtlıklar üzerinden insanın milyonlarca 

yıllık köklerine ve doğaya bağlı kalmasının değerini vurguladığı görülür. 

 

Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp Masalları, karakterlerinin taşıdıkları doğaya 

bağlı ve doğaya yakın yaşama biçimleri üzerinden birbirine yaklaşan romanlardır. Her 

iki romanın karakterleri de köy kökenlidir ve kentin karşılarına çıkardığı güçlüklerle baş 

etmek onların temel meselelerindendir.  

 

Sevgili Arsız Ölüm köy yaşantısını, oradaki doğa insan uyumunu net bir biçimde ortaya 

koyar. Berci Kristin Çöp Masalları'nda ise göçün sonunda ortaya çıkan  yaşam 

mücadelesi ve bambaşka bir yaşam alanı vardır. Bu, iki roman arasındaki temel 

farkların başında gelir. Böyle olunca roman atmosferleri de farklılaşır. Ancak doğa 

duygusu her iki romanın  karakterlerinin yaşamlarında güçlüdür. İki romanın doğaya 

yakınlık meselesi etrafındaki ortaklığı da bu noktada derinleşir. 

 

2.1.2. Doğayı Arayış 

Tarihsel süreç içinde sanayinin, teknolojinin gelişmesiyle ortaya çıkan büyük kentler ve 

kent yaşamı doğanın günlük hayattaki varlığını sınırlar hale getirmiştir. Kentlerde 

doğanın varlığı ölçülüp biçilerek ayarlanır. Doğaya ne kadar yaşam hakkı tanınırsa doğa 

ancak kentlerde  o kadar kendine yer bulabilir. Ancak bu da tıpkı Berci Kristin Çöp 

Masalları'nda çöplük üzerinden ortaya çıkan yanılsamaya benzer bir durumu ortaya 



48 

çıkarır. Çünkü aslında insanın doğa olmadan yaşaması imkânsızdır. Böyle olunca da 

doğaya dair bir arayış kentli insanın yaşamının bir parçası haline gelebilir. Bu da 

varoluşa dair bir arayıştır. İnsanın doğaya bağlı tarafı doğanın aranması durumunu 

ortaya çıkarır. Latife Tekin'in Ormanda Ölüm Yokmuş'la başlayan, Unutma Bahçesi ve 

Muinar'la devam eden son romanlarında kentli karakterlerin öne çıktığı ve doğayı 

aradıkları, doğa üzerine düşündükleri görülür. Bu romanlardaki karakterlerden Muinar, 

bambaşka bir yerde durarak diğerlerinden ayrılır. Muinar, insanlık tarihinin farklı 

dönemlerini görmüş, o dönemlerdeki doğayı ve kadını gözlemlemiştir. Muinar’ın bu 

özelliği onun varlığının tarihsel bir noktaya konumlanamayacağını gösterir. Muinar bu 

özelliklerinden dolayı kendini coğrafyası belirsiz ve zamansız olarak tanımlar. 

Bilgeliğinin kaynaklarından olan bu zamansızlık haliyle  içinde uyandığı Elime'nin 

arayışında ona yol gösterir. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş tüm bunlar doğrultusunda öne çıkan ilk romandır. Roman, 

insanlığın doğaya ait tarafını vurgulayan ve arayan düşünüş süreçlerini içinde barındırır. 

Romanın bu yönü Emin ve Yasemin karakterlerinin konuşmalarında ve düşüncelerinde 

net olarak belirir. Emin de Yasemin de kişilik olarak şehir hayatının getirdiği yaşam 

biçimlerinden farklı özellikler gösterirler. Anlatıcı daha romanın başında Emin’in 

yaşadığı ikilem üzerinden onun yalnızlığını ve içinde uyanan “eski zaman ruhu”nu 

vurgular. 

 

Yataktan zihin ve yürek yorgunluğuyla kalkmak yaşama katılma isteğini 

köreltiyordu. Kaçınılmaz bir biçimde yalnızlaşmıştı, ama buna karşılık, gündelik 

karmaşanın uğultusundan sıyrılıp öyle bir dinginliğe kavuşmuştu ki sonunda içinde 

yeniden, sessiz bir dünyanın bir parçası olduğu eski zamanların ruhu dolmuştu 

(Tekin, 2013, s. 11). 

 

Emin’in içinde uyanan sessiz bir dünyanın parçası olunan dönem,  insanlığın doğayla 

birlikte yaşadığı döneme uzanır. Burada vurgulanan sessizlik kavramı önemlidir. 

Modern hayatın kuşattığı bir yaşam alanında sessizliği bulmak zordur. Emin’in gündelik 

hayattan kaçıp yalnızlaşmasının sebebi de budur. Onu yalnızlığa iten kaçış hali ona eski 

zamanların ruhunu getirmiştir. İnsanlığın doğaya ait yanına dönüşün Emin’in 

arayışlarından biri olabileceği böylece ortaya çıkmış olur. 

 



49 

Emin’in arayışının hayatına yansıması onun evini kurgulayış biçiminde de görülür. 

Emin gündelik yaşamdan kopup kendini doğaya eklemek istemektedir. Dinginliğe 

kavuşabilmesi de ancak böyle olabilmektedir. Onun yaşamı algılayış biçimi bir çeşit 

özlemin içinde uyanmasıyla da alakalıdır. Emin doğayı yaşamına ekleyerek bu özlem 

duygusunun üstesinden gelir. Evini de bu duyguyla kurgular. Yapraklar evin 

görünümünün bir parçası olur. Emin, ormandan getirdiği nesnelerle evini donatır.  

   

Ta o günlerde kanatlı tohumlar, kozalaklar, at kestaneleri toplar, bunları cam 

kavanozlarda biriktirir, bir resim ya da heykelcik satın almaya gelen kimseleri 

yolcularken ellerine bir deniz kabuğu ya da bir kemik parçası tutuşturuverirdi. 

Asıl büyük yaratıcı her şeyi yerinden oynatan rüzgârdı ona göre; aşındıran su, 

yağmur, tapılası güneş... (Tekin, 2013, s. 34). 

 

Emin’in doğaya ait nesnelere karşı gösterdiği bu tavır onun doğaya atfettiği ayrıcalıklı 

konumu gösterir. Emin evine gelenlere bile doğayı hatırlatmak istemektedir. Doğa onun 

için varlığın kaynağı haline gelmiştir. Emin’in doğayı bu kadar değerli görmesi ve 

yaşamın merkezine koyması onun içinde yaşattığı doğa duygusunun güçlülüğünü 

gösterir. Doğaya, doğa merkezli bakabilmesi aslında onun insanlığın kadim 

köklerindeki yaşayış biçimini tekrar canlandırmak istemesinin de ifadesidir. Emin’in 

düşünceleriyle doğaya bakıldıkça onun doğanın yaratıcılığı üzerinden geliştirdiği 

bakıştan ve eski zaman ruhlarını arayışından insanlığın doğadan ayrılmaz köklerine 

gidilir. 

 

Romanın Emin aracılığıyla geliştirdiği doğayı algılayış biçimi Emin’in doğa görüşünün 

daha derinlikli ifadeleriyle devam eder. 

 

Yapraklar yerli yerinde duruyordu neyse ki! Orman resimleri, taşlar... Yapraklar da 

bulutlar gibi rüzgârı görünür kılıyor, yaprakların kıpırtısı, bulutların hareketi 

olmasa boşluğun ürkütücü derinliğiyle yüz yüze kalırdık (Tekin, 2013, s. 18). 

 

Emin’in doğa merkezli düşündüğü romanın bu satırlarıyla net olarak ifade edilir.  Doğa 

merkezli düşünen Emin modern yaşam içinde doğaya yabancılaşmış insanın içinde 

yaşattığı doğa duygusunun ne kadar güçlü olabileceğini de gösterir. Aslında tam tersinin 

olması daha muhtemel görünürken Emin, duvarların, bacaların arasından doğaya 

ulaşmanın yolunu arar. Ormanı yaşamına ekler. 



50 

 

Emin ormanı yaşamının bir parçası haline getirirken onunla birlikte bu sürece Yasemin 

de katılır. Emin ve Yasemin’in arkadaşlığı onların ormana gitmeleriyle yakından 

ilgilidir. Orman onların arkadaşlığının da varoluşsal yönünü temsil eder. İki roman 

karakterinin duygu ve düşünce dünyalarının ortaya serilişi ormana bakışları aracılığıyla 

gerçekleşir. 

  

Yasemin’in Emin’le kurduğu iletişimden aslında onun da insanlığın  köklerinden 

modern hayata yansıyan doğa duygusunu yaşattığını anlarız. Yasemin, ormanın 

insanlığın geçmişinden bugününe  ne kadar hayati olduğunu vurgular. Burada 

Yasemin’in doğayı duyuş tarzındaki farkındalık belirir. Yasemin, romanın daha 

başlarında yaptığı yolculukların birinde, ormanın zamanı kapsayan varlığına vurgu 

yapar. 

 

Yasemin o gün de ağaçların arasına sesiyle girdi; “Ormanda yürürken zamanın 

içinde geri geri gittiğimi hissediyorum,” dedi, “insanlar ağaçlardan korkmakta 

haklıymışlar…” (Tekin, 2013, s.  24) 
 

Yasemin’in düşünceleri insan – doğa ilişkisinin zamanın başlangıcından bugüne 

süregelen bağlılığını ifade eder. Ormana girince hissedilen zamanda geri gitme durumu 

ormanın taşıdığı ruhun insan doğa ilişkisinin en başından bugüne kadar taşıdığı 

bütünlüklü durumu vurgular. Ormanda zaman algısı farklı bir evreye geçmektedir. 

Ağaçlardan korkma meselesi ise modern yaşamın doğadan kopuk halinin ironik bir 

ifadesi olarak görülebilir. Romanın sonraki sayfalarında Yasemin ormanın değerini ve 

varoluşsal tarafını tekrar vurgulayarak düşünceyi pekiştirir. 

 

Ağaçlar olmasa yaşamıyor olacaktık... Ormanın yeşilliği... Yeryüzündeki yaşam 

zincirinin ilk halkası... Buraya gelmemiz çok fazla hayatta kalmak istediğimizi 

gösteriyor bana göre, sen, dağılıp gitmekten, aklın ötesine savrulmaktan söz 

ediyorsun, ama yaprak toplamanın delilikle bir ilgisi yok (Tekin, 2013: 70). 

 

Emin ve Yasemin’in ormana gidişlerindeki bir başka taraf da onların amaçsızlığında 

saklıdır. Ormanın parçası olabilmek, doğanın içerisinde bir özne olmaktan öte nesne 

haline gelebilmek de aslında bu amaçsızlık durumuyla ilgilidir. Ormanı dönüştürmek, 

ondan yararlanmak düşüncesi modern hayatın doğaya bakış biçimlerinden biridir. Ama 



51 

Emin ve Yasemin’in sadece lale ağacını aramak gibi aslında faydadan uzak, ormanın 

varlığının içinde amaçsızca yaptıkları bir arayış vardır.  

 

Onların ormanı görüş biçimleri doğanın insan varlığındaki ayrılmaz, vazgeçilmez 

yönünün sürekliliğini vurgular. Ormandaki gezileri boyunca ormanın zamansızlığına ve 

eskiliğine yaptıkları göndermelerle bu anlaşılır. Tüm bunların ışığında bütünlüklü olarak 

düşünüldüğünde  insan-doğa bağının her şeye rağmen insan varoluşunda yaşadığı 

sonucuna ulaşılır. Roman, doğanın yaşamsal varlığının, değerinin orman üzerinden dile 

getirilişidir. Bir diğer nokta ise bu vurgunun orman - kent karşıtlığı üzerinden 

yapılmasıdır. Ormanın içindeki ağaçlardan otlara, hayvanlardan türlü türlü bitkilere ve 

sulara kadar geniş ve adeta sonsuz bir mekânın varlığı kentteki yaşamdan çok daha 

farklı başka türlü mekânsal bir varoluşu ifade eder. Emin’in kentteyken çevresini 

gözlemleyişi içerisinde gördüğü manzara bu karşıtlık üzerine düşünmemizi sağlar. 

 

Farkına varmaksızın göğe yükselen yapıların üstünde hızlıca göz gezdirip yine en 

uç noktayı belirlemişti; bakışıyla, orda burda seçilen paslı bacaların birbirlerine 

olan uzaklığını ölçüyor, ziftli duvarların kapladığı alanı boşluklarla karşılaştırıyor, 

çanak antenleri su depolarına, tepeleri ışıyan ağaçları bulutlara oranlıyordu (Tekin, 

2013, s. 10). 

 

Anlatıcının şehrin görünüşünü Emin’in gözüyle verdiği bu bölüm, romanın ilerleyen 

satırlarında Emin’in içinde gelişen orman duygusuyla karşılaştırılınca daha da dikkat 

çekici hale gelir. Emin şehrin duvarlarını, bacalarını görür sonra ormana gider. 

 

Kent çanak antenleri, bacaları barındıran bir ormandır. Emin ise içinde eski zamanların 

ruhu olan bir roman karakteri olarak ormanı seçecektir. Romanın bu noktasından sonra 

kente ait görüntüler azalır. Artık romanın atmosferini ormanın varlığı ele geçirir. Yine 

de anlatıcı bu paragrafla yüzünü ormana dönen Emin’in geride ne bıraktığını  göstermiş 

olur. 

Emin’in içinde uyanan eski zamanların ruhu ve Yasemin’in ormana gidince hissettiği 

zamanda geri gitme duygusu Ormanda Ölüm Yokmuş’un insanlığın doğaya ait köklerine 

karakterler aracılığıyla bağlandığını gösterir. Emin ve Yasemin'in ormanda aradıkları 

duygu da bu zamansızlık ve geçmişe bağlanma durumuyla ilgilidir.  

  



52 

Unutma Bahçesi ise doğa duygusunun ve duyarlılığının mekânın varlığı ve kuruluşu 

üzerinden karakterler sayesinde belirdiği  bir romandır. Roman bu yönüyle Ormanda 

Ölüm Yokmuş'a yaklaşır. Bu iki romanda da bahçe ve orman mekân olarak romanların 

karakterleri haline gelmişlerdir. 

 

Unutma Bahçesi, Şeref karakterinin kurduğu bahçenin varlığı etrafında doğa ve düşünce 

odağında ilerleyen bir anlatı yapısını barındırır. 

 

Romanın doğa düşüncesine yaptığı göndermelerin yaşamsal boyutu karakterlerin 

Unutma Bahçesi’ne geldikten sonra gösterdikleri doğa algısı üzerinden yapılanır. 

Burada Şeref doğaya bakışıyla öne çıkar. Şeref’in doğaya yaklaşımı romanın gidişatını 

belirler. Ayrıca Tebessüm’ün doğayı duyumsama biçimi de Şeref’in bakış açısı üzerine 

geliştirdiği düşünceler ile yakından ilgilidir. 

 

Unutma Bahçesi’nde romanın ana karakterlerinden Şeref’in doğa, yaşam ve varlık 

odağındaki düşünsel arayışları öne çıkar. Onun doğa odaklı arayışı Ormanda Ölüm 

Yokmuş’taki Emin’i de hatırlatır. Benzerliğin temel noktası aslında ikisinin de kent 

yaşamına ait dönemleri hayatlarında geçirmiş olmalarıdır. Şeref, Unutma Bahçesi’ne 

gelerek hayatına doğayı eklemeyi seçer. Emin ise ormana giderek doğaya dönüşünü 

gerçekleştirmeye çalışır. 

 

Şeref’in doğayı kendine özgü bir biçimde duyumsadığı fark edilir. Doğanın ikizliğine 

dair söyledikleri onun doğayla iletişim kurmayı başardığını gösterir. 

 

“Doğada insanı düşlere sürükleyen böyle bir ikizlik durumu vardır. Aynı şeyin 

büyüğü, küçüğü, bitkisi, hayvanı, insanı... Bir yerlerde dünyanın ikizi uçuyor 

olmalı, doğa bana bunu söylüyor, kendisinin bir ikizi olduğunu...” (Tekin, 2014). 

 

Şeref’in doğaya yakın  kişiliği onun romandaki diğer karakterlere olan yaklaşımını da 

belirler. Şeref Unutma Bahçesi’ne gelenlerin doğaya bakışlarını değiştirmek ister. 

Onların ön yargılarının üzerine giderek bunu yapmaya çalışır. Tebessüm’ün doğayı 

farklı gözlerle görmesini sağlamak ister. Romanda anlatıcı konumunda olan Tebessüm 

de bunun farkındadır. 

  



53 

Daha şişelerin sıkıntısını üstümden atmadan, karaböceklerin nasıl yürüdüklerine 

dikkat edip etmediğimi sordu. Etmişimdir herhalde ama gözümde canlanmadı. 

‘Yerde kürek çeker gibi yürüyorlar, dikkat et bundan sonra... Onların yürüyüşlerine 

bakarak gelecek zaman için bir kayık tasarladım... Görmek ister misin? 

Karaböcekler, toprağı su gibi hissediyor... Kesin... Eminim... Bak nasıl kürek 

çektiklerine, unutma...’(Tekin, 2014, s. 14). 

 

Karaböcekleri, Şeref diğer insanların gördüğünden farklı görür. Aslında onların 

varlığından yaşayış, biçiminden bir sonuca vararak yaşantı biçimi aramaya çalışıyor. 

Böyle düşünüldüğünde Şeref’in arayış biçiminin doğadaki varlıklara bağlı ilerleyişi 

önemlidir.  

 

Şeref'in doğaya dair arayışının, düşünme biçiminin en önemli odak noktalarından birini 

de unutma fikri oluşturur. Şeref insanlığın geçirdiği süreçlerden bir tür rahatsızlık 

duymaktadır. Geçen yüzlerce binlerce yıl insanlığın özüne dair çok önemli bir bilgiyi 

insanın elinden almıştır. Şeref burada da doğadan yana tavır almak istediğinden bugüne 

kadar geçen süreçte insanlığın inşa ettiği her şeyden ve ilerlemeci bakış açısından uzak 

durmak istemektedir. Bunun yolunun da unutmaktan geçtiğini söyler: 

 

Ben bir şey biriktirmiyorum, unutuyorum her şeyi, biriktirmekten vazgeçtim senin 

gibi, bana kalsa, gelin hep beraber geçtiğimiz bin yılı, iki bin yılı, geride 

bıraktığımız binlerce yılı unutalım, geleceğe doğru ilerlediğimiz düşüncesinden 

kurtulalım, hep birlikte ilkelleşme yarışı başlatalım, geçmişe doğru bir maceraya 

atılıp adım adım bulunduğumuz, keşfettiğimiz, yaptığımız her şeyi kaldıralım 

ortadan... Kafamda böyle şeyler var ama merak etme, kalkıp insanlara bunları 

anlatmıyorum (Tekin, 2014, s. 194). 

 

Şeref’in sözlerinin ilkelleşmeye ve ilerlemeye dair yaptığı vurgu bir karşıt durumu 

ortaya çıkarır. Şeref'in doğaya dair varoluşsal olarak aradığı düşünce ya da duygu 

durumu da burada gizlidir. Şeref ilerleme fikrine karşıdır. İlerlemeci anlayışın doğayı 

dönüştürücü tavrı insanlığın elinden içinde yaşattığı doğa duygusunu almıştır. Şeref'in 

unutma düşüncesi de bu doğrultuda anlam kazanır. 

 

Şeref'i çok yakından takip eden Tebessüm’ün doğaya bakışı da Şeref'in düşünceleri ve 

yol göstericiliği etrafında şekillenecektir. Tebessüm, Şeref’le yaptığı konuşmalarda 

onun doğaya bakışını öğrenir. Şeref de eski insan topluluklarından dem vurmaktadır. 

 

Eski insan topluluklarının hayatı kavrayışı, Kızılderililerin doğayla kardeşliği, 



54 

şamanların uçma deneyimine filan kendimi heyecanla kaptırmışken, sesimizin 

bomboş bir sessizlikle yankılanmaya başladığını hissettim (Tekin, 2014, s. 57). 
 

Şeref’in eski insan topluluklarını Tebessüm’e anlatmasından onun bu tür yaşam 

biçimine gösterdiği ilgi de anlaşılır. Şeref’in doğayı arama biçimindeki asıl özgünlüğün 

“unutma” kavramı etrafında şekillendiğini yeniden vurgulamak yerinde olacaktır. 

Unutma Bahçesi’nin varlık amacı da unutma ile ilgilidir. Bahçedeki karakterlerin 

yaşamlarının önceki kısımlarından sonra bahçeye gelme sebepleri de unutabilmek 

amaçlıdır. Unutmanın nasıl gerçekleşebileceği ise romanın doğaya bağlandığı 

noktalardan en önemlisini teşkil eder. İnsanın doğanın içerisinde bir nesne olarak 

varlığını sürdürdüğü zamanlardan çok farklı olarak bir özneye dönüşüp onu dışarıdan 

görmeye başlaması unutabilme durumunu da belirler. Doğayı dışarıdan görmek, onu 

nesneleştirmek tarihsel süreç içerisinde bilginin taşınabilmesiyle olmuştur. Bu, unutma 

durumunun tersidir. Bilgiyi taşımak, kayıt altına almak aslında unutmamaya bir çözüm 

olarak görülebilir. Böyle düşününce Şeref'in unutma ve ilkelleşme kavramlarıyla 

anlatmak istediği daha net olarak anlaşılır. Doğanın karşısında bir özne konumuna 

gelmek bilinç düzeyini de değiştirmiştir. Bu bilinç hali içerisinde unutma kavramından 

ne kadar bahsedilebilir? Romanın önümüze getirdiği unutma kavramı ya da unutabilmek 

aslında tamamen doğadan uzak oluşumuzla ilgilidir ve doğayla aramızdaki temel 

farklılıklardan birine de göndermede bulunur.  Unutma Bahçesi bu düşünceyi Nietzsche 

aracılığıyla ortaya koyar.  

 

Bak şu yanından otlanarak geçip giden sürüye: dün nedir, bugün nedir bilmez, 

oraya buraya zıplar, otlanır, dinlenir, geviş getirir, yeniden zıplar, hep böyle 

sabahtan akşama, günden güne, haz ve acısıyla sıkı sıkıya ânın boyunduruğuna 

bağlıdır. Bu yüzden de ne hüzünlenir ne sıkılır. Bunu görmek insana koyar, çünkü 

o, hayvan karşısında insanlığıyla böbürlenir, ama gene de onun mutluluğuna 

kıskançlıkla bakar - zira tam istediği budur, hayvan gibi ne hüzünlü, ne sıkıntılı 

olmak, ama boşunadır bu istediği, çünkü o bunu hayvan gibi isteyemez. İnsan sorar 

herhalde hayvana: niye bana mutluluğunu anlatmıyorsun da öyle bakıp 

duruyorsun? Hayvan da yanıt vermek ve şöyle demek ister; şundan dolayı ki, ben 

söylemek istediğimi hemen unuturum - ama bu yanıtı da hemen unutur ve susar. 

İnsan da şaşkınlığıyla kalır. 

Ama kendi kendine de şaşar, unutmayı öğrenememesine, ve geçmişlere sürekli asılı 

kalmasına: ne kadar uzağa, ne kadar hızlı koşarsa koşsun, zincir de yanında koşar 

(Tekin, 2014, s. 267). 

 

Nietzsche’den alıntılanan bu kısım bir nevi romanın merkezindeki düşünceyi ve soruyu 

da ortaya koyar. İnsan ve doğa arasındaki farklılıklardan birinin unutabilme meselesi 



55 

olması ve insanın bunun arayışına düşmesi ilgi çekicidir. Roman bu konuya Unutma 

Bahçesi üzerinde odaklanır. Romandaki karakterler kentten bahçeye gelirler. Onların 

yaşamları buraya gelince değişir. Unutma Bahçesi onları doğayla baş başa bırakmaya 

çalışır. Unutabilmek için doğaya dönüşebilmek gerekmektedir. Doğanın şehirden 

görünen yüzü karakterleri korkutsa da Şeref onları doğaya katmak ister. 

 

Bana sorarsanız yılanların oradan oraya süzüldüğü bir bahçede insan her şeyi daha 

çabuk unutur, acı veren anılar uykuya dalar (Tekin, 2014, s. 139). 

 

Doğaya dönerek unutabilmek ancak bahçe sayesinde olabilecektir. Bu açıdan 

bakıldığında Unutma Bahçesi’nin dünyadan soyutlanmış halinin önemi de görülür. 

Bahçe insanların doğaya dönük tarafını aramalarını da sağlar. Ancak bu kolay değildir. 

Çünkü modern hayattan gelen herkes beraberinde oranın ruhunu da getirir. Bir yaşam 

alanı olarak Unutma Bahçesi de bu ruhu kırarak yerine doğanın merkezde olduğu bir 

ruh inşa etmek için vardır. Böylece mekânın varoluşsal boyutu, insanın doğaya bağlı 

tarafını yeniden ortaya çıkarmaya çalışmış olur. 

 

Şeref'in eski insan topluluklarının hayatı kavrayışlarını ele alışı Unutma Bahçesi ve 

Ormanda Ölüm Yokmuş arasındaki önemli bir benzerliği de ortaya çıkarır. Ormanda 

Ölüm Yokmuş'ta Emin de içinde eski zaman ruhlarının uyanmasıyla ferahlar hale 

gelmişti. Bununla beraber Yasemin'in de ormanda eski zaman topluluklarını hissetmesi 

benzerliğin boyutlarını artırır. Her iki romanda da karakterlerin arayışlarında eski 

zamanların -yani insanlığın doğayla birlikte yaşadığı zamanların- ruhunun aranması 

romanların insan doğa birlikteliğine yaptığı vurgunun önemini gösterir. 

 

Unutma Bahçesi ve Ormanda Ölüm Yokmuş'un geçmişe, geçmişteki doğa-insan 

uyumuna yaptığı göndermenin daha belirgin hali Muinar'da görülür. 

 

Unutma Bahçesi ve Ormanda Ölüm Yokmuş'ta karakterlerin yaşadıkları arayışta bir 

ikilik durumu da belirir. Yasemin ve Emin, Şeref ve Tebessüm doğaya dair 

arayışlarında birliktedirler ya da birbirlerine yol gösterirler. Muinar'da da benzer bir 

durum vardır. Elime'nin içinde uyanan Muinar ona yol gösterecektir. Bu açıdan 

baktığımız da bu ikilik durumunun bir tekliğe evrildiğini de söyleyebilriz. Yasemin ve 



56 

Emin'in, Şeref ve Tebessüm'ün arayışlarındaki ortaklık üzerinden, doğa arayışı 

düşünüldüğünde de bu ikilik durumun bir tekliğe, düşünsel anlamda bir tekliğe 

evirildiği dile getirilebilir. 

 

Muinar’da ise doğanın, insanın özellikle de kadının içinde yaşayan tarafına vurgu 

yapılır. Muinar çok çok uzun yıllar boyunca dünyayı dolaşmış, kadınlara asıl ait 

oldukları kadim ruhu hatırlatmaya çalışmış bir karakterdir. Zamansızlığı ve 

mekânsızlığı onun bir masal kahramanı gibi algılanılmasını da sağlar.  

 

Muinar eski zamanlarda yaşamış bir karakterdir. Sonra zaman içinde başka başka 

kadınların içinde uyanmaya başlar. O, içinde uyandığı kadınlara kaybettikleri duyguyu, 

ruhu hatırlatmak ister. Elime’nin içinde uyandığında da ona doğayı hatırlatacaktır. 

Elime’nin varlığını doğaya eklemeye çalışacaktır. Muinar ve Elime’nin daha ilk 

konuşmalarında yani Muinar’ın Elime’nin içinde uyandığı ilk anda ikisi arasındaki 

etkileşimin doğa odağında olacağı da anlaşılır. 

 

Kafan durulmayacak sanmıştım, sözlerimi sözlerimden ayırmaya başladın, şu 

belirsiz havadan çıkaralım ilişkimizi” dedi, “sende gök sevgisi var, bende yer 

sevgisi.”  

“Göğsümden sızıp içime yerleştin,” dedim, bir adın var mı? Sana nasıl 

sesleneceğimi söylersen... Sözlerimizi ayıramayacak olsaydım, günümü zamanımı 

şaşırırdım (Tekin, 2006, s.  9). 

 

Romanın gidişatını ve düşünce dünyasını Elime ve Muinar’ın konuşmaları 

belirleyecektir. Elime, Muinar’ı anlamaya çalışır. Muinar, zamanla Elime’nin içinde 

doğa duygusunu uyandırmaya başlar. 

 

Dikkat çeken başka bir nokta ise yine kent - kır karşıtlığının sezdirilmesiyle başlar. 

Elime, Muinar’a kentli olup olmadığını sorar. Muinar’ın cevabı ise zamansızlığı ve 

mekânsızlığı üzerinedir.  

 

Sırtımı ağaca yaslayıp, “Kentli misin peki?” diye sordum. 

“Değilim yok, coğrafyası gizli bir kocakarıyım, her kadının içinde benim gibi bir 

kocakarı uyur derinde, uyanması şans işi, şarta bağlı,” dedi (Tekin, 2006, s. 11). 

 

Burada Muinar’ın kentli olmayışını öğrenmek önemlidir. O, “kocakarı” ruhunu taşır. 



57 

Yani insanlığın modern yaşamdan uzak tarafını temsil eder. Bu yönü onun doğaya 

yakınlığını net biçimde ortaya koyar. Kocakarı imgesi doğayla barışık karakterlerin 

imgesini taşır. Kadının doğayla bütünleşmiş yanını hatırlatır. Doğanın yaşamı sürdüren, 

doğurgan tarafı ve kadın arasındaki benzerlik bu noktada önemlidir. Muinar'ın kadın ve 

doğa arasındaki özdeş tarafı vurgulaması bu açıdan önemlidir. 

 

Muinar’ın Elime’nin içinde uyanarak ortaya koyduğu imge Latife Tekin’in ilk romanı 

Sevgili Arsız Ölüm’den başlayarak Muinar’a gelen süreçte gösterdiği doğa-kadın  

yakınlığına bağlanır. Muinar’ın yansımaları Dirmit’te, Atiye’de, kondulu kadınlarda, 

Yasemin’de ve Tebessüm’ün düşüncelerinde görülebilir. Roman böylece insanın 

içgüdüsel olarak doğadan kopmayan bağını kadın üzerinden bir kere daha vurgulamış 

olur.  

 

Bundan sonra romanın yönünü Muinar’ın Elime’ye yol göstericiliği belirleyecektir. 

Muinar, Elime’ye adeta doğayı öğretir ve çevresini fark ettirir. 

 

Yol mu ayağına uymuyor, ayağın mı yola, toprakla mı kavgalısın, rüzgârla mı, 

yürüyüp gidemiyorsun doğruca (Tekin, 2006, s. 29). 

 

Bu satırlar Elime’nin doğadan kopuk yanını bir çırpıda Muinar sayesinde ortaya koyar. 

Bundan sonra ise Elime’nin içinde doğanın ruhu uyanmaya başlayacaktır. Çevresine de 

bu gözle bakmaya başlayacak ve doğa duyarlılığı artacaktır. 

 

Gitsem de susmayacak Muinar, kalsam da, kayaların arasında dolanmaya başladım, 

çıt olsa dönüp bakıyorum, yavru bir kertenkele kuyruğunu kıvırsa soluğumda bir 

dalgalanma... 

İçime yerleştikten sonra, kulağım o kadar hassaslaştı, hiç öyle sıkıntılarım yokken, 

dünyanın bütün seslerine geç kaldığım duygusuna kapılıyorum, görünmez telsi bir 

canlının anteni dolaşsa, 'Git şunu çöz diyebilir.' (Tekin, 2006, s.  31). 

 

Muinar'ın yol göstericiliğiyle Elime’nin doğayı görüş biçimi de değişir. Elime, artık 

doğanın canlılığını fark etmiştir. Muinar, onun içinde doğanın parçası olma duygusunu 

uyandırır. Muinar’ın uyandırdığı bu duygu insanlığın geçmişindeki doğanın nesnesi 

olabilme yani ondan ayrılarak ona bakma değil onunla bir olma durumudur. Böylece 

Elime’nin hayatına da doğa eklemlenmiş olur. Romanda bu şiirsel bir hale de bürünür.  



58 

 

Yatağımda hafifçe doğrulup gözlerimi odanın karanlığından pencerenin dışında, 

yeni yapraklanmış meşe ağacına verdim, ince dal uçlarında dolunay ışıltısı 

titreşiyormuş gibi yavaşça hareketlendi ağaç, ikimizin bakışı karışmış gibi geldi bir 

an, ürperdim, Muinar anlamadığım bir dilde mırıldanıyor, ağaç onun seslenişinin 

ritmine uymuş, dans ediyordu, kağıdıma dalını uzatan meşe... (Tekin, 2006, s. 167). 

 

Latife Tekin’in iyi edebiyatı doğaya ekleyebilme düşüncesinin burada yeniden belirdiği 

görülür.” Kâğıda uzanan meşe” de bunun imgesel görünüşü olarak ele alınabilir. Roman 

böylece insan yaşantısının doğaya yakınlığını vurgulamış olur.  

 

Muinar’ın doğa ve insana dair sözleri devam eder romanda. Muinar doğa ve insan 

bağını vurgularken bu bağın aşınmış biçimini de ince bir duyarlılıkla dile getirir.  

  

- Merak etme sudan çıkamaz balıklar... Biliyor musun, çiçek açmayan otların yüzü 

yokmuş gibi geliyor bana, çiçeği solmuş otlar gözüme yüzünü yitirmiş gibi 

görünüyor, ben kendimize de bu duyguyla bakıyorum hep, insanın çiçeği de yüzü... 

Bedenimizin üst ucunda açmış olan çiçek... 

Yarı gövdesiyle önüme uzanıp gözlerimin içine baktı. 

- Kökü neresi peki, göbeğimiz mi? 

- Doğru, evet, göbeğimiz tabii, kökümüz kopmuş... (Tekin, 2006, s. 190). 

 

Muinar’ın Elime’nin içinde uyandıktan sonra onu çıkardığı yolculuk, insanın doğayı 

kaybettiği ve içinde uyanması gerekenin de doğa olduğu düşüncesine uzanır. Muinar ve 

Elime’nin doğada yaptıkları gezintiler ve konuşmalar belirli bir arayışa doğru gider bu 

yüzden. Ormanda Ölüm Yokmuş ve Unutma Bahçesi de bu arayışları barındıran 

romanlardı. Yasemin ve Emin’in, Tebessüm ve Şeref’in konuşmalarının odağı, Muinar 

ve Elime’nin konuşmalarına benzer. Arayışlar aynıdır. İnsanın doğaya sımsıkı bir bağı 

vardır ve bu ortaya çıkarılmalıdır. Muinar’ın kişiliği bunu aynı zamanda kadın 

duyarlılılığı ve kadın - doğa yakınlığı üzerinden de ortaya çıkarmayı başarmıştır. 

 

Romanlar insanın doğaya ait tarafını roman karakterlerinin varlığında ortaya koyar. 

Milyonlarca yıl doğanın bir parçası olarak yaşayan insan onu hâlâ içinde taşımaktadır. 

Sadece kent, modern hayat bunun görünürlüğünü engeller durumdadır. İlk roman 

Sevgili Arsız Ölüm'ün ilk bölümünün odaklandığı köy yaşantısında bu engeller yoktu. 

Doğaya yakın bir yaşam biçimi roman karakterlerinin varoluşlarında etkin olarak 

görülebiliyordu. Sonradan göç aslında doğanın varlığını kısıtlayacak bir yaşam biçimine 



59 

giden yolu açmıştı. Benzer durum somut olarak Berci Kristin Çöp Masalları'nda da 

ortaya çıkar. Çöplük yaşamın doğaya ait tarafına en büyük engeldir. Buna rağmen bu iki 

romanda da karakterlerin doğaya varoluşsal olarak bağlı olduklarını onu dışardan 

gözlemlemediklerini yeniden  belirtmek yerinde olacaktır. Ormanda Ölüm Yokmuş, 

Unutma Bahçesi, ve Muinar'da ise karakterler doğadan kopuşun biçimlendirdiği ruh 

halleriyle en başta var olurlar. Sonradan yaptıkları arayış onları doğaya götürür. Bu 

açıdan bakıldığında romanlar doğanın insan varoluşundaki yerini belirlerken iki farklı 

durumu ortaya koyar. Bir tarafta doğanın merkezde ve insandan ayrılmamış olduğu 

yaşam biçimi diğer tarafta ise doğayı dönüştürmüş ve bunun sonucunda da onu 

kaybetmeyle karşı karşıya kalmış düşünce biçimi vardır. Her iki durumda da insanın 

varoluşsal olarak doğaya yakınlığı ortaya çıkar.  



60 

 

2. 2. Dönüştürülen, Tüketilen Doğa 

 

Latife Tekin, insanlığın içinde yaşattığı doğa duygusuna vurgu yaparken diğer taraftan 

doğayı dönüştüren hatta yok eden tarafını da ortaya koyar. İnsanlığın doğayla kurduğu 

iletişimin sorunlu tarafını da keşfetmiştir. Doğadan ayrılamayan yanımızın yanı sıra onu 

ötekileştiren, onun karşısında kendini bir özne olarak konumlandıran tarafımız da 

vardır. Latife Tekin insanlığın bu yönünü romanlarına yansıtırken mekânların imgesel 

güçlerinden yararlanır. Karakterlerin yaşamsal çıkmazlarını önümüze koyar. 

Romanlarda özellikle felsefi düşüncenin etrafında zamanla şekillenmiş doğa algısının 

insan yaşamlarındaki görüntüleri rahatlıkla gözlemlenir. Mekanik dünya algısından - 

ilerlemeci doğa kavrayışına kadar giden sürecin iz düşümleri köyden kente, oradan 

ormana kadar anlatılarda görünür hale gelir. Latife Tekin’in anlatı dünyası bu değişimin 

etkilerini doğadan yana tavır alarak ortaya koyar. Onun doğa duyarlılığı insanlığın tarım 

toplumundan sanayiye geçiş sürecinin ve modern dünyanın doğayı tüketiş biçimlerinin  

ortaya çıkardığı çarpık kavrayış biçimlerini ironik biçimde ortaya koyar.  

 

Sevgili Arsız Ölüm'de doğayı içselleştirmiş karakterler vardır ancak Alacüvek köyü de 

modernleşmeden ve doğanın dönüştürülmesinden etkilenecektir. Taçın Dağı'ndaki 

maden arayışı bu durumu çok iyi örnekler. Berci Kristin Çöp Masalları'nda ise 

dönüştürülen ve tüketilen doğa daha belirgin olarak ortaya konur. Bu açıdan Berci 

Kristin Çöp Masalları tüm romanlar arasında öne çıkar. Doğanın tüketilişine, 

dönüştürülüşüne Ormanda Ölüm Yokmuş'ta Yasemin ve Emin'in duyarlılıkları 

üzerinden bir bakış getirilir. Benzer durum Unutma Bahçesi özelinde Şeref ve 

Tebessüm için de geçerlidir. Ancak Unutma Bahçesi'nde Şeref'in doğanın tüketilişine 

verdiği tepkiler dikkat çekicidir. Şeref, eko-anarşist  olarak da adlandırılabilecek bir 

tutuma sahiptir. Bu yönüyle Ormanda Ölüm Yokmuş'un karakterlerinden ayrılır.  

Muinar'da ise Şeref'e Muinar'ın bakış açısı yaklaşır. O da doğanın tüketilişi söz konusu 

olduğunda anarşist tarafını öne çıkartır. Muinar, doğanın tüketilişine ve yok edilişine 

karşı ciddi göndermeler yaparak eleştirel  üslubu barındıran bir romandır. Özellikle 

Muinar'ın tarihin birçok dönemini görmüş olması doğa-insan ilişkisinin gittikçe 

çarpıklaşan şeklinin yansıtılması açısından önemlidir. 



61 

 

Doğanın dönüştürülüşü ve tüketilişi üzerinde dururken Sevgili Arsız Ölüm'ün köy 

yaşantısını anlatan bölümü üzerinden başlamak yerinde olacaktır. Çünkü doğanın 

korunduğu köy yaşamı bunun tersini ortaya çıkarabilecek durumlarla da karşılaşmaya 

başlamıştır. 

 

Sevgili Arsız Ölüm doğanın modern zamanlarda insana en yakın olabileceği bir yaşam 

alanında yani köyde başlarken roman, aynı zamanda doğadan kente, yalınlıktan 

karmaşaya giden süreci de içinde barındırır. Romanın insanlığın doğayı mekanik 

biçimde algılayan ve onu dönüştüren yönüne yaptığı göndermeler köyün ve köylünün 

teknolojiyle, makinelerle tanışmaya başlamasıyla beraber ortaya çıkar. Köy yaşamı 

şehirden ne kadar uzak olursa olsun insanlığın geliştirdiği doğa dönüştürücü yaşam 

algısı orayı da etkileyecektir. Huvat’ın şehirden getirdiği ufak nesneler ya da otobüs 

bunun masumane ifadesi olarak görülebilir. Ama zamanla köyün kendisi ve çevresi 

değişmeye başlayacaktır. Doğanın dönüştürülmesi olgusuyla köylü de karşı karşıya 

kalacaktır. 

 

“Bu köyün yamacında, Taçın Dağı'nda maden var, oraya ocak açacağız, köye okul 

yaptıracağız, yollara asfalt dökeceğiz, tüm tarlalara, bahçelere şeker pancarı 

ekeceğiz, kapılarınıza ton ton gübre dökeceğiz, malların önüne küspe yığacağız” 

(Tekin, 1984, s. 16). 

 

Köyün yamacındaki Taçın Dağı’na maden açılması, asfalt yapımı ve şeker pancarı 

ekimi doğanın dönüşümünün köydeki başlangıç noktalarını oluşturur. Köylünün doğaya 

bağlı yaşayış biçimi bir anda bambaşka bir şekle bürünür. Maden ve şeker pancarı 

endüstriyel üretimin köye girdiğinin göstergeleridir. Köylü yeni bir yaşam biçimiyle, 

yeni bir doğa anlayışıyla karşı karşıyadır. Yeni anlayış aslında doğa düşüncesinin 

mekanikleşmiş yönünün ürünüdür. Özellikle Descartes’le birlikte doğanın mekanik 

olarak algılanması hatta hayvanların birer otomat düzeyinde görülmesi bunun 

göstergesiydi. Avcı - toplayıcı yaşam biçiminden tarım toplumuna oradan da sanayiye 

ve teknoloji odaklı yaşam biçimine giderken insanlık, doğayı mekanik olarak ele 

almıştı. Romanın bu noktası da köylüyü ve mekanik dünya görüşünü karşı karşıya 

getirir. Taçın Dağı’na köylüler hiçbir zaman faydacı bir gözle bakmamışlardır. Ayrıca 

onların topraktan aldıkları ürün de şeker pancarı gibi endüstriyel değildir. Köylüler 



62 

toprağı yaşamın gerekliliklerinden fazlası için kullanmazlar. 

 

Köye dışarıdan gelen bir düşünüş biçiminin yansımalarıdır bunlar. Bir bakıma doğaya 

bağlı yaşam biçimini ve ona bağlı olarak gelişen düşünceyi tam tersiyle  karşı karşıya 

getirir. Gübre toprağı dönüştürür, küspe hayvanların verimini ve maden de çevreyi 

dönüştürür. Roman böylece okuyucuyu önemli bir düşünsel dönüm noktasının 

yansımasıyla karşı karşıya bırakır. Dönüşümün gerçekleşmesi köylünün yaşam biçimini 

de etkileyecektir. Taçın Dağı’nda köylüler çalışmaya başlayacaktır. Doğanın dönüşümü 

yaşamı da dönüştürmeye başlar.  

 

Taçın Dağı'nı yeniden dinamitlediler. Taçın'ın güneşte ışıldayan taşını kamyonlara 

yüklediler. Alıp alıp gittiler. Alacüvek erkeğinin yarısından çoğu Taçın'da kazma 

salladı, ter döktü. Gelinler, kızlar Taçın'a azık taşıdı (Tekin, 1984, s. 19). 

 

Köylü geleneksel çalışma koşullarının yerine işçileşmiş olur böylece. Ancak bu onlar 

için iyi olarak sonuçlanmayacaktır. Doğadan daha fazla elde etmenin hırsı yüzünden işçi 

olarak çalışan köylüler Taçın Dağı’nın dinamitlenmesiyle yaşamlarını kaybederler. 

Doğanın tüketilişi başka kayıpları da getirir böylece. Madene, gübreye, şeker pancarına 

ve asfalta sahip olmak hayatı daha güzel kılmaz hem de doğayı tüketir. Romanın bu 

noktası doğanın tüketilişinin aslında görünürde fayda getirecek gibi görünse de derinde 

mâl olduğu kötülüğü gösterir. Roman, hem doğanın var olduğu yaşamsal biçimi hem de 

onu dönüştüren ve tüketen zihniyetin yansımasını gözler önüne serer. Böylece durumun 

ironik halini de ortaya koyar. 

 

Roman, insanlığın değişen doğa algısını kent ve köy karşıtlığı içinde anlatmaya devam 

eder. Kentte mekanik doğa algısı hâkimdir. Çünkü kent, bilimin geliştiği, sanayinin ve 

teknolojinin ilerlediği yerdir. Bilimin ve felsefenin aracılığıyla ilerlemeye devam eden 

doğa görüşü kent yaşamında karşılığını bulur. Akademiler, enstitüler kentin parçalarıdır. 

Köy ise bunun karşısında çok yalın bir yapıya sahiptir. Sevgili Arsız Ölüm’de bu 

karşıtlığın anlaşılmasını  sağlayan başlıca karakter Huvat’tır. Ancak kentteki değil 

köydeki Huvat ya da kenti köye taşıyan Huvat da diyebiliriz. Huvat’ın köyün ismini 

değiştirme çabası bu karşıtlığı gösterir.  

 

Neyse ki Huvat sonunda kendini toparladı, “Köyün adını 'Atom' koyacağız,' diye 



63 

yerinden fırladı. Herkes bir merakla susup Huvat'a baktı. Neden sonra Keşli Rıfat 

ayıktı. “ 'Atom' neyin nesi ki, lan?” diye sormayı akıl etti. Huvat şehirde herkesin 

atomdan söz ettiğini, atomun altından daha kıymetli bir şey olduğunu söyleyerek, 

atom hakkında ne biliyorsa sıraladı (Tekin, 1984, s. 31). 

 

Köyde Huvat’ın atomdan bahsetmesi beklenmedik bir şeydir. Her ne kadar Huvat’ın 

kente gidip geldiği bilinse de atomun bilimsel bir terim olması ve Huvat’ın bunu 

kullanması şaşırtıcıdır. Huvat’ın atomdan bahsetmesi romanın köy-kent karşıtlığı 

bağlamında köydeki ve şehirdeki doğa algısının farklılığına yaptığı vurguyu da gösterir. 

Atom doğadaki en temel maddedir. Bilimin doğayı anlama ve çözümleme konusunda 

kat ettiği mesafeyi de gösterir. Köydeki insanın ise bundan haberinin dahi olmaması 

farklılığın boyutunu ortaya koyar. Romanda atoma değinilmesi, kıymetinin 

vurgulanması bir taraftan doğa düşüncesinin geldiği evreyi de gösterir. Huvat’ın 

atomdan haberdar olması mekanikleşen ve ilerlemeci anlayışa sahip olan doğa 

düşüncesinin etki alanının geliştiğini gösterir.  

 

Sevgili Arsız Ölüm insanın doğaya ait tarafını daha çok vurgular. Özellikle Dirmit’in 

karakterinde bunu görürüz. Ancak ailenin kente göçünden sonra yaşadıkları, kent 

kültürünü oluşturan düşünsel süreçlerin bir sonucunu gördüğümüz fikrini uyandırır. Göç 

olgusu büyük şehirlerin ortaya çıkmasıyla daha farklı bir noktaya evrilmiştir. Göçün, 

doğadan kopuşu getirmesi sonucu ortaya çıkmıştır. Mekanik dünya algısı büyük 

şehirleri, sanayileri inşa ederken doğadan insanı koparmıştır. Sevgili Arsız Ölüm 

mekanikleşen ve ilerlemeci anlayışla doğayı dönüştüren düşünce biçimlerinin ortaya 

çıkardığı yaşam biçimlerine böylece değinmiş olur. 

 

Berci Kristin Çöp Masalları, çoktan değişmiş ve mekanik hale gelmiş insan merkezli 

düşüncenin ortaya çıkardığı sonuçları ortaya koyar. Doğayı kontrol altına almış, onu 

istediği gibi şekillendiren insanlığın doğayı dönüştürme biçimi zıtlıklarla birlikte 

anlatılır. Berci Kristin Çöp Masalları’nda ilerlemeci doğa anlayışının izleri görülür. 

Doğanın merkezindeki en önemli maddelerden su bile dönüşür. Roman mekânları ve 

karakterlerin mekânlarla kurdukları ilişki ve çevreden etkileniş biçimleri doğa insan 

ilişkisinde insanın özne konumuna gelip onu karşısına alışının görüntüleri vardır. 

 

Gecekondu, çöp ve fabrika doğanın dönüşümünde birincil olarak karşımıza çıkan 



64 

mekânlardır. İnsanlığın yüzyıllar boyunca geliştirdiği doğa düşüncesinin yansımalarını 

görmek açısından konu ele alındığında mekân olarak çöp ve fabrikaların ön plana çıktığı 

görülür. Özellikle fabrikaların çevreye verdiği tahribat roman içinde önemli bir yere 

sahiptir. 

 

Birkaç gün içinde kurulan fabrikalarda, sabahtan akşama, sahte deterjan, renk renk 

meyve tozları, meyve suları, köpürmeyen sabunlar yapıldı. Kızlar suları şişelere, 

tozları kağıtlara doldurdu. Erkekler plastik preslerin başında elleri yana yana 

çalıştı. Çiçektepe'den sahte meyve tozları, ağız dağlayan çikolatalar öteki kondu 

mahallelerine yayıldı. Tüm kondularda suya karışınca kesilen deterjanlarla çamaşır 

yıkandı. Tüm kondularda mavi, kara meyve tozları için çocuklar ağladı (Tekin, 

1985, s. 82). 

 

Fabrikanın varlığından yola çıkılırsa, ilk önce onun yaydığı kokuların ve suların zararı 

görülür. Bu da fabrikanın varlığını, gerekliliğini sorgulama durumunu ortaya çıkarır. 

Romandaki fabrika insanlar için ecza ya da temizlik malzemesi üreten bir yerdir. Doğal 

olarak bunun sağlık getirmesi beklenir. Ancak gerçek, romanda tam tersini gösterir. 

Roman, böylece çarpıcı ve ironik bir anlatıma kavuşmuş olur. Fabrikayı ortaya çıkaran 

öncelikle mekanik dünya algısıdır. Sanayi devrimine giden süreci açan bu düşünüş 

biçimi atölyelerin, sonrasında fabrikaların açılmasını sağlayan düşünce temelini 

oluşturur. Sonrasında ise ilerlemeci doğa anlayışı ortaya çıkar. Bu da doğanın özüne 

işleyebilmeyi öğretmiştir insanlığa. İlaçlar, radyoaktivite ve çöpler bununla yakından 

ilgilidir. Tam bu noktada romanın ironiyi de kullanarak insanlığın geliştirdiği bu 

düşüncenin eleştirisini yaptığı da görülür. Berci Kristin Çöp Masalları’nın ortaya 

koyduğu doğa duyarlılığının insan merkezli düşünceye yaptığı eleştirinin odak noktası 

ironiyle birleşip belirginleşir. 

Çöplüğün varlığı da aynı ironiyi içinde barındırır. Çöplük, insanlığın doğayı 

şekillendirmeye başladığının göstergelerinden biridir. Doğaya bağlı olarak yaşayan bir 

insan topluluğunun çöplük oluşturması beklenen bir şey değildir. Ancak modern 

yaşamın büyük çöplüklere ihtiyacı vardır. Özellikle ilerlemeci doğa anlayışıyla birlikte 

doğadaki varlıkların özleri bile değişirken, bunu gerçekleştiren teknolojik süreçler 

atıkların ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Ancak bu atıkların yaşam alanlarından 

uzaklara konumlandırılmaları gerekir. Çöplüğün varlığı insan sağlığı için kötüdür ve 

doğaya da zarar verir. Roman karakterlerinin çöplükte yaşamak zorunda olması ironinin 

en etkileyici kısmını oluşturur. Çiçektepe halkı köyden göçmüş ancak şimdi çöplüğe 



65 

muhtaç kalmışlardır. Bir nevi doğadan çöpe göç etmişlerdir. Bu onların sağlıklarını da 

kötü etkileyecek ve doğayla aralarındaki bağa zarar verecektir. Roman, tüm bunlarla 

birlikte ele alındığında yine insan merkezli gelişen doğa düşüncesinin  yaptığı etkinin 

boyutu görülür. Doğayı ciddi biçimde değiştirecek ilerlemeyi sağlayan doğa 

düşüncesinin ortaya çıkardığı durum yine doğanın aleyhine olacaktır.  

 

Berci Kristin Çöp Masalları roman mekânları çerçevesinde doğanın ve insanın durumu 

üzerinden insan merkezli doğa düşüncesinin ironik bir dille eleştirisini yapmış olur. 

Romanın geliştirdiği doğa duyarlılığı böylece farklı bir düşünce düzeyinde derinlik 

kazanmış olur. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş’ta ise değişen doğa düşüncesinin yansımaları farklı bir şekilde 

ortaya çıkar. Kentli karakterlerin doğaya bakışları romanın ana öğesi olma durumuna 

gelir. Emin ve Yasemin’in yaşamları, düşünceleri üzerinden doğa insan bağının geldiği 

nokta ortaya koyulur. 

 

Romanın en çok öne çıkan karakteri olan Emin’in yaşamı kente bağlıdır. Emin’in sanata 

ve düşünceye olan bağlılığı ve kenti gözlemleyiş biçimi bu durumu ortaya koyar. 

 

Farkına varmaksızın göğe yükselen yapıların üstünde hızlıca göz gezdirip yine en 

uç noktayı belirlemişti; bakışıyla, orda burda seçilen paslı bacaların birbirlerine 

olan uzaklığını ölçüyor, ziftli duvarların kapladığı alanı boşluklarla karşılaştırıyor, 

çanak antenleri su depolarına, tepeleri ışıyan ağaçları bulutlara oranlıyordu. (Tekin, 

2013, s. 10). 

 

Emin’in kentte gözlemlediği manzara insanlığın doğadan ayrı kurduğu yaşamın resmi 

gibidir. Paslı bacalar, su depoları, çanak antenler bu manzaranın parçalarıdır. Romanın 

başında Emin’in gözünden sergilenen bu tablo onun kenti görüş biçimini de yansıtır. 

Emin kentin doğadan uzak yanını, kentin içinde sınırlandırılmış, kontrol altına alınmış 

doğaya oranlamaktadır. Emin’i ormana götürecek yoksunluk hali bu görüntüde 

mevcuttur. Emin bu doğasızlıktan ormana giderek kurtulmaya çalışacaktır. Romanın bu 

noktasında ortaya serilen görüntüler, Emin’in varlığında kent yaşamının durumuna dair 

verileri barındırır. Paslı bacalar, çanak antenler insanlığın doğaya yaptığını da özetler 

durumdadır. Doğa düşüncesinin doğayı değiştiriş biçimi, insan merkezli hali böyle 



66 

görüntüleri ortaya çıkarmıştır. Romanın ortaya koyduğu bu sahne, modern kentlerin ve 

özellikle de doğanın ihmal edildiği kentlerin bir resmidir aynı zamanda. Yüzyıllar 

boyunca insan merkezli gelişen doğa düşüncesinin çevresini ne hale soktuğu ortadadır. 

Romanın başında betimlenen bu sahne önemlidir. Devamında Emin’in doğaya, ormana 

gidişi romanın merkezine alınacaktır. Doğanın içinde bir nesne olarak var olan insanın 

zamanla özne olarak kendini konumlandırması Emin’in gördüğü dünyayı ortaya 

çıkarmıştır. Emin’in duyarlılığı da onun bu tür bir bakış açısından uzak kalmasını 

sağlayacaktır. 

 

Emin’in kent yaşamının bir parçası olarak yaşaması onu yalnızlaştırmıştır. Emin’in 

yaşadığı yalnızlık duygusu onun yaşama ve çevresine bakışını da etkileyecektir. Emin 

bu yalnızlık duygusundan kurtulmanın yolunu ormana gitmekte bulur. Yasemin’le 

beraber ormanda yaptıkları yolculuklar ise onların doğanın insanlık tarafından 

dönüştürülmesine dair düşüncelerini dile getirmelerini sağlar.  

 

İnsan berbat bir canlı, kendini korumak için her şeyi unutabiliyor, bir gün 

topladığım bütün yaprakları kaldırıp atarım diye korkuyorum, bir gün hepsini 

yaktığımı düşün (Tekin, 2013, s. 31). 

 

Emin’in insanı “berbat bir canlı” olarak görmesinin altında yatan sebep de insanın doğa 

karşısında kendini özne olarak görmesiyle bağlantılıdır. İnsan yüzlerce yıl birlikte 

yaşadığı doğayı unutup onu nasıl dönüştürdüyse Emin kendisinin de aynı şeyi 

yapabilme ihtimalinden korkuyor. Emin’in gördüğü kent ve içinde yaşattığı orman 

duygusu bu bağlamda romanın doğa ve kent karşıtlığı içinden çıkardığı doğa 

düşüncesiyle yakından ilgilidir. Bu açıdan bakıldığında Ormanda Ölüm Yokmuş’un 

doğa duyarlılığının insanlığın doğaya yaklaşımı ve onu dönüştürme biçimine nasıl 

yaklaştığı anlaşılmış olur. 

 

Unutma Bahçesi’nde doğanın dönüştürülme haline karşı ortaya koyulan doğa merkezli 

tepki belirgindir. Unutma Bahçesi, kent hayatından uzakta kurulmuş ve kendi içinde 

kapalı bir yer olarak dönüştürülen doğayı dışarda bırakan bir yerdir. Unutma Bahçesi’ni 

kuran Şeref’in böyle bir amacı vardır. Bu yüzden Unutma Bahçesi’ne gelenlerin 

arınabileceğini ve arınabilenlerin orada kalabileceğini düşünmektedir. Unutma 



67 

kavramının romanda vurgulanması da bunu gösterir. Bu yüzden doğanın dönüştürülmesi 

ve insanın özneye dönüşmesi bağlamında da romandaki unutma kavramı üzerinde 

durmak yerinde olacaktır. Şeref’in romandaki davranışlarından onun doğayı değiştiren 

ya da onu yok eden insanlara karşı sert bir tavra sahip olduğu anlaşılır. 

 

Tanrı beni bu tepeye kuş avlayan soysuzların elinden tüfeklerini alıp kıçlarına 

sokmam için gönderdi, diye bağırdığını duydum birinde. Sonra karatavuklar için 

nasıl çırpındığını da biliyorum, dünyanın her yerinde şarkı söyleyen kuşların 

avlanmalarının yasak olduğunu haykıran mektuplarını ilgili kurumlara ben 

postaladım (Tekin, 2014, s. 86.). 

 

Şeref’in bu tavrı unutma düşüncesiyle birlikte yorumlanabilir. Şeref, insanların Unutma 

Bahçesi’ne gelirken taşıdıkları bilincin farkındadır. 

 

Şeref her gidenin arkasından, “Keşke işten kaçıyor olsalar, o bile değil,” demiştir, 

“bizden kaçıyorlar, çünkü elimizde bir şey eksik, görmeye çok alışık oldukları bir 

şey... görmediklerinde sistemleri bozuluyor, çareyi kaçmakta buluyorlar. Burada 

onları kırbaçlayacak biri olsa kalıp çalışırlardı...” (Tekin, 2014: 97). 

 

Şeref, Unutma Bahçesi’ne gelenlerin doğanın bir parçası olacak şekilde düşünmek 

yerine, onu değiştiren, dönüştüren bakış açısına sahip olduklarını bilir. Bu yüzden 

unutmak önemlidir. Unutmak insanları binlerce yıl öncesine, doğanın içinde onun bir 

parçası olarak yaşanan zamanlara götürebilecektir. Şeref'in unutarak eski zaman 

insanlarının yaşayışlarına dönme isteği de bununla bağlantılıdır. Şeref'in vurguladığı 

eski zaman toplulukları doğayı dönüştürmemiş, onu tüketmemiş topluluklardı. Unutarak 

binlerce yıldır öğrenilen bilgiden, dönüştürme ve tüketme kabiliyetinden kurtulmayı 

amaçlıyor Şeref. Onun bu fikrinin farklı bir yansıması da Muinar'da görülür. Muinar'da 

vurgulanan bir unutma düşüncesi yoktur. Ancak Şeref'in üzerinde durduğu eski zaman 

topluluklarını Muinar da hatırlatır.  

 

Muinar, Muinar karakterinin, zamanı, insanlığın başından bugüne kapsayıcı biçimde 

yaşamışlığı üzerine kurulu birçok görüntüyü barındırır. Muinar insanlığın doğayla 

kurduğu ilişkinin bütün biçimlerini görmüş ve gördüklerini içinde uyandığı Elime’ye 

aktarmıştır.  

 

Muinar’ın doğayı bütünlüklü olarak ve tarihselliğiyle görüşü sayesinde romanın doğa 



68 

düşüncesinin ve doğa algısının değişimlerine yaptığı atıflar daha da netleşir. Muinar 

tarihsel süreci, doğanın yalın ve en saf halini görmüş ve bunlar aracılığıyla çevresine 

bakan bir karakterdir. Dönüşen doğanın en son geldiği noktadan duyduğu rahatsızlığı 

dile getirir. 

 

Zaman fışkırmaz demesin kimse, fışkırır, kuş cıvıltıları gibi, gemilerle ne taş çekip 

götürdüler adalardan adalara, kayalıklar dimdik suya inerdi eskiden, su yolu da 

kapandı buralarda, gök yolu da, ümitlenmişsin o kadar, bunu duymamış ol sen 

(Tekin, 2006, s. 47). 

 

Muinar, doğanın yok edilmesine tanık olmuş ve gördüklerini Elime’ye kendine özgü 

diliyle anlatmaya başlamıştır. Burada Muinar zamana da vurgu yapar. Zamanı ve onun 

değişimini anlatırken kuşlara ve adalara göndermeler yapar. Adaların yok olan doğasını 

vurgularken bunun zamansallığını da dile getirir. Bu zamansallık içinde Muinar, 

ilerlemeci doğa anlayışının neye mal olduğunu da görmüştür. Gelişen teknolojinin, 

genetiğin doğayı yok ediş biçimlerine de değinir. 

 

Başınıza gökten kuş gagası yağacak... sincapların kuyruğu kısaldı, ağaçlara 

çürütücü mantar aşılıyorlar, soluyacak havanıza sahip çıkın, kıyamet belirtisi 

bunlar, dünya kurtarır kendini, insanları üstünden kaç defa silkelemiş, dört bucakta 

binlerce var bu işletmelerden, para gücüyle ilerliyor caniler, çalılarınızı mı 

sökecekler, öyle ya, atlasınlar sınırınızdan içeri, üç evlek ormanlarınız kalmış 

(Tekin: 2006, s. 52). 

 

Muinar, sincapların kuyruğunun kısalığını, ağaçlara aşılanan çürütücü mantarları 

hatırlatarak insanlığın dönüştürme gücünün geldiği boyutları gösterir. Bununla birlikte 

doğanın da buna vereceği bir tepki olduğunu hatırlatır. Dönüştürülen doğanın yok 

olmasının sonunda insanın da yok olacağını söyleyerek yine binlerce yıllık insanlık 

tarihine vurgu yapmış olur. Doğanın yok edilişinin yok ettiği medeniyetleri görmüş 

olması Muinar’ın yapmış olduğu bu vurguyu daha da anlamlı hale getirir. 

Bunlarla birlikte Muinar, doğanın yok edilişine ve insanlığın doğadan uzak kalmasının 

ortaya çıkardığı sorunlara değinmeye devam eder. 

 

Yuttular Afrika'nın elmasını, altınını, AIDS yayıldı yakıyor kıtayı, coğrafyalarını 

şaşırıp Ağrı Dağı'na vurdular, topraklarınızı nadasa bıraktıracaklar, Avrupa'nın 

işkembesi derin, daha çok bok çıkar oradan, insanlar delirsin sevinip coşarım, 

milletler delirmesin, işimiz var sarhoş Avrupa'yla (Tekin, 2006, s. 76). 

 



69 

Muinar bugünün dünyasının nasıl yok edildiğini de vurgulamak ister. Sanayi devrimiyle 

birlikte mekanik doğa anlayışının iyice uygulanabilir hale gelmesi ve bilimin insan 

merkezli uygulamaları sonrasında tüketilen doğayı anlatır. Sömürgecilik faaliyetleriyle 

Afrika kıtasının tüketilen kaynakları, AIDS gibi ölümcül bir hastalık bu bakış açısının 

sonunda ortaya çıkmıştır. Daha çok batı düşüncesinin insan merkezli yapısının 

eleştirildiğini de görmüş oluruz burada. Özellikle mekanik doğa algısının sonuçları ve 

ardından da ilerlemeci anlayışın getirdiği dönüştürebilme gücü Afrika’nın elmaslarının 

tüketilişinden AIDS’e kadar giden yolu açmıştır.  

  

Muinar’ın anlattıkları Elime’nin içinde doğa duyarlılığının oluşmasını sağlar. Bu 

yüzden Elime de kendi çevresini bu doğrultuda çözümlemeye başlar. Muinar’ın 

düşüncelerinden hareketle kazandığı duyarlılıkla onun da yaşadığı doğanın tüketilişine 

karşı hareke geçmesini ister. 

 

Unut nereye gittiğini ;Muinar, döndün içime artık, unutamıyor musun, düzgün 

anlat ne söylüyorsan, dünyanın tuz yatakları zehirle dolmuş taşıyor, kapatsalar 

nereye gömecekler zehrini... Benim soluğumla gezip dolaşıyorsun, buralara öncelik 

tanı, Yatağan'la uğraş, altıncıların başına bela ol(Tekin, 2006, s. 131). 

 

Muinar’ın Elime’ye söylediklerinden onun insanlığa karşı sitem dolu olduğunu görürüz. 

İnsanlığın doğayı dönüştürmesinden, doğanın insan yararına kullanılabilir hale 

gelmesinden rahatsızdır. Dünyanın, doğanın dönüştürülmemiş halini “Dünya elektrikten 

önce güzeldi… (Tekin, 2006, s. 132)” diyerek tercih eder. İnsanlığın doğanın karşısında 

kendini bir nesne olarak görmeye başladığı ilk zamanlara değinir Muinar.  

 

Sarsılıp dağlarını mı indirsin, bir atı, dört köpeği usandırdınız, iki sopayı birbirine 

ekleyip alet yaptınız, yapmaz olsaydınız... Tekeri icat ettiniz, dönüp yuvarlandı 

cehenneme, biz dünyanın dilini öğreneceğimize, o bizim dilimizi öğrensin! Taşı 

sivrilttik sokarız karnına toprağın, önümüzde otlar eğiliyor, ateşi bulduk, ele 

geçirdik alevi, yakıp söndürüyoruz keyfimizce, dünya olmasa siz ateşi nereden 

buluyordunuz (Tekin, 2006, s. 153-154). 

 

Muinar’ın bu sözlerinden onun insanlığın toprağı kontrol etmeye başlayarak nasıl ilk 

adımı attığını ve sonraki sürecin de nasıl insan merkezli olarak geliştiğini çarpıcı 

biçimde ele alışıyla görürüz. Muinar’ın bilincinin ve insanlığın binlerce yıl boyunca 

doğa karşısında bir özne olarak yaptığı kıyımı anlatışının etkileyici yanı tekrar ortaya 



70 

çıkar. Muinar’ın bütünsel biçimde tarihi ve insanın doğa içindeki konumunu görüşü 

romanın merkezinin doğa duyarlılığının derinliğini gösterir. Doğa düşüncesinin insan 

merkezli gelişiminin anlatımı romanın doğa merkezli boyutunun en önemli tarafıdır. 

 

Latife Tekin’in romanları Sevgili Arsız Ölüm’den başlayarak doğayı ele alış biçimiyle 

insanlığın doğayla kurduğu ilişkiye göndermeler yapar. İlk romandan itibaren insanlığın 

doğayla kurduğu saf ve birlikteliğe dayanan ilişkiden onu dönüştüren düşünceye kadar 

giden süreç romanlarda belirginleşir. Roman karakterleri ve roman mekânları insan - 

doğa ilişkisinin uzun geçmişinin getirdiği etkileri gösterir özelliklere sahiptir. Romanlar 

bu çerçevede düşündüğümüzde insan doğa ilişkisinin değişen ve dönüşen yönlerini 

insan merkezli düşünceyi eleştirerek ele alır ve doğa duyarlılığını farklı bir katmanda 

yeniden ortaya koymuş olur.  



71 

 

3. BÖLÜM: DOĞANIN İÇSEL DEĞERİ 

 

Yazılı kültürün gelişmesi ve sonrasında tek tanrılı inançların yaygınlık kazanmasıyla 

doğaya bakış ve  dilin her alandaki kullanımı  insan merkezli hale gelmiştir. Böyle 

olunca edebiyat eserlerinde doğanın varlığı insana ait duyguların ve düşüncelerin 

anlatımında kullanılan metaforlarla sınırlanır hale gelmiştir. Ancak doğa merkezli bir 

yazılı eserde doğanın varlığı metaforların ya da tasvirlerin ötesine geçer. Bunun 

olabilmesi için doğaya ait bir dile ihtiyaç vardır. Dilin doğaya aidiyeti de doğanın 

yazılı eserde kendi varlığıyla ortaya çıkabilmesiyle olur. Doğa karakterleşerek eserlere 

girer (Gökalp -Alpaslan ve  Özdağ, 2014, s. 641; Özdağ, 2013, s. 20; White Jr., 2003, 

s. 90; Manes, 1995, s. 15).  

Doğaya ait bir dili oluşturabilmek, doğanın dilini, sesini yazılı kültürün bir parçası 

haline getirebilmek doğanın içsel değerini vurgulamakla mümkündür. Doğanın 

kendine has durumu, görünüşleri, varlığı; anlatılarda, yazılı metinlerde 

vurgulandığında doğanın içsel değeri de öne çıkar. 

Latife Tekin, en güzel sanat eserini insanların kendilerinden kurtarıp doğaya 

ekledikleri şey olarak tanımlar (Kılçer, 2017). Latife Tekin’in bu bakış açısı  onun, 

sanatı ve doğayı ne kadar iç içe gördüğünü  gösterir. Buradan hareketle romanlarına 

bakıldığında ilk romanından itibaren sanatına doğayı eklemlediği gözlenir. Doğaya ait 

unsurlar romanlarında canlılıkla ve kendi değerleriyle belirir. Ayrıca roman 

karakterlerinin doğaya bakışları, doğa üzerine düşünceleri ve doğayı hayatlarına katış 

biçimleri de aynı doğrultuda  doğa merkezli olarak ilerler. Sanatın doğaya 

eklemlenmesi fikri onun romanlarında doğanın sesinin duyulmasıyla somutlaşır. Doğa 

karakterleşerek onun romanlarına girer.  

En başta Sevgili Arsız Ölüm’de Dirmit’le birlikte doğanın varlığı hissedilir. Sonra 

Alacüvek’teki yaşama katılan doğa unsurları romanı renklendirir. Kente göçle birlikte 

doğadan uzaklaşma süreci başlasa da romanda doğa, kentin parklarında, karakterlerin 



72 

yaşamlarında, özlemlerinde hayat bulmaya ve kendini ifade etmeye devam eder.  

Berci Kristin Çöp Masalları’nda yaşam köyden kente, daha doğrusu çöplüğe 

taşınmıştır. Romanda doğanın içsel değeri ve insan yaşamındaki hayatiliği kent-köy-

çöplük karşıtlıkları üzerinden dile getirilir.  

Ormanda Ölüm Yokmuş’ta ise doğa somutlaşarak ve belirgin bir karakter olarak 

anlatıya dahil olacaktır. Orman başlı başına bir karakterdir. Ağaçlar, rüzgâr ve çiçekler 

üzerine düşünen roman karakterleri  doğaya ait unsurları varoluşsal boyutlarıyla 

değerlendirirler. 

Unutma Bahçesi’nde de Ormanda Ölüm Yokmuş’taki gibi mekân doğanın varlığını 

vurgular. Unutma Bahçesi doğanın değerinin öncelendiği, doğanın merkezde olduğu 

bir ütopyadır. 

Yazarın son romanı Muinar’da ise doğanın sesi çok belirgin olarak duyulmaya başlar. 

Doğa ve kadına dair binlerce yıllık bilginin taşıyıcısı ve aktarıcısı olan Muinar, bir 

diğer roman karakteri Elime’nin içinde uyanarak hem ona yol gösterir hem de binlerce 

yıl boyunca doğanın başına gelenleri doğadan yana tavır alarak anlatır. 

Doğa merkezli bakış açısının oluşturduğu etik değerler kapsamında, çevreci eleştiri ve 

toprak etiği düşüncesi bağlamında Latife Tekin’in romanları doğanın içsel değerini 

yansıtış biçimleri üzerinden değerlendirilebilir. Doğa, onun eserlerinde en canlı haliyle 

ortaya çıkar. Doğanın hem mekânın hem de karakterlerin varoluşlarındaki yeri belirgin 

olarak ifade edilir. Romanların bu yönü doğanın içsel değerinin odakta olduğunu 

gösterir. Buradan hareketle Latife Tekin’in romanlarında doğanın içsel değeri ve doğaya 

karşı gösterilen etik tavır belirlenirken doğanın sesi ve mekânların doğa merkezli 

kurgulanışı üzerinden yola çıkılabilir.  



73 

 

3.1. Doğanın Sesi 

Binlerce yıl boyunca insanlığın oluşturduğu kültürler, doğaya sesini duyurma şansını 

vermemişlerdir. Konuşan özne her zaman insan olmuştur. Ancak insanlığın doğayla 

birlikte yaşadığı dönemlerde, özellikle de animist12 kültürlerde durum daha farklıydı. 

İnsan dışındaki varlıkların canlılığı ve insanlarla iletişimi üzerine bir düşünme biçimi 

hâkimdi (Manes, 1996: 15-16). Ancak zamanla bu kültürel durum değişti. İnsan 

merkezli düşünce insanlığın elinden bu iletişim biçimini aldı.  

Christopher Manes “Doğa ve Sessizlik” adlı makalesinde kaybedilen iletişim biçiminin 

değerini vurgularken kültürün zaman içinde insana ait bir dil geliştirdiğini ve doğaya ait 

bir dilin artık olmadığını vurgular.13 Manes, iletişimi tekrar kurmanın ve ekolojik bilgiyi 

öğrenmenin yolunun da mecazi olarak kuşların dilini öğrenmekten geçtiğini söyler. 

Manes'ın bu yaklaşımıyla Latife Tekin'in doğayı görüş biçimi arasında benzerlikler 

vardır. Hem Dirmit'in ve Atiye'nin animistik özellikleri hem Ormanda Ölüm Yokmuş, 

Unutma Bahçesi ve Muinar'da sürekli vurgulanan eski zaman toplumları bu benzerliğin 

derinliğini gösterir. Tüm bunlarla beraber Latife Tekin bir söyleşisinde kuşlar için 

yazdığını da ifade etmiştir (Kılçer: 2017). Ayrıca Latife Tekin'in dili insanlardan 

kurtarma fikrini de vurgulamak gerekir. Her iki açıdan da bakılınca Latife Tekin'in 

doğayı önceleyen yaklaşımı Manes'ın düşünceleriyle birlikte derinleştirilebilir. Çevreci 

eleştirinin üzerinde durduğu etik yaklaşımın  da bu doğrultuda olması ve  insana ait bir 

edebiyatın yerine doğa merkezli yaklaşımı savunması da Latife Tekin'in romanlarını 

anlamada çok değerlidir. 

Latife Tekin’in romanlarında doğanın sesi ilk olarak Sevgili Arsız Ölüm’de duyulur. 

Sevgili Arsız Ölüm, ilk bölümünde köyün odakta olduğu bir romandır. Köy yaşamı 

çevresinde doğanın da öyküye sıkça dahil olduğu görülür. Doğa köy tasvirinde metafor 

                                                
12Animizm ya da canlıcılık: “ Zihinsel, hatta fiziki varoluşun kaynağını, cisim ya da bedenden 

bağımsız veya en azından aynı olan bir enerji ya da güçte bulan anlayış. Canlı ya da cansız 

herşeyin bir ruha ya da tinsel bir töze sahip bulunduğunu savunan oğreti” (Cevizci, 1999, s. 

171.)    
13 Manes’ın makalesini Özdağ, Çevreci Eleştiriye Giriş adlı eserinin giriş bölümünde  

değerlendirmiş ve edebiyat eserlerinde doğanın içsel değeriyle yer alabilmesi durumunu 

irdelemiştir. 



74 

olarak görünmez. Romanda, yaşayan bir doğa vardır. Değişen mevsimler, kuşlar, yağan 

kar, rüzgâr ayrı birer karakter olarak belirir. Böylece doğanın özgün bir biçimde 

görülerek esere eklendiği fark edilir. 

Kınalı yas zamanı, göçmen kuşlar Alacüvek'e geldiler. Genç kızlara telli duvak, 

çocuklara kum yumurta, delikanlılara oyalı mendil getirdiler. Yöncü kuşlar, 

kavaklardan kavak beğendiler. Artçılar çer çöp topladı. Üç gün üç gece Alacüvek'te 

itler uyudu, artçı kuşlar uyumadı. Bacalara, evlerin saçaklarına, çatal dallara yuva 

kuruldu (Tekin, 1984, s. 26). 

Göçmen kuşların köye gelişiyle onların köyün içindeki yaşama dahil oldukları görülür. 

Göçmen ve yöncü kuşların romana girişi romanın atmosferinde doğanın canlılıkla yer 

almasını sağlar. En dikkat çekici tarafsa buradaki doğaya ait öğelerin romanın arka 

planında bir fon oluşturmaktan çok romanın içinde kendi içsel varlıklarıyla 

belirginleşmeleridir. Doğadaki varlıkların canlı bir şekilde romana girmeleri özellikle 

kuşların roman karakteri gibi anlatıya dahil olmaları romandaki doğa merkezli bakışı 

gösterir. Roman, insan ve doğa arasına bir set çekmemiştir. Göçmen kuşlar ve yöncü 

kuşlar insanların hayatlarına onlarla birlikte yaşamın birer parçası olarak katılmışlardır. 

Hem genç kızlara, hem delikanlılara hem de çocuklara hediyeler getirmişlerdir. Böylece 

köyün genç tarafıyla doğa buluşmuş olur. 

Köyün genç ve yaşayan tarafının doğayla kurduğu yakınlık Dirmit’le beraber devam 

eder. Dirmit’in doğayla konuşması ve onu yaşantısının bir parçası haline getirmesi 

romanda doğanın özgün bir biçimde ortaya çıkmasını sağlar. Karakterlerden birinin 

yaşamında doğanın bu denli öne çıkması romanın doğayı içselleştirdiğini de gösterir. 

Sevgili Arsız Ölüm’de Dirmit rüzgârla konuşur. Bu noktada Dirmit’in animist kişilik 

yapısı da görülür. (Balık, 2013a, s. 6). 

O gün, dam uçuran rüzgâr, Dirmit'i önüne kattı. Savmanıda taylarla yarıştırdı. Üç 

olukta tazılarla dolaştırdı. Bir halı dokuyan kızların yanına bir göle yatan 

camızların sırtına attı. Dirmit'in üzümünü elinden, un kavurmasını cebinden aldı. 

Saçlarını dağıttı, ağzını burnunu kanattı. 

    - Dam uçuran rüzgâr, karnım acıktı. 

    - Toprak ye. 

    - Anneme dersin. 



75 

    - Demem 

Dam uçuran rüzgâr, karanlık bastırınca, “Cinler geliyor!” diye Dirmit'i korkutup 

eve getirdi (Tekin, 1984, s.  27). 

Romanın Dirmit’in doğayla iletişime geçtiği bu noktasında, Dirmit ve rüzgâr arasında 

kişisel bir iletişimin olduğu görülür. Rüzgâr Dirmit’e zorbalık yapan onu korkutan bir 

varlığa dönüşür. Dirmit’in yaşantısında rüzgârın bu biçimde yer alması doğanın bir 

roman karakterine dönüştüğünü de gösterir. Bu az görülen bir yaklaşımdır. Doğanın bir 

karaktere dönüşmesi romanın doğaya atfettiği içsel değeri vurgular. Romanın bu 

satırlarında yine doğanın canlandığı ve insanın sesinin yanına eklendiği görülür. 

Böylece doğa ve insan arasındaki ayrım da ortadan kalkar ve doğa merkezli bakış öne 

çıkmış olur.  

Dirmit’in doğayla kurduğu iletişim  tarihsel olarak şimdiye kadar geliştirilmiş bakış 

açısının dışındadır. Dirmit’in animist özellikleri, onun çocukluğundan kaynaklanıyor 

gibi görünse de Dirmit’in eski zaman toplumlarının duyuş biçimine yaklaştığını da 

gösterir. Aynı durum Atiye için de vurgulanabilir. Atiye doğadan yararlanarak ilaçlar 

yapabilmektedir. Oğlu Halit’i eve ve karısına  bağlayabilmek için büyü yapar. Atiye’nin 

şamanistik tarafı eski zaman topluluklarını Sevgili Arsız Ölüm bağlamında en çok 

hatırlatan öğedir.  Latife Tekin’in sonraki romanları Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma 

Bahçesi ve Muinar’da da doğa insan arasındaki yakınlık vurgulanırken eski zaman 

toplumlarının duyuş ve doğayı anlayış biçimi öne çıkarılır. Bu romanların 

karakterleriyle Atiye ve Dirmit arasında bu açıdan benzerlikler belirir. Dirmit’in animist 

kişiliği ve Atiye’nin şaman özellikleri  Emin, Yasemin, Şeref ve Muinar‘ın sürekli 

vurguladıkları eski zaman toplumlarındaki insanların duyuş biçimlerini hatırlatır.   

Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi ve Muinar’da ise bir bakıma eski zaman 

toplumları vurgusu yapılırken Sevgili Arsız Ölüm’ün ilk bölümündeki yaşantının da 

özlendiği ya da o yaşantının bir benzerinin  arandığı görülebilir. Tüm bunların etrafında 

Sevgili Arsız Ölüm’de doğanın yer alış biçiminin şimdiye kadarki  yazı, edebiyat 

sınırlarının dışına çıktığı görülür. Böylece dil insan merkezli olmaktan çıkıp doğayla 

buluşmuş olur. Kültürel olarak insanı odağa alan ve insana özgü duyguların ve yaşam 

biçiminin özelliklerini anlatan dil, Sevgili Arsız Ölüm’de doğayı da kapsayarak yeni bir 

ifade genişliği kazanır.  Burada  doğanın öne çıkarılışını ve kendi öz varlığıyla doğanın 



76 

dile gelişini vurgulamak yerinde olacaktır. Doğanın dile gelip kendi türküsünü söylediği 

bölüm bu açıdan dikkat çekicidir.  

Bu bahar, açmadan toprağa düştü tomurcuklar. 

Dediler, bir gözünü uyku tutmayanımız vardı. 

Yüreği çarpa çarpa, bir seyre duranımız vardı. 

Toplardı tek tek solup dökülen yapraklarımızı, saklardı 

     koynunda. 

Biz onun için dal sürüp yaprak verirdik, Akçalı bahçelerinde. 

Onun için tomurcuklanır, onun için kat kat açılırdık. 

Gün doğmadan koşardı, su yollarından geçer, duvarlar 

    aşardı. 

Gelmedi bu bahar, gelmedi çok bekledik (Tekin, 1984, s. 57). 

Türküde doğa dile gelir ve bahar özlemini anlatmaya başlar. Doğanın romanın bu 

noktasında dile gelişi kişileştirmenin ötesindedir. Çünkü doğanın sesi insana ait 

duygular için kullanılmaz. Doğanın kendine ait özlemleri anlatılır. Doğayı nesne olarak 

gören bir bakış açısı, özellikle de insan merkezli gelişmiş düşünce biçimi,  doğanın 

baharı özleyişini ancak roman atmosferinin çeşitliliği olarak kullanırdı. Burada ise 

doğanın saf bir biçimde kendi varlığıyla ve lirik bir ifade şekliyle ortaya çıktığı görülür. 

Romanın devam eden sayfalarında doğanın romanın içinde başlı başına bir karakter 

olarak belirdiği tekrar görülür. 

Derken, kar yağmaktan yoruldu. Rüzgâr duruldu. Bahar geldi. Tarlalar göverdi. 

Köyün yaşlı leyleği tıslaya tıslaya gelip pınarın başındaki palamut ağacına yuva 

kurdu (Tekin, 1984, s. 45). 

Doğanın bu biçimde tekrar romanda öne çıkması ve romanın karakterlerine eklenmesi 

doğaya verilen içsel değerin derinlikli olarak romanın parçası olduğunu gösterir. Karın, 

rüzgârın, tarlaların, palamut ağacının ve yaşlı leyleğin köy yaşamının parçası olarak yer 

alması ve köy sakinlerinin hayatlarının anlatıldığı gibi anlatılması da bunu gösterir. 

Yukarıdaki bölümde doğaya ait öğelerin anlatımı, onların romandaki diğer 



77 

karakterlerden ayrılmadan, kendi yaşamlarının süreçleriyle ele alındığını gösterir. 

Çevreci eleştirinin de önemsediği, Leopold’un vurguladığı doğal süreçlerin romanın 

kendine has dilinde bu şekilde tekrar belirmesi romanın doğa odaklı anlatı biçiminin  

derinliğini de gösterir. 

Sevgili Arsız Ölüm doğayı kendi içsel değeriyle anlatının içine katan bir romandır. 

Doğanın insanla ya da insanın doğayla kurduğu iletişimin tek taraflı olmadığı ve yine 

her iki tarafın da bağımsız yaşantıları görülür romanda. Romanın bu yönü insan ve 

doğanın bütünlük içinde ele alındığını gösterir. Bu bütünlüklü yaklaşım  Leopold’un 

vurguladığı “topluluk” kavramının bir görüntüsüdür. Doğayı bu şekilde odağa alan 

Sevgili Arsız Ölüm, doğa merkezli bakışın etkili biçimde ortaya konulduğu ve doğanın 

sesinin öne çıktığı bir romandır. 

Berci Kristin Çöp Masalları’nda ise doğa merkezli bakış şehrin kenar mahallesine 

kırdan göçmüş insanların hikâyeleriyle romana yansıtılır. Romanın başında karakterler 

yoğun bir biçimde doğayla mücadele ederler. Ama mücadele tek taraflı değildir. Onlar 

doğayla mücadele ederken doğa da onlara cevap verir. 

Kuşlar günlerce konduların üstünde eğri eğri döndüler. Döne ötüşe konduların 

yerini belli ettiler. Onlar ‘Cik cik bebecik’ diye gülüp uçarken yıkımcılar 

mahalleye geldiler (Tekin, 1985, s. 11). 

Kuşların yıkımcılara konduların yerini belli etmesi boşuna değildir. Çünkü mahalle 

kurulurken Çiçektepeliler, kuşlarla ve rüzgârla savaşmıştır. Mahalle sakinlerinin 

doğayla mücadelesinde doğanın verdiği karşılık roman içinde doğanın algılanış 

boyutunu da gösterir. Doğa, Berci Kristin Çöp Masalların'da da bir fon olmanın ötesine 

geçmiş ve romanın karakteri haline gelmiştir. Dam uçuran rüzgâr ve kuşlar romanın 

içinde önemli yere sahip karakterlerdir. 

Doğaya karşı mücadele bir türlü başarıyla sonuçlanamaz romanda. Köyden göçmüş bir 

topluluğun bunu bir türlü başaramaması dikkat çekicidir. Kent hayatı ancak doğayla 

mücadelenin kazanılmasıyla kurulmuş bir yaşam biçimini barındırır. Ancak köy hayatı 

tam tersi bir yaşam biçimini gerektirir. Çiçektepe sakinlerinin yaşamı doğayla uyumlu 

bir yaşantının deneyimleriyle doludur. Bundan dolayı kent hayatının doğayı tahakküm 

altına almış biçimine uyum gösteremezler. Bu yüzden daha en başından ortaya çıkan 



78 

uyumsuzluk durumu onların hayatını zorlaştırır. Romanın doğanın içsel değerini 

dışlayan bir yaşantıyla tam tersini karşı karşıya getirmesi önemlidir. Roman bu 

uyumsuzluğun yansıyış biçimlerine ve karşılıklı mücadeleye doğaya ait unsurları birer 

roman karakteri olarak katarak doğa-kent karşıtlığını vurgular. Buradan hareketle 

romanın doğayı merkeze alış biçimi de görülür. Çiçektepeliler ile doğa arasındaki bağ 

yine de tam olarak kopmamıştır. Doğa onların kentteki uyumsuz halini görüp onların 

tarafında olacaktır. Roman burada doğa-insan uyumunun değerini dramatik biçimde 

tekrar anlatır. Aynı zamanda bunu anlatırken doğaya dair unsurları ve özellikle de naif 

kuşları işin içine katarak doğanın sesini anlatının katmanlarından biri haline getirir. 

Kamyonlar çekildikten sonra çatılara eğleşmeye gelen kuşlar bulutların altından 

topluca aşağıya süzüldü. Yıkık konduların üstüne gözlerinden ıpıslak tüyler 

döküldü. Sonra topluca dönüp gittiler (Tekin 1984, s. 12). 

Kuşların kondu sakinlerinin hüznüne katılmasından sonra roman başka bir evreye geçer. 

Artık doğayla mücadele bitmiştir. Mücadelenin bitişi ise Çiçektepelilere hiç bir şey 

kazandırmayacaktır. Çünkü artık kent hayatının doğayı yok eden tarafları onların da 

yaşamına girmeye başlayacaktır. Roman bu noktada yeni bir farkındalık boyutunda 

ilerlemeye devam eder. Doğanın içsel değerinin göz ardı edildiği kent yaşamının ortaya 

çıkardığı doğa tahribatı göz önüne serilmeye başlar. 

Bu suyla yıkanan insanlarda çok geçmeden garip değişmeler ortaya çıkmaya 

başladı. Kiminin derisi soyuldu. Kiminin yüzü mosmor kesildi. Çocukların 

bedenlerinde mavi mavi benekler belirdi. İki kadının saçları beyazladı. Çamaşırlar 

maviye çalan bir renk aldı. Bu renge Çiçektepe'de 'Kondu mavisi' dendi (Tekin, 

1985, s. 20). 

Fabrikalardan yayılan atıklar Çiçektepelilerin sağlığını olumsuz etkiler. Doğadan 

uzaklaşıp kent yaşamına katılmanın ortaya çıkardığı olumsuzluklar ortaya çıkmaya 

başlar. Doğa tahribatına  rağmen Çiçektepe halkı için doğaya bağlılık tekrar önem 

kazanacaktır. Çiçektepeliler rüzgârla girdikleri mücadeleden ötürü rüzgârın onlara 

içerlediğini düşünürler. 

Rüzgâr esip durdukça Çiçektepeliler rüzgâr üstüne çeşit çeşit hikâye uydurdular. 

Rüzgârın bu tepeye sevdalı olduğunu, gelip bu tepenin başına kondu kurdukları için 

kendilerine içerlediğine inandılar. Rüzgârın adını alırlarsa durulacağını düşündüler. 

O sıralar doğan çocuklara kız erkek ayırmadan 'Rüzgâr' adını verdiler (Tekin, 1985, 

s. 23). 



79 

Rüzgârın bu şekilde Çiçektepelilerin hayatlarına, kendi içlerindeki anlatılara girmesi 

onların doğayı içsel değeriyle birlikte yeniden yaşamlarına eklediklerini gösterir. Ayrıca 

rüzgâr üzerine anlatılan hikâyeler de bu noktada dikkat çekicidir. Latife Tekin'in sonraki 

romanları Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi ve Muinar'da eski zaman 

toplumları vurgusu yapılır. Özellikle yazılı kültürden önce mitlerin, destanların ve halk 

hikâyelerinin anlatı türü olarak öne çıktığı dönemde doğanın bu anlatıların bir parçası 

olduğu görülür. Doğaya kutsal değerler atfedilir ve doğaya ait varlıkların canlılığı 

üzerinden insanlar yaşamlarını ve çevrelerini anlamlandırma yoluna giderler14. Berci 

Kristin Çöp Masalları'nda da benzer durum söz konusudur. Rüzgâr üzerine anlatılan 

hikâyeler eski animist kültürlerin izlerini barındırır. Bu açıdan bakıldığında 

Çiçektepeliler ve doğa arasındaki bağın sıkılığı da anlaşılır. Çiçektepeliler'in kente 

göçmüş olmalarına karşın kent yaşantısından çok ayrı bir kültürel yapıya sahip 

olduklarının da göstergesidir bu durum. Roman, bu açıdan bakıldığında doğanın sesini 

Çiçektepelilerin yaşamları ve yaşattıkları anlatılar  üzerinden yeniden vurgulamış olur. 

Berci Kristin Çöp Masalları, doğanın içsel değerini ciddi bir toplumsal değişimin 

yaşamsal boyutları üzerinden gösterirken doğanın sesinin kentte nasıl yok edildiğini de 

ortaya koyar. Roman, göç ve gecekondu kavramlarının birbiri ardına sıralanan ve insan 

yaşamını etkileyen süreçlerinin ortaya çıkardığı insan doğa etkileşiminin evrelerini 

yansıtarak bunu yapar. Göçle köyü bırakıp gelen insanların yaşadığı doğayla mücadele 

durumu çok ironiktir. Sonuç olarak Çiçektepe sakinleri doğayı kaybetmenin bedelini 

sağlıklarından ve yerlerinden olarak öderler. Böyleyken doğa romanda karakter olarak 

belirir ve onların yanına döner. Çiçektepe sakinleri de doğayı tekrar yaşamlarına katar. 

Ancak fabrikalar, çöplük ve kirli atıklar artık dönüşü olmayan bir yola girildiğinin de 

göstergesidir (Balık, 2013a, s. 8:  Özdağ, 2011b, s. 194) 

Ormanda Ölüm Yokmuş kent hayatının içinden doğaya dönüş isteğini ve doğanın içinde 

varoluş arayışını ortaya koyan bir romandır. Romanın doğanın içsel değerini vurgulayış 

biçimi de bu süreç içinde belirecektir. Roman boyunca doğa, orman aracılığıyla 

karakterlerin arayışları üzerinden belirmeye başlar. Ormanda Ölüm Yokmuş’ta yaşam, 

Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp Masalları’na göre farklılık göstermeye başlar. 

Roman, kent hayatına ait insanların yaşantılarına odaklanır dolayısıyla onların doğaya 

                                                
14 Ayrıca Bakılabilir:  Campell: 1995a, 1995b, 2013. 



80 

olan yaklaşımları da çok farklı olacaktır. Kent yaşamının doğayı sınırlandıran ve 

ötekileştiren tarafı, kent yaşamına özgü yabancılaşma sorunuyla birleşir. Kent 

yaşamında insan merkezli kültür hakimdir. Buradan hareketle doğanın kentte öteki 

durumuna geldiği açıktır. İnsan merkezli kültürün hâkim olduğu yerde doğanın sesinden 

bahsedilemez. 

Ormanda Ölüm Yokmuş'ta Doğanın içsel değerinin arka planda olduğu kent yaşamının 

sorunlarından kurtulmanın yolu olarak da doğa önem kazanır. 

Romanda doğa ve insan odaklı düşünme süreçleri de dikkat çekicidir. Emin’in 

yaşamıyla birlikte romanın doğaya, insana doğru düşünce odaklı ilerlediği görülür. 

Emin, doğa üzerinden yaptığı gözlemleri kendi düşünce dünyasında dile getirir. Emin, 

doğanın varlığının yaşamdaki özgün yerini belirleyecek fikirlere sahiptir.   

Yaparaklar yerli yerinde duruyordu neyse ki! Orman resimleri, taşlar... Yapraklar 

da bulutlar gibi rüzgârı görünür kılıyor, yaprakların kıpırtısı, bulutların hareketi 

olmasa boşluğun ürkütücü derinliğiyle yüz yüze kalırdık (Tekin, 2013, s. 18). 

Emin yaprakların kıpırtısı ve bulutların hareketi sayesinde boşluktan kurtulduğumuzu 

söyler. Boşluğu ürkütücü bir şey olarak vurgulaması ve bu olumsuz durumdan yapraklar 

ve bulutlar sayesinde kurtulabilme durumu onun doğaya atfettiği varoluşsal değeri 

gösterir. Doğayı bu denli değerli görmek daha romanın başından doğaya karşı anlatının 

göstereceği etik bakışın derinliği hakkında fikir verir. 

Emin ve Yasemin’in ormanda yaptıkları yolculuklar doğanın içsel değerinin öne çıktığı 

ve doğa merkezli bakışla yaşantının yansıtıldığı bölümlerdir. Özellikle ormanda 

Yasemin ve Emin’in yolculukları anlatılırken onların ruh durumlarına koşut olarak 

doğanın anlatımı dikkat çeker. Romanda doğa, atmosferin kurulmasında önemli bir yer 

edinir. Atmosfer doğayla kurulurken doğa metafor bağlamında kalmaz. Doğa romandaki 

o anın ana öznesi haline gelir. 

Yamaçlarda yüksek ağaçlar ağır ağır sallanıyordu... Sabahın pusu, ıslak dalların 

rengiyle ışıklandı birden. Yasemin sorusunu yinelerken orman keskin bir parıltıyla 

biçildi. 

Emin, koltuğunun altından kayan kitabı dertli dertli yutkunarak çömeldi.  Göle 

akan rüzgâr gözlerini yaşartmıştı. Yağmur kokusu çarpacak diye havayı korkuyla 



81 

soluyordu; üzüntüsü yüreğinden taşıveriyordu çünkü. Avcunda beklettiği yaprağı 

bile kaldırmakta zorlanıyordu; bildiklerini söze dökmek şöyle dursun (Tekin, 2013, 

s.  25). 

Doğanın romandaki anın öznesi haline gelmesi anlatının doğayı merkeze alan yapısının 

da göstergesidir. Doğanın, Emin ve Yasemin’in arayışlarında etkin rol oynadıkları 

açıktır. 

Yasemin ve Emin’in ormana gitme düşünceleri ve arayışlarını orada sürdürmelerini 

değerli bulmaları ormanın ve ormanın içindeki doğanın değerini daha da artırır. Bu 

sayede ormanın doğasının romanda dile getiriliş hali bir metafor olmaktan çıkıp roman 

karakterlerinin yaşamlarındaki varoluşsal değeriyle birlikte yaşamsal bir boyut kazanır. 

Emin için doğanın önemi ve doğaya atfettiği değerin derinliği roman boyunca Emin’in 

yaşamındaki doğaya ait nesneler sayesinde de görülür. 

Ta o günlerde kanatlı tohumlar, kozalaklar, at kestaneleri toplar, bunları cam 

kavanozlarda biriktirir, bir resim ya da heykelcik satın almaya gelen kimseleri 

yolcularken ellerine bir deniz kabuğu ya da bir kemik parçası tutuşturuverirdi 

(Tekin, 2013, s. 34). 

Emin kendine doğayı hatırlatacak nesneleri toplamıştır. Çevresinde bunlar sayesinde bir 

doğa kurmaya çalıştığı gözlemlenebilir. Emin’in evine gelenlere de bu nesnelerden 

vermesi sahip olduğu doğa duyarlılığını gösterir. Bununla birlikte Emin’in bu tavrı insan 

merkezli düşüncenin karşısında bir tavır olarak da değerlendirilebilir. İnsana ait sanat 

eserlerine karşın evine gelenlere doğaya ait nesneleri vermesi bu açıdan dikkat çekicidir. 

İnsanlara doğayı hatırlatarak aslında doğanın insan yaşamında yitirilen yerini 

vurgulamak ister. Ormana gidişinde de bu düşüncenin etkisi vardır.  

Emin rüzgâra, güneşe, yağmura kent insanın sıradan yaşamlarında atfettiklerinden çok 

daha fazla değer atfetmektedir. Onları yaşamın kaynağı olarak görmektedir.  

Asıl büyük yaratıcı her şeyi yerinden oynatan rüzgârdı ona göre; aşındıran su, 

yağmur, tapılası güneş... (Tekin, 2013, s. 34) 

Emin’in doğayı yaşamın merkezine koyması Ormanda Ölüm Yokmuş’un anlatı olarak 

doğaya karşı gösterdiği etik duruşun da göstergesidir. Roman, Yasemin ve Emin’in 

karşılıklı konuşmaları üzerinden ilerlerken onların yaşamında çok önemli bir role sahip 



82 

olan doğanın, içsel değeriyle romanda yer aldığı görülür. Ormanda Ölüm Yokmuş’ta 

doğanın dile geliş biçiminde karakterlerin arayışları öne çıkar. Ormanda aranılan duygu 

ancak doğanın anlatının öznesi haline gelmesiyle belirir.  

Doğanın etik değerinin öne çıkarılmasında roman boyunca  zıtlıkların vurgulanması da 

önemlidir. Emin ormanın büyüklüğünü, ölçülemezliğini vurgularken, Yasemin de 

ormanın zamansızlığını dile getirir. Emin ormanın sonsuzluğunu vurgularken kent 

görüntülerinin içinden gelerek bunu yapar. Kentin sınırlılığı ve doğanın sonsuzluğu 

karşı karşıya gelmiş olur. Yasemin’se ormanda yürümeye başladığında ormanın 

zamansızlığını, yaşayan ve döngü içerisinde devam eden halini duyumsar. Kentte ise 

zaman ve mekân sınırlı ve bitmeye, tüketilmeye eğilimlidir. Emin ve Yasemin’in 

düşünceleri bağlamında kent ve doğa arasındaki bu karşıtlıklar öne çıkar. Doğanın etik 

değerinin göz ardı edilmesi kent yaşamında tüketilen, sınırlı bir yaşamın doğmasına 

sebep olmuştur. Oysa doğanın içsel değerinin öne çıktığı, yaşamın doğayla birlikte 

sürdüğü bir yaşam biçimde bu sınırlılıklar ortadan kalkar. Roman doğanın sonsuzluğu 

vurgusunu orman üzerinden yaparak hem anlatıya doğanın  sesini eklemiş olur hem de 

doğanın etik değerini vurgular.  

Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp Masalları’nda doğadaki varlıkların (kuşlar, 

rüzgâr, kar ) karakterleşerek romanlara girdikleri görülür. Ormanda Ölüm Yokmuş’ta ise 

orman daha bütünlüklü bir biçimde anlatının başlıca karakteri haline gelir. Ormanın 

zamansızlığının, sonsuzluğunun roman boyunca vurgulanması ormanın içsel değeriyle 

anlatıya girdiğini gösterir. Ormanın varoluşuna ait, ormanın zamandaki ve evrendeki 

yerine ait bir bilgi romanda vurgulanır. Ormanın varlığı üzerine düşünme durumu 

belirgindir. Bu da ormanın sesinin yazı aracılığıyla duyurulduğunun göstergesidir. 

Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp Masalları’nda doğanın içinden varlıklar kendi 

sesleriyle öne çıkarken Ormanda Ölüm Yokmuş bu durumu daha ileri götürür ve 

ormanın kapsayıcılığıyla bunu yapar. 

Ormanda Ölüm Yokmuş’tan sonra kaleme alınan Unutma Bahçesi ise bir ütopya15 

çerçevesinde doğanın sesini duyurur. Bu yönüyle ormana göre daha sınırlı bir mekân 

görülür. Ancak romanın yaptığı göndermeler kapsayıcıdır.  

                                                
15 Ayrıca bakılabilir, Balık: 2013b: 317. 



83 

Unutma Bahçesi,  Şeref ve Tebessüm karakterleri etrafında ilerleyen bir romandır. Şeref 

Unutma Bahçesi'nin kurucusudur. Bahçenin kurucusu olarak aynı zamanda üzerine 

aldığı sorumluluklar da vardır. Romanın başından sonuna kadar Şeref'in doğaya karşı 

duyduğu sorumluluk düşüncesiyle hareket ettiği görülür. Bununla birlikte doğaya karşı 

duyarsız davranışlara da sert bir yaklaşım içindedir. Şeref, özellikle Tebessüm üzerinde 

etkilidir. Tebessüm, Şeref'in tavırlarını ve düşüncelerini dikkatle takip eder. Şeref de 

Tebessümle yaptığı konuşmalarda onda doğa duyarlılığı uyandıracak sözler söyler. 

Daha şişelerin sıkıntısını üstümden atmadan, karaböceklerin nasıl yürüdüklerine 

dikkat edip etmediğimi sordu. Etmişimdir herhalde ama gözümde canlanmadı. 

‘Yerde kürek çeker gibi yürüyorlar, dikkat et bundan sonra... Onların yürüyüşlerine 

bakarak gelecek zaman için bir kayık tasarladım... Görmek ister misin? 

Karaböcekler, toprağı su gibi hissediyor... Kesin... Eminim... Bak nasıl kürek 

çektiklerine, unutma’ (Tekin, 2014, s. 14). 

Şeref, Unutma Bahçesi'nde doğayı dikkatle gözlemler ve çevresine aktarır. Böcekleri bu 

kadar dikkatlice seyretmesi de bunu gösterir. Burada dikkat çekici olan ise Şeref'in 

yaptığı gözlemin doğa merkezli bakışı içinde barındırmasıdır.   

Romanın unutma düşüncesiyle kurduğu bağ da doğayla ilgilidir. En başta unutabilmek 

için seçilen mekânın bir bahçe olması bunun göstergesidir. Bahçeye gelen her yeni 

karakterin önceki hayatlarına dair getirdiklerini geride bırakması 

gerekmektedir.  Roman boyunca Şeref bahçeye katılan karakterlerden bunu bekler. 

Ancak bu konuda asla beklediğini bulamaz çünkü karakterlerin kente bağlı tarafları hep 

kendini hissettirir. Şeref de buna tepki gösterir.  

Şeref her gidenin arkasından, “Keşke işten kaçıyor olsalar, o bile değil,” demiştir, 

bizden kaçıyorlar, çünkü elimizde bir şey eksik, görmeye çok alışık oldukları bir 

şey... görmediklerinde sistemleri bozuluyor, çareyi kaçmakta buluyorlar. Burada 

onları kırbaçlayacak biri olsa kalıp çalışırlardı (Tekin 2014, s. 97). 

Şeref'in bahçeden kaçanlar için yaptığı eleştiri onların doğanın özgürleştirici tarafından 

uzak kalmalarıyla ilgilidir. Şeref bahçeden kaçanların doğaya aidiyetlerini 

kaybettiklerini vurgulamak ister bir bakıma. Doğanın özgürleştirici tarafını bırakıp 

tahakküm altında oldukları kente dönmek istemektedirler. İnsan merkezli yaşamın 

getirdiği tahakküm altında olma durumuna karşın doğa merkezli yaşamın özgürleştirici 

tarafı da bu örnek üzerinden vurgulanır romanda. 



84 

Şeref'in bahçedeki doğal yaşamın sürdürülebilirliği için takındığı sert bir tavır vardır. 

Doğaya karşı olan sorumlulukların yerine getirilmesi konusundaki yaklaşımı tavizden 

uzaktır. 

Bitkilerin herşeyle ilgisi vardır, dedi bana. Sulamadığımız çiçekleri koklamamız 

yasak şimdi. Susuzluktan kuruyan iki sekoya ağacından da bizi sorumlu tuttu 

(Tekin, 2014, s. 36). 

Bitkilerin her şeyle ilgili olduğunu düşünen Şeref'in bu fikri, onun doğa merkezli 

düşündüğünü gösteren önemli ip uçlarındandır. Aynı zamanda onu Leopold'un bütüncül 

yaklaşımı üzerinden değerlendirmenin de yolunu açar. 

Şeref'in doğa duyarlılığının boyutları Tebessüm’ün gözlemleri üzerinden belirmeye 

devam eder. Doğa haklarını koruyan bir aktivist gibi davranır Şeref.  

Tanrı beni bu tepeye kuş avlayan soysuzların elinden tüfeklerini alıp kıçlarına 

sokmam için gönderdi, diye bağırdığını duydum birinde. Sonra karatavuklar için 

nasıl çırpındığını da biliyorum, dünyanın her yerinde şarkı söyleyen kuşların 

avlanmalarının yasak olduğunu haykıran mektuplarını ilgili kurumlara ben 

postaladım (Tekin, 2014, s. 36). 

Şeref'in doğaya bu denli bağlı olmasının en önemli nedeni onun doğa odaklı fikirlerinin 

derinliğidir. Roman boyunca Şeref'in doğaya bakarak ürettiği düşünceler ve gözlemler 

romanın genel izleği içerisinde önemli yere sahiptir. Doğayı dinleyen ve doğa sayesinde 

düşünen bir tarafı vardır Şeref'in. 

Doğada insanı düşlere sürükleyen böyle bir ikizlik durumu vardır. Aynı şeyin 

büyüğü, küçüğü, bitkisi, hayvanı, insanı... Bir yerlerde dünyanın ikizi uçuyor 

olmalı, doğa bana bunu söylüyor, kendisinin bir ikizi olduğunu (Tekin, 2014, s. 

55). 

Şeref'in düşüncelerinde doğanın bu denli etkili olması onun doğanın içsel değerinin 

farkında olduğunu gösterir. Şeref'in doğaya dair düşüncelerini yol gösterici olarak alan 

Tebessüm'ün doğaya dönmeyi ve doğanın bir parçası olmayı isteyen tarafı dikkat çeker. 

Bahar, o dipdiri yumuşaklığıyla yamaçlardan fışkırsın... Ilık sessizliğiyle ruhumuza 

dolsun, içine alsın bizi, hiç dışında bırakmasın (Tekin, 2014, s. 64). 

Roman doğadan uzak kalmanın ya da doğanın hayatın bir parçası olamaması halinin 

eleştirisi üzerine kuruludur. Bu yönde yapılan göndermeler özellikle Şeref karakteri 



85 

üzerinden okuyucuya iletilir. Romandaki doğa duyarlılığının en belirgin tarafı böyle 

ortaya çıkar. 

Biz ağaçlara, çiçeklere bu kadar uzak kaldık, ne kötü, halimize bakın diye, oturup yere 

göz yaşı döküyorlar (Tekin, 2014, s. 119). 

Unutma Bahçesi, Şeref karakteri çevresinde Tebessüm'ün anlatıcılığı ışığında şekillenen 

bir romandır. Romanda doğanın içsel değerinin gösterildiği taraf da bu karakterler 

üzerinden şekillenir. 

Tebessüm'ün çevresini anlamlandırma biçiminde ve çevresiyle kurduğu iletişimin 

yansımalarında sürekli olarak doğa üzerinden yapılan göndermeler görülür. Unutma 

Bahçesi'ni tanıtmak için yapılan internet sitesindeki pet şişe görsellerinden rahatsızlık 

duyması ya da bahçeye gelen bahçıvan Cömert’i doğaya duyarlılığı üzerinden 

değerlendirmesi bu durumun anlaşılmasını sağlar. Tebessüm'ün Şeref'le kurduğu 

iletişimde de doğanın rolü önemlidir. Tebessüm ve Şeref arasında geçen konuşmalarda 

Şeref anlattığı her şeyi doğaya yaptığı göndermelerle açıklar. Doğanın şimdiki 

durumuna karşı geliştirdiği duyarlılık onun  sözlerine yansır. Tebessüm ise onu 

anlamaya çalışır. Bu süreç onun doğayla kurduğu iletişime de etki edecektir. Buradan 

hareketle Tebessüm'ün doğaya yakınlığı ile Şeref'i anlama süreci arasında bir paralellik 

vardır. Unutma Bahçesi özellikle bu iki karakterin hem birbiriyle hem de çevreleriyle 

kurdukları iletişimin gösterdiği düşünme süreçleri bağlamında doğanın içsel değerini 

öne çıkaran bir romana dönüşür.  

Şeref ve Tebessüm odağında romanın doğanın içsel değerini vurgulaması, doğanın 

sesini gelenekselleşmiş insan merkezli düşüncenin ötesine geçerek duyurmayı  

başardığını gösterir. Özellikle Şeref’in doğayı görüşündeki farklılık bunu sağlar. Şeref 

doğadaki varlıkların hareketlerini bile önemser. Karaböceklerin yürüyüşlerine dikkat 

çeker. Doğanın varlığını, işleyiş biçimini gözlemlemek isteyen ve bunu başaran bir 

karakterdir Şeref. Tebessüm de onun bu özelliğini devam ettirecektir. Şeref’in düşünüş 

biçimi de Unutma Bahçesi’nin mekânsal varlığıyla birleşerek doğanın sesini Ormanda 

Ölüm Yokmuş’taki gibi insan merkezli düşüncenin sınırlarını aşarak duyurur. 

Latife Tekin’in son romanı Muinar insan merkezli gelişen düşünme biçimlerine, sanata, 

teknolojiye karşı doğanın sesini öne çıkaran bununla birlikte insan merkezli düşünceyi 



86 

eleştiren bir romandır. 

Muinar, roman karakterlerinin doğayla olan ilişkileri ve doğayı anlama biçimlerine 

odaklanan bir romandır. Romanın başında Elime'nin içinde uyanan Muinar karakteri 

belirir. Böylece doğa üzerine konuşacak ve onu anlamaya çalışacak iki karakter daha 

olmuş olur. Aynı durum özellikle Ormanda Ölüm Yokmuş'ta Yasemin ve Emin için 

Unutma Bahçesi'nde ise Tebessüm ve Şeref için de geçerlidir. 

Elime ve Muinar’ın ilişkileri birbirine bağlı olarak ilerler. Çünkü Elime'nin içinde 

uyanan Muinar karakterinin sıradışı tarafı aslında ikisinin de aynı kişi olması durumuyla 

alakalıdır. Muinar, tarihin her döneminde kadınların içinde uyanarak onlara kadim 

köklerini ve doğaya olan bağlılıklarını anlatma rolünü üstlenmiştir. Romanın doğayı 

merkeze alıp insanlık ve doğa arasındaki tarihsel bağın güçlülüğüne yaptığı vurgunun 

başlangıcı da bu noktada belirir. 

Roman, Muinar ve Elime arasındaki ilişkinin doğa sevgisi üzerinden dallanıp bir sürü 

katmana ayrılacak biçimde ilerlemesiyle başlar.  

Kafan durulmayacak sanmıştım, sözlerimi sözlerimden ayırmaya başladın, şu 

belirsiz havadan çıkaralım ilişkimizi” dedi, “sende gök sevgisi var, bende yer 

sevgisi (Tekin, 2006, s. 9). 

Muinar doğanın içsel değerinin etkin biçimde vurgulandığı bir romandır. Elime'nin 

içinde uyandıktan sonra Muinar, onun fikirlerine etki etmeye başlar. Elime'nin düşünme 

tarzı bu noktadan sonra doğa odaklı bir hal almaya başlar. Elime, insan ve doğa 

arasındaki bağın derinliğini fark eder. Tüm bunlar doğrultusunda doğayı gözlemleyerek 

yaşantısına yeni anlamlar katar. 

Hızlandım... Aklımdan kırlangıçların uçuşlarıyla havaya harf çizdikleri, büyük bir 

olasılıkla kuşların yazıyı, insanlardan çok daha önce bulmuş oldukları düşüncesi 

geçti (Tekin, 2006, s. 15.). 

Christopher Manes, doğanın sesini duymanın yolunun mecazi olarak kuşların dilini 

öğrenmekten geçtiğini dile getirmişti. Romanın yukarıdaki bölümü bu düşünceye 

yaklaşır. Elime’nin kuşların insanlardan önce yazıyı öğrendiğini düşünmesi bir anlamda 

onların dilini çözdüğünü de gösterir. Ancak bununla birlikte Manes’ın bakış açısından 

farklı bir durum da vardır. Roman kuşlara ayrı bir değer atfetmektedir. İnsanlık için 



87 

önemli dönüm noktalarından biri olarak görülen yazının kuşlar tarafından daha önce 

bulunduğunu söylemek bir anlamda mecazi bir kullanımın dışındadır. Elime kuşların 

havada çizdikleri şekillerden hareketle bu fikre ulaşır. Bu somut bir durumdur. Aslında 

doğa merkezli bakışla doğa anlamlandırıldığında, insan merkezli düşünce kalıplarının 

dışına çıkıldığında doğada görülen her şeyin bambaşka boyutlarda algılanabileceğini de 

gösterir. 

Elime’nin kuşlar üzerine olan düşünceleri Muinar sayesinde bu derinliğe ulaşmıştır. 

Elime bunu da dile getirir. Bununla birlikte Elime Muinar’ın sesini duyarken onu ve 

doğayı özdeşleştirir.  

“Karıştırıyorsun, ben aklımdan geçirdim kuşları,” deyip bir kahkaha patlattı, deniz 

hıçkırdı sandım, dönüp baktım, dümdüz uzanıyordu sular (Tekin, 2006, s. 15). 

Muinar, Elime'ye doğaya karşı duyarlılık kazandırmak istemektedir. Muinar'ın doğanın 

menfaatlerini öncelediği görülür. İnsan merkezli bakışın doğayı şekillendiriş biçimi 

Muinar'ı rahatsız etmektedir. Bu yüzden Muinar, Elime'ye uyumu öğretmeye çalışır. 

Elime'nin uyumu öğrenmesi hem onun Muinar'ı daha iyi anlamasını hem de doğayı 

anlamasını sağlayacaktır. İnsanlığın binlerce, milyonlarca yıla dayanan bin bir türlü 

halini gören Muinar, şimdiki durumdan memnun değildir ve Elime'ye bunu anlatır. 

Hayvanlarla titreşmene karşı değilim, ineklerden önce bana el uzat, uzatacaksan, 

ikimize uyum lazım şimdi,” dedi, “sen gülerken plütonyum yüklü bir araç fırlattılar 

uzaya, kayaları, taşları duy içinde, gönenir, mutlu olurum, zaman öncesine git, 

ferahla... Kıskandığımdan uyandırmıyorum seni, insanlar rüya görürken ruhlar 

yalnızlık çekip kıskançlığa sapmazlar düşündüğün gibi, hem var, hem yok dünya şu 

anda, Mars'a ardı ardına beş fırlatış daha yapacaklar, ayağa kalkacağınıza 

güvenimiz kalmadı, roketlerin atmosfere girmesini biz engelliyoruz. 

Hırçınlaşma yine de, beni kimlere karşı kışkırtmaya çalışıyorsun, anlamış değilim 

bunu... 

Söylemeyecektim, çok yazık, bana kalsa tercihim başka biri olurdu... Bunun şiirsel 

bir hırçınlık olduğunu hissedemiyorsun ya  (Tekin, 2006, s. 26). 

Muinar, insanlığın teknolojiyle beraber geçirdiği gelişimin farkındadır ancak süreç 

içerisinde yaşamaya devam eden doğa, bu gelişimden pek de yarar sağlamamıştır. 

Muinar bu farkındalık üzerinden hareket ederek Elime'ye doğayla olan uyumsuzluğunu 

gösterir. 



88 

Yol mu ayağına uymuyor, ayağın mı yola, toprakla mı kavgalısın, rüzgârla mı, 

yürüyüp gidemiyorsun doğruca (Tekin. 2006, s. 29). 

Muinar, Elime'nin kente ait ya da insan merkezli düşünceye ait yargılarının olduğunun 

farkındadır. Bunu değiştirmek için çabalar. Binlerce yıl boyunca başka başka kadınların 

içinde uyanarak bunu gerçekleştirmeye çalışan Muinar için bir görevdir de bu aynı 

zamanda. 

Muinar'ın bu çabası boşa olmayacaktır ve sonunda Elime'nin içinde doğaya karşı 

farkındalık oluşmaya başlayacaktır. Roman açısından bunun olması önemli bir kırılma 

noktsını da teşkil eder. Çünkü Elime, içinde taşıdığı kadim ve doğaya ait ruhun farkında 

değildir. Bunu fark etmesi onun artık çevresini daha başka görmesini sağlayacaktır. 

Gitsem de susmayacak Muinar, kalsam da, kayaların arasında dolanmaya başladım, 

çıt olsa dönüp bakıyorum, yavru bir kertenkele kuyruğunu kıvırsa soluğumda bir 

dalgalanma... 

İçime yerleştikten sonra, kulağım o kadar hassaslaştı, hiç öyle sıkıntılarım yokken, 

dünyanın bütün seslerine geç kaldığım duygusuna kapılıyorum, görünmez telsi bir 

canlının anteni dolaşsa, 'Git şunu çöz diyebilir.'  (Tekin, 2006, s. 31). 

Elime’nin içinde Muinar sayesinde uyanan doğa duyarlılığı onun doğayı görüşünü de 

etkilemiş olur böylece. Doğadaki en küçük canlıların bile sesini duyar olmuştur. 

Buradan hareketle Muinar’ın Elime’ye doğanın sesini duymayı öğrettiği sonucuna da 

ulaşılır. Roman,  Muinar'ın doğaya verilen zararı net bir biçimde ve vurucu cümlelerle 

anlattığı sahnelerle devam eder. Muinar'ın bu tavrı onun doğaya karşı gösterdiği etik 

duruşun bir sonucudur. 

Başınıza gökten kuş gagası yağacak... sincapların kuyruğu kısaldı, ağaçlara 

çürütücü mantar aşılıyorlar, soluyacak havanıza sahip çıkın, kıyamet belirtisi 

bunlar, dünya kurtarır kendini, insanları üstünden kaç defa silkelemiş, dört bucakta 

binlerce var bu işletmelerden, para gücüyle ilerliyor caniler, çalılarınızı mı 

sökecekler, öyle ya, atlasınlar sınırınızdan içeri, üç evlek ormanlarınız 

kalmış (Tekin, 2006, s. 52). 

Muinar, doğanın tüketilişinin ortaya koyacağı sonuçları net bir biçimde görmektedir. 

Aslında insan ve doğanın kaderinin birbirine bağlılığını  aktarır. Doğanın tüketilişinin 

insanlığın kurduğu medeniyetleri nasıl sarstığını vurgular. Muinar'ın insanlığın kurmuş 

olduğu medeniyetleri görüp geçirmiş olarak bunları söylemesi insan merkezli görüşün 

eleştirisinin romandaki derinliği ve tarihle kurduğu bağı göstermesi bakımından 



89 

değerlidir. Muinar karakteri, doğanın değişimi ve insan eliyle tüketilişi üzerinde de  

durur. Onun ürettiği düşünce doğa merkezliliği ortaya koyar roman boyunca. Muinar'ın 

doğayı görüş biçimi onun etik anlayışının doğayı da kapsayacak ölçüde geniş olduğunu 

anlamamızı sağlar. Romanın doğa merkezli tarafı da Muinar'ın ortaya koyduğu 

düşünceler üzerinden Elime'nin yaşadığı değişime doğru genişleyerek ortaya çıkar. 

Özellikle romanın güncel olaylara doğanın tüketilişi çevresinde yaptığı eleştiriler, 

romanın etik boyutu açısından önemlidir. Muinar insan menfaatleriyle doğa menfaatleri 

arasında bir fark olmadığını da vurgulamış olur. Teknolojinin gelişip nükleer 

santrallerden, uzay mekiklerine kadar mesafe kat etmesi doğa tüketildiği sürece Muinar 

için bir şey ifade etmemektedir. Çünkü ortaya çıkan insan menfaatleri açısından değerli 

gibi görünse de etik, özellikle de toprak etiği merkeze alınıp bütünlüklü olarak 

düşünüldüğünde bunun tersi görülür. İnsan, doğa hepsi aynı topluluğun parçasıdır ve 

Muinar boyunca gelişen etik duruş da bu düşüncenin vurgulanması  etrafında gelişir. 

Sevgili Arsız Ölüm’den Muinar’a giden çizgide Latife Tekin’in doğa odaklı romanları 

doğanın içsel değerini vurgularken, doğanın kendine has sesini de duyurmayı başarırlar. 

Romanların anlatı evreni doğanın sesini duyurmaya imkân sağlayacak niteliklere 

sahiptir. En başta Sevgili Arsız Ölüm’ün köy yaşantısı çevresinde yarattığı atmosfer ve 

doğanın anlatıya katılış biçimi dikkat çekicidir. 

Berci Kristin Çöp Masalları’nda kentin yanı başında çöplükte kurulan mahallenin 

hikâyesine doğa eklemlenir. Her ne kadar çöplük doğanın tüketilişine, tahribine sebep 

olan bir yer olsa da ve fabrikalar suları, karı kirletse de doğa bir şekilde kendini tüm 

canlılığıyla hissettirir romanda.  

Berci Kristin Çöp Masalları’ndan uzunca bir süre sonra yazılan Ormanda Ölüm 

Yokmuş’ta ise doğanın sesi kentli karakterlerin arayışlarında, düşüncelerinde ve ormanın 

somut varlığında kendini gösterir. Benzer durum Unutma Bahçesi’nde de ortaya 

çıkacaktır. Ancak bu sefer mekân anlamında yepyeni bir yapı ortaya çıkacaktır. Doğanın 

sesi Unutma Bahçesi’nde kurulan dünyaya koşut olarak, Şeref ve Tebessüm’ün 

düşünceleriyle birlikte belirir. 

Muinar’ın anlatı dünyası ise doğanın sesini kadim bir doğa bilgisinin Muinar tarafından 

anlatılmasıyla duyurur. 



90 

Latife Tekin’in doğayı anlatılarına katış biçiminde şimdiye kadar gelenekselleşmiş yazı 

ve düşünce kültürünün ötesine geçmiş bir ifade biçimi vardır. Bu ifade biçimi somut 

olarak doğanın sesinin yazıda dile gelme halidir. Bu açıdan bakıldığında Latife Tekin’in 

doğa merkezli bakışının eserlerde özgün bir biçimde ifade olanağı bulduğu görülür.   



91 

 

3. 2. Roman Mekânlarının Doğa Odaklı Kurgulanışı 

Latife Tekin'in romanlarında doğanın içsel değeri ve roman mekânlarının kurgulanışı 

arasında dikkat çekici bağlar vardır. Doğanın, çevrenin yok oluşunun roman mekânları 

üzerinden çarpıcı biçimde aktarıldığını, insanın doğadan yabancılaşma, doğayla bağını 

sürekli kılma ve doğaya dönebilme arzusu çerçevesinde de romanların doğa odaklı etik 

düşünceyi geliştirdiğini söyleyebiliriz. Latife Tekin'in ilk romanı Sevgili Arsız Ölüm'den 

sonra son romanına kadar değişen roman mekânları ve onların çevre odaklı işleniş 

biçimleri de önemlidir. 

Sevgili Arsız Ölüm’le birlikte roman mekânlarında doğa merkezli kurgu öne çıkar. 

Sevgili Arsız Ölüm’ün ilk bölümünün köy ve çevresinde geçmesi bu açıdan önemli 

veriler barındırır. Berci Kristin Çöp Masalları’nda ise Çöplük yaşamı çevresinde 

doğanın değeri öne çıkarılır. Ormanda Ölüm Yokmuş ve Unutma Bahçesi, roman 

mekânlarının anlatının başlıca karakteri haline geldiği romanlardır. Muinar’da ise 

evrene ve tüm coğrafyaya dair doğa merkezli göndermeler hâkimdir.  

Sevgili Arsız Ölüm hem köy yaşantısını hem de kent yaşantısını ele alan bir roman 

olduğundan eserin mekân bağlamında doğayla olan ilişkisi dikkate değerdir. En başta 

roman karakterlerinin geçirdikleri değişimlerde yaşadıkları mekânların etkisi   vardır. 

Sevgili Arsız Ölüm'ün en dikkat çekici karakteri olan Dirmit'in yaşantısını bu bağlamda 

çözümleyebiliriz. Dirmit'in doğaya bağlılığı, onun köye olan bağlılığıyla beraber 

gözlemlenir. Çünkü Dirmit'i doğaya bağlayan aynı zamanda köyün doğaya olan 

bağlılığıdır. Köy yaşamı içinde kuşlar, otlar, çiçekler, rüzgâr ve kar köyün birer sakini 

gibi anlatılır romanda. Böyle olunca da köy, mekân olarak, doğanın içsel değeriyle 

varlığının gözlemlendiği bir yere dönüşür. Dirmit'in köye bağlılığı ve köyden gitmek 

istemeyişi de onun doğayla olan bağıyla ilgilidir. Buradan hareketle köyün Dirmit'in 

kişiliğine yaptığı etkiyi doğa bağlamında belirlemiş oluruz. Dirmit'in şehre göçmeden 

önce köyden kopamayışı romanın doğa-mekân çerçevesindeki derinliğini gösterir. 

Ama Dirmit erkeklerden, kadınlardan, çocuklardan kaçtı. Köyün içinde tek başına 



92 

dolaştı. Hem dolaştı, hem duvarlarla, su yollarıyla tomurcukları dökülmüş, 

yaprakları solmuş gül ağaçlarıyla, rüzgârla, pınarla konuştu. Bir yandan konuştu, 

bir yandan saklanacak yer aradı. Köyün tüm ahırlarını bahçelerini gezindi (Tekin, 

1984, s. 63). 

Dirmit köyden kopmakta zorlanır, kente gitmemek için saklanır bile. Çünkü onu doğaya 

bağlayan köydür. Mekânın karaktere etkisi bu açıdan Sevgili Arsız Ölüm'de 

gözlemlenmiş olur. Dirmit köyde değil de kentte yaşıyor olsaydı doğayla böyle bağ 

kuramayacaktı. Aynı şekilde romanın doğa merkezli yönünün mekân bağlamında ortaya 

çıkması da köy sayesinde olmuştur. Bununla birlikte kente göçle beraber köy – kent 

zıtlığı da ortaya çıkacaktır. İki mekânsal unsur bağlamında ortaya çıkan karşıt durum 

doğanın değerinin gözlemlenmesi açısından önemli veriler barındırır. 

Kente göçle birlikte Sevgili Arsız Ölüm mekân - doğa bağlamında farklı bir evreye 

geçer. Artık kentte yaşayan Huvat ve ailesi için doğa da farklı anlamlar taşımaya 

başlayacaktır. 

Dirmit, kente göçmüş de olsa doğadan kopmamak için elinden geleni yapar. Kente gelir 

gelmez kuşkuşotunu aramaya başlar ve nihayet evin yakınındaki bir parkta onu bulur ve 

onunla dost olur. Köpekkarını yine çok sever, ona anlamlar yüklemeye devam eder. 

Köpekkarı onun için yaşam sevinci olur. Evinin damından yıldızları seyredip şiir yazar. 

Kent her ne kadar doğanın tahakküm altına alındığı bir yer olsa da Dirmit bunu aşmayı 

başarır. Ancak ailenin diğer bireyleri için aynı şey söz konusu değildir. 

Kente gelmek yaşamak için köyden bambaşka gerekliliklerle karşı karşıya bırakır aileyi. 

İşçileşen ve yoksullaşan aile bireyleri için kış ve kar bin bir zorluğu ifade eder. İş bulma 

ve ısınma sorunu en başta belirir. Doğayla mücadele yoksullar için kent yaşamında bir 

mecburiyet halini alır. Burada da aslında doğayı tahakküm altına alma imkânlarının 

sayısız olduğu kentte, yoksulların bundan ne kadar uzak oldukları görülür. Köy 

hayatında uyum içinde yaşanan doğa şehirde bir anda form değiştirmiş gibi olur Huvat 

ve ailesi için. Bu noktadan sonra  ailenin yaşamı da değişecektir. Kent hayatı Huvat'ı 

işçileştirecektir. Zamanla Huvat işçilik ve yoksulluk durumlarından bunalıp kendini dine 

ve futbola verecektir. Doğadan kopuşun Huvat'ın yaşamında yaptığı en büyük değişimi 

böyle özetleyebiliriz. Huvat'ın bunaldığı zamanlar denizi seyretmeye gidişi de onun 

doğaya duyduğu özlemi gösterir. Atiye ise köydeki özgür ve doğayla bütünleşik 



93 

yaşamdan çıkıp eviçi yaşamın içinde bulacaktır kendini. Ailenin diğer bireyleri üzerinde 

kurmaya kalktığı baskı da kentle birlikte artacaktır. Kente göç ailenin diğer bireyleri için 

hayatı güçleştirmiştir. Ailenin erkekleri işçileşirken, ailenin kadınları eve 

kapanmışlardır. 

Romanın genel atmosferi de bu değişimi hissettirir. Romanın kente göçe kadar olan 

bölümü doğanın sesinin duyulduğu renkli ve hareketli öğeler, görüntüler barındırır. 

Romanın şehirde devam eden bölümü ise daha karanlık bir atmosfere sahiptir. Roman 

karakterlerinin yaşamları da Dirmit hariç bu karamsarlıktan nasibini alır. Atiye, Nuğber 

ve Zekiye’yi ev dışında görmeyiz. Dolayısıyla bu karamsar atmosfer onların etrafında 

derinleşir. Ayrıca Zekiye’nin dilsizleşmesi de kente göç sonrasında ortaya çıkmıştır. 

Köyüne duyduğu özlem de mekânın değişmesinin roman karakterleri üzerindeki etkisi 

bağlamında değerlendirilebilir. Dirmit doğayı bir şekilde yaşamına yeniden 

eklemleyebildiği için diğer aile bireylerinden daha farklı ve özgürlüğüne düşkündür. 

Eve bağlı kalmak istememesi bunun göstergesidir. Aile bireylerinin köy özlemleri de 

onların doğa özlemleri bağlamında değerlendirilebilir. 

Sevgili Arsız Ölüm roman mekânlarının doğaya yakınlığı ya da uzaklığı bağlamında 

karakterlerin yaşamları üzerinden değerlendirilebilecek ve doğanın insan varlığındaki 

yerini vurgulayacak öğelere sahiptir. Köy – kent karşıtlığı üzerinden romanın doğa 

merkezli yapısı belirgin biçimde öne çıkar. 

Berci Kristin Çöp Masalları mekân bağlamında Sevgili Arsız Ölüm'e göre çok farklı bir 

dünyada başlar. Yine de Çiçektepe sakinlerinin gecekondu mahallesi kurmaları 

dolayısıyla köyden göç edip kente yerleştikleri anlaşılır. Romanın mekân bağlamında 

doğaya dair ortaya koyacağı her şey  bu gecekondu mahallesi etrafında kurgulanacaktır. 

Gecekondu mahallesinin kurulduğu yer kentin çöplüğüdür. Çöplüğün ortaya çıkardığı 

çevresel durumda doğanın barınması ise neredeyse imkansızdır. Ayrıca çöplüğün 

çevresi bir sürü fabrikayla da doludur. 

Sabah naylon leğenden çatıları, eski kilimlerden kapıları, muşambadan camları, 

ıslak biriketlerden duvarlarıyla çöp yığınlarının, ampul ve ilaç fabrikalarının alt 

yanında, tabak fabrikasının karşısında, ilaç artıklarının ve çamurun kucağına bir 

mahalle doğdu (Tekin, 1984, s. 10). 



94 

Anlatıcı mahallenin kuruluşunu çarpıcı biçimde betimlerken roman mekânlarının 

tamamını da bize kısa ama öz biçimde göstermiş olur. 

Mahallenin evleri bile, naylon leğenlerden, muşambalardan yapılmıştır. Roman daha 

başında insanların yaşam alanlarının, evlerinin bile doğadan ne kadar kopuk olduğunu 

gösterir. Sonra ironik biçimde rüzgâr ve kuşlar bu derme çatma evlerin damlarını, 

çatılarını uçuracaktır. Mahalleliler doğasızlığın içinde bir de doğayla mücadele etmeye 

başlayacaklardır. Romanın güçlü,  ironik yanı vardır ve bu doğasızlık hali içinde 

doğayla mücadele ironinin en çok belirdiği bölümlerdendir. 

Fabrikaların makineleri durdu. Işıkları söndü. Tepe kopkoyu bir karanlığa 

gömüldü. Rüzgâr gece yarısından sonra konduların çatılarına yanaştı. Çatıları 

söküp kanatlandı. Çatılara bağlı beşiklerde uyuyan bebekler de çatılarla birlikte 

uçup gitti (Tekin, 1985, s. 10). 

Romanın mekân bağlamında doğayla kurduğu ilişki rüzgârla mücadeleyle başlar. 

Çöplükte kurulan mahallenin sakinleri kente göçmüş insanlardır ve onların aslında 

doğayla iç içe bir kültürden geldikleri doğaya atfettikleri mitik anlatılardan gözlemlenir: 

Rüzgâr esip durdukça Çiçektepe'liler rüzgâr üstüne çeşit çeşit hikâye uydurdular. 

Rüzgârın bu tepeye sevdalı olduğunu, gelip bu tepenin başına kondu kurdukları 

için kendilerine iiçerlediğine inandılar. Rüzgârın adını alırlarsa durulacağını 

düşündüler. O sıralar doğan çocuklara kız erkek ayırmadan 'Rüzgâr' adını verdiler 

(Tekin, 1985, s. 23). 

Buna rağmen doğadan kopuk yaşamak zorunda kalışları onları bu mücadeleye zorlar. 

Doğadan kopuk yaşamanın zorunluluk olması da yaşam alanlarıyla ilgilidir. Anlatıcının 

romanın başında yaptığı çarpıcı mekân tasviri bu konuda açıklayıcıdır. Çöp yığınlarının, 

fabrikaların ve çamurun kucağında bir yaşam alanının, mahallenin doğayla iç içe 

olmasını beklenemez. Ama mekânın doğadan kopukluğunun etkileri dramatik 

boyutlarda roman boyunca kendini gösterecektir. 

Yaz başında bu fabrikadan Çiçektepe'nin üstüne ilkin insanların kar sanıp 

şaşırdıkları beyaz beyaz bir şeyler yağmaya başladı. Kondulara dayanılmaz bir 

koku yayıldı. Üç gün içinde bu fabrika karı Çiçektepe'nin ilk çiçeklerini kuruttu. 

Ağaçların dallarını sarkıttı. Tavuklar boyunlarını büküp büküp kıvrıldı. İnsanlar 

başlarını dik tutamaz oldu. Çocuklar hap yemiş gibi mosmor kesilip oyun oynarken 

uykuya daldı. Uyuyan biri hiç uyanmadı (Tekin, 1984, s. 19). 

Çiçektepeliler, fabrikalardan çıkan atıklar yüzünden çevrelerinde bir doğa yaşatamaz 



95 

olmuşlardır. Fabrika karı dışında mavi renkli sular da ortaya çıkıp Çiçektepelilerin 

yaşamlarını zehirleyecektir. Romanın doğanın tahribine yaptığı vurgu bu sahnelerde 

iyice dramatik bir hal alır. Mosmor kesilip uyuyan çocuklar, doğayı insan merkezli 

şekillendirmenin dönüp dolaşıp insanı ne derecede etkilediğini de gösterir. İşin içine 

çocuklar girince yok edilen doğa yok edilen gelecekle de birleşmiş olur. Roman doğaya 

acımayan çöplüğün, fabrikaların var olduğu mekânın çevresel bağlamda ele alınışıyla 

güçlü bir çevre merkezli etik geliştirmiş olur. 

Mekân üzerinden anlatıcının yaptığı doğa odaklı ironik yaklaşım mahallenin isminde de 

kendini gösterir. Çöptepe olarak kurulan mahallenin isminin sonradan Çiçektepe'ye 

dönüşmesi romandaki ironik ifade biçimlerinin en etkileyici öğelerindendir (Özdağ, 

2011, s. 194). 

Çiçektepe sakinlerinin yaşam alanları gittikçe çöp tepeleri, fabrikalar ve çamurun, 

çöplüğün  içine kurulmuş kondular üçgenine hapsolacaktır. Erkekler fabrikalarda 

çalışacaklar ve fabrikalardaki  çalışma koşulları sağlıklarını bozacaktır. Çöp tepelerinde 

topladıklarıyla yaşamlarını sürdürmeye çalışan kadınlar ve çocuklar çöplük yüzünden 

sağlıklarını kaybedeceklerdir. Ve en sonunda kondularına döndüklerinde yıkanacakları 

su bile mavi atıklara dönüşmüştür. 

Bu suyla yıkanan insanlarda çok geçmeden garip değişmeler ortaya çıkmaya 

başladı. Kiminin derisi soyuldu. Kiminin yüzü mosmor kesildi. Çocukların 

bedenlerinde mavi mavi benekler belirdi. İki kadının saçları beyazladı. Çamaşırlar 

maviye çalan bir renk aldı. Bu renge Çiçektepe'de 'Kondu mavisi' dendi (Tekin, 

1984, s. 20). 

Berci Kristin Çöp Masalları roman mekânlarının işleniş biçimiyle ve ironik anlatımıyla 

doğadan kopuşun ve insan merkezli düşüncenin eleştirisini yapar. Roman boyunca 

mekânın kurgulanışı çok incelikli olarak işlenmiştir. Çöptepe ya da Çiçektepe romanın 

ana karakteridir. Çöplük kent yaşamında, kentin dışında konumlanan, görülmek 

istenmeyen yerdir. Ama orada koca bir mahalle de doğmuştur. Kent yaşamı insan 

merkezli düşüncenin somutlaştığı yerdir. Çöplük ise kentin iki yüzlü tarafını ortaya 

koyar. Çünkü kenti güzelleştirmek için kentin uzağında doğa çirkinleştirilmiştir. Orada 

doğan mahalle de bu çirkinliğin ortaya çıkardığı sonuçların ve doğasızlığın birinci elden 

etkilenen tarafı olmuştur. 



96 

Çöplüğün yok ettiği doğa ile çöplüğe gelip mahalle kuran insanların kaderi de benzeşir 

böylece. Hem doğa hem de mahalle sakinlerinin yaşamları çöplük ve fabrikalar 

tarafından yok edilir. Roman bu mekânsal kurgu çerçevesinde çevre etiği, doğa 

merkezli düşünce kavramları etrafında  güçlü bir anlatım evreniyle doğanın içsel 

değerinin hayatiliğini vurgulamış olur. 

Ormanda Ölüm Yokmuş, hem karakterleri hem de mekânları itibariyle Latife Tekin’in 

roman dünyasında bir değişimin başlangıcında durur. Özellikle Sevgili Arsız Ölüm ve 

Berci Kristin Çöp Masalları ile karşılaştırıldığında kentli karakterlerin romanda öne 

çıktığı görülür. Karakterlerin kentli olması onların sorunlarının da kente özgü insan 

sorunları olarak belirmesi durumunu ortaya çıkarır. 

Romanın en önemli iki karakteri Emin ve Yasemin’in hayatları çerçevesinde yaptıkları 

sorgulamalar doğrultusunda roman ilerler. Roman mekânları ise Emin’in evi ve Orman 

olarak gözlemlenir. Bunun yanı sıra kent yaşamına dair görüntüler de belirir ve mekân 

bağlamında romana derinlik katar. Romanın başında Emin’in gözünden kente dair 

görüntüler verilir. 

Farkına varmaksızın göğe yükselen yapıların üstünde hızlıca göz gezdirip yine en 

uç noktayı belirlemişti; bakışıyla, orda burda seçilen paslı bacaların birbirlerine 

olan uzaklığını ölçüyor, ziftli duvarların kapladığı alanı boşluklarla karşılaştırıyor, 

çanak antenleri su depolarına, tepeleri ışıyan ağaçları bulutlara oranlıyordu (Tekin, 

2013, s. 10). 

Emin kente göz gezdirirken ortaya çıkan manzara, büyük ölçüde kentin doğasızlığına 

vurgu yapar. Bunun karşısında ise Emin, kendi evini ormandan getirdiği nesnelerle 

donatır.  At kestaneleri, yapraklar, kozalaklar onun evinin birer parçasıdır. Doğasızlığa 

evinin içine doğa katarak karşı koymaya çalışır. Emin’in yaşadığı, hissettiği yalnızlık 

duygusu da doğasızlıkla ilgilidir. 

Emin’in kentin getirdiği yalnızlık ve yabancılık duygularından kurtulup yaşama 

bağlanabilmesi ormana bağlıdır. Ormanın roman mekânı olarak merkezi konuma 

gelmesi de bu sayede olur. Emin ve Yasemin’in karşılıklı konuşmaları iki karakter için 

de ormanın hayatiliğini gösterir. 

Ağaçlar olmasa yaşamıyor olacaktık... Ormanın yeşilliği... Yeryüzündeki yaşam 



97 

zincirinin ilk halkası... Buraya gelmemiz çok fazla hayatta kalmak istediğimizi 

gösteriyor bana göre, sen, dağılıp gitmekten, aklın ötesine savrulmaktan söz 

ediyorsun, ama yaprak toplamanın delilikle bir ilgisi yok (Tekin, 2013, s. 70). 

Ormanın romandaki varlığı Yasemin ve Emin’in arkadaşlığı açısından da önemlidir. 

Orman iki arkadaşın birlikte paylaştıkları bir duygunun yansıması olarak ortaya çıkar. 

Emin, Yasemin’e ormana gitmenin sözünü vermiştir. Arkadaşlıklarının düşünsel boyutu 

ve düşünce düzlemindeki ilerleyişi de ormanda yaptıkları gezintilerin ve gözlemlerin 

sonucunda oluşur. 

Yasemin’in ormanı keşfediş biçimi de bu noktada önemlidir. Emin ormanın kendileri 

için olan varoluşsal boyutuna vurgu yapar. Yasemin ise ormanın insanla kurduğu bağın 

eskiliği üzerinden ormanı anlamlandırmaya başlar. 

Yasemin o günde ağaçların arasına sesiyle girdi; “Ormanda yürürken 

zamanın içinde geri geri gittiğimi hissediyorum,” dedi, “insanlar ağaçlardan 

korkmakta haklıymışlar...” (Tekin, 2013, s. 24). 

Yasemin’in insanların ağaçlardan korkmasını haklılık olarak görmesi ironik bir 

yaklaşımdır. İnsanların ağaçlara, ormana dönmelerinin aynı zamanda kendi köklerine 

dönmeleri anlamına geleceğini de belirtir çünkü. Buradan hareketle  ormanı, ağaçları 

fark etmek, onları içsel değerleriyle kabullenmek insan merkezli düşünce biçiminden 

vaz geçmeyi de beraberinde getirecektir. Bu aynı zamanda insanın tarih boyunca elde 

ettiği ayrıcalıklı konumdan da vaz geçmesi anlamına gelecektir. 

Yasemin ise farklı düşünmektedir. Doğa merkezli düşünmektedir ve o yüzden ironik 

biçimde burada insan merkezli bakışı eleştirmiş olur. Romanın ilerleyen bölümlerinde 

ise Yasemin, bu fikrini romana ismini veren satırlarla sağlamlaştıracaktır. 

 Yüksekler açık yeşil... güneş yerde ayna yapmış... Ormanda ölüm yokmuş gibi 

görünüyor (Tekin, 2013, s. 77). 

Yasemin ve Emin’in orman üzerinden keşfettikleri duygu ve doğanın varoluşsal değeri 

romanın ana eksenlerinden birini oluşturur. Romanın başlıca mekânı orman, doğa 

merkezli bakışın geliştirilmesinde son derece önemlidir. Orman, romanın içinde 

karakterleşmiş ve doğanın içsel değerini büyüklüğü, sonsuzluğu ile dile getirmiştir 

(Balık, 2013a, s. 8). 



98 

Ormanın  karakterlerin üzerindeki etkisi de dikkate değerdir. Yasemin orman sayesinde 

doğayı, yaşamı ve varoluşu anlamlandırmaya çalışır. Emin’le kurduğu arkadaşlığın 

ilerlemesinde ormanın onların yaşamına yaptığı etki dikkati çeker. 

Öyle ağlıyordu ki başını kaldırıp Yasemin'e bakamıyordu bile, ama kararı karardı. 

“Ne yapıp yapıp kendimizi bu hava içinde tutmalıyız!” (Tekin, 2013, s. 18) 

Emin’in içinde kalmak istediği hava, doğaya bağlı kalmakla yakından ilgilidir. Emin ve 

Yasemin’in orman içinde aradıkları duyguyu yakaladıkları anlaşılır  buradan. Emin’in 

kente dönme konusundaki isteksizliği ve Yasemin’e söyledikleri bu durumu iyice 

pekiştirir. 

“Olmasın zaten... Kim istiyor ki!..” deyip geri çekildi Emin. “İnsanlardan 

kurtulduğumuza seviniyorum ben...”Söylenerek Yasemin'den uzaklaştı: 

“Döndüğümüz anda neyin içine düşeceğimizi bilmiyorsun sanki... Burda, kendi 

halimizde gezinip dolaşıyoruz, ne güzel (Tekin, 2013, s. 88). 

Emin’in bu sözleriyle ormanda kalmanın doğaya bağlı kalmakla bir olduğu düşüncesini 

dile getirmesi, romanın ana meselelerinden biri olarak belirmiş olur. Ormana atfedilen 

değer ve orman sayesinde kazanılan duygu durumu  romanın ormana atfettiği önemi de 

net olarak ortaya koyar. Ormanın buradaki durumu hem doğanın bütünlüğüne yapılan 

vurgunun anlamlandırılması biçiminde metafor olarak, hem de romanın içinde doğanın 

saf halinin gözlemlenebilmesi açısından ormanın  içsel varlığının somut biçimde ortaya 

konulmasıyla değerlenir. 

Unutma Bahçesi romanı ise mekân doğa ilişkisi içerisinde kendine özgü kimliğiyle öne 

çıkar. Romanın ana karakterlerinden olan Şeref’in kurdurduğu  Unutma Bahçesi, 

kendini kent hayatından soyutlar yapısı ve doğanın öncelikli tutulması bağlamında bir 

ütopya olarak değerlendirilir (Balık, 2013b, s. 317). 

Şeref’in kurduğu Unutma Bahçesi şehirden uzakta, kendi içine kapalı bir mekândır. 

Mekânın en önemli özelliği doğayla iç içe olmasıdır. Roman karakterleri için Unutma 

Bahçesi’nde yaşamak aynı zamanda bir sınavdır da. Tebessüm aracılığıyla Şeref’in 

böyle düşündüğü anlaşılır. 

Durulup arınacak olanlar kalacak, diğerleri terk edip gidecek bu bahçeyi, dedi 

(Tekin, 2014, s. 61). 



99 

Şeref’in bahçeye gelenlerin arınabileceğini düşünmesi bahçeyi konumlandırdığı yerin 

anlaşılması açısından değerlidir. Bahçeye gelenler doğayla baş başa kalacaklar, şehirden 

uzaklaşacaklar ve bu doğrultuda arınabilecekler ya da tam tersi olacaktır. 

Doğanın her türlü yönünün göründüğü bu bahçede kentten gelenler önceden kazanmış 

oldukları alışkanlıkların dışında bir yaşam sürmek zorundalardır. Bahçenin bakımı da bu 

insanlara aittir ve bahçeye gelenlerin doğaya karşı sorumluluk edinmeleri beklenir. 

Sorumluluk duygusunu en çok yaşayan ise yine bahçenin kurucusu olan Şeref’tir. 

Budanması gereken iki binin üzerinde ağaç, neredeyse bir o kadar da otlarının 

yolunmasını, köklerinin açılıp toprağının gübrelenmesini bekleyen baharat çalısı, çiçek, 

sarmaşık vardı. Ben onun adına, ne çok yorulacağını düşünüp üzülürken, hatta işin 

ağırlığı nedeniyle içimi suçluluk bile kaplamışken, bir domuzla karşılaşmanın nasıl bir 

şey olduğunu anlattı bize. Sormasam bitkilerden hiç söz açmayacaktı (Tekin, 2014, s. 37). 

Şeref’in insanların içinde uyandırmaya çalıştığı sorumluluk duygusu onun doğaya 

verdiği değeri gösterir. 

Bunun dışında romanın mekân bağlamında vurgu yaptığı unutma kavramı da dikkate 

değerdir. Unutma Bahçesi’nin unutma kavramına odaklanması doğadan bağımsız bir 

durum değildir. Unutma kavramının roman boyunca doğayla ilgili olduğu vurgulanır. 

Bana sorarsanız yılanların oradan oraya süzüldüğü bir bahçede insan her şeyi daha 

çabuk unutur, acı veren anılar uykuya dalar (Tekin, 2014, s. 139). 

Unutma fikri, Şeref’in bu düşüncesiyle doğaya biraz daha yakınlaşır. Şeref’in bahçeye 

gelenlerden arınabilecek olanların kalmaya devam edeceği fikri de unutma odaklı 

düşünülebilir. Unutma Bahçesi’nde arınabilmek için unutmanın gerekeli olduğu 

sonucuna da varabilir. Unutabilmek için de doğayla yakınlaşmak gerekmektedir. 

Unutma Bahçesi’nin kent yaşamından uzak olması, orada kalanların geçmişlerinden de 

bağımsızlaşacağının, acıların unutulacağının düşünülmesi doğanın sağladığı bir durum 

olarak karşımıza çıkar romanda. 

Unutma kavramı Şeref’in düşünce dünyasında daha da derindir. Unutma fikriyle 

geçmişe dönmeyi, insanlığın daha yalın yaşadığı zamanlara dönmeyi de hayal 

etmektedir Şeref. 



100 

Ben bir şey biriktirmiyorum, unutuyorum her şeyi, biriktirmekten vazgeçtim senin 

gibi, bana kalsa, gelin hep beraber geçtiğimiz bin yılı, iki bin yılı, geride 

bıraktığımız binlerce yılı unutalım, geleceğe doğru ilerlediğimiz düşüncesinden 

kurtulalım, hep birlikte ilkelleşme yarışı başlatalım, geçmişe doğru bir maceraya 

atılıp adım adım bulunduğumuz, keşfettiğimiz, yaptığımız her şeyi kaldıralım 

ortadan... Kafamda böyle şeyler var ama merak etme, kalkıp insanlara bunları 

anlatmıyorum (Tekin, 2014, s. 194). 

Şeref, unutarak ilerleme duygusundan kurtulmayı düşünmektedir. Geleceğe doğru 

ilerleme duygusu insan merkezli düşüncenin ortaya çıkardığı bir bakış açısıdır ve Şeref 

bundan rahatsız olmaktadır. Şeref, doğa merkezli düşünceye sahip olduğundan, unutarak 

kent yaşamının doğayı tüketen ve insanı yabancılaştıran tarafından kurtulmak 

istemektedir. Bunun da yolunu doğaya dönmekte bulmuştur. 

Doğaya dönmek içinse Unutma Bahçesi'ndeki yaşam biçimi Şeref için önemli hale 

gelmiştir. Şeref Unutma Bahçesi'nde bir eylemci gibi davranır. Doğanın yok edilişine, 

avcılara, doğanın kıymetini bilmeyen köylülere ve bahçedeki sorumluluklarını 

bilmeyenlere tepki gösterir. 

Tanrı beni bu tepeye kuş avlayan soysuzların elinden tüfeklerini alıp kıçlarına 

sokmam için gönderdi, diye bağırdığını duydum birinde. Sonra karatavuklar için 

nasıl çırpındığını da biliyorum, dünyanın her yerinde şarkı söyleyen kuşların 

avlanmalarının yasak olduğunu haykıran mektuplarını ilgili kurumlara ben 

postaladım (Tekin, 2014, s. 38). 

Unutma Bahçesi, doğanın mekân bağlamında tıpkı Ormanda Ölüm Yokmuş'taki gibi 

karakterleştiği bir romandır. Unutma Bahçesi'ne gelenlerin doğaya dair birer arayış 

içinde oldukları ya da kendilerine dair arayışlarının Unutma Bahçesi ve dolayısıyla doğa 

sayesinde sonuçlanabileceği izleği roman boyunca devam eder.  

Unutma Bahçesi bir roman mekânı olarak doğayla iç içeliği bağlamında karakterlerin 

yaşamlarına ve düşüncelerine etki ederek onların doğa odaklı değişimini sağlar. Bu 

değişim doğa merkezlidir ve böylece Unutma Bahçesi roman mekânı üzerinden doğa 

merkezli bir etik duruş sergilemiş olur. 

Muinar'da mekân doğa ilişkisi daha genel bağlamda ortaya çıkar. Muinar'ın mekânsız ve 

zamansız varlığı bunda etkilidir. 

Sırtımı ağaca yaslayıp, “Kentli misin peki?” diye sordum.“Değilim yok, coğrafyası 



101 

gizli bir kocakarıyım, her kadının içinde benim gibi bir kocakarı uyur derinde, 

uyanması şans işi, şarta bağlı,” dedi (Tekin, 2006, s. 11). 

Muinar, Elime'nin içinde uyandıktan sonra onda doğaya dair farkındalık oluşturmaya 

çalışır. Elime'nin bakışını etkileyerek ona, çevresine bakarken yepyeni şeyler 

görebilmenin yollarını açar. Bu bağlamda Muinar, Elime'ye insanların yaşadığı mekânlara 

dair de farklı düşünceler sunar. Muinar insan doğasına uygun mimariyi aramaktadır. 

Çünkü insanlığın doğadan kopuk tarafından şikayetçidir ve bunun bir yönünün de 

mimaride  olduğunu bilir. 

Soluğumu bırakıp yavaşladım ardından, “Bu evleri yapanlar da ne yaptıklarını 

bilmiyor, aslını arayacak olursan, mimarlık terziliğin bir kolu, ev dediğin nedir ki, 

elbisenin az daha bolu, birini üstüne giyip dolaşıyorsun, birinin içine girip 

geziniyorsun, ev onun büyük kesimlisi azıcık, etinizle duvar arasında şöyle bir hava 

akıp dolaşsın, üşür insan büyük evde.” 

Haklısın, kaçırdılar ölçüyü, ayrıca da yalnız hisseder kendini hava bolluğundan,” 

dedim, “hiç böyle düşünmemiştim, delireceksem de seninle delireyim, deliliğimin 

bir derinliği olsun, her şeye başka türlü bakmaya zorluyorsun beni (Tekin, 2006, s. 

30). 

Muinar mimariden başlamıştır eleştiriye. En çok da evlerin büyüklüğünü eleştirmiştir. 

Büyük, yüksek, geniş evlerin doğayı katletme pahasına yapıldığını bilmektedir. Evlere 

kapanmaya da karşıdır. Elime’ye doğanın içinde yaşamayı öğretmeye çalışır. Elime ise 

Muinar sayesinde farkındalığının arttığını hissetmeye başlar. Roman mekân bağlamında 

genişleyerek devam eder. Romana giren mekânların güncel yaşamdan alındığı görülür. 

Muinar yer isimlerini belirterek çevreci bir eylemci gibi yok olan doğal alanlardan, 

insan eliyle dönüştürülen doğadan bahseder. 

Konuşur oyalarsın beni, on üç saat buradan oraya, hissetmem yolun uzunluğunu, 

Tanrılara seslenirsin, su gibi şırıldar gece... Uçakla gidip ortasına düşmektense, 

mahalle mahalle çarpsın gözüme, otobüs hızıyla burulmak daha iyi... Bursa'yı, 

Yalova'yı karanlıkta geçiyorsun, Eskihisar'ın denizinde başlıyor felaket, açıyorsun 

gözlerini, sabah alacasında tır tekeri büyüklüğünde denizanaları çırpınıyor suda, 

vapura sıçrayıp insanların suratını yakıvereceklermiş gibi, avuç içi kadardırlar, 

daha ne zaman önce, ne akıyor denize, sır... Nasıl büyüdüler öyle? 

Göreni mutlu eden o ipeksi uçuşmaları gitmiş (Tekin, 2006, s. 236). 

Böylece insanın günlük yaşamından daha geniş coğrafi bir düzlemde doğanın yok 

oluşunu dile getirir Muinar. Dolayısıyla mekân bağlamında vurgulanacak olan doğa 



102 

daha bütünsel biçimde ve daha somut olarak öne çıkar. Yani roman doğa merkezli etik 

bağlamda genişlemiş olur. 

Muinar'ın doğaya bakışı daha bütünlüklü bir hal alır. Doğanın tükenişine olan vurguyu 

dünyanın sesini duyurarak yapar. 

Uyuyacağım, yoruldum... Dünyanın ne gücüne gidiyor biliyor musun Elime... 

Senin ırmaklarının, dağlarının yeri yanlış demek istiyor bu insanlar bana, kesiyoruz 

ormanlarını, doldurup düzlüyoruz kıyılarını, kırıyoruz tepelerini burnunu... İşi 

doğrusuna getiriyoruz biz, beğenmiyoruz aldığın biçimi, acele soğumuşa 

benziyorsun, güzel olmamış kabuğun... Uçaklarına pist yapacak yer bulamadılar, 

havalimanıymış!.. Ölsünler, mil çekiliyor mu gözlerine, su kuşları karşılayacak 

onları, gagaları demir ateşi, ince dağlama geçecekler üstlerinden, sazlıkların yeri 

doğru muymuş, anlarlar o zaman (Tekin, 2006, s. 260). 

Romanın bu bölümü Muinar'ın doğayı bir bütün olarak gördüğünü ortaya koyar. Tüm 

dünyanın, ormanların, ırmakların  insan eliyle yok edilişine karşı Muinar'ın dünyayı 

duygulu bir varlık olarak ele alışı çarpıcıdır. Romanın doğa merkezli etik bağlamında 

yaptığı güçlü vurgu zirveye çıkar. Romanın mekân düzlemi de evlerden, yerel 

coğrafyadan gezegene kadar genişlemiş olur. 

Muinar'ın mekân – doğa ilişkisi doğrultusunda getirdiği etik duruş bütünlüklü bir yapıya 

sahiptir. Romanda net olarak belirlenmiş bir mekân yoktur. Zaten Muinar “coğrafyası 

belirsiz” bir kadındır. Ama bu durum doğa açısından daha anlamlı hale gelir. Zamanın 

ve mekânın sonsuzluğu, evrenin büyüklüğü bağlamında roman, geçmişi ve günümüzü 

doğanın insan merkezli olarak tüketildiği tüm evreleri ele almış olur. Muinar tüm 

zamanların ve mekânların kadını olarak insanlığın foyasını meydana çıkarmış olur. 

Elime gibi karakterlere de kaybettikleri ruhu, doğaya ait olan tarafı hatırlatmaya çalışır. 

Roamanın tarihsellik ve güncellik bağlamında yaptığı göndermeler bu açıdan 

bakıldığında doğa merkezli bakışın derinliğini gösterir. 

Muinar bütüncül bir mekân ve doğa merkezli görüş çerçevesinde ilerleyen ve sonlanan 

bir romandır. Bütünlüğü vurgulaması açısından roman, mekân-doğa ilişkisi ekseninde 

doğa merkezli bir yapı gösterir. 

Latife Tekin'in ilk romanı Sevgili Arsız Ölüm'den son romanı Muinar'a kadar gelen doğa 



103 

merkezli çizgi hem doğanın romanlarda içsel değeriyle ön plana çıkması hem de 

mekânların doğa merkezli kurgulanışı bakımından çok değerlidir. 

Romanlarda doğanın içsel değeri doğaya ait unsurların romanlarda belirginleşmesiyle 

ortaya çıkar. Roman karakterlerinin doğayla kurdukları etkileşim de doğanın içsel 

değerinin öne çıkarılmasında önemlidir.   



104 

 4. BÖLÜM: DOĞANIN DİYALEKTİĞİ 

 

Marksist ekoloji anlayışının temellendirdiği doğanın diyalektiği kavramı öncelikle 

insan ve doğa arasındaki uyumun, organik ilişkinin güçlü bağlarına ve tarihsel olarak 

insan - doğa ilişkisinin dönüşümüne ve dönüştürülme biçimlerine odaklanır. Marx’ın 

vurguladığı emek kavramı da insan-doğa ilişkisine dair önemli veriler barındırır. 

Marx, emek sürecini insanlık ve doğa arasındaki metabolik ilişki olarak tanımlar 

(Foster, 2015, s. 14-15). Marx’ın üzerinde bu kavram, insan ve doğa arasındaki uzun 

zamanlara dayanan uyumun dile getirilişidir. Burada asıl vurgulanan mesele insanın 

doğayla birlikte yaşama hali, bunun doğallığı ve bu doğallık odağında ortaya çıkan 

emektir. 

 

Tarihsel olarak vurgulanan insan ve doğa arasındaki  uyum zaman içerisinde deforme 

olmuştur. Bu, Marx’a göre ekolojik krizin ortaya çıkmasına sebep olan en geçerli 

durumdur (Foster, 2015, s. 19). 

 

Doğa ve insan arasındaki uyumun tarihsel süreçte bozulması sonucu hem doğada hem 

de insan yaşamında önemli değişimler meydana gelmiştir. İnsanlığın sanayi 

devrimiyle birlikte yaptığı büyük atılım insan - doğa uyumunun ya da başka bir 

deyişle toplum ve doğa arasındaki metabolik bağın bozulmasına sebep olmuştur. Bu 

durum daha da geriye götürülebilir. En başta mülkiyet fikrinin oluşmasıyla ve tarım 

toplumunun geliştirdiği yaşam biçimiyle de aslında doğa ve insan arasındaki 

metabolik ilişki bozulmaya başlamıştır. Böylece doğa içinde nesneden özneye 

dönüşen insanın geçirdiği değişimin bir başka boyutu görülür. 

 

Tarım toplumuna dönüşmenin getirdiği yaşam biçimi, sonradan gelişen teknoloji ve 

sanayi toplumuyla doğa, dönüştürülerek, nesneleştirilerek kullanılır hale gelmiştir. 

İnsan emeği de bu süreçte doğayla birlikte geliştirilen yaşam biçimlerinin uzağında 

şekil almaya başlamıştır. Bu noktada sınıf meselesine de değinmek gerekir. 

Mülkiyetin işlerlik kazanmasıyla toplumsal sınıflar da ortaya çıkmaya başlamıştır. 

Devamında mülkiyeti elinde bulunduran hâkim güç hem emeği hem de doğayı 

nesneleştirerek kullanmaya devam etmiştir. Bütünlüklü olarak düşünüldüğünde  



105 

insanların hayatta kalabilmek için işleyen ekosistemlerden beslendiklerini ve bunun 

sonucunda da doğa ve insan arasında genel bir karşılıklılık durumu olduğunu 

vurgulamak gerekir. “metabolik karşılıklılık” olarak da açıklanan bu durum sonuçları 

itibariyle süreç içerisinde doğa aleyhine gelişmiştir (Clark ve York,  2015, s. 67). 

Doğa ve insan arasındaki karşılıklı ilişki sonunda doğa ciddi biçimde tüketilmeye ve 

dönüştürülmeye başlamıştır. Dönüştürülme süreci içerisinde doğa ve insan emeği 

gittikçe nesneleşmiş ve bunun etkisiyle de kendi emeğine ve doğaya yabancılaşan 

birey ve toplum ortaya çıkmıştır (Marx, 2015, s. 148). 

 

Latife Tekin’in doğa odaklı romanlarında insan, doğa ve emek arasındaki karşılıklı 

ilişki roman karakterleri, doğaya ait görüntüler ve mekânlar üzerinden etkili biçimde 

yansıtılır. 

 

Sevgili Arsız Ölüm’de doğayla uyum içinde yaşayan insanlar kente göç ederler ve 

farklı üretim biçimleri içerisinde var olmaya çalışırlar. Önce doğayla uyum içinde 

devam eden yaşantıları ve doğayla birlikte ürettikleri emek değişir. Böylece emeğe ve 

doğaya yabancılaşma süreci başlar. 

 

Berci Kristin Çöp Masalları, toplum ve doğa arasındaki metabolik ilişkinin 

bozulmasını gecekondu mahallesi ve çöplük odağında ortaya koyar. Fabrikalar insan 

emeğini nesneye dönüştürürken fabrikalardan çıkan atıklar da doğanın ve insan 

yaşamının nesneleşmesine sebep olacaktır. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş’ta ise şehirli insanın arayışı öne çıkar. Doğa ve insan arasında 

çoktan bozulmuş olan metabolik ilişki belirginleşir. Bunun sonucunda oluşan doğa 

tahribi romanda ifade bulur. 

 

Unutma Bahçesi’nde de benzer bir durum söz konusudur. Ütopik bir mekân üzerinden 

insan-emek-doğa ilişkisinin geldiği noktanın eleştirisi yapılır.  

 

Muinar’da ise metabolik karşılıklılık durumu daha belirgindir. Muinar’ın insan-doğa 

ilişkisinin tarihsel tarafına yaptığı vurgu üzerinden roman derinlik kazanır. Muinar, 



106 

insanlığın doğadan ve ekosistemden aldıklarını vurgular. İnsanlık doğayı tüketmiş ve 

fütursuzca dönüştürmüştür. Muinar bu durumu eleştirirken taşıdığı doğa bilgisini de 

Elime’ye aktarmaya çalışır. 

 

Tüm bunlar ışığında Latife Tekin doğa odaklı romanlarını “doğanın diyalektiği” 

başlığı altında ele alırken öncelikle, Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp 

Masalları’nın emek ve yoksulluk üzerinde duran nitelikleri ve doğa-insan ilişkisine 

yaptıkları göndermeler itibariyle bu bölümde öne çıkacak romanlar olduğunu 

söylemek yerinde olacaktır.  



107 

 

4.1. Metabolik Çatlak 

 

Latife Tekin'in doğa odaklı  romanlarına bakıldığında doğayla birlikte yaşayan 

insandan ona yabancılaşmış insanın öyküsüne uzanan bir çizgi gözlemlenebilir. Bu 

çizginin başlangıcındaki doğa-insan uyumu, doğa ve insan arasındaki doğal ilişkinin 

başka bir deyişle metabolik ilişkinin bozulmamış halidir. Bu uyumun bozulması 

metabolik çatlağın oluşumuna, insan ve doğa arasındaki organik ilişkinin kırılmasına 

sebep olacaktır.  

 

Sevgili Arsız Ölüm'ün ilk bölümünde doğa ve insan birlikteliği belirgindir. Doğanın 

diyalektik olarak ele alınmasında ilk aşama insanın doğa sayesinde yaşadığının, insan 

ve doğa arasındaki  metabolik ilişkinin bozulmamış halinin,  insanın  fiziksel ve ruhsal 

olarak doğanın bir parçası olarak yaşaması durumunun belirtilmesidir (Foster, 2012, s.  

29). Bu, metabolik çatlağın henüz oluşmadığı evredir. Romanın köy yaşantısı 

çevresinde doğayla uyumlu insanların yaşantıları odağında başlaması bu açıdan 

değerlidir. 

 

Romanın ilk bölümü henüz modern tüketim ve üretim biçimlerini geliştirmemiş köy 

insanın hayatının bir yansımasıdır. Köyde hayatın merkezinde toprak vardır. Doğa 

yaşamın sürmesinde belirleyici konumdadır. 

 

Sevgili Arsız Ölüm'ün köyde geçen ilk bölümü, üretimin toprağa dayalı olduğu bir 

evreyi yansıttığı için doğayla yakın ilişki ve toprağa bağlılık kente göre daha eşit bir 

topluluk yaşantısını da beraberinde getirmiştir. Köylü içinde gelire dayalı büyük 

ayrışmalar oluşmamıştır. Doğayla arasına henüz mesafe koymamış köy halkı herhangi 

bir lüks tüketim malının yoksunluğunu hissetmemektedir. Doğa-insan birlikteliği zaten 

böyle bir ihtiyacın ortaya çıkmasının önüne geçmiştir. Doğaya karşı mücadele de doğa 

sayesinde kazanç ve yaşamını devam ettirme de birlikte yürütülen işlerle gerçekleşir. 

Romanın köyde geçen bu ilk bölümü, köy yaşamının paylaşımcılığına doğanın da 

eklemlenmesiyle anlatılır. Ancak Alacüvek köyünde modern dünyaya ait görüntüler 

de kendini göstermeye başlayacaktır. Bu bir değişimin de habercisidir. Değişimin 



108 

odağında ise Huvat ve onun şehirden getirdiği modern dünyaya ait nesneler vardır. 

Huvat'ın getirdiği her yeni nesne köylü tarafından garipsenir.  

 

Köylüler hayatlarında ilk kez gördükleri bu garip şey karşısında ilkin dehşetle 

irkildiler. Bu şaşkınlık anında dua okuyup sağa sola üfürenlerin, korkudan 

donuna kaçıranların yanı sıra, otobüsün sağını solunu elleme cesareti gösterenler 

de çıktı (Tekin, 1984, s. 9). 

 

Çünkü bu nesnelerin geldiği yer onların dünyasına çok yabancıdır. Hepsi modern 

tüketim biçimlerinin  ürettiği nesnelerdir. Burada en önemli nokta köylünün duyduğu 

garipsemenin ya da yabancılığın sebebidir. Doğayla iç içe yaşayan köylü doğayı 

şekillendiren, doğayı kontrol eden, doğaya karşı insanı öne geçiren bu nesneleri 

tanımamaktadır. Otobüsü, sobayı, radyoyu bu yüzden şaşkınlıkla karşılarlar. Huvat'ın 

köye taşıdığı bu başka dünya bir dönüşümün de habercisidir. Doğanın içinde yaşayan 

köy halkı ve Huvat'ın ailesi yeni tüketim nesnelerini tanımaya böylece başlayacaktır. 

Doğadan uzaklaşmanın kırılma anı olarak bu süreci görebiliriz. Asıl kırılma ise kente 

göçle başlayacaktır. Bununla birlikte Huvat'ın köye getirdiği nesneler kent – köy 

karşıtlığını da ortaya koyar. 

 

Köylünün yeni nesnelere karşı gösterdiği yabancılık duygusunun altında aslında bir 

yabancı olmama durumu da yatar. Köylü modern dünyadan gelen otobüse yabancıdır 

çünkü henüz kendi emeğine, kendine ve doğaya yabancılaşmamıştır. Dolayısıyla 

üretim ilişkileri de değişmemiştir. Modern, kapitalist dünyanın dönüşümü 

başlatabilmesi için öncelikle bu dönüşümün olması gerekmektedir.  

   

Kapitalizm, bu nedenle, gelişimi için doğayla yeni bir ilişkiye ihtiyaç duyuyordu: 

emeğin üretim araçlarıyla yani yeryüzüyle doğrudan bağını aşındıracak ve 

çevreyle ilişkili geleneksel hakları yok edecek bir ilişkiye (Foster, 2012, s. 30). 

 

Huvat ve ailesinin köyden kente göçü “çevreyle ilişkili geleneksel hakları yok edecek 

bir ilişkinin” de başlangıcını oluşturur romanda. Foster'ın da Marksist ekolojik 

yaklaşım içerisinde vurguladığı bu yeniden şekillendirme durumu romanda 

karakterlerin özelinde göç ile bağlantılı olarak ortaya çıkmıştır. Göç, roman 

karakterlerini yeni bir çevreye götürmekle beraber onların eski alışkanlıklarını, 

doğayla kurdukları ilişkiyi de şekillendirecektir. Kente göçle birlikte yepyeni bir 



109 

yaşam tarzı roman karakterlerini beklemektedir. Burada ilk önce Huvat'ın üzerinde 

durabilir. Huvat, romanın ilk bölümünde kenti köye taşıyan karakterdi. Bu yüzden 

onun doğadan kopuşu daha eski gibi görülebilir. Ancak romanın ilk bölümünde 

köyünün adını “atom” olarak değiştirmek isteyecek kadar modern dünya meraklısı 

olan Huvat, kente tamamen yerleşince yeni üretim biçimlerinden en çok zarar gören 

karakterlerden olacaktır. Doğadan kopuş Huvat'ın sırtına koskoca bir ailenin yükünü 

bindirecektir. Huvat, bunu aşabilmek için önce mesleği gereği inşaatlarda çalıştı, sonra 

kış gelince işini kaybetti. Kente göç doğayı dost olmaktan da çıkarıyordu Huvat için. 

Çünkü yağan kar ve soğuklar işsizliğin de habercisiydi. Sonra Huvat iş bulamaz oldu. 

Atiye ondan yevmiyeye çıkmasını istedi ancak bu da onun için çok zor ve kabul 

edilemez bir durumdu. Huvat'ın doğadan uzaklaşması onun varoluşunu dolaylı olarak 

çok etkiledi çünkü kente gelip işçileşmek onun saygınlığını zedeleyecek bir durumdu. 

Buradan hareketle köydeki Huvat'ın durumuyla, kentteki Huvat karşılaştırıldığında 

doğadan kopuşun onu getirdiği nokta açıkça gözlemlenir. 

 

Huvat'ın işsizliği onun kişisel yönelimlerini de etkileyecektir. Huvat ailesiyle birlikte 

doğadan kopuşun bedelini bir sürü bocalamayla ödeyecektir. Önce yeşil kaplı 

kitaplarla eve gelip dine merak salacak, hiç tanımadığı bir adamın peşine gidip 

çevresini ve ailesini buna göre dönüştürmeye çalışacaktır. Sonra futbola merak saracak 

mahalledeki çocuklarla bile futbol oynayacaktır. Sonunda gidip uzun uzun denizi 

seyreder olacaktır ancak yine de yaşadığı bu boşluğun üstesinden gelemeyecektir. 

Onun bu hali aile içindeki çatışmanın da şiddetini artıracaktır. Huvat'ın doğadan kesin 

kopuşunun ve arayışları arasına doğayı koymamasının bir sonucu olarak da görülebilir 

bu. Huvat'ın doğaya dair kızı Dirmit gibi bir duyarlılık gösteremeyişi de aslında 

yaşadığı yabancılaşmanın göstergesidir. Marx da işçileşen bireye dair bu durum 

üzerinde net olarak durmuştur. 

 

İnsanın cinsil varlığı, doğa kadar onun cinsil entelektüel yetileri de ona yabancı 

bir varlık durumuna, onun bireysel varoluş aracı durumuna dönüşürler. 

Yabancılaşmış emek, onun dışındaki doğayı olduğu gibi onun tinsel özünü, 

insanal özünü olduğu gibi kendi öz bedenini de insana yabancılaştırır (Marx, 

2015, s. 29). 

   

Tüm bunlarla beraber üzerinde durulması gereken en önemli nokta topraktan kopup 



110 

kente gelen Huvat ve ailesinin modern üretim araçları tarafından yoksullaştırılması 

durumudur. 

 

Doğadan yoksunluk ailenin bireylerinin işçileşmesine neden olur. Artık temel 

gereksinimlere ulaşabilmek yani aç kalmamak, kışı bahar edebilmek ailenin 

önceliğidir.  

Huvat ve ailesinin köyden ve doğadan kopup yoksullaşmaya başladığı süreçte Dirmit 

bu duruma karşı gösterdiği tavırla diğerlerinden ayrılır. 

 

Sevgili Arsız Ölüm'ün en dikkat çekici karakteri olan Dirmit, romanın hemen başında 

dünyaya gelen Mahmut'la beraber Aktaş ailesinin en küçük üyelerindendir. Roman 

boyunca Dirmit'in doğaya karşı çok farklı bir duyarlılık gösterdiği görülür. Dirmit'in 

gösterdiği duyarlılık hem onun kendine has karakterinde hem de çocuk duyarlılığında 

saklıdır. Dirmit emek süreçlerine katılmamıştır. Böylece doğayla olan sıkı ilişkisini 

sürdürebilmiştir. Aile kente göçeceği zaman Dirmit köyde kalmak, doğayla olan 

bağını sürdürmek için direnmiştir. Kente göçtükten sonra ise ilk önce içine kapanmış 

sonra da evin yakınındaki parka gidip orada kuşkuşotunu bularak rahatlayabilmiştir. 

Tüm bunlar Dirmit'in varoluşunun doğaya ne kadar sıkı sıkıya bağlı olduğunu gösterir. 

Dirmit henüz yabancılaşmamış insanın görüntüsüdür bir bakıma. Doğa Dirmit'in bir 

parçasıdır. Dirmit'in bu varoluşsal durumu Marx'ın ekolojik görüşleri ışığında 

okunabilir. Marx da doğanın insan varoluşunun en temel parçası olduğunu ve insan ve 

doğa birlikteliğini vurgulamıştır. Magloff, Marx'ın fikrini şöyle somutlaştırır: 

 

Balığın “özü” onun “varlığıdır”, su; bundan daha fazlasını söylemeye gerek yok. 

Tatlı su balığının “özü” ırmağın suyudur. Ama ırmak; sanayinin hizmetine 

sunulması, boyalarla ve diğer atıklarla kirletilmesi, üzerinde botların gezmesi, 

balığın var olmasının aracı suyun boşaltılmasına neden olan ırmağın kanallara 

yönlendirilmesi ile birlikte su balığın “özü” olmaktan çıkar (Magloff, 2015, s. 

56). 

 

Dirmit'in doğayla bağı onun kişiliğinin oluşumunun her aşamasını etkilemiştir. Henüz 

çocukken köy yaşamında karşı karşıya kaldığı bir sürü olumsuzlukta doğaya gitmiştir. 

Yalnızlığın ve ayrılığın getirdiği mutsuzluktan kurtulmanın yollarından biridir doğa 

Dirmit için. Dirmit henüz küçük bir kızken babası Huvat'ı özler. Onun özlemi ise artçı 

kuşla yaptığı konuşmadan anlaşılır. 



111 

 

Kınalı yas zamanı, göçmen kuşlar Alacüvek'e geldiler. Genç kızlara telli duvak, 

çocuklara kum yumurta, delikanlılara oyalı mendil getirdiler. Yöncü kuşlar, 

kavaklardan kavak beğendiler. Artçılar çer çöp topladı. Üç gün üç gece 

Alacüvek'te itler uyudu, artçı kuşlar uyumadı. Bacalara, evlerin saçaklarına, çatal 

dallara yuva kuruldu. 

    - Artçı kuş, seni bırakırsam, bana ne verirsin? 

     - Kum yumurta. 

        - İstemem. 

            - Ne istersin, Dirmit kız? 

            - Babamı (Tekin, 1984, s. 26). 

 

Doğaya onunla iletişim kuracak kadar yakın olan Dirmit, bu özelliğinden ötürü 

köyden ayrılmaya karşı direnç gösterir. Tulumbayla konuşurken ona köyden ayrılmak 

istemediğini söyler. Ancak sonuç olarak Dirmit bir çocuktur ve geleneksel toplumda 

büyüyen bu çocuğa kimse fikrini sormayacaktır. Dirmit güçlükle köyden ayrılır. 

Köyden ayrılığın onun kişiliğine eklemlediği en önemli özellik onun doğaya sıkı 

sıkıya bağlılığı olmuştur. Romanın ikinci bölümü başlarken Dirmit'in kentteki 

yalnızlığı doğadan ayrılmanın onda bıraktığı hüzün ve özlemle ilgilidir. Yine de 

Dirmit bir şekilde doğaya bağlı kalmanın yolunu bulacaktır: “Çocuklar demirlerden 

demirlere atlarken, Dirmit yere eğilip tanıdığı bildiği otları aramaya koyuldu” (Tekin, 

1984, s. 72) Hatta köyünden parçaları şehrin duvarlarında arayacaktır ve en 

sonunda  özgürce gezip rahat rahat yediği toprağı şehirde saksılarda bulacaktır.   

 

Dirmit o günden sonra Atiye'nin döve döve zor bıraktırdığı, karnında solucan 

çıkartacak olan toprağa yeniden düştü. Avuç avuç toprak yemeye başladı. 

Korkusundan toprak yediğini herkesten sakladı. Evdekiler  uyuduktan sonra 

saksıların başına oturduğundan, onun toprak yediğini kimse anlayamadı. Dirmit 

bir yandan karnında solucan çıkmasından korktu, bir yandan büyük bir inatla 

korkusunu bastırdı. Her gece karnını toprakla doldurdu (Tekin, 1984, s. 72). 

 

Dirmit, köyden getirdiği doğaya ait olma duygusunu bir şekilde kente taşımayı 

başarabilmiştir. Bu onun karakterinin en önemli özelliğidir. Doğadan kopmayışı 

Dirmit'in bundan sonraki yaşamını da şekillendirecektir. Bir kere Dirmit bir şekilde 

modern üretim biçimlerinden uzak kalmayı başarabilecektir. Yıldızlara duyduğu 

merakla birlikte şiire duyduğu merak da artacaktır. Aslında bu bir çeşit 

yabancılaşmayı reddetme durumudur. Ondan daha küçük kardeşi Mahmut ailenin 

diğer bireyleriyle birlikte işçileşecektir oysaki. Dirmit'in doğayla birlikte şehrin yok 

edici, toprakla geleneksel bağı kesen yaşam biçimine karşı duruşu onun romandaki 



112 

karşı duran kişiliğinin en belirgin tarafıdır. Romanın sonuna doğru Dirmit'in büyüyüp 

politik mücadelenin içine yavaştan girmeye başlaması bu kişiliğin yansımasıdır. 

Dirmit kent – köy karşıtlığı içinden sivrilmiş ve tavrını doğadan yana koymuştur. 

Dolayısıyla Dirmit doğadan bağını koparıp modernleşmeyle birlikte ortaya çıkan 

yaşam biçimlerinin karşısında Marx'ın vurguladığı doğanın bir parçası olan insanın 

yalın biçimdeki yansımasıdır. 

 

Dirmit için söylenenleri romandaki diğer karakterler için tekrarlayabilmek güçtür. 

Bazen Halit'in ya da Huvat'ın içinde köye gitme duyguları uyansa da ya da Huvat 

bazen rahatlamanın yolunu denizi seyretmekte bulsa da genel olarak karakterlerin 

doğayı duyumsayış tarzı Dirmit'ten farklıdır. Bununla birlikte Atiye'nin doğaya yakın 

olabilme anlamında  dikkat çeken özellikleri vardır. Özellikle şaman kültürünü 

hatırlatır ritüellere ve inanışlara sahip olması bu bağlamda değerlendirilebilir. Ancak 

bu da modern üretim biçimlerine karşı doğadan yana tavır almanın ya da kentin 

getirdiği doğadan yabancılaşma sürecinin karşısında ortaya çıkan bir durum değil, 

Atiye'nin kendine has sürekli tekrarladığı yaşamsal yönüdür. 

 

Sevgili Arsız Ölüm, doğa ve insan arasındaki metabolik ilişkinin bozuluş sürecini köy 

yaşantısından, göçe ve oradan da kente kadar uzanan yaşamsal öğelerle anlatır. 

Dirmit’in doğaya sıkı sıkıya bağlı kişiliği ise romanın zıtlıklar üzerinden kurduğu 

güçlü ifade biçiminin önemli görüntülerinden biri olarak yansır. 

 

4.1.1. Çöplük ve Doğadan Kopuş 

Sevgili Arsız Ölüm'ün kırılma noktası kente göçle sıkı sıkıya bağlıydı ve bu göç 

doğadan kopuşun en net görüldüğü andı. Berci Krıstin Çöp Masalları ise Sevgili Arsız 

Ölüm'ün kentte devam eden kısmını andırır niteliklere sahiptir. Roman kentte ve 

çöplükte kurulan bir mahallenin hikâyesidir. Romanın mekân olarak böyle bir yerde 

başlaması doğa – insan ilişkisinin daha en başından aşınmış olduğu bir ana tekabül 

eder. 

Çöplük kentin dışına itilmiş koca bir yığındır. Doğayla bağını çoktan koparmış insan 

topluluğunun atıklarıdır. Çöplükte mahalle kurmaya çalışan topluluk ise köyden yeni 

göçtüğü kolaylıkla anlaşılabilen, köy yaşamının geleneksel ilişkilerini, hatta 



113 

ritüellerini bile barındıran bir topluluktur. Böyle bir yaşamsal bilgiye sahip olmalarına 

rağmen çöplükte bir mahalle kurmak hem fiziksel çevreyle hem de doğayla 

mücadeleyi gerektirecektir. Berci Kristin Çöp Masalları için doğadan kopuşun kırılma 

noktası mahallenin kurulmaya çalışıldığı ilk andan itibaren başlar. Çünkü mahalleyi 

kurabilmek rüzgârla, karla yani doğayla mücadeleyi gerektiriyordu. 

 

İnsanlar derin uykularından sıcak yüzlerine yağan, kirpiklerine konan karla 

uyandılar. İlkin gökyüzünün kar olup konduların içine döküldüğü güzel bir rüya 

gördüklerini sandılar. Sonra bağıra çağıra karanlığı yırttılar. Kadın, erkek çağ 

çocuk herkes içlikleriyle dışarı döküldü. Fenerler yakıldı. Topluca çatı ve bebek 

aramaya çıkıldı. Kadınlar bebeklerini daha da uzağa sürüklemesin diye rüzgârın 

yolunu bağladılar. Bir ağıtla mendillerinin, yazmalarının ucuna düğüm attılar 

(Tekin, 1984, s. 10-11). 

 

Foster'ın kapitalizmin gelişimi için vurguladığı, doğayla geleneksel ilişkileri aşındırma 

durumu Berci Kristin Çöp Masalları'nda daha da belirginleşir. Mahallelinin 

yaşamında doğanın parçası olabilme hali çöplükle kurulan ilişkiyle birlikte gitgide 

aşınır. 

Çöplük'ün varlığı başlı başına çevresel bir sorundur. Özellikle seksenli yıllarda şehre 

göçte görülen yükseliş, kurulan kenar mahalleler bu sorunu gittikçe derinleştirmiştir. 

Cumhuriyet'in ilk yıllarında köy nüfusu kent nüfusundan çok daha fazla iken göçle 

birlikte bu durum tersine dönmüştür. Büyük şehirler çarpık kentleşerek büyümüş ve bu 

da alt yapı sorunlarına sebep olmuştur. Büyük şehirlerde çöplük alanları oluşmuş ve 

bu durum da çevresel kirliliğin boyutlarını artırmıştır.  İstanbul'da kişi başına düşen 

katı atık miktarı 1980-1995 yılları arasında iki katına çıkmıştır (Atabarut, 2000, s. 119 

- 129). Benzer durumlar özellikle üçüncü dünya ülkeleri bağlamında evrensel olarak 

da geçerlidir. Ayrıca benzer süreçleri modernleşme süreci içerisinde batı toplumları da 

geçirmiştir. Bu süreçlerin evrenselliği insanlığın on dokuzuncu yüzyıldan beri 

geçirdiği sanayileşme ve modern yaşamla ilgilidir. Tarihin bu süreci sanayileşmeyle 

birlikte hızla yükselen, kontrol edilemeyen nüfus hareketlerini, seri üretim araçlarının 

sebep olduğu kirlenmeyi ve tüm bunların insan ve doğa varlığında yarattığı 

kirlenmeyi, çözülüşü ve yıkımı gözler önüne serer.  

Türkiye bağlamında düşünüldüğünde Berci Kristin Çöp Masalları tam da böyle bir 

dönemin içinden çıkıvermiştir. Latife Tekin'de romanı yazarken bu toplumsal durumu 

tecrübe etmiş ve özellikle gecekondu olgusunu evrensel bir bakışla ele alabilmeyi 



114 

istemiştir. Pelin Özer'le yaptığı söyleşide bu durumu şöyle dile getirir: 

 

Berci Kristin Çöp Masallarını yazdığım sırada dünyadaki gecekondulaşma 

üzerine de düşündüm, okudum. Birçok ülkede bizdekine benzer şeyler yaşanmış. 

Türkiye'den giden Rumlar, Atina çevresinde gecekondular yapmış örneğin, başka 

kentlerin etrafında da geçici yerleşimler olmuş, sonra insanlar oralara kök salmış. 

İtalyan filmlerinden hatırlarsınız, zaten dünyanın her yerinde yoksul insanlar 

çareyi gecekondular yapmakta bulmuş. Tabii Latin Amerika'yı Uzakdoğu'yu, 

Ortadoğu'yu unutmayalım (Özer, 2015, s. 73). 

 

Göçle gelen, yeni mahalleler kuran insanların göçten önce doğayla kurdukları ilişkinin 

şekli çok aşikârdır. Kırdan kente gelen topluluklar bundan önce  işlerini yalnızca 

toprakla kurdukları bağ sayesinde sonuçlandırabiliyorlardı. Ancak kent yaşamı bunun 

tersi bir durumu ortaya çıkarmış ve onlara yeni bir yaşam tarzını dayatmıştır. 

 

Çevreyle yaşamsal ilişkinin geleneksel olandan modern olana evrilmesi Berci Kristin 

Çöp Masalları'nda çevrenin tüketilişiyle ortaya konur. Marksist ekoloji bu tüketilişin 

kaynağının sermaye olduğunu açıkça söyler. 

 

Kapitalizmin toplumsal metabolik düzeni doğası gereği ekoloji karşıtıdır, çünkü o 

sistematik olarak sınırsız birikim ve daima daha geniş üretim arayışıyla doğayı 

ikinci plana iter. Sosyoekolojik problemlere yönelik teknik çözümler istenmeyen 

sonuçlara yol açar ve problemlerin asıl sebeplerini görmeyi engeller. Sermaye; 

metabolik çatlakları, doğal sınırları ve/veya ekolojik çelişkileri 

kabullenmektense, sebep olduğu problemler konusunda üç kağıtçılık yapar ve asıl 

sebeplerin peşine düşmeden onları kendinden uzaklaştırmakla yetinir (Magloff, 

2015, s. 68). 

 

Çiçektepe halkı doğayla varoluşsal, sıkı sıkıya bağlı ilişkisini kaybeder. Bu kaybın 

sebebi kapitalist üretim biçimleri ve modern tüketim biçimlerinin yarattığı toplumun 

ortaya çıkardığı çöplüktür. 

 

Çiçektepe halkının doğayla olan geleneksel ve doğa - insan birliğine dayalı yaşam 

tarzı bozulunca yaşam alanının çöplük ve fabrika kenarları olmasının da etkisiyle 

yaşamsal duyarlılıkları da doğadan kopup çöplük merkezli hale gelecektir. Çiçektepe 

halkının topluluk olarak yaşadığı süreç bu yönüyle dikkate değerdir. Bu durum 

doğanın tüketilişinin sebeplerinden biridir. Marksist ekoloji toplumsal metabolizma 

kavramının bozulması olarak meseleyi ele alır: 



115 

 

Marx, madde ve enerjinin “doğası ile insanlar arasındaki karmaşık, dinamik 

karşılıklığı” tanımlamak için toplumsal metabolizma kavramını geliştirmiştir. Bu 

kavram, hem “doğanın zorunlu kıldığı koşulların” hem de insan eylemlerinin bu 

süreci nasıl etkilediğini ortaya koyar (Clark ve York, 2015, s. 69). 

 

Romanda doğal koşullar insan eliyle bozulmuştur. Doğal koşulları bozan ilk olarak 

çöplüğün oluşumuna sebep veren modern yerleşim birimleridir. Bu yerleşim alanların 

varlığı romanda çöplük sayesinde bilinir. Diğer taraftansa fabrika sahipleri doğayı 

bozar durumdadırlar. Açtıkları fabrikaların yarattığı çevresel koşullar Çiçektepe'nin 

doğasının zorunlu halinden bir başka deyişle doğanın kendine özgü durumundan başka 

bir hale bürünmesine sebep olmuşlardır. Çiçektepe sakinlerinin durumu ise bozulan 

doğadan etkileniş biçimleriyle ortaya çıkar. Çiçektepe halkı, doğanın fabrika 

atıklarıyla değişmesi sonucu doğadan yararlanamaz hatta ondan zarar görmeye başlar. 

Buna sebep olan fabrika ve çöplüğün sahipleridir ve Çiçektepe halkı da geri 

döndürülemeyecek kayıplarla onlar yüzünden karşıya karşıya gelmişlerdir.  

 

O kuşluk vaktinden sonra çöpün sahibi Çiçektepe'lilere ayıkladıkları ne kadarsa, 

kilo başına az bir para verdi. Bir daha da kamyonlar Çiçektepe'ye gelip çöp 

didikleyen insanlara silah çevirmedi. Kıymetli taşlar, altınlar yerine ellerde kan 

kırmızısı yaralar açıldı. Çocuklar çöpten bulup kaçırdıkları kafası bacakları 

kopmuş naylon bebeklerle gizli gizli oynadılar. Kadınlar buldukları süslü kırık 

aynaları, çöp bekçilerini kollayıp ceplerine attılar (Tekin, 1984, s. 22). 

 

Doğanın yerini çöplüğe bırakması hem Çiçektepe halkının doğadan kopuşuna,  hem de 

onların sağlıklarını kaybetmelerine sebep olacaktır. Marx'ın üzerinde durduğu doğanın 

bir parçası olma hali gittikçe değişecek ve çiçektepe halkı doğadan çok çöplüğe ve 

fabrikalara bağlı yaşar olacaktır. Bu bağlılık ise insanın yaşamsal varlığını elinden 

alacak kadar tehlikelidir. Marx'ın doğa – insan bütünlüğü üzerine yaptığı vurgunun – 

insanın doğanın parçası olması ve onunla yaşaması – tersidir aslında bu durum. 

 

Grevci kızların artist resimleriyle süslü defterlerine hicranlı şiirler yazdıkları 

sıralarda Çiçektepe'de içme suyundan görülmedik bir hastalık yayıldı. Büyük 

küçük herkesin yüzünde kuş burnu gibi kırmızı yaralar açıldı. Yara az zamanda 

tüm bedenleri sardı (Tekin, 1984, s. 45). 

 

Doğadan kopuşun bedeli en insani ve yaşamsal varlığı, suyu, kaybetme tehlikesiyle 

karşı karşıya bırakmıştır Çiçektepe halkını. Doğadan kopmanın bu ağır bedelinin 



116 

ortaya çıkmasında doğayı kontrol edip onu ötekileştirerek yerine yeni bir çevre yaratan 

kapitalist üretim çeşitlerinin  etkisi açıktır. Sermayenin egemen olduğu mahalle 

yaşamında doğa yine sermaye tarafından yok edilmiştir. Çünkü mavi sular, çöplük 

kaynaklı garip hastalıklar, çiçekleri kurutan kar, çöpten yayılan kötü kokular hep 

sermaye sahiplerinin kurdukları fabrikaların ürünüdür. Marksist ekoloji doğadan 

kopuşun ortaya çıkardığı bu yok oluşu ortaya koyar ve karşı çıkar.  

 

Doğa ve emek sömürüsü “Devasa kârlar ve hep daha fazla emek sermaye birikim 

elde etmenin bir aracıdır.” Yani, sermayenin toplumsal metabolik düzeninin 

genişlemesi ve yoğunlaşması, ekolojik tahribat sonucunda sermaye nezdinde bir 

dizi değişime yol açarak doğal döngülerde ve çatlaklar yaratır (Clark ve Richard, 

2015, s. 71).  

 

Berci Kristin Çöp Masalları roman özelinde bu değişimi ve yok oluşu net bir biçimde 

ortaya koyar. Marksist ekolojinin ısrarla üzerinde durduğu metabolik çatlak olgusu en 

çok Berci Kristin Çöp Masalları'nda kendini gösterir. Çünkü romanın merkezinde 

sermaye-emek  karşıtlığı her yönüyle görülür. Fabrika sahipleri kapitalist düzenin bir 

gereği olarak sürekli kâr elde etmenin peşindedirler. Çiçektepeliler ise çöplüğün ve 

fabrika diplerinin içinde yaşayabilmenin derdindedirler. Ancak sermaye Çiçektepe 

halkının elinden yaşam haklarını dolaylı olarak almıştır. Çiçektepe halkının yaşadığı 

doğayı, hem dönüştürerek hem de yok ederek bunu yapmışlardır. İnsanın varlığının 

doğadan kopup yapay olan ve en başından kirli olan fabrika ve çöplere bağımlı 

kalmasına sebep olarak sermaye bu durumu ortaya çıkarmıştır. Böylece doğa 

Çiçektepe halkının özünden uzaklaşmış ve onun yerini artık doğa demenin bile güç 

olduğu yapay ve kirli bir yaşam alanı almıştır. 

 

4.1.2. Kent, Yabancılaşma ve Doğa 

Ormanda Ölüm Yokmuş, doğa duyarlılığının Berci Kristin Çöp Masalları ve Sevgili 

Arsız Ölüm’den farklı biçimde belirdiği bir romandır. Ormanda Ölüm Yokmuş’la 

birlikte kentli karakterler romanlarda öne çıkmaya başlarlar. Latife Tekin’in sonraki 

romanları Unutma Bahçesi ve Muinar’da da bu durum devam eder. Bu noktadan 

bakıldığında doğa - insan ilişkisi açısından dikkat çekici bir durum öne çıkar. Kentli 

karakterlerin doğayla bağları en başından kopmuştur. Bu romanlarda Sevgili Arsız 

Ölüm ve Berci Kristin Çöp Masalları’ndaki gibi doğayı yaşamlarının parçası yapıp 



117 

sonra kentte tam tersi bir dünyayla karşılaşan karakterler yoktur. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş’un başlıca karakterleri Emin ve Yasemin kent yaşamıyla 

birlikte doğa ve insan arasındaki metabolik uyumun kaybolduğu bir dünyada 

yaşamaktadırlar. Bu onların yaşamında doğadan yoksunluk halini ortaya çıkarmıştır. 

Kentin yarattığı bu durumdan ormana giderek kurtulmaya çalışırlar. 

 

Emin ve Yasemin ormanın içinde, ormana ait varlıkların arasında aslında hiç 

bitmeyecek bir yolculuğa çıkarlar. Aradıkları lale ağacını bulabilme ihtimalleri 

gerçekleşebilecekmiş gibi görünmez. Burada asıl mesele doğada ya da ormanın onlara 

kattığı duygu durumunun içinde kalabilmektir. 

 

Öyle ağlıyordu ki başını kaldırıp Yasemin'e bakamıyordu bile, ama kararı 

karardı. Ne yapıp yapıp kendimizi bu hava içinde tutmalıyız! (Tekin, 2013, s. 18). 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş'ta Yasemin ve Emin'in ormana yaptıkları yolculuklar insanla 

doğa arasındaki bağın kopuşunu gösteren bir yana da sahiptir. Bununla birlikte insanın 

doğaya dönüşünün, doğadaki arayışının da bir yansımasıdır. Marx insanı doğanın bir 

parçası olarak vurgulamıştır. Marx'ın vurgusunun hem fiziksel yaşam hem de duygusal 

yaşam açısından değeri vardır. Roman bağlamında her iki açıdan da düşünüldüğünde 

ormanın kendi mekânsal varlığıyla ortaya koyduğu simgesel değer, insan doğa 

ilişkisinin modern dünyayla birlikte karşımıza gelen üretim ve tüketim biçimleriyle 

bozulmuş birlikteliğini vurgular. Yasemin ve Emin'in ormana gidişlerinde akıllarından 

geçen her düşünce ve birbirlerine söyledikleri her söz bu durumu düşündürür. 

 

Ormana gitmek nesneleşen dünyadan kopmak, modern tüketim biçimlerinin yok ettiği 

doğaya dönebilmektir. Ormanda kalabilmek insanlığın eski, doğayla dost kökleriyle 

iletişim kurabilmektir. Yasemin'in ormanda yürümeyi zamanın içinde geri geri 

gitmeye benzetmesi bunun bir örneğidir. Ormanın modern dünyayı izole edebilme 

gücü bunu sağlamaktadır. Böylece ormanda yürümek, arayışa çıkmak aynı zamanda 

doğa ve insanın ayrılmaz bütünlüğünün yeniden inşası anlamına gelir. Ormanın insan 

varoluşundaki yerini Yasemin'in dile getirişi de bunun açık bir göstergesidir. 

 



118 

Ağaçlar olmasa yaşamıyor olacaktık... Ormanın yeşilliği... Yeryüzündeki yaşam 

zincirinin ilk halkası... Buraya gelmemiz çok fazla hayatta kalmak istediğimizi 

gösteriyor bana göre, sen, dağılıp gitmekten, aklın ötesine savrulmaktan söz 

ediyorsun, ama yaprak toplamanın delilikle bir ilgisi yok (Tekin, 2013, s. 70). 

 

Emin ve Yasemin'in aradığı lale ağacı aslında bir yönüyle ormanın içindeki insan – 

doğa bağının kopmaz geçmişinin de aranışıdır. Sonuçta hem Emin hem de Yasemin 

kent insanlarıdır ve sırtlarında kent yaşamının onlara yüklediği duygular ve ön 

yargılara sahiptirler. İkisinin arasındaki konuşmalar bir nevi bu ön yargıları aşmaya 

yöneliktir. Kentin, bir başka deyişle modern dünyanın aşındırdığı doğa – insan bağını 

yeniden kurabilmek, sırtlarındaki yükü atabilmek ormana bağlıdır. Tam da bu yüzden 

ormanda kalmak, yaprak toplamak doğaya bağlı kalabilmenin bir yolunu oluşturur. 

Burada Marx'ın vurguladığı, modern dünya tarafından tahrip edilmiş ve insanı 

doğasından uzaklaştırmış düşünme biçimlerini aşabilme gayreti vardır. Bu düşünce 

biçimlerinin insanın özünde ve ilişkilerinde ne tür bir yabancılığı ortaya çıkardığını 

Marx şöyle dile getirir. 

 

İnsanın kendisi ve doğa karşısındaki kendinin her yabancılaşması, kendinden ayrı 

öteki insanlar ile kurduğu, kendini ve doğayı içine koyduğu ilişkide görülür 

(Marx, 2015, s. 149). 

 

Marx'ın bu yaklaşımını Emin'in orman dışındaki dünyadan kopuşuyla 

ilişkilendirebilir.  

 

Yataktan zihin ve yürek yorgunluğuyla kalkmak yaşama katılma isteğini 

köreltiyordu. Kaçınılmaz bir biçimde yalnızlaşmıştı, ama buna karşılık, gündelik 

karmaşanın uğultusundan sıyrılıp öyle bir dinginliğe kavuşmuştu ki sonunda 

içinde yeniden, sessiz bir dünyanın bir parçası olduğu eski zamanların ruhu 

dolmuştu (Tekin, 2013, s. 11). 

 

Emin gündelik yaşamın getirdiği yükten yorulmuştur. Ancak ormanın onun iç 

dünyasında yarattığı duygu da tam tersi bir ilişkiyi gösterir. Buradan hareketle 

ormanın Emin'in varlığında yeni bir duyumsamaya giden yolu açtığı anlaşılır. Emin, 

ormanın dışındaki dünyaya karşı yabancılık duygusu geliştirmiştir. Orman sayesinde 

de bu duygunun yerini bambaşka bir yakınlık duygusu almıştır. Öyle ki evinin 

duvarlarını ormandan topladığı yapraklarla kaplamıştır. Yasemin'le kurduğu dostluğun 

da ormanla kurulan ilişkiyle koşut bir yapısı vardır. Ormana gitmek ve oranın varlığını 



119 

özümsemek onların dostluğunun bir parçası olmuştur. Bu da bir yönüyle, Marx'ın fikri 

açısından ele alırsak, insanın ancak bir başkasıyla kendi nesnel varlığını 

algılayabileceği fikrine yakınlık oluşturur. Bu algılayabilme durumu ikisinin de 

ormanda yakaladıkları duygu durumuyla ilgilidir.  

 

Emin'in lale ağacını arayışı ise aslında sonuçsuz bir durumdur. Çünkü o ağaca 

ulaşabilmenin bir yolu roman boyunca ortaya çıkmaz. Burada asıl dikkati çeken 

mesele bu sonuçsuzluk halidir. Modern dünyanın ve onun getirdiği üretim ve tüketim 

biçimlerinin sonucu umarsızca arayıp elde etme hırsına karşı Emin'in yaptığı sadece 

doğada kalabilme durumudur. Emin ve Yasemin arasındaki bir konuşma bu durumu 

şöyle yansıtır: 

 

Arıyoruz yalnızca, bulmak istemiyorsun, saçmalık ama bu! 

Bulmak istemiyorum demedim, bulmasak da olur diyorum. 

 
Emin'in amacı zaman öldürmekse, sinemaların, kahvelerin, ışıklı dükkânların 

sıralandığı bir caddede neden yapmıyorlardı bunu?  (Tekin, 2013, s. 86.). 

 

Anlatıcının romanın bu noktasında sorduğu soru  ironiktir. Emin zamanını ormanda 

harcar. Hem de sonuçlanması imkânsız bir arayışın peşinde. Ama aynı zamanda 

ormanda kalarak, ormanın sonsuzluğu içinde kentin ışıklı cadde ve sokaklarının 

bitimliliğinden ve darlığından da kurtulmuş olur. Emin'in bu tavrını doğaya ve kendine 

yabancılaşmış insanın, bu ayrışma durumunu ortadan kaldırma gayreti olarak da 

görülebilir. 

 

Roman'da arayışın, ormanın içindeki arayışın bu denli belirginleşmesi karakterlerin 

geçmişleriyle hesaplaşmalarıyla da ilişkilidir. Onları yaşadıkları ana kadar getiren her 

şeyin ormanın dışındaki hayatla ilgisi vardır. Emin'in ormandan kopup gitmek 

istememesi bunun bir göstergesidir. 

 

Olmasın zaten... Kim istiyor ki!..” deyip geri çekildi Emin. “İnsanlardan 

kurtulduğumuza seviniyorum ben...”Söylenerek Yasemin'den uzaklaştı: 

“Döndüğümüz anda neyin içine düşeceğimizi bilmiyorsun sanki... Burda, kendi 

halimizde gezinip dolaşıyoruz, ne güzel... Daha ne olsun istiyorsun ki... 

Zamanımızı ağaçların arasında geçiriyoruz diye üzülüyorsun öyle mi? Canın 

buna sıkılıyor  (Tekin, 2013, s. 88). 

 



120 

Emin ve Yasemin'in ormanın içinde sürüp giden konuşmaları, ormanı duyumsayış 

tarzları, düşünceleri ve gözlemleri okuyucuyu  marksist ekoloji bağlamında  Sevgili 

Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp Masalları'ndaki dünyadan daha başka bir noktaya 

getirir. Yasemin ve Emin en başından kente bağlı karakterler olarak doğadan kopuş 

sürecini diğer romanların kahramanları gibi yaşamamışlardır. Ancak bu yaşamsal 

farklılığa rağmen onlar da doğayı aramaktadırlar. İnsan doğasının özünü teşkil eden bu 

arayış Marx'ın doğayı ve insanı birbirinin bir parçası olarak görme fikrini bu roman 

bağlamında ortaya koyar. Doğayla olan geleneksel ilişkiden habersiz roman 

karakterlerinin, bu geleneksel ilişkiyi bulma çabaları da hissedilir. Eli kaleminden çok 

çakısına gidiyordu artık Tekin, 2013:). Emin'in yaprak toplayıp onları evine 

doldurması da bunun göstergesidir. Kentin yarattığı manzarasızlığa karşı bir tepkidir 

de bir bakıma. Bununla birlikte orman sayesinde Yasemin ve Emin'in arkadaşlık 

süreci de doğa odaklı hale gelecektir. Ormana gitmek ve ormanın kurduğu havanın 

içinde kalabilmek karakterlerin birbirlerine verdiği sözlerdir. İnsanlar arasındaki 

uzaklığı doğadan uzaklaşmayla açıklayan Marx üzerinden bu arkadaşlık ilişkisi 

anlamlandırılabilir. Marx'ın yabancılaşma kavramının içinde insanın insana 

yabancılaşması durumu da vardır ve bu da insanın doğaya ve kendine 

yabancılaşmasıyla birlikte ortaya çıkar. 

 

Yabancılaşmış emek, onun dışındaki doğayı olduğu gibi onun tinsel özünü, 

insanal özünü olduğu gibi kendi öz bedenini de insana yabancılaştırır.  

4º İnsanın kendi emek ürününe, kendi yaşamsal etkinliğine kendi cinsil varlığına 

yabancılaşmasının dolaysız bir sonucu da şudur: insan insana yabancılaşmıştır 

(Marx, 2015, s. 148). 

 

Emin ve Yasemin'in arkadaşlığının ormanla birlikte ilerlemesi, özellikle Emin'in 

ormanın dışında ve geçmişinde bıraktığı hayatının ormanda yeniden gündeme gelmesi 

ve Yasemin'le birlikte ormanın doğasının çağrışımlarıyla işlenmesi Emin'in ormanla 

birlikte kendine dönüşünü ve yeniden düşünüşünü de gösterir. Yasemin de bu süreci 

kendi içinde Emin'le kurduğu arkadaşlığı göz önüne alarak geçirecektir. Hepsi birlikte 

düşünüldüğünde Emin ve Yasemin'in ormana giderek  yaşamlarına doğayı 

eklemledikleri görülür. Orman, onların benliklerinde yepyeni bir duygunun kapılarını 

açmıştır. Böylece ikisi de doğayla aşınmış bağlarını yeniden güçlendirmişlerdir. 

 



121 

Ormanda Ölüm Yokmuş'ta romanın kahramanları Emin ve Yasemin ormanın 

varlığında kendilerine ve doğaya dönmeye çalışmışlardır. Bu durum roman mekânının 

doğayla bağının güçlülüğünü gösterdiği gibi ormanı da bir karakter olarak karşımıza 

koyar. Tıpkı Berci Kristin Çöp Masalları'ndaki Çiçektepe gibi. Benzer bir durumu 

Unutma Bahçesi için de dile getirebiliriz. 

 

Unutma Bahçesi, karakterlerinin modern yaşama dayanan geçmişleriyle Ormanda 

Ölüm Yokmuş’a benzer. Ancak önemli bir fark da vardır. Ormanda Ölüm Yokmuş'ta 

orman, karakterlerin roman boyunca sürekli ziyaret ettiği bir mekândır. Unutma 

Bahçesi'nde ise bahçe yani doğanın kendisi sürekli kalınan bir yaşam alanına dönüşür.  

 

Unutma Bahçesi'ne gelen karakterler orada kurdukları yaşamla birlikte modern 

yaşamın ağırlıklarından, gereksizliklerinden kurtulmak isterler. Yani doğaya 

yabancılaşmış insanın yeniden doğaya ve kendi doğasına dönebilme çabası vardır. 

Ancak bu durumu Unutma Bahçesi'nde yaşayan her karakter için söyleyebilmek hiç de 

kolay değildir. Modern yaşamın yükünden kurtulmak ve unutabilmek karakterlerin 

doğayla kurdukları bağın bir sonucu olarak ortaya çıkabilecek bir olgudur. Unutma 

Bahçesi'ni kuran Şeref de bunu söyler: “Durulup arınacak olanlar kalacak, diğerleri 

terk edip gidecek bu bahçeyi” (Tekin, 2014, s. 61). Şeref'in bu sözleri onun bahçeye 

atfettiği değeri göstermesi açısından da önemlidir. Bahçeye gösterilen duyarlılığın 

ölçüsü bahçede kalabilmek için önemlidir. Ancak bahçeye gelenlerin doğayla 

kurdukları metabolik ilişki en başından bozulmuştur ve bu da doğaya yabancılaşma 

durumunu ortaya çıkarmıştır. Bozulan metabolik ilişki kentte yabancılaşmanın farklı 

bir yönü olan emeğe yabancılaşma ve onun kölesi olma durumunu ortaya çıkarmıştır. 

Bu durum bahçeye gelen misafirlerin yaşamlarında belirir. Şeref bu durumu şu 

sözleriyle vurgular: 

 

Şeref her gidenin arkasından, “Keşke işten kaçıyor olsalar, o bile değil,” demiştir, 

“bizden kaçıyorlar, çünkü elimizde bir şey eksik, görmeye çok alışık oldukları bir 

şey... görmediklerinde sistemleri bozuluyor, çareyi kaçmakta buluyorlar. Burada 

onları kırbaçlayacak bir olsa kalıp çalışırlardı (Tekin, 2014, s. 97). 

 

Şeref’in bu sözleri Unutma Bahçesi’nin yabancılaşma bağlamında ortaya koyduğu doğa 

ve emek ilişkisini açıklar niteliğe sahiptir. Doğaya gelip ona adapte olamayan insanlar, 



122 

aslında doğadan uzaklıkları yüzünden kent yaşamının köleleştirici tarafına 

kapılmışlardır. Unutma Bahçesi’nin onlara sunduğu özgürleştirici ve arındırıcı tarafı 

göremezler bu yüzden. Şeref’in kırbaç kelimesini kullanması da simgesel olarak 

romanın doğadan kopuş halinin ortaya çıkardığı köleleşme haline yaptığı vurguyu 

göstermesi açısından önemlidir. Bu açıdan bakıldığında doğaya ve kendine 

yabancılaşma sürecinin bir sonucu ortaya çıkmış olur.   



123 

 

4. 2. Nesneleşen Doğa, İnsan ve Emek 

 
Marksist ekoloji sermayenin doğayı algılayış biçimine odaklanır. Sermayenin 

genişlemeyi ve sürekli olarak kâr etmeyi önceleyen yapısı onun doğayı yok edecek 

tutumlar geliştirmesine sebep olan tarafıdır. Sermayenin doğayla kurduğu ilişki bu 

açıdan daha en başından sorunludur. Zaman içerisinde sermayenin doğayı tüketişi fark 

edilmiş ve buna karşı düşünsel hareketler oluşmuştur. Ancak sermaye buna karşın 

doğaya duyarlı görünmeye çalışmış ancak samimiyeti her zaman tartışmalı olmuştur. 

Sermaye ya da başka bir deyişle kapitalist ekonomik düzene karşı böyle bir bakışın 

gelişmesinin sebebi, sermayenin doğayı bir nesne ve kâr aracından başka bir şey 

olarak görmemesinden kaynaklanmaktadır. Marksist ekoloji sermayenin bu tavrını 

sürekli vurgular ve bu doğrultuda bir farkındalık oluşturma çabası içine girer. 

 

Dışsallıklar (ya da yan etkiler) denilen şeylerin yaratılması yolu ile hem insanlara 

hem de ekosisteme, insanlığın ve diğer türlerin ihtiyaç duyduğu yaşam destek 

sistemlerine zara verir. Paul Sweezy'nin kelimeleri ile: Doğal çevre söz konusu 

olduğunda, kapitalizm doğayı değer verilmesi gereken ve zevk alınan bir şey 

olarak değil ama kâr elde etmenin ve daha çok sermaye biriktirmenin bir aracı 

olarak görür. 

Kapitalizm, sanki bu kaynaklar hiç tükenmeyecekmiş gibi gelecek nesilleri 

düşünmeden, yenilenemez kaynakların kullanımını teşvik eder ve okyanuslardaki 

balıklar ve ormanlar yenilenebilir kaynakları sömürür (Magloff, 2015, s. 54). 

 

Marksist ekoloji doğa sömürüsünün yanında emek sömürüsünün üzerinde de durur. 

Emeğin sömürü nesnesi haline gelmesinin de doğayla bağlantısı vardır. Bu bağın kökü 

marksizmin yabancılaşma teorisiyle yakından ilgilidir. Kendine, doğaya ve emeğine 

yabancılaşan insanın bu konuma gelmesindeki en büyük sebep sermayenin doğayı 

tüketmesi ve insanlığın toprakla olan bağını kesmesidir. Böyle olunca üretim nesnesi 

haline gelen işçi sınıfı ancak emekle hayatta kalabilecektir. Ancak emeğiyle elde 

edebileceği de sadece yaşamsal temel ihtiyaçları olacaktır. Marx emek sömürüsünün 

işçiyi nesne haline getiriş biçimini çarpıcı bir şekilde ifade eder. 

 

Gerçi emek zenginler için tansıklar (harikalar), ama işçi için yoksunluk 

(denuement) üretir. Saraylar, ama işçi için inler üretir. Güzellik, ama işçi için 

solup sararma üretir. Emeğin yerine makineleri geçirir, ama işçilerin bir 

bölümünü barbar bir çalışma içine atar ve öteki bölümünü de makine durumuna 

getirir. Us, ama işçi için budalalık, aptallık üretir (Marx, 2015, s. 142). 



124 

 

Marx'ın vurguladığı nesneye dönüşme süreçlerini Sevgili Arsız Ölüm'de en başta 

Huvat olmak üzere aile üyeleri büyük ölçüde yaşamışlardır. Ailenin köyden, topraktan 

kopup şehre göçmeleri bu süreci başlatmıştır. 

 

Huvat köyde yaşarken sürekli şehre gidip gelen bir karakterdi. Zamanla oğulları Halit 

ve Seyit'i de şehre götürür olmuştu. Böylece köydeki emek yavaş yavaş şehre taşınmış 

oluyordu. Bu süreç Huvat ve ailesine henüz yoksulluk getirmemişti oysa ki. Toprakla 

bağını koruyan aile köy yaşamında modern hayatın ortaya çıkardığı ihtiyaçlardan uzak 

yaşıyorlardı. Şehre taşınma ise ailenin durumunu tamamen değiştirecektir. Köydeki 

ortak, yardımlaşmaya dayanan yaşam şehirde başka bir görünüm kazanacaktır. Ailenin 

köyden ve dolayısıyla doğal yaşamdan kopuşu aile bireylerini işçileştirecektir. 

 

Huvat'ın yaşamının zorluğu da burada başlar. Köyden kopup şehre gelen ailenin 

ihtiyaçları değişmiştir. İhtiyaçların karşılanması için gerekli olan emek bir kişinin 

üstesinden gelebileceği bir şey değildir artık. Huvat'ın değişimi de burada görülür. Ona 

zamanla diğer aile bireyleri de eklenecektir. Aralarında sadece emek sürecine 

katılmayan Dirmit olacaktır. Emek sürecine ailenin bireylerinin katılmaya başlaması 

onların doğadan kopup emekleriyle birlikte nesne haline gelmelerinin de göstergesidir. 

Bu durumu Marx, insan değerinin yerini nesnelerin değerine bırakmasıyla açıklar. 

 

İnsanların, dünyasının değersizleşmesi, nesnelerin dünyasının değer kazanması 

ile orantılı olarak artar. Emek sadece emtia üretmekle kalmaz; genel olarak emtia 

ürettiği ölçüde, kendi kendini ve işçiyi de meta olarak üretir (Marx, 2015, s. 140). 

 

Sevgili Arsız Ölüm'ün ilk bölümünde insanların dünyasının değerliliği ya da 

değersizliği üzerine bir tartışma doğru olmayacaktır. Çünkü insanların dünyası köy 

yaşantısında, henüz emek üreten nesne konumuna gelmemiştir. Köy yaşantısının 

insanı, emeği kendi yaşamının sürekliliği için sarf eder. Hem de köy yaşantısında 

insanın emeğini kullanıp onu değersizleştirecek güçler yoktur. Ancak yine de 

Alacüvek'te insan yaşamını değersizleştirecek denemeler de yok değildir. Tıpkı 

Huvat'ın köye getirdiği yenilikler gibi Alacüvek'e de emek sömürüsü girip köy 

insanını kullanmayı denemiştir. Toprağa, doğaya henüz yabancılaşmamış köy insanı 



125 

ise bu karşılaşmadan ilk önce zarar görse de sonra bunun üstesinden gelmiştir. Taçın 

dağına kazmaya giden köy erkeklerinin durumu bunu gösterir.  

 

Taçın'ın güneşte ışıldayan taşını kamyonlara yüklediler. Alıp alıp gittiler. 

Alacüvek erkeğinin yarısından çoğu Taçın'da kazma salladı, ter döktü. Gelinler, 

kızlar Taçın'a azık taşıdı. Bir gün, Taçın'dan çığlıklar yükseldi. 

... 

Üç ceset, yan yana toprağa yatırıldı. Günlerce Alacüvek'te türkü çağrılmadı. 

Gülünmedi (Tekin, 1985, s. 18-19). 

 

Köylüler bu olaydan sonra her yere pancar ekip doğaya dönmüşler, kendi emekleriyle 

kendileri için üretmişlerdir.  Köy halkının bu tavrı doğaya bağlı kalmanın insan 

değerine katkısını ya da doğadan uzak kalmanın insan değerini nasıl metalaştırdığını 

gösterir. Taçın dağında insan emeğine dayanarak üretilmek istenen nesne insan 

yaşamını bir anda alıp götürmüştür.  

 

Kentte ise durum biraz daha karmaşık hale gelecektir. Şehre giden Huvat Aktaş ve 

ailesi için  geri dönülebilecek bir doğa yoktur. Böylece ailenin her bireyi hem kendi 

başlarına hem de emekleriyle nesneye dönüşürler.  

 

Seyit inşaatlarda çalışmaya başlar. Sonrasında Halit ve Mahmut da bu sürece dahil 

olur. Aile bireylerinin kente göçleri sonucunda ortaya çıkan bu durumun kökleri 

doğadan kopuşla bağlantılıdır.  

 

Sevgili Arsız Ölüm'de görülen emeğin ve insanın nesneleşmesi ve  çevreyle ilişkili 

geleneksel hakların yok olması durumu, Berci Kristin Çöp Masalları'nda da görülür. 

Berci Kristin Çöp Masalları'nda gece kondu mahallesinin bir çöplüğe kurulması ilk 

olarak dikkat çeker. 

Çiçektepe sakinlerinin yaşamı tıpkı Alacüvek köylülerinin yaşamında olduğu gibi 

ritüellerle, mistik inanışlarla doludur. İki topluluğun da kolektif yapısı ve dine 

yaklaşımları benzerdir. Ancak arada önemli bir fark vardır. Çiçektepelilerin doğayla 

olan bağları kente taşındıklarından ötürü sınırlıdır. Dolayısıyla çevreyle olan 

geleneksel bağ ve haklar yaşam alanlarının çöplük olması dolayısıyla sınırlıdır. En 

azından doğa sayesinde hayatlarını devam ettirmelerini sağlayacak imkânlara sahip 

değillerdir.  



126 

 

Çöplüğün içinde yeniden bir dünya kurabilmenin yolu da çevreyle, doğayla olan bağın 

aşınmasıyla olabilecektir. En başta çöplüğün kendisi doğanın içsel değerini yok eden 

bir nesne vazifesi görür. Buradan hareketle Çiçektepe halkının çevreyle geleneksel 

bağı en başından kopar. Çiçektepe doğası yok edilmiş bir yerde doğar. 

 

Sabah naylon leğenden çatıları, eski kilimlerden kapıları, muşambadan camları, 

ıslak biriketlerden duvarlarıyla çöp yığınlarının, ampul ve ilaç fabrikalarının alt 

yanında, tabak fabrikasının karşısında, ilaç artıklarının ve çamurun kucağına bir 

mahalle doğdu (Tekin, 1984, s. 10). 

 

Böyle bir yaşam alanı Çiçektepe halkının emek üretiminin şeklini ve sonucunu 

değiştirecektir. Fabrikaların ortasında, çöplükte  kurulan mahallenin halkı doğayla 

olan bağlarının ortadan kalkması sebebiyle kendi yaşamlarını sürdürebilmelerini 

sağlayacak yaşam ürünlerini üretemezlerdi.  

 

Bu durum onların hayatlarını devam ettirebilmelerinin tek yolunu işçileşmeye bağlar. 

Tıpkı köyden şehre göçen Huvat ve ailesi gibi. Çiçektepe'ye inşa edilen fabrikalar 

onların yaşamlarını karşılayacak gereklerin tek kaynağıdır. Çiçektepe halkı fabrika 

işçisine dönüşür. Böylece onların emekleri de nesneleşir. Çünkü kazançları ancak 

yaşamlarını sürdürecek kadardır. Fabrika yaşamı ile birlikte Çiçektepe halkının yaşamı 

fabrikanın sürdürülebilirliğinin bir metası haline gelir. Foster bu durumu kapitalist 

üretim araçlarının doğayı yok etmesine bağlayarak açıklar. 

 

Aslında, doğal kıtlığın artması, dünyanın ortak mallarının daha da fazla 

özelleştirilmesi için altın bir fırsat olarak görülmektedir. Ortak malların bu 

biçimde özelleştirmesi trajedisi, bir yandan doğal çevrenin yıkımını 

hızlandırırken öte yandan da bu doğal çevrenin üzerine binen sistemi 

genişletmektedir (Foster, 2012, s. 93). 

 

Doğayı yok eden fabrika bunun sonucu olarak Çiçektepe halkını kendine muhtaç 

duruma getirmiştir. Böylece Çiçektepe halkının ve ürettikleri emeğin nesneleşme 

süreci de başlar.  

 

Çiçektepe halkı ilaç üretir. Ancak onların ilaç ürettikleri fabrikanın atıkları ironik bir 

biçimde onları hasta edecek, çevreyi yok etmeye başlayacaktır. 



127 

 

Yaz başında bu fabrikadan Çiçektepe'nin üstüne ilkin insanların kar sanıp 

şaşırdıkları beyaz beyaz bir şeyler yağmaya başladı. Kondulara dayanılmaz bir 

koku yayıldı. Üç gün içinde bu fabrika karı Çiçektepe'nin ilk çiçeklerini kuruttu. 

Ağaçların dallarını sarkıttı. Tavuklar boyunlarını büküp büküp kıvrıldı. İnsanlar 

başlarını dik tutamaz oldu. Çocuklar hap yemiş gibi mosmor kesilip oyun 

oynarken uykuya daldı. Uyuyan biri hiç uyanmadı (Tekin, 1984, s. 19).  
 

Böylece değerli olan üretilen nesne, değersiz olan ise insan yaşamı olacaktır. Bununla 

birlikte fabrikanın hem doğayı hem de insan yaşamını yok ediş biçimi Foster'ın 

tespitlerini doğrular biçimdedir. Fabrikadan yayılan kokular önce Çiçektepelileri 

baygınlaştırır, yağan karla beraber onları zehirler. Fabrika sahibi ise onları bu 

durumdan dağıttığı yoğurtla kurtarır. Mahallenin susuzluğunu ise mahallenin üstüne 

saldığı mavimsi sıcak suyla giderir. Tüm bunları yaparak fabrikasının varlığını korur. 

Başka bir deyişle doğal sistemi değiştirmeye devam eder. Romanda doğal sistemin 

fabrika tarafından değiştirilmesi Çiçektepe sakinlerini de  yani doğanın parçası insanı 

da etkilemiştir. 

 

Bu suyla yıkanan insanlarda çok geçmeden garip değişmeler ortaya çıkmaya 

başladı. Kiminin derisi soyuldu. Kiminin yüzü mosmor kesildi. Çocukların 

bedenlerinde mavi mavi benekler belirdi. İki kadının saçları beyazladı. 

Çamaşırlar maviye çalan bir renk aldı. Bu renge Çiçektepe'de 'Kondu mavisi' 

dendi    (Tekin, 1984, s. 20). 

 

Doğayı yok edip insanı ve emeği nesneleştiren sistem,  insanın doğasını ve yaşam 

hakkını da elinden almıştır. Sonuçta gücü elinde bulunduran fabrika sahibi Çiçektepe 

halkının yaşam hakkını emeklerini sömürerek tüketmiştir. Romanın bu noktası insan 

merkezli bakış açısının geldiği noktayı ironik biçimde anlatır. Tüketilen sadece doğa 

değil onunla birlikte insandır da. İroninin en belirgin örneği ise doğaya muhtaç olan 

insanın doğanın dönüşümüne koşut olarak kendi doğasını ve sağlığını kaybetmesi 

durumudur.  

 

Muinar’da ise doğanın insan tarafında nesneleştirilmesine yapılan vurgu belirgindir. 

İnsanın doğayı, emeği ve kendi kendini metaya dönüştürmesi tarihsel bir olgu olarak 

vurgulanır. Bunun dışında metabolik karşılıklık kavramı da Muinar’ın sözleri 

üzerinden görülür. 

Başınıza gökten kuş gagası yağacak... sincapların kuyruğu kısaldı, ağaçlara 



128 

çürütücü mantar aşılıyorlar, soluyacak havanıza sahip çıkın, kıyamet belirtisi 

bunlar, dünya kurtarır kendini, insanları üstünden kaç defa silkelemiş, dört bucakta 

binlerce var bu işletmelerden, para gücüyle ilerliyor caniler, çalılarınızı mı 

sökecekler, öyle ya, atlasınlar sınırınızdan içeri, üç evlek ormanlarınız kalmış 

(Tekin, 2006, s. 52). 

 

Muinar, doğanın insan tarafından tüketilmesiyle ortaya çıkabilecek sonucu vurgular. 

Bununla birlikte doğanın tüketilişinde büyük işletmelerin  yerini de dile getirir. İnsan ve 

doğa arasındaki ilişkinin kırılmasında ve doğanın nesneleştirilerek tüketilmesinde rol 

oynayan ilerlemeci ve büyüme odaklı yapıları eleştirir. 

Muinar, metabolik karşılıklık kavramının odağında açıklanabilecek bağlamda 

açıklamalar yapar. Doğa ve insan arasındaki ilişkinin çarpıklaşmış biçimlerini 

vurgularken doğanın dönüştürülmüş ve nesneleştirilmiş hallerine değinir.  

 
Hayvanın, bitkinin alıcısı doğru düzgün çalışıyor, insanınki bozuluyor sürekli, 

kaçıncı defadır aynı durum tekrarlanıyor, vazgeçecek dünya sizden, toplu iptale 

uğrayacaksınız... O alıcı, dünyayla uyumlu yaşayın diye konmuş kafanızın içine, 

yirmiden fazla kıyamet koptu, nevri dönecek, fazla bile müsamaha gösterdi, 

kapatın petrol kuyularını, dünya bizim de yurdumuz, inip soluklanıyoruz 

kemiklerimizin başında kanı mıdır, yağı mıdır çekip yakıyorsunuz, boru hatları, 

fabrikalar, kömür havzaları, maden işletmeleri... Kapatın hepsini, yüz sürün 

toprağına, gönlünü alın dünyanın, zehir şehirleri kurdunuz üstünde (Tekin, 2006, s. 

62) 

 

Marksit ekolojinin vurguladığı ve eleştirdiği sermayenin sürekli büyümeyi arzulayan 

yapısı bu satırlarda belirir. Fabrikalar, boru hatları, maden işletmeleri vurgusu dikkat 

çekicidir. Berci Kristin Çöp Masalların’ndaki fabrika ve Sevgili Arsız Ölümi’deki Taçın 

Dağı vurgusu hatırlanacak olursa doğayı tüketen yapıların Muinar’ın sözleriyle yeniden 

Latife Tekin’in anlatı evrenine girdiği görülür. Böylece doğa - sermaye ilişkisinin 

dönüştürücü etkisinin boyutları bütünlüklü olarak anlaşılmış olur. Muinar, insan, emek 

ve doğanın nesneleştirilme süreçlerine kapsamlı biçimde yaklaşarak doğa merkezli bir 

tavır gösterir. 

 

Latife Tekin’in anlatı dünyası en başından beri sınıf, emek ve doğa odağında 

göndermeler yapar. Bu noktada ilk romanlarının yaptıkları vurgu çok değerlidir. 

Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp Masalları'nda anlattığı dünya bir bakıma 

insanın doğadan kopuş sürecinin de bir öyküsüdür. Bu romanlarda doğadan kopuşun 

en önemli merhalesini işçileşme ya da insan emeğinin bir nesne haline gelmesi süreci 

oluşturur. Ayrıca nesneleşme durumu doğayı da kapsar. Her iki roman da bu veriler 



129 

bağlamında doğanın diyalektik biçimde ele alınışının çok katmanlı ve bütünlüklü 

niteliklerini barındırırlar. Ormanda Ölüm Yokmuş ve Unutma Bahçesi doğa - insan 

ilişkisindeki yabancılaşma faktörünü ele alırlar. Muinar’da ise daha bütünlüklü bir 

bakış vardır ve ilerlemeci ve büyüme odaklı yapıların, insan zihninin ortaya çıkardığı 

sonuç belirginleşir.    



130 

SONUÇ 

 

Yirminci yüzyılın son dönemecinde özellikle de 1980’den sonra hem dünyada hem de 

Türkiye’de doğanın ciddi biçimde tüketildiğini ve kirletildiğini görmek mümkündür. 

Bu, yüzyılları aşan bir düşünme biçiminin ortaya çıkardığı geri dönüşü çok zor  bir 

durumdur. Latife Tekin’in romanları ve romanları çevresinde gelişen doğa duyarlılığı 

böyle bir zamansal çizginin içerisinde edebiyatımızda belirir. 

 

1980’ler Türkiye’de fabrikaların arttığı, kent nüfusunun kır nüfusunu aştığı ve büyük, 

kalabalık metropollerin belirginleştiği bir dönemdir. Latife Tekin’in ilk romanı Sevgili 

Arsız Ölüm de 1980’lerin Türkiye’sinde edebiyatımızda yerini alır. Romanın kırdan 

kente göç eden bir ailenin etrafında şekillenen dünyası doğaya, kır ve kent yaşamına 

dair hem bireysel hem de toplumsal durumları anlatan satırlarla doludur. Yine aynı 

dönemin ürünü olan Berci Kristin Çöp Masalları ise kentin dışına itilmiş bir çöplükte 

yaşam mücadelesi veren kırdan göçmüş insanların hikâyelerini anlatır. Bu iki roman, 

yazıldıkları dönem de göz önüne alındığında   doğa-insan bağına ve doğanın tüketilişine 

dair net göndermelere sahiptirler. Latife Tekin’in doğayı merkeze alan sonraki 

romanları ise 21. yüzyılın dünyasında edebiyatımızda yerlerini alırlar. Bu yeni yüzyılda 

doğa ve insanın durumu ve karşılıklı etkileşimi de değişir. Teknolojinin ilerlemesi 

doğanın tüketilişinin daha hızlı, kontrolünün ise daha kolay olduğu bir dönemi 

başlatmıştır. Ancak bu dönemde insanların  doğaya bakışı da hızla  değişmeye başlar. 

Doğayı önceleyen, onu korumak isteyen düşünce biçimleri gelişen iletişim araçlarıyla 

yayılma imkânı bulur. Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi ve Muinar böyle bir 

dönemde edebiyatımıza dahil olur. Bu romanlarda doğa düşüncesi kentli insanın doğaya 

dair arayışlarında belirir. Romanlar doğanın varoluşsal değerine ve insan yaşamındaki 

benzersiz ve boşluğu doldurulamaz yerine göndermelerde bulunurlar. Latife Tekin’in bu 

beş romanı, düşüncenin insan merkezli gelişiminden doğanın tüketilişine ve doğanın 

içsel değerinin yeniden anlaşılıp yaşamsal olarak insanlık için önemine kadar bir çok 

veriyi içinde barındırır. 

 

Romanların doğa-insan ilişkisine ve bu ilişkinin tarihsel köklerine yaptığı göndermeler 

dikkate değerdir. Sevgili Arsız Ölüm bu noktada bir ilk roman olarak çok özel bir yerde 

durur. Bu romanın karakterleri tamamen kıra aittir. Kıra ait olmak onlara insanlığın 



131 

geçmiş  dönemlerindeki gibi doğayla uyum içinde yaşamayı öğretmiştir. Romanda doğa 

ve insan arasındaki uyum en çok Dirmit’in yaşantısında belirir. Ona annesi Atiye’nin 

doğayla kurduğu yaşamsal ilişki de eklenir. Romanın kentte geçen kısımlarında da 

doğa-insan uyumu ve doğanın insan yaşamındaki varoluşsal değeri belirgindir. Böylece 

Sevgili Arsız Ölüm doğa-insan ilişkisindeki en temel ve en yaşamsal yönü vurgulamış 

olur. Roman doğanın içinde insanın bir nesne olarak yaşayabilme halini vurgular. 

Doğanın ötekileştirilmediği, yaşamın doğayla iç içe olduğu bir dünya, romanın kırda 

geçen bölümlerinde görülür. Benzer durum Berci Kristin Çöp Masalları için de 

geçerlidir. Fakat Berci Kristin Çöp Masalları’nda yaşam alanının çöplük olması 

düşündürücüdür. Böyle bir yaşam alanında doğaya uyumdan bahsetmek güçtür. Ancak 

Çiçektepe’de yaşayan insanlar doğaya ait bir yaşamın içinden gelmişlerdir. Bu yüzden 

bunun tam tersi bir yaşam alanına yani çöplüğe uyum sağlayamazlar. İki roman 

odağında düşünüldüğünde doğa - insan ilişkisinin tarihsel gelişimini vurgulayan ciddi 

göstergeler vardır. Sevgili Arsız Ölüm,  doğa insan uyumunun başlangıçtan günümüze 

gelen yaşamsal tarafını vurgular. Berci Kristin Çöp Masalları bu yaşamsal, varoluşsal 

durumun değişiminin sonuçlarını ortaya koyar. Bu açıdan bakıldığında Sevgili Arsız 

Ölüm’den Berci Kristin Çöp Masalları’na giden çizgide önce insanlığın içinde yaşattığı 

doğaya ait olma duygusu sonra bu duygunun yine insanlar tarafından tüketilişi 

gösterilir. Berci Kristin Çöp Masalları’nın kıra ait insanlarının doğa duygusu ve 

doğayla olan bağları kentli insanların oluşturduğu çöp, fabrika atıkları, zehirli sular ve  

kirli havayla karşı karşıya gelir. Doğa bu unsurlar tarafından yok edildikçe onların 

yaşamları da çıkmaza girer.  

 

Sonraki roman Ormanda Ölüm Yokmuş’ta kentli karakterler belirir. Doğa insan uyumu 

bu karakterlerin varoluşlarında aradıkları bir duyguya dönüşür. İlk romanlardaki kır 

kökenli insanların aksine Ormanda Ölüm Yokmuş’la beraber doğayı dışarıdan gören 

karakterler belirirler. Kentli insanın doğadan kopuk hali ve onu arayış süreçleri öne 

çıkar. Ormanda Ölüm Yokmuş’un ana karakterleri Yasemin ve Emin ormanda doğayla 

beraber bir duygu arayışına çıkarlar. Bu süreçte eski zaman topluluklarının doğayı 

duyuş biçimlerini vurgularlar. Böylece romanın insan doğa-ilişkisinin köklerinden yola 

çıkarak kentli insanın içindeki doğaya ait duyguyu vurguladığı görülür. Unutma 

Bahçesi’nde ise aynı durum Şeref’in doğaya bakışında görülür. Şeref ve Tebessüm’ün 



132 

arayışları da doğa odaklıdr. Şeref’in doğa korumacı tavrı ve yine eski zaman 

topluluklarını vurgulaması romanın doğa odaklı yaptığı vurgunun   düşünsel 

boyutlarının derinliğini gösterir. Muinar ise doğanın unutulmaya yüz tuttuğu bir 

yüzyılda Elime’nin içinde doğarak ona doğayı ve doğanın varoluşsal değerini anlatan 

Muinar karakterinin öne çıktığı bir romandır. Muinar, bir çok topluluğu farklı 

zamanlarda görmüş bir kocakarı olarak doğanın insan varoluşundaki yerini, değerini 

Elime’ye öğretir. Muinar’ın zamanın birçok dönemini yaşamış olması ve geçmişten 

bugüne birçok toplumu görmüş hali doğa-insan ilişkisinin geçirdiği değişimi ve 

değişimin doğa aleyhindeki sonuçlarını vurgular. Latife Tekin’in romanları, doğa-insan 

ilişkisinin başlangıçtan bugüne geçirdiği değişimleri ve bugünkü insanın doğa özlemini, 

arayışını net biçimde ifade ederler. İnsan, doğayla birlikte yaşamış, onun parçası olmuş 

ancak sonra ondan koparak doğayı dönüştürmüş, kontrol altına almış ve onu yok edecek 

kadar ileri gitmiştir. Yine de insan doğaya aittir ve onu varoluşunda arar ve ona özlem 

duyar. Romanlar bu düşünsel çizgiyi belirler. 

 

Latife Tekin’in doğa odaklı romanlarında, doğanın içsel değeriyle yer aldığı görülür. 

Doğa bir metafor olmanın ötesine geçerek romanlarda karakterleşir. Doğa romanların 

odağına yerleşir. Sevgili Arsız Ölüm’de köy yaşamı doğanın tüm varlığı ve kapsayıcılığı 

ile belirdiği bir yaşam alanı olarak ortaya çıkar. Romanın bu mekânsal doğa merkezli 

yapısına doğaya dair diğer unsurlar da katılır. Kuşlar, otlar, rüzgâr, doğa olayları, 

mevsimlerin değişimi ve insanların tüm bunlarla birlikte uyum içindeki yaşamı romanın 

doğa merkezli kurgusu açısından dikkate değerdir. Dirmit ve Atiye’nin doğayla 

kurdukları ilişki doğayı romana karakter olarak ekler. Böylece roman doğanın insan 

yaşamıyla iç içe geçtiği bir yapıya bürünür. Sevgili Arsız Ölüm’de Dirmit’in animist 

kişiliği ve Atiye’nin şaman özellikleri doğanın modern yaşamdaki algılanış biçiminin 

ötesinde ortaya çıkmasını sağlar. Bu karakterlerin nitelikleri sayesinde romanda doğa 

duyguların anlatımı için kullanılan araç olma durumunun dışına çıkar. Romanda 

doğanın her şeyi belirleyen yapısı da önemlidir. Romanın köyde geçen kısımlarında 

doğa, yaşamı yönlendirir. Mevsimlerin değişimi yaşamın merkezinde durur. Doğa 

kişileştirmenin ötesinde kendi karakteriyle var olarak insanların yaşamına etki eder. 

Sevgili Arsız Ölüm doğanın roman karakterlerinin ve mekânlarının varlıklarındaki 

etkisiyle doğa merkezli ve doğanın içsel değerini önceleyen bir çizgide durur. 



133 

 

Berci Kristin Çöp Masallları’nın doğa merkezli yapısı romanın ironik anlatma biçimiyle 

kendini gösterir. Çöplük çevresinde kurulan mahallede yaşam, çöplüğe ve fabrikalara 

muhtaç biçimde ilerledikçe doğanın değeri anlaşılmaya başlar. Sular kirlenir ve renk 

değiştirir. Yağan kar bile Çiçektepelilerin alışkın olduğundan çok farklıdır. Doğa zarar 

gördükçe Çiçektepelilerin yaşamı da bundan ciddi bir biçimde etkilenmeye başlar. 

Çiçektepelerin damlarını uçuran rüzgârın ve yıkımcılara haber veren kuşların aslında 

düşman olmadığı zamanla anlaşılır. Kaybedilen doğa  Çiçektepelilerin sağlıklarından 

olmasına sebep olur. Böylece romanda doğanın mevcudiyeti merkezi bir hal almış olur. 

Çöplük dışındaki insanların yararı için yok edilen doğanın değeri vurgulanır. Doğanın 

organik süreçlerine yapılan müdahalenin boyutları belirgindir. Tüm bunlar ışığında 

Berci Kristin Çöp Masalları, doğayı merkeze alan, doğanın içsel değerini vurgulayan 

bir romandır. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş’la birlikte roman karakterlerinin kentlileştiği görülür. Bununla 

beraber doğanın değerine dair hassasiyet devam edecektir. Ormanda Ölüm Yokmuş’ta 

doğa, saf ve bütünlüklü bir biçimde görülür. Ormanın romanın ana karakteri olması bu 

açıdan değerlidir. Roman boyunca Emin ve Yasemin’in ormanda aradıkları duygunun 

doğaya dair tarafı romanın doğayı merkeze aldığını gösterir. Roman boyunca lale ağacı, 

kılıç otları, atlar, toprak, ağaçkakan başlıklarıyla doğa, romanın kurgulanışında merkezi 

konuma gelir. Doğanın bu denli öncelenmesi ve kurgunun parçası haline getirilmesi de 

doğanın içsel değerinin öne çıkarıldığını gösterir. 

 

Unutma Bahçesi’nde ise doğanın içsel değeri bahçe etrafında ortaya çıkacaktır. 

Romanda bir ütopya tasarlanmıştır. Bu ütopyanın kurulduğu yer ise doğanın kendisidir. 

Unutma Bahçesi bir roman mekânı olarak doğanın kapsayıcı ve arındırıcı yönünü temsil 

eder. Romanın kurgusundaki bu nokta doğanın içsel olarak ele alındığını, bir arka plan 

olmanın çok ötesine geçirildiğini gösterir. Roman boyunca Şeref aracılığıyla insanın 

doğa karşısındaki sorumlulukları da vurgulanır. Şeref’in kurduğu Unutma Bahçesi doğa 

sayesinde kent yaşamının getirdiği ağırlıklardan kurtulmak için bir fırsattır. Ancak 

doğanın değerini anlayabilenler bundan yararlanabilecektir. Tebessüm, Şeref’e kulak 

vererek bu değişimi yaşar ve doğayı duyumsamaya başlar. Doğa, Tebessüm’ün 



134 

yaşamına yaptığı etkiyle de romanda merkezi bir konumda yer alır. 

 

Muinar, Latife Tekin’in son romanıdır. Romanın doğaya dair göndermelerinin 

kapsayıcılığı bu açıdan dikkat çekicidir. Hem romanın en önemli karakteri Muinar’ın 

kişiliğinin kapsayıcılığı hem de doğanın tarihsel olarak bütünlüklü ele alınışı  önemlidir. 

Muinar, zamanın başından beri kadınların içinde uyanmış ve onlara yol gösterici 

olmuştur. Elime’nin içinde uyanarak onun için de yol gösterici olacaktır. Roman 

böylece Elime’nin Muinar’ın rehberliğinde doğaya dair kazanacağı duyarlılığa 

odaklanarak devam eder. Muinar, insanın doğaya verdiği zararı net ve sert cümlelerle 

ifade eder. Doğanın insan yaşamındaki değerini belirtir. Elime bu sayede doğayı 

tanırken romanda doğanın içsel değeriyle ön plana çıkmaya başladığı da görülür. 

Muinar, doğanın insan menfaatleri için kullanılmasının ortaya çıkardığı sonuçları 

eleştirir. Muinar’ın zamanın farklı dönemlerine yaptığı vurguların doğa odaklı tarafı 

doğanın tarihsel olarak dönüşümüne dair fikirler verir. Bu yönleriyle Muinar, doğanın 

içsel değerini vurgulayan bir romandır. 

 

Sevgili Arsız Ölüm’den Muinar’a giden çizgide romanların ortaya koyduğu düşünce 

genel olarak bir etik duruşu  ihtiva eder. Romanlar, doğaya içsel değeriyle yer verirken 

insan merkezli gelişmiş düşünme biçimlerini eleştirirler. Bu yaklaşım doğa merkezli 

gelişen etiğin odağında yer alır. Ayrıca romanlarda doğa ve insan arasında net ayrımlar 

yapılmaz aksine doğa ve insanın birlikteliği, eşitliği vurgulanır.  

 

Latife Tekin’in romanları doğa - insan ilişkisi ve doğanın içsel değerini belirgin biçimde 

vurgularken toplumsal sınıfların, yoksulluğun ve emek süreçlerinin sonuçlarına da 

değinir. Doğa ve insan arasındaki bağın kopuşunun emeğin dönüşümüne ve sınıf 

farklılığına yol açtığı düşünüldüğünde özellikle Sevgili Arsız Ölüm ve Berci Kristin Çöp 

Masalları’nın öne çıktığı görülür.  

 

Sevgili Arsız Ölüm köy yaşamını odağa alarak başlar. Köy yaşamının doğayı 

içselleştirmiş yapısı içerisinde üretim ve emek doğa odaklıdır. Doğanın sağladığı 

imkânlar daha adildir. Bu yüzden de sınıfsal farklılıklar ortaya çıkmaz. Emek sömürüsü 

de söz konusu değildir. Çünkü her birey doğayla kurduğu ilişki çerçevesinde kendi 



135 

yaşamını sağlayacak kadar emeğe başvurur. Ancak roman kente göçle birlikte farklı bir 

evreye geçer. Önce Dirmit hariç bütün roman karakterleri doğadan koparlar. Sonra kent 

yaşamının ön gördüğü emek süreçlerine katılarak işçileşirler. Böylece doğadan 

kopmanın karşılığında  yeni bir yaşam tarzıyla karşılaşmış olurlar. Roman bu noktadan 

itibaren yoksulluk durumunun belirginleştiği bir noktaya gelir. Doğadan kopuk kent 

yaşamının getirisi ailenin emeğinin sömürülmesine neden olur. Ailenin erkek bireyleri 

farklı işlerle uğraşırlar ancak yoksulluk durumunu aşamazlar. Ailenin kadınları ise ev 

yaşamına mecbur kalırlar. Ancak köyde yaşam ve emek doğa odaklı olduğundan kadın 

ve erkeğin çalışma alanları da ayrılmamıştır. Sevgili Arsız Ölüm doğayla uyumun insan 

emeğini koruyan halini ve doğadan kopuşun getirdiği emek sömürüsünü kent - köy 

karşıtlığı içinde yansıtır. Roman bu yönüyle farklı bir bakış açısıyla da doğa 

duyarlılığını göstermiş olur. 

 

Berci Kristin Çöp Masalları da emeğe ve yoksulluğa odaklanırken doğadan kopuşun 

getirileri odağında ortaya çıkan sonuçları yansıtır. Romanda çöplükte bir yaşam 

kurmaya çalışan insanlar kırdan göçmüşlerdir. Onlar da yeni bir yaşam tarzıyla karşı 

karşıya kalırlar. Çöplük doğanın ötekileştirildiği bir yerdir. Berci Kristin Çöp 

Masalları’nda insanlar çöplük sayesinde yaşamlarını idame ettirmek isterler. Ancak bu 

insan doğasına aykırıdır ve onların yaşamlarını olumsuz etkiler. Çöplük çevresinde 

kurulan fabrikalarda çalışarak yaşamlarını sürdürmeye çalışırlar. Bu da onların 

emeğinin nesneleşmesine sebep olur. Fabrika sahipleri onları kullanarak üretim 

yaparken işçilerin sağlıkları bozulur. Bununla birlikte fabrika atıkları da doğayı kirletir. 

Böylece hem emek hem de doğa nesneleşmiş olur. Doğadan kopuş sonucunda ortaya 

çıkan durum roman boyunca emeğin sömürülmesine, doğanın kirletilişine sebep olur. 

Roman bu açıdan bakıldığında doğa ve emek süreçlerinin karşılıklı etkileşimini ortaya 

koyar. Doğanın metalaştırılarak kullanılmasıyla sınıf farklılıkları derinleşmiş, yoksulluk 

artmış ve  doğaya ait unsurlar da yok olmaya yüz tutmuştur. 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş, Unutma Bahçesi  ve Muinar ise doğa-insan arasındaki bağın 

aşınması sonucu oluşan yabancılaşma duygusuna odaklanırlar. Kendi emeğine, doğasına 

yabancılaşan insanın durumu bu romanlarda öne çıkar. Muinar’da doğanın 

metalaştırılma haline de göndermeler yapılarak aşınan insan-doğa bağı vurgulanır. 



136 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş,  Emin ve Yasemin’in yaşamları odağında kent hayatının ortaya 

çıkardığı yabancılaşma duygusuna vurgu yapar. Kent yaşamının emeği sömüren üretim 

biçimlerinin doğayı ötekileştirmesi sonucu kentin doğadan uzak yapısı Emin ve 

Yasemin’in doğayı arayışa çıkmalarını sağlar. Roman iki karakterin düşünceleri ve 

konuşmaları üzerinden bu durumu vurgular. Benzer durum Unutma Bahçesi’nde de söz 

konusudur. Bahçeye gelenler benzer yabancılaşma duygusunu yaşayan karakterlerdir. 

Şeref bu yabancılaşma durumunun farkındadır ve Unutma Bahçesi’nin arındırabilme 

gücüyle bu durumun aşılabileceğini düşünür. Doğa insan bağının güçlendirilmesi roman 

için önemli bir noktayı teşkil eder. Romanda bahçenin gelişimi için harcanan emek 

kentteki emek süreçleriyle karşılaştırılır. Kentteki emeğin köleleştirici etkisi 

vurgulanarak doğanın emek bağlamındaki değeri öne çıkarılır. Muinar’da ise 

yabancılaşmış karakter Elime’dir. Muinar onun içinde uyanarak Elime’yi doğaya 

döndürmeye çalışır. Elime’nin kentliliği, bunun karşısında ise Muinar’ın kentli olmayışı 

önemlidir. Muinar kentli bir kadının içinde uyanarak tarihin önceki dönemlerinden 

farklı bir noktaya gelmiş olur. Elime’nin kentli hali onun doğadan uzaklaşmasına ve ona 

yabancılaşmasına sebep olmuştur. Muinar’sa doğanın nesneleştirilmesi üzerinden 

doğanın tarih boyunca nasıl dönüştürüldüğünü anlatır. Doğa-insan arasındaki bağın 

aşınmış halini vurgular. Elime bu farkı görerek doğa duyarlılığı kazanır.  

 

Tüm bunlar doğrultusunda Latife Tekin’in romanları çok katmanlı bir doğa 

duyarlılığına sahiptir. İnsan-doğa ilişkisinin en başından beri geçirdiği değişim 

romanların doğa duyarlılığının ilk aşamasını oluşturur. İnsan ve doğa arasındaki 

ayrılmaz ilişkiden ilerlemeci doğa anlayışının ortaya çıkardığı düşünme biçimlerine 

kadar romanlar farklı noktalara temas ederler. İnsan merkezli bakışın ortaya çıkardığı 

bakış açısı romanlarda ironik biçimde ele alınır ve eleştirilir. Doğanın insan 

varoluşundaki vazgeçilmez yeri vurgulanırken bunun aksi durumların ortaya çıkardığı 

sonuçlar belirlenir. 

 

Romanların kurduğu anlatı evreni bütünlüklü olarak doğa merkezlidir. Doğa, içsel 

değeriyle öne çıkarken doğaya ait unsurların kurguda karakterleşerek yer alması bunu 

sağlar. Hem roman mekânlarının doğanın kendisi olması hem de roman karakterlerinin 



137 

doğayla kurdukları ilişkiler romanların doğa merkezli yanlarını ve  genel olarak Latife 

Tekin’in anlatı dünyasının  etik duruşunu güçlendirir. 

 

Romanların doğa insan ilişkisinin aşınmasıyla ortaya çıkan emek sömürüsü ve 

yoksulluk durumlarına yaptığı göndermeler de çok değerlidir. Romanlar belirli bir sınıf 

bilincine sahiptir. Romanlarda doğanın zengin ve güçlü sınıflar tarafından tüketilişi 

ortaya konur. Bu tüketiliş yoksulluğa, emek sömürüsüne ve yabancılaşmaya sebep olur. 

Yoksulluk, sömürü ve yabancılaşma durumlarının arka planında doğadan kopuşun 

olduğunu romanlar net biçimde ortaya koyarlar. 

 

1980 sonrası romanımızda özgün bir noktada duran Latife Tekin, doğaya bakışında da 

kendine özgü bir çizgi yakalamıştır. Doğanın tüketilişini görmüş, Türkiye’deki 

toplumsal değişimin, göçlerin, yoksulluğun, kent yaşamının ve doğa duyarsızlılığının  

boyutlarını çağının çok öncesinde fark etmiştir. İlk romanlarındaki doğa duyarlılığının 

seneler sonra fark edilmesi de  bunu gösterir. Latife Tekin son romanlarında da doğa 

duyarlılığını yeni bir düşünsel boyuta taşıyarak kadın-doğa ilişkisine, doğa ve insan 

varoluşuna  odaklanmıştır. Latife Tekin, gösterdiği doğa duyarlılığı ve doğayı düşünsel 

olarak derinlikli ve çok katmanlı ele alış biçimiyle edebiyatımızda özgün bir noktada 

durur. 

  



138 

KAYNAKÇA 

 

Açıkyol, E. (2017). Latife Tekin'in Romanlarında Şahıs Kadrosu, Yüksek Lisans Tezi, 

 İnönü  Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

 Dalı, Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı, Malatya. 

Aksoy, Ö. (2014). Oktay Rifat’ın Şiirlerinde Doğa Farkındalığı: Çevreci Eleştiri 

 Işığında Bir Okuma, Yüksek Lisans Tezi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

 Bilimler  Enstitüsü, Ankara. 

Aristoteles. (2014). Politika. (M. Tunçay, Çev.) İstanbul: Remzi. 

Arslan-Öçal, K. (2011). Dişil Dil ve Ekofeminist Bağlamda Latife Tekin ve 

 Muinar, Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

 Kadın Çalışmaları Anabilim Dalı, Ankara. 

Aslan, C. (2017). Memet Baydur’un Tensing Adlı Tiyatro Oyununa 

 Ekoeleştirel Bir Yaklaşım. The Journal of Academic Social Science, 5(61), 102 – 

 111. 

Atabarut, T. (2000). Türkiye'de Katı Atık Yönetimin Gelişimi. Türkiye'de Çevrenin ve 

 Çevre Korumanın Tarihi Sempozyumu ( s. 119 – 129). İstanbul: Tarih Vakfı 

 Yurt  Yayınları. 

Atay, Z. (2011). Kentsel Yoksulluk ve Latife Tekin. Yüksek Lisans Tezi, Galatasaray 

 Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Atik, Ş. (2011) Latife Tekin'in Romanlarında Yapı, Tema ve Anlatım, Doktora Tezi, 

 Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı 

 Anabilim Dalı, Ankara. 

Aydın, M. (2016). Yazar Latife Tekin: Dilim çığlık, ıslık dili olsaymış keşke… 

 Erişim:24.06.2016, http://umitzeynep.blogcu.com/dilim-ciglik-islik-dili- 

 olsaymis-keske-3/4098107. 

http://umitzeynep.blogcu.com/dilim-ciglik-islik-dili-
http://umitzeynep.blogcu.com/dilim-ciglik-islik-dili-olsaymis-keske-3/4098107


139 

Ayhan, A. (2005). Translation and the Authorial Image: Reception of Latife 

 Tekin's  Literary Works within the Source and the Target Culture(s), 

Yüksek Lisans  Tezi, Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Balık, M. (2011). Latife Tekin'in Romancılığı, Doktora Tezi, Ankara  Üniversitesi, 

 Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

————. (2013a). Çevreci Eleştiri Işığında Latife Tekin’in Romanları. Çevrimiçi 

 Tematik Türkoloji Dergisi, Sayı: 1. 

————. (2013b). Latife Tekin’in Romancılığı. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Barry, P. (2002). Beginning Theory: An İntorduction to Literary and Cultural Theory. 

 Manchester: Manchester University Press. 

Bars, M. E. (2014). Türk Kültüründe Ağaç Kültü ve Şor Kahramanlık Destanlarına 

 Yansımaları. The Journal of Academic Social Science Studies, Güz I, 2014(27), 

 379 – 398. 

Becket, F., Gifford, T. (2007). Culture, Creativity and Environment New 

 Environmentalist  Critisim. Amsterdam – New York, NY.  

Bryson, J. S. (2002). Ecopoetry: A Critical Introduction. The University of Utah 

 Press. 

Bookchin, M. (1996). Ekolojik Bir Topluma Doğru. (Abdullah Yılmaz Çev.) 

 İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Buell, L. (1995). The Environmental İmagination. Massachusetts: Harvard University 

 Press. 

————. (2005). The Future of Environmental Criticism. Malden: Balckwell 

 Publishing. 

Burkett, P. (2008). Marksizm ve Ekolojik İktisat ( E. Günçiner, Çev.). İstanbul: Yordam 

 Yayınları. 

Campbell, J. (1995a). İlkel Mitoloji Tanrının Maskeleri. (K. Emiroğlu Çev.) Anlara: 

 İmge Kitabevi. 



140 

————. (1995b). Batı Mitolojisi Tanrının Maskeleri. (K. Emiroğlu Çev.) Anlara: 

 İmge Kitabevi. 

————. (2013). Yaratıcı Mitoloji Tanrının Maskeleri. (K. Emiroğlu Çev.) Anlara: 

 İmge Kitabevi. 

Capra, F. (1992). Batı Düşüncesinde Dönüm Noktası. (M. Armağan Çev.) 

 İstanbul: İnsan Yayınları. 

Carson, R. (2004). Sessiz Bahar. (Ç. Güler, Çev.) Ankara: Palme Yayınları. 

Cevizci, A. (1999).. Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma. 

————. (2008). Etiğe Giriş. İstanbul: Paradigma. 

————.  (2009). Felsefe Tarihi. İstanbul: Say Yayınları. 

Childe, G. (2006). Kendini Yaratan İnsan İnsanın Çağlar Boyunca Gelişimi. (F. 

 Ofluoğlu Çev.) Ankara: Varlık Yayınları. 

Clark, B., York, R. (2015). Çatlaklar ve Değişimler: Çevre Krizlerinin Ekolojik 

 Köklerine İnmek. H. Tanıttıran (Haz.). Marx Doğa ve Yıkımın Ekolojisi (s. 67 – 

 84)  (A. Galip, Çev.). İstanbul: Kalkedon. 

Collingwood, R.G. (1999), Doğa Tasarımı. (K. Dinçer, Çev.). Ankara: İmge. 

Çepel, N. (2006). Ekoloji, Doğal Yaşam Dünyaları ve İnsan. Ankara: Palme 

 Yayıncılık. 

Çiftçi, E. (2013). Latife Tekin'in Romanlarında İsim Cümleleri, Yüksek Lisans  Tezi, 

 Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yeni Türk Dili 

 Anabilim Dalı, Manisa. 

Denkel, Arda. (2011). İlkçağ'da Doğa Felsefeleri. İstanbul: Doruk. 

Descola, P. (2013). Doğa ve Kültürün Ötesinde. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Dunning, K. (2013). From Environmental Poetry to Ecopoetry. Merwin Studies: Poetry  

 Poetics  Ecology, Volume 1, 67- 96.  



141 

Eagleton, T. (2012). Marksizm ve Edebiyat Eleştirisi. (U. Özmakas, Çev.). İstanbul: 

 İletişim Yayınları. 

Elçin, Ş. (1993). Türk Edebiyatında Tabiat. Ankara: Atatürk Kültür Dil ve 

 Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi Yayını. 

Eliade, M. (1999). Şamanizm. (İ. Birkan, Çev.). Ankara: İmge. 

Enginün, İ. (2008). Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı. İstanbul: Dergâh 

 Yayınları. 

Ergin, M. (2017). The Ecopoetics of Entanglement in Contemporary Turkish and 

 American Literatures. Palgrave. 

Ergin, M., Dolcerocca. Ö.N. (2016). Edebiyata Ekoeleştirel Yaklaşımlar: Ekoşiir ve Elif 

 Sofya. SEFAD, 2016(36), 297 – 314. 

Ertan Akkoyunlu, K. (1998). Çevre Etiği, Amme Idaresi Dergisi, I (31), 126-129. 

Ergun, P. (2012). Türk Kültüründe Ağaç Kültü. Ankara: Atatürk Kültür 

 Merkezi Yayınları. 

Eryılmaz, Ç. (2017).  Sosyal Bilim Paradigmaları Çerçevesinde Çevre Sosyolojisi’nin 

 Kuramları ve Kavramları. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 27(1), 159 

 – 174. 

Fidan, F. Z. (2008). Latife Tekin'in Yapıtları Üzerine Feminist Bir Okuma: Yoksulluk, 

 Toplumsal Dışlanma ve Dil, Yüksek Lisans Tezi, Muğla Üniversitesi, Sosyal 

 Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Bölümü, Muğla. 

Foster, J. B. (2001)Marx'ın Ekolojisi : Materyalizm ve Doğa (E. Özkaya Çev.). İstanbul: 

 Epos. 

————. (2013). Savunmasız Gezegen. (H. Ünder Çev.) 

 Ankara: Epos Yayınları. 

————.  (2012).  Marksist Ekoloji (Ş. Yatarkalkmaz, Çev.). İstanbul:  Kalkedon. 



142 

————. (2015). “Marx ve Doğanın Evrensel Metabolizmasında Çatlak.” Marx Doğa 

 ve  Yıkımın Ekolojisi, derleyen: Hakan Tanıttıran, (A Galip, Çev.) Kalkedon, 

 2015,  ss. 67 – 84. 

Frenkena, W. (2009). Etik. (A. Aydın, Çev.). Ankara: İmge. 

Garrard, G. (2016). Ekoeleştiri. (E. Genç, Çev). İstanbul: Kalkedon. 

Glotfelty, C. Fromm, H. (1996). The Ecocriticism Reader: Landmarks 

 in Literary Ecology. Athens, Georgia: University of Georgia Press. 

Gökalp Alpaslan, G. (2011). Perceptions of Nature in Turkish Poetry: A 

 Historical Perspective. The Future of Ecocriticism: New Horizons, 

 Cambridge Scholars Publishing. 

————. (2013). Cengiz Aytmatov'un Dişi Kurdun Rüyaları  Romanında Doğal 

 Denge ve Hayvan Zihni. Hacettepe Üniversitesi, Edebiyat  Fakültesi Dergisi, 

 XXX(II), 1-18. 

————. (2014). Cengiz Aytmatov’un Elveda Gülsarı,  Dişi Kurdun Rüyaları, Ebedi 

 Gelin: Dağlar Yıkıldığı Zaman Romanlarında Hayvan Zihni. TÜBAR: Türklük 

 Bilimi Araştırmaları Dergisi. (XIX), Güz, 11-26.  

Gökçe, A. Z. (2012). Latife Tekin'in Romanlarında Toplumsal Değişim, Yüksek Lisans, 

 Fatih Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve  Edebiyatı Anabilim 

 Dalı, İstanbul. 

Gümeli, T. (2006). Orhan Kemal'in Gurbet Kuşları ve Latife Tekin'in Sevgili Arsız 

 Ölüm Romanlarında Köyden Kente Göç ve Yoksulluk, Yüksek  Lisans Tezi, 

 Yeditepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı 

 Anabilim Dalı, İstanbul. 

Gündoğan, D. (2009). Benzerlik Bilgisinden Dişil Büyülü Gerçekçiliğe: Latife  Tekin 

 Romanları Sevgili Arsız Ölüm ve Muinar'da Alternatif Kadın Öznelliği, Yüksek 

 Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kadın Çalışmaları 

 Anabilim Dalı, İstanbul. 

Güney, E. (2004). Türkiye Çevre Sorunları. Ankara: Nobel. 



143 

Harari, Y.N. (2016). Hayvanlardan Tanrılara Sapiens. (E. Genç Çev.). İstanbul: 

 Kolektif. 

Jardins, Joseph R. D. (2006). Çevre Etiği: Çevre Felsefesine Giriş. (R. Keleş, 

 Çev.).  Ankara: İmge. 

James, W. (2013). Törensel Hayvan. (S. Çalışkan, Çev. ). İstanbul: İş Bankası 

 Kültür  Yayınları. 

Karabulut, E. (2017).  A Relevance Theoretic Perspective On The Translation Of 

 Culture- Specific Religious İtems: An Analysis Of The English Translation 

 Of Latife Tekin's  Sevgili Arsız Ölüm And İskender Pala's Katre-İ Matem , 

 Yüksek Lisans Tezi, Hacettepe  Üniversitesi,  Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

 Mütercim Tercümanlık Anabilim Dalı, Ankara. 

Kayabaş, B. (2016). Latife Tekin'in Romanlarında Kadın Ve Kadın Eğitimi, Yüksek 

 Lisans  Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Türk Dili ve 

 Edebiyatı  Eğitimi Anabilim Dalı, Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmenliği 

 Bilim Dalı, İzmir. 

Keleş, R (Haz.). (1997). İnsan Çevre Toplum. Ankara: İmge Kitabevi. 

Keleş, R. ve Hamamcı, C. (2002). Çevrebilim. Ankara: İmge Kitabevi. 

Kışlalıoğlu M. ve Berkes F. (1991). Ekoloji ve Çevre Bilimleri. İstanbul: 

 Remzi Kitabevi. 

————. (1993). Çevre ve Ekoloji. İstanbul: Remzi 

 Kitabevi. 

Kızılay, D. (2012). Latife Tekin'in Sevgili Arsız Ölüm, Gece Dersleri ve  Buzdan 

 Kılıçlar'ında Anne-Kız İlişkisinin Ataerkil Sistemin Bütünlüğüne  Olan Etkisi, 

 Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Bilgi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

 İstanbul. 

Konak, N. (2010). Çevre Sosyolojisi: Kavramlar ve Teoriler. Selçuk Üniversitesi, 

 Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. 24, 271-283. 



144 

Kılçer, C. (2017). Latife Tekin; Kuşlar İçin Yazıyorum. Erişim: 05.10.2017. 

 https://cengizkilcer.wordpress.com/2010/06/05/latife-tekin-%E2%80%9Ckuslar-

 icin-yaziyorum%E2%80%9D/ 

Kuçuradi, I. (1999). Etik. Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları. 

Leopold, A. (2013). Bir Kum Yöresi Almanağı, (U. Özdağ, Çev.) Ankara:  Hacettepe 

 Üniversitesi Yayınları. 

Lukacs, G. (1998). Tarih ve Sınıf Bilinci. (Y. Öner, Çev.) İstanbul: Çağrı.  

Luke, T. W. (2002). Deep Ecology: Lıvıng As If Nature Mattered Devall and Sessions 

   on Defending the Earth. Organization & Environment, Vol. 15 (No. 2), 

178- 186. 

Magdoff, F. (2015). Uyum ve ekolojik Uygarlık: Doğanın Kapitalist 

 Yabancılaşmasının  Ötesinde. Marx Doğa ve Yıkımın Ekolojisi, derleyen: 

 Hakan Tanıttıran, (Ali  Galip, Çev.) İstanbul: Kalkedon, 53- 66. 

Manes, C. (1996). “Nature and Silence.”, The Ecocriticism Reader: Landmarks 

 in Literary Ecology, ed.:  Glotfelty, C. Fromm, Athens, Georgia: University of 

 Georgia Press, ss. 15-30. 

Marx, K. (2013). Yabancılaşma. Derleyen: Barışta Erdost, İstanbul: Sol. 

————. (2015). 1844 El Yazmaları Ekonomi Politik ve Felsefe. (K. Somer, Çev.) 

 Ankara:  Sol. 

————. (2016). Friedrich Engels. Komünist Manifesto. (C. Üster, N. Deriş, Çev.) 

 İstanbul: Can. 

Mayer, S. Gersdorf C. (2006). Nature in Literary and Cultural Studies: 

 Transatlantic Conversations on Ecocriticism. Amsterdam-New York: 

 Rodopi B.V. 

Mayor, T. (2013). Avcı - Toplayıcılar: Orjinal Liberteryenler.  (A. Yayla Çev.). Liberal 

 Düşünce. Yaz (71), 227- 246. 

https://cengizkilcer.wordpress.com/2010/06/05/latife-tekin-
https://cengizkilcer.wordpress.com/2010/06/05/latife-tekin-
https://cengizkilcer.wordpress.com/2010/06/05/latife-tekin-


145 

Meriç, T. (2016). Latife Tekin anlattı: Rüyada siyasetçi görmek neye işarettir? 

 Erişim:26.06.2016, http://egoistokur.com/latife-tekin-anlatiyor-ruyada-siyasetci-

 gormek-neye-isarettir/ 

Moran, B. (1998). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul:  Cem. 

Morgan, L. H. (2017). Eski Toplum (Ü. Oskay Çev.). İstanbul: İnkılâp. 

Okyay, D. (2017). Latife Tekin'in Romanlarında Halk Kültürü Unsurları, Yüksek 

 Lisans Tezi,  Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

 Edebiyatı Anabilim Dalı, Sakarya. 

Oppermann, S. (1999). Ecocriticism: Natural World in the Literary Viewfinder. 

 Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi. 16(2), 29- 

 46. 

————. (2012). Ekoeleştiri: Çevre ve Edebiyat. Ankara: Phoenix 

 Yayınları. 

Oppermann, Özdağ, Özkan and Slovic (Ed.) (2011). The Future of Ecocriticism: 

 New Horizons. Cambridge Scholars Publishing. 

Outram, D. (2007) Aydınlanma. (S. Çalışkan, H. Çalışkan, Çev.) Ankara: Dost. 

Öktemgil T., C. (2003). Latife Tekin'in Yapıtlarında Büyülü Gerçekçilik, Yüksek 

 Lisans  Tezi, Bilkent Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Edebiyatı 

 Bölümü, Ankara. 

Önder, T. (2003). Ekoloji, Toplum ve Siyaset. Ankara: Odak Yayınları 

Özer, P. (2015). Latife Tekin Kitabı. İstanbul: İletişim. 

Özdağ, U.  (2005a).  On the Intrinsic Value of the Land: Terry Tempest Williams’ 

 Refuge: An Unnatural History of Family and Place. Hacettepe Üniversitesi 

 Edebiyat Fakültesi Dergisi, 22(1), 169 – 182.  

————. (2005b). The Turning of the Tide: The Evolution of Ethics and 

 Contemporary Moral Considerations Regarding Nonhuman Entities in 

 American Literature. Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

 22 (2): 135-49. 

http://egoistokur.com/latife-tekin-anlatiyor-ruyada-siyasetci-
http://egoistokur.com/latife-tekin-anlatiyor-ruyada-siyasetci-


146 

————. (2011b). Sessiz Bahar’dan Sonra Ses Getiren Elli Yıl: Kadın, Çevre, 

 Sağlık.  Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

 28 (2), 179-199. 

————. (2017a). Edebiyat ve Toprak Etiği. Ankara: Ürün Yayınları. 

————. (2017b). Çevreci Eleştiriye Giriş. Ankara: Ürün Yayınları. 

Özdağ, U. and Slovic S. (2009). Guest Editors’ Introduction Ecocriticism and a 

 Conservationist Manifesto, Journal of American Studies of Turkey 

 (JAST), Number 30: 1-8. 

Özdağ, U. ve Gökalp Alpaslan, G. (2011). Türkiyat Araştırmalarında Yeni Bir Alan: 

 Çevreci Eleştiri. 3. Uluslararası Türkiyat Araştırmaları Sempozyumu Bildiriler 

 Kitabı, C. II, 641-651. 

Özer. M.A. (2000). Derin Ekoloji. Çağdaş Yerel Yönetimler, 10 (4), 61 – 79. 

Öztemel,  F. (2017). A Study On The Transmission Of Culture Specific İtems İnto 

 English  Translation Of 'Dear Shameless Death' By Latı̇Fe Tekı̇n, Yüksek 

 Lisans Tezi, Gazi  Üniversitesi ,Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çeviribilim 

 Anabilim Dalı, Mütercim  Tercümanlık (İngilizce) Bilim Dalı, Ankara. 

Ponting, C. (2000). Dünyanın Yeşil Tarihi. (A. B. Sander, Çev.). İstanbul: Sabancı 

 Üniversitesi  Yayınları. 

————. (2011). Yeni Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi. (E. B. Özbilen, Çev.). 

 İstanbul:  Alfa. 

Porrit, J. (1989). Yeşil Politika. (A. Türker Çev.) İstanbul: Ayrıntı 

 Yayınları. 

Russel, B. (1972a). Batı Felsefesi Tarihi II  Ortaçağ Felsefesi (M. Sencer). Ankara: 

 Bilgi Yayınevi 

 ————. (1972b) Batı Felsefesi Tarihi III Modernçağ Yeni Çağ (M. Sencer). Ankara: 

 Bilgi Yayınevi 

————. (2016). Batı Felsefesi Tarihi  I İlk Çağ Felsefesi (A. Fethi Çev.). İstanbul: 

 Alfa Yayınları. 



147 

Rousseau, J.J. (1998). İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı ve Temelleri Üzerine 

 Konuşma (R. Nuri İleri Çev.).  İstanbul: Say Yayınları. 

Sihua, L. (2013). Marx'ın Ekolojik – İktisat ve Doğa Üzerine Düşünceleri. C: I. (D.

 Kızılgeç, Çev.) İstanbul: Canut. 

Sönmez, A. (2004). Latife Tekin'in Romanlarında Öznellik ve Anlatı, Yüksek 

 Lisans  Tezi, Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

 Edebiyatı  Anabilim Dalı, İstanbul. 

Şenel, A. (2006). Kemirgenlerden Sömürgenlere İnsanlık Tarihi. Anakara: İmge 

 Yayınları. 

————. (1982). İlkel Topluluktan Uygar Topluluma Geçiş Aşamasında Ekonomik 

 Toplumsal Düşünsel Yapıların Etkileşimi. Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal 

 Bilgiler Fakültesi Yayınları.  

Tekin, L. (1984). Sevgili Arsız Ölüm. İstanbul: Adam. 

———— .  (1985). Berci Kristin Çöp Masalları. İstanbul: Adam. 

———— .  (2002). Latife Tekin ile Ormanda ölüm yokmuş üzerine. (F. Andaç Söyleşi) 

 Varlık, 1132, 20-27. 

———— . (2006). Muinar. İstanbul: Say. 

———— . (2009). Rüyalar ve Uyanışlar Defteri. İstanbul: Doğan Kitap. 

————. (2013). Ormanda Ölüm Yokmuş. İstanbul: İletişim 

———— . (2014). Unutma Bahçesi. İstanbul: İletişim. 

Tepe, H. (1987). Etik ve Metaetik, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

 Dergisi,  (4) Ekim: 295-304. 

———— . (1995). Günümüz Sorunları Karşısında Etik ,Cogito 3 , Kış: 166-170. 

————. (1999). Çevre Etiği: “Toprak Etiği” mi yoksa “İnsan Etiği” mi? 

 Felsefelogos, Aralık (6), 41-56. 



148 

Tilly, F. (2007). Çağdaş Felsefe : Felsefenin Öyküsü, (İ. Şener Çev.)  İstanbul: 

 İzdüşüm. 

White, L. (2003). Ekolojik Krizimizin Tarihsel Kökleri. (N. Ertekin Çev.) Üç 

 Ekoloji, Güz, s.1: 89-101. 

Wınston, R. (2016). İnsan İçgüdüsü. (S. Köseoğlu, Çev.). İstanbul: Say. 

Yücel, L. (2009). Latife Tekin Örneği ile Edebiyat ve Çeviride Kadın, Yüksek 

 Lisans  Tezi, Muğla Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mütercim 

 Tercümanlık  Anabilim Dalı, Muğla. 

  



149 

EK 1. LATİFE TEKİN’LE DOĞA VE EDEBİYAT ÜZERİNE 

SÖYLEŞİ 

 

 

Latife Tekin’le doğa ve edebiyat üzerine yapılan bu söyleşi 16 Ocak 2018 tarihinde, 

İstanbul, Arnavutköy’de yazarın evinde  gerçekleştirilmiştir. Öğleden önce ve sonra iki 

ayrı oturum halinde gerçekleşen söyleşi sonrasında ses kayıtları deşifre edilerek e-posta 

yoluyla yazara gönderilmiş, yazarın onayı alınarak teze eklenmiştir.  

 

Bu söyleşi sayesinde Latife Tekin’in doğa duyarlılığının derinliği hem düşünsel 

anlamda hem de konunun güncelliği bağlamında belirginleşmiş oldu. Böylece tezin 

söylemek istediği ile Latife Tekin’in doğa duyarlılığı arasındaki ortak noktalar da 

belirdi. 

  

Latife Tekin’e söyleşi boyunca gösterdiği hassasiyeti, misafirperverliği ve nezaketi için  

en içten dileklerimle teşekkür ediyorum. Onun içten ve sabırlı tavrı olmasa söyleşi 

boyunca kendimi yeterince  ifade edemezdim ve bu tez de bir yanı eksik bir metin 

olarak kalırdı. Kendisine özverisi ve içtenliği için de ayrıca minnettarım. 

 

  



150 

  

 

 

(16 Ocak 2018, İstanbul, Arnavutköy) 

 

 

 

 

 

  



151 

 

  

Sizin için doğa ne ifade ediyor. Yaşamınızda, duygu ve düşünce dünyanızda 

doğayı nereye koyarsınız? 

 

Bu tabii saatlerce konuşulabilecek bir şey. 

Kendimizi doğa ve biz, insanlar gibi böyle bir ikilem, yapı kurarak düşünüyoruz 

aslında. Oysa biz de doğanın bir parçasıyız. Ama sanki doğa bizim dışımızda ve araya  

dil, kavramlar ve anlamlandırma süreci girmiş gibi kendimizi doğadan ayrı düşünüyoruz 

hep.  

İnsanın doğadan kopma sürecinde doğa sanki hep bir dekormuş gibi. Yani doğaya bizim 

tarafımızdan seyredilir, tanınır ve anlamlandırılabilecek bir şeymiş gibi bakıyoruz. Bu 

aslında insanın kendini doğanın dışında görmesi ve doğaya birazcık da üstün, 

yukarıdan, dışarıdan bakma süreciyle ilgili bir şey. Ben en az kendimiz de doğa kadar 

bilinmeziz diye düşünüyorum. Doğa benim için dünya, boşlukta dönen dünya, 

sonsuzluk, evren. Doğa dediğim şey, sadece dünyada değil dünyanın daha ötesine açılan 

aslında nerede olduğunu bilmediğimiz Samanyolu, galaksiler, sonsuz genişlik ve 

bilinemezlikle eşit bir şey. 

Doğaya dışından bakmaya çalıştığımız zaman kendimizi ondan koparmış ve 

konumlamış oluyoruz. Onun dışında bir yere. Yani sanki doğadan daha üstün onun 

hakkında konuşabilir, onu tanımlayabilir bir durum söz konusuymuş gibi. 

 

 Yani biz kendimiz özne konumuna geçiyoruz ve doğayı nesneleştiriyoruz. 

 

Teknoloji geliştikçe de aslında ne kadar az şey bildiğimiz - doğa hakkında da kendimiz 

hakkında da - giderek daha da açığa çıkıyor. Ama ben şöyle diyorum: Doğa meselesine 

- her ne kadar  kendimizi biraz da yarı doğulu yarı batılı hissetsek de- bence batı 

düşüncesinin oluşturduğu bir ruh hali ve düşünce dünyasının içinden bakıyoruz. 

Ben ne yapmaya çalıştım? Kendi yazarlık sürecimde tabii ki yani yirmi yaşımda “Ya şu 

doğa meselesini şöyle bir ele alayım. Şunu bir çözeyim falan”  öyle bir birikimim,  öyle 

bir bilinç, öyle bir farkındalıkla kolları sıvayıp yazmadım. Ama her zaman  yoksullar 

hakkında yazdığım için ve göçle gelen doğanın kendini daha güçlü hissettirdiği karın, 

yağmurun, daha çok tabiat olaylarının “tabiat” diyelim ki bilgisi görgüsü dediğim şey 



152 

içine doğduğumuz dünyadaki doğanın kendini çok güçlü hissettirişi. Dağlar, güneş, 

yağmurlar, toprak, topraktan fışkıran yeşillikler bütün bunların zihnimde kalması, yer 

etmesi o göçün getirdiği şeyle, kopuşla, tabi tüm o mesele üstüne düşünüyordum ama 

çok çocukça, el yordamıyla - hep onu söylüyorum- bilginin içinden bir bilinçle, 

farkındalıkla değil el yordamıyla anlamaya çalışıyordum. Bir de geleneksel birikim, 

bilgi vardı. -bugün bilmiyorum ne durumda?- Öyle   artık o kadar iyi bilemiyorum ama 

yaşıyordu. 

Aslında dünyayı şöyle düşünüyorum: Onlar(köylüler)  kendilerini daha bütünlüklü 

hissediyorlardı doğayla. Doğaya daha aittiler. Harmanları hatırlıyorum. Yani yedikleri 

her şeyi yaşamlarını doğadan alıyorlar ve doğayı incitmeden tekrar kışını, yağmurunu, 

yazını, çamurunu yaşayarak ama doğaya oradaki koşullara, toprağa çok daha teslim 

olmuş, çok daha onun bir parçası gibi yaşayabiliyorlardı. O yüzden o geleneksel bilgi de 

yaşıyordu benim çocukluğumda. Ama çok erken bir göçle birlikte kente geldim. 

İstanbul da bugünkü durumda değildi. Bu kadar çok tahrip edilmiş değildi. 

Bugünkünden farklı bir İstanbul’du. Ama tabi ki köydeki koşullardan farklıydı.  

Ben, daha ilk başta yazmaya başladığımda el yordamıyla giden bir yazma süreci, 

kavrama süreci, anlatma süreci yaşadığım için doğa hep benim kitaplarımda neredeyse  

köylülerin kendilerini hissettikleri gibi.  

 

 

Doğa ve edebiyatı birlikte düşündüğümüzde hem bizim edebiyatımız hem dünya 

edebiyatı açısından doğanın yazıdaki varlığı üzerine ne düşünüyorsunuz?  

 

Benden önceki edebiyatçılarda da var aslında. Ama bizim politik süreç içerisinde doğa 

üstünde düşündüğümüz bir şey değildi. Çok genç politize oldu bizim kuşak. Daha çok 

hani makineleşmek, sanayileşmek falan bu tür şeyler peşindeydi. Mesela Nazım’ın bir 

şiiri vardır. Makineleşmek istiyorum tırım tırak. Çok da sevilesi bir şiir değildir ama 

bolluğu, insanlığın geleceğini daha çok teknolojinin gelişmesinde gören bir düşünce 

biçimi. İlerleme  fikrinde gören daha doğrusu. Adım adım ilerleyeceğiz, gelişeceğiz. 

 

 Bu da sanki batılı bir çerçeveden bakmak. İlerlemeci bakış açısıyla görmek. 

 



153 

Evet yani tabii ki. Zannediyorum bütün diğer kitaplarımda da yoksulluk meselesini bir 

kavram olarak da zihinsel olarak da önüme koyup bir mesele olarak onun üstüne 

düşünmem, yoksullar üzerine düşünmem de sadece yoksulları anlatmak değil, aynı 

zamanda yoksulluk sözcüğü ve o kavram üzerinden giderek düşünmek geleneksel olan 

kavrayışa çok yaklaşmamı sağladı el yordamıyla giderken. Ve o da o insanların 

yaşamında, anlattığım doğanın ne kadar önemli olduğu, doğanın ne kadar aslında baskın 

olduğu,  ne kadar teslim olmuş oldukları…. Ben  doğaya aittir diyorum yoksullar hep. 

Hatta ara canlılar diyorum. 

Son yazdığım kitapta böyle bir cümle de kullandım. Bazen söyleşilerde de söylüyorum. 

Neredeyse dil dışı böyle doğaya yakın diğer varlıklara hayvanlara, bitkilere ve toprağa 

yakın canlılar. Onlar hakkında düşünmek  beni doğa meselesi konusunda çok duyarlı 

hale getirdi. Latife Tekin Kitabı’nın bir yerinde vardır. Orada belki bu insanların 

diyorum, yoksul insanların o kadar zarif ve kırılgan olmalarının bir sebebi dünyaya 

kendilerini ait hissetmemeleri, kendilerini doğadan ayırıp yukarıda bir kavramla 

tanımlamamaları, onları kırılgan ve nazik insanlar haline getiriyor. Çünkü dünyada 

geçici olduklarının farkındalar tıpkı o döngü gibi. Ölüm, yaşam, sonbahar, ilkbahar o 

mevsimlerin ve doğanın döngüsüne kendilerini bırakmışlar. Döngüsel bir kavrayışları 

var. Zaman fikirleri de öyle, yaşam ölüm fikirleri de öyle yani doğanın  ritmine, akışına 

uygun davranıyorlar. Bu tamamen benim aslında belki de anlatmayı seçtiğim insanların 

bana bir armağanı. Bu kavrayış biçimi. Yoksa ben de işte göçle geldim. Kentleştim çok 

küçük yaşta geldiğim için ve politik hareket içinde, devlet okullarında çok başka türlü 

bir bakış kazanabilirdim. Tuhaf bir biçimde bir itiraz oldu hep benim içimde. Benden 

önce de mesela Yaşar Kemal’de var. Bizim edebiyatçılarımızda var doğa fikri. Çünkü 

bizden daha önceki kuşaklar bu coğrafyada yaşarken tabii ki bir modernleşme süreci 

yaşadı Türkiye, kentleşme hep övüldü, göç teşvik edildi. Bütün bu süreci yaşadık ama 

bir Yaşar Kemal’i düşünelim müthiştir.  

Doğayı nasıl anlatır bize! Ve doğaya ait o insanları… Kemal Tahir’i düşünelim, Fakir 

Baykurt’u düşünelim, Orhan Kemal’i düşünelim. Yani baktığımız zaman hepsinde doğa 

çok baskın aslında.   

 

Yaşamınızın ilk yıllarını bir köyde geçirdiniz. Tıpkı Dirmit gibi. O yıllar doğaya 

dair sizde ne bıraktı? Dirmit’in doğayla kurduğu iletişimin bir benzerini siz de 



154 

deneyimlediniz mi? 

 

Evet, tabii Dirmit durup dururken çıkmadı. Bir yanıyla benim çocukluğuma çok 

benziyor. Bir çocukluk arkadaşımın adı Dirmit. O köyde kalmıştı ben kente geldim. 

Yani o yılları düşündüğümde bir kere  geleneksel olarak diğer köy romanlarından 

ayrılıyor. Çünkü bir kadın yazar var karşımızda artık. Anne - kız ekseninde bir kız 

çocuğunun özgürleşme mücadelesi var. O özgürleşme mücadelesi nedeniyle aslında 

Sevgili Arsız Ölüm romana doğru evriliyor yoksa böyle masalsı bir kitap olarak 

kalabilirdi.  

Sevgili Arsız Ölüm’ü  o kadar doğaya yakın kılan şeylerden bir tanesi: Ben dokuz 

yaşında İstanbul’a geldim. Ve çok uzun süre köyü çok özledim. O benim yaşamımda 

çok sert bir kopuş ve neredeyse bir pisikoz sebebi olacak kadar. Göç zaten bir pisikoz 

sebebi ama daha sonra neredeyse yirmi dokuz yıl bir daha  köye gitmedim. O kadar 

derin bir şeydi. Sonra gittim köye. O bende bir masal gibi kaldı. Çocuklar, dilsiz 

diyorum ben zaten. Bir iki yazım da var o konuda. Çocukluk çok ışıklı bir zaman. 

Çocukken tamamen doğaya aitiz. Büyüklerin diline çarpmadan, büyüklerin dünyasına 

girmeden neredeyse bütün cıvıldayan kuşlar gibi, bütün diğer canlılar gibi doğaya aitiz. 

Ve o birden bire çok yabancı bir şeyle kırıldı: göçle. O yüzden doğaya karşı sonsuz bir 

özlem var Sevgili Arsız Ölüm’de hâlâ  o çocukluk anısı. Çünkü ben yirmili 

yaşlarımdaydım Sevgili Arsız Ölüm’ü yazmaya başladığımda. Hâlâ o anılar çok taze ve 

o acı da çok. Bugün de Suriyeli çocuklar göçüp geliyorlar, ülkelerini terk ediyorlar; o 

acıyı hissediyorum  o çocuklara baktığım zaman. Çocukluğun öyle bölünmesi, öyle 

kırılması çok büyük bir travma ama bir yandan  kitapta o acı bize bir doğa tutkusu, 

özlemi, köy yüceltmesi değil ama köydeki o masalsı dünyayı belki de benim o biçimde 

o duygu ile ifade etmeme yol açtı.  

 

Dirmit’in köyden kopuşu da çok zor. Bir şekilde saklanıp köyden ayrılmamak için 

elinden geleni yapıyor. Benzer bir şeyi siz de yaşadınız mı? 

 

Yaşadım. Kaçtım yani. O çok benim hikâyeme benziyor. Beni aradılar. Mevsimi de 

hatırlıyorum. Herhalde yaz sonu, sonbahar gibi bir mevsim. Çünkü gelincikler var. 

Tarlalar gelincikler içinde. Hâlâ  bir gelincik saplantım vardır. Bir su arkına gelincikler 



155 

toplayıp bıraktım. Vedalaştım bahçeyle onu hatırlıyorum. Küçücük yaşımda. Çok zordu. 

Şimdi çocuklar geldiklerinde belki İstanbul’u bir biçimde filmlerde görüyorlar, 

internetten görüyorlar. Bir bilgiyle geliyorlar. O zaman biz hiçbir şey bilmiyoruz. 

Babam uzun yıllar gidiyor, şehirlerde çalışıyor ve hâlâ elektrik yok zaten köyde o 

yıllarda da. Yol bile...  Bir asfalt yol falan öyle bir yol yok. Kasabaya çok uzak bir köy 

değil ama yol filan yok. Kayıp yani orada bir sürü şey. Bir dağ köyü karların altında 

kalıyor bütün bir kış boyunca. Böyle bir yer ve işte Kayseri  var. Kayseri yine bir şehir. 

Arada annem beni götürürdü. Ama İstanbul çok büyük. Deniz  var. Deniz’in olması çok 

büyüleyici bir şey. İstanbul’a gelmek sarsıcı bir şey çocuk için çünkü nereye geldiğimizi 

hiç bilmiyoruz. İstanbul çok şaşırtıcı bir Anadolu kentinden çok farklı ve ilginç. Hep 

onu söylüyorum babam bizi gecekonduya getirmiş olsaydı belki daha az yaralanırdık. 

Kendi benzerlerimiz olacaktı etrafımızda, çevremizde. Babam bizi Beşiktaş’a getirdi. 

Beşiktaş’ta Yıldız’da büyüdüm ben. Hep onu söylüyorum Kayserililer gecekondulaşma 

macerasında yoklar. Çünkü bin yıllık bir ticaret kültürü var orada.  

Babam Kayserililer içinde çok temiz, çalışkan, mahzun bir insandı. Hani hep vardır ya o 

gözü açık Kayserili hikâyesi. Gözü açık Kayserililerden değildi. Daha masal gibi bir 

adamdı.  

Oradan Beşiktaş’a, İstanbul’a geldik. Gecekondulaşma macerasının içinde yoklar. Kent 

merkezine göçmüşler daha çok yani Fatih, Beşiktaş, Üsküdar gibi. Babam da bizi 

Beşiktaş’ta yoğun bir Kayserili nüfusu olan Yenimahalle’ye getirdi. Yenimahalle, 

Yıldız… Yıldız da Yıldız sarayı çalışanları için kurulmuş bir mahalle. Çok güzel bir 

mahalle. Bahçeler içinde köşkler, konaklar… Mimari de çok farklı çünkü Kayseri’de taş 

mimari, taş evler.  Meşhur bir Kayseri taşı vardır. Mimari çok farklı burada ahşap 

kullanılmış, böyle bir eve geldik (söyleşinin yapıldığı Arnavutköy’deki ahşap, tarihi ev 

kastediliyor), böyle bir evin bir katına. Yoksullaşmış mahalle. O köşkler çürümüş. 

Tıklım tıkış o göçle gelen insanlar bütün o ahşap evlerin bir katına, bodrum katının bir 

odasına… Büyük bir kalabalık. Bir göç dalgası var o göç dalgası içinde biz de geldik. 

Beşiktaş’a yani güzel bir mahalleye geldik ama tabii ki yine etrafımızda göçle gelen 

insanlar var ama Türkiye’nin çeşitli yerlerinden. Biz üst katta oturuyorsak alt katta 

Karadeniz’den gelmiş bir aile. Gelenekler, alışkanlıklar her şey farklı. Bu da aslında 

hem bir zenginlik hem ürkütücü bir şey. 

Aynı yıllarda insanlar gecekondulara geliyorlardı. İstanbul’un görünmez mahallelerine. 



156 

Bugün onlar da kentin bir parçası haline geldi. Orada aileler yalnızlaştılar. Köyün 

hatırasının yeniden kurulabileceği bir gecekondu mahallesi daha az travmatik olabilirdi 

belki. Daha az özlem duygusu olabilirdi.      

  

 

Sevgili Arsız Ölüm’de göç olgusuyla da karşı karşıyayız. Göç, kırdan kente 

ayrıca doğadan doğanın kontrol edildiği, tahrip edildiği bir dünyaya doğru. Bu 

doğrultuda sizce göç doğaya dair elimizden neyi aldı?  

 

O zaman İstanbul şimdiki gibi değildi. Kentin içinde gidip piknik yapabileceğin, 

dolaşabileceğin, doğayı hissedeceğin alanlar vardı. Biz Yenimahalle’de olduğumuz için 

bizim etrafımızda Yıldız Parkı vardı. Bir de evlerin arkalarında bahçeler vardı. Yine de 

mahalle kurulurken veya kent oluşurken bahçeli evler de vardı. Çok yüksek binalar 

yapılamıyordu. Daha insani, boyut olarak daha birbirine yaslanmış, bahçeler içinde, 

biraz daha doğayı hissedebileceğin bir zamandı. Ama yine de şöyle bir şey var: Biz 

köydeki insanlar doğanın içinde misafir gibiler. Biraz kültür de öyle. Kendini orada 

geçici hissediyor. Orada doğaya çok sert bir müdahale yok. Biraz ona ilişmiş, biraz 

onun kıyısına eteğine gelip konmuş gibi. 

 

Yani bir çeşit uyumdan bahsedebiliriz. 

 

Evet. Uymak zorundalar doğa çok sert çünkü. Yazın harmanını kaldırıyor, yiyeceğini 

hazırlıyor, kışın çekiliyor. Doğanın bastırdığı ve doğanın  yönlendirdiği biçimde 

yaşıyor. Yani kışın kalkıp otobüsüne binip işine gitmiyor. Doğayla birlikte kurulan bir 

yaşam biçimi.  

Ülke çok yoksul ve kalkınmaya çalışıyor. Orada da çok yoksul insanlar var. İlk göç o 

zamanlar erkek göçü. Kadınlar ve çocuklar köyde kalıyorlar. Savaşa gitmek gibi yani. 

Modernleşme projesiyle ilgili kentlerde iş gücüne ihtiyaç duyuluyor. Köylerin içine 

kadar politikacılar girmeye başlıyor. Sevgili Arsız Ölüm’de de vardır. İnsanları göçe 

teşvik ediyorlar. Ülkenin kalkınması lazım.  

Biz İstanbul’a geldik. Yol yapılacak. Benim babamın kimliğinde yol işçisi yazıyor. 

Yollar yapılacak. Hatta öyle bir lafım vardır: “Biz babalarımızın yaptığı yollardan 



157 

geçerek geldik İstanbul’a” diye. Yani onlar yolları kuruyorlar biz o yollardan geçerek 

buraya geliyoruz. Yani yollar yapılacak, kentler onarılacak.  

Çok yakın bir zamana kadar bütün bu Boğazdaki yalılar, evler şimdi restore ediliyor, el 

değiştiriyor. Böyle bir durumda o döngüden çıkıp çiftçiliğin de bir meslek olmadığı 

dönemde insanlar Adana’ya çalışmaya gidiyorlar. Cumhuriyet’in getirdiği o 

modernleşme projesiyle birlikte erkekler yol işçisi olarak çalışmaya başlıyorlar. 

Fabrikalara gidiyorlar. Mevsimlik işçi olarak çalışmaya başlıyorlar. Adana, Ankara, 

İstanbul böyle yani çıkıyorlar kentten. İlk göç erkek göçü sonra gerçekten şehirde  para 

kazanırsa, kendine bir yer edinebilirse çoluğunu çocuğunu getiriyor çünkü modernleşme 

projesinin bir şeyi de kız çocukları okuyacak, erkek çocuklar okula gönderilecek. Bizde 

böyle bir heves vardı “bütün çocuklar okusun” anne ve babada.  

 

Göçten önce doğayla daha uyumlu bir yaşam vardı. Şehirde de belki o dönem 

doğa bir yönüyle yaşatılıyordu ama daha kontrol edilmiş daha düzene sokulmuş 

bir doğa vardı. İkisi arasında da yaşamsal olarak büyük farklar vardı.  

 

Büyük farklar vardı. Bir de önemli olan şeylerden bir tanesi şu göçte: Benim annem 

arıcılıkla bal yapmayı bilir, hayvan sağmayı bilir, aşılamayı bilir. Hayvanları doğum 

yaptırtır. Toprağı işlemeyi bilir. Her tür bilgi… Varoluş bilgisi, hayatını sürdürebilme 

bilgisi toprağın üstünde. Yoğurt yapar, peynir yapar. Anne veya baba…. Baba diyelim 

ki gider  avlanmayı bilir, toprağı sürmeyi bilir. Hangi bitkinin kökü yenir, çakımız vardı, 

hepsini bilirdik. Ben bu bilgiye şey diyorum: Dünya bilgisi ve hayatta var olma bilgisi. 

Kente geldiğinde geçersiz kalıyor o bilgi. Ve bu çok acınası bir şey. Bütün bilgin hiç bir 

işe yaramıyor ve sen işe yaramaz bir insan haline geliyorsun. Göçte en önemli şeylerden 

bir tanesi bu. Suriyeli kadınlar da aynı sorunu yaşıyor. Kadınlar iş bulamıyorlar burada 

çünkü köyde var olmuş. Adamlara da güvenlik nedeniyle falan iş verilmiyor ve çocuklar 

çalışıyor. Kadın kendi köyünde olsa çocuğunu ve evini, yaşamını sürdürebilecek bilgiye 

sahip. Kumaş dokuyor, dokuma tezgâhı var yani, nohutunu ekiyor, yemek pişirmeyi 

biliyor. Her şeyi biliyor. Müthiş bir bilgi. Sonra eli kolu bağlı… Göçün getirdiği şey o 

bilginin artık işe yaramaz hale gelmesi. Onunla ilgili de bir yazı yazdım. Dünyanın 

görgüsünün yitirilmesi. Bu çok elini kolunu bağlayan bir şey.  

Göçle birlikte bunların hepsini kaybetti ve mahzun bir hale geldi. Para kazanması lazım 



158 

kentte. Paran yoksa yaşama durumun yok.  

Dirmit’in köyü özlemesi, karı özlemesi, onun tadını özlemesi, kar helvasını özlemesi, 

rüzgârı, yağmuru… Ama aynı zamanda o bir çocuk ve ona aileden geleneksel olarak bir 

bilgi aktarılıyor. Gerçekten hangi otu yiyeceğini biliyor, nereye tırmanacağını biliyor.  

Karda daha kuru bir soğuk vardır. Burada çok nem var. Benim öyle bir anım vardır. Biz 

orda palto giymiyoruz çar dediğimiz bir şey örtüyoruz, kalın.  Çünkü kuru bir soğuk var. 

Böyle içe işleyen bir soğuk değil. Bedenimiz ona alışmış. Burada okula öyle bir şeyle 

gidemezsin, bir palto olması lazım. Öyle alışkanlıklar bile yok. Giyim, kuşam doğa 

içinde var olma biçimleri de farklı. Göç tabii ki her açıdan... Mesela doğa içinde 

doğanın bir parçası olarak, ona boyun eğerek, ona teslim olarak yaşama bilgisini elinden 

alıyor. Bu bir. Bir de tabi şöyle şeyler var: Köyde doğanın içinde bir misafiriz yani 

orada yerimizi biliyoruz. Kent içinde ise doğa misafir. Çünkü kent insanlar için, bir 

arada yaşamak için tasarlanmış bir yer. Ben hep  derim: İnsanlar toplu yaşaması gereken 

canlılar. Tek başına var olamıyor. Sürüler halinde yaşayan diğer canlılar gibi insan da 

öyle. Ama bu sürü kaç kişiden oluşacak? Köy iyi bir birim. Diyelim ki altmış yetmiş 

hane. İstanbul için kullanılan megaköy falan yanıltıcı kavramlar. Burası artık tıkanmış, 

yaşaması çok zor bir sistem. Köy imgesine yazık. Bunu kötülemek için köyü kullanıyor 

aslında. Ne yazık ki köy değil. Bambaşka bir biçim. 

 

Burada yepyeni bir şey öğrenmiş oldum sizden. Köyde biz misafiriz, kentte ise 

doğa misafir. 

 

Burada insanlar şöyle bir şeyin içinde: Kendi yaptıkları yollardan, kendi yaptıkları 

havaalanlarına gidip kendi yaptıkları uçaklara binerek kendi yaptıkları köylere 

gidiyorlar. Bu steril alan içinde kendini her şeyin üstünde görüyor. Tabii ki dünyanın 

üzerinde de uzak mesafelere gittiğimizde görüyoruz ki insan doğayı kemiriyor ama doğa 

çok güçlü. Bir sallandığı zaman üzerinde olan her şeyi yıkabilir. Farklı bir titreşiminde 

şöyle bir taş dönmesine bakar. İnsan ne kadar hâkim olabilir buna? Kent içinde ne 

yapmaya çalışıyor? Doğayla büyük bir savaşı var. Bütün özgürleşme mücadelesi 

doğadan özgürleşme aslında. Özgürlük sözcüğü ilk başta biraz öyle çıktı. Şimdi 

özgürleşme doğaya geri dönmek gibi kullanılıyor ama onun ilk başında doğadan 

özgürleşmek asıl mesele.  



159 

 

Rüyalar ve Uyanışlar Defteri’nde de doğanın yaşayan haline bir vurgu var. Ama 

bu özel bir yaşama hali yani biyolojik yaşamın da ötesinde bir şey. Bunun için 

ne söylemek istersiniz? 

 

Ben gerçekten de öyle hissediyorum. Şimdi Muinar’a atlayacağız ama… Muinar’ı 

yazma sebebim oydu. Söyleşilerde de söylüyorum. Doğa canlı ve dişi çünkü doğurgan 

ve hayat veriyor bir anlamda ve biz onun kız kardeşleriyiz. Öyle hissediyorum. 

Neredeyse başka bir boyutta olsam ağaçlarla konuşabilirim. Bahçeye gittiğim zaman o 

sürede ağaçlarla kardeş gibiyim. En çok onları görüyorum. Penceremden gördüğüm 

ağaçlarım var. Eğer onları gidip selamlamadıysam bir şey hissediyorum ve bana bir şey 

söylüyor. Sonra diyorum ki: “Evet unuttum ve onları selamlamadım.” Gidip onlarla 

konuşurum. Bu  başka insanlara tuhaf gelebilir. Ama ben yaşadığını düşünüyorum. 

Toprağın da canlı olduğunu. 

Dualite meselesi:  yani doğa ve insanı ikilik üzerinden kavrıyoruz sürekli. Sanki orada 

doğa var, biz varız. Bu cümle kurmamızı kolaylaştıran bir şey ama aslında gerçek öyle 

değil. Dilin ne kadar aslında doğaya karşı bir şey olduğunu anlamamız gerekiyor. Hep 

onu söylüyorum. Dil insan için yaratılmış bir alettir. İnsanı ayakta tutmak için insanın 

bulduğu bir alet, sert bir alet. Ama bu dille biz başka canlıları da sevemiyoruz. Yani 

kedimi sevemiyorum. Hep benim kedim oluyor. Özne hep - cümle kurduğumuz zaman -

insan. Çünkü aslında dil aracılığıyla biz doğadan koptuk ve doğaya karşı bir şey 

geliştirebildik. O yüzden dilin kendisi zaten o anlamlandırma çabasının tamamı, insana 

ait bir manzaranın başlamasına sebep oluyor ve onu güçlendiriyor. Bir alet ve o yüzden 

kutsal. İnsanı yaşatıyor ve insan dışındaki tüm diğer canlılara karşı. Asıl işlevi insanı 

ayakta tutmak. Bu da beni bölen şeylerden bir tanesiydi çünkü ben aslında dil öncesi 

insanı çok önemsiyorum, dille insanın bir şey kaybettiğini söylüyorum ama aynı 

zamanda dil olmasa belki de insan doğa içinde bu kadar güçlenemeyecekti.  

 

 Doğanın bir parçası olarak kalmaya devam edecekti belki de. 

 

Tabii, bu çok önemli bir tartışmadır hep. Yoksullar dil dışı yoksa yoksulluğu 

yücelttiğimden falan değil yani. Böyle bir eleştiri yapılır bana. Ben yoksa onda olsun 



160 

ötekinde olmasın biz buna razı olalım falan öyle bir yerden  konuşmuyorum zaten. Ama 

“dili mırıldananlar ve doğaya ait olanlar” bu çok  temel bir mesele.  

Bunlar çok erken sezgiler ve çok gençken ben el yordamıyla buldum ve  bulmaya 

devam ediyorum, hâlâ bitecek bir şey de değil. Dilin nasıl bir şey olduğunu, yoksullar 

için de nasıl bir şey olduğunu, hissettiğim andan itibaren büyük bir çatışma içine girdim 

ben bütün edebiyat dünyasıyla. Bütün o karşıdaki kavramsal olarak birikmiş olan 

bilgiye karşı bir bilgi oluşturmam gerekiyor. Ben bunu kabul etmiyorumla olacak bir 

şey değil. Senin de kabul edilebilir ve kalıcı metinler yazabilmen için karşı argümanın 

olması lazım. Senin de bir şey söylemen lazım. Yoksa öteki o kadar güçlü ki hem sınıf 

meselesi gibi.  

Doğaya müdahale süreci o kadar geçmiş dönemlere gidiyor ki, çok tanrılı dönemden tek 

tanrılı sürece geçerken. Kadın erkek mücadelesinin temelinde yatan bir şey var: 

Kadınlar dualiteyi kâbul etmiyor. Erkekler dünyaya müdahale edebilmek için dualiteyi 

kuruyorlar aslında. Tanrı sisteminden korkmak için diyorlar ki: “Biz toprağa cansız 

olduğu için saldırıyoruz.” Kadınlar “o da” canlı diyorlar.  Kadın erkek meselesinde ben 

bunun çok temel bir şey olduğunu düşünüyorum. 

  

Berci Kristin Çöp Masalları yeni kurulan bir gecekondu mahallesinin, kırdan 

göçmüş insanların yeni bir yaşama başlayabilme çabasının öyküsü. Ama 

yaşamları çöplük ve sonrasında da fabrikalar etrafında şekilleniyor. Çöplüğün 

olduğu yerde doğa yok, Çiçektepe’de ise doğanın içinden göçmüş insanlar var. 

Doğaya, toprağa bağlı yaşamdan çöpe bağlı bir yaşama evrilme durumu… 

Tarihsel ve sosyolojik açıdan da tüm dünyada örnekleri olan bir değişim  

karşımızda. Bu değişimi fark etmek Sevgili Arsız Ölüm’den Berci Kristin Çöp 

Masalları’na giden yolda ve sonrasında sizi düşünsel anlamda nereye götürdü? 

 

Berci Kristin’i yazarken... Ben de gecekonduda yaşamadım. Ama politik dönemde yani 

çok gençken gecekondularda çalışmaya başladığım için gecekondularda geçti 

gençliğim. Fabrika bölgelerinde. Sevgili Arsız Ölüm biraz daha hazır, hani kendi göç 

hikâyemden yola çıkarak yazdığım bir şey. Ama kentin içinde kente dair bir şey 

yazmak, hem de fabrikalarda çalışan insanlar hakkında bir şeyler yazmak, o kadar kolay 

bir şey değildi. Doğayı da nasıl hissediyordum? İlk gecekondular fabrikaların yanı 



161 

başında kurulmuş. Zaten fabrikalar da kentin içinden taşındılar. Seksenli yıllardan 

sonra. Organize sanayi bölgelerine taşındılar. Ama hemen yanı başımızda, Şişli’nin 

hemen arkasında büyük fabrikalar vardı. Levent’te şimdi gökdelen bölgesi oldu. Kentin 

hemen kıyısında fabrikalar… Onların yanında da çöplerin atıldığı atıkların üstünde de 

gecekondu mahalleleri oluşmuş. Bugün bile örnekleri var. Dilovası’nda var. Fabrika 

bölgesinde yoksullar kendi kondularını kurup içinde yaşamaya çalışıyorlar. Orada daha 

çok kimyasal atıklar  suya karışıyor, fabrika bölgelerinden gelen gazlar oradaki yaşamı 

tehdit ediyor. Böyle bir fabrika bölgesinde çalışıyordum zaten. Politik olarak da... 

Oradaki işçi kadınlara okuma yazma öğretiyordum. Kadın örgütlenmesinde daha çok 

çalışıyordum. Çok işçi arkadaşım var. Fabrika bölgelerini biliyorum. O mahalleleri 

biliyorum. Yaşam şartları çok zor. Henüz sendikalaşmamış, köyden gelmiş, yarı köylü, 

kente daha tam adapte olamamış mahalleler var. Zaten Berci Kristin’de onun hikâyesi 

de anlatılıyor.  Şöyle bir sezgim vardı: - Sevgili Arsız Ölüm’ün de getirdiği bir şey belki, 

bir kitabı yazıp bitirmiş olmanın getirmiş olduğu bir şey aynı zamanda bir deneyim de-  

Yazacağım kitap yoksulların hikâyesi, o sınıf meselesi, göç meselesi bunlar hep 

evrensel konular. Her yerde yoksullar benzer gettolar oluşturuyorlar ve her yerde 

fabrika ve sanayi bölgelerinin dibinde yaşıyorlar. Kentin dışına atılıyorlar zaten. Kent 

merkezi hep yoksullardan arındırılmak isteniyor. Hem yoksulların, işçilerin emeğine 

ihtiyaç var hem onların  -periler gibi derim ya ben- periler gibi görünmesini istiyorlar. O 

çöp bayırları şimdi gökdelen bölgeleri oldu. Hayret içinde gidip bakıyorum. Güllü 

Baba’nın kehâneti gerçekleşmedi diyorum. Çünkü o bu çöp bayırları kalacak diye bir 

masal görüyor ya: “Bunlar çürüyecek burada eskiyecek.” Hayır oralar yani Çiçektepe 

diye hayal edip yazdığım yer şimdi Seyrantepe, kocaman stadyum var.  

Ben çok uğraşmıştım bir gecekondu belgeseli çekilsin diye. Onat ağabeyin de ölüm yıl 

dönümü. Onat ağabeyle de konuştuğumu hatırlıyorum. Çünkü bir gecekondu belgeseli 

yok aslında. Çok üzülüyorum. Keşke yapsaymışım. 

Pelin Özer’le yaptığım söyleşide de var. Gecekondular canlı gibi hareket ediyor sanki. 

Bir çocuğu oluyor bir oda yapıyor kenarına. Ağaç dikiyor. Bir kere ağaç dikiyor. 

Köyünden getirdiği şeyi. Asma dikiyor, kuş besliyor, tavuğu  falan... O kaybettiği şeyi 

bir biçimde kentte, yine geldiği yerde de yaşatmaya çalışıyor. Şimdi o gecekondular da 

yok oldu artık. Apartmandaki yaşam biçiminde de onun tekrar olması imkânsız gibi 

görünüyor. Yavaş yavaş bu insanlar, o kuşak da zaten gidiyor. Yani o dönüşümle 



162 

beraber. Köyden taşıdığı şeyi artık kentte inşa etmesi çok zor. Yeniden oluşturması çok 

zor. O yıllarda, altmışlı yıllarda, gerçekten Berci Kristin sırasında insanlar hemen bir 

ağaç dikiyor evinin önüne, hatta  işte çamlı bayram falan vardır ya Berci Kristin’de. 

Orada o köy masalını yeniden yaşatmaya çalışıyor. İlk dönem gecekondular onlar.  

Bir günde yedi kez filan yıkılıyormuş gecekondular. Yapıyorlar yedi kez yıkılıyor…. 

Ama şimdi düşün ki ne büyük bir mücadeleyle, insanlar nasıl büyük bir enerjiyle bu 

şehirlere aktılar ki şu anda o gecekondu mahalleleri kentin etrafında yapılaştı, apartman 

kondulara dönüştü. Büyük bir enerji. Mimarlar odası toplu konutlara özendiriyordu. Ben 

o zamanlar gecekonduları seviyorum diye bana kızıyorlardı. Diyordum ki: Burada 

büyük bir enerji var insani bir enerji. Aslında o büyük - tabii o kadar büyük bir göç 

beklenmiyordu- göç fırtına halinde geldi. O enerji doğru yönlendirilebilse müthiş  bir 

kentleşme olabilir, kentin etrafında böyle tek katlı evlerin olduğu ve yeşil alanların 

olduğu bir yapılaşma olabilirdi. Ama ne yazık ki öyle olmuyor. Öyle olmayınca 

yıkmaya başlıyorlar, yıkmaya başlayınca -köylü de yani oradan gelmiş oradan kopmuş 

burada bir hayat bulmaya çalışıyor-  onlar da toprağa nüfuz etmeye çalışıyorlar. 

Karşılıklı sertlik yani bu aslında.  

Gecekonducuları neden suçladılar? “Geldiler burayı köye çevirdiler” veya “Bedava 

topraklara kondular” falan. Sonuçta devlet vatandaşının konut ihtiyacını karşılamak 

zorunda. Burası bizim ülkemiz. 

 

Aslında gecekondular bir şekilde doğayı yaşatmaya çalışıyorlardı. Ama 

apartmanların gelmesiyle o da kayboldu ve beton yığınları ortaya çıktı. 

 

Ne yazık ki... Buradan bir rant geldi mi yoksullara? Tabii ki geldi. Ama kaç kuşağa mal 

oldu? Bir kuşak yok oldu gecekondularda. Almanya’ya göçü düşün. İlk kuşak harap 

oldu. İkinci kuşak, üçüncü kuşak… Gecekondularda da Berci Kristin’de anlattığım gibi 

arazi mafyaları, hemşehrilik, ötekini kötüleme yani bütün o köyden gelen geleneksel 

çatışmaların hepsi kente taşındı. Çok kültürlülüğü çok küfürlülüğe dönüştürmüş, çok 

kültürlülüğü çok renge ve çok sevince dönüştürememiş bir toplum bu. Çatışmalar 

buraya da taşındı.  

 

Romanlarınızda doğanın bir roman karakterine bürünmesi durumu var. Mesela 



163 

kuşlar Berci Kristin Çöp Masalları’nda konducular için göz yaşı döküyor. Bu 

durumdan da bahsedebilir misiniz? 

 

Berci Kristin’de evet. Belki Muinar’da da… Ondan vazgeçemiyorum ben. Şöyle 

diyorum: Gidebilecek hiçbir yerimiz yok. Hepimiz kendimizi mutsuz hissettiğimiz 

zaman nereye gitmek istiyoruz? Doğaya, annemizin kucağına (orada doğa) ilk sütü 

içtiğimiz kucağa, ilk bizi kucaklayan insanın karnında büyüdüğümüz yere… Doğa yani. 

Gidebileceğimiz başka bir yer yok. Kendimizi mutlu, mutsuz hissettiğimiz zaman da. 

Ȃşık olduğumuz zaman da doğaya gitmek istiyoruz. Sahile… Gün batımının altına veya 

yıldızların altına. İnsanın kendini mutlu veya mutsuz hissettiği zaman, kederi silmek 

istediği zaman gidebileceği tek yer var doğa. Bizi özgürleştirebilecek tek yer.  Evet 

süreç içinde insanlar doğayı dönüştürdüler, dönüşmesek bu cins yaşayabilir miydi? 

Bütün bunlar tabii bambaşka tartışmalar. Ama gerçekten de incitmeden yaşamaya 

çalışıyorlardı. Benim çocukluğumda cinler, periler, o masallar da bize doğayı 

korumanın bir bilgisini veriyorlardı. Cinler de aslında bir terbiye etme biçimi olarak var. 

Kuyuya su atma, hayvanın ayağını yakarsın filan gibi...  

Bizim dışımızdaki doğaya daha özeniliyordu, yeşil korunmak isteniyordu. Sonuçta 

dinlerin özünde de var. Alın gidin şurayı kesin demiyor. 

Ama geleneksel olan erkek kültüründe - kadınlar hep incitmek istemez diyorum ya ben - 

insan yararına doğayı değiştirme fikri çok yaygın. Altından bir su geçiyorsa mesela 

suyun üstüne bir değirmen kurup onu insan yararına kullanmak istiyor. 

 

 İnsan merkezli düşünce aslında. Tarihin başından beri bütün düşünce 

sistemlerinde etkili olan. 

  

 Hepsinde var. İnsan merkezli düşünceden uzaklaştım diyorum. Bütün politik 

örgütlenmelerde de var. Erkek tek ve yukarıda aslında. Cinsiyeti de belli tanrının. 

Kadını da sokmuyor çünkü kadın karşı çıkıyor bütün o savaşa, şiddete ve doğasında 

öyle bir şey yok kadının. O yüzden doğayı tahrip etmek, doğayı biçimlendirmek, doğayı 

insan yararına kullanmak. Bu bütün tek tanrılı dinlerden beri erkek kültürünün meşru 

gördüğü, savunduğu bir şey. 

 



164 

 

Ormanda Ölüm Yokmuş’ta Emin ve Yasemin’in arkadaşlığının doğanın içinde 

yeniden anlam kazandığını görüyoruz. Aradıkları bir duygu var. Kendi içlerinde, 

kendi geçmişlerinde aradıkları bir duygu durumu var. Orman onları bu 

yolculuğa çıkarıyor. Buradan hareketle doğa insanı duygusal olarak nereye kadar 

götürebilir? Doğa, varoluşumuza dair sahip olmadığımız neyi verebilir bize ya 

da kaybettiğimiz neyi geri getirebilir? 

 

Orada da aslında orman büyük kahraman. İki arkadaş ormanın içinde yürüyorlar, bir 

kadın ve bir erkek. Aşk acısı çeken iki arkadaş Ormanda Ölüm Yokmuş’ta. Sonra yavaş 

yavaş konuşmaları doğa, varlık, ölüm, hayat insan olma meselesine, insan olmaktan 

sıyrılabilir miyiz  meselesine kadar  uzayıp gidiyor. Ama ormandan çıktıkları anda da o 

arkadaşlık dağılıyor. Yine orada bir kadın erkek farkını görebiliyoruz. Yasemin’le Emin 

tek bir kişi gibi de görülebilir aslında. Tek iki arkadaş gibi de düşünülebilir. 

Ben Berci Kristin’de, Sevgili Arsız Ölüm’de doğayı yazdım ama İstanbul’da tam o 

yıllarda öyle bir şey oldu ki kent yeniden  dönüşmeye başladı. Yoksullar kent 

merkezinin dışına atılıyor, ana yollar açılıyor, Taksim’de Bizans çöplüğü var, Tarlabaşı 

var. Orada yoksulların yaşadığı eski çingene mahalleleri var. Kent büyük rant alanlarına 

dönüşüyor ve İstanbul New York olacak diye konuşuluyor. O dönüşüm sürecinde aynı 

zamanda edebiyat çevresindeki tartışmalar da dönüşüyor. Yeniden kuruluyor her şey. 

Her şey değişiyor. Kent mobilyaları değişiyor, tahta sandalyeler gidiyor, plastikler 

geliyor fena bir durum yani. O dönemde ben o dönüşümü çok fazla kaldıramıyorum. 

Edebiyat ve kültür dünyasındaki dönüşümü... Doğa şiddetli bir biçimde tahrip ediliyor. 

Bütün o işaretlerin ve her şeyin değişmesi duygusal olarak beni sıkıştırıyor. Çünkü ben 

yoksullar hakkında yazıyorum ama yoksulluktan kimse söz etmek istemiyor ve duymak 

istemiyor. Sadece yoksullar değil derdim. Dil... Bütün o döngüsel olan şey, içimde 

hissetmem ve bir karşılığının kalmaması. O sahicilik duygusunu yitirmeye başlamam. O 

dönemde ben de çok fazla ormana gitmeye başladım. Neredeyse kent içinde nefes 

alamıyorum ve bir arkadaşımla sürekli ormana gidiyorum. Zaten o süreç olmasaydı 

herhalde Gümüşlük’e gitmem zor olurdu. Şehirden gitmek istiyorum çünkü sanki 

yazdığım şeyler de değersizleşiyor. Mesela bir gecekondu belgeseli çekilsin diye 

uğraşıyorum ama onu olduramıyorum bir türlü.  Böyle tuhaf bir mahcubiyet ve karşılıklı 



165 

ilişki: yoksullardan da hiç söz etmeyelim gibi. Çünkü fabrikalar şehir dışına taşınmış. 

İşçiler, yoksullar artık görünmez hale gelmiş. Kent içinden onları atıyorlar, çok ışıklı 

başka bir hayattan söz ediyorlar. Ben de ıskartaya çıkmış yazar gibiyim. Yazdığı 

şeylerle bu gelişimin karşısında durmaya çalışan. Ve sinirlerim bozulmaya başladı.  

 

Ormanda Ölüm Yokmuş’ta Yasemin ormana gidince zamanda geriye gittiğini 

hissediyor. Siz de bir söyleşide düşünce karışıklığı yaşadığınız zamanlar eski 

zamanların ruhunu, o dönem insanlarının doğayı duyuş biçimini hatırlamaya 

çalıştığınızı söylemiştiniz. Doğanın zamansızlığını sormak istiyorum: Doğanın 

yalınlığı sizce zamansal olarak bir yere konabilir mi? Bu durum eserlerinizdeki 

zaman kurgusu açısından ne ifade ediyor? 

 

Gece Dersleri’ni yazdığım zamanlar daha çok zaman meselesi üstüne düşünüyordum. 

Sevgili Asız Ölüm’de hep di’li geçmiş zaman var. O bir süre sonra kulağa döngüsel bir 

zaman fikri oluşturabilecek duygu bırakıyor. Sanki şöyle bir şey: Her şey, her zaman 

hep olduğu gibiydi. Değişmiyor ve tekrarlanıyor. Mevsimler gelip geçiyor, tekrar 

canlanıyor. O döngü, doğanın döngüsü baskın. Dil olarak da.  

O sıralarda hep zaman üstüne okumak istiyordum. Fizik kitapları falan. Çevrilmiş ne 

varsa. Onlarda zaman fikrini bulmaya çalışıyordum. Bir şey hissedebilmek için. 

Türkçeye çevrilmiş çok az metin vardı. 

Bence zaman var mı yok mu, anlam var mı yok mu? Bunlar bugün de sorulan sorular ve 

tartışılıyor.  

Gerçekten doğanın bir zamanı var mı? Yoksullar neyi takip ediyorlar? Onlar için 

zaman: cemre, ne zaman ekim yapacaklar, ne zaman hayvanlar çiftleşecek? Yağmur, 

kar, güneş, hasat… Doğanın kendi ritmini takip eden, doğaya bağlı bir zaman. Ama 

insanın kendine ait saati keşfetmesi ve kadranlı saatten sonra giderek dijital saat ve 

dijital zamana geçiş… Bunlar bence toprağa yerleşme ve çalışma düzeni oluşturmakla 

ilgili. 

 

Doğada bir zamansızlık hali de var. Ormanda Ölüm Yokmuş’ta Emin ve 



166 

Yasemin’in konuşmalarından da hissettiğimiz gibi. 

 

Ormanda yok çünkü ormanda ölüm de yok.  

 

 Sanki hep var olan bir yer. 

 

Öyle bir duygu veriyor Orman. Sanki her zaman var. Bir başka yerden baktığımızda, bir 

başka hissiyatla baktığımızda o orada hep var olacak bir canlı. Ne kadar biçsek, ne 

kadar yok etsek bir yerden fışkırıyor. Çünkü onun bütün tohumları toprağın içinde. 

Doğaya baktığımız zaman bir zamansızlık, insan dışı bir şey, insanın kendi oluşturduğu 

zamanın dışında bir başka zaman duygusu veya zamansızlık hissedebiliyoruz ormanda. 

Ölüm yokmuş gibi.  

 

 Yani ölümün olmadığı yer zamanın da olmadığı yer. 

 

Tek tek kendi ömrümüz ve varoluşumuzla ilgili aslında. Yoksa hayat hep devam ediyor, 

insan ölüyor, tazeleniyor. Reankarnasyon fikri de var ya hani. Biz toprağa karışıyoruz 

eski kuşak, yeni kuşak geliyor. Yani sonsuz kuşaklar var. Doğa içinde bir devinim var 

ve o doğa döngüsünün içinde biz de o biricik ömrümüzü tamamlayıp gideceğiz. Daha 

öncekiler gibi ama hayat her zaman devam edecek. 

 

Unutma Bahçesi doğanın merkezde olduğu, doğanın her şeyi belirlediği bir 

yaşam alanını anlatıyor. Unutma Bahçesi’nde olmak aynı zamanda doğadan 

uzak yaşamın, kent yaşantısının yüklerinden kurtulabilmek, bin bir türlü yargıyı 

unutabilmek, bir kopma hali yaşayabilmek aslında.  Roman karakterlerinden 

Şeref de bir arınma halinden bahsediyor sürekli. Böyle düşününce doğanın 

arındırabilme, yaşamın gereksiz yüklerini üzerimizden alabilme gücünden 

bahsedebilir misiniz? 



167 

 

Şeref, bahçeye gelen insanlardan  doğaya ait olmalarını istiyor. Başka bir gözle, başka 

bir duyarlılıkla baksınlar istiyor ama bir türlü tam istediği gibi olmuyor. Alında Şeref,  

birazcık da oradaki bahçenin, doğanın tarafına geçmek isteyen biri gibi. Ve olmazsa da 

oradan gitmek istiyor. Bir adaya… 

 

 Biraz da sert bir tutumu var. Anarşistlere yaklaşan bir tutum. 

 

Biraz öyle. Aynı zamanda da bahçenin annesi gibi. Bir yandan çok sert gibi görünüyor. 

Aslında o kararlarıyla sert. Doğanın tarafına geçtiğin zaman diğer tarafa bakarken o 

sertliği hissedebilirsin. Şeref aynı zamanda bana çok dişil bir karakter gibi de geliyor. O 

bahçeyi bir ev gibi bir sığınak gibi alırsak o bahçenin kurucusu ve kalabilmesi için 

mücadele eden biri. Şeref karakteri ilginç ama onun çatıştığı Cömert karakteri de, avcı 

karakteri de ilginç. İkisinin karşı karşıya kalma durumları var. Belki de Şeref’in bir 

başka hali Cömert. Öyle de düşünebiliriz aslında.  

 

 Bir taraftan Şeref, Tebessüm’e de yol gösteriyor. Tebbessüm de sürekli onun yol 

göstericiliğini arıyor. 

 

Belki de Şeref oradan gittiğinde Tebessüm en çok nüfuz ediyor diyebiliriz. Yani onun 

dilini, onunla çatışarak da olsa Tebessüm temsil ediyor gibi. O da bölünmüş.  

Aslında 12 Eylül’den sonra. Bizim kuşak yenildikten sonra. Dünya’da da çok farklı bir 

politik süreç geldi.  Doğaya dair duyarlılığın derinleşmesiyle birlikte. Anarşistlere çok 

benziyor ama aslında daha çok eko-anarşistlere benziyor. Eko-feministler var eko- 

anarşistler var. Anarşizm bir üst başlık gibi. Çok değişiyor, farklı düşüncelerle katkı 

yapılıyor o düşünceye. Feminist düşünce de öyle. Queer tartışması sürüp gidiyor. Bu 

düşünceler sürekli farklı tartışmalarla derinleşiyor, farklılaşıyor. Öyle baktığımızda ben 

hep şöyle diyordum: Bizim edebiyatımızda ütopya romanı çok fazla yok. Zaten o 

ütopyaya sahip olabilecek, onun hayalini kurabilecek kuşak da bizim kuşak sonrası 



168 

oluştu. Şimdi yeni kuşakta çok farklı oluşumlar var: Anadolu’ya doğru göç var. Farklı 

topraklara yerleşiyorlar. Ekokomün üretim yapıyorlar. Çok hoşuma gidiyor benim. 

Bizim kuşakta çok fazla yoktu.  

Unutma Bahçesi benim Gümüşlük Akademisi projesine bağlı olarak oraya gitmemle 

birlikte üstünde düşündüğüm ve yazmak istediğim bir şeydi. Tabii Gümüşlük 

Akademisi’nde öyle bir unutma fikri filan yok. O tamamen benim Ormanda Ölüm 

Yokmuş’ta unutma ve hatırlama üzerine düşünmemle başladı. Unutmak ve hatırlamak... 

Aslında bilgiyi biriktirmek, doğaya bırakmak. 

 

Romanlarınızda otobiyografik bir taraf da var. Siz de Gümüşlük Akademisi’ni 

kuruduğunuzda ve orada yaşamaya başladığınızda bu arınma durumuna benzer 

bir şey yaşadınız mı? 

 

Yaşadım aslında. Bir kere çocukluğumdakine benzer, yeniden bir ışıkla doğduğum 

duygusunu hissettim. Kolay bir şey değil tabii kentten gitmek. Yedi yıl falan söyleşi 

yapmamışım ben o sıralar. Tamamen edebiyat dünyasından da koparak gittim. Bir kere 

merkezi bırakıp gitmek önemli bir karardı. Genellikle insanlar daha üst merkezlere 

gidiyorlar. Bende tersine bir göç var. Bodrum yine de insanların gittiği bir yerdi ama 

bugünkü gibi bir Bodrum değildi. Bodrum merkezin dışında Gümüşlük, çok sessiz bir 

köydü o zaman.  

 

 Edebiyatımızda da Bodrum sanki bir kesişme noktası oldu. 

 

Benimki çok tesadüfen oldu. Bodrum diye bir tercihim yoktu. Hatta hiç Bodrum’a 

gitmezdim.  

Gümüşlük gerçekten küçük ve güzel bir köydü. Şimdi çok kalabalık oldu. Yine de çok 

entelektüel insanın yerleştiği; sinemacılar, tiyatrocular çok fazla insanın yaşadığı bir 

yer. Gümüşlük, Bodrum içinde yazarların, şairlerin, oyuncuların yerleştiği bir yer oldu. 

Bizim de Gümüşlük’ün tanıtılmasında - iyi mi oldu bilmiyorum kendimi bazen suçlu 



169 

hissediyorum - çok katkımız oldu.  

Gümüşlük Akademisi o bahçelerin ilki. Yirmi iki sene oldu neredeyse o vakıf kurulalı. 

Çok uzun zaman da çok doğal bir bahçe olarak kaldı. Çok direndim ben o konuda. 

Çünkü etrafımız çok kuşatıldı artık. Hâlâ kapısı olmayan bir koruya girer gibi girdiğin 

bir meşelik bahçe. İçinde atölyeler ve konaklamanın da olduğu. Oranın ruhunu çok 

değiştirmeden gelecek kuşaklara aktarmak istiyoruz. Orası öyle bir bahçe olarak kalsın 

istiyoruz. Unutma Bahçesi’nin yaşayan bir hali gibi. Ben gittiğimde köydü. Sokak 

ışıklandırması yoktu. Şimdi büyüdü. Önümüze binalar yapıldı.  

 

Unutma fikri sizin için ne ifade ediyor. Neden unutmalıyız? Unutma Bahçesi 

odağında düşünecek olursak “unutmak” ve “doğa” sözcüklerinin birlikte 

oluşturdukları çağrışım dünyasından bahsedebilir misiniz?  

 

Benim birebirde yaşadığım şey: Doğa anlamı siliyor. Doğa çok oyalayıcı. Göz oyalayıcı 

da. Bütün gün oturup ağaçlara bakarak anlam, gerginlikler silinir ve o ritme uyabilirsin. 

Bir kere doğa unutturucu.  

 

 Unutma ve arınma fikrini beraber düşünebiliriz o zaman. 

 

Tabii. Arınma fikriyle su hep iç içedir ya. Arınmak için de doğaya gidiyoruz aslında. 

Aşk İşaretleri’nde vardı: “Kuşların sesi sessizliği çoğaltır, insanın konuşması gürültüyü 

çoğaltır.” Hep bir sessizleşme fikri var zaten bende. Unutma Bahçesi’ne gelinceye kadar 

dile karşı, biriktirmeye karşı. Doğaya ve sessizliğe, dilin dışındaki sessizliğe hep bir 

övgü var, bir özlem var.  

 

Unutma sizin üzerinde durduğunuz dilden kurtulma meselesinin de bir parçası o 

zaman. 

 



170 

 

Bence öyle. Çünkü unutmanın yoksullukla da bir ilgisi var. Hep benim söylediğim bir 

şey var: Benim anlatacağım insanlar roman kahramanı değil. Dramatik bir macera 

yaşamıyorlar kendi içlerinde. Bunun bir sebebi var. Şöyle bir şey vardır: “Büyüklük 

sende kalsın, unut. Kuruntu haline getirme. Takma!” filan deriz ya. Benim anlattığım 

insanlar o dışarıdaki duygu ve düşünceyle doluyorlar ve boşalıyorlar. İçerlerinde bir şey 

tutmak, biriktirmek zaten yoksul insanlarda pek olmayan bir şey. İçimizde bir şey 

biriktirelim oradan bir yere varalımdan çok sabaha çıkmak. Oradaki yaşama ritmi 

gündüzle geceyle diğer canlılarla ve o dönüşümle ilgili bir şey. Sabaha çıkmak fikri: 

“Yarın olsun, sabah ola hayrola.” Bu geceye ve gündüze, o ritme kendini bırakmak. 

“Yatalım, uyuyalım, sabaha çıkalım unutalım” hep unutma fikri var zaten. Bırakmak 

kendini. Doğaya teslim olma fikri var.  

Genel olarak hatırlama ve bellek yüceltiliyor. Bende unutma fikri, ve Unutma 

Bahçesi… “Unutmayı mı övüyorsunuz?” diyor insanlar. Bu fikirlerle yeni 

karşılaşıyorlar o zaman. Hatırlamayı niye övüyoruz o zaman? Niye hatırlayalım? 

Hangisi daha yaşamsal? İnsan unutan ve hatırlayan bir canlı zaten. Ama ben şöyle 

demiyorum: “Her şeyi unutalım”  

İnsan unutan bir canlı. Yoksullar özellikle öyleler. Kin gütmeyen, kötülük 

biriktirmeyen. Yani iyiliğe doğru… Çünkü tutunmak ve hayatta kalabilmek üzerine bir 

hayat. Böyle baktığın zaman çaresizlikten de doğan bir şey. İnsan olarak doğa 

karşısındaki zayıflığını, o teslimiyetini hissediyor. Unutmanın biraz öyle bir yanı da var. 

Tabii ki dilin dışına çıkabilmekle ilgili bir yanı da var. Ama unutmak ne kadar 

planlanabilir bir şey onu bilmiyorum. Zorlanabilecek bir şey değil. Ama insanın 

doğasında var zaten. Unutmadan her şeyi aklımızda tutarak yaşayabilecek canlılar 

değiliz.  

 

Muinar romanında zamansız bir kadın var. Muinar, yaşamın, dünyanın 

varoluşundan bugüne, bir sürü kadının içinde uyanıp zamanı ve dünyayı 

gözlemleyen  bir kadın. Doğaya dair kadınların kaybettiği bir bilgiden 

bahsediyor. Ve Elime’ye yol gösteriyor. Buradan hareketle doğanın zamansızlığı 



171 

odağında kadın imgesini sormak istiyorum. Muinar’ın bahsettiği bilgiye, doğa - 

kadın ilişkisinin köklerine dair ne söylersiniz? 

 

Ben Unutma Bahçesi’nden önce Muinar’ı yazmak istiyordum aslında. Bir fikir olarak 

vardı kafamda. Hep bir kocakarı romanı yazacağım diyordum. Bizim toplumda kadın 

gurular yok, kadın liderler yok… Aslında var ama gündelik hayatın içinde var. Kadın 

bizim toplumumuzda çok baskın. Feministlerle de çok tartışırdık gençliğimizde. Fakat 

politik düzeyde nedense çok fazla temsil edilmiyor. Yani meclis erkek… Bu bir 

anlamda kadınların bastırılmasıyla ilgili bir anlamda da kadınların tercihiyle ilgili bir 

şey. Çünkü kadınlar bastırsa girerler yani meclisi filan dağıtırlar. Ev içi hayatta kadınlar 

çok  güçlü bizim toplumda. Kim ne derse desin. Şöyle düşünüyordum: İki ayrı iktidar 

alanı var. Sokak erkeklere verilmiş, ev içi hayat da kadınlara.  Bu ikisi sürekli kapışıyor. 

Hatta bir ara diyordum ki kadınlar sokakta ne kadar yalnızsa erkekler de ev içinde o 

kadar yalnız. Çünkü anne çocukları örgütlüyor ve ilk gizli örgüt anne ve çocuklar 

babaya karşı ev içinde. Bizim toplumda babalarını sevmez çocuklar anneler çünkü araya 

girer. Yani şunu demek istiyorum: Geleneksel bir kaybolan kadın bilgisi var. 

Feministler bunu deşifre ettiler. O geleneksel kadın kodları yaşıyor bizim toplumda. 

Yaşadığını düşünüyorum. Biz o bilgiden kopmak istedik. Kendimiz sokağa çıkıp 

erkeklerin dünyasında bir iktidar alanı oluşturmaya çalıştık.  

Asıl özgürleşmede de, geleneksel olanda da kadınlar neyi temsil ediyor?  Muinar 

anlatıyor ya bir aşk ülkesi. İnsanın doğayla bütünlüklü yaşadığı bir aşk duygusunu 

temsil ediyor. Kadın ancak -bizim geleneksel kültürde- bir erkeği âşık ederse kendine 

eşitlenmiş oluyor. Çünkü erkeği kendi yabancı dünyasından aşk dünyasına çekmiş 

oluyor. Ȃşık bir erkek dişileşiyor. Dişileşmeyen bir erkekle eşitlenmek mümkün değil. 

Ȃşık bir erkek yüz sürüyor kadının eteğine,  âşk ülkesine geliyor. Kadının ülkesine 

geliyor.  O zaman gerçek eşitlik oluyor. Çünkü aşık değilse erkek kadın inanmıyor ona. 

Çünkü âşık olmayan erkek her zaman ezer.  

Asıl temel şey çok geçmişe doğru gidiyor. Muinar son yüzyıldır bu coğrafyada 

kadınların içinde uyanıyor ama aslında on bin yaşında filan neredeyse zamansız ve 

yaşsız bir kadın. Çok tanrılı dönemde bir sürü coğrafyada dolaşıyor.  Çok tanrılı 

dönemden tek tanrılı döneme geçiş ve o süreçte kadınların nasıl eve kapandığı ve 



172 

ellerinden dünyanın nasıl alındığını, kutsal ışığın çalındığını gösteriyor. 

Tanrı erkekleşiyor… Mitolojide, tek tanrılı dinler öncesinde, gökyüzünde çok sayıda 

tanrı var. Onlar yarı yarıya. Yarısı dişi yarısı erkek. Onlar ışıklarını yeryüzündeki 

insanlara yansıtıyorlar. Kadınlara ve erkeklere yansıtıyorlar. Gökle yer arasında da yer 

gök bahçesi var. Orada da yarı tanrı - yarı insanlar var. Aslında o dünya tahayyülü çok 

daha çoğulcu ve  demokratik. Sonra giderek o sayı azalıyor azalıyor. Kutsal ışık tek 

ışığa düşüyor ve erkek oluyor. Kadınlar evliya bile olamıyorlar artık ve dışlanıyorlar. 

Muinar bize bütün bunların elden nasıl gittiğini anlatıyor. Asıl temel çelişkinin de - bu 

benim de hissettiğim bir şey -  doğayı ele geçirirken erkeğin nasıl canlı cansız ayrımı 

yaparak doğayı kontrol altına aldığını, katlettiğini ve dişi olan şeyi kapadığını anlatıyor. 

Bu benim bir kadın olarak kendi cinsime de armağan etmek istediğim bir şey. Aynı 

zamanda bir borcum. Borcumu da ödemek için Muinar’ı yazdım. Ben Muinar’ın da çok 

tartışılacağını düşünüyorum ama şu anda feministler yeni okumaya başladılar diye 

düşünüyorum. 

O sıralarda başka bir tartışmanın içinde boğuldu Muinar. Şimdi yeni kuşaklar, yeni yeni 

okuyorlar Muinar’ı da. Ekofeminist bağlamda okuyanlar var. Bir de Queer tartışması 

içinde okuyanlar var. Çünkü Muinar aslında tam bir dişi de değil. Çünkü kadınlarla da 

dalga geçebiliyor. “Erkek kokteyliyiz biz” diyor ya aslında bize bir insanlık hikâyesi 

anlatıyor. Ama dişi bir gözle bakarak anlatıyor. Erkeklerin gözünden değil, bir 

kocakarının gözünden, onun hikâye ettiği kadınların gözünden olup biten şeyi izliyoruz. 

 

Romanlarınızdaki kadın karakterlerden bahsedecek olursak; Dirmit, doğayla 

iletişim kurabilen bambaşka bir küçük kız. Atiye, kimi zaman bir şaman gibi 

davranan, doğayı duyumsadığını hissettiğimiz bir karakter. Yasemin, doğada 

dostluğa, varoluşa dair bir bilginin peşinde. Tebessüm için de benzer bir 

durumdan bahsedebiliriz. Muinar ise hem bilge hem de sert ve muhalif. Aynı 

zamanda kadın ve doğaya dair başka bir bilginin taşıyıcısı. Romanlarınızdaki 

kadın karakterlerin değişimi ve benzerlikleri odağında yazarlığınızın 

başlangıcından bugüne ne değişti? Köylü küçük bir kızdan, kentli kadınlara, 

gecekondularda yaşayan berci kızlara kadar...   

 



173 

Aslında bu ta başta öngörülebilecek bir şey değil. Sevgili Arsız Ölüm’ü, Dirmit’i 

yazarken canhıraş bir hayatta kalma çabasıyla yazdım. Hep söylüyorum: “Gövdemden 

bir ateş geçti ve yazdım.” Doğrusu hiç bir zaman Dirmit’i yazarken bir gün gelecek 

Muinar’ı yazacağım onu kestirebilmek, hissedebilmek çok kolay değil. Çünkü tamamen 

el yordamıyla giden ve önüme çıkan engelleri aşmak için de yazdım. Diyelim ki Sevgili 

Arsız Ölüm’ü yazdım, Berci Kristin’i yazdım. Sonra karşıma bütün o süreçte dille veya 

ünle, edebiyatçı olmakla ilgili, yazı yazan bir kadın olmakla ilgili bir hesaplaşma çıktı.  

Böyle çeşitli bölünmelerle karşıma çıkan sorunlar, sorular, güçlükler... Onları aşmaya 

çalışırken de düşündüm ve böyle  yol aldım. Hep kendim için bilinmedik bir alana 

girmek zorunda kaldım. Bu arada önceden hiç bilmediğim bir şey. Çok gençtim yazar 

olduğumda. Kültür ve sanat dünyasının ne kadar erkek hegemonyası altında olduğunu 

gördüm. İnsanların yazarlardan beklentileri, kadın yazar olmanın güçlüğü... Aynı 

zamanda bizim edebiyatımızda kadın yazarların açtığı bir yol. Onların özgürleşme 

mücadelesi ve ondan sonraki kuşaklara açtıkları yol... Dünya edebiyatında da bizim 

edebiyatımızda da. 

Bence adım adım oldu. Ben değiştikçe ve ben bir şeyi merak ettikçe, ben bir şeyin 

yükünü omuzlamayı istedikçe önümde başka bir hikâye açıldı. Ormanda Ölüm 

Yokmuş’u yazmasam  Unutma Bahçesi’ni zaten yazamazdım. Oraya gidemezdim zaten. 

Öyle bir bahçeye… O bahçede öyle bir deneyimi yaşamayıp onu yazmamış olsam 

Muinar’ı da yazamazdım. Aslında birbirinin içinden çıktı. Çünkü bir yere geldim ya 

önüm tıkandı ya önümde başka bir yol açıldı. Açıldı ama bir patika. Bir yere uzanmıyor.  

Hep söylüyorum: “Tam bir romanı bitirdiğim zaman o romanı yazacak bilgiye sahip 

oluyorum” Aslında önceden bilmiyorum. Aslında bunlar benim için dünyayı anlamlı 

kılabilmek, yaşanabilir kılabilmek, ayakta kalabilmek için yazdığım kitaplar. O nedenle 

gerçekten otobiyografikler. Benim içimden ve el yordamıyla yoklayarak bulduğum için 

birbirlerine benziyorlar. Birbirlerinin içinden çıktılar. Hayatıma da çok denk düşüyorlar. 

Değiştiler mi? Başka başka yüzleri mi oluştu? Atiye tekrar Muinar olarak mı karşımıza 

çıkıyor yoksa Muinar,  Atiye’nin içinde mi vardı, uyanmıştı? Bilmiyoruz. 

Zorlu bir süreçti. Latife Tekin Kitabı’nın sonunda söylediğim gibi yine zorlu. 

Ustalaşmaya karşı da içimde bir direnç var. Bir saatten sonra artık yazma deneyimi 

kazanmış oluyorsun. Ama ben hep o ilk acemiliği arıyorum.  



174 

 

 “Duygu” anladığım kadarıyla burada önemli olan. 

 

Evet o bir duygu. Duygu ve benim için de bir yabanıl sürece girmek. Merak ettiğim, 

önemsediğim bir şeyin içine girip onun hikâyesini kurmak, onunla bir yolculuk 

yapmak… Oradan bir bilgiyle kendim için dönebilmek ve onu paylaşmak. Ona kıymet 

veriyorum. Bu bir saplantı da olabilir. Belki ilk kitabımı öyle gözü kapalı yazdığım için 

karanlıkta yine öyle yazmaya devam ediyorum. Yoksa bir yazma deneyimi kazanıyor 

insan. Hikâye yazmak anlatmak giderek kolaylaşıyor ama benim için meselenin o 

olmadığını biliyorum.  

 

Bu kadın karakterlerin doğaya dair bir tarafları var. Bu aralarında önemli bir 

ortaklık. 

 

Kadın doğaya ait diyorum ben. Aslında doğadan koparılıp evin içine kapatıldı kadın. 

Kapatılmak isteniyor, kontrol altına alınmak isteniyor. Kadının kendisi kendi uğradığı o 

şiddetten dolayı. Belki bütün o iç sayıklamaları var olmak için, doğanın bütün 

renkleriyle, sesleriyle kendini bütünleştirdi. Rüyalarıyla, acısıyla, doğurganlığıyla… Ve 

doğaya ait oldu. O nedenle ben dünya da dişi diyorum.  

Muinar diyor: “Dünyayı deşip durması erkeğin. Bir çeşit tecavüz.” Yani onunla başka 

bir iş tutuyor. Dünya dişi olduğu için saldırıyor ırmağına, denizine, doğasına. Erkek 

saldırganlığı aslında.  

 

İlk romanınız Sevgili Arsız Ölüm’den son romanınız Muinar’a kadar doğaya 

olan bakışınız, doğayı görüş biçiminiz hangi evrelerden geçti? O günden bugüne 

doğaya dair sanatınızı neler etkiledi? Güncel hayatta ve düşünce dünyasında 

gerçekleşen değişimler bu etkinin neresinde? 

 

İlk kitaplarda köyde kaybettiğim kar, rüzgâr, doğanın çok güçlü hissedildiği bir 



175 

coğrafyadan kent içine gelmenin getirdiği bir şey. Oradaki doğaya, geride bırakılan 

şeye, bahçeye, hayvanlara diğer canlılara ve oradaki genişlik hissine duyulan -içinde 

hareket edilebilen bir şey çünkü kentte yabancısın - özlem vardı daha çok.  

Dünya edebiyatını da olduğu kadar okuyordum. Mişima seviyordum mesela Conrad 

seviyordum. Onların dünyayı keşfe çıktıkları zamanlar ve doğa… Farklı dünya 

edebiyatlarından da bir etki alıyordum, hissediyordum.  

Türkiye’de doğa hareketi çok fazla yükselmiş değildi ama bir duyarlılık olarak 12 

Eylül’den sonra mesela ilk yeşil parti kurulmuştu. Ama o kadar etki yaratmamıştı. 

Almanya’da yeşil hareket vardı. Anarşistlerin, eko-feministlerin ucundan çevrilmiş tek 

tük metinleri vardı. Ama ben Aşk İşaretleri’ni falan yazarken yoktu.   

Yazdıklarımda başından beri bir doğa fikri vardı. İstanbul’daki kentleşmenin beni 

etkilemesiyle, nefes alınacak alanların daralmasıyla ormana gitme arzusu, kırlara gitme 

arzusu benim kendi içimde hep vardı. Kendimi kötü hissettiğim zamanlar gidip toprağa 

yatardım. Kuruçeşme’de bir yer vardı. Yolun görünmediği sadece erguvan ağaçlarının 

göründüğü bir yer vardı. Toprakta kendimi iyileştirebilirdim. Bunun çok çocuklukla 

ilgili bir şey olduğunu düşünüyorum.  

Bütünlük hissim zedelendiği zaman hemen ufuk çizgimi ayarlayacağım deyip, hemen 

bir genişlik hissiyle gidip uzaklara bakardım falan. Daha sonra ben yazıyorum. 

Yazdığım  şeye gelen tepki… Sonra daha çok çeviri… Dünyadan da düşünce kitapları, 

tartışmalar çevrilmeye başladı. Hatta bir dönem çok fazla çevrildi ama elli yıl sonra. 

Batıda elli yıl önce tartışılmış bir şey neredeyse elli yıl sonra Türkçeye çevrildi.  

Şimdi doğa üzerine bu tartışma çok derinleşmiş durumda. Çok yayıldı. Çok hızlı 

biçimde herkes doğacı oldu. Herkes kendine çevreciyim diyor. Bu yine de şöyle ya da 

böyle benim hoşuma gidiyor. Bu duyarlılığın yaygınlaşmış olması. Çünkü çok fazla 

insan doğaya müdahale ediyor ve teknoloji çok hızlı sıçrıyor.  

Dünyayı yaşanmaz bir hale getirebiliriz. Kendi coğrafyamızda doğayı çok kirlettik. 

Çöpüyle başa çıkamayan bir toplum. Termik santraller ve hava kirliliği… Bütün bunlar 

kendi ülkemiz açısından da bir problem. Bu duyarlılık derinleşecek, çeşitlenecek, 

sertleşecek belki… 

Tabii ki ben de değiştim. Benim doğaya bakışım da farklılaştı. Daha derinleşti. Daha 

duygusal bir özlem olmaktan çıktı. Üstüne düşünüyorum. Aynı zamanda gelecek 

kuşaklar için bir kaygı, bir sorumluluk duygusu da geldi.  



176 

Dille her şeye hâkim olma ve her alanı kirletmeye orada iktidar alanı oluşturmaya 

çalışan insan… Gökyüzüyle kaygılarım derinleşti. Suyun, ırmakların kirletilmesi, yok 

edilmesi hep dile getirdiğimiz bir şey… Okyanusların ele geçirilmesi. Yani buraların 

iktidar alanı olması. Şimdi de uzay… Marsa mı gidiyoruz? Gittik mi, gitmedik mi?  

Artık yıldızlara  eskisi gibi büyük bir saflıkla, özlemle bilinemez bir şeye bakıyormuşuz 

gibi değil sanki insanın adlandırdığı, isimlendirdiği, hikâyelerle birlikte bakıyoruz. Artık 

o imgeler değişiyor. Bunlar üzüyor beni. Uzay bir çöplüğe dönüşüyor filan. Sihri, 

büyüsü, bunların yok olması… Ama bu bizim kuşakların bize dair kaygıları. Gelecek 

kuşaklar başka bir şeyin içine doğacaklar. Belki onlar için başka sihirli alanlar, belki 

gidilemez başka alanlar olacak. Kendi yaşamımız içinde edindiğimiz deneyimle ilgili 

bir şey. Bu bir sorumluluktan çok içimi işleyen daha hüzünlü bir şey. Hüzünlü bir 

sorumluluk gibi.       

 

“Ben iyi bir sanat eserinin, iyi bir romanın, iyi bir şiirin doğaya ait olduğunu 

düşünüyorum, insanlar için yapılmadığına inanıyorum.” diye bir sözünüz var. İyi 

bir sanat eserinin doğaya aidiyeti üzerinde durabilir miyiz?. Bu aitlik durumunu 

dil bağlamında ele alırsak doğayı ve dili sanatınızın varoluşu bağlamında 

anlatabilir misiniz? 

 

Ben iyi bir sanat eseri susar diyorum aslında. Bu Aşk İşaretleri’nin girişinde vardır. 

Dille ilgili yaptığım söyleşilerde de var. Ben doğaya aitken yani bir çocukken. Doğayla 

kendimi ayırmadım. Doğayla, evrenle arama bir mesafe girmeden önce kendim doğaya 

aittim zaten. Dil aracılığıyla zihnimde bir çatlak oluştu ve bütün düşünce yani o gürültü, 

zihnime dolan gürültüyü ahenkli bir hikâye, bir düşünce sistemiyle birlikte diyelim ki. 

Düşünerek bütünlüklü bir eser ortaya çıkarmak… Ben hep söylüyorum: İyi bir sanat 

eseri sessizliği çoğaltır ve sessizliğe çağırır insanı. Gürültüye boğmaz. Bazen bir kitabı 

okuduğumda, bu kitap çok gürültülü, asla susmuyor, sessizleşmiyor. İyi kitap dediğim, 

doğaya yakışır dediğim kuşlar gibi cıvıldar.  

İyi bir kitabın imgesini düşünelim. Nereye gider? Okuruz, kapatırız sonra zihnimizde 

öyle bir şey kalır ki o kitap bizim zihnimizde bir imgeyle var olur. Ve o imge aslında iyi 

kitaplarda hep doğaya aittir. Bir yıldız imgesiyle birleşir, bir kuş imgesiyle birleşir… 

Benim söylediğim o. İyi bir sanat eseri bence doğaya eklemlenir. Öyle hissediyorum 



177 

ben. İnsanların elinden kurtarılmış ve doğaya eklemlenmiş bir şeydir. Malzeme o 

gürültünün kendisi, sözcükler hikâye ama öyle bir şey yaparsın ki o doğanın bir parçası 

olur.  

İnsanlıktan ancak bu tür imgeler aracılığıyla - diyorum ya keşke imgeler aracılığıyla 

konuşabilsek - dilden çıkabilsek. Çünkü dil bizi gerçekten bir tarihe bir kimliğe 

sokuyor. Oradan imgeler yoluyla çıkıp doğaya ait oluyoruz. İyi bir sanat eseri de bence 

öyle oluyor.   

Özgürleşmek benim için hep dilden kopmakla olabilecek bir şey. Ama dil olmasa da 

konuşamıyoruz. Yani aşılması çok zor bir şey. Üzerine kafa yormamız gereken bir şey. 

Özellikle yazı yazıyorsak. Sonuçta bir dil estetiği oluşturmak zorundasın. Ancak 

imgeler yoluyla çıkabiliyoruz.  

 

 Bu imgeleri de ancak iyi sanatla arayabiliriz ya da bulabiliriz sanırım. 

 

Aslında mucize arayışı da öyle bir şey. Sanat o yüzden önemli. şimdi düşündüğümde 

öyle bir hale geldi ki: müzikte veya diğer sanat alanlarında sahici sanatçıya da 

tahammül edemiyor dünya. Çünkü bizi burada pazarda tutmak istiyor bu sistemle. 

Parayı ve gücü elinde tutan kuvvetle aramızda çok büyük bir çatışma var. Biz insanları 

buradan, pazardan alıp başka bir yere çıkarmak istiyoruz. Ama burada alıcı olmamızı ve 

pazardaki malı almamızı istiyorlar.  

Ama özgürleşmek… Bedenen belki burada kalabiliriz ama zihnimiz uçup gidebilir. İyi 

sanat eseri de gerçekten insanı nereye götürebilir ki? Gidebilecek neresi var ki? Zihnin 

uçabildiği yerler: Yıldızlar, yıldız tozları, evren, doğa… O, bize bir rüzgârla çarpan bir 

şey. Çünkü bu dünya üzerinde ne aradığımızı bilmiyoruz, nereden geldiğimizi 

bilmiyoruz. Kendimize dair çok az şeyi biliyoruz. Bir ayağımız boşta diyorum ya hani. 

Ta genlerimizden ilk insanın karşı çıktığı, Ormanda Ölüm Yokmuş’ta söylendiği gibi 

belki de ilk insandan bu yana bedenimizde taşıdığımız bir şey var ve bizi oraya 

çağırıyor.  

Bilmiyoruz… İnsan bir ayağı boşta ve ben kendinden emin  insanlardan hep çok 

ürküyorum. O yüzden politikadaki gibi kesinlikler beni çok ürkütüyor.  

 

Kuşlar için yazdığınızı da söylemiştiniz bunu da doğaya aitlik bağlamında 



178 

düşünebiliriz sanırım. Bununla birlikte sanatınızda yoksulluğun ve yoksulların 

yerine de değiniyorsunuz. Yoksulluğu, yoksulları ve doğayı birlikte - özellikle 

sizin sanatınız bağlamında - düşünebilir miyiz? Yoksulluğun ve doğanın 

kesiştiği bir alan var mı sizce? 

 

Yoksulluğu ben daha çok dil bağlamında kullandığım için. Yani kentte var yoksulluk. 

Köyde çünkü ne tüketeceksin ki? Tüketilebilecek şeyler aşağı yukarı aynı gibi. Kentte 

daha çok hissettim ben de yoksulluğu. Köyde böyle bir şey yok çünkü herkes birbiriyle 

eşit gibi. Doğada ne buluyorsa yiyor. Orada o kadar büyük bir uçurum değil yoksulla 

varsıl arasındaki ilişki.  

 

Sınıf çatışmasına de değinecek olursak doğanın yok edilişi ve toplumsal 

sınıfların oluşması  sizce birbiriyle bağlantılı durumlar mı?  

 

Tabii. Doğanın yok edilmesi derken. Doğayı hiç bir zaman yok edemiyorlar. Yok etme 

çabası. Doğaya üstün gelme çabası, doğayı kontrol etme çabası… Doğayı nasıl kontrol 

ediyorlar? Aletler yaparak. Tarihsel olarak da başa dönersek: Doğayı taklit ediyor. 

Mesela bir böceğe bakıyor ve bu böceğe benzeyen bir alet yapıyor diyelim ki.  

Bu süreç iş gücü, iş bölümü, toprağın işlenmesi, yerleşik düzene geçmek ve üretim 

sürecinin farklılaşması demek. Doğayı kontrol ettikçe insanları köleleştiriyor, sınıf 

çatışması başlıyor. Yani farklı katmanlar oluşmaya başlıyor: İktidar, güç… Suyu 

işleyen, toprağı kullanan, gücü ele geçiren insan ötekini köleleştiriyor. Tabii ki böyle bir 

şey var.  

Efendi ve köle ilişkisi ortaya çıkıyor. İktidar kuran insan.  

Ama onun öncesinde - antropologlar, arkeologlar, geçmişi araştıran insanlar -geriye 

doğru gidip baktığımızda veya feminist düşüncede çok farklı okumalar var. Geçmişten 

bugüne… Şiir var. - daha eşit bir yaşam olduğunu hissedebiliyoruz.  

Dualite de böyle. İlk zerdüştiler zamanında başlıyor. Hayvanları evcil hayvan, yaban 

hayvan ayırmaya başlıyorlar. Kendi evcilleştirdiği hayvana zarar vermeyip, dışarıdaki 

hayvanı öldürmek filan gibi. Ötekileştirme, kendi kontrolüne aldığı doğa ve dışarıda 



179 

kalan vahşi doğa… Bütün bu süreç sonucunda tabii ki insanı da köleleştirme, 

çalıştırma...     

Son soruya geldik. Aslında genel olarak bu sorunun etrafında dolaştık söyleşi 

boyunca. Dünyada doğaya bakış özellikle 20. yüzyılda çok değişti. Doğanın 

önemi daha da anlaşılır oldu. 21. yüzyılla birlikte ise farkındalığın boyutları arttı 

diyebiliriz. Yine de dünyada ve Türkiye’de geri dönüşümü olmayan yıkımlar 

devam ediyor.  Sizce doğaya bakışta dünya ve Türkiye bugün itibariyle nereye 

geldi? Düşünce dünyası ve güncel yaşam üzerinden insanlık ve doğanın 

bugünkü durumuna dair neler söylemek istersiniz? 

 

Nükleer meselesi var. Uzayı ele geçirme, güç, uzay teknolojisi… Devletler, güç 

savaşı… Bunu durduramazsak eğer - daha çok  erkeklerin savaşı gibi görünen şeyi- öyle 

hissediliyor ki Muinar’ın dediği gibi insanı bir kaç kez silkeledi herhalde doğa 

üstünden. Yani yine atar üstünden diye düşünüyorum.  

Yapay zekâ tartışmaları sürüp gidiyor. Çok dikkatle izliyorum. Kendileri söylüyorlar: 

“Çok tehlikeli olabilir, kontrolden çıkabilir.” Bunlar geleceğe doğru karanlık 

varsayımlar. Ben de doğanın çok güçlü olduğunu hissediyorum, görüyorum. Doğa 

kendini temizler diye düşünüyorum. Bir biçimde sonsuz bir evrenin ortasında küçücük 

mavi bir gezegendeyiz ve bunu koruyamazsak eğer ya bizi atacak ya da yukarıdan 

evrenin başka bir yerinden bir şey gelip çarpacak. Belki sonsuz sürüp gidecek, dönüp 

duracak bu dünya. 

İnsan sanki niteliksel bir sıçrama yapamaz. Çünkü onu yaparsa eğer insan olmaktan 

çıkar ve o da çok başka bir yere götürür ve gerçekten dünyayı mahvedebilir bu insan.  

Ben yine de dünyanın geleceğini yine dişil olan şeyin, muhalefetin güçlenmesi ve 

uluslararası bağlamda da bütün bunların nükleerin, yapay zekânın durdurulması ve 

dünyanın yaşanabilir kalması için gerçekten doğacı, demokratik güçlerin mücadelesinde 

görüyorum. Şimdi nasıl bütün dünyada şiddet yanlısı şeyler güç kazanıyor. Umarım 

bunu durdurabilecek bir kuşak gelir. Devletler arası ilişkiler çok sertleştiriyor. Güç 

savaşlarına dönüşüyor. Çok yakın tarihte büyük savaşlar var dünyada ve Avrupa’nın 

göbeğinde oldu bu. Ortadoğu kaynıyor. Büyük bir göç dalgası sadece Ortadoğu’dan 

değil... Bütün o sömürge tarihinin getirdiği yıkımlar. Güney - kuzey savaşı… Bir anda 



180 

yoksullar ve  varsıllar savaşı gibi… 

Olduğumuz her yerde mücadeleye devam edeceğiz. Ben ümidimi korumak istiyorum. 

Karamsar olmak istemiyorum. En azından kendi ömrüm için de, gelecek kuşakları da 

koruyarak. Birbirine rahat vermeyen insanlar ve devleteler, ırkçılık, bölgecilik bütün 

bunlar kötüye götürebilir dünyayı.  

İyi bir rüzgâr essin diyelim.  

 Ümitle söyleşimizi sonlandıralım o zaman. Çok teşekkür ederim. 

Ben teşekkür ederim. 

 

 












