
 

 

 

SERVET-İ FÜNÛN ŞİİRİ ÜZERİNE 

GÖSTERGEBİLİMSEL BİR İNCELEME: 

TEVFİK FİKRET’İN ŞİİR EVRENİNDE ANLAMSAL YAPILAR 

 

 

 

 

SELÇUK ATAY 

 

 

 

TARAFINDAN 

 

 

 

YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜNE 

SUNULAN TEZ 

 

 

 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

MAYIS 2018 

  



 

Sosyal Bilimler Enstitü Onayı 

_______________________ 

 Doç. Dr. Seyfullah YILDIRIM 

 Enstitü Müdürü 

Bu tezin Doktora derecesi için gereken tüm şartları sağladığını tasdik ederim. 

_______________________ 

 Prof. Dr. M. Mete TAŞLIOVA 

        Anabilim Dalı Başkanı 

Okuduğumuz ve savunmasını dinlediğimiz bu tezin bir Doktora derecesi için gereken tüm 

kapsam ve kalite şartlarını sağladığını beyan ederiz. 

_______________________ 

  Prof. Dr. İbrahim TÜZER 

        Danışman 

Jüri Üyeleri 

Prof. Dr. İbrahim TÜZER (AYBÜ, TDE) (Danışman)    _______________________ 

Prof. Dr. Nurullah ÇETİN (AÜ, TDE)          _______________________ 

Prof. Dr. İbrahim ŞAHİN (EOGÜ, TDE)         _______________________ 

Prof. Dr. G. Gonca GÖKALP ALPASLAN (HÜ, TDE)       _______________________ 

Doç. Dr. Ayşe DEMİR (AYBÜ, TDE)                                  _______________________ 



 

iii 

 

 

 

 

 

 

 

Bu tez içerisindeki bütün bilgilerin akademik kurallar ve etik davranış çerçevesinde 

elde edilerek sunulduğunu beyan ederim. Ayrıca bu kurallar ve davranışların 

gerektirdiği gibi bu çalışmada orijinal olmayan her tür kaynak ve sonuçlara tam 

olarak atıf ve referans yaptığımı da beyan ederim; aksi takdirde tüm yasal 

sorumluluğu kabul ediyorum. 

 

 

 

 

 

Adı Soyadı :           Selçuk ATAY 

 

 

İmza           : 

  



 

iv 

 

 

ÖZET 

 

SERVET-İ FÜNÛN ŞİİRİ ÜZERİNE 

GÖSTERGEBİLİMSEL BİR İNCELEME: 

TEVFİK FİKRET’İN ŞİİR EVRENİNDE ANLAMSAL YAPILAR 

 

Atay, Selçuk 

Doktora, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü 

Tez Yöneticisi: Prof. Dr. İbrahim Tüzer 

 

Mayıs 2018, 381+19 sayfa 

 

İnceleme nesnesi her şeyden önce anlam olan göstergebilim, bilimsellikten uzaklaşmadan, 

yazınsal metinlerdeki yapıyı çözümlemeye gayret gösterir. Şiir gibi kendisine has söz dizimi, 

imge yapısı ve anlam derinliğiyle ayrı bir yerde duran güzel sanat şubesi bu itibarla 

göstergebilimin ilgi alanına girer. Anlatım ve içerik düzlemleriyle kendisine has dilsel bir 

yapı sunan şiir, oluşturduğu bütüncül yapının kavranması için eşsüremli incelemeye ihtiyaç 

duyar. Çalışmamız, bu bakımdan, anlamı ortaya çıkarmada özdeşlik ve karşıtlıkların 

oluşturduğu yapının bulunmasını öngören; anlatım ve içerik düzlemlerinde bu özdeşlik ve 

karşıtlıkları arayan Greimas göstergebilimi doğrultusunda şiire ve onun anlamsal yapısına 

odaklanmaktadır. 

 

Bu çalışma Tevfik Fikret’in tüm şiirlerinin oluşturduğu şiir evrenindeki anlamsal yapıyı 

göstergebilimsel bir metotla analiz etmektedir. Kitaplarına girmiş veya girmemiş tüm şiirleri 

bir bütün olarak düşünülerek öncelikle biçim düzey incelemeyle açımlanmaktadır. Ortaya 

çıkan somut verilerden sonra derin düzey analize geçilerek sanatkârın şiir evrenindeki 

anlamsal yapı ortaya çıkarılmaktadır. Örneklem yoluyla seçilmiş, küçük evrene dair 

incelemelerle büyük evren incelemelerinde görülen hususların ne ölçüde kesiştiği, hangi 

yönlerden ayrıldığı gözlenmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Tevfik Fikret, şiir, göstergebilim, yapı, Greimas, anlam evreni. 



 

v 

 

 

 

ABSTRACT 

 

A SEMIOTIC STUDY 

ON SERVET-İ FÜNÛN POEMS: 

SEMANTIC STRUCTURES IN TEVFİK FİKRET'S POETIC UNIVERSE 

 

Atay, Selçuk 

Ph. D., Department of Turkish Language and Literature 

Supervisor: Prof. Dr. İbrahim Tüzer 

 

May 2018, 381+19 pages 

 

Semiotics whose research object is the meaning, first of all, strives to anlayze the structures 

in literary texts without moving away from science. The fine arts branch poetry which stands 

in a seperate place with its specific syntax,structure of image and deep sense of meaning is 

in semioyics's field. Poetry that presents specific linguistic pattern with expression and 

context plane needs synchronic research for understanding of its integrated structure. In this 

respect, our study focuses on poetry and its semantic pattern in the direction of Gremias 

Semiotics which foresees the presence of identity and oppositions in revealing meaning; 

seeks this identity and oppositions in the plane of expression and content. 

 

This study, analyzes the poetic world created by all the poems of Tevfik Fikret with a 

semiotic method. All poems that have been included and not included into his books are first 

of all considered as a whole and then they are described in terms of form level. A deep-level 

analysis is made after an emerging concrete data and the semantic structure of the artist’s 

universe of poetry is revealed. It has been observed in which extend of the small universe 

that are selected through sampling, is intersected and from which directions they are 

seperated. 

 

Keywords: Tevfik Fikret, poem, semiotics, structure, Greimas, meaning universe. 



 

vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Büyük Şair Tevfik Fikret’in Aziz Hatırasına 

  



 

vii 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

 

 

Her hayal peşinde bir ideal fikrini taşır, o fikirden ilham alır. Bu idealin nitelik ve niceliği 

şimdiki zamanın olduğu kadar geleceğe dair hayatın şekillenmesinde de önemli bir rol oynar. 

Hayalin hakikate dönüşmesinde en büyük pay da onundur. Hayali olan genç bir üniversite 

öğrencisini yanına alıp önce idealini oluşturan ve sonra bu ideali tıpkı genç bir kızın dizinin 

üstüne gergefini koyup her motifi sabır, emek ve samimiyetle işlemesi gibi işleyen sayın 

hocam Prof. Dr. İbrahim TÜZER’e teşekkür ederim. Bir teşekkürün borcumu ödemeye kâfi 

gelmeyeceğini biliyorum. Bu yüzden en azından bu teşekkürün, hocası tarafından ilmin 

hakikatini anlamaya dair sırrına yöneltilen bir insanın samimiyeti ile yapılan bir teşekkür 

olduğunun bilinmesini isterim. 

 

Tez izleme komitemin iki değerli üyesi, sayın hocalarım Prof. Dr. Nurullah ÇETİN ve Doç. 

Dr. Ayşe DEMİR’e; gözlerinde daima bir öğrenci yetiştirmenin hazzını gördüğüm bu iki 

kıymetli hocama verdikleri destekten dolayı şükranlarımı sunuyorum. 

 

Tez savunmasının değerli üyeleri Prof. Dr. İbrahim ŞAHİN ve Prof. Dr. G. Gonca GÖKALP 

ALPASLAN hocalarıma; sabırlarını ve ufuk açan görüşlerini benden esirgemedikleri için 

teşekkür ediyorum. 

 

Çalışmamda ne yapacağımı bildiğim ama nasıl yapacağımı kestiremediğim dönemde 

sorularımı cevaplayarak beni yönlendiren; göstergebilimin değerli isimleri sayın Prof. Dr. 

Mehmet YALÇIN ve Prof. Dr. Nedret ÖZTOKAT hocalarıma sonsuz minnet borçlu 

olduğumu belirtmek isterim. Öte yandan metinleri dikkatli ve titiz bir okuyucu gözüyle 

okuyup değerlendiren arkadaşım Selma İNALKAÇ’a teşekkür ederim. 

 

Benimle beraber tez yazmayan ama benimle beraber bu işin çilesine talip olan anneme ve 

sevgili eşime desteklerinden ötürü teşekkür ederim. Bana benden çok inanan bu iki harika 

kadın olmasaydı bu çalışma asla tamamlanamazdı.  



 

viii 

 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

 İNTİHAL ....................................................................................................................... iii 

 ÖZET ............................................................................................................................. iv 

 ABSTRACT .................................................................................................................... v 

 İTHAF ............................................................................................................................ vi 

 TEŞEKKÜR.................................................................................................................. vii 

 İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

 TABLOLAR LİSTESİ .................................................................................................. xi 

 ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................... xii 

 RESİMLER LİSTESİ ................................................................................................. xiii 

 KISALTMALAR .......................................................................................................... xv 

 ÖNSÖZ ........................................................................................................................ xvi 

 
1. GÖSTERGEBİLİM ..................................................................................................... 1 

1.1. Göstergebilimin Tarihi Gelişimi ............................................................................ 2 

1.1.1.İlk Çalışmalar ................................................................................................ 4 

1.1.1.1.Charles Sanders Peirce.......................................................................... 4 

1.1.1.2.Ferdinand de Saussure .......................................................................... 5 

1.1.1.3.Louis Hjelmslev ve Kopenhag Dilbilim Okulu...................................... 8 

1.1.1.4.Roman Jakobson ve Rus Biçimciliği ................................................... 11 

1.1.2.1960 Sonrası Göstergebilim Çalışmaları ...................................................... 14 

1.1.2.1.Algirdas Julien Greimas ve Paris Göstergebilim Okulu  ...................... 14 

1.1.2.2.Julia Kristeva ...................................................................................... 20 

1.1.2.3.Roland Barthes ................................................................................... 21 

1.1.2.4.Umberto Eco ...................................................................................... 25 

1.2. Çalışmanın Yöntemsel Yaklaşımı ....................................................................... 27 



 

ix 

 

2. ANLATIM DÜZLEMİ ............................................................................................ 32 

2.1. Tevfik Fikret ....................................................................................................... 33 

2.1.1.Tevfik Fikret Üzerine .................................................................................. 33 

2.1.1.1.Sanatı ve Eserleri ................................................................................ 34 

2.1.2.Tevfik Fikret Hakkında Yapılan Çalışmalar................................................. 39 

2.2. İlk Somut Veriler ................................................................................................ 42 

2.2.1.Kullanılan Nazım Biçimleri ......................................................................... 43 

2.2.2.Vezinler ...................................................................................................... 48 

2.2.3.Kullanılan Sözcüklerin Etimolojik Dağılımı ................................................ 54 

2.2.4.Harf Sıklıkları ............................................................................................. 68 

2.2.5.Kelime Sıklıkları ......................................................................................... 70 

2.3. Temel Karşıtlık ve Yerdeşlikler .......................................................................... 74 

 
3. İÇERİK DÜZLEMİ ................................................................................................. 82 

3.1. Şiir Evreninin Genel Özellikleri .......................................................................... 83 

3.2. Kutsal / Sıradan .................................................................................................. 84 

3.2.1.Teslimiyet, Fedâkarlık, Eğitim ve Çalışma .................................................. 87 

3.2.2.Sorgulayan Nazar ........................................................................................ 98 

3.2.3.Vatan ........................................................................................................ 115 

3.2.4.Dinî Değerler ............................................................................................ 125 

3.2.5.“Zerrattan Şümûsa”: Sıradan ..................................................................... 130 

3.3. Geçmiş / Şimdi ................................................................................................. 135 

3.3.1.Nesnelerin Hatırlattığı Bir Dünya .............................................................. 138 

3.3.2.Gençlik ve Yaşlılık Arasında Bir Ömür ..................................................... 147 

3.3.3.Gelecek ve Umut Birlikteliği ..................................................................... 152 

3.4. Hayal / Hakikat ................................................................................................. 160 

3.4.1.Muhayyileden İmgeye Düşen Şiir .............................................................. 163 

3.5. Tabiat ve Tablo ................................................................................................. 189 

3.5.1.Tabiatın Tablo ve Şiirle Kucaklaşması: “Âveng-i Şühûr ............................ 194 

3.5.2.Tabiata Dair Diğer Dikkatler ..................................................................... 213 

3.5.3.Görüntünün Ardındaki Sır: İnsan ............................................................... 229 

3.6. Ses ve Musiki ................................................................................................... 247 



 

x 

3.6.1.“Rübâb”ın İnleyen Notaları ....................................................................... 249 

3.7. Kadın ve Aşk .................................................................................................... 272 

3.7.1.Sevgili ve Aşk Üzerine .............................................................................. 273 

3.7.2.Valide, Hemşire Üzerine ........................................................................... 293 

 
4. KÜÇÜK EVREN İNCELEMELERİ .................................................................... 298 

4.1. İnanmak İhtiyacı ............................................................................................... 299 

4.1.1.Giriş Gözlemleri ........................................................................................ 299 

4.1.2.Anlatım Düzlemi ....................................................................................... 299 

4.1.3.İçerik Düzlemi .......................................................................................... 304 

4.1.4.Sonuç Gözlemleri ...................................................................................... 312 

4.2. Ömr-i Muhayyel ............................................................................................... 314 

4.2.1.Giriş Gözlemleri ........................................................................................ 314 

4.2.2.Anlatım Düzlemi ....................................................................................... 314 

4.2.3.Söylem Düzlemi ........................................................................................ 320 

4.2.3.1.Var Olanın Dışında Bir Arayış .......................................................... 320 

4.2.3.2.Pitoresk Bir Dünyanın Peşinde ......................................................... 322 

4.2.3.3.Zıtlıkların İçindeki Zamirler: Biz ve O .............................................. 325 

4.2.3.4.Haz ve Hayal Aramakla Meşgul Bir Ömür ........................................ 329 

4.2.3.5.Melankolik Bir İstek: Ömr-i Hayâlî .................................................. 331 

4.3. Sis .................................................................................................................... 335 

4.3.1.Giriş Gözlemleri ........................................................................................ 335 

4.3.2.Kesitlenim ................................................................................................. 336 

4.3.3.Sonuç Gözlemleri ...................................................................................... 354 

SONUÇ ........................................................................................................................ 355 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 360 

RESİM KAYNAKÇASI .............................................................................................. 374 

TEZ FOTOKOPİSİ İZİN FORMU ............................................................................ 376 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 377 

  



 

xi 

 

 

 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

 
1. Tablo: Kullanılan Nazım Biçimleri .............................................................................. 44 

2. Tablo: Kullanılan Vezinler........................................................................................... 51 

3. Tablo: Şiirlerin Etimolojik Dağılımı ............................................................................ 57 

4. Tablo: Harf Sıklıkları ................................................................................................... 70 

5. Tablo: Kelime Sıklıkları .............................................................................................. 73 

6. Tablo: Temel Karşıtlık ve Yerdeşlikler ........................................................................ 76 
 

 

  



 

xii 

 

 

 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

 
1. Şekil: Biçim ve Töz ..................................................................................................... 10 

2. Şekil: Jakobson’un İletişim Şeması .............................................................................. 13 

3. Şekil: Greimas’ın Anlatım, Belirim ve İçerik Düzlemleri ............................................. 17 

4. Şekil: Göstergebilimsel Dörtgen .................................................................................. 19 
 

   



 

xiii 

 

 

 

 

RESİMLER LİSTESİ 

 

 
1. Resim: Âveng-i Şühûr 1, Mart ................................................................................... 195 

2. Resim: Âveng-i Şühûr 2, Nisan .................................................................................. 198 

3. Resim: Âveng-i Şühûr 3, Mayıs ................................................................................. 199 

4. Resim: Âveng-i Şühûr 4, Haziran .............................................................................. 202 

5. Resim: Âveng-i Şühûr 5, Temmuz ............................................................................. 204 

6. Resim: Âveng-i Şühûr 6, Ağustos .............................................................................. 205 

7. Resim: Âveng-i Şühûr 7, Eylül .................................................................................. 206 

8. Resim: Âveng-i Şühûr 8, Teşrinievvel ....................................................................... 208 

9. Resim: Âveng-i Şühûr 9, Teşrinisani ......................................................................... 209 

10. Resim: Âveng-i Şühûr 10, Kânunuevvel .................................................................. 210 

11. Resim: Âveng-i Şühûr 11, Kânunusani .................................................................... 211 

12. Resim: Âveng-i Şühûr 12, Şubat .............................................................................. 213 

13. Resim: Bir Yaz Levhası ........................................................................................... 214 

14. Resim: Bahâr-ı Terânedâr ........................................................................................ 215 

15. Resim: Bir Levha ..................................................................................................... 217 

16. Resim: Çiçekler İçinde ............................................................................................. 218 

17. Resim: Beyaz Yelken............................................................................................... 220 

18. Resim: Krizantem .................................................................................................... 221 

19. Resim: Şiir ............................................................................................................... 222 

20. Resim: Sabah Ezanında............................................................................................ 225 

21. Resim: Köyün Mezarlığında .................................................................................... 226 

22. Resim: Kocaman Saate ............................................................................................ 228 

23. Resim: Hayran ......................................................................................................... 230 

24. Resim: Ukde-i Hayât ............................................................................................... 232 

25. Resim: Vâlide .......................................................................................................... 234 

26. Resim: Bir Timsâl .................................................................................................... 236 



 

xiv 

27. Resim: Hediye ......................................................................................................... 237 

28. Resim: Gül-efşân ..................................................................................................... 239 

29. Resim: Salıncakta .................................................................................................... 241 

30. Resim: Dinle, Rûhum............................................................................................... 242 

31. Resim: Perî-i Şi’rime ............................................................................................... 243 

32. Resim: Çeşme Başında ............................................................................................ 245 
 

  



 

xv 

 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

bkz.: bakınız 

çev.: çeviren 

ed.  : editör 

eds.: editors 

p.   : page 

pp.  : particular pages 

s.    : sayfa 

ss.  : sayfa sayısı 

vb.  : ve benzeri 

vd.  : ve diğerleri 

vs. : ve saire 

  



 

xvi 

 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 

Şiir kendine has sözdizimi ve kulaktan kalbe giden ahengiyle elbette güzel sanatların önemli 

bir şubesidir. Ancak şiir aynı zamanda geniş bir kültürün içinden damıtılmış, insana dair 

gizli bir derinliğin de dile getirilmesidir. Esrarını da okuyucusunun derinliğinde bir öze sahip 

olmasında bulur. O, insana tüm varlığını veren değil, alınabildiği kadarının alındığı 

duygulanımları içeren ve insan tekinin varlığını bu bakımdan bütünleyen önemli bir varlık 

olarak dünyadaki yerini alır. 

 

Türk şiirinin de yüzlerce yıllık kalem tecrübesiyle kendisini bütünlemeye çalışan insana dair 

hallerin ortaya konduğu bir geleneğin parçası olduğunu söylemek yanlış olmaz. Asırlardır 

süren dil ve ruh işçiliği içerisinde Servet-i Fünûn şiirinin yerini de ayrıca belirtmek 

gerekmektedir. Dilinin ağır oluşuna dair söylenenler veya topluma dair konulardan uzak 

durduğu için yapılan eleştiriler onun bu büyük yapı içerisindeki öneminden bir şeyin 

eksilmesine neden olamaz. Zira şiir, diline veya değindiği/değinmek zorunda sanıldığı 

meselelere indirgenemeyecek bir sanattır. Öte yandan Servet-i Fünûn şiiri etraflıca bir 

incelemeden geçirilmeden ve sanatkârlarının gerek makale gerekse daha geniş çaplı eserlerle 

sanat anlayışları ortaya konulmadan yapılacak olan her yorumun ve varılacak olan her 

yargının kanaatten öte bir değer taşımayacağı da ortadır. Bu edebi hareketin merkezinde olan 

Cenap Şehabettin ve Tevfik Fikret’in dahi etraflı bir incelemeye tabi tutulmadığı, diğer 

tarafta ise bu topluluk içerisinde eser vermiş pek çok sanatkârın biyografilerinin veya 

eserlerinin tam olarak tasnifinin yapılmadığı malumdur. Dolayısıyla eksik olan pek çok 

akademik çalışmanın olduğu bir mecrada sağlıklı ve tutarlı yorumlar yapmak da mümkün 

görünmemektedir. 

 

Bu çalışma bahsedilen kanaatlerden çok, yargıya dönüşmüş bilgilerin ortaya konulması 

yolunda atılmış bir adım olmak amacındadır. Bu amaçla metni çevreleyen unsurlarla eseri 

inceleyen bir yöntemi değil, metne içerden bakmayı esas alan bir yöntem olan göstergebilimi 

kendisine çalışma yöntemi olarak seçmiştir. Şüphesiz her metnin bir yazarı vardır. Sanatkâr 



 

xvii 

olarak tanımlanan bu yazar gerek şahsî duyarlılığını ve gerekse çağını bir şekilde eserinde 

görünür kılar. Ancak bu görüntüleri tespit etmek ve incelemek bir edebi eserin 

anlaşılmasında hakikaten yeterli adımlar mıdır? Bu soruya verilecek cevap çalışmanın 

temelini oluşturmakta ve bu soruya cevap arayan bakış açısı metnin yöntemini ortaya 

koymuş olmaktadır. 

 

Saussure’den Peirce’e, Greimas’tan Roland Barthes’a ve bu alanda eser vermiş pek çok 

araştırmacı göstergebilime farklı alanlarda katkı sunmuşlardır. Ancak bu araştırmacıların 

üzerinde ittifakla durduğu asıl husus daima “ilişki” sözcüğü olmuştur. Göstergebilim bundan 

dolayı metni bir yapı olarak görmekte, karşısına aldığı bu inceleme nesnesini bozarak 

çözümlemekte ve yorumlamaktadır. Yapılan bu bozma ve yorumlama işlemi metnin yeniden 

yapılandırılması ile tamamlanmaktadır. İlişki ise bu evreler arasında ve öte yandan ele alınan 

metnin kendi içerisinde bulunan bütünlüğü sağlayan terim olarak yöntemin temelinde 

bulunmaktadır. Çalışmamızın ilk bölümü göstergebilimin tarihi gelişimini sözü edilen 

isimler etrafında ele almaktadır.  Bu isimlerin ortaya koyduğu eser ve görüşlerin hepsi 

çalışma alanına sokulmamış, daha ziyade şiirin çözümlenmesinde kullanılan yöntemsel 

araçlar ele alınmıştır. Mümkün olduğunca derli toplu bir görüntünün sunulmaya çalışıldığı 

bu bölümün sonunda ayrıca çalışmamızın izleyeceği yönteme dair hususlar işaret edilmiştir. 

 

Metni yine kendi iç dinamiklerinden hareketle çözümlemeye gayret eden çalışmamız bu 

itibarla önce metnin biçimsel özellikleri üzerinde durmaktadır. Tevfik Fikret’in şiir 

evrenindeki tüm şiirler herhangi bir seçme ve örneklem alma yoluna gidilmeden çalışma 

alanına dâhil edilmiştir. Sanatkârın şiirinde kullandığı nazım biçimleri, şiirlerin vezni, 

kullanılan sözcüklerin etimolojik durumu, harf ve kelime sıklıkları bu bölümde 

incelenmiştir. Son olarak şairin şiir evrenine dair derin düzey incelemede bir nevi köprü 

vazifesi görmekte olan temel karşıtlık ve yerdeşlikler dizgesi de bu bölümde verilmiştir. 

 

Çalışmanın üçüncü bölümü, şiir evreninin derin düzeyini çözümlemeyi amaçlamaktadır. 

Bilindiği üzere göstergebilim, biçim düzey çalışmaları, metnin asıl incelemesine geçmeden 

önceki bir aşama, bir ilk gözlem alanı olarak görmektedir. Dolayısıyla bu gözlemlerle 

yapılabildiği ölçüde derli toplu sunularak şiir evreninin derin düzey incelemesindeki ön 

veriler sağlanmış oldu. Temel karşıtlık ve yerdeşlikleri incelediğimiz üçüncü bölümde üç 

karşıtlık ve üç yerdeşlik olmak üzere toplam altı yapısal alan (kutsal/sıradan, geçmiş/şimdi, 



 

xviii 

hayal/hakikat, tabiat ve tablo, ses ve musiki, kadın ve aşk) belirlenmiş ve her biri elden 

geldiğince detaylı olarak incelenmiştir. Her bölümün başında o konuyla ilgili kuramsal 

altyapı; zıtlığın/yerdeşliğin ve bunlarla Tevfik Fikret’in şiirleri arasındaki “ilişki” gözden 

uzak tutulmadan anlatılmaya çalışılmıştır. Böylece hem metinlere olan bakış açılarının 

olabildiğince geniş olması, hem de yapının anlaşılması için gerekli ön bilginin sağlanmış 

olması amaçlanmıştır. 

 

Çalışmamız boyunca hatırdan çıkarmamaya çalıştığımız bir diğer unsur ise bir şiirin yalnız 

bir yapıya ait olamayacağı gerçeğidir. Şiirin bir bölümü bahsedilen yapılarda bir alana dâhil 

iken başka bir bölümü başka bir konunun alanına girebilmektedir. Bu itibarla pek çok şiir 

yapıların kendi içlerindeki özel duruma göre yeniden incelenmiştir. Örneğin “Sühâ ve 

Pervîn” şiiri bir yandan hayal/hakikat zıtlığı içerisinde incelenirken diğer yandan “kadın ve 

aşk” yerdeşliğinde yeniden ele alınmıştır. 

 

Mümkün olduğunca çoğul okumaların yapılmaya çalışıldığı bu bölümde antropoloji, 

psikanaliz, sosyoloji, musiki, resim ve felsefe gibi pek çok disiplin göstergebilimin izin 

verdiği ölçüde çalışma alanının içine alınmış ve metnin aydınlatılmasında kullanılmıştır. 

 

Çalışmanın dördüncü ve son bölümü ise örnek metin incelemelerine ayrılmıştır. Bilindiği 

üzere göstergebilim her bir şiiri kendi içinde bütünlüğü olan bir yapı olarak kabul etmektedir. 

Bu yapı, çözümlenip bozulur ve yorumlandıktan sonra tekrar yapılandırılır. Burada artık 

iletiler de gösterilmek üzere metin tüm ayrıntılarıyla incelenmiş olur. Önceki bölümlerde 

çok geniş bir evrenin incelenmesi nedeniyle doğrudan büyük evrenin yapılarına 

odaklanılmış ve haliyle küçük evren düzeyinde kalan küçük ve tekrar etmeyen ayrıntılar 

gösterilmemiştir. Bu bölümde bahsedilen incelemelerle zikredilen tüm hususlar incelenmiş 

olmaktadır. Öte yandan küçük evren düzeyindeki yapıların büyük evren düzeyinde 

gösterilen yapılarla ne kadar uyum içinde olduğunun da sağlaması bu bölümdeki 

incelemelerle yapılmış olmaktadır. Diğer taraftan seçilen üç örnek metin incelemesi sırasıyla 

felsefe ve ontoloji, psikoloji ve fenomenoloji ve son olarak sosyoloji disiplinleri ile inceleme 

alanını girmiştir. Bu itibarla biçimsel özellikler dışında metnin yapısının incelenmesinde üç 

farklı yöntem de yine göstergebilimsel metot içerisinde denenme imkânı bulmuştur. 

 



 

xix 

Günümüzde göstergebilim sinemadan mimariye kadar çok geniş bir sahada inceleme ve 

araştırma metodu olarak kullanılmaya başlanmıştır. Enstitülerimizde yerli ve yabancı 

sanatkârların eserlerinin bu metotla incelendiği görülmektedir. Türk edebiyatının özellikle 

nesir sahasındaki eserleri için de pek çok çalışma yapılmıştır. Özellikle hikâye ve 

romanlarımızın anlatı izlenceleri, eyleyenler şemaları, zaman ve uzam birliktelikleri 

olabildiğince gösterilmiştir. Ancak şiir sahasına dair çalışmalar makale boyutunda kalmıştır. 

Elinizdeki çalışma ise yazıldığı esnada, Türk bir şairin tüm şiir evrenini göstergebilimsel 

yöntemle inceleyen ilk çalışma olma gururunu taşımaktadır. Bu itibarla yapılmış olan ilk 

çalışma Servet-i Fünûn neslinden bir sanatkâr olan Tevfik Fikret’e nasip olmuştur. Öte 

yandan Fikret’in tablo altı şiirlerinin ilk defa bir arada gösterildiği ve incelendiği bu çalışma 

belki böylelikle edebiyatımıza büyük katkısı olan bir şaire bir nebze olsun şükranlarımızı 

sunma imkânı elde edilmiş olmaktadır. Öte yandan bu ilk çalışmanın birtakım kusurları ve 

eksikleri olabilecektir. Bu eksiklerin giderilmesi adına atılan adımları mutlulukla 

karşılayacağımız unutulmamalıdır. Çalışmaya dair tüm eksik ve kusurlu görülebilecek 

yönler yazarına, iyiye ve bilime katkısı olabilecek tüm yönler ise bu inceleme alanının 

oluşmasına imkân veren sanatkâra ve çalışmanın denetleyicisine aittir. 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BÖLÜM I 
 
 

GÖSTERGEBİLİM 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

 
 

 

 

1.1.Göstergebilimin Tarihi Gelişimi 

 

Pierre Guriaud’nun tanımıyla “diller, düzgüler, belirtgeler vb. gibi gösterge dizgelerini 

inceleyen” bir bilim dalı olan göstergebilim’in (Guiraud, 2016: 17) XX. yüzyılda, Amerikalı 

mantıkçı Charles Sanders Peirce (1839-1914) ve Fransız dilbilimci Ferdinand de Saussure 

(1857-1913)’ün görüşleriyle temelleri atılmıştır. Bir bilim dalı ve yazınsal eleştiri metodu 

olarak 1960’lı yıllardan itibaren etkisini artırarak devam ettiren göstergebilim temelde 

yapısalcı bir yaklaşımdır.1 

 

Sağır-dilsiz alfabesinden trafik işaretlerine, insanlar arasındaki yazılı veya sözlü kurallardan 

edebiyat ürünlerine, reklam filmlerinden doğal dillere kadar anlam üreten veya anlam içeren 

her durum birer dizge olarak kabul edilir. Bu dizgelerin birimleri de birer gösterge olarak 

adlandırılır. Bu göstergelerin anlam ve dil perspektifinde incelenmesi de göstergebilimin 

alanını oluşturacaktır. Görüldüğü üzere pek geniş bir alan göstergebilimin inceleme alanına 

girmektedir. Bu nedenle göstergebilim oldukça farklı şekillerde yayılma ve gelişme evreleri 

göstermiş, hatta kendi içinde bir bütünlük oluşturmaktan uzak kalmıştır. Tahsin Yücel bu 

durumu şöyle anlatır: “Bu nedenle bunca gelişime, bunca verime karşın ne göstergebilimin 

tartışma götürmez kesinliklere ulaştığını söyleyebiliyoruz, ne de hep aynı yönde, aynı 

ilkeler, aynı önvarsayımlar doğrultusunda yol aldığını; tam tersine bir değil, birkaç 

göstergebilim çıkıyor karşımıza.”2 (Yücel, 2015: 110) 

 

Bahsedilen bütünlüğün sağlanamamasının temel nedeni, şüphesiz, yapılsalcılık ile 

göstergebilimin birbirlerinin alanlarında söz sahibi olmalarından kaynaklanmaktadır. 

Roman Jakobson’un öncülüğünü yaptığı Prag Dilbilim Okulu’nun çalışmalarıyla 

                                                        
1 Bilimin “indirgemeci” ve “yapısalcı” olmak üzere iki işleyiş tarzının bulunduğunu söyleyen Claude Lévi-
Strauss’a göre yapısalcılık yeni bir şey olmadığı gibi üstelik “müspet bilimlerin her zaman yapageldiğinin zayıf 
ve soluk bir taklidinden başka bir şey değildir.” (2016b: 43) 
2 Göstergebilimi “varoluşun, geleneksel ve iletişimsel sistemlerinin araştırılması” olarak tanımlayan Paul H. 
Fry, bu konuya dikkat çekerek göstergebilimin bir edebiyat kuramı olmadığını, edebiyata bakan yönünün bir 
alt disiplin olduğunu (2017: 148) belirtir. Biz de Fry’ın bu tespitine katılmakla birlikte çalışmamızda 
göstergebilimin edebiyata bakan yönünü önceleyerek anlatıyoruz. 



 3 

yapısalcılığın ve göstergebilimin birbiri yerine kullanılmaya başladığını belirten Eagleton 

bu iki sistemin örtüşmesini şöyle açıklar: 

 

“Yapısalcılık teriminin kendisi, futbol maçlarından ekonomik üretim tarzlarına 

kadar her tür nesneye uygulanabilen bir sorgulama yöntemini işaret eder; 

göstergebilim ise tikel bir inceleme alanının adıdır. Ama yapısalcılık çoğunlukla 

göstergeler sistemi olarak düşünülmeyen şeylere de sistem muamelesi yaptığı, 

göstergebilim de genelde yapısalcı yöntemler kullandığı için, bu iki kelime 

örtüşür.” (Eagleton, 2011: 112) 

 

“Batı ekini” içerisinde gösterge kavramının ne olduğu ile ilgili ilk verilere Stoacılar’da 

rastlandığını belirten Kubilay Aktulum, gösterge kavramının uzun süre felsefenin “temel 

sorunlarından” biri olduğunu söyler. Bununla birlikte “semiotik” sözcüğünü ilk kez kullanan 

ve bu sorunu işleyen ise An Essay Concerning Human Understanding (İnsan Anlığı Üzerine 

Bir Deneme, 1960) başlıklı çalışmasıyla John Locke olmuştur (Aktulum, 2004: 2-3). Locke 

bu çalışmasında göstergelerin üçlü bir yapısının ortaya çıktığını söyler: dünya, fikir, sözcük. 

Birbirine ardı sıra bağlanmış bir yapı arz eden bu üçlü yapı, değişmezliğiyle, göstergelerin 

hep aynı mantık içinde ortaya çıktığını da bize göstermiş olur (Erkman-Akerson, 2005: 57)3. 

 

Gösterge kavramının ortaya çıkışı ve bu kavramın felsefi bir tartışma konusu olmaya 

başlaması ilk çağlara kadar uzansa da “göstergebilim”in dilbilim ve mantık etrafında bir 

disiplin olarak ortaya çıkması, XX. yüzyılın başlarına denk gelir. Bu yüzyılda göstergebilim 

iki isim etrafında, eşsüremli bir şekilde şekillenir. Her iki ismin uzmanlık alanları da inşa 

etmeye çalıştıkları bilim dalının günümüze kadar uzayacak gelişimini belirleyecek 

yapıdadır. Eagleton’un ifadesiyle “gevşek öznel gevezelikleri bertaraf” eden göstergebilim, 

bunun yolunu dili ve dil ürünlerini bir inşa olarak görüp sınıflandırması ile mümkün kılmıştır 

(2011: 118). Bununla beraber Peirce, göstergebilimi bir mantık dizgesi etrafında kurmaya 

çalışırken, Saussure ve tilmizleri dilbilim çerçevesinde çalışmalarını devam ettireceklerdir. 

Bu yüzden göstergebilimin gelişimini ve bir bilim olarak sınırlarının nereler olduğunu 

anlayabilmek için bu bilimin gelişmesinde katkısı olmuş isimleri incelemek gerekmektedir. 

Çalışmamızın başlığında ifadesini bulan “şiir” kavramı, incelemenin bu aşamasında 

                                                        
3 Göstergebilimin Eski Yunan’dan XX. yüzyılın başına kadar olan tarihsel gelişimi hakkında daha fazla bilgi 
için bkz.: Erkman-Akerson, F. (2005). Göstergebilime Giriş, İstanbul: Multilingual, 49-58. 



 4 

belirleyici bir rol oynayacak; üzerinde durulacak olan isim ve kavramlar, daha çok, şiir 

merkezli anlatılmaya çalışılacaktır. Dolayısıyla bir yazarın anlatı veya diğer türler üzerine 

teklifleri ve çalışmaları, çalışmanın sınırları bakımından göz ardı edilecektir. 

 

 

1.1.1. İlk Çalışmalar 

1.1.1.1. Charles Sanders Peirce 

 

Mantığın bir diğer adı olarak göstergebilimi gördüğünü belirten ve göstergebilimi bir bilim 

olarak oluşturan isim Peirce olmuştur (1974: 226). Her türlü bilim veya düşüncenin 

göstergebilimle izah edilebileceğini düşünen ve dolayısıyla onu evrensel bir yapıya 

kavuşturmayı amaçlayan Peirce, göstergeyi üç ayaklı (triadic) bir oluşum olarak tanımlar: 

Gösterge (sign), nesne (object) ve yorumlayıcı (interpretant). Bu üç temel etrafında 

göstergebilim üç şubeye ayrılacaktır: Saf gramer, anlam ve retorik.4 Duns Scouts’un 

“grammatica speculativa” dediği, ancak Peirce’ün “pure grammar” adını verdiği ilk şube 

temsil edilen şeyin anlamlandırılmasını sağlayan yapıdır. İkincisi temsil edilen şeyin 

gerçekliğini veya ne olduğunu görecek; üçüncüsü ise Kant’tan5 ödünçlenen bir anlamıyla 

birbiriyle bağlantılı, birbirini doğuran bağlantıların araştırılmasını sağlayacaktır (Peirce, 

1974: 220). Özellikle üçüncü yapıda göstergelerin birbirine zincirli yapıda bağlı olduğunu 

ve her göstergenin bir başka göstergeye gönderme yaptığını düşünen Peirce, bu zinciri ortaya 

çıkarmaya çalışır. 

 

Peirce göstergeyi şöyle tanımlar: “Birisi için herhangi bir biçim ya da bakımdan 

bir şeyin yerini tutan şeydir. Birine hitap eder, yani bu kimsenin zihninde eşdeğer 

gösterge ya da daha gelişmiş bir gösterge yaratır. Yaratılan bu göstergeyi ilk 

göstergenin yorumlayanı şeklinde adlandırıyorum. Bu gösterge bir şeyin ve 

nesnesinin yerini tutar. Bu nesnenin yerini tutuş, her açıdan değil fakat benim 

bir temsil edilen etrafında tanımladığım bir çeşit düşünce zeminine gönderme 

yapar.” (Peirce, 1974: 228) 

                                                        
4 Todorov, Poetikaya Giriş adlı eserinde gramerin saf oluşuna rağmen dilin ve anlamın tamamen ortadan 
kalkmadığını ve “saf bir gösterme aracısı haline geleme”yeceğini vurgular (2014: 56). 
5 Kant’ın özellikle estetik üzerine düşüncelerini içeren Critique of Judgement adlı yazısı ile birlikte Peirce’ün 
estetik üzerine düşüncelerini karşılıklı inceleyen bir yazı için bkz.: Bennett, T. J. (2014). Charles Sanders Peirce 
in His Own Words. In T. Thelleffen; B. Sorensen (Eds.), Semiotic Propedeutics for Logic and Cognition (pp. 
259-262). Boston: De Gruyter. 



 5 

 

Yukarıdaki tanım ve açıklamalardan da anlaşılacağı üzere Peirce kuramını üçlüklerden 

oluşan bir sistem üzerine kurmuştur. Buna göre üç tür gösterge düşünür. Birincisi 

“göstergenin karşılık geldiği şeye benzeyen ikonik” göstergedir. İkincisi göstergenin 

gösterdiği şeyle birlikte anıldığı “dizinsel (idexicell)” gösterge ve son olarak gösterge ile 

gösterilen arasındaki irtibatın keyfi olduğu “simgesel” gösterge (Eagleton, 2011: 113).6 

 

Tahsin Yücel’in de belirttiği üzere “her şey”i göstergebilimin inceleme alanına alan Peirce, 

kuramını genelleştirmekten çok, daha da “bulanık” hale getirmiştir. Bu yüzden Yücel, 

göstergebilimin Saussure’ün görüşleri doğrultusunda gelişmesini haklı bulur (Yücel, 2015: 

111-113). 

 

Peirce’ün öğretilerini takip eden isimler arasında Deladelle, Charles Morris ve Umberto Eco  

gösterilebilir. Aynı zamanda bir Peirce uzmanı olarak gösterilen Deladelle, Semiosis 

dergisinin kurucuları arasında yer almış, Avrupa’da Peirce’ün tanınmasını sağlamıştır. 

Morris sözdizim (syntactics), anlambilim (semantics) ve edimbilim (pragmatics) 

bileşenlerini içeren bir göstergebilim tasarlamıştır (Rifat, 2013: 163). Umberto Eco ise 

ileride değineceğimiz üzere Saussure göstergebilimi ile Peirce göstergebilimini çeşitli 

noktalardan birleştirme yoluna gider.7 

 

 

1.1.1.2. Ferdinand de Saussure 

 

Göstergebilimin Avrupa’daki kurucusu sayılan Ferdinand de Saussure, ölümünden sonra 

yayımlanan ve ders notları ile öğrencilerinin tuttuğu notlardan oluşan kitabı Genel Dilbilim 

Dersleri (Cours de Lingustique Generale, 1916)’nde8 dilin “en birinci” gerçeği olarak 

                                                        
6 Terrence W. Deacon, “Yalnızca göstergelerle düşünürüz.” diyen Peirce’ün (1974: 302) sınıflandırmasını 
anlattığı “Semiosis: from Taxonomy to Process” adlı makalesinde; göstergelerin “verilen çıkarım 
bilgilerinden” açıkça belirtilmemiş bilgilerin tahminine veya sonuçlandırılmasına izin verebildiğini söyleyerek 
Peirce’ün göstergebilim alanındaki çalışmalarını geniş bir şekilde açıklar ve Peirce’ün sınıflandırmalarının 
çerçevesini belirlemeye çalışır. Daha geniş bilgi için bkz.: Deacon, W.T. (2014). Charles Sanders Peirce in His 
Own Words. In T. Thelleffen; B. Sorensen (Eds.), Semiosis: from Taxonomy to Process (pp. 95-104). Boston: 
De Gruyter. 
7 Umberto Eco hakkında daha geniş bilgi için bkz.: 1.2.4. 
8 Bu eser dilimize ilk olarak Berke Vardar tarafından Genel Dilbilim Dersleri başlığı ile iki cilt olarak 
çevrilmiştir [Vardar, B. (1976). Genel Dilbilim Dersleri 1-2. Ankara: TDK]. Saussure’e ait yeni elde edilen 
yazılar ışığında onun hakkında söylenenler de epey arttı. Yeni ortaya çıkan bilgiler ışığında Saussure’ün 



 6 

düşünceyi göstergeye bağlamasını görür (2014: 59). Ona göre dili “olmakta olan” somut bir 

kavram olarak değil “olmuş bitmiş” soyut bir kavram olarak kabul etmek daha doğrudur 

(Saussure, 2014: 48). Dil, tarihsel sürekliliği olan bir olgudur ve hiçbir dilin hiçbir 

döneminde bu sürekliliğin kopuşu görülmemiştir. Bununla birlikte dil zaman içerisinde bir 

harekete sahiptir. Yani dil zaman içerisinde bir dönüşüme uğrar, ancak kendisinden önceki 

veya sonrakinde ayrı “yeni bir dilsel varlığın üremesi” söz konusu değildir (Saussure, 2014: 

154-159). 

 

Taylan Altuğ’un da belirttiği üzere Saussure’ü diğer dilbilimcilerden ayıran ve onu 

“vazgeçilmez kılan” yön sorgulayıcı yanıdır. Saussure işe varsayımların sorgulanması ile 

başlar (Altuğ, 2013: 173). Dildeki değişmenin, sürekliliğin bir biçimi olduğunu ifade eden 

Saussure, göstergelerin sürekliliklerini sağlayan nedenlerin aynı zamanda onların değişimini 

de sağladığını belirtir. Bu değişim dil için “zorunlu” ve “kaçınılmaz”dır. Bu değişim 

esnasında dilin parçalara ayrılarak düşünülmesi büyük bir yanılgıya sebep olacaktır. Zira 

“dil=gösteren ile [gösterilen] arasındaki ilişkinin toplamı”dır (2014: 321-322). 

 

Dilbilimi göstergebilimin altında bir disiplin olarak gören Saussure’ün üzerinde durduğu bir 

başka konu, dil incelemelerindeki eşsüremlilik ve artsüremlilik (synchrony-diachrony)9 

kavramları ile ilgilidir. Ona göre dil eşsüremli bir şekilde incelenmelidir. Zira “belli bir 

düzenlilik göster”en eşsüremli olgular “buyurucu” değildir. Dilin artsüremli olarak 

incelenmesi yapının gözden kaçırılmasına neden olacaktır. Çünkü artsüremli olgular 

“kendini dile zorla benimsetirler” ve dilin genelliğinden “yoksundurlar” (1998: 146).10 Bu 

konuda Tahsin Yücel, Saussure’ün satranç benzetmesini şöyle açıklıyor: “İşlevleri 

değişmediği sürece, satranç taşlarının değişmesi, şu ya da bu biçimde, şu ya da bu nesneden 

yapılmış olmaları oyun düzeninde bir değişikliğe yol açmadığı gibi, dildeki artsüremli 

değişimler de dilsel dizgeyi değiştirmez, işlevler ve bağıntılar aynı kaldığı sürece, hep aynı 

dizge söz konusudur.” (2015: 33) 

                                                        
yazıları Ecricts de Linguistique Générale adıyla yayımlandı. Eseri Genel Dilbilim Yazıları adıyla dilimize 
çeviren Savaş Kılıç,’ın yazdığı önsözde de belirttiği üzere Genel Dilbilim Dersleri Saussure’ün kendinden çok 
yayıncıların müdahalelerini içerdiği ve asıl eleştirilerin de buralardan geldiği (Saussure, 2014: 18) için 
Saussure düşüncesini anlatırken bu ikinci kaynağı yeğledik. Ancak kısmen de olsa Berke Vardar’ın yapmış 
olduğu Genel Dilbilim Dersleri’ne atıfta bulunduk. 
9 Bu konuda daha geniş bilgi için bkz.: Kıran, Z.; Kıran, A. (2010). Dilbilime Giriş. Ankara: Seçkin, 123-125. 
10 Paul Ricœur, yapısalcılığı bu iki kavram arasındaki “saf ve yalın karşıtlığa bağla”madığını belirtir. Ona göre 
önemli olan bu iki kavramın karşıtlığı değil bağlılığıdır. Buna göre “diyakroni yalnızca senkroniyle ilişkisi 
dahilinde anlamlıdır, tersi değil.” (2009: 35) 



 7 

 

Dilyetisini toplumsal bir olgu, insandaki bir yetinin icrası (exercise) olarak tanımlayan 

Saussure, dili de bu açıdan görerek “bu olgunun bir bireyler topluluğunda ve belli bir çağda 

aldığı uyarlı (concordant) biçimlerin tümü” olarak belirler (2014: 133). O halde dilyetisi “beş 

veya altı” ikilik’e indirilebilecektir. İlk ikilik veya çift “göstergenin psikolojik yüzü” iken 

diğeri “birey/kitle” olarak belirir.  Bir diğer ikilik ise “dil” ile “söz”dür. Dil için toplumsal 

edilgenlik söz konusuyken söz için bireysel irade ön plana çıkmaktadır (Saussure, 2014: 

292-293). Bu noktada “uçsuz bucaksız” bir alana sahip olan dilbilim iki bölüme ayrılmış 

olur: Biri “edilgen bir depo olan dil” (la langue) iken diğeri “olguların gerçek kökeni” olan 

söz (parole)’dür (Saussure, 2014: 267). Sözcük kavramı Saussure’ün ikili (dyadic) yapıdaki 

gösterge dizgesinde önemli bir yere sahiptir. Buna göre bir gösteren ve gösterilenden oluşan 

göstergenin zihnimizdeki kavramı bir söz yardımı ile görünür kılınabilir. 

 

Dilsel birimlerin özdeşliğini, “maddesel özdeşlik” ve “bağıntısal özdeşlik” ayrımını yaparak 

tanımlayan Saussure anlam belirimini de burada görür. Örneğin “24 saat arayla kalkan 

‘20.45 Cenevre treni’” ibaresinde ne trenler, ne yolcular, ne personel aynıdır. Ancak 

aralarındaki farklara rağmen güzergahları ve saatleri birbirlerini aynı kılar. İşte dilsel birimin 

özdeşliği de maddesel değil bağıntısal özdeşliktir (Altuğ, 2013: 197-198). 

 

Saussure’e göre göstergeler geniş bir alanda bilimlere kaynaklık eden merkezi bir yapı 

sunarken dilbilim, göstergebilimin bir alt dalı olarak karşımıza çıkar (Saussure, 2014: 257-

258). Dilbilimin amacı dilyetisini gösterdiği tüm ilişkiler ve değişkenleriyle birlikte 

anlamaya çalışmaktır (Saussure, 2014: 293). Dilbilimci ise sözcüğün “ses” ve “anlam” 

yüzeylerini bir arada düşünmek zorundadır. Zira bu iki kavram birbirinden ayrılırsa sözcük, 

sözcük olmaktan çıkacaktır. Burada, sözcüğün fiziksel ve ruhsal alanında bir ikiliğinin 

olduğu şeklindeki itiraza ise sözcüğün göstergesinin her iki anlamında ruhsal (spirituel) 

olduğunu söyleyerek cevap verir (Saussure, 2014: 34). 

 

Gösterge ile anlamı birlikte düşünen Saussure, göstergeyi tek başına ele almanın yalnızca 

yanlış olmadığını, aynı zamanda hiçbir anlam taşımadığını belirtir. Gösterge anlamını 

yitirdiği anda sesçil yüzle baş başa kalmış olur: “Göstergelerin dışında anlamlar, düşünceler, 

dilbilgisel kategoriler yoktur.” (Saussure, 2014: 82) Bu durumu göstergelerin “doğası 

gereği” nedensiz oluşlarıyla birlikte düşünmek gerekir. Gösteren ile onun karşıladığı nesne 



 8 

ya da kavram arasında bir benzerlik yoktur, biz bu benzerliği zihinsel bir şekilde tasarlarız. 

Saussure bu konuda şöyle bir örnek verir: “Örneğin, ‘kardeş’ kavramının, kendisine 

gösterenlik yapan k-a-r-d-e-ş ses dizilişiyle hiçbir iç bağıntısı yoktur.” (1998: 113)11 

Bununla beraber göstergelerin nedensizliğini “birbiri sayesinde var olabilen iki değer”in 

(2014: 325) birlikteliğinden aldığı unutulmamalıdır.12 

 

Avrupa’da Saussure’ün bir bilim olarak tasarladığı göstergebilimi geliştirerek devam 

ettirenler arasında Louis Hjelmslev, Algirdas Julien Greimas, Roland Barthes gibi isimler 

gösterilebilir. Hjelmslev, geliştirdiği glosematik (glossématique) kavramı etrafında Saussure 

öğretilerini yeniden ele alır, biçim/töz karşıtlığı üzerinde durur. Greimas, şiirsel 

göstergebilim ve yapısal anlambilim konularında önemli gelişmeler kaydetmiştir. Roland 

Barthes ise yer yer Saussure’ün düşüncelerinde düzeltmeler ve geliştimeler yaparak 

“Göstergebilimin İlkeleri” adlı eserini yayımlamıştır. Ayrıca Comminications dergisinin 

özel sayısı için yazdığı Anlatıların Yapısal Çözümlemesine Giriş (Introduction a l’analyse 

Structurale Des Recits, 1966) adlı yazısıyla gündeme getirdiği anlatı kavramı üzerinde 

durur.13 

 

 

1.1.1.3. Louis Hjelmslev ve Kopenhag Dilbilim Okulu 

 

Viggo Brøndal ve Louis Hjelmslev gibi Danimarkalı dilbilimcilerin kurdukları Kopenhag 

Dilbilim Okulu, çalışmalarını Saussure’ün görüşleri doğrultusunda şekillendirir. Yunanca 

glossa teriminden hareketle isimlendirdikleri bu yeni dil kuramını glosematik (dil cebiri) 

olarak adlandıran bu okulun temsilcileri, sonraları bu terimle birlikte anılır olmuşlardır 

(Rifat, 2013: 148). 

 

Saussure’ün çalışmalarını temele almakla birlikte mantıksal dizgeleri de göz ardı etmeyen 

V. Brøndal (1887-1942) Yapısal Dilbilim (Linguistuque Structurale, 1943) adlı yazısında 

                                                        
11 Burada Saussure’ün göstergelerin nedensizliğini “salt nedensizlik” ve “görece nedensizlik” olarak 
birbirinden ayırdığı göz önünde bulundurulmalıdır. Daha geniş bilgi için bkz.: Saussure, 1998: 191-195. 
12 Zeynel Kıran ve Ayşe Eziler Kıran göstergenin nedensizliğini açıklarken bilimsel açıklama düzlemiyle dili 
kullanma düzleminin birbirinden kesinlikle ayrılması gerektiğini söyler. Bu konuyla ilgili daha geniş bilgi için 
bkz.: Kıran, Z.; Kıran, A. (2010). Dilbilime Giriş. Ankara: Seçkin, s. 65-72. 
13 Hjelmslev, Greimas ve Barthes ile ilgili daha geniş bilgi sırasıyla için bkz.: 1.1.3.; 1.2.1.; 1.2.3. numaralı 
bölümler. 



 9 

dilbilimin tarihçesinden söz ettikten sonra dilbilimin asıl ve önemli gelişimini yirminci 

yüzyılda geçirmekte olduğunu belirtir. Brøndal’e göre bunda pozitivizmin yetersizliğinin 

anlaşılmasının da büyük payı vardır. Saussure’ün artsüremlilik ve eşsüremlilik 

açıklamalarının yanına “tümsüremlilik ya da tümsüremsizlik” kavramlarının da yer alıp 

almaması gerektiğini sorgulamasının yanında Brøndal’in bu kurama asıl önemli katkısı dil 

ve söz kavramını izah edişindedir. Öne sürdüğü “bireşimsel görüş” soyutlamanın ve 

genelleştirmenin önemini vurgulayarak işe başlar. Ona göre yapı “özerk bir nesne” olarak 

tasarlanır. Bu yapı, öğelerin ayrışık bir yığını veya toplamı değildir. Dolayısıyla dil ve söz 

dizgelerinde biçim ve tözü ayırt etmek önemlidir. Burada, bir fenomenolog olarak Husserl’in 

görüngübilim (görü teorisi) üzerine söylediklerinin devreye girmiş olduğu da açıktır (Rifat, 

2008b: 90-98).14 

 

Kopenhag okulu temsilcileri arasında göstergebilim üzerine en fazla katkı sunan isim 

şüphesiz Louis Hjelmslev (1899-1965)’dir. Mehmet Yalçın’ın ifadesiyle “bugün dil 

olgularını bilimsel olarak inceleyenlerin çoğunluğu” Hjelmslev’in “varsayımsal-

tümdengelimli (hypotètico-déductive) terimiyle belirtilen yöntemi” izlemektedir. Yalçın’ın 

kısaca “Hjelmslev’e göre bir dil kuramı olabildiğince yalın, çelişkisiz, tümükapsayıcı, 

denenebilir ve gerçekçi olmalıdır.” şeklinde  özetlediği ve bu görüşün de ister istemez 

eşsüremli incelemeyi beraberinde getirdiğini söylediği (2010: 24-25) görüşler temelde yine 

Saussure’ün dilbilim hakkındaki görüşlerine dayanmaktadır. 

 

Tıpkı Brøndal gibi Hjelmslev de düşüncelerini biçim ve mantığın ilişkisini bir arada tutarak 

geliştirir. Dilsel Taslak ve Dilsel Kullanım (Schéme et Usage Linguistiques, 1943) başlıklı 

yazısında dilbilimin başlıca görevi olarak “içsel ve işlevsel temellere dayalı bir anlatımın 

bilimi ile bir içeriğin bilimini” kurmak olarak görür. Ancak bu yapılırken anlatımın bilimi 

ve içeriğin bilimi, sesbilgisel ve fenomenolojik verilere başvurulmadan incelenmelidir. 

Dolayısıyla bu sayede “anlatımın biliminin bir sesbilgisi, içeriğin biliminin de bir 

anlambilgisi olmadığı” bir bilim oluşturulmuş olacaktır (Rifat, 2008b: 99-100). 

 

                                                        
14 Brøndal’in tesirinde kaldığı Husserl’in görüşleri ve bu görüşlerin izahı hakkında daha geniş bilgi için bkz.: 
Levinas, E. (2016). Husserl Fenomenolojisinde Görü Teorisi, (Çev.) Yağmur Ceylan Uslu, İstanbul: İthaki, 
95-130. 



 10 

Dilin “içkin cebri”ni kurmayı amaçlayan bu görüş biçim ve töz karşıtlığının yanına “anlam”ı 

da ekler (Yücel, 2015: 51). Saussure’ün biçim ve içerik kavramları üzerine düşünen 

Hjelmslev dört düzlem görür: anlatımın biçimi, anlatımın tözü, içeriğin biçimi, içeriğin tözü. 

Hjelmslev bu sonuca biçimin anlama yansıtılmasıyla ulaşmıştır. Ona göre “biçim ve töz” ile 

“içerik (gösteren) ve anlatım (gösterilen)” arasındaki ikili ayrım geniş ölçüde hesaba 

katılmalıdır. Zeynel ve Ayşe Kıran bunu şöyle bir şekille gösterir (Kıran, 2010: 149): 

 

İçeriğin tözü 

 

                                      İçeriğin biçimi  

 

                                Göstergesel 

                                İşlev 

 

                                                              Anlatımın biçimi 

 

                                         Anlatımın tözü 
1. Şekil: Biçim ve töz 

 

Zeynel Kıran ve Ayşe Kıran, bu düzlemleri kısaca şöyle açıklar: 

1. İçeriğin tözü: Dil tarafından henüz yapısal bir özellik kazanmamış dil dışı gerçeklik. 

2. İçeriğin biçimi: Aşağı yukarı Ferdinand de Saussure’ün gösterilenine eşittir. 

3. Anlatımın biçimi: Aşağı yukarı Ferdinand de Saussure’ün gösterenine eşittir. 

4. Anlatımın tözü: Dilin henüz yapısal bir özellik vermediği ses yığını. (Kıran, 2010: 49) 

 

Saussure’ün dile getirdiği anlamıyla gösterge kavramını bu şekilde daha anlaşılır hale 

getirmiş olan Hjelmslev, Dilin Katmanlaşması (La Stratification du Langage, 1954) adlı 

yazısında bu dört unsur hakkında şunları söyler: “Bu dört büyüklüğü ikişer ikişer ele alıp 

aralarındaki bağıntıları yöneten yasaları ortaya koyabiliriz; bu yasalar, söz konusu kavram 

çiftlerinin her ikisi için de geçerlidir. Dolayısıyla bunları belirtmek için (...) biz bu 

büyüklükleri katmanlar [strata] olarak adlandırmayı öneriyoruz.” (Rifat, 2008b: 102) 

 

İçerik 

Anlatım 

Dilbilgisel 
incelemelerin 
konusu 



 11 

Yukarıdaki ifadeler, Yücel’in de belirttiği üzere “yapısal çözümlemenin daha bütüncül” 

yapılabileceğini göstermektedir (2015: 54). Saussure gösteren ve gösterilenin birbirini 

karşılıklı anlamlandırdığını söylerken (2014: 53-55) Hjelmslev bu iki öğeyi kendi içinde 

bölümleyerek her katmanı kendi içinde değerlendirilip anlamlamayı daha tutarlı ve bütüncül 

hale getirmeyi amaçlamıştır. Bu husus Hjelmslev’in takipçilerinden A. J. Greimas’da daha 

açık hale gelecek ve bir sistem olarak şiir çözümlemesinde karşımıza çıkacaktır. 

 

 

1.1.1.4. Roman Jakobson ve Rus Biçimciliği 

 

Her iki dünya savaşının arasında Moskova’da ortaya çıkıp15 Avrupa ve Amerika’ya yayılan 

ve buralarda yapısalcılık ile tanışan; özellikle şiir dilini incelemeyi amaçlayan bir topluluk 

olan Rus Biçimcileri; Roman Jakobson, O. M. Brik, V. Şklovski, Eyhenbaum, V. Propp, Y. 

Tinyanov gibi isimlerin çalışmalarıyla şekillenir. 

 

Şiir dilini tüm yönleriyle inceleyip şiiri bir bütün olarak anlamak isteyen topluluğa verilen 

“biçimci” nitelendirmesi onları küçük düşürmek için söylenmiş bir sözdür. Jakobson’un 

1972 yılında Fransız televizyonu için Todorov ve Marchand ile yaptığı söyleşide hasımları 

tarafından aşağılanmak için kendilerine “biçimci” dendiğini ve sonradan tüm dünya 

tarafından bu şekilde kabul edildiğini söylediği bu düşünce sisteminin temellerini “her türlü 

dogmaya karşı çıkarak, şiirsel yapıtı şiirsel yapıt olarak ele alıp içine girme zorunluluğu, 

şiirsel yapıtı tamamıyla bölünmez bir bütün olarak kabul etme” şeklinde ifade edecektir.16 

 

Todorov, Rus biçimcilerinin metinlerini derlediği Yazın Kuramı adlı kitapta alışkanlıkların 

eseri anlamayı engellediğini, bunun için de yapılması gerekenin eserin biçiminin bozulması 

olduğunu belirtir. Bu alışkanlığı ortadan kaldırmanın ve biçimi bozmanın en önemli yolu da 

araştırmanın merkezine eseri koymakla mümkün olur. Zira eser ne yazarın yaşanmışlıkları 

ne de toplumun o dönemdeki yaşamıyla açıklanır (2010: 11). Yöntemin yetkinleşmesini 

sağlayan ilke ise “yöntemin incelemeye içkin olması” gerektiğini söyleyen ilkedir. Söz 

                                                        
15 Hem Mehmet Rifat (2013: 194) hem de Tahsin Yücel (2015: 120) biçimciliğin başlangıç ve bitiş tarihlerini 
çok keskin tarihler olarak “1915-1930 yılları arası” şeklinde tespit ederler. Topluluk üyelerinin çalışmaları 
dikkate alındığında bu kadar net tarihlerin yanlış olacağı kanaatindeyiz. Bununla beraber Terry Eagleton ise 
topluluğun dağılışını “İkinci Dünya Savaşı patlak verene kadar” şeklinde tespit eder (2011: 110). 
16 Jakobson’un söyleşisinin yer yer kısaltılmış çevirisi için bkz.: Senemoğlu, O. (1999). XX. Yüzyılda Dilbilim 
ve Göstergebilim Kuramları 2, Temel Metinler. İstanbul: Yapı Kredi, s. 45-74. 



 12 

konusu ilke aynı konuya farklı yaklaşımları dışlamayacağı gibi “çözümlenmiş olgulardan 

kaynaklanan önerileri kabul etme” imkânına da kavuşmuş olur (2010: 20). 

 

Yukarıdaki açıklamalardan da anlaşılacağı üzere biçimciler edebi içeriğin analizine değil, 

edebi biçimin analizine girişmişlerdir. Bu durum onların dili doğal dilden bir “sapma” olarak 

ele aldıklarını da göstermektedir (Eagleton, 2011: 19). Rus biçimcilerinin asıl tutumları 

edebi ürünleri (özellikle şiiri) tarihi, sosyal, psikolojik vs. tüm etkenlerden arındırıp kendi 

bütünlüğü içerisinde açıklamaya çalışmak, bunu yaparken de bilimsel bir tutarlılığa sahip  

olmak şeklinde özetlenebilir. 

 

Biçimciler için asıl önemli olanın yöntem sorunu değil “inceleme konusu olarak yazın 

sorunu” olduğunu belirten Eyhenbaum “yazınsal gereçlerin özgül niteliklerinden yola 

çıkarak” bir yazın bilimi kurma gayretinde olduklarını söyler (2010: 31-33). Edebiyat 

ürününü yazar ve muhitten ayırarak yalnızca kendi kendisinden hareketle anlamlandırmaya 

çalışırken göstergebilimcilere yaklaşan Eyhenbaum’a göre tek amaç “yazın sanatına ilişkin 

olguların kuramsal ve tarihsel bilincine ulaşmak”tır (2010: 33, 66-67). Dolayısıyla 

yazınbilimin konusu da yazın değil yazınsallıktır, “yani belli bir yapıtı yazınsal yapıt kılan” 

hususlardır (2010: 37). 

 

Potebnia, Veselovski gibi yazarlarca önce kuramsal ilkelerin hazırlanması ile başlayan 

biçimciler ilk olarak şiir sanatındaki biçimsel yapıyı ayırt etmeyi, şiir dili ile gündelik dil 

arasındaki farklılıkları ortaya koymayı istediler (Eyhenbaum, 2010: 43-45). Şiirde ve genel 

olarak yazınsal yapıttaki biçimi “dinamik” bir biçim olarak gören Tinyanov onu kapalı bir 

“kendilik” olarak değil dinamik bir “özgüllük” halinde görür. Ona göre “Her sanat yapıtı 

çeşitli etkenlerin karmaşık bir etkileşimidir, dolayısıyla incelemenin amacı da bu etkileşimin 

özgül niteliğini tanımlamaktır (Eyhenbaum, 2010: 60-61). 

 

Rus biçimcileri arasında nesir incelemeleri ile uğraşan iki önemli isim V. Şklovski ile V. 

Propp’tur. Şiir Dilini İnceleme Derneği (Opoyaz)’ni kuran Şklovski (1893-1984), 

Jakobson’un Rusya’dan ayrılmasından sonra görüşlerini düzyazı üzerine yoğunlaştırır. 

Öykü ve Romanın Kuruluşu adlı yazısı Rus biçimcilerinin dayanak noktası oluşturduğu 



 13 

önemli bir metin haline gelmiştir.17 V. Propp (1885-1970) ise Rus Halk Masalları’nın 

incelemesini yaptığı Masalın Biçimbilimi18 adlı eseriyle öne çıkar. Masallarda kişiler ve 

olaylar değişse de işlevin değişmediğini tespit eden Propp, bu masallarda toplam otuz bir 

işlev saptar. Saussure’ün anlatılarına uygun olarak eşsüremli yaptığı incelemelerde saptanan 

bu işlevler ile kişilerin eylemlerinde saptadığı yedi rol, daha sonradan pek çok göstergebilim 

incelemecisine (Greimas, Barthes vs.) dayanak olmuştur.19 

 

Rus biçimcilerinin en önemli ismi hiç şüphesiz Roman Jakobson (1896-1982)’dur.20 

Şiirbilimin (poetics) “dilsel yapı problemleri” ile ilgilendiğini, dolayısıyla da şiirbilimin 

dilbilimin “ayrılmaz bir parçası” olduğunu belirtir (Jakobson, 1960: 350).21 

 

Jakobson’a göre dil (language) “fonksiyonlarının bütün çeşitliliğinde incelenmelidir.” 

(1960: 353) Buna göre iletişim şöyle şematize edilebilir: 

 

Bağlam 

İleti 

Gönderici ......................... Alıcı 

Bağlantı 

Kod 
2. Şekil: Jakobson’ın İletişim Şeması 

 

Bu şemaya göre dilsel iletişim şöyle gerçekleşir: Gönderici (adresser) alıcıya (adressee) bir 

ileti (message) gönderir. Bu iletinin işlevsel olabilmesi için bir bağlam (context) içinde 

verilmesi gerekmektedir. Gönderici ve alıcının bildiği kod (code) ile fiziksel ya da psikolojik 

bağlantıyı sağlayan bağlantı (contact) bu iletişimi sağlayan iki yapıdır.22 

                                                        
17 Bu yazının çevirisi için bkz.: Şklovski, V. (2010). Yazın Kuramı. T. Todorov (ed.), Öykü ve Romanın 
Kuruluşu, (s. 160-185). İstanbul: Yapı Kredi. 
18 Propp, V. (2008). Masalın Biçimbilimi. (Çev.) Mehmet Rifat, Sema Rifat. İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Kültür. 
19 Paul Ricœur’ün bu eser üzerindeki incelemeleri için bkz.: Ricœur, P. (2012). Zaman ve Anlatı: Üç, Kurmaca 
Anlatıda Zamanın Biçimlenişi. (Çev.) Mehmet Rifat, İstanbul: Yapı Kredi, (s. 68-79). 
20 Jakobson’un Rus Biçimciliğine yaptığı katkıyı Erlich’ten hareketle açıklamaya çalışan Onur Bilge Kula’nın 
yazısı için bkz.: Kula, O. B. (2012). Dil Felsefesi Edebiyat Kuramı 1. İstanbul: Türkiye İş Bankası, s. 306-311. 
21 Jakobson’un görüşlerini aktarırken kullandığımız Closing Statement: Linguistics and Poetics adlı 1960 
tarihli yazının yer yer kısaltılmış bir Türkçe çevirisi de bulunmaktadır: Senemoğlu, O. (1999). Yirminci Yüzyıl 
Dilbilimi, B. Vardar (ed.), Dilbilim ve Yazınbilim (s. 204-216). İstanbul: Multilingual. 
22  Jakobson Prag’a geçtikten sonra şekillendirdiği ve yapısalcı yaklaşıma yakın olan görüşlerinde etkilendiği 
asıl isim C. S. Peirce’dür. Jakobson’un iletişim çeşitlerini ve bunların göstergelerle olan ilişkisi üzerine detaylı 



 14 

 

Açıklanan bu etkenler dilin birbirinden farklı altı fonksiyonunu tanımlar. Bu fonksiyonlar 

sırasıyla; idrakle ilgili olan “göndergesel işlev” (referential), göndericiye odaklanan 

“duyusal işlev” (emotive), alıcıya yönelen “çağrı işlevi” (conative) kod üzerine yönelen ve 

dili nesne olarak gören “üstdil işlevi” (metalingual), bağlantı ile ilgili olan “ilişki işlevi” 

(phatic) ve son olarak iletinin doğrudan doğruya kendi kendisine yöneldiği “şiirsel işlev” 

(poetic) (Jakobson: 1960: 353-356). Şiirin iletisinin kendi üzerinde oluşunu dilin ses ve 

anlam düzeneklerinin eşit değerde kavrandığını belirten Jakobson, anlamla sesin birbirine 

bağlantılı olmadığını ancak birbirlerini bütünlediklerini söyler (1960: 358-359). 

 

Yukarıda açıklanan bu görüşler pek çok yapısalcıyı etkilemiş ve bunlar geliştirilerek yeni 

görüşler ortaya çıkmıştır. Ancak bununla birlikte yaklaşımın birtakım eksikliklerinin 

bulunduğunu tespit eden Mehmet Yalçın, Jakobson’un yaklaşımına yönelik en önemli 

eleştiriyi “tek tür ya da türdeş öğeler dizgesine, türdeş bir yapılaşma ilkesine dayandırma 

olanağı sunması” olarak belirler (Yalçın, 2010: 141). 

 

 

1.1.2. 1960 Sonrası Göstergebilim Çalışmaları 

1.1.2.1. Algirdas Julien Greimas ve Paris Göstergebilim Okulu 

 

Jean-Claude Coquet, Landowski, A. J. Greimas gibi isimlerle kurulan Paris Göstergebilim 

Okulu; göstergebilim alanında yaptıkları çalışmalarla göstergebilimin bugünkü anlamda bir 

bilim olmasını sağlamışlardır. Mehmet Rifat, Paris Göstergebilim Okulu’nun çalışma 

alanlarını şöyle belirler: “Bu topluluğun araştırmaları yazınsal söylem, sözlü yazın (özellikle 

halk masalları), görüntü, müzik, bilimsel söylem, uzamsal düzenleniş, adı konmuş ya da 

konmamış tutkular, şiir, öğretim dili, dinsel söylem, hukuk dili, toplumsal-siyasal ilişkiler, 

kent yapısı gibi insanın yaşadığı ya da insanı çevreleyen çeşitli anlam evrenlerinin 

kavranmasına yönelik olmuştur.” (Rifat, 2008a: 192-193) 

 

                                                        
incelemesi için bkz.: Jakobson, R. (1961). Proceedings of the Twelfth Symposium in Applied Mathematics. In 
R. Jakobson (ed.), Linguistic and Comminication Theory, (pp. 245-252). New York: American Mathematical 
Society. 



 15 

Görüleceği üzere hayatın hemen her alanına nüfuz etme çalışmalarını sürdüren Paris 

Göstergebilim Okulu temsilcileri kurmaya çalıştıkları metodolojilerini bitmiş, ilkeleri kesin 

kez belirlenmiş bir bilim/kuram olarak değil; daima gelişimini sürdürecek olan bilimsel bir 

tasarı olarak tanımlamışlardır. 

 

Okulun temsilcilerinden Eric Landowski daha çok toplumsal konular hakkında çalışmalar 

yaparken Coquet ise öznenin göstergebilimi ile göstergenin kendisini değil onu meydana 

getiren özneyi inceleme konusu yapmıştır. Coquet, kendisinin editörlüğünde hazırlanan 

Sémitique, L’École de Paris (Göstergebilim, Paris Okulu) adlı çalışmasının giriş bölümünde 

göstergebilim tasarısının “anlamlama dizgelerinin kuramını” oluşturduğunu belirterek 

göstergeyi “oluşturulmuş bir nesne” olarak tanımlar (Rifat, 2008b: 255-356).23 

 

1960’lı yıllardan sonra gelişimi hızlanan ve daha sistemli bir hale gelen göstergebilim 

çalışmalarının Avrupa’daki öncüsü Algirdas Julien Greimas (1917-1992) olmuştur. Greimas 

için göstergebilimin temel konusu daima anlam oluşturmaktadır. (Eagleton, 2011:126) 

1960-62 yılları arasında İstanbul Üniversitesi’nde de dersler veren Greimas, Paris 

Göstergebilim Okulu’nun da kurucusu olarak kabul edilir.24 Bu okulun kurulmasını sağlayan 

La Linguistique adlı ortak kitapta yer alan La Sémiotique (Göstergebilim, 1977) adlı 

yazısında Saussure’ün sémialogie terimi ile sémiotique terimi arasındaki farkları belirttikten 

sonra “ilk ve eksiksiz” bir göstergebilim kuramının kurucusu olarak Hjelmslev’i işaret eder. 

Göstergebilim ile dilbilim arasındaki bağıntıyı da açıklayan Greimas söylem 

göstergebiliminden bahseder. Ona göre söylemsel konular “son derece” karışık olduğundan 

bu konuları çözümleyebilmek için çeşitli düzeylere ayırmak gerekir: 

 

“Nitekim bir betiği kavramaya yarayan soyut yapıların ve bu betikteki 

dönüşümleri içeren mantıksal-anlamsal işlemlerin belirlediği derin düzey, 

betiklerin sözdizimsel düzenlenişini ortaya koyan biçimbilimsel-sözdizimsel 

düzey’den ayrılır. Öte yandan, sözdiziminin dünyadaki betilerle somutlaştırıldığı 

                                                        
23 Coquet’nin göstergebilime katkıları hakkında daha fazla bilgi için bkz.: Yalçın, M. (2010). Şiirin Ortak 
Paydası I, Şiirbilime Giriş. İstanbul: İkaros, s.158-180. 
24 Greimas Anakra ve İstanbul Üniversitelerinde derslere girmesine ve göstergebilimin en önemli isimlerinden 
biri olasına rağmen eserleri Türkçeye çevrilmemiştir. Çeşitli yayın organlarında parça parça yapılan küçük 
çevirileri istisna tutulursa eserlerinden yalnızca biri, De l’imperfection Ayşe Kıran tarafından dilimize 
kazandırılmıştır: Greimas, A. J. (1995). Kusur Konusunda. (Çev.) Ayşe Kıran. İstanbul: Yapı Kredi. 



 16 

betisel düzey de çeşitli yapısal görünümlerin herhangi bir doğal dilde 

gerçekleşmesini sağlayan betiksel düzey’den ayrılır.” (Greimas, 1982: 127-130) 

 

Berke Vardar’ın da belirttiği üzere Greimas, göstergebilimi bir üstbilim olarak tasarlayarak  

somut gerçeklikle değil soyut gerçeklikle ilgilenir. Buna göre “her türden anlamsal bütün 

ancak bu düzeyde ortaya konabilir.” Dolayısıyla bu soyut içeriği gösterebilecek bir üstdil 

oluşturmak gerekir (Vardar, 2001: 139). 

 

“Dilin çift eklemliliğinden bağımsız” bir anlamlama ile (Yalçın, 2010: 29) çağdaş 

göstergebilime farklı bir bakış açısı katan Greimas, Sémantique Structurale25 adlı eserinde 

yapı kavramını tanımlamakla işe başlar. “İki terimin ve bu iki terim arasında bir bağıntının 

varlığı” olarak tanımlanan bu kavramdan hareketle Tahsin Yücel şu çıkarsamalarda bulunur: 

 

“1) iki nesne-terimin birlikte kavranabilmesi için bir ortak yanları (...) 

bulunması, 

2) iki nesne-terimin birbirinden ayrılabilmesi için de şu ya da bu biçimde, şu ya 

da bu yönden birbirinden farklı olmaları gerekir.” (Yücel, 2015: 129) 

 

Bu seçme veya ayırma işlemi gösterilen ve gösteren düzlemlerinde gerçekleşecektir. 

Dolayısıyla da “gösterenin varlığı bir gösterilen, gösterilenin varlığı da bir gösteren 

içer”ecektir. Bununla birlikte anlam gösterenin türüne ya da niteliğine bağlı değildir: 

“Gerçekten de, kendi dilimizde oluşturulmuş bir öyküyü, bir düşünce yazısını birçok dile 

aktarabiliyorsak; bir olguyu sözle de, devinimlerle de, resimle de anlatabiliyorsak, anlam 

kendisini ortaya çıkaran ‘sözce’yle özdeşleşmediği, ondan önce var olduğu içindir.” (Yücel, 

2015: 130) 

 

Duygu Özin Passerat, Greimas gösterbiliminin dayandığı “temel yapılar” ve “anlatısallık” 

olmak üzere iki temel modeli koyduğunu belirtir. Bunlardan ilkinin “göstergebilimsel 

dörtgen ve yapısal model”den oluşurken, ikincisinin “kesitler (séquences canoniques), 

                                                        
25  Göstergebilimin en önemli yapıtlarından biri olarak kabul edilen Sémantique Structurale adlı eser yazılışının 
üzerinden elli yıldan fazla zaman geçmesine rağmen hâlâ Türkçeye çevrilmemiştir. Sündüz Öztürk Kasar, 
(2017: 308-315) Sémantique Structurale’ın Türkçeye çevrilmesinde neden geç kalındığını tartıştığı yazısında 
“terimce” sorunun ön plana çıktığı sonucuna varır ve eserin nasıl çevrilmesi gerektiğine dair görüşlerini sıralar. 



 17 

eyleyenler, ve kiplikler (modalité)”den oluştuğunu söyler (Passerat, 2017: 330). Bu iki 

modelden ilki derin düzeyi, ikincisi yüzeysel düzeyi ortaya çıkaracaktır. 

 

Tahsin Yücel, Greimas’ın, Hjelmslev’in biçim ve töz kavramlarını kullanarak oluşturduğu 

düzlemleri ise şöyle aktarır (2015: 130): 

 

 

      derin düzey: sesbirimcikler 

anlatım düzlemi 

      yüzeysel düzey: sesbirimler 

 

belirim düzlemi     sözlükbirimler 

 

      yüzeysel düzey: göstergebirimler 

içerik düzlemi 

      derin düzey: göstergebirimcikler 
3. Şekil: Greimas’ın Anlatım, Belirim ve İçerik Düzlemleri 

 

Yukarıdaki dizelgeden de anlaşılacağı üzere Greimas seslerin incelenmesinde kullanılan 

yöntemin yanına aynı metotla anlamların incelenmesini mümkün hale getiren bir sistem 

geliştirmeye çalışmıştır.26 Tahsin Yücel sözlükbirimlerin pek çok göstergebirimcik 

içerdiğini saptadıktan sonra “ayak” sözcüğünü örnek gösterir: “‘düz ayak’, ‘dört ayak’, 

‘ayak işi’, ‘ayak üstü’, ‘ayak bağı’, ‘ayak ucu’, ‘ayak altı’, ‘ayak tozu’, ‘ayak oyunu’, ‘ayak 

basmak’, ‘ayak çekmek’, ‘ayak diremek’ vb.” (Yücel, 2015: 131) Her bir sözlükbirim kendi 

başına anlam ifade edebileceği (çekirdek göstergebirimcik) gibi kelimelerle olan bağlantıları 

ve ilişkileri ile başka bir anlam da ifade edebilir (bağlamsal göstergebirimcik).27 

 

                                                        
26 Yorumbilim ile semiyolojiyi; “işaretleri konuşturmaya ve anlamlarını keşfetmeye olanak veren bilgi ve 
tekniklerin bütünü” ile “işaretlerin nerelerde olduklarını ayırmaya, onları işaret olarak ihdas eden şeylerin neler 
olduklarını tanımlamaya, bağlarının ve bağlantılarının yasalarını öğrenmeye olanak veren bilgi ve tekniklerin 
bütünü” olarak birbirinden ayıran Michel Faucault (2017: 62), bu haliyle biçim düzey incelemeyi ve derin 
düzey incelemeyi de Greimas’ın tablosuna yakın bir anlamda konumlandırmış olur. Ona göre “yorum hiç 
bitme”yecek bir eylemdir. Yorum, “var olan söylemin” yanı sıra “başka bir söylemin doğumuna” sebep 
olmaktadır (2017: 78). Bunun gerçekleşmesi için ise ön şart olarak okunan ve “şifresi çözülen” bir dilin varlığı 
gereklidir. Dolayısıyla semiyoloji ve yorumbilim birbirinden ayrılamaz bir bütün olarak karşımıza çıkmaktadır. 
27 Greimas’ın yerdeşlik kavramı ile ilgili daha geniş bilgi için bkz.: Yalçın, M. (2010). Şiirin Ortak Paydası I, 
Şiirbilime Giriş. İstanbul: İkaros, s.151-154. 



 18 

Greimas’ın göstergebilime katkılarından bir diğeri28 anlatıların derin düzey çözümlemesine 

yönelen göstergebilimsel dörtgen’dir. Tahsin Yücel’in belirttiği üzere anlamsal yapıların 

“örgenlenimi”, yani birbiri ardına metnin iç ve dış yapısında dizimlenen anlamlar olarak iki 

düzlemde karşımıza çıkar: 

 

“1) içkin ve derin düzeyde eklemlenen temel örgenlenim; 

 2) içeriği belirim düzeyinde yer alan yüzeysel örgenlenim.” 

 

İşte, anlamın temel örgenlenimini ortaya çıkaracak olan da göstergebilimsel dörtgendir 

(Yücel, 2015: 135). Göstergebilimsel dörtgenin oluşumu şu şekildedir:29 

 

Göstergebilimsel bir dizge olarak nitelendirilebilecek olan ve “içeriğin tözü” denilen anlam 

ekseninde “A anlamı” (A1) ile bunun kesin bir şekilde yokluğunu belirten “A anlam 

yokluğu” (A2) içeriğin biçim düzleminde şöyle belirir: 

 

A1    A2 

 

Yukarıdaki iki göstergebirimcik birbirine karşıt olarak benimsendiğinde her ikisi de 

kendileriyle çelişkin olan iki terimin varlığını belirleyecektir: 

   

A2               A1 

 

Bu durumda ortaya şöyle bir dörtgen çıkacaktır: 

A1    A2 

 

 

A2    A1 

                                                        
28 Araştırma sahamızın dışında kaldığı için değinmediğimiz ancak göstergebilim sahasında önemli bir yeri olan 
eyleyenler modelinin de Greimas’ın bir çalışması olduğunu belirtmek gerekir. Propp’un çalışmalarını 
sadeleştiren Greimas birbiriyle bağlantılı altı eyleyen tespit eder: gönderen / gönderilen, yardım eden / karşı 
çıkan, özne / nesne. Greimas’ın eyleyenler modeli ile ilgili daha geniş bilgi için bkz.: Yücel, T. (2015). 
Yapısalcılık. İstanbul: Can, s. 145-158.; Moran, B. (2002). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul: İletişim, 
s. 194-196.; Uçan, H. (2006). Yazınsal Eleştiri ve Göstergebilim. Ankara: Hece, s. 101-106. 
29 Göstergebilimsel dörtgenin oluşumu anlatılırken şu eserlerden faydalanılmıştır: Yücel, T. (2015). 
Yapısalcılık. İstanbul: Can, s. 135-139.; Yalçın, M. (2010). Şiirin Ortak Paydası I, Şiirbilime Giriş. İstanbul: 
İkaros, s.155-157.; Erkman Akerson, F. (2005). Göstergebilime Giriş. İstanbul: Multilingual, s. 150.153. 



 19 

 

Bu dörtgende A1 / A1 ile A2 / 𝐴2 bağlantısı her iki terimin bir arada 

bulunmadığını/bulunamayacağını gösterir. Bu “yok etmeye değilleme işlemi (opération de 

négation)” denir. Bu dörtgenin yatay ve düşey düzlemleri ise karşıtlık (A1 / A2, 𝐴2 / A1) ve 

içerme (𝐴2 / A1, A1 / A2) bağıntılarını ortaya koyarken çapraz oklar ise çelişkinlik (A2 / 𝐴2,  

A1 / A1) bağıntısını ortaya koyacaktır: 

 

A1    A2 

 

 

A2    A1 

4. Şekil: Göstergebilimsel dörtgen 

 

Tahsin Yücel “yaşam” ve “ölüm” göstergebirimcikleri etrafında göstergebilimsel dörtgeni 

şu şekilde örneklendirmektedir: 

 

           yaşam            ölüm 

A1    A2 

 

 

A2    A1 

           gençlik            yaşlılık 

 

Yukarıdaki şekilden hareketle; 

A1 / A2 karşıtlık ekseni 

A2 / A1 alt karşıtlık ekseni 

A1 / A1 ile A2 / A2 çelişkinlikler ekseni 

A2 / A1 ile A1 / A2 bütünleyiciler ekseni olarak tanımlanabilir. 

 

Kuşkusuz bir şiir veya anlatının hem derin hem de yüzeysel düzeyi mevcuttur. 

Araştırmacılar bu düzeylerden herhangi birini tercih ederek kendi içinde tutarlı bir bütün 

elde edebilirler. Ancak Tahsin Yücel’in de Greimas’tan alarak belirlediği üzere birbirinden 



 20 

bağımsız olmayan ve hatta birbirini bütünleyen bu düzeyler birlikte incelenmelidir. Zira 

“derin düzey çözümlemesiyle yüzeysel düzey çözümlemesi de bütüncül bir araştırmanın 

birbirini bütünleyen evreleri olarak” düşünülmelidir (2015: 181-182). 

 

 

1.1.2.2. Julia Kristeva 

 

Jacques Derrida, Ph. Sollers ve Roland Barthes gibi kuramcıların katkı sağladığı ve Tel Quel 

dergisindeki yazıları dolayısıyla Tel Quel topluluğu olarak anılan topluluğun ortak 

düşüncesi “betiği bir üretkenlik (productive) ilkesi olarak kabul etmektir.” (Yalçın, 2010: 

159) 

 

Topluluğun öncüsü kabul edilen Julia Kristeva (d. 1941) Eleştirel Bilim ve/ya da Bilimin 

Eleştirisi adlı yazısında göstergebilimi “araştırmaya açık bir yol, kendi kendine gönderme 

yapan sürekli bir eleştiri” (Kristeva, 1982: 134) olarak tanımlar. Kristeva’nın çalışmaları ilk 

önce M. Bahtin’in diyalojizm kavramını ve Noam Chomsky’nin “dönüşümsel çözümleme”30 

kavramını temele alan metinlerarasılık üzerine yoğunlaşır. Buna göre her metin kendisinden 

önceki metinlerle iç içe durumdadır. Ancak bu, bir metnin sürekli olarak yinelenmesi olarak 

değil bir “yer (ya da bağlam) değiştirme” işlemi (Aktulum, 2000: 43) olarak görülmelidir.31 

 

Kristeva’nın göstergebilimine bir diğer katkısı göstergeçözüm kavramında ifadesini bulur. 

Charles E. Bressler Literary Criticism adlı çalışmasında Kristeva’nın Freud ve Lacan’ın 

çalışmalarından etkilendiği ve ayrıldığı yönleri açıklar. Kristeva antropoloji, psikoloji 

dilbilim gibi pek çok bilim dalına ait kavramları ödünç almış ve göstergeçözümü 

(=semanalaysis) geliştirmiştir. Buna göre gösterge sözcüğünü Lacan’ın iddia ettiği gibi 

sembolde değil bizzat dilin kendi varlığında görmeli ve çözümlemeyi de buna göre 

yapmalıdır (2007: 159). 

 

Tahsin Yücel, Eleştiri Kuramları adlı çalışmasında bu kavramın Noam Chomsky’nin 

“üretici dilbilgisi” ve Lacan’ın “ruhçözümleyim”i olmak üzere iki temele dayandığını 

                                                        
30 Chomsky’nin “üretici-dönüşümsel dilbilgisi” kavramı ile ilgili daha geniş bilgi için bkz.: Sözer, E. (1999). 
Yirminci Yüzyıl Dilbilimi, B. Vardar (ed.), Noam Chomsky (s. 272-276). İstanbul: Multilingual. 
31 Metinlerarasılık hakkında daha geniş bilgi için bkz.: Aktulum, K. (2000). Metinlerarasılık. Ankara: Öteki. 



 21 

söyler. Metni sürekli olarak yeniden üretilen bir yapı olarak gören Kristeva’nın kuramı iki 

temel üzerinden ilerler: “ürem-metin” [üretici metin] (géno-texte) ve “olgu-metin” [üretilmiş 

metin] (phéno-texte). Yücel, Kristeva’nın ortaya koyduğu bu iki kavramın içeriklerini dört 

maddede belirlemeye çalışır: 

 

“1. Ürem-metin, hem yazılı bir metin olan olgu-metinde belirebilecek anlamların 

sonsuzluğu, hem de bu anlamaların oluşum işlemidir, 

2. Metnin içerdiği sonsuz üretim, değişim ve değiştirim, anlamdan öncedir; 

çünkü ona bağlı olmadan, öğelerden doğar. Yani bir tümce söz konusuysa, 

çağrıştırabileceği anlamlar, anlam kırıntıları tümcenin bütününden önce gelir. 

3. Ürem-metinde öznenin yok olması ya da tersine toplanıp doğması, bir bakıma 

bir öznenin yerini, yani olgu-metnin üzerine eğilen herkesin ondan kendine göre 

bir anlam (ya da anlamlar) üretmesidir. 

4. Her özne her olgu-metinden kendine göre anlamlar üretebildiğine, gene her 

özne hep oluş durumunda bulunduğuna göre metin değişken bir veridir, sürekli 

değişir.” (2012: 90) 

 

Mehmet Yalçın, Greimas’çı göstergebilim ile Kristeva’nın göstergeçözümünün 

birbirlerinden önemli ölçüde farklılaştıklarını saptayarak şunları söyler: “Her ikisi de derin 

bir çözümlemeye yöneliktir ama birincisi çözümlemenin her aşamasında sıkı bir yapılaşmayı 

izlerken, ikincisi her yapılaşmayı bir sapma olarak kabul eder.” (Yalçın, 2010: 161) Yücel 

de Coquet’nin eleştirilerini haklı bularak Kristeva’nın kuramının pek çok soruyu yanıtsız 

bıraktığını, öznel değerlendirmeler yığını olarak önümüzde durduğunu ve kişisel 

çağrışımlardan başka bir şey olmadığını belirtir (2012: 91).32 

 

 

1.1.2.3. Roland Barthes 

 

1953 yılında yayımlanan Yazının Sıfır Derecesi (le Degré zéro de l’écriture) adlı eseriyle 

göstergebilim alanında kendisini göstermeye başlayan Roland Barthes (1915-1980), bu ilk 

çalışmasında yazıyı ve yazı dilini tanımlamakla işe başlar. Ona göre her yazı dili “bir şeyler 

                                                        
32 Julia Kristeva’nın çalışmalarını, etkilendiği kaynakları ve etkileri üzerine geniş bir yazı için bkz.: Roudiez, 
L.S. (1980). Desire in Language, In L.S. Roudiez (ed.), Introduction, New York: Columbia Universty, s. 1-20. 



 22 

göster”mektedir. “Ak yazı”33 ile “konuşma yazısı” kavramları üzerinde duran Barthes, 

“dilden ve biçemden bağımsız bir biçimsel gerçeğin varlığını” kesinlemeye çalışır (2009a: 

9-16). Biçemi dikey, sözü ise yatay bir yapıda kabul eden Barthes’a göre söz “izsiz ve 

gecikmesiz bir aktarım” iken, biçem ise “yazınsal amaçla yazarın tensel yapısı” arasında bir 

“denklem”dir. Böylelikle biçem ve dil çevreni içerisinde yazarın sınırları çizilmiş olur. 

Araştırmacının yapması gereken ise işte bu çevreni belirlemek ve incelemek olmalıdır. 

 

“Düzyazı” ile “şiirsel bir yazı”yı birbirinden ayıran ve ardından şiirsel bir yazının olup 

olmayacağını tartışan Barthes, M. Jourdin’in “çifte denklem”ini örnek olarak gösterir 

(2009a: 38): 

 

“Şiir= Düzyazı+a+b+c 

Düzyazı= Şiir-a-b-c” 

 

Barthes’a göre bu denklemden çıkarılabilecek en önemli sonuç şiir’in düzyazı’dan her 

zaman farklı olduğudur, ancak bu farklılık özsel değil nicelikseldir. Ayrıca “başkalıklarının 

göstergelerinden bile vazgeçebilecek ölçüde” büyüktür. Ancak burada klasik şiir ile çağdaş 

şiir farkını da belirlemek gerekir. Olabildiğine soyut olan klasik şiir “eski bir kurallar 

bütününü düzenlemek” ve bağıntının “özlülüğünü kusursuzlaştırmak” amacındayken çağdaş 

şiir “dilin kendiliğinden işlevsel yapısını yık”an, bağıntıların gerçekliğini değil ezgisini 

“alıkoyan” bir şekilde karşımıza çıkar. Dolayısıyla şiirsel bir yazıdan söz etmek zordur, 

ancak bahsedilmesi gereken şey “şiir dili”dir (2009a: 44). 

 

Roland Barthes, 1954 yılında yayımlanan Michelet ile göstergebilim alanında bir yöntem 

kurma çabası içinde olduğunu göstermiş olur. Burada fikirle yaşamı karşılıklı açıklamak 

yerine bir “izlekler bütünü” ortaya çıkarmak gerektiğini savunur. Tahsin Yücel’in sunuşta 

belirttiği üzere “yapı”ya ve “birlik”e ulaşmak isteyen Barthes, daha çok “duyum düzleminde 

yer alan bir izlekler bütününün ögeleri arasında kurulan bağlantılar aracılığıyla” dilin ve 

dolayısıyla var oluşun açıklamasına ulaşmaya çalışır (Barthes, 2009b: 27). Ona göre eleştiri, 

bir bilim değildir. “Biri anlamları inceler, öteki anlam üretir.” (Barthes, 2016: 56) 

                                                        
33 Bu kavram Tahsin Yücel’e göre arılığı değil yokluğu göstermekte iken (Barthes, 2009: 16 [dipnot]); Mehmet 
Rifat’a göre ise “tam bir yansızlığın göstergesidir” (Rifat, 2008a: 182). 



 23 

Dolayısıyla eleştirinin yapıtla ilgisi, anlamla biçimin ilişkisidir. Eleştirmen ise yapıtın 

biçiminden anlam üretmektir. 

 

İlk iki eserinde J. P. Sartre ve Gaston Bachelard’ın tesiri görülen Barthes, 1963 yılında 

yayımlanan Racine Üzerine (Sur Racine) ve bu eser yüzünden yoğun eleştirilere maruz 

kaldığı için yazılan Eleştiri ve Hakikat’te “yazınbilim, eleştiri, okuma gibi yazınsal metne 

yaklaşım biçimlerini de” göstermiş olur (Rifat, 2009a: 184). 

 

Çalışmalarını bir “serüven” olarak niteleyen Barthes, bu serüveni üç evreye böler: “hayranlık 

evresi”, “bilimsellik evresi” ve “metin evresi”. Bu evrelerin ilki yukarıda sayılan çalışmaları 

içerirken ikinci evrede Communications dergisinin dördüncü sayısına yazdığı sunuş yazısı 

dikkati çeker. Bu yazıda Saussure’ün, daha önce belirttiğimiz, dilbilim ve göstergebilim 

arasındaki bağıntısını tersine çevirir. Ona göre Saussure’ün “dilbilim, genel göstergeler 

biliminin yalnızca bir dalıdır” sözü hatalı bir önermedir. Zira tüm göstergeler bir şekilde 

dille ilişkilidir, dille bağlantı içerisindedir. Aynı şekilde nesne kümeleri de dizge haline yine 

dille gelebilirler. Dil bu kümeleri bir taraftan “gösterenlere ayırır”ken diğer taraftan 

“gösterenleri saptar”. Sonuç olarak dil olmadan görüntüler veya nesneler dizgesi oluşturmak 

imkânsız hale gelir. Bu ise gösterilenler dünyasının aslında dilin dünyasından başka bir şey 

olmadığını gösterir (Barthes, 1982: 131-132). Barthes, buradan hareketle, dilbilimin 

göstergebilimin bir alt dalı değil; aksine göstergebilimin dilbilimin bir alt dalı olması 

gerektiği sonucuna varmaktadır.34 

 

1964 yılında yayımlanan Göstergebilim İlkeleri (Eléments de Séemiologie) ise Saussure ve 

Hjelmslev’in ortaya attığı kavram ve görüşlerin açıklanıp ileriye götürülmeye çalışıldığı bir 

çalışma olarak karşımıza çıkar. Barthes burada gösteren ve gösterilenin “derinlikli” 

okumaları sağlayan bir yapı olarak görür (2012: 53). Anlam da ancak bir “eklemlenme”den 

doğar. Bir başka deyişle anlam gösteren ile gösterilenin “eşzamanlı bölümlenişinin” 

ürünüdür. 

 

Barthes’a göre göstergebilimsel araştırmanın amacı “anlamlama dizgelerinin işleyişini 

belirleyip ortaya koymak”tır. Bunu yapabilmek için ilk önce yapılması gereken sınırlayıcı 

                                                        
34 Julia Kristeva da Barthes’ın bu görüşünü haklı bulur: Kristeva, 1982: 133. 



 24 

bir ilkeyi, yani “belirginlik ilkesi”ni benimseme zorunluluğudur. Bu ilke “çözümlenen 

nesnelerin anlamlamasıyla” ilgilidir. Bu aşamada araştırma konusu yalnızca anlam 

bakımından incelenmeli; bu yapılmadan ruhbilimsel, fiziksel, toplumbilimsel vb. 

incelemelere başvurulmamalıdır. Böyle bir inceleme şüphesiz içkin gözlem yapmayı 

gerektirir. “Dizgenin sınırları” başlangıçta tam olarak belirlenemeyeceği için bu içkinlik 

ayrışık bir yapı arz edebilir. Ancak bu durum bütüncenin belirlenmesi gerekliliğini ortadan 

kaldırmaz. “Çözümlemecinin yöneleceği belgeler bütünü” olarak tanımlanan bütünce; elden 

geldiğince türdeş olmalıdır. Ancak “önce, tözün türdeşliği” daha sonra da “zamansallığın 

türdeşliği” söz konusudur. İlke olarak buradaki bütünceleri artsüremli değil eşsüremli olarak 

seçmek gerekmektedir (Barthes, 2012: 87-89). 

 

Görüldüğü üzere Barthes şiir dili ile bu dil dışındaki dilleri birbirinden ayırmakta biçimsel 

ve tözsel farklılıklarını eşsüremli ve artsüremli örneklerle açıklığa kavuşturmaya 

çalışmaktadır. Ancak Mehmet Yalçın (2010: 131) bu kuramın somut bir dayanağının 

olmadığını söylemektedir. 

 

Barthes’ın “metin” döneminin bir başka çalışması 1966 yılında yayımlanan Anlatıların 

Yapısal Çözümlemesine Giriş (Introduction a l’analyse structrale des récits)’te “anlatı” 

(narrative) kavramını kullanarak bu kavramın tanımını yapar. Ona göre bir anlatının 

anlamlandırılabilmesinin ilk kuralı onu kesitlere ayırmaktır. Bir anlatının anlaşılması 

yalnızca “öykünün çözülüş sürecini” izlemekle değil aynı zamanda onun “katlar”ını 

görmekle mümkün olacaktır. 

 

Anlatının kesitlere ayrılmasında dikkat edilmesi gereken husus dağılımsal işlev ve 

bütünleşme işlevlerini (Barthes sırasıyla işlev ve belirtiler olarak adlandırır) belirlemek 

olmalıdır. İşlevler düzdeğişmeceli bağıntısal öğeleri, belirtiler ise eğretilemeli bağıntısal 

öğeleri içerirler. Görüleceği üzere belirtiler daha gücül bir yapı arz etmektedir. 

 

Barthes, kesitlerin yapısını belirledikten sonra anlatının kişisi, durumu, mimesis kavramı, 

özne sorunu gibi bahisler açarak yapısal çözümlemenin aşamalarını gösterir (2012: 101-

137). 

 



 25 

Saussure, Hjelmslev ve Greimas’çı çalışmalarla beslenen bu dönemden sonra Balzac’ın 

Sarrasine adlı öyküsünü kesitlere ayırıp incelediği S/Z adlı çalışmasıyla Barthes’ın, Lacan’ın 

psikanalizmi ile temellenen Tel Quel topluluğuna yaklaştığı görülür. Sade Fourier Loyola 

adlı çalışmasıyla beraber Barthes’a göre metnin eleştirisi/çözümlemesi’ni yapan da bir metin 

yazdığının farkında olmalıdır. Son yıllarda kaleme aldığı Bir Aşk Söyleminden Parçalar ve 

Yeni Eleştirel Denemeler adlı eserlerde ise hem göstergebilimden hem de Tel Quel 

topluluğundan uzaklaştığı ve “haz” kavramına yöneldiği görülmektedir. 

 

 

1.1.2.4.Umberto Eco 

 

Çağdaş göstergebilimin öncülerinden Umberto Eco (1932-2016), Tel Quel dergisinin 

yayımlanmaya başladığı yıllarda yazılmaya başlanan ve 1962 yılında yayımlanan Açık Yapıt 

(Opera Aperta) adlı eserini göstergebilim öncesi bir metin olarak görür. Umberto Eco, Lévi-

Strauss’u hiç okumamış olduğunu, Saussure’ü “şöyle bir karıştır”mış, Barthes’ı ise yalnızca 

arkadaşı olarak bildiğini ifade eder (Eco, 2016: 37). Ancak göstergebilimi tanıdıkça 

Jakobson, Morris, Barthes gibi isimlerin üzerindeki tesirini de kabul edecektir. 

 

Açık Yapıt’taki “deneme”lerin öncelikli konusunun, özellikle şiirde, yapıtın katmanları 

vasıtasıyla ortaya koyduğu “olgular” olduğunu belirten Eco (2016: 39) Rus biçimcilerine 

yaklaşarak her sanat yapıtının kendisine has biçimsel yapısıyla dünya ve insana baktığını 

söyler (2016: 40). 

 

Eco, “açık yapıt”la sanatkârın verdiği metin ve/veya alt metinlerin hiçbir zaman tek bir 

anlam ifade edecek şekilde düzenlenmemesini, “hiçbir ansiklopedide bulunma”yan, hiçbir 

“ilâhi düzene dayanma”yan biçimde verilen; yerleşik değer ve dogmaların yerini “olumlu 

anlamda” belirsizlik üzerine kurulmuş bir dünya olarak görür (2016: 74). Eco açık yapıtların 

özelliklerini şu dört maddede özetler: 

 

“1) Açık yapıtlar hareket ettikleri ölçüde, yapıtı sanatçıyla birlikte yaratmaya 

davet eder; 2) daha geniş bir çerçevede (türler içinde bir alt tür olarak ‘hareketli 

yapıt’ anlamında) fiziksel olarak tamamlanmış olmalarıyla birlikte yine de 

muhatabın keşfetmesi gereken ve tüm uyaranların algılanması sürecinde seçmesi 



 26 

gereken sürekli olarak yeni içsel ilişkilerin doğmasına ‘açık’ yapıtlar vardır, 3) 

her sanat yapıtı, gerekliğin poetikasına açık veya örtük bir biçimde uygun olarak 

yaratılmış olsa bile temelde her biri başka bir bakış açısıyla, farklı bir kişisel 

zevkle, farklı bir icrayla yapıta yeniden yaşam veren sonsuz farklı biçimde 

okumaya açıktır.” (2016: 93) 

 

Dolayısıyla “açık” bir yapıt her okuyucu tarafından yeniden yorumlanabilecek, yeniden 

anlamlandırılabilecektir. Eserin üretiminin tamamlanmadığı bu yapıtlarda okuyucu bir 

şekilde anlamlamanın öznesi konumuna gelir. Bu açıdan bakıldığında açıklık, “estetik 

zevkin temel şartı” haline gelir (2016: 120). Ayrıca açıklık yalnızca metnin kendisindeki bir 

ifade biçimi değil, aynı zamanda çözümleyicinin “açık uçlu” okumasına yönelik imkân 

veren bir etkinliği de göstermektedir. 

 

Yukarıdaki çalışmasından sonra göstergebilim alanında çalışmalara devam eden Eco, 

alımlama göstergebilimi üzerine yoğunlaşır. 1985 yılında yaptığı Alımlama Göstergebilimi 

Üstüne Notlar adlı çalışmasında metnin “hermetik-simgesel” okunuşu üzerine durur. 

Metinde yazarın ne söylediğinden çok metnin ne söylediğinin önemli olduğunu söyler 

(1991: 23-25). Eco’ya göre “yorumlamanın yazarın amacına bağımlılığını ilke olarak öne 

süren bir göstergebilimle uyum içinde olan sanatsal metinlerin sonsuz yorumlanabilirliğine 

ilişkin bir estetiğin varlığından söz et”mek mümkündür (1991: 26). Ancak burada Eco’nun 

metnin yorumlanmasında “anlamsal yorum” ile “eleştirel yorum” ayrımına dikkat çektiğini 

de unutmamak gerekir. Eco, metnin anlamlanması noktasında okuyucunun (veya alıcının) 

anlam yükleme sürecini; eleştirel yorumlamada (göstergebilimsel yorum) ise “metnin hangi 

yapısal nedenlerle” hangi anlamı üretebileceği konusunu anlar (1991: 31). 

 

Peirce, Sauusure ve Jakobson’ın görüşlerini temel alarak hazırladığı A Theory of Semiotics 

(Göstergebilimin Bir Teorisi)’te göstergebilimi “işaret olarak kabul edilebilecek her şeyle 

ilgili” bir bilim olarak tanımlar (1976: 7). Kitabın yazıldığı dönem itibariyle bir “çalışma 

alanı” olarak görülen göstergebilim, bir “disiplin” olmak zorundadır. Bunun yapılabilmesi 

için içerdiği parametrelerin ne olduğu belirlenmelidir. İletişimden politikaya kadar 

göstergebilimin inceleme sahasına giren pek çok alan hakkında görüşlerini sunan Eco, bu 

çalışmasından sonra 1984 yılında gösterge, metafor, izotip, kod vb. gibi göstergebilimin 

temel kavramlarını içine alan; daha çok Peirce’ün göstergebilim üzerine görüşleri ile 



 27 

Lacan’ın çalışmalarını birlikte okuyan Semiotics and the Philosophy of Language 

(Göstergebilim ve Dil Felsefesi) adlı çalışmasını yayımlar. Göstergebilimin hakikaten bir 

bilim olup olmadığını (1984b: 7) sorgulayan Eco, onun felsefe ile olan ilişkisini Peirce 

üzerinden değerlendirir. Göstergebilimin anlamlamaya bakan yönünü ise daha çok Lacan’ın 

görüşleri üzerinden temellendirmektedir. 

 

Harvard Üniversitesinde verdiği seminerlerden oluşan ve dilimize Anlatı Ormanlarında Altı 

Gezinti adıyla çevrilen kitabında yazar daha önce Lector in Fabula’da35 (Anlatıdaki Okur) 

değindiği örnek okur (model reader) kavramını geliştirir. Burada örnek okur’u ampirik 

okur’dan ayırır ve onu örnek yazar’la birlikte anlatır. Buna göre örnek okur ve örnek yazar 

“işbirliği” içinde ve ancak okuma aşamasında “karşılıklı olarak tanımlanan iki imge”dir 

(2009: 35). Yalnızca kurgusal metinler için değil her tür metinde karşımıza çıkabilen bu 

ilişkide her iki kavram birbirini karşılıklı kurarak var olur. 

 

 

1.2. Çalışmanın Yöntemsel Yaklaşımı 

 

Avrupa ve Amerika’da iki ayrı koldan ilerlediğini söylediğimiz göstergebilim, şüphesiz, 

yukarıda isim ve çalışmalarıyla zikredilen bilim insanlarının çalışmalarının çok ötesine 

geçmiştir. Thomas Sebeok’dan Andre Martinet’e, Rastier’den Landowski’ye değin pek çok 

araştırmacı ve bilim adamı göstergebilime katkıda bulunmuştur. Elbette görüş ve 

yöntemlerini izah etmeye çalıştığımız bu isimler göstergebilimin oluşmasında ve bir bilim 

dalı olarak göstergebilimin edebiyat araştırmalarına kaynaklık etmesinde ilk ve temel 

isimleri oluşturmaktadır. Bununla beraber izleyeceğimiz yöntem daha ziyade bu saydığımız 

isimlerin görüşleri üzerinden ilerleyecektir. 

 

Çalışmamızın temeli “bir edebi eser içerden mi yoksa dışardan mı incelenmelidir?” sorusunu 

temele alarak işe başlamaktadır. Şüphesiz sanatçının yetiştiği devrin ve muhitin, öte yandan 

şahsi hayatının ve mizacının bir eserin vücut bulmasında etkisi büyüktür. Ancak bu 

saydığımız hususiyetler bir sanat eserini bütünüyle açıklamada ne kadar yetkin ve tarafsız 

                                                        
35 Eco burada öyküyü kendisine sunulan şekliyle takip eden naif okur; öyküde ne olduğunu merak eden, 
kendisine verilen bilgilerden hareketle düşünen ampirik okurdan bahsederek örnek okurun ayrılan yönlerini 
belirlemeye çalışır. Daha geniş bilgi için bkz.: Eco, U. (1984a). The Role Of Reader, Explorations in the 
Semiotics of Texts. Bloomington: Indiana University, pp. 204-207. 



 28 

olabilir? Malzemesi sözcükler olan estetik bir varlığın, iç ve dış yapılarıyla göstergesini yine 

kendinde arayan ve bulabilen bir çalışma yöntemi doğru bir sonuç elde edebilir. Öte yandan 

sanatkârın kendisinin bir eserin oluşmasında yegâne varlık sebebi olarak görülmesi, eseri 

geride bırakan bir çalışmaya zemin hazırlayacağı gibi kişisel beğeniler veya olumsuz 

tutumlar gibi objektif tutumu yaralayacak bakış açılarına kapı aralayacaktır. Çalışmamız 

yapıtı hem kendi kendisine yeten müstakil bir varlık olarak kabul edip araştırma nesnesi 

haline getirebilecek hem de ona olabildiğince tarafsız yaklaşabilecek bir yöntemi, 

“göstergebilimi”, incelemenin merkezine oturtmaktadır. 

 

Temeli dilbilime dayanan göstergebilim günümüzde gelişimini devam ettirdiği gibi etki 

alanını da hızla genişletmekte ve yalnız yazın alanında değil mimariden reklam sektörüne 

kadar pek çok alanda kendisine araştırma nesnesi bulmaktadır. Roland Barthes’ın çizdiği 

çerçeveyle işaret edecek olursak inceleme nesnesi olarak aldığımız şiirler bütününü 

yorumlarken “ona (az ya da çok temellendirilmiş, az ya da çok özgür) bir anlam kazandırmak 

değil, tersine onun hangi çoğuldan oluştuğunu saptamak” (Barthes, 2016: 17) ve dolayısıyla 

onun anlamlarının çoğaltılması değil çoğulluğunun varlığının kesinlenmesi çalışmamızın 

çizgisini oluşturmaktadır. 

 

İnceleme nesnesinin kendisi ile bu nesnenin incelemesinden doğan sonuçların ifade edilmesi 

birbirinden apayrı iki eylemdir. Dolayısıyla böyle bir yaklaşım malzemesi dil olan estetik 

bir ürünün incelenmesinde bir üst-dil’i zorunlu kılmaktadır. Bu açıdan Greimas gibi 

göstergebilimcilerin kullandığı terimlere sık sık müracaat edilmiştir. Ancak çalışmamızda 

kullanılan dilin yine göstergebilime ait kavramları Türkçede genel kabule uygun olanlardan 

seçilmesine özen gösterilmiş, gerekli görülen yerlerde araştırmacılara kolaylık sağlaması ve 

olası anlam karışıklıklarını önlemesi için parantez içinde sözcüğün İngilizce veya Fransızca 

karşılığı da eklenmiştir. 

 

Saussure, gösteren ve gösterilenin birbirini biçimlendirdiğini söylemektedir. Bu açıdan 

yazınsal göstergebilim incelemeleri de “anlatım düzlemi” ve “içerik düzlemi” olarak iki 

boyut üzerinde ilerlemektedir. Tevfik Fikret’in şiirlerini incelerken gösteren ve gösterilenin 

birbirini oluşturması gibi içerik ve anlam düzeylerinin birbirini biçimlendirebileceği 

düşünülmüş, sesbirimciklerden göstergebirimciklere değin bütün birimler bir arada 

değerlendirilmeye çalışılmıştır. 



 29 

 

Tevfik Fikret’in şiirleri bahsedilen bu iki düzeyde de incelenmiş ve şiirlerin anlamsal evreni 

bu iki düzeyin oluşturduğu göstergelerden hareketle okunmaya çalışılmıştır. Biçimsel 

düzeyde şiirlerin kelime sıklıkları belirlenmiş, belirlenen bu sıklıkların içerik düzlemine olan 

etkisi de tartışılmıştır. Bununla beraber biçimsel düzeyde aliterasyon, asonans, biçemle ilgili 

metaforlar, yan anlamlar ve özne-fiil ilişkileri gibi ortak ve sıklıkla ortaya çıkan anlatım 

özellikleri ortaya çıkarılmıştır. Kendi görüşünü “kısaca ‘insan kendi dilinin toplamıdır çünkü 

insan bir işarettir’ diyen Peirce’ün tezinin genişlemesi” (Danto, 2012: 227) olarak belirten 

Arthur C. Danto’nun da dikkat çektiği üzere sanatsal söylem düzeyi ile bilimsel söylem 

düzeyi aynı “düzen”dedir. Dolayısıyla “söylem belli bir tavrı sorgulamadan önce izleyicilere 

(okuyuculara) bildirir ve belli doğruları bildirmek dışında hiçbir şey amaçlamaz.” (2012: 

187). Danto’nun belirlemesi, kendisini Peirce’e yaklaştırıyor olsa da Greimas’ın sık sık 

dikkati çektiği üzere şiirlerin derin düzeyi ve imge yapıları ile ilgili net bilgiler veremeyeceği 

gerçeğini vurgulamaktadır. Çalışma boyunca bu dikkatler gözden uzak tutulmamaya 

çalışılmıştır, ancak öte yandan özellikle sözlükbirimsel düzeyde kelimenin kullanım alanları 

ve tematik değerlerini görmede yol açıcı olduğu çalışmamız boyunca görülmüştür. 

 

Anlatım düzlemindeki bu açıklamalar için Gül Işık, Greimas’ın Sémantique Structurale adlı 

eserinden çevirerek 166. sayfasından şu alıntıyı yapmaktadır: 

 

“Öyleyse diyebiliriz ki, bir bütüncenin tanımlanması, yinelemelerden yola çıkıp 

döküm listeleri oluşturulduğu; hatta yine sınıflardan oluşan sınıflarda 

birleştirildiği ve betiğin anlamsal küçük-evreninin yapısal modeline vardığı 

ölçüde anlamsal nitelik taşır. Fakat tanımlamanın bu yukarı doğru çıkan devresi 

bir de aşağı doğru inen devre ile tanımlanabilir, hatta bazen bu tanımlama 

gereklidir de; bu ikinci evrenin görevi, değişmez modelden yola çıkarak, daha 

önce her etapta bırakılmış olan değişkenleri bir araya getirmek ve onları 

sistematik ya da morfematik yapılar, yani hiyerarşi içinde kendilerinden üstün 

durumda bulunan yapıların işleyişini ve verimi açıklayabilecek nitelikte alt-

modeller biçimine sokmak olacaktır.” (Işık, 1978: 9) 

 

Öneminden dolayı uzunca tuttuğumuz alıntının son kısmında Greimas’ın bahsettiği stilistik 

çalışmanın doğruluğunu anlam’da aradığı anlaşılmaktadır. Buradaki korelasyon, 



 30 

göstergebilimin temeline konulmuş olan anlambirimciklerin birbiriyle sıkı bir ilişki içinde 

olduğu gerçeğine dayanır. Dolayısıyla bu sıkı anlam ilişkisi tutarlı bir biçimde 

açıklanmalıdır. “La Sémiotique” başlıklı yazısında Greimas, “gerçekliğini yitirmiş” olarak 

nitelendirdiği klâsik sözbilim (retorik) ve yazınbilim (poetik) yöntemlerinin ve bunların 

kapsamsız bir izlenimcisi deyişbilim (stilistik)’e göre göstergebilimin getirdiği çeşitliği 

çözümleme düzeylerinin (derin düzey, biçimbilimsel-sözdizimsel düzey, betiksel düzey, 

betisel düzey) sayesinde göstergebilimin içerik çözümlemesinin yerini aldığını vurgular 

(Greimas, 1982: 130). Dolayısıyla yapılacak düzey değerlendirmeleri anlatım veya 

biçimbilimsel düzeyin verilerinin derin düzeyde olup olmadığını görmek esasına 

dayanmaktadır. Ancak diğer önemli bir nokta ise bu bağlantının “eşbiçimli” değil “yerdeş” 

olduğudur. 

 

Yüzeysel düzeyden derin düzeye doğru giden çözümlemede ortaya çıkan yerdeşlikler 

(isotopie) bizi incelediğimiz şiirlerin imge evrenine götürecek ve derin düzeyde de bu imge 

düzeyleri incelenecektir. Bu haliyle çalışmanın temel yönteminin tarama, betimleme ve 

çözümleme aşamalarını içeren ve anlama dayanan bir yöntem olduğu söylenebilir. Ancak 

imgelerin incelendiği derin düzeyde göstergebilimin çalışma alanının dışına çıkmadan 

yukarıda sözü edilen isimlerin teklif ve inceleme esaslarına da çalışma boyunca yer 

verilmiştir. Dolayısıyla göstergelerin her iki düzlemini ortaya çıkartacak olan yorumlamada 

psikanalizden dilbilimin verilerine kadar ilgili pek çok disiplin yöntemin sınırları dâhilinde 

çalışma alanında tutulmuştur. Ayrıca çalışmanın hem bütüncül olarak sunacağı yapının tek 

tek ele alınan parçalara da uyarlanabilir olmasına dikkat edilmiştir.36 

 

Çalışmanın sınırlarının çizilmesinde bilginin kümülatif olduğu gerçeği hatırdan 

çıkarılmamıştır. Tevfik Fikret hakkında makale, deneme veya akademik daha geniş 

çalışmalar, sanatçının şiirleri üzerine pek çok ortak kanaat oluşmasını sağlamıştır. 

Çalışmamız bu kanaatlerin tekrarından veya varlıklarının sorgulanmasından ziyade 

göstergebilimin bakış açısından görülen sanatçının şiirindeki anlam alanlarını merkeze 

almaktadır. 

 

                                                        
36 Bu aşamada Gül Işık’ın hazırlamış olduğu Montale’nin Şiir Evreninde Anlamsal Yapılar adlı doktora 
çalışmasından yararlanılmıştır. bkz.: kaynakça. 



 31 

Çalışmamızda şiirlerin genel anlam evrenleri ve imge yapıları belirlendikten sonra inceleme 

alanına giren şiirlerden örnek olarak aldıklarımızı müstakil çalışmalar olarak bölümlerin 

sonlarına ekledik. Bunu yaparken çalışmamız açısından önem gördüğümüz iki husus 

bulunmaktadır: İlki sanatçının bütün şiir evreninde yaptığımız genel çalışmaların müstakil 

bir şiir incelemesinde nasıl doğrulandığını veya genel evrenin küçük evrende nasıl 

göründüğünü görmektir. İkincisi ise göstergebilimin asıl uygulama alanı olan ve eseri bir 

bütün olarak gören anlayışının yüzeysel ve derin düzeyiyle birlikte müstakil bir incelemenin 

nasıl olduğunu göstermektir.37 

 

Şairi yalnızca şiiri gösteren bir adres olarak gördüğümüz çalışmada, üzerinde önemle 

durulan bir başka nokta eserler üzerinde yapılan değerlendirmelerin alınan örneklem 

metinlerden hareketle yapılması değil, çalışma alanına giren tüm şiirlerin incelemeye dâhil 

edilmesidir. Böylece bir izlenimin neticelerini yorumlamak yerine nesnel ve geçerli verilerin 

oluşturduğu bir bütünün ortaya konması amaçlanmıştır. Çalışmamız sanatçıların diğer 

şiirlerini ele alan çalışmalarla birleşecek, dönemin diğer sanatçılarının ortaya koyduğu 

eserlere dair yapılacak çalışmalarla beraber büyük bir şiir evreninin ortaya çıkışında katkı 

sahibi olabilecektir. 

                                                        
37 Çalışmamız boyunca Tevfik Fikret’in şiirleri için mümkün olduğunca gazete ve dergi sayfalarına müracaat 
ederek en doğru bilgiye ulaşmaya çalıştık. Ancak buna imkân olmadığı durumlarda İbrahim Tüzer ve Selçuk 
Atay’ın hazırlamış olduğu çalışmalar ile İsmail Parlatır ve Nurullah Çetin’in çalışmasına müracaat ettik. 
İncelemede eserlerin ele alınışında bahsedilen çalışmaların belirlediği sıralamayı esas aldık. Eserlerin 
künyeleri için bkz.: kaynakça. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BÖLÜM II 

 

ANLATIM DÜZLEMİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 33 

 

 

 

2.1. TEVFİK FİKRET 

2.1.1. Tevfik Fikret Üzerine 

 

Servet-i Fünûn dergisi etrafında toplanan sanatkârların, adlarını yine etrafında toplandıkları 

dergiden aldıkları edebî topluluk içinde, şiir sahasında iki önemli isminden biri Tevfik 

Fikret’tir. Tevfik Fikret, hem şiirleri hem de şiir üzerine yazdığı nesirleri ile geniş bir etki 

alanına sahip olan, devrin karakterini pek çok cepheden şahsında toplamış bir şairdir. 

 

Tanzimat neslinin kendi kendisini yetiştiren sanatçı ve aydınlarına karşılık Servet-i Fünûn  

sanatçıları Galatasaray Sultanisi ağırlıklı olmak üzere bilinçli bir şekilde yetiştirilmiş, yine 

aynı bilinçle Batı ile temas kurmuş bir neslin üyesidirler. Bununla beraber çok erken yaşlarda 

öğrendikleri Fransızca ve diğer Batı dilleri sayesinde Batı edebiyatının inceliklerine nüfuz 

etme imkânı bulmuşlardır. Ayrıca kendilerini, içinde buldukları edebiyat ortamı sayesinde 

klâsik zevkin son ürünlerini de okuma imkânı bulmuşlardır. Tevfik Fikret de bu nesil 

içerisinde hem yetişme tarzı hem de şahsi duyuş tecrübesi ile ayrı bir önemi ve araştırmayı 

hak eder. 

 

Ahmet Cevdet Paşa’nın Arap edebiyatını örnek alarak hazırladığı Belâgat-ı 

Osmâniyye’sinden sonra Recâizâde Mahmut Ekrem Bey’in yazdığı Talîm-i Edebiyat adlı 

eseri Servet-i Fünûn neslinin bahsettiğimiz bilinçli eğitiminde önemli bir yer tutar. Fransız 

retoriğine göre hazırlanmış olan bu eser sayesinde genç sanatçılar, kendi sanat görüşlerine 

uygun bir teori kitabını bulmuş olurlar.1 

 

Nesir sahası ile birlikte düşünüldüğünde edebiyatımızdaki en köklü değişimlerin yapıldığı 

dönem Servet-i Fünûn’dur. Tanzimat sanatçılarının edebiyat konusundaki dualist tavrına 

karşılık Servet-i Fünûn nesli hem biçim hem de içerik noktasında Batıyı tercih etmiştir. 

“Servet-i Fünûn edebiyatı” olarak isimlendirdiğimiz bu dönem ise işte bu tercihin bir neticesi 

olarak edebiyatta esaslı değişiklikler yapma gayretinin mahsulüdür. 

                                                             
1 Talîm-i Edebiyat hakkında kapsamlı bilgi için bkz.: Yetiş, K. (1996). Talîm-i Edebiyat’ın Retorik ve Edebiyat 
Nazariyâtı Sahasında Getirdiği Yenilikler. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi. 



 34 

 

Bilge Ercilasun’un belirttiği üzere (1998: 566)  Mehmet Emin Yurdakul’un 1897-98 Türk-

Yunan Savaşı üzerine yazdığı şiirler, öte yandan Orhun Abideleri’nin okunması gibi 

hadiselerin hiçbiri Servet-i Fünûn neslinin gündeminde olmamıştır. Ancak burada 

sanatçıların estetik görüşlerinin mi yoksa hayata dair aldıkları tavrın mı baskın olduğu iyi 

tespit edilmelidir. Zira bir sanatçının şiirinde toplumsal bir olayı veya ilmî bir gelişmeyi 

işlememiş olması onun bir insan olarak hadiseleri takip etmediğini göstermez. Öte yandan 

sanatında bu hususları işlemiş olması da sanatçıyı değerli veya değersiz yapmaz. Mühim 

olan ortaya konan eserde estetik bir tavrın olup olmadığıdır. Konumuz itibariyle 

sınırlandırarak söyleyecek olursak, her şiir kendi bütünlüğü olan bir eserdir. Bu eserlerin 

toplamı sanatçının büyük evrenini bize sunar. Sunulan bu büyük evrenin başarısı ise küçük 

evrenlerin müstakil olarak başarısına bağlıdır. Bu başarıyı da siyasi-sosyal tavır değil estetik 

tavır belirler. Bu itibarla çalışmamız eseri merkeze alan ve eserden hareket eden bir yöntem 

izleyecektir. Ancak eserin adresi konumundaki şairi kısa da olsa tanıtmak, sanatçı ve eserleri 

üzenine yapılan önceki çalışmaları değerlendirmek çalışmanın bütünlüğü ve okuyucu 

açısından gerekli görülmüştür. 

 

 

2.1.1.1. Sanatı ve Eserleri 
Değil şi’rin -diyorsun- lâyık-ı takdîr… pek doğru! 

Beğenmem yazdığım âsârı, takdîrim demek doğru. 

Fakat hep kendi fikrim, kendi hissim, kendi şi’rimdir! 

Benimdir her ne söylesem gerek yanlış, gerek doğru! 

Kıta / Maarif, 4 Kânunusani 1311 

 

24 Aralık 1867’de doğan Tevfik Fikret, 1888 yılında Galatasaray Sultanisi’nden mezun 

olmuştur. 1895 yılında ise bazı şiirlerine ilham kaynağı olacak olan oğlu Halûk dünyaya 

gelir. Recâizade Mahmut Ekrem’in yönlendirmesiyle Servet-i Fünûn dergisinde, 1896 

yılının sonlarında çalışmaya başlayan Tevfik Fikret; 1901 yılına kadar dergide hem şiirlerini, 

hem de sanat görüşlerini içeren pek çok nesir yazısını yayımlar. 1901 yılından sonra uzun 

bir süre “Âşiyân”da inzivaya çekilir.2 

 

                                                             
2 Tevfik Fikret’in hayatı hakkında daha geniş bilgi için bkz.: Akyüz, K. (1947). Tevfik Fikret. Ankara: Ankara 
Üniversitesi DTCF. 



 35 

Bir imparatorluğun içine doğan Tevfik Fikret, yaşadığı çağ itibariyle bu imparatorluğun 

sürekli toprak kayıpları yaşadığı, ekonomik sıkıntıların katlanarak arttığı, sosyolojik pek çok 

olumsuzluğun gün yüzüne çıktığı bir devreye tanık olur. Bununla beraber Batı’nın kültürü 

daha hızlı, daha geniş ve etkili bir şekilde devletin her alanına ve insanların günlük hayatına 

tesir etmektedir. Böylesine bir ortamda bedbîn ve melankolik bir şair olduğu hakkında genel 

kanaatin olduğu Tevfik Fikret’in bu hususiyeti kimi araştırmacılarca devrin koşulları göz 

önüne alınarak, kimilerine göre ise sanatkârın mizacı ile açıklanmaya çalışılır.3 Oysa ki edebî 

eserde görülen bir melankolik veya bedbîn durum yine o eserin ontolojik bütünlüğü ile 

değerlendirildiğinde anlamlı hale gelecektir. Aynı bakış açısıyla şiir evreninin hâkim 

izleklerini tasnif etme çabaları da yine şiir esas alınarak yapılmalıdır. 

 

Tevfik Fikret’in 1896-1901 yılları arasında yazdığı şiirlerinin biçim ve izlek olarak bir bütün 

halinde değerlendirildiği, bu tarihten önce şiirlerin de klâsik edebiyatın tesirinde olduğu ve 

bu tarihten sonrakilerin ise toplumsal yönü ağır basan şiirler olduğu sıklıkla dile getirilir.4 

Kısmen doğru olan bu ifadelere sanatkârın şiirlerine göstergebilimin işaret ettiği açıdan 

bakıldığında katılmak pek mümkün olmayacaktır: 

 

1334 tarihli Düşünce Nüsha-i Mahsusası’nda “gayr-ı matbu eş’ârı” arasında gösterilen ve  

şairin sanat hayatında erken sayılabilecek olan “İlk Sâniha” adlı şiiri (1334: 3) nazım biçimi, 

vezni ve daha önemlisi izleği ile Servet-i Fünûn yıllarında yazdığı şiirlere oldukça benzerdir: 

 

Bir çiçekten kelebek hâliyle 

Neydi karşımda uçan zıll-ı zarîf? 

Küçücük mirvaha-yı bâliyle 

Okşayıp fikrimi âheste, hafîf 

Bana bir lezzet-i hulyâ verdi... 

 

Aynı şekilde 4 Temmuz 1307 tarihinde “Bir Şiire de Şöyle Başlamıştım” başlığı ile verilen 

şiirinde şairin şiir evreninde geniş bir yer tutan “pür-gubâr u pür-dûd”, “ebr-i gam”, “cûy-ı 

hazîn” gibi yeni terkiplere ve radikal imgelere rastlamak mümkündür. Şairin sanat hayatında 

                                                             
3 Bu konuda daha geniş bilgi ve değerlendirmeler için bkz.: Enginün, İ. (2007). Yeni Türk Edebiyatı 
Tanzimat’tan Cumhuriyet’e. İstanbul: Dergâh, s. 534-551. 
4 Bu konu hakkında daha geniş bilgi için bkz.: Parlatır, İ. (2004). Tevfik Fikret. Ankara: Akçağ, s. 70; Akyüz, 
K. (1995). Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri, İstanbul: İnkılâp, s.96. vb. 



 36 

dili işleyiş tarzında bir değişimin olması tabiidir. Ancak ileride geniş bir şekilde gösterileceği 

üzere sanatçının göstergelerini nispeten erken olan bu şiirinde görmek mümkündür: 

 

Ey bâdiye-i tarâvet-âlûd! 

Ey sâha-i pür-gubâr ü pür-dûd! 

 

Ey mâh ki ebr-i gamla mahsûr! 

Ey bâd ki bî-karâr ü mesrûr! 

 

Ey mezhere-i safâ-nişîmen! 

Ey meşcere-i pür-gıriv ü şîven! 

 

Ey cûy-i hazîn ü şekve-perver! 

Ey zemzeme-i meserret-âver! 

 

Ey hacle-i şevk-i bî-bahâne! 

Ey makbere dönmüş âşiyâne! 

    (s. 138) 

 

Öte yandan sone nazım biçimiyle, 13 Haziran 1312 (25 Haziran 1896) tarihli “Zavallı Evet!” 

şiirinde gazel ve kasidelerden “ne gördünüz” diyen muhatabını dinleyen öznenin, sonunda; 

 

Bununla hükmedin isterseniz garâbetime 

O boş lâkırdıları dinledim de bir müddet, 

Sonunda boynumu büktüm, dedim ki: “Öyle, evet!” 

 

şeklinde biten şiiri bahsettiğimiz genel kanaatlerin sınırlarını epey zorlamaktadır. 

Örneklerini çoğaltmak mümkün olmakla beraber sanatçının şiir evrenindeki 373 şiirden pek 

çoğunda bu durumu görmek mümkündür. 

 



 37 

Galatasaray Sultanisinde öğrenciyken, 15-16 yaşlarında şiire başlayan5 (Kaplan, 1995: 70) 

Tevfik Fikret, ilk şiir kitabı Rübâb-ı Şikeste’yi 1315 (1899) yılında yayımlar. Âlem 

matbaasında yapılan bu baskıdan sonra eser, yine kendi eliyle düzenlediği üç baskı daha 

yapar.6 

 

Rübâb-ı Şikeste; 21 Teşrinievvel 1315’de, Servet-i Fünûn’da yazdığı “Kâri’lerime”7 başlıklı 

şiirle başlar. Arkasından “Hayal-Hakîkat” alt başlığını8 taşıyan Sühâ ve Pervîn manzumesi 

gelir. Tevfik Fikret, Rübâb-ı Şikeste’ye aldığı şiirleri yazılış tarihlerinden bağımsız olarak 

tasnif etmiştir. “Son Nağme” başlıklı şiirden sonra gelen bölüm “Halûk’un Defterinden” 

başlığını taşır ve daha sonra (1327) “Halûk’un Defteri” başlığını taşıyacak olan şiir 

kitabından “Hayat”, “Kocaman Saate”, “İzler”, “Dün Gece”, “Sabah Olursa”, “Mazi...Âti”, 

“Cevab” başlıklı şiirleri içerir. 

 

Rübâb-ı Şikeste’nin diğer bölümü “Hemşirem İçin” başlığını taşır. Aynı başlıklı uzun bir 

manzumeden sonra “Sis-Rücû” başlıklı bölüm gelir. 18 Şubat 1317 (3 Mart 1902) tarihli 

“Sis”  şiiri, İstanbul’un o tarihlerde büyük bir sis tabakasının içinde kaybolmasıyla birlikte 

şairde oluşan intibaları vermesi bakımından önemlidir. İkinci şiir ise 11 Temmuz 1324 tarihli 

“Rücû” şiiridir. 

 

Rübâb-ı Şikeste’nin diğer bir bölümü “Bir Lahza-i Teahhur” başlığını taşımaktadır. 5 

Temmuz 1322 (18 Temmuz 1906) tarihli bu şiir İkinci Abdülhamit’e düzenlenen suikast 

girişiminin, bir anlık planlanmayan gecikmeyle başarısız olmasını anlatır. “Millet Şarkısı” 

başlığını taşıyan bölüm ise “Millet Şarkısı”, “Vatan Şarkısı” ve “Bir Güfte” şiirlerini içerir. 

 

Kitabın bundan sonraki bölümü “Âveng-i Tesâvir”dir. Bu bölümde Tevfik Fikret, sırasıyla 

Fuzûlî, Cenab, Nedîm, Üstad Ekrem, Nef’î, Hâmid başlıklarıyla bu altı şairi anlatır. Şiirlerin 

en önemli hususiyeti Tevfik Fikret’in kendi üslûbu ve kelime tercihleri yerine anlattığı 

sanatkârın kelimelerini, anlatım biçimi kullanmış olmasıdır. Öte yandan biçim düzeyde de 

                                                             
5 İlk şiiri olan “Gazel” Tercümân-ı Hakîkat’in 1 Rebiülevvel 1301 (31 Aralık 1883) tarihli nüshasında 
yayımlanmıştır. 
6 Bu baskıların tarihleri 1315, 1326, 1327 (1900, 1910, 1911)’dir. 1315 tarihli olan yine Âlem matbaasında 
basılırken son iki baskı Tanin matbaasındadır. 
7 Bu şiir ilk önce İrtika Mecmuası’nın 5 Teşrinisani 1315 tarihli nüshasını 136. sayfasında “Bir Mukaddime” 
başlığı ile yayımlanmıştır. 
8 Bu şiir Servet-i Fünûn’da yayımlandığında “Sühâ ve Pervîn” değil “Hayal-Hakikat” başlığını taşımaktadır. 



 38 

şiirin başlığını taşıyan şaire uygun bir tercih yapılmıştır. Mesela Cenab Şahabettin’in 

anlatıldığı bölüm sone nazım biçimiyle yazılmışken Fuzûlî’nin anlatıldığı bölüm beyitlerle, 

kasideyi andıracak tarzda yazılmıştır. 

 

Rübâb-ı Şikeste’nin diğer bölümü “Âveng-i Şühûr” başlığını taşır. Mehmet Kaplan’ın, 

Fransız şair Coppée’nin A un lias’dan “mülhem” olarak yazdığını belirttiği (1995: 125) şiir, 

farklı zamanlarda yazılmış on iki parçadan oluşur. İlk şiir mart ayı olmak üzere Şubat’a kadar 

olan rumî aylar ve ayların sanatkârda bıraktığı intibaları dile getirilmiştir.9 Eserin son 

bölümü ise “Eski Şeyler” başlığını taşır. Burası Tevfik Fikret’in önceki şiirlerinden yaptığı 

seçkileri içerir. Ancak bu bölümün oluşturulmasında Tevfik Fikret’in epey seçici davrandığı, 

pek çok şiiri kitaba almadığı görülmektedir. 

 

Tevfik Fikret’in bir diğer eseri 1327 (1911) tarihini taşıyan Halûk’un Defteri’dir. Servet-i 

Fünûn sonrasında yazmış olduğu şiirlerden oluşan kitapta sırasıyla, “Ümîd Ölmez”, “Bir 

Tasvir Önünde”, “Zelzele”, “Hayavâta”, “Şehrâyîn”, “Devenin Başı”, “Halûk’un 

Âmentüsü”, “Promete” ve “Halûk’un Vedâ’ı” başlıklı şiirler bulunur. 

 

Halûk’un Defteri ile aynı yıl basılmış olan Rübâb’ın Cevâbı ise dokuz sayfalık küçük bir 

kitapçıktır. Sanatkârın çocuk şiirlerini topladığı ve Kanaat Kitabevi’nden 1330 (1915) 

tarihinde yayımladığı eserinin ismi ise Şermin’dir. 

 

Tevfik Fikret’in dergi ve gazetelerde kalmış şiirleri Asım Bezirci tarafından 1984 yılında, 

üç cilt halinde ve şiirlerin farklı tarihlerdeki nüshaları arasındaki farklılıkları göstermek 

suretiyle yayımlanır.10 Ardından 2004 yılında benzer bir çalışma olarak sanatçının şiirleri 

Bütün Şiirleri;11 sanat-edebiyat hakkındaki görüşleri ise Dil ve Edebiyat Yazıları başlığıyla 

                                                             
9 Mehmet Kaplan, Fikret’in “Âveng-i Şühûr” şiirlerinin “tabiatı anlatırken en fazla suniliğe düştüğü” şiirleri 
olarak belirledikten sonra, Halit Ziya’nın “Bir kere ona bulaşmış bulundu. Sonraları bunlarda çoğu zoru zoruna 
yazılmış şeyler oldu.” sözlerini ekler (Kaplan, 1995: 129-30). 
10 Nurullah Çetin bu çalışmadaki yanlışları işaret etmek üzere Türk Dili dergisinin 469 numaralı, Ocak 1991 
tarihli sayısında Değerlendirmeler başlıklı bir yazı kaleme almış ve burada okuma yanlışları üzerinde 
durmuştur. Eserlerin künyesi için bkz.: Kaynakça. 
11 Asım Bezirci ile İsmail Parlatır ve Nurullah Çetin’in yapmış olduğu çalışmanın yanında Nuri Sağlam 2012 
yılında yazdığı makalede Tevfik Fikret’in yayımlanmamış on üç şiirini daha tespit eder. Çalışmamızda Nuri 
Sağlam’ın tespit ettiği bu şiirler, kaynak olarak gösterilen dergilerden kontrol edildikten sonra eklenmiştir. 
Tevfik Fikret’in bu yeni şiirleri ve bu şiirlerle ilgili değerlendirmeleri için bkz.: Sağlam, N . (2012). Servet-i 
Fünûn’a Kadar Tevfik Fikret’in Bilinmeyen Şiirleri. İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve 
Edebiyatı Dergisi, 30 (0), 403-444. 



 39 

İsmail Parlatır ve Nurullah Çetin tarafından hazırlanarak Türk Dil Kurumu tarafından 

yayımlanmıştır. Son olarak Tevfik Fikret’in Rübâb-ı Şikeste adlı eseri bir cilt; Halûk’un 

Defteri, Rübâb’ın Cevâbı, Şermin ve diğer tüm şiirleri ikinci cilt olmak üzere İbrahim Tüzer 

ve Selçuk Atay tarafından yayımlanmıştır (2017). Bu çalışmalarda önceki çalışmalarda 

yapılan okuma hataları giderilmiş, şiirlerin özgün halleri sözlükçe ile birlikte transkribe 

edilmiş ve daha önce gözden kaçan şiirler de çalışmaya dâhil edilmiştir. 

 

 

2.1.2. Tevfik Fikret Hakkında Yapılan Çalışmalar 

 

Tevfik Fikret hakkında yapılan pek çok çalışmada sanatçının hayatı, sanatı ve şahsiyeti 

değerlendirilmiştir. Bunun yanı sıra Hüseyin Cahit, Halit Ziya, Ahmet İhsan, Yahya Kemal, 

Mehmet Rauf gibi pek çok isim hatıralarında Tevfik Fikret’in sanatı ve hayatı üzerine 

anekdotlar nakletmişlerdir.12 Ancak Tevfik Fikret üzerine yapılmış ilk monografi İsmail 

Hikmet Ertaylan’a aittir. Sanatçı ile mektuplaşacak kadar yakının olan Ertaylan, sanatçının 

hayatıyla ilgili ilk elden bilgiler verir. 

 

1936 yılında Ahmet Hamdi Tanpınar, sanatçının nazım ve nesirlerinden oluşan bir seçki 

yayımlar ve bu seçkinin başında “Fikret Hakkında” başlığı ile kısa bir yazı kaleme alır.13 

Yazıda sanatçının biyografik hayatını ilgili eserlere bırakılırken onun daha çok şiiri üzerinde 

durulur. Şiir ve gazel tecrübeleri ile başlayan, “melûl” ve “bedbîn” bir şekilde devam eden 

şairliğin son evresinde “ahlak ve fazileti gündelik hayatın üzerine çıka”ran bir görüş eklenir. 

Tevfik Fikret’in şiirini bu üç evrede tespit eden Tanpınar, onun şiirinden çıkarılabilecek olan 

“en güzel ders”i “ferdî bir melâlden büyük bir insanlık ümidine doğru geçiş” olarak 

(Tanpınar, 1936: 16) tespit edecektir. 

 

Tevfik Fikret hakkında yapılan ikinci monografi Kenan Akyüz’e aittir (1947). Akyüz, Tevfik 

Fikret’in hayatını ilk dönem, Servet-i Fünûn yılları, inziva yılları, İkinci Meşrutiyet yılları 

ve son yılları gibi bölümlere ayırarak inceler. Şairin karakteri ile ilgili bilgiler verdikten 

                                                             
12 Bu hatıralardan birkaçı şöyle sıralanabilir: İhsan, A. (1931). Matbuat Hatıralarım. İstanbul: Tanin.; Beyatlı, 
Y. K. (2006). Siyasî ve Edebî Portreler. İstanbul: Yapı Kredi.; Uşaklıgil, H. Z. (2006). Kırk Yıl. İstanbul: 
Özgür.; Ünaydın, R. E. (1972). Diyorlar ki. İstanbul: MEB.; Yalçın, H. C. (1999). Edebiyat Anıları. İstanbul: 
Türkiye İş Bankası Kültür. 
13 Bu yazı daha sonra aynı başlıkla Edebiyat Üzerine Makaleler adlı eserin 266-275. sayfalarında yer almıştır. 
bkz.: Kaynakça. 



 40 

sonra “edebî şahsiyetinin gelişim safhaları”nı; “etkilenme ve taklit”, “kendini arayış”, 

“kendini buluş” ve “kendinde yerleşme” olarak başlıklandırarak anlatır. Ardından Tevfik 

Fikret’in sanatı ve sanat görüşleri hakkında bilgiler verir. 

 

Mehmet Kaplan ise “devir-şahsiyet-eser” alt başlığı ile sunduğu Tevfik Fikret adlı 

çalışmasında Servet-i Fünûn’a kadar olan yılları ve Servet-i Fünûn yıllarını anlattıktan sonra 

sanatçının “mizaç ve karakteri” hakkında bilgiler sunar. Sanatçının eserlerini ilk defa olarak 

tematik bir değerlendirmeyle sunan Kaplan, ardından şairin üslûbu hakkındaki gözlemlerini 

aktarır. Mehmet Kaplan’ın bu çalışmasında yaptığı tematik değerlendirmeler daha sonra pek 

çok edebiyat tarihçisi ve incelemecisi için örnek olmuş, ufak tefek değişiklik veya tekliflerle 

Mehmet Kaplan’ın yaptığı bu tasnif kabul edilmiştir.14 

 

Tevfik Fikret hakkındaki bir diğer çalışmayı Memet Fuat yapmıştır (2008). Fuat, burada 

sanatçının şiirlerini ve sanatkârlığını anlattığı bölümler koymuş olsa da eserin ağırlığı 

sanatçının yaşamında yoğunlaşır. 

 

Yukarıda sayılanlardan başka Hikmet Tanyu15, Hilmi Yücebaş16, Zekeriya Sertel17, Murat 

Uraz18, Salih Nigâr Keramet19, Atilla Özkırımlı20 gibi isimlerin de Tevfik Fikret üzerine 

çeşitli çalışmaları bulunmaktadır. Bu isimlerin hazırladığı çalışmaları da göz önünde 

bulundurarak edebiyat araştırmacılarının Tevfik Fikret üzerine yaptıkları değerlendirmelerin 

şu hususlar üzerinde durduğu görülmektedir: 

 

a. Tevfik Fikret’i şiir noktasında etkileyenler: 

- İlk şiirlerinde klâsik zevki esas alan Fıtnat, Muallim Naci, Şeyh Vasfi gibi 

sanatçıların etkileri, 

- Yeni şiir zevkinin temsilcisi konumunda olan Recâizâde Mahmut Ekrem’in 

etkisi, 

                                                             
14 Bu tasnifi kabul edenler arasında Şerif Aktaş, İsmail Parlatır ve İnci Enginün gösterilebilir. 
15 Tanyu, H. (1972). Tevfik Fikret ve Din. İstanbul: İrfan. 
16 Yücebaş, H. (1959). Bütün Cepheleriyle Tevfik Fikret: Hayatı, Hâtıraları, Şiirleri. İstanbul: Ahmet Halit 
Yaşaroğalu Kitapçılık. 
17 Sertel, S. Z. (1940). Tevfik Fikret Mehmed Âkif Kavgası. İstanbul: Tan. 
18 Uraz, M. (1945). Tevfik Fikret. Hayatı, Edebi Şahsiyeti ve Şiirleri. İstanbul: Tefeyyüz. 
19 Keramet, S. N. (1926). Tevfik Fikret’in Hayatı ve Eseri. İstanbul: İlhami Fevzi.; Keramet, S. N. (1942). 
İnkılâp Şairi Tevfik Fikret’in İzleri. İstanbul: Kenan. 
20 Özkırımlı, A. (1978). Tevfik Fikret. İstanbul: Cem. 



 41 

- Kendi neslinden olan Cenap Şahabettin’in etkileri, 

- Fransız şairlerinden François Coppée, Musset, Proudhome, Leconte de Lisse 

gibi isimlerin etkileri, 

- Parnasizm akımının etkisi. 

 

b. Tevfik Fikret’in sanatının oluşmasındaki biyografik gelişmeler: 

- Öğrenim gördüğü Galatasaray Sultanisi, 

- II. Abdülhamit devrinde ortaya çıkan sansür ve hafiye teşkilatının etkisi, 

- Gelişen sosyal ve siyasi olaylara karşın bireysel veya toplumsal kayıtsızlık, 

- Dini görüşündeki değişiklikler, 

- Oğlunun yaşantısının sanatçı üzerindeki tesirleri. 

 

c. Eserleri: 

- Eserlerindeki ferdî veya sosyal temalar ile bu temalarda görülen üslûp 

farklılıkları, 

- Eşyaya ve tabiata bakış açısı, 

- Başka dillerden kelime seçimi, 

- Aruz veznini Türkçeye uygulama başarısı, 

- Şiirin konusu olarak seçtikleri, 

- Sosyal ve toplumsal olaylara bakışı ile bunların eserlerine olan yansımaları. 

 

Yukarıda işaret edilen çalışmaların birçoğu belirlediğimiz bu hususları hayatı-sanatı-eserleri 

bağlamında, belli bir düzen içinde fakat bütün unsurları birbirine bağlayarak 

anlatmaktadırlar. Ancak Mehmet Kaplan vezin, kafiye, kelime seçimi vs. gibi unsurlarla 

sanatçıyı stilistik bir incelemeye tabi tutmaktadır. Bununla beraber ortaya çıkan asıl mesele 

hemen daima sanatçının Servet-i Fünûn yıllarındaki hayal unsurları ve kaçma isteği; 

1901’den sonra “Sis”, “Bir Lahza-i Teahhur” gibi şiirlerle ortaya çıkan muhalif kişiliği ve 

hatta son döneminde (msl. “Tarih-i Kadîm”) dinsizliğe varan mısraları, oğlu Halûk’a karşı 

tutumu gibi konular ön plana çıkmış; şiirleri ise Kaplan’ın önerdiği tematik değerlerin pek 

dışına çıkmadan tekrarlana gelmiş ve daima şairin şahsiyetinin arkasında ikinci planda bir 

unsur olarak kalmıştır. 

 

 



 42 

 

2.2. İlk Somut Veriler 

 

Çalışmamız daha evvel belirtildiği üzere herhangi bir örneklem alma yoluyla değil şiirlerin 

tüm dökümlerinin ortaya konulması esasına dayanmaktadır. Sanatçının şu ana kadar tespit 

edilen 37321 şiiri üzerinden yapılan bu ilk dökümler, şiirlerin hangi nazım biçimleriyle 

yazıldığının tespiti, şiirlerin yazımında kullanılan vezinlerin belirlenmesi, harf ve kelime 

sıklıklarının ortaya konulması aşamalarını içermektedir. Biçim düzeyine dair yapılan bu 

çalışmalar sanatçının yüzeysel düzeyde sunduğu göstergelerin ortaya konulmasını ve derin 

düzeyle ilgili ilk verileri vermesi bakımından önemlidir. Bu tespitlerin ardından incelemeyi 

biçim düzeyden derin düzeye götürecek olan temel karşıtlık ve yerdeşlik yapılarının ortaya 

konulması somut verilerin ikinci aşamasını oluşturacaktır. 

 

Bu çalışmalarla beraber sanatkârın hangi nazım biçimlerini, hangi vezinleri; hangi sözcükleri 

hangi bağlam içinde ve hangi sözdizimsel yapılarla kullanmış olduğuna dair veriler elde 

edilmiştir. Böylelikle hem şiirlerin genel evreni hakkında ön bilgiler oluşmuş, hem de 

sanatkârın sözcük tercihi, genel izlekleri gibi hususlarda yol gösterici veriler sağlanmıştır. 

Dolayısıyla çalışmanın geri kalan kısımları birtakım kanaat ve önyargılarla değil tüm 

dökümün sağladığı kanıtlanabilir ön bilgilerle oluşturulmuş olmaktadır. Gül Işık’ın da 

belirttiği üzere “ilk hareket araştırmacıdan değil, betiğin kendisinden gel”miş (1978: 25) 

olmaktadır. 

 

Hiç şüphesiz bu somut veriler stilistik çalışmalar için gerekli ve yeterli verileri sağlasalar da 

biçimsel düzeyde kalmakta, şiirlerin derin düzeyine dair yeterli bilgiyi sunamamaktadır. Bu 

yüzden derin düzeye inmeyi kolaylaştırıcı olan “karşıtlık” ve “yerdeşlik” listeleri 

hazırlanmıştır.  Bu noktada ilk dökümlerin de sağladığı faydayla birlikte şiirlerin ortak 

                                                             
21 Sanatçının şiirlerinin tüm dökümü ile kaynaklarda farklı sayılar tespit edilmiştir. Asım Bezirci (1984) ile 
İsmail Parlatır ve Nurullah Çetin’in (2004) hazırlamış olduğu çalışmalar en geniş kapsamlı çalışmalar olsa da 
İbrahim Tüzer ve Selçuk Atay’ın çalışması (2017) sanatçının bu kitaplara girmeyen beş şiirinin daha olduğunu 
göstermiştir. Nuri Sağlam da Tevfik Fikret’in bilinmeyen ilk dönem şiirleri üzerine kaleme “Servet-i Fünûn’a 
Kadar Tevfik Fikret ve Bilinmeyen Şiirleri” başlıklı makalesi ile sanatkârın bahsedilen kitaplarda yer almayan 
13 şiirini tespit etmiştir (2012). Bununla beraber Salih Keramet Nigar (1942) Zekeriya Sertel (1969) gibi 
isimler “Harb-i Mukaddes”, “Küçük Asker”, “Hey Teres”, “Latîfe-i Câhid’e” isimli dört şiirini herhangi bir 
kaynak bildirmeksizin Tevfik Fikret’e ait olarak gösterir. Ancak şiirdeki sözcük seçimleri ile yapılan vezin 
hataları dikkate alındığında bu şiirlerin Fikret’e ait olamayacağı kanaatini taşıyoruz. Bu konuda daha geniş 
bilgi için bkz.: (Tüzer, Atay 2017: 14-15) 



 43 

yapısal değerleri belirlenmeye çalışılmıştır. Sonraki bölümde ise belirlenen bu karşıtlık ve 

yerdeşlikler şiir evreninin genel yapısı içinde, bütüncül bir bakış açısıyla incelenmiştir. 

 

 

2.2.1. Kullanılan Nazım Biçimleri 

 

Tevfik Fikret’in kullandığı nazım biçimleri Batı’dan alınan nazım biçimleri ve klâsik şiir 

geleneğinin birtakım değişikliklerle alınan veya aynen korunan nazım biçimleri gibi çift 

yönlü bir gösterge değerine sahip gibi görünüyor olsa da gerçekte o, ne eskinin ne de 

Batı’dan aldığı nazım biçimlerinin olduğu gibi devam ettirilmesini ister. Aksine gerek 

müstezat gerekse sone ve terzarima gibi nazım biçimlerinde, kafiye veya diğer unsurlarda 

daima bir arayış içinde olmuştur. Dolayısıyla Tevfik Fikret, nazım biçimlerini kullanırken 

daima yeni formlar oluşturabilmenin peşindedir ve onda forma dair hususiyetler şiirini 

mükemmelleştirebildiği ve anlatılmak isteneni musiki ve resim öğeleri gösterebildiği ölçüde 

kıymetlidir. Örneğin üçlüklerle devam edip tek bir mısra ile biten “Halûk’a” şiiri görüntü 

olarak terzarimaya benzer fakat kafiye örgüsü bakımından terzarimadan ayrılır. Öte yandan 

“Büyük İkramiye” şiirinde beyit, üçlük, dörtlük, beşlik, altılık vb. tüm birimleri denediği 

görülür. 

 

Yukarıda verilen örnekleri, şairin tüm şiir evreninde pek çok farklı şekilde görmek ve 

göstermek mümkündür. Ancak bu kadarı bile onun form konusundaki arayışını göstermeye 

kâfidir.22 Sanatçının form konusundaki asıl yeniliği ise modern şiire yön verecek olan serbest 

şiirin ilk hamlelerini yapıyor oluşundadır. Gerek müstakil, gerekse manzume olarak ele 

aldığı şiirlerinde sıkça kullandığı “serbest müstezat” tekniği bu konuda ayrıca hatırlanması 

gereken bir noktadır. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde bulunan şiirlerin nazım biçimine göre sayı ve oranı şöyle 

gösterilebilir: 

 

 

                                                             
22 Bu sözle sanatçının formları iç içe sokmaya çalışan bir şair olduğu anlamı çıkarılmamalıdır. Sanatçının 
formların genel kaidelerine sadık kalınarak yazdığı başarılı şiirler elbette vardır. Asıl söylenmeye çalışılan 
sanatçının formla ilgili bir endişesinin olmadığı, şiir evrenini “cehd” ile anlam ve ses yönünden kusursuz 
kılmaya çalıştığıdır. 



 44 

Nazım Şekilleri Sayı 
Oran 

(%) 

Terzarima Tarzında Kurulanlar 3 0,80 

Üçlüklerle Kurulanlar 11 2,95 

Beşliklerle Kurulanlar 20 5,37 

Altılıklarla Kurulanlar 26 6,97 

Sone Tarzında Kurulanlar 38 10,19 

Dörtlüklerle Kurulanlar 40 10,73 

Beyitlerle Kurulanlar 53 14,21 

Serbest Müstezat Tarzında Kurulanlar 54 14,48 

Karışık Kalıpla Kurulanlar 60 16,09 

Diğerleri 67 17,98 

Toplam 373 100 

1. Tablo: Kullanılan Nazım Şekilleri 

 

Yukarıdaki tablonun gösterdiği üzere Tevfik Fikret’in Batı’dan aldığı nazım biçimlerinin 

oranı ile kendi şiir geleneği içinde yeniliği aradığı nazım biçimlerinin oranı birbirine oldukça 

yakındır. Diğer taraftan var olan formları yenileme arayışının yanı sıra kendi form 

arayışlarının da diğer nazım biçimlerinin hepsinden fazla bir oranda olduğu görülmektedir. 

Burada Tevfik Fikret, formun her biçimini deneyerek kendisine yeni anlam alanları açmaya 

çalışır. 

 

Beyitlerle kurulan şiirlerinin çoğunluğunun ilk dönemde yazdığı gazel ve nazirelerinin 

oluşturduğu gözlemlenmektedir. Ancak bu şiirlerin biçim olarak klâsik geleneğin devamı 

olduğu sonucu çıkarılmamalıdır. Dizeye ait olan cümle yapılarının dize ve hatta beyitler 

arasına taştığı bu şiirlerdeki asıl yenilik ise imge yapısında ve sözcük seçiminde karşımıza 

çıkar. 

 

Bilindiği gibi klâsik Türk edebiyatının nazım şekillerinden olan müstezat, asıl olarak bir 

uzun ve bir kısa dizeden oluşan ve hezec bahrinin “mef’ûlü mefâîlü mefâîlü feûlün” kalıbıyla 

yazılır. Kısa dize ise bu kalıbın ilk ve son tef’ileleri olan “mef’ûlü feûlün” şeklinde olur. 

Filiz Kılıç’ın verdiği bilgiye göre “müstezat, klâsik edebiyatın bir çok nazım şekil ve türüyle 



 45 

yazılmıştır.” Dolayısıyla müstezat hangi nazım şekli ile yazılmışsa o nazım şeklinin adıyla 

anılır: “gazel müstezat”, “rübai müstezat”, “kaside müstezat” gibi (Kılıç, 2006: 221-222). 

 

Abdülhak Hâmit, Tevfik Fikret, Cenap Şahabettin ve Ahmet Haşim gibi sanatçılar ise klâsik 

edebiyatın bu nazım biçimini daha da geliştirerek yeni anlatım yollarını denerler. Özellikle 

Servet-i Fünûn yıllarına gelindiğinde “müstezat”, vezin ve kafiye gibi şartlarından 

kurtularak yalnızca bir uzun bir kısa mısraın bulunduğu şiirler olarak düşünülmeye başlanır 

(Birgören, 2006: 268). 

 

Tevfik Fikret, tespit ettiğimiz 373 şiiri içinde elli dört şiiri serbest müstezat nazım biçimini 

kullanarak yazmıştır. Bu şiirlerin vezin ve kafiye dağılımı ile karşıtlık ve yerdeşlik yapıları, 

yani biçim düzeyden derin düzeye kadar olan yapısı herhangi bir koşut veya birliktelik 

göstermemektedir. Örneğin “İlelebed” şiiri müctes bahri ile ve kendi içinde çapraz uyakla 

yazılmışken “Resim Yaparken” şiiri, muzari bahrinde ve “xaxa xbbx xaxa xbbx” 

kafiyelenişinde kaleme alınmıştır. Şiirin kafiyelenişinin, herhangi bir gruplandırmaya 

girmese de, kendi içerisinde simetrik bir dağılımda olduğu ve ahengi de bu yolla sağladığı 

hemen göze çarpmaktadır. 

 

Şairin “Ufk u Hilâl” şiirinde ise uzun ve kısa dizelerin şöyle bir örüntü sergilediği görülür: 

“UUKU UUUK UUUK UUK U”. Görüldüğü üzere dize sayısı bakımından karma bir yapı 

sergileyen şiir, kafiyeleniş tarzı ile de aynı yapıyı devam ettirmektedir. Şiirin kafiye örgüsü 

ise şöyledir: “abab cddc effe ghg h”. 

 

Yapılan açıklamalar şairin muayyen bir kalıp ve vezin yapısı içinde biçimsel bir yapı 

oluşturmaktan uzak olduğunu açıkça göstermektedir. Bahsedilen şiirlerin karşıtlık ve 

yerdeşlik tablosunda oluşturduğu örüntü ve izlek değerleri incelendiğinde burada da ortak 

bir eğilimin olmadığı görülür. 

 

Bilindiği üzere İtalyan edebiyatında doğmuş ve Fransız edebiyatı başta olmak üzere Batı 

edebiyatlarında sıkça kullanılmış olan sone, iki dörtlük ve iki üçlükten oluşan toplam on dört 

dizelik nazım biçimidir. Sonenin kafiyelenişi ülkeye göre değişmekle birlikte genellikle 

“abba abba ccd eed” şeklindedir. Ancak burada da Tevfik Fikret’in dizelerin dizilişine ve 

mısraların yapılarına dikkat etmekle beraber kafiye düzenine dikkat etmediği görülür. 



 46 

Örneğin “Ukde-i Hayât” şiirinin kafiyelenişi “abab abab cbd dbc” şeklindedir. İlk iki bendin 

kendi içerisinde eşdeğer, son iki bendin ise kendi içerisinde simetrik bir kafiyelenişle 

dizildiği hemen göze çarpmaktadır.  

 

İtalyan veya şairinden hareketle Petrarchan tarzı sone, “octave” (ilk sekiz dize) ve “sestet” 

(son altı dize) adlarını alır (Abrams, 2005: 299). Sonenin ilk iki bendi asıl söylenmek istenen 

duygu ve düşünce için hazırlık niteliğinde iken verilmek istenen mesaj ikinci bentte ve  

özellikle son mısrada yoğunlaşır (Çetin, 2006: 333). Tevfik Fikret’in Türk edebiyatında ilk 

kez sone tarzını denediği “Nijad’a” isimli şiirde özne, “kevkeb-i zekâ” diye hitap ettiği 

nesnesine karşı olan tutumunu son dizede “eb-i zî kemâl” diyerek aynı duygu yoğunluğunda 

bitirir. Şiirde asıl söylenmek istenen son bölüme veya son dizeye bırakılmadan şiirin tümüne 

dağıtılmış durumdadır. Tevfik Fikret, sonenin ikinci formu olan İngiliz sonesi veya diğer 

adıyla Shakespearean tarzı soneyi23 ise tercih etmemiştir. 

 

Tevfik Fikret’in Servet-i Fünûn döneminde beyitlerle yazdığı şiir sayısı sadece beş iken tüm 

şiir evreninde bu sayı elli dört olarak görünür. Aradaki farkın bu kadar fazla olması onun 

Servet-i Fünûn öncesinde yazdığı gazel ve nazirelerden kaynaklanmaktadır. Bu şiirlerden 

ikisi “Âveng-i Tesâvir”de Nedîm ve Nef’î’nin anlatıldığı şiirlerdir. Şiirlerde hem kelime 

seçimi hem de nazım şeklinin seçimi klâsik edebiyat paydasında birleşmektedir. Bu şiirlerde 

Tevfik Fikret’in, tasvir ettiği şairlerle onların kullandığı nazım biçimi arasında kurduğu 

bağlantıyı öne çıkardığı, gösterge dizgesinin derin düzeyle sıkı bir bağlantı içinde olduğu 

görülmektedir. 

 

Tevfik Fikret’in üçlüklerle yazdığı on dört şiirden üç tanesi terzarima nazım biçimi ile 

yazılmıştır. “Şükûfe-i Yâr” başlıklı ilk şiiri yedi üçlük ve sonda tek mısradan oluşur. Şiirin 

kafiye örgüsü de terzarimaya uygundur (aba bcb ...). Diğer şiir ise “Halûk’a” başlığını taşır. 

Sekiz üçlük ve sonda bir tek dizeden oluşan şiir, kafiye örgüsü (xaa xbb ...) ve bu kafiye 

örgüsüne uygun anlam değeri ile klasik terzarimadan ayrılır. 

 

Şairin üçlüklerle oluşturduğu bir başka şiir “Üstad Ekrem” başlığını taşır. Kelime seçimi ile 

Tanzimat yıllarına uygun bir atmosfer oluşturan sanatçı üçlüklerin kafiye örgüsünde bir 

                                                             
23 Abrams (2005: 299) İngiliz sonesinin mısra yapısını ve kafiye düzenini şöyle gösterir: abab bcbc cdcd ee. 



 47 

simetri yakalamaya çalışmıştır: abc cba / def fed... Her iki bendi birbirine simetrik olacak 

şekilde tasarlayan sanatkârın ahenk endişesi açık bir şekilde görülmektedir. 

 

Sanatçının şiir evreninde oldukça büyük bir oran tutan karışık kalıplar ise ileride 

göstereceğimiz vezinleri kullanış biçimi ile birlikte düşünüldüğünde formun üzerindeki 

işçiliğini göstermesi bakımından önem arz eder. Şair, şiir evrenini oluşturan şiirlerden altmış 

tanesini karışık kalıplarla oluşturmuştur. 

 

Üzerinde çalışılan bu formların ortak özelliği biçimin anlamla olan ilişkisidir. Sanatçı 

beyitten yedilik ve hatta sekizlik yapılara kadar birbiriyle iç içe soktuğu metinlerde 

tasvirlerin olduğu anlam katmanlarını, uzun mısra guruplarını; harekete dair olan anlam 

gruplarını ise beyit veya üçlük gibi daha küçük mısra birlikteliklerini tercih etmiştir.  “Küçük 

Aile” şiirinde soğuk bir günde “fakr” aileye “mükedder” bir şekilde gelen misafir tasvir 

edilirken beş mısra, ancak “tahammül et”mek ve “ez”mek fiiilerinin geçtiği kesit iki dize ile 

okuyucuya sunulur: 

 

Son gonca-i sevdâsını dökmüştü nihâlân, 

Son katre-i gevherle bezenmişti çemenler… 

Ya’nî çocuk doğduğu gün, pembe vü üryân, 

Kış en acı bir fakr ile gelmişti berâber; 

Olmuştu küçük âilenin kalbi mükedder. 

 

Ev bir yeni mihmâna tahammül edemezdi, 

Bir fazla tabak sofrayı bir dağ gibi ezdi. 

 

Şiirin hemen devamında “teessür”, “yumuk” elleriyle şefkat hissi uyandıran çocuğa yönelir. 

Bu kısımda yine dört mısralık bir kesit karşımıza çıkarken, babaya yönelen ve “çalış”mak 

fiilini merkeze alan kesit iki satırla oluşturulmuştur: 

 

-Lâkin bu teessür ne için, ey eb-i müşfik? 

Yavrun sana bir hiss-i übüvvet de mi vermez? 

Olmaz mı şu dilber, şu yumuk dest-i muazzez 

Tezyîd-i mesâîne bugün bir yeni sâik? 



 48 

 

Şefkatli peder hiss-i übüvvetle çalıştı, 

Bir şevk ile, bir şevk u harâretle çalıştı… 

 

16 Nisan 1314 tarihinde Servet-i Fünûn’da yayımlanan “Gül-Efşân” şiirinde yine buna 

benzer bir durum görülür. 4-3-4-3 şeklinde dizilen şiirde dörtlüklerle oluşturulan parçalar 

“genç kız”ın anlatılmasına, üçlükler ise bu genç kıza seslenen özneye ayrılmıştır. Öte yandan 

Halûk’un Defteri’nde yer alan “Hayavâta” şiirinde 6-4-4-4-4-2 şeklinde bir diziliş karşımıza 

çıkar. Biçim düzeyindeki bu görüntüyü kafiye düzeni şöyle tamamlar: abbacc-dede-fgfg-

hıhı-iijj-ji. Ortadaki üç dörtlüğün oluşturduğu koşutluk haricinde bir koşutluğa rastlanmayan 

bu diziliş ve kafiye düzeni şiirin derin düzeyi ile birlikte düzenlenmiştir. Dörtlüklerin hepsi 

kendi içlerinde üçer cümle barındırırken baştaki altı mısra yalnızca iki cümleden oluşur. 

Ayrıca son ikilik tek bir cümleden oluşur. 

 

Şüphesiz çoğaltılabilecek olan bu örneklerin hepsi sanatçının mısra yapısı ve kullandığı 

nazım biçimleri ile şiirin ahengini sağlama, öte yandan da anlamla olan bağlantısını 

yakalama endişesinde ortak bir gayretin olduğunu gösterecektir. 

 

 

2.2.2. Vezinler 

 

Tevfik Fikret’in Şermin’inde yazdığı otuz bir şiirin dışındaki şiirlerin tamamı, Türklerin 

İslâmiyet’i kabulüyle edebiyatımıza girmiş olan aruz vezni kullanılarak yazılmıştır.24 

Bilindiği üzere Arap ve Fars edebiyatlarında kullanılan aruz kalıplarının hepsi Türk 

edebiyatında kullanılmamıştır. Faruk Kadri Timurtaş’ın “7-8’i geçme”diğini söylediği 

(1997: 205) bu kalıpları Tevfik Fikret de tercih etmiş, Türk şiirinin genel eğiliminin dışına 

çıkmamıştır.25 Aşağıdaki tablolarda vezinlerin hemen altında belirtmiş olduğumuz müctes, 

hezec, remel, seri’, mütekârib, hafif, muzarî bahirlerinin hepsi Türk edebiyatında kullanılan 

bahirlerdir. Basît, vâfir, cedîd, müşâkile gibi Arap ve Fars edebiyatlarında yaygın olarak 

                                                             
24 Bu cümleye 5 Temmuz 1328 yılında Rübâb’da yazılan ve Tevfik Fikret’in Öztürkçe ile kaleme aldığı “Bir 
İçim Su” adlı şiiri de dâhildir. 
25 Tablo incelendiğinde Fikret’in bu konuda daha fazla tutucu olduğu, bilinenin aksine çok fazla vezin arayışı 
içinde olmadığı görülecektir. Bir örnek olarak belirtmek gerekirse Rübâb-ı Şikeste içinde 181 şiirden 64’ü (üçte 
birden fazlası)  bahr-i mücteslerden olan “mefâilün failâtün mefâilün failün” vezni ile yazılmıştır. 



 49 

kullanılan fakat Türk edebiyatında şairlerin tercih etmediği bahirleri Tevfik Fikret’in de 

tercih etmediği görülmektedir.26 

 

Şairin aruzu Türkçeye uygulama becerisinin sebeplerinden birisini de vezin seçimine 

bağlamak gerekir. Tevfik Fikret’in en çok tercih ettiği vezinlerden olan “mef’ûlü mefâîlü 

mefâîlü faûlün” kalıbı aruzun en çok kullanılanı, âhenk noktasında en renkli olanıdır. Üstelik 

bu veznin takti’i cüzlerine göre değil; “mef’û / lü mefâî  / lü mefâî / lü faûlün” şeklinde yani 

“fa’lün feilâtün feilâtün feilâtün” şeklinde de okunabilir (Timurtaş, 1997: 207). Bu ise şiire 

ahenk noktasında ayrı bir zenginlik katar. 

 

Türk edebiyatında vezinlerin şen, şûh, ağır, samimi, latif gibi çeşitli ruh hallerine ayrıldığı27 

bilinmektedir. Ancak bu gibi ayrımlar Tevfik Fikret’in vezin tercihi için geçerli değildir. 

Zira aşağıdaki tabloda gruplandırılan vezinlerin izleksel değerlerine bakıldığında pek çok 

karşıtlığın veya bürünselliğin bir arada olduğu görülür. Dolayısıyla Tevfik Fikret, ruh haline 

uygun vezin seçmek için çaba göstermemektedir. Aksine, belirttiğimiz gibi, Türk şiirinin 

genel temayülüne uymaktadır. 

 

Tevfik Fikret’in kullandığı vezinleri tespit ederken karşılaştığımız bir diğer önemli husus 

şiirin takti’i yapıldığında sıklıkla karşımıza çıkan bir durumdur: Buna göre kelimelerin 

hiçbiri dizedeki yeri ve şiirin bütünü ile bir inatlaşma halinde değildir. Kelimelerin her biri 

ustaca yerine oturtulmuştur. Öte yandan ulama veya imale gibi unsurların da çoğu ahenk 

endişesiyle bilerek yerleştirilmiş intibaı vermektedir. Bu husus onun vezin ile mânâyı, diğer 

bir deyişle sözün biçim yapısı ile derin düzey yapısını bir arada düşündüğünü 

göstermektedir. 

 

Bir örnekle somutlaştırmak gerekirse, yukarıda belirttiğimiz vezinle yazılmış “La Danse 

Serpantin” başlıklı şiirin ilk dizesi şöyledir: 

 

                                                             
26 Vezinleri tabloya yerleştirirken bütünü kapsayıcı olması için kısa kalıpları ayrı bir kategori olarak 
düşünmeyip ana kalıbın olduğu tabloya dâhil ettik. Ayrıca aruz vezinlerinin ilk ve son cüzlerinde oluşabilen 
hece değişmelerini de yine görmezden gelerek asıl veznin varyasyonu olduğu gerekçesiyle aynı tablo içinde 
gösterdik. 
27 Ali Ekrem Bey, Servet-i Fünûn dergisinde bir makale kaleme alarak bu dönemde kullanılan vezinlerle ne 
yapmaya çalıştıklarını detaylı bir şekilde anlatmaya çalışır (1900, Kasım 15. s. 163-170). Mehmet Kaplan ise 
hem Ali Ekrem Bey’in makalesini eleştirir hem de bir örnekle Tevfik Fikret’in şiirlerinin bu kategorilere 
uymadığını belirtir (Kaplan, 1995: 213). 



 50 

Mahmûr u müzehher, mütelevvin, mütenevvir, 

 

Sonuna kadar aynı kusursuz âhenkle ilerleyen bu şiir yazıldığı veznin takti’i ile 

okunduğunda; 

 

Mahmûr u / müzehher, mü / televvin, mü / tenevvir, 

(Mef û    lü/ me fâ  î      lü  /me fâ î    lü    /fa  û lün) 

 

şeklindeyken, aynı veznin diğer takti’i ile de okunabileceği bilindiğinde: 

 

 

Mahmûr / u müzehher, / mütelevvin, / mütenevvir, 

(fa’   lün / fe  i  lâ   tün  /  fe  i lâ  tün  / fe   i lâ  tün) 

 

hâlini alır ki kelimelerin nasıl yerleştirildiği ortaya çıkmış olur. Şüphesiz bu örnekleri birer 

gösterge değeri olarak çoğaltmak mümkündür. Ancak vezni yalnızca bir ahenk unsuru olarak 

görmeyip anlam ile beraber kullanması ayrıca önem arz eder. 

 

Öte yandan Tevfik Fikret’in yazmış olduğu şiirlerin büyük çoğunluğunu (% 67,28) sadece 

beş vezin kalıbı ile yazdığı görülmektedir.28 Dolayısıyla şairin toplamda kullandığı on dokuz 

vezin kalıbından beş tanesi toplam vezinlerin üçte ikisinden fazlasını oluştururken diğerleri 

ya bir ya da birkaç şiirde kullanılmıştır. Bu da şairin vezin konusunda yeni denemelere 

girişmekten çok yaygın olarak kullanılanları tercih ederek onları daha mükemmel bir şekilde 

kullanabilme arzusunda olduğunu gösterir. Şairin, çocuklar için yazdığı şiirler haricindeki 

tüm şiirlerinde aruzu kullanarak veznin ahenk üzerindeki etkisini önemsediğini 

göstermektedir. Ancak öte yandan sanatkâr ahenk endişesiyle yeni vezin arayışlarına 

girmemiş29, böylelikle ahengin anlamla bir arada sunduğu mükemmelliğe ulaşma arzusunda 

olduğunu göstermiştir. 

 

Sanatkârın şiirlerinde kullandığı vezinler ile şiirlerin listesi şöyle gösterilebilir: 

                                                             
28 Bu vezinler şunlardır: Fâilâtün Fâilâtün Fâilâtün Fâilün, Mefûlü Fâilâtü Mefâîlü Fâilün, Mefâîlün Failâtün 
Mefâîlün Failün, Fâilâtün Mefâîlün Faûlün, Mefûlü Mefâîlü Mefâîlü Faûlün. 
29 Bu konuda klâsik geleneğin dışına çıkarak denediği yeni kalıp arayışı yalnızca üç şiirde karşımıza çıkar: 
Nazire, Hakikat Her Zaman Hakikattir, Cânân-ı Girîzâna. 



 51 

 

Mefûlü Mefâîlün Faûlün (Bahr-i Hezec) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 4,02 

Perî-i Hazân, Fikâk u Telâki, Tulû’a Karşı, Şükûfe-i Yâr, Müsse İçin, Nakş-ı Nazenîn, Neş’esiz, 
Hüsnün, Bir Subh-ı Safâ İdi, Şiir Parçaları, Bir Şiire de Şöyle Başlamıştım, Bir Manzum Hikâyenin 
Mukaddimesi, Yapma Çiçek Yapan Kıza:, Ey Şevk!..., Mes’ûdiyyet-i Aşk. 

 

Mefâîlün Mefâîlün Mefâîlün Mefâîlün (Bahr-i Hezec) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 6,71 

Mihr-i Zemherîr, Heykel-i Giryân, Fırsat Yolunda, Bütün Bir Sergüzeşt, Halûk’un Sesi, İnanmak 
İhtiyâcı, Heykel-i Sa’y, Kitâbe, Hâmid, Âveng-i Şühûr 3, Âveng-i Şühûr 9, Şi’r-i Perîşân, Dokundun 
Hissime..., Terennüm, Bir Sabâh İdi..., Muallim’in Bir Gazelini Tahmis, Şarkı, Mezaristan, Kıt’a, 
Güzelsin, Hüsnün, Eski Bir Nağme, Lü’lü-i Rehâ-kâr, Zevrâk-ı Hayât, Hân-ı Yağma. 

 

Mefâîlün Mefâîlün Faûlün (Bahr-i Hezec) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 2,14 

Bahâr-ı Mağmûm, Hâb-ı Girîzân, Öksüzlüğüm, Âveng-i Şühûr 8, Bûse-Çîn, Gül-Efşân, Salıncakta, 
Şiir Parçalarından. 

 

Mefûlü Mefâîlün Mefûlü Mefâîlün (Bahr-i Hezec) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 0,27 

Sevdâ-yı Bedâyî. 

 

Mefâîlün Mefâîlün (Bahr-i Hezec) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 0,54 

Bahâr-ı Terânedâr, Kamer Hanım’a Hitâb. 

 

 

Müstef’ilâtün Müstef’ilâtün (Bahr-i Recez) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 0,27 

Sabah Ezanında. 

Fâilâtün Fâilâtün Fâilün (Bahr-i Remel) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 2,15 



 52 

 

 

Fâilâtün Fâilâtün Fâilâtün Fâilün (Bahr-i Remel) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 7,78 

Kâri’lerime, Nesrin, Gayyâ-yı Vücûd, Leyl-i Vedâ,  Mâî Deniz, Kılıç, Kahkaha-i Ye’s, Vatan Şarkısı, 
Cenâb, Nef’î, Hakikatin Yıldızı, Gazel, Gazel, Hazret-i Muallim’in Bir Gazelini Tahmis, Şeyh 
Vasfî’nin Bir Gazelini Tahmis, Gazel, Na’t, Naci’yi Tahmis, Şarkı, Karşı, Tesdîs, Bir Hâfize-i 
Kur’ân’a, Kasîde-i Terciiyye, Midhat Paşa İçin, Şeyh Vasfî Efendi’ye Bir Nazîre, Gazel, Bir Gazel, 
Ekrem Beyefendi’ye Nazîre, Selîm-i Evvel Lisânından. 

 

Mefûlü Fâilâtü Mefâîlü Fâilün (Bahr-i Muzâri) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 16,09 

Tecdîd-i İzdivâc, Resim Yaparken, Âşiyân-ı Dil, Vagonda, Ukde-i Hayât, Akşam, Ufk-ı Hilâl, 
Karlar, Resmini Yaparken, Perî-i Şi’rime:, Asker Geçerken, Teşrîk-i Melâl, Dün Gece, Mâzî... Âtî, 
Bir Lâhza-i Teahhur, Âveng-i Şühûr 1, Âveng-i Şühûr 2, Âveng-i Şühûr 4, Âveng-i Şühûr 10, Âveng-
i Şühûr 12, Geçmişte, İktirâb, Çiçekler İçinde, Hücre-i Şâir, Nijad’a, Ey Kız!, Bir Levha İçin, Bir 
Tablo, Anlaşılmasın, Ümîd Ölmez!, Promete, Hayâta Karşı Beşer, Resminin Karşısında, Sultânî’ye:, 
Ferdâ, Bir Kız Mektebi İçin, Rübâb’ın Cevâbı, Gazel, Ey Şivekâr... Gül!, Şarkı, Uzletgâh-ı Mâderi 
Ziyâret, Gonce, Şâire Dâir, Hayâl, Nazîre, Âh Ağlasam..., Lerziş-i Hazân, Tesehhür, Bir Kıt’a, 
Hediye, Şiir, Yenişehir Gâzilerine, Âh O Geçen Devre-i Hayât!, Teşyi’den Avdette, Nevha-i Bî-Sûd, 
Revzen-i Mahlû, Kıt’a, Kitâbe, Kıt’a, Kitâbe. 

 

 

 

 

Mefâîlün Failâtün Mefâîlün Failün (Bahr-i Müctes) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %23,60 

Âveng-i Şühûr 5, Çirkin, Cezâ-yı Mensiyyet, Girye-i Mâtem, Tarih, İlk Sâniha, ***, Zangoç. 

Feilâtün Mefâîlün Failün (Bahr-i Hafif) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %4,83 

Son Nağme, Şehrâyin, Halûk’un Vedâ’ı, Doğan Güneşe, Tevhîd, Âh Bilsen Ne Âfet Olmuşsun, Bir 
Mektuptan, Tebrîk-i Velâdet-i Pür-Meymenet-i Hazret-i Hilâfet Penâhî ve Arz-ı Şükrân, Bir Kıt’a, 
Kıt’a, Hiçten Tesellî, Topu Bir Gül, Mâtemzede, Dere Kenarında, Şelâle, Oku Dilber Çocuk, 
Kurularken, Târih-i Kadîm. 



 53 

Sühâ ve Pervîn, Zekâ, Balıkçılar, Sezâ, Hasta Çocuk, Hasan’ın Gazâsı, Kamîs-i Yusûf, Vâlide, Verin 
Zavallılara, Ramazan Sadakası, Tefelsüf, Tefekkür, Rûh-ı Eş’ârım, Derd-i Nihân, Bir Ayyaşın 
Karşısında, Berf-i Zerrîn, En Ferahlı Günüm, Hayâl-i Hodbîn, Enîn-i Gam, Mehd-i Âmâlim, 
Yaşadıkça, Fener, Zavallı Hasta, Balıkçılar, Aşk u Firâk, İlelebed, Seninle..., Sen Olmasan..., Sükûn 
İçinde, Bisiklet, Tesâdüf, İkinci Tesâdüf, Son Tesâdüf, Yeşil Yurt, Berîd-i Ümîd, Halûk İçin, 
Halûk’un Bayramı, Halûk’a:, Yine Halûk, Yarın, Sabâh-ı Iyd, Şehitlik’te, Köyün Mezarlığında, 
Buda, Kutba Doğru, Zavallı “Evet”, Rakîbe, Şâirin Çubuğu, Para ve Hayat, Biraz Ümîd, Hayat, 
Sabah Olursa, Rücû, Fuzûlî, Nedîm, Üstad Ekrem, Eski Şeyler, Subh-ı Bahârân, Eş’âr-ı 
Muhabbetten, Sevdâ-yı Şi’r, Hayâl-i Zâir, Âşiyâne-i Lâl, Senin Yerinde..., Zelzele, Kıt’a, Tevhîd, 
Başka, Sitâyiş-i Hazret-i Şehriyârî, Nedir Bilmem, Tahassür, Kıt’a, Bir Çocuk Mezarı İçin, Bir Matla, 
Melâl, Bir Levhâ, Musâhabe-i Edebiyye 9, Musâhabe-i Edebiyye 10, Bir Hâtıracık, Aşk ve Şebâb, 
Bir Muhâvere-i Edebiyye, Hayat, Çeşme Başında, İki Kalbin Bir Hissi, Yegâne Feylosofumuz, Bir 
İçim Su, Hüsn ü Ân Nedir:, Gazel, Bahâriyye. 

 

Faûlün Faûlün Faûlün Faûl (Bahr-i Mütekârib) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı % 1,08 

Yağmur, Ey Hâb!, İzler, Hayavâta. 

 

Fâilâtün Mefâîlün Faûlün (Bahr-i Seri’) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %9,65 

Sahâyif-i Hayâtımdan, Belki Hayır!.., Kendi Kendime:, Beyaz Yelken, Ninni, Sarhoş, Krizantem, 
Şekvâ-yı Firâk, Dinle Rûhum, Perde-i Tesellî, Bu da Bir Emel, Toprak, Ne İsterim?, Bir Mersiye, 
Yaşamak Aşkı, Ramazan, Büyük İkrâmiye, Hande-i Bûm, Cevâb, Âveng-i Şühûr 6, Âveng-i Şühûr 
7, Âveng-i Şühûr 11, Bir Yaz Levhası, Ayrılmam, Girye-i Hüsrân, Bir Gazel, Gazel, Diğer, Ne Güzel 
Çocuk, Bir Tenezzühten Avdette, Bir Timsâl, İki Bayram, Musâhabe-i Edebiyye 30, Şi’r-i Bârid, 
Mükedder, Bir Feylosofa. 

 

Faûlün Faûlün Faûlün Faûlün (Bahr-i Mütekârib) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %0,57 

Bahâr, Hulyâ-yı Saadet. 

 

 

 

Mefûlü Mefâîlü Mefâîlü Faûlün (Müstezat ve Serbest Müstezat) Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %9,92 

Şiir İçinde Değişen Vezinle Yazılanlar Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %1,08 

Hemşîrem İçin, Âşiyân-ı Peder, Sevgili Hemşîreme, Dedim ki. 



 54 

Küçük Âile, Kenan, Zerrişte, Baharda, Birlikte, Ömr-i Muhayyel, Bir Hicrân-ı Muvakkatten Sonra, 
La Danse Serpantin, Süs, Nâdim-i Hayât, Bir Ân-ı Huzûr, Timsâl-i Cehâlet, Kocaman Saate, Sis, 
Millet Şarkısı, Bir Güfte, Darü’l-Muallimîn Marşı, Ey Yâr-ı Nâgâm-kâr!, Halûk’un Defteri, Bir 
Tasvir Önünde, Devenin Başı, Halûk’un Âmentüsü, Hilâl-i Ahmer, Gökten Yere:, Ud Çalarak Şarkı 
Söyleyen Güzele, Sevdâ mısın Ümmîd misin Neş’e misin Sen?, Bir Söz, Metrûke, İncimâd-ı Rûh, 
Doksan Beşe Doğru, Sancak-ı Şerîf Huzûrunda, ***, Subhiyecik İçin, Muallim Nâci’ye Nazîre, 
Şarkı, Sevdiğim. 

 

Mefâilâtün Mefâilâtün Mefâilâtün Mefâilâtün Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %0,27 

Nazîre 

 

Mütefâilün Mütefâilün Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %0,27 

Hakikat Her Zaman Hakikattir 

 

Müfteilün Fâilâtün Fâilün Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %0,27 

Cânân-ı Girîzâna 

 

Hece Vezni İle Yazılanlar Şiir Evrenindeki Kullanım 
Oranı %8,31 

Şermin Adlı Şiir Kitabındaki 31 Şiir: İthâf, Şerminîn Elifbesi, Hediye, Umacı, Muhallebim Ve 
Mektebim, Keman, Siyah Bacı, Rüyâ, Öksüz, Melek’in Kuzusu Papatya, Kuşlarla, Rengîn, Bahar 
Kalfa, Yaz Nine, Hazân Teyze, Kış Baba, Hasbihâl, İş Salonunda, Marangoz, Kırık At, Arslan, 
Yazın, Kışın, Arı Sokar, Ezân, Ağustos Böceği İle Karınca, Kör İle Kötürüm, İki Yolcu, Oldu Bitti!, 
Veli Baba. 

2. Tablo: Kullanılan Vezinler 

 

 

2.2.3. Kullanılan Sözcüklerin Etimolojik Dağılımı 

 

Sanat Eserinin Kökeni başlıklı çalışmasında sanatın da sanatçıya ve eserine kaynaklık 

ettiğini söyleyen Heidegger (2014: 9), bu kaynaklık edişin ontolojik açılımını Varlık ve 

Zaman’da incelemiştir. Bir varlık olarak sanat eseri de Dasein olarak adlandırılır. “Dünya 

için var olan” insan gibi sanat eseri de bir varlık olarak var olur. Bu varlığın ve var-oluşun 



 55 

ontik görünüşü ise sözcüklerledir. Anlamsal yapının temelini oluşturan sözcükler “anlamla 

doldurulmayı bekleyen şeyler olarak kendi başlarına varolmazlar; onların varlığı, anlamları 

görünüşe çıkarabilmeleri olgusunda temel bulur.” (Altuğ, 2013: 93) 

 

Anlamın görünüşe çıkması, “kendini gösterenin bizatihi kendinden hareketle görünür 

kılınması” (Heidegger, 2011: 35), sözcüklerin sanat eserindeki kullanılışı ile varlık alanına 

ulaşacaktır. Elbette bu “kullanılma” sözcüğünden anladığımız sözcüklerin tercih edilişinden 

kullanıldığı yere kadar pek çok farklı biçim ve içerik sferlerini içine alan bir yapıyı içine 

alan algılamalar bütünüdür. 

 

Ontolojik olarak ifade ettiği anlam değerlerinin fenomenolojik olarak diğer sözcüklerle olan 

irtibatıyla ortaya çıkan yeni formları sözcüklerin var-olmalarında derinliği bir kat daha 

artırır. Dolayısıyla var olma, bir varlık olarak olmanın yanında görünür kılınan bir varlık 

olma biçiminde “tahakkuk” eder. Bu ise sözcüğün dil içerisindeki “gösterme” vazifesine 

dikkat çekmektir. Gösteren ve gösterilen arasındaki benzerlik ve kökeni, elbette sanat 

eserinde doğrudan görünür olmayabilir. Zira asıl olan dil’in bunu yapması değil, gösterme 

vasıtasıyla “klasik yapı”yı açarak veya örterek görünür kılmasıdır (Altuğ, 2013: 105). 

 

Yukarıdaki açıklamalardan hareketle dilin işitme, söyleme ve anlama şekillerinde ortaya 

çıkan temel boyutunu “açık kılma” olarak tespit etmek mümkündür (Altuğ, 2013: 122). Bu 

açık kılışın, Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki yerini tespit etmenin bir yolu sözcüklerin 

etimolojik olarak tasnifinden (biçim düzey), diğeri ise sözcüklerin yerdeşliklerinden (derin 

düzey) geçer. Bu tasnif her şeyden önce sanat eserinin okuyucusuna anlatmak, göstermek 

istediği şey’i nasıl ve hangi yolla yapmış olduğunu belirleyecektir. Temelinde “açık kılma” 

vazifesi olan dil ile yapılan bir sanatın “anlaşılamama” gibi bir kaygısının olmadığı veya 

olamayacağı aşikardır. Bu yüzden biz de Tevfik Fikret’in sözcüklerinin hangi etimolojik 

kaynağa dayanırsa dayansın sanatı gösterme kaygısından çok sanatın göstermesi kaygısı ile 

seçildiğine inanıyoruz. 

 

Şüphesiz bir bildirişim aracı olarak dili sanatında kullanmayı tercih eden sanatçı, diğer 

taraftan bu bildirişimi kesintiye uğratacak hamlelere sırf sanat kaygısı ile başvurmayacaktır. 

Asıl olan, şeyi varlıkla donatan sözcüklerin (Altuğ, 2013: 130) ontik bir varlık olarak niçin 



 56 

orada olduğunu tespit etmektir. Bu ise çalışmanın sonraki aşamasında bir temel problem 

olarak varlığını sürdürecektir. 

 

Yalnızca Tevfik Fikret için değil bir bütün olarak Servet-i Fünûn nesli için kabul görmüş 

kanaatlerden biri ister nazım isterse nesir sahasında olsun, sanatçıların Arapça ve Farsça 

kelime ve tamlamaların ağırlıkta olduğu bir dil kullandıkları yönündedir.30 Zaman zaman 

olumsuz eleştiri nesnesi haline de getirilen bu durumun doğruluğu veya yanlışlığından 

ziyade önceliğin bu kanaatin hangi somut verilere dayandığı noktasında olması 

gerekmektedir. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde yazmış olduğu tüm şiirlerini etimolojik bir sınıflandırmaya 

tabi tutup şiirlerin tüm dökümü üzerinde durduğumuzda sözünü ettiğimiz genel kanaatlerin 

gerçek bir durumu yansıtıp yansıtmadığı ortaya çıkabilecektir. Bu açıdan her şiir teker teker 

incelenerek şiirlerin sahip olduğu sözcük dağarcığının hangi etimolojik kökenlere dayandığı 

tespit edilmiştir. Bu çalışma yapılırken temelde Türkçe, Arapça, Farsça kökenli sözcükler 

göz önünde bulundurulmuş, diğer dillerden gelenler varsa onlar tek bir başlıkta 

gösterilmiştir. Ayrıca daha rahat bir kıyaslama ve çalışma yapılabilmesi için Türkçe kökenli 

sözcüklerin, o şiirin toplamındaki diğer sözcüklere olan oranları da tablonun en sağında 

gösterilmiştir.31 

 

Sözcüklerin etimolojik olarak sayım ve dökümü yapılırken bir sözcüğün Türk dilinde 

işlenmiş, yerleşmiş olup olmamasına bakılmamıştır. Zira bu durum bilimsel bir veriye değil 

yalnızca sübjektif bir kanaate dayanacaktır. Örneğin Osmanlı Türkçesi ile ilgili eğitim almış 

bir insan için “tebessüm” sözcüğü kadar aynı kökten gelen “mütebessim” sözcüğü de 

anlaşılabilir kabul edilebilecekken bu durum her insan için geçerli olmayacaktır. Öte yandan 

“şehit”, “gaza”, “ruh”, “sükun”, “hayal”, “an”, “gül”, “vatan”, “rüzgar” gibi Tevfik Fikret’in 

                                                             
30 İbrahim Tüzer, kendisi ile yapılan bir söyleşide Tevfik Fikret’in “dil algısı” ile “şiir algısı”nın birlikte 
düşünülmesi gerektiğini belirtir. Sanatkârın sözcük seçimi hakkında gözden uzak tutulmaması gereken bir 
noktanın da “(onun) kendi varlığını ifade edebilme algısı” olduğunu söyler. Dolayısıyla Tüzer’e göre Fikret’i 
anlamada ve anlamlandırmada asıl mesele sözcükleri ilk anlam değerleri ve etimolojilerine göre değerlendirip 
genel geçer bir kanaate sahip olmak değil; bu seçimin altında yatan psikolojik, ontolojik, kültürel vb. hususları 
ortaya koymaktır (Kaplan, 2016: 73-74). İbrahim Tüzer “Tevfik Fikret’in Dili” başlıklı yazısında ise sanatkârın 
sözcük seçimini “söylemek istediğini daha derinlikli söyleyebilecek malzemelere ihtiyaç duy”masına bağlar 
(2016. 19). 
31 Türk dilinin sondan eklemeli yapısı ve diğer dil aileleri ile olan farklılıkları nedeniyle halen etimolojik 
sıklığını sağlıklı yapabilecek herhangi bir bilgisayar programı bulunmamaktadır. Bu sebeple çalışmanın 
tamamı bilgisayar kullanmadan ve çeşitli dillere ait sözlüklerle yapılmıştır. 



 57 

şiirlerinde sık sık kullandığı sözcüklerin dilimize ne kadar yabancı olduğu konusu ise başka 

bir çalışmanın tartışma konusudur. Bu itibarla sözcüklerin dilimize yerleşmiş ve kullanılmış 

olmasını değil, yalnızca etimolojik kökenleri esas alan bir çalışma yapılmıştır. Yapılan bu 

çalışmayla birlikte şairin hem bütün evreni hakkında hem de tek tek şiirleri özelinde 

kullanılan sözcüklerle ilgili yapılacak çalışmalar sağlıklı ve genel geçer hale gelebilecektir: 

 

Sanatkârın şiirlerindeki sözcüklerin etimolojik dağılım ve Türkçenin şiir içindeki oranları şu 

şekilde gösterebilir: 

 

Tevfik Fikret’in Şiirlerinde Kullanılan Sözcüklerin Etimolojik Dağılımı 

Şiirin Adı 
Türkçe 

Kökenli 

Arapça 

Kökenli 

Farsça 

Kökenli 
Diğer Toplam 

Oran 

% 

1. Kâri’lerime: 67 42 30  139 48,2 
2. Sühâ ve Pervîn 430 250 286 1 967 44,4 
3. Zekâ 96 76 52 2 226 42,4 
4. Balıkçılar 195 43 57 2 297 65,6 
5. Nesrin 222 161 89  472 47,0 
6. Sezâ 126 68 86 9 289 43,5 
7. Hasta Çocuk 183 100 38 1 322 56,8 
8. Tecdîd-i İzdivâc 79 34 58 1 172 45,9 
9. Küçük Aile 46 32 39  117 39,3 
10. Kenan 45 42 50  137 32,8 
11. Hasan’ın Gazâsı 437 237 214 7 895 48,8 
12. Kamîs-i Yûsuf 57 67 63 1 188 30,3 
13. Vâlide 32 44 42  118 27,1 
14. Verin Zavallılara! 59 40 57 1 157 37,5 
15. Ramazan Sadakası 66 46 41 6 159 41,5 
16. Sahâyif-i Hayâtımdan 44 43 53  140 31,42 
17. Tefelsüf 23 20 18  61 37,7 
18. Resim Yaparken 38 26 27  91 41,7 
19. Tefekkür 32 32 24  88 36,3 
20. Belki, Hayır!.. 46 39 38  123 37,3 
21. Âşiyân-ı Dil 32 33 36  101 31,6 
22. Kendi Kendime: 32 22 17  71 45,1 
23. Rûh-ı Eş’ârım 20 27 44 2 93 21,5 
24. Derd-i Nihân 18 15 25  58 31,0 
25. Vagonda 36 37 34 3 110 32,7 



 58 

26. Bir Ayyaşın Karşısında 33 28 24  85 38,8 
27. Berf-i Zerrîn 29 21 26  76 38,1 
28. Bahâr-ı Mağmûm 67 47 39  153 43,8 
29. En Ferahlı Günüm 33 28 24  85 38,8 
30. Beyaz Yelken 54 37 51 2 144 37,5 
31. Hâb-ı Girîzân 38 39 47  124 30,7 
32. Hayâl-i Hodbîn 27 20 34  81 33,3 
33. Enîn-i Gam 37 25 29  91 40,6 
34. Öksüzlüğüm 47 28 17  92 51,1 
35. Mehd-i Âmâlim 28 24 23  75 37,3 
36. Ukde-i Hayât 13 29 39  81 16,1 
37. Yaşadıkça 29 22 31  82 35,4 
38. Gayyâ-yı Vücûd 23 50 33  116 19,8 
39. Akşam 29 23 31  83 34,9 
40. Ufk u Hilâl 30 24 34  88 34,1 
41. Perî-i Hazân 32 16 30  78 41,1 
42. Yağmur 48 41 53  142 33,8 
43. Karlar 34 36 31  101 33,6 
44. Mihr-i Zemherîr 19 27 29  75 25,3 
45. Heykel-i Giryân 31 40 28 1 100 31,0 
46. Fener 26 28 32 2 88 29,5 
47. Ninni 28 19 19  66 42,4 
48. Zavallı Hasta 25 24 23  72 34,7 
49. Sarhoş 24 18 17 1 60 40,0 
50. Balıkçılar 48 25 10  83 57,9 
51. Aşk u Firâk 56 56 65  177 31,6 
52. Zerrişte 63 47 56  166 37,9 
53. İlelebed… 50 49 27 1 127 39,1 
54. Baharda 37 25 49  111 33,3 
55. Seninle… 49 27 6  82 59,7 
56. Sen Olmasan… 54 43 22  119 45,4 
57. Birlikte 40 19 25  84 47,6 
58. Ömr-i Muhayyel 49 41 43  139 35,3 
59. Krizantem 27 11 24 5 67 40,3 
60. Leyl-i Vedâ 51 31 24  106 48,1 
61. Bir Hicrân-ı Muvakkatden Sonra 75 37 20  132 56,8 
62. Şekvâ-yı Firâk 68 40 17  125 54,4 
63. Resmini Yaparken 43 34 5 1 83 51,8 
64. Sükûn İçinde 110 50 10  170 64,7 
65. Firâk u Telâki 47 51 9  107 43,9 



 59 

66. Dinle, Rûhum… 51 35 26  112 45,5 
67. Perî-i Şi’rime: 50 31 9  90 55,5 
68. La Danse Serpantin 59 65 77 2 203 29,1 
69. Bisiklet 31 22 36 1 90 34,4 
70. Süs 58 51 86  195 29,8 
71. Fırsat Yolunda 46 26 58  130 35,4 
72. Tesâdüf 44 20 24  88 50,0 
73. İkinci Tesâdüf 37 25 21  83 44,6 
74. Son Tesâdüf 38 19 34  91 41,8 
75. Bütün Bir Sergüzeşt 45 43 12  100 45,0 
76. Çirkin 18 23 17  58 31,0 
77. Perde-i Tesellî 37 20 5  62 59,7 
78. Bu da Bir Emel 26 17 20  63 41,3 
79. Ey Hâb! 26 19 37  82 31,7 
80. Nâdim-i Hayât 24 29 24 1 78 30,8 
81. Toprak 28 27 10  65 43,1 
82. Ne İsterim? 30 26 35  91 33,0 
83. Bir Ân-ı Huzûr 22 18 25  65 33,9 
84. Yeşil Yurt 34 24 23  81 42,0 
85. Bir Mersiye 93 67 35  195 47,7 
86. Berîd-i Ümîd 48 35 41  124 38,7 
87. Mâî Deniz 29 29 16  74 39,2 
88. Halûk İçin 20 23 21  64 31,3 
89. Halûk’un Sesi 44 23 44  111 39,6 
90. Halûk’un Bayramı 26 10 27  63 41,3 
91. Halûk’a: 79 32 48 2 161 49,1 
92. Yine Halûk 28 12 13  53 52,8 
93. Yarın 73 44 56 3 176 41,5 
94. Yaşamak Aşkı 40 27 28  95 42,1 
95. İnanmak İhtiyâcı 40 39 31  110 36,4 
96. Sabah Ezanında 8 34 16  58 13,8 
97. Ramazan 21 37 55  113 18,6 
98. Sabâh-ı Iyd 24 28 35  87 27,6 
99. Şehitlik’te 91 93 86  270 33,7 
100. Asker Geçerken 27 31 30  88 30,7 
101. Kılıç 39 32 21  92 42,4 
102. Köyün Mezarlığında 41 34 8  83 49,4 
103. Teşrîk-i Melâl 33 39 14  86 38,4 
104. Kahkaha-i Ye’s 29 22 51  102 28,4 
105. Buda 21 26 2 1 70 30,0 



 60 

106. Kutba Doğru 32 35 27  94 34,1 
107. Zavallı “Evet” 41 26 17  84 48,8 
108. Rakîbe 35 36 20  91 38,5 
109. Şâirin Çubuğu 53 38 49  140 37,9 
110. Büyük İkrâmiye 153 131 50 1 335 45,7 
111. Para ve Hayat 52 22 8 1 83 62,7 
112. Biraz Ümîd 29 30 17  76 38,2 
113. Hande-i Bûm 77 60 67 3 207 37,2 
114. Timsâl-i Cehâlet 39 45 38 1 123 31,8 
115. Heykel-i Sa’y 35 40 36  111 31,5 
116. Son Nağme 25 28 23  56 44,6 
117. Hayât 91 39 7  137 66,4 
118. Kocaman Sâate: 37 29 12  78 47,4 
119. İzler 55 20 1  76 72,4 
120. Dün Gece 94 64 16  174 54,0 
121. Sabah Olursa… 77 54 8  139 55,4 
122. Mâzî… Âtî 77 68 11  156 49,4 
123. Cevâb 83 43 11  137 60,6 
124. Hemşirem İçin 267 129 42  438 60,9 
125. Sis 233 230 69 3 535 43,6 
126. Rücû 111 75 11  197 56,3 
127. Bir Lâhza-i Te’ahhur 90 83 12  185 48,6 
128. Millet Şarkısı 125 55 8  188 66,4 
129. Vatan Şarkısı 48 30 7  85 56,5 
130. Bir Güfte 38 33 3  74 51,3 
131. Dârü’l-mu’allimîn Marşı 19 42 4  65 29,2 
132. Kitâbe 33 37 10  80 41,2 
133. Fuzûlî 62 67 82  211 29,4 
134. Cenâb 31 22 32  85 36,5 
135. Nedîm 98 114 156  368 26,6 
136. Üstad Ekrem 39 59 45  143 27,3 
137. Nef’î 79 76 64  219 36,1 
138. Hâmid 35 60 16 1 112 31,2 
139. Âveng-i Şühûr 1 33 28 23  84 39,3 
140. Âveng-i Şühûr 2 33 20 31  84 39,3 
141. Âveng-i Şühûr 3 18 20 49 3 90 20,0 
142. Âveng-i Şühûr 4 25 17 16  58 43,1 
143. Âveng-i Şühûr 5 38 31 18  87 43,7 
144. Âveng-i Şühûr 6 20 17 22  59 33,9 
145. Âveng-i Şühûr 7 16 13 19  48 33,3 



 61 

146. Âveng-i Şühûr 8 13 18 14  45 28,9 
147. Âveng-i Şühûr 9 13 12 28  53 24,5 
148. Âveng-i Şühûr 10 13 18 22  53 24,5 
149. Âveng-i Şühûr 11 24 26 22  72 33,3 
150. Âveng-i Şühûr 12 17 18 16  51 33,3 
151. Eski Şeyler 36 25 15  76 47,4 
152. Âşiyân-ı Peder 61 65 36  162 37,6 
153. Geçmişte 41 43 50 1 135 30,4 
154. Şi’r-i Perîşân 28 58 12  98 28,6 
155. İktirâb 72 106 27  205 35,1 
156. Subh-ı Bahârân 188 189 79  456 41,2 
157. Tulû’a Karşı 63 74 19  156 40,4 
158. Dokundun Hissime… 36 67 12  115 31,3 
159. Çiçekler İçinde 25 25 26  76 32,9 
160. Eş’ar-ı Muhabbetten 43 41 23  107 40,2 
161. Terennüm 41 44 6  91 45,1 
162. Şükûfe-i Yâr 36 28 32  96 37,5 
163. Sevdâ-yı Şi’r 54 57 21  132 40,9 
164. Hücre-i Şâir 45 59 28 1 133 33,8 
165. Müsse İçin 16 33 7  56 28,6 
166. Nijad’a: 32 42 7  81 39,5 
167. Ey Kız! 60 61 34  155 38,7 
168. Bir Levha İçin 34 41 19  94 36,2 
169. Bir Yaz Levhası 109 48 72 1 230 47,4 
170. Hayâl-i Zâir 48 66 13  127 37,8 
171. Nakş-ı Nâzenîn 16 23 28  67 23,9 
172. Âşiyâne-i Lâl 26 36  9  71 36,6 
173. Bir Tablo 76 44 20 2 142 53,5 
174. Bir Sabâh İdi… 52 35 13  100 52,0 
175. Ayrılmam 49 12 8 1 70 70,0 
176. Senin Yerinde… 58 21 34  113 51,3 
177. Neş’esiz 24 24 15  63 38,1 
178. Girye-i Hüsrân 21 16 51  88 23,9 
179. Anlaşılmasın 42 31 31  104 40,4 
180. Bahâr-ı Terâne-dâr 28 7 39  74 37,9 
181. Ey Yâr-ı Nagam-Kâr! 76 56 50  182 41,7 
182. Halûk’un Defteri 119 78 23  220 54,1 
183. Ümîd Ölmez! 21 29 9  59 35,6 
184. Bir Tasvîr Önünde 34 21 8 1 64 53,9 
185. Zelzele 79 44 4 1 128 61,7 



 62 

186. Hayavata 58 35 20 3 116 50,0 
187. Şehrâyin 138 70 19 4 231 59,7 
188. Devenin Başı 94 13 11 1 119 79,0 
189. Halûk’un Âmentüsü 77 57 8  142 54,2 
190. Promete 45 26 10 1 82 54,9 
191. Halûk’un Vedâ’ı 473 204 66 4 747 63,3 
192. Hayata Karşı Beşer 62 32 8  102 60,8 
193. Resminin Karşısında 152 115 50  317 47,9 
194. Doğan Güneşe: 65 39 6  110 59,1 
195. Hakikatin Yıldızı 98 61 14  173 56,6 
196. Cezâ-yı Mensiyyet 47 33 2  82 57,3 
197. Sultânî’ye: 125 71 18 1 215 58.1 
198. Ferdâ 161 80 28 1 270 59,6 
199. Bir Kız Mektebi İçin 183 142 45  370 49,5 
200. Hilâl-i Ahmer 214 196 44  454 47,1 
201. Gökten Yere: 161 144 35 2 342 47,1 
202. Rübâb’ın Cevâbı 395 227 86 4 712 55,5 
203. İthâf 44 12 0  56 78,6 
204. Şerminîn Elifbesi 48 3 1  52 92,3 
205. Hediye 15 13 8  36 41,7 
206. Umacı 96 17 19 6 138 69,6 
207. Muhallebim ve Mektebim 118 48 7 1 174 67,8 
208. Keman 41 10 8 2 61 67,2 
209. Siyah Bacı 54 25 19  98 55,1 
210. Rüyâ 119 22 1  142 83,8 
211. Öksüz 109 21 6  136 80,1 
212. Melek’in Kuzusu 90 19 1  110 81,8 
213. Papatya 67 5 11  83 80,7 
214. Kuşlarla 33 2 1  36 91,7 
215. Rengîn 184 29 28  241 76,3 
216. Bahar Kalfa 61 11 18  90 67,8 
217. Yaz Nine 61 7 4 1 73 83,6 
218. Hazân Teyze 60 20 8  88 68,2 
219. Kış Baba 181 30 8 2 221 81,9 
220. Hasbihâl 137 39 14 1 191 71,7 
221. İş Salonunda 82 18 10 7 117 70,1 
222. Marangoz 59 11 0 4 74 79,7 
223. Kırık At 135 16 20 2 173 78,0 
224. Arslan 56 8 9  73 76,7 
225. Yazın 22 2 5  29 75,9 



 63 

226. Kışın 24 5 2  31 77,4 
227. Arı Sokar 80 11 10  101 79,2 
228. Ezân 159 40 13  212 75,0 
229. Ağustos Böceği ile Karınca 81 22 5 1 109 74,3 
230. Kör ile Kötürüm 106 17 2  125 84,8 
231. İki Yolcu 143 14 10 4 171 83,6 
232. Oldu, Bitti! 72 13 1  86 83,7 
233. Veli Baba 223 53 22  298 74,8 
234. Gazel 26 22 27  75 34,7 
235. Gazel 40 50 33  123 32,5 
236. Tevhîd 110 118 34  262 42,0 
237. Hazret-i Muallimin Bir Gazelini Tahmis 59 80 28  167 35,3 
238. Muallimin Bir Gazelini Tahmis 42 81 41  164 25,6 
239. Şeyh Vasfî’nin Bir Gazelini Tahmis 60 74 28  168 35,7 
240. Ey Şive-Kâr!.. Gül! 31 47 47  125 24,8 
241. Gazel 53 42 22  117 45,3 
242. Gazel 21 28 21  70 30,0 
243. Gazel 22 22 21  65 33,9 
244. Sevdiğim 59 58 22  139 42,5 
245. Mezâristan 57 108 22  187 30,5 
246. Naci’yi Tahmis 73 95 27  195 37,4 
247. Na’t 52 122 28  202 25,8 
248. Bir Kıt’a 9 4 7  20 45,0 
249. Bahâr 26 61 77  164 33,8 
250. Âh, Bilsen Ne Âfet Olmuşsun! 33 27 12  72 45,8 
251. Hüsnün 47 64 34  145 32,4 
252. Bir Subh-ı Safâ İdi 49 52 21  122 40,2 
253. Bûse-Çîn 31 74 52  157 19,7 
254. Kıt’a 12 10 4  26 46,1 
255. Tevhîd 84 193 69  346 24,3 
256. Şarkı 37 22 15  74 50,0 
257. Şarkı 14 21 14  59 23,7 
258. *** 110 146 41  297 37,0 
259. Şiir Parçaları 335 299 81 43 758 44,2 
260. Başka 40 17 8  65 61,5 
261. Uzlet-Geh-i Mâderi Ziyâret 173 212 95  480 36,0 
262. Bir Mektuptan 94 64 42 1 201 46,8 
263. Bir Şiire De Şöyle Başlamıştım 13 20 17  50 26,0 
264. Gonce 51 90 25  166 30,7 
265. Girye-i Mâtem 187 112 46  345 54,2 



 64 

266. Karşı 50 24 13  87 57,5 
267. Sitâyiş-i Hazret-i Şehriyâri 68 118 38  224 30,4 
268. Tebrîk-i Velâdet-i Pürmeymenet-i 
Hazret-i Hilâfet- Penâhî Ve Arz-ı Şükrân 38 60 25  123 30,9 

269. Ud Çalarak Şarkı Söyleyen Bir Güzele: 95 61 33  189 50,3 
270. Şâire Dair 68 143 47  258 26,4 
271. Bir Kıt’a 11 8 0  19 57,9 
272. Nedir Bilmem 42 26 20  98 42,8 
273. Tahassür 40 52 20  112 35,7 
274. Tesdîs 55 51 51  157 35,0 

275. Bir Gazel 28 18 18  64 43,7 

276. Hayâl 32 48 20  100 32,0 

277. Güzelsin 42 50 19  111 37,8 
278. Dedim Ki: 76 55 25 1 157 48,4 
279. Bir Manzûm Hikâyenin Mukaddimesi 94 112 52  258 36,4 
280. Yapma Çiçek Yapan Kıza: 35 22 6  63 55,5 
281. Sevdâ Mısın, Ümmîd Misin, 
Neş’e Misin Sen? 

49 59 26  134 36,6 

282. Kıt’a 12 6 8  26 46,1 
283. Bir Çocuk Mezârı İçin 15 24 1  40 37,5 
284. Nazîre 46 36 48  130 35,4 
285. Târih 19 49 19  87 21,8 
286. Bir Hâfıze-i Kur’ân’a 20 23 11  54 37,0 
287. Gazel 30 23 1  54 55,5 
288. Diğer 18 27 4  49 36,7 
289. Kıt’a 7 4 4  15 46,6 
290. Bir Matla 8 2 1  11 72,7 
291. Hüsnün 23 15 8  46 50,0 
292. Melâl 19 12 5  36 52,7 
293. Bir Söz 113 71 30  214 52,8 
294. Ne Güzel Çocuk! 95 47 24 1 167 56,9 
295. Nazire 54 57 17  128 42,2 
296. Şiir Parçalarından 37 28 14  79 46,8 
297. Kıt’a 40 27 11  78 51,3 
298. Tesehhür 43 60 29  132 32,6 
299. Ey Şevk!.. 50 25 43  118 42,4 
300. Âh! Ağlasam... 96 76 111  283 33,9 
301. Bir Levha 39 33 7  79 49,4 
302. Musâhabe-i Edebiyye-9 110 125 18  253 43,5 
303. Musahabe-i Edebiyye-10 90 99 19  208 43,3 



 65 

304. Bir Hâtıracık 58 39 45  142 40,9 
305. Bir Tenezzühten Avdette 102 62 75  239 42,7 
306. Lerziş-i Hazân 35 28 28  91 38,5 
307. Eski Bir Nağme 43 30 28 1 102 42,2 
308. Bir Timsâl 33 21 23  77 42,9 
309. Sevdâ-yı Bedâyi 6 11 13  30 20,0 
310. Hediye 16 14 4  34 47,0 
311. Lü’lü-i Rehâ-Kâr 37 18 38 2 95 38,9 
312. Şiir 19 12 18  49 38,8 
313. İki Bayram 21 21 26  68 30,9 
314. Yenişehir Gâzîlerine 39 46 44 1 130 30,0 
315. Âh O Geçen Devre-i Hayât! 35 29 29  93 37,6 
316. Metrûke 21 22 19  62 33,9 
317. Musâhabe-i Edebiyye-30 190 77 81 1 349 54,5 
318. Teşyî’den Avdette 88 102 128 2 320 27,5 
319. Şi’r-i Bârid 18 16 41  75 24 
320. Aşk ve Şebâb 24 18 46  88 27,3 
321. İncimâd-ı Rûh 25 30 15  70 35,7 
322. Bir Muhâvere-i Edebiyye 112 83 58 1 253 44,3 
323. Mükedder 24 34 15  73 32,9 
324. Gül-Efşân 20 12 33 1 66 30,3 
325. Hulyâ-yı Sa’âdet 25 27 36  88 28,4 
326. Hayat 30 24 32  86 34,9 
327. Salıncakta 13 11 18  42 30,9 
328. Bir Feylesofa 30 21 16  67 44,8 
329. Zevrâk-ı Hayat 31 14 6  51 60,8 
330. Nevha-i Bî-Sûd 46 48 17  111 41,4 
331. Hiçten Teselli 25 31 8  64 39,1 
332. Çeşme Başında 36 22 17 1 76 47,4 
333. İki Kalbin Bir Hissi 34 29 11  74 45,9 
334. Topu Bir Gül 19 3 9  31 61,3 
335. Mâtem-Zede 25 20 10  65 38,5 
336. Dere Kenârında 6 8 1 1 16 37,5 
337. Şelâle 23 18 7  48 47,9 
338. Oku Dilber Çocuk 18 7 13  38 47,4 
339. Kurularken 8 7 10  25 32,0 
340. Doksan Beşe Doğru 146 144 6  296 49,3 
341. Revzen-i Mahlû 58 31 9  98 59,2 
342. Yegâne Feylesofumuz 23 14 9  46 50,0 
343. Kıt’a 11 6 1  18 61,1 



 66 

344. Hakikat Her Zaman Hakikattir 70 45 1  116 60,3 
345. Bir İçim Su 62 4 5  71 87,3 
346. Sancak-ı Şerif Huzurunda 149 123 36 2 310 48,1 
347. İlk Sâniha 44 39 4  87 50,6 
348. *** 26 14 8  48 54,2 
349. Kasîde-i Tercîiyye 24 52 13  89 27,0 
350. Kitâbe 26 21 6  53 49,0 
351. Subhiye’cik İçin: 55 28 13  96 57,3 
352. Midhat Paşa İçin 19 35 4  58 32,8 
353. Sevgili Hemşîreme 94 67 41  202 46,5 
354. Hüsn ü Ân Nedir: 122 93 20 2 237 51,5 
355. Şeyh Vasfî Efendiye Bir Nazire 27 35 11 1 74 36,5 
356. Gazel 29 47 26  102 28,4 
357. Mes’ûdiyyet-i Aşk! 132 159 43  334 39,5 
358. Cânân-ı Girîzâna 97 78 72  247 35,0 
359. Bir Gazel 12 27 24  63 19,0 
360. Ekrem Beyefendi’ye Nazire 11 47 44  102 10,8 
361. Muallim Nâci’ye Nazire 26 29 19  74 35,1 
362. Selîm-i Evvel Lisanından 42 69 25  136 30,9 
363. Gazel 26 27 25  78 33,3 
364. Bahâriye 26 32 36  94 27,7 
365. Kamer Hanım’a Hitâb 66 17 16 5 104 63,5 
366. *** 38 27 7  72 52,8 
367. Hân-ı Yağma 144 59 21 9 233 61,8 
368. Kıt’a 10 11 4  25 40,0 
369. Târîh-i Kadîm 508 386 81  975 52,1 
370. (Zangoç) Târîh-i Kadîme Zeyl  163 143 29 9 344 47,4 
371. Kitâbe 19 15 6  40 47,5 
372. Şarkı 18 7 8  33 54,5 
373. Tebriknâme-i Nâçizâne 187 303 108  598 31,3 

Toplam Oran 44,2 
3. Tablo: Şiirlerin Etimolojik Dağılımı 

 

Tablo incelendiğinde görüleceği üzere şiirlerin büyük bir kısmında diğer dillerden alınan 

sözcüklerin iddia edildiği kadar fazla olmadığı görülecektir. Bu sayıya bir de yukarıda 

bahsettiğimiz türden, yabancı bir kaynağa dayanmasına rağmen dilimizde kullanım alanı 

bulan sözcükler dâhil edildiğinde bu sayı epey artabilecektir. Ancak bu yargıyı Tevfik 

Fikret’in tüm şiir evrenine dâhil olabilecek bir yargı olarak görmek mümkün değildir. Tevfik 



 67 

Fikret’in 1896 yılına kadar olan şiirlerinde Farsça ve Arapça sözcük seçiminin fazla olduğu, 

özellikle diğer şairlere yazdığı nazire ve tahmislerde neredeyse tamamen asıl olan şiirin 

kelime hazinesine sadık kaldığı görülmektedir. Servet-i Fünûn yıllarından itibaren yazılan 

şiirlerde ise hâkim etimolojik dil Türkçe iken, diğerleri imge yapılarındaki varlıklarıyla 

Tevfik Fikret’in şiirine dâhil olmaktadırlar. 

 

Açıkça görüldüğü üzere şair, bazı manzumelerini oldukça ağdalı bir dille kaleme alırken32 

bazılarını sade Türkçeye epey yaklaştırmayı başarmıştır. Farsça ve Arapça’nın (özellikle 

Arapça) söz dağarcığının yoğun olarak kullanıldığı metinler daha çok “gazel”, “tahmis”, 

“nazire”, “tevhid” başlıklarını taşıyan şiirlerinde görülür. Bunun haricinde “Âveng-i 

Tesâvir” başlıklı şiirlerde şiirin merkezine aldığı sanatçının kelime seçiminin tercih edilmiş 

olması, sanatçının dilinde dolaylı bir ağırlaşmaya neden olmuştur. Tanpınar’ın  da belirttiği 

gibi “halka mahsus ayrı bir edebiyat yapılabileceği” kanaatini taşıyan şair (1936: 9) 

şiirlerinde Talim-i Edebiyat’tan gelen “üslûb-ı âlî” ve “üslûb-ı âdî”yi hangi şiirinde nasıl 

kullanacağına dair gayet bilinçli tercihler yapmıştır. 

 

Tabloda dikkati çeken bir başka husus Tevfik Fikret’in sözcük seçiminin yalnızca ahenk 

noktasında olmadığıdır. Nazım biçiminde ortaya çıkan koşutluk sözcük seçiminde de 

kendisini gösterir. Tabiidir ki her kültürel oluşum gibi din de kendi içinden çıktığı toplumun 

kelimeleriyle gelir. Dolayısıyla ele alınan konu kelime seçimini doğrudan etkileyecektir. Bu 

itibarla “Şehitlik’te” şiirinin sözcüklerindeki etimolojik dağılıma baktığımızda Türkçenin 

91, Farsçanın 86, Arapçanın 93 sözcükle şiirin bütününü oluşturduğunu görürüz. Her üç dilin 

de neredeyse birbirine eşit sayıda kelime ile şiirin anlam alanını oluşturmakta olduğu 

görülmektedir. Halbuki şiirin başlığından itibaren ortaya çıkan izleksel değerin baskın yapısı 

dikkate alındığında Arapçanın veya -Türkçenin dini terimleri alma konusunda meyilli 

olduğu- Farsçanın daha baskın olması beklenebilirdi. 

 

Âveng-i Tesâvir’den “Hâmid” başlıklı şiirde ise yine, şiire konu olan sanatçının kelime 

seçimine Tevfik Fikret’in sadık kaldığı görülmektedir. Yani Tevfik Fikret yalnızca Hâmid’i 

anlatmakla kalmamış, öte yandan Hâmid’in sözcük hazinesini şiirine yansıtmıştır.33 Bu 

                                                             
32 Bu ifade anakronizme düşmek olarak anlaşılmamalıdır. “Ağdalı” sözcüğünü günümüz dili açısından değil 
sanatçının yaşadığı devrin dili açısından kullanmaktayız. 
33 Bu durum “Âveng-i Tesâvir”deki diğer tüm şiirler için geçerlidir. 



 68 

şiirde Türkçe kökenli 35 sözcüğe karşın Farsça 16 fakat Arapça ise 60 sözcük barındırır. 

Dolayısıyla burada sadece Tevfik Fikret’in şahsi zevk ve isteğinin sözcük seçiminde başlı 

başına bir etken olmadığı, sanatçının eserini pek çok yönden titiz bir şekilde oluşturduğu 

anlaşılmaktadır.  

 

“Bir Yaz Levhası” başlıklı şiir ise sözünü ettiğimiz diğer iki şiirle aynı dönemde yazılmış 

olmasına rağmen toplam sözcük sayısının neredeyse yarısını oluşturan 109 Türkçe kökenli 

sözcükle yazılmıştır. Yine yukarıda belirttiğimiz gibi başka dilden geçmiş olmasına rağmen 

Türk insanının kabul ettiği kelimeler ve dahası devrin konuşma ve yazı dilinin görüntüsü 

göz önüne alındığında Türk dilinin, onun şiirinde ne kadar önemli bir yer tuttuğu ve kelime 

seçiminin sadece ahenk ve vezin endişesi ile değil izleksel değerin getirdiği kelime dağarcığı 

ile ilgili olduğu açıkça ortaya çıkmış olur. 

 

Öte yandan sanatkârın, yeni fikir hareketlerine uzak olmadığını, bu yolda denemeler yaptığı 

şiirlerde haliyle Türk dili kökenli sözcükler hayli fazladır. Ölümünden hemen önce 

yayımlanan ve çocuk şiirlerini barındıran Şermin isimli kitaptaki otuz bir şiir ve ayrıca onun 

daha arı bir Türkçe ile yazma yolundaki kalem tecrübesi olan “Bir İçim Su” adlı şiir bu yolda 

değerlendirilebilir. Bahsedilen şiire bakıldığında Tevfik Fikret’in eşya ve hadiselere bakış 

açısının değişmediğini, yalnızca kelime seçiminde farklı bir tasarrufta bulunduğu görülür.  

 

 

2.2.4. Harf Sıklıkları 

 

Giriş bölümünde de belirttiğimiz üzere Roman Jakobson dilde altı işlev tespit etmiş ve 

dolayısıyla dilin temeline bildirişim vazifesini koymuştur. Andre Martinet ise bu bildirişimi 

“tutumluluk” ile birleştirerek İşlevsel Genel Dilbilim  başlığında kuramlaştırır. Onun, dilin 

çift eklemliliği (double articulation) adını verdiği kurala göre bir söz, iki dil öğesinin 

birbirine eklemlenmesiyle oluşur. Birinci eklemlilik “aktarılacak her deneyim olgusunun, 

başkalarına bildirilmek istenen her gereksinimin her biri sesli bir biçim ve bir anlamla yüklü 

birimler dizilişi olarak çözümlenmesini sağlayan eklemliliktir.” (Martinet, 1998: 21) İkincisi 

ise “anlamlı olmayan ancak anlamın oluşmasında katkısı olan öğelerin eklemlenmesidir.” 

(Yalçın, 2010: 74) Görüleceği üzere Martinet, anlambirim (moneme) ve sesbirim 



 69 

(phoneme)’in eklemlenmesini ve bu iki kavramın oluşacak anlam üzerindeki etkisini bir 

arada görmektedir. 

 

Çağdaş dilbilim kuramcılarından Noam Chomsky de “üretici dönüşümsel dilbilgisi” adını 

verdiği kuramında dilin “sözdizimsel”, “anlambilimsel” ve “sesbirimsel” katmanlarının 

olduğunu söyleyerek “derin ve yüzeysel yapıların sonsuz sınırını tanımlar”. Ona göre “derin 

yapı anlamsal yorum için gerekli olan tüm bilgileri içeren mantık ilişkilerinin yapısıdır. Buna 

karşılık yüzeysel yapı sesçil yoruma gereken bilgileri sunan yapıdır.” (Sözer, 1999: 273) 

Chomsky’ye göre bu derin ve yüzeysel yapılar birbirine özdeş olduğu düşünülmekte 

olmasına rağmen birbirinden ayrıdır. Kuramının odak noktası “bunların genelde ayrı olduğu 

ve yüzeysel yapının ‘dilbilgisel dönüşümler’ olarak adlandırılan belli bazı biçimsel 

işlemlerin daha yalın nesnelere yinelemeli uygulanmasıyla belirlendiği” görüşü oluşturur. 

Öyleyse her tümce için derin ve yüzey yapılar üretilip birbirine bağlanmalıdır (Chomsky, 

1999: 280). 

 

Birbirinden birtakım esaslı farklarla ayrılıyor olmalarına karşın pek çok dilbilimcinin ortak 

kanaati sesbirimcikler ile anlambirimciklerin  bir sözceyi birlikte oluşturduklarıdır. Sözcenin 

ifade ettiği toplam anlam bu her iki öğenin bir araya gelişindedir ve herhangi birinin 

varlığına indirgenemez. Bu itibarla dilbilimin içinden doğan göstergebilim anlamı esas 

almakla, hem biçim düzeyi hem de derin düzeyi aynı oranda önemli görür. 

 

Aşağıdaki harf sıklıkları tablosunda da görüleceği üzere Tevfik Fikret, “a, e, i” ünlüleri ile 

“r, n, l, m” ünsüzlerini baskın olarak kullanmaktadır. Ancak burada ünlü ve ünsüz harfler 

üzerinde koşut bir kullanım olduğu söylenemez. Bu üç ünlü harfin toplam kullanımı 87.055 

ve oranı da %31,44 iken bahsedilen dört ünsüzün kullanımı 64.211 ve oranı ise %23,19’dur. 

 

Macar dilbilimci İvan Fonagy’nin kendi dili dâhil pek çok dilde de gözlendiği için evrensel 

olduğunu söylediği sessel değerlendirmeler dikkate alınırsa (Fonagy, 1988: 94) “aydınlık” 

kabul edilen “i” sesinin 25.890 kez kullanımına karşın “karanlık” kabul edilen “u” sesinin 

sadece 9.197 kez kullanılması Tevfik Fikret’in şiirindeki izleksel değeri de gösterir. Aydınlık 

ve karanlığın hayal ve hakikate yapılan vurgusu da ayrıca önemli bir göstergedir. Tevfik 

Fikret’in şiir evrenindeki genel yapının açıklandığı bölümde de bu durumun derin düzeyde 

nasıl koşutluk oluşturduğu görülebilir. 



 70 

Bir diğer husus “r” sesinin sert, “n, l, m” seslerinin yumuşak karakterde oluşudur. Hayal-

hakikat çatışmasının devrin ana izleklerinden biri olduğu bilgisi ön yargısız bir şekilde göz 

önünde bulundurulduğunda Tevfik Fikret’in şiir evreninde bu iki unsurdan hangisinin daha 

ağır bastığı buradan anlaşılabilir. Jakobson’un da belirttiği üzere “şiirde her seslem aynı 

kesitin tüm öteki seslemleriyle yerdeşlik bağlantısı içindedir” ve “(biçimsel olarak) uzun 

uzuna, kısa kısaya eşittir.” (Jakobson, 1999: 215) Bu açıdan bakıldığında daha erkeksi kabul 

edilen “r” ve kadınsı kabul edilen “l” seslerinin “Sühâ ve Pervin”in aliterasyonları olarak 

karşımıza çıkması şaşırtıcı gelmemelidir. Ayrıca şairin genel şiir evrenindeki harf 

sıklıklarının “Sühâ ve Pervin”de de aynı sırayla devam ettiğini (a, e, i, r, n, l, k) belirtelim. 

Bu husus şairin tüm şiir evreni içinde ilk şiiri olan Gazel’den (a, i, e, n, l, r, m) imge ve tema 

gibi pek çok değişimin görüldüğü “Tarih-i Kadîm’e Zeyl”e (a, e, i, n, r, m) kadar hemen her 

şiiri için geçerli bir durumdur. 

 

Bu açıklamalardan sonra Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki şiirlerin harf sıklığını şöyle 

gösterebiliriz: 

 

Sıra 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

Harf a e i r n l m d k b 

Sıklık 31482 29683 25890 19828 19033 13750 11610 11255 10587 10328 

Oran (%) 11.37 10.72 9.35 7.16 6.87 4.97 4.19 4.07 3.82 3.73 

 

Sıra 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 

Harf t ı u s y h ü z ş o 

Sıklık 9850 9534 9197 8840 7822 7808 6722 5282 5024 4307 

Oran (%) 3.56 3.44 3.32 3.19 2.83 2.82 2.43 1.91 1.81 1.56 

 

Sıra 21 22 23 24 25 26 27 28 29 30 Toplam 

Harf g v c f ç p ö ğ j ‘  

Sıklık 3662 3410 2527 2474 2083 1831 1441 1351 43 218 276872 

Oran (%) 1.32 1.23 0.91 0.89 0.75 0.66 0.52 0.49 0.02 0.08 100.00 

4. Tablo: Harf Sıklıkları 



 71 

 

 

2.2.5. Kelime Sıklıkları 

 

Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki sözcüklerin kök ve gövde düzeyindeki yinelenme oranlarını 

gözden geçirdiğimizde bize birtakım verileri sağladığını görüyoruz. Bu verilerin güvenilirlik 

endekslerinin doğrudan metnin içinden gelen veriler olduğu için yüksek olduğu aşikârdır. 

Bu ilk somut verilerin anlam alanlarına veya karşıtlıklarına göre sıralanması, 

gruplandırılması gibi dökümler sınırlı derecede de olsa Tevfik Fikret’in anlam evreni 

hakkında bilgi verebilmektedir. Ancak üzerinde çalıştığımız alan “şiir” olunca birtakım 

kısıtlılık ve dezavantajlar da beraberinde gelir: 

 

Her şeyden evvel sanatçının şu an itibariyle ona ait olduğunu bildiğimiz 373 şiirin her biri 

kendi içinde bir bütündür. Romandaki on binlerce sözcüğe kıyasla şiirde çok küçük bir 

sözcük alanı vardır. Ancak roman o hacmiyle bir bütünlük oluştururken şiir de kendi içinde 

anlam ve yapı bütünlüğünü oluşturur. Şairin sözcükleriyle ilgili yapılacak yorum tüm 

şiirlerini kapsayan ve genel geçer bir yorum olduğunda ise şiirlerin bu tek tek bütünlük arz 

eden yapısını görmezden gelmek, hataya düşmek demek olacaktır. Bu sebeple Tevfik 

Fikret’in şiirlerindeki kelime sıklıkları, önyargılardan kurtulmak ve yüzeysel yapıyı 

aydınlatmak için yeterli görülmüş; fakat oluşacak karşıtlıkların belirlenebilmesi için her şiir 

tek tek gözden geçirilmiştir. 

 

Kelime sıklıklarında karşımıza çıkan ilk husus sıfatların kullanımı ile ilgilidir. Tevfik 

Fikret’in en sık kullandığı sözcüklerinden ilk sekiz sözcüğün beş tanesi (bir, o, bu, her, şu) 

sıfat cinsindendir. Bahsedilen bu sıfatlar, belirtme sıfatlarıdır. Bu sıfatların şairin 

sözcüklerinde ortaya çıkan durumu belirgin hale getirme endişesinden, anlatıları daha net 

ifade etme çabasından kaynaklandığı düşünülebilir. Bununla beraber niteleme sıfatları da 

oldukça geniş bir yer tutar. Özellikle tablo altı şiir yazma geleneği ile birlikte 

düşünüldüğünde her ayrıntının yakalanması endişesi belirgin haldedir. Bu ise niteleme 

görevindeki sıfatların da her şiirde oldukça fazlaca yer almasına neden olacaktır. 

 

Bilindiği üzere Türk edebiyatı Tanzimat dönemiyle beraber yönünü Avrupa’ya, hususiyle 

Fransız edebiyatına çevirmiştir. Bu bakış ve zihniyet değişikliğinin genel anlamda getirip 



 72 

götürdükleri bir yana, özelde şiir için ciddi değişimleri meydana getirdiği malumdur. Divan 

şiirinin soyut ve mazmuna dayalı yapısı ile “başka dillere ait bütün incelikleri, dilin dehasına 

yabancı bir nazım sistemi ile beraber bir lezzet vasıtası olarak al”an (Tanpınar, 1997: 11) 

estetiği Tanzimat ile baştan sona değişmeye başlar. 

 

Tanzimat nesli, şiirde, her şeyden önce dili değiştirmekle işe başlar. Bu itibarla içerik 

değişirken biçimin fazla değişmiyor oluşu önemsiz bir ayrıntı olarak kalacaktır. Zira asıl 

olan içerik ve özdür. Tanzimat sanatçılarının bu değişimi yapabiliyor oluşları, klasik şiir 

zevki almış olmalarına değil; biçimle ilgili bir endişe taşımıyor oluşlarına bağlanmalıdır. 

Tanzimat sanatçılarının sözcük dökümleri yapıldığında daha kesin olacak hükümler ortaya 

çıkacaktır. Ancak şu kadarı söylenebilir ki Tanzimat nesli isimlerle şiir yazmaktadır.34 

 

Servet-i Fünûn sanatkârları ise Divan şiirini yıkan ve bu yüzden isimleri oldukça yoğun 

olarak kullanan Tanzimat neslinin ardından sıfatları kullanarak yıkılan dilin başka bir 

cephesini oluşturmaya çalışırlar. Kelime sıklık listesi incelendiğinde bu durum açıkça 

görülmektedir. İsim ve sıfat noktasında yinelenmeleriyle dikkat çeken sözcükleri şöyle 

sıralayabiliriz: bir, bu, o, şu, her, ne, bütün, ben, ey, gibi, ile, hep, işte, fakat, şimdi, hayat, 

sen, ruh, için, güzel, zaman, kadar, ah, sanki, çocuk, pek, bugün, gün, evet, belki, hayal, 

biraz, sükûn, hande... 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde bir diğer gözlemlenebilen husus, etimolojik kullanım başlığında 

ayrıntılı olarak gösterildiği üzere Arapça ve Farsça kelimelerin kullanılışıdır. Ancak bu 

sözcüklerle beraber “etmek, olmak, eylemek” gibi yardımcı fiiller sıklıkla karşımıza çıkar. 

                                                             
34 Tanzimat nesline mensup üç şairin üç şiiri rastgele seçilip örneklem olarak alındığında (bütünü kapsamak 
gibi bir iddiası olmamakla beraber) şiirlerdeki toplam sözcük sayısı ve isimlerin bu şiirlerdeki oranları şöyledir: 
 

Şair Şiir Toplam 
Sözcük 

Sıfat 
Görevli 
Sözcük 

Fiil, 
Fiilimsi 
ve Yard. 
Fiil 

İsim İsimlerin 
Oranı % 

İbrahim Şinasi Münacaat 230 3 10 217 94 
Namık Kemal Hürriyet Kasidesi 395 20 27 348 88 
R. Mahmut 
Ekrem Yadigâr-ı Şebâb 66 7 9 50 75 

 
Tablodan da anlaşılacağı üzere Servet-i Fünûn dönemine yaklaşıldıkça sıfatların kullanımı artmakta, isimlerin 
oranı ise düşmektedir. Ancak bu husus başka bir çalışmanın konusu olduğu için bu kadarla yetiniyoruz. 



 73 

Türkçenin yapısından kaynaklanan bu durum diğer taraftan şiirin durgunluk yanını kıran, 

asıl fiillerle beraber hareket kazandıran bir anlam alanı ortaya çıkarmış olur. 

 

Tevfik Fikret, “şimdi” sözcüğünü daha fazla kullanırken (146) “geçmiş” sözcüğüne (mazi 

sözcüğü ile birlikte) oldukça az (41) yer verir. Bir diğer karşılaştırma unsuru olarak  “hayat” 

sözcüğünün 214 kez kullanışına karşın “hayal” sözcüğü de 162 kez kullanır. Bu kullanımlar 

sanatkârın geçmiş ile şimdi arasındaki koşutlukta nerede durduğunu, ayrıca yaşama ile hayal 

etme durumunda tercihini hangi yönde kullandığına dair bir ön bilgi sunmaktadır. Sanatkârın 

bu sözcüklerle oluşturduğu anlam evreni farklı yorumları beraberinde getirecektir. Kurulan 

karşıtlık ve yerdeşlik yapılarında daha net bir şekilde ortaya çıkacak olsa da şimdilik bu 

kelime gruplarının sıklığı ilk adımı atabilecek somut verileri böylelikle bize sunmuş olur. 

 

Yukarıda sayılanlarla beraber zaman (103), dem (78), demin (19) gibi zamana ait kelimeler 

sıklıkla kullanılır. Sözcük seçimindeki bu durum doğrudan doğruya izleksel yapıya dair bilgi 

sunması beklenmese de genel yapının belirginleşmesinde yardımcı bir unsur olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Zira zikredilen kelimeler ve anlam olarak bu sözcüklerle beraber 

düşünülebilecek diğer sözcükler ile birlikte ele alındığında zaman ve mekâna dair unsurların, 

birlikte Tevfik Fikret’in şiiri için ne kadar önemli olduğu göze çarpmaktadır. 

 

Öte yandan sanatçının şiirinde göz, gör, seyr gibi doğrudan görmeye ilişkin kelimelerle; 

renk, ezhar, pertev, tasvir, zalam gibi renk ve göz ilişkisini oldukça ön planda tuttuğunu da 

belirtmek gerekir. 

 

Elbette Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki tüm sözcüklerin sıklık dökümlerinin gösterilmesine 

imkân yoktur. Ancak sanatçının şiir evrenindeki sözcükler hakkında bir fikir vermesi 

bakımından ilk otuz sözcüğün sıklığı ve oranlarını şöyle gösterebiliriz: 

 

 

 

 

Kelime bir o bu et- sen her de- ol- ben ruh hep eyle- ile hayat 

Sıklık 2278 796 775 638 420 344 328 319 304 259 248 232 92 214 

Oran% 3.91 1.37 1.33 1.09 0.72 0.59 0.56 0.55 0.52 0.44 0.43 0.40 0.38 0.37 



 74 

Kelime gibi ile ve en olur var bak- fakat bil- dil aldan- kalp ah bahar 

Sıklık 204 201 201 195 177 173 169 159 139 136 130 124 122 120 

Oran% 0.35 0.34 0.34 0.33 0.30 0.33 0.29 0.27 0.24 0.23 0.22 0.21 0.21 0.21 

5. Tablo: Kelime Sıklıkları 

 

Sözcüklerin dökümü ve istatiksel verilerin sağladığı faydalar Tevfik Fikret’in şiir evreni için 

oldukça büyük faydaları -yine şiirin içinden gelen bir hareket olmak kaydıyla- 

barındırmaktadır. Ancak bu veriler şiirin derin düzeyindeki karşıtlıkların bağlantılarını; bu 

karşıtlıkların sınıflandırılması ve sınıflandırıldığında ortaya çıkan tabloyu göstermediği gibi 

tek tek şiir özelinde de şaire özgü kullanım alanlarını göstermekte yetersiz kalmaktadır. 

Dolayısıyla daha kesin ve tümü kapsayıcı bir inceleme için burada son bir işlem basamağı 

olarak temel karşıtlıkların belirlenmesi gerekmektedir. 

 

 

2.3. Temel Karşıtlık ve Yerdeşlikler 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde yüzey düzeyden derin düzeye giderken atılacak olan önemli 

bir adımı şiirlerin bütünü içerisindeki karşıtlık ve yerdeşlik alanlarının saptanması ve 

gruplandırılması oluşturmaktadır. Tevfik Fikret’in tüm şiirleri tek tek  incelenerek 

oluşturulan bu temel karşıtlık ve yerdeşlik tablosu hem ilk planda/görünürde ortaya çıkan 

karşıtlıkları hem de derin düzey incelemesinde ortaya çıkan karşıtlıkları içerecek şekilde 

hazırlanmıştır.  Dolayısıyla önce sözcük ve sözcük grupları düzeyinde tasnif yapılmış, 

ardından anlambirimcik düzeyinde ikinci bir inceleme yapılmıştır. Elde edilen sonuçların 

daha çok, ikili yapıya indirgenebilir olduğu gözlemlenmiştir. 

 

Temel karşıtlıkların dökümü yapılmaya başlandığında bir süre sonra metnin tükenmeye, 

kendi üzerine kapanmaya başladığı gözlemlenmiştir. Tevfik Fikret’te imgesel ifade 

bakımından yoğun ve öte yandan kendini gizlemeye çalışan gösterge dizgelerine bu anlamda 

rastlanmamıştır. 

 

Güneşli sath-ı sükûn-perverinde bir havzın 
Uçan hevâm-ı heveskârı andırır fikrim; 



 75 

Budur sebeb ki en âsûde nevha-i şi’rim 
Verir sadâsını bir gizli mevc-i pervâzın. 

 

“En Ferahlı Günüm” adlı şiirden alıntılanan parçada da görüleceği üzere o, gördüğünü 

okuyucuyla paylaşan, onu okuyucunun da görmesini isteyen; dolayısıyla sıfatlara sıkça 

müracaat eden bir sanatçıdır. Bu durum metninin hemen hemen birbirinin tekrarı olan tabiat 

tasvirleri ile ses ve ahenge dair imajlarla akıp gitmesine sebep olur. Dolayısıyla anlam 

düzeydeki yapının ortaya çıkarılabilmesi için temel karşıtlıkların belirlenmesine, şiir 

özelinde görülen karşıtlık veya yerdeşliklerin35 tüm şiir evrenindeki görüntüsünün nasıl 

olduğu; nasıl bir değişim, gelişim veya yönelme eğilimi gösterdiği tespit edilmeye 

çalışılmıştır. 

 

Gözlemlenen ikinci husus ise temel karşıtlıkların belirmesinden sonra bunların aynı 

zamanda bir eşdeğer zincirine dönüştükleridir. Örneğin “Ömr-i Muhayyel” adlı şiirde ortaya 

çıkan hayal/hakikat karşıtlığı şiirin devamında ben ~ sen eşdeğerliğine dönüşmektedir: 

 

   hayal  sen 

   hakikat  ben 

 

Ortaya çıkan bu yerdeşlik bir diğer anlam alanı olarak arzu ve isteksizlikle beraber gelmiştir. 

Yeni oluşan eşdeğerliği; 

 

   hayal  sen  arzu 

   hakikat  ben  isteksizlik 

 

olarak gösterebiliriz. Dolayısıyla öznenin hayal ettiği “muhayyel” âlem, sen hitabı ile 

görünür kılınan nesneyi ve arzuyu içerirken karşıtlığında içinde bulunan “hakikat” âlemi 

özneyi ve isteksizliği içermektedir. 

 

                                                             
35 İncelememiz boyunca yerdeşlikler “~” işareti ile, karşıtlıklar ise satır çizgisi (-) ile gösterilmiştir. 

~ 

~ ~ 



 76 

Şiirler incelendikçe belirginleşen bu değerlerle ilgili yorumlamaları, bu değerlerin genel 

anlam evreni içindeki yeri ve önemini “3.1. Şiir Evreninin Genel Özellikleri” başlıklı 

bölümde detaylandırılacaktır. 

 

Belirlenen 373 şiirden hareketle, yani kalkış noktası herhangi bir ön yargı, önceden 

belirlenmiş tutum vs. olmaksızın yine şiir olan inceleme metoduyla yapılan tasnifte en fazla 

yinelenen, şiirlerin içinde genel evreni kapsayan ve aralarında açık veya örtük mantıksal 

içerme bağlantıları olan sekiz karşıtlık ve yerdeşlik yapısı elde edilmiştir. “Kutsal/Sıradan, 

Geçmiş/Şimdi, Hayal/Hakikat, Tabiat ve Tablo, Ses ve Musiki, Kadın ve Aşk” olarak 

belirlenen, daha fazla indirgenme olanağı bulunmayan bu karşıtlık ve yerdeşlikler arasındaki 

ilişkiler tek tek şiir düzeyinde açıklanamayan özellikler sunmaktadır. Ahmet Hamdi 

Tanpınar’ın da dikkat çektiği üzere “mesele bilmekte değil bildiğini kendisine ilâve etmektir. 

Tevfik Fikret bu küçük ve basit unsurlardan muazzam bir iman manzumesi çıkarabilecek bir 

adamdır.” (Tanpınar, 1936: 10) Dolayısıyla sınıflandırma, şiir evreninin genel özelliklerinde 

asıl anlamını bulmaktadır. Bu durum bize Tevfik Fikret’in şiir evreninde her şiirin kendi 

içinde bir yapısı olsa da büyük evrende şiirlerin oluşturduğu yapının tek tek şiirlere 

indirgenemeyecek bir yapıda olduğunu göstermektedir. 

 

Aşağıda yine tüm şiirlerin dökümüne dayanarak oluşturulan temel karşıtlık ve yerdeşlikler 

tablosu hem anlambirimciklerin incelenmesi yoluyla genel evrenin yapısını aydınlatmaya 

hem de içerik düzeyindeki merkez yerdeşlikleri aydınlatmaya dayanak sağlayacaktır. Temel 

karşıtlık ve yerdeşlikleri şöyle gösterebiliriz: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 77 

T
E

V
Fİ

K
 F
İK

R
E

T
’
İN

 Ş
İİ

R
 E

V
R

E
N
İN

D
E 

TE
M

EL
 K

A
R
ŞI

TL
IK

 V
E 

Y
E

R
D

EŞ
L
İK

LE
R

 

K
ad

ın
 v

e 
A
şk

 

- S
üh

â 
ve

 P
er

vî
n 

- N
es

rin
 

-T
ec

dî
d-

i İ
zd

iv
âc

 

-V
âl

id
e 

- A
şk

 u
 F

irâ
k 

- Z
er

riş
te

 

-İ
le

le
be

d…
 

-B
ah

ar
da

 

-S
en

 O
lm

as
an

…
 

-Ö
m

r-
i M

uh
ay

ye
l  

-L
ey

l-i
 V

ed
â 

-Ş
ek

vâ
-y

ı F
irâ

k 

-F
irâ

k 
u 

Te
lâ

ki
 

-D
in

le
, R

ûh
um

…
 

-P
er

î-i
 Ş

i’
rim

e:
 

-B
is

ik
le

t 

-T
es

âd
üf

 

-İ
ki

nc
i T

es
âd

üf
 

-S
on

 T
es

âd
üf

 

-B
er

îd
- i 

Ü
m

îd
 

-R
ak

îb
e  

-P
ar

a 
ve

 H
ay

at
 

 

Se
s v

e 
M

us
ik

i  

-B
el

ki
, H

ay
ır!

.. 

- Â
şi

yâ
n-

ı D
il 

-B
ah

âr
-ı 

M
ağ

m
ûm

 

-H
âb

-ı 
G

irî
zâ

n 

-U
kd

e-
i H

ay
ât

 

-A
kş

am
 

- U
fk

 u
 H

ilâ
l 

- Y
ağ

m
ur

 

-N
in

ni
 

-S
ar

ho
ş 

-B
ah

ar
da

 

-Ö
m

r-
i.M

uh
ay

ye
l 

-L
a 

D
an

s S
er

pa
nt

in
 

-S
üs

 

-B
ir 

M
er

si
ye

 

-H
al

ûk
’

un
 S

es
i 

-S
ab

ah
 E

za
nı

nd
a 

-K
öy

ün
 M

ez
ar

lığ
ın

da
 

-K
ut

ba
 D

oğ
ru

 

- Z
av

al
lı 

“
Ev

et
”

 

-T
im

sâ
l- i

 C
eh

âl
et

 

-H
ey

ke
l-i

 S
ay

 

T
ab

ia
t v

e 
T

ab
lo

 

- S
üh

â 
ve

 P
er

vî
n 

- B
al

ık
çı

la
r 

-S
ez

â 

- K
üç

ük
 A

ile
 

- S
ah

ây
if-

i H
ay

ât
ım

da
n 

- R
es

im
 Y

ap
ar

ke
n 

- B
el

ki
, H

ay
ır!

.. 

- Â
şi

yâ
n-

ı D
il 

-R
ûh

-ı 
Eş

’
âr

ım
 

-D
er

d-
i N

ih
ân

 

-B
er

f-
i Z

er
rîn

 

- B
ah

âr
-ı 

M
ağ

m
ûm

 

- E
n 

Fe
ra

hl
ı G

ün
üm

 

-B
ey

az
 Y

el
ke

n 

-Y
aş

ad
ık

ça
 

-G
ay

yâ
-y

ı V
üc

ûd
 

-A
kş

am
 

-U
fk

 u
 H

ilâ
l 

-P
er

î-i
 H

az
ân

 

-Y
ağ

m
ur

 

-K
ar

la
r  

H
ay

al
/H

ak
ik

at
 

-K
âr

i’
le

rim
e:

 

-S
üh

â 
ve

 P
er

vî
n 

-Z
ek

â 

-S
ah

ây
if-

i H
ay

ât
ım

da
n 

-T
ef

el
sü

f 

-T
ef

ek
kü

r  

-H
ay

âl
-i 

H
od

bî
n  

-M
eh

d-
i Â

m
âl

im
 

-Y
aş

ad
ık

ça
 

-P
er

î-i
 H

az
ân

 

-K
ar

la
r 

-A
şk

 u
 F

irâ
k 

-İ
le

le
be

d…
 

-S
en

in
le

…
 

-S
en

 O
lm

as
an

…
 

-Ö
m

r-
i M

uh
ay

ye
l  

-P
er

î-i
 Ş

i’
rim

e:
 

-F
ırs

at
 Y

ol
un

da
 

-T
es

âd
üf

 

-İ
ki

nc
i T

es
âd

üf
 

-S
on

 T
es

âd
üf

 

-B
üt

ün
 B

ir 
Se

rg
üz

eş
t 

 

G
eç

m
iş

/Ş
im

di
 

-S
ez

â 

-K
en

an
 

-Â
şi

yâ
n-

ı D
il 

-B
ey

az
 Y

el
ke

n 

-H
ay

âl
-i 

H
od

bî
n 

-E
nî

n-
i G

am
 

-Ö
ks

üz
lü
ğü

m
 

-B
irl

ik
te

 

-L
ey

l-i
 V

ed
â  

-B
ir 

H
ic

ra
n-

ı 

M
uv

ak
ka

td
en

 S
on

ra
 

-F
ırs

at
 Y

ol
un

da
 

-B
ir 

M
er

si
ye

 

-Y
aş

am
ak

 A
şk

ı 

-Z
av

al
lı 

“
Ev

et
”

 

-B
üy

ük
 İk

râ
m

iy
e 

-S
ab

ah
 O

lu
rs

a…
 

-M
âz

î…
 Â

tî 

-H
em
şir

em
 İç

in
 

-R
üc

û 

-N
ef

’
î 

-E
sk

i Ş
ey

le
r  

 

K
ut

sa
l/S

ır
ad

an
 

- H
as

ta
 Ç

oc
uk

 

- K
üç

ük
 A

ile
 

-K
en

an
 

-H
as

an
’

ın
 G

az
âs

ı  

- K
am

îs-
i Y

ûs
uf

 

- V
âl

id
e 

- R
am

az
an

 S
ad

ak
as

ı 

- K
en

di
 K

en
di

m
e:

 

- F
en

er
 

- S
ar

ho
ş 

- B
al

ık
çı

la
r (

2)
 

- B
is

ik
le

t 

- T
op

ra
k 

- H
al

ûk
’

un
 B

ay
ra

m
ı  

- H
al

ûk
’

a;
 

-İ
na

nm
ak

 İh
tiy

ac
ı 

-S
ab

ah
 E

za
nı

nd
a 

-R
am

az
an

 

-S
ab

âh
-ı 

Iy
d 

- Ş
eh

itl
ik

te
 

-A
sk

er
 G

eç
er

ke
n 

- K
ılı

ç 

 



 78 

K
ad

ın
 v

e 
A
şk

 

- H
em
şir

em
 İç

in
 

- S
ub

h-
ı B

ah
âr

ân
 

-E
ş’

ar
-ı 

M
uh

ab
be

tte
n 

-E
y 

K
ız

! 

- N
ak
ş-

ı N
âz

en
în

 

- B
ir 

Sa
bâ

h 
İd

i…
 

-A
yr

ılm
am

 

-S
en

in
 Y

er
in

de
…

 

-A
nl

aş
ılm

as
ın

 

-B
ir 

K
ız

 M
ek

te
bi

 İç
in

 

-B
ah

ar
 K

al
fa

 

-G
az

el
 

-G
az

el
 

-H
az

re
t- i

 M
ua

lli
m

in
 B

ir 

G
az

el
in

i T
ah

m
is 

-M
ua

lli
m

in
 B

ir 
G

az
el

in
i 

Ta
hm

is 

-Ş
ey

h 
V

as
fî ’

ni
n 

B
ir 

G
az

el
in

i T
ah

m
is 

-E
y 
Şi

ve
-K

âr
!..

 G
ül

! 

-Â
h,

 B
ils

en
 N

e 
Â

fe
t 

O
lm

uş
su

n!
 

Se
s v

e 
M

us
ik

i  

- S
on

 N
ağ

m
e 

- K
oc

am
an

 S
âa

te
: 

-D
ün

 G
ec

e 

-N
ef

’
î 

-T
er

en
nü

m
 

-S
ev

dâ
-y

ı Ş
i’

r 

- H
üc

re
- i 
Şâ

ir 

- B
ir 

Le
vh

a 
İç

in
 

-B
ah

âr
-ı 

Te
râ

ne
-d

âr
 

-E
y 

Y
âr

-ı 
N

ag
am

-K
âr

!  

-Ş
eh

râ
yi

n 

-G
ök

te
n 

Y
er

e:
 

-K
em

an
 

-E
zâ

n 

-Ş
ar

kı
 

-U
d 

Ç
al

ar
ak

 Ş
ar

kı
 

Sö
yl

ey
en

 B
ir 

G
üz

el
e:

 

B
ir 

Ç
oc

uk
 M

ez
âr

ı İ
çi

n 

-B
ir 

H
âf

ız
e-

i K
ur

’
ân

’
a 

- B
ir 

Sö
z 

-B
ir 

M
uh

âv
er

e-
i E

de
bi

yy
e 

-Ş
el

âl
e 

  

T
ab

ia
t v

e 
T

ab
lo

 

- M
ih

r-
i Z

em
he

rîr
 

- Z
av

al
lı 

H
as

ta
 

-A
şk

 u
 F

irâ
k 

- B
ah

ar
da

 

- Ö
m

r-
i M

uh
ay

ye
l 

- K
riz

an
te

m
 

- Ş
ek

vâ
- y

ı F
irâ

k 

- S
ük

ûn
 İç

in
de

 

-P
er

î-i
 Ş

i’
rim

e:
 

-L
a 

D
an

se
 S

er
pa

nt
in

 

-S
üs

 

- S
on

 T
es

âd
üf

 

- T
op

ra
k 

-N
e 
İs

te
rim

? 

-B
ir 

Â
n-

ı H
uz

ûr
 

-Y
eş

il 
Y

ur
t 

-M
âî

 D
en

iz
 

-H
al

ûk
 İç

in
 

-Y
in

e 
H

al
ûk

 

-Ş
eh

itl
ik

’
te

 

-K
ut

ba
 D

oğ
ru

 

-B
ira

z 
Ü

m
îd

 

 

H
ay

al
/H

ak
ik

at
 

-E
y 

H
âb

! 

-N
âd

im
-i 

H
ay

ât
 

-T
op

ra
k  

-N
e 
İs

te
rim

?  

-B
ir 

Â
n-

ı H
uz

ûr
 

-Y
eş

il 
Y

ur
t  

-B
er

îd
-i 

Ü
m

îd
 

-M
âî

 D
en

iz
 

-H
al

ûk
 İç

in
 

-İ
na

nm
ak

 İh
tiy

âc
ı 

-B
ud

a  

-Ş
âi

rin
 Ç

ub
uğ

u 

-P
ar

a 
ve

 H
ay

at
 

-H
an

de
-i 

B
ûm

 

-D
ün

 G
ec

e  

-Ü
st

ad
 E

kr
em

 

-H
âm

id
 

-Ç
iç

ek
le

r İ
çi

nd
e 

-H
üc

re
-i 
Şâ

ir 

-E
y 

K
ız

! 

-Z
el

ze
le

 

G
eç

m
iş

/Ş
im

di
 

-G
eç

m
iş

te
 

-Ş
i’

r-
i P

er
îş

ân
 

-T
er

en
nü

m
 

-N
ak
ş-

ı N
âz

en
în

 

-B
ir 

Sa
bâ

h 
İd

i…
 

-Z
el

ze
le

 

-R
es

m
in

in
 K

ar
şı

sı
nd

a 

-S
ul

tâ
nî

’
ye

: 

-F
er

dâ
 

-B
ir 

K
ız

 M
ek

te
bi

 İç
in

 

-H
ilâ

l-i
 A

hm
er

 

-R
üb

âb
’

ın
 C

ev
âb

ı 

-H
as

bi
hâ

l 

-G
on

ce
 

-Â
h!

 A
ğl

as
am

...
 

-B
ir 

Le
vh

a 

-B
ir 

H
ât

ıra
cı

k 

-E
sk

i B
ir 

N
ağ

m
e 

-L
ü’

lü
-i 

Re
hâ

-K
âr

 

-Â
h 

O
 G

eç
en

 -D
ev

re
-i 

H
ay

ât
! 

K
ut

sa
l/S

ır
ad

an
 

- K
öy

ün
 M

ez
ar

lığ
ın

da
 

- B
ud

a 

- Ş
âi

rin
 Ç

ub
uğ

u 

- B
üy

ük
 İk

râ
m

iy
e 

- H
ay

ât
 

- K
oc

am
an

 S
âa

te
:  

-İ
zl

er
 

-S
ab

ah
 O

lu
rs

a…
 

- H
em
şir

em
 İç

in
 

- S
is

 

- R
üc

û 

- B
ir 

Lâ
hz

a-
i T

e’
ah

hu
r 

- M
ill

et
 Ş

ar
kı

sı 

- V
at

an
 Ş

ar
kı

sı 

- B
ir 

G
üf

te
 

- D
âr

ü’
l- m

u ’
al

lim
în

 

M
ar
şı  

- K
itâ

be
 

- N
ija

d’
a:

 

-B
ir 

Y
az

 L
ev

ha
sı 

-B
ir 

Ta
bl

o 

-H
al

ûk
’

un
 D

ef
te

ri 

-Ü
m

îd
 Ö

lm
ez

! 

 



 79 

K
ad

ın
 v

e 
A
şk

 

- H
üs

nü
n 

- B
ir 

Su
bh

- ı 
Sa

fâ
 İd

i 

-B
ûs

e-
Ç

în
 

-K
ıt’

a 

- *
**

 

- B
aş

ka
 

-B
ir 

M
ek

tu
pt

an
 

-G
on

ce
 

- G
iry

e-
i M

ât
em

 

-K
ar
şı 

-U
d 

Ç
al

ar
ak

 Ş
ar

kı
 

Sö
yl

ey
en

 B
ir 

G
üz

el
e:

 

-B
ir 

K
ıt ’

a 

-N
ed

ir 
B

ilm
em

 

-T
es

dî
s 

-B
ir 

G
az

el
 

-G
üz

el
si

n 

-D
ed

im
 K

i: 

-B
ir 

M
an

zû
m

 H
ik

ây
en

in
 

M
uk

ad
di

m
es

i 

-S
ev

dâ
 M

ıs
ın

, Ü
m

m
îd

 

M
is

in
, N

eş
’

e 
M

is
in

 S
en

? 

  

Se
s v

e 
M

us
ik

i  

-M
id

ha
t P

aş
a 
İç

in
 

- S
ev

gi
li 

H
em
şî

re
m

e  

-B
ir 

G
az

el
 

-Ş
ar

kı
 

T
ab

ia
t v

e 
T

ab
lo

 

- H
an

de
-i 

B
ûm

 

- S
is

 

-C
en

âb
 

- Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 1

 

- Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 2

 

- Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 3

 

- Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 4

 

- Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 5

 

-Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 6

 

-Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 7

 

-Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 8

 

- Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 9

 

- Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 1

0 

-Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 1

1 

-Â
ve

ng
-i 
Şü

hû
r 1

2 

-İ
kt

irâ
b 

-S
ub

h-
ı B

ah
âr

ân
 

-T
ul

û’
a 

K
ar
şı 

-D
ok

un
du

n 
H

is
si

m
e…

 

-Ş
ük

ûf
e-

i Y
âr

 

-H
üc

re
-i 
Şâ

ir 

 

H
ay

al
/H

ak
ik

at
 

-D
oğ

an
 G

ün
eş

e:
 

-H
ak

ik
at

in
 Y

ıld
ız

ı  

-U
m

ac
ı  

-R
üy

â  

-H
üs

nü
n 

-Ş
iir

 P
ar

ça
la

rı 

-N
ed

ir 
B

ilm
em

 

-H
ay

âl
 

-G
üz

el
si

n  

-G
az

el
 

-K
ıt’

a 

-N
e 

G
üz

el
 Ç

oc
uk

! 

-M
us

âh
ab

e -
i E

de
bi

yy
e-

9 

M
us

ah
ab

e-
i E

de
bi

yy
e-

10
 

-B
ir 

Te
ne

zz
üh

te
n 

-A
vd

et
te

 

-B
ir 

Ti
m

sâ
l 

-L
ü’

lü
-i 

Re
hâ

-K
âr

 

-İ
nc

im
âd

-ı 
R

ûh
 

-B
ir 

M
uh

âv
er

e-
i E

de
bi

yy
e 

-H
ul

yâ
-y

ı S
a’

âd
et

 

-H
ay

at
 

 

G
eç

m
iş

/Ş
im

di
 

-H
ay

at
 

-M
ât

em
-Z

ed
e  

-D
ok

sa
n 

B
eş

e 
D

oğ
ru

 

-K
as

îd
e-

i T
er

cî
iy

ye
 

-*
**

 

-T
âr

îh
- i 

K
ad

îm
 

-T
âr

îh
-i 

K
ad

îm
e 

Ze
yl

 
 

K
ut

sa
l/S

ır
ad

an
 

- B
ir 

Ta
sv

îr 
Ö

nü
nd

e 

- Z
el

ze
le

 

- D
ev

en
in

 B
aş

ı 

- H
al

ûk
’

un
 Â

m
en

tü
sü

 

- P
ro

m
et

e  

- H
al

ûk
’

un
 V

ed
â ’

ı 

-H
ay

at
a 

K
ar
şı

 B
eş

er
 

-R
es

m
in

in
 K

ar
şı

sı
nd

a 

- H
ak

ik
at

in
 Y

ıld
ız

ı 

- C
ez

â-
yı

 M
en

si
yy

et
 

- F
er

dâ
 

- B
ir 

K
ız

 M
ek

te
bi

 İç
in

 

- H
ilâ

l -i
 A

hm
er

 

- G
ök

te
n 

Y
er

e:
 

- R
üb

âb
’

ın
 C

ev
âb

ı  

- İ
th

âf
 

- U
m

ac
ı 

- Ö
ks

üz
 

- M
el

ek
’

in
 K

uz
us

u 

-İ
ş S

al
on

un
da

 

-M
ar

an
go

z  

  



 80 

K
ad

ın
 v

e 
A
şk

 

- K
ıt’

a 

- N
az

îre
 

-G
az

el
 

-D
iğ

er
 

- K
ıt’

a 

- B
ir 

M
at

la
 

-B
ir 

Sö
z 

-N
e 

G
üz

el
 Ç

oc
uk

! 

-N
az

ire
 

-E
y 
Şe

vk
!..

 

-L
er

zi
ş-

i H
az

ân
 

-B
ir 

Ti
m

sâ
l  

-S
ev

dâ
-y

ı B
ed

ây
i 

-M
et

rû
ke

 

-A
şk

 v
e 
Şe

bâ
b 

-G
ül

-E
fş

ân
 

-S
al

ın
ca

kt
a 

-Z
ev

râ
k-

ı H
ay

at
 

-N
ev

ha
-i 

B
î -S

ûd
 

-H
iç

te
n 

Te
se

lli
 

-Ç
eş

m
e 

Ba
şı

nd
a 

 

Se
s v

e 
M

us
ik

i  

 

T
ab

ia
t v

e 
T

ab
lo

 

- B
ir 

Le
vh

a 
İç

in
 

- B
ir 

Y
az

 L
ev

ha
sı 

-H
ay

âl
- i 

Zâ
ir 

- Â
şi

yâ
ne

-i 
Lâ

l 

- B
ir 

Sa
bâ

h 
İd

i…
 

- B
ah

âr
-ı 

Te
râ

ne
-d

âr
 

- D
oğ

an
 G

ün
eş

e:
 

- P
ap

at
ya

 

-K
uş

la
rla

 

-R
en

gî
n 

-Y
az

 N
in

e 

- H
az

ân
 T

ey
ze

 

- K
ış

 B
ab

a 

-A
rs

la
n 

-Y
az

ın
 

-K
ış

ın
 

-Ş
ey

h 
V

as
fî’

ni
n 

B
ir 

G
az

el
in

i T
ah

m
is 

-B
ah

âr
 

-B
ir 

Su
bh

-ı 
Sa

fâ
 İd

i 

-B
ûs

e-
Ç

în
 

H
ay

al
/H

ak
ik

at
 

-O
ku

 D
ilb

er
 Ç

oc
uk

 

-İ
lk

 S
ân

ih
a 

-S
ub

hi
ye

’
ci

k 
İç

in
: 

-H
üs

n 
ü 

Â
n 

N
ed

ir:
 

-M
es

’
ûd

iy
ye

t -i
 A
şk

! 

 

G
eç

m
iş

/Ş
im

di
 

 

K
ut

sa
l/S

ır
ad

an
 

- K
ırı

k 
A

t 

- E
zâ

n 

- V
el

i B
ab

a 

- T
ev

hî
d 

- T
ev

hî
d 

- U
zl

et
-G

eh
-i 

M
âd

er
i 

Zi
yâ

re
t 

-G
iry

e-
i M

ât
em

 

- B
ir 

Ç
oc

uk
 M

ez
âr

ı İ
çi

n 

- L
ü’

lü
- i 

Re
hâ

-K
âr

 

- İ
ki

 B
ay

ra
m

 

- Y
en

iş
eh

ir 
G

âz
île

rin
e 

- T
eş

yî
’

de
n 

A
vd

et
te

 

- S
al

ın
ca

kt
a 

- B
ir 

Fe
yl

es
of

a 

- K
ur

ul
ar

ke
n 

- D
ok

sa
n 

B
eş

e 
D

oğ
ru

 

- R
ev

ze
n-

i M
ah

lû
 

- Y
eg

ân
e 

Fe
yl

es
of

um
uz

 

-H
ak

ik
at

 H
er

 Z
am

an
 

H
ak

ik
at

tir
 

 



 81 

K
ad

ın
 v

e 
A
şk

 

- İ
ki

 K
al

bi
n 

B
ir 

H
is

si 

- T
op

u 
B

ir 
G

ül
 

-İ
lk

 S
ân

ih
a 

-S
ub

hi
ye

’
ci

k 
İç

in
: 

- S
ev

gi
li 

H
em
şî

re
m

e 

- Ş
ey

h 
V

as
fî 

Ef
en

di
ye

 B
ir 

N
az

ire
 

-G
az

el
 

-C
ân

ân
-ı 

G
irî

zâ
na

 

-B
ir 

G
az

el
 

-M
ua

lli
m

 N
âc

i ’
ye

 -

N
az

ire
 

-G
az

el
 

-K
am

er
 H

an
ım

’
a 

H
itâ

b 

-Ş
ar

kı
 

Se
s v

e 
M

us
ik

i  

 

T
ab

ia
t v

e 
T

ab
lo

 

- Ş
ar

kı
 

- B
ir 
Şi

ire
 D

e 
Şö

yl
e 

B
aş

la
m

ış
tım

 

- G
on

ce
 

- K
ar
şı 

- Ş
âi

re
 D

ai
r 

- T
es

dî
s 

- B
ir 

M
an

zû
m

 H
ik

ây
en

in
 

M
uk

ad
di

m
es

i 

-Y
ap

m
a 

Ç
iç

ek
 Y

ap
an

 

K
ız

a:
 

- N
az

îre
 

- H
üs

nü
n 

-B
ir 

Sö
z 

-Â
h!

 A
ğl

as
am

...
 

-B
ir 

Le
vh

a 

-B
ir 

Te
ne

zz
üh

te
n 

A
vd

et
te

 

-E
sk

i B
ir 

N
ağ

m
e 

-Ş
iir

 

-Ş
i’

r-
i B

âr
id

 

H
ay

al
/H

ak
ik

at
 

 

G
eç

m
iş

/Ş
im

di
 

 

K
ut

sa
l/S

ır
ad

an
 

- S
an

ca
k-

ı Ş
er

if 
H

uz
ur

un
da

 

- *
**

 

- K
as

îd
e-

i T
er

cî
iy

ye
 

- K
itâ

be
 

- M
id

ha
t P

aş
a 
İç

in
 

- E
kr

em
 B

ey
ef

en
di

’
ye

 

N
az

ire
 

-S
el

îm
-i 

Ev
ve

l L
is

an
ın

da
n 

- *
**

 

- H
ân

- ı 
Y

ağ
m

a 

- K
ıt’

a 

- T
âr

îh
-i 

K
ad

îm
 

- T
âr

îh
-i 

K
ad

îm
e 

Ze
yl

  

- K
itâ

be
 



 82 

K
ad

ın
 v

e 
A
şk

 

 

Se
s v

e 
M

us
ik

i  

 

T
ab

ia
t v

e 
T

ab
lo

 

- A
şk

 v
e 
Şe

bâ
b 

- G
ül

-E
fş

ân
 

-H
ul

yâ
-y

ı S
a’

âd
et

 

- S
al

ın
ca

kt
a 

- Z
ev

râ
k-

ı H
ay

at
 

- H
iç

te
n 

Te
se

lli
 

- D
er

e 
K

en
âr

ın
da

 

- Ş
el

âl
e 

-O
ku

 D
ilb

er
 Ç

oc
uk

 

-K
ıt’

a  

-B
ir 
İç

im
 S

u 

- İ
lk

 S
ân

ih
a 

- E
kr

em
 B

ey
ef

en
di

’
ye

 

N
az

ire
 

-G
az

el
 

-B
ah

âr
iy

e 

H
ay

al
/H

ak
ik

at
 

 

G
eç

m
iş

/Ş
im

di
 

 

K
ut

sa
l/S

ır
ad

an
 

 

6. Tablo: Karşıtlık ve Yerdeşlikler 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BÖLÜM III 

 

İÇERİK DÜZLEMİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 83 

 

 

3.1. Şiir Evreninin Genel Özellikleri 

 

Bir önceki bölümde görülen karşıtlık ve yerdeşlikler tablosu her şiiri birer küçük evren kabul 

eden anlayıştan hareketle hazırlanmış olan ve Tevfik Fikret’in şiirlerindeki kavramsal alan 

ve nitelikleri sözcükbirim ve anlambirim düzeylerinde göstermeyi amaçlayan bir tablodur. 

Çalışmanın bu bölümünde küçük evrenlerden yola çıkılarak belirlenen ögelerin büyük evren 

düzeyindeki karşıtlık ve yerdeşliklerini göstermek hedeflenmektedir. Dolayısıyla parçalarda 

ortaya çıkan yapının bütün içerisindeki görüntüsü gösterilmeye çalışılacaktır. 

 

Temel karşıtlıkları, eldeki yerdeşlikleri tüm değişkenleriyle birlikte yeniden ele alacağımız 

bu bölümde, artık iletileri mümkün olduğunca görmezden gelerek temeldeki işlevlerin bütün 

içindeki yerini göstermeye çalışacağız. Belirlediğimiz bu yerdeşliklerin hepsi bağlamlarıyla 

birlikte değerlendirilerek her düzeyde ortaya çıkan değişmez ögelerle birlikte belirtilmeye 

ve ardından sınıflandırılmaya çalışılacaktır. 

 

Her karşıtlık anlambilimsel düzeyde; 

 

A 

B 

olarak gösterildiğinde, bu anlam alanını oluşturan 

 

a1   a2  a3            an 

b1  b2  b3            bn 

 

görüntüsündeki1 kavramsal alan ve bu alanların nitelikleri, yerdeşlikler ve karşıtlıklar 

bağlamında görüntülenmiş olacaktır. 

 

 

 

                                                             
1 Buradaki tabloda 1,2,3... şeklinde sıralanan ve “n” tane ile gösterilen ifade o şiir içinde karşıtlık ve yerdeşlik 
içerisine giren ve anlamsal bütünlük oluşturan göstergebirimcikleri ifade etmektedir. 

+ 

  
+ 

+ + 



 84 

 

 

 

3.2. Kutsal / Sıradan 

 
İlâhi! Kalbler vardır ki aşkınla münevverdir, 

İlâhi! Ruhlar vardır ki vaslınla mübeşşerdir. 

Benim kalbimde, Yâ Rabb! Aşk ile ol nûra mazhardır. 

Benim rûhumda da neyl-i vaslına Yâ Rabb! Taleb-gerdir! 

Tevhîd / Mirsad, 13 Haziran 1307 

 

Hiç şüphesiz her kültürde geniş bir anlam alanını içinde barındıran “kutsal” kavramı içinde 

bulunulan çağa ve hatta o kültürü oluşturan fertlerin her birine göre farklı anlamları ihtiva 

edebilir. Orhan Hançerlioğlu Felsefe Ansiklopedisi’nde “tapınılacak derecede sayılan” 

anlamının yanı sıra sözcüğün “değişmezlik, dokunulmazlık, tartışılmazlık niteliklerini 

taşı”dığını (1977b: 353) belirtir. Ona göre bu anlamıyla “saltık”la eş anlamlı olan kutsal, 

diyalektik dünya görüşü ile de karşıt bir durum içerisinde olacaktır. 

 

Diğer taraftan “kutsal”ın genel anlamıyla metafizik duyuş tarzının önemli bir unsuru olarak 

değerlendirmek mümkündür. Örneğin “Varolan”ı ve “Varoluş”u “hiç”likle beraber 

düşünerek metafiziğin ne olduğunu sorgulayan Heidegger, hiç’in temel sorusunda 

metafiziğin tanımını arar: “Niçin hep Varolan var da, Hiç yok?” (2009: 45) Bu soru cümlesi 

ona göre metafiziğin tanımıdır ve bir soru cümlesi olarak kalacaktır. Öte yandan “Metafizik 

nedir?” sorusu da yine “metafiziğin ötesini sorgu”layan bir soru olarak kalacaktır (2009: 46). 

 

İlk insandan yerleşik hayata geçen topluma kadar kutsal olarak kabul edilen kimi unsurların 

mitik bir anlam alanına ulaştığı ya da mitsel bir görünüm kazandığı bilinmektedir. 

Dolayısıyla burada mit kavramının da açıklanmaya ihtiyacı vardır. Mitlerin “mutlak 

kutsallığı gözler önüne serdiğini” belirten Mircea Eliade, bunun sebebi olarak mitin 

“tanrıların yaratıcı etkinliğini” anlattığını ve “eserlerinin kutsallığını ortaya çıkardığını” 

söyler (2017: 88). Böylelikle mitin kutsallığına yapılan vurgu öte yandan zamansallığına 

dair bir kavramı gündeme getirmiş olur. Zira mitler herhangi bir zaman ve yerde değil 

“kutsal bir zaman diliminde” söylenecektir (2017: 88). O halde mit kutsalın dünya içinde 



 85 

var oluşunu gözler önüne sererek kutsalın nasıl “tezahür” ettiğini yani ortaya çıktığını da 

göstermiş olacaktır. 

 

Mit ve toplum arasındaki ilişkiyi inceleyen Joseph Campbell ise kendisinden önce yapılmış 

pek çok mit tanımının hepsini mitin tanımının birer parçası olarak görmekte2 ve işlev olarak 

mitin “bireyin, ırkın, çağın gereksinim ve tutkularına karşı yaşamın kendisi kadar açık olarak 

göster”diğini (2013: 416) söylemektedir. Mit ve tapınmanın işlevi bireyin yaşamındaki 

dönüm noktalarını “kişisel olmayan biçimlere” yöneltmektedir. Öte yandan bu toplumsal 

görev açısından karşıtlık içinde olan “başka bir yol”dan da söz edilebilir. O da bireyin 

“topluluktan sürülmüş” olmasıdır. Elbette bu sürgün hiçliği doğurur ama maceranın da “ilk 

adım”ı atılmış demektir (2013: 438). Bu iki karşıtlığı tek bir merkezde toplayan Campbell, 

bireyin kendini yasada kaybetmiş ama evrenin tüm anlamında yeniden bulmuş olduğunu 

söyleyerek kutsi hadiste ifadesini bulan anlam alanına ulaşır: “‘Ey Muhammed’, dedi Tanrı, 

‘sen olmasaydın, gökleri yaratır mıydım?’” (2013: 420). 

 

Öte yandan The Mythic Image adlı çalışmasının ikinci bölümünde (The Idea of a Cosmic 

Order) mitsel motiflerin dünyadaki görüntüleri hakkında değerlendirmelerde bulunan 

Campbell, en önemli kültürel dönüşümlerin Mezopotamya’da olduğunu; bunun da yazı, 

matematik ve astronomik gözlemlerin ardından oluştuğunu belirtir (1982: 72). İnsanların 

kutsal kabul ettiği nesneler bu sayılanlardan hareketle yapılan “sembolleştirme” ile 

şekillenecektir (1982: 186). 

 

İslâm dünyasında farklı yönlerde pek çok tartışmayı beraberinde getiren tasavvuf anlayışının 

temeli ise “kâinatta ancak bir tek vücudun bulunduğuna inanmak ve başka varlıkları, o 

vücudun muhtelif tecellilerinden ibaret addetmek” (Levend, 1984: 13) olarak gösterilir. Bu 

tanım felsefenin bilgi üzerindeki şüphesini de yanına alarak insan bilgisinin izafi olup 

olmamasını sorgulamaya gidecektir. Yukarıda Campbell’in verdiği kutsi hadis örneği ile 

“tekvin” düşüncesi burada birleşir. “Vücûd-ı Mutlak” olan Allah, aynı zamanda “Kemâl-i 

Mutlak” ve “Cemâl-i Mutlak”tır. Onun şanı da “kendini izhar etmektir” (Levend, 1984: 15).  

                                                             
2 Campell’in hepsini bir bütün olarak kabul ettiğini tanımlar şöyledir: “Doğanın dünyasını açıklamak için ilkel, 
arayış içindeki bir çaba (Frazer); sonraki çağların yanlış anladığı, tarih öncesi zamanlardan gelen şiirsel 
fantezilerin bir ürünü (Müller); bireyi topluluğuna göre şekillendirecek bir alegorik bilgi yığınağı (Durkheim); 
insan ruhunun derinliklerindeki arketipsel dürtülerin belirtisi olan bir dizi düş (Jung); insanın en derin metafizik 
sezgilerinin geleneksel aracı (Coomaraswamy); ve Tanrı’nın Çocuklarının Görünmesi (Kilise).” (Campbell, 
2013: 415-416) 



 86 

 

Bilgide ortaya çıkan bu fikir, Gazzali’nin, “gayb âlemi” üzerindeki düşünceleriyle birlikte 

anlamını bütünler. Bu durum bizim kutsalı daha iyi anlamlandırmamıza imkân verir. 

Gazzali’ye göre maddeden oluşan insan gayba karşı örtülmüş durumdadır ve bu haliyle 

gayba “nüfuz” edemez. Gazzali gayb âleminden, madde âleminin dışındaki her şeyin 

anlaşılması gerektiğini söyler (Gazzali, 2004: 28-29). Madde âlemi elle tutulan, gözle 

görülen olduğu için niteliği, niceliği somuttur. Ancak gayb âlemi bu şekilde bilinemez. 

Yukarıda Hançerlioğlu’nun da söylediği gibi asla tam anlamıyla bilinemeyen gayb âlemi bu 

yönüyle tartışılmazlık niteliğini taşır. Şu hâlde başta Heidegger ile başladığımız ve hiçliğin 

ortaya çıkardığı korku durumundaki belirlenemez oluşa yeniden dönmüş oluruz. 

Tanımlanamaz olan şey “kutsal” sayılmaya daha müsait hale gelmiş olur. Dolayısıyla 

Heidegger’in “hiç”liği daha anlaşılır hale gelir. 

 

Şüphesiz kutsalın tanımı ve bu tanıma dâhil olan unsurlar genişletilebilir ve ayrı ayrı 

incelenebilir. Öte yandan başlıktaki karşıtlığın ikinci kısmının da “kutsal” ile doğrudan 

bağlantılı olduğu unutulmamalıdır. Kutsalın “tezahür” ettiğini söyleyen Mircea Eliade’e 

göre bu tezahür “dünyayı ontolojik açıdan kurar.” (2017: 22) Öte yandan kutsalın ne olduğu 

tanımlayabilmenin bir yolu da “kutsal-dışı”nı belirlemektir (Eliade, 2017:15). O halde kutsal 

ile sıradan hem daima iç içe ve hem de bu yapılarıyla birbirlerinin anlam dünyasını 

tamamlayan iki karşıt unsur haline gelmektedir. 

 

Kutsal ile sıradan arasındaki bu ontik yakınlık, en basit haliyle görünür olma/kılınma ile 

görünür olmama/kılınmama arasındaki farkla belirgin hale gelmektedir. Her şeyden evvel 

görünür olan/kılınan şey bir tüketilen haline gelmektedir. Tüketilen ise sıradanlaşmaktadır. 

Buradaki tüketim sözcüğünü anakronizme düşmeden, şairin şiir evreninde anlamlandırmak 

gerekmektedir. Sıradan, insanın gündelik hayatı içerisinde olağanüstü bir kıymeti olmayan, 

insanla bir varlık olarak aynı dünyayı paylaşan ancak öte yandan kıymet ve anlamları 

kendiliğinden değil insan tarafından oluşturulmuş bir yapı içerisinde anlamlandırılmalıdır. 

Bu haliyle elbette kutsal olana karşıt bir yapı arz eder, ancak öte yandan varlık alanında oluşu 

ile bir anlamlandırma gayretini de beraberinde getirir. Zira kutsalın anlamı kendiliğinden 

gelir ve yorumlamada farklılık belirginleşir. Ancak sıradanın anlamlandırılışı da insana 

aittir. Bu açıdan sanatkârın sıradan oluşuna bakışı da ayrıca önem kazanmaktadır. 

 



 87 

3.2.1. Teslimiyet, Fedâkarlık, Eğitim ve Çalışma 

 

Yukarıdaki açıklamadan hareketle bakıldığında Tevfik Fikret’in “Hasta Çocuk” şiirinde, 

kutsal, temel önem arz ediyor. Buradaki yapı tapınılacak olan “Hüdâ”ya karşı acziyetin 

ifadesini içermekte, çocuğun ölümü hatırlatan halleri çaresizlik ve teslimiyetle birlikte 

karşımıza çıkmaktadır. “Hüdâ’ya emanet” olan çocuk “mezar gibi” olan “oda” ve “mezar 

iniltisi”ni andıran “boğuk sesi” ile birlikte hemen teslimiyeti getirir: 

 

          “... Yârabbi sen esirge bizi; 

Bağışla yavrumu, onsuz bırakma lânemizi!” 

 

Bu dua ve teslimiyet tekrar bir kabulle, “Hüdâ büyüktür” önermesi ile devam eder. O halde 

şiirde kutsal olan’ın karşılığı Hüdâ (=Allah)’dır: 

 

kutsal ~ hüdâ 

 

Hüdâ’ya atfedilen teslim olma, ondan yardım ve merhamet dileme ve ona emanet olma ise 

kutsal olanın vasıfları olarak karşımıza çıkar. Sıradan olan, yani şiirde bu eyleyenleri dile 

getiren özne (=insan); kendisinden yardım istenecek, kendisine bir can emanet edilecek ve 

merhamet dilenilecek yapıda olmadığı için sıradanın yerdeşliğine geçer: 

 

kutsal  hüdâ 

sıradan  insan 

 

Burada kutsal olanı sıradan olandan ayıran en önemli nokta ise ölüm üzerindeki güce 

dayanmaktadır. Allah, ölümü “hasta” çocuğun üzerinden alacak olan tek kuvvettir. “Hâli 

harâb” ve “hummâ” içinde olan çocuk “başında”kileri “pür-teessür” yaptığı gibi odayı da 

“samt u sükûn” ile doldurur. Bu üç hal mezâr, inilti, türâb-ı siyah, bîm, melek, bî-derman 

gibi sözcüklerle sürekli canlı tutulur. Canlı tutulan bu olumsuz atmosfer de sürekli olarak 

Hüdâ’ya yalvarmayı, ondan yardım istemeyi beraberinde getirir. Burada tam olarak korku 

hâkimdir: 

 

 

~ 



 88 

Sekiz gün oldu... 

                       — Merak etmeyin hanım, hummâ... 

— Hayır, Hüdâ'ya emânet, neden merak edeyim? 

Fakat kuzum, ne kadar olsa ben de vâlideyim! 

Sekiz gün oldu, harâret devam edip duruyor. 

Bakın, nabızları bî-çârenin nasıl vuruyor; 

Sarardı, korkuyor insan bakınca ellerine. 

 

Heidegger, “metafizik”i sorguladığı yazısında “hiç”liği3 ortaya çıkaran bir duygu durumu 

olarak ürkme ve korkuyu birbirinden ayırır. Ona göre “ürken” insan “kapıldığı şey tarafından 

hapsedilir”ken korku “böyle bir şaşkınlığa izin” vermeyecek ve “kendi sessizliği” ile beraber 

gelecektir. Bunun sebebi korkunun “belirlenebilmesinin temeldeki olanaksızlığıdır 

(Heidegger, 2009: 34). Ölümün kutsalla olan ilişkisi de tam olarak burada aranmalıdır. 

Ölümün belirsizliği değil, belirlenmesinin imkânsızlığı korkuyu beraberinde getirir. Bu 

korku ise kutsal olana sığınma veya bir başkasının varlığını ona “emanet” etme şeklinde 

şiirde yer almaktadır. 

 

Korkunun ve beraberinde getirdiği sığınma ihtiyacı, teslimiyetin izahında Kierkegaard’ın 

Hz. İbrahim ve İshak hikâyesi üzerine oluşturduğu eserinde iman ve teslimiyet arasında 

kurduğu ilişkiyi burada hatırlamak gerekir. Ona göre “teslimiyet iman gerektirmez”. Burada 

İbrahim’in yaptığı şey “kutsal olana itaat”tir (2002: 92-93). Hz. İbrahim kutsalı uğruna 

sevgisini düşünmekten vazgeçmemiş, aksine bunu yapmayı sürdürmüş; ancak “insan 

gücüyle olanaksız”ın (2002: 19) imkânına kendisini teslim etmiştir. 

 

“Küçük Âile” şiirinde ise olanaksız oluş maddi anlamda karşımıza çıkar. Bu maddilik, 

karşılığına yerleşen “teslimiyet”in mahiyetini de değiştirir: 

 

Şefkatli peder hiss ü übüvvetle çalıştı, 

Bir şevk ile, bir şevk ü harâretle çalıştı… 

 

                                                             
3 Soren Kierkegaard da kaygının nesnesinin tam olarak “Hiçlik” olduğu kanaatindedir. Ona göre “Kaygı ile 
Hiçlik her zaman birbiriyle karşılıklılık ilişkisi içindedirler. Özgürlük ile Tin etkinlik halinde vazedildiklerinde 
Kaygı da ortadan kalkar.” (2012: 93) 



 89 

Tevfik Fikret’in şiir evreni için önemli göstergelerden birisi bu iki şiirin anlam alanıyla 

birlikte karşımıza çıkmış olur. Sanatkâr, “olanaksız oluş”u iki cephede ele almaktadır. Maddi 

olanın çözümü “çalış”mak, “gayret” etmekte iken maddi olmayanlar için yukarıda 

bahsettiğimiz cinsten bir teslimiyet gerekmektedir. 

 

“Küçük Âile”deki bir diğer koşutluk yine “çalışma”nın merkezinde karşımıza çıkar. Tevfik 

Fikret’in şiirinde “keder”in, fakirliğin, çaresizliğin veya “gam”ın tamamlayıcısı olan 

mevsim daima kıştır. Şiirde kış mevsimi iki kez gelir. İlk geliş bu “keder”i, “fakir”liği getirir. 

Şiirin hem biçim hem de içerik düzeyinde tam ortasına yerleştirilen “çalış”mak fiili ve 

etrafında söylenenlerden sonra kış ikinci kez gelecektir. Yapı olarak ve imge değeri olarak 

mevsimde bir değişiklik görülmez ancak “aile”, “şad” ve “mübeşşer”dir. Bu ise 

bahsettiğimiz üzere maddi ve maddi olmayanda görülen davranış biçiminin bir neticesidir. 

O halde şiir de 

 

kutsal ~ çalışma 

 

yerdeşliğine oturtulmuş olur. Diğer taraftan da “çalışma” şiirin birbirine simetrik dizilen iki 

bölümünde iki zıtlık ve yerdeşlikleriyle şöyle bir görüntü arz eder: 

 

çalışmak  şad + mübeşşer 

tembellik  fakr + mükedder 

 

Bir önceki şiirle beraber düşünüldüğünde sanatkârın “çocuk”lara dair söylemlerinde 

şiirlerinde geçen bir başka kavram hemen dikkati çeker: “müşfik”. Ancak iki şiir arasında 

ortak olan bu kelime şefkat duyanın yapısında başka bir farklılığı da beraberinde getirir. 

“Hasta Çocuk” şiirinde şefkat sahibi olan “kadın” teslimiyet içinde iken; “Küçük Âile” 

şiirinde bu şefkat babaya verilmiş, ardından ise teslimiyet değil “çalış”mak sözcüğü 

kullanılmıştır. O halde; 

 

şefkat ~  anne + baba 

 

gibi herkes tarafından duyulabilen bir kavramken, 

 

~ 



 90 

 

anne  teslimiyet 

baba  çalışma 

 

şeklinde bir ayrımla karşımıza çıkar. 

 

Kur’an’da geçen Yusuf Suresi’nin4 anlattığı kıssadan hareketle yazılan “Kâmis-i Yusuf” 

başlıklı şiir yine “baba” figürünün önde olduğu bir yapı arz eder. Kısas-ı Enbiyâ’dan yapılan 

bir epigrafla zenginleştirilen şiirin temelinde oğlundan ayrı düşen babanın “dök”tüğü 

gözyaşı ve ardından ona kavuşması vardır. 

 

Kıssanın anlatılışından da hareketle “âteş-i seyyâl-i girye” (=gözyaşının akan ateşi) ve 

“iştiyâk-ı pür-halecân” (=çarpıntı dolu arzu) içinde olan anne değil babadır. Ancak Hz. 

Yusuf’un annesinin olmadığı, kardeşleriyle birlikte babası “Ya’kûb” tarafından büyütüldüğü 

bilindiğinde Tevfik Fikret’in şiir evreninde anneye verilmiş olan hususiyetlerde bir 

değişikliğin olmadığını görmüş oluruz. 

 

Hz. Yakûb’un kendi ağzından konuşturulduğu satırlarda, daha ilk şiirde söylediğimiz 

“olanaksız oluş”a karşı gösterilen teslimiyetin aynen tekrarlandığı görülmektedir: 

 

Fakat emîn olunuz, Rabbimin inâyeti bu, 

Yakında Yûsuf’u görmek benim nasîbimdir… 

 

Alıntılanan parçadaki “üç nokta” söylenecek sözün çok olduğuna, ancak bunların hepsinin 

“Rabb”in “inayeti”nde gizli olduğunu imler. Gramatikal olarak yapılan bu işaret şiirin 

üçüncü bölümünde “müjde” olarak zaten karşımıza çıkmaktadır. “Ya’kûb”, “uyûn-ı bî-fer” 

(=fersiz gözler)’ine oğlunun gömleğini “sür”erek görmeye başlar. 

 

Şiirdeki karşıt durum evladın varlığı ve yokluğu ile birlikte tabiatın takındığı tavırda da 

kendisini gösterir. Önceki şiirlerde görüldüğü gibi evladı yokken “mukassi”, “sâmut”, 

“leyâl-i târ”, “çöl” ve “âteş” sözcükleriyle oluşturulan ilk bölüm; yine bir önceki şiirde 

                                                             
4 Mekke döneminde inen ve 111 ayet olan bu sure Hz. Yusuf’un kıssasını anlatır ve kıssaların en güzeli olarak 
gösterilir (Yazır, ?: 462). 

~ 



 91 

olduğu üzere babanın yer aldığı merkezdeki bölümden sonra değişime uğrar ve “müjde”, 

“cân-bahş”, “mübeşşir”, “şâdân”, “şükrân” sözcükleriyle son bölüm oluşturulur: 

 

evladın yokluğu  mukassi, sâmut, leyâl-i tar, çöl, ateş 

evladın varlığı  müjde, cân-bahş, mübeşşir, şâdan, şükrân 

 

Yukarıdaki görüntüyü ortaya çıkaran durum da yine teslimiyetin bir mükâfatı olarak 

belirmiştir. 

 

“Vâlide” başlıklı şiir, şairin içinde bulunduğu kültürden tevarüs ettiği bilincin beslediği 

kutsal/sıradan ilişkisiyle karşımıza çıkmaktadır. Daha ilk satır, kolektif bilincin hayal 

dünyasındaki anne imgesine dair olanları şöyle özetler: 

 

Şikeste-reng-i sefâlet, mükedder ü mağmûm 

 

İlk satırda ortaya konan sefalet, keder ve gam şiirin dört beşliğinin de asli sözcükleri olarak 

karşımızda durur. Çektiği “mihen”e ve “tâli’-i şûm”una “lanet” getiren “hasta” anne, “garîb” 

gönlü ve dermansız vücuduyla, çocuğunun feryat eden “melek-çehre”sini gördüğünde tüm 

dertlerini unutur, acılarından sıyrılır. “Müşfik” annenin çocuğuna sarılması ise en lakayt 

“mizaç”lara bile “esef” verecek cinsten bir görüntü sunar. Görüldüğü üzere keder, eziyet, 

mihnet, hastalık gibi sıfatlarla görünür kılınan “vâlide”; öte yandan çocuğa olan şefkatiyle, 

onu “bağrına bas”masıyla ikinci bir boyut kazanır: 

 

kutsal ~ valide 

 

O halde yukarıdaki yerdeşlikte görünene karşıt olarak bu manzarayı izleyenler, valide 

olamayanlar oturtulmuş olur. Üstelik burada da herhangi bir cinsiyet, yaş, meslek vs. 

belirtilmeyerek karşıtlığın öteki ucu okuyucunun zihninde oldukça açık bırakılmıştır: 

 

kutsal  valide 

sıradan  izleyenler 

 

~ 

~ 



 92 

Validenin yerdeşliğindeki çile çeken ama aynı zamanda çocuğuna şefkat gösteren iki unsur 

bulunduğunu yukarıda söylemiştik. Bu durumda; 

 

valide ~ çile + şefkat 

 

olarak gösterilebilir. Sıradan olanlar ise bu özellikleri haiz olamayanlardır. 

 

“Küçük Âile” şiirinde görünür kılınan “çalışma” düşüncesi “Balıkçılar” şiirinde “hayata 

kanmak” şeklinde tekrar karşımıza çıkar. “Girdâb-ı gam”da çalkalanan ve “takazâ-yı ömr”e 

“katlanan” balıkçıların tüm bu gayretlerinin “hayata kan”mak olarak gösterilmesi çalışmanın 

ne için yapılmış olduğu ile ilgilidir. “Müşfik” bir babanın ailesini geçindirmek için çalışması 

yukarıda bahsedilen şekliyle anlam alanını tamamlarken burada yapıya “içi ağlıyorken” 

gülmek zorunda olmak ibaresinin eklendiği görülür. Bunun sebebi ise yapılan işin kutsal bir 

gayeye dayanmasıdır: 

 

çalışmak ~ şefkat + kutsal gaye 

 

şeklinde gösterilebilecek olan yerdeşlik, tam aksi istikamette tekrardan bu şiirde 

vurgulanmış olur. Üstelik şiirde bu durumun olumsuzlandığına dair vurgu da oldukça açık 

bir şekilde gösterilmiştir: 

 

Ya sen hayâtını satmış değil misin?.. Öleceksin! 

 

İkinci bölümün, ilk bölümün “niçin”ini ve “nasıl”ını açıklamak üzere yazıldığını 

düşündüğümüzde, çalışmanın her ne kadar kutsal bir durum olsa da gayesinin öneminin 

vurgulanmış olduğunu görürüz. Hayatını satmış olmak utanılacak bir durumdur. Bu 

utandırma durumu, “soytarı” sözcüğünün anlam alanında zenginleşir. Esprinin veya komiğin 

özündeki “katı”lığı gösteren soytarının en önemli özelliği “insanın duyduğu kibri” söndüren 

kişi olmasıdır (Koestler, 1997: 31). Şiirdeki örnekte soru sözcüğü ile vurgulanan ifadenin bu 

anlam alanını ön plana çıkardığı açıktır ve ünlem işareti (!) ile biten “öleceksin” ihtarı bu 

savımıza ilişkindir. 

 



 93 

Tevfik Fikret’in “Hemşirem İçin” başlığını taşıyan ve “nineme” ithafı ile öznenin annesine 

ithaf ettiği şiir 17 Teşrinievvel 1318 (30 Ekim 1902) tarihini taşır. Bu tarih şiirin kaleme 

alınış yılları olsa da şiir bir hatırlama ile geçmişe yönelen öznenin sözleriyle başlar: 

 

Biz çocuktuk, seni defn eylediler  

Bî-vefâ kumlara bî-kayd eller. 

O zamandan beri, müştâk u zebûn, 

Ne zaman kıbleye dönsem dil-hûn, 

Seni bir mahfede pûyân görürüm;  

Sonra kumlarda perîşân görürüm.  

 

Saussure’ün “çağrışımsal (associative) bağıntılar” şeklinde adlandırdığı, sözcüklerin 

bilinçsiz olarak şu ya da bu şekilde kendisiyle ilgili olan sözcükleri bir araya toplaması 

(Altuğ, 2013: 208) burada oldukça belirgin hale gelmektedir. Dönülen “kıble” bu 

bağlantıların merkezinde yer alır. Öte yandan öznenin geçmişte yaşananları “tahattur” 

ederek şiire başlaması (veya tahattur ettiği için şiiri kaleme alması) o anki duygu durumunu 

daha net yansıtabilme gayretindendir. 

 

Bahsedilen çağrışımların ilki “bî-vefâ” (=vefasız) ve “bî-kayd” (=aldırmaz, ilgisiz) ellerin 

kardeşini defneylemesi iken bu sözcüğe koşut olarak sunulan iki sözcük “müştak” ve 

“zebûn”dur. Özne “tahattur” ettiği hatırasını “ölüm”ü değil ancak “defn”i dikkatlere sunarak 

anlatmaya başlar. Buradaki tercih “çocuk” oluşun getirdiği bir yapıdır. Aynı şekilde “dil-

hûn” bir şekilde “kıbyele” dönen özne hâl’de “pûyân” (=dalgın) ve “perişân” gördüğü kız 

kardeşiyle birlikte ölüme dair ilk sorgulamalarını da gerçekleştirir: 

 

Bir diken belki delîl-i kabrin, 

Develer belki ziyâretçilerin; 

Kim bilir, belki de, pâmâl-i gubâr, 

Ne diken var, ne ziyâret, ne mezâr: 

 

Bu çaresizlik öznenin bakışının da bugüne çevrildiği satırları oluşturur. İmkânsız oluş 

teslimiyeti beraberinde getirmiştir ancak kabulleniş henüz gerçekleşmemiştir. “Lânet, 



 94 

nefrîn!” diyerek haykırılan ve bir “cinâyet” olarak tarif edilen bu hadise, kabullenemeyişin 

göstergelerini oluşturur. Teslimiyet ise “vicdân” denilen büyük “hâkim”edir: 

 

kutsal ~ vicdân 

 

Kutsal ve vicdan yerdeşliğinin içini “fazîlet”, “tabiat” ve “ismet” sözcükleriyle dolduran 

özne “tahattur”unu “tasavvur”a çevirdikçe “tahammül”ünü de kaybetmeye başlar. Neticede 

ölümü tabii bir hal değil insan eliyle yapılan bir hal olarak düşünmeye başlar: 

 

Öldürdüler... Bu hem de bugün, şimdi olmadı; 

 

Şair, bu “öldürülme” hadisesinin içini okuyucunun doldurmasına izin vermez. Zira “on 

sekiz” yaşında kaybedilen bu kardeşin her yılı bu öldürmenin bir parçasını oluşturmuştur: 

 

Zavallı kardeşim! İnsan tasavvur ettikçe 

Sonunda toprak olan sergüzeşt-i mü’limini 

Şu on sekiz senelik dehşet-i mezâhimini, 

Tahammül etmiyor... Artık bu böyle gittikçe 

İçim zehirlenecek yâd edip mekârimini. 

 

Devam eden satırda zerafetiyle, şerefiyle karşımıza çıkacak olan “kadın” bu ölümüyle adeta 

kurtuluşa ermiştir. Şiirde, len kardeşin şahsında, tüm kadınlar için oluşar yerdeşlik şöyle 

gösterilebilir: 

 

öldürülenler ~ zerafet, kalp, kadınlık, şeref, istirahat. 

 

Bu yerdeşlik tahammül edilemeyişin de asıl sebebini göstermiş olur. Öte yandan bunları 

çeken bir kadının ölümü de bir nevi “kurtul”ma olarak algılanmaktadır. 

 

Bahsedilen kurtuluş “Hasta Çocuk” şiirinde çocuğun gözlerini açmasıyla birlikte 

düşünüldüğünde kazandığı anlam alanını “Ümîd Ölmez” şiiriyle birlikte pekiştirir. İnsanın 

“ölüm”üne ve “fânî” oluşuna yapılan vurgusuyla bu şiir Kiergeaard’ın “ölümcül” bir 

“hastalık” olarak nitelendirdiği “umutsuzluk” kavramının tam karşısında yerini alır. “Ölüme 



 95 

yol açan” bir hastalık olan umutsuzluk, hastalığı giderebilir; ancak bu sefer “kendisinden 

sonra hiçbir şey bırakma”yacağı için başka bir hastalığa (Kierkegaard, 2013: 26), 

umutsuzluğa kapı aralar. Bunun farkında olan şair ölümsüzlük suyunu (=âb-ı hayat / “çeşme-

i Hızr”) insanın gençliğinde “mündemiç” olarak görür. 

 

Kierkegaard’ın umutsuzluğa düşen birey aslında kendi beninden umutsuzluğa düşeceğini 

belirtir (2013: 27). Özne, eğer bu umutsuzluğu içselleştirme sürecinde iç kontrolünü 

kaybederse kendi benini de bu umutsuzluğun içine dâhil edecektir. Yukarıda bahsedilen her 

üç şiirde de öznenin böyle bir duruma düşmek istemediği açıkta görülmektedir. Bu istemeyiş 

bilinçli ve iradi bir tercih olarak (şimdilik) karşımızda durur. Yok oluş (=zeval) kendini 

“ta’cil” ettirse de özne “tedirgin bakışlar”ını (=enzâr-ı hadşe-dâr) “tatmin” etmenin bir 

yolunu bulmak ister. 

 

Ölümün karşısına “doğum”u koyduğumuzda bu sefer umutsuzluğun karşısına ümidi 

koymamız gerekir. “Zelzele” başlıklı şiirde “köhne” ve “keder”li bir “izbe”ye doğan çocuk 

“korku” ile bütün “yüzleri soldur”ur. Mekân ve kişilerdeki olumsuz hava adeta çocuğun 

kaderini de belirler. Rahat, “neşe-fezâ” bir hayatı olmayacak olan çocuğun “kutsal” olarak 

karşısına çıkan unsur “Küçük Âile” şiirinde olduğu gibi “çalışmak” ile bütünleşir. Ancak 

yapılan ekleme önemlidir: 

 

Hayâtı dîv-i hakikatle çarpışan kazanır; 

  Zafer biraz da hasar 

  İster; 

 

Ümitsizliği giderecek olan doğum ve “çalışma” Tevfik Fikret’in çocuk şiirlerini topladığı 

Şermin’in “İthaf” başlıklı ilk şirinde ortaya konulan yerdeşlikleri ile anlam alanını bütünler. 

“Yuva”, iki farklı anlama gelecek şekilde kullanılır: şefkat ve marifet. Şefkat yuvasını kuran 

anne (=“nine”) iken diğeri öğrenim görülen marifet yuvasıdır. “Hasta Çocuk” ve “Vâlide” 

gibi şiirlerde de geçtiği üzere; 

 

şefkat ~ anne 

 

yerdeşliğinin yanına şimdi; 



 96 

marifet ~ irfan 

 

yerdeşliği eklenir. İkinci eklemleniş “çalışma”nın, dolayısıyla ümitsizliği yenmenin yegâne 

çözümü olarak gösterilmiş olur. “Kanat” açıp “yükseklere uçma” ümidi bu yuvanın ikinci 

anlam alanıyla bütünlenmiştir. 

 

“Ümîd Ölmez” başlıklı şiirde gençlik için “ölüm nedir?” diye sorulurken “Uzlet-geh-i 

Mâderi Ziyâret” başlıklı şiirde kaçınılmaz olarak gelmiş bir sonsuzluğun ardından 

hissedilenler dile getirilmiştir. Ölüm, bu hadiseye uğrayan için sonsuzluğu getirir ve 

kendisinden başka hiçbir şey bırakmadan öznesini dünyadan alır. Ancak geride kalan için 

aynı şeyi söylemek mümkün değildir. Yukarıda geçen şiirler ve bu şiirlerde “anne” ve 

“şefkat” sözcükleriyle birlikte “Uzlet-geh-i Mâderi Ziyâret” şiirine bakmak, geride kalanı 

yalnız birey olarak değil “evlat” olarak görmek gerekmektedir: 

 

anne ~ şefkat + merhamet 

 

ise evlat da; 

 

evlat ~ şefkat + merhamete ihtiyaç duyan 

 

olarak görülür. O halde annenin olmayışı evlat tarafından bu ihtiyacın artık karşılanmasının 

imkânsız olacağı anlamına gelir. Dolayısıyla burada “umutsuzluk” ölümcül bir hastalık 

haline gelir. “Gücül” olan umutsuzluk, “gerçek umutsuzluk” (Kierkegaard, 2013: 23-24) 

durumuna geçmiştir. 

 

Umutsuzluğun ilk göstergesi “melâl”dir. “Hasret” ve “pây-mâl” yerdeşliğinde anlam bulan 

melâl özneyi “bî-mecâl” (=mecalsiz, dermansız) bırakır. “Tahattur”, “hâtır” gibi özneyi 

geçmişe götüren sözcükler, daha önce gösterildiği üzere teslimiyetle birlikte arayışı da 

beraberinde getirir: 

 

Yâ Rab ne oldu -derdim- 

 



 97 

Hâl’e ilişkin bu şaşkın vaziyet geçmişte mutluluğun fazlalığındandır. İnsan geçmişte 

bıraktığı neşeli hatıraların fazlalığındaki mihneti aynıyla hâlde yaşar. Tahattur edilen bu 

durum okuyucuya şöyle sunulur: 

 

Rûhum sıkılma bilmez idi, hâtırım melâl, 

Âzâdegî-i mihnete ben bir misâl idim. 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde “hatırlanan” geçmiş yaşantılar daima sevinç içeren, halin 

umutsuzluk veya karamsarlığından insanı çekip alan bir yapıdadır. Her şiirin kendi yapısı 

içinde bunun sebepleri değişim gösterse de genel yapı aynı kalır. Bu şiirde “bir sâye-i 

şefîk”in varlığı huzurun ve mesudiyetin sebebidir. İkinci bir husus ise geçmişteki huzur, neşe 

gibi bu duygu hallerini hatırlamanın hâldeki karamsarlığı daha da artırmasıdır. Şiirde çok 

açık biçimde görülen bu durum her bölümün sonunda aynen tekrar edilen şu mısralardadır: 

 

Hicrânı pek dokundu dil-i gam-nihâdıma; 

Geldikçe ağladım o hazîn hande yâdıma! 

 

Annenin yaşadığı zaman dilimine ait hatıraların ve hatırlamaların şimdide özneyi 

kederlendirip ağlatmasının yanında “Girye-i Mâtem” başlıklı şiirde bu sefer annenin öldüğü 

an dikkatlere sunulur. Üstelik bu sunuş herhangi bir geçmiş zaman dilimine ait hatırlama 

değil; yaşanan, hâldeki bir vakadır: 

 

Seni görmek... Sana âh etmek için, 

Seni ta’kîb ederek gitmek için, 

 

Koşarım ye’s ile ammâ nereye? 

Koşarım pencereden pencereye! 

 

Çıkamam, kaldım odamda mahbûs, 

Zâr ü giryende... Melûl ü me’yûs. 

 

Ölüm haberinin alınışı ile öznenin telaşının anlatılıdığı bu sahne bir taraftan ünlem, soru 

işareti gibi biçimsel öğelerle, diğer yandan ise fiillerin sık kullanılmasıyla anlam alanına 



 98 

katkıda bulunur. Büyük “velvele”ler ile yardım ve “rahm” isteyen özne burada “ümmîd-i 

saâdet”inin de bittiğini haykırmaya başlar. Bu çaresizlik içinde Allah’a yönelen özne; 

 

Açıl, ey ebr-i muhît-i mescûd! 

Serpil ey rahmet-i Rahmân-ı vedûd! 

 

diye yalvaracaktır. Ancak annenin “dâr-ı karar”da (=ahiret) sakin olması ve dünyayı 

“muzlim” (=karanlık) bırakmasının sebebi yine “Yezdân”ın onu “arş-ı âlâsına” 

çekmesindendir. Özne ise bu duruma tıpkı “Hemşîrem İçin” şiirinde olduğu üzere “rıza 

gösterme”yecek ve bir “haksız”lık olduğunu söyleyecektir. Tevfik Fikret’in şiirinde anne, 

hemşire gibi kadınların ölümünde ortaya çıkan bu isyan halinin babaya dair bir ölümde 

ortaya çıktığı görülmez. O, kadınların yaşarken olduğu gibi ölürken de haksızlığa 

uğradıklarını düşünmektedir. “Uzlet-geh-i Mâderi Ziyâret” şiirinde, baktığı ve geçmişi, 

güzel günleri hatırlatan mezar yalnızca bu işlevi ile kalırken “Bir Çocuk Mezarı İçin” başlıklı 

şiirde ise hiç tanınmayan ve dolayısıyla geçmişe dair bir hatırlamaya sebep olmayan 

dünyanın geçiciliğine dair bir “fasih” işaret bulur. 

 

 

3.2.2. Sorgulayan Nazar 

 

“Gayyâ-yı Vücûd” şiiri İslâm inancına göre “eşref-i mahlûkat” olan insanın “nefretle 

bakılan”; “sülük”, “yılan”, “böcek”lerle dolu bir su birikintisiyle kurulan irtibatı kutsal ve 

sıradan zıtlığının buluştuğu, kutsalın bir anlamda sıradanlaştırıldığı ve bir anlamda da kutsal 

oluşunun sorgulanabilir hale getirildiği bir şiir olarak karşımıza çıkar. 

 

“Vücûd” ve “rûh” sözcüklerinin madde ve mana âlemlerine yaptığı vurgu diğer taraftan 

kutsal/sıradan karşıtlığında anlamını bulur: 

 

rûh  kutsal 

vücûd  sıradan 

 

İnsan ister kutsal/sıradan isterse vücûd/rûh karşıtlığında düşünülsün ontik bir karşıtlığın 

içerisinde bulunur. Dünya ise bu karşıtlığın mekânı olarak belirir: 

~ 



 99 

 

Rûhunuzdan ne kadar gelse nidâ-yı nefret 

Oradan ayrılamaz dikkatiniz bir müddet, 

Oradan dönmeye kuvvet bulamaz gözleriniz... 

 

İşte burada ortaya çıkan “ikilem” öznenin benliğindeki “travmatik bölünüş”ün bir göstergesi 

haline gelir. Ramazan Korkmaz Laing’den hareketle beden ve benlik arasındaki bu “derin 

çatlağ”ın öznedeki “şizoid” tipi gösterdiğini belirtmektedir (2009: 145). 

 

Bahsedilen bu benlik görüntüsü “Toprak” şiirinde besleyen, bereketli olan gibi anlamların 

dışında “hiss-i bekâ”yı yok eden bir unsur olarak karşımıza çıkar. Ardından şairin anne, 

hemşire, peder gibi akrabalarını; bir çocuğun mezarını veya bir filozofun mezar taşını 

gösterge haline getiren “toprak”la ilgili şu satırlar sıralanır: 

 

Bence timsâl-i esfelliyetsin, 

Kara toprak, muzîk-ı zilletsin; 

Benden efsûs bî-nihâye sana! 

 

Çoğu kültürde çeşitli vesilelerle kutsal olduğu vurgulanan toprağın öznedeki görüntüsü 

şairin başka bir şiirinde bu kadar açık olmayacak şekilde sıradanlaştırılır: 

 

Bırakıp şi’re istiâreleri 

Şunu ismiyle yâd edin: Toprak! 

Beşerin menşe-i hayât-eseri; 

Bu da bir şi’r-i muzlim ü muğlak 

 

“İstiareleri” şiire “bırakıp” adını doğrudan söylemeyi isteyen şair böyle bir duruşu bütün şiir 

evreninde yalnız bu şiirde gösterir. Bu durum elbette, toprağın şairin ruhunda açtığı yaraların 

(daha önceki şiirlerde gösterildiği üzere) tabii bir sonucu olarak görülmelidir. 

 

Bölünmüş olan benliğin kutsal ve sıradan arasındaki durumu net bir şekilde “İnanmak 

İhtiyacı” şiirinde görülür. Son bölümde ayrı bir başlık halinde gösterildiği üzere benliği saran 

“boşluk”; “Gayyâ-yı Vücûd” şiirinde olduğu üzere madde (zemîn, asümân) ve mânâ (kalb ü 



 100 

vicdan) âlemlerini içine alır. Bu boşluk “inanc”ın sarsılmasında veya sorgulanmasında 

yegâne ölçüt olarak karşımıza çıkar. Önceki şiirlerde benzer bir yapı olarak görüldüğü üzere 

“inanmak”, “sâha-i ümmîd” de yalnız olmayı beraberinde getirecektir. 

 

Tevfik Fikret’in şiirindeki göstergeler, ruh halinin tabiatın değişik halleriyle birlikte görünür 

kılındığı kelimelerle anlam bulur. Tevfik Fikret, “bedbîn”, “kederli” vs. ruh halini tabiatın 

“karanlık” veya “zulmet” dolu görüntüleriyle anlatır. Kutsal’ın sıradanla birlikte kullandığı 

bu şiirde sıradanın “karanlık” sözcüğünü yerdeş olarak kullanması bu açıdan önem arz eder. 

 

Annesinin veya hemşiresinin mezarında iken onların yokluğuna “keder”lenen, “ağla”yan 

özne “Köyün Mezarlığında” şiirinde bu hislerden hiçbirisini duymaz. Buradaki temel anlam 

yapısı “tahattur”un bir gösterge değeri oluşundadır. Özne geçmişe dair hatırlamanın verdiği 

keder ile duygu halini yoğun yaşadığı için herhangi bir sorgulamaya girişmez. Ancak 

geçmişe dair mutluluğun şimdiyi kederlendirmediği bir durumda özne kalbi yerine aklını ön 

plana koyar ve sorgular: 

 

Nedir hakîkati, ey sırr-ı ekber-i mescûd, 

O yanda koskoca bir kâinat-ı hiss ü şühûd 

Kalıp, ümîd-be-leb, katr-cûy-ı ihsânın 

 

Şiirin yapısıdaki büyük değişime rağmen değişmeyen unsurun “ümîd” sözcüğünün ifade 

ettiği anlam alanı olduğu dikkati çekmektedir. Yukarıda da izah edilmeye çalışıldığı üzere 

ümit, farklı anlamsal yapılarda karşımıza çıkan, şairin şiir evrenindeki önemli 

sözcüklerinden biri haline gelir. 

 

Öznenin sorgulamasının ardından bu sorgulama görünürde cevaplanacak, ancak esasa ilişkin 

soru cevapsız kalacaktır. İç ses, “bir avuç toprak” olan bu mezarlığa kendisinin de gideceğini 

söyler. Dolayısıyla bu sorgulayış bırakılmalıdır ki “Mevlâ”, “esîr-i feyzini” şairin kendisine 

de “dök”sün: 

 

Cevap alır gibi oldum, içimde aynı sadâ 

Tekerrür etti: “Yarın sen de bir avuç toprak 

“Kesâfetiyle gelirsin bu sâye-gâha, bırak 



 101 

Esîr-i feyzini döksün ilelebed Mevlâ!" 

 

Ölüm ontolojik yapısı gereği hem kutsalı hem de sıradanı bünyesinde toplayan ve bu haliyle 

de insanın ontolojik yapısını bölen bir görüngüdür. Sıradan oluşu her gün pek çok kişi 

tarafından tecrübe ediliyor oluşundandır. Herkesin başına gelen, her gün karşılaşılan bir 

olgu; öte yandan insanın dünyadaki varlığına son verirken başka bir âlemin kapısını açan, 

bu haliyle her dinin üzerinde durduğu bir olgudur. Özne, zaten bölünmüş olan şizoid 

benliğinde ölümün bu ontik yapısını kavrar ve dolayısıyla bunun ortaya çıkardığı durumu 

okuyucuya sunar. 

 

Sorgulayan nazarın hakikati ortaya çıkarışı “Buda” şiirinde daha açık bir şekilde işlenir. 

“Hafâ-yı sâfı” (=saf gizlilik) arayan bu gözler bir başka kutsalın, âdetlerin “hilâfı”na 

gitmektedir. “Esâfil”in (=bayağı, sıradan) kendisini körlükle suçlaması ise hayatın 

içerisindeki bir başka kutsal/sıradan karşıtlığı olarak karşımızda belirir: 

 

Bütün şükûk o zaman karşısında devrildi, 

Uyûn-ı gayzı kamaştırdı hep o körlükle; 

Koşan sadâsına en mutmain tehâlükle 

Sayıklıyor diye tezyîf eden esâfildi! 

 

Sorgulayan “gözler”in hakikati buluşuna bir başka örnek “Büyük İkrâmiye” adlı şiirde 

karşımıza çıkar. “Para” kimi “insan” için ömrü “zulmette” bırakan bir varlık iken kimi insan 

için “hakikati” ortaya çıkaran, “münkesir” hali gideren bir “ma’den”dir. Bu haliyle tek 

başına kutsal ve sıradan karşıtlığını bünyesinde bulundurur. Öte yandan varlığının mutluluk, 

yokluğunun keder getirdiği belirtilen şiirde şöyle bir yapı ortaya çıkaracaktır: 

 

kutsal para     neşe 

sıradan para  hüzün 

 

Bu karşıtlık ve yerdeşlik tablosuna şiirin son iki dizesi de eklenmelidir: 

 

Varsa hattâ beşerde bir vicdân, 

Ya gümüştendir o ya altından! 

~ ~ 



 102 

O halde: 

 

kutsal ~ para + neşe 

 

yerdeşliği 

 

para ~ neşe + vicdan + hakikat 

 

şekline dönüşür. Paranın yokluğu da bunun tam tersi olacaktır: 

 

para (-) ~ keder + vicdansızlık + hakikatin ele geçirilemeyişi 

 

Halûk’un Defteri’nden itibaren kutsal’ın sorgulandığı ve sıradanla karşıtlık oluşturacak 

metinlerle yerdeş olarak “cemiyet” ve bu minvaldeki sözcüklerin eklendiği görülür. Kitabın 

ilk şiiri “Hayat”ta 

 

Bugün saâdeti gâfil bir iştiyâk-ı tebâh, 

Bugün teneffüsü yorgun, kadîd bir sürü “Âh!” 

  Olan bu cem’iyyet; 

Bugün zehirlerinin ka’r-ı neş’esinde yüzen, 

Bugün doğan çocuğundan terâne beklerken 

Figân duyan beşeriyyet, bu nuhbe-i hilkat, 

 

şeklinde işaret edilen anlam alanında her ne kadar “sorgu”layışın yerdeşliği toplum ve 

topluma dair olan haller olsa da geri planda şairin kendi ben’ine dair ıstırap hali devam 

etmektedir: 

 

Hayır, bu zehrime sen vâris olma, evlâdım; 

 

Öte yandan “ümit” etmek ve “inan”mak şiirde bir altmetin olarak varlığını korumaktadır. 

Ancak sorgulayan, araştıran gözler bu iki kavrama da “şüphe”yle bakmaya başlar: 

 

 



 103 

Yarın, ümîd ediyorlar ki, bir genişçe adım, 

Bir atlayış, -ne diyorlardı pek anlamadım,- 

Hayatı kurtaracak; 

... 

İnan, Halûk, ezelî bir şifâdır aldanmak! 

 

Alıntılanan kısmın sonunda kullanılan ünlem işareti (!) ve iki çizgi arasında verilen ara söz 

ifade edilenin ciddiye alınmadığını gösteren ironik bir yaklaşım olarak dikkat çekmektedir. 

 

“Sabah Olursa” başlıklı şiirin de yine başlığından itibaren göze çarpan “-sa” ekiyle bu 

inancın sorgulanması, ancak gerçekleşmesine dair de ümidin olmayışı okuyucuya sezdirilir. 

Burada “sabah” sözcüğüyle yapılan vurgu güzel günlere dairdir. “Çehre-i millet”i 

“gül”dürecek olan gelişmeler özne için epey uzak bir tarih olarak görülür. Buradaki 

ümitsizlik öznenin ya ölmüş olacağı, ölmese de epey ihtiyarlamış olacağına dair ifadesiyle 

belirgin hale getirilir. Şairin şiir evrenindeki zıtlık ve yerdeşlik bu şiirde tekrar görünür hale 

getirilmiş olur: 

 

ümit aydınlık 

bedbinlik  karanlık 

 

Şiirin ikinci kısmı bir kabulle başlar: “evet”. Karanlıklar elbet bitecek ve sabah olacaktır. 

Bunu sağlayacak olan ise “rûh-ı âmâl”in (=arzuların ruhu) “tenevvür”e olan iştiyakıdır. 

Tenevvür sözcüğünü ikili bir anlam alanında görmek mümkündür: İlki yukarıda izaha 

çalıştığımız gibi ışık ve karanlık göstergelerinin bir gönderge değeri olarak anlaşılmasında; 

ikincisi de Batı’daki döneme adını veren kavram olarak “Aydınlanma” anlamında. 

Dolayısıyla şair bir yandan kendi imge dünyasına uygun konuşurken öte yandan şiire yeni 

bir kavram eklenmiş olur. Bu kavram şiirin son dizesinde geçen “vatan” sözcüğüyle birlikte 

düşünüldüğünde ülkenin “karanlıktan uzak” yaşaması bu aydınlanma ile mümkün olacaktır, 

anlamı ortaya çıkmış olur. 

 

“Mezâlim”, “muzlim”, “zulmet” gibi Tevfik Fikret’in şiir evreninde kederin, bedbîn ruh 

halinin ve ümitsizliğin göstergesi olan sözcükleri oldukça sık kullandığı “Sis” şiiri bu 

bakımdan şiir evreninde tamamlayıcı bir özellik gösterir. “Âfâkını” inatçı bir sisin (=“dûd-ı 

~ 



 104 

muannid”) sardığı ve bunun da kendisine layık görüldüğü şehir, içinde yaşanılan kültürün 

getirdiği birikimden hareketle söylemek lazım gelirse “kutsal” bir şehirdir. Hz. 

Peygamber’in hadislerine konu olan ve bu hadiste geçen “komutan”ın kendisi olmak isteyen 

pek çok komutanın fethetmek istediği şehir,şiirde ananenin aksine pek çok olumsuz sıfata 

layık görülür. Aslında Roma ve Osmanlı imparatorlukları gibi iki büyük devletin 

egemenliğinde uzun yıllar kalan şehir, gözlerin daima üzerinde olmasından dolayı “bin 

kocadan artakalan” ve bir türlü ele geçirilemeyişinden dolayı da “bîve-i bâkir” (=bakire dul) 

olarak tasvir edilir. 

 

Adına methiyeler, şehrengizler yazılan bir şehir, yalnız kendi varlığıyla değil içinde 

barındırdıklarıyla da kirlidir. Üstelik içinde yaşayanları değil, ölüleri de buna dâhil edilir: 

 

Hep levs-i riyâ, levs-i hased, levs-i teneffu’; 

Yalnız bu... Ve yalnız bunun ümmîd-i tereffu’ 

Milyonla barındırdığın ecsâd arasından 

Kaç nâsiye vardır çıkacak pâk u dırahşan? 

 

Ufku yoğun bir dumanın sarması ile birlikte daralan görüş açısı sanatkârın zihninde açacağı 

yeni ufukla maddî âlemden farklı olarak zihne ait unsurları açığa çıkarır. Zihnin devreye 

girmesiyle anlatılacaklar zihnin çalışma prensibine uygun olarak sıralanır. Postmodern 

edebiyatta sıkça kullanılan bilinç akışı tekniğine benzer şekilde akla gelenler bir bir ve “ey” 

nidasıyla birlikte sıralanır. Burada herhangi bir kompozisyon olmadığı göze çarpmaktadır. 

“Ey” ile göz önüne alınan nesne vurgulandıktan sonra o nesneye dair anlatılacaklar 

sıralanmıştır. 

 

“Fâcire-i dehr” olarak nitelenen ve “örtün” şeklinde emir kipiyle çekimlenmiş bir fiilin üç 

kez tekrarlanarak pekiştirildiği bir beyitten sonra gelerek şiirin ikinci kesitini oluşturan 

bölüm “ey” nidasının otuz üç kez kullanılmasıyla beraber hitâbet üslubunda kaleme alınır. 

Burada şehrin ve insanların kutsalları sıralanır. Sarayları “zindanlı” ve kuleleri “kâtil”; fakat 

düşüncenin/fikrin sağlam türbeleri, “ulu ma’bed”leri, niyaz binaları şanlı, “doğruluk” zikrini 

süsleyen minareleri şiirdeki tek olumlu yön olarak karşımıza çıkar: 

 

kutsal ~ türbe + mabet + minare 



 105 

 

Saraya dair yukarıda söylenenlerden başka çamur ve toprağın çarpışma yeri olan sokaklar, 

ayağa kalkmış matem, fakir ve kederli insanlar, kurtuluş ümidini “gökten dilenen” ve 

“mürayi” (=ikiyüzlü) insanlar, nefret dolu bakışlar, “cevf-i esâtire” (=efsanelerin boşluğuna) 

düşen “namus” kavramı, mahkemeden kovulan “hak” vs. bu yerdeşliğin karşıtı olarak şiirin 

yapısına dâhil edilir. 

 

Hemen ardından gelen “Rücû” şiiri ise “hayır, hayır” diye başlayan bir rücu (=geri dönüş, 

vazgeçme) ile adeta bir önceki şiirle anlam alanı olarak bir karşıtlık oluşturur. Bunun en 

önemli sebebi olarak iki şiir arasındaki zaman ve durum farkı gösterilir: 

 

O mel’anet gecesinden uzaktayız şimdi. 

 

Demek ki “Sis” ve “Rücû” şiirlerini karşıtlık oluşturan iki unsur olarak görebilecektir: 

 

Sis 

Rücû  

 

Bu iki karşıtlığın yerdeşliklerini ise temel unsurlarıyla birlikte şöyle göstermek mümkündür: 

 

Sis mel’anet + ta’zib + haksızlık + karanlık + keder 

Rücû         şan + teceddüd + hak + güneş + neşe 

 

Yukarıda işaret edilen unsurlar aynı zamanda şairin şiir evreninde “kutsal”ın bir diğer açıdan 

nasıl doldurulduğunu ve “sorgu”layan gözlerin nasıl baktığını göstermesi açısından da ayrı 

bir öneme sahiptir. 

 

“İnandım” redifli “Halûk’un Âmentüsü” inanılan kutsalları ve bunlara hangi sebep veya 

vasıtalarla inanıldığının söylenmesi bakımından önemli bir şiirdir. Şairin burada yaptığı 

sıralama bir gösterge değeri olarak görüldüğünde verilen öneme dair somut bilgilere de 

ulaşılmış olur. 

 

 

~ 



 106 

Bir kudret-i külliye var ulvî ve münezzeh, 

Kudsî ve mu’allâ, ona vicdanla inandım. 

 

İlk kutsal “her şeyi yapmaya muktedir olan Allah” manasına gelen “kudret-i külliye” söz 

grubuyla gösterilir. “Ulvî”, “münezzeh”, “kudsî” ve “muallâ” olan bu değere inanış ise 

“vicdan”ladır. Gönülle inanan Divan neslinin yanında “Vahdet-i zâtına aklımca şehâdet 

lazım”5 diyen Tanzimat neslinden farklı olarak Tevfik Fikret, yeni bir aracı ortaya koymuş 

olur. “İyiyle kötüyü, doğruyla yanlışı ayırt eden” manasına gelen vicdan’ın; bu anlamıyla 

aklın ve gönlün birlikteliğinden doğan, daha güvenilir bir araç olduğu; ayrıca varlığı için 

hem akla hem de gönüle sahip bulunması gerektiği ortadadır. 

 

“Kudret-i külliye”den sonra gelen unsur “vatan” ve “millet” kavramlarıdır. Devletlerin 

çizilen sınırlarının dışında, daha evrensel ve hümanist bir yaklaşımı örgüleyen sanatkâr 

insanlığa da “iz’an”la (=akıl) inanır: 

 

Toprak vatanım nev’-i beşer milletim... İnsan 

İnsan olur ancak bunu iz’ânla, inandım. 

 

İlk beyitte ve ikinci beyitte anlatılanlar doğrudan birbirinin zıddı değildir, ancak aynı ontik 

yapıda oldukları da söylenemez. Dolayısıyla ilki için vicdanın, ikincisi için aklın rehber 

edinilmesi önemlidir. 

 

“Cin”, “melek” ve “şeytan” insanın kendisi oluşu ve dünyanın insanla cennete döneceği bir 

sonraki kesitin açar sözcükleridir. Buradaki üç varlığın bize bildirilen halleri ile 

anlaşılmaması gerektiği ortadadır: 

 

Şeytan da biziz cin de, ne şeytan ne melek var; 

Dünya dönecek cennete insanla, inandım. 

 

                                                             
5 Şinasi’ye ait “Münacat”ın tam metni için bkz.: Başlangıçtan Günümüze Kadar Büyük Türk Klâsikleri. (1988). 
8/14. İstanbul: Ötüken-Sögüt, s.331-332. 
 



 107 

Dünyanın “cennete dön”mesi ile de kastedilen ahiret kavramının olmadığı değildir. 

“İnan”mak sözcüğünü iman etmek değil; bilmek, öğrenmek anlamında kullanan sanatkâr 

burada da doğrudan iyilik ve kötülük kavramlarına vurgu yapmış olur. Yoksa “kudret-i 

külliye”ye ve Tevrat, İncil, Kur’an’a inanan; “tekâmül”ü tevhitte bulan birisinin bu iki beyit 

arasında inkara ulaştığını söylemek zordur. 

 

“Akıl” ve “batıl”ın koşut olduğu şiirde aynı sözcükler kutsal/sıradan karşıtlığında da anlam 

bulur: 

 

kutsal     akıl    

sıradan bâtıl 

 

Diğer yandan, daha önce keder ve neşe kavramlarında gösterildiği üzere olumsuzlanan 

anlamın karanlık, olumlu anlam alanına sahip kavramın ise aydınlık içeren sözcüklerle ifade 

edilmeye devam ettiğini burada da görmekteyiz: 

 

kutsal  akıl   parlak 

sıradan   bâtıl zulmet 

 

“Yüksek” ve “alçak” sözcüklerinin koşutluğunda kurulan “Promete” şiiri başlığından 

hareketle, Yunan mitolojisine dair bir unsurun imge olarak değil, ancak karakter olarak 

işlendiği şiirdir. Bu iki sözcük; 

 

yüksek sema   gülen 

alçak     çukur ağlayan 

 

Yerdeşlik ve zıtlıklarıyla beraber vatanın halini “tahassür” ile birleştirilen bir ümidi imler. 

Şiirin yazıldığı dönemin açar sözcüklerinden olan “terakki” fikrinin nasıl anlaşılması 

gerektiği yukarıdaki yerdeşliğin sezdirmesi ile görünür kılınır. “Yeni bir devrin 

hazırlayıcısı” olan ve “aklı” ile (Erhat, 2008: 255) bilinen Promete (Prometheus)’nin isminin 

şiire ad olarak verilmesi de burada anlamlı hale gelir: Yükselmek, ileri gitmek aklını 

kullananlar tarafından yapılacak olan yeni bir devrim olacaktır. 

 

~ 

~ ~ 

~ ~ 



 108 

Gökten dehâ-yı nârı çalan kahramânını... 

Varsın bulunmasın bilecek nâm u şânını. 

 

Öte yandan Promete’nin “nârı” (=ateş) çalması şiirin sonunda hatırlatıldığına göre ateşin 

kimden çalındığı ve kime verildiği de hatırlanmalıdır. Ateş, tanrılardan çalınarak insanlara 

verilmiştir. Prometheus bunun bedelini zincire vurulmakla ödese de “kahraman”lığını 

kanıtlamıştır. Sanatkâra göre bu ateş “dehâ-yı nâr”dır (=ateşin dehası). Buradaki ateşin 

sembolik olduğu, karşılık geldiği kavramın da “dehâ” olduğu bizzat şair tarafından böylece 

belirlenmiş olur. 

 

kutsal ~ terakki + deha + akıl + çalışma 

 

Yerdeşliği de böylelikle ortaya çıkmış olur ki bu daha önce söylenen yerdeşliğin artık fert 

planında değil toplum planında ele alınması farkından başka fark içermez. 

 

“Hayata Karşı Beşer” şiirinde hayat ve insan karşıtlığı, kutsal/sıradan karşıtlığına koşut 

olacak şekilde yapılandırılmıştır. Hayat “masum” ve “mübeccel” iken; insan “âsi” ve 

“müfteri” yerdeşliğine oturur. 

 

kutsal  hayat   masum + mübeccel 

sıradan  insan  asi + müfteri 

 

Bu durumun en önemli sebebi ise “Rabbimizle gökteki hengâmeden beri” söz grubuyla 

açıklanır. “Rabb” sözcüğüne getirilen iyelik ekinden anlaşılacağı üzere kutsala dair herhangi 

bir ötekileştirme söz konusu değildir. “Hengâme” ise “gürültü, patırtı” ve öte yandan 

“kavga” anlamına gelen bir sözcüktür. Hangi anlamda kullanılmış olursa olsun “Rabb”e 

yapılan bir saygısızlık olduğu açıktır. Bu saygısızlığı yüzünden “lanet”lenen insan her şeyin 

sorumlusu haline gelir. İnsan olarak şiir boyunca olumsuz anlamda neler yapıldığı tek tek 

sıralansa da buna dair pişmanlık veya mahcubiyet içeren sözcüğe rastlanmaz. Soren 

Kierkegaard bu konuda şunları söyler: 

 
“Şair yaşamı ile umutsuzluk arasındaki fark, şair yaşamındaki Tanrı fikrinin 

varlığıdır, Tanrı karşısında olmanın bilincidir; ama bu yaşam yoğun bir biçimde 

~ ~ 



 109 

diyalektik olarak, belirsizce günahkârlık olduğunun bilincinde olup olmadığı 

sorulduğu andan itibaren nüfuz edilemez bir yığın gibidir. (…) Gizli işkencesi 

içinde onu, yalnızca her şeyin üstünde sevdiği Tanrı yatıştırır ve bununla 

birlikte bu işkenceyi sever ve ona karşı durmak istemez.” (Kierkegaard, 2013: 

87) 

 

Anlaşılacağı üzere pişman olmayışın günahta ısrar yerine sevme ve karşı koyamayışla olan 

ilişkisi daha baskındır. 

 

Günaha dair bir başka bakış “Hâbil ile Kâbil”in hatırlatıldığı “Hilâl-i Ahmer” şiirinde geçer. 

Aslında kutsal ve sıradan zıtlıkları insanın ontik yapısını oluşturan büyük zıtlıktır. Şiirde 

çiğnenen değerlere (kutsal) ve onların çiğneniş şekillerine (sıradan) yapılan vurgu bunu açık 

bir şekilde gösterir. Şiir neredeyse baştan sona bu kavram üzerinden gösterilen örneklerle 

doludur. 

 

  melum + asi + iblis + cünun 

  masûm + nâdim + melek + akim 

 

şeklinde tavsif edilen “uhlûta-i ezdâd” (=zıtlıkların karışımı) şiirin ilerleyen mısralarında 

kutsal ile onun çiğnenişi,  yer değiştiren bir yapı ile okuyucuya sunulmuştur: 

 

 

Hep tefrika ektikleri, biçtikleri hep kîn; 

Geçtikleri yerlerdeki iz bir hatt-ı hûnîn. 

Gıybet ve riyâ yüzlerinin tâb-ı nikâbı, 

Kardeş kanı sâgarlarının köhne şarâbı. 

Öldürme zafer, yıkma şeref, nehb ü heder şân; 

Ma’rûf adı buğz u sitemin adl ve... ihsân. 

Hak bir ezelî hâtıra, mahkûm-ı teseyyüb; 

Kânun şu yumulmuş koca el: müşt-i tegallüb. 

 

~ İnsan 



 110 

Daha da uzatılabilecek bu mısralar bahsettiğimiz yer değiştirmeyi ve yapılan ironiyi 

göstermekle kalmaz, ayrıca “Hayata Karşı Beşer” şiirinde söylenen hususların da nedenlerini 

açıklamış olur. 

 

“Gökten Yere” şiirinde ise “takdis” edilecek olan insanın bu takdisi hak ettiği ve “hayır ve 

şerrin Rabb”i olduğu söylenir. Şiir başlığından itibaren kutsal ve sırdanı simgeselleştirir. 

İkisi arasında kurulacak olan bağ6 ise “sadâ” ile gösterge değerine kavuşur. İnsanın hayır ve 

şerrin Rabbi oluşunu hak edecek davranışların neler olduğuna bakıldığında yapılan ironi 

açıkça görülür: 

 

Ezdin başınla taşları, yendin denizleri; 

Tuttun elinle berki, o gurrende ejderi, 

Tuttun ve bağladın; o senin şimdi en mutî, 

En canlı âletin; odur ilkâ-yı rûh eden 

Eşbâh-ı mümkinata senin kudretinle, sen 

 

Halûk’un Defteri’nden adlı kitapta sıraladığımız bu şiirlerin hepsinde insanın yapıp etmeleri 

ve bunlardaki bozukluk, kutsal ve sıradan bağlamında ele alınmış; bireysel olarak insana ve 

toplum hayatına aksi irdelenmiştir. Dolayısıyla daha evvel gösterdiğimiz sorgulamaların 

cevapları burada tecrübe edilerek gösterilmiş olmaktadır. “Bir Feylosofa” başlıklı şiirde 

“böylesine” bir hayata niçin bağlı (=“mukayyed”) olduğu özneye sorulduğunda verilen 

cevap “ölüm” ve “hayat” bağlamında açıklanır. Her ikisi de “itibari” olan bu “telakkiler” 

“mecburiyetin tecellisi”nden başka bir şey değildir. Hareket eden tabutlar halinde 

yaşayışımız ne ölümle ne de hayatla açıklanabilir. O halde göstergelerin bu kavramı 

açıklayamayışı her ikisinin de anlamsızlıklarını doğurur. Bu anlamsızlık kutsala ve sıradana 

da atfedildiğine göre her ikisinin de yerdeşliği bir anlamsızlık haline gelir. 

 

Aynı “soruyorsunuz” sözcüğü, yanına “defeat ile” zarfını alarak “Hakikat Her Zaman 

Hakikattir” başlıklı şiirde tekrar karşımıza çıkar ve aynı yapı burada daha geniş olmak 

kaydıyla tekrar edilir. Yaşamak değil; yaşamanın nasıl olması gerektiği soru cevap şeklinde 

okuyucuya sunulur. Şiirdeki zıtlıklar; 

                                                             
6 Bu konuda daha geniş bilgi için bkz.: Eliade, M. (2017). Kutsal ve Kutsal-Dışı. (Çev.) Ali Berktay. İstanbul: 
Alfa. ss. 31-40. 



 111 

 

medeniyet + saadet + hikmet + sanat 

bedavet + şekâvet + cehalet + mezellet + sefalet + esaret 

 

şeklinde gösterilebilir. Burada zıtlığın alt kısmının fazla olması öznenin, zıtlığın üstü ile ilgili 

eleştirilere tek tek cevap verdikten sonra eleştiriyi kendi üzerine yöneltip soru sormaya 

başlamasından kaynaklanmaktadır. 

 

“Sorgu” sözcüğünü merkeze alıp açıklamaya çalıştığımız şiirlerden üzerinde en çok durulan 

ikisi, şüphesiz “Tarih-i Kadîm” ve “Tarih-i Kadîme Zeyl”7 başlığını taşıyan şiirlerdir. 

“Tarih-i Kadîm”in ilk mısraı “beşer” ve “köhne” sözcüklerinin yan yana gelmesiyle başlar: 

 

Beşerin köhne ser-güzeştinden 

Bize efsâneler terennüm eden; 

 

Beşere ait bu köhnelik onun “sergüzeşti”nden kaynaklanmaktadır. Bu olumsuzlamanın 

açılımı sergüzeşt kelimesinde gösterge değeri olarak toplanır ve geçmişe doğru genişleyerek 

yayılımını sürdürür.  

 

Vücudu olmayan (cisimsiz) atalar, onların efsaneleri, anlatılanların ninni oluşu ile başlayan 

bu bölümde “karanlık” hâkim renktir. Başı mazide (ki şiirde “rüya” denir) ve ayağı atîde (ki 

şiirde “heyula” denir) olan bu görüntünün göstergesi ise “kan”dır. 

 

Bir önceki şiirde de görüldüğü gibi, burada da insan hayatındaki karşıt durumlar sıfatları ile 

birlikte verilir: Hakikat zincir, belagat şemşir, şeref yapma, saadet piç… Dikkat edilirse 

okuyucuya sunulan tüm unsurlar dinin veya kültürün kutsal saydığı unsurlardır. Bu kutsalı 

kutsal bilip ama “ayak”lar altına almaktan geri durmayış şiirin temelindeki anlam yapısı 

olarak karşımıza çıkar ve özne tam olarak bunun nedenini anlamaya çalışır. Bu sebeple 

karşısında “şüphe” olarak duran her şeye nazarını çevirir. Gördüğü şey ise şekil değiştirse 

de daima “kan”dır. Çünkü; 

                                                             
7 Bu şiir İctihad dergisinde, 1 Teşrinievel 1924 yılında 3434. sayfada “Zangoç” başlığı ile yayımlanmıştır. 
“Tarih-i Kadîm’e Zeyl” başlığı, yaygın olarak kullanıldığı ve bilindiği için Zangoç başlığının yerine tercih 
edilmiştir. 



 112 

 

Din şehîd ister, âsumân kurbân, 

 

Öyleyse özne burada kutsal olarak saydığı her şeyin yerdeşliğine “kan”ı koymuş olur. 

“Gökten Yere” şiirinde hayır ve şerrin sahibi olarak Allah’ın değil de insanın niçin 

koyulduğunu ve kutsalın nasıl sıradanlaştırıldığını aslında şair burada şöyle izah etmiş olur: 

 

Sıfatın “Lâ-şerîke leh!”ken bak 

Şu bataklıkta kaç şerîkin var?... 

Hepsi kayyûm ü kâdir ü kahhâr 

Hepsinin “lâ-şerîke leh! “ sıfâtı, 

Hepsinin emr ü nehyi, saltanâtı, 

Hepsinin bir sipihr-i ilhâmı, 

Hepsinin mihri, mâhı, ecrâmı, 

Hepsinin bir fezâ-yı mescûdu, 

Hepsinin bir behişt-i mev’ûdu, 

Hepsinin bir nebî-yi muhteremi, 

Hepsinin bir vücûdu, bir ademi, 

Hepsinin cennetinde hûrîler, 

Hepsinin tu’me-i cahîmi beşer, 

Hepsi halkından istiyor: makhûr, 

 

İnsanlardaki bu had bilmezlik karşısında soru işaretleri (?) ile şaşkınlığını göstermeye çalışan 

özne; 

 

Halk eden mahveder, harâb etmez! 

 

diyerek yine yaratıcıya yüzünü dönecek ve bu karanlığın “sabah”a çevrilmesini ondan 

isteyecektir. Bununla beraber insanların kutsalı nasıl, daha doğrusu hangi yollarla yıktığını 

da burada söylemektedir: “hud’a”, “şeytanet”, “iğva” (=hile, şeytanlık, baştan çıkarma). 

 



 113 

“Târih-i Kadîme Zeyl”de ise şairin geçmişi ile şimdisi arasında kutsal veya kutsal kabul 

ettiği şeylerle ilgili geçmişte ve şimdideki düşünceleri anlatılır. Şiir Mehmet Âkif tarafından 

yazılmış bir şiirden alıntılanan parça ile başlar: 

 

Şimdi Allah’ı söver, sonra biraz bol para ver 

Hiç utanmaz, protestanlara zangoçluk eder 

 

Şiirin “Zangoç” başlığı ile başlamasının sebebi de bu alıntıda yer alan sözcükten ileri 

gelmektedir. Alıntılanan bu kısımdan sonra “Tevfik Fikret Bey’in Mukabelesi” alt başlığı 

ile birlikte şiir başlar. Şiirin son bölümünde bir şaire “zangoç” demeyeceğini söyleyen ve bu 

söze çok kırıldığı belli olan özne, başta “Protestanlığı” kabul eder görünür, fakat ardından 

kendisine yapılan bu ithamın bir “aldanma”dan ibaret olduğunu ve kendisinin “muvahhid-

zâd” (=Allah’ın birliğine inanan) olduğunu söyleyerek devam eder. Bu başlangıç şiirin 

devamını anlamlandırabilmek için önemli bir göstergedir. 

 

Din eleştirisi tabiatiyle şairin düşünce sisteminde de bir değişikliği beraberinde getirmiştir. 

Artık o varlığını ışığa, yokluğunu da zulmete benzettiği Allah’ı anmak yerine bu kavramların 

hiç kullanılmadığı, öte yandan da geçmiş zaman kipiyle eleştirilir kılındığı bir sorgulamanın 

içerisine girmiştir. 

 

Öznenin geçmişe dair “bilirim”, “okudum”, “dinledim” ve nihayet “hepsini, hepsini yaptım” 

gibi sözcük ve sözcük gruplarıyla hem bir ön bilgilendirme ile bakışı değiştirme hem de bir 

savunma içine girdiği görülür: 

 

Lâkin aldanma sakın üstâdım, 

Ben de bir parça muvahhid-zâdım. 

Bana anlatma o ra’nâ dini 

Bilirim ben de senin bildiğini. 

Okudum ben de kitâb-ı gaybı; 

Dinledim ben de hitâb-ı gaybı. 

Ben de zâtın gibi câmi câmi 

Dolaşıp Halik’a oldum râki 

Şevk-ı cennetle hayâlim meşgûl, 



 114 

Yüreğim havf-ı cehennemle melûl. 

Ben de tırmandım ulu Tûbâ'ya, 

Ben de çıkdım mele-i a’lâya. 

Ben de âşıktım ezan nâmesine; 

Ben de koştumdu o Allah sesine; 

Ben de tesbîh ü duâ savm u salât, 

Hepsini hepsini yaptım heyhât! 

 

Öte yandan “mukabelesi” yazılan şahsa “bilinmesi gerekenleri ben de senin kadar 

biliyorum” mesajı verilir. Bu bölümün temel göstergesi ise ünlem işareti (!) ile bitirilen 

“heyhât!” sözcüğü olarak karşımıza çıkar: “Hepsini yaptım” ama “heyhât!”. Buradaki heyhât 

bu bölümde anlatılanların bütününe dair pişmanlığı da ifade etmektedir. 

 

Pişmanlığın temel sebebi “telkinlere aldanmış” olmaktır. Yukarıdan beri bahsettiğimiz 

“sorgula”ma nihai anlamını da bu telkin sözcüğünde bulur. Sorgulayan nazarla bakmadan 

kendine “telkin” edilen şekilde yaşayan özne, pişmanlığını heyhât sözcüğüyle ifade 

edecektir. Oysa asıl iman “bil”mek ve “gör”mekle mümkündür: 

 

Kandığın şeylere hep kanmıştım; 

Bilmeden, görmeden îmân ettim. 

 

Yalnızca “mucize”lere inanan insanlar yarını unutan ve “köhne delalet”e sahip olanlardır. 

Halbuki “vicdan”ını her şeyin önüne koymalıdır. Burada kutsalın içine girecek olan 

yerdeşlikler sıralanmış olur: 

 

kutsal ~ doğruluk + hubb u vefâ + mahviyyet + merhamet + hayrı u muhabbet + 

nasfet 

 

Bu yerdeşlikler ile şiirin devamındaki göstergeler beraber okunabilir. Buna göre din 

“yaşamak dini”, iman “varlığa” götüren hakikat, “enbiya” kendisinden “müstağni” yaşanan 

(ki “Hakk’a bir örümcek dahi götür”ebilecektir) insan, kitap “sahn-ı tabiat” olarak 

algılanmalıdır. Kutsalla sıradanın iç içe geçmesinden çok sıradanın yoğun bir şekilde 



 115 

kutsallaştırıldığının görüldüğü bu satırların yazılma sebebi şüphesiz “bil”me ve “gör”me ile 

ulaşılabilecek bir “hakikat” arayışındandır. 

 

 

 

3.2.3. Vatan 

 

Tevfik Fikret’in kutsalı arasında sayabileceğimiz önemli kavramlardan biri “vatan”dır. Onun 

uğrunda savaşma, onun terakkisi yolunda kişinin yapacağı fedakârlıklar vs. Tevfik Fikret’in 

şiirinde dile getirilen unsurlardandır. Bu yolda atılacak her adımı kutsal sayan sanatkârın 

“ümîd”ini de hiçbir zaman kaybetmediği görülür. 

 

“Kenan” şiirinde fakir ve kimsesiz bir çocuğun “sıska ve âciz”liği ve “mukavves” bacağı ile 

herkesin “eğlence” konusu olurken “harb”e gidip gazi olarak geri dönüşü “âvâze-i şan” 

sözcüğünde anlamlı hale gelir. Burada şan’ın sese dair bir sözcükle ifade edilişi önem arz 

eder. Zira vücudundaki “yâre” görmeye ilişkinken, göremeyen gözlere bu âvâze ile 

ulaşacaktır: 

 

Kenan köyüne yâreli dönmüş geliyordu, 

Pîşinde bir âvâze-i şân yükseliyordu! 

 

Bu şiirin hemen devamında yer alan “Hasan’ın Gazası”nda vatan yolunda “nefsi feda” eden 

bir “gazanfer” olarak nitelendirilen gençten bahsedilir. “Allah’ın keremi” olan bu 

kahramanlıkta “iki rekât” namazla birlikte “cenge” gidiş önemli bir ayrıntı olarak 

görülmelidir. Harbin sonunda tıpkı Kenan gibi yurduna dönen Hasan’ın gaziliği, ağaçların 

“hürmetle” eğilişiyle beraber kutsal bir hal alır: 

 

kutsal ~ vatan yolunda yapılan fedakârlık 

 

Bu fedârlık ile ilgili en net ifadeler “Yenişehir Gâzilerine” şiirinde görülür. Fedakârlığın en 

önemli yönü burada “ümîd”i tekrar ortaya çıkarışı olarak sunulur: 

 

 



 116 

Canlandı sâyenizde ümmîd-i şân-ı İslâm, 

Gösterdiniz umûma ne imiş tüvân-ı İslâm, 

 

Bu ümit, öznenin düşmanı “kahreyle”yeceği yönündeki inancına olduğu kadar “masum” 

yürekli “kalb”in “hilm ü metânet”ine kadar pek çok yerdeşlikle okuyucuya sunulur. 

“Teşyi’den Avdette” şiirinde de bu yapı aynı şekilde karşımıza çıkmaktadır. “Yenişehir 

Gâzilerine” şiirinin son iki dizesinde bu uğurda kime ne görev düştüğü şöyle dile getirilir: 

 

Sizden sebât ü himmet, düşmanda acz ü hayret 

Bizden du’â ve minnet, Allah”tan inâyet!.. 

 

“Yenişehir Gazilerine” şiirinde geçen “fahr” sözcüğü “Midhat Paşa İçin” başlıklı şiirde 

ikinci kez karşımıza çıkar. Burada fahretmenin sebebi “vatan”a “hürriyeti” vermek olarak 

sunulur. Savaşan askerler hürriyeti korumakla görevli iken burada Midhat Paşa’nın olmayan 

bir kavramı getirdiğine dair yapılan vurgu önemli hale gelir. Bunu nasıl yaptığı da yine şiirde 

okuyucuya sunulur. Midhat Paşa “kânun”ları ile hürriyeti sağlamıştır. 

 

Her üç şiirde de ortak bir yapı olarak karşımıza çıkan bu yerdeşlik insanın ölümden önce 

yapabileceği en büyük fedakarlıklardan biridir. Vatan yolunda ölüm ise hissettirdikleri ile 

beraber “Şehitlikte” şiirinde dikkatlere sunulur. Güneşin “gurûb ed”işi ve “bulutlar”ın 

“saf”lığı ile “rahmet”in her yanı kapladığı bir mezarlık tasviri ile şiire başlanmış olması 

durumun kutsallığına yapılan bir vurgudur. Tabiatın bu “sâkin” ve “şefkât”li durumu “sükûn 

u hâb” ile tamamlanır. Çizilen bu tablo tabiatın insan psikolojisi ile ilgili somut bir halin 

yansımasına dair önemli ipuçları verir. Şiirin ikinci kesiti de yine bu “sükûn u hâb” ile 

başlayarak “ölüm”ün en kutsal hali olan ebedi uykuyu görünür kılar. Daha evvel şairin ölüm 

karşısındaki “velvele”ler içeren “feryat”ları izah edilmişti. Ancak bu ölüm vatan uğrunda 

olduğunda dikey hal yatay bir rahatlığa evrilir. 

 

Mezarlığa dair iki sözcük, “hüve’l-bâkî” ve “servi” bir gösterge değeri olarak görülmelidir. 

Önceki mezarlık sahnelerinde karşımıza çıkmayan bu iki sözcük yine “şehitlik”in anlam 

alanıyla birlikte değer kazanır. “Sis” şiirinde ölüleri de suçlayan bir tavır takınılmazken yine 

burada “kavâfil-i ecdâd” (=ecdadın kafilesi) kendilerinden “istimdâd” istenilen bir duruma 

bürünür. 



 117 

 

Tabiatın bu sakin ve huzurlu hali öznenin “tahattur”unu değil “hayâl”ini harekete 

geçirecektir. Hatırlamalar öznede kabullenemeyişi, gamı, kederi de beraberinde getiren bir 

gösterge unsuru iken hayal ise “lemeât” (=ışıklar) ile karanlığı “zâil” eden bir gösterge olarak 

“kasîde-i nûr” yazan yapıya dönüşecektir.  

 

“Bir Tablo” şiirinde ölüm kavramı yeniden karşımıza çıkar. Ancak burada altı çizilen husus 

“öldürmeden ölmek” söz grubuyladır. Bahsettiğimiz ölüm veya gazilik, alacağı “şan”ı 

düşmanı öldürmekle bulmuş olur. 

 

Sıradan bir nesnenin kutsal bir hale nasıl geldiği “Kılıç” şiiriyle beraber şairin şiir 

evrenindeki yapıyı tamamlar. Çekiç altında “muhakkar” (=horlanmış) bir şekilde “günlerce” 

“ezil”en ve sonra “ömrü” yalvarmakla geçen “çelik parçası”nın bu hali önce “ne hazîn 

işkence!” söz grubuyla anlamlandırılır. “Çelik parçası” olarak sıradanı temsil eden kılıç 

memleketin “ırzı, hayâtı, malı” söz konusu olduğunda herkesin “vabeste” kaldığı 

“ehemmiyet”li bir hal alacaktır. Kılıç bu ehemmiyetli halini içeren ırz ve namus 

sözcüklerinden sonra iki önemli yerdeşliğe daha sahip olur: 

 

kılıç ~ hâmî-i şân-ı akvâm + yed-i kahhâr-ı hamiyyet 

 

Ardından kılıç parçası “seyf-i mücellâ” ve “şanlı silah” haline gelecektir. O halde kutsalın 

yerdeşliği; 

 

kutsal ~ vatan yolunda hizmet 

 

şeklinde gösterilebilir. Aynı şekilde “Bir Lâhza-i Te’ahhur” şiirinde görülen kin ve nefret ile 

“cinayet” gibi görünecek olsa da “hayr ol”acağına inanılmasının sebebi olarak “bir kavmi 

çiğnemek” olarak gösterilir. Yapı olarak bu kılıcın sıradanlıktan kutsala geçişiyle (zıt 

yönden) aynıdır. Zira “Millet Şarkısı”nda da yine aynı durum daha geniş bir şekilde 

okuyucuya gösterilir. Burada “çiğne”mek “cehl” ile “kahr”in “varlığı” çiğnemesi olarak 

tanımlanmıştır. Milletin varlığı kutsal olduğuna göre buradaki zıtlık ise cehâlet ve “kahr” 

olacaktır.  

 



 118 

“Anne” ve “baba” ise bu kutsal “varlık”ın iki unsuru olarak karşımıza çıkar. Anne, daha 

önce geçtiği üzere “bî-baht” (=bahtsız), baba ise kimseye “minnet” etmeyen yapısıyla şiir 

evrenine yerleştirilmiştir. Üçüncü unsur ise “cehâlet”i yenmektir. Adaletsizlik ve zulmün 

kaynağı olarak gösterilen bu unsurla beraber kutsal yerdeşliği bütünlenmiş olur. 

 

“Vatan Şarkısı”nda ise kutsala değer veren insanlar “fedai, mert, kahraman, yeminli” 

sözcükleriyle anlatılmıştır. Buna mukabil yukarıdan beri anlatılanlarla birlikte 

düşünüldüğünde anlam alanını bütünleyen kavramlar şairin şiir evrenindeki hususiyetlere 

uygun olarak sıfatlarıyla birlikte okuyucuya “toprağı cevher”, “suyu kevser” hazansız 

“bahar”ı olan, benzersiz, şefkatli, kuvvetli olarak sunulur. Şiirde iki kez tekrar edilen ve ayrı 

olarak yazılarak vurgulanan beyitte vatanın yerdeşliği şöyle verilir: 

 

vatan ~ can + şan + mübarek 

 

Vatan’ın mübarek oluşu İslâm dinine, şanlı oluşu ise Türk milletine vurgu yapar. Bu ikisini 

birleştirip yeni bir yapıda ortaya çıkaracak olan ise “can”dır. Kişinin kendi varlığını vatanın 

varlığında görmesi olarak da ifade edilebilecek olan bu sözcükle yapı önceki şiirlerle 

bütünlük sağlamış olur. 

 

“Halûk’un Âmentüsü”nde karşımıza çıkan “yükselme”k ve “zulmet”in dağılmasına ilişkin 

söylem; “Bir Güfte” başlıklı şiirde cehaletin kaldırılmasıyla mümkün olacaktır, şeklinde 

tekrar edilir. Buradaki fark “herkes” sözcüğünün gönderge değeri ile ortaya çıkar. Bu fikir 

içinde bulunulan topluma ilişkindir. Dolayısıyla doğacak olan fecir değil “fecr-i uhuvvet”tir: 

 

Şirretlere, zulmetlere, zilletlere la’net; 

Sen doğ bize, sen doğ bize, ey fecr-i uhuvvet! 

 

 “Darü’l-Muallimîn Marşı” şiirinde de yine “fikr” ve “feyz” ordusunun, “cehl” ve “gece”nin 

düşmanı olarak aynı yapıda tekrar edildiği görülür: 

 

cehl + gece + ye’s 

fikr + seher + ümmîd 

 



 119 

sözcükleri yerdeşlik ve karşıtlık olarak okuyucuya sunulur. 

 

Vatanın hür olması “Kitâbe” başlıklı şiirde “mukaddes” (=kutsal) sayılan “kıble-i ikbâl-i 

millet” (=milletin istiklâlinin kutlu kıblesi) olarak gösterilir. Buna göre; 

 

kutsal ~ koşanlar + gaziler + kurtarıcılar 

 

yerdeşliğinde gösterilebilir ve hürriyeti kutsal saymak “ibadet” olduğuna göre hürriyet ise; 

 

hürriyet ~ milliyet + namus + ümit 

 

yerdeşliğine oturacaktır. 

 

kutsal ~ hürriyet 

 

“Ölmek ve yaşatmak” zıtlığı “vatan” kavramı içerisindeki en net ifadesini “Halûk’un 

Defteri” şiirinde bulur. Tırnak içine alınarak verilen bu söz grubu şiirde de şair tarafından 

tırnak içine alınarak vurgulu bir şekilde gösterilmiştir. Vatanın içinde “hür” yaşamak en 

büyük “nimet”tir: 

 

Ancak şudur aksâ-yı murâdım: 

Bir gölge kadar hür yaşasaydım. 

Bulsaydı hayâlim buna imkân 

Cidden yaşamak ni’met olurdu. 

 

“Oğlu”na seslenen babanın tavsiyesi ve vasiyeti olarak görülebilecek şiirde babanın 

oğlundan isteği “şanlı vatan bayrağı”nı göğe çekmesidir. Bu, “ölürken” de görülmek istenen 

bir durum olduğuna göre bir vasiyet olarak da nitelendirilebilir. O halde bu şiirde şairin şiir 

evrenindeki kutsal ~ vatan yerdeşliğine eklenen yapıyı şöyle gösterebiliriz: 

 

kutsal ~ vatan ~ hürriyet 

 



 120 

Bu yerdeşliğin “cehâlet”i yenmekle kurulacağı daha önceki şiirlerde özne tarafından işaret 

edilmiş olsa da asıl anlam alanını “Halûk’un Vedâı” şiirinde bulduğu açıktır. Başlığından da 

anlaşılacağı üzere bir “vedâ”yı anlatan şiir sıfatlarla yüklü iki mekân tasviri ile başlar: 

 

Sen tren, ben vapurda pür-temkîn 

Atılırken- sen İskoç illerinin 

Sisli, yağmurlu, karlı, buzlu, fakat 

Cidd ü himmet, vakâr ü hürriyet 

Dolu peygûle-i temeddününe, 

Bense nâzende Bosfor’un köhne, 

Köhne, âvâre, bî-haber, bîzâr, 

Belki cennet kadar tarâvetdâr, 

Fakat âlûde-i kelâl ü kesel 

Bir kenârında münharif, muğfel 

Bir hâyatın firâş-ı uzletine,- 

 

Gidilecek olan yer (“İskoç illeri”) “sisli, yağmurlu, karlı, buzlu” iken kalınan yer (İstanbul) 

“köhne, âvâre, bî-haber, bîzâr”dır. Burada dikkat edilecek ilk husus gidilen yerin tabiata dair 

zor şartlar taşımasına karşılık kalınan yerin medeniyete has zorluklar içinde bulunmasıdır. 

Dolayısıyla sezdirilen husus iki şehir arasındaki gelişmişlik farkına dairdir. Öte yandan bu 

sezdiriş diğer iki satırla açık hale getirilir: 

 

İskoç ili  ciddiyet + himmet + vakar + hürriyet  

Bosfor  âlude-i kelâl ü kesel + münharif + muğfel 

 

Jean-Luc Nancy her gidişin aslında bir bölünmüşlük olduğunu söyler. Ona göre “sadece 

ayrıldığımız yer ile gittiğimiz yer arasındaki bölünme değil, bizzat kendimiz de bölünürüz, 

parçalara ayrılırız.” (Nancy, 2012: 19) Parçalanan ben’in bir parçası bir mekânda diğeri 

başka bir mekânda kalır. Ebeveynle çocuğu arasındaki bu ayrılıkta hangi tarafın karanlık 

hangi tarafın aydınlık olduğu şehirlere verilen sıfatlardan anlaşılmaktadır. Öte yandan bu 

durumu bir babanın evladı olmadan kendini içinde bulduğu psikolojik durumun göstergesi 

olarak da görmek mümkündür. 

 

~ 



 121 

İki şehir arasındaki fark -bu bölüm içerisinde çokça vurgulandığı üzere- “çalış”mak ve 

“eğitim” arasındaki farkla belirgin kılınmaktadır. Bu vedanın oğulun eğitimi için yapıldığı 

düşünüldüğünde üst metinde oluşan anlamın şiir evrenindeki açıklamalarla birlikte büyük 

bir yapıya hizmet eden alt metin olduğu görülmüş olur. Diğer taraftan oğula yapılan 

nasihatler de bahsedilen büyük yapıdaki çalışmanın ve eğitimin yerdeşliğini göstermiş 

olacaktır. “İskoç ili”nden getirilmesi beklenilenler sıralandığında İstanbul’un (Bosfor) niçin 

“köhne” diye adlandırıldığı ortaya çıkar: “san’at, fen, i’timâd, i’tinâ, cesâret, ümîd”. 

 

Burada sayılan hususlardan ilk ikisi hem Tevfik Fikret’ten önce hem de Tevfik Fikret’ten 

sonra pek çok sanatkâr tarafından işlenmiş kavramlardır. Ancak öznenin özellikle “cesâret” 

istemesi düşündürücüdür. Buradaki cesaret sözcüğünün savaşma kabiliyeti ile ilgili olmadığı 

açıktır. Öznenin cesaretten asıl anladığı “ziyâ”yı “kucaklayıp” getirecek ve “inkılâb 

ordusunda çarpışacak” olan güce sahip olmaktır. Tırnak içine alınan ifadelerde karşımıza 

çıkan gelecek zaman kipindeki kullanım bekleyiş ve gelecek arasındaki ilişkiden 

kaynaklanmaktadır. Eugenio Borgna’nın da ifade ettiği üzere bekleyiş, “ancak açılabileceği 

ve kendisine hayat verecek bir geleceğin var olması halinde var” olan bir kavramdır 

(2015:77). Elbette burada kendiliğindenliği ve “yalnızlığın ifşa”sını (Borgna, 2015: 78) da 

görmek mümkündür. Bu ifşa, öznenin “köhne” olarak gösterilen yerde yalnız kalması ile 

kendisini ele verir. Bekleyiş ise bahsettiğimiz gelecek zaman kipiyle görünür hale gelir. 

Dolayısıyla burada bekleyişin umuda evrildiğini de söylemek mümkündür. 

 

Birbirinden epey farklı olan bu iki şehrin farklılıklarıyla beraber bir şekilde birleştirilme 

çabası şüphesiz epistemolojik bir çaba olarak görülecektir. Bu çaba için “yamalama” 

kavramını kullanan ve “birbirini tutmayan iki dünyayı bir bilginin tutarlı bütünlüğü içinde 

özdeşleştirmek için, bu dünyaların birbirine bağlanmasıdır” şeklinde tanımlayan Daryush 

Shayegan yamalamanın iki yönde olabileceğini belirterek şunları söyler: “Ya eski bir içerik 

üzerine yeni (modern) bir söylemi yamalar, ya da yeni bir zemin üzerine eski (geleneksel) 

bir söylem oturtur. İlk durumda Batılılaşma’yla karşı karşıyayızdır, ikinci durumdaysa 

İslâmileşme’yle.” Hangisi olursa olsun her durumda ortak olan “çarpıklık”tır. Bu melezlik 

bir “parazit” alan yaratacak ve daha ilk anda “sakat bir bakış” ortaya çıkaracaktır (Shayegan, 

1991: 85-86). Bahsedilen çarpıklığı yukarıdaki karşıtlık tablosunda net bir biçimde görmek 

mümkündür. O ile o olmayanın a priori olarak birleştirilemeyeceği açıktır. Öte yandan 



 122 

tarihsel olarak geç kalmışlık bu yamaların daha da belirgin olması anlamına gelmektedir.8 

Ancak özne oğlundan bu birlikteliği istemekten geri durmaz: 

 

O esîrî hayâli kapmak için 

Atılır, yırtılır ve inlersin. 

Varsın uçsun, bugün değilse yarın 

O senindir, mükedder olma sakın. 

 

Oğulun cehaleti ve dolayısıyla “zulmet”i yok edecek eğitimi elbette zorlu olacaktır. Yol 

“çakıl” ve “diken”le dolu, eller “şerhâ şerhâ”, vücut “teşne” ve “yorgun” olacaktır. Ancak 

oğul, “emel” dolu olmalı, bunun uğruna bu zorluklara “atıl”malıdır. Zira: 

 

Koşan elbet varır; düşen kalkar; 

Kara taştan su damla damla akar, 

Birikir, sonra bir gümüş göl olur; 

Arayan hakkı en sonunda bulur. 

 

Yukarıdaki alıntıda karşımıza çıkan bir diğer husus “hak” kelimesindedir. Cehaleti yok 

edecek “cesâret”e sahip olandan beklenen ikinci bir husus olarak hak, “yaşamak” ve 

“yaşatma”ya dair bir haktır. Bir önceki şiirde geçen “ölmek ve yaşatmak seni” söz grubu ile 

birlikte düşünüldüğünde vatana dair kutsalın yeni bir kavramla anlamlandırıldığı anlaşılmış 

olur. 

 

Vatan ortak paydasında “terakki”nin vesilesi sayılan eğitim ve çalışmak yerdeşliği “Ferdâ” 

şiirinde, diğer taraftan kız çocuklarının eğitimine verilen değerle birlikte “Bir Kız Mektebi 

İçin” başlıklı şiirde aynı yapı hiç bozulmadan yerini alır. 

 

Rübâb’ın Cevâbı’nda ise “anne” ve “vatan”, “ağlıyor” sözcüğü etrafında bir araya getirilir. 

Dolayısıyla bu bölümde merkeze koyduğumuz iki kavram kutsal başlığı altında Rübâb’ın 

Cevâbı ile birleştirilmiş olur. Her iki kutsal varlığın ortak noktası ise “bağrı”na basan şefkate 

                                                             
8 Buradaki geç kalmışlık kavramıyla her iki kültürü besleyen, ortaya çıkaran gelişmelerin oluş nedenlerini kast 
ediyoruz. Osmanlı dönemindeki yenilikler sadece Batı’dan ilham alınan yenilikler olarak kalırken Batı’da bu 
yenilikleri hazırlayan pek çok olgu bir süreç içerisinde ortaya çıkmıştır. 



 123 

dair genişleyen bir yapı oluşlarındadır. “Yorgun”, “medîd öksürükleri” olan bu hasta anne 

ve vatan’ın tek isteği ikinci ortak noktaları olur: “bir parçacık huzur”. 

 

kutsal ~ anne 

 

Her ikisini de bu isteğine kavuşturacak olan, yani “leyl” ve “hevl”i giderecek olan “ümîd” 

ve “teselli”dir. Cehaletin, “gayz” ve “levs”in yerdeşliğinde olan leyl ve hevl, sanatkârın şiir 

evreninde önemli bir gösterge olan soğuk ve karanlık bir tabiat tablosunu içine alarak 

okuyucuya sunulur: 

 

leyl + hevl ~ cehl + gayz + levs ~ soğuk + karanlık 

 

Buna karşılık ümit ve teselliyi de yine aynı yapının karşıtı olarak buluruz: 

 

leyl + hevl ~ cehl + gayz + levs ~ soğuk + karanlık 

ümit + teselli ~ ilim + fazl-ı hak ~ güneş + nur 

 

Şiirde vatan ve anne ilişkisi kurulduktan sonra, ilkin soğuk ve karlı bir tabiat tasviri ile 

birlikte olumsuzlanan durum, son kesitte ise ümit ve aydınlanan hava ile birlikte okuyucuya 

sunulur. Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki görüntü yapı olarak aynı kalmış olur, öte yandan 

kurulan ilişki anlamsal yapının hangi yönde genişlemesi gerektiğini gösterir. 

 

Vatan başlığı altında söylenecek olanlara şairin şiir evreninde ayrı bir yere oturan “Doksan 

Beşe Doğru” şiiri ve sanatkârın metrukatı arasından çıkan “Hân-ı Yağma” başlıklı şiirini de 

eklemek gerekir. Zira yukarıdan beri vatan yolunda nelerin nasıl yapılacağı ve etkilerinin 

neler olacağı “ümîd”, “eğitim” ve “çalışma” gibi kavramlarla birlikte sıralanmışken bu 

şiirlerde vatana dokunan kötülük bir bütün halinde sunulur. Yine bu iki şiirde yukarıdan beri 

izaha çalışılanların tam aksi sıralanarak bu bölümdeki karşıtlık da ortaya konulmuş olur. 

“Tarih-i Kadîm’e Zeyl”de görülen eleştiri “akıl ve din alanlarını ayırarak” ilk sınırını 

çizerken (Shayegan, 1991: 91) burada “devlet”le başka bir sınır çizilecektir. 

 

“Doksan Beşe Doğru” şiirinde geçen “otuz üç yıl” söz grubundan anlaşılacağı üzere Sultan 

Abdülhamit devrini içine alan yıllarda yapılıp edilenler sanatkârın gözünden anlatılmaktadır. 



 124 

Önceki şiirlerde önemli bir kavram olarak karşımıza çıkan “ümîd” burada “çiğnen”en bir 

unsur haline gelir. Daha ikinci satırdaki bu olumsuzlama dozunu artırarak şiir boyunca 

devam eder. Bahsedilen otuz üç yılın içini dolduran kavramlar; 

 

otuz üç yıl ~ zehir + girye + hüsrân + buhrân + ahvâl ü devâhî + mütehâlî 

 

sözcükleridir. Şiirde bunca uzun yılın “kara” sıfatıyla ve “günler” şeklinde ifade edilişi de 

bu yerdeşliklerin tesirini artırmaktadır. Zira her biri üç yüz altmış beş gün olan otuz üç yılı 

“gün” sözcüğü ile ifade etmek bu yerdeşliklerin insanda bıraktığı olumsuz etkiyi, geçen bu 

yılların gün gün sayıldığını gösterir. Öte yandan şiirin başlığındaki hicri yıla getirilmiş olan 

“doğru” ifadesi de bahsedilenlerin geride kaldığını, dolayısıyla “la’ne” ve “mezellet”in 

bitmeye yaklaştığını göstererek “ümîd”in tekrar yeşereceğini göstermiş olur. 

 

“Tarih”in bile silemeyeceği bu yıllarda yapılan “mezâlim”, “hâlâ” edatıyla birlikte 

okuyucuya aktarılır. Bu sayılanlarla beraber şairin şiir evrenindeki “vatan”ın 

“mukaddesat”ına hangi karşıtlıkları oturttuğu da net bir şekilde görülmüş olmaktadır: 

 

Hâlâ o vesâvis, o desâyis, o mefâsit.  

 

Hâlâ o şebin zeyl-i temâdisi bu azlâm; 

Hâlâ o cehâlet, o tecâhül ve o techîl; 

Hâlâ vatanın hissesi bir tûde-i âlâm; 

Hâlâ düşünen başlara hep lâtme-i tenkîl, 

Hâlâ sırıtan dişlere hep lokma-i in’âm! 

 

Hâlâ tarafiyyet, hasebiyyet, nesebiyyet; 

Hâlâ: “Bu senindir, bu benim!” kısmeti cârî; 

Hâlâ gazap altında hakikatle hamiyyet... 

 

Görüldüğü üzere Tevfik Fikret’in şiir evreninde kurulan gösterge ve bunların 

yerdeşliklerinin tamamı sistematik bir şekilde burada zıtlıklarıyla tekrar gösterilmiştir. 

“Kanun”larla (!) “millet”in “hürriyet”inin ellerinden alınmış olması şiirin bu bağlamdaki son 

yerdeşliği olur. Öte yandan bunların tek müsebbibi “sen” zamiri ile ifade edilen padişahtır. 



 125 

İsminin anılmaması, otuz üç yıl söz grubu ile ifade edilmesi ve “sen” zamirinden hemen 

sonra “la’net” ve “mezellet” sözcükleriyle görünür kılınması “nefret”in de derecesini 

gösterir. Ancak bu nefret fert olarak değil toplum bazında görülmeli ve anlaşılmalıdır. Zira 

aynı husus “Bir Lahza-i Teahhur”da da şahsi değil, cemiyet bağlamında görülmüş ve 

değerlendirilmiştir. 

 

Tek bir kişinin yapıp ettiklerinin eleştirisinden toplumdaki aksayan bir yönün, devletin 

malını “ye”menin eleştirisine geçen şiir “Hân-ı Yağma”dır. İlk olarak “Kaside-i Terci’iyye” 

şiirinde “cehalet” ve “süfliyyet” kavramlarıyla ele alınan bu söz grubu, şiirdeki ümidi 

kaybolduktan sonra müstakil bir şiir isminde ve yeni bağlamında karşımıza çıkar. “Milletin 

hayatı” olan bu “sofracık”, “iltizâma hazır” bir şekilde “efendiler”in önünde beklemektedir. 

Emir kipiyle çekimlenmiş “yiyin”, “yutun” fiilleriyle zıddı kastedilerek kurulan ironik kurgu 

altı parçadan oluşan altılı dizelerden, her biri bir hususa temas edilecek şekilde kompoze 

edilmiştir. 

 

“Haseb, neseb, şataf, oyun, düğün” gibi sözcükle kurulan tarizin sonraki bölümde “baş, 

beyin, ciğer” ve “kanlı lokma” şeklinde bir araya getirilmesi anlamın “helâl” ve “haram” 

dengesini bize gösterir. O zaman kutsal bağlamındaki karşıtlık; 

 

  vermek (fedâkarlık)  

 Almak (yemek) 

 

şeklinde gösterilmiş olur. 

 

 

3.2.4. Dinî Değerler 

 

Tevfik Fikret’in Tercümân-ı Hakikat’te 14 Rebiülevvel 1302 tarihinde yayımlanan “Tevhid” 

başlıklı şiiri, başlığında verilen nazım şeklinden hareketle Allah’ın varlık ve birliğini 

anlatmaya yönelik bir şiir olduğu ön bilgisini sunmaktadır. Ancak Klâsik Türk şiirindeki 

sözcük seçimi ve cümle yapısının, şairin bu ilk dönem şiirlerinden itibaren farklılaşmaya 

başladığı görülmektedir. 

 

~ Kutsal 



 126 

Sanatkârın şiir evreninde önemli bir yer tutan ışık imgesinin bu ilk şiirlerden itibaren 

kendisini gösterdiğini gördüğümüz “Tevhid” şiiri “enver”, “meh”, “lem’a” gibi ışığa dair 

sözcüklerle başlar. “Zulmet”i sevmeyen şair, Allah’ın yokluğunda “keder” sözcüğünü 

“zalam” sözcüğünün bağlamında kullanır: 

 

Görün artık bu ihticâb yeter 

Kapladı âlem-i zalâm-ı keder 

 

Onun varlığı veya “görün”ür oluşu da ışığın tekrar gelmesi ile ifade edilecektir: 

 

Açıl ey mâh-tâb açıl da görün 

Bürünürsen de ebre sonra bürün 

 

Sanatkârın dini değerlere dair hemen her şiirinde “Tûr” sözcüğü ile kurulan telmih bu şiirde 

yine “ışık” imgesinin görüntüsünde ortaya çıkar ve hemen ardından “akıl” devreye girer: 

 

Kudretin aklı etmede hayrân 

Hikmetin zihni kılmada velhân 

 

Sanatkârın “Tevhid” başlığını taşıyan ikinci şiiri ise ilkinden yedi yıl sonra (13 Haziran 

1307) Mirsad gazetesinde yayımlanır. Nazım ve nesir karışık olan bu metin, çalışmanın 

ikinci bölümde, sanatkârın şiir evreninde kullanılan sözcüklerin etimolojik dağılımında da 

gösterdiğimiz üzere Arapçanın toplam sözcükler içinde %56’lık bir payla yazıldığı ve arkaik 

dilin hâkim olduğu şiirdir. Farsça kökenli sözcükler de dâhil edildiğinde Türkçenin sadece 

%24’lük bir kullanım alanı bulduğu şiir sık sık secinin kullanılmasıyla Tazarrunâme’deki 

süslü nesre yaklaşır. 

 

Geleneğin tevhit anlayışı üzere, önce Allah’ı takdis eden özne Allah’ın eşsiz oluşunu, 

bahanesiz yaratıcılığını, tüm varlığın kendisini andığını ve nihayet her şeyi duyan ve gören 

(=“semî’ ü basîr”) olduğunu “ikrâr” eder. Ardından sözü kendisine getirir. Burada Allah’ın 

kendisine vermiş olduğu üç kavrama dikkat çekildiği görülür: “rûh”, “vicdân”, “lisân”. Bu 

üç kavram şiirin bundan sonraki kesitlerinin de temelini oluşturur. “Rûh”, Allah’a “incizâb” 

eden ve “yokluk içinde varlığın nişânesi” olarak anlam bulur. “Vicdân” daha önceki şiirlerde 



 127 

de gösterildiği üzere Allah’ı “takdis” ederek bu takdise uygun davranılmasını sağlar. “Lisân” 

ise “tahdîs-i niâm” (=nimetlerin şükrü) ile meşgul olacaktır. O halde Allah’ın varlığı ve 

birliği bu üç kavram etrafında anlamlandırılıyor demektir. 

 

 

Fusûl ü encüm ü ezhârdır, kûh-sâr-ı âlîdir 

Şühûd-ı vahdetin kim bî-tenâhî, zî-tevâlîdir. 

Denir mi zâtını tevhîdden âsâr hâlidir. 

Bu kesret-gâh nûr-ı vahdet-i zâtınla mâlîdir! 

 

Alıntılanan satırlar “vicdân”ın “terânesi” olarak sunulurken “lisân”ın söylediklerinde “akıl” 

ve “fikir” sözcüklerinin ön plana çıktığı görülür: 

 

Delîl-i bî-kerânı kudret-i ulviyyenin, ebhâr; 

Müessirsin ki te’sîrindir ancak mûcid-i âsâr; 

Zihî te’sîr kim ekvân onur feyziyledir bîdâr; 

Zihî kudret ki takdîrinde hâb-âlûd-ı acz efkâr! 

 

Üç kavramla Allah’a yönelişin şiirin sonunda “kalb” ekseninde; “ümîd” ve “nûr” 

yerdeşliğinde son bulması yine sanatkârın şiir evrenindeki yapının ortaya çıkardığı bir durum 

olarak görülmelidir. 

 

“Soğuk” sözcüğünün iki kez ve şiirin bütününde sekiz kez tekrarlandığı “Ramazan 

Sadakası” başlıklı şiirde “verin” fiili emir kipiyle çekimlenmiş bir halde karşımıza çıkar. 

Herkesin “istikrâh” ettiği “çolak” bir küçük “yavrucağ”ın dilenmesi “verin” ifadesinin 

“mübarek” bir günle birleştirilmesiyle daha anlamlı hale getirilir. Ancak refah içindeki 

“efendiler” bu “hasta” çocuğun sesinden dahi iğrenir: 

 

zengin  refâh 

fakir  sefalet 

 

şeklinde gösterilebilecek olan şiirin ana yapısı vicdanın dayanılmaz “sesi” ile birleşerek 

tamamlanır. Sanatkârın, gelip geçene fakirliğini hem gösteren hem de söyleyen yavrucağın 

~ 



 128 

haline artık dayanamayışı “verin” fiilinin yanına “susturun” fiilini eklemesiyle ortaya çıkar. 

Şiirde çocuk “ramazan” ve “mübarek” kelimeleriyle dilenmesine rağmen; gelip geçenler bu 

iki sözcüğe tıpkı çocuğun haline aldırmadıkları gibi aldırmazlar. “Susturun” sözcüğündeki 

dayanılmaz (=“tahammül-gezâ”) hal, bu sözcüklerle düşünüldüğünde anlamlı hale gelir. 

 

Sevinci (=“meserret”) “yalnız” çocukların hakkı olarak gören sanatkâr “Halûk’un Bayramı” 

şiirindeki bu ifadesiyle “Ramazan Sadakası” şiirindeki dayanılmaz halin anlam alanını da 

izah etmiş olur. 

 

Çıkar o süsleri artık, sevindiğin yetişir; 

Çıkar, biraz da şu öksüz giyinsin, eğlensin; 

Biraz güzellensin 

 

“Dinle!” hitabı ile son bulan şiir paylaşmanın önemini vurguladığı gibi öte yandan baba ve 

ümit kavramlarını da aynı yerdeşliğe oturtur: 

 

mutluluk ~ baba + ümîd 

 

Sanatkârın şiir evreninde bir başka dini değer olarak “ezan”ın ele alındığı görülür. “Sabah 

Ezanında” başlıklı şiir ezanın başlangıcı olan sözcüklerle başlar. Bu ses “bir samt-ı ulvî” 

olarak her yeri doldurur. Yüce sesin, sesinde sessiz (=“hâmûş”) bir şekilde “ibâdet ed”en 

tabiata koşut olarak âlemler de Allah’ı “zikr” eder. Bu iki unsur ardından insanın “kalb” ve 

“rûh”una evrilir: 

 

Bir samt-ı ulvî: Kalb-i tabîat, 

Bir samt-ı nâlân: Rûh-ı avâlim 

 

Şiir evreninde görülen kavramların bu şiirde ibadet başlığında tekrar karşımıza çıktığı 

görülür: 

 

  pinhan  muzlim 

 peyda  nevvâr 

 

~ Zikr ~ 



 129 

“Sükûn” içindeki ibadet “Ramazan” başlıklı şiirde aynı yapıyla sunulur. Bu üç şiirin ortak 

yapısı şairin ibadet ile huzuru aynı anlam alanında görmesi ile şekillenmiştir: 

 

ibadet ~ huzur 

 

Huzurun varlığı da yine üç şiirde ortak olan ışık imgesi ile karşımıza çıkmaktadır. O halde; 

 

ibadet ~ ışık 

 

veya 

 

huzur ~ ışık 

 

yerdeşliği sanatkârın şiirindeki yapı olarak kendisini gösterir. Tevfik Fikret’in şiirinde 

huzurlu ve mutlu bir ruh halinin daima ışığa ve aydınlığa dair sözlerle ifade edildiği böylece 

belirlenmiş olur. Zira “Sabâh-ı Iyd” şiirinde de yine “ziya”, “sabah”, “güneş”, “şafak” gibi 

sözcükler “neş’e” yerdeşliğinde okuyucuya sunulur. “İki Bayram” şiirinde ise; 

 

said ~ tabende + nur + fecr + şafak + şule 

 

yerdeşliğinde sunularak aynı yapı tekrar edilir. 

 

Şermin’in son şiiri olarak karşımıza çıkan “Veli Baba” çocuklara verilecek ahlaki kavramlar 

hakkında önemli ipuçları sunar. Bununla beraber şairin şiir evrenindeki yapının anlatım 

düzeyinde olmasa bile söylem düzeyinde değişmediği görülür. “Veli” sözcüğünün “Allah’ın 

dostu ve sevgili kulu” anlamı ile saygıdeğer kişiler için bir sıfat olarak kullanılan “Baba” 

sözcüklerinin birleştiği kişi bir yandan herkesin korktuğu, doğaüstü güçlere sahip olduğunu 

düşündüğü biriyken öte yandan herkese yardım eden, kalbi “rikkat” ve “şefkat” dolu 

birisidir: 

 

Bâhusus en bîkesine 

Birçok babalıklar etmiş, 

Köye o neler öğretmiş! 



 130 

Herkes ondan iyilik görmüş; 

Yangın olmuş, o söndürmüş; 

Düşenleri kaldıran o, 

Yaraları da saran o; 

Kışın kurdu o öldürür; 

Fukaraya odun, kömür, 

Çocuklara yemiş verir; 

Köyün o peygamberidir. 

 

Alıntıda ünlem (!) işareti ile birlikte biten satırda geçen “öğret”mek sözcüğü, yardım ve 

iyiliğe dair satırların arasındaki yerini alarak eğitimin önemine yeniden dikkat çekilen 

önemli bir gösterge olur. Bununla birlikte son satırda geçen “peygamber” sözcüğünün 

anlambirimsel olarak dini içeriğinden çıkarıldığını, yalnızca yol gösteren manasında 

kullanıldığını gözden kaçırmamak gerekir. 

 

 

3.2.5. “Zerrâttan Şümûsa”: Sıradan 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde sıradan, günlük hayata dair ufak dikkatlere sıkça rastlanır. Bu 

şiirlerin empresyonist bir tavırla yazıldığını söylemek zordur. Ancak o, hayata dair dikkatini, 

bir an’ı anlatarak göstermek ister. Sanatkârane duyarlılık onun nesnelere bakışını da 

değiştirmiş, eşyanın fenomenolojik görüngüsü bir bütün halinde bu şiirlerin merkezine 

yerleştirilmiştir. 

 

“Fener” şiirinde “uzakta”ki bir “ziyâ”nın görüntüsü anlatılır. Fenerin “dolaşma”sından 

bunun insan elindeki bir fener olduğunu anlarız. Fakat buradaki “muhteriz” (=çekingen) 

sıfatı öznenin ruh haline dair bir ipucunu bize verir. Fenere izafe edilen tek sıfat bununla 

kalmaz, sonenin her parçası buna benzer bir sıfatı barındırır: 

 

fener ~ muhteriz + mütefekkir + mütehâlik + neşeli + pür-âmâl + girye-künân 

 

Görüleceği üzere insana dair duygu ve düşünce durumlarını belirten bu sıfatların en belirgin 

olanı “neşeli” oluştur. Bu neşe de var olana dair bir neşe değil “behîc-i emel”in verdiği bir 



 131 

neşe olarak karşımıza çıkar. Sabahın oluşu ile birlikte sönecek olması ise özneye en çok 

“dokunan” husus olur. Dikkat edilirse fener, onu taşıyan insanın duygu durumunu yansıtacak 

bir şekilde değil bizzat kendisine ait duygulanım içerisinde verilmiştir. Bu da nesnenin ontik 

dünyasına değil fenomenolojik dünyasına bakıldığını gösteren önemli bir tavır olarak belirir. 

 

“Fener” şiirinde söylediğimiz yapıya tam bir koşutluk içerisinde başka bir durum “Bisiklet” 

şiiri ile işlenir. Yine sone nazım biçimiyle yazılan şiirde bu kez nesne yerine üzerinde taşıdığı 

“kadın” dikkatlere sunulur. “Fener” şiirinde, fenerin yanışı geceyi imlemekte; o saatte 

sokakta gezenin ise bir erkek olduğunu göstermektedir. Yukarıdaki yerdeşlikteki karamsar 

ruh halini içeren sözcüklerin olduğu, yalnızca neşenin emele dair bir neşe olduğu 

söylenmişti. Ancak “Bisiklet” şiirinde bir kadın olduğu doğrudan söylenen kadınla beraber 

şu sözcükler kullanılır: “hevesât”, “lezzet”, “güzel”, “parlak”, “cazibe”. Kutsal / sıradan 

bölümünün tamamında olduğu gibi bu şiirle de; 

 

hüzün  karanlık 

neşe  aydınlık 

 

şeklinde gösterilebilecek bir yapı ortaya çıkmış olur. Aynı görüntü bir tablonun altına 

yazılmış olan “Salıncakta” şiirinde karşımıza çıkar. Beyaz kıyafetleri ile bir salıncağın 

üzerinde ve ayakta, diğeri ise yerde ama salıncaktan tutmuş, birbirine bakan iki kadının bir 

bahçe içindeki görüntüsü şiirde ele alınır. Tıpkı üzerinde bir “kadın”ın olduğu “Bisiklet” 

şiirinde olduğu gibi burada da “uç”mak fiili kullanılmıştır. Bununla beraber neşe 

sözcüğünün ifade ettiği anlam alanı her iki şiirde de bir alt metin olarak varlığını 

sürdürmektedir. Resimdeki bahçe “meşcer, çiçekler, kuşlar” şeklinde ifade edilir. Yani 

sadece var oldukları söylenir ve ayrıntıya girilmez. Zira öznenin asıl dikkatini kadınlara 

çevirmiş olduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla dikkat edilmeyen bir görüntü, detaylıca tasvir 

edilmez. Sallanan ve sallanırken eğlenen kadın salıncağa bastığı o ayaklarıyla salıncağı 

“mesud” ve eteğinin dalgasıyla da “perişân” eder. 

 

Nesnelere dikkati ölüm bağlamında ele alan “Kocaman Saate:” başlıklı şiir zamanı gösteren 

ama o gösterdiği zamandan etkilenmeyen bir nesneyi, saati anlatır. İki parmağıyla gelecek 

denilen sırların kuyusunu (=“gayyâ-yı serâir”) ima eden bu saatle ilgili iki husus göze çarpar. 

İlki yukarıda söylediğimiz üzere “saydığı” kederlere “için”inin vâkıf olup olmadığı; ikincisi 

~ 



 132 

ise bir gün son kez “çınla”yacak olmasıdır. İkinci unsurun ölümle olan bağlantısı izafi ama 

mecburi bir bağlantı olmakla beraber; gelip geçen hayattaki kederlere saatin içinin vâkıf olup 

olmaması sanatkârın kurduğu imgesel bağlantı olarak göze çarpar. 

 

Tabiata dair görüntü “Bahâr-ı Terânedâr” şiirinde karşımıza çıkar. Yalnız bu sıradanlığı 

farklı kılan bu sefer bir özne tarafından yaşanılan veya hatırlanan hadiseye değil gözleme 

dair olmasıdır. Sanatkârın intibalarına dair olan şiir yine sıfatlarla görünür kılınmaya 

çalışılır. “Saba rüzgârı”nın esmesi, “su”yun “çağıl çağıl” akması, bir “çoban”ın “kaval 

çal”ması, bir bülbülün “öt”mesi ve “cân-rübâ” bir çocuğun “gülerken ağla”ması dörtlüklerle 

yazılan şiirin her dörtlüğünde ayrı ayrı ele alınan konulardır. Her dörtlüğün son mısraının 

aynı söz grubu ile tekrarlandığı şiirde “sıradan”ın verdiği “güzel”lik unsurları şöyle 

sıralanmış olur: 

 

sıradan ~ sabâ + su + kaval + hazâr + tıfl 

 

dörtlüklerin her dizesindeki yinelenme yukarıdaki değişkenlerle birlikte şiirde tekdüze, 

sıkıcı bir anlatım oluşmasını engellemiştir. Öte yandan “fısıldaş”an, “mele”yen, “çal”an, 

“öt”en ve “gülerek ağlayan” gibi sese dair sözcüklerin gözleme dair unsurlarla birleşerek 

daha fazla duyu organına hitap etmekte ve yine tekdüzeliği ortadan kaldırmakta olduğu 

gözlemlenmektedir. Dolayısıyla sıradan’a dair olan unsurlar bu yapı içerisinde sunularak 

Tevfik Fikret’in şiir evreni içerisindeki yerini alırlar. 

 

“Bir Tenezzühten Avdette” başlığını taşıyan şiir “ilahî” ve “mübârek lisan” olarak 

vasıflandırılan ve “lisan-ı ezhar” (=çiçeklerin dili) olarak gösterilen şiire ve şairliğe dairdir. 

Bundan önceki şiirlerde de görüldüğü üzere sıradanın karışımıza çıktığı her örnekte tabiat 

kendisini unsurlarıyla ortaya çıkarmaktadır. Bu şiirde de bir gezinti ve bu gezintinin 

intibalarıyla oluşan şairlik, kutsal/sıradan zıtlığındaki yerdeşlikler olarak karşımıza çıkar: 

 

kutsal  şiir/şairlik 

sıradan  tabiat 

 

Ancak asıl anlaşılması gereken sıradan olan tabiatın kutsal da olabileceği gerçeği ve bunun 

da şairane bir göz ve “lisan”a bağlanmasıdır. Burada ayrıca somut bir kavram olarak tabiatın 

~ 



 133 

karşısında güzelliği ile şaire “mülhim” olan sevgilinin öğrettiği bakışın soyut bir şekilde 

karşımıza çıktığını da görüyoruz: 

 

 

Her zamân, hem de böyle erkenden 

Çıkalım, sevdiğim, temâşâya... 

Pembe envâr-ı fecre karşı çemen 

Hani dalmaz mı mâî rü’yâya? 

Hani bir zıll-ı mübhemiyyet... Âh, 

Severim kırların bu hâlini ben! 

 

Sıradandan kutsala veya şiirdeki haliyle somuttan soyuta geçişi sağlayan bu satırlar, 

öncesinde şu mısralar ile anlamsal bütünlük sağlar: 

 

Beni şâ’ir ettin, öğrettin 

Bu ilâhî terâne-i rûhu; 

Bu mübârek lisân-ı ezhârı. 

 

O halde şair soyut olanda kutsalı, somut olanda ise sıradanı görmektedir:  

 

kutsal  soyut 

sıradan  somut 

 

Sıradan ve günlük hayata dair hadiseler, yazılış amacı da dikkate alınarak düşünüldüğünde 

Şermin’de sıkça karşımıza çıkar. “Melek’in Kuzusu”, “İş Salonunda”, “Marangoz” ve “Kırık 

At” şiirleri bir çocuğun günlük hayatında bizim için sıradan ama onun ruh dünyasında 

önemli yer tutabilecek hadiselere yoğunlaşır. “Melek’in Kuzusu” şiirinde “var”ını “yoğ”unu 

kuzusuna verdiğini söyleyen çocuk “öksüz”dür ve bu yüzden “melûl”dür. O zaman 

mutluluk, babanın ve annenin varlığı ile mümkündür. 

 

mutlu  anne ve babanın varlığı 

melûl  anne ve babanın yokluğu 

 

~ 

~ 



 134 

Öte yandan Melek’in şeytan olmayışı, yani içinden bir kötülük geçmeyişinin göstergesi ise 

“ne dense kanıver”mesidir. Buradaki -ivermek fiili tereddütsüz ve hızlı oluşa vurgu yapar. 

Bu ise yalnızca çocuklara has bir özellik olduğuna göre şair masumluğu yalnız çocuklara ait 

görmekte ama öte yandan büyümüş olan herkesin bunun zıddı olduğunu göstermiş 

olmaktadır. Bu, sanatkârın insana bakışını göstermesi bakımından mühimdir. 

 

Çocuğun oyuncağı ile olan maceranın anlatıldığı bir diğer şiir ise “Kırık At”tır. Kendisine 

“bayram hediyesi” olarak verilen atı kırılan çocuğun “Avadis” isimli bir demirciye tamir için 

götürüşünü; dükkânı, malzemeleri ve oyuncağı tamir edişindeki “gayret”ini o çocuğun 

gözüyle anlatır. Sıradan bir hadisenin çocuk dünyasında “iyi” bir iş olduğu ve “alınteri” gibi 

bir sözcükle karşılandığı düşünülürse sıradanın kutsala evrilişi ortaya çıkarılmış olur. 

 

“Marangoz” şiirinde de “beş gündür” marangozluk yapan bir çocuğun duygu durumu 

okuyucuya sunulur. İş aletlerine “sevgili âletlerim” diyerek seslenen ve onları çok seven 

çocuk, “insan için sanat çoktur” diyerek yaşıtlarına tavsiyesini vermiş olur. 

  



 135 

 

 

3.3. Geçmiş / Şimdi 

 
Bugün o günleri yâd eylerim de pîşimde 

Bir âsümân-ı sa’âdet hayâli dalgalanır, 

İçimde geçmişe râci bir inşirâh uyanır. 

Hayat / Servet-i Fünûn, 28 Mayıs 1314 

 

Şüphesiz, iki gezegenin belirli döngülerinden doğan ve sabit birimlere ayrılmış olan hareket, 

zamanı açıklamak için yeterli bir tanım olarak görülemeyecektir. Zamanın harekete dayalı 

bir kavram olduğu inancına ulaşan Augustinus’a karşılık onun ne hareket ne de hareketsizlik 

olduğunu söyleyen Aristoteles’ten itibaren (Ricœur, 2013: 26) daima üzerinde durulan bu 

kavram hakkında Kant, Husserl, Heidegger ve Bergson gibi filozofların, a priori olarak 

düşüncelerini incelemek konumuz açısından önemli bir rol oynayacaktır. Zira zamanın 

ontolojik olarak kavranmasının yanında fenomenolojik olarak görüngülerinin bilinmesi 

Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki göstergelerin göndergelerini alımlamayı da mümkün kılan 

bir rol oynayacaktır. 

 

Husserl’e göre “zaman bilincinin içsel (inneres) bilinç olarak anlaşılması gerekir.” (Ricœur, 

2013: 42) Ona göre “zaman üç düzeyde ele alınmalıdır: Nesnel zaman (düzey bir), zaman-

nesnelerin nesnelleştirilmiş zamanı (düzey iki), içkin zaman (düzey üç)” (Ricœur, 2013: 75). 

Buradaki görüntü aşkın birlikteliğin içkin zamanla beraber “tekrar-üretim” bağlamında 

sunduğu görüntüdür ki temelde nesneye yönelen bir bakış açısını oluşturur. Diğer taraftan 

nesnelerin doğası gereği, zaman içerisinde nasıl göründüğü; bilincin hangi alımlama 

düzeyinde nesneleri nasıl anlamlandırdığı da bu bakış açısıyla netleşmektedir. Dolayısıyla 

zaman, maddi yapısından daha çok içkin bir şekilde şekillenen yapısıyla anlaşılmalıdır. 

 

Salt Aklın Eleştirisi’nde metafiziğin var olup olmayacağının sorgulanmasını isteyen Kant, 

zamanı ve mekânı a priori olarak görerek zaruriliğine işaret etmiş olur. Öyleyse zaman ve 

mekân tasavvurları “bir kavram” değil a priori bir görüdürler (Akarsu, 1963: 119). O halde 

bu görüleri ile “sentetik a priori önermeleri de mümkün kılarlar.” (Akarsu, 1963: 122) Bu 

durumu Kant şöyle özetlemektedir: “Öyleyse zaman kavramımız harekete ilişkin verimli bir 

genel kuramın içerdiği tüm sentetik a priori bilgilerin olanağını açıklar.” (Ricœur, 2013: 79) 



 136 

Deneyimlemenin doğal yollardan mümkün görünmediği görü teorisiyle “sentetik” olarak 

nitelendirilen bir deneyselliğe çekmek bireyin anlam alanına dâhil edilmiş bilgi alanına 

çekmek demektir. Bunu yapabilmenin en net yolu ise nesneye dair algılama ile mümkündür. 

Nesnenin değişim ve dönüşümü zaman ve mekâna dair unsurların sentetik bir şekilde 

kavranılan bilgiyi olanaklı kılmaktadır.9 

 

Augustinius’un zaman kavramına, on yedinci yüzyılın ortalarında doğan Husserl’in 

yakınlığı, Heidegger’in Varlık ve Zaman’daki görüşleri birkaç açıdan eklemlenir. Bilindiği 

üzere bu eser başlığındaki iki kavramın birbirlerinden ayrılamaz olduğunu göstermek 

amacını taşır. Bunun araçsallığı iki parçada ayrımlanmış olan ontolojik yorumlarda 

gerçekleşir. “Bir dizi cevaplanmamış soruyla bitiver”en (Steiner, 2003: 149) Varlık ve 

Zaman’da “dasein” (orada olmak) sözcüğündeki “ora”, “somut, asıl, gerçek, günlük 

dünya”yı karşılar (Steiner, 2003: 118). Ancak bu dasein’ın ontolojik olarak kavranıp 

belirlenmesinin görünürdeki imkânsızlığı başkasının ölümünün deneyimlenirliği ile ortadan 

kaldırılabilir: “Başkalarının dasein’ı da ölümle kendilerinin tamlığına erişerek artık-dünya-

içinde-varolmama anlamındaki bir artık-dasein-olmamaya dönüşür.” (Heidegger, 2011: 

253) 

 

Şüphesiz bu deneyimlemeyle beraber “dünyaya fırlatılmış” olma durumu bireyi kendi 

dasein’ından uzaklaştırır. Öyleyse kişi, varlığını bir başkasının zamanında ortaya çıkan 

dasein ile kavrar hale gelir. Bu ise bizi Heidegger’in “sahih”lik kavramına götürecektir.10 

Sonuç itibariyle “zamansallığa sadece ölüme-doğru-olma çözümlemesinin kısmen ulaştığı 

kökensel olanın, vicdan çözümlemesinin tesis ettiği özgün olana bağlandığı noktada 

erişilebilir.” (Ricœur, 2013: 113) Erişilen bu noktada Heidegger şunları söyler: 

 

“Zaman, zamansallığın husule getirilmesi bakımından aslidir. Bu haliyle 

zaman, ihtimam-göstermeklik yapısının konstitüsyonunu mümkün 

kılmaktadır. Zamansallık özü gereği ekstatiktir. Zamansallık kendini 

                                                             
9 Sinan Kılıç, Kant’ta “zaman özneye içkinken, Bergson’da özne zamana içsel”dir (2013: 67) diyerek 
Deleuze’ün Kant ile Bergson’un sürenin öznel oluşu konusunda birbirlerine çok yakın olduklarını belirtir. 
10 Heidegger’in terminolojisinde pek çok yerde başvurulan “sahih” ve “gayrisahih” kavramları temelde 
varoluşun imkânına gönderme yapar. Dasein varlığını zamansallığın sonsuzluğunda sonlu oluşuyla 
anlamlandırır. Emmanuel Lévinas da zamanın varlığının ölüm aracılığıyla var olduğunu, dasein’ın da yine bu 
aracılığa bağlı olduğunu belirtir (2014: 63). Bu konuda daha geniş bir değerlendirme için bkz.: Adorno, T. W. 
(2012). Sahicilik Jargonu, Alman İdeolojisi Üzerine 1962-1964. (Çev.) Şeyda Öztürk. İstanbul: Metis. 



 137 

istikbalden hareketle asli olarak husule getirir. Asli zaman sonludur.” 

(Heidegger, 2011: 351) 

 

Görüleceği üzere zamansallığın sonsuz olması Heidegger’e göre önemli değildir. Önemli 

olan zamansalı yaşayan Dasein’in sonlu olmasıdır ki bu zamansallığı bir “var-olan değil”, 

olarak gören Heidegger’in öte yanında Bergson; “Kant’ın gerek bir zaman anlamına sahip 

olmadığını söyle”yerek (Topçu, 2006: 102) farklı bir alanda kapı açar ve diğer taraftan 

Heidegger’in yarım bırakmışlığını “tam” bir şekilde ifade eder.11 

 

Kant’ın “sürenin mutlak varlığını tanıma”yan ve bu sebeple “uzayı zamandan hakkıyla 

ayırama”yan (Topçu, 2006: 20) rölativizmine karşın Bergson’a göre “süre asıl realitedir.” 

Dolayısıyla bizim dışımızda, “yani mekânda” oluşturulan bu zaman anlayışı eşyada bir 

değişikliğe sebep olmaz, değişiklik bizim şuurumuzdadır. O halde “eşyada ancak zaman 

beraberliği (simultanéité) ruhta da süre (dureé) bulunmaktadır.”12 (Topçu, 2006: 37) 

 

Ruhta bulunduğu söylenen “dureé”, şuur zamanı ile mekanik zaman kavramlarını ortaya 

çıkarır. Fizik ve metafizik gerçekliğin olduğunu söyleyen ve bunları “idrak” etmenin zekâ 

ve sezgi ile olabileceğni belirten Bergson’a göre13 insanın iradesinin dışında işleyen mekanik 

zamana karşın şuur zamanı tamamıyla bilincin kontrolündedir. Onu şekillendiren, 

“zamansal”lığını kuran zihindir. Mustafa Şekip Tunç’un çevirisini yaptığı Yaratıcı 

Tekâmül’ün girişinde yazdığı uzun değerlendirme yazısında belirttiği “şuur hâllerinin” bu 

açıdan anlaşılması gerekmektedir. Ona göre bu şuur hali “miktarlar ve kemiyetler olmayıp 

şiddetler ve keyfiyetler olduğunu ve bunların ölçülemeyip ancak idrak olunabileceklerini” 

(Bergson, 2017: 27) söylemesi de buradan ileri gelmektedir. 

 

Bu kısa girişte düşünürlerin zaman hakkındaki görüşlerinin tam manasıyla ortaya 

konulmadığı açıktır. Zaman fenomenolojisine yapılan vurgu daima a priori olarak ön plana 

                                                             
11 Bergson’a göre varlık ve zaman arasındaki ilişkiyi açıklayan Lévinas, Bergson’da “olmak zorunda olma”nın 
süreyi tüketmeyeceğini vurgular. Öte yandan Heidegger için süre tam olarak varlık’tır. “Varlığın kendi 
yokluğuyla olan ilişkisi onun kendiliğidir.” (2014: 66) 
12 Lévinas “süre” sözcüğünün zaman sözcüğü yerine kullanıldığında “akış, akım gibi sıvı bir şey düşünülerek 
zamanın ölçülebileceği” sanısının ortadan kaldırıldığını düşünür (Lévinas, 2014: 10). 
13 İbrahim Şahin bu noktada Bergson felsefesi ile Jung’un psikolojisinin mistik bir birlikteliğinin olduğunu 
düşünmektedir. Ona göre, Bergson’un metafizik dünyanın inceleme aracı olarak sezgiyi görmesi, öte yandan 
Jung’un analitik psikolojisi de “sezgisel ve duygusal kararlar mekanizması ve insanlığın ortak bilinci varsayımı 
açısından” mistiktir (Şahin, 2012: 472). 



 138 

çıkmış; “Husserl’in geliştirdiği içsel zaman bilinci fenomenoloji” ile “Heidegger’in 

geliştirdiği zamansallığın yorumbilgisel fenomenolojisi” (Ricœur, 2013: 10-11) Bergson’un 

şuur zamanı ve matematiksel zaman üzerine yaptığı katkılarıyla gösterilmeye çalışılmıştır. 

Bu ise Tevfik Fikret’in şiir evreni içinde zamanın nasıl biçimlendirildiği ve biçimlendirilen 

bu zamanın şiirin içsel süreçlerinde nasıl işlediğini göstermeye yöneliktir. 

 

 

3.3.1. Nesnelerin Hatırlattığı Bir Dünya 

 

Şimdiye dair bir nesnenin (=“yelken”) şuuru harekete geçirmesiyle başlayan “Sezâ” şiiri, 

geçmişe ait küçük bir hadisenin özneyi “tebessüm” ettiren bir hatırlamayı içerimlemektedir: 

 

Uzak yakın bütün eşyâ, bütün bu sâhiller 

Güler gibiydi, fakat bir hazîn tebessümle; 

Olurdu ra'şe-nümâ reng-i infiâl-i seher 

Sadefli kumları bûs eyleyen köpükte bile, 

 

Burada dikkati çeken ilk husus geçmişte yaşanan olayın neşe barındırması ve dolayısıyla 

şimdide de “tebessüm” uyandırmasıdır. Burada Tevfik Fikret’in yine tabiat unsurlarını 

kullandığı görülür. Şairin yaptığı tasvirler daima duygu durumlarıyla beraber gelmekte, 

hiçbir zaman tek başına karşımıza çıkmamaktadır. 

 

Beatriz Sarlo, Geçmiş Zaman adlı çalışmasında hatırlamanın aynı zamanda “bugünün baş 

göstermesi, bugünün yakalanması” olduğunu belirtmektedir. Ona göre eğer Bergson’un ve 

ondan hareketle Deleuze’ün söylediği gibi “anın kendine özgü zamanı şimdiki zaman”sa, o 

halde “hatırlamak için en uygun zaman” da şimdiki zaman olacaktır (2012: 9-10). Bu ise 

diğer taraftan geçmişin şimdide yeniden inşa edilmesi anlamına gelir. Dolayısıyla Tevfik 

Fikret’in geçmişi daima şimdiye dair bir nesne, olay vs. ile birlikte hatırlaması bu yüzden 

mühimdir. İlerleyen sayfalarda da gösterileceği üzere Tevfik Fikret’in şiirinde çokça tekrar 

eden bu durum, öznenin geçmişi şimdide yakaladığının ve her ikisini de aynı zaman 

diliminde deneyimlediğinin göstergesi olur. 

 



 139 

“Dün” ile “bugün” arasındaki bir diğer dikkat çeken unsur yaşam ile ölüm arasındaki farktır. 

Şiirde geçen “daha dün” ifadesi gerçek anlamının yanında şuur zamanındaki bir yakınlığı da 

göstermektedir: 

 

O gün gurûba kadar, sonra her zaman, her gün 

Bu kotra bahsini açtık, gülüştük, eğlendik; 

"O hangi kotra, canım?" derdik. Âh evet, daha dün 

Bu bahsi tazelemiş, tatlı tatlı gülmüş idik... 

 

Şiirde yukarıdan beri sıralanan tasvirlerin ayrıntısından hareketle hadisenin bilinçte ne kadar 

canlı tutulduğu görülmektedir. Bu sebeple “daha dün” ifadesi her iki anlamı ile de şiire 

uygun düşer. Sözcüğün “bugün”e bakan yönünde ise Sezâ’nın “sâkin-i cinân” olduğu 

görülür. 

 

Cennet ve cehennem kavramları pek çok dinde karşımıza çıkan bir unsurdur, fakat öte 

yandan meseleye İslâm dininin gösterdiği açıdan bakılacak olursa bu dünyada hiç kimse 

ahirete intikal etmiş birisinin cennette mi yoksa cehennemde mi olduğunu bilemez. Ölen 

kişinin “cennet”te olduğu düşünüldüğüne göre bu, öznenin Sezâ ile ilişkisinin yönü ve 

derecesi hakkında bilgi veren bir kavram haline gelir: 

 

Bugün zavallı Sezâ sâkin-i cinân artık; 

O kotra bahsi bir efsâne, bir yalan artık! 

 

Alıntıda geçen “zavallı” sözcüğünden hareketle ölümüne üzülündüğü anlaşılan Sezâ ile 

yaşanan ve hemen her gün “bahsi açı”lan hatıranın, Sezâ’nın ölümünden sonra “bir yalan” 

veya “bir efsâne” olarak nitelendirilmesi, öznenin ölüm anlayışını da bize gösteren bir yapı 

haline getirilmiş olur. Buraya kadar yapılan açıklamaların zıtlık ve yerdeşlik olarak 

görünümü; 

 

geçmiş  ölüm   neşe   yalan 

şimdi  hayat  hüzün gerçek 

 

şeklinde bir yapı arz etmiş olacaktır. 

~ ~ ~ 



 140 

 

Lévinas, Heidegger’den hareketle giriş kısmında işaret edildiği üzere bir başkasında 

deneyimlenebilir olan ölümden çıkarılabilecek “arı” bilgi için “o zamana kadar kendini ifade 

edebilen birinin tükenme süreci” (2014: 22) ifadesini kullanır. Lévinas’ın bahsettiği bu 

tükenişi, şiirde, “yalan” sözcüğü etrafında işaret edilen anlam alanlarında görmek 

mümkündür. 

 

Kişinin ölümü ile hatırası arasındaki yok oluş bağlantısı ölümün bir göstergesizlik olarak 

anlaşıldığı anlamına gelmektedir. Zira Sezâ, yaşarken de onunla birlikte yaşanan hadise 

geçmişte kalmıştır. Öldüğünde bu geçmişte kalışta herhangi bir değişiklik olmaz. Sezâ’yla 

birlikte “gülüş”üp “eğlen”ilmesinden anlaşıldığına göre Sezâ yaşarken geçmişe dair hatırada 

bir yokluk söz konusu değildir. Ancak Sezâ öldükten sonra, yani hatıranın unsurlarından biri 

ortadan kalktıktan sonra o hatıra da anlamsız hale gelmiştir. Buradaki anlamsızlık Sezâ’nın 

ölümle birlikte yok oluşu ile ilgili değil, kendini göstermesinin sonlanması ile ilgilidir. 

Göndergenin bu durumu “yalan”la beraber “efsâne” sözcüğünü de anlamlı hale getirir. 

Efsane, kendisine inanıldığı (Çobanoğlu, 2003: 324) müddetçe göstergesi görünür hale gelen 

bir unsurdur. İnanılmayış durumunda anlatılan olay kendisini göstermeyi sonlandırmış olur 

ki böylelikle Tevfik Fikret’in şiirine taşıdığı anlam alanıyla “yalan” ortaya çıkacaktır. 

 

“Kenan” şiirindeki geçmişe yöneliş ise ölüm değilse bile ölüme gidiş şeklinde karşımıza 

çıkar. Burada geçmişinde “ucûbe-i fıtrat” görüntüsünü görenlerin “kalbindeki cevher”i 

görememesi, “insanlığı” yalnız ruhunda “toplanmış” olan gencin “serhadde şitâb eyle”yişi 

anlatılır: 

 

Harp oldu, bütün köydeki şübbân-ı hamiyyet 

Serhadde şitâb eyledi… Kenan da berâber; 

Bir gün pusuda bir avuç erbâb-ı celâdet 

Bir fırka harâb eyledi… Kenan da berâber. 

Kenan köyüne yâreli dönmüş geliyordu, 

Pîşinde bir âvâze-i şân yükseliyordu! 

 

Şiirin başında ekfiilin hikaye birleşik zamanıyla veya isme dair kullanımıyla dikkat çeken 

yapı, şiirin sonuna kadar kendisini korur. Şiirin sonunda geçmiş zamanın hikâyesi yerine 



 141 

şimdiki zamanın hikâyesinin kullanıldığı görülmektedir. Burada Kenan’ın tasviri statik ve 

geçmişin geçmişinde konumlandırılmışken cepheden “dön”üşü ile birlikte geçmiş zamanda 

hareket ortaya çıkar. Bu ise hatıranın hareketine, canlı oluşuna dair neyin önemli olduğuna 

vurgudur. O halde geçmişin şimdiye bakan yönü hareketi beraberinde getirmektedir. 

 

“Âşiyân-ı Dil” şiiri geçmiş/şimdi zıtlığında fenomenolojik bir görüngü olarak zaman 

konusunda pek çok metaforu bünyesinde barındıran bir yapı arz eder. Şiirin başlığındaki 

“gönül yuvası” tabirinden anlaşılacağı üzere şiir aşka dair izleksel bir yapı sunar. Ancak 

burada “aşk ile” sunulacak olan yapı “hâtırât ile” temellendirilmiştir: 

 

Bir i’tinâ-yı aşk ile, bir zevk-i şi’r ile 

Yaptımdı kendi kendime bir lâne-i huzûr; 

Ezhâr-ı hâtırât ile, pür-şemme-i visâl, 

Âmâl-i zindegî, o müzehheb tuyûr-ı nûr, 

Etmişti hep lânede teşkîl-i âile 

 

Alıntıda hatıralar, çiçek; kavuşma ise çiçeğin kokusu; hayatın emelleri de ışığın kuşlarıyla 

anlam alanında birleşerek bir “âile” oluştururlar. Buradaki hatıra ve emelin koku ve ışıkla 

birlikte duyulabilir olması önemlidir. Ancak daha da önemlisi geçmişe (=“hâtırât”) ve 

şimdiye (=“âmâl”) dair unsurların bu birlikteliği sağlamış olmasıdır: 

 

geçmiş  koku 

şimdi  ışık 

 

Işık ve kokuya dair yapı sonraki kesitte; 

 

Bazan sürûd-ı bûse kadar tatlı bir sadâ, 

 

şeklinde sese dair iki sözcükle bütünlenir. Buradaki bütünleniş ilk kesitte geçen “şiir” ve 

ikinci kesitteki “şâir” ile sağlam bir birliktelik arz eder. Ayrıca ses unsuru “hayâl” kulağında 

görünür kılınır. O halde “hâtıra” ile “teşkîl” edilen bu yuvada koku, ışık ve ses unsurları bir 

araya getirilmiş olur ki Gaston Bachelard “zamanın metaforlarının” bu üst üste konulmasının 

amacı olarak “zamanın gerçekliğine dokunmayı um”ma gayreti olarak görür (2010: 130). 

~ 



 142 

“Sürûd”, “zemzeme”, “seda” sözcüklerindeki anlam arayışı “tekrîr” ile göstergesel değere 

ulaşır. Bachelard’ın da ifade ettiği üzere “ses dokusundaki süreklilik” bizim zamanın 

gerçekliğine ulaşma arzumuzla oldukça “narin” bir durumda ortaya çıkar (2010: 132). Öyle 

ki onda meydana gelecek bir kesiklik kurulan dünyanın bozulması anlamına gelecektir. 

Nitekim şiirin diğer bölümünde; 

 

Bazan zılâl içinde, sükût-ı şebâneden 

Sâkit bir ıttırâd-ı teneffüs, ... 

 

şeklinde ortaya çıkan mısralar bu kesintinin varlığını bize göstermiş olur. Şimdide oluşan bu 

kesinti “zılâl” sözcüğü ile “ışık”ın yok edilmesi ve hemen ardından “kuşlar”ın çiçekleri 

“târümâr” edişi ile de “koku”nun ortadan kaldırılması şeklinde “hatıra” ile kurulan yapının 

geçici mutluluğunu bitirir. Burada “hiçbir zaman deneyiminin gerçekten saf” olmadığını 

düşünen Bachelard’a göre kesinti tam olarak müziktedir. Zira müzik öznede süreklilik 

intibaının yanı sıra bir metafor olarak yanıltıcı değerde olduğunun fark edilmesindendir 

(Bachelard, 2010: 135). “Sezâ” şiirinde ortaya çıkan ölüm, burada müziğin yanıltıcı 

metaforu ile kendini yeniden göstererek geçmiş ve şimdi arasındaki yapıyı yeniden tesis 

etmiş olur: 

 

geçmiş yaşam    ses  

şimdi ölüm sessizlik 

 

Şairin şiir evreninde adının geçtiği bir şiir olan “Terennüm” şiirinde ses (=“âvâzın”) ve 

görüntü (=“hâlin”) geçmişin şimdiye taşınmasındaki iki unsur olarak bu yapıya dâhil olur. 

Özne buradaki “mâşuka” (=sevgili) “çocuk” ve “melek” sözcükleriyle saflığa ve temizliğe 

dair bir vurgu yaparak şiir evrenine girmiştir. Öte yandan bu saflığın yerdeşliğine koku 

(=“nükhet”) getirilerek yapı tamamlanır. O zaman; 

 

geçmiş ~ ses + ışık + koku 

 

unsurlarıyla ve bu unsurların duyumsanabilir gösterge oluşlarıyla gelen yerdeşlik “Âşiyân-ı 

Dil” şiirinde işaret edildiği üzere “zamanın gerçekliğine dokunmayı um”ma gayreti 

(Bachelard, 2010: 130) olarak tekrar ortaya çıkmış olur. 

~ ~ 



 143 

“Sezâ” şiirinde geçmişe dair bir yaşanmışlığı hatırlamaya sebep olan yelken, “Beyaz 

Yelken” başlıklı tablo altı şiirinde yine geçmişe dair ama bir yaşanmışlığı değil bir “hayâl”i 

hatırlamaya sebep olur. “Saf” ve “beyaz” haliyle özne ve nesne iki eyleyen haline gelir. 

Buradaki sözcüklerin metaforik değerinden hareketle yelkenin eyletimi masum oluşa 

yapılan bir vurgu olarak anlaşılmalıdır. Özne bir eyleyen olarak kurduğu dünyanın başka bir 

şekilde anlaşılmadan, “saf” bir “hayal” olarak görülmesini istemektedir. Öte yandan 

“Âşiyân-ı Dil” şiirinde olduğu gibi ses (=“nevha-perver”) ve ışık (=“mâh-perver”, “beyaz 

seher”) unsurları bu hayalin iki unsuru olarak karşımıza çıkmaktadır: 

 

Şimdi yâd ettirir o hulyâmı 

Ne zaman geçse pîş-i çeşmimden 

Böyle sâf u sefîd bir yelken. 

Bana tasvîr eder sevdâmı 

Bir beyaz kuş ki nevha-perverdir. 

Bir beyaz leyl-i mâh-perverde. 

 

Dikkat edilirse geçmişteki hayale dair pek çok ayrıntı varken şimdiye dair ayrıntı yalnızca 

yelkenin “şâirâne” gidişine aittir. Yelken bir gönderge değeri olarak “yâd ettir”diği hayali 

ortaya çıkardıktan sonra işlevini tamamlayıp metafor olarak göndergesini hayale bırakmıştır. 

Şimdiye dair bu göstergesizlik “Sezâ” şiirindekine benzer bir yapıyla karşımıza çıkar. Ancak 

geçmişte yaşanmışlık değil de hayal olduğu için şimdide bir umutsuzluk ve hüzne dönüşmez. 

 

Önceki şiirlerde “yelken” ile gelen geçmiş/şimdi zıtlığına dair unsurlar “Hayâl-i Hodbîn” 

şiirinde ise “edâlı bir kelebek” ile görünür kılınır. Yukarıdaki şiirler de hatırda tutularak 

belirtilecek olursa, nesnelerden hareketle hatırlamalar Tevfik Fikret’in şiirindeki 

geçmiş/şimdi karşıtlığında önemli bir yerdeşlik yapısı olarak karşımıza çıkmaktadır: 

 

Çocukluğumdaki âvâre hırs u şevk ile ben 

Peyinde cism-i girânımla eylerim pür-tâb. 

Kanar, yaklaşırım; şimdi tutmak üzere iken 

... 

Geçen zamanlarımın ey hayâl-i hodbîni, 

Şu ihtizâra yakın hâl-i inkisârımda 



 144 

Garîk-i neşe, melâlimle eğlenirsin sen. 

 

Şimdideki nesnelerin geçmişe dair hatırlamaları harekete geçirmesi duyumsanabilir maddi 

göstergelerin belleği harekete geçirmesi ile yakından ilgilidir. Gilles Deleuze bu anımsama 

mekanizmalarını açıklarken “bir yandan şu anki bir duygulanım ile geçmiş bir duygulanım 

arasındaki benzerlik; öte yandan da o anda yaşadığımız ve şu an ki duygulanım etkisinde 

yeniden canlanan bir temelle geçmiş duygulanımın bitişikliği”nden (Deleuze, 2016: 56) 

bahseder. Deleuze’ün bahsettiği bu iki çağrışım mekanizması da Tevfik Fikret’in şiirinde 

karşılığını bulmaktadır. “Sezâ”da ikinci tür çağrışım, “Âşiyân-ı Dil” ve “Hayâl-i Hodbîn” 

şiirlerinde de birinci türden çağrışım mekanizması oldukça açık bir şekilde görülmüş olur. 

İstemsiz bellekte ortaya çıkan bu durum en nihayetinde zamanın bir varlık olarak özünün 

gözden kaçırıldığı (Deleuze, 2016: 58) anlamına gelmez. Zira özne daima, şimdide 

olduğunun farkındadır. Aslında tam anlamıyla somut olandan kaçmak anlamına gelen bu 

durum kaçılacak olan yeri maddi dünyada değil geçmişte bulmayla ilgilidir. Dolayısıyla 

herkese uzak ve özneye has bir somutluk meydana getirilmiş olur. 

 

Şimdide geçmişi yaşama arzusu “Birlikte” şiiriyle beraber daha da görünür hale getirilmiştir. 

Bundan önceki şiirlerde karşılaşılan geçmişte yaşama veya geçmişe ait hayalin anlatılması 

gibi ifadelerde bugüne dair bir istek görülmez. Şimdinin yalnızca içinde bulunduğu durum 

gösterilir. Ancak “Birlikte” şiirinde; 

 

Birlikte olursak yine bir parça gülümser 

Ömrün, şu geçen ömrümün ikbâl-i harâbı; 

Tezkîr ile mâzîyi, -gel ey hem-dem-i dilber!- 

Birlikte okurduk, yine birlikte, berâber 

 

Hatm eyleyelim, gel, şu gam-âlûde kitâbı! 

 

şeklinde karşımıza çıkan bir istek söz konusu olur. Bu istek geçmişteki yaşantının aynen 

tekrar edilmesi gibi hayali dahi zorlayan bir yapıda değil; “tezkîr” (=hatıra getirme) ile 

sınırlandırılmıştır. Burada özne, bir eyleyen olarak nesnesiyle, yalnızca maddi bir biraradalık 

arzusundadır. 

 



 145 

Özneyi geçmişe götüren bir diğer nesne “Bir Levhâ” başlıklı şiirde ortaya çıkan resimdir. 

Servet-i Fünûn dergisinde, 9 Mayıs 1312 tarihinde yayımlanan şiir bir tablo altına 

yazılmıştır. Bir göl kenarının tasvir edildiği tabloda iki kuş, ağaçlar, sazlıklar ve çiçekler 

görünür. Tablodaki manzara ufka doğru gittikçe aydınlık bir hal almaktadır.14 Tablodaki 

doğuş (=“tulû”) özneye sevgilinin geçmişte yanında oluşunu hatırlatırken şimdide yanında 

olmayışı ise 

 

Niçin hayâlime urmakta bir zalâm-ı kesif! 

 

mısraında görüldüğü üzere karanlığa dair sözcükle (=“zalam”) karşılanmıştır. O halde 

 

geçmiş  aydınlık 

şimdi  karanlık 

 

karşıtlığı tekrardan ortaya çıkmış olur. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde belirlediğimiz tüm yerdeşlik ve zıtlık başlıklarında geniş bir 

yer tutan neşe/hüzün zıtlığının geçmiş, şimdi ve gelecek dolayımında belirdiği bu bölümde 

onun neşe olarak belirlediği unsurların hemen hepsinin bedenî unsurlardan arınan duygu 

durumları olduğu ortaya çıkmıştır. Daha çok ruhta görünür kılınan bu durumlar öznenin içsel 

deneyimlemesiyle doğrudan ilgilidir. Eugenio Borgna, “sevinç” ve “mutluluk” kavramlarını 

birbirlerinden ayırırken ilkinin gelecekten şimdiki zamana ve oradan geçmişe dair bir akış 

içinde olduğunu belirtir; öte yandan diğerinin ise “zamanın üsteymişçesine hissedil”diğini 

söyler. Ona göre sevinç bahsettiğimiz içsel deneyimi, mutluluk ise dünyeviliği temsil eder 

(2013: 82). Bahsedilen metafizik duygulanım Tevfik Fikret’in şiirinde en derine gizlenmiş 

olan ve onun şiirine hayat veren asli unsurlardandır. 

 

Nesnelerin hâkim olduğu geçmişe dair hatırlamalar “Eski Şeyler” şiirinde de konu edilir. 

Şiirin başlığı bu konu hakkındaki en açık gösterge değerine sahip unsurdur. Buradaki “şey” 

sözcüğü ile gelen çoğul eki nesnelerin farklılığına veya fazlalığına, dolayısıyla geçmişten 

                                                             
14 Şiire ait tablo için bkz.: Tevfik Fikret. (2017). Halûk’un Defteri, Rübâb’ın Cevâbı, Şermin ve Diğer Şiirleri. 
(Haz.) İbrahim Tüzer, Selçuk Atay. s. 454. Ankara: Akçağ. 

~ 



 146 

gelebilen herhangi bir nesneye; “şey” sözcüğü ise bu nesnenin sadece geçmişten gelmiş 

olmasının önemli oluşuna işaret eder.  

 

Şiirin birinci kesitinde bu “şey” sözcüğü “tozlu bir demet”i karşılar. Geçmişe dair bu 

nesnenin “muhtâc-ı merhamet” bir şekilde, tıpkı “kimsesiz bir çocuk” gibi titreyerek 

konuşması öznenin geçmişe dair zihni yapısını göstermesi ve yukarıdan beri sıralandığı 

şekliyle bu nesnelerin niçin bu kadar değerli olduğunu açıklaması bakımından önemli bir 

gösterge değerine sahiptir: 

 

  “Beni mahvetme, bağla, sar, 

Bir hufre-i sükûnuna at leyl-i kalbinin; 

Ben mâzî-i şebâbının eş’ârıyım senin!..” 

 

R. D. Laing’in de belirttiği gibi “bir şeyi ilk görme tarzımız onunla tüm sonraki ilişkilerimizi 

belirler.” (2011: 19) Görüleceği üzere öznenin burada da mazi gençliğin ve gençliğe ait 

duyguların içinde barındırıldığı yerdir ve bu sebeple özlenendir. İkinci kesitte ise özne bu 

nesnelere seslenir. Özne, “bî-çare” eski hatıraları mahvetmeyecek olsa dahi “zaman” onları 

“mâzîye kalb ede”cektir. O zaman çaresiz kalan öznede ortaya çıkacak duygu -yukarıda da 

işaret edildiği üzere- “keder” ve “ağlamak” sözcüklerinin anlam alanında ortaya çıkacaktır. 

O halde; 

 

geçmiş  neşe 

şimdi  keder 

 

yerdeşliği tekrar karşımıza çıkmış olmaktadır. Bu keder, “Geçmişte” şiirinde şiirin ana izleği 

durumuna gelmiştir. Özne neşeye dair ne varsa geçmişte olduğunu belirtirken diğer taraftan 

şimdi için “tahassür”, “teessür”, “hazan” sözcüklerini kullanmayı yeğler: 

 

Geçmiştedir ne varsa tarâbdan, sürûrdan; 

Mâzî, o bir cihân idi hep reng ü nûrdan, 

Eylerdi her nazarda tecellî saâdetim, 

Gül-reng idi ne görse uyûn-ı meserretim. 

Eyvâh! Şimdi her neye baksam siyeh-reng: 

~ 



 147 

Pîçîde nazra-gâh-ı melâlimde bir niheng... 

 

Buradaki farklılık Tahsin Yücel’in Anlatı Yerlemleri adlı çalışmasında bahsettiği, nesnelerin 

her algılanışında farklı bir süreçte karşımıza çıkıyor oluşu ile alakalıdır. Buna göre nesne 

“eklenti, eksilti ve düzelti” olarak üç dönüşümle karşımıza çıkar. Algılanan nesne kendini 

aşan bir parçayla bütünleştiğinde “eklenti”, bu nesne belirli bir zaman ve uzam içinde 

hatırlandığında zorunlu bir indirgemeye tabi olduğunda “eksilti” ve son olarak öznenin 

algıladığı içsel ve dışsal şartların etkileriyle içkinliğininin farklılaşması nedeniyle “düzelti” 

sürecinden geçecektir (Yücel, 1993: 117). Bahsedilen bu üçlü süreç yukarıdan beri 

sıraladığımız nesnelerin sağladığı hatırlamaların tamamında görünür kılınmıştır. Alıntılanan 

parçadaki neşe ve hüzne dair yerdeşlik hemen hemen aynı yapıyla “Şi’r-i Perîşân” şiirinde 

tekrar edilir: 

 

Tecessüm eylemiş aczin emelle ittihâdından, 

 

Görüldüğü üzere kederin sebebi geçmişe dair “emel”ler ile şimdideki “acz”in birleşmesinin 

(=“ittihâd”) meydana getirdiği durumdur. 

 

 

3.3.2. Gençlik ve Yaşlılık Arasında Bir Ömür 

 

Sanatkârın şiir evreninde sıkça görülen geçmiş ve şimdi bağlantısı, “Birlikte” şiiriyle birlikte 

genç ve yaşlı arasında bir ayrım da yapmaya başlar. “Eyyâm-ı şebâb” (=gençlik günleri), 

“geçir”ilmek fiiliyle biçimlendirildiğine göre özne kendini genç hissetmeyecek kadar yaşlı 

olduğu bir zamandadır: 

 

Birlikte açılmış iki zambak gibi hem-ser, 

Birlikte geçirdik bütün eyyâm-ı şebâbı; 

Birlikte, ne yaptıksa şu insanlığa benzer, 

Birlikte, ne gördükse mukassî ve münevver… 

 

Aristoteles’in de belirttiği gibi yaşamın geçmişe bakan yönü geleceğe bakan yönünden çok 

daha fazladır. Gelecek umudu simgelerken geçmiş de anıları simgelemektedir (2004: 127). 



 148 

Aristoteles’e ait bu cümleleri hatırlatan Douwe Draaisma, yaşlılıkta anıları çağırmanın 

umutsuzluğu neşeye çevirecek bilinçdışı bir mekanizma olduğunu belirterek onların 

“bugünkü varoluşlarının çoğunlukla tatsız yanlarından bir anlığına kaçmalarını “sağla”dığını 

(Draaisma, 2016: 78) söyler. Alıntılanan parçada öznenin istediği de bu kaçma arzusunu 

desteklemektedir. Öte yandan yukarıda işaret edilen zıtlık ve yerdeşlik tablosuna; 

 

geçmiş  istenilen 

şimdi  kaçınılan 

 

şeklinde bir ekleme de yapılmış olmaktadır. 

 

Bu şiire benzer bir yapı “Bir Mersiye” başlıklı şiirde tekrar görünür. Geçmişin “bî-vefâ” 

(=vefasız) “emeller”i ve “samimi tahayyülât”ı (=hayaller) geçmiş kavramının temeline 

oturur. Şimdi ise bu emel ve hayallerin “medfen” (=mezar) “ara”dığı bir yer haline gelmiştir. 

Öte yandan bu yapının tamamlayıcısı olarak geçmişe dair neşe şimdiye dair hüzün haline 

dönüşmüş olur. Draaisma’nın işaret ettiği üzere şimdideki “keder” maziyi canlandırmakta, 

özne bu kederinden kaçmak için maziye sarılmaktadır (2016: 74). Ancak diğer taraftan bu 

geçmişe dönüş, geçmişteki güzel günleri hatırlayış15 şimdinin kederini daha da 

artırmaktadır: 

 

Ağladım, ağladım; fakat insan 

Ağlamaktan da korkuyor... Miskin! 

... 

Sen de gittin; senin de arkandan 

Ağladım, ağladım, harâb oldum... 

 

Yaşın verdiği olgunluğun düşünce yapısında meydana getirdiği değişim “Yaşamak Aşkı” 

başlıklı şiirde karşımıza çıkar. Özne burada geçmişte “aldan”sa “yaşamaz, mahvolur 

giderdim ben” diyerek zihni yapısını ortaya koyarken; 

 

 

                                                             
15 Işık imgesiyle birlikte geçmişe dair güzel günlerin şimdi ve gelecek mefhumlarına değinmeden anlatıldığı 
bir başka şiir olarak “Bir Sabâh İdi...” başlıklı şiir örnek gösterilebilir. 

~ 



 149 

Yaşamak... Başka ihtiyâcım yok; 

Yaşamak, hem çocukça aldanarak, 

Öyle yıllarca, dâimâ, bir çok, 

Zâr u melûl ü muhtazır yaşamak... 

 

mısralarıyla şimdideki düşünce yapısını göstermiş olur. “Zahmette, acıda, ıstırapta 

yalnızlığın trajedisini oluşturan kesinliği saf halde buluruz” (Levinas, 2005: 95) diyen 

Emmanuel Levinas ıstırabı “her türlü sığınmanın yokluğunda ortaya çıkan” bir durum olarak 

tanımlayarak (2005: 96) “zâr u melûl” olarak yaşamak isteyen öznenin neden böyle 

istediğini de açıklığa kavuşturmuş olur. Özne acı çekecek de olsa yaşamak istemekte, bu 

ıstırapla varlığını yaşama bağlamış ve o ölçüde de “asla bir şimdi olmayan ölüm”den 

(Levinas, 2005: 98) kaçmak istemektedir. Buradaki isteyiş logoterapinin kurucusu olan 

Viktor Frankl tarafından “trajik bir iyimserlik” olarak tanımlanır (Frankl, 2017: 150). 

Şüphesiz buradaki üç unsur aynı anda bulunmak zorunda değildir. Ancak bahsedilen şiirde 

üçü de görünmekte ve özne anlam arayışında başarılı olduktan sonra acılarından kurtulmasa 

da (Frankl, 2018: 151) acıyla başa çıkabilecek bir yeti geliştirir. Dolayısıyla alıntılanan 

parçada görüldüğü üzere o acıyla da olsa yaşama aşkını sürdürmeyi isteyecektir. 

 

Hece vezniyle yazılmış bir çocuk şiiri olan “Hasbihâl” başlıklı şiirde “mâzî”; 

 

-Mâzî, o bir defînedir; 

Onu biraz açsan fırlar 

Birçok zehir hâtırâlar; 

O mezârın çıyanları, 

Akrepleri, yılanları! 

Fakat sakın korkma, ara! 

Ara, ara, daha ara; 

Göreceksin, o medfenin 

Biraz kuytu, biraz derin 

Yerlerinde neler, neler, 

Ne tükenmez hazîneler 

Saklanmıştır (...) 

 



 150 

mısralarında da görüldüğü üzere yılan ve çıyanlarla dolu bir “medfen”le gizlenmiş “defîne” 

olarak gösterilmiştir. Buradaki yılan ve çıyanların “hâtıralar” ile birlikte anılması mühimdir. 

Özneye göre bizim geçmişe dair daha yüzeyde duran hatırlamalarımız olumsuzlanırken 

hazine şeklinde belirtilen önemli ve değerli görülen hatıralarımız ise daha derinde ve bir 

uğraş neticesinde ortaya çıkarılabilecek yapıdadır. Şimdiye kadar ki anlatımlarımızdan yola 

çıkarsa Tevfik Fikret’in iyiye ve güzele dair hatırlamalarını/özlemlerini yazabilmek için 

gayret sarf ettiği, çaba gösterdiği; geçmişe dair yılan ve çıyanlardan korkmadan daha derine 

indiği söylenebilir. Douwe Draaisma Unutmanın Kitabı adlı çalışmasında zaman ve anı 

ilişkisini anlatırken “geçen yılların anılarımız üzerinde koruyucu bir etki” yaptığını ve onları 

“tahrifattan koru”duğunu belirtir. Ona göre “bu sezginin dile getirildiği metaforlar derinliğe, 

gömülmeye, örten katmanlara göndermelerle doludur.” (Draaisma, 2015: 182) İşte Tevfik 

Fikret’in derinlerde gizlendiğini söylediği ve daha açık bir anlatımla bilinçaltındaki anılara 

dair yaptığı gönderme; geçici ve yüzeysel anıların yerine mutlak bir belleğe kazınmış, 

insanın asıl kişiliğine dair bir söylem geliştirmiş olmaktadır. 

 

Geçmiş, ışığa dair mefhumlarla (=“nûr” ve “zılâl”) “Bir Hicrân-ı Muvakkatten Sonra” 

başlıklı şiirde tekrar karşımıza çıkar. Sevgili ile birlikte olma; “yattık, uyuduk, sevdik, 

inandık, oyalandık” sözcükleriyle anlamlandırılırken “zâr-ı meçhûl” olan karanlık “hicrân” 

ile birlikte ortaya çıkar. Sevgili ile birlikte geçen zaman “etbâk-ı tahayyül” olarak 

adlandırılır. Onun yokluğu şiirde doğrudan söylenmemiş olsa da tahayyül sözcüğünün 

zıddının imlendiği açıktır. Geçmişte olan, bu haliyle olanaksız olandır. Bu olanaksızlık onun 

yokluğunu değil, an’daki imkânsızlığını belirtir. Lacan’ın “gerçek olanaksız olandır” sözünü 

alıntılayan Alain Badiou, buradan hareketle “mutluluk her zaman olanaksızın zevkidir.” 

önermesinde (2015: 61) bulunur ki burada sanatkârın hayal ve hakikat karşıtlığını geçmiş ve 

şimdi karşıtlığına yerdeş yapmış olması anlamlı hale gelir: 

 

geçmiş  hayal 

şimdi  hakikat 

 

Yukarıdaki karşıtlığa şiirdeki öznenin psikolojik durumunu yansıtan aydınlık ve karanlık da 

eklemlenmelidir. O zaman; 

 

~ 



 151 

geçmiş hayal    aydınlık  

şimdi hakikat karanlık 

 

şeklinde beliren bu yapı sevgilinin geçmişteki varlığı ve şimdideki yokluğu bağlamında 

görünür kılınmış olur. 

 

“Büyük İkrâmiye” şiirinde ise geçmiş/şimdi bağlantısına ironik bir dille “altın” konulmuştur. 

Karanlık ve “hüzün” dolu olan geçmişin “münkesir” halinin yanında fakirlik; “sâhib-i 

mâlikâne-i servet” (=servet malikanesinin sahibi) olunan şimdide ise zenginlik vardır. 

Büyük ikramiye çıkan “muharrir”, “elverir hüsrân” denilerek “ka’r-ı peygûle-i şükûh”a 

(=ululuk köşesinin derinliği) çekilir. O halde; 

 

geçmiş fakirlik    

şimdi zenginlik 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde yeni ve geçici bir yapı olarak karşımıza çıkmış olur. Öte yandan bu 

“para” geleceğin de yüzünü “güldür”ür. O zaman 

 

fakirlik hüzün   

zenginlik   neşe 

 

yerdeşliği yeniden anlam bulur. “Rûhu ecsâda bağlayan teller”in altın ve paradan olduğunu 

söyleyen özne ironik anlatımını şiirin sonundaki mısralarla hakikate bağlar: 

 

Varsa hattâ beşerde bir vicdân 

Ya gümüştendir o ya altından! 

 

Böylelikle ortaya çıkan geçici yapı ortadan kaldırılır ve yukarıdan beri ifade ettiğimiz yapı 

daha da sağlamlaştırılmış olur. 

 

Gençliğin bir “me’men” (=sığınak) haline geldiği “Sultânî’ye:” şiirinde özne, “bugünkü” 

hâli ile “yirmi beş sene evvelki” hali arasında gidip gelir. “Cevvâl-i muhteriz” olan çocuğa 

karşın bugün bir “gölge” olan özne şiirin her iki kesitinde de çocukluğun veya gençliğin 

~ ~ 

~ 

~ 



 152 

“mâcera dolu” günlerinden kesitler sunarken her iki bölümde “bîgâne” ve “ihticâb” 

sözcükleriyle şimdiye dair halini anlatılanların aksi olarak imlemiş olur. Buradaki koşutluk 

yukarıda bahsettiğimiz unsurlarla yapı olarak aynıdır: 

 

geçmiş  genç    ışık, gülen, ziya 

şimdi    yaşlı gölge, iktinâh, zılâl 

 

Gençliğin ümit bağlamında ele alındığı bir diğer şiir ise “Âh O Geçen Devre-i Hayât” 

başlıklı şiirdir. “Zâ’il” olan şebab, beraberinde “bugün eşk-i ye’s”i getirmiştir: 

 

geçmiş  neşe   ümit 

şimdi    keder ye’s 

 

Şiirin son dizesinde tekrar edilen başlık ve bu başlıktaki “âh” ünlemi giden gençliğe duyulan 

üzüntüyü çok açık bir şekilde gösterirken diğer taraftan dünyanın artık anlamsız hale gelişi 

şu şekilde anlatılır: 

 

Zâ’il şebâb... Zâ’iy ü sâfil şu kâinât; 

Ümmîd içinde bunları ben dâimî sanır, 

Hep öyle aldanır, 

Mesûd olurdum... Âh o geçen devre-i hayât! 

 

Sanatkârın geçmişe “râci” olup içinde bir “inşirah”ın (=iç ferahlığı) uyandığını söylediği şiir 

ise “Hayat” başlığını taşır. Geçmişte yaşanan “melâl”in hatırlandığı bu şiir o anın melâliyle 

değil, geçmişte kalmış olmasıyla bugünü kederlendirir ki yukarıdaki koşutluk aynen bu 

şiirde de tekrarlanmış olur. 

 

 

3.3.3. Gelecek ve Umut Birlikteliği 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde geleceğe dair umut besleyen şiir oldukça azdır. O, daha çok, 

geçmiş-şimdi birlikteliğini hatıra-hayal yerdeşliğinde görmeyi tercih eder. Geçmiş-gelecek 

veya şimdi-gelecek ilişkisi daha ziyade şimdiye dair arzu ve istekleri belirgin kılmak üzere 

~ ~ 

~ ~ 



 153 

kullanılan yapısal unsurlar olarak göze çarparlar. Heidegger, zamana ilişkin “ne kadar” ve 

“ne zaman” sorularının sorulduğunu, bu yapılırken de varolma zamanının elden kaçırıldığını 

söyler. Oysa asıl sorulması gereken “nasıl” sorusudur. Zira “Varolma ‘nasıl’a akar ve 

şimdiki zamanda şu andaki ‘ne’ye sarılır.” Bu ifade gelecek zamanı da şimdiki zamandan 

ayırmayan bir yapı haline gelir. Zira ona göre “gelecek zaman öznenin bağlı olduğu şimdidir. 

Özne var oluşunun şimdisinde gösterdiği “özen”le gelecek zamanı yakalama peşindedir.” 

(Heidegger, 2007: 88-89) 

 

Sanatkârın şiir evrenindeki umut gündelik kaygılardan oluşan, “insanın elinin altındaki” 

yakın geleceğe dair değil, “elde tutulamaz bir geleceğe” aittir. Eugenio Borgna, tırnak içine 

aldığımız bu ifadeleri, her ikisi de umut anlamına gelen “esparence” ve “espoir” 

sözcüklerinin birbirinden ayrılmasında kullanır. Ona göre ilkine “bekleyiş”, ikincisine 

“umut” demek daha doğrudur. Ona göre bu iki kavram arasındaki ikinci fark ise insanın 

gerçeğe/hakikate yaklaşma biçimini de göstermektedir (2015: 112). Bu açıdan bakıldığında 

Tevfik Fikret’in şiirinde geleceğe yapılan atılımın umudun yapısal boyutta ortaya çıktığını, 

yani umudun, hayatın bizzat özüne dair olduğunu görürüz. 

 

“Leyl-i Vedâ” şiirinde sevgilisinden gelecekte ayrı kalacağını düşünen özne, bugünde ayrı 

geçecek günleri “tazmîn” etmek ister: 

 

Ooh, gel gel, bu hafâ-gâha berâber gidelim; 

Orda sensiz geçecek günleri tazmîn edelim. 

 

Dikkat edilirse buradaki vurgu Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki zamana ilişkin yapıyı 

değiştirecek kuvvette değildir. “Âşiyân-ı Dil” şiirinde de işaret edilen geçmişteki 

birlikteliğin ve şimdideki ayrılığın tecrübe edilişi bu şiirde şimdi ve gelecek ilişkisine 

evrilmiş; dolayısıyla o şiirde gösterilen “kesinti”nin tekrarı olmaması istenerek gözden 

kaçırılmaması arzu edilmiştir. 

 

“Sabah Olursa” şiiri de yine şimdi-gelecek ilişkisinden ziyade şimdiye dair durumun ortaya 

konması ve aslında olması arzu edilen durumun gelecek bağlamında ifade edilmesi esasına 

dayanır. 

 



 154 

Bu memlekette de bir gün sabah olursa, Halûk, 

Eğer bu memleketin sislenen şu nâsiye-i 

Mukadderâtı, kavî bir elin kavî, muhyî 

Bir ihtizâz-ı temâsıyla silkinip şu donuk, 

Şu paslı çehre-i millet biraz gülerse... 

 

Başlığından itibaren ışığa dair vurguyla gelen bu şiirde şimdinin tasviri ve koşutluğundaki 

istek aynı anda gösterilmiş olur. 

 

“Mâzî... Âtî” şiiri hatıraları “girdâb”a benzeterek yukarıda “yaşlılık” üzerine söylediğimiz 

hususlara gönderme yapar. Mazideki hatıralar bir girdap şeklinde özneyi yutacak ve 

geleceğe dair “hayal”in “tenebbüt”ünü (=yeşerme) engelleyecektir. Öte yandan; 

 

Mensûh u münhasif, müteannih, ateh-likâ 

Bir varlık... 

 

olarak görülen mazi, bu haliyle yaşlı bir insanda görülebilecek hususiyetleri bünyesinde 

barındırmış olmaktadır. Halbuki mazi her an sönen ve ölen bir varlıktır ve olması gereken; 

 

Mâzî, o bir muallim, o bir pîr, o bir peder, 

Hâlin tutup sinirli elinden, ağır, sabûr, 

Âtîye doğru yedmeli... 

 

şeklinde ifade edilmiştir. “Pîr” sözcüğünün anlam alanı ile “âtî”nin “ağır, sabûr” 

sıfatlarındaki birlikteliği “hâl”in sinirli durumu arasındaki koşutlukla beraber ikinci bir unsur 

olarak belirmektedir. Hareket ve durgunluk olmak üzere ritme dair iki durumu imleyen bu 

sözcükler; herhangi bir “yer” ve bir “zaman”da etileşim ritmin olduğunu söyleyen 

“ritmanaliz”in söz dağarcığı içinde (Lefebvre, 2018: 40) söylenecek olursa mutluluğun 

ortaya çıkmasını gerekli kılacak psişik durumu “gizli ritimler” halinde içinde 

bulundurmaktadır. Anı ve bellekte ortaya çıkan bu ritimler, (Lefebvre, 2018: 43) geçmişle 

gelecek arasındaki bu diyalektik süreklilik “zıtların bir anlaşmasından” oluşmakta, 

“geleceğe ertelemelerden veya geçmişe geri dönüşlerden” (Bachelard, 2010: 143) meydana 

gelecek ve “intihâk-ı melûl”ü ortadan kaldırmaktadır. 



 155 

 

Yaptığı “tel’inât”ı “hayır, hayır” diyerek geri alarak sözlerine başlayan özne “Rücû” şiirinde 

geçmiş, şimdi ve gelecek birlikteliğini umut bağlamında yeniden kurar. Buna göre “musîbet” 

geceleri “nisyân”a (=unutma) karışmıştır: 

 

O mel’anet gecesinden uzaktayız şimdi. 

Karıştı leyl-i musîbet leyâl-i nisyâna, 

Açıldı gözlerimiz bir sabâh-ı rahşâna. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde hatırlananlardan ve özlenen yapıdan farklı olarak unutmaya 

dair tek şiir olarak karşımıza çıkan “Rücû” şiiri, bu nisyanın sebebini de “levm”, “teellüm”, 

“ibtikâ”, “levs” gibi sözcüklerle sıralamaktadır. O zaman Tevfik Fikret’in, şiir evreninde 

geçmişe dair hatırlamaların, daima hatırlanmaya değer bulunan ve özlenen günlerin şiirini 

yazdığını; bunun aksini ise iradi olarak yazmadığını rahatlıkla söyleyebiliriz. Bu şiirdeki 

istisna geçmişle şimdi arasında sıralanan hususiyetlerin birbirinin zıddı olduğu gerçeğinden 

kaynaklanmaktadır. 

 

Şiirde bugünün, yarının adımı oluşu diğer kesitte zamana ilişkin bir başka vurgu olarak 

karşımıza çıkar. Buradaki ilişki “bugün senin” şeklinde iki kez yinelenen ifadenin anlam 

alanı ile birlikte 

 

Düşün: Bugünkü adımlar hazırlıyor yarını! 

 

mısraında dile getirilir. Zulmet gecesinin geride kaldığı ve “rahşan” sabahın doğduğu 

şimdide, umudun belirdiği açıktır. Eugenio Borgna’nın Maria Zambrano’dan aktardığı 

biçimde ifade edilecek olursa; “umut bir köprü gibidir, bizi kendi yalnızlığımızdan çıkarıp 

acı çeken ve yardım isteyen başkalarıyla sonu olmayan bir ilişkiye götürür.” (Borgna, 2013: 

205-206) Buradan da anlaşılacağı üzere “umut”, “sen” zamiri ile başlayıp “siz” zamiri ile 

son bulan ve 

 

Siz ey yürekli, ve arslan yürekli insanlar! 

 

mısraıyla ifade edilen anlam alanına ulaştıran yegâne duygu durumu olmaktadır. 



 156 

 

“Bugünün gençlerine” ithafıyla başlayan “Ferdâ” şiiri yarına ve umuda dair en açık 

göstergeleri sunarak şairin bu başlık altında düşüncelerini bir araya getiren bir manzume 

olarak karşımıza çıkar. Yarın anlamına gelen “Ferdâ” şiiri “bugünün gençleri” söz grubuyla 

şimdideki gençlere ithaf edildiğine göre ithaf eden orta yaş veya yaşlı sözcüğünü kendi 

şahsında toplamış olmaktadır. Gençliğe ait olan “yarın”ın hangi kavramları içerdiği ise daha 

ilk satırdan itibaren okuyucuya sunulur: “teceddüd” ve “inkılâb”. Özne bu kelimede toplanan 

fikri ve ameli değişimi yalnızca gençlerin yapabileceğini düşünür ve hemen ardından 

gençliğe; 

 

Her şey senin değil mi ki zâten?.. Sen, ey şebâb, 

Ey çehre-i behîc-i ümîd, (...) 

 

diye hitap eder. Teceddüt ve inkılabın özneyi götürdüğü yer “her şey” haline bürünerek 

önemine dair bir vurgu yapılmış olur. Diğer bir husus ise “ümit” sözcüğünde ortaya çıkar. 

Buna göre ümit ve gençlik aynı yerdeşliğe oturur ve şöyle bir yapı ortaya çıkmış olur: 

 

genç ümit   

yaşlı                 ümitsizlik 

 

Geçmiş ve şimdi ilişkisi içinde baktığımızda özne şimdinin yaşlısı olarak kendisini 

konumlandırdığına göre, o, geçmişin genci olur. Geçmişteki gençliğinden değil de bugünün 

gençliğinden bahsettiğine göre ümit öznenin kendisine ait bir kavram değildir. Öte yandan 

“yarın” sözcüğü “gelecek zaman” anlamında genel bir ifade olarak düşünüldüğünde yaşlı 

birinin benlik alanında görülmeyen bir sözcük haline gelir (Draaisma, 2016: 82). Umudun 

geleceğe, hatıranın da geçmişe dair iki kavram (Draaisma, 2016: 74) olduğu kabul edilirse; 

 

geçmiş  ihtiyar   ümitsiz 

şimdi    genç ümit dolu 

 

karşıtlığı daha da anlamlı hale gelir. Yaşlılığını “ak sakal” söz grubuyla tekrar vurgulayan 

özne bu bölümden itibaren gençlere ümidi yeşertmeleri için nasihatlerde bulunmaya başlar: 

 

~ 

~ ~ 



 157 

Yükselmeyen düşer: Ya terakkî, ya inhitât! 

 

Mısraı ise uyanık gözle geçmişe bakan gencin “iştibâh” ile geleceğe yürümemesi için 

unutmaması gereken bir durum olarak okuyucuya sunulur. 

 

Korku ve umudu “insanlık halinin iki temel taşı” olarak niteleyen Borgna (2013: 79) her 

ikisinin de gelecekle ilintili olduğunu söyler. Ancak bu ilişkinin mahiyeti birbirinden 

farklıdır. Korku ve gelecek ilişkisinin yerdeşleri “umutsuzluk ve ölüm”dür. Ancak geleceğe 

dair umut “korku tarafından emilmiş hayatlarda gerçekleşen kazalara direnme gücü verir ve 

umudun kaynaklarını aramamıza yardımcı olur.” (2013: 80) Tevfik Fikret’in gelecek ve 

umut ilişkisi geçmişin korkularından yola çıkan ve direnme gücü veren yeni bir söylemin 

ifadesi olarak buradaki anlam alanını tamamlar. Yaşamanın ve ölmenin anlamını ortaya 

çıkaran asıl güç de burada yatmaktadır ki “iştibah”ın (=şüphelenme) ayrışacağı nokta 

burasıdır. 

 

Geçmiş/şimdi birlikteliği (“bugünle dün”) “Bir Kız Mektebi İçin” şiirinde yine “umut” 

yerdeşliğinde belirir: 

 

(...) evet, bugün 

Siz vâris-i hayâtısınız dünkü milletin! 

 

mısraından da anlaşıldığı üzere geçmişle şimdi birbirine sebep-sonuç ilişkisiyle 

bağlanmıştır. Bu ilişki şiirde dünle bugünün “kardeş” oldukları söylenerek ikinci bir kez 

belirtilir. Bu kardeşlik ise “kan” ve “nam” sözcükleriyle gönderge değerine ulaşır. Bir önceki 

şiirde geçen “ya terakkî, ya inhitat” söz grubu bu şiirde “siz de yükselin” şeklinde tekrar 

belirir. Bu yükselmenin anahtarı ise “irfân”dır. 

 

“Doksan Beşe Doğru” şiiri yine “ümmîd” bağlamında karşımıza çıkar. Geçmişte çiğnenen 

bu ümit “otuz üç yıl” sürmüş ama sonrasında “hâlâ” sözcüğüyle başlayan satırlardan 

anlaşıldığına göre şimdide pek bir değişikliğin olmadığını imlemiş olur. Geçmiş-şimdi 

bağlantısını aynı yerdeşliğe oturur ve öte yandan geçmişin ümitle olan ilgisini kurmuş olur: 

 

 



 158 

 

Hâlâ o vesâvis, o desâyis, o mefâsit. 

 

Hâlâ o şebin zeyl-i temâdisi bu azlâl; 

Hâlâ o cehâlet, o tecâhül ve o techîl; 

Hâlâ vatanın hissesi bir tûde-i âlâm; 

Hâlâ düşünen başlara hep lâtme-i tenkîl, 

Hâlâ sırıtan dişlere hep lokma-i in’âm! 

 

Hâlâ tarafiyyet, hasebiyyet, nesebiyyet: 

Hâlâ: “Bu senindir, bu benim!” kısmeti cârî; 

Hâlâ gazap altında hakikatle hamiyyet... 

 

“Târih-i Kadîm’e Zeyl” şiirinde ise “şâir” geçmişle şimdi arasında zihni yapıda meydana 

gelen değişimleri gösterir. Geçmişe dair inançlarını ve yapıp etmelerini “kan”mak ve 

“aldan”mak sözcükleriyle olumsuzlayan özne şiirin devamında bu bağlarından nasıl 

“çevrildi”ğini açıklamaktadır. Artık o; 

 

Ben ne mâ’bûd, ne ma’bed bilirim, 

Kendimi hilkate âbid bilirim 

 

diyerek inancının yönünü sergilemiş olur. Sanatkârın bu şiirdeki yeni koşutluğu; 

 

geçmiş din-i Hak 

şimdi                 din-i hayat 

 

şeklinde yeni bir boyut kazanmış olur. 

 

Bölüm boyunca sanatkârın şiirlerinde genel itibariyle zaman ifadelerinin muğlak olduğu 

görülmüştür. Bu ise anlatılanların bu dünyadan olmalarının yanında gösterenlerinin belirsiz 

olmasını sağlamaktadır. Tevfik Fikret’in şiir evreni için yukarıdan beri söylenenlere ek 

olarak Husserl’in “Hatırlama ve Beklenti”nin birbirine eşit olup olmadığına dair sorusu 

hatırlanmalıdır (2011: 74). Sanatkârın şiir evreninin geçmiş ve şimdi bağlamında genel 

~ 



 159 

yapısı ortaya çıkarıldığına göre bu soru daha da anlamlı hale gelmektedir. Buna göre 

hatırlama “bir hadisenin olup biten süresinin canlı yeniden-üretimini sunar.” Öte yandan 

“beklenti, bir Algıda gerçekleşir.” Beklenti “bir Algılanmış-ol-acak olandır” (2011: 75). O 

halde burada “beklenti ufku”nun geçişliliğinden bahsedilebilir. Sanatkârda umudun 

geleceğe dair kavramlarla şimdi-gelecek bağlamında; hatırlamaların ise hemen daima 

şimdideki nesnenin geçmişe götürmesiyle ortaya çıkmasının geçmiş-şimdi bağlamında ele 

alınmasının sebebi budur. 

 

  



 160 

 

 

3.4. Hayal / Hakikat 

 
-Evet, hakîkatı hülyâya hep fedâ ederim, 

Zaman olur ki vücûdumdan ayrılır giderim… 

Sühâ ve Pervîn 

  

Hayal ve hakikat kavramları çağlar boyunca insanların temel problemlerinden olan iki 

kavramdır. Madde ve mana âlemlerine dair oluşlarıyla metafiziğin inceleme konusuna girip 

girmeyeceklerinin tartışılması bir yana metafiziğin varlığının sorgulanması ile bu iki 

kavramın anlam alanı iyice karışık bir hal alır. Öte yandan Orhan Hançerlioğlu’nun belirttiği 

üzere hakikat kavramının içinin nasıl doldurulduğu da bu noktanın aydınlatılmasında ayrı 

bir önem kazanmaktadır. Hançerlioğlu’na göre hakikat kavramı gerçek sözcüğü ile 

karıştırılmamalıdır: “Gerçek nesnel gerçekliği dile getirirken, onun zihnimizdeki yansısı 

hakikattir.” (1977a: 276) O zaman bu hakikatin hem nesnel hem de öznel yanlarının neticesi 

ortaya çıkar. Aslında burada ortaya çıkan sorun hakikatin bilincimizdeki yansıması 

esnasında bir değişime uğrayıp uğramadığıdır. Yoksa hakikat daima nesneldir, ancak 

bilincimizde meydana gelebilecek bir değişiklik onun öznel olarak algılanmasına neden 

olabilir. Dolayısıyla hakikat ve hayal kavramlarını algılamak için saltık bilgiye ihtiyacımız 

olduğu ortaya çıkmış olur. 

 

Çalışmamız açısından hayal ve hakikat kavramları eserin anlattığı konunun ne olduğu ve 

onu nasıl anlattığı şeklinde iki kavramsal yapıyı içine almaktadır. İlk yapıyı inceleyen Terry 

Eagleton “edebi esere gündelik gerçekle değer biçme”nin açıkça gülünç olduğunu (2015: 

195) dile getirir. Ayrıca büyük eserlerin çağları aşan hakikatleri dile getirdiği düşüncesini de 

eleştirir. Hakikatin kendisinin değişip değişmediğinin sorusu bir yana, çağlar boyunca 

hakikatin aynı şekilde anlaşılıp anlaşılmadığı sorusu burada önemli bir mesele olarak 

karşımıza çıkar. 

 

Ele aldığı konu itibariyle hakikat ve hayal kavramlarının bu sorunsalı, biçimi itibariyle de 

sorunlu hale gelir. Örneğin Tevfik Fikret’in bir şiirinin pastoral öğeler içermesi, doğaya dair 

olması onun hakikati olduğu gibi anlattığını ispatlamaz. Sanatkârın yaratıcı hayal gücü 



 161 

dünyayı yeniden şekillendirme üzerine çalışıyor olabilir. Burada asıl önemli olan sanatkârın 

“tahayyül ettiği” şeyin hayale ve hakikate bakan yönlerinin nasıl olduğudur. Netice itibariyle 

sanatkârın eserinde bizzat hakikat olarak kavramın, bir şiirin ya da kurmaca bir metnin 

içerisindeki hakikat olduğu unutulmamalıdır ve bu bakış açısı ile incelenmelidir. 

 

“Gerçek” sözcüğü ile “hakikat” sözcüğü arasındaki derin farkı unutmadan yaptığımız bu 

başlıklandırma, Servet-i Fünûn nesli için genel bir kabul olarak görülen “hayal-hakikat 

çatışması”nı gerçeğin ve hayal edilenin anlatılması anlayışından çok; Hançerlioğlu’nun 

yukarıda dikkat çektiği üzere “gerçek” sözcüğü ile “hakikat” sözcüğü arasındaki derin farka 

işaret etme çabasından kaynaklanmaktadır. 

 

Algılanabilir olanı duyu organları ile kavramaya çalışan ve bunları bir uzam içerisinde 

değerlendiren Aristoteles Doğa Bilimleri Üzerine adlı çalışmasında, bölünmez bir algı 

nesnesinin olmadığı sonucuna ulaşır (Aristoteles, 2003: 70). Öte yandan aynı çalışmanın 

“Bellek ve Hatırlama Üzerine” başlıklı bölümde algı nesnesini belleğin nesnesinden ayıran 

Aristoteles, bunu yaparken geçmiş ve şimdi zıtlığını kullanmaktadır.  Buna göre “somut 

nesneler olmaksızın bilgi ve algı varsa, o takdirde bellekten söz edilebilir” (2003: 73) 

demektedir. Dolayısıyla muhayyile, geçmişteki bu akılla onun ürünü olan algının 

birlikteliğinde anlam bulan bir yeti olarak algılanır hale gelir (2003: 78). 

 

Kant’a kadar muhayyilenin işlevi üzerinde yapılan çalışmalar ona daha da “küçük bir rol” 

verilmesine ve “hakiki kognitif” değerinin yok sayılmasına (Murray, 2008: 40) neden 

olmuştur. Kant’a gelindiğinde Saf Aklın Eleştirisi ile muhayyile tekrar yüceltilerek 

Heidegger ve Edmund Husserl’in düşüncelerini derinden etkiler hale gelmiştir (2008: 40). 

 

Husserl’e göre varlık, bilimin inceleme konusudur. Fakat bu bilimler de “anı, algı, mekân, 

zaman” gibi tam olarak aydınlatamadıkları kavramlarla incelemelerini ilerletirler. Varlığın 

özünü oluşturan bu kavramları, varlık teorisi, onların varoluş şartı olarak kabul edecektir. 

“Böylece varlık teorisi bir ontolojiye dönüşecektir.” (Levinas, 2016: 24) Nicolai Hartmann 

ise bilginin üçüncü kısmı olarak gördüğü “imge”yi ontolojik açıdan inceleyecek ve “imge 

özne alanına ait olan, özne tarafından değişikliğe uğratılabilen, ama nesneyle nesnellik 

biçimini paylaşan şey” şeklinde önermede bulunacaktır. Ona göre imge bilinçte bulunur ve 



 162 

bu yüzden nesne ile imge birbirine karıştırılmamalıdır. Bunu sağlayacak olan araç ise 

ontolojik incelemedir (Hartmann, 2010: 131-133). 

 

Hartmann’ın bahsettiği “şey” Sartre’a göre “sanatçı”nın hep bu niteliğe döndüğü ve üzerinde 

imgesel değişimi yapacağı biricik “imgesel nesne” haline gelir. Sartre’a göre şair “dili 

kullanmayı reddeden kişi”dir (2005: 18). Sözcükleri doğrudan birer im olarak görmeyen şair, 

sözcükleri insanî akışkanlığın ötesine geçirmiş olur (2005: 30). Bu ise muhayyilenin 

merkeze alınmasından başka bir şey değildir. Husserl’in imgeyi nesne olarak görüşüne 

karşılık Sartre, İmgelem adlı çalışmasında imgeyi, “imgesi olduğu şey gibi” bir “şey” olarak 

görür. “Ancak, imge olması nedeniyle, tasarımladığı şeye göre bir tür metafizik aşağılık içine 

düşer. Kısacası, imge daha az şeydir.” (2006: 10) Dolayısıyla Sartre, imgeyi “belirli bir bilinç 

türü” (2006: 154) olarak kabul edecek, muhayyilenin imge üzerindeki etkisini incelenecek 

bir alan olarak kendine açacaktır. Bu ise imgenin bir fenomenolog gibi paranteze alınarak 

incelenmesi gerektiğini ortaya çıkarmaktadır. 

 

Şiir sanatının psikolojik fenomenolojisi ile ilgili düşüncelerini aktaran Carl Gustav Jung, 

bilinçaltının yaratmalarının arketipsel bağlantılarını araştırır. Burada “kişisel bilinçdışı” 

yerine “ortak bilinçdışı” deyimini kullanan Jung, bu ortak bilinçdışının bilinç düzeyine 

çıkma eğilimi göstermediğini ve dolayısıyla bastırma ve unutma gibi bir kavramın burada 

söz konusu olamayacağını vurgular. O halde onları bilinç düzeyine çıkarmak analitik 

psikoloji ile imkânsız hale gelir (2006: 323) ki bunu yapabilecek olan yegâne vasıta şiir 

olarak belirir. Burada sanatkârın “yaratıcı muhayyile”si ister bizzat kendisi isterse onu 

alımlayan okuyucu tarafından düşünülsün, önemli bir araç haline getirilmiş olur. 

 

Edward L. Murray’e göre bilinçaltı olgusunu ortaya çıkaran “tahayyül etme” edimi insanı 

ayrıcalıklı kılan güçtür. “Sağduyuya dayalı” ve “rasyonel, mantıkî” düşünme yetileri insan 

tabiatını tam olarak anlatmaya yetmeyecektir. Onu tam olarak kavrayabilmek için 

“muhayyileye dayalı düşünme” biçiminin nasıl olduğu da incelenmelidir (2008: 26). 

Böylesine bir inceleme bizi ister istemez dile ve malzemesi dil olan estetik faaliyete götürür. 

Zira “dilin retorik, estetik, yaratıcı ve üretici boyutu” insanın bu muhayyileye dayalı 

düşünme yetisini incelemede (2008: 28) en önemli gösterge haline gelmektedir. Konumuz 

özelinde bakılacak olursa “şiirleştirme” insan tekinin “varlığının tezahür ediş biçimleridir” 

ve bu tezahür hakikatin kendisini ortaya koymasına yardım edecektir. Murray’in ifade ettiği 



 163 

bu hakikat, mutlak anlamdaki hakikat değil insan benliğinin bütünleşmesiyle ortaya 

çıkardığı hakikattir. 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde hayalin görünür kılınması daima imgenin ortaya çıkması ile 

gerçekleşir. Sanatkâr, içinde bulunduğu her duygusal veya somut çağrışımı imgesel bir 

anlatıma başvurarak okuyucusuna sunar. İmgeyi “yeniten üretilen bir şiir birimi” olarak 

gören Özdemir İnce, imgenin “sözcüğün sözlüksel anlamını kır”dığını belirtir. Bunun 

neticesinde ise imge, “sözcüğün belirtme, gösterme adlandırma” gibi yeteneklerine 

“çağrışım” yeteneğini eklemektedir (2011: 23). İşte Tevfik Fikret’in şiir evreninde 

hayal/hakikat zıtlığı olarak isimlendirilen bu başlığın her iki unsuru da imgenin oluşturduğu 

bu “çağrışım” değeriyle zenginleşmektedir. Aşağıda da görüleceği üzere sanatkârın şiir 

evreninde “sözcük” hiçbir zaman belirtme, adlandırma gibi unsurların kullanılmasıyla 

yetinilecek düzeyde değil, daima bir çağrışım değerine sahip olacak şekilde kullanılmıştır. 

 

Dili “gerçekliğin hem bir imgesi hem de bir işareti” olarak gören Ernst Fischer (2010: 28) 

ile dilin “retorik, estetik, yaratıcı ve üretici boyutu”na değinen Murray’in (2008: 29) 

birleştiği noktada da tam olarak insan benliğinin bu bütünleşmesini ortaya çıkaran unsurdur. 

Bu bütünlük şiirin, insan muhayyilesinin yaratıcı gücünün ortaya çıkardığı bir ürün 

olmasından ileri gelmektedir. “Yaratıcı muhayyile” söz grubu ile “şiirsel muhayyile” 

kavramını eşanlamlı gören Murray’e göre bu edim insanın “büyüleyici ve ürpertici şeylerin 

sırrı üzerinde derin bir tefekküre dalmasını ve bunları, imkânsızın suretinde yeniden 

metaforlaştırmasını mümkün kıl”ar (2008: 34). O halde şiirle varlığını/benliğini ortaya 

koyan sanatkârın hayale ve hakikate dair söylemlerindeki yapının ortaya konulması bir 

yandan onun varlığı algılayış tarzını (kişisel var oluş sürecini) belirlememize imkân verecek, 

öte yandan ise şiir evreninin dünyayı nasıl bir paranteze aldığını görmemize olanak 

sağlayacaktır. 

 

3.4.1. Muhayyileden İmgeye Düşen Şiir 

 

Rübâb-ı Şikeste’nin ilk şiiri olan “Kâri’lerime”16 başlıklı şiir “size” hitabıyla başlayarak 

“bil”inmeyen okuyucu (=“kâri”) kitlesine seslenir. Kitaptaki tüm şiirlerin ithaf edildiği 

                                                             
16 Bu şiir İrtika mecmuasının 23 Teşrinievvel 1315 tarihli 30. sayısının 120. sayfasında “Bir Mukaddime” 
başlığıyla yayımlanmıştır. Şiirin Rübâb-ı Şikeste’deki tek değişikliği başlığındadır. 



 164 

okuyucu hayal/hakikat zıtlığının ilk unsuru olarak karşımıza çıkar. Buna göre hayal edilen 

bu okuyucular, şiirleri okuduklarında kendi elemlerinin “ma’kes-i nâçiz”ini (=değersiz 

yansımalarını) bulup “gözleri”nden “iki üç katre” gözyaşı dökeceklerdir. O zaman hayale 

dair ilk unsur; 

 

hayal ~ elemler 

 

şeklinde gösterilebilir. Burada şairin elemden bahsedip neşe veya ona dair bir durumdan 

bahsetmemiş olması yukarıdaki yerdeşliği destekleyen bir unsurdur. Sanatkâra göre 

insanların hiçbiri bu elemlerden “hâlî” (=uzak, boş) yaşayamamaktadır. 

 

“Hayâl-Hakîkat” alt başlığını taşıyan “Sühâ ve Pervîn”17 şiirindeki hayal ile hakikat 

unsurları iki katmanlı bir yapı arz eder. İlk katman şairin tahayyüle dair vücuda getirdiği 

uzam ve bu uzamın unsurlarıdır. İkinci katman ise “gölgelikte, birbirinin âgûş-ı iştiyâkında” 

olan iki kişinin konuşmalarında ortaya çıkan katmandır. Metaforik süreçteki bu yaratma 

Ricœur’ün “ikinci-kademe bir göndergesel kuvvet” şeklinde tanımladığı “ad extra” 

uygulamaya denk düşer (1999: 178). Şair önce tahayyül gücünün yardımıyla bir dünya inşa 

eder. Tasvir edilen bu dünyaya Sühâ ve Pervîn adlı iki karakter konulur. İkinci katmanda ise 

bu hayali şahıslar konuşmaya başlarlar. Şiirin alt başlığı olan “hayâl-hakîkat” zıtlığı da bu 

iki karakterin konuşmalarıyla ortaya çıkar. Burada hayale denk gelen erkek (Sühâ), hakikate 

denk gelen ise kadın (Pervîn)’dir. “Alıp götürse bizi...” şeklinde başlayan hayal unsuru; 

 

Bu eller işte... Bu nâzik, bu pembe elleriniz 

Hayâl ü rûhuma açsın derin, nihâyetsiz 

Bir âsumân-ı müzehheb, bir âsûmân-ı huzûz 

     “Sokularak” 

Vücûdunuzda uçan nûr içinde ben mahfûz, 

Bütün şu âleme gülmek... Şeb-i ta’ayyüşte, 

Şeb-i siyâh-ı ta’ayyüşte muztarib... 

 

                                                             
17 Servet-i Fünûn dergisinin 11 Eylül 1313 tarihli ve 341 numaralı nüshasında, 38 ve 39. sayfalarda yayımlanan 
bu şiirin başlığı ilk olarak “Hayal-Hakîkat” şeklinde verilmiş; “Sühâ ve Pervîn” başlığı kitap halinde 
yayımlanırken konulmuştur. 



 165 

şeklinde devam eder. Alıntılanan parçada görüleceği üzere “nihâyetsiz” ve “âsumân-ı 

huzûz” olarak başlayan hayal “muztarib” sözcüğüyle son bulmuştur. Burada huzurdan 

ıstıraba doğru olan yönelim; Pervîn’in bahsedilenlere yabancı kalarak üst katmandaki 

mekânda meydana gelen değişimlerden bahsetmesiyle iyice belirgin hale gelir. Ricœur’ün 

bu konudaki düşüncesinden hareket ederek söyleyecek olursak Sühâ, tahayyül ederek 

“anlam alanlarının yeniden yapılandırılması”na gayret göstermiş (1999: 176) ancak başarılı 

olamamıştır. 

 

Sühâ, Pervîn’in hayal unsurunu dağıtan açıklamalarını bir kez daha örtmeye çalışarak 

tahayyülüne devam etmek ister ve bunu; 

 

Bugün siz olmasanız bir hayâl olur, güzelim! 

 

şeklinde bitirir. Bu ikinci gayrete Pervîn yabancı kalamayacak ve “çocuk!” şeklinde karşılık 

verecektir. Hakikati temsil eden kadın, hayali temsil eden erkeği çocuk ve dolayısıyla onun 

söylediklerini de çocukça hayaller olarak görmektedir. Ardından “yeter çocukluğa rağbet” 

ifadesiyle yapı tamamlanır. Şiirin bundan sonraki bölümlerin açar sözcüğü “melâl”dir. O 

halde çocukça tahayyülün hakikate galebe edememesi hüznü doğurmaktadır. 

 

hayal  neşe 

hakikat  hüzün 

 

İkinci katman olarak belirlediğimiz Sühâ’nın hayalleri hüzün ve hakikat yerdeşliğinde son 

bulur. Sühâ, ruhundaki ve kişiliğindeki hakikat üzerine burada tekrar konuşmaya başlar. 

“Ruh”unda “hüzn” ile bir yakınlık (=“karâbet”) olduğunun belirtildiği bu satırlar çok 

sürmeyecek, konuşmanın yönü “mübrem” (=zaruri) bir “tahavvülle” yine hayale gelecektir. 

Hayalin buradaki göstergesi “emel” sözcüğü ile anlam bulur. Üçüncü kez başlayan hayal bu 

kez doğrudan anlatıcı tarafından kesilecektir: 

 

“Mağlûb-ı hayâl... Yavaş yavaş 

kendinden uzaklaşan ma’şukasına 

doğru tehâlükle” 

(...) 

~ 



 166 

“Bundan sonra Pervîn hep Sühâ’yı 

bırakarak yoldan geçenlerle iştigâl 

eder; bakanlara güler; birçokları 

karşısında dolaşmağa başlarlar; 

Pervîn artık onlarla eğlenir.” 

 

Üç kez girişilen tahayyül denemesine verilen cevabın her seferinde şiddetin artırıldığı da 

böylece görülmüş olur. Artık Pervîn bakışını başkalarına çevirmiştir. O halde hayal/hakikat 

zıtlığında önce melal ortaya çıkar, ardından hakikat baskın bir hal alır. 

 

Sühâ dördüncü kez hayal kurmayı denediğinde ise Pervîn “soğuk” bir tavırla bu hülyayı “pek 

şâirane” bulur. Devamında şiire gücenmiş olduğunu söylediğine göre bu tanımlamanın yönü 

olumsuzdur. Bu son denemeden sonra etraftan gelip geçenler bu manzarayı tamamen ortadan 

kaldırmış olurlar. Böylelikle hem konuşmayla birlikte ikinci alt katmanda kurulan hayaller, 

hem de anlatıcının oluşturduğu hayali dünya aynı anda bitmiş olur. 

 

“Zekâ” şiiri ise bir meleke olarak zekâyı hakikatle yerdeş yapar. “Gurûr-ı hikmet”ten 

vazgeçtiği dönemde “şairlenen” zekâ sahibi, yazdığı bu şiirlerin ilhamını “hakikat”te 

bulduğunu belirtir. Hakikat ve hayal ayrımı da tam olarak burada belirir: 

 

Oku, önündeki manzûme bir hakîkattir; 

Hayâle benzetiyorsun, ya anlamazsın ki... 

Bu bir hakîkat-i mül’im, hakîkat-i mübkî! 

Şi’r demem, ne için yazdığım neşîdelere? 

Ya şi’ri bir tutuyorlar hayâl-i bâtıl ile 

 

Burada dikkati çeken ilk husus metnin “manzume” olarak ifade edilmesidir. Vezinli ve 

kafiyeli söz anlamına gelen manzume ile “şiir”in birbirinden ayrı tutuluşu, yine şiir içinde 

şairin bizzat kendisi tarafından yapılır. Buna göre “hayâl-i bâtıl” ile şiir “bir tutu”lduğu için 

şair, hakikati içeren bu parçalara manzume demeyi tercih etmiştir: 

 

hayal  şiir 

hakikat  manzume 
~ 



 167 

 

Diğer taraftan bu hakikati dile getiren manzumenin sıfatlarına da dikkat edilmelidir: 

“mül’im”, “mübkî” (=üzücü, ağlatan). Bir önceki şiirde de görüldüğü üzere “hakikat” 

sözcüğü tekrar “hüzün” kavramı ile birleştirilmiş olur. 

 

hakikat ~ mü’lim + mübkî 

 

Şiirin devamında ise manzume ve şiir kıyasının ikinci unsuru olan şiir dikkatlere sunulur. 

“Hayâl ü his ile mâlî güzîde bir” şiirin yarına kalacağı burada vurgulanır. Şaire göre ister 

felsefe, ister manzume “şikâr-ı nahûn-ı tenkîd ol”maktan (=eleştiri tırnağının avı) 

kurtulamazlar ancak şiir öyle değildir. Burada “akıl” ve “hülya” sözcükleri de yine felsefe 

ve şiir zıtlığını oluşturacak şekilde kullanılmış olur: 

 

akıl  manzume 

hülya  şiir 

 

“Hakîkatin Yıldızı” başlıklı şiirde de bölümün başında ifade ettiğimiz şekliyle hakikat 

doğrudan gerçek sözcüğünün yerdeşliğinde kullanılmıştır. “Yegâne feylesofumuza” ithafı 

ile başlayan şiir gerçeğe ulaşmak için çekilen eziyetleri “hubb” (=sevgi) sözcüğüyle 

anlamlandırdıktan sonra bu sevginin gönderge değeri olarak “delili”ği öngörür. Burada da 

ikinci kez gerçeğin anlam alanına alınan hakikatin olumsuzlandığı açıktır. Ancak bu 

olumsuzlama sevgi duyana değil, onu anlamayanlara yöneliktir. 

 

Doğrudan hayal/hakikat zıtlığı üzerine kurulmuş olan “Sahâyif-i Hayâtımdan” şiiri hakikatin 

yerdeşi olarak hayatı koyar. Ancak dikkat edilmesi gereken nokta öznenin bu hakikatten 

“ihtirâz” ediyor (=çekinme) oluşudur: 

 

Âsumân füshat-i kebûduyla, 

Deniz emvâc-ı pür-sürûduyla, 

Gece esrâr-ı bî-hudûduyla, 

Beni terhîb eder; ... 

 

~ 



 168 

Görüldüğü üzere özne hakikatin yerdeşliğini gökyüzü, deniz ve gece sözcüklerinin hayalden 

hareket etmeyen ontik varlıklarında bulmuştur. Bu ise özneyi “mükedder” etmiş ve 

“saadetten” uzak tutmuştur. O zaman “Sühâ ve Pervîn” şiirinde ortaya çıkan 

 

hayal  neşe 

hakikat  hüzün 

 

yapısı burada da kendisini göstermiş olur. Öte yandan bu yerdeşliğe oturan üç kavram 

uzamsal olarak birbirini bütünler niteliktedir. Gece, gökyüzü ve denizin ilk özelliği uçsuz 

bucaksız olmalarıdır. Şüphesiz bu uçsuz bucaksız oluş teknik imkânlarla gözlemlenebilen 

bir anlamı değil insan bireyinin anlamlandırışına dair bir kavramı içine alır. Ayrıca üçünün 

de nesneleri içine alan/yutan/hapseden bir yapıda olduğu görülür. Deniz ve gökyüzünün 

nesnenin yutuluşuna dair barındırdıkları anlam bu açıdan birbirine benzer. Gecenin içine 

nesneleri görünmez kılışı bu anlamıyla deniz ve gökyüzü ile benzer ancak renkleri yutması 

bakımından diğerlerinden ayrılır. O zaman öznenin bu üçünden çekinmesi ruhunu bu üç 

sözcüğün belirttiğimiz yapılarıyla kendini güvende görmemesi ile ilgilidir. Özne ruhunun 

emniyetini ise “çöl”de bulacaktır. 

 

         çöl 

asuman, deniz, gece 

 

Çöl, yeryüzünde oluşu ile asumana; içine çekmiyor oluşu ile denize, “envârı” ve “elvân”ı 

(=ışıklar ve renkler) yutmuyor oluşu ile de geceye koşut hale gelir. Ruhunda bu emniyeti 

gören özne ilk olarak “düşün”ecek ve ardından “şiir” ile karşılaşacaktır. Yukarıdaki 

sözcükler şairi “mükedder” kılmışken şiir ise ona “neşve-i ümmîd” vermektedir. 

 

“Çöl” sözcüğüyle beraber ortaya çıkan ikinci husus ise “serâb” göstergebirimciği ile yeni bir 

gösterge değerine kavuşmuş olmasıdır. Serap ile hayal arasındaki bağlantı şiir evrenindeki 

yeni zıtlık ve yerdeşliği şu şekilde kurmuş olur: 

 

hayal neşe   çöl 

hakikat    hüzün      asuman, deniz, gece 

 

~ 

~ ~ 



 169 

Var olan dünyayı tahayyülle yeniden şekillendirme, dolayısıyla varlığa yeni bir anlam verme 

biçimi “Tefelsüf” şiirinin konusu olur. Şiirin sözü metaforlaştırıcı etkisi öznenin “nekbet ü 

saâdet”ine (=bahtsızlık ve mutluluk) doğrudan etki etmektedir. Ancak her ikisini de yapan 

yine öznenin kendi “benliği”dir: 

 

Benim yapan bu hayât-ı melûl u mesûdu 

Benim veren o ruhâm-ı hakîre keyfimce 

Şu va’z-ı dilberi, yahut bu şekl-i merdûdu; 

Benim elimde benim benliğim de bâzîçe... 

 

Benliğin “bâzîçe” (=oyuncak) olması, bütün bu sayılanların iradi olarak yapılmadığını 

gösterir. Ancak hayatı hüzünlü ve neşeli kılan bu edim Murray’in de değindiği gibi öznenin 

benliğini bütünleştirme sürecinde daha fazla tahayyül etme ihtiyacından ileri gelmektedir 

(Murray, 2008: 279). 

 

“Tefekkür” şiiri de akıl ve kalp sözcüklerini hayal ve hakikat zıtlığına yerdeş olarak alan bir 

şiirdir. Akıl burada “tefekkür” ederken kalp inleyen (=“nâle-meşhûn”) olarak 

düşünülmüştür. Şiir ise aklın değil bu inleyen kalbin “tekeddür”ünden ortaya çıkacaktır. O 

zaman; 

 

şiir ~ kalp + hayal + keder 

 

yerdeşliği ortaya çıkarılmış olur. Daha önceki şiirlerde de ortaya çıkan bu yapının yanı sıra 

şiirde geçen “hayâl-i muhal” sözcüğü izaha muhtaçtır. Demek ki özne yukarıdan beri hayal 

olarak gördüğümüz yapıları mümkün dairede anlamlandırmaktadır. Her ne kadar Pervîn bu 

hayallere bigâne kalsa, diğer şiirlerdeki gibi her hayal sonunda keder olan hakikate bağlanan 

olumsuz bir yapı olarak görünse de bunlar özne tarafından gerçekleşmesi mümkün görülen 

hayaller olarak anlaşılmalıdır. “Muhal” olan hayal ise “aldan”mak fiiliyle özne tarafından 

olumsuzlanmaktadır.18 Buradaki olumsuzlama aslında öznenin hayalini dahi 

kuramamasından başka bir şey değildir: 

 

                                                             
18 Bu tamlama şaire göre bir imkânsızın anlatıldığı “Hulya-yı Saâdet şiirinde “ölü hülya” söz grubuyla ifade 
edilmektedir. 



 170 

Bu gözyaşıyla silinmiş nukûş-ı hasretten 

Bakıp çıkarmağa sa’y eylerim de bir ma’na. 

 

Alıntıdaki çalışma sözcüğü tahayyül etmeye dair bir çalışmayı metaforlaştırır ve bunun 

mümkün olmayışı “muhal” bir hayal olarak tanımlanır. O halde öznenin dünyası hakikati ve 

hayali ile bir olan bir dünyadır.19 Özne bunun dışını “muhal” olarak görerek benliğinin 

varoluş nesnelerini belirlemiş olur. 

 

İki adet yedilikten oluşan “Hayâl-i Hodbîn” şiiri geçmişe dair bir hatırlama ile arzuya ilişkin 

bir hayali birleştirir. Çocukluğunda “cism-i girânı” ile (=ağır vücut) bir kelebeği kovalayan 

özne onu tam yakalamışken “dest-i ra’şe-dârında” (=titrek el) sadece kanatlarının tozu 

olduğunu görür. İkinci kesit ise geçmişe dair bu hakikatin şimdiye dair hayali ile vücut bulur. 

Şimdide sevgiliye dair kurulan hayal de tıpkı kelebeğin ele geçirilemeyişi gibidir: 

 

hayal  geçmiş 

hakikat  şimdi 

 

Yaşanmış bir gerçeklik olarak geçmişi hatırlayan özne şimdiyi ise hayal olarak yaşamayı 

tercih etmiştir. Geçmiş/Şimdi başlığında da gösterildiği üzere geçmiş daima neşe ve huzurla 

gelirken şimdi ise hüznü ve kederi barındırır. O halde; 

 

hayal  geçmiş   neşe 

hakikat  şimdi hüzün 

 

Burada hakikat ile kederin yerdeş oluşu tıpkı kelebeğin altın tozunun (=“gubâr-ı zerrîn”) 

avuçlarında kalması ve öznenin de bu duruma bakakalmasında olduğu gibi sevgilinin de; 

 

Güler, geçer, bırakırsın bir iştiyâk-ı harâb 

Bir iştiyâk-ı muhrib dil-i nizârımda! 

 

                                                             
19 Şairin şiir evreninde hayalin, hakikati bölümün başında zikrettiğimiz şekilde içine alan yapısı daima mevcut 
olmuştur. “Ey Kız!” şiirindeki mısra bu konuda daha açık bir anlam alanını barındırır: 

Kızlık hayâl içinde güzel bir hakîkatin incilâsıdır. 

~ 

~ ~ 



 171 

dizelerinde olduğu gibi “dil-i nizâr” bırakmasından kaynaklanmaktadır. O zaman burada da 

kurulan hayalin gerçekleşmediği, geçmişteki hakikatin gerçekliği yeniden ortaya konulmuş 

olduğu belirmiş olmaktadır. 

 

Eğretileme sanatında benzeyen ile benzetilen arasındaki bağın sözdizimsel bir tutarlılığının 

olmadığını söyleyen Laurent-Daron Boileau, bu durumun “benzeyenin gönderimi(nin) 

bizzat kendi gönderimi olmadığı(nı), kendisine denk gelen benzetilenin gönderimi 

olduğu(nu) ve bir de benzetilen eğretileme sanatında eksik olduğu için” eğretilenen 

gönderim olayını tam olarak yansıtamadığı şeklinde açıklar (2007: 68-69). 

 

“Mehd-i Âmâlim” şiirinde arzularını (=“âmâl”) bir “mehd”e (=beşik) benzeten özne 

göndergesini “harîm-i kalb”in içine yerleştirecektir. Dil ile nesnelerin birbirinden uzaklaşıp 

belirsiz bir alana doğru evrilmesi onun “yaşanmışlıktan koparılmış” (Bouileau, 2007: 70) 

olması ile ilgilidir. Bu ise hareketi sürekli kılan bir olgu haline gelir. Hareketin sürekliliği 

ise tahayyülün çalışmaya devam etmekte olduğunu gösterir. Tahayyül etme durduğunda 

hareket duracak, eğretileme ise düzdeğişmeceye dönecektir. Oysa yukarıdan beri örneklenen 

şiirlerin hiçbirisinde düzdeğişmecenin sözdizimsel yapıya koşut ilerlediği görülmez. Ortaya 

çıkan her yeni eğretileme hayal gücünün daima aktif olduğunu gösterir. Pervîn’in 

cümlelerinde olduğu gibi hareket kendini gösterdiğinde düzdeğişmeceden bahsedilmektedir. 

“Mehd-i Âmâlim”, bu haliyle, şiirin son sözcüğü olan “benzer”e kadar eğretilemeye devam 

edildiğini açıkça ortaya koymuş olur. O halde; 

 

hayal  hareket 

hakikat  durağanlık 

 

yapısı kurulabilir. Burada hakikatin durağan olması ile katı ve değişmez yapısını, bu 

yapısıyla onun sürerliliğinin olmadığını; hayalin hareketinin ise tahayyülün “süre” kavramı 

içindeki devimini kastediyoruz. İşte bu hareket “Yaşadıkça” şiirinin de temel eğretileme 

nesnesi olarak karşımızda durmaktadır. Şiirde geçen harekete dair ifadeler; “aşmak, 

tırmanmak, bî-karâr, şikeste, güm-şüde, yuvarlanmak, zedelenmek, istemek, koşmak, 

derinleşmek, girmek, gülmek, eylemek, ikdâm, görmek, etmek, istical, sevmek” şeklinde 

sıralanabilir. İşaret ettiğimiz bu sözcükler şiirin küçük evreni içindeki toplam sözcüklerin 

%20’sine denk gelir ki belirtme sıfatları da dahil toplam 70 sözcükten oluşan bir şiirin dörtte 

~ 



 172 

biri hareketi imleyen kelimelerden örülmüş demektir. Bu kelime sıklığı yukarıda 

kurduğumuz hayal ve hareket yerdeşliğini de desteklemektedir. Hakikatin bu yokluğu 

göndergelerin bizzat kendi gönderimleri değil öznenin gönderimleri olmalarından ileri 

gelmektedir. 

 

“Karlar” şiirinde ise “hayâl” iki farklı sözcüğün yerlemi ile iki farklı göstergebirimcik haline 

gelir. Buna göre; 

 

Gûyâ ağır ağır inerek, hep mezâhiri 

Altında bağteten ezecek zanneder hayâl... 

 

dizelerinde ortaya çıkan ilk göstergebirimcikte karların, varlığı altında ezecek güçte hayal 

edilmesi tahayyül gücünün oluşturduğu varlık bilincinin (Ricœur, 1999: 178) karlar altında 

kalmasını imler. İkinci göstergebirimcik ise; 

 

Lâkin sorun şu penceresinden bakanlara 

Kâh-i tahayyülün 

Onlarca aynıdır bu bürûdetli manzara 

Bir sîne-i semende gülen beyaz bir gülün. 

 

dizelerinde ortaya çıkar. “Kâh-i tahayyül” (=hayal köşkü) ile bu manzaraya bakanlara göre 

yukarıdan beri olumsuzlanan manzara “sîne-i semen”e ve onda açan “beyaz bir gül”e teşbih 

edilmiştir. 

 

Burada bir sembol olarak “gül”ün algısındaki şahsilik göze çarpmaktadır. Murray’a göre 

“nesneler, (...) algı tecrübesini büyütme/genişletme eğilimi gösterir ve kişiye pek çok açıdan 

algılama imkânı sunar.” (2008: 80) Buradaki temel nokta ise bütünü idrak etmekle ilgilidir. 

Bu idrak ediş tahayyül gücünün sağladığı imkânla mümkün olmaktadır. 

 

Sevgilinin varlığı ve yokluğu merkezine oturan “Aşk u Firâk” şiiri iki temel bölümden 

oluşur. İkinci bölümün ilk dizesinden öğrendiğimize göre; 

 

Evet, bu levhayı seyreylerim hayâlimde 



 173 

 

ilk bölümün tüm dizeleri öznenin hayale dair unsurlarından oluşmaktadır. İkinci bölümde 

ise bu hayaller ile hakikat arasında bağ kurulur. Burada hayal ile hakikatin eşsüremde koşut 

olduğu açıktır. Ancak bu koşutluğu bozacak unsur “firak”la birlikte gelmiş olan 

“teessür”dür: 

 

hayal  neşe 

hakikat  teessür 

 

Firak ortaya çıktıktan sonra hayal, “hod-gâm” sıfatını alır ki yapıdaki bu değişim 

göndergesel olarak tercihin de hangi yönde yapılmış olduğunu imlemiş olur. Aynı yapı 

“İlelebed...” şiirinde tekrar karşımıza çıkar. Sonsuzluğu “tahayyül” eden özne neşe 

içerisindedir. Ardından hakikatin “firâk” olduğu ortaya çıkar. Yukarıda gösterdiğimiz yapı 

yeniden kurulduktan sonra “hadşe, ağlardım, girye, tehaşi, teessür, muğfi, baîd, zâil” 

sözcükleriyle kurulu bir yapı karşımıza çıkar. Böylelikle “Aşk u Firak” şiirin bittiği, 

hakikatin niçin hayale tercih edildiğinin belirtilmemiş olduğu kısımda bu ikinci şiir manayı 

yapı ile birlikte tamamlamış olur. Özne; aşkın, ayrılığı “tesmîm” etmesine (=zehirleme) 

üzülmektedir fakat sevgilinin varlığında ortaya çıkan “neşe”nin yok oluşundansa sevgilinin 

yokluğunda ortaya çıkacak olan aşkın hayal edilmesi tercih edilmiştir: 

 

İlelebed, iki rûh-ı muâşıkın bu ümîd, 

Bu va’d-i muğfil-i sevdâ penâh-ı kalbiydi; 

 

“İlelebed” sözcüğünün iki kez ve onunla aynı kökten olan “müebbed” sözcüğünün 

kullanımıyla gösterge değerini “harîm-i ilham” (=ilhamın hareki) söz grubunda bulduğu 

“Seninle...” şiiri yukarıdaki şiirle aynı yapıdadır. Sevgilinin varlığı hayal ile ortaya 

çıkarılırken hakikat bu hayali kesintiye uğratır: 

 

Fakat niçin bu güzel yol sonunda bir uçurum? 

 

Buradaki sözdiziminin soru formunda olması ve şiirin son dizesinde “fakat” sözcüğü yerine 

“evet” getirilerek dizenin aynen tekrar edilmiş olması öznenin bu durumu 

içselleştiremediğini de göstermiş olur. O zaman; 

~ 



 174 

 

hayal  güzel   arzu edilen 

hakikat  çirkin kaçınılan 

 

şeklinde bir yapı belirmiş olmaktadır. Ayrıca hayal unsurunun uçurum sözcüğüyle olan 

ilişkisi önemlidir. Burada bir mekân olarak uçurumun ölümü (Lefebvre, 2015: 248) veya 

ölüme eşdeğer olarak görülebilecek bir durumun yok oluşu temsil ettiği göz ardı 

edilmemelidir. 

 

Şiirin başlığındaki “sen” zamirine getirilmiş olan “ile” ekinden anlaşıldığına göre burada 

kurulan hayal, öznenin sevgilisiyle bir aradalığına dairdir. Ancak Rübâb-ı Şikeste’deki 

diziliş sırasına göre şiirin hemen devamında yer alan “Sen Olmasan...” şiiri bu birlikteliğin 

bozulduğunu gösterir. 

 

Birlikteliğin bozulmuş olması sevgilinin yokluğunu öznenin tek başına yaşayacak olmasının 

mantıki zorunluluğudur. Bu yüzden birliktelik anlamındaki “ile” yerine “ol”mak fiilinin 

olumsuzu kullanılmıştır. Dikkat çeken bir diğer husus üç noktanın (...) şiirde birkaç işlevde 

kullanılmış olmasıdır. Öncelikle bu işaret söylenecek şeyin çok olduğunu, devamının ise 

yazılmadığını gösterir. Bu yazılmayış arzunun veya iradenin dışında olabilir. Öte yandan 

okuma esnasında okuyucuyu duraklatır. Böylelikle her iki şekilde de okuyucu bu işaretten 

sonra düşünme faaliyeti içine girecektir. 

 

Özne yokluğunda düşündüğü nesneyi “olma”mak fiiline getirdiği şart kipiyle belirgin kılar. 

Buradan anlaşılacağı üzere hakikatte varlığı olan bir nesnenin yokluğu ile ilgili hayal 

kuruluyor olmaktadır. Sevgilinin yokluğu “leyl-i serd” ve “rûh-ı mecrûh” ile yerdeş hale 

gelir. Dikkat edilecek husus var olanın yokluğunda dünyanın ve öznenin ruhunun 

görüntüsünün ne olacağına dair kanaatin yerleşmiş olmasıdır. İkinci kesit de yine “sen 

olmasan...” şeklinde başlar. Burada ise bahsettiğimiz hayalin içerisinde bir hayal daha yer 

alır. Yokluğu düşünülen nesnenin özne tarafından yok oluşunda onu bulmak, “hayali” 

kurulmak istenir ve bu hayalin de “muhal” olması düşünülür. Her iki dizede de bu yapı şu 

şekilde belirmektedir: 

 

 

~ ~ 



 175 

                        yokluğu         hayalinin de yokluğu 

 

Nesne  Özne 

 

 

 

Sevgiliye “iste”mek fiilinin anlam alanında, hayaller avlamakla (=“sayd-ı hayâlât”) meşgul 

“bir ömr-i hayâlî”nin arzulandığı “Ömr-i Muhayyel”20 şiiri hayal/hakikat başlığında önemli 

bir şiir olarak karşımıza çıkar. Şiirin başlığındaki “ömür” sözcüğü insanın dünyada 

yaşayacağı, doğum ve ölüm arasındaki zaman kesitinin tamamını ifade eder. O halde 

hakikatin algılanacağı yer bu ömrün geçirileceği uzam olmaktadır. Dolayısıyla şair daha 

başlıktan itibaren dünyaya ve onun hakikatlerinin tamamına yüzünü dönmüş olur. Tahayyül 

edilen uzam; 

 

Bir ömr-i muhayyel... Hani göllerde, yeşil, boş 

Göllerde, o sâfiyyet-i vecd-âver içinde 

 

şeklinde belirlenir. Buradaki “yeşil” ve “boş” sözcüklerinin özneyi götürdüğü 

göstergebirimcik “sâfiyyet-i vecd-âver”dir. Hayalin coşku veren saflığı, yaratıcı hayal 

gücünün imajinatif dünyayı nasıl şekillendirdiğini göstermesi bakımından önemlidir. Yatay 

olarak uzamda ortaya çıkan yapı dikey olarak kişi bağlamında ele alınır: 

 

Yalnız ikimiz, bir de o: Ma’bude-i şi’rim; 

Yalnız ikimiz, bir de onun zıll-ı cenâhı; 

 

Burada dizayn edilen dünyanın iki kişilik olması yukarıdaki “saf”lık düşüncesiyle ele 

alındığında öznenin nesnesinin ontik varlığından başka bir varlık biçimi ve edimi 

aramadığını gösterir. Öte yandan aynı sözcük “ma’bude” sözcüğü ile yeni bir 

göstergebirimcik değerine ulaşır. Tanrıça manasındaki bu sözcük iki kişilik bu dünyanın 

varlık amacını imlemiş olur. Buna göre özne ile nesne “ma’bude-i şi’rin” hakimiyetinde 

varlıklarını anlamlandırmış olmaktadırlar. Eliade’e göre “bir yerde ‘bulunmak’, orayı 

                                                             
20 Bu şiirin ayrıntılı tahlili için bkz.: 4.2. Ömr-i Muhayyel. 

Leyl-i serd 

rûh-ı mecrûh 

soğuk, donuk 

nazar 

kalb-i muzdarip 



 176 

düzenlemek, iskân etmek, tüm bu eylemler önceden varoluşsal bir tercih yapılmasını 

gerektirir.” (2017: 33) Yukarıdan beri sayılanlarla öznenin bu konudaki tercihinin hangi 

yapıları içerdiği gösterilmiş olmaktadır. 

 

Şiirde son olarak dikkat çekilmesi gereken husus “ömr-i hayâlî” söz grubu ile ilgilidir. Özne 

burada “istemek” fiiliyle bir araya getirdiği hayali ömür tamlamasını çokanlamlı bir yapıya 

dönüştürmüştür. Zira istenen şey hayali bir ömrün içerisinde yaşayıp hakiki ömrü 

reddetmemek midir, yoksa hakiki ömrün içinde hayal “gibi” bir ömür sürmek midir, şiirde 

tam olarak belirtilmemiştir. Bu ise imajinatif yapının tümüyle öznel ve kurgusal olmasını 

sağlamaktadır. Ayrıca “yalnız ikimiz” söz grubuyla yeni bir anlam bağlantısını ortaya 

çıkarmış olur. Öznenin ortaya koyduğu imgede eleştirel bir farkındalık sahibi olup 

olmadığının bilinmiyor oluşu yapı ile anlam birlikteliğini sağlamlaştırır. 

 

“Ömr-i Muhayyel” şiirini tamamlayan bir unsur olarak “Ne İsterim?” başlıklı şiir 

gösterilebilir. “Ömr-i Muhayyel”deki göl ve ağaçlığa en genel manasıyla “güzellikler” 

eklenerek kurgulanan dünyanın detayları anlatılırken “Ömr-i Muhayyel”den farklı olarak bu 

manzaraya bir yuvanın21 (=“lâne”) eklendiği görülür. 

 

Yuva kavramı “lâne”den sonra “külbe” şeklinde “Bir Ân-ı Huzûr” şiirinde tekrar karşımıza 

çıkar. Kulübe sözcüğünü yuva ve lane ile yerlem görmemizin sebebi “Ne İsterim?” şiirinde 

“lane”nin “huzur”la, “Bir Ân-ı Huzûr” şiirinde ise “külbe”nin “mes’ud” sözcüğüyle yerdeş 

bir göstergebirimcik haline gelmiş olmasındandır. “Ne İsterim?” şiirinde herkesten uzak 

oluşu imleyen bu yuva, “Bir Ân-ı Huzur” şiirinde daha da detaylanır. Öznenin “uzaktan” ve 

“çeşm-i hayâlî” ile izlediği bu kulübe; 

 

Üstündeki fersûde, herem-dîde ocaktan 

Yükselmede bir ince duman, mâil ü memdûd. 

 

şeklinde anlatılır. Yalnız varlığının değil içinde yaşanılıyor oluşun da gösterilmiş olduğu 

kulübe “uzakta” kaldığı ve hayal gözü ile görüldüğü için soyutlanmış olur. Soyut mekân ise 

amaç bakımından homojen ancak görüntü bakımından homojen olmayan bir durum sergiler 

                                                             
21 Yuva ve yuvanın gönderge değerleriyle ilgili ayrıntılı açıklama için bkz.: 3.6. Kadın ve Aşk 



 177 

(Lefebvre, 2015: 294). Öznenin mekânı ve etrafındakileri betimlerken tüten dumana ve 

ocağa iki kez dönmesi ve her seferinde “saf”lığa vurgu yapması da bu yüzdendir. 

 

“Yeşil Yurt” şiirinde de “huzur”, “safvet”, “hayal” bağlamında tekrar ele alınarak yukarıda 

söylediğimiz yapıya dahil olan anlam alanını görmek mümkündür. Ancak diğer şiirlere 

eklenen unsur sese dairdir: 

 

Yavaş yavaş duyarım, bir inilti hâlinde, 

Kaval sedâları târ-ı alîl-i şi’rimden. 

 

“Yavaş” bir şekilde duymak, üretilen mekânın huzurunu kaçırmayacak bir unsurdur. Üstelik 

bu inilti “ma’bude” veya “perî” tarafından “veril”en şiirden gelmektedir. Dolayısıyla 

yukarıdan beri sıralanan yapının üretiminde herhangi bir bozulma söz konusu değildir. 

 

“Ömr-i Muhayyel”deki “ma’bude”, “Perî-i Şiirime”de “perî” olarak karşımıza çıkar. 

“Parıltı” ve “zulmet” sözcükleri ile kurulan altyapıda perinin “ilham” ettiği şiir “mükâfat” 

olarak görülür. İlk dörtlükte geçen “inilti” ile birlikte düşünüldüğünde “hayale” gelen 

hatıraların hepsi öznede “derin” yaralar açmaktadır. Şiir perisi de “öldürmedikçe vaslını” 

sunmayan Mısır “şehriyarı” gibi çekilen bu ıstıraplar neticesinde bir şiir ilham eder. O halde 

öznenin hayali; 

 

hayal ~ inilti + ıstırap + sızı 

 

sözcüklerinin anlam alanında gördüğü anlaşılmış olur. 

 

“Fırsat Yolunda” başlıklı şiir ise şairin şiir evreninin genelinde gördüğümüz üzere tabiat 

unsurları ile hayalin birleştirildiği şiirlerdendir. “Ömr-i Muhayyel” şiirinde geçen “safiyyet” 

bu şiirin de ilk bölümünde yine tabiat unsurlarıyla birlikte karşımıza çıkar. Ancak buradaki 

fark öznenin gördüğü çiçek ve ağaçlarla süslü yerlerin “hulyâ”sını “okşa”masıdır. Buradaki 

okşama öznede tahayyülü harekete geçiren unsurdur. İkinci husus yukarıda da gösterildiği 

üzere hayalin başlamasıyla ortaya çıkan “mes’ud”iyettir. 

 



 178 

Toplam üç parçadan oluşan şiir bu parçalara uygun kesitlere ayrılabilmektedir. Buna göre 

tahayyül gücünü harekete geçiren bölüm ilk kesittir. İkinci kesit bu hayalin anlatılması iken 

son kesit kurulan hayalin yıkılmasıdır. İlk bölümde ortaya çıkan ruh halinin tam aksi bir 

durumun ortaya çıkması da yine bu bölümde gerçekleşir. “Sühâ ve Pervîn” şiirinden beri 

gösterilmeye çalışıldığı üzere; özne, nesnelerden yola çıkarak tahayyül gücünü harekete 

geçirir, bu hareket zihninde hayal unsurlarının hareketini sağlar. Son olarak hakikat ve onun 

istenmeyen ruh durumu ortaya çıkarak kurulan hayal unsurları yıkılmış olur. 

 

Yukarıda yapılan tespitin üç kesit içinde net bir şekilde görüldüğü şiirlerden birisi de “Fırsat 

Yolunda” şiiridir. Son kesitte ortaya çıkan olumsuz durumu ilk kesitte ve hayale dair 

unsurdaki sözcüklerle karşılaştığımızda koşutluğun şu şekilde karşımıza çıktığını görürüz: 

 

hayal  görülen, sıcak, renkli, ümid ... 

hakikat  dargın, soğuk, soluk, renk, ye’s... 

 

Ortaya konulan bu yapının “Tesâdüf”, “İkinci Tesâdüf” ve “Son Tesâdüf” başlıklı ve 

birbirini tamamlayan unsurlarla ilerleyen üç şiirde tekrar kullanıldığı görülmektedir. 

Hayalde beliren çehreye çok benzeyen birinin üç kez görülmesinin anlatıldığı şiirlerin ilki 

olan “Tesâdüf” şiirinde özne “o çehre”yi gördükten sonra “hayali”nde “yabancı” olmayan 

yüzü görür. Ardından “heyecan”lanmaya ve hatta “titre”meye başlar. Şiirin devamında ve 

“İkinci Tesâdüf” şiirinde bu çehreye ilişkin hayal devam ederken ikinci şiirin sonunda o 

çehre “yabancı” bir “tavır” sergiler. Şüphesiz öznenin hayal ile aşina olduğu nesnenin 

kendisine bigâne kalması şaşılacak bir durum değildir. Ancak bu durum özneyi hayal 

âleminden çıkarıp “hakikat bu” yorumunu yaptırmaya yetmiştir. “Son Tesâdüf” şiirinde ise 

hakikate dönüş, diğer şiirlerde olduğu gibi kırgınlığı ve kederi içine alan bir yapı arz 

etmektedir. 

 

Hayal ve hakikat zıtlığının geçmiş ve şimdi yerdeşliğinde ortaya çıktığı şiir “Bütün Bir 

Sergüzeşt” başlığını taşır. Özne geçmiş günlere “yâd-ı melâl” ile bakarken “meshûf-ı 

meserret” (=sevince susamış) olduğunu fark eder. Burada ikincil olarak ortaya çıkan durum 

ise hatıraya dair zevkten hayal kurularak tekrar zevk alınmasıdır: 

 

Geçer her ân-ı zevki başka bir zevkin hayâliyle 

~ 



 179 

 

Alıntıdaki “ân-ı zevk” özneye göre zaten bir hayalin parçasıdır. Öte yandan bu zevkli an 

başka bir zevkin hayaliyle geçmektedir. O halde; 

 

hayal  geçmiş 

hakikat  şimdi 

 

yapısı bu şiirle birlikte ortaya çıkmış olur. Öte yandan sonenin üçlüklerinde hayal/hakikat 

zıtlığı yeni bir yerdeşlikte belirir: 

 

O yeldâ-yı sefâlet şimdi bir subh-ı tesellî-bâr 

 

mısraıyla beraber devam eden dizeler gece ve gündüz yerdeşliklerini hayal/hakikat zıtlığının 

üzerine kurarlar: 

 

hayal  gece 

hakikat  gündüz 

 

Gece ve karanlık “Ey Hâb!” şiirinde hayal unsurunu bir kez daha yanına alır. Uykuya hitaben 

yazılmış olan bu şiirin; 

 

Yayılsın sükûnetle mevc-i hayâlin 

O girdâb-ı cûşâna, ey hâb-ı mahmur... 

 

dizelerinde hayal dalgasının birbirine koşut iki unsurla ortaya çıktığı görülür. 

 

  sükûnet-i mevc 

  cûşân-ı girdâb 

 

Suya ve özelde denize ilişkin iki sözcük olan girdap ve dalganın koşut olduğu bu dizelerde; 

hayalin sükunet içeren dalgalarını girdabın üzerine yığarak girdap kelimesinin imlediği 

kargaşanın ortadan kalkmasını istemesi şiirin merkezini oluşturur. Dili bir “zıt güçler 

düzeneği” olarak gören Marina Yaguello’ya göre bu zıtlık onun hem biçiminde hem de 

~ 

~ 

~ Hayal 



 180 

anlam ilişkilerinde ortaya çıkar (2008: 193). Şiirde dalganın girdabı örtmesi ile ortaya çıkan 

zıtlık “zılâl-ı nûr”, “zîr ü ber” gibi sözcüklerle desteklenerek yapı tamamlanır. 

 

“Nâdim-i Hayât” şiirinde ise şiirin başlığındaki pişmanlık farklı açılardan ele alınmıştır. 

Bunlardan birisi de hayale ilişkindir: 

 

Pîrâmen-i azmimde hayâlât-ı siyeh-per 

 

Tevfik Fikret’in hem hayal/hakikat hem de diğer karşıtlık ve yerdeşliklerinde geceye, 

karanlığa dair unsurların daima olumsuzlanarak anlamlandırıldığı görülmektedir. Burada da 

hayallerin siyah kanatlı olmasının sebebi budur. Yukarıdan beri sıralanan batık imgelerden 

biri olan “siyah kanatlı hayal” ibaresi öznenin herhangi bir yorumu olmadan verilmiş ve 

anlam alanı okuyucuya bırakılmıştır. 

 

Bakışı yerlere “matuf” olan öznenin bir sonraki şiir olan “Toprak”ta bu bakışla neler gördüğü 

anlatılır. Önceki şiirde geçen ışığa dair imgeler bu şiirde de aynen devam eder. Öte yandan 

önceki şiirde karşımıza çıkan hayalin yerine bu şiirde “gerçek” vardır. “Esfelliyet” ve “zıllet” 

ve “efsûs” sözcüklerinin hakikate yerdeş olduğu görülür. 

 

Tahayyül ve sükûn ilişkisi “Berîd-i Ümîd” şiirinde yeniden karşımıza çıkmaktadır. Buna 

göre ilk yerdeşlik öznenin, sevgilinin yokluğunda onun hayalini kurarak mesut olmasıdır. 

İkincisi ise kurulan bu hayalden sonra görülen rüyadır. Hayal ile rüya arasındaki farkın 

uyanık oluş ve uyuma arasındaki iradilik olduğu düşünülürse niçin böyle söylediği daha iyi 

anlaşılmış olur. Diğer taraftan bu tahayyül yine tabiata dair “yeşil” rengi ve huzurlu bir 

“lâne”yi beraberinde getirmektedir. 

 

“Şair” ile “bedâyia” (=yeni ve görülmemiş şeyler) sözcüklerinin “hayâl” ile 

anlamlandırıldığı “Halûk İçin” şiirindeki yapı “şetâret” (=sevinç) ile tamamlanmıştır. 

“Çocuk” hitabıyla seslenilen Halûk’a ilk iki üçlükte sıralanan unsurların hiçbirisinin şairin 

hayaliyle boy ölçüşemeyeceği vurgulanır. Buna göre; 

 

 



 181 

Şafak, bulut, gece, 

mehtap, jale, gonce-i 

ter, likâ-yı seher, 

bahâr-ı aşk, medâr-ı 

terâvet, ümit, neşe, 

muhabbet, visal, ayş u 

târâb, saadet 

Şairin hayali 

 

tabloda sıralanan ve pek çoğu yukarıdan beri işaret edilen unsurların hepsinin karşısına 

“şairin hayali” ibaresi konulmuştur. Dolayısıyla burada yaratıcı tahayyül gücünün sınırları 

veya daha doğru bir ifadeyle sınırsızlığı “şâir” tarafından da belirlenmiş olur. 

 

Bu şiirde dikkat çeken son bir unsur da hayal ve “şehbâl” (=kanat) arasında kurulan ilişkidir. 

Kanat, uçmaya yarayan bir organ olarak her kültürde hemen daima özgürlüğe dair imajinatif 

bir görüngü ile birlikte gelir. Dolayısıyla bu açıdan bakıldığında yukarıdaki tabloda 

sayılanların hiçbirisinin “nazîr” (=eş, benzer) olamayacağı şairin hayali, aynı zamanda insanı 

özgürlüğe kavuşturacak olan yegâne araç haline gelmiş olur: 

 

hayal ~ özgürlük 

 

Bu yerdeşliği zıtlıklarıyla birlikte tamamladığımızda; 

 

hayal  özgürlük 

hakikat  esaret 

 

yapısı kendiliğinden ortaya çıkmış olur. 

 

Hakikatin, bu bölümün girişinde bahsettiğimiz anlamda “gerçek” sözcüğünün yerine 

kullanıldığı şiir “Buda” şiiridir. “Vecd” ve “safa” gibi önceki şiirlerde karşımıza çıkan 

sözcüklerle Buda’nın hakikatin sırrını, bir anlamda evrenin “sırrını” anlama çabası konu 

edilmiştir. 

 

~ 



 182 

Bir “meş’um” (=uğursuz) baykuşun kanat “çırpı”şlarıyla şairi kurduğu hayal âleminden 

çekip aldığı “Hande-i Bûm” şiiri hayal/hakikat zıtlığında şairin dünyayı nasıl bir paranteze 

aldığını göstermede önemli bir şiirdir. Şiirin başından itibaren büyük kısmı öznenin 

hayallerine ayrılmıştır. Sekiz dizelik son kısımda özne hayal kurduğunu ve bu hayalden bir 

baykuşun çekip aldığını anlatır. 

 

Her ne kadar özne tarafından “hayâl” olarak nitelendirilse de bir rüyâ âlemini tasvir 

ediyormuş gibi görünen şiire göre uzam “mütehâlik” (=telaşlı) ama “sâmut” (=suskun) bir 

mahşer yeridir. Bütün “kişver”in (=ülkeler) seyrettiği manzaranın en büyük özelliği ise 

şaşkınlıktır. Bu şaşkınlık ise büyük bir “sükût”a sebep olmuştur. Bütün zihinlere verilen 

“kesel” (=gevşeklik) arzın yüzüne “kamer”in inmesinden kaynaklanır. Bu hadise önce sihir 

olarak tanımlanmak istenir. Bu yüzden insanlara sihri öğreten melek olan Harut hatırlanır. 

İnsanlar bu hali anlamaya gayret ederken “nâgehân” (=ansızın) büyük bir “tarraka” kopar. 

Bu sesle beraber ortalığı kaplayan duman yere inen ayı kaybeder. Yerinden kaybolan ayın 

bıraktığı boşluğu ise binlerce “engerek, çıyan, akrep” kaplamıştır. 

 

Hem üslup hem derin düzey çözümlemesi ile tamamen bilinçaltı tekniğine uygun olarak 

yazılmış bu şiirdeki ifadeleri tek tek ele almak hem yöntem hem de konu itibariyle bu 

çalışmanın dışında kalmaktadır. Burada dikkati çeken ilk husus öznenin uyku, uyanıklık 

veya bu ikisinin arasındaki bir hal olan yakaza durumlarından hangisinde olduğu tam olarak 

belli olmadığıdır.  Dolayısıyla bize burada anlatılanların iradi bir kuvvetin mahsulü mü 

yoksa bilinçaltının numuneleri mi olduğunu ifade etmek zordur. Ancak yazının başında 

belirttiğimiz üzere özne “hayal” ve “hayal-i muhal” olarak iki ayrı anlam alanına sahiptir. 

Yani bilinç ve fikir durumu nasıl olursa olsun bunu hayal saymakta, gerçekleşmesinin 

mümkün olup olmamasına göre tasnif yapmaktadır. 

 

“Dün Gece” şiiri ise şairin şiir evreninde hayal ve deniz bağlamını nasıl gördüğünü, bu 

noktada denize nasıl bir anlam yüklediğini göstermesi bakımından önemlidir: 

 

 

(...) Sen, güzel deniz, 

Hissiz, vazîfesiz, 

Her günkü inşirâhına dal; çırpın, oyna, ak; 



 183 

Sâfî köpüklerin, o ipek saçların, bırak, 

Sarsın hayâl ü rûhu; sarılsın, kucaklasın 

Hulyâ-yı aşk u sanatı zümrüt kanatların! 

 

Görüleceği üzere deniz, hayal kurmakta olan öznenin zihnine müdahale eden, orada 

araçsallaşan bir unsur olmaktan çok edim öznesi durumuna getirilmiştir. Burada denize dair 

algı öznenin görüş açısındandır. Murray’in “görülen nesne aracılığıyla görme, işitilen nesne 

aracılığıyla işitme” (2008: 76) şeklinde ifade ettiği bu durum şüphesiz görüş açısından 

hareketle insanın algısının sınırlarına veya sınırlılığına işaret etmektedir. Deniz imgesini 

merkeze koyduğumuza göre arzunun uçsuz bucaksızlığına dair olduğu da böylece anlaşılmış 

olur. 

 

Diğer taraftan “Çiçekler İçinde” şiirinde de şairin şiir evrenindeki hayal ve kanat ilişkisi 

görünür kılınır. Şair “şi’ri semâya benzetir” ve onu o semada gezdirecek hayalin ise “şâh-

bâl” (=kanat) olduğunu söyler. Bir önceki şiirle beraber düşünüldüğünde; 

 

hayal ~ deniz + kanat 

 

yerdeşliği belirmiş olur. Her iki sözcüğün de “nihâyetsiz” âlemlere vurgu yaptığı açıktır. 

“Uçsuz bucaksızlığın düşlemenin felsefî bir kategorisi” olduğunu söyleyen Gaston 

Bachelard’a göre bu tahayyül “büyüklüğü temaşa et”me gayretindendir (2014: 213). 

Öznenin yakınındaki nesnelerden kaçmasının bir yolu olan bu durum en net biçimde öznenin 

maddi varlığıyla bağlı olduğu dünyadan uzaklaşmasını imlemektedir. Gökyüzü ve deniz ise 

bunu yapabileceği yegane iki mekândır. Elbette bu iki sözcüğün anlam alanını şairin iç 

benliği ile düşünmek zorundayız. Zira nihayetsiz âlem “bizim içimizde”dir (Bachelard, 

2014: 224). Sanatkârın tüm şiir evreninde hareketsiz kalışla birlikte ortaya çıkan hayal kurma 

unsuru; içe dönüşle beraber bu uçsuz bucaksızlıkla harekete geçen tahayyül sayesinde telafi 

edilmektedir. Bu iki sözcükle sanatkâr dingin bir düşlemenin kapılarını açmış olmaktadır. 

 

Şairin hayal unsuruna dâhil ettiğimiz “uçsuz bucaksızlığı” imleyen ve öznenin iç benliğine 

dair olan deniz ve gökyüzünün yanına eklemlenebilecek bir diğer unsur “Hücre-i Şâir” 

şiirinde ortaya çıkan “hâtırât”a ilişkindir. Şairin “oda”sının “her yanı”ına dağılmış olan bu 

hatıralar sayesinde öznenin tahayyülü tekrar harekete geçer. O halde; 



 184 

 

hayal ~ deniz + gökyüzü + hatıralar 

 

şeklinde belirlenebilecek bu yapı şairin hayal unsurunu hangi unsurlarla birlikte 

anlamlandırdığını göstermiş olur. 

 

“Kelebeğin “bâliyle” (=kanat) “İlk Sânihâ” şiirinde hayal kurmaya başlayan özne, yapıya 

bir başka unsuru eklemiş olur: lezzet. 

 

Bana bir lezzet-i hulyâ verdi... 

 

O halde özne için hayal kurmak yalnızca özgürlük veya yeni bir dünyanın tesisi değil aynı 

zamanda zevk alınan bir edim biçimi olmaktadır. Buraya kadar gördüğümüz tüm hayal 

unsurları, hakikat öğelerinin aksine, olumsuzlanamayan yapılarıyla karşımıza çıkmış 

olmaktadır. İleride de görüleceği üzere şairin şiir evreninde olumsuzlanan hiçbir hayal 

unsuru yoktur. Bunun sebebi Boileau’nun da belirttiği gibi “bilinçaltının ürettiği 

tasarımlar(ın) olumsuz yapılamaz ilkesi(nin) aynen düşte yaratılan çağrışımlar için de 

geçerli” (2007: 42) olmasından kaynaklanmaktadır. 

 

Tevfik Fikret’in “Musahabe-i Edebiyye” başlığında Servet-i Fünûn dergisinde yayımlanan 

yazı dizisinin 9, 10 ve 30. bölümleri nazım şeklinde kaleme alınmıştır. Kurgusal bir yapı 

içerisinde sunulan bu manzumelerde sanatkârın hayal sözcüğünden ne anladığını görmek 

mümkündür: 

 

“Kanatlı nağme...”, Bu ta’biri siz beğenmediniz 

Değil mi?.. Hikmete pek uymuyor; fakat şâir 

Kanat verir neye isterse, bir nihâyetsiz 

Kanat hazînesidir hücre-i hayâli onun. 

Zamân olur ki bir âsûde-rûh manzaranın 

Remîde hâtır olup hâlet-i sükûnundan, 

Ne sihreder bilemem, nâgehân kanatlanarak 

Önünde uçmaya başlar bulut, çiçek, yaprak! 

 



 185 

Burada alıntılanan kısım yukarıda ifadeye çalıştığımız bölümlerle birebir örtüşür. Öte 

yandan aynı şiirin son bölümünde yer alan; 

 

Yetişti felsefe, hadd-i hayâli aşmayalım... 

 

dizesindeki hayalin sınırlarının olduğu söz grubuna da dikkat etmek gerekir. Buna göre 

sanatkâr hayali özgürlüğe, yeni bir dünya ve anlam oluşturmaya imkân veren bir araç olarak 

görse de bir sınırının olduğunu düşünmektedir. Bu sınır “felsefe” sözcüğünden hareketle 

“akıl” olarak belirlenebilirse de şiirde bununla ilgili açık bir gösterge bulmak mümkün 

değildir. Ancak “Musahabe-i Edebiyye 10” başlıklı manzumede şiirin konusu olarak 

düşünce netleştirilmiştir. 

 

Son olarak “Muhavere-i Edebiyye” başlıklı şiirde ise hayal unsuru bir “nakış”a eğretilenerek 

onun şair tarafından “işle”nirken ne kadar “ıstırâb” çektiği belirtilerek yalnızca hayal 

etmenin arzu edilen bir durum olmadığı anlatılmış olur. 

 

Şair ve hayal birlikteliğinin bir başka göstergesi sanatkârın ilk dönem şiirlerinden olan 

“Hüsnün” adlı şiirin üç numaralı bölümünde karşımıza çıkar: 

 

Hüsnündeki her lem’a-i handân 

Mescûd-ı hayâl-i şuarâdır. 

 

“Şairlerin hayalinin secdesi” anlamına gelen tamlamanın göstergesi sevgilinin güzelliğidir. 

Her ne kadar klâsik Türk şiirinin unsurlarından kabul edilmiş olsa da ışık imgesiyle birlikte 

düşünüldüğünde Tevfik Fikret’in ona kendi şair bilincinden bir unsur eklediği 

anlaşılmaktadır. 

 

Mâlûmat gazetesinin 18 Ağustos 1310 tarihli (30 Ağustos 1894) sayısında çıkan “Hayâl” 

başlıklı şiir ise yukarıdaki şiirle birlikte sanatkârın ilk dönem şiirlerindeki hayal unsurunun 

neleri kapsadığı ve hangi şekillerde görünür kılındığı ile ilgili oldukça açık bilgiler 

vermektedir. “Siz” hitabıyla seslenilen nesneye “bir güzel hayalsiniz” tanımlaması yapılır. 

O halde hayalin güzel ve güzel olmayan olarak farklı şekilleri şairin zihninde mevcuttur. Bu 



 186 

düzeyle beraber anlatılan güzelliğin vasıfları, özneyi bile hayrete düşürür. Öyle ki öznenin 

“gönlü” de buna kâni olamayacak ve 

 

Bir şâirin hayâlisiniz, yok vücûdunuz! 

 

diyecektir. Bakış, letafet, görünüş ve sese dair olan dört bölümde anlatılanlarda tahayyül 

gücünün kaynağının metaforik olduğunu (Murray, 2008: 211) söylemek mümkündür. 

Burada muhayyile ile birlikte yeniden tasarlanmaya çalışılan unsurların arasında “sevgili” 

tipinin de varlığını gösterilmektir. Sanatkâr da bilinç olarak olmasa bile “gönül” olarak 

bunun farkındadır ve onun için “yok vücûdunuz” diye seslenmektedir.22 Diğer taraftan 

“Güzelsin” başlıklı nazirede de “güzelsin” şeklinde başlayan karşılaştırmalar son beyitte; 

 

Güzelsin bunların hepsinden elbet, belki ey cânân 

Güzelsin hüsnünün gönlümde nakşolmuş hayâlinden. 

 

denilerek yukarıda sıraladığımız unsurlarla birleşir. “Belki” sözcüğünün kesinliği ortadan 

kaldıran kullanımıyla beraber söylenecek olursa, özne, nesnelerin dünyadaki karşılıklarını 

hayal ile “gönlü”ne yerleştirmektedir. Yerleşen yerin akıl değil de gönül olması şiirdeki 

nesnenin sevgili oluşundan kaynaklanmaktadır. Geçmiş/Şimdi başlıklı bölümde de 

gösterildiği üzere nesnelerle birlikte yaşanılanlar akılda tutulmakta ve hatırlama şeklinde 

şairin şiir evrenine dâhil olmaktadır. Olgular ise gönle “nakşol”up hayal ile şiir evrenindeki 

yerini almaktadır. 

 

Güzelliğin imkânsızlığına dair vurgu bir tablo altı şiiri olan “Bir Timsâl” başlıklı şiirde de 

aynen bu şekilde tekrar edilir. Buna göre “güzel”in güzellik vasıfları sıralandıktan sonra bu 

güzelin mevcudat âleminde olamayacağına ve usta bir ressamın hayalinde “halk eyle”miş 

olduğuna kanaat getirilir. Ancak buradaki “musavvir-i üstâd” sözcüğü ile başlayan “îcâd”, 

“halk eyle”mek ve “dâr-ı iştigâl” (=dünya) gibi sözcükler temsil ettikleri birinci anlam 

alanının dışında metaforun gelenekteki kullanımlarından olan yüce yaratıcıyı da işaret 

                                                             
22 Aynı yapı neredeyse hiçbir değişikliğe uğramadan “Ne Güzel Çocuk!” başlıklı şiirin dördüncü bölümünde 
de yer almaktadır: 

Gökte melekler yerde çiçekler 
Bize de baksın diyerek bekler! 
Olamaz bu kadar câzibe-perver, 
Etse tecessüm hüsn-i muhayyel; 



 187 

etmektedir. Öyleyse dünyada olamayacak kadar güzel olanı bu dünyadan olmayan birisi 

yaratmıştır. Burada hayalin yaratıcıya bağlanması onun etki alanını genişletmek amacı 

gütmektedir. 

 

René Girard’ın (2007) “üçgen arzu” olarak tanımladığı metin inceleme yönteminde bu 

üçgeni oluşturan üç öğe vardır: özne, nesne, dolayımlayıcı. Daha çok anlatı esasına dayalı 

metinler için kullanılan bu yönteme göre özne ile nesne arasındaki arzuyu ortaya çıkaran 

dolayımlayıcıdır. Arzunun yasalarının evrensel olduğunu söyleyen Girard (2007: 144), bu 

arzunun fizik veya metafizik olabileceğinin altını çizer. Buna göre “metafiziğin arzuda 

oynadığı rol önem kazandıkça fiziğinki azalır.” (2007: 83) Bu ise dolayımlayıcının özneye 

veya nesneye yaklaşmasından başka bir şey değildir. 

 

Yukarıdan beri sıralanan tüm şiirlerde görüldüğü üzere Tevfik Fikret’in şiir evreninde özne 

seveni, nesne ise sevileni temsil eder görünür. Aslında arzulayan özne, arzu duyulan nesne 

ise hayal veya hayalde ortaya çıkardığı unsurlardır. Yani nesnenin varlığı daima zihinde, 

“muhayyel” bir kavram olarak belirir. Nesnenin en somut halleri ise yine şimdide değil 

geçmişe dair hatırlamalarda ortaya çıkmıştır. Buradaki nesnenin fizik unsurlarla donatılmış 

bir nesne olmadığı açıktır. Girard, “en elverişli durumlarda bile nesnenin fiziksel özellikleri 

ancak ikincil bir rol oynamaktadır” (2007: 85) derken aslında bizim işaret ettiğimiz noktayı 

açıklığa kavuşturmuş olur. Tevfik Fikret’in şiirinde de ya çok güzel olan ya da güzelliğine 

inanılamayacak kadar ideal olan hayal unsurlarının fizik özelliklerine fazlaca değinilmez. O 

daha ziyade öznede uyandırdığı duygu durumu ile ön plandadır. İlk dönem şiirlerinde ise 

buradan biraz farklı olarak “efendi-köle diyalektiği” şeklinde bir tanımlama yapılabilir ki 

durum özünde değişmemektedir. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde dolayımlayıcı unsur daima hayal/hakikat zıtlığı içerisinde 

belirir. “Ömr-i Muhayyel” şiirinde belirtildiği ve diğer pek çok şiirinde de dolaylı veya 

doğrudan ortaya çıktığı üzere özne “muhayyel” bir mekânda nesne ile “yalnız” kalmak, 

yalnız bir ömür geçirmek istemektedir. Mekânın muhayyel oluşunun ideal olana bir özlemi 

dile getirdiğini belirtmiştik. Dolayısıyla tahayyül edişinin arzuyu ortaya çıkarmış olduğu 

açıktır. Bunun tersi, yani arzunun varlığın tahayyül eylemini harekete geçirmiş olabileceği 

savı da doğru bir sav olarak karşımızda durur. Ancak asıl önemli olan, ideal bu mekânda 

öznenin nesneyle yalnız kalma arzusunu doğuranın ne olduğudur. Tevfik Fikret’in şiirinde 



 188 

nesne hayal ile belirlenmekte, ancak öznenin arzusunu doğuran ise daima hakikat 

olmaktadır. Buradaki hakikat var olanın değil olmayanın hakiki oluşudur. Sanatkâr dış 

dünyada ontik olarak var oluşunu algıyamadığında, sevgilinin yokluğunda veya şimdinin 

memnuniyetsizliğinde daima hayal kurar ve hayal ile ortaya çıkardığı nesnesine arzu 

duymaya başlar. Neşe ve hüzün zıtlığının belirlediğimiz tüm başlıklarda görünür 

kılınmasının bir sebebi de budur. 

  



 189 

 

 

3.5. Tabiat ve Tablo 

 
Havâ latîf, deniz râkid, âsumân mahmûr, 

Temevvüc etmede yer yer zılâl-ı tenhâyî; 

Nişîmen-i çemen üstünde vakf-ı hüzn ü sürûr, 

Seherde seyre koyuldum semâyı, sahrâyı… 

Subh-ı Bahârân 

 

Yazı ve resim arasındaki ilişkinin, insanın dünyada varoluş tarihi kadar eski olduğu bilinen 

bir gerçektir. Mağara duvarlarına yapılan tasvirlerin daha sonra hayvan şekilli harflere ve 

hiyerogliflere dönüşmesi bu ikisi arasındaki ilişkinin çok uzun müddet devam ettiğini 

gösterir. Yazı günümüz alfabelerine doğru evrilip resimle olan yolunu ayırır gibi görünse de 

birliktelik bugüne değin kesintisiz bir şekilde devam etmiş, yalnızca bu ilişkinin 

yoğunluğunda birtakım farklılıklar olmuştur. Bir tuvalin üzerinde anlatım imkânlarını 

geliştiren resim öte yandan el yazması kitaplarda bırakılan boşluklarda yazının 

tamamlayıcısı bir sanat olarak vazifesini devam ettirir. Öte yandan suretin İslâm dünyasında 

yasaklanmasına rağmen çizginin (hat) yazıyla suret bulduğu pek çok tasvir kendini 

gösterir.23 

 

Yukarıdaki ifadeler, zaman içerisinde, resim veya şiir sanatının hangisinin önce olduğu, 

hangisinin iyi olduğu veya hakikati dile getirmek zorunda olup olmadığı vs. gibi tartışmalara 

da yol açmıştır.24 Ancak her sanatın kendini ifade etme alanında biricik olduğunu savunanlar 

da vardır. 

 

Varlığın görünüşü ve temsili Antik Yunan’dan beri üzerinde düşünülen ve böylece temsil 

edenle temsil edilenin ontik yapılarının belirmesini sağlayan sistemler imgeyi de beraberinde 

geliştirmiştir. Bilindiği üzere bu yapı ilk kez Platon’da karşımıza çıkar. Ona göre varlık ve 

                                                             
23 Daha ziyade Tevfik Fikret’in içinde bulunduğu kültürden hareketle söylenen bu cümleye, o dönemde dâhil 
olunmaya çalışılan kültür de unutulmadan pek çok şey eklenebilir. Ancak böyle bir girişim bu çalışmanın 
merkezini kaydırmak anlamına geleceğinden bu kadarı yeterli görüyoruz. Ancak Claude Lévi-Strauss’un şu 
sözlerini de unutmamak gerekir: “Batılı ve Doğulu ressamların farklı estetik geleneklere ait oldukları, aynı 
dünya görüşünü paylaşmadıkları ve kendilerine özgü tekniklerle çalıştıkları açıktır.” (2016: 20) 
24 Lévi-Strauss’un yaşadığı çağı kastederek “moda” olduğunu söylediği bu tartışmalara plastik sanatlar 
cephesinden bir bakış için; Lévi-Staruss, 2016: 119-125. 



 190 

temsili, “imgeli bir yanılsama” şeklindeki gerçeklikle karşımıza çıkar (Frago, 2011: 10). 

Dolayısıyla, insanla yaşıt olan sanatın görünür olanı mı yoksa varlığın hakikatini mi 

arayacağı sorusu gündeme gelmiş olur ki sanata dair bu amaç sorusu hem çağa, hem kültüre 

ve hem de bizzat sanatkârın kendisine göre türlü haller alan bir “kriz” olarak güncelliğini 

korur. Dolayısıyla oluşacak imgelerin diyalektik bir şekilde birleşmesi veya modern sonrası 

dönemde olduğu gibi ayrışması ayrıca takip edilmesi gereken bir mesele haline gelir 

(Taburoğlu, 2013: 11).25 

 

Lessing, Laocoon adlı çalışmasında plastik sanatlar ve şiir arasındaki farklara değinirken bu 

tartışmaların da pek çoğuna cevap vermiştir. Lessing, öncelikle plastik sanatların mahiyetine 

değinir. Resim ve heykeltıraşta anlatılmak üzere seçilecek olan bir “ân”dır. Dolayısıyla 

yalnızca bir an’ı anlatacak olan sanatkâr bunu rastgele seçmemeli, “en zengin an”ı 

seçmelidir. “En zengin an ise muhayyilemize serbest bir saha bırakan an”dır (1935: 29-30). 

Ancak diğer taraftan şairin böyle bir seçim yapmasına gerek yoktur. Zira “mükemmelliğin 

sonsuz sahası şaire açıktır.” (1935: 33) 

 

Her iki sanat arasındaki “esaslı” farkı bu şekilde belirleyen Lessing, “tecrübî” olarak da bu 

farkı tespit etmeye çalışır. İlk ortaya çıkan durum kullanılan malzemeyle ilgilidir. Buradan 

hareketle söylenecek olursa resim biçimi anlatabilirken şiir aksiyonu anlatır. Lessing, bu 

tespite yapılacak olan cisimlerin ve aksiyonların hakikatte birbirinden ayrı şeyler olmadıkları 

yönündeki itiraza karşılık olarak ise şiirin “basit ve karışık bir aksiyonu gösterirken cisimleri 

de göste”rebileceğini ancak resmin ise aksiyonun yalnız bir anını gösterebildiği gibi 

cisimlerin de yalnız bir yönünü gösterebileceğini söyler (1935: 49). 

 

Diğer bir husus ise şiirin eşsüremli olduğu kadar eşuzamlı şekilde cisimleri gösteremeyeceği 

hususudur. Ancak Lessing’e göre bu, “nâsirin” yapmak istediği bir şeydir ve şair bundan 

“daha fazlasını” yapmak ister (1935: 49). Zira gözün bir anda kavradığı görüntüyü tümce bir 

anda yapamaz. Şiir bunu yapmaya başladığında ise “müphem ve karışık bir tablo” ortaya 

çıkar. Çünkü gösteren ile gösterilen arasından bir “tenakuz” ortaya çıkmıştır. Bu yüzden 

Lessing şu hükme varır: “Resme rakiplik iddiasında bulunan tasvirî (descriptive) şiir, 

                                                             
25 İmge, imge yaratma ve imge bozma hakkında detaylı ilgili için bu kaynağa bakılabilir. 



 191 

aczinden dolayı kendini mahkûm etmiş olur.” (1935: 50)26 Bu yüzden her sanat kendi 

sahasından uzaklaşmamalıdır. 

 

Roland Barthes “Resim Bir Dil midir?” başlıklı yazısında bu sorunun pek çok kez 

sorulduğunu belirterek bunun sebeplerinin ise resmin sözlüğünün kurulamamasını ve diğer 

taraftan genel dilbilgisinin tablonun gösteren ve gösterilenlerinin neler olduğunu tam olarak 

belirleyip birbirinden ayıramaması olduğunu söyler (2017: 138). Ona göre “tablo ne gerçek 

bir nesnedir ne de hayali bir nesne.” Bu durum resmin anlamının sürekli olarak kendi üzerine 

dönmesine neden olur ve onu oluşturan dizgelerinin sürekli ürediği anlamına gelir (2017: 

139). 

 

1961 yılında Communications dergisine yazdığı “Fotoğraf İletisi” başlıklı yazıda ise “metin 

ve resim” arasındaki ilişkiye değinir. Metnin resme “yananlam katacak” bir “ileti 

kur”duğunu söyler. Çağdaş resimle eski resim arasında otaya çıkan temel farklardan biri bu 

yananlam kurmayla ilişkilidir. “Önceden” resmin “metni açıkla”dığını, “onu daha açık 

kıl”dığını söyleyen Barthes, ikinci olarak bunun metni daha çok düzanlama indirgediğini 

belirtir (2017: 18). 

 

Peter Mendelsund, Roland Barthes’ın dikkat çektiği bu hususu, anlam kavramını 

fenomenolojik bir yaklaşımla incelediği çalışmasında “muğlak”lık açısından ele alır. Resmin 

görünen yapısına karşın edebi eserin pek çok noktada okuyucunun zihninde tamamlandığı 

bir gerçektir. Örneğin Mendelsund’a göre edebi bir eserde karakterler “fiziksel” olarak 

“muğlak”tır (2015: 48). Bu muğlaklık anlatılardaki “noksan”lıklardandır ki edebî eserin 

zihnimizde zenginleştiği yer de tam olarak burasıdır (2015: 49). Dolayısıyla bu muğlaklığı 

görünür hale getirmek okuyucudaki zihinsel zenginliğe bir ket vurma tehlikesini de 

beraberinde taşır. 

 

Michel Foucault ise şiir ve resim arasındaki farka gösterge açısından bakarak “dilsel öğelerle 

plastik öğeler arasındaki ayrılı”ğı “benzeyiş ile ileri-sürüş arasındaki eşdeğerlilik” olarak 

                                                             
26 Bu cümleden olarak Mehmet Kaplan’ın Tevfik Fikret’in “Âveng-i Şühûr” başlıklı on iki şiiri için yaptığı şu 
değerlendirmeler hatırlanmalıdır: “‘Âveng-i Şühûr’, Tevfik Fikret’in tabiatı anlatırken en fazla suniliğe 
düştüğü manzumelerdendir. (...) Bu manzumelerde onun mustarip ruhu eksiktir ve bu ıstırabın olmadığı yerde 
Fikret’in sanatı düşer.” (1995: 129-130) Kayahan Özgül ise bu durumu Tevfik Fikret’in “tasvirdeki başarısı 
arttıkça resme yanaşır ama şiiri kaybeder” (1997: 31) şeklinde ifade edecektir. 



 192 

tanımlayacaktır (2014: 50). Ona göre “ileri-sürüş” ancak söylemle mümkündür ve resim 

bunun dışındadır. 

 

İmgenin tanımını ve ortaya çıkışını inceleyen Doğan Günay, plastik sanatlarda “görsel 

göstergeden söz ed”ilebileceğini söyledikten sonra bu tip “göstergelerde nesne ile 

gösterge”nin karşılıklı olarak birbirine benzediğini belirtir. Buna göre görsel gösterge 

“belirttiği nesne var olmasa bile, kendisini anlamlı kılan özelliği taşıyacak bir gösterge” 

özelliği gösterir. Bir diğer ifadeyle “görüntüsel gösterge belirttiği şeyi doğrudan temsil eder, 

canlandırır.” (2012: 16) Bu yüzden görüntüsel göstergede hem keyfilik yoktur, hem de 

tanımlanması genel kabule dayanmaz. Oysa bir “simge” olan “yazı”nın anlaşılması belli bir 

öğrenmeye bağlıdır. (2012: 27). Yazının ifade ettiği anlam için de bu şart geçerlidir. 

 

Günay’ın Thürlemann’dan aktardığına göre “görsel bütüncelerde iki türde göstergeler 

bulunabilmektedir”: Betisel (görüntüsel) göstergeler ve yoğrumsal göstergeler. Buna göre 

birinci tür göstergeler ile beynimizde oluşan imge arasında benzerlik varken yoğrumsal 

göstergeler “bir soyutlamanın ilişkide olduğu simgelere yaklaşırlar.” (2012: 30) 

 

Görmenin sözcükten önce geldiğini söyleyen Berger, bizi çevreleyen dünyayı ve bu 

dünyadaki yerimizi görme sayesinde anlamlandıracağımızı söyler. Ancak düşüncelerimizin 

ve inandıklarımızın nesneleri görüşümüzü etkilediğini savunur. Dolayısıyla “tek bir nesneye 

değil, nesnelerle aramızdaki ilişkilere bakarız.” (2014: 7-9) Bunu sağlayan ise imgedir. 

İmgenin ortaya çıkışı bir yana onun “yeniden canlandır”ılmasına değindiği Görme Biçimleri 

adlı eserinde “yeniden canlandırılan resimlerin çevresinde çoğu zaman yazılar”ın 

bulunduğunu söyler. Bu durumun imgeyi hangi yönde değiştirdiği hususu bir yana onu 

değiştirdiği kesin olan bir durumdur. Burada imge “sözü aydınlatan” bir yapı kazanmıştır 

(2014: 29). 

 

Michel Foucault’un Kelimeler ve Şeyler adlı çalışmasında da belirttiği gibi (2017: 133) 

düşüncenin ifade edilmesinde temsil ile dil arasında önemli bir fark ortaya çıkmaktadır. 

Temsil, düşünceyi tek bir anda verebilirken dil bunu yapamaz ancak dil öte yandan 

düşünceyi “doğrusal bir düzene göre” sıraya sokar. İşte tablo altı şiir yazma geleneğinin 

sanatkârı cezbeden bir yönünü de burada aramak gerekir. Tevfik Fikret, aşağıda daha 

ayrıntılı olarak görüleceği üzere, resmin temsil yeteneğini kullanırken onun duygu ve 



 193 

düşünceleri anlık olarak kapsayan ifade becerisini dilin yapamadığı kapsama biçimi ile 

birleştirmek istemiştir. Öte yandan resme dayalı yazılan şiir, resmin düşünceyi temsil 

biçiminden hareketle dilin doğrusal ifade alanında uzaklaşmakta, kendisen daha özgür bir 

ifade ve anlam alanı açmaktadır. 

 

Çalışmanın bu bölümünde kuramsal olarak çerçevesini çizdiğimiz hususlar merkeze 

alınmakla birlikte Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki resim ve şiir unsurları arasındaki yapı 

incelenmeye çalışılacaktır.27 Bilindiği üzere Servet-i Fünûn neslinin bir topluluk halinde 

eserlerini vermeye başlamalarından bir süre önce sanatkârlar mensur ve manzum olarak 

tabloların altına kalem tecrübelerini yayımlamaya başlamışlardır. Özellikle Rumi 1311 

(1895/1896) yılından sonra Servet-i Fünûn, Mâlumât, Mektep, İrtikâ gibi dergilerde 

Avrupa’dan getirilen klişelerle beraber resimlerin yayımlanması ve bunlarla ilişkili yazıların 

çıkması hız kazanarak devam etmiştir. 

 

Mehmet Kaplan’ın Nükhet Koray’dan alarak verdiği bilgiye göre (1995: 120) Tevfik Fikret 

bu dönemde 31 tablo altı şiir yazmıştır. Yazılan bu şiirlerin resimden öncelik ve sonralığı, 

yani hangi resmin şiire yapıldığı veya hangi şiirin resme yazıldığı ayrı bir incelemenin 

konusudur. Ayrıca bir tablonun başka bir dergide, başka bir şiir veya nesir cümleleriyle 

yayımlandığı da bilinmektedir. Burada bizim için önemli olanın şairin tabloyu ve şiiri yan 

yana görmüş ve kabul etmiş olmasının yeterli olduğudur. İster dergide çalışan ressamın 

çizmiş olduğu bir resim olsun, isterse Avrupa’dan getirilen klişelerle resimlerle şiir 

bağdaştırılmış olsun sanatkâr, eseri ile bu resim arasında bir bağ kurmuş ve bu ikisini birlikte 

düşünmüşse, bu düşüncenin ortaya çıkardığı gösterge değeri izah edilmelidir. Bahsedilen 

hususların ise başka bir çalışmanın konusu olduğu açıktır. Öte yandan çalışmamızın bundan 

önceki ve sonraki bölümlerinde, yapıda ortaya koymaya çalıştığımız karşıtlık ve 

yerdeşliklerin içerisinde mümkün olduğunca tabiat unsurlarının görüntüsü de izah edilmeye 

çalışılmıştır. Bu yüzden çalışmanın bu bölümünde Tevfik Fikret’in tablo altı şiirleri üzerinde 

durulacaktır. 

 

Tevfik Fikret’in “tablo altı şiir” olarak bahsedilen şiirlerine ait resimlerin bazıları tabloyken 

bazıları şiire eşlik eden illüstrasyonlardır. Mendelsund’un çizimler hususunda da ifade ettiği 

                                                             
27 Tabiat ve tablo yerdeşliğine giren şiirlerin tamamı için bkz.: 2.3. Temel Karşıtlık ve Yerdeşlikler 



 194 

gibi okuyucunun “zihni”nde “gördükleri”ni biçimlendiren bu çizimler (2015: 199) daha 

ziyade “kelime”lere yardımcı olmak için yerleştirilmiş unsurlardır. Dolayısıyla bu çizimler 

şiirin yanında, okuyucunun onları “okurken gördüğü şeyler” olup daha çok şiirle beraber 

“görmeye teşvik edildiğimiz şeylerdir.” (Mendelsund, 2015: 270) 

 

 

3.5.1. Tabiatın Tablo ve Şiirle Kucaklaşması: “Âveng-i Şühûr” 

 

Göstergebilimin dayandığı kavramlar arasında ilişki önemli bir yer tutar. Anlamlar 

birbirleriyle sıkı bir ilişki içindedir ve asıl olan bu anlamsal ilişkinin tutarlı bir şekilde 

açıklanmasıdır. Tevfik Fikret’in şiirindeki anlamsal yapıların ve bu yapılar arasındaki 

ilişkilerin gösterilmeye çalışıldığı bu çalışmada onun tablo ile şiiri yan yana gördüğü ve 

Rübâb-ı Şikeste’nin içinde ayrı bir bölüm olarak sunulan “Âveng-i Şühûr” başlıklı on iki şiir 

bu açıdan ayrı bir önem arz etmektedir. 

 

Rumi takvimi esas alarak mart ayından başlayan ve şubat ayına kadar devam eden on iki 

şiirin tamamı Servet-i Fünûn28 dergisinin farklı zamanlardaki nüshalarında ve hepsi derginin 

ilk sayfasında yayımlanmıştır.  Dergide, yayımlanış tarihleri farklı olsa da, şiirlerin sonuna 

şair tarafından konulan tarihlerden29 anlaşıldığına göre sanatkârın şiirde anlattığı ay ile 

fiziksel olarak içinde yaşadığı ay örtüşmektedir. Bu ise onun sadece hayal unsurlarına 

yaslanarak şiirleri vücuda getirmediğini gösterir. Şüphesiz ağustos sıcağının boğucu havası 

içerisinde şubat ayına dair bir şiir yazmak hayalin sınırlarını epey zorlar. Öte yandan hissin 

ortada olmadığı bir yerde şiirin tesir kuvveti de azalacaktır. Ancak yazılan şiirlerin ay ay 

takip edilerek içinde bulunulan zaman dilimine göre kaleme alınmış olması, bu izahtan daha 

fazlasına dair göstergeleri barındırdığını okuyucuya imler. 

 

“Aveng-i Şühûr” serisinin birinci şiiri mart ayına ait bir sonedir. Sonenin ilk dörtlüğü, “gibi” 

edatıyla kararsızlığı bildirilen “kış”a ayrılmıştır. Bu kararsızlık gitmesi ve kalması 

arasındaki kararsızlıktır ki şiirde “birçok sürer” söz grubuyla ifade edilmiştir. “Sehâib”i 

(=bulutlar) açıp kapatması hem “tereddüd” hem de “nazlanış” olarak ifade edilen kış “câmid 

nazar” ve “soğuk çehresiyle” yananlam değerini ilk dizeden itibaren kazanmıştır. Bu 

                                                             
28 Bu şiirlerin hangi sayılarda çıktığını görmek için bkz. “Referanslar”. 
29 Mart, mayıs ve haziran aylarının anlatıldığı şiirlerde tarih yoktur. 



 195 

yananlam değeri eğretilemenin ifade alanında “naz” ile tamamlanır. Bu haliyle kış 

mevsiminin nazlandığı ay mart olmaktadır. 

 

 
1. Resim: Âveng-i Şühûr 1, Mart. 

 

İkinci dörtlükte ise resimde de görülmekte olan kuşlar anlatılır. Kışa ait bir başka dişil özellik 

“cilve” de yine bu bölümde karşımıza çıkar. “Kuşlar” ise biri ek ve biri sözcük halinde olan 

iki ifade ile gösterge değerine kavuşur. “Zavallı yavrucağızlar” şeklinde kurulan sıfat 

tamlaması hem “sersemle”me sözcüğünün hem de “tahassun et”me (=sığınma) sözcüğünün 

etki alanını genişletmiş olur. Resimde görülen altı kuştan ikisi bir yuvanın üstünde 

resmedilir. Diğerleri dallara konmuş vaziyettedir. Diğer dört tanesi suskun bir vaziyette 

görülürken yuvanın üzerindeki iki kuşun ağızları açık olarak resmedilmiştir. Bu ise onların 

yavru oluşlarına ve korkularına dair bir gösterge değeri olarak algılanabilir ki şiirdeki 



 196 

“dehşet-âver” sözcüğü bu durumu doğrular. Öte yandan “zavallı yavrucağızlar” söz 

grubunun da bu iki kuşla görünür kılındığı anlaşılır. 

 

İkinci dörtlükte başlayan anlam alanı sonenin ilk üçlüğünde de devam eder. Tabiatın bu 

macerası “sersem”likten sonra “girye” ve “melûl” sözcüklerinin belirttiği duygu durumuna 

ulaşır. Kışın bulutları bir açıp bir kapatması; 

 

açık mübtesim    meserret 

kapalı girye     hayal 

 

şeklinde bir yapıya ulaşmaktadır. “Sühâ ve Pervîn” şiirinden başlayarak30 Tevfik Fikret’in 

tüm şiir evreninde değişen duygu durumları ile birlikte tabiatın da bir değişime uğraması bu 

şiirde en belirgin halde karşımıza çıkmaktadır. Sonenin son üçlüğünde, şiirin başında 

belirlediğimiz kadına dair göstergeler en açık haliyle yerdeş bir dizge haline gelir: 

 

Çirkin değil, fakat acı bir yüz ki mürtesim 

En nazlı hatlarında huşûnet alâimi... 

Hırçın, sinirli bir kadının hâl-i dâimi. 

 

“Gibi” ve “tereddüt” sözcükleriyle kurulan yapı burada da devam etmektedir. “Çirkin” 

denemeyecek olan kadına güzel de denmez. Öte yandan hem “nazlı” ama diğer taraftan 

“huşûnet” izleri barındırır. Kadının şahsındaki kararsızlık onun tasvirinde de kararsızlığa 

neden olmuş görünmektedir. Ancak en sonunda “hırçın, sinirli” sıfatları kullanılır. Bu hırçın 

ve sinirli oluş; kış mevsimi “gibi” olan ama aslında baharın ilk mevsimi olan mart ayının 

alegorik bir temsili haline gelir. O zaman tabiata dair kararsızlık Tevfik Fikret’in şiir 

evreninde insan ruhunu, mizacını da hırçın ve sinirli bir yapıya sokmaktadır. 

 

“Nisan” alt başlığını taşıyan ikinci şiir ise üç beşlikten oluşur. Yine derginin ilk sayfasında 

yayımlanan şiire ait resmin ve derginin isminin yeşil renkte olduğu görülmektedir. Burada 

nisan ayının tabiata verdiği renk ile resmin rengi arasında bir koşutluk kurulmuş olduğu 

                                                             
30 Bu şiirde de bulutların dağılması kahramanların tüm duygu durumlarını ve şiirin kurgusunu değiştirecek 
güçtedir. 

~ ~ 



 197 

anlaşılmaktadır. Rübâb-ı Şikeste içinde ufak değişikliklere uğramakla birlikte dergideki 

yayımlanışında iki çizgi arasına alınmış ve ünlemle bitirilmiş olan ilk dize şöyledir: 

 

- Çiçekli bir dala konmuş kanatlı bir hulyâ! - 

 

Şiirdeki tek ünlemli ve iki çizgi arasına alınarak belirgin hale getirilmiş olan bu dizge 

“hulyâ” sözcüğünün çözümlenmesi ile anlamlı hale gelebilecektir. Burada “dala konmak” 

söz grubundan hareketle bu hülyanın bir kuşa teşbih edildiği söylenebilir. Dala konuş ile kuş 

arasındaki bu bağlantı genişletilebilir ancak resimdeki peri buna engel olmaktadır. Şiirin 

anlam alanı o peri veya şiirdeki adıyla “kanatlı hulya” ile genişletilmelidir. Buradan da 

anlaşıldığı üzere Tevfik Fikret, şiirindeki ifadeyi resimle tamamlama yoluna gitmemiş; 

şiirinin anlam alanını resimle yönlendirmek istemiştir. Zira hülya sözcüğü üzerine 

okuyucunun varacağı sonuç çok farklı olabilecekken şair bunlardan hiçbirini istememiş, 

resimdeki gibi anlaşılmasını arzulamıştır. Dolayısıyla resmin, metnin anlamını sabitlediği 

rahatlıkla ileri sürülebilir. Burada düzanlam haline gelen şiir, resimle ve resimde görülen 

peri ile yoğurumsal bir gösterge olarak genişler. O zaman Tevfik Fikret’in şiiri ve resmi 

birbirinden ayrı görmediği; farklı malzemeler ve farklı ifade imkânları olan iki sanatı bir 

arada düşündüğü ortaya çıkar. 

 

Resimde de çiçekli bir dala konmuş olan peri, ikonik bir şekilde karşımıza çıkar. Yunan 

tanrılarından Peneus’un kızı olan Daphne, Apollon’dan kaçarken babası tarafından ağaca 

dönüştürülmüştür (Erhat, 2008: 81). Bu haliyle şehvetin karşısında duran iffetin ikonogafik 

görüntüsü olarak simgeleşen Daphne; gerek heykel gerekse resim sanatında daima harekete 

dair bir anın kesitlenmesiyle verilmiştir. Yukarıdaki resimde de elinin hareketi ve 

elbisesindeki tüllerin kıvrımlarından hareketli bir şekilde resmedildiği anlaşılan bu 

“hulyâ”nın ikinci özelliği “cür’et-i âvâre” etmesidir. Resimde çıplak kolu ve oradan devam 

ederek vücuduna dair görülen kısmın çıplaklığı bu “cür’et” sözcüğüne karşı yapılmış bir 

çizim olarak belirmektedir. Öte yandan tablonun sınırları dâhilinde kimsenin olmayışından 

hareketle bu davranıştan utananlar da yapraklar olarak gösterilir. 

 



 198 

 
2. Resim: Âveng-i Şühûr 2, Nisan. 

 

Şiirin ikinci ve üçüncü bölümlerinde nisan aynının tasviri devam ederken resmin, bu 

bölümleri anlatmadığı görülür. Zira yukarıda belirtildiği üzere resim ve heykeltıraş gibi 

plastik sanatlar tabiatları gereği yalnız bir anın anlatımına odaklanabilmektedir. Oysa 

sanatkâr şiirinde nisan ayıyla birlikte tabiatın uyanışını anlatmaya devam eder. Buna göre 

ilk önce toprağa gelen ruhun “hengame”si duyulur. Son bölümde ise dikkati çeken “safâ”, 

“hande-feşân”, “ibtisam” sözcükleriyle kurulan ve nesneye dair olan yapıdır. O halde 

tabiatın canlı hali ile nesne arasında bir yerdeşlik kurulmuş olur. 

 



 199 

Üç dörtlükten oluşan üçüncü şiir mayıs ayına aittir. Şiirin ilk dizesinde “mayıs bir köylü” 

kızına eğretilenir ve bu kızın yerdeşliğinde “sâf u dilber”, “şûh u sevdâkâr” sözcükleri ile 

görünür kılınır. 

 

Tablonun alt kısmına yerleştirilen ve çiçeklere doğru bir hareket halinde resmedilen bu köylü 

kızının yüzündeki mutluluk ifadesi, şiirde etrafında olduğu söylenen ve “âvâz-ı şevk” 

halinde olan kuşların resimdeki yokluklarını ödünlemektedir. Tablonun sol üstünde çeyrek 

daire şeklinde görülen boşluk diğer resimlerden hareketle söylenecek olursa “mayıs” 

ifadesinin yazılması için ressam tarafından boş bırakılan ancak yazılması unutulan boşluğu 

anlatan bir artık ileti olarak karşımıza çıkar. 

 

 
3. Resim: Âveng-i Şühûr 3, Mayıs. 



 200 

Şiirin ikinci kısmı gördüğümüz tablonun ifade alanının tamamen dışında olacak şekilde 

yazılmıştır: 

 

Münevver nergis-i çeşmânı handân-ı terâvettir, 

Muattar sünbül-i gîsûsu tâlân-ı şetârettir, 

Müzehher sîne-i uryânı lerzân-ı muhabbettir... 

 

Alıntılanan dizelerdeki “münevver” sözcüğü iyi bir çizimle gösterilebilir olsa bile saçındaki 

“muattar” (=ıtırlı) koku ve “müzehher” sine resmin ifade alanından uzakta kalmaktadır. Öte 

yandan nisan ayında ortaya çıkan neşeli halin bu ayla beraber artarak devam ettiği yine bu 

dizelerde görülmektedir. “Terâvet”, “şetâret” ve bu iki sözcüğe eklenen “muhabbet”, 

yalnızca kafiye olarak birbirlerini tamamlamakla kalmazlar, ayrıca mayıs ayına atfedilen 

veya mayıs ayından beklenen ruh halini de yansıtmış olurlar. 

 

İlk kez bu şiire ait tabloda karşımıza çıkan ve bundan sonraki tablolarda da kullanılacak olan 

bir hususa dikkat çekmek gerekir. Tablonun görüntü alanında sağ üste yerleştirilen ve renk 

tonlamalarıyla köylü kızının gerisinde bırakılan bu ikonografik görüntü dairesel bir tablonun 

içinde sunulur. Alttaki kızla birlikte düşünülürse küçük oluşlarıyla iki kardeş oldukları 

söylenebilir. Mitolojide daha çok Leto’nun çocukları Apollo ve Artemis bu şekilde gösterilir. 

Öte yandan tablonun perspektifi açısından konumlandırıldıkları yere bakılırsa Apollo ve 

Artemis’in ayı ve güneşi temsil ediyor oluşlarına denk düşer. Son bölümdeki; 

 

Doğup gül-çîn olurken jâleler subh-ı bahârîden, 

Söner bî-çâre, en parlak dem-i şevkinde bir akşam. 

 

dizeleri de resmin görüntüsünü tamamlarlar. Sadece şiir ve resmine bakıldığında doğru gibi 

görünen bu yorum “Âveng-i Şühûr”u bir bütün halinde seyrettiğimizde kendini derhal 

yanlışlar. Buna göre bundan sonraki diğer şiirlerde de görüleceği üzere bu görüntü ayın 

sonunda ortaya çıkan ikizler burcuna aittir. Şiirde herhangi bir şekilde sezdirilmeyen bu 

anlamsal yapı ancak resimle birlikte görünür kılınır. Buna göre resim şiire anlam yüklemiş 

olmaktadır. Bundan sonraki tüm şiirlerde de herhangi bir işaret bulunmaz, tıpkı burada 

görülen yapı geçerlidir. 

 



 201 

Serinin dördüncü şiiri haziran alt başlığını taşımaktadır. Daha evvelki üç şiirde olduğu gibi 

tablo, şiirin ilk parçasının resmedilmesine ayrılmıştır. Resimde uzaktan görülen tarla ve 

yakın planda bir ağaç altında dinlenen erkek şiirde şöyle anlatılır: 

 

Altın başaklı tarlasının bir kenârını 

Tezyîn eden ağaçların altında, bî-haber, 

Dalmış tahayyüle; 

Mes’ûd köylü! Nâsiye-i pür-gubârını 

Okşar bir incilâ, behîmî ve hande-ver, 

Benzer tevekküle. 

 

Alıntılanan parçaya göre tablodaki başakların “altın” ile ve onu çevreleyen ağaçların “tezyîn 

et”mekle birlikte eğretilenmesi şiirde olumlamanın görüntüleri gibi görünür. Tabloda sırtı 

ağaca yaslanmış ve kafası yukarı doğru kalkmış şekilde tasvir edilen köylünün bu hali 

şiirdeki “tahayyüle” dalmakla koşut oluşturur. Olumlanan bu durum “mes’ûd” sözcüğüyle 

pekiştirilir. Mesut olan bu köylünün tozlu alnını okşayan “incilâ” ise “behîmî” ve “hande-

ver” sözcükleriyle belirginleştirilir. Ancak bu bölüm içerisinde olumlanan tüm sözcükler 

içinde “punctum” vazifesi gören (Barthes, 2014: 39) bir yapıya bürünür. Barthes’tan 

alıntılanan bu sözcük resim için değil şiir için geçerlidir. Buna göre dille çizilen bütünlüklü 

tabloda tek delik, bu sükunetli ve mesut (Barthes’ın deyimiyle “uysal”) tabloyu “kıran (ya 

da del)”en (2014: 40) bu ifadedir. 

 

Daha önceki bölümlerde de gösterildiği üzere karanlık ve karanlığı imleyen sözcükler şairin 

şiir evreninde daima olumsuz anlam alanlarını beraberinde getirmektedir. Burada da 

kaçmak, terk etmek istenilen yer hem “muzlim” hem de “hazîre” sözcüklerinin oluşturduğu 

tamlamama ile gösterilmiş olur. Bu ayrıca öznenin kendini nasıl bir yerde hissettiğini 

göstermesi bakımından önemlidir: 

 

Gel; sevgilim, seninle bu muzlim hazîreden 

Bir lahzacık firâr edelim... 

 



 202 

 
4. Resim: Âveng-i Şühûr 4, Haziran. 

 

Öznenin “bir lahzacık” sözcünden bu kaçışı ebedi yapamayacağının farkında olduğunu 

anlayabiliriz. Özne için karanlık daima kaçınılması istenilen yerdir ki bu şiirde de aynı yapı 

karşımıza çıkar. Kaçılacak yer ise ilk bölümde anlatılan yeredir. O halde özne içinde 

bulunduğu durumdan hoşnut değildir ve bu hoşnutsuzluğun giderileceği yer ikinci kez tekrar 

edilen “mes’ûd köylüler!” söz grubunda olduğu gibi köylülerin mutlu olduğu yerdir. Kaçma 

temi daha evvelki bölümlerde de çeşitli açılardan incelenmişti. Buradan hareketle 

söylenecek olursa Tevfik Fikret’in tabiata ve hayali olan yerlere dair mekân algısı daima 

huzuru içerimlerken içinde bulunulan mekân ise “muzlim” sözcüğünün anlam alanı etrafında 

şekillenmektedir. Resimde görüldüğü üzere ayakları yalın ve yorgunluktan ağaca yaslanıp 

dinlenen köylü ile şiirde tavsif edilen “mes’ûd köylü” arasındaki zıtlık açıkça görülmektedir. 



 203 

Bu ise sanatkârın tabiata dair tecrübesinin hakikate değil “tahayyül”e dayalı olduğunu 

gösterir. Tevfik Fikret dünyayı dil dolayımında anlar. Özünde bir gösterge olan sözcüklerin 

diatic yapısı edebî metinde görünür hale gelir. Hayata/doğaya dair tecrübesizlik bu dolayımı 

mecbur kılmaktadır. 

 

Temmuz ayının anlatıldığı şiir “tarlada gezi”nen “bir köylü kadın” ile başlar. “Maişet” 

temini için çalışan bu kadın tarlada yalnız değildir. Bir yanda üstün (=“gulâne”) bir gayretle 

çalışan kocası, öbür yanda çocukça neşesiyle kızı vardır. “Yorgun”luğu ve evinin geçimini 

sağlamak için çalışması onun bir gönderge değerine ulaşmasını sağlar: 

 

Bu saâdet ona kâfî görünür: 

Bir kavî âile, bol bir mahsûl; 

Başka şey fikrini etmez meşgûl. 

 

Tarlada çalışan “mai yeldirmeli” kadına dair yorgunluk ve anlatılan parçadan hareketle yine 

ona dair “saâdet” şiirin merkezine yerleşir. Ailesinin “kavî” oluşu ve “nimet”in bolluğu bu 

kadın için yeterlidir. 

 

Tablonun tam ortasında ağaca yaslanmış bir şekilde resmedilen aslan motifiyle oluşturulan 

tablo bu motif hariç dört kesitten oluşur ve bu kesitlerin hiçbiri şiirle ilgili değildir. Sol üstte 

görülen saçları ve eteği dalgalanarak büyük bir salıncakta sallanırken resmedilen kadın ile 

onu seyreden iki kişi ve onun tam olarak çaprazına yerleştirilmiş yelken temmuz ayında 

yapılabilecek etkinliklerdendir. Ancak bu, “yorgun argın” tarlada çalışmak ve bir kış 

boyunca yiyecekleri “mahsulü” yetiştirmek zorunda olan insanların yapacağı iş değildir. Sağ 

üst köşede uçurtma uçuran iki çocuk da şiirde geçtiği haliyle anne ve babasının çalışması 

esnasında tarlada kendi kendine oyun oynamak zorunda olan kız arasında bir bağlantı 

kurmak mümkün değildir. Son bir unsur olarak temmuz yazısının altına yerleştirilmiş olan 

mısır koçanları ile şiirde anlatılan “hûşe-çîn” arasındaki zıtlık da görülmelidir. Şiirde buğday 

başağından bahsedilmişken tabloda mısır figürü vardır. Sonuç olarak Tevfik Fikret’in tablo 

altı şiirlerinde aynı ayı temsil etmek dışında başka hiçbir benzerliği olmayan, üstelik 

birbirlerinin anlamlarını tamamlama veya zenginleştirme gibi bir amaçları de görülmeyen 

bu tablo ve şiir birlikteliği, diğer hiçbir şiirde görülemeyecek kadar birbirinden ayrı 

durmaktadır. 



 204 

 
5. Resim: Âveng-i Şühûr 5, Temmuz. 

 

Ağustos ayına ait tablosu, başak burcuna ait bir sembolle oluşturulan tabloda hâkim unsur 

diğerlerinde olduğu gibi yapraklar, çiçekler vs.’dir. Dergideki şeklinde küçük bir 

değişiklikle Rübâb-ı Şikeste’ye alınan şiir ise ağustos ayının anlatımından çok “hazân”ın 

gelişini anlatan bir ay olarak görünmektedir. Tabloda, çeşmeden su içen bir dervişin olduğu 

görülür. Bu haliyle ayın sıcaklığına bir vurgu yapılır. Bu vurgu şiirde “mest-i rükûd” söz 

grubuyla karşılanmıştır. 

 

Diğer taraftan ayın gelişini gösterdiği hazana ait sözcükler şiirde daha fazla kullanılmıştır. 

Bahar aylarındaki neşe, tebessüm gibi sözcükler artık bu şiirde yerini “acı bir his”, “raşe”, 

“hasta”, “eşk-alûd”, “bî-sûd”, “nâlende” sözcüklerine bırakmıştır. Böyle bir kelime tercihi 



 205 

dahi sanatkârın mevsimleri ve bunların kendinde bıraktığı duygu hallerini anlatırken ne 

kadar düzanlamlı baktığını gösterir. 

 

 
6. Resim: Âveng-i Şühûr 6, Ağustos. 

 

Serinin yedinci şiiri eylül alt başlığını taşır. Eylül ayının ilk göstergesi yağmur yüklü 

bulutlardır. Ancak bulut sözcüğü yağmur ile değil “giryân” sözcüğüyle ilişkilendirilir. 

Böylelikle hem yağmura hem de bir önceki şiirde yaklaşmakta olduğu söylenen “hazân”a 

gönderme yapılmış olur. Yağmurun “giryân” oluşu ile şiirin “melûl” oluşu yerdeş bir yapı 

olarak karşımıza çıkar. 



 206 

 
7. Resim: Âveng-i Şühûr 7, Eylül. 

 

Öte yandan şiirin birinci bölümünde iki nokta ile açıklanacağı gösterilmiş olan “teşbih-i zâr” 

(=ağlayan/inleyen benzetme) ifadesi şiirin ikinci bölümünün konusu olur: 

 

Bir kızın hîn-i irtihâlinde 

Dolaşan hande-yi cemâlinde 

Andırır hâlet-i zevâlinde... 

Âh, ben sonbahârı pek severim! 

 

Ancak sonbaharın bu izlenimci görüntüsü şiirle beraber verilen tabloda görülmez. Terazi 

burcunun temsilinin sağ üst köşeye yerleştirildiği tabloda ağaç ve çiçeklerden başka dikkat 



 207 

çeken üç kesit vardır. İlki balık tutan üç kişinin sandaldaki görüntüsüdür. İkincisi şerefesinde 

müezzini de görülen bir minaredir. Bu iki görüntü her ne kadar daha ön planda ördeklerin 

sığınağı olan bir yaprak yığını ile birbirinden ayrılmış olsa da suyun akış yönü ile minarenin 

konumlandırılış şekli bu iki mekânın birbirinden ayrı olmadığını gösterir. Üçüncü kesit ise 

sol alta yerleştirilmiş olan iki tüy kalem, dağınık kağıtlar ve bir defter figürüdür. Şiirdeki 

eylül ile “şi’r-i melûl” ilişkisinin resme yansıması bu kesitle tamamlanmış olur. 

 

“Âveng-i Şühûr”un sekizinci şiiri teşrinievvel’dir. Miladi takvimde ekim olarak 

isimlendirilen bu ayın şairin zihnindeki görüntüsü gizli bir derdi (=“derd-i nihân”) olan 

“dilber”in bir yeni ağaç altında şiir defterini karıştırması şeklindedir. 

 

Soluk yapraklı bir nahl-i hazânın 

Perîşân zıll-i hasret-perverinde 

Oturmuş; belli bir hişi-i nihânın 

Bütün ekdârı vech-i dilberinde; 

Anar bir şi’r-i giryân defterinde. 

 

Dikkat edilirse tablonun sağ tarafı tam olarak bu hüzünlü kızı resmetmektedir. Tablodaki 

ağaç ve çiçekler diğer şiirlerde de olduğu gibi temel dizge olarak belirir. Ancak tablonun 

tam ortasında derinlik algısıyla geniş bir uzama yayılan üç enstrüman görülmektedir. Bu 

aletlerin konulması aslı itibariyle sessiz olan bir sanat dalına sese ait bir unsur veya sese ait 

bir imge katmak değildir. Buradaki enstrümanlar resim ve şiir birlikteliğinde yalnızca birer 

artık ileti olarak belirir. 

 



 208 

 
8. Resim: Âveng-i Şühûr 8, Teşrinievvel. 

 

Miladi takvimde kasım ayına denk gelen ve sonbaharın son ayı olarak kabul edilen 

teşrinisani, serinin dokuzuncu şiiridir. İki dörtlükten oluşan şiir mayıs ayını anlatan şiirle 

aynı vezinde yazılmıştır. İkinciteşrinin sanatkârdaki görüntüsü iki gösterge değeri ile belirir: 

Birincisi dallardan rüzgârın etkisiyle kopan ve savrulan yapraklar, ikincisi kendilerine 

“melâz-ı nev-bahârî”yi (=ilkbaharın sığınağı) arayan kuşlar. 

 



 209 

 
9. Resim: Âveng-i Şühûr 9, Teşrinisani. 

 

Resim ve şiir arasındaki bu uyum Roland Barthes’ın da belirttiği gibi iki soruyu akla getirir. 

“Bir fazlalık göstererek resim metindeki kimi bilgileri tekrarlıyor mu, yoksa yeni bir bilgiyi 

resme mi katıyor?” (2017: 29) Buraya üçüncü bir soru olarak “resim metne yeni bir bilgi 

katıyor mu?” sorusu da eklenebilir. Şiirin ilk kısmındaki savrulan yapraklar tablonun her iki 

yanında bulunan ağaçların dallarındaki uzanışla resmedilirken ikinci bölümde kendilerine 

yeni bir yer arayan kuşlar tablonun ortasında derine doğru bir sürü şeklinde gösterilmiştir. 

Daha ilerideki ağaçların eğilmiş bir şekilde resmedilişi uzaklarda da rüzgârın şiddetini 

gösterir. Bu haliyle şiir ve tablo birbirini tekrar eden bir yapı göstermiş olur. 

 



 210 

Onuncu şiir olan kânunuevvel ayı ile birlikte “ölüm” sözcüğü de şiire girmiştir. Şiirde 

kendini gösteren iki zıt renk (beyaz ve siyah) resmin de merkezindedir: “Lifâfe-i emvât”a 

(=ölülerin kefeni) benzeyen beyazlık ve bu beyazlığın içerisinde “tûde-i siyâh” (=siyah 

yığın) olarak duran kargalar. Şairin “hayâl” dünyasını “neş’e” bağlamında düzenleyen 

mevsim, o mevsimin “yeşil” renkleri yerine gelen “beyaz” renk ölülerin kefenine benzetilir. 

Beyazın saflık dışında böylesine bir olumsuzlamayla kurulan eğretilemesi, zıtlık oluşturan 

kargalarla pekişir. Öte yandan kargaların leş yiyen hayvanlar olduğu düşünüldüğünde 

eğretileme bir başka anlam düzeyinde tekrar bütünlenmiş olur. 

 

 
10. Resim: Âveng-i Şühûr 10, Kânunuevvel. 

 



 211 

Resmin sol altına yerleştirilmiş odunlar ve balta şüphesiz kış mevsimi için önemli bir 

gösterge değerine sahiptir. Ancak bundan şiirde bahsedilmez. Dolayısıyla resim metne yeni 

bir bilgi katmış olur. Bu algı soğuğun hissettirilmesine dairdir. Karların ve kargaların bu 

hissi verme şekli balta ve onunla kesilmiş odun imgesinden daha zayıf kalmaktadır. Resimle 

birlikte şiirin eksik bıraktığı alan böylece tamamlanmıştır. 

“Âveng-i Şühûr”un on birinci şiiri kânunusani alt başlığını taşır. Miladi takvimde ocak ayına 

denk gelen bu ayla birlikte kış iyice kendini göstermiş olur. “Yine kar...” sözcüğüyle 

başlayan şiirin bir önceki şiirden farkı, gösterge dizgesine bir insanın girmiş olmasıdır. 

Kânunuevvelde kimsesiz bir tabiat yalnızca kargaların karla olan zıtlığında kurgulanmışken 

burada daha ziyade şehrin içinde bir tablo kurgulanır ve kargaların yerine insan yerleştirilir. 

 

 
11. Resim: Âveng-i Şühûr 11, Kânunusani. 



 212 

 

Resimde tabiattan şehrin içine geçen kurgu, şiirde “mezbele” sözcüğüyle anlamlandırılır. 

“Kar” ve “mevt” (=ölüm) sözcüklerinin gökyüzünü saklayan yapısı insanı “hirâs-ı bârid” 

(=soğuk korku) ile titretir. Böylesine bir atmosferde “uryân u zâr u müstağrâk” olan iki 

“âciz” insan “çatlamış elleriyle” çöplüğü yoklayarak yaşamlarını devam ettirmeye 

çalışmaktadırlar. Tabloda da bu iki insan ve karıştırdıkları çöple beraber sefaletlerinin aynen 

resmedildiği görülür. Tabloya fazladan olarak, yanlarına sokulan ve tasvirinden onun da 

halinin perişan olduğu anlaşılan bir köpek yerleştirilmiştir. Her üçünün aynı yerden 

karınlarını doyurmaya çalışmaları şiirde “levh-i mağmûm” (=gamlı levha) söz grubuyla 

anlatılır. 

 

“Âveng-i Şühûr”un son şiiri şubat alt başlığını taşır. Mart ayında gitmek ve gitmemek 

arasında tereddüt eden kış mevsimi şubat ayında “gibi” sözcüğü unutulmadan “veda” 

etmektedir. Bu “veda”dan hareketle üçüncü kez karın kullanıldığı şiirde bu karın yerine 

“ümîd” sözcüğü de eklenmiştir. 

 

Son lerziş-i cenâhı döker hâk-i nâime 

Karlar, ümîdler; 

 

Karların ümitle beraber anılmasının sebebi dağların “sîne”sindeki yarıklardandır. Bu 

yarıklar karların erimesini ve yukarıdan aşağıya küçük derecikler oluşturmasını gösterir. Bu 

gösterge ise simgesel olarak ümide gönderme yapmış olur. 

 

Şiirin ikinci bölümü “vedâ” edişten hareketle yazılmıştır ve şubata değil mevsimlerin ve 

ayların döngüsüne odaklanmaktadır: 

 

Her mevsimin sükûtu olur başka mevsime 

Bir menba-ı nemâ... 

Baktıkça ben zuhûr u sükût-ı mevâsime, 

Ey tâli-i beşer, 

Bilmem niçin teellüm eder, ağlarım sana!.. 

 

 



 213 

 
12. Resim: Âveng-i Şühûr 12, Şubat. 

 

 

3.5.2. Tabiata Dair Diğer Dikkatler 

 

Tevfik Fikret’in şiirleri ile tablo ve tabiat birlikteliği yukarıda gösterdiğimiz on iki şiirle 

sınırlı değildir. Büyük çoğunluğu 1312 (r. 1896/1897) yılında yazılmış olan şiirleri de burada 

anmak gerekmektedir. “Âveng-i Şühûr”u oluşturan şiirlerde olduğu gibi bu şiirlerde de 

tabiatın görüntüsü sanatkârın şiir evrenindeki genel yapı ile bütünlük göstermektedir. 

 

“Bir Yaz Levhası” başlıklı şiir geçmişe dair bir hatırlamanın anlatıldığı kurgusal bir 

metindir. Dörtlük ve beşliklerden oluşan iki bölüm halinde yazılmış olan şiirin ilk bölümü 



 214 

öğle vakti tabiatın güneş altındaki görüntüsünü, ikinci bölüm ise bu halin uyandırdığı bir 

hatırayı aktarmaktadır. 

 

 
13. Resim: Bir Yaz Levhası. 

 

Yukarıda görülen tablo ise bahsedilen bu hatıralara dairdir. Güneşin “temmuz” güneşi 

olduğunu şiirden öğreniriz. Suya doğru koşan “kûh-beden” (=dağ gibi/dağ bedenli) 

hayvanların ne olduğunu ise resim söyler. Bu hayvanlardan korkan özne bastonunu 

kendisine siper etmekten başka çare bulamamıştır. Az sonra beş yaşlarında bir çocuğun bu 

hayvanların çobanı olduğu anlatılır. Tablonun merkezine oturan figür de bu durumu temsil 

etmektedir. Ancak şiirin ilk bölümünde anlatılanların hiçbirisi tabloda gösterilmemiştir. Bu 



 215 

haliyle tablo ile şiir arasında kurulan ilgi yalnızca kurgusal metnin bir çağrışımından ibaret 

kalmaktadır. 

 

“Bahâr-ı Terâne-dâr” şiiri ise başlığındaki gösterge dizgesinden hareketle söylenecek olursa 

tabiat ve musiki ile temellendirilmiştir. Şiirin bu yapısına bir de tablo eklenince iletişim 

imkânına sahip üç belirim düzeyi ortaya çıkmış olur. 

  

 
14. Resim: Bahâr-ı Terâne-dâr. 

 

Şiirin musiki ile olan bağlantısı ve Tevfik Fikret’in şiir evreni içindeki yeri “3.5. Ses ve 

Musiki” başlığında incelenecektir. Burada doğrudan tabiat ve tablo ilişkisi üzerinde 

durulacaktır.  Beş dörtlükten oluşan şiir aruzun kısa kalıplarından olan “mefâilün mefâilün” 



 216 

ile yazılmıştır. İlk dörtlük “murg-ı aşk”a (=aşk kuşu) yuva olan dalların “sabâ” rüzgârı ile 

birlikte çıkardığı sese değinir. Bahar mevsiminde görülen, klâsik Türk şiirinde de bu 

yapısıyla karşımıza çıkan saba rüzgârı tasviri yapılacak olan tabiat unsurlarının içinde 

bulunduğu zaman unsurunu da bize sezdirmiş olur. 

 

Şiirin ikinci dörtlüğü tabloyu bir başka açıdan yorumlayan bir kesit olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Burada “çağıl çağıl” akan su ve bu suyun başında “mele”yen kuzu 

görülmektedir. Bu tabiat tasvirine dâhil olan ilk insan unsuru “kavalı”yla birlikte görülen 

“çoban”dır. Bu tablonun içinde çobanın hayatı “şâirane” olarak belirir. Bu ise “Âveng-i 

Şühûr”da görülen tabiat ve hayat ilişkilerinin şairin zihnindeki görüntüsünü tekrar ortaya 

koyar. Sonraki dörtlükte ise çobanın kavalına bülbülün “nağme”leri eşlik edecektir. 

 

Şiirin yapısını tamamlayan son dörtlükte “tıfl-ı can-rübâ” (=gönül alan çocuk) tamlaması 

dikkat çeker. “Gülerken ağlayan” bu çocuğun tabiatla doğrudan bir ilgisi yoktur ancak ses 

noktasında tamamlamaktadır. Şiire ait tabloda da tablonun sınırlarının dışına küçük bir 

çocuk resmi çizilerek bu yapı belirgin kılınmıştır. 

 

Şiirin bir kenarına iliştirilen küçük çocuk portresi hariç tutulursa şiiri üstten ve sağdan 

çevreleyen tablo; “rüzgârın esişi”nin anlatıldığı ilk kesit hariç tüm anlatılanları içine alan üç 

kesitten oluşmaktadır. Alttan başlamak üzere yukarı ve sola doğru sıralanan kompozisyon 

şiirdeki kompozisyona da uyulduğunu gösterir. 

 

“Bir Levha” başlıklı şiir ise daha ilk dizesinden itibaren hemen üzerindeki tabloya atıf yapar: 

 

Bakıp şu levhaya gördümdü bir tulû-ı zarîf; 

 

Hakikaten tabloda gösterilen manzara günün doğuşuna aittir. Gökyüzünün yavaş yavaş 

aydınlanması tabloda resmedilirken “sâhil” ve “kuşlar” da resmedilir. 

 



 217 

 
15. Resim: Bir Levha. 

 

Tabloya dikkatli bakıldığında resmin arkasında bir resim daha olduğu, bunun da bir başka 

tablo ile ayrıldığı anlaşılır. Buna göre tablo içinde kalan kısım güneşin doğuşu, kuşlar ve 

sahil ile şiirdeki kesite koşut bir kesit oluştururken tablonun dışında kalan kısım koyu renk 

ağırlığıyla şiirin devamındaki; 

 

Fakat şu ufk-ı münevverde -ah bilmem ki- 

Niçin hayâlime urmakta bir zalâm-ı kesîf! 

 

dizelerine vurgu yapar. Tabloda görülen bu ayrılık şiirin de birbirine karşıt olan ve “o 

günkü”-“bugünkü” şeklinde ifade edilen karşıtlığına denk düşer. “3.2. Geçmiş/Şimdi” 

başlığında da gösterildiği üzere öznenin geçmişe dair hatırlamaları neşe ve huzuru dairken 

aydınlık imgelerle; şimdiye dair ruh hali ise keder ve hüzne dairdir ve karanlığa ait imgelerle 

sunulur. Bu şiirde de aynı yapının tekrar edildiği görülmektedir. 

 

“Eş’âr-ı Muhabbetten” başlığıyla Servet-i Fünûn’da yayımlanan ancak Rübâb-ı Şikeste’ye 

“Çiçekler İçinde” başlığıyla alınan sone, şiir ve tabiat yapısı içinde önemli ipuçları içerir: 

 

 



 218 

Şi’ri semâya benzetir, eylerdim ihtirâz: 

Pervâza kâbiliyeti yoktu hayâlimin; 

Aşkın getirdi rûhuma bir tatlı ihtizâz, 

Duydum o dem taharrükünü şâh-bâlimin. 

 

O halde bölümün başından beri kuşlara dair imgelerin hayal olarak okunması mümkün hale 

gelir. Ancak bu kuşların uçması aşk öncülüne bağlıdır. “Âveng-i Şühûr”da karşımıza çıkan 

kışa doğru kuşların göç etmesi, kış mevsimine ait ayların karanlığa dair sözcüklerle 

sunulmasına neden olmuştur. Zira kuş, şiir semasından uzaklaşmışsa aşka ait duyarlılık 

kaybolmuş demektir.31 

 

 
16. Resim: Çiçekler İçinde. 

 

Resimde görüldüğü üzere tablonun ortasına bir çerçeve daha çizilmiştir. Rübâb-ı Şikeste’de 

adı değiştirildiği için tarafımızdan boşaltılan bu çerçevenin içinde şiirin ismi yazmaktadır. 

İleride buna benzer başka şiirlerde de görüleceği üzere şiirin tablonun altına yazılmasının 

                                                             
31 Bu konu hakkında daha geniş bilgi için bkz.: “3.6. Kadın ve Aşk”. 



 219 

yanı sıra tablonun şiiri çepeçevre sarması da arzu edilmektedir. Başlığın şiirin bütününü içine 

alan bir gösterge olduğunu kabul edersek şiirin etrafı “sâhil”, “çiçekler” ve “sürûh” ile 

çevrilmiş demektir ki sonenin son bölümünde; 

 

Bir ibtisâmın oldu müeddî sünûhuna; 

Uysun karargâhı, dedim, tab-ı şûhuna, 

Mezc eyledim çiçeklere unvân-ı şi’rimi. 

 

denilerek bu yapı doğrulanır. 

 

“Beyaz Yelken” şiiri başlığından da anlaşılacağı gibi merkezine denizi ve yelkeni 

almaktadır. Daha evvelki bölümlerde de gösterildiği üzere “deniz” imgesi Tevfik Fikret’in 

şiir evreninde daima hayal unsurlarını harekete geçiren bir imgedir. Öte yandan 

hatırlamaların pek çoğu denizle birlikte yapılır. Dikkat çekici başka bir detay ise geçmişe 

dair bu hatırlamaların neşe ve hüznü içermesine rağmen denizle yapılan hatırlamalarda 

kedere sevk edecek bir unsura rastlanmıyor oluşudur. 

 

Hem kendisi hem de yelkeniyle beyaz resmedilen “zevrâkçe”, klâsik Türk şiirinin sevgili 

için kullandığı “dil-ârâm” (=gönül alan) sıfatı ile görülür. Birinci bölümün sonunda da 

“dilber” sıfatı adlaştığına göre yelkenli ile dişilik arasında bir bağlantı kurulmuştur. İkinci 

bölümde içinde taşındıklarının “sevdâlı kalbe” ait olduklarını söyleyen sanatkâr, üçüncü 

bölümde de “şetâret” sözcüğünü kullanarak yapıyı tamamlar. 

 

Güneşin batışı, arkadaki beyaz kayalar, sandalın dalgalara yaslanmış şekilde hafif yan 

resmedilmesi gibi unsurlar şiirle resim arasındaki koşutluğu oluşturur. Dördüncü bölümden 

sonra özne hayal unsurlarına geçtiği için (ki “şetaret” sözcüğünün kullanım yeri bu yüzden 

önemlidir) resimle şiir arasındaki koşutluk ortadan kalkar. Son iki bölümde özne ilk önce 

nasıl bir hayal kurduğunu, sonra ise kurulan bu hayalin hatırlanmasını anlatır. Burada “beyaz 

yelken”le birlikte deniz “süt beyaz”, kayalar “beyaz”, sema “beyaza çala”n, seher ise yine 

“beyaz” sıfatını alır. Bu durum hayalin masumiyetine yapılan vurgudur. Sıfatın klişeleşmiş 

şekilde kullanımının “ideoloji”ye kapı açtığını söyleyen Roland Barthes, sıfatın bu 

kullanımdan “yakasını kurtardığında” ve “ana yüklem” haline geldiğinde “arzunun dile 



 220 

get”irildiğini söyler. Ona göre sıfatın bu şekilde kullanımı istenen bu “haz”zın 

olumlanmasıdır (2017: 161): 

 

Bir vakitler gönül ederdi hayâl 

 

dizesiyle başlayan bu satırlar açıkça “yâr-ı cân” ile olan arzuyu göstermektedir. 

 

 
17. Resim: Beyaz Yelken. 

 

Şiirin temelinde; beyaz bir yelken gören öznenin geçmişteki “hulyâ”larını hatırlaması ve bu 

hatırlamaları okuyucuya aktarması vardır. Ancak resimle arasında olan ve yukarıda 

bahsettiğimiz bu koşutluk burada bozulur. Zira resimdeki yelkenlide dört kişi görülmektedir 



 221 

ve hepsi erkektir. O zaman metinden hareketle “Marmara”dan geçmekte olduğunu 

öğrendiğimiz yelken resimde o anı almakta, şairin merkeze koyduğu hülyayı göz ardı 

etmektedir. 

 

“Krizantem” çiçeğinin öznenin zihnindeki görüntüsünün anlatıldığı aynı adlı şiir ile tablosu 

arasındaki bağlantı çiçeğin çiziminin yapılmış olmasıdır. Kasımpatı sözcüğündense 

krizantem sözcüğünün kullanılması; 

 

Önce duydum onun lisânından 

 

mısraında da görüldüğü üzere sözcüğün ahengine dair bir tercihtir. 

 

 
18. Resim: Krizantem. 

 



 222 

Çiçekle ilgili dikkat çeken ikinci bir husus çiçeğin açtığı mevsimle ilgilidir. Sonbahar 

(=“hazân”) ve kış ayında açan bu çiçek, “Âveng-i Şühûr”da da gösterildiği üzere “keder”in 

göstergesi haline gelir. 

 

“Şiir” başlıklı şiirin tablosu diğer tablolardan farklı bir özellik taşır. Üç beyit ve her beyte 

ziyade bir mısraın eklenmesiyle oluşan bu serbest müstezat biçimli şiir, tablonun tam 

ortasına bir çerçeve ile konumlandırılmıştır. Tevfik Fikret’in burada ve öte yandan tablo altı 

şiirlerinin genelinde yaptığı, içsel göz ile maddi gözü aynı yerde birleştirmektir. 

 

 
19. Resim: Şiir. 

 

İlk kesit “üryân” olan ağaçlar ve bu ağaçlara “âsumân”ın mavi bir örtü açmasını anlatır. 

Tablonun sol tarafını baştan başa kaplayan yapraksız ağaçlar ve resmin derinliğine açılan 

hava ile bu yapı birleştirilir. 

 

İkinci kesit öznenin, ilk kesitteki manzarayı “tasvîr” için “şitâb” (=acele) etmesini anlatır ki 

burada şiirle resim arasında bir bağlantı yakalamak mümkün değildir. Ancak son kesit adeta 

resim ve şiirin birbiri için yazılmış olduğunu gösterir: 

 

 



 223 

Durmuş kenâr-ı levha-i şi’rimde bir gurâb... 

Bakmakta sânihâtıma tezyîf eder gibi, 

Boş bir eser gibi! 

 

Görüldüğü üzere şiirde, şiirin bir levha üzerine yazıldığı ve kenarına da bir karganın 

oturduğu söylenmektedir. Bu tekniğin adı “bağdaştırma”dır. Barthes’a göre “burada söz ve 

resim birbirini tamamlayan bir ilişki içindedir.” (2017: 31) Burada oluşan yananlam 

dizgesinin çözümlenmesi de bir zorluğu beraberinde getirir. Resim olarak karganın gösterge 

değeri içinde metin olan bir üstdil gerektirmektedir. Özneye göre burada resimdeki karganın 

işlevini gösteren “tezyîf” sözcüğüdür. Karganın tablonun içine bakması, üstelik sanki tablo 

boşmuş, herhangi bir şiir yokmuş gibi bakması “tezyîf” (=küçümseme) olarak kabul 

edilmelidir. 

 

Tıpkı “Âveng-i Şühûr” dizisindeki şiirler gibi Servet-i Fünûn’un kapak sayfasında 

yayımlanmış olan “Sabah Ezanında” başlıklı şiirin tablo hususiyetleri de yine “Âveng-i 

Şühûr”la benzerlik gösterir. 

 

Üç bölümden oluşan ve her bölüm sırasıyla üç, dört ve beş dizeden oluşan şiir bu biçim 

özelliğinin yanı sıra kafiyelenişi ile de dikkat çeker. Her bölümün ilk dizesi; 

 

Allâhü Ekber... Allâhü Ekber... 

 

dir. Dizelerin kafiyelenişi ise bu lafzın içerdiği manaya uygun bir yapıdadır: abb / accc / 

abccb. Görüldüğü üzere sözün anlamı ile kafiyesi arasında bir koşutluk kurulmuş, dize 

kafiyesiz bırakılmıştır. Öte yandan son bölümdeki kafiyelenişten de anlaşılacağı gibi şiirin 

anlam döngüsünün son bölümde sağlandığı görülmektedir. “Zikr” sözcüğüyle birlikte 

düşünüldüğünde tespihin devri gibi bir yapı sunan şiiri daha iyi görülmesi için alıntılıyoruz: 

 

 

 

 

 

 



 224 

Allâhü Ekber... Allâhü Ekber... 

Bir samt-ı ulvî: Gûyâ tabîat 

Hâmuş hâmuş eyler ibâdet 

 

Allâhü Ekber... Allâhü Ekber... 

Bir samt-ı nâlân: Gûyâ âvâlim 

Pinhân u peydâ, nevvâr-ı muzlim; 

Etmekte zikr-i hallâkı dâim. 

 

Allâhü Ekber... Allâhü Ekber... 

Bir samt-ı ulvî: Kalb-i tabiat, 

Bir samt-ı nâlân: Rûh-ı âvâlim 

Etmekte zikr-i hallâkı dâim, 

Etmekte ra’şan ra’şan ibâdet 

 

Renklendirdiğimiz kısımda nasıl bir ahengin yakalanmaya çalışıldığı açıktır. Ancak anlam 

noktasında dikkat çekilmesi gereken husus “gûyâ” sözcüklerinin değişimindedir. “Sanki, 

sözde” anlamına gelen bu sözcük “tabiat” ve “avâlim” (=âlemler) için kullanılmıştır. Ancak 

son bölümde bu “sanki”lik yerini “kalb” ve “rûh” sözcüklerine bırakarak kesinlik kazanır. 

 



 225 

 
20. Resim: Sabah Ezanında. 

 

Şiirin sağına ve üstüne yerleştirilen tablo ise bahsedilen tabiatı örnekleyecek unsurlar ve 

şiirin başlığındaki ezanı görünür kılacak çift minareli bir cami ile tamamlanmıştır. Kubbe 

tarzındaki farklılık ve minarelerindeki oransızlığın hemen dikkat çektiği görülmektedir. Zira 

tek şerefeli minarelerde şerefe daima minarenin üçte ikilik bölümünden yukarıdadır. Burada 

ise neredeyse ortasına düşmektedir. 

 

İçindeki “şüpheli” sesle “hakikati” arayan öznenin yine cevabı içinden aldığı “Köyün 

Mezarlığında” başlıklı şiir tabiata dair bir başka tablo altı şiir olarak karşımıza çıkar. 

 



 226 

 
21. Resim: Köyün Mezarlığında. 

 

Tabloda uzun boylu ağaçların arasına yerleştirilmiş, tek minareli küçük bir cami ve hemen 

önünde yine ağaçların arasında bir kısmı eğilmiş mezar taşlarıyla küçük bir mezarlık 

resmedilmiştir. Ağaçlarda ve ön planda konumlandırılmış dallardaki hareketsizlik şiirde 

geçen “terâvet-i lâl” (=dilsiz tazelik) sözcüğüyle biraradalık oluşturur. 

 

Şiirde ise öznenin tamamen iç âlemine dair bir yolculuk söz konusudur. “Sırr-ı ekber-i 

mescûd”un hakikatini arayan özne, 

 

 

 



 227 

       ... “Yarın sen de bir avuç toprak 

Kesâfetiyle gelirsin bu sâye-gâha, bırak 

Esîr-i feyzini döksün ilelebed Mevlâ!” 

 

şeklinde bir cevap alır. Buradaki “bırak” sözcüğü boş vermek değil teslim olmak, itaat etmek 

anlamında kullanılmıştır ki mezarlıktakilerin teslimiyeti ile aynı düzleme bu anlamla 

gelinmiş olur. 

 

İlk olarak Hisar dergisinin 21 Şubat 1317 tarihli sayısında çıkan ve daha sonra ise Şehbal 

dergisinin 1 Ağustos 1325 tarihli sayısında aşağıda görülen resimle birlikte yayımlanan 

“Kocaman Saate” başlıklı şiir geçmiş ve geleceğe yaptığı vurgularla okuyucuya sunulur. İlk 

dörtlükte geçmişe yapılan vurgu “hâtıra” sözcüğü ile belirgin kılınırken sıfatı “yorgun” 

sözcüğündedir. Daha evvel geçmiş / şimdi zıtlığında gösterildiği üzere bu yorgunluk 

yaşlılığın ve yaşanmışlığın yorgunluğu olarak belirmektedir. Bu yaşanmışlıklar ise saatin 

ilerleyişiyle koşutluk kurarak; 

 

Hiç beklemeyen, hep yürüyen pây-ı şüûnun 

 

dizeleriyle açıklanmış olur. Öte yandan saat ve dakikayı gösteren akrep ve yelkovan “engüşt-

i dürüşt” olarak nitelenir ve “gayyâ-yı serâir”i (=sırların kuyusu) “ima” eden yapıda sunulur. 

Tabloda resimlenen görüntü ise yaşanmışlıkları olan insanların bilinmez yere doğru 

gidişlerini tasvir edecek tarzda çizilmiştir. Önde konumlandırılan duvar saatinin hareketi 

akrep ve yelkovanla değil, altındaki saniyeyi gösteren uzun kolla sağlanır. Buna karşın 

kalabalık bir şekilde resmedilen ve hiçbirinin arkasını dönmediği insan grubu ise zamanın 

geri döndürülemeyişine yapılan vurgu olarak karşımıza çıkar. Bu döndürülemeyişin “ölüm” 

bağlamında anlaşılması gerektiğini imleyen ise resmin sağ tarafında yerleştirilmiş olan 

mezarlık ve o mezarlığa ait ağaçlardır. Resmin yaptığı bu vurgu şiirin son dizelerinde dile 

getirilmektedir: 

 

Her çınlayışın bir acı, bir sadme-i meş’ûm; 

Yalnız biri, son darbe-i tesellî, o da ma’dûm: 

Bin mâteme bir sûr, o da peyveste memâta. 

 



 228 

 
22. Resim: Kocaman Saate 

 

Tabloda seyircinin yönelmesini kontrol altında tutan iki merkez vardır: İlki hareket halinde 

resmedilen saat, ikincisi ise hareket halindeki insanlar ve mezarlık tasviridir. Saat iki parçalı 

yapısıyla hareketi ve durgunluğu tek seferde imlerken tablonun geri kalanında ise hareket 

insanlar ile durgunluk da mezarlık tasviri ile birlikte verilmiştir. 

 

Buradaki zaman ve resim sanatı arasındaki bağlantı, şiir ile üçlü bir hal almış olur. Eugenio 

Borgna’nın da belirttiği üzere “resim sanatında zaman, insan olma haline kök salmış tutku 

ve duygulanım mahiyetinde” karşımıza çıkar (2015: 71). Buradaki insan oluş, insan 

varlığının kaçınılmaz sonu ile bütünlenmiştir. Burada zaman artık kalıcılığa uğrar ve resimde 

de görüldüğü üzere bir mekânın özelliklerini taşımaya başlar. 



 229 

3.5.3. Görüntünün Ardındaki Sır: İnsan 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde tablo altına yazılan şiirlerin büyük çoğunluğu doğrudan 

tabiatla ilgiliyken bir kısmı da insanı merkeze alır. “Peri-i Şi’rime” başlıklı şiirde sembolik 

olarak insan formunda gösterilmiş olan “peri”nin olduğu şiir de dâhil edilirse toplam dokuz 

şiir tarafımızdan tespit edilmiştir. Burada değinilmesi gereken husus tabiat ve insanın 

birbirinden çok ayrı düşünülmediği ve doğrudan insanı merkeze koysa da tabiatın 

unsurlarının daima varlığını koruduğudur. 

 

Bahsedilen dokuz şiirden ilki, aynı zamanda tablo altı şiirlerin de ilkini oluşturan “Hayran” 

başlıklı tablodur. Bu tablonun altına yazılan şiir Rübâb-ı Şikeste’ye “Bir Levha İçin” 

başlığıyla alınmıştır. 

 

Şiirin Rübâb-ı Şikeste’deki başlığı, tablo ile arasında kurulan bağlantı önemli bir göstergedir. 

Çoğu şiirde tablo ve şiir arasında tespit edilmesi güç olan öncelik sonralık ilişkisi bu şiirde 

açıkça anlaşılabilmektedir. Dolayısıyla burada metin resmin bir göstergesi konumundadır. 

Dolayısıyla metin görüntünün sabitlenmesini sağlamakta okuru bilinçli bir şekilde 

yönlendirmektedir. Bu yönlendirmede bazı bölümlere dikkat edilmesi istenirken bazılarının 

da atlanması istenilebilir. Öte yandan okuyucunun anlamlandırmasına da müdahalede 

bulunulabilir. Metne bu açıdan bakmakta fayda vardır: 

 

Derginin iki sayfasını kapsayan yatay bir şekilde yerleştirilen tablonun altında yine yan yana 

dizilmiş altı beyitten oluşan ve serbest müstezat nazım biçiminde yazılmış bir şiir 

bulunmaktadır. Şiirin herhangi bir adı yoktur ancak tablonun hemen altındaki başlıktan 

tablonun isminin “Hayran” olduğu anlaşılır. 

 



 230 

 
23. Resim: Hayran. 

 

Şiir tabiat tasviri ile başlar. “Sâhil” ve “eşcâr” (=ağaçlar) yeşildir ve bu renk bir “reng-i 

behiştî” (=cennet rengi)’ye benzetilir. Bu rengin özelliği ise “şâyân-ı perestiş” (=tapınmaya 

layık) olmasıdır. Cennetin rengini andıran ağaçlardan sonra ikinci beyitte “gül”ün de 

“nümâyiş-geh-i cennet” olduğu söylenir. Gölün çıkardığı ses ise ağaçlarınkine koşut şekilde 

“aheng-i behiştî” tamlamasıyla verilir. 

 

İki beyitlik tasvir, tabiatın cennete benzeyişi üzerine kurulmuştur. Hayalin bile “fevkinde” 

olan bu “levha”nın gösterge değeri ise üçüncü beyitte ortaya çıkar. Metin tablonun etrafına 

dair konuştuktan sonra tablonun sol tarafına konumlandırılan kadına yönelir. Klâsik 

şiirimizdekine uygun biçimde “gonca” sözcüğüyle anlatılan kadından hemen sonra içinde 

bulunulan kayığa geçilir. Dikkat edilirse metin, resmin ön plana koyduğu ve bakışından 

hareketle tabloya da adının verildiği unsuru en geriye atmakta; tablonun etrafındaki 

dikkatlerini ressamın kompozisyonuna göre yapmaktadır. Dolayısıyla okuyucunun da bu 

şekilde yapması istenmiş, okuyucu bu bakış açısıyla yönlendirilmiş olur ki resmin anlamı 

sabitlenmeye çalışılmış olur. 

 



 231 

Beşinci bölümde tablodaki erkeğin bakışının “sevdâ” olduğu söylenir. “Sâkin” çehreli 

delikanlı diğer taraftan “hayran” bakışlıdır. Son iki beytin aynı kesitte konumlandırıldığı 

şiirin bu son bölümünde okuyucu resme karşı doğrudan yönlendirilmiş, bakışın başka 

şekilde anlaşılmaması gerektiği belirtilmiş olur. Üstelik erkeğin bu hali “rûh-ı rakîk” olarak 

nitelendirilir. “Rakîk” sözcüğü ince olarak anlaşılabileceği gibi hasta anlamında da 

anlaşılabilir. İnceliği kibarlık manasında bir yananlam değerine ulaşırken, hastalığı sevda ile 

kullanmak mümkün hale gelir. 

 

Kadın ve erkeğin toplum içindeki rolü resmin merkezindeki imgeyi anlamlı hale getiren en 

önemli yapıdır. Herhangi bir sorgulamaya girişmeden söylemek gerekirse seyretmek ve 

seyredilmek arasındaki fark resimde de şiirde de önemli bir göstergedir. John Berger’e göre 

“erkekler davrandıkları gibi, kadınlarsa göründükleri gibidirler.” (2014: 47) Dolayısıyla 

tablonun başlığı da tabloda seyredilenin durumu da buna göre dizayn edilmiştir. Tabloda 

kadının dikey bakışına karşılık erkeğin yatay düzlemde bakışı görülür. Şiirde ise seyredene 

dair hal anlatılırken seyredilene dair keyfiyetten bahsedilmemiştir. Berger, kadın ve erkek 

arasındaki bu durumun yalnız karşılıklı olarak birbirini etkilemediğini, kadının kendisiyle 

olan ilişiksini de etkilediğini belirtir. O zaman “kadın kendisini bir nesneye -özellikle görsel 

bir nesneye- seyirlik bir şeye dönüştürmüş olur.” Şiirde belirtilmiş olmasa da tablonun 

imlediği ayrıntıyı da tam olarak burada aramak lazım gelir. Seyreden “hayran” iken 

seyredilenin “sâkin” oluşu bununla ilgilidir. Nesne seyredilişi bozmamak için bu şekilde 

durmaktadır. 

 

“Ukde-i Hayat” başlıklı sonede ise neşe/hüzün zıtlığı hayatın sabahı ve gecesi ile yerdeşlik 

kurarak sunulmuştur. “Şule” ve “şitâb” sözcüklerinin hayatındaki karanlığı aydınlatmadığını 

belirleyen özne ikinci dörtlükte bir sığınak olarak şiirlerini ortaya çıkarır. Ancak “nahûn-ı 

kazâ” (=kaza tırnağı) bu “rübâb”ın da tellerini kırmıştır. 

 



 232 

 
24. Resim: Ukde-i Hayat. 

 

Şiirde geçen “künc-i muzlim” (=karanlık köşe) ifadesi tablonun art alanında gösterilir. 

Bunun haricinde yalnız örtüsünü görerek tanımladığımız masa, üzerindeki saksı ve 

sandalyeden oluşan dekorda başını ellerinin arasına almış özne durmaktadır. Sandalyenin ve 

öznenin ayaklarının duruşundan hareketle söylenecek olursa oturmaktan ziyade yığıldığının 

görüldüğü tablo, aslında, şiirde kendi içinde görünenleri anlatan öznenin resim planındaki 

yorumudur. Hayat, “rübâb”ı “şikeste” olan öznenin bu şekilde görülmesi gerektiği şiire bir 

anlam derinliği katmamakla birlikte tam aksine olarak şiirin zihinde genişlemeye müsait 

anlam alanı daraltılmış, dolayısıyla metnin anlamı tek bir kanala sabitlenmiş olmaktadır. 

Oysa “bir nükte-i sürûra” (=sevinç nüktesi) “tesadüf”ün imkânsız olduğu “hayatın” tanımı 

özne tarafından son üçlükte şöyle yapılır: 

 



 233 

Binlerce ankebût-ı siyeh-mest ü kec-nigâh 

Pîrâmeninde pây-ı şitâb-ı hayâtımın 

Gûyâ ki ukde-sâz-ı kelâl ü melâl olur! 

 

“Vâlide” şiirinde “mükedder ü mağmum” (=kederli ve gamlı) haliyle okuyucuya sunulan 

kadının “yegâne ziyneti” kucağında taşıdığı “bir güzel masûm”dur. Leppert “görüntü” için 

“bir teşhis, tahmin ve tasdik ‘düzeneğidir’” değerlendirmesinde bulunmaktadır (2009: 18). 

Aşağıdaki tabloda karşımıza çıkan kadının bir “valide” oluşunu şiir söylemese bile kültürel 

bir dizge olarak anlamakta ve kabul etmekteyiz. Ancak görüntünün temsil yeteneği ile dilin 

gösterge değeri olarak temsil yeteneği arasındaki fark da burada ortaya çıkmaktadır. Zira 

kucağındaki çocukla karşımıza çıkan kadın görüntüde anne olarak belirir. Bunun yanı sıra 

tüm yorgunluğuna rağmen bırakmamış olması, havanın olumsuz olmasına koşut olarak 

bebeğin sıkıca giydirilmiş olması gibi yorumlar da buraya eklenebilir. Ancak dilin 

göstergesel temsilinde anlam daha da derinleşecektir. Üstelik buradaki yorumlar doğrudan 

metinden hareketle yapıldığı için eserin yaratıcısına yakın bir duyarlılık ortaya çıkacaktır.  

 

Leppert’e göre “resimler dünyaya ilişkin birer iddiadan ibaret olmayıp, bir o kadar 

sorgulama, araştırma ve keşif yollarıdır. İmgeler, bizlere bir şeyler söylemekten ziyade, bir 

kısmının sözcüklerle ifadesi çok zor olan bir olanak ve olasılıklar alanını önümüze 

koymaktadır.” (2009: 19) Dolayısıyla burada ne dilsel göstergenin ne de görüntüsel 

göstergenin birbirinin yerine geçmesi durumu söz konusudur. Yalnızca birbirlerinin anlatı 

imkânları içinde anlamlandırılan bir dünyayı bize sunarlar. Tevfik Fikret’in buraya kadar 

olan tablo ve şiir birlikteliklerinde de gördüğümüz bu anlam ifadelerini birleştirerek daha 

zengin bir yapı sunabilmek gayreti buradada kendisini göstermektedir. Uğursuz talihe lanet 

getiren bu kadın, “dokundu gönlüme” söz grubuyla anlatılmaya başlanır. O halde 

kucağındaki çocuğuyla kederli olması ve yüzüne yansıyan fakirliği bu kadının öznenin 

gönlünde gösterge değeri almasını sağlamıştır. 

 



 234 

 
25. Resim: Vâlide. 

 

Şiirde “şu hasta vâlide”, “bu levhâ” gibi işaret sıfatının kullanıldığı tamlamalarla tabloya 

yapılan göndermeler şiirle resim arasındaki bağlantıyı güçlendirmektedir. Öte yandan 

resmin tek bir an’ı anlatan ifade vasıtası şiirle derinleştirilir. Örneğin resimdeki annenin yüz 

hatları ve sağ kolunu çocuğun üzerinden aşağıya doğru bırakışı “bî-dermân” oluşunu 

gösterir. Ancak şiir bu görüntüye; 

 

Garîb gönlü yanık âteş-i zarûretle; 

Fakat bulur ruhuyla iştigâle zamân: 

Olunca tıfl-ı melek-çehre leb-küşâ-yı figân 

Kapar dehânını gül-bûse-i muhabbetle. 

 

dizelerini ekler. Burada gönlün “garîb” oluşu, “bulur” fiilinin geniş zamanlı çekimi veya 

melek yüzlü çocuğun ağlaması gibi unsurlar tamamen öznenin hayalindeki görüntünün 



 235 

detaylarıdır. Burada bahsedilen muhayyile, kadının “diyor” ile belirtilen “vâlidelik en safâlı 

gâiledir!” cümlesinden bu tabloyu gören “en kayıdsız mizaca” bile üzüntü vereceği 

yorumuna kadar sürdürülür. Öte yandan validenin giyim kuşamından “sefâlet”e dair yorum 

yapılır ki “3.6. Kadın ve Aşk” başlığında da görüleceği üzere Tevfik Fikret’in anne ve 

hemşire gibi kadın karakterleri bu sıfatla karşımıza çıkmaktadır. 

 

“Bu güzel” ve “bu çiçek” söz gruplarının güzele ve çiçeğe yaptığı vurguyla başlayan “Bir 

Timsâl” şiiri “hangi” sözcüğünün her ikisi için ayrı ayrı kullanılmasıyla inanamamaya dair 

ipuçlarını içerir: 

 

Bu güzel hangi işve-zârındır; 

Bu çiçek hangi nev-bahârındır? 

 

Tabiat unsurunun bahar mevsimiyle birlikte ve bu ikisinin de “güzel” ile yerdeşlik 

oluşturması Tevfik Fikret şiirinin genel yapılarındandır. Üstelik bu yerdeşlik “3.6. Kadın ve 

Aşk” başlığında da görüleceği üzere hemen bir inanmayı veya inanamamayı beraberinde 

getirir. Zira “güzel” olan gerçek olamayacak derecede güzeldir. 

 

Resimde elinde tuttuğu çiçek tepsisiyle görülen bu güzelin; “hangi” ile kurulan ilk şaşkınlık 

atlatıldıktan sonra “Roma”nın ve “belki” de “Paris”in bir güzeli olabileceği tahmin edilir. 

Hemen sonra ise bu iki yerin tam aksine olarak “belki bir köyde” yaşayan kız olabileceği 

söylenir. Tahminin bu kadar geniş tutulmasının sebebi yukarıda söylediğimiz inanamamaya 

dair vurguyu güçlendirir. Bu tahmin nihayet; 

 

Yok, ne hâkin ne âsmânındır; 

Bu çocuk başka bir cihânındır. 

 

denilerek son nokta konulur. Bahsedilen başka cihan, tablo ile şiir arasında fiziksel bağ 

kurulmasına olanak sağlayan bir yapıya ulaşır: 

 

Bu çocuk -ben derim ki hayretle- 

Yed-i zî-iktidâr-ı san’atle 

Levha-i pîrâ-yı ziynet olmuştur. 



 236 

 

 
26. Resim: Bir Timsal. 

 

Şiirin bu ve sonraki bölümlerinde cihanda olamayacağına ikna olunan güzel için onu “halk 

eyle”yen bir “musavvir-i üstad”tan bahsedilir. Burada klasik Türk şiirin hem maddi hem de 

manevi âleme bakan çift yönlü dil yapısı dikkati çeker. Buna göre bu tabirler usta bir 

ressamın hayalinde canlandırdığı, yani gerçekte olmayan bir kızı bu tablo için çizdiği 

anlamına gelebilir. Öte yandan Allah’ın dünyaya gönderdiği bir “nümûne-i icad” olarak da 

anlaşılabilir ki her iki anlam da şiire uygun düşer. 

 

“Hediye” başlıklı şiir ise konusunu elinde köstekli saat tutan bir kız tablosundan almaktadır. 

Tablonun yayımlandığı sayıda (24 Teşrinievvel 1312, s.137) “Ayın. Nadir” mahlasıyla, 

başlığı “Saat” olan bir şiir yayımlanmıştır. Bir sonraki sayı olan 31 Teşrinievvel 1312’de ise 

Tevfik Fikret’in “Hediye” başlıklı şiiri yayımlanır. Şiirin başlığına verilen dipnot şöyledir: 

“Geçen nüshamızda münderic saatli kız tasviri için yazılmıştır.” Demek ki Ali Ekrem’in 

şiirinden sonra o sayıyı gören şair aynı tabloya bir de kendisi şiir yazmıştır. Tevfik Fikret, 



 237 

tıpkı Ali Ekrem’in şiirinde olduğu gibi kızın elinde tuttuğu saatin bir hediye olduğunu 

düşünür. 

 

 
27. Resim: Hediye.32 

 

Kızın çehresinde çirkinlik ve sevinç koşut bir şekilde görülür. Kızın elinde tutarak gösterdiği 

bu hediye onu sevindirmiştir. Kızın sevinci tabloda görülebilirken elinde tuttuğu nesnenin 

bir hediye olarak kabul edilmesi sonradan yazılan şiirin tabloya anlam yükleme gayretidir. 

 

Gül saçan, gül dağıtan gibi anlamlara gelen “Gül-efşân” başlıklı şiir, fiilimsi ekinin harekete 

dair imlemesiyle ilk gösterge değerine kavuşurken tablodaki iki kızın da hareketli 

resmedildiği görülür ve bu şekilde şiirle koşut bir yapı oluştururlar. Şiirin başlığındaki bu 

hareket şiirin kendisine de yansır ve Tevfik Fikret’in başka şiirinde hiç kullanmadığı oranda 

(%29) fiil ve fiilimsiye sahip şiir haline gelir. Burada sıfatın azlığını arzunun olmaması ile 

de izah etmek mümkündür. Yukarıda da gösterilmeye çalışıldığı gibi Barthes’a göre sıfatlar 

                                                             
32 Bu resim Servet-i Fünûn mecmuasının 24 Teşrinievvel 1312 tarihli nüshası, s. 137’de yayımlanmışken şiir 
ise aynı derginin 31 Teşrinievvel 1312 tarihli nüshasının 150. sayfasında yayımlanmıştır. Bu durum dipnotta 
bulunan “geçen nüshamızda münderic saatli kız tasviri için yazılmıştı” ibaresi ile izah edilmiştir. Bir bütün 
halinde görülebilmesi için şiir ve resim tarafımızdan bir araya getirilmiştir. 

 



 238 

arzuyu görünür kılan unsurlardır. Şiirde sıfatın, genel evrene göre azlığı; şiirin anlatıcısının 

“güzel kız” ile “âşık” delikanlıyı kendisinden ayırması ve anlatacaklarını bu açıdan 

okuyucuya sunmasıyla doğrudan ilgilidir. 

 

Düşerken dest-i nâzından çiçekler 

Hazîn bir lerziş-i hasretle titrer; 

Soluk bir gül -sönük bir kalb-i muğber- 

Güzel parmaklarından bûse bekler... 

 

Şiirin ilk dizesindeki anlam alanı ile tabloda görülen kızların ellerindeki çiçeklerle onların 

düşerken resmedilmiş halleri koşuttur. Çiçek yapraklarının düşerken titriyor oluşu 

muhtemeldir ancak bu titremenin “hazîn” ve “hasretle” olması koşut yapıda bir boşluk 

doğurur. Düzdeğişmece olarak kullanılan “güzel”in elinden düşen çiçek önce düzanlam 

değeri olarak “soluk bir gül” halini alır. Bu açıdan hem kızın elinden düştüğü için solması, 

öte yandan solduğu için elden bırakılmış olması şeklinde çiftil bir nitelik kazanır. Tabloda 

görülen solmuş güller bu anlam değerine gönderme yapar. Yananlam değerinde ise iki çizgi 

arasında verilen “sönük bir kalb-i muğber” tamlaması açıklayıcı olur ve yapıdaki boşluk 

tamamlanır. 

 

Güzel olarak kızın kendisi bizzat ortada olduğu için “gül” ile arasında bir eğretileme 

kurulmamış, ancak bu eğretilemenin gül ile seven arasında kurulduğu anlaşılmış olur. 

 

Şiirin ikinci kesitinde bahsedilen âşık “bî-tâb ü ârâm” (=bitkin ve huzursuz) şekilde 

karşımıza çıkar. Elini “uzat”arak kızdan aşkına karşılık ister. “Şeh-nişîn”e gelip “zemîn”e 

bakıyor oluşu klâsik şiirin sevgiliyi sultan kabul eden yapısıyla aynıdır. 

 

İki dörtlük ve aralarına yerleştirilmiş iki üçlükten oluşan şiirin ilk dörtlük ve üçlüğü bir 

kesiti, ikinci dörtlük ve üçlüğü ise bir diğer kesiti oluşturur. Buradaki biçimsel yapı anlam 

alanında ise ilk dörtlükte özne tarafından durumun ortaya konulması, üçlüğün ise öznenin 

kıza bu duruma uygun tavsiyeyi vermesi şeklinde belirir. 

 



 239 

 
28. Resim: Gül-efşân.33 

 

İlk dörtlükteki solgun çiçekler için verilen tavsiye kızın “sine”sinde “bir lâhza” olsun 

durmalarına izin vermesi yönündedir. İkinci üçlükte de yanına gelen âşığa “kopar”arak bu 

çiçekleri vermesi yönündedir. O zaman ilk dörtlükte âşıkla eğretilenen çiçek, son bölümde 

aşkla eğretilenerek yeni bir düzey anlam katmanı kurmuş olur. 

 

                                                             
33 Bu resim Servet-i Fünûn mecmuasının 16 Nisan 1314 tarihli nüshasının 120. sayfasında yayımlanmışken şiir 
ise aynı nüshanın 115. sayfasında yer almaktadır. Bu durum şiirin altında bulunan dipnotta “115’inci sayfada 
manzumesi vardır” şeklinde belirtilmiştir. Bir bütün halinde görülebilmesi için şiir ve resim tarafımızdan bir 
araya getirilmiştir. 



 240 

Diğer taraftan şiirde “güzel kız!” şeklinde kurulan sıfat tamlaması resmin anlamını 

sabitlemeye çalışır. Ancak bu, okuyucuda anlamlı hale gelebilirken resim seyredildiğinde 

anlamsızlık olarak ortaya çıkmaktadır. Zira tabloda iki kız vardır ve her iki kızın elinde de 

çiçekler vardır. Her iki kız da seyredenlerle göz teması kuracak şekilde tabloya 

yerleştirilmiştir. 

 

Sonunda “bir manzûmeden müfrezdir” notu olan “Salıncakta” şiiri iki dörtlükten oluşur. İlk 

dörtlük “salıncak” ve “bahar”a ayrılmıştır. Buna göre salıncağın “mes’ûd” olup “uçu”şu 

“bûsîş-i pây”ın (=ayağın öpüşü) verdiği “çılgın bir heves”dir. Öte yandan bahar ise 

“müzehher” bir uzun şiir “en safi nefesle” fısıldanmaktadır. Her iki unsura ikişer dize 

ayrılmış ve her ikisi de birbirinden bağımsız konumlandırılmış olsalar da artık biliyoruz ki 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde bahar ve neşe yerdeşliği ile bu yerdeşliğe eklemlenen şiir 

bütünlüklü bir yapı oluşturmaktadır. Şiirin ilk kesiti de bu yapıyı olduğu gibi tekrarlar. 

 

Şiirin ilk kesitinde bahsedilen “salıncak” ve bu salıncağın “bûsiş-i pây” ile “mes’ûd” olması 

tabloya bakıldığından daha iyi anlaşılmaktadır. Ağaçlar ve çiçeklerle kaplı bir bahçenin 

içinde sallanan kızlardan biri salıncakta ayakta durmaktadır. 

 



 241 

 
29. Resim: Salıncakta. 

 

Tabiat, Tevfik Fikret’in şiirinin en saf görüntülerinden olan ve neşe ile görünür kılınan 

ağaçlar (=“meşcer”), “çiçekler” ve “kuşlar” ikinci kesitte “raksân” olarak karşımıza çıkar. 

İlk kesitteki mesut hal yalnız salıncağa değil bu tabiat unsurlarına da ait hale gelir. Salıncağın 

mesut oluşu kızın ayak basışı ise diğerlerinin mesut oluşu kızın sallanırken yaptığı “mevc-i 

damân” (=eteğin dalgası)’dır. 

 

Rübâb-ı Şikeste’deki dizgi içerisinde de “Peri-i Şi’rime” şiirinden önce gelen “Dinle, 

Rûhum...” başlıklı şiir altışar dizeden oluşan üç bölüm ve bu üç bölümün arasına gelen birer 

dizeden oluşur. Resimde bir elinde kitap tutan ve diğer eli kalbinin üzerinde, kolları ve omzu 

açık düşünceli bir kadının tasvir edildiği görülür.  



 242 

 

 
30. Resim: Dinle, Rûhum. 

 

Başlığından itibaren şiirin sese dair imgelerle yürüdüğü görülmektedir. Ancak bu dinleyiş 

kulağa değil ruha ait bir kavram olarak sunulur. O halde sese dair imge soyutlama yoluyla 

batık imge haline getirilmiştir. Zira dinleyecek olan rûhun dinleyeceği şey sırasıyla; “rûh-ı 

giryân” (=ağlayan ruh), “rûh-ı nâlân” (=inleyen ruh) ve “rûh-ı uryân” (=çıplak ruh) olarak 

sunulur. Şüphesiz bu üç kavramın resim sanatında gösterilmesi mümkün değildir. Bu durum 

resimde düşünceli ruh hali ve kalbin üzerinde duran eldivenli bir el ile ancak sezdirilmeye 

çalışılmıştır. 

 



 243 

“Perî-i Şi’rime” başlıklı şiirde özne ilk önce bu ilham sahibinin “ses”ine değinir. Bu ses 

karşısında öznenin “rûh”u titrer. Hemen devamında yine yanağındaki parıltı ile “Hind’in 

zehirli gonce”leri görülür. Tablonun alt kısmına yerleştirilmiş olan çiçekler şiirin bu kısmına 

dairdir. 

 

 
31. Resim: Perî-i Şi’rime. 

 

Özne uzun sürmeyen “tatlı zamanlar”dan sonra “zulmet” altında kalır. Neşenin ve huzurun 

ardından sıkıntı, keder gelir ki bu durum Tevfik Fikret’in şiirinin ana görüntülerindendir. 

Ancak bu sıkıntılı halin en önemli özelliği ardından gelen “mükâfat”tır: 

 

 



 244 

En ber-güziîde şi’ri fakat böyle bir zaman 

İlhâm edersin; işte mükâfât-ı mihnetin. 

 

Bu mükâfat-sıkıntı ilişkisi Mısır “şehriyâr”ına yapılan göndermeyle anlamlandırılır: 

 

Öldürmedikçe, vaslını etmezdi râyegân. 

 

Resmin alt kısmındaki “Hint” vurgusuna koşut olarak üst kısmı da “Mısır” vurgusuna 

ayrılmıştır. Öte yandan öldürmek fiili ile şehriyar sözcüğü arasındaki ilişki böylece 

sağlanmış olur. Rübâb-ı Şikeste’ye bu haliyle alınan şiir, Servet-i Fünûn’da “şehriyâr” 

sözcüğü yerine “şîve-kâr” sözcüğü ile okuyucuya sunulmuştur. İşve yapan, işveli anlamına 

gelen bu sözcük âşığın aklını başından alsa da öldürmek için yeterli gelmez. Ancak Mısırlı 

bir sultana yapılan telmihle yapı sağlamlaştırılmış olmaktadır. 

 

Resmin anlatma alanındaki bir an’ı bozmadan anlatmaya çalışan “Çeşme Başında” şiiri bir 

“pîr-i dermânde”ye (=zavallı yaşlı) “hakîr ü sefîl” bir “kızcağız”ın su uzatmasını konu alır. 

 

İki kez “harâb u teşne” olarak adlandırılan bu ihtiyarın susuzluğu ile hayatının yıkılmış 

olması arasında bağlantı kurulmuş olur. Kendisine su verecek olan kız gençliği dolayısıyla 

“harâb” değilse de “hakîr ü sefîl”dir. 

 



 245 

 
32. Resim: Çeşme Başında 

 

Şiirdeki ilk iki dörtlüğün yukarıdaki tablo ile koşut oluşturduğu görülür. Öznenin kendi 

benine döndüğü üçüncü dörtlük ise dolayısıyla resimden uzaklaşır: 

 

İçimde titredi bir şey, ve bir inilti gibi 

Dedim: -Acıklı şu aczin bu za’fa imdâdı! 

 

Richard Leppert’in söylediği gibi “zamanı dondurmak suretiyle etkiyi ve tepkiyi askıya alır 

resim. Böylelikle olmayan bir kalınlığı hayal etmemizi hem mümkün kılar hem teşvik eder.” 

(2009: 155) Yaşlı adamla sefil kızın burada askıya alınan etki ve tepkisi şairin hayal 

unsurunu harekete geçirmiştir. “Gibi” sözcüğüyle belirsizliği vurgulanan bu hareket 



 246 

görüntünün içindeki hareketin dilsel boyutta ifade edilmesidir. Bu da hayal etmeyi, 

görüntünün temsil ettiği yapının zihinde devam ettirilmesini beraberinde getirmektedir ki 

bölüm boyunca şairin şiir evreni için görülen yapının hep bahsedilen bu düzlemde ortaya 

çıkması hayal edişin zamanın durduruluşuyla ortaya çıkan askıya alışın hayali mümkün 

kıldığını gösterir. 

  



 247 

 

 

3.6. Ses ve Musiki 

 
Bir yâreli kuş çırpınıyor sanki telinde 

Çıkmakta bu âvâz o garîbin ciğerinden 

Ûdun mu hüner yoksa cânânın elinde 

Bir feyz mi var kim daha mu’ciz hünerinden 

Çal çevdiceğim, çal güzelim, çal meleğim çal 

Şarkı 

 

Pek çok yazarın resim üzerine konuştuğu halde müzik üzerine hemen hiç değinmediğini 

belirten Roland Barthes, müzik hakkında konuşmanın zorluğunun nedenini; “genel olanın 

düzeninde yer alan dil ile ayrımın düzeninde yer alan müziği birleştirmenin çok güç 

olması”na (2017: 251) bağlar. Zira müzik hem dilin anlattıklarını ifade edebilirken hem de 

bir imge değeri olarak şahsi duygulanımlara doğrudan ulaşabilen bir sanat dalıdır. O halde 

müzik üzerine konuşurken “ses” temel alınmalıdır. İnsan bireyinin anne karnındayken 

başlayan sese duyarlılığı bütün ömrü boyunca devam eder. Öte yandan böyle bir konuşma 

sıfatlarla değil yüklemi merkeze çekerek ilerlemelidir (2017: 240). Müzik doğal bir eğilim 

olarak sıfatı yanına çekse de dilsel olarak bakıldığında durağanlığı bünyesinde barındırır. 

Ancak harekete dair söylem, “modülasyon”ların birliğinden oluşan müziğin ruhuna daha 

uygun bir yöntem olacaktır. 

 

Claude Lévi-Strauss; Chabanon ve Rousseau bağlamında söz ve müziği incelediği Bakmak 

Dinlemek Okumak adlı eserinde ise Saussure’ün yapısalcılıkta kullanacağı ilkelerin daha 

önceden Chabanon tarafından müzik için kullanıldığını söyler (2016a: 73). Bir müzik sesi 

kendi başına hiçbir anlam taşımazken kendinden önce ve sonra gelen seslerle birleşimi ona 

anlam ve estetik zevk unsuru yükleyecektir. Burada gramatikal olarak “ses” kavramı ile 

müziğin en küçük birimi anlamında kullanılan “nota”nın birbirine olan yakınlığı dikkat 

çekmektedir. Ancak dil ile müzik arasında iki önemli fark ortaya çıkmaktadır. Bu farklardan 

ilki sözcüklerin başka dillere çevrilebiliyor oluşuyken müziğin evrensel bir dil olarak başka 

bir dile çevrilemez özelliğidir. İkincisi de birinci ile ilintili olarak müziğin herhangi bir 

sözlüğünün olmamasıdır. Strauss, Chabanon’dan alıntılayarak şunları söyler: 

 



 248 

“Eğer konuşulan dil sözcüklerin sırasını değiştirerek ya da farklı sözcükler 

kullanarak aynı fikri ifade edebiliyorsa, müzikte bunu yapmak olanaksızdır. 

‘Anlatım tarzları ve sözcükler şeylerin uzlaşımsal göstergeleridir sadece: 

Eşanlamlıları, eşdeğerleri olan bu sözcükler, bu anlatım tarzları başkalarının 

yerine kullanılabilir.’ Müzikteyse, tersine, ‘sesler şeyin ifadesi değildir, şeyin 

kendisidir.’” (2016a: 73-74) 

 

Görüldüğü üzere buradaki esaslı fark iki anlatım tarzı arasındaki a priori bir fark olarak işaret 

edilmektedir. Sözcükler, anlamlanışlarıyla uzlaşımsal bir değer üzerinden ikincil nitelik 

gösterirken, müzikte herhangi bir uzlaşıma gerek yoktur. Zira müzik bu uzlaşıma bağlı olan 

“şey”i ifade eden bir araç değil bizzat anlamın kendisidir. Tevfik Fikret’in ses ve müzikle 

olan bağlantısı da burada aranmalıdır. Bu bölüme kadar incelenen şiirlerde açık bir şekilde 

görülmüştür ki Tevfik Fikret, içinde bulunduğu duygu durumu ile şiirin anlam yapısını 

birleştirmek suretiyle şiirini kaleme almaktadır. Bunu yaparken de şiirde musikinin 

gücünden faydalanmaktadır. 

 

Sahibinin Sesi adlı çalışmasında “sese dair bir teoriye ihtiyaç” olduğunu belirten Mladen 

Dolar’a göre (2013), insan sesler evreninde ve anlam “bombardımanı altında” yaşayan bir 

varlıktır. Mekanik veya doğal, bize veya ötekine ait bir ses bize pek çok şey iletmekte; insan 

ise bunları ayrıt etmek, algılamak, sınıflamak zorundadır. Ancak burada ses üzerine 

yapılacak her incelemenin karşılaştığı ilk güçlük, “söz dağarının” yetmezliği olarak belirir. 

Dolar’a göre bu “başarısızlık” sözcüklerin sese göre yapısal başarısızlığıdır (2013: 19). 

 

Dolar, sesin “anlama işaret eden bir şey” olduğunu, yani sesin “anlama açılan kapı” 

olduğunu belirterek onun hem “kendini ifade eden” yapısına hem de diğer taraftan “anlam 

geçirmez” yapısına işaret eder. Zira ses anlamı içinde barındırır ama anlama katkıda 

bulunmaz. Bu açıdan onun “aygıt, vasıta, mecra” olduğunu; anlamın ise “gaye” olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır (Dolar, 2013: 20-21). O halde burada “hayati bir çatışkı” söz 

konusu olmaktadır. “Ses/imleyen karşıtlığı” olarak tanımlanabilecek olan bu çatışkı; “tespit 

ve teşrih” edilebilen, öte yandan kendi başına bir anlamı olamayan imleyen ile kendisinden 

önce gelen ve onun anlamına olanak sağlayan sesin çatışkısıdır (2013: 23). Sesin dilbiliminin 

olamayacağını bu çatışkıyı detaylıca inceleyerek belirleyen Dolar, bir nesne ses olarak sesi 

metafizik ve fizik unsurlarıyla arama gayretine girişecektir. 



 249 

 

Mehmet Kaplan, Tevfik Fikret adlı çalışmasında Tevfik Fikret’in şiirinin üslûp noktasını 

incelediği bölümlerden ikincisini “ses” olarak belirler. Bölümün başlığından hemen sonra 

Verlaine’in “De la musique avant toute chose”34 dizesini alıntılaması (1995: 199) sanatkârın 

şiirle müzik arasındaki bağlantısını göstermesi açısından önemli bir göstergedir. Aruz 

vezninin Türkçeye uygulanmasında en başarılı isimlerden olan Tevfik Fikret’in bu vezin 

dolayısıyla bir musiki35 ve ahenk yakalaması tabiidir. Ancak aşağıda görüleceği üzere veznin 

sağladığı ahengi sanatkâr asla yeterli görmemiş ve kendisine yeni yollar açmaya gayret 

etmiştir. Tevfik Fikret’in büyük bir şair olarak anılması pek çok cepheden içi doldurularak 

gerçekleştirilebilecek bir edimdir. Ancak bu cephelerden birinin de musiki olacağını 

söylemek yanıltıcı olmayacaktır. 

 

 

3.6.1. “Rübâb”ın İnleyen Notaları 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde musiki, her şeyden önce kitabına verdiği “Rübâb” ismiyle önemli 

bir ifade biçimi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bir tür telli çalgı olan rübabın esere isim 

olarak verilmesi önemli bir göstergebirimcik olarak karşımıza çıkar. Rübabın klâsik 

kültürümüzdeki ifade ettiği anlam alanlarından birisi de “inleme”ye benzetilen sesidir. Bu 

bakımdan ney ile birlikte Klâsik Türk şiirinde sıkça kullanılmıştır.36 

 

Buradaki “inleme”yi tamamlayan diğer bir unsur olarak eserin isminde rübabın aldığı sıfat 

gösterilmelidir. Buna göre Tevfik Fikret’in rübabı “şikeste”dir (=kırık). Her ikisi de Farsça 

kökenli olan bu sözcüklerin oluşturduğu bu sıfat tamlaması iki şekilde okunabilir. Birincisi 

sazın maddi anlamda kırılmış olmasıdır. Sazın kırılması artık herhangi bir eser icra 

                                                             
34 “Her şeyden evvel müzik.” 
35 Çinuçen Tanrıkorur, Osmanlı Dönemi Türk Mûsikîsi adlı çalışmasında aruzdaki ritmik yapı ile musikideki 
ritmik yapının örtüştüğünün unutulmamasını isteyerek Remel bahrinden “Fâilâtün” “Feilâtün” ile Recez 
bahrinden “Müstef’ilün Müstef’ilâtün” ailesinin Ağır Aksak, Aksak, Devr-i Hindi, Curcuna Müsemmen 
usulleri ile kullanıldığını belirtir (2003: 85-86). Çalışmanın ikinci bölümündeki vezin listesine bakıldığında 
Çinuçen Tanrıkorur’un bahsettiği vezin gruplarının Tevfik Fikret’in şiirinde ne kadar büyük bir yekûn tuttuğu 
görülecektir. Bu ise sanatkârın şiirlerindeki musikiye ve şiirin ahenk değerine verdiği değeri biçim düzeyde 
dahi ispatlayacak bilgiyi bize sunmuş olur. 
Bu konuda daha geniş bilgi için Çinuçen Tanrıkorur’un eserinde “Türk Musikisinde Usûl-Vezin Münasebeti” 
başlıklı bölüme bakılabilir: (Tanrıkorur, 2003: 85-103) 
36 Gül Mete Yuva, her ne kadar Rübâb-ı Şikeste’nin yayım tarihi ile ilgili hataya düşse de kitabın başlığının 
Fransız edebiyatındaki görüntüsü ile ilgili olarak “kitap, 1896’da yayımlandığında bu başlık eskimiş bir klişedir 
artık” değerlendirmesinde bulunur (2017: 184). 



 250 

edemeyeceği, “tel”lerinden çıkan “nağme”lerin ruha hitap edemeyeceği anlamına gelir. 

Burada şiirin dış yapısı ile çalgının dış yapısı arasında bağlantı kurulmuş olur. Tamlamanın 

ikinci anlamı ise derin düzeyde kalbin/ruhun kırılması, gücenmesi anlamını ortaya koymuş 

olur. “Son Nağme” şiirinde de “kırık rübâb” olarak tekrarlanan söz grubu “Ukde-i Hayat” 

şiirinde “rübâb-ı hayat” şeklinde karşımıza çıkarken “Fırsat Yolunda” şiirinde “şikeste-

hayat” haline gelir. Öyleyse şair “Rübâb-ı Şikeste” söz grubuyla hayatındaki kırgınlıkları, 

gerçekleşmeyen hayalleri, geçmiş ve şimdi arasındaki farkı, geleceğe dair ümit veya 

ümitsizlikleri vb. eserine konu edecek demektir. Biçim düzey incelemelerden ve ön 

okumalardan ortaya çıkan ve üçüncü bölümde bu okumalarla derin okumalar arasında 

bağlantıları gösterilen unsurlar dikkate alındığında bu sayılanların geçerliliği kendiliğinden 

ortaya çıkar. Ancak ses ve musikiye dair anlam yapılarının ne şekilde görünür kılındığı ve 

birbirine nasıl eklemlendiği şiirlerin tek tek ele alınmasıyla anlaşılabilecektir. 

 

“Belki, Hayır!..” şiirinde başlıktan itibaren noktalama işaretlerinin ritme uygun ve aruz 

kalıbıyla koşut bir yapıda ilerlediği görülür. Virgülün ve ünlem işaretinin yapısı “belki” ve 

“hayır” sözcüklerinin ifade ettiği muğlaklığı ve kesin biçimde reddedişi 

kuvvetlendirmektedir. “Sevda”ya dair “hâtırâ”ların “efsâne”, “şi’r-i muhabbet-ârâm”ın 

(=aşkı süsleyen şiir) ise “bir nağme” ve “bir terâne”ye benzetildiği kesitin his durumu 

“incin”miş bir ruhun “melâl” dolu dudağından dökülmektedir. 

 

şiir ~ nağme 

 

yerdeşliği bu “sevdâ” ile ortaya çıkarken “bozulan âşiyan”la birlikte “hâr u münkesir” olan 

özne terâneyi reddedip “figân”a geçer: 

 

Bir figân, belki... Bir terâne, hayır! 

 

Figan sözcüğünün “belki” sözcüğüyle beraber üç noktayla kullanılması bu figanın içeriği 

hakkında olmayan bir kesinliği imler. Özne ruh durumunun bir figan içerdiğinden veya 

içereceğinden emin değildir. Ancak bunun bir “terâne” olmayacağı kesindir. 

 

Gönül yuvası anlamına gelen “Âşiyân-ı Dil” başlıklı şiir, yuvaya yerdeş olarak “huzur”u 

koyar. Bu “lâne”yi “i’tinâ-yı aşk” ve “zevk-i şi’r” ile yaptığını söyleyen özne aşk ve şiiri 



 251 

yuvanın temeline koymuş olur. Öte yandan bu temeli atılan yuvada iki unsur daha dikkati 

çekmektedir. Her şeyden evvel yuva, “itina” gösterilerek yapılmış, ikinci olarak bu yapıda 

estetik bir “zevk” gözetilmiştir. 

 

Dikkat çekilen bu unsurlar yuvada “bir âile” oluşturduktan hemen sonra ses unsuru devreye 

girer: 

 

Bazan sürûd-ı bûse kadar tatlı bir sadâ, 

Bir şâirâne zemzeme-i sâf-ı selsebîl, 

Tekrîr ederdi sem-i hayâlimde bî-mesîl 

Bir aks-i can-rübâ. 

 

Dört bölümden oluşan şiirin ilk ve son bölümleri beşer dizeden, ortadaki bölümler ise üç 

dizeye birer yarım dize eklenmesiyle oluşmuştur: XXXXX XXXx XXXx XXXXX şeklinde 

gösterilebilecek olan bu dizelerde bir simetrinin olduğu hemen göze çarpan şiirin vezni 

“mefûlü mefâîlün mefâîlün fâilün”dür. İki ziyade dize ise bu kalıbın ilk ve son tefilelerinden, 

yani “mefûlü fâilün” kalıbından oluşmuştur. Şiirin ana vezni bahr-i muzariden seçilmişken 

ziyadeler müstezatlarda kullanılan kalıplardan seçilmiştir. Böylelikle dizeler arasındaki ritim 

sağlanmış olur. Diğer taraftan vezin ve dize yapısındaki simetrik ahenk yapıya da yansır. 

Buna göre beşliklerden oluşan bölümler yuva üzerinde dururken ortadaki bölümler bu 

yuvanın iç unsurlarını anlatır. Ortadaki her iki bölümün “bazan” ifadesiyle başlaması dış ve 

iç yapıyı birleştiren bir göstergebirimcik olarak karşımıza çıkar. 

 

Şiirin ikinci bölümünün ses unsuru içerdiğini söylemiştik. Öpücükte “nağme”nin 

“sada”sının duyulduğu, su sesindeki “saf”lığın “şâirâne” bulunduğu bu bölüm tamamen 

kulağa ilişkin algılarla ruha dair hisleri içerir. 

 

Şiirin bu bölmündeki kafiyeleniş abba şeklinde gösterilebilir. Tevfik Fikret, dizeler arasında 

yalnızca kafiye yapmakla kalmamış, bu kafiyeli dizeleri bir anlam alanı olarak da birbirine 

bağlamıştır. Yukarıda alıntılanan metinde de görüleceği üzere baştan aşağıya dize dize 

okunduğunda izah ettiğimiz üzere bir anlam alanı oluşturan parça, ilk ve son dizelerinde de 

yeni bir anlam alanı oluşturmuş olur. 

 



 252 

ses ~ huzur 

 

Şiirin geneli itibariyle gösterilebilecek olan bu yerdeş yapı tam aksi olarak “Bahâr-ı 

Mağmûm” şiirinde de görülebilir. Altılıklardan kurulu beş bölümden oluşan şiir “melâl”in 

dağılıp “sükûn”un gelmesi için “bahar” mevsimini beklediğini söyleyen öznenin ağzından 

yazılmıştır. Bir tabiat unsuru olarak önceki bölümde değinilen yapı ilk üç altılıkta aynen 

tekrar edilirken sonraki iki bölümü de sese ve ışığa dair olur. “Uzaktan” gelen bu ses 

“giryân” bir “lahn”i (=ezgi) andırır: 

 

Uzakta bir sadâ, bir lahn-i giryân 

Bükâ-yı tıfla benzer bir boğuk ses 

Edip ka’r-ı sımâh-ı cân-ı ma’kes 

Ne bülbül fark eder gûşum, ne elhân; 

Gelen sesler bütün şekvâ-eserdir, 

Çiçekler hep açılmış yârelerdir. 

 

Baharın müjdecisi olan “çiçekler” dahi vücuttaki “yara”ya benzetilerek buradaki anlam alanı 

diğer bölümlere bağlanır. Bölümün ilk üç dizesinde, dudak önü ünsüzleri ile kurulan 

sözcüklerin önce ağız ve son olarak da gırtlak sesleri ile kurulan sözcüklere dönüşmesi şiirin 

ses değeri ile ilgili önemli bir gösterge haline gelir. Telaffuzu giderek zorlaşan bu yapı anlam 

kısmında inleyen, ağlayan çocuğun “mâkes” bulduğu yapıyı ses olarak da tamamlamış olur. 

Zira ağlamanın şiddeti arttıkça hıçkırıklar ve kesik kesik sesler de artacaktır ki şiir bunu 

yalnızca anlam olarak değil biçim olarak da sağlamış olur. 

 

Ağlamanın şiddeti hem anlam hem de biçim yönünde artarken vezin olarak da bu yapıya 

katkıda bulunur. Şiirin vezni “mefâîlün mefâîlün faûlün” şeklindedir. Alıntılanan parçanın 

ilk dizesinde hiçbir vezin hatası olmadığı görülürken ikinci dizede bir imale yapılır. Ancak 

üçüncü dizede imale sayısı ikiye çıkar. Bu durum Tevfik Fikret’in imale ve ulamaları 

yaparken vezinsel bir zorunluluğun yanında anlam ve duygu durumunu da gözettiğini 

ispatlar. 

 

Buraya kadar incelenen şiirlerle birlikte sesin rahat, huzurlu olması ruhun da aynı hali 

yaşadığını; sesin feryat, inleme, nale gibi sözcüklerle birlikte gelmesi ise huzursuzluğu 



 253 

göstermiş olur. Tevfik Fikret burada ilk durum için daha çok “name” ve “terâne” gibi 

sözcükleri kullanırken ikinci durum için doğrudan doğruya “ses” diyerek sıfatlarla bu 

durumu netleştirmeye çalışmaktadır:37 

 

  huzur 

  huzursuzluk 

 

“Ukde-i Hayât” başlıklı sonede özne hayatı “rübâb”a benzetir. Hayatına “şiiri” ile “hoşça” 

bir “sadâ” bırakmaya çalışsa da kaza tırnağının (=“nahûn-ı kazâ”) bu teli kopardığını belirtir. 

 

Şi’rimle gâh zâhir olur hoşça bir sadâ 

Tar-ı şikestesinde rübâb-ı hayâtımın 

Ba’zen o târ-ı şi’ri kırar nâhun-ı kazâ, 

Artık sahâyifinde kitâb-ı hayâtımın 

 

“Kazâ” sözcüğü klâsik kültürde “ok” ile birlikte anılırken burada tırnakla kullanılır. Bu 

kullanım şüphesiz telli bir çalgı ile kurulan eğretilemeden kaynaklanmaktadır. Ancak bu 

kırış hayatı değil ona hoş bir seda verecek olan şiiri, yani çalgının telini kırmaktadır. Hayat 

rübab, şiir de onun teli olarak düşünülen şiirde kırılan telin ikinci bir özelliği “gâh” ile ifade 

edilmiştir. Buradaki “hoş”luk ara sıra ortaya çıkan bir yapıdır. O halde şair hayatında melalin 

hâkim olduğunu, ara sıra şiirle ortaya çıkan huzurun da kaza tırnağı ile kırıldığını söyler. 

Dolayısıyla hayatın tamamı melal içinde kalmış olacaktır. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde ses unsuru bir şiirde doğrudan doğruya ortaya çıkmamakta, 

şairin ruh durumuna uygun sözcüklerle ve tabiat unsurlarını destekleyen bir yapıda 

okuyucuya sunulmaktadır. Yukarıda Mladen Dolar’ın görüşlerinin dilbilime dair kısımlarını 

izah ederken göstermeye çalıştığımız gibi Tevfik Fikret’in şiir evreninde sese dair hemen 

her unsur bir nesne olarak sesi öncelemez. O fikrin önceliğini, sözün önceliğini görür; 

                                                             
37 Tevfik Fikret, “Bir Muhavere-i Edebiyye” başlıklı şiirinde sanatın kolaylıkla “ol”up “bit”ne bir “kıyâs” kabul 
edilemeyeceği belirttikten hemen sonra, sanattan asıl kastettiği şiir için “nagamât” sözcüğünü kullanarak bu 
konudaki fikirlerini açıklamış olur: 
 

-Kolay mı?.. San’atı siz öyle kendi kendisine 
Olur biter mi kıyâs ediyorsunuz?.. Heyhât! 
Vücûda gelmek için bir sâhife-i nagamât 

~ İnsan 



 254 

ardından ifadenin açıklığa kavuşturulmasını, artık iletilerden sıyrılarak netleştirilmesini 

sağlamak için sesin yapısal avantajlarından faydalanır. Örneğin “Akşam” başlıklı sonede 

gece (=“şeb”) ve “siyah” sözcükleri “pür-taab” (=sıkıntılı) bir ruh halini aktarırken ikinci 

dörtlükte “mâî bir sehâb” ile tabiat unsurları okuyucuya sunulur. Ardından gelen ilk üçlük38 

ise sese ilişkindir: 

 

Nâlende bir kaval sesi etrâfı inletir; 

Nâlende bir sürûd ile bâd-ı garîb-i şâm 

Estikçe, gölde titreşir emvâc-ı pür-garâm... 

 

Gölde titreşen aşk dolu dalgaların bu titreşimi akşam rüzgârını inletir. Bu nağmeye eşlik 

edense yine inleyen bir kaval sesidir. Kaval sesinin çoban ve sürüyle olan bağlantısı 

düşünüldüğünde alıntılanan üçlüğün tabiat ve musiki birlikteliğini nasıl kurmuş olduğu daha 

açık bir şekilde görülmüş olur. 

 

Sonenin bu üçlüğündeki kafiye abb şeklindedir. Bu kafiyeleniş şiirin yüklemi ile bağlanan 

yapıda da kendini gösterir. Buna göre ilk dize yüklemi olan kendi başına bir cümleyken iki 

ve üçüncü dizeler kendi içlerinde tek bir cümle olurlar. O zaman inleyen bir kaval sesinin 

etrafı inletmesi ayrı bir göstergebirimcik iken akşam rüzgârının yine inleyen bir nağme ile 

göldeki suyu titreştirmesi ayrı bir göstergebirimcik olur. Kaval sesinde name, bünyesi gereği 

mevcut olacağı için burada söylenmemiş; ancak akşam rüzgârında bir musiki “nağme”si de 

duyulması arzu edildiği için nağme sözcüğü vurgulanmıştır. Diğer taraftan rüzgârın esişi 

anlatılırken yapılan imâlenin bu esişi ses değeri olarak imlediğini, göl yüzeyinde birbirinin 

içinde oluşan dalgacıkların da ses dizesinde ulama ile yapıldığını; buna karşılık ise ses değeri 

bakımından nefesli bir çalgı olan kavalın anlatıldığı birinci dizede herhangi bir vezin 

olayının olmadığını belirtmek gerekmektedir. Bu sayede nefesli bir çalgıdaki akan ses 

unsuru sağlanmış olur. Bu husus sanatkârın sözcüklerin musiki değerine verdiği önemi bir 

kez daha göstermiş olmakta ve yapıyı nasıl kurduğuyla ilgili bilgi vermektedir. 

 

                                                             
38 Tevfik Fikret’in yazdığı sonelerin ilk üçlüğü hemen daima tabiat tasvirinden sonra gelen ses unsuruna 
ayrılmıştır. “Akşam”, “Heykel-i Sa’y”, “Ninni” vs. 



 255 

Şiirin başı ve sonu birbirine koşut beşliklerden ve iç kısmı dokuz beyitten oluşan “Yağmur” 

şiirindeki ahenk unsurları üzerinde çokça durulmuştur.39 Şiirin küçük değişikliklerle 

birbirinin tekrarı olan beşliklerinde bir yağmurun küçük damlalar şeklinde başlaması, 

şiddetini artırması, gök gürültüleriyle birlikte yağması ve sonra yavaşça dinmesi hem 

sözcüklerin hece sayılarında ve hem de seslerin çıkış yerlerindeki değerleri ile anlatılmıştır: 

 

Küçük, muttarid, muhteriz darbeler 

Kafeslerde, camlarda pür-ihtizâz 

Olur dembedem nevhâ-ger nağme-sâz 

Kafeslerde, camlarda pür-ihtizâz 

Küçük, muttarid, muhteriz darbeler. 

 

İlk dizede önce iki, sonra üç ve sonra altı hecelik ses grupları birbirinden virgülle ayrılarak 

ahengi sağlamıştır. Buradaki ahenk yağmurun yavaş yavaş hızlanmasını da gösterir. İkinci 

dizede bu hece aralığı artırılırken yuvarlak seslerin de arttığı görülür. Üçüncü dizede 

herhangi bir noktalama işareti kullanılmaz ve o, â sesleri ile gök gürültüsü ses değeri olarak 

şiirde verilmiş olur. Sonraki iki dize ise öncekilere simetrik dizilmişlerdir ve yağmurun 

azalarak dinmesini göstermektedirler. 

 

Tabiatın bu hırçın hali; havanın gündüz vakti kararması, kuşların “sus”ması, köpeğin 

“ulu”ması öznenin kulağında “tezâd-ı sükûn u tanîn” (=sessizlik ve çınlama çelişkisi) 

meydana getirmektedir. Buradaki ses ve sessizlik öğeleri ile “etrafı bir soğuk gölge”nin 

bürüdüğü görülür. Sokağın ıssızlığı “heyûlâ” ve “hayâlet” gibi sözcüklerle birleşerek 

seyredilen yerin “tekinsiz” oluşunu imlemektedir. Freud’a göre bu kavram “ürkütücü olan 

şeyle” ilişkilidir (1999: 325). Tevfik Fikret’te mekanik ses yoktur. Bu nedenle nesne sesin 

huzursuz ve tekinsiz yüzüyle (Dolar, 2013: 29) karşılaşmayız. Ondaki tekinsizlik sese değil 

anlama ilişkindir. Öte yandan bu kavramın edebiyattaki önemli göstergelerinden biri de 

“gerçek dünya” ile öznenin kendi “yaratıcısı” olan kişisel bir dünya arasındaki belirsizliğin 

varlığıdır (1999: 337). Tevfik Fikret’in yoldan geçen “sabî”ye bakarak “ridâ-ı siyâh”ını 

sürüyen bir kadını hatırlamasıyla iyice belirsizleşen bu görüntü tekinsiz oluşu da güçlendirir. 

                                                             
39 Daha detaylı bilgi için bkz.: Kaplan, 1995: 215; Korkmaz, 2009: 156. 



 256 

Bu ise şiirin insanı boğan ses atmosferini daha da artıran bir unsur olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ayrıca patlamalı ünsüzlerin kullanılması da bu yapıyı güçlendirmektedir. 

 

“Ninni” isimli sonede de yine tabiata dair insanlar ilk iki dörtlükte ruh durumuyla birlikte 

verilirken üçlükte ses unsuru ile görünür kılınmıştır. Çocuğun sesi “eşk-âlûd” (=gözyaşıyla 

karışmış) olarak sunularak üstteki yapı ile anlam ilişkisi kurulur. Anne ise ninni söyleyerek 

çocuğunu bu “inle”meden kurtarmak ister. Burada sesin hem huzursuzluğu işaret eden hem 

de bu huzursuzluğu gideren yapısı vurgulanmış olmaktadır. 

 

“Baharda” şiirinde “kırlarda” hüzün veren yalnızlığı titreten unsur sevinç nağmeleri 

(=“elhân-ı sürûr”) olarak gösterilir. Bütün şiirde kurulan ben-sen koşutluğu burada; 

 

Terk et de gurûru, 

Gel dinleyelim gel 

Ben zemzeme-i şi’ri, sen âheng-i tuyûru. 

 

şeklinde karşımıza çıkar. Burada şiire ve kuşlara (=“tuyûr”) izafe edilen sözcüklerin anlam 

alanlarına dikkat çekilmelidir. Kuşların bir tabiat ve anlamı kendi içinde ses taşıyan unsuru 

olarak çıkardığı sesler “âhenk” kelimesi ile karşılanmıştır. Buradaki ahenk sözcüğünün asıl 

görüntüsü uyum’a dairdir. Şiir ise “zemzeme” sözcüğüyle görünür kılınmıştır. Hem bir 

musiki terimini hem de sesin içinde bir nağme, bir ezgi anlamını içeren bu sözcük tabiata 

dair sesle şairin şiirinde oluşturmak istediği farkı da ortaya koymuş olmaktadır. 

 

Bölümlerin son dizelerinde dikkat çeken ben-sen koşutluğu bu açıdan farklı bir görüntü 

çizmektedir. Alıntıladığımız bölümden önceki bölümün son dizesinde ben kafiye ile, sen ise 

kelebekle; alıntılanan bölümden sonra ise ben “mısra-ı berceste” ile sen ise “elhân-ı mutarra” 

(=göz alıcı çiçekler) ile koşut olarak yerleştirilmiştir: 

 

ben kafiye    zemzeme-i şiir mısra-ı berceste 

sen kelebek aheng-i tuyûr ezhâr-ı mutarra 

 

~ ~ ~ 



 257 

Bu yapıda ortaya çıkan sese dair modülasyon şiirdeki sesin kafiyesinin ve anlam noktasında 

mısra-ı berceste oluşunun önemli görüldüğünü bize göstermiş olur. Aynı ahenk unsuru 

“Ömr-i Muhayyel” şiirinde karşımıza çıkar: 

 

Savtındaki eş’ar-ı pür-âhenk ile mâlî, 

Şi’rimdeki elhân-ı muhabbetle nagâm-sâz, 

 

“Geçir”ilmek istenen hayali ömrün bir unsuru haline gelen ses, burada muhabbetin “elhân”ı 

ve şiirin “pür-âhenk” yapısı ile birleşerek şiirin tek fiili olan “istiyorum” sözcüğünde 

gösterge değerine ulaşır. Buradaki istemek fiili şiirin bütününde kurulan hayalin hepsine 

birden gönderme yaparken küçük evren düzeyinde ise öznenin şiir anlayışı ve bu anlayış 

içinde musikinin yerini belirlemiş olmaktadır. 

 

Türkçeye “Yılan Dansı”40 olarak çevrilen “La Dans Serpantin”, o dönem Paris’inde 

“kelebek, zambak, yılan, kıvılcım, fırtınayı çağrıştıran hareketlerden olan” bir dansın adıdır. 

Gül Mete Yuva’ya göre o dönem Fransa’sında pek çok sanatkârı etkileyen bu dans Tevfik 

Fikret’i de etkilemiştir (Yuva, 2017: 48). 

 

Mahmûr u müzehher, mütelevvin, mütenevvir, 
Bir fecr-i bahârî gibi zulmetler içinden 
Reyyân-ı tebessüm doğuyor; şimdi muayyen 
Bir şekl-i sehâbîde melekler gibi tâir, 
 Derken mütegayyir, 
Bin hey’ete birden giriyor; berk-i hırâmı 
Hatf eyliyor enzâr-ı hevesdâr-ı garâmı 

 

Sanat sarı, mor, pembe, yeşil, kırmızı, mâî 
Elvân-ı ziyâiyyeye bir kudret-i cevlân 

Bahş eyleyerek; hepsi perîler gibi mahfî 

Mahfî ve sükûnetli adımlarla şitâbân, 

 

                                                             
40 Bu çeviri Gül Mete Yuva’ya aittir (2017: 247). 



 258 

Etrâfını birden sarıyorlar; o, semâî 

Bir tûde-i ezhâr-ı muhayyel gibi lerzân, 

Lerzân u perîşan dönüyor… Bir şeb-i sâfı 

Tenvîr ediyor sanki bir âvîze-i raksân. 

 

Şiirin en önemli özelliği sıfatlarıyla resim-şiir ilişkisini öncelerken kafiye, vezin unsurları 

ve kullanılan fiilleriyle musiki-şiir ilişkisine yaptığı vurgudur. Yukarıdaki alıntıda da 

görülebileceği üzere sanatkâr hem dansın figürlerini anlatmakta hem de bu figürleri okuyucu 

zihninde canlandıracak olan renkleri sıralamaktadır. Renge dair sözcüklerin daha evvel 

belirtildiği gibi hayale bakan unsurları yoğun olduğu için daima canlı ve açık tonlardadır. 

Zira “emel”ler söz konusudur, dolayısıyla da renkler “mülevven”dir. 

 

“Tiraje-nümâ” (=gükkuşağına benzeyen) bu durum yansımasını şiirin ahenginde bulur. 

Simetrik olarak şiirin başı, ortası ve sonu aynı yapı ile kurulmuşken ortadaki bölümler 

dörtlüklerle kurulmuştur. Bu kurulum şiirin kafiye örgüsündeki farklılıkla da desteklenir. 

Öte yandan bu “mütegayyir” (=değişken) yapı yalnız mısra değil kıtalar arasına sarkan bir 

anjanbman ile yapılan dansın figürlerindeki değişikliğe ama diğer taraftan dansın kesintisiz 

akışına vurgu yapar. 

 

Toplam yedi bölümden oluşan “Süs” şiirinin ilk bölümü tabiat, ses ve ışık unsurlarıyla 

tanzim edilmiştir. Buradaki üç bölüm pek çok bakımdan birbirine koşut olarak dikkat çeker. 

Her şeyden önce dizelerin uzunluk ve kısalıkları her bölümde aynıdır. Buna göre şiir uzun, 

kısa, kısa, uzun, uzun, kısa dizelerden oluşmuştur. İkinci olarak her bölümün ilk 

sözcüklerinin bahsettiğimiz tabiat, ses ve ışık unsurlarını içerecek hitap sözcükleri olduğu 

görülür: “ey nahl-i müzehheb”, “ey nağme-i rengîn” ve “ey şu’le-i berkıyye!” Ayrıca 

bölümler arasındaki ruh halinin de bu uyuma dâhil edilebileceği görülmektedir. İlk bölümde 

“rûh-ı firîb”, “şûh”, “münevver” gibi sözcüklerin oluşturduğu anlam alanı; ikinci bölümde 

“nağme-i sûzân” (=yakıcı nağme) ve “nağme-i mühlik” (=öldürücü nağme) ile 

tamamlanırken son bölümde “gülümser”, “pâk” ve “müzehher” (=çiçekli) sözcükleri 

göstergebirimcik olarak ilk iki bölümle koşut olur. 

 

Şiirin tamamında kullanılan dize yapısıyla inişli çıkışlı sessel bir kompozisyon yakalayan 

yapısı m ve n konsonantları ile ü ve â vokallerinin oluşturduğu ahenkle birleşerek daha 



 259 

müzikal bir hal alır. Bu sesbirimlerin oluşturduğu modülasyon sâkin ve huzurlu bir 

atmosferin tüm şiire yayılmasını sağlar. Ayrıca şiirde ön dudak seslerinin kullanım sıklığı 

da daha parlak ifadelerin ve “busiş”lerin (=öpücük) algılanabilir olmasını sağlamaktadır. 

 

“Halûk’un Sesi” başlıklı şiir, “çocuğ”unun sesiyle “bahtiyâr” olan “baba”nın, 

“terennüm”lerini içerir. “Terennüm” ve “terâne” sözcüklerinden anlaşıldığına göre ses 

unsuru huzurlu bir ruh halini anlatmaktadır. Bu biçimsel okuma şiirin anlam alanında da 

karşılığını bulacaktır. 

 

Gezer, koşar, uçar, güler... Güler bütün zevi’l-hayât; 

Güler bütün terâneler, 

Güler hep âşiyâneler; 

 

Tabiat unsurlarının ses imgesiyle birlikte geldiği bu şiirde dikkat çekilmesi gereken bir diğer 

husus ise tabiatın ışığa ve harekete dair yapısıdır. Sesin olumlu imgesiyle beraber ışığın ve 

tabiat unsurlarının hareketi birbirini tamamlar. 

 

Sesin “ulvî” yönü “Sabah Ezanında” başlıklı şiir ile karşımıza çıkar.  Buradaki “Allâhu 

Ekber” sesi kendi sesinden başka tüm sesleri yok etmiştir. Zira artık “nâlân” sözcüğü de 

“samt” (=sessizlik) ile birlikte yeni bir göstergebirimcik haline gelmiştir. Böylelikle “ulvî” 

sözcüğünün de içerdiği anlam bütünlenmiştir. Ancak diğer şiirlerde görülmeyen bir yapı bu 

ulvi oluşun içerisinde anlam bulur. Bundan önce gösterildiği üzere sesin şekli tabiatın 

karanlık veya aydınlık oluşuna göre değişmektedir. Ancak burada tüm sesleri susturan ses, 

gece ve gündüz kavramlarını da birbirine yaklaştırmış olur: 

 

Pinhân ü peydâ nevvâr u muzlim; 

 

Çoksesliliğe karşı duruşla birleşen gece ve gündüz, görünen ve görünmeyende birleşen 

sekanslarla ilerler. Burada kutsal olanın tarif edilemezliği, birleşmesi mümkün olmayanların 

birleştirilmesiyle ödünlenmeye çalışılmıştır. Buradaki sessizliğin sesini içeriksizliğin sesi 

olarak da görmek mümkündür (Dolar, 2013: 58). Öznenin sese anlam verememesi 

durumunda dehşet ve korkunun beraberinde geldiği görülmektedir. 

 



 260 

Tarif edilemeyen metafizik, başka bir sorunun “inle”yerek karşımıza çıktığı “Köyün 

Mezarlığında” şiirinde; 

 

Nedir hakîkati, ey sırr-ı ekber-i mescûd 

 

diye sorulur. Secde edilen büyük sır anlamına gelen bu tamlama “inle”mek sözcüğündeki 

ses değerinin bilinemez oluşuyla ilgilidir. Şiirin son bölümünde içten gelen bu “sadâ” tekrar 

kendisini duyurur. Merak edilen bu sırrın cevabını bulduğu için sesteki “inleme” de yok 

olmuştur: 

 

Cevap alır gibi oldum, içimde aynı sadâ 

Tekerrür etti: “Yarın sen de bir avuç toprak 

Kesâfetiyle gelirsin bu sâye-gâha, bırak 

Esîr-i feyzini döksün ilelebed Mevlâ!” 

 

Buradaki ses teslimiyet ve itaat bildiren bir yapıyla karşımıza çıkar. “Rabb-i hayr u şer” ve 

“Rabb-i mümkinât” olarak gösterilen “beşer”in “takdis” edilmesinin istendiği “Gökten 

Yere” şiirinde ses unsurunun şiirin başından itibaren kendini gösterdiği görülür. Bu ses tıpkı 

“Sabah Ezanında” şiirinde olduğu gibi kendisinden başka her şeyi “sükût et”tirir. Mladen 

Dolar’ın, Chion’dan ödünçlediği bir kavram olan “akuzmatik ses” kavramı (Dolar, 2013: 

70) buradaki alıntıda tırnak içerisinde verilmiş sesin karşılığına düşer. Sesin sükût ettirmesi 

onun “karizmatik” yanına yapılmış bir vurguyken itaati de sağladığı söylenmiş olur. Bedeni 

olmayan bu ses teslimiyet ve itaati öğütlemektedir. Yoksa bu, Heidegger’in “celbedilen”e 

“hiçbir şey” söylemeyen (2008: 289) bir sesi değildir. Emredici, daha doğrusu ikaz edicidir.  

 

Şiirde ayrıca ses unsurunun yine sıfatla zenginleştirilen ve doğrudan “sadâ” sözcüğünün 

kendisinin kullanılarak yapıldığını görürüz: 

 

Birden bütün harıltısı dehrin sükût edip 

Yükseldi bir sadâ-yı müheykel; bu hâtifî 

Âvâze-i mutantanın aksiyle en hafî 

Evtâr-ı ihtisâsa kadar şâd u mükterib 

 



 261 

Sert konsonantların ve geniş vokallerin kullanıldığı bu bölümde izaha çalıştığımız ses ve 

seda arasındaki karşıtlık da kendini gösterir: “Sadâ önce ses değil” diyen özne bu iki 

sözcüğün hem anlam farkına hem de ses değerine değinmiş olur. Uzun ve kısa a sesinin sert 

ve yankılanan yapısı ile nağme, terâne sözcüklerine daha yakın olan e sesiyle oluşan 

sözcüğün yapısı arasındaki müzikal fark böylelikle belirlenmiş olur. 

 

Ölümün sesleri susturduğu diğer bir şiir ise “Bir Çocuk Mezarı İçin” başlıklı şiirdir: 

 

Tahaccür etmiş o bir samt-ı lâ-yezâlîdir, 

Ki ömrü-i zâili tasvîrde talâkati var! 

 

Güzel ve düzgün konuşmanın (“=talâkat”) ahenge bakan yönü bir yana, mezar taşının 

gösterge değeri olarak sonsuzluğa dair taş kesilmiş bir sonsuzluk şeklinde karşımıza çıkması; 

bu dünyadan olmayan anlamın bu dünyadan olan sesleri susturması ile yukarıda 

bahsettiğimiz yapıyı bütünlendirmesi ve anlamlı hale getirmesi önemlidir. 

 

“Zavallı ‘Evet’” şiiri şairin şiirdeki ahenk üzerine ne düşündüğünü göstermesi bakımından 

önemli ipuçlarını barındıran bir şiirdir. Şiirdeki öznenin muhatabı “gazel” ve “kaside”lerden 

örnekler okuyarak “muğlakât-ı hayaliyyeden” (=çapraşık hayaller) ne anladıklarını sorar. Bu 

okunan şiirler esnasında ise özne kulağına gelen “terâne-i billûr”un (=parıltılı nağme) sesini 

duymaktadır: 

 

Benim o dem geliyordu sımâh-ı dikkatime 

Safâlı aksi gibi gizli bir müşâarenin 

Hazîn terâne-i billûru bir küçük derenin. 

 

Yine bir tabiat unsuru olarak derenin akışındaki sesin ahenginin duyulduğu bu satırlarda 

terane sözcüğünün “safâ” ile birlikte kullanılması önemlidir. Yukarıda da bahsedildiği üzere 

Tevfik Fikret, sesin huzura ilişkin anlam alanlarında nağme ve terane gibi sözcükleri 

kullanmakta ve bunları tabiat unsurlarıyla doğrudan ilişkilendirmektedir. Bunun aksini 

yapacağı durumlarda ise sesi sıfatlarla kullanmakta ve bu sıfatları da şiirin ruh durumuna 

uygun olanlardan seçmektedir. 

 



 262 

Tevfik Fikret’in karışık biçimleri denediği şiirlerinde ise bu karışıklığa koşut olarak hemen 

daima simetrik bir yapı denediği göze çarpar. Bu simetrik yapı yalnızca biçim düzeyde 

görünmekle kalmaz, derin düzeyle ilişkili olarak da gelir. “Timsâl-i Cehâlet” şiiri bu yapının 

göründüğü şiirlerden biridir. Şiir toplam beş kesitten oluşur. Birinci ve beşinci kesitler iki 

uzun dizenin arasına girmiş kısa dizelerden toplam dörder dizeden, iki ve dördüncü dizeler 

ise iki uzun dizeden sonra iki kısa ve tekrar iki uzun dizeyle toplam altı dizeden oluşur. 

Üçüncü bölüm ise dört dizeden oluşmaktadır. Uzun dizeleri büyük, kısa dizeleri ise küçük 

harfle gösterirsek şöyle bir biçimsel yapı ortaya çıkar: 

 

XxXx   XXxxXX   XXXX   XXxxXX   XxXx 

 

dizelerdeki bu durum kafiyelerde de koşuttur: 

 

abab   ccddcc   efef   gghhgg   ijij 

 

Başlığından cahilliğin nasıl örneklendirileceğini öğrendiğimiz şiirin yapısı anlamı 

tamamlayan biçimde ortaya çıkar. Buna göre birbirine koşut ilk ve son bölümler öznenin 

kendinde uyanan durumu tasvir etmesi, iki ve dördüncü bölümler cahil adamın (nesne) 

öznede uyandırdığı intibaın anlatılması ve üçüncü bölüm ise doğrudan doğruya nesnenin 

“ablak” yüzüne yapılan hakareti içermektedir. 

 

Yukarıdan beri tabiatın ses unsuru ile nasıl bir araya getirildiği örneklendirilmeye 

çalışılmıştır. Burada nağme ve eşanlamlı bir dizge kullanıldığında tabiatın alacağı hal 

belirlenmeye çalışılmıştır. “Son Nağme” başlıklı şiirde “atılmış, kırık rübâb”ın 

“sürûd”undan gelecek ses ön plana çıkar. Burada rübab sözcüğü yine kırık sözcüğüyle bir 

arada kullanılırken yanına “rûh” sözcüğü de gelerek yeni bir gösterge değerine ulaşır: 

 

Dinle târ-ı şikeste-i rûhu, 

Dinle şekvâ-yı rûh-ı mecrûhu; 

 

Rübab sözcüğüne getirilen iyelik ekinden ve şiirin devamından anlaşıldığına göre özne şiir 

sözcüğü yerine rübab kelimesini kullanmaktadır. Üstelik bu yalnız bir dizede kullanılan 

eğretileme değil küçük evren olarak kabul ettiğimiz şiirin bütününe, oradan da göstermeye 



 263 

çalışıldığı üzere şairin büyük evrenine yayılan bir unsur olmaktadır. Bu rübaptan çıkacak 

olan “sürûd” (=nağme) ise kırık ve “mecrûh” (=yaralı) bir ruhun “şekvâ”sıdır. Öte yandan 

özne, şiirin rübaba, daha doğrusu kırık bir rübaba eğretilenmesinden oluşabilecek bir durumu 

önceden ifade ederek şiire başlamak ister: 

 

Fakat incinme iktirâbımdan. 

 

Keder ve hüznün şiddetli halini bildiren “iktirâb” sözcüğünün nesneyi incitmemesine dair 

istek rübabın kırgınlıklarının gönül kırgınlığı olduğunu, dolayısıyla şikâyet gibi 

algılanmamasını istediğini gösterir. 

 

Şiirin ikinci bölümünde şiirdeki sessiz inilti (=“enîn-i sükût”) ile sonbaharın inleyiş dolu 

boşluğunda akan “bir derenin” çıkardığı sesin ağaçlardan aksedişiyle eğretilenir. 

 

Darâbân-ı sukûtu bir derenin 

Cevf-i pür-nâliş-i hazârında 

Ne hazîn aksederse meşcerenin, 

 

“Aynı” sözcüğüyle kurulan bu eğretilemedeki dolaylamaya dikkat edilmelidir. Buna göre 

derenin düşerken çıkardığı ses değil, bu sesin ağaçlara aksettikten sonra duyulan yansıması 

şiirin sessiz “enîn”ine benzer. Eğretilemenin bu kuruluş şekli ses ve mana arasındaki ilişkiyi 

de açığa çıkarmış olur. Buna göre ses, manayı doğrudan doğruya değil; bir algı aracılığıyla 

bütünlendikten sonra tamamlamaktadır. 

 

Geçmiş ve şimdi bağlantısının kurulduğu üçüncü bölümde ise heveslerin nağmesinin 

şimdide “hâb-ı efkâr”da (=düşüncelerin uykusu) bulunmadığı belirtilir. Nesnenin “nev-emel 

çocuk” oluşu bu bölümde “tıfl-ı pür-emel” haline gelmiştir. Bir arzunun yeni ortaya çıkması 

ile arzu dolu olması arasındaki incelikli fark bu şekilde gösterilmiş olmaktadır. Nesne yeni 

bir emel ile özneyi dinlemek istemiş ancak arzu dolu benliğinde bulunanların hiçbirine cevap 

bulamamıştır. Sebebi ise rübabın tellerinin “ölü” olmasıdır. Buradaki ölü sözcüğü ruh ve 

beden ilişkisinden çok emel sözcüğünü olumsuz anlamda pekiştiren arzunun yokluğu 

anlamında ele alınmalıdır. 

 



 264 

“Kocaman Sâate” şiirinde saatin çıkardığı seslere yer verilmiştir. “İnle”mek, “horul”damak 

ve “çınla”mak olarak verilen bu üç sesin yalnız birinin saatin doğasında olan bir ses olduğu, 

diğer ikisinin insana dair olduğu hemen dikkati çekmektedir. Saatin zamana ilişkin imgesel 

yapısı bunun asıl sebebidir. Kendi döngüsel hareketi kendisine dair bir hakikati değil insanın 

“memât”a ulaşmasını vurgular. Bu nedenle saat başı “çınla”ması kendisine dair bir hareketi 

gösterirken diğer ikisi insana ve onun “peyveste” (=ulaşmış, yaklaşmış) olduğu “memâta” 

dairdir. 

 

Tevfik Fikret, Rübâb-ı Şikeste içinde “Âveng-i Tesâvir” başlığıyla sunulan bölümde altı 

şaire41 dair intibalarını anlatır. “Yağız çehre”si “hançer kaş” ve “ma’nâlı nazar” ile 

donatılmış olan Nef’î’nin anlatıldığı şiirdeki ses unsurları ilk beyitte verilen bu yağız ve 

hançer sözcüklerine koşut olarak ilerleyecektir. Beş beyit bu “hayâl”e uygun olarak fiziki 

görünüşe ayrıldıktan sonra söz Nef’î’nin şiirine gelir ve ilk beyitte hemen ses unsuru ile 

karşılaşmış oluruz: 

 

Duyulur ka’r-ı beyânında sadâ-yı âhen: 

Darb-ı şeşperle çıkan ka’ka’a miğferlerden. 

 

Aks-i âvâze-i heycâ gibi eyler izhâr 

Bir derin gulgule nazmında hurûş-ı efkâr. 

 

Sanki bir ma’reke, bir ma’reke-i cûş-â-cûş: 

Sıyt-i velvâl-i vegâ, velvele-i çeng ü cüyûş. 

 

Şiirin devamında “şemşîr”, “hançer” gibi savaşa ait sözcüklerle beraber alıntılanan parçanın 

oluşturduğu anlam alanının bütünleyeni “efkâr” ve “nazım” sözcükleriyle bir gösterge haline 

gelmektedir. Buradaki “mahâbet” (=heybet) şairin şiir meydanındaki büyüklüğüne ve 

yaşadığı çağa ait bir görüntüyle tamamlanmış olur. 

 

Devrin savaş aletleri ile kurulan yapı “ney” ile tamamlanır. Nefesli bir çalgı olan ney, 

Mevlânâ’dan itibaren “inle”yen ve “şikâyet ed”en görüntüsüyle karşımıza çıkar. Bu yönüyle 

                                                             
41 Aynı zamanda şiirlerin isimleri olan bu şairler sırasıyla şunlardır: “Fuzûlî”, “Cenâb”, “Nedîm”, “Üstad 
Ekrem”, “Nef’î” ve “Hâmid”. 



 265 

yukarıdan beri “inle”yen sesi ile karşımızda duran ve yine Mevlevi kültürünün önemli 

sazlarından birisi olan rübab ile koşut olur: 

 

Ooh, ey mu’ciz-edâ şâir-i şâyeste-gurûr, 

İnliyor nây-ı beyânında nevâ-yı mansûr. 

 

Neyin savaş aletlerinde görülen heybetle olan koşutluğu ve anlam bağlantısı ise “nevâ-yı 

mansûr” tamlamasından görülmektedir. Yılmaz Öztuna’nın (2006) verdiği bilgiye göre 

uzunlukluklarına göre 800 mm olan mansur ney ve 850 mm olan mansur mabeyn ney, la ve 

la bemol perdelerine denk gelir. Kendinden daha büyük davudi, şah ve bol ahenk neyleri 

olsa da bu neyler eser icralarında uzun süreli kullanılamazlar. Bu bakımdan kullanım alanı 

geniş olan en büyük ney mansur neydir. 

 

Bir taraftan nakkâre ve kûs gibi “mehter musikisi”ne ait sazlar ile diğer tarafta ney gibi “oda 

musikisi’ne42 ait saz anılmış ve bu haliyle Nef’î’nin yaşadığı dönem onun duyduğu seslerle 

okuyucuya duyurulmaya çalışılmıştır. 

 

“Sevdâ-yı Şiir” başlıklı şiirin ilk dizesinde “hazin” ve “sedâ” sözcükleri bir arada kullanılır. 

Yukarıda da belirtildiği üzere nağme ve ses sözcükleri arasında şairin kullanım farkı bu 

dizede de kendini tekrar göstermiş olur. Buna göre “ses” sözcüğünü kullanan şair bu sesi 

sıfatlarla genişletmeye çalışacaktır: 

 

Hazîn, fakat ne güzel bir sedâ şu dinleyiniz... 

Benim bu şeb yine ulvî bir infi’âlim var; 

Güzel, fakat ne hazîn pür-sükûn olan şu deniz... 

 

Alıntılanan parçada bir ve üçüncü dizelerdeki sözcüklerin değişiminden doğan ahenk bir 

yana şiirin devamında hüzün dolu sessizliğe sahip deniz ve “âvâre” bülbülün nağmesiyle 

birleşen bu “hazîn” durumunun niçin “güzel” sıfatını aldığı daha anlaşılır kılınır. Burada 

deniz’in imgesel bir bağlantıyla sessizliğine yapılan vurgu öznenin yalnızlığına dairdir. 

Eugenio Borgna’ya göre “tıpkı sessizlik gibi, yalnızlık da, günlük hayatı daha iyi anlamamızı 

                                                             
42 Okan Murat Öztürk’ün Bülent Aksoy’dan aktardığına göre Türklerin iki tür musikisi vardır: mehterâne 
musikisi ve Türk oda musikisi (Öztürk, 2010: 243). 



 266 

sağlayan içsel bir deneyimdir.” (2013: 27) Özne burada yine denizle birlikte içsel hayatına 

bakmış, duyduğu “güzel” sesin aynı zamanda “hazîn” olduğunu da böylelikle fark etmiştir. 

Bu fark ediş, deniz ve bülbülün sessizlik ve sese dair imgeleriyle öznenin “rûhu”na gelir. 

Tabiata dair bu unsurlar öznenin kulağına değil “rûh”una geldiğinde ise; 

 

Kılar bu kubbede peydâ medîd bir tınnet 

Ukûsü velvele-i bî-nihâye-i şi’rin 

 

şeklinde anlatılacaktır. Bu şiirle birlikte ilk kez şiir için “velvele” sözcüğü kullanılmış olur 

ki bu durum “hazîn” ama “güzel” olan sedadan kaynaklanmaktadır. “Hücre-i Şâir” adlı şiirde 

“hazân” nağmesi yine geçmektedir. Ancak “nefha-i bahâr” (=bahar esintisi) ile karıştığı için 

“sadâ” sözcüğü yerine “terâne”, “nağme” ve “sürûd” sözcükleri kullanılmıştır. 

 

“Terâne” sözcüğünün redif olarak ve yukarıda söylediğimiz gösterge değeriyle kullanıldığı 

şiir “Bahâr-ı Terânedâr” şiiridir. Aruzun kısa kalıplarından “mefâilün mefâilün” kalıbıyla 

yazılmış olan şiir tamamıyla tabiatın kendi seslerine ayrılmış, yalnız son dörtlükte “tıfl-ı can-

rübâ”nın (=gönül alan çocuk) gülerken ağlayan sesi “terâne” olarak gösterilmiştir. Öte 

yandan bunun niçin böyle algılandığı da yine sanatkâr tarafından dile getirilir: 

 

Fakat şu tıfl-ı can-rübâ, 

Ki rûhdan nişânedir, 

Gülerken ağlıyor... Bana 

Bu en güzel terânedir! 

 

Bu son dörtlüğe kadar “bir” sözcüğüyle gelen son dize, son dörtlükte “en” şekline bürünmüş, 

ikinci olarak nokta harfiyle biten tüm dörtlüklerin yanında son dörtlük ünlem işareti ile 

bitirilmiştir. Bu ise sanatkârın kuşların “fısıldaş”ıp “sükût” etmesini, derenin “çağıl çağıl” 

akmasını, kuzunun “mele”mesini, çobanın “kaval çal”masını, perinin “gül”mesini gönül 

alan bir sevgilinin “gülerken ağla”masından daha değerli bulmadığını ve koşutluğu şiir 

evreninde nasıl kurduğunu gösterir. 

 

Burada anlatılan sevgilinin hususiyetleri ise Rübâb-ı Şikeste’nin bir sonraki şiiri olan “Ey 

Yâr-ı Nâgâm-kâr!” şiirinde ortaya çıkar. Şiirin başlığı “nağmeler söyleyen sevgili” şeklinde 



 267 

günümüz Türkçesine çevrilebilir. Tabiata dair unsurlar “bir güzel terâne” iken “ağlarken 

gülen” sevgilinin sesi “en güzel terâne” olarak gösterge değerine kavuştuğuna göre bu 

sevgiliden gelen seslerin tabiata dair seslerden başka bir anlam alanını içermesi beklenir. 

Yukarıda gördüğümüz üzere ilahi bir ses kendinden başka herkesi sustururken, sevgiliden 

ve onun sesinden çıkan bu ses başka sesleri çağrıştırır ve çok sesli bir yapı oluşturur. Burada 

ortaya çıkan yapının temelinde ise hazzın olduğu açıktır. 

 

“Ud” çalan bir güzele hitap eden şiirde on bir kez yinelenen “çal” fiili dikkat çeken ilk 

unsurdur. O halde “yâr” sadece nağmeler söylememekte, bunu uduyla çalarak da 

zenginleştirmektedir. Bu çalıp söylemenin hem birlikte yapılan eylemleri ihtiva ettiği, hem 

de öznede ortaya çıkardığı edimleri söz konusudur: 

 

 

Dillerdeki sevdâları cûşân edelim, çal! 

Çaldıkça doğar gönlüme eş’âr-ı  nev-â-nev; 

Her nağmene bir şi’rimi kurbân edelim, çal! 

Çal, âlem-i ervâhı da raksân edelim, çal! 

 

İlk dizede gönüllerdeki “sevdâlar”ın coşması ikinci dizede yeni yeni şiirlerin doğması ile 

koşut olmuştur. O halde sevda ve şiir arasındaki ilişki ses ile anlamlanır hale gelmiş olur. 

Zira sevgilinin; 

 

İ’lân ediyor aşkını her nağme sesinde 

 

dizesinde görüldüğü üzere aşkın ortaya çıkması ses ile mümkündür ve o ses şiiri anlamlı 

kılar. Şiirin devamındaki eğretileme ise sesle beraber klâsik kültürünün şiir dünyasında 

anlam bulur: 

 

Ey gıbta-i nâhid, ki zîr ü bem-i sâzın 

Eflâkı da, ecrâmı da inletse revâdır; 

 

“Gıbta-i nâhid”, Venüs’ün gıpta ettiği anlamına gelir ki burada Venüs mazmununun ne 

olduğunu hatırlamak gerekir. Buna göre Venüs’ün işaret ettiği iki gösterge değeri mevcuttur. 



 268 

İskender Pala’nın verdiği bilgiye göre “bu yıldızın tesiri altındaki burçlarda doğanlar güzel, 

zarif, zevk sahibi, zeki, maharetli ve sanatkâr olurlar.” Şair bu hususların sevgilisinde 

görüldüğünü şiir boyunca göstermiştir. İkinci olarak Yunan mitolojisinde Venüs “aşk ve 

müzik tanrıçasıdır” ki “bu yıldıza bakmak gönlü ferahlatırmış.” Klâsik şiirimizde çokça 

kullanılan bu mazmun daha çok “şarkı, aşk, güzellik ve çalgı” (Pala, 2007b: 494) sözcükleri 

ile kullanılmıştır. Şiirin derin düzeydeki başka bir anlamı da buna vurgu yapar. 

 

E ve i sesleri ile telli bir çalgının neşeli nağmelerinin verildiği şiirde ilk bölümde geçen 

“cûşân” sözcüğünün anlam alanının da tamamlandığı görülür. Sevgilinin sazı çalan eline 

gelindiğinde şairin de “rûhu yerinden” çıkacak gibi olmuştur. Son dizede bu coşkunluğun 

verdiği “te’sir-i târâbla” sevgiliye; 

 

Çal sevdiceğim, çal meleğim, çal güzelim... Çal43 

 

diye seslenilerek şiir bitirilir. 

 

“Ud Çalarak Şarkı Söyleyen Bir Güzele:” başlıklı şiir “çal” fiili etrafında, çoşkunluğu “mest-

i müdâm” haline getirerek yapıyı bütünleyen bir şiir olarak karşımıza çıkar. Şiirde altışar 

dizeden oluşan beş kesitin tamamı “ud” ve “çal” sözcükleri merkeze konularak kompoze 

edilmiştir. Daha birinci kesitte “mâh” gibi güzel sevgilinin hem “çal”dığını hem de 

“söyle”diğini öğreniriz. Öznenin “gönlü”nü “ihyâ ed”en bu “mutribe”nin “cenk ü 

sürûd”unun (=çalgı ve şarkı) neden bu kadar “muhrik” (=yakıcı) olduğu sorulsa da üzerinde 

durulmaz. Çünkü öznenin asıl arzusu “be-kâm” olmaktır. Mladen Dolar’a göre şarkı söyleme 

edimi, sesin anlam pahasına kasten öne çıkarılmasıdır. Zira “metnin açıkça anlaşılmasını 

önler.” Bu ise anlamın ifadeyle olan çatışkısı demektir. Şarkı söylemedeki etki gücü 

                                                             
43 Burada geçen ifade “Ud Çalarak Şarkı Söyleyen Bir Güzele:” şiirinde; 
 

Çal sevdiceğim çal sana kurbân olayım çal!.. 
(...) 
Çal sevdiceğim çal beni sen, mest ü müdâm et!.. 
 

şekillerinde karşımıza çıkarken, Kanuni Hacı Ârif Bey tarafından karcığar makamında bestelenen “Şarkı” 
başlıklı şiirde ise; 
 

Çal sevdiceğim, çal güzelim, çal meleğim çal 
 
şeklinde ve yukarıdaki şiire çok benzer bir yapı ile karşımıza çıkar. 



 269 

(şiirimizde “muhrik”) onu “bir fetiş nesne haline getirir.” (2013: 36) Arzuya dair açılan bu 

gedik te şiirde görüleceği üzere özneyi “be-kâm” halinde tutar, yani anlamın kapalılığı 

arzuya tercih edilmiş, nesnesini “dolaysız keyif nesnesi” (2013: 77) haline getirmiş olur. 

 

İkinci kesitte, önceki şiirde olduğu gibi, öznenin “sevdiceği”ne “kurbân” olduğu görülür. Bu 

kurbân oluş yine çalmayla alakalı olsa da bu sefer çalınan udla ilgili yeni bilgiler de verilir. 

“Evc perdesi” ve “şehnaz” perdesi öznenin bu güzelden özellikle istediği iki perdedir. Eviç 

perdesi “Türk mûsikisinde portrenin sol anahtarına göre üstten birinci çizgisi üzerine yazılan 

bakiye diyezli fa notasının adıdır.” (Özkan, 1995: 521) Irak makamı dizisinin inici 

şekillerinden olan eviç (veya evc) makamı, seyrinin bu durumu ile “bin nağmeli mevce”nin 

“su’û” etmesi (=yükselme) arasında kurulan zıtlık; “yapısında hicaz ailesi makamlarının 

önemli yeri olan” (Özkan, 2010: 459) Şehnaz makamanın pestten zite doğru sıralamasında 

muhayyer ve gerdâniyeden önce gelen eviçle inişi arasında bağlantı sağlanmış olur. 

Böylelikle öznenin eviçten inerken şehnaz perdesine basmasını istemesi daha anlamlı hale 

gelir. Buradaki musiki yapısının verildiği ahengin “mest-i müdâm” ile yeni bir anlam alanı 

kurduğunu görmüş oluruz. Buna göre çalınan parçanın da hareketli olması “mutribe”den 

istenmektedir. 

 

Üçüncü kesit “çiçekler” ve “bülbül ile güzelin nağmeleri, dördüncü kesitte ise “hû hû”larla 

çocuğunu uyutan “mâder”in (=anne) sesiyle birleştirilir. Buradaki huzur “hazîn” ama “rûhu 

besle”yen bir unsurdur. Ancak bu hazin nağmeler öznenin kederlerden (=“ekdâr”) 

kurtulmasını sağlayan yegâne “nüvâzişler” olarak karşımıza çıkar. 

 

Şermin adlı çocuk şiirlerinin olduğu eserde “Keman” başlıklı şiir ses değeri ve göstergesi 

açısından önemli bir yere sahiptir. Yaşça büyük olan “baba” ve “nine”44 piyanoyu severken 

ailedeki çocuklar “keman”a ilgi duymaktadır. Buna göre ilginin temel sebebi de “tesir” 

olarak açıklanır. Buraya kadar rübabla ilgili tüm göstergelerde inlemenin, udun ise neşe ve 

huzur kaynağı sesinin bir göstergebirimcik olarak karşımıza çıktığını görmekteyiz. Ancak 

burada, yine telli bir çalgı olan keman; 

 

 

                                                             
44 Tevfik Fikret’in bu sözcüğü günümüzdeki “anne” sözcüğüne karşılık olarak kullandığı unutulmamalıdır. 



 270 

Bazı ağlar için için 

Bazı gülmekten kırılır 

(...) 

Boğuk bir dua nağmesi... 

 

dizelerinden de anlaşılacağı üzere her iki kutuptaki duygu durumunu da bünyesinde 

barındırabilmektedir. 

 

Şiirdeki bir diğer anahtar sözcük “meşk”tir. Öznenin “ağabeyi”nin iyi çaldığı kemanı 

kardeşine meşk ettirecek olması kemanın hangi kültür dünyasında algılandığını gösteren 

önemli bir kavramdır. Zira üzerinde çalışılan saz piyano olsaydı burada kullanılması gereken 

sözcük muhtemelen “talim” olacaktı. Meşk sözcüğü klâsik kültürümüzün güzel sanatlara 

bakan her şubesi için kullanılan bir terimdir. Ney çalışmalarından hat çalışmalarına kadar 

kullanılan “meşk” sözcüğünün şiirde kullanılmış olması “piyanodan anlamam” ifadesini de 

anlamlı hale getirmektedir. 

 

“Sevgili Hemşîreme” başlıklı şiirde ise “bahâr” sabahında ağaçların ruhunun terennümlerle 

uyanışı şiirin başlangıcında karşımıza çıkan tabiat ve ses unsuru olur. “Bülbüller”in “ferhân” 

(=sevinçli) ötüşleri hayatın karmaşası içinde ağaçları titretmektedir. “Terennüm” ve 

“bülbül” sözcüklerinin anlam alanına yaptığı olumlu katkı “birden” sözcüğüyle bitirilir: 

 

Birden etrâfı rikkat-engîz 

Bir nevha-i mâtem etti leb-rîz; 

Birden her ses kesildi medhûş. 

 

Ruhi atmosferin değişmesiyle birlikte sese dair kullanılan sözcükler de değişir: 

 

sakin  terennüm 

huzursuz  ses (medhûş) 

 

Daha evvel ifade edildiği gibi huzursuz bir ruh halinde ses ve seda sözcükleri kullanılmış, 

bunların anlam alanları ise bu duruma uygun sıfatlarla genişletilmeye çalışılmıştır. Şiirin bu 

~ 



 271 

bölümünden sonra mutlu bir şekilde öten bülbülün yerini “inle”yen bir “kumru” alır. 

Öznenin “kederli” ve “münkesir” (=kırılmış) olmasına yeten bu “ses” unsuruna ek olarak; 

 

Duydum yine bir sadâ-yı giryân 

 

dizesi karşımıza çıkar. Kederli bir şekilde yürüyen öznenin yolu (=“râh”) mezarlığa 

“uğramıştı”r. Duyduğu bu ses ise bu sefer ağlayan bir çocuğa aittir. Tabiattan alınan neşe 

dolu seslerin yine tabiata dair kederli sese ve oradan insana dair kedere ulaştığı bu şiirde bu 

üç ses arasındaki geçiş oldukça belirsiz ve temelsiz yapılmıştır. “Birden” ve “yine duydum” 

diyerek bağlanan üç bölüm uzam olarak da birbirine güçlü bir yapıyla bağlanamamıştır. 

Sadece sesin harekete geçirici bir unsur olmasıyla yetinilmiştir. Üstelik sonuncu bölümdeki 

harekete geçiriş sadece algıyla ilgilidir. 

  



 272 

 

 

3.7. Kadın ve Aşk 

 
Etme, Nesrîn, bana zehr etme, şu bir dem zevki! 

Nesrin 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde kadın, varlığı ve yokluğu bağlamında anlam bulan bir yapıda 

karşımıza çıkmaktadır. Bu varlık ve yokluk sözcüklerini ontik bir mesele olarak değil 

sanatkârın reel veya hayal âlemindeki kadının var oluşu veya yok oluşu anlamında görmek 

gerekir. Bu kadın ister beraberinde aşkı getiren bir sevgili veya eş olsun; isterse merhametin, 

sevginin görünür kılındığı anne, kız kardeş olsun hemen daima bu yapının bir unsuru olarak 

şiirde kendisine yer bulur. 

 

Homo Sapiens’den itibaren kadın ve erkek arasında biyolojik, psikolojik, sosyolojik vs. 

esaslı pek çok farkın bulunduğu bilinmektedir.45 Dinin, coğrafyanın, milletlerin yapılarına 

göre değişik haller alabilen bu farklılıklar her iki cinsin yalnız kendileri olarak birbirlerinden 

ayrılmalarını sağlamakla kalmaz; aynı zamanda dünyaya bakışı ve dünyayı anlamlandırmayı 

da farklı hale getirir. Dolayısıyla aynı kavrama her iki cinsin nasıl baktığını veya 

anlamlandırdığını görmek önemli bir göstergesel sorun olarak karşımıza çıkar. Öte yandan 

her iki insan türünün de birbirine nasıl baktığını, birbirini nasıl anlamlandırdığını da göz ardı 

etmeden meseleyi yorumlamak gerekmektedir. Nevzat Tarhan kadının “verici”, “yumuşak”, 

“sıcak” ve “yuvarlak” olmasına karşılık erkeğin ise “alıcı”, “köşeli”, “katı” ve “soğuk” 

olduğunu (Tarhan, 2005: 27) belirterek buradan hareketle “kadında beğenilme arzusu, 

erkekte güzelliği arama eğilimi” olduğunu (2005: 51) söyler. Dolayısıyla her iki cinsin aynı 

kavramı farklı şekillerde anlamlandırması da kaçınılmaz hale gelir. 

 

 

 

 

 

                                                             
45 Bu konuda daha geniş bilgi için bkz.: Reed, E. (1995). Kadının Evrimi: Anaerkil Klandan Ataerkil Aileye. 
(Çev.) Şemsa Yeğin. İstanbul: Payel. 



 273 

3.7.1. Sevgili ve Aşk Üzerine 

 

Bilindiği üzere Tevfik Fikret’in şiir evreninde ilk dönem şiirler klâsik Türk şiirinin 

tesirindedir. Bu tesir o dönemin son temsilcileri Şeyh Vasfi, Muallim Naci gibi isimlerdir ki 

Tevfik Fikret, bu iki isme yazdığı üç tahmis, bir tesdis ve beş nazire46; ayrıca yedi adet 

“gazel”47 başlıklı şiiri ile bu tesiri açıkça gösterir. Ancak form olarak gazeli, tahmisi vs. 

kullanmasına rağmen bahsettiğimiz şairlerden de farklı biçimler dener. Örneğin Tercümân-

ı Hakîkat’te çıkan ilk şiiri “Gazel” başlığını taşır. Bunun bir gösterge değeri olarak 

sevgiliden ve aşktan bahsedeceği açıktır. Öte yandan gazelin matla ve makta beyitlerinde 

aynı mısraı kullanarak daha ilk şiirinden itibaren biçim konusunda nasıl bir yenilik 

yapacağını göstermiş olur. 

 

Bu dönem şiirleri ile ilgili bir diğer husus Tevfik Fikret’in her ne kadar form olarak eskiyle 

yahut klâsik zevkle şiire başlamış gibi görünse de içerik düzeyde yeni imgeler daha ilk 

şiirinden itibaren varlığını hissettirmektedir. Örneğin Tevfik Fikret’in yine Tercümân-ı 

Hakîkat’te 10 Rebiülâhir 1301 tarihinde çıkan ve “Gazel” başlığını taşıyan ikinci şiiri 

“şemşîr”i (kılıç) kullanmasıyla klâsik zevke dair bir mazmunu almış olur. Öte yandan 

“hançer-i âşık-küş” (=âşık öldüren hançer) tamlaması yine klâsik zevke aittir. Ancak; 

 

Feyzi seyret hançer-i âşık-küşünde ol mehin 

Nûr iner her şeb mezâr-ı küşte-i şemşîrine 

 

beytinde “mezâr-ı küşte-i şemşîr” tamlamasıyla beraber yeniliği hangi yönde yapacağını 

açıklığa kavuşturmuş olur. “Kılıcın ölmüş mezarı” tamlaması ne klâsik şiirin ne de Tevfik 

Fikret’in etki alanında olduğu söylenen son dönem şairlerinde görülen bir durumdur. 

 

Yine ilk gazelinde “Belkıs” ve “taht” sözcükleriyle kurulan anlam alanı mazmun olarak 

eskidir. Ancak “bu aşktan” gönlünün “bin kez peşimân” olması yönüyle yenidir. Zira klâsik 

şiirde seven daima sevilenin eziyetlerine sabır gösterendir. Zaten asıl olan da aşktan çok, 

                                                             
46 Bu nazirelerden bir tanesi klâsik adlandırmanın dışında olarak “Güzelsin” başlığını taşır. 
47 Bu yedi şiirden bir tanesi “Bir Gazel”, diğeri ise “Karşı” başlığını taşır. Bkz.: Düşünce, Nüsha-i Mahsûsa, 
1334, s.124-125; Mirsad, 15 Ağustos 1307, s. 178-179. 



 274 

âşık tarafından çekilen bu derttir (Pala, 2007a: 316). Ancak Tevfik Fikret, pişmanlığını dile 

getirmekten çekinmez. 

 

Ancak aşağıda görüleceği üzere bu sözler biçim olarak orijinal olmakta, şairin şiir evreni 

içerisinde anlam alanı olarak herhangi bir karşılığı bulunmamaktadır. Onun klâsik şiiri “tarz-

ı atik” olarak nitelendirmesi ve sanatkârın anlatmak istediklerinde yetersiz kaldığını 

söylemesi Malûmât gazetesinde 25 Ağustos 1310 (6 Eylül 1894) tarihli şiirinde açıkça 

görülür. 

 

Anılmaz dâsitân-ı bülbül ü gül bahs-i ânında, 

 

mısraına “tarz-ı atik şiir ile tavsif-i cemâlin kâbil değildir, demek olacak!” dipnotunu düşerek 

ulaşmak istediği yere doğru bilinçli bir adım attığını göstermiş olur. 

 

Diğer taraftan aşağıda gösterileceği üzere kadının varlığı ve yokluğu ile “ışık” arasındaki 

ilişki bu ilk dönem şiirlerinde görülür. “Şeyh Vasfi’nin Bir Gazelini Tahmis”, “Hazret-i 

Muallim’in Bir Gazelini Tahmis” ve “Ey Şive-kâr! Gül!..” gibi şiirlerinde sıkça kullanılan 

 

San nazar-gâhımda Tûr-ı aşk etmiş incilâ 

(Hazret-i Muallimin Bir Gazelini Tahmis) 

 

Tecellî eylemez her tâlibe Tûr-ı muâllâsı 

(Muallimin Bir Gazelini Tahmis) 

 

Baktığım her yerde bir Tûr-ı terakkî parlıyor 

(Şeyh Vasfî’nin Bir Gazelini Tahmis) 

 

Eyler önümde Tûr-ı safâ ol dem incilâ; 

(Ey Şivekâr! Gül!..) 

 

“Tûr” mazmunu bu ışığın Tevfik Fikret şiirindeki ilk görüntüsü olarak belirir. Bilindiği üzere 

Hz. Musa, Hz. Allah’ı görmek istemiş ve bunun üzerine Allah’ın “Len Terânî” (sen beni 

göremezsin) hitabı gelmiştir. Hz. Musa’nın ısrarı üzerine Hz. Allah, Tûr dağına tecelli edince 



 275 

dağ parçalanmıştır (Onay, 2000: 335). Buradaki asıl vurgu’nun ışığa oluşu ile Tevfik 

Fikret’in bu mazmunu neden tercih ettiği anlaşılır ki Tevfik Fikret şiir evreninde bu 

mazmunu devam ettirmese de şiirinin sonuna kadar ışık imgesini devam ettirmiştir. 

 

“Zulmet”, “ışık”, “tecellâ” gibi sözcüklerle kurulan “Sevdâ mısın, Ümmîd misin, Neş’e 

misin Sen?” başlıklı şiir başlığından itibaren önemli bir gösterge değeri olarak karşımıza 

çıkar. “Tesâdüf”, “İkinci Tesâdüf” ve “Son Tesâdüf” şiirleri başta olmak üzere pek çok 

şiirinde karşımıza çıkacak olan yapı bu şiirin başlığında gösterilmiş olur. Özne önce sevdaya 

tutulacak, ardından bu sevda ümidi onu ümitlendirecek ve son olarak “Neşe/Hüzün” 

başlığında daha detaylı gösterildiği üzere ruhun neşesine sebep olacaktır. Öte yandan bu 

kavramların şiirde hangi sözcüklerle yerdeşlik oluşturduğunu da belirlemek gerekir: 

 

Ey hüsn-i mutarrâ! Beni teshîr ediyorsun; 

Bir neş’e gibi kalbime te’sîr ediyorsun; 

Ümmîd kadar rûhumu tesrîr ediyorsun; 

Sevdâ gibi vicdânımı tenvîr ediyorsun... 

 

Görüldüğü üzere Tevfik Fikret’in çokça kullandığı ışığa dair imgeler “sevdâ”ya, öznenin 

sevinmesi “ümmîd”e ve “neş’e” de doğrudan kalbe tesir eden bir yapıya kavuşmuş olur. 

Elbette burada sevgilinin varlığının öncelikli şart olduğu unutulmamalıdır. Bu yapı aşağıda 

görüleceği üzere Tevfik Fikret’in şiir evreninde değişmeyen bir yapı olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

 

Klâsik şiir zevkiyle oluşturulmuş şiirlerden olan “Bir Mektuptan” başlıklı küçük şiir “şiir 

parçaları” üst başlığıyla Mirsad gazetesinde yayımlanmış ancak yarım kalmış şiirlerdendir. 

Şiirin yarım oluşu bir yana “bana” ve “size” sözcükleriyle aşkın asli iki unsuru olan özne ve 

nesnenin aşk ortak paydasındaki rollerinin anlatılması yönüyle orijinaldir: 

 

Bana sizden gelen felâketler, 

Sevilir, çünkü aşka â’iddir. 

 

Size benden gelen şikâyetler, 

-Bakmayın sevdiğim- zevâ’iddir! 



 276 

 

Yukarıda bahsedilen kadın ve erkek cinsi arasındaki dünyayı algılayış tarzında farklılaşan 

anlamlandırma biçimi “Sühâ ve Pervîn” şiirinde kadın-erkek ilişkisi çerçevesinde en açık 

biçimde görünür kılınmıştır. Tabiata dair tasvirle ve nesir cümleleriyle başlayan şiirin bu 

bölümünde dikkati çeken ilk husus “sâkit” ve “râkit” sözcüklerinde ortaya çıkar. Tevfik 

Fikret, kadının varlığında, şiirinde ortaya çıkan huzuru tabiatın sessiz ve dingin haliyle eş 

görür. Bu şiirde de ilk kesitte ortaya çıkan yapı şöyle gösterilebilir: 

 

kadının varlığı 

  

huzursuzluk  huzur 

hüzün/keder  neşe 

kadının yokluğu 

 

Yukarıdaki şemanın izahı şiirin devamında kendiliğinden ortaya çıkar. “Sarı” saçları ve 

“mâî” gözleriyle şiire dâhil olan Sühâ, bu saç ve göz renginden ziyade şairde uyandırdığı 

intiba ile görülmelidir. Saçları “târümâr”, gözleri ise “ağlar gibi bakan” bu genç “alıp götürse 

bizi” diyerek “hayâl”e bakan yönüyle öne çıkar. 

 

Pervîn ise ilk olarak “esmer” ve “nermîn” güzelliğinin cazibesi ve zevke düşkün (=“meyyâl-

i huzûz”) vücuduyla okuyucuya sunulur. Sühâ’nın ağlar gibi bakan gözlerine karşın 

Pervîn’in bakışı “parlak”tır: 

 

erkek  ağlar gibi bakan göz     çîn-i iğfiâl 

kadın     parlak göz   mütebessim 

 

Erkek ve kadın arasında ortaya çıkmaya başlayan bu koşutluk ve yerdeşlik yapısı, yukarıda 

bahsettiğimiz bakış ve anlamlandırış farkıyla derinleşerek devam eder. Zira Pervîn, Sühâ’nın 

istek kipiyle çekimlenmiş hayalini “şâirâne” bulur. Aradaki bu farkı hisseden Sühâ, 

Pervîn’in “parmaklarının ucunu tutup öperek” ve daha da “sokularak” Pervîn’i de bu “zevk 

ü emel”in sema kadar hudutsuz oluşuna davet etmek ister. Burada dokunmaya dair işaretler 

önemlidir. Zira erkekteki duygusal hazlar “görüntü” ile gelirken kadında “dokunma” ile gelir 

Tabiat 

Uyumsuz 

Hırçın 

Tabiat 

Sakin 

Durgun  

~ ~ 



 277 

(Tarhan, 2005: 28). Sühâ üretken olan bu romantik hale Pervîn’i de dâhil etmek istemektedir. 

O halde yeni karşıtlık ve yerdeşlik; 

 

kadın gerçekçi    olgun 

erkek     hayalperest çocuk 

 

şeklinde belirecektir. “Çocuksunuz gerçek!” hitabı Sühâ ve Pervîn’in konuşmalarının da 

seyrini değiştirir. Bu değişim tabiatta da aksini hemen bulacaktır. “Bulutlar dağıl”ır, güneş 

parıldamaya başlar. Dolayısıyla Tevfik Fikret’in şiirindeki “hakikat” yapısı kendisini 

göstermiş olur. Bu hakikat, Sühâ’nın hayalperest kişiliğinin ortaya çıkardığı ve Pervîn’e 

hitap etmeyen bir durumdur. Zira “hayalperestler, sahip olmayı istemek ile sahip olmayı 

arzuladıkları şeye duydukları ihtiyaç arasındaki mesafeyi koruyamazlar. Her isteklerini 

ihtiyaç gibi düşünür ve buna inanırlar. Sınırlarını bilemezler. Aslında çocuksu bir ruh hâline 

sahiptirler.” (Tarhan, 2005: 69) 

 

Kadındaki bu gerçekçilik; kadının “mütebessim” ve neşeli karakteri, öte yandan erkeğin 

“melûl” ve “hüzün”lü hâliyle koşutluk kurar: 

 

kadın neşeli  gerçekçi 

erkek     melûl hayalperest 

 

Böylesine bir ilişkinin devamında “ayrılık” ortaya çıkacaktır. Rübâb-ı Şikeste’nin başında 

yer alan bu şiirden sonra, iki sevgili, Tevfik Fikret’in şiir evreninde bir daha birlikte yer 

almayacak ya ölmüş ya da uzakta olan görüntüsüyle anlam bulacaktır.48 Dolayısıyla kadının 

bakış açısı yerine biz daima sanatkârın bakış açısını bir gösterge değeri olarak görmek 

zorunda kalacağız.49 

 

“Nesrîn” şiirinde “çocukluk” daha ilk satırdan karşımıza çıkar. Bu kez çocukluğu yapan 

kadındır ve bundan “nâdim” olmuştur. Erkekle kadının yaptığı çocukluk şekillerinin anlam 

                                                             
48 Bu cümleye şairin yarım kalmış bir manzum tiyatro olan “Şiir Parçaları” adlı kalem tecrübesini dâhil 
etmemek gerekir kanaatindeyiz. Zira kompozisyon itibariyle de yarım kalan bu şiirin dâhil olduğu yapı, şiir 
evreni için yanlış sonuçlar doğuracaktır. 
49 “Girye-i Mâtem” şiiri ise bir kadının gözünden yazılmasına rağmen bu kadın, bir sevgiliye değil ölen anneye 
ağlar. 

~ ~ 

~ ~ 



 278 

alanı bir yana bu nadim oluş ilk şiirde hayale, ikinci şiirde ise hakikate dair bir pişmanlık 

olarak karşımıza çıkar. “Sühâ ve Pervîn”de erkeğin hayali çocukluk iken “Nesrin”de kadının 

“hakikat”i pişmanlık duyuran bir çocukluk haline gelir: 

 

 erkek  hayal 

 kadın  hakikat 

 

“Nedâmet”in “şekvâ”sını “muazzeb” bir şekilde çekse de âşığının kucağında (=“âgûş”) 

“zevk” almaktan geri durmayan Nesrin “ağlayama”manın “keder”ini daha fazla 

hissetmektedir. Hem “acı” çekip hem yapılan işe devam ediş “insan eylemlerinin ahlakı 

bedenin ahlakını bağlama”yıştan (Breton, 2015:96) ileri gelir. Ancak ahlak anlayışının bu 

durumu zayıflatması düşünülemez. Şiirdeki ağlamak isteme ise bununla ilgilidir. Ağlamak, 

kaybetme korkusu ile birlikte gelirken; tamamen kaybetmişlik ise ağlamanın kendisini de 

engellemektedir. 

 

Şiirde kadına ve onun bakış açısına dair bir başka önemli husus bir kadına yine başka bir 

kadının yardım etmesidir. “Örtülü, dilber” fakat kimsesiz kalmış “bir kız” yukarıdan beri 

hususiyetleri sıralanan Nesrin’e gelerek yardım ister. Kızı “reddetmey”en Nesrin, kıza 

yardım elini uzatır. Bu gelişme şiirdeki ışık unsurunu da yeniden değiştirir. Karanlık ve 

kasvetli olarak tasvir edilen ilk bölüme mukabil son bölümde “huzûr” ve “nûr” sözcükleri 

barındırdıkları imge değeri ile şiirin atmosferine olumlu yönde katkı yapar. 

 

Gayrimeşru ilişkinin varlığıyla “muazzeb” olan ve aynı yola girmesini engellediği bir kız ile 

bu durumunu ödünleyen bir kadının şiirini anlatan “Nesrin” şiirinden sonra “Tecdîd-i 

İzdivâc”ta bir ailenin dramı anlatılır. Birbirini tanımadan “evlen”en iki kişi “beş hafta 

geçmeden” sevdalarının “sukûta” geçmesiyle gönülleri “şitâ”ya dönmüştür: 

 

sevginin azalması ~ şita 

 

Kışa dönen bu yuva “bazen” bir “nevvâre-i heves”le “ısın”sa da “şevk-i muktebes” gerçek 

bir aşkın yerini tutmaz. Buradaki sözcüklerin cinselliğe vurgu yaptığı açıktır. Sanatkârın saf 

aşkla yerine getirilmeye çalışılan “şevk”in birbirini tutmayacağını söylediği bu satırlarda ilk 

adımın yanlış atılmış olmasının da hesaba katılması gerekir. Birbirini tanımadan seçilen ve 

~ Çocukluk ~ 



 279 

hayatın geri kalanını paylaşmaya çalışan eşlerde bir “haz” unsuru olan “cinsellik” dahi 

“nefret”i beraberinde getirebilir (Horney, 1998: 122). Dolayısıyla zaman zaman meydana 

gelen bu hadise de çiftlerin geçip giden günlerini düzeltmeye yetmez. 

 

Bu gidişi değiştirecek olan hadise kadının cinsel kimliğini değil “anne” kimliğini kullanması 

ile olur. 

 

Kaç hafta geçti bilmiyorum, bir seher yine 

Gösterdi zevce oğlunu hiddetli sevcine: 

- Bak, yavrumuz!.. O dem kadının doldu gözleri, 

Zevcin de hande-rîz-i gurûr oldu gözleri; 

Pîşinde ettiler beşiğin gark-ı ibtihâc, 

Bir bûse-i medîd ile tecdîd-i izdivâc. 

 

Şiire başlığını veren bu satırlar kadının, önceki iki şiirde çıkmayan anne kimliği ile ortaya 

çıkışını ve bu çıkışın bir yuvayı kurtarmasını göstermesi bakımından önemlidir. Bir önceki 

şiirde garip bir kıza yardım ederek sezdirilen bu hal, “Tecdîd-i İzdivâc” şiirinde açıkça 

gösterilmiş olur. O halde kadının olumlanması 

 

kadın ~ anne 

 

şeklinde gösterilebilir. Önceki şiirde olumsuzlanan halin hangi yerdeşliği içerdiği zaten 

gösterilmiştir. Buradaki annelik eşe hatırlatılan bir çocuktur. 

 

“Aşk u Firâk”, sone formunda ve birbirini takip eden iki adet şiir şeklinde bir yapıyla 

yazılmıştır. Birinci sone tabiata dair manzarayı tasvir eder. Özne, ilk sonenin son üçlüğünde 

aydınlık, “sükûn” içinde, “yeşil” bir ağaçlığın tasvirinden sonra, konuşan iki sevgiliyi 

uzaktan görür. Bu görüntü onda bir an’ın “tahattur”una sebep olur. “Sühâ ve Pervîn” 

şiirinden farklı olarak buradaki iki sevgili, özneye dair bir durum değil sadece hatırlamaya 

vesiledir. Tevfik Fikret’in şiir evreninde hatırlama daima tabiatın tasviri ile gelir ve mahiyeti 

bu tasvirde bulunan aydınlık veya karamsarlık gibi ışığa dair imgelerle önceden okuyucuya 

sezdirilir. İki ayrı soneden oluşan bu şiirde de ilk bölümdeki tasvir, ikinci sonede 

anlatılacaklara bir zemin oluşturmaktan ibarettir. 



 280 

 

İkinci bölümde hatırlanan aslında sevgilinin kendisi değil ona ait olan güzellik unsurlarıdır. 

“Dağınık” olan “lepiska” saçları, “baygın” bakışı ve “teessür nedir” bilmeyen duruşuyla 

sevgilinin kendisinin de önüne geçen bu unsurlar şiirin merkezine oturur. Hayalde olan bu 

olumlama “firâk”la son bulan aşkın düşünülmesini engeller. Özne ayrılığı düşünmeyerek bir 

kez daha sevgiliyi değil onun hayalindeki güzelliği tercih etmiş olur ki ilk sonenin “aydınlık” 

yapısı bu ifade şeklini zaten önceden imler. 

 

“Zerrişte” şiirinde ise şiir boyunca bir “kedi”ye dair anlatılan aşkın, son bölümde ironik bir 

üslubun parçası olduğu; kedinin tırnakları ile sevgilinin yaralayıcılığının birleştiği görülür. 

Buradaki “sevgi” aşk ile nitelendirildiğine göre öznenin aşk hususunda “yara”lanışı 

gündeme getirilmiş olur: 

 

Hep tırmalanır, tırmalanır, tırmalanırdım!.. 

... 

Hepsinde bu tırnakları, hepsinde bu hâli, 

Hepsinde bu hırçın kedi sîmâsını gördüm... 

Bir ömr-i cahîmin bütün ezvâkını sürdüm! 

 

Yukarıdaki alıntıdan anlaşılacağı üzere; 

 

aşk ~ acı 

 

yerdeşliği şiirin merkezine yerleştirilmiş durumdadır. “Cahîm” ve “ezvâk” sözcükleri 

arasında tezada dayanan ironi dost/düşman görüntüsüne de vurgu yapmış olur. 

 

Şiirde “kedi” üzerinden sevgili karşısında âşığın aldığı hal dikkatlere sunulur. Bu sözcükler 

birer gösterge değeri olarak okunduğunda “tırnaklan”manın sebepleri daha doğru 

anlaşılacaktır. Sevgilisinin karşısında “şefkat”, “tahammül”, “müteellim”, “meshûr”, “âciz”, 

“kâni” olan âşık, Erich Fromm’un “sevginin yozlaşması” başlığında anlattığı ve “büyük aşk” 

şeklinde ifade edilen “putlaştırıcı sevgi”nin işaretlerini sergilemiş olur. Bu sevgi türünde âşık 

“kendini tüm güçlerinden yoksun bırakır, sevdiği kişide kendisini bulacağı yerde onda 

kendini yitirir. Hiçbir put kendisine tapan kişiye kendinden beklenenleri veremeyeceği için 



 281 

geçen zamanla birlikte düş kırıklıkları başlar.” (Fromm, 2003: 92) Tevfik Fikret’in klâsik 

şiir estetiğine uygun yazdığı ilk dönem şiirlerinde sıkça görülen bu “put”laştırıcı hal böylece 

gösterilmiş olur. 

 

“İlelebed” şiiri aşk ve sonsuzluk fikrinin hayal ve hakikat bağlamında ele alındığı, kadına ve 

aşka dair bir başka halin irdelendiği şiirdir. Şüphesiz “her aşk peşinde bir ezeliyet fikrini 

taşır.” (Tanpınar, 2005: 132) Dolayısıyla “pîş”inde de bir sonsuzluk fikrini barındırır. 

Ezelden ebede giden bu yolculukta hayata ve hayale dair bir cennet Tevfik Fikret’te yine 

ışığa dair bir imgeyle gelir: 

 

Tasavvur-ı ebediyyet hayât ü sevdâda, 

Bu bir hayâl idi, lakîn hayâl-i diberdi; 

Evet bu rü’yâda 

Cinânı görmeğe benzerdi, rûh percerdi! 

 

Sanatkârın şiir evrenine dair bir başka ipucu bu şiirde görünür kılınmıştır. Tevfik Fikret, 

geçmişe dair kurduğu hayallerde daima neşeli, aydınlık iken şimdiye dair hakikatte mutsuz 

ve karamsardır. Yukarıdaki alıntıda ışığa koşut olarak ayrılığa dair olan diğer satırlarda 

“leyâl” söz konusu olur. Öte yandan aşktaki karşıtlık şöyle belirmiş olur: 

 

 hayat   zail 

 hayal ebedi 

 

“Perrân ü münevver” sözcükleriyle yapıyı devam ettiren “Baharda” şiiri “ebed” kavramına 

katkıda bulunmuş olur. Işığa dair bu iki sözcükle şiire başlayışı, devamındaki yapı hakkında 

bilgiyi de önceden okuyucuya sunar. Tabiatta (=“kır”) sevgili ile dolaşmak isteyen öznenin 

aşka ve kadına dair hayali şu dizelerde sunulur: 

 

Gel toplayalım gel 

Ben mısra-ı berceste, sen ezhâr-ı mutarra 

 

Başta anlattığımız üzere kadın ve erkeğe dair iki farklı duyarlılık bu mısralarda ortaya çıkar. 

Erkek güzelliğin peşinde iken kadın görünür kılınmanın peşinde olarak düşünülmüştür: 

~ Aşk ~ 



 282 

 

kadın  görünür olan 

erkek  güzelliği arayan 

 

Bu gösterge şiirin devamında gösterenini bir kez daha kullanır: 

 

Sen şi’r-i mücessem 

Ben şâir-i mülhem 

 

“Mücessem” sözcüğü bahsettiğimiz görünür kılınmayı, “mülhem” sözcüğü ise güzelliği 

aramayı gösteren bir yapı olarak okunabilir. 

 

Sevgilinin yokluğunun düşünsel planda “hayâl” edildiği “Sen Olmasan...” şiiri tabiatla 

kadının yokluğu arasındaki ilişkiyle gösterenini bulan göstergeleri içermektedir. Sevgilinin 

yokluğu beraberinde “zulmet”, “leyl-i serd”, “soğuk”, “muzdarib” sözcüklerinin çağrışım 

değerlerini getirir. O zaman sevgilinin varlığı da bu kavramların zıddını imleyecektir. 

 

sevgilinin varlığı zulmet + leyl + soğuk + muzdarib 

sevgilinin yokluğu aydınlık + gündüz + sıcak + neşeli 

 

“Sühâ ve Pervîn” şiirinde Pervî’in Sühâ için söylediği “şâirâne”, “hülyâ”, “çocuk” sözcükleri 

ile Sühâ’nın “-sa” kipiyle çekimleyerek bahsettiği hayal, şiirde iki sevgilinin varlığında 

yarım kalmış bir yapı göstermekteydi. Sadece bir dize ile başlayan ve Pervîn tarafından 

devamına izin verilmeyen bu hayaller Pervîn’in yokluğunda “Ömr-i Muhayyel”50 şiirinde 

ortaya çıkar. “Gülbünler içinde” ve bir “göl” kenarında “hayâl” edilen bu muhayyel ömür 

tabiatın “vecd-âver” görüntüsünün yanı sıra “Baharda” şiirinde belirtilen “şiir”i de yanına 

alarak tabloyu tamamlar. Öte yandan seven, sevilen ve şiir üçlüsü “hakikat”ten uzak olarak 

anlamlandırılır. Yukarıda hakikatin hangi tabiat tablosuyla ve hangi anlam alanıyla geldiği 

gösterilmiştir. Özne bu yapıdan hareketle “sukut”a uğramamak için “bir kelebeğin” veya 

“bir dalgacığın” ömrü kadar kısa da sürse hakikati dışlayan bir anlatım tercih etmektedir. 

 

                                                             
50 Bu bölümde şiirin yalnızca “kadın ve aşk” başlığı içerisindeki göstergeleri değerlendirildiğinden şiirin diğer 
iletileri göz ardı edilmektedir. Şiirin detaylı olarak incelendiği bölüm için bkz. “4.3. Ömr-i Muhayyel” 

~ 

~ 



 283 

Bahsedilen bu üçlü yapıdaki şiirin varlığının niçin zorunlu olduğu “Subh-ı Bahârân” şiirinde 

anlatılmaktadır. “Semâvâta” giden “rûhun” anlatıldığı şiirde neşenin kedere, aydınlığın 

karanlığa (=“zalâm”) dönüşmesi anlatılır. Ayrıca sanatkârın şairliğinin bu “dilber çocuk”la 

meydana geldiği, “onun ifâza-i şevkiyle şair ol”duğunu söylenir. O halde seven ve sevilenin 

(özne ve nesne) varlığı şiir ortak paydasında varlık ve anlam bulmaktadır: 

 

sevgi ~ şiir 

 

Şair aynı yapıyı “Eş’âr-ı Muhabbetten” başlıklı şiirinde de sunar. Burada muhabbetin 

(=sevgi) “eş’ar”a olan etkisi şiir boyunca değerlendirilir ki yukarıdan beri söylediklerimiz 

burada tam bir kompozisyon dâhilinde sunulmuş olur. Şiirin yazılış tarihi dikkate alındığında 

bu şiir Tevfik Fikret’in şiir evreninde daha sonra kadına ve aşka dair söylenecekler hakkında 

ipuçlarını içermektedir: 

 

“Ooh” ve “gel” sözcükleri kullanılarak arzuya dair göstergeleri okuyucuya sunan “Leyl-i 

Vedâ” şiiri iki sevgilinin “belki de son” aşk geceleri olduğu varsayımına dayanır. Hayatın 

bilinmezliğinde her geceyi son geceymiş gibi yaşama fikrini merkeze alan bu şiir sevgilinin 

varlığında, onun yokluğunda yaşanacak acıları önceden “tazmin” etmek ister. “Koyun” ve 

“sîne” sözcükleri tabiata has unsurlarla birleştirilerek sevgiliye dair istekleri gösterir: 

 

Ooh, bak dalgaların cezbe-i sâfiyetine; 

Sanki bir hamle-i sevdâya açık bir sîne. 

 

Alıntıda geçen “hamle” sözcüğünün nasıl anlaşılması gerektiği “ooh” ile başlayan ve “gel” 

emir kipiyle devam eden başka bir ikilikte şöyle gösterilir: 

 

Ooh, gel gel, bu hafâ-gâha beraber gidelim; 

Orda sensiz geçecek günleri tazmîn edelim. 

 

“Hafâ-gâh” ibaresi ile birlikte öznenin “tazmîn”ini hangi yoldan yapacağı da anlaşılmış olur. 

Bu ibare “Ömr-i Muhayyel” şiirinde niçin yalnız üç şeyden başka bir şeyin istenmediğini de 

açıklamış olur. Öte yandan “hayâl”e ilişkin unsurların bu şiirde de aynen devam ettiği 



 284 

düşünüldüğünde reel aşk tecrübesinden ziyade hayâle dair arzuların daha geniş bir yer 

tutmakta olduğu anlaşılır. 

 

Tevfik Fikret’in Rübâb-ı Şikeste’deki şiirleri tanzim ederken bir gösterge değeri olarak 

belirli temalara dikkat ettiği ve şiirleri öncelikle buna göre bir araya getirdiği görülür. “Ömr-

i Muhayyel” ile devamında sıralanan “Krizantem”, “Leyl-i Vedâ”, “Bir Hicrân-ı 

Muvakkatten Sonra” ve “Şekvâ-yı Firâk” gibi şiirlerin arka arkaya gelmesi bir tesadüften 

değil sanatkârın sevgiliye ve onun yokluğuna dair halleri arka arkaya görünür kılmak 

endişesinden ileri gelmektedir. “Leyl-i Vedâ”da sevgilinin olmaması ihtimaline karşı 

varlığında yapılmak istenenler sıralanmışken “Şekvâ-yı Firâk” şiirinde bu yokluk halinin 

hissettirdikleri anlatılır. Şiirin başlığındaki “şekvâ” kelimesi bu yerdeşliğin hangi yönde 

anlam bulacağını gösterir. 

 

Arzudaki şiddet (=“iştiyâk”) özneyi rahatsız etmiş olduğundan bir “kurtulma” çabası olarak 

“iftirâka” katlanan özne daha büyük “ızdırabı tat”maya başlar. Bu ızdırabın kaynağı 

“bütünlüğ”ün bozulmuş olmasındandır (Fromm, 2003: 57). Kendisini sevgili ile “bir” hale 

getirmiş olan özne sevgilisini, yukarıda açıklamaya çalıştığımız putlaştırıcı bir sevgiyle 

sevmeye başladığında, bundan rahatsız olarak ayrılığı tercih etmiştir. Ancak bu sefer ayrılık 

bütünlüğü bozmuş ve bu da öznenin kendisini “bî-çâre” hissetmesine sebep olmuştur. “Sen 

Olmasan...” şiirinde ve burada da aynen geçen “onsuz yaşayama”ma ifadesi bu çaresizliğe 

vurgu yapar: 

 

ayrılık ~ yarımlık ~ çaresizlik 

 

Özne çaresizliğini gidermenin yolunu “Firâk u Telâkî” şiirinde bulur. İki sevgiliyi ayıran 

ölüm olduğuna göre o zaman sevenin ölümü tekrardan kavuşma anlamına gelecektir. Burada 

sevgili ile kavuşmanın hayali önceki şiirlerde görülmemiş bir benzetme ile okuyucuya 

sunulur. Sevgilinin sunacağı neşeyi; 

 

Bir mu’tekif-i harîse Rabbi 

Bahş eylese arşı cennetiyle! 

 

yine veremeyeceği söylenir. 



 285 

 

“Dinle, Rûhum...” başlıklı şiirde sevgiliye dair üç hususiyete öznenin kendisine doğru bir 

seslenişi olan “dinle, rûhum” söz grubuyla dikkat çekilir. Burada ayırdına varılan ilk husus 

öznenin de bu sayılacak olanlara karşı agâh olması arzusudur. Üstelik bilinmesi veya 

duyulması gerekeni algılayacak olan beden değil “rûh”tur. Öznenin maddeden çok mânâ 

cephesinde olacağını imlediği bu hususiyetlere karşı kendisine dahi emir vermesi hem 

önemine vurgu yapmak hem de hatırdan çıkarılmamaya karşı bir kaygı iledir. 

 

İlk bölümde sese ait unsurlar “güzellik” paydasında birleşebilecek tarzdadır. Ağlayışında bir 

“sadâ-yı şegâf” olan (=“sevgi çığlığı”) nesnede dikkat çeken ve duyulması istenen “rûh-ı 

giryân”dır. Ağlayan ruh, ikinci bölümde ortaya çıkan aşk (=“garâm”) ile birlikte “rûh-ı 

nâlân” haline gelir. Yine aynı emir kipiyle ruha seslenildiğine göre o zaman ilk bölümde 

sevgilinin kendisi yani varlığı; ikinci bölümde ise aşkın ortaya çıkaracağı “inle”me ruh 

tarafından bilinmelidir. Üçüncü ve son bölümde ise sevgilinin yokluğunda beliren ayrılık 

(=“hicrân) kendisini gösterir. O zaman artık aşkta “nevmîd” oluş gerçekleşmiş demektir. Bu 

ümitsizlik ise şiirde “rûh-ı uryân” olarak nitelendirilir ve bunun duyulması istenir. 

 

Aşkın ümitsizliğe düşüşü ile ruhun çıplak kalması aynı kesit içinde ilişkilendirildiğine göre 

özne ontolojik olarak varlığını ve mutlak emniyet alanını bu aşk ile sağlamış demektir. Onun 

ortadan kalkışı varlığın temelini sağlayan rûhun çıplak, yani savunmasız kalması anlamına 

gelir. Yukarıda belirtildiği üzere onun yokluğunda bölünmüş olan benliğini tamamlamaya 

çalışan özne burada ruhun yalnızlığını sevgili ile gidermiş ve aynı zamanda kendisini güvenli 

bir sığınakta korumuş olur. Bir sevgilide bütünleşme aynı zamanda “varoluşsal yalıtım”dan 

insanı koruyan bir edim içerir (Yalom, 2001: 598). Yalom’a göre “insanın kendisi ve başka 

biri arasındaki kapatılamayan uçuruma gönderme yap”an bu yalıtım (2001: 560) öznenin 

uzun süre katlanamayacağı bir durumdur. Bu durumdan kurtulmanın yollarından biri de 

kendi benliğini bir başkasının benliği ile bütünlemekten geçer ki Tevfik Fikret’in şiirindeki 

temel endişe de buradan kaynaklanır. Bütünlenme meydana geldiğinde denizin 

“durgun”laşması, havanın “aydınlan”ması gibi kavramlar hep bu anlam alanına gönderme 

yapan göstergeler olarak karşımıza çıkar. 

 

“Dinle, Rûhum...” şiirindeki üç kesitle beraber Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki kadına ve 

aşka dair bütünlüklü yapı bir araya getirilmiş olur. Buna göre öznenenin yanında sevgilisi 



 286 

varsa neşe, yoksa kederli hal ve eğer bir daha olma imkânı da yoksa inleyen bir ruh hali söz 

konusu olur ki bu durum hemen her şiirde parça parça veya bütün halinde kendini gösterir. 

 

“Bisiklet” şiirindeki nesne kendi fenomenolojik görüntüsüyle değil onu kullananın kendisine 

verdiği anlam yüküyle karşımıza çıkar. Adeta “uçup gitmek” deyimi bisiklete dair 

kullanılmasa nesneye dair tek sözün edilmeyeceği şiirde “lezzet” ve “neş’e”nin kaynağı 

“taze kadın”dır. Aynı yapı “Salıncakta” şiiri ile karşımıza çıkar. Burada da salıncak üzerine 

ayağıyla basan kadından “mes’ûd”, etraftaki ağaçlar ve çiçekler kadının eteğiyle 

“raksân”dır. O halde kadın Tevfik Fikret’in şiir evreninde varlığıyla; 

 

kadın ~ neşe + lezzet + aydınlık 

 

yerdeşliklerini içerir. 

 

“Tesâdüf” şiirinde ilk karşılaşmaya dair bir an, şiirin merkezine alınır. Özne gördüğü “çehre” 

ile birdenbire “titrer” ve bu titreme ile gelenlerin sebeplerini keşfetmeye çalışır. “Bu yüz”ü 

bir daha görme imkânı olmadığı için hakikat âlemindeki başlangıç “hayâl” âleminde devam 

ettirilir. 

 

Bu yüz hayâlime -gittikçe- hiç yabancı değil; 

 

Sürekli düşünmenin göstergesi olan “gittikçe” sözcüğü ile birlikte kullanılan yabancı 

olmayış Glenn D. Wilson ve Chris McLaugh’in John Money’den aktardığı “aşk haritası” 

kavramına denk düşer. Yaşamın erken dönemlerinde oluşturan bu haritaya çok yakın bir 

görüntü ile karşılaşıldığında vücutta meydana gelen “hem fiziksel hem de duygusal” 

değişiklikler şöyle sıralanır: “Kalp atışlarınız hızlanır, kan basıncınız yükselir, daha sık nefes 

alıp vermeye başlarsınız, cildiniz kızarır ve avuçlarınız terler.” (Wilson&McLoughlin, 2002: 

71) Tevfik Fikret’in şiirde kullandığı “Niçin? Niçin?.. Bu Niçin?” şeklinde arka arkaya 

sıralanan sorular, “pür-halecan”, “titre”mek gibi sözcükler böylelikle gönderge değerlerini 

açığa çıkarmış olur. 

 

Niçin o çehreyi görmekle titredim birden, 

O dîdelerde niçin gizli bir nigâh aradım? 



 287 

Değil garâm-ı heves-perverâne mu’tâdım, 

Niçin o gözlere dikkatle baktım öyle iken?.. 

 

Buradan da anlaşılacağı üzere üst söylemde aşkın “sosyolojik trajedisi”nden bahsediliyor 

gibi görünse de aslında aşkın “metafizik trajedi”sinden (Moscolo, 2012: 13) 

bahsedilmektedir. Sürekli olarak sevgiliyi geçmişte hatırlayarak mutlu olma, şimdi ise bu 

hayale daha fazla dalma ve an’ı kaçırma aşkın kendi yapısı içindeki çelişkiden başka bir şey 

değildir. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde ister sevgili ister anne, isterse herhangi bir kadın olsun 

çirkinliği ve olumsuz yönüyle şiire dâhil tek kadın “Rakîbe”51 şiirindedir. Ancak burada 

çirkinlik kavramı tek başına bir gösterge değeri olarak değil güzel kavramının yanında anlam 

alanı genişletilerek verilir. Öznenin sübjektif tercihinden ziyade zıddıyla verilerek etki 

alanının genişletilmeye çalışıldığı düşünülebilir. Tevfik Fikret’in şiirlerinde biçim 

yönündeki simetri çoğu zaman anlama da nüfuz eder. “Rakîbe” başlıklı sonenin de ilk iki 

dörtlüğü sırasıyla güzel ve çirkin bir kadına; son iki üçlüğü de yine aynı sırayla aynı 

unsurlara ayrılmıştır. 

 

Güzel ve çirkin diye adlandırılan bölümlerde güzelliğin ve çirkinliğin (=“gılzet”) varlığı 

değil hangi göstergelerle birlikte bir gönderge değerine ulaştığı önemlidir: 

 

Birinde hüsn-i tabî’î şafak-nisâr-ı gurûr, 

Bedîa-zâr-ı tecellîsi nûr-ı îcâdın; 

Lâtîf-i lükneti bir tıfl-ı hande-mu’tâdın 

Verir lisânına pek tatlı bir edâ-yı vakûr. 

 

Birinde eski bir âlüfte hâlidir manzûr, 

Durur sevâd-ı cebîninde köhne bir yâdın; 

Fasîh-i gılzatı bir suhre-kâr-ı üstâdın 

Olur dehân-ı kadîdinde nükte-zâr-ı zuhûr. 

 

                                                             
51 “Çirkin” başlıklı sone, nazım biçiminin göstergesinin aksine olarak olumsuzlanan bir anlam alanı olarak 
karşımıza çıkar. Ancak buradaki çirkinliği doğrudan bir kadına izafe edebileceğimiz bir gösterge yoktur. 



 288 

Görüldüğü üzere şiirdeki simetri yalnız biçim ve tematik düzeyde değil kullanılan 

tamlamalara kadar uzanır. İlk dörtlükte kullanılan altı tamlamaya koşut ikinci dörtlükte de 

altı tamlama vardır. Her bölümde tamlamalardan yalnızca birer tanesi alışılmış bağdaştırma 

(hüsn-i tabî’i, âlüfte hâl) iken diğer beşer tanesi alışılmamış bağdaştırma örneğidir. 

 

“Vakûr” edalı “güzel çocuk”un “bedîa-zâr” hallerine mukabil “fertute” bir “karı”nın 

koşutluk kurduğu şiirde asıl söylenmek istenen sonenin son bölümünde net bir şekilde ortaya 

çıkar: 

 

Nasıl rekâbet eder gölge nûr-ı lâhûte? 

 

Aydınlık ve karanlığa dair yukarıda söylediklerimizle beraber düşünüldüğünde şairin şiir 

evrenindeki yapı tekrardan ortaya çıkmış, öte yanda şiir evrenindeki kadının yapısı da 

böylelikle tamamlanmış olur. 

 

Aşkın nesnesi olan kadının değil de nesneyle özneyi bir arada tutacak olan “âşiyân-ı aşk”ın 

(=aşk yuvası) anlatıldığı şiir “Nakş-ı Nâzenîn” başlığını taşır. “Çamlar” arasında yarı 

görünen, “zılâl”in sinesinde süs ve “hayâl” köşkünde bir saray (=“serâçe”) olan bu yuva, 

koynunda “zamân-ı aşk”ın geçirildiği bir mekân olarak karşımıza çıkar. “Sehâib-i keder”in 

“gölge”sinin bu “yuva”ya değmemesinin sebebi elbette anlam alanını aşk ile 

doldurmasından ileri gelir. 

 

Şiirdeki tüm fiil ve ek-fiil çekimlerinin geçmiş zamanda olması (köşk idi, periydi, olmazdım, 

eylerdi, konardı, düşmezdi) bu mekânın hatırlama ile ortaya çıktığını/okuyucuya 

sunulduğunu gösterir. “Âşiyân”ın (kuş yuvası) Tevfik Fikret’in şiir evreninde oldukça büyük 

bir yer tuttuğu bilinen bir gerçektir. Bu şiirde “aşk” ile anlam bulması ise ayrı bir önem arz 

eder. Gaston Bachelard, Mekânın Poetikası’nda edebi eserde “yuva hayali”nin “fazla 

çocukça” olduğunu (2014: 126) belirtir. Bu ifade başta işaret edilen “Sühâ ve Pervîn” 

şiirindeki “şairâne hülyânız” ve “çocuksunuz” sözcükleriyle birleştirildiğinde Tevfik 

Fikret’in şiir evreni için önemli bir gösterge çözümlenmiş olur. Bu yapıda ortaya çıkan 

“kozmik güven” duygusuyla ilgili olarak Bachelard şunları söyler: 

 



 289 

“Kuşun içinde, dünyaya güven duyma duygusu olmasaydı, yuva yapar 

mıydı hiç? Eğer bu çağrıyı duyuyorsak, eğer eğreti bir barınak olan kuş 

yuvasını (kuşkusuz paradoksal olarak ama hayal gücünün atılımı içinde) 

mutlak bir sığınağa dönüştürüyorsak, düşsel evin kaynaklarına geri 

dönüyoruz demektir. Düşselliğin gücü içinde kavradığımız evimiz, 

dünyadaki bir kuş yuvasıdır.” (Bachelard, 2014: 136) 

 

Görüldüğü üzere Tevfik Fikret’in düş gücünde kavradığı yuva aşk ile geçmiş zamandadır. 

Şair, sığınağını daima geçmişte bulur ve orada huzurlu bir şekilde yaşamayı tercih eder. 

 

Hatırlama ile gelen başka bir şiir “Bir Sabâh İdi...” başlığını taşır. Bundan önceki şiirlerde 

olduğu gibi bir an’ın anlatıldığı şiirde iki sevgilinin deniz kenarındaki gezintileri hatırlanır. 

 

Senin letâfetin benim muhabbetim kadar güzel: 

Bir yanda pembe bir deniz, o yanda mâî bir sehâb. 

 

Tevfik Fikret’in çok az şiiri müstesna, şiirlerindeki atmosfer bir fotoğraf makinesinin veya 

bir tablonun üzerine düşen görüntünün anlatılmasına dayanır.52 Bu şiirde de sevgili ile 

yapılan bir gezintideki intiba tabiat unsurlarıyla birlikte verilmiştir. Yukarıda anlatılan mavi 

bulut ve pembe deniz bu tablonun empresyonist yönüne vurgu yapar. “Âb u tâb” (=parıltı) 

içinde olan mükevvenat hemen daima şairin hayal dünyasına birer “nümûde” olmak için 

yerleştirilmiş unsurlardır. Elbette bunun sebebi “vuslat”ın, şiirin merkezine konulmuş 

olmasından ileri gelir. Bu yapı ilk karşılaşmaya dair yukarıda belirttiğimiz şiirin yapısını da 

içine alarak “Bir Subh-ı Safâ İdi” şiirinde de görülür. Şiirlerin yazılış tarihleri dikkate 

alındığında sanatkâr bu şiirde ele aldığı konuyu ikiye ayırarak yeniden işlemiştir. 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde hiçbir hayal, dolayısıyla hiçbir birliktelik uzun sürmez. Yukarıdaki 

şiirin de huzur ve “sükûn”u o şiirin içinde olmasa bile hemen arkasından gelen “Ayrılmam” 

şiiriyle bozulacaktır. Şair her hayalin ardından mutlaka o hayale ket vuracak bir duruma 

girer. Bu durum her bölümü “ayrılmam” redifiyle biten şiirin merkezine yerleşir. 

 

                                                             
52 Bu konuda daha geniş bilgi için bkz.: “3.2. Tabiat ve Tablo” 



 290 

“Senin Yerinde” başlıklı şiir ise öznenin, sevgilinin yerine kendisini koyduğunda âşıkına 

neler yapacağını örnekleyen bir şiirdir. Burada Tevfik Fikret’in şiir evreni boyunca şikâyet 

ettiği tüm unsurları sevgiliye nasihat olarak tekrar sunduğu görülür: 

 

Bütün gönülleri meshûr-ı iştiyâkım eder, 

Ve bî-sebeb muğber, 

Uzaklaşırdım... O bî-çâre kalpler o zaman 

 

Muhabbetimle, firâkımla mübtehil, nâlân 

Sönüp giderlerken 

Durur gülerdim uzaktan, semâ-yı hüsnümden. 

 

Daha da uzatılabilecek olan bu alıntıda aslında dikkat edilmesi gereken husus; bölümün 

başında söylediğimiz üzere Tevfik Fikret’in şiir evreninde kadının gözüyle anlatılan satırlara 

yalnızca iki şiirde karşılaşıyor oluşumuzdan kaynaklanan bir durumdur. Tevfik Fikret’in 

sevgiliye izafe ederek söylediği unsurların aslında yine kendi zihninin muhayyel unsurları 

olduğu bu şiirdeki yapıyla ortaya çıkmış olur. 

 

Sanatkârın klâsik şiirin estetik ve aşk anlayışıyla yazdığı “Anlaşılmasın” şiiri de yine “Senin 

Yerinde” başlıklı şiirde söylenenlere yerdeş bir yapı arz eder. “Hayal”, “hülya” gibi 

sözcüklerle örülen şiirin merkezinde gizlilik yer alır. “Sühâ ve Pervîn” şiirinden buraya 

kadar gördüğümüz tüm şiirlerde çamların arası, yarı görünen bir köşk, bir aşk yuvası veya 

muhayyel bir mekân ön plana çıkar ve özne daima nesne ile yalnız kalmak ister. Bu yapının 

bütünlendiği şiirde de sevgiliye dair tüm hallerin ve sözlerin başkası tarafından 

anlaşılmasının istenmediği tekrar vurgulanmış olur. Öte yandan sevginin gerçekliği ile 

mekânın hayali oluşu ile bir anlam birliği de kurulmuştur. Zira Ortega Gasset’in de belirttiği 

üzere gerçek sevginin en büyük belirtisi “yer birliğinin sağladığından daha derin bir bağlılık 

ve içtenlikle yakın olmak”tır (2014: 25). Sanatkârın mekânlarının daima zihinde 

belirginleşmesi bu yüzdendir. 

 

“Âh, Bilsen Ne Âfet Olmuşsun!” başlıklı şiir Tevfik Fikret’in şiirinde sevgilinin dış 

görünüşü ile en çok ortaya çıktığı şiir olma özelliğini taşır. Başlıkta ve her beşliğin sonundaki 

sözcükte yardımcı fiil çekiminden anlaşıldığına göre bir süre görülmedikten sonra 



 291 

karşılaşılan ve “sevdiğim!” şeklinde hitap edilen nesne iki görüş arasındaki zaman farkında 

öznenin “hayret”le karşılayacağı kadar büyük bir değişim getirmiştir. 

 

Üç beşlikten oluşan şiirin her beşliğinin sonunda kafiye unsuru olarak kullanılan sözcükler 

hem kendinden önceki dört satırı özetler hem de “güzel”liğin unsurlarını belirlemiş olur. 

Buna göre; 

 

güzel ~ letafet + kıyamet + afet 

 

şeklinde gösterilebilir. Burada sayılan üç unsur şiirin kesitleri içinde anlatılan üç kavramla 

ilişkilendirilerek verilmiştir. Buna göre “letâfet”; 

 

Yine vechinde bir sabâhat var 

 

mısraından anlaşılacağı üzere yüz güzelliği ile şekillendirilirken “kıyâmet”; 

 

Sen bu âfet-nümûd kâmetle 

 

mısraında görüldüğü şekliyle sevgilinin boyuyla ve son olarak “âfet” sözcüğü de 

 

Seherî bir tarâvet-i rengîn; 

 

mısraında görülen “tarâvet” (=gençlik, tazelik) sözcüğüyle ilişkilendirilmiştir. Böylelikle 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde sevgiliye dair güzellik unsurlarını oluşturan yapı belirlenmiş 

olur: güzel yüzlü, uzun boylu ve genç. Buradaki tazelik, yüz güzelliği ve uzun boyla zorunlu 

olarak ortaya çıkan bir durumdur. Zira yaşlanan insanın yüz güzelliği geçecek, uzun boy 

bükülecek ve küçülecektir. Glenn’e göre “çoğu toplumda bir kadının çekici sayılabilmesi 

için gerekli olan fiziksel özellikler, onun genç görünmesini sağlayanlardır. Çünkü gençlik 

üretkenlikle bağlantılıdır. Ayrıca dişilik işaretleri de taşır.” (2002: 29) Zaten görenlerin 

“vakf-ı haybet” olduğu bu güzele yapılan vurgu onun dişiliğinedir. Daha önce belirtildiği 

üzere erkekteki güdülenme görüntü ile ortaya çıkmaktadır. İşte burada özne ortaya çıkan 

güdüsünün göndergesini de sıralamış olur. 

 



 292 

Şi’rim de, hayâlim de fedâdır, 

Aşkım da senin hüsnüne kurbân! 

 

şeklinde sevgiliye seslenilen “Hüsnün” şiiri ise yukarıda sayılanları tekrar etmekle beraber 

ışığa dair unsurların “nigâh” (=bakış) ile birlikte anlatıldığı yapı olarak karşımıza çıkar. 

Buradaki asıl vurgu ise güzelliğin mühim olduğu ancak vuslatın arzulandığına dair şu 

beyittir: 

 

Hüsnünle gider hüzn-i dil ammâ 

Vaslınla gelir câna tesellâ 

 

Burada gönül ve can kavramlarının insanın mana ve madde yönlerini gösterdiği, öznenin her 

ikisini istemekle beraber maddesel birlikteliği de önemsediği görülmüş olur. 

 

Ellerinde çiçeklerin olduğu ve bir tezgâhın arkasında duran iki “genç” kızın tablosunun 

altına yazılmış olan “Gül-Efşân” şiiri yukarıdaki “tarâvet” sözcüğü etrafında söylenenlerin 

resimde cisimleştiği bir şiir olarak karşımıza çıkar. Burada kızların elinde tuttuğu çiçekler 

ilk kesitte âşık ile imgesel düzeyde birleştirilmiş; kurulan bu batık imge şiirin ikinci kesitinde 

aşkın kendisinin yerine geçmiştir. Dilbilgisel açıdan etken fiiller bu iki kıza, edilgen hal ise 

âşığa aittir. O halde âşık, nesnesi için “sevmek” işinden başkasını yapamaz. İkinci kesitte 

âşığın etken fiilleri ise kılış fiili değil, durum fiilleridir. Burada öznenin hareket hâli aşkı 

yönlendirecek kuvvette değildir. “Isrâr” eden ve “terk-i ısrâr” edecek olan nesne olduğuna 

göre şiirin merkezinde sevmek değil, sonrası önemli hale getirilmiştir. Zira sanatkârın şiir 

evreninde sevginin yaşandığı an’a dair anlatılanların oldukça az yer tutarken geçmişe, 

hatırlamalara dayanan ve özlenen anlatımlarının fazlaca yer tutmasının sebeplerinden biri de 

budur. 

 

Çiçek ve genç kız birlikteliği bir başka tablo altı şiir olan “Bir Timsâl” şiirinde karşımıza 

çıkar. Ancak burada çiçek sözcüğü daha ilk beyitten itibaren güzelliği açısından genç kızın 

güzelliğini temsil eder ve şiir boyunca başka bir işlev yüklenmez: 

 

Bu güzel hangi işve-zârındır; 

Bu çiçek hangi nev-bahârındır? 



 293 

 

Şiir ilk beyitte sorulan bu sorunun cevabını vermek üzere inşa edilmiştir. Tevfik Fikret’in 

şiir evreninde “güzellik” hemen daima hiçbir şeye benzetilemeyecek kadar güzel olan, tasvir 

edilemeyecek kadar sözün üzerinde ve mutlaka ilahi bir hediye olarak anlaşılacak kadar 

müstesna bir yapı arz eder. Bu şiirde de sorulan sorunun cevabı aranır ama sonuç yine 

söylediğimiz şekilde olacaktır: 

 

Âdeta bir musavvir-i üstâd 

Arz için bir nümûne-i îcâd 

 

Onu hak eylemiş hayâlinde, 

Süslemiş dâr-ı iştigâlinde!. 

 

Buradaki mükemmeliyete götüren yapı Mascolo’nun “tatmin” kavramıyla açıkladığı yapıya 

denk düşer. Ona göre “dünyada, herhangi birinin içindeki sevme ihtiyacını tatmin edecek 

hiçbir şey yoktur”. Dolayısıyla özne bu sevginin tatmine ulaşabilmesini sağlayacak ve bunun 

yolunu da “cazibe”de bulacaktır. Bu cazibe ise sevgiliyi “kelimenin tam anlamıyla, sevilir 

kılan”dır (Mascolo, 2012: 81). 

 

 

3.7.2. Valide, Hemşire ve Diğerleri Üzerine 

 

“Vâlide” şiirinde anne, doğrudan çocuğunun varlığı ile kendisi olan bir yapıya bürünür: 

 

Fakat bulur yine rûhuyla iştigâle zamân: 

Olunca tıfl-ı melek-çehre leb-küşâ-yı figân 

Kapar dehânını gül-bûse-i muhabbetle. 

 

Anneliğin bir unsuru olarak “şefkat” bu şiirde görünür kılınan başka bir unsur haline gelir. 

Çocuğunun ağlamasıyla (=“dürr-i nâb) gözyaşına boğulan annenin en önemli hususiyeti olan 

şefkat, vicdanları bir tercüman haline getirir: 

 

Diyor ki: “Vâlidelik en safâlı gâiledir!” 



 294 

 

O halde; 

 

kadın ~ anne ~ müşfik 

 

Alıntıda geçen “gâile” sözcüğü hayatın tüm alanlarına dair bir fedakârlığı imler. Anne bu 

fedakârlıkları severek, “sefâ” duyarak yapan kişidir. Bir insanın ömrü boyunca yapabileceği 

en pahalı alışverişin bir çocuk sahibi olmak olacağını belirten Zygmunt Bauman bir aile 

kurup çocuk sahibi olmak için “öngörülmesi imkânsız, henüz denenmemiş ve meçhul olan, 

baştan çıkarıcı başka tüketici zevklerini yitirmek ya da ertelemek, ihtiyatlı bir tüketicinin 

alışkanlıklarıyla hiç uyuşmayan muazzam bir fedakârlıktır” (Bauman, 2012: 69) yorumunu 

yapar. Bu yorum ancak, anne gibi kutsal bir varlığın yapabileceği türden bir fedakârlıktır ki 

şiirin dikkat çektiği asıl anlam alanı da budur. 

 

Tevfik Fikret’in şiirinde özlenen kadınlardan biri de “on sekiz” yaşında “bî-vefâ” ve “bî-

kayd” ellerin defnettiği “bî-çâre” kız kardeşe ait şiirdir. “Hemşirem İçin” başlığını taşıyan 

şiir geçmişe dair hatırlamalarla başlar. “Biz çocuktuk” ibaresinden anlaşıldığına göre özne, 

kardeşler arasında yalnız değildir; ancak “çok ağladım” ibaresindeki ekten anlaşıldığına göre 

kız kardeşin ölümü onun şahsi dünyasında büyük bir yara açmıştır. 

 

Eugenio Borgna’nın da işaret ettiği gibi “yalnız başına ölünür; ama sevilen kişi öldüğünde 

de yalnız kalınır.” (2013: 17) Şüphesiz ikisi arasında esaslı bir fark vardır. Üstelik hangi 

durumda neyin hissedildiğini de aynı açıklıkta bilmemiz mümkün değildir. Ancak ortak olan 

iki seven insanın birbirinden ayrı düşmesi, kendi varlıklarında yalnız kalmaları görünür 

olandır. Burada öznenin “hemşire”sinin ölümünü hatırlaması hem kardeşin yalnız ölüşüne, 

hem de öznenin yalnız kalışına vurguyu içerir. Yalnız kalınan yerin “mezbele” olarak 

nitelendirilmesi, öte yandan geride kalanın “çok ağla”ması bu yalnızlığın getirdiği “kırılgan 

ve gölgeli” (Borgna, 2013: 16) duygu durumları olarak okunmalıdır. 

 

Şiirde mezarlığa “mezbele” denmesi, şimdi “her nerde isen, her ne isen” gibi söz grupları 

acılı bir kardeşin ruhundaki “keder”i veya “nefrîn”i ortaya koyması açısından önemlidir. 

Ancak şiirin anahtar sözcükleri genç bir kadının “ezilme”sine dair olan “tırnak, çamur, 

tokat” sözcükleridir. Şiirde üç satırda ayrı ayrı tekrar edilen bu söz grubu; 



 295 

 

Endîşeler, kederler, eziyetler, iğneler! 

 

mısraıyla birleşerek devam eder. Dolayısıyla öznenin, kardeşinin öldüğüne değil 

öldürüldüğüne inanması farklı bir anlam katmanı oluşturmuş olur. Elias Canetti’nin dikkat 

çektiği gibi hayattaki en büyük “olgu” olan ölümün öznede uyandırdığı duygunun, onun 

adeta bir kurban oluşuna verilen tepki olduğunu görürüz. Canetti, bu duygunun gayet normal 

olduğunu söylediği çalışmasında ölenin, “hayatta kalanın gözünde bir tür kurbana 

dönüş”tüğünü (2001: 33) belirtir. Bu kurban oluş değişik şekillerde karşımıza çıkabilir. 

Şiirde öznenin ölüme değil öldürülüşe inanıyor olması bu yüzdendir. Kadının eziyet çeken 

bir ailede bulunmasındansa 

 

Kurtuldun işte lâhzada bin kerre ölmeden 

 

mısraında anlatılan haliyle “kurtulması” yeğ tutulmuştur. Öte yandan kardeşinin “her 

nerede” ve “her ne” oluşunu bilememesi Lévinas’ın Ölüm ve Zaman adlı çalışmasında 

başkasının ölümü ile bilgi sahibi olamayacağımızı söylemektedir. Ona göre bu “sıra-dışı 

ilişkinin bilgisi olamaz.” (Lévinas, 2014: 21) 

 

 “Vâlide” ve “Tecdîd-i İzdivaç” şiiri ile birlikte bu şiire bakıldığında Tevfik Fikret’in şiirinde 

sevgili olan kadınların dışındakilerin daima bir eziyet ve fedakârlık içinde olduğu; bu hal ile 

kutsal bir yapıya büründükleri görülmektedir. 

 

Tevfik Fikret’in “Bir Kız Mektebi İçin” başlıklı şiiri yukarıdaki şiirde görülen “ezilme”nin 

karşısına eğitimi koyar. Milletin “âciz” ve “felek-zede” kızlarının cehaletle kardeş olmaması 

gerektiğini söyleyen şair “kalb”, “semâhat” ve “ilmin yarattığı” ne varsa kızların da bunda 

hakkının olduğunu vurgular. 

 

“İlk eserlerimden” ibaresi ile sunulan “Uzlet-geh-i Mâderi Ziyaret” şiiri öznenin geçmişe 

dair hatırlamalarında annenin görüntüsü ile başlar. Burada anne yine “şefîk” sözcüğüyle 

anlam bulurken özne; 

 

 



 296 

Rûhum sıkılma bilmez idi, hâtırım melâl, 

Âzâdegî-i mihnete ben bir misâl idim. 

 

dizelerinde görüldüğü üzere bu şefkatli gölgenin altında huzurludur. Ancak bu huzur 

hatırlanan, yani geçmişe dair bir huzurdur ve şimdiye olan yansıması “ağla”mak şeklinde 

gerçekleşir. Şiirin ilk kesitinde geçmişe dair hatırlamalar; 

 

Hicrânı pek dokundu dil-i gam-nihâdıma; 

Geldikçe ağladım o hazîn hande yâdıma! 

 

beytiyle sona erer ve özne hal’e dair duygularını anlatmaya başlar. Alıntılanan bu beytin her 

kesitin sonunda aynı şekilde tekrar ediliyor oluşu geçilen hal’in ve duygu durumunun şiirin 

sonuna kadar devam ettirildiğini göstermiş olur. Şimdiye dair ortaya çıkan “ahzân ü ıstırâb”, 

Fikret’in şiir evrenindeki genel bir görüntü olarak tabiatın da bu ruh durumuna uygun hâle 

gelmesine sebep olacaktır: 

 

Âfâk sanki hâlimi tanzîre başladı, 

Bir hâl-i mâtem etti garîbâne iktisâb: 

 

“Girye-i Mâtem” şiirinde ise başlıktaki matem sözcüğü ile yukarıdaki şiirin ruh halinin 

devam ettiğini görmek mümkündür. Ancak bu şiirde annenin yokluğu veya ölmüş olmasına 

üzülmek, hatıralardaki mutlu günleri hatırlamak unsuru yerine bizzat annenin öldüğü an’ı 

anlatan bir yapı dikkati çeker. Şiirdeki ikinci önemli fark ise şiirin söyleyicisinin kadın 

olmasıdır. Bu sözü destekleyecek tek beyit ise 

 

Çıkamam ortaya, iffet mâni, 

Bu kadınlık... Bu kabâhat mâni! 

 

şeklindedir. Bu yönüyle Tevfik Fikret’in şiir evreninde tek olan şiir, “kabâhat” sözcüğü ile 

kadının kendisine olan bakışını da göstermesi bakımından önemlidir. Ünlem işareti ile 

birlikte verilen bu sözcük ironik bir şekilde toplum eleştirisidir. Öte yandan ölüm anını 

hatırlama ile sunmayıp o anın anlatılıyor oluşu şiirde telaşlı kadının cümleleriyle verilerek 



 297 

anlatım düzlemi ile söylem düzlemi arasında birliktelik kurulduğu görülür. Kurulan kısa ve 

telaşlı cümleler şiirin bütününü kaplar: 

 

O ne?.. Tekbîr alıyorlar, feryâd! 

Gidiyor anneciğim, âh! İmdâd! 

 

Geliniz... Rahmediniz, dâd ediniz, 

Gittim elden bana imdâd ediniz! 

 

Geliniz, kim gelecek? Beyhûde! 

Ettiğim velvele pek beyhûde! 

 

Şiirin geri kalanı bu yerdeşliği aynen devam ettirmekle birlikte “Vâlide” şiirinde 

gösterdiğimiz yapıyı devam ettirir ve kadına dair sevgilide olmayan çile çekme, feryat etme 

gibi unsurlarla son bulur. 

 

“Nevha-i Bî-Sûd” başlıklı şiir ise “edîbe-i necîbe Makbûle Leman Hanım’ın irtihâline aittir” 

açıklamasıyla verilerek sevgili dışında bir kadına dair şiir olma özelliği ile dikkat çeker. 

Ancak burada asıl dikkat edilmesi gereken nokta ise ölen sanatkârın “fazilet”, “dehâ” sahibi 

bir “ruh” ile ön plana çıkarılması ve hastalık ıstırapları ve kahır çekerek ölmüş olmasıdır. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BÖLÜM IV 

 

KÜÇÜK EVREN İNCELEMELERİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 299 

 

 

 

 

4.1. İNANMAK İHTİYACI 

4.1.1. Giriş Gözlemleri 

 

Tevfik Fikret’in “İnanmak İhtiyacı” başlıklı şiiri Selanik’te haftalık olarak “Fünûn ve 

edebiyattan bahseden Osmanlı gazetesidir” alt başlığıyla çıkan Mütâlâ gazetesinde, 19 

Teşrinisani 1313 (1 Aralık 1897) yılında yayımlanmıştır. 

 

Daha sonradan Rübâb-ı Şikeste’ye de dâhil olan “İnanmak İhtiyacı”, Mehmet Kaplan’ın 

Tevfik Fikret adlı çalışmasında “dini konulu şiirler” başlığı içinde değerlendirdiği1 ve Tevfik 

Fikret’in ben’ini “bir tablo veya sembol arkasına gizlemeden, direkt olarak” konuşturduğunu 

söylediği şiirdir (Kaplan, 1995: 151). Bir doğrudan anlatım ifadesi olarak gösterdiğimiz 

kısma katılmakla birlikte şiirin dini bir şiir olup olmadığı, daha doğrusu “inanmak” 

kelimesinin mutlak surette dini bir lügat ile açıklanmasının gerekip gerekmediği; şiirin hangi 

anlam alanlarında neler söylediği bu bölümünün hareket noktasını oluşturacaktır. 

 

 

4.1.2. Anlatım Düzlemi 

 

Şiir başlıktan ayrı düşünüldüğünde iki parça olarak yazılmıştır. Her parçanın yedi mısradan 

oluştuğu şiir aruzun mefâîlün / mefâîlün / mefâîlün / mefâîlün kalıbı ile yazılmıştır. Şiirin 

başlığı da müstezat nazım şeklinin ziyade mısraların kalıplarından olan mefâîlün feûlün 

kalıbı ile benzerlik göstermektedir. 

 

Şiirin aruz vezni ile yazılmış olması, ahenk noktasında, kendi içinde oldukça tutarlı bir yapı 

sergilemesine yardımcı olur. Hece sayıları, kafiyeleniş şekli, kullanılan hecelerin ses ve 

ahenk değerleri gibi pek çok husus aruz vezninin kuralları çerçevesinde şiirin içine 

                                                        
1 İsmail Parlatır da Mehmet Kaplan’la aynı doğrultuda olarak bu şiiri “dini şiirler” başlığı altında 
değerlendirmekte ve şiir hakkında “evrenin sırrına ermedeki yetersizliği(n)” götürdüğü “çaresizlik ve 
umutsuzluk”tan bahsetmekte olduğu yorumunu yapmaktadır (Parlatır, 2011: 70). 



 300 

kendiliğinden siner. Toplam altı imale ve bir zihaf’ın kullanıldığı şiirin takti’i yapıldığında 

ortaya çıkan görüntü ve kelimelerin vezne göre nasıl bölümlendiği aşağıdaki şekilde 

gösterilmiştir. Bu bölümde yalnızca biçimsel düzey değerlendirilmesi yapılacağından şiirin 

takti’i yapılarak teknik hususiyetleri gösterilecek, derin düzey çözümlemede ise bu 

bölümlemenin ve vezne uygun okuyuşun anlam üzerindeki tesirleri incelenecektir. Şiirin 

takti’i şu şekildedir:2 

 

İNANMAK İHTİYACI 

 

Bütün boşluk: / Zemîn boş, â / sümân boş, kal / b ü vicdan boş; 

. _     _    _ /     .   _     _    _ /  .   _     _      _   /   .    _   _     _ 

Tutunmak is / terim, bir nok / ta yok pîş-i / hasârımda. 

Bütün boşluk: / Döner bir hî / çî-i mûhiş / civârımda; 

Döner beynim / berâber; ih / tiyârım, san / ki bir sarhoş, 

Düşer, lagzî / de-pâ, her sâ / ha-i ümmî / de bir kerre... 

Bu yalnızlık, / bu bir gurbet / ki benzer gur / bet-i kabre; 

İnanmak... İş / te bir âgû / ş-ı rûhânî / o gurbette. 

 

Karanlık: Her / taraf, her şey / karanlık, bir / hazîn yeldâ! 

Karanlık: Feh / m ü dâniş, ak / l ü istih râc / hep muzlim; 

Bütün ruhum / da müz’iç bir / cemâdiyyet / olur nâim, 

Kesâfetten / ibâret bir / tecellî arz / eder eşyâ, 

Hakîkat zâ / hir olmaz dî / de-i idrâ / ke bir zerre... 

Bu vehm-âlûd / bir zulmet / ki benzer zul / met-i kabre; 

İnanmak... İş / te bir şeh-râ / h-ı nûrânî / o zulmette. 

 

Şiirin kullandığı alfabeyi esas alarak söyleyecek olursak; ilk parçada bir şemsi, iki kameri 

kafiyenin; ikinci parçada ise üçünün de kameri harflerden kafiyenin oluştuğu görülür. Her 

iki parçada ilk dörder mısra birbirine koşut olarak abba şeklinde kafiyelenmişken diğer 

mısraların her iki parçayı birbirine bağlayan bir biçim olarak kendi aralarında kafiyelendiği 

                                                        
2 Metinde imaleler ve zihafın altı çizili olarak gösterilmiş, ulama ve medler gösterilmemiştir. 



 301 

görülmektedir. Ayrıca şiirdeki tüm kafiyeler ad cinsinden kelimelerle yapılmıştır. Şiirin 

kafiye düzeni şu şekilde şematize edilebilir: 

 

1. parça  2. parça 

a   f 

b   g 

b   g 

a   f 

c   c 

d   d 

e   e 

 

Her iki parçanın birbiriyle olan biçimsel bütünlüğü hem aruz kalıbının takti’inden hem de 

kafiyelenişin şeklinden açıkça görülmektedir. Bu bütünlüğün anlam noktasındaki karşılığı 

ise derin düzey çözümlemede gösterilecektir. 

 

Şiirin bütünü 24 tümceden oluşmaktadır. Bunlardan 14’ü ilk parçada, 10’u ise ikinci parçada 

bulunmaktadır. Her mısrada en az bir tümcenin bulunduğu şiirin bu mısralardaki tümce 

sayıları ve çeşitleri şöyle gösterilebilir: 

 

1)   4 (hepsi isim cümlesi) 

2)   2 (bir isim, bir fiil cümlesi) 

3)   2 (bir isim, bir fiil cümlesi) 

4)  2 (bir isim, bir fiil cümlesi) 

5)  1 (fiil cümlesi) 

6)  1 (isim cümlesi) 

7)  2 (bir isim cümlesi, bir eksiltili cümle) 

 

8)  2 (iki isim cümlesi) 

9)  2 (iki isim cümlesi) 

10) 1 (fiil cümlesi) 

11) 1 (fiil cümlesi) 

12) 1 (fiil cümlesi) 



 302 

13) 1 (isim cümlesi) 

14) 2 (bir isim cümlesi, bir eksiltili cümle) 

 

Mısralardaki tümcelerin dağılışına bakıldığında kafiyelenişte koşutluk oluşturan son üç 

mısraın tümce sayısı ve niteliği bakımından da birbirine koşut olduğunu, ancak diğerlerinde 

böyle bir koşutluğun olmadığı görülmektedir. 

 

Şiirin her iki kesitinde cümleler kuruluşu itibariyle birbirine benzer bir yapı arz etmektedir. 

Her iki öbekte de soyut bir durum ve canlı bir özne karşımıza çıkar. İlk kesitte “boşluk”, 

ikinci kesitte ise “karanlık” birbirlerine koşut oluşturacak şekilde kullanılmış ve her iki 

parçanın ilk kelimesi olarak şiire yerleştirilmiştir. İkinci özne ise isim ve fiillere getirilen 

birinci tekil şahıs veya aynı kişinin iyelik eki ile gösterilmiştir. 

 

Boşluk ve karanlık kelimelerinin tavsifi bu eklerle birlikte bir kişi üzerine çevrilerek 

anlatılır. Bu noktada yan önermelerin de devreye girdiği her iki parçada da görülür. 

Devamında ise yine boşluk ve karanlık kelimeleri her iki kesitin altıncı mısraında “bu” sıfatı 

ile tekrar işaret edilir ve kelimenin anlam alanında sapmaya yol açar. Boşluk kelimesi 

“yalnızlık”a, karanlık kelimesi ise “zulmet”e genişleyerek sonrasında her ikisi de “kabir” 

yalnızlığı ve “kabir” zulmetine evrildiği görülür. Böylelikle her iki parçanın tümleçleri de 

başı ve sonu itibariyle birbirlerine denk bir yapı sergilemiş olur. Parçaların iç kısımlarını ise 

aynı denk yapıyı kendi bütünlüğü içinde devam ettirir. Boşluk, nesnenin ve eşyanın somut 

kelimeleri ile bağlanırken; karanlık, zihin ve mevhumların soyut kelimeleri ile bağlantılı hale 

getirilir. 

 

Şiirin dilbilgisel anlamdaki bir başka görüntüsü de sıfat kullanımındadır. Şiirin her iki 

kesitinde de kullanılan sıfatlar (bu, bir, bütün, hep...) belgisiz sıfat durumundadır. İlk kesitin 

üçüncü mısraındaki “mûhiş” ile ikinci kesitin yine üçüncü mısraındaki “müz’iç” sıfatları; 

ikinci kesitteki “vehm-âlûd sıfatı şiirin belgisiz sıfat dışındaki sıfatları iken daha önce 

söylediğimiz ve birbirine denk olarak yerleştirilmiş olan “bu” ve “o” sıfatları haricinde 

kullanılan on altı sıfat, belgisiz sıfattır. Bir eşyayı veya durumu daha belirgin hale getirmek 

temel görevindeki sıfatların, kullanımda belgisiz (veya belirsizlik) sıfatlarının kullanımı 

anlam alanındaki boşluk, karanlık ve inanmak kelimelerinin ifade tarzına denk gelecek 

şekilde seçildiği görülmektedir. 



 303 

 

Şiirin ses birim dokusunda sert ünsüzler belirgin bir şekilde görülmektedir. Bu sesler şiirin 

ilk kesitinde 7/11/6/6/3/4/7 şeklinde iken ikinci kesitte 10/11/4/8/5/3/6 şeklinde 

sıralanmaktadır. Burada mısra içinde kullanılan sayıların birbirinden farklı olsa da 

yoğunluklarının nasıl koşut olacak şekilde yerleştirildiği; kafiyeleniş ve diğer gösterdiğimiz 

hususlarla nasıl uyum içinde olduğu açıkça görülmektedir. 

 

Şiirin her iki kesitindeki son dizeler hem anlam olarak hem de gramatikal olarak üstteki 

mısraları ve şiirin kesitlerini birbirine bağlayan bir yapı sergilemektedir. Her ikisi de fiilden 

isim türeten “mek” ekini alan bir isim-fiilden oluşan eksiltili cümle ile başlar. Hemen 

ardından anlam bağlantısını oluşturan “işte” sözcükleri ile ikinci cümle başlar. Bu ikinci 

cümle yine birer belgisiz sıfat ve işaret sıfatı ile parçaların anlam alanına uygun iki 

tamlamayı barındırır: “âgûş-ı rûhânî” ve “şeh-râh-ı nûrânî”. Bu iki tamlama anlam olarak 

“gurbet” ve zulmet”i yer tamlayıcısı olarak almışlardır. Böylelikle kesitlerin ilk  sözcükleri 

ile söylenenlerle birlikte düşünüldüğünde şiir dikey bir yapı sunar. “Gurbet” ile bağlanan 

“boşluk”ta inanmak bir “âgûş-ı rûhânî” haline gelirken; bir mekân olarak “zulmet” ile 

bağlanan karanlık ise “şeh-râh-ı nûrânî” haline gelir. Dolayısıyla “inanmak” kelimesi her iki 

kesitte birbirine koşut olarak iki şekilde ortaya çıkarılmış olur. Bu tanımlamalar büyük bir 

tümce olarak düşünüldüğünde her ikisi de “inanmak” öznesine bağlanmış olmaktadır. 

 

Son olarak şiirde kullanılan fiil ve isimlerin bildirim düzlemindeki çekimleri incelenmelidir. 

Şiirde ister fiil isterse isim cümlesi olsun tüm yüklemlerin geniş zamanda çekimlendiği 

görülmektedir. Bu zaman dilimi dünü, bugünü ve eğer gerçekleşecekse yarını da içine alan 

özel bir zamandır. Dolayısıyla şiir “ihtiyac”ın herhangi bir zaman dilimi ile 

kısıtlanamayacak bir şekilde karşımızda durduğunu bize göstermektedir. Üstelik bu ihtiyacı 

oluşturan ve içerik düzleminde izah etmeye çalışacağımız durumlar da yine aynı 

değerlendirme içinde düşünülmelidir. Geniş zaman kullanımı burada basit bir genelleme 

veya sıradanlık ifadesi olarak değil, ruhun içinde bulunduğu durumu ortaya koyan yegâne 

zaman dilimi olarak sunulmuştur. Böylelikle öznenin anlatım şeklini basit bir düz değişmece 

olarak değil, eğretilemeli bir anlatımın olanakları açısından incelenmesi gerekliliği kendini 

göstermiş olur. 

 

 



 304 

4.1.3. İçerik Düzlemi 

 

Şiir anlamlanma dizgesinin ortaya koyduğu açıdan çözümlendiğinde, yani şiire dilbilgisel 

açıdan değil anlam açısından bakıldığında ilk olarak karşılaşılan hususun “inanmak 

ihtiyacı”nda olan bir öznenin var olduğudur. Bu ihtiyacı hisseden insan bireyinin, ihtiyacı 

hissetmesini sağlayan iki eyleyen ise “boşluk” ve “karanlık”tır. Bu eyleyenler, şiirin her iki 

kesitinde de oldukça bol nesne içerirler. Boşluk, “zemin” ve “asuman” gibi maddî âlemi ve 

“kalb ü vicdan” gibi manevî âlemi içine alan bir şekilde nesne alırken karanlık “her taraf” 

ve “her şey” şeklinde daha muğlak, ancak tıpkı boşluk gibi hem maddî hem de manevî âlemi 

kuşatacak iki nesneyle bütünlenmiştir. Böylelikle inanmaya duyulan ihtiyaç iki kavramın 

bütünleşmesiyle ortaya çıkmış olur: 

 

inanmak ihtiyâcı: boşluk + karanlık 

 

Elbette bu iki kavram inanmak ihtiyacının temel iki unsurunu oluşturmakla beraber 

tamamını kapsamamaktadır. Boşluk, yukarıda bahsedilen maddî ve manevî hususiyetlerin 

haricinde özneye yönelerek varlığını daha görünür kılar. “Hîçî-i mûhiş” içinde “tutunmak” 

isteyen özne “ihtiyar”ını adeta “sarhoş” hissedecektir. Boşluğun buradaki en büyük belirteci 

öznenin tutunmak istemesindedir. Ancak boşluk buna müsaade etmeyecektir. Buradaki 

hiçlik, Arno Gruen’in dikkat çektiği “özerklik” arzusu ile yakından ilgilidir. “Hiçliğin 

öğrenilerek tecrübe” edilmesi üstü kapalı / kendiliğinden bir tecrübe olsa da devamında 

özerkliği, kişinin kendi benini ve varoluşunu tamamlaması şeklinde bir neticeyle 

sonlandırması beklenir (Gruen, 2008:19). Ancak hiçliğin “vahşi” oluşu bu bahsedilen varlık 

alanının nasıl bir tehditle kuşatılmış olduğunu gösterir. Bu vahşilik gaddarlık, zalimlik gibi 

bir anlamdan ziyade medeniyetten uzak olma anlamına gönderme yapacaktır. Bu durum 

şöyle izah edilebilir: 

 

Tutunmak arzusu ve inanmak ihtiyacı kelimenin anlam alanlarındaki sapmalar ile daha derin 

bir yapıda ifadesini bulur. “İsterim” sözcüğüyle birlikte düşünülmesi gereken bu ifade soyut 

ve somut hususlarda boşluk fikrine kapılan öznenin bir eyleyen olmak üzere şiirde yapmak 

istediği tek hareket haline gelir. Bu ise tamamıyla öznenin güven içerisinde olmak arzusudur. 

Zira “inanmak” bir arzu, bir gereklilik olarak değil “ihtiyaç” olarak ortaya çıkmıştır.  

Anthony Giddens güvenin “zaman ve uzam içindeki mevcudiyetle ilişkili” olduğunu 



 305 

söyledikten sonra güven için bilgi eksikliğinin olduğunu belirtir; ayrıcı bir diğer unsur olarak 

da “simgesel işaretlere” duyulan güvenin de yine aynı şekilde “haklarında bir şey 

bil”inmeyen ilkelerin doğruluğuna olan inanç olduğunu savunur (Giddens, 2016: 39). 

Buradan da anlaşılacağı üzere özne, boşluk olarak tarif ettiği bilgi veya ilke eksikliğinin bir 

neticesi olarak inanmak ihtiyacı hissetmektedir. 

 

Şiirin ikinci kesitindeki “karanlık” ise “fehm ü dâniş” ve bu iki kelimeyi anlam olarak 

bütünleyen “akl ü istihrâc” sözcükleriyle birlikte yeni bir sapmaya uğrayacaktır. İlk kesitte 

tutunmak fiilini “iste”yen özne burada “ruhum” diyerek karanlığı yine kendi üzerine çevirir. 

Burada karanlık, öznenin ruhunda bir eyleyen olarak “müz’iç” bir “cemâdiyyet” 

oluşturacaktır. Müz’iç sözcüğü yine bu oluşun bir istek veya gereklilik olarak değil “ihtiyaç” 

olarak ortaya çıkmasına vurgu yapar. Bu halde ise cemadiyet sözcüğünü ilk anlamı olan 

“cansızlık” olarak değil “ruhsuzluk” manasında anlamak daha doğru olacaktır. 

 

Karanlık, muzlim ve zulmet gibi birbiriyle aynı doğrultuda üç sözcükle imgesel içerik 

düzlemi şekillenen ikinci kesitte sözcüğün ayrıca gizleyen / örten yanına dikkat çekmek 

gerekir. Bu ise Arno Gruen’in ifade ettiği üzere özneyi “gerçek karşısında duyduğu korkuyla 

yüzleşmek zorunda kalmaktan koru”yan bir işleve sahiptir (Gruen, 2010: 127). Bu ifadeyi 

ikinci kesitin beşinci mısraını oluşturan tümce tamamıyla destekler mahiyettedir: 

 

Hakîkat  zâhir olmaz dîde-i idrâke bir zerre... 

 

Özgür Taburoğlu Boşluk, Aşırılık ve Keyfilik adlı çalışmasında Doğu ve Batı’da boşluk 

kavramının görüntüsünü çizer. Buna göre Doğu’da boşluk ve doluluk, tıpkı karanlık ve 

aydınlığın birbirini tamamlaması gibi birbirini bütünleyen unsurlardır (2016: 161). Öte 

yandan Batı’da boşluk “hareket ve eylem üretmenin” koşulu olarak görülür. Değişim ve 

başkalaşım eşyanın barındırdığı bu boşluk sayesinde mümkün olur (2016: 163). O halde her 

iki kadim kültürün de ortak özelliği boşluk ve doluluğun veya karanlık ve aydınlığın birinin 

diğerinin temel şartı olduğu iki kavram olduğudur. Dolayısıyla şiirde göründüğü gibi boşluk 

ve karanlık, doluluk ve aydınlığın tamamlayıcısıdır. Doluluk ve aydınlık ise “inanmak”tan 

başka bir şey değildir. 

 



 306 

Varlık ve Hiçlik adlı ontolojik denemesinde Jean Paul Sartre (2014), inanmak ile kendini 

aldatma arasında esaslı bağlantılar olduğunu söyler. Kendini aldatmanın karar verdiği ilk 

şey “orada varlığın ne değilse o olması ve orada ne ise o olmamasıdır” (2014: 118) diyen 

Sartre’dan yola çıkarak meseleye bakıldığında inanmak ihtiyacında olan bireyin “boşluk” 

kavramını ve hemen devamında “karanlık” kavramını niçin kullanmış olduğunu daha iyi 

kavramış oluruz. Zira kendini aldatmada, özne, kanıtlarını da hazır eden nesneleri 

beraberinde bulundurur. Burada Sartre, “inanmak, inandığını bilmektir ve inandığını bilmek 

de artık inanmamaktır” (2014: 119) diyerek şiirde öznenin vardığı yeri de aslında özetlemiş 

olur. Zira ihtiyaç duyan özne (yukarıda saydığımız hususları da düşünerek) bu ihtiyacını 

karşılamış olduğuna dair herhangi bir emare olabilecek bir göstergeyi şiire yerleştirmiş 

değildir. Hemen devamında şiirin anlam alanına dahil olan “hîçî-i mûhiş”, bu 

göstergebirimciğe bağlanan ikincil bir anlam alanı oluşturur. Bilinç, varlığını kendi 

kendisiyle algılar. Dolayısıyla kendini aldatma durumunda kendinden sıyrılmaya 

çalışacaktır. Bu sıyrılma çabası hiçliği; hiçlik ise bilinçten sıyrılmayı, yani “ihtiyar”ın 

“sarhoş”luğunu beraberinde getirecektir. Bu ise bilinç olgusunun tahrip edilmesinden başka 

bir şey değildir. Bilinç olgusu tahrip edilmiş birey “ruhani” bir “aguş”a ve “nurani” bir “şeh-

râh”a yönelmek isteyecektir. İşte inanmanın niçin bir “ihtiyaç” olduğu birbirine bağlanan 

göstergebirimlerin oluşturduğu anlam alanında bu şekilde ortaya çıkarılmış olmaktadır. 

 

Yine burada “boş” ve “hiç” sözcüklerinin, birer gösterge değeri olarak, üzerlerinde durmak 

iktiza eder. Hegelci mantıkla hareket ederek “hiç”liği “eksiksiz boşluk” olarak düşünen 

Sartre, bu belirlemesiyle “saf varlık” ve “saf hiçliği” aynı şey olarak görür (2014: 56). O 

zaman, şiirde boş olarak nitelenen “zemîn”, “asümân”, “kalb ü vicdan” ile ikinci kesitte 

karşımıza çıkan ve karanlıkta kalan “fehm ü dâniş”, “akl ü istihrâc”, bizleri saf hiçliğe ve 

dolayısıyla saf varlığa götürecektir. Bu iki kavramı eşsüremli olarak düşündüğümüzde her 

ikisinin de olumsuzlanmadığını görmüş oluruz. Özne, hiçliğin kaygısıyla değil varlığın 

belirsizliğiyle inanmak ihtiyacı hissetmektedir. Sartre’ın deyimiyle “varlık” mantıksal 

olarak hiçlikten önce gelir ve hiçliği kurar (2014: 59). İşte öznenin kaygısı varlığın kurduğu 

bu “mûhiş” hiçlik üzerinedir. 

 

Boşluğun psikolojik boyutu burada bir göstergebirimcik olarak görülmelidir. “Sâha-i 

ümmid”de bulunan ve yalnızlığı beraberinde getiren bu kavram Victor E. Frankl’ın dikkat 

çektiği üzere bir nevrozun ortadan kaldırıldığında yerini bıraktığı bir nevi “vakum”dur. Bu 



 307 

vakumun yegâne oluşma sebebi ise anlam eksikliğidir (Frankl, 2007: 14). Düşünen bir varlık 

olan insanda anlamlandıramamanın getirdiği boşluk onu yeniden ve daha büyük bir nevroza 

sokacaktır. Zaman zaman kitlesel olarak da görülebilen bu “varoluşsal boşluk” yalnızca 

“anlamlandırma” ile ortadan kaybolacaktır (Frankl, 2007: 20). O zaman öznenin burada 

hissettiği ve kurtulmak “iste”diği durum tamamen anlamsızlığa veya anlamlandıramayışa 

dairdir. Öte yandan logoterapi’nin3 iddia ettiği üzere insan, kendisine dair anlamlarını 

geçmişte yapar. Gelecek henüz gelmemiş, şimdi ise anlamlandırmanın değil 

anlamlandırılacak olanın yaşandığı andır. Asıl anlamlandırma, yani değiştirilemeyecek olan 

anlamlandırma ise yalnızca geçmiş için mümkündür. Bu anlamlandırma ise kendisini elbette 

ölümle birlikte tamamlayacaktır (Frankl, 2007: 100-102). Öznenin bu boşluk ve 

anlamlandırma gayretindeki ilk kesiti “gurbet-i kabr” ile bitirmesi bu sebeple anlamlıdır. 

 

Tam bu noktada kesitin sonunda “bu” işaret sıfatıyla daha belirgin hale getirilen “yalnızlık” 

bir gösterge değeri olarak anlamlandırılmaya muhtaç hale gelir. Yalıtımı “kişilerarası 

yalıtım”, “kişinin kendi içindeki yalıtım” ve “varoluşsal yalıtım” olarak üç parçada inceleyen 

Irvin Yalom’a göre “yalnızlık” kişilerarası yalıtımın bir göstergesi olarak ortaya çıkar (2001: 

556). Bununla birlikte kişilerarası yalıtımla “çözülemez biçimde iç içe geçen” varoluşsal 

yalıtımın göstergesi ise “dünyadan ayrılma” veya ölüm düşüncesiyle birlikte görünür hale 

gelir (2001: 561). Bu yalnızlık insanın kendisini “yap”masının, kendi benliğinin farkına 

varmasının yalnızlığıdır. Dolayısıyla hem etrafındaki kişilerden bir yalıtımı hem de “kabre” 

yani ölüme dair imgeleri beraberinde getirecektir. Ancak bu tanıma/bilme halinin öznede 

derin bir sarsıntı meydana getireceği muhakkaktır. Bu sarsıntının izleri ise “lagzide-pâ” ve 

“sâha-i ümmîd” sözcüklerinde görünür hale gelir. 

 

Şiirin birinci kesitinde “bütün” sözcüğüyle birlikte kullanılan boşluk, öznenin kendi üzerine 

çevirdiği karşıtlıklarla birlikte üçlü bir yapı sunar: 

 

 

 

                                                        
3 Logoterapi, psikanalist Viktor E. Frankl’ın psikanalizde bir yöntem olarak önerdiği ve “anlam yoluyla terapi” 
olarak açıklanan bir terapi yöntemidir. Buna göre insan hayatını, kendi ben’ini ve varoluşsal öznesini 
anlamlandırabilirse bunlara dair meselelerini halledip nevrozdan kurtulacaktır. Logoterapi hakkında daha geniş 
bilgi için bkz.: Frankl, E. V. (2007). Duyulmayan Anlam Çığlığı. (Çev.) Selçuk Budak. İstanbul: Öteki, s. 14-
24. 



 308 

   zemîn      asümân     kalb ü vicdan 

               inanmak                inanmamak/ 

 pîş-i hasâr     civâr  sâha-i ümmîd          inkâr etmek 

 

Bu üçlü denkliğin her iki tarafına öznenin inanmak ihtiyacını ve kavramın olumsuzunu veya 

zıddını yerleştirdiğimizde ilk kesitteki bir diğer anlam alanı karşıtlık düzleminde karşımıza 

çıkmış olur. Burada dikey bir denkliğin de olduğu açıktır: zemîn / pîş-i hasâr, asümân / civâr, 

kalb ü vicdan / sahâ-i ümmîd. Buna göre özne zemini karşısında düşünürken asumanı ise 

civarı olarak kabul etmektedir. Aynı şekilde kalb ü vicdan sahâ-i ümmîd ile bir arada 

düşünülmüştür. Bu üçlü denklikte dikkat edilmesi gereken asıl nokta denkliğin üst 

kısmındaki göstergeler genele dair göstergelerken denkliğin altındakiler ise öznenin iyelik 

eki kullanılarak kendinde topladığı göstergeler olmasıdır. Böylelikle boşluk her iki haliyle 

de tanımlanmış ve üçlü denklikte özne tarafından nasıl anlamlandırıldığı gösterilmiş 

olmaktadır. 

 

Kesitteki denkliğin hem dilbilgisel hem de anlamsal ilişkisi birbirleri arasındaki bağlantının 

rastlantısal olmadığını gösterir. Zemin ve asuman ile ön’ün (pîş-i hasâr) ve etrafın (civâr) 

zikredilmesi şimdiye dair göndermelerde bulunur. Zira özne ayaklarını yere basmak ve 

etrafında olup biteni görmek, daha doğrusu “anlamak” istemektedir. Ancak “sahâ-i ümmîd” 

ibaresi geleceğe dair bir göndermede bulunur.  Geleceğe dair göndermenin karşılığında ise 

“kalb ü vicdân” bulunmaktadır. Yani ümit, akıl veya aklın etki alanındaki bir unsurla değil; 

tam aksine kalp ile ilişkilidir. 

 

İnanmak İhtiyacı adlı şiirin ikinci kesitinde temel anlam alanına oturan karanlık sözcüğü ise 

birinci kesitin aksine ikili bir yapıda karşımıza çıkar: 

 

her taraf    her şey 

 

   ruh            dîde-i idrâk 

 

İlk kesitteki dikey denklik ilişkisi burada da varlığını korumaktadır: her taraf / ruh, her şey / 

dîde-i idrâk. Taraf sözcüğünün maddî âleme dair olan ilk anlam alanıyla düşünüldüğünde 

denkliğin buna müsait olmadığı, göstergenin ruh sözcüğü ile olan ilişkisinde belirir. O halde 



 309 

taraf ile asıl kastedilen ruhun, diğer anlamda benliğin etrafını çeviren unsurlardır. Aynı 

durum her şey’in idrâk gözü ile olan ilişkisinde de karşımıza çıkar. 

 

Yukarıda da belirtildiği üzere anlamlandırma ve kendini tanıma / bilme sürecindeki özne 

yalnızlaşma içine girecektir. Bu yalnızlaşma hem kişiler arasında hem de varoluşsal alanda 

olabilmektedir. Bu açıdan bakıldığında şiirin her iki kesiti arasındaki denklik derin düzey 

anlamda da devam etmektedir. Zira ilk kesitte “varoluşsal yalıtım” ile ilgili söylenenler 

ikinci kesitte “her taraf” ve “her şey” söz gruplarında yeniden ifadesini bulur. Şüphesiz, 

“zemîn”siz kalan, “tutunmak iste”yen özne Heidegger’in tabiriyle tam bir “fırlatılmışlık”4 

hali yaşamaktadır. Böyle bir durumda özne tekrardan anlamsızlık hali yaşayacak, dolayısıyla 

her “taraf” ve her “şey”i karanlık olarak görecektir: Karanlık, yani “bildik olandan 

uzaklaşma.” (Yalom, 2001: 564) 

 

İçerik ve anlatım düzlemlerinde iki kesite ayırdığımızda şiir, bir başka açıdan daha 

bölümlenebilir bir yapı sunmaktadır. Anlatım düzleminde söylendiği üzere yedişer dizeden 

oluşan iki parça halinde sunulan şiir her parçasının ilk dört dizesi kendi içinde kafiyeli iken 

son üçer dize kendi içinde birbirine koşut olarak kafiyelenmiştir. Bunu diğer gramatikal 

benzerlikler de takip eder. O zaman ilk dörder dizeyi birer bölüm, biçim ve içerik 

bakımından son üçer dizeyi de kendi içinde birer bölüm olarak düşünmek mümkündür. 

Burada bölümler arasında sıkı bir bağıntı ortaya konmuştur. 

 

Her iki kesitin dört dizesi devamındaki üç dizeden bakış açısının ve dolayısıyla anlatımın 

öznelliği bakımından ayrılır. İlk dörder dizede öznenin şahsi bakış açısı ve iyelik ekleri ile 

üzerine aldığı durum / kavram söz konusu iken son üçer dizede öznenin bu bakış açısından 

sıyrılıp daha genel bir ifade tarzının seçildiği görülür. Bununla birlikte anlatım düzleminde 

de sıfatların belirsizlik sıfatları ile işaret ve niteleme sıfatlarının kullanılışında da koşut bir 

devinim oluşmaktadır. Yani ilk dörder dize belirsizlik sıfatları ile betimlenmişken son üçer 

dizede sıfatlar işaret ve niteleme sıfatı haline gelir. 

 

                                                        
4 Heiddegger, “daseign”in varoluş kısmını geçişli kabul ederken geçişsiz kısmı için bu kavramı kullanır. Bu 
konuda daha geniş açıklama için bkz. Safranski, R. (2008). Bir Alman Üstat Heidegger. (Çev.) Ali Nalbant.  
İstanbul: Kabalcı, s. 49-58. 



 310 

İçerik düzleminde öznenin şahsi düşüncelerini ve iyelik eki ile belirttiği kısımları belirsizlik 

sıfatları, diğerlerini ise niteleme ve işaret sıfatları ile anlatmış olması bu bağıntının bir diğer 

yönünü oluşturur. Dolayısıyla her iki kesitteki ilk dörder dizenin getirdiği uzamsal ve 

süremsel sınır devamında gelen üçlüklerle ortadan kaldırılmış olur. Son bağıntı olarak, yine 

her iki kesitin ilk dörder dizesi inanmaya olan ihtiyacın devinimsel görüntüsünü verirken 

üçlükler bu ihtiyacın kavramsal görüntüsünü imler. 

 

Biçimsel ve anlamsal temelleriyle bağlantılı anlattığımız bu geçici bölümlemenin sunduğu 

anlam derinliğinden sonra şiirdeki kesitlerin ilk dizelerindeki benzerliklere koşut olarak son 

dizelerin de belli bir denklik içinde sunulduğu; sapmaların, tamlamalarda karşımıza çıktığı 

açık bir şekilde görülmektedir. Buna göre şiirin anlatım düzlemindeki birliktelik, aynı 

düzlemde şiirin içerik düzleminde, göstergebirimcikler ve göstergebirimler arasına da belirli 

bir düzen içerisinde devam etmektedir. Buradaki sağlam yapı aruz vezninin sağladığı bir 

imkândan faydalanıldığı açıktır. Ancak bunu yalnızca izah etmek elbette bir eksiklik 

doğuracaktır. Şiirin her iki kesitindeki görüntü şu şekildedir: 

 

1. Kesit 6. Dize : Bu yalnızlık - bir gurbet - gurbet-i kabr 

2. Kesit 6. Dize : Bu vehm-âlûd - bir zulmet - zulmet-i kabr 

 

1. Kesit 7. Dize : İnanmak - âgûş-ı rûhânî  - o gurbette 

2. Kesit 7. Dize : İnanmak - şeh-râh-ı nûrânî - o zulmette 

 

Görüldüğü üzere karşılıklı yerleştirilmiş her dizede sıfatların dizilişleri, isimlerin ve isim 

tamlamalarının kullanılışı gibi pek çok gramatikal benzerlik bulunmaktadır. Bununla birlikte 

anlam katmanları açısından da izaha muhtaç bir yapı olduğu da görülmektedir: Buna göre 

birbiriyle bağlılaşım içindeki ögeler “boşluk” ile belirlenmiş yalnızlık, gurbet ve gurbet-i 

kabr; “karanlık” ile belirlenmiş vehm-âlûd, zulmet ve zulmet-i kabr. 

 

Şiirin son dizelerinde de üçlü diziliş “inanmak” ile belirlenmiş ikili kavramda dizgelenir. 

Birinci kesitin anlam alanına uygun olarak inanmak, “gurbette” bir “âgûş-ı rûhânî” olurken 

ikinci kesitin anlam alanına uygun olarak “zulmette” bir “şeh-râh-ı nûrânî” olmuştur. 

 



 311 

Şiirdeki kesitlerin son iki dizesinde dikkati çeken bir diğer husus ise kesitin kendi içerisinde 

ve şiirin toplam anlamı içerisinde yatay ve dikey denklik sunuyor olmasıdır. Buna göre ilk 

kesitte varoluşsal bir anlam içeren “yalnızlık”, bu haliyle “gurbet” ile ilişkilendirilmiş ve 

içinde bulunulan mekân “kabr” ile nitelendirilmiştir. Gurbet sözcüğü sözlükbirimsel olarak 

“vatanından uzakta olma” anlamını sunar. Bu anlam, yalnız olmayı yalnızca ontolojik olarak 

desteklemektedir. Dolayısıyla yukarıda söylediğimiz üzere, Heidegger’in “fırlatılmışlık” 

kavramı ile şiirin alanındaki bağlantı tekrar ortaya çıkar ve yeni bir sapma ile derinleşir. 

Dünyaya fırlatılmış olan ve dolayısıyla ontolojik olarak “yalnız” kalan özne inanmayı bir 

“âgûş-ı rûhânî” olarak görecektir. Buradaki rûhânî / manevi kucak dikey ve yatay derinliğin 

temel göstergesi olarak karşımıza çıkar: 

 

Âgûş-ı rûhânî söz grubunun, kucağın anneyle olan ilgisinin düşünülerek 

anlamlandırılmasında bir engel yoktur. Ancak “o gurbette” tamlamasının ve gurbet’in de 

“gurbet-i kabr” olduğunun unutulmaması gerekir. Dolayısıyla buradaki ruhânî ve kabr 

sözcüklerinin oluşturduğu sapma bizi anneye değil “yeniden doğuş arketipi”ne götürür. Bu 

arketipin pek çok biçiminin5 olduğunu hatırlatan Carl Gustav Jung, öznel dönüşüm için 

“iradenin azalmasını” (2005: 52) bir semptom olarak belirler. Âgûş-ı gurbette kalan öznenin 

“sanki bir sarhoş”çasına tasvir ettiği “ihtiyar”ının kaybolması tam olarak burada ifadesini 

bulmuş olur. Böylelikle inanmanın sağladığı ruhani âgûşta bu yeniden doğuş gerçekleşmiş 

olur. 

 

Dikey derinlikte ise âgûş-ı rûhânî ve şeh-râh-ı nûrânî kavramlarının birlikteliği yukarıda 

söylenen hususları tekrar ve teyit eder mahiyette karşımıza çıkar. Zira ontolojik benliğini 

tamamlamaya çalışan özne bu kez inanma sayesinde, “zulmet” içerisinde nurdan bir “şeh-

râh”a kavuşmuş, “kabir karanlığı” (zulmet-i kabr) aydınlatılmış olur. Her iki kesitte geçen 

kabir sözcüğünün İslâm inancında yok olmayı değil yeni bir dünyaya / âleme göçü, yeni bir 

başlangıcı temsil eden imge olduğu hatırlanırsa, Jung’un belirttiği yeniden doğuş sürecinin 

şiirde nasıl karşımızı çıktığı daha anlaşılır hale gelmiş olur. 

 

 

                                                        
5 Jung, bu biçimlerin artırılabileceğini, pek çok görüntüsünün olabileceğini belirterek beş tanesini şöyle sıralar: 
ruh göçü, reenkarnasyon, diriliş (recurrectio), yeniden doğuş (renovatio), dönüşüm sürecine katılım (2005: 46-
48). 



 312 

4.1.4. Sonuç Gözlemleri 

 

İnanmak İhtiyacı’nın her iki düzlemde okunmasından da görüldüğü üzere bir ihtiyaç olarak 

beliren durumun göstergeleri oldukça açık bir şekilde boşluk ve karanlık sözcükleri üzerine 

kurulmuştur. Ancak göstergeler görünür olsa da gramatikal ve anlamsal düzeyse oluşan 

sapmalarla izaha muhtaç imgeler haline gelmiştir. Bu iki göstergenin metne yerleştirilişi 

dilbilgisel açıdan olduğu kadar, derin düzeyde, anlam bakımından da pek çok denklikler 

sunmaktadır. Buradaki temel bağıntı en soyut haliyle varoluşsal bir problemdir. İnsanın 

kendi ben’inin inanmak ihtiyacı üzerinden sorgulandığı bu şiirde, sorgulanan ögeler, 

birbirinden farklı ama birbirini tamamlayan unsurlar olarak şiire yerleştirilmiştir. 

 

Gösteren’in kavramlardan (ikinci durumda bürünbirimlerden), gösterilen’in ise her durumda 

imgebirimlerden oluştuğunu söyleyen Mehmet Yalçın’ın belirtiği üzere (2010: 250) şiirde 

asıl çözmeye çalıştığımız derin düzeyde bulunan yapı ve bu yapının temelini oluşturan 

imgelerdir. Boşluk ve karanlık sözcükleri tek tek incelendikten sonra ortaya çıkan sonuç her 

ikisinin de ortak bir temayı farklı bir şekilde gösteriyor olmasıydı. Bunu yaparken de her iki 

sözcüğün, şiir dilinin imkânlarıyla ürettiği imgesel anlamları yığın olarak kullandığını 

göstermiş olmaktayız. 

 

Gurbette bir kucak ve zulmette bir şeh-râh olan inanmanın ihtiyaç halinde ortaya çıkması bu 

açıdan zorunludur. Bununla birlikte yalnızlaştıran ve vehm-alûd zulmet ile inanmak 

birbirlerini anlatım ve içerik düzlemlerinde tamamlamaktadırlar. 

 

Yukarıdaki iki gösteren, varoluşsal bir problem olarak ele alınan gösterilen’in (şiirde 

inanmaya duyulan ihtiyaç) iki farklı imgelemi olarak karşımıza çıkar. Buna göre hiç’liği 

göstermesi bakımından boşluk kavramsal imge, öte yandan maddi varlığı gizlemesi 

bakımından da karanlık ise görüntüsel bir imge durumundadır. Gösterilen ise bu iki imgenin 

oluşturduğu ortak görüntüdür. Burada her iki imgenin tüm anlam sapmalarıyla birlikte 

varoluşsal bir problemi ortaya koyduğu görülür. Bu iki imgenin anlatım düzleminde 

karşımıza çıkan tamamlayıcı unsuru ise “tutunmak” ve “nâim olmak”tır. Burada 

söylediklerimiz anlatım ve içerik düzlemlerinde şu göstergebirimcikleri oluşturur: 

 

 



 313 

Anlatım düzleminde 

tutunmak  : görüntüsel devinim (g1) 

nâim olmak : kavramsal devinim (g2) 

 

İçerik düzleminde 

karanlık  : kavramsal devinim (g1) 

boşluk  : görüntüsel devinim (g2) 

 

Bu ise oluşturulan simgelerle birlikte şöyle bir göstergebilimsel dörtgen ortaya koyacaktır: 

 

Anlatım Düzlemi 

tutunmak (g1)     nâim olmak (g2) 

 

 

  boşluk (g2)      karanlık(g1) 

İçerik Düzlemi 

 

Neticede şiirin temelinde duran varoluşsal problem imgesel bir gösterge olarak işlemektedir. 

Anlatım düzleminde tutunmak ve nâim olmak gibi durumsal bir devinimle ortaya çıkan 

göstergebirimcik, içerik düzleminde karanlık ve boşluğun kavramsal görüntüsü ile netleşir. 

Göstergebilimsel dörtgenden görüldüğü üzere boşluk, tutunmak göstergebirimciğini; 

karanlık ise nâim olma göstergebirimciğini bütünleyicilik bağıntısıyla içermekteyken 

boşluğun nâim olmayı, tutunmanın ise karanlığı çelişkinlik bağıntısıyla değillediği görülür. 

Bu çelişkinlik bağıntısı sözcüklerin sözlükbirimleri üzerinden değil imge yapılarında ortaya 

çıkan anlam alanı ile sağlanmaktadır. Dolayısıyla boşluk, içerdiği hiçlik ile nâim olmayı, 

diğer taraftan karanlık da yine tutunmayı çelişkinlik bağıntısı ile birlikte geçersiz kılacaktır. 

  



 314 

4.2. ÖMR-İ MUHAYYEL 

4.2.1. Giriş Gözlemleri 

 

Bir bütün olarak Servet-i Fünûn neslinin ruhî durumlarının ve mizaçlarının önemli bir 

kısmını teşkil eden “realiteden kaçma” ve “hayal-hakikat çatışması” temlerini (Ercilasun, 

1998: 577) gözler önüne seren Ömr-i Muhayyel adlı şiir önce “Es’ad Necîb” mahlasıyla 

Servet-i Fünûn dergisinde 5 Teşrinisani 1314 (17 Kasım 1898) tarihinde yayımlanmıştır. 

Dergide yayımlanan şeklinde yapılan küçük bir değişiklikle6 Rübâb-ı Şikeste’ye dâhil olan 

şiir Ramazan Korkmaz’ın ifadesiyle “yer ile göğün, hayal ile hakikatin çekim alanında asılı 

kal”mış, ancak “göğe ulaşma”yı istemsiz şekilde “iste”yen bir durumu (Korkmaz, 2006: 

111) ifade etmektedir. 

 

İnci Enginün’ün Rübâb-ı Şikeste’de toplanan şiirlerden “Hayal-Hakikat” başlığında 

“kümelen”dirdiği (Enginün, 2003: 535) Ömr-i Muhayyel şiiri, göstergebilimin sınırları 

dâhilinde ve şiirin içerdiği göstergelerden hareketle fenomenolojik ve psikolojik 

cepheleriyle birlikte açıklanmaya çalışılacaktır. 

 

 

4.2.2. Anlatım Düzlemi 

 

Şiirde kullanılan uyaklar ile dilbilgisel bağıntıların sıkı bir bağ kurduğu görülmektedir. 

Bahsedilen bağıntı şiirin dilbilgisel seçimleri ile uyakların önemli bir işlev sunduğunu 

gösterir. Bu cümleden olarak, şiirin tüm dizeleri adla bitmektedir. Kullanılan  bu adların 

kimileri doğrudan bir ad iken kimileri görevi itibariyle sıfattır. Uyakları oluşturan 

sözcüklerin de yine bu sıfat veya ad oluşa göre birbirlerine koşut oluşturacak şekilde 

dizildikleri görülmektedir. Ayrıca kafiyelerin şemsi ve kameri harf sırasından bir düzlemle, 

belli bir düzen içerisinde durduğu görülmektedir. Birinci ve sonuncu bölümlerin sonuna 

konan ziyade mısralar da biri kameri diğeri şemsi harfle biten kafiyesi ile birbirine koşut 

oluşturmaktadır. Şiirdeki kafiyelerin şemsi ve kameri harflere göre dizilimi şu şekildedir7: 

K,Ş,Ş,K,K; K,K,K,K; Ş,K,K,Ş; K,Ş,K,Ş; K,Ş,Ş,K,K. 

                                                        
6 Şiirin üçüncü dörtlüğünde “sayd-ı hayâlât” söz grubu “sayd-ı huzûzât” şeklinde yer almaktadır. Biz 
incelememizde Rübâb-ı Şikeste’deki halini, yani “sayd-ı hayâlât” şeklini tercih ettik. 
7 Gösterime ziyade mısralar dahil edilmiştir. 



 315 

 

Aruzun “mef’ûlü mefâîlü mefâîlü feûlün” kalıbıyla (ziyade: mef’ûlü feûlün) yazılan şiir hem 

vezni hem de kafiyeleniş şekliyle ilk bakışta bürünsel düzeyde bir koşutluk sunmaktadır. 

Şiirin taktii şu şekildedir:8 

 

ÖMR-İ MUHAYYEL 

 

Bir ömr-i / muhayyel... Ha / ni gülbünler / içinde 

_     _   .  /    .   _   _        .  /  .     _    _    .  / .  _  _ 

Bir kuşça / ğızın ömr-i / bahârîsi / kadar hoş;  

Bir ömr-i / muhayyel... Ha / ni göllerde, / yeşil, boş  

Göllerde, / o sâfiyye / t-i vecd-âver / içinde  

Bir dalga / cığın ömrü / kadar zâil / ü muğfel  

Bir ömr-i / muhayyel!  

 

Yalnız i / kimiz, bir de / o: Ma’bûde- / i şi’rim;  

Yalnız i / kimiz, bir de / onun zıll-ı / cenâhı;  

Hâkîle / re bahş eyle / yerek hâk-i / siyâhı  

Dûşunda / beyaz bir bu / lutun gökle / re âzim. 

 

Her sahn-ı / hakîkatten / uzak, herke / se mechûl;  

Bir safve / t-i mâ / sûme / nin âgûş-ı / terinde,  

Bir leyle / -i aşkın mü / teennî se / herinde  

Yalnız i / kimiz sayd-ı / hayâlât i / le meşgûl.  

 

Savtında / ki eş'ar-ı / pür-âhenk i / le mâlî,  

Şi’rimde / ki elhân-ı / muhabbetle / nagam-saz,  

Âh isti / yorum, gökle / re âmâde / -i pervâz  

Bir lâne / -i âvâre / de bir ömr-i / hayâlî...  

 

Bir ömr-i / hayâlî... Ha / ni gülbünler / içinde  

                                                        
8 Metinde zihafların altı çizili olarak gösterilmiş, ulamalar gösterilmemiştir. 



 316 

Bir kuşca / ğızın ömr-i / bahârîsi / kadar hoş;  

Bir ömr-i / hayâlî... Ha / ni göllerde, / yeşil, boş  

Göllerde, / o sâfiyye / t-i vecd-âver / içinde  

Bir dalga / cığın ömrü / kadar zâil / ü hâlî  

Bir ömr-i / hayâlî! 

 

Görüldüğü üzere şiirin ilk ve son beşliklerinde görülen küçük bir vezin hatasından başka 

hiçbir hata veya daha doğru bir ifade ile vezin gereği yapılan bir zorlama ile şiire 

yerleştirilmiş sözcük bulunmamaktadır. Bu durum ahenk noktasında şiire büyük bir akıcılık 

kazandırmıştır. Ayrıca vezinlerin kelimelerin yapılarına ve cümle kuruluşlarına uygun 

olarak yerleştirilmiş olması anlam ile yüzeysel yapının nasıl sıkı bir bağ içinde olduğunu da 

göstermektedir. Şiirde vezin gereği  kapalı bir hece olması gerekirken açık hecenin 

kullanıldığı tek yer “zâil” sözcüğündedir. Sözlük anlamı “yok olan” mânâsında olan 

sözcükteki bu yokluk, bir zorunluluk veya hatadan dolayı değil de derin yüzeyle yüzeysel 

düzeydeki koşutluğun bir gereği olarak istenerek oraya konulmuş intibaı uyandırmaktadır. 

Yoksa baştan aşağı bütün betiğin bu kadar ahenk dolu ve vezin açısından kusursuz olduğu 

bir durumda böylesine bir küçük zorlama istense olmayabilirdi. 

 

Şiirin tamamında yalnızca bir adet çekimli fiil bulunur. Şimdiki zaman kipi ve birinci tekil 

şahıs ekiyle çekimlenmiş bu fiil, aslında şiirin tamamında cümlelere ulamlanabilecek ve 

bağımsız önermeler oluşturabilecek yapıdadır. Cümlelerin bağlanışı ve önerme şekilleri 

üzerine inceleme şiirin içerik düzleminde ayrıca gösterilecektir. Bununla beraber noktalama 

işaretlerine bakılırsa şiirin ilk ve son birimleri içinde ikişer kez üç noktanın olduğu eksiltili 

cümleyle beraber sonlarında ünlem işaretiyle biten birer cümle içerirken aradaki üç 

dörtlükten ikisi sonlarında nokta, üçüncüsü üç nokta ile biten birer cümle içermektedir. 

 

Ömr-i Muhayyel’in ilk ve son birimlerindeki beşlik, ziyadeleriyle beraber birbirinin aynı 

kelimelerle oluşturulmuş durumdadır. Tek fark ilk birimde üç kez yinelenen “muhayyel” 

sözcüğü yerine son birimde aynı kökten gelen ve aynı sözlükbirim değerine; aynı vezin 

değerine sahip “hayâlî” sözcüğünün kullanılmış olmasıdır. 

 

Şiirin başı ve sonu arasındaki bu koşutluk şiirin iç kısımlarında da simetrik bir koşutluk 

şeklinde görülmektedir. Buna göre ilk birimden son birime doğru şiirin kesitlerinde 



 317 

anlatılanların zamir olarak gösterimi şu şekildedir: o, biz, o, ben, o. İkinci ve dördüncü 

dörtlükteki zamirlerin birbirlerinin tekil ve çoğul değerleri olduğu farkı göz ardı edilirse 

koşutluk kendiliğinden ortaya çıkarılmış olur. 

 

Şiirdeki bu dikey koşutluğun yatay düzlemde de birbirini desteklediği görülür. O zamirine 

denk gelen bölümler cansız nesnelerin tasvirini içerirken, ben/biz zamirine denk gelen 

bölümler ise canlıları belirtmektedir. Bu ulamlamanın bir diğer cephesi ise kesitlerin özneleri 

ile tümleçleri arasındaki bağıntıdır. Her kesit kendi bütünlüğü içinde. kendi niteliğiyle ortaya 

çıkmaktadır. Buna göre kesitlerdeki öznelerin niteliği ve bu öznelerin tümleçlerindeki durum 

şöyle gösterilebilir: 

 

  Özne  Tümleç 

1.  cansız  canlı 

2.  canlı  cansız 

3.  cansız  canlı 

4.  cansız  cansız 

5.  cansız  canlı 

 

Yukarıdaki şekil, daha önce belirtilen uyakların koşutluğu ile paralel bir yapı 

göstermektedir. Her ikisinde de ortaya çıkan en belirgin görüntü şiirin simetrik bir şekilde 

dizilmiş olduğudur. Elbette bu görüntünün koşutu olarak içerik düzlemi de aynı paralel 

yapıyı sunmaktadır. 

 

Şiirin abba şeklinde sarmal kafiyelenişine mukabil her kesitin içinde en az bir kez iç 

kafiyenin de bulunduğu görülmektedir. Birimlerin dize içlerindeki ses benzerlikleri şu 

şekildedir: 

 

1. bir ömr-i muhayyel - bir ömr-i muhayyel 

kuşcağızın  - dalgacığın 

 hani   - hani 

2. yalnız ikimiz  - yalnız ikimiz 

 bir de o  - bir de onun 

 zıll-i   - hâk-i 



 318 

3. safvet-i masumenin - leyle-i aşkın 

4. savtındaki  - şi’rimdeki 

 eş’âr-ı   - elhân-ı 

 ahenk ile  - muhabbetle 

5. bir ömr-i muhayyel - bir ömr-i muhayyel 

kuşcağızın  - dalgacığın 

 hani   - hani 

 

Anlatım düzleminin başından beri vurgulanan dilbilgisel koşutluk ve uyak koşutluğu 

yukarıdaki tabloda da açıkça tekrar görülmektedir. Burada dikkati çeken bir diğer husus ise 

simetrik dağılımın iç uyaklarda devam etmiş olduğudur. Ayrıca şiir genelinde sıfat kullanımı 

epey fazla olmasına rağmen iç uyaklarda yalnızca simetrinin ortasına denk gelen birimde 

sıfatla uyak yapıldığı diğer birimlerde ise adların kullanıldığı görülmektedir. 

 

Şiirde ad ve ad soylu sözcüklerden sıfatların yoğun olarak kullanıldığını daha önceden 

belirtmiştik. Şiirsel bütünlüğün en önemli taşıyıcılarından olan sıfatların dizelere göre 

dağılımı şöyledir9: 

 

2, 2, 3, 2, 3, 2; 

- , -, 2, 3; 

2, 2, 2, -; 

2, -, -, 4; 

2, 2, 3, 2, 3, 2; 

 

Yukarıdaki sayılar incelendiğinde şiirde sıfatların dağılımında herhangi bir denklik 

görülmemektedir. Şiir boyunca toplam kırk beş sıfat kullanılmıştır ve bu sıfatlardan on altısı 

belgisiz sıfat iken geri kalanlar niteleme sıfatı durumundadır. Şiirde toplam sözcük sayısı 

edatlar dahil edilmediğinde 109’dur. Şiirde kullanılan toplam sıfatların sözcüklere oranı ise 

% 41 gibi büyük bir rakama denk gelmektedir. Diğer taraftan şiirin kesitlerinde kullanılan 

sözcüklerin toplam sayılarında belirgin bir durum vardır. Şiirin son beşliğinin ilk beşlik ile 

aynı olduğunu görerek dört parça olarak düşündüğümüzde kullanılan sözcük sayıları 

                                                        
9 Gösterime ziyade mısralar da dâhil edilmiş, kesitler arası noktalı virgül (;) gösterilmiştir. 



 319 

şöyledir: 33, 24, 21, 18. Görüleceği üzere vezin ve diğer unsurlar sabit kalmak şartı ile şiirin 

kesitlerinde bulunan sözcük sayısı giderek azalmaktadır. Bununla beraber kullanılan 

sıfatların sayılarında ise ciddi bir değişikliğin olmadığı görülür. 

 

Sıfatların durumuyla ilgili başka bir durum söz konusudur. Şiirde beş dize hariç her dizede 

ve şiirin başlığında dahi sıfat kullanılmıştır. Sıfat kullanılmayan dizelerin ortak özelliği ise 

içlerinde zamir barındırıyor olmalarıdır. İçinde zamir olmadığı halde sıfatın da 

kullanılmadığı tek dize ise betiğin tek çekimli eylemini barındıran dizedir. Burada dizeye 

bağlanan birinci tekil şahıs eki de ben zamirinin sağladığı bir işlevi dolaylı olarak yerine 

getirmiş olur. 

 

Betiğin bütünü içerisinde Türkçe kökenli sözcüklerin oranı % 30.30 iken % 69,70’lik büyük 

bir kısım Arapça ve Farsça kökenli sözcüklerden oluşur. Şiirin ses dokusunda ise ön damak 

ünsüzleri (g, k, l, r, y) belirgin bir görev yapmaktadır. Şiirin % 40’ı bu ünsüzlerden oluşurken 

birinci kesitte önce artan ve sonra azalan bir simetrik yapı (7, 6, 10, 5, 7, 5) sunar. İkinci 

kesitte artan, üçüncü kesitte azalan ama her ikisinde de tam tersi yönde birden artan ve azalan 

(2. Kesit: 5, 6, 9, 6; 3. Kesit: 5, 3, 2, 9) bir görüntü sunarlar. Son kesit ise daha dengeli (6, 5, 

6, 6) bir görüntü sunmaktadır.  

 

Şiirin tamamına bakıldığında ilk kesitte 40, ikincide 26, üçüncüde 19, dördüncü kesitte ise 

23 ön damak ünsüzü kullanılmıştır. Şiirin bütününde bu denli kullanım genişliğine sahip 

başka hiçbir ünsüz grubu yoktur. Harflerin tamamına bakıldığında ise her ikisi de ötümlü 

olan “r” harfi 57 kez ve “l” harfi 48 kez kullanılmıştır. 

 

Şiirde aliterasyonu oluşturan bu sesler Macar filolog İvan Fonagy’ın belirttiği üzere (1988: 

94) sert ve yumuşak duygu değerine sahip çağrışımlar uyandırmaktadır. Ayrıca “r” sesi 

“erkeksi”, “l” sesi ise “kadınsı” çağrışım değerine sahiptir. Şiirin derin düzey 

çözümlemesinde gösterileceğe gibi, şiirde, sevgilisiyle hayali bir ömür yaşamak isteyen özne 

(ister kadın, isterse erkek olsun) bu hayali ömrü tasvir eder. Dolayısıyla o zamiri ile belirtilen 

“mabude-i şiir” müstesna olmak üzere, biri özne iki kişi üzerine kurulu bir şiir vardır. 

Jakobson’un belirttiği gibi (Fonagy, 1998: 97) sesbirimciklerin manaya ulaşmadaki bu 

durumu r ve l seslerinin kadına ve erkeğe yaptığı çağrışım değeriyle iç ve dışa dönük 

çözümlemenin koşutluğunu göstermesi bakımından önemlidir. Şiir, yalnız göstergebirimcik 



 320 

değeri ile değil, sesbirimcik değeri ile de iki öznenin varlığını şiirin anlam alanına 

taşımaktadır. 

 

 

4.2.3. Söylem Düzlemi 

4.2..3.1. Var Olanın Dışında Bir Arayış 

 

“Hayal edilen, zihinde canlandırılan” anlamına gelen “muhayyel” sözcüğü ile “ömr” 

sözcüğünün oluşturduğu tamlama şiirin yalnız başlığı olmakla kalmaz, aynı zamanda şiirin 

oturduğu fikrî ve zihnî temelleri de gösterir. Muhayyile gücünü elinde bulunduran yegâne 

varlık olan insanın bu tahayyül gücü pek çok açıdan incelenebilir. Şüphesiz bu gücü 

fenomenolojik bir bakış açısıyla da sorgulayabiliriz. Malumdur ki insanın tahayyül edişi 

gündelik mevzulardan bilimsel meselelere, siyasetten sanata kadar pek çok alana yayılabilir. 

Ancak bunlardan hiçbiri şiirsel muhayyile kadar derinlikli ve insan ruhunda etki bırakan bir 

yapıya sahip değillerdir. Edward L. Murray’in şiirsel muhayyile için “yaratıcı muhayyile” 

karşılığını kullanması (2008: 34) bu açıdan ayrı bir önem arz etmektedir. Elbette bu yaratıcı 

gücün temelinde dilin gücü yatmaktadır. Şiirsel dil sembol ve imgelerle birlikte bu yaratıcı 

gücü ortaya koyar. Sembolü “yatay olarak genişleyen ve dikey olarak kök salan” bir kavram 

olarak tanımlayan Murray onu bu yönüyle incelerken dikkatli olunmasının altını çizer (2008: 

202-203). Açıktır ki sembolün derinliğine ve yataylığına genişlemesi dilin anlamlar 

noktasında katmanlaşmış yapısında ortaya çıkar. Bunu sağlayan ise dilin ev sahipliği yaptığı 

varlığın10 ontolojik yapısıdır. 

 

Ricœur’ün işaret ettiği gibi sembol ve imge tahayyül gücünün anlamsal boyutunu dile 

getiriyorsa (1999: 178), bu dile getirilişin söz boyutu da ayrı bir önem kazanıyor demektir. 

Dilin kendi kendisinin başlı başına bir gösterge olduğunu hatırladığımızda bu göstergenin 

sembolik ve imajinatif boyutunu da daha iyi kavramış oluruz. Varlığı anlamlı ve görünür 

kılan dil bu haliyle ontolojik ve fenomenolojik açıdan değerli hale gelir. Tahayyülün anlam 

alanı ile paranteze alındığında Ricœur durumu şöyle açıklıyor: “(Şiirsel söylem) kendi 

varlığımızı başka varlıklara ve genel olarak varlığa iliştiren ontolojik bağın ifade edilmesini 

                                                        
10 Martin Heidegger “dil, varlığın evidir” derken felsefesini varlığın kapsayıcılığı üzerine kuran Karl Jaspers 
Heidegger’e bu konuda karşı çıkar. Çünkü “‘kapsayıcı’ olarak ‘varlık’, hiçbir eve, dilin geniş evine bile 
sığmaz.” (Safranski, 2008: 541)  



 321 

sağlar.” (1999: 178) Ricœur’un bahsettiği ontolojik bağ dilin göndergesindeki anlam ile 

mümkündür. Bu anlam da tahayyülün sınırlarında (daha doğrusu sınırsızlığında) 

genişleyecektir. O zaman muhayyel ömür şiirin eyleyeni (actant) olarak karşımıza çıkar. Her 

şeyden önce tahayyül edilmesi dahi bir istencin varlığını gösterir. 

 

Yukarıdaki açıklamalardan hareketle söyleyecek olursak şiirin anlam alanında iki türlü 

muhayyile ile karşılaşıyoruz: İlki şiirin kendi kendisine bir yaratıcı güç olması, ikincisi bu 

yaratıcı gücün kendi içerisinde muhayyel bir ömrü tahayyül etmesi. Dolayısıyla, apriori11 

olarak, anlatılacak olan “hayal edilen ömr”ün nasıl olacağı sorusu gereksiz hale gelir. Asıl 

olan öznenin hayal unsurlarını yaratırken “receptif” mi yoksa “spontan” mı (Mengüşoğlu, 

1976: 118) davrandığıdır. Başlıktaki iki sözcükten kurulan tamlamanın bize sunduğu ilk 

gösterge özneyi harekete geçirebilecek ve tamlamayı üzerine çekebilecek herhangi bir zamir 

ve ek olmadığıdır. Yani hayalin veya ömrün özneye dönük olması söz konusu değildir. 

Ancak bu, öznenin spontan olabileceği anlamına gelmez. Kendisinden bir şeyler katabilecek, 

“receptif” bir tavır sergileyebilecek bir tutum içerisine girecektir. 

 

Yukarıda Ricœur’den hareketle söylediklerimiz öznenin durumu ile birlikte 

düşünüldüğünde öznenin receptif/algılanan bir halde olduğu sonucuna varılabilir. Zira 

dünyanın gerçekliğinde yaşanılan bir ömür değil de “hayal edilen” ömrün şiire konu edilmesi 

ilk bakışta asıl gerçekliğin reddi veya istenmemesi anlamına gelir. Var olan durumun 

istenmemesi, özneye yeni bir durumun var edilmesi istencini uyandırıyorsa, o zaman, bir 

eyleyen olarak bu muhayyel ömür sığınılacak bir mekân durumuna gelmiştir. O halde şiirin 

ilk kesiti olarak ele aldığımız başlığın göndergesi; 

 

var olan   - muhayyel olan 

arzulanmayan  - arzulanan 

pasif olarak yaşanılan - aktif olarak hayal edilen 

 

karşıtlıkları üzerine kurulmuştur. Böylece muhayyel olan ile reel olanı birbirinden ayıran 

eksen “ömür” olarak karşımıza çıkar: 

 

                                                        
11 Apriori hakkında daha geniş bilgi için bkz.: Mengüşoğlu, 1978: 114-141. 



 322 

ömür : muhayyel olan vs reel olan 

 

Ancak burada dikkat edilmesi gereken asıl husus ömür ekseninin karşıtlıklarını oluşturan 

her iki durumun hangi göstergelerle bize sunulmuş olduğudur. Reel olan, içinde bulunulan 

ömür özne tarafından kabul edilmediği veya istenmediği için muhayyel olan ömrün ortaya 

çıktığını söylemiştik. O halde bu iki durum yukarıda işaret edildiği üzere zorunlu olarak 

arzulanan ve arzulanmayan karşıtlığını da beraberinde getirmektedir. 

 

 

4.2.3.2. Pitoresk Bir Dünyanın Peşinde 

 

Başlıktaki söz grubunun önüne “bir” belgisiz sıfatını alan ikinci kesitte, ziyade mısra ile 

beraber toplam altı dizeden beş tanesi bir belgisiz sıfatı ile başlamaktadır. Sıfatların nesne 

ve kavramların belirgin kılınması ile vazifeli olduğu bilinen temel gerçeklerdendir. Fakat 

belgisiz sıfatlar bu belirgin kılma işinin pek çoğunu tahayyül gücüne havale eder. O halde 

altı dizeden beşi belgisiz/belirsiz sıfatla başlayan şiir kesitinin en önemli göndergesi 

tahayyül gücüne yaptığı vurgu olmaktadır. 

 

Şiirin bu bölümünde muhayyel ömrün geçirileceği yer anlatılır. Belgisiz sıfatla (bir) başlayıp 

üç nokta (...) ile bitirilen ilk söz grubu anlam alanı olarak yukarıda söylediğimiz hususlara 

yerleşirken “bir” belgisiz zamiri tahayyül gücüne gönderme yapar. Bu sözü destekleyecek 

olan ilk göstergebirimcik ise “hani” sözcüğüdür. Günlük hayatta söylenen bir sözü 

örneklendirmeden hemen önce kullanılan sözcük hayal gücünü harekete geçiren bir diğer 

unsurdur. Bununla beraber TDK sözlüğünün “karşısındakinin daha önceden bildiği bir şey 

kendine hatırlatılmak istendiğinde kullanılan bir söz” anlamını verdiği sözcük, bu ulamda 

muhayyel ömrü tahayyül eden öznenin karşısında bir başka kişinin varlığını zorunlu kılar. 

Kesitte doğrudan doğruya gösterilmemiş olsa da göstergebirimcik olarak varlığını 

kavradığımız bu ikinci kişi şiirin anlam alanını farklı bir boyuta taşıyacaktır. 

 

Öznenin tahayyül ettiği ömür bir ikinci kişi ile birlikte pitoresk bir atmosferde sunulur. 

Tenasüp sanatının güzel bir örneği olarak “gülbün”, “kuşcağız”, “bahari”, “göl”, “yeşil”, 

“boş”, “sâfiyyet”, “dalgacık” sözcükleriyle hayal edilen ömrün geçirileceği mekân ortaya 

çıkarılmış olur. Bu mekân “hani” sözcüğünün barındırdığı hatırlatma ulamıyla 



 323 

düşünüldüğünde, öznenin yanında bulunmasını istediği ikinci kişiyle daha önceden 

yaşanmış veya karşılıklı olarak tahayyül edilmiş bir mekândır. 

 

İster birlikte yaşanmış12 isterse birlikte tahayyül edilmiş olsun ömrün geçeceği bu muhayyel 

mekân en nihayetinde bir hatırlatmaya (hani) dayanmaktadır. Mekân ve belleğin ilişkisi 

hatırlama ile olur. Zira Jennifer M. Groh’un da belirttiği üzere hatırlamanın büyük 

çoğunluğu veya akılda tutmaların büyük çoğunluğu mekânla olan ilişkilerine bağlıdır (2016: 

183). Öznenin muhayyel ömrü anlatırken mekân ile başlayıp son beşlikte yine mekân ile 

bitirmesi bu açıdan önemli bir göstergedir. 

 

Mekânı “varoluş kaygısıyla ilgili bir durakmasa” olarak tanımlayan Ramazan Korkmaz 

(2015: 80), bu duraksamayı Lucaks’tan hareketle herhangi bir duraksama değil “sorunsal 

ben”in “kendini dinlemek, tanımak ve dünyada konumlamak üzere seçtiği” duraksama yeri 

olarak belirler. Muhayyel mekânla ilgili bir başka husus mekânın tasvir şekli ile ilgilidir. 

Duraksanarak farkına varılabilen ve bu farkına varışla tasvir edilen mekân, şiirin başlığını 

açıklarken kurgusunu gösterdiğimiz karşıtlıklardan hareketle “arzulanan” olarak 

tanımlanmıştır ve bu arzu zihinde olumlu intibalar uyandıracak sıfatlarla anlatılmıştır: 

kuşcağız, bahârî, hoş, yeşil, sâfiyyet-i vecd-âver, dalgacık... Arzunun nesnesi haline gelen 

mekân böylelikle soyutlaşmış olur. Henri Lefebvre mekân üzerine çalışmasında tasarlanan 

değil “yaşanan” mekânı “mutlak mekân” olarak tanımlar. Bu mekân zihne değil, bedene 

hitap eden anlamlar yüklüdür (2015: 247). 

 

Kesin bir formu olan mutlak mekâna karşılık, şiirde, belgisiz sıfatların yoğunluğuyla bu 

kesinliğin bozulduğu “soyut mekân”a girildiği görülür. Soyut mekân ibaresi ile asıl 

kastedilen daha özel ve homojen bir mekân olmasıdır. Soyut mekânın en önemli özelliği ise 

“geometrik ve görsel olarak birbirini tamamla”yan bir yapısının olmasıdır (Lefebvre, 2015: 

294). Kesitin her bir göstergebirimciği bu “tamamlama”ya hizmet edecek şekilde ortaya 

çıkmaktadır. Tablonun tamamı kuşcağız, gül ağaçları, yeşil ve boş gül, coşku veren saflık 

ve dalgacık ile birlikte pitoresk bir manzara sunmaktadır. 

 

                                                        
12 Şiirin hem başlığı hem göstergeleri birlikte yaşanmış olmasını dışlar. Ancak önermemiz her iki hali için de 
doğru sona varacaktır. 



 324 

Bahsedilen imajinatif inşa, kesitin son mısraında birdenbire kesintiye uğrar. “Kuşcağız” 

sözcüğü ile aynı vezin değerine sahip olan sevimlilik ve merhamet duygusu uyandıran 

“dalgacık” sözcüğü, kuşcağızın “baharlı ömür” söz grubundaki anlamını devam 

ettirmeyerek “zâil ü muğfel”e (=yok olan ve aldatıcı) dönüşüverir. Ardından ziyade mısra 

olan ve üçüncü kez tekrarlanan “bir ömr-i muhayyel” söz grubu ile bitirilir. 

 

Aynı söz grubunun üç kez tekrarlanmasını veznin kolaylığı ve kalıbın yerine oturmuşluğu 

ile açıklamak doğru bir yaklaşım olmayacaktır. Sık tekrar etmenin asıl göstergesi öznenin 

soyut mekânı oluştururken kendisinin de hatırda tutmasını ve inanmasını kolaylaştırmaktır. 

Ancak özne ne yaparsa yapsın mutlak mekân tahayyül edilen mekanı bir anda “zâil ü 

muğfel” hale getirir. Bu aldatıcılık ve yok oluş şiire sonradan eklenmiş veyahut öznenin 

güzel bir mekân tahayyül ederken birdenbire karamsarlığa düşmesi sonucu ortaya çıkmış bir 

söz grubu değildir. Bu, soyut mekânın kendi iç yapısında olan bir durumdur. Lefebvre bu 

durumu şöyle açıklar: 

 

“Soyutlama, nesnelerin, şeylerin somut ‘mevcudiyetine’ karşıt bir 

‘namevcudiyet’ olarak görülür. Bundan daha yanlış bir şey yoktur. Soyutlama 

tahribatla, (kimi zaman yaratıcılığın habercisi olan) yıkımla hareket eder. 

İşaretlerde ‘gizlilikler’ ve bilinçdışı denen güçler yoluyla değil, tersine, 

soyutlamanın doğaya zoraki dâhil edilmesiyle ortaya çıkan ölümcül bir yan 

vardır.” (2015: 296) 

 

İşte bu “ölümcül yan”, öznede son iki göstergebirimcikte ortaya çıkar ve kendini “zâil ü 

muğfel” olarak gösterir. Bu yok oluş veya aldatıcılık ise “kadar” sözcüğü ile ulamlanmıştır. 

“Sadece bir dalganın ömrü kadar, daha fazlası değil” anlamı okuyucu üzerinde bir kesinleme 

yapar, okuyucuyu sınırlar. Öte yandan dalga sözcüğüne getirilen ek onun da ne kadar küçük 

düşünülmesi gerektiğini gösterir. 

 

Şiirdeki “kuşcağız” ve “dalgacık” ile birlikte karşıtlık ve yerdeşlik yapısına oturan “zâil ü 

muğfel” sözcüklerinin anlam alanları birer göstergebirimcik değeri olarak karşımıza çıkar. 

Kuşun avlanmak için aldatılması ile bir arada duran “muğfel”, dalgaların geliş ve gidişlerinin 

hakikate dair bir algısıyla “zâil” sözcüğü bu koşutluğu kurar. 

 



 325 

Şiirin bu kesiti için dikkat çeken son bir husus ise söylem düzeyinde üç kez yinelenen ama 

devamında farklı noktalama işareti alan “bir ömr-i muhayyel” söz grubunun aldığı 

noktalama işareti ile birlikte içerik düzleminde oluşturduğu anlam etkisidir. İlk iki söz grubu 

(1. ve 3. dizeler) üç nokta ile biter. Gramatikal olarak bir tamamlanmamışlığı ifade eden bu 

noktalama işaretinin ifade ettiği bu anlatım devamındaki “hani” sözcüğü ile pekiştirilmiş 

olur. Ancak ziyade mısraın hemen önündeki “zâil ü muğfel” söz grubu inşa edilmeye 

çalışılan mekânı yıkıcı bir etkiye sahiptir ve ziyade mısra, bir ve üçüncü dizelerle aynı 

sözcüklerden oluşmasına rağmen ünlem işareti ile biter. Buradaki ünlem işareti önündeki 

“zâil ü muğfel” ile birlikte düşünüldüğünde hayali ve hatırlamayı değil gerçeğe dönüşü 

imler. 

 

4.2.3.3. Zıtlıkların İçindeki Zamirler: “Biz” ve “O” 

 

Şiirin üçüncü kesiti dört dizeden oluşmaktadır ve ilk iki dizesi “sadece” anlamı veren 

“yalnız” edatı ile başlamaktadır. Yapılan bu vurgu yine her iki dizenin devamında aynı 

şekilde gelen “ikimiz” sözcüğünedir. “Biz” zamiri anlam itibariyle özne olan “ben”in içinde 

bulunduğu birden fazla kişiyi ifade edebilir. Ancak biz yerine ikimiz denildiğinde ben ve 

sen zamirlerinden dışarıya çıkmak mümkün değildir. Öte yandan “biz” sözcüğü Martin 

Buber’e göre “henüz şahsiyetin ortaya çıkmadığı, korunmalı, çocukça bir dünya”yı da imler. 

(2017: 28) Özne böyle bir algının önüne de bu kullanımıyla geçmiş olmaktadır. Böylece 

özne kendisinin de dahil olduğu zamiri, anlam alanını çoğaltacak şekilde kurgulamamış, 

yalnızca iki kişiye yer olduğunu bildirmiş olur. 

 

Dünyanın merkezine “ben” ve “sen”in konulmuş olduğu yapı bu iki zamirin ifade 

biçimlerinde şekillenir. Martin Buber’e göre bu iki sözcük “kişinin ancak bütün varlığıyla 

söylenebilir.” Bu söyleyiş ben veya sen tarafından başarılabilecek bir şey de değildir. “Ben 

olmak için, bir sen’e gerek vardır; ben, ben olmak için, sen der.” (2017: 80) Dolayısıyla 

burada sen ile olan ilişki aracısız bir ilişki haline gelir. “Hiçbir gaye, hiçbir hırs ve ümit, ben 

ve sen arasına giremez.” (2017: 81) 

 

İkinci kesitte muhayyel ömrün tasvirine mekân ile başlanmış olduğunu belirttik. Üçüncü 

kesitte ise bu tasarı devam edecek ve bu mekânın sahipleri ortaya çıkacaktır. Ancak dikkati 

çeken asıl husus “yalnız ikimiz” diye iki kez vurgu yapan öznenin aynı şekilde bu 



 326 

sözcüklerden hemen sonra “o” zamiri ile yaptığı eklemedir. Bu göstergebirim psikanalizin 

de verileri kullanılarak şöyle izah edilebilir: 

 

Ben ile sen arasındaki söylenenler simgesel hale gelmediği için içe dönüklük devam ediyor 

ve hemen arkasından “bir de o” ortaya çıkıyor. Yani “söyleşim dışında kalan dünyanın 

betimlemesi” (Boileau, 2007: 36) yapılmaya başlanıyor. Dolayısıyla özne bir çaba 

göstererek, kendisini, nesneden (veya sen zamiriyle gösterilenden) farklı olarak tasarlamaya 

çalışıyor. O halde öznenin tasarladığı dünyanın sadece tasarıda kaldığı ve gerçeğe dönüşme 

ihtimalinin olmadığı aşikar olur. Ulaştığımız bu netice ikinci kesitin son parçasında ortaya 

çıkan “zâil ü muğfel” ile de desteklenmektedir. 

 

Tahayyül edilen / tasarlanan muhayyel ömründe mekân son parçada yadsınmış iken ardından 

gelen kesitte yine sen ve ben zamirlerinin hemen yanına getiren “o” zamiri ile ikinci bir 

yadsımaya daha uğramıştır. 

 

Elbette tahayyül edilen ömrün13 birtakım gerekleri ve sorumlulukları olacaktır. Özne her iki 

kesitte yadsıdığı bu tahayyülün sorumluluğunu almak istemez. Tasarımdan sorumlu olmak 

için kurgunun özneden bağımsız olması gerekir. Oysa burada tam bir yadsımadan söz 

edilemez. Her ne kadar özne ben ve sen zamirlerinin yanına o zamirini yerleştirerek bir 

çelişkinlik bağıntısı ortaya koyduğunu belirtmiş olsa da yadsıma olmadığı için sorumluluk, 

diğer bir ifade ile sözü edilenleri gerçekleştirme arzusuna yakalanacaktır. Bu tasarının 

gerçekleştirilememesi halinde ise ne olacağı şiirde söylenmez. Özne her iki kesitte de anlamı 

tamamlayan diğer unsurların varlığını belirtir (zâil ü muğfel, o) ancak bu yadsımayı tam 

olarak göstermez. 

 

Bahsedilen yadsıma hali iki şekilde izah edilebilir: İlk duruma göre özne koşutluğun diğer 

tarafını şiiri alımlayacak olana, yani okuyucuya bırakmıştır. İkinci olarak özne koşutluğun 

diğer yarısını sezse de dile getirmek istememiştir. Bu durum bizi “tartışmalı olumsuzluk 

(négation polémique)” kavramına götürür. Özne bu sayede anlam alanını genişletmiş; 

söylenenlerin tasarlandığını, söylenmeyenlerin ise yadsındığını belirtmiş olur. Dahası bu 

                                                        
13 Ömr kelimesi yerine “yaşamak” gibi bir karşılık önermek şu aşamada doğru görünmemektedir. Misalli 
Büyük Türkçe Sözlük ömr/ömür sözcüğüne “yaşama veya var olma süresi” (2008: 2457) karşılığını verir. 
Kesitin devamında da görüleceği üzere ömür için şiirin gösterdiği asıl anlam alanı yaşamaya değil var olmaya 
ilişkindir. 



 327 

yadsıma sayesinde özne tasarlanan / tahayyül edilen ömrün gerçekliği ile ilgilenmeyecek ve 

bunu kanıtlamak zorunda olmayacaktır.14 

 

O zamiri ile gösterilen “mabûde-i şi’r” ve onun “kanadının gölgesi” üçüncü kesitin ilk 

dizesinde anlamlandırılması gereken bir başka unsur olarak belirir. Söz grubu Arapça bir 

tamlamadır ve isimlerden biri müennes (dişi)’dir. Ayrıca bu “tanrıça” ikinci dizede kanatlı 

olarak tahayyül edilmiştir. Kimi zaman ilham perisi olarak da kullanılan şiir tanrıçası Yunan 

mitolojisine göre Zeus’un Yunan tanrıça Mnemosyne ile dokuz kez birlikteliğinden olan 

dokuz kızdan biridir. Bu kızlara Yunanca “akıl, yaratıcılık gücü” anlamına gelen “men” 

kökünden gelen Musalar denir. Kendilerine özgü bir “yetki alan”ları olmayan Musaların 

görevleri genellikle şöyle bölümlenir: “Kalliope, destan şairi ya da lirik şiir; Klio, tarih; 

Polhymnia, pantomim; Euterpe, flüt; Terpsikhore, dans; Erato, konulu şiir; Melpomane, 

tragedya; Thalia, komedya; Urania, gökbilimi.” (Erhat, 2008: 208-209) 

 

Yukarıdaki bilgiye göre lirik şiirin Musa’sı ve genellikle ilham perisi diye adlandırılan isim 

Kalliope’dir. Yunan tanrıçalarının zaman zaman kanatlı olarak tasvir edildikleri görülse de 

Kalliope hiçbir zaman kanatlı olarak tasvir edilmemiştir.15 Burada ayrıca asıl önemli olan 

onun tanrıça olarak söylenmiş olmasıdır. “Kanadının gölgesi” söz grubu bir mecaz olarak 

koruyuculuğu, himaye ediciliği karşılayacak şekilde konumlandırılmıştır. Bu 

göstergebirimcik “ikimiz” ile karşılanan ben ve sen’i koruyacak / himaye edecek bir anlamı 

ulamlar ki bu da muhayyel ömrün masumluğunu, korunmaya muhtaçlığını imleyen önemli 

bir gösterge haline dönüşür. 

 

Muhayyel ömrün geçeceği yerdeki üç varlık, “o” olarak gösterilen şiir tanrıçasının kanadının 

gölgesinde ikinci fiilimsinin bildirdiği16 “bahş eyle”mek sözleri ile tekrardan harekete 

geçerler. Bahş eylenecek, yani bağışlanacak, ihsan edilecek olan “kara toprak”ın nesnesi 

“hâkîler”dir. Yüzeysel anlamda kara toprağın toprakla ilgilenenlere verileceği anlamı varken 

derin düzeyde “hâkî” sözcüğünü mecazın âdemoğlu anlamından faydalanılır. Güzel bir tezat 

örneği olarak “hâk-i siyah” (kara toprak) “beyaz bir bulutun” omzunda (dûş) göklere 

                                                        
14 Gerçekliğin kanıtlanması ve varlık algısının Freud’un bakış açısıyla daha geniş bir incelemesi için bkz.: 
Boileau, 2007: 46-50. 
15 Bu tasvirlerin en eskisi Boston Güzel Sanatlar Müzesi’nde 98.887 katalog numarasına kayıtlı ve İ.Ö. 450 
tarihli tasvirdir. Kalliope, bu tasvirde ve sonrakilerde elinde lir ile tasvir edilmesine rağmen kanadı yoktur. 
16 İlki önceki kesitte karşımıza çıkan “vecd-âver” idi. 



 328 

çıkılırken “hâkîlere” (insanlara) bağışlanmıştır. “Bahş eyle”mek sözcüğünün öznenin 

kendisinden bir şeyler vermek anlamını beraberinde getirdiği açıktır. İkinci kesitte ortaya 

çıkan “kuş”un uçmaya ve özgürlüğe dair imgesi ile buradaki “bahş eyle”menin vermekle 

beraber yükselmeyi (=“azîm”) sağlaması arasındaki anlam ilişkisi açıktır. Ancak bu yükseliş 

“beyaz” sözcüğünün saflığa, pazarlıksız oluşa dair kültürel imgesi de unutulmamalıdır. 

Böylece “bahş eyle”mek ile hem herhangi bir amaç gütmeden vermek, hem de saflığa ermek 

için vermek anlamları yananlam dizgesi olarak karşımıza çıkmış olurlar. 

 

Bahşedilen, ihsan edilen nesne doğası gereği değerli olan bir nesneyi ifade eder. Ancak bu 

değerin bahşeden ve bahşedilen açısından aynı derecede olması gerekmez. Bir nesnenin 

değerli oluşu o nesneyi alacak olandan ileri gelir. Dolayısıyla özne bu kara toprağı isteyen; 

toprakla ilgili, alakalı olanlara bahşederken yalnız ikisi dışında kalanların toprağa verdiği 

değeri ifade etmiş olur. Anlamı devam ettirirsek beyaz bir bulutla göklere yönelen, göç eden 

(âzim) özne ise neyin daha önemli olduğunu böylece göstermiş olur. 

 

Burada bir başka husus olarak tezada tekrar bakmak icap eder. Toprak kelimesinin anlam 

değeri ile gök kelimesinin anlam değeri arasındaki fark, kara ve beyaz kelimeleriyle daha da 

vurgulanmıştır. Koşutluğun bir tarafına yer ve kara, öte tarafına gök ve beyaz 

konumlandırılmıştır. Ancak bahşetmek, sözcüklerin anlam değeri göz önüne alındığında 

koşutun ikinci tarafına, yani gök ve beyaza ait olmalıdır. Ancak özne toprak ve kara ile 

negatif anlam değerine sahip sözcüklere bahşetmeyi uygun görür. Burada asıl söylenmek 

istenen görünenin ardındaki anlam değeridir. 

 

İlk iki kesitte melek, tanrıça (cenah, mabude) sözcükleriyle birlikte düşünüldüğünde 

gökyüzüne ait imgelemin devam ettiği anlaşılır. O halde özne muhayyel ömrü yaşanılan 

dünyada tahayyül etmemekte veya dünyada yaşanmayacak denli güzel olduğunu 

imlemektedir. Burada söylenmek istenen ömrün tam olarak bir dünyanın dışında ve öte 

dünyaya ait bir kavram olduğu değildir. Özne tasarladığı muhayyel ömrün toprağa ait 

olmamasıyla, neyi kastettiğini bir sonraki kesitte detaylandıracaktır. Öznenin sen ve o 

zamirleriyle anlattıkları ile birlikte muhayyel ömrü nasıl geçireceği, orada ne yapmak 

istediği bir sonraki kesitte şöyle açıklığa kavuşur: 

 

 



 329 

4.2.3.4. Haz ve Hayal Avlamakla Meşgul Bir Ömür 

 

İstek kipinde çekimlenmeye müsait ve tek bir cümleden oluşan dördüncü kesit, okuyucuyu, 

muhayyel dünyanın içindeki muhayyel şahıslarla beraber bir yaşantının içine sokar. Bir 

önceki kesitte vurgulanan “yalnız ikimiz” söz grubu burada yine karşımıza çıkar. Ben ve sen 

şahıslarını içine aldığını söylediğimiz “ikimiz”; hayaller avlamakla meşgul olmayı 

istemektedir. Ancak hayaller avlamanın nasıl bir gösterge olduğunu izah ettikten sonra 

önemli olan bu hayallerin nasıl, ne zaman ve ne şekilde avlanacağı sorularının şiirde nasıl 

cevaplandığının gösterilmesidir. 

 

Bir sanat eserinin özüne dair hakikati yakalama işini ciddiye alan pek çok kuram veya 

inceleme yöntemi bulunduğu bir gerçektir. Ancak malumdur ki incelenen nesne kendi 

bütünlüğünü ve kendi anlam alanını oluşturma kudretine de sahiptir. Bu sebeple inceleme 

yöntemimiz işin merkezine sanat eserinin kendisini koyan bir yönteme dayanmaktadır. Öte 

yandan metinde söylenenler yorumcunun söylediklerine dayanak oluşturmaz. Aksine 

yorumcu veya araştırmacı kaynağı görerek tutarlı bütünleri bulur ve bunu herkes için 

görünür kılar. Dolayısıyla tüm söylenenler metinden hareketle söylenmeli ve metnin kendi 

iç dinamizmi tüm yorumları ve izahları bünyesinde barındırmalıdır. 

 

Muhayyel bir ömür tasarlayan özne şiirin bu bölümünde hayaller avlamakla meşgul olmayı 

ister. “Hayal” sözcüğü şiirin başlığından itibaren söylendiği için ilk bakışta bir sapma olarak 

durmaz. Ancak “sayd” sözcüğü bu sapmayı belirginleştirir. Her şeyden önce avlanacak olan 

şey, yakalanması zor olan, özel bir çaba ve maharet isteyen bir konumdadır. Günlük hayatta 

tutulan balıktan sembolik olarak kullanılacak herhangi bir kavrama kadar durum böyledir. 

Şiirde avlanacak olan şey soyut olarak “hayâlât” (hayaller) şeklinde karşımıza çıkar. Demek 

ki özne için hayal kurabilmek veya tahayyül etmek maharet gösteren bir iştir ve dolayısıyla 

hayal de tıpkı bir av gibidir. Av gibi oluş ise iki yönden gösterge değerine sahiptir: İlki avın 

avcıya göre daima daha naif, kırılgan ve zayıf yapısına olan vurgudur. Dolayısıyla 

kurgulanan ömrün ve kurulacak olan hayallerin yapısı hakkında böylece fikir verilmiş olur. 

İkincisi av, avcı için hayati bir öneme sahiptir. Öyleyse bu ikinci anlam alanıyla, özne, 

muhayyel ömrün devamını, hayalleri avlamaya devam etmede görmektedir. 

 



 330 

Yukarıda hayal avlamanın önemli bir gösterge olduğunu fakat nasıl, ne zaman ve ne şekilde 

avlanacağının yani bir anlamda yönteminin şiirde nasıl göründüğünün önemli olduğunu 

belirtmiştik. Buna göre hayallerin avlanacağı yer her şeyden önce “hakikat sahnesinden 

uzak” ve “herkese meçhul” bir yerdir. Bu iki söz grubu aslında şiirin başından beri anlatılan 

muhayyel ömrün geçirileceği yerin de nasıl bir yer olduğunu gösterir. 

 

Gerçeklik algısını öznenin nasıl geride bıraktığını göstermiştik. Bununla beraber tahayyülün 

doğası gereği herkese meçhul, kimsenin bilmediği bir halde tezahür etmesi de normaldir. 

Özne daha önce paralellik ve karşıtlık bağlamında tahayyül ettiği mekânı daha sonraki 

kesitte ve üzerinde durduğumuz bu kesitte işlev ve içerikleriyle ortaya koymakta, mekânın 

daha ziyade özüne doğru bir betimlemeyi tercih etmektedir. 

 

Hayallerin avlanacağı yer böylece belirlendikten sonraki iki dize hayal avlama işinin nasılını 

ortaya koyan göstergebirimcikleri ihtiva edecek şekilde ulamlanmıştır. “Safvet-i masume” 

söz grubunda “masume”nin yine müennes (dişi) şekliyle tercih edildiği görülmektedir. 

Masume sözcüğü “günahsız, namuslu, iffetli kadın” anlamına geldiği gibi “suç ve günah 

işlemesi düşünülemeyecek kadar küçük olan kız çocuğu” anlamını da barındırır. Saffet ise 

mecazen “kolay kandırılabilen” anlamına gelse de “saflık, temizlik” anlamındaki ilk 

karşılığı ile şiirin bütünündeki anlam alanına daha uygun düşmektedir. 

 

“Masume” sözcüğünün kız çocuğu anlamının da “günahsız, iffetli kadın” anlamının da şiirin 

anlam alanına uygun olduğu görülmektedir. Zira bir önceki kesitte iki kez tekrarlanan ve bu 

kesitte yine söylenecek olan “yalnız ikimiz” ibaresi üçüncü bir kız çocuğunun anlam 

evrenine girmesine müsait görünmese de tanrıça şeklinde müennes olarak gösterilen ve 

günahsızlığa yapılan vurgu bu anlamı mümkün kılar. Öte yandan hayali ömrün geçirilmek 

istendiği ve bir anlamda eyleyen görevi gören şahıs için de ikinci anlam alanı uygun 

düşmektedir. 

 

Gaston Bachelard Mekânın Poetikası adlı eserinde “uçsuz bucaksızlık” için “düşlemenin 

felsefi bir kategorisi” tanımlamasını yapar. Ona göre düşleme “doğuştan gelen bir eğilimle 

büyüklüğü temaşa eder.” (2014: 223) Dolayısıyla özneyi bulunduğu dünyanın dışına çıkarır. 

Peki uçsuz bucaksız bir iç genişlemeye özne neden ihtiyaç duymuştur? Şiire göre bunun 

cevabı “leyle-i aşkın” (aşk gecesinin) “seherinde”, “müteenni” (ihtiyatlı, temkinli) olan özne 



 331 

ve “ikimiz” ile belirtilen diğer kişidir. Bachelard’a göre “yaşamın yavaşlattığı, tedbirli 

olmanın durdurduğu ama yalnız kaldığımızda yeniden işe koyulan bir tür varlık genişlemesi” 

uçsuz bucaksızlığın harekete geçmesine neden olur. Üstelik temel şart “hareketsiz 

kalma”mızdır (2014: 224). Zira hareketsiz kaldığımızda düş kurmaya / tahayyül etmeye 

başlarız. O halde “müteenni” sözcüğünün şiirde bize gösterdiği iki temel anlam vardır: İlki 

öznenin niçin muhayyel bir ömür içinde yaşamak istediği ile ilgilidir. İkincisi ise öznenin 

yalnız olduğudur. Demek ki sen ve o zamirleri ile gösterilenler de yalnızca muhayyel ömrün 

içinde varlıklarını korumakta ve öznenin yalnızlığı ile birlikte ortaya çıkabilmektedirler. 

 

 

4.2.3.5. Melankolik Bir İstek: Ömr-i Hayâlî 

 

Şiirde sezdirme yolu ile değil de açık bir şekilde yazılan tek fiil ve çekimi beşinci kesitte 

kendini gösterir. Hemen öncesinde hasreti veya iç çekişi ifade eden “âh” ile kullanılan fiille 

beraber kesitin bütününde kompozisyonun son parçası olan “ses”e dair öğeler sunulur. 

Burada fiil çekiminin şimdiki zamana dair olması önemli bir göstergebirim olarak karşımıza 

çıkar. Martin Buber’e göre “öze ait olan şey, şimdide yaşanandır; objeler ise, geçmişte.” 

(2017: 82) O halde “iste”mek fiilinin şimdiki zamanda çekimlenmesi bu fiilin anlam alanının 

öze ait bir kavram olduğu, objelerle ilgilenmediğini okuyucuya imlenmiş olur. Zira şiirin 

başından beri söylenegelenler de öznenin objelerden çok öze ait olanla ilgilendiğini 

göstermiştir. 

 

Şiirin başından itibaren sunulan melankolik hal burada belirgin olarak kendini gösterir. 

Elbette burada klinik bir vakadan değil bir ruh hali (stimmung) olarak melankoliden söz 

ediyoruz.17 İlk kesitten itibaren ortaya çıkan kaygı, tecrit olma gibi unsurlarla gördüğümüz 

melankolik hal, manik halden farklı hususiyetler gösterir. Öznenin melankolik halinin manik 

bir hal aldığı söylenemez. 

 

Her şeyden önce melankolik halde şimdiki zamana ait bir belirti yoktur. Zaman kavramı an’a 

değil belirsiz bir hale yayılmıştır. Melankolik hal ise şimdiki zamanla beraber derinliği olan 

bir temas haline gelir (Borgna, 2014: 126). Eugenio Borgna, Minkowski’nin fenomenolojik 

                                                        
17 Bu konuda daha geniş bilgi için bkz.: Freud, S. (2015). Yas ve Melankoli. (Çev.) Aslı Emirsoy, İstanbul: 
Telos. 



 332 

ve Bergsoncu söylemine katıldığını belirttikten sonra ikinci kesitte bahsettiğimiz üzere 

yaşanan / tasarlanan mekânın manik halde “dur durak bilmez bir hareket içinde” olduğunu 

(2014: 131) söyler ve bakışın dışa dönük olduğunun altını çizer. Oysa melankolide hareket 

son derece yavaşlamış ve bakış içe dönmüştür. 

 

Üçüncü kesitle bağlantılayarak söyleyecek olursak sen ve o zamirlerinin şiirin tek eyleminde 

ortadan kalkması18 şimdiki zamanda bir olumsuzluğa işaret eder. En başından beri öznenin 

eyletimine gönderme yapan göstergebirimcikler, “yalnız ikimiz” şeklinde üç kez tekrarlanan 

söz grubuyla birlikte tekrar okunduğunda bahsettiğimiz melankolik hal iyice belirginleşmiş 

olur. Artık farklı ve umut dolu fenomenolojik bir deneyim halinde görünür. 

 

“Lâne-i âvâre” söz grubu birer sözcükbirim olarak melankolik halin en önemli göstergesini 

oluşturur. Gaston Bachelard kuş yuvasının fenomenolojisini yaptığı yazısında terk edilmiş, 

boş bir yuvanın “melankolik” olduğunu belirttikten sonra boş yuva için şunları söyler: 

 

“Böylece o eski yuva, bir nesne kategorisine girer. Nesneler çeşitlendiği oranda 

kavram da basitleşir. Biriktirdiğimiz yuvaların sayısı arttıkça, hayal gücümüzü 

rahat bırakırız. Yaşayan yuvayla temasımızı yitiririz. 

Oysa doğada bulunan, gerçek yuvanın fenomenolojisini ortaya koyabilecek yuva 

canlı yuvadır.” (Bachelard, 2014: 130) 

 

Öznenin boş yuvada tekrar yaşamaya başlamak istemesi ise bu kuş yuvası ile güven 

duyulacak, sığınılacak bir evi yine fenomenolojik bir halde birleştirmesinden 

kaynaklanmaktadır. Hayaller bu kesitte yalınlaşarak o pitoresk dünya herhangi bir kaygı 

ibaresi olmadan yaşamaya başlar. Zira iki ve üçüncü kesitlerde gösterdiğimiz yadsınan hal 

artık bu kesitte ortaya çıkmamaktadır. Bachelard’ın dediği gibi kuş yuvası bir diğer açıdan 

“kozmik güven”in göstergesidir. Her ne kadar eğreti bir yapı olarak dursa da bir kuş için 

dünyaya olan güvenin sonucudur. “Düşselliğin gücü içinde kavradığımız evimiz, dünyadaki 

kuş yuvasıdır.” (Bachelard, 2014: 137) Böylece yuva göstergebirimciği şiirin bütün 

kompozisyonunu ve anlam dünyasını tamamlayan bir işlevi yerine getirmiş olur. 

 

                                                        
18 Kesitteki fiil şimdiki zamanın birinci teklik şahsı (-yorum) ile çekimlenmiştir. 



 333 

Pür-âhenk, mâlî, elhân, nagam-saz sözcüklerinin oluşturduğu tenasüp; kuş yuvasının 

sakinlerinin çıkardıkları seslerle ayrı bir gösterge değerine sahip olur. O halde öznenin şiiri 

için söylediği sözler bu anlam alanına uygun düşmekle beraber öte yandan “lâne”nin anlam 

alanına gönderme yapar. 

 

Kesitte dikkati çeken bir diğer husus “ömr-i hayâlî” sözcükleri üzerinedir. Bu sözcükler aynı 

zamanda şiirin son parçası olan başlığın ayırt edici sözcükleridir. Şiirin ilk kısmında üç kez 

tekrarlanan “bir ömr-i muhayyel” şiirin son kısmında “bir ömr-i hayâlî” şeklini alır. 

“Muğfel” ise “hâlî” şeklini alır. Onun haricindeki tüm sözcükler aynı kalır. Bu ifadenin ilk 

olarak ortaya çıktığı yer ise üzerinde durduğumuz kesittir. Muhayyel ve hayâlî sözcükleri 

aynı vezin değerine sahip ve aynı kökten türemiş olsalar da aralarında şöyle bir anlam farkı 

mevcuttur: Misâlli Büyük Türkçe Sözlük’e göre hayâlî, “hayal ürünü olan” (2008: 1237) 

anlamına gelir. Muhayyel ise “zihinde canlandırılan, hayal edilen” (2008: 2150) demektir. 

İlk sözcük için gerçekleşme imkânı söz konusu değilken ikincisi gerçekleşme imkânını 

içinde barındırır. Şiirin başında öznenin tahayyül ettiği ömrü “muhayyel” ile ifade ettiği, 

şiirin sonunda ise bu muhayyelin bir “hayâlî” hale dönüştüğü görülmüştür. 

 

Bahsedilen dönüşümün son kesitteki görüntüsü öznenin şiiri, şiirindeki aşk nağmeleri 

(elhân-ı muhabbet) ve boş yuvada (lâne-i âvâre) yaşama arzusuyla birleşir. Bu üç 

sözcükbirim muhayyel’i hayâlî’ye çevirir. Bu ise melankolik halin bir devamıdır. 

Melankolik özne bir ömür tasarlamış, tasarlanan bu ömür dile getirilmiş ancak bu üç 

kavramla birlikte sekteye uğramıştır. Bu dönüşüm şiirin son dizesindeki dönüşümü de 

beraberinde getirir: “zâil ü hâlî”. İlk kısımdaki “muğfel” (aldatıcı) artık burada “hâlî” (boş) 

hale gelmiştir. 

 

 

4.4. Sonuç Gözlemleri 

 

Şiir dilbilgisel ve anlamsal açıdan kesitlere ayrılmıştır. Buna göre şiirin başlığı bir kesit, 

ziyadeyle beraber altı mısra ikinci kesit, diğer dörtlükler de sırasıyla birer kesit olarak 

düşünülmüştür. Son parçada ise ikinci kesitle yalnız iki kelime farkı olan (muhayyel-hayâlî, 

muğfel- hâlî) sözcükleri üzerinde durularak açıklanmaya çalışılmış ve ayrı bir kesit olarak 

düşünülmemiştir. 



 334 

 

Oluşturulan bu kesitlerde tahayyül edilen ömrün parçaları birer birer sergilenmiştir İkinci 

kesit bu ömrün geçirileceği mekânı anlatırken üçüncü kesit burada yaşayacak olanlara 

yönelir. Dördüncü kesit hayallerin nasıl, ne zaman ve ne şekilde gerçekleşeceği üzerinde 

durur. Son kesit ise boş / terk edilmiş yuva sözcüğü ile birlikte güven üzerine yoğunlaşır. 

 

Şiir en genel ifadeyle muhayyel bir ömrü ve bu ömrün içinde olması istenilenleri anlatır. 

Ancak öte yandan şiirde hiç bahsedilmeyen ama içinde yaşanılan ömür ve yadsınanlar da 

ortaya çıkarılmış olur. Bu söylediklerimiz anlatım düzlemi ile içerik düzlemini içine alacak 

şekilde göstergebilimsel dörtgende şu şekilde gösterilebilir: 

 

Anlatım Düzlemi 

Muhayyel Ömür (g1)    Reel Ömür (g2) 

 

 

 Arzulanan hayaller (g2)    Yadsınan hayaller (g1) 

İçerik Düzlemi 

 

 

  



 335 

4.3. SİS 

4.3.1. Giriş Gözlemleri 

 

Başlığının hemen altında 18 Şubat, 1317 (3 Mart 1902) tarihi kayıtlı olan “Sis” şiiri 

Tanpınar’ın ifadesiyle “belki Abdülhamit devrinin bir hasta odasını andıran vehimli 

İstanbul’unun geniş bir visionda toplanmış geniş bir romanıdır.” (1936: 14) Herhangi bir 

yerde yayımlanmadan doğrudan Rübâb-ı Şikeste’nin son baskısında yer alan şiir, Atatürk’ün, 

Tevfik Fikret’in şiirlerinden en çok sevdiği şiir olarak gösterilir.19 

 

Kenan Akyüz’ün “bütün ülkeyi boğan hürriyetsizliğe karşı en muhteşem çıkış” (1995: 96) 

olarak nitelendirdiği “Sis” şiiri, Tevfik Fikret’in Âşiyan’da göz hapsinde tutulduğu 

(Ünaydın, 1919: 105) dönemde yazıldığı sıklıkla vurgulanır. Buna göre Marmara denizine 

çöken sis ile kendi hayatındaki kırgınlıkları birleştiren sanatkâr bu şiiri yazmıştır. 

 

Tevfik Fikret’in şiirindeki üçüncü ve son evrenin, yani toplumsal temaların görülmeye 

başladığı evrenin ilk şiiri olarak gösterilen “Sis” şiirinin genel kabul ve devrin sosyolojik 

durumunu anlatan hatıralardan hareketle yorumlanmasından ziyade kendi bütünlüğü 

içerisinde nasıl bir yapı sergilediği incelenmeye muhtaçtır. Çalışmanın bu bölümünde şiirin, 

göstergebilimin çizdiği sınırlar muhafaza edilerek taşıdığı anlamsal yapı ortaya çıkarılmaya 

çalışılacaktır. 

 

Aruzun “mef’ûlü mefâîlü mefâîlü faûlün” kalıbıyla yazılan şiir, dolayısıya biçim ve ahenk 

yönünden pek çok birbirine koşut durumu beraberinde getirmiş olur. Bunun yanında, bu 

uzun manzumenin yalnızca bir zihaf, beş imale ve yirmi yedi vasl (=ulama) ile yazıldığı 

düşünülürse biçimsel yüzeyde nasıl bir sağlam yapının ortaya çıktığı daha iyi anlaşılacaktır. 

 

Öte yandan biçim düzeyde en dikkat çeken husus Tevfik Fikret’in şiir evreninde sıkça 

görülen anjanbuman tekniğinin bu manzumede oldukça az kullanılmış olduğudur. Sanatkâr 

burada daha çok konuşma dilinin rahatlığı ile kısa cümlelerin bir araya getirilmesini arzu 

etmiştir. Bu ise onun hitabete verdiği önemi gösterir. 

                                                        
19 Bununla ilgili olarak pek çok anekdot yayımlanmışsa da üç tanesi için bkz.: Baydar, M. (1967). Anılarla 
Fikret ve Atatürk. İstanbul: Varlık, s. 8-9.; Yücel, H. A. (1959). Diyorlar Ki..., İstanbul: Cumhuriyet.; Arıkan 
Z. (1998). “Türkiye’nin Çağdaşlaşmasında Tevfik Fikret ve Atatürk”. Ankara Üniversitesi Türk İnkılap Tarihi 
Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, ss. 119-140. 



 336 

 

Noktalama işaretlerinin çok sıkı bir disiplinle şiirde yer almış olması, bahsettiğimiz hitabetin 

tonunu koruma endişesindendir. Üstelik vasl ile çözülebilecek bir vezin hatası, sanatkârın 

bu endişesinden ötürü olduğu gibi bırakılmıştır: 

 

Ey sahn-ı mezâlim... Evet, ey sahne-i garrâ, 

 

Yukarıdaki dizeden altı çizili kısmından virgül olmadığında yapılacak ulama ile vezin 

düzelir. Ancak virgül bu ulamaya engel olmaktadır. Sanatkâr, şiirin hitabetini, “evet” 

sözcüğünün duraksanarak söylenmesini ve devamındaki “ey” sözcüğüyle yapılacak seslenişi 

duyurabilmek için vezindeki hataya göz yumar. 

 

 

4.3.2. Kesitlenim 

 

Hem metnin anlam ilişkileri arasındaki tutarlılığa hem de yöntemin tutarlılığına büyük önem 

veren göstergebilimin metin incelemesinde başvurduğu yöntemlerden biri de metni kesitlere 

ayırmaktır. Söz konusu kesitleme işlemi metni dilbilimsel araştırmalarda kullanılabileceği 

gibi anlam düzeylerinin de incelenmesinde kullanılabilir. 

 

Mehmet Rifat’ın belirttiğine göre kesitleme işlemi, “anlam kavşaklarını gösterecek olan 

okuma biçimlerini saptamaya yarar.” (2011: 104) Söylemsel düzeyden anlamsal düzeye 

değin çözümlenecek metni çeşitli kriterlere göre kesitlere ayırmak mümkündür. Metnin 

temel yapılarını kavrayıp anlam üretiminin nasıl gerçekleştiğini bulmak için yapılan bu 

işlem çeşitli kriterlere göre yapılabilirse de (Rifat, 2011: 104) bu işlem kapalı bir liste 

değildir. Her metin kendi oluşturulmuş şekli, kendi anlamsal yapısı itibariyle kendi 

kesitleme kriterlerini kendi bünyesinde taşımaktadır. Bu itibarla “Sis” şiiri de kendi iç 

dinamiklerine göre bir kesitleme işlemine tabi tutulmuştur. 

 

 

 

 

 



 337 

 

Birinci Kesit: 

 

SİS 

-18 Şubat, 1317- 

Sarmış yine âfâkını bir dûd-ı mu’ânnid, 
Bir zulmet-i beyzâ ki pey-â-pey mütezâyid, 
Tazyîkinin altında silinmiş gibi eşbâh, 
Bir tozlu kesâfetten ibâret bütün elvâh; 
Bir tozlu ve heybetli kesâfet ki nazarlar, 
Dikkatle nüfûz eyleyemez gavrine, korkar! 

 

Şiir harekete dair anlamını fiil çekimi ile tamamlanmış olan “sarmış” sözcüğüyle başlar. Bu 

sarmış olma durumu şiirin başlığından hemen sonra geldiği için saran şeyin ne olduğu anlam 

olarak açıktır. Ancak hemen devamındaki “yine” ifadesi ile bu sarma işleminin daha önce 

birçok kez yinelendiği anlaşılır. 

 

Şiir, fiilin zamana ilişkin vurgusunun (yine) hemen ardından uzama yaptığı vurgu takip eder: 

“Âfâkını”. Ufuklar, anlamına gelen bu sözcük uzamın bildirmesinin yanında aldığı çoğul 

ekiyle beraber derinlik algısına da sahip olur. O halde şiir sözceleyim unsuru olarak uzama 

tek bir yerden ve tek bir açıyla bakan yapıda değildir. Buradaki bakış açısını, sözcüğün 

yananlam değerinde kullanmıyoruz. Bahsedilen uzamın ufuklara sahip oluşu bakışın tek bir 

hamlesiyle görünenin bize anlatılmadığını, bunun sürerliliği olan bir işlem olduğunu 

göstermektedir. 

 

Metindeki “dûd” (=duman) sözcüğü sis yerine kullanılmıştır. Onun niteleyicisi olarak 

“mu’ânnid” (=inatçı) sözcüğünün tercih edildiğini görmekteyiz. Bu sözcük sisin 

dağılmadığını anlatan bir ifade alanı oluşturabileceği gibi “yine” sözcüğüyle birlikte 

düşünüldüğünde tekrar tekrar “sar”an anlamında kullanıldığı düşünülebilir. Üçüncü olarak 

da “pey-â-pey” (=yavaş yavaş) artan “tazyik”in de tamamlayıcısı olarak düşünülmelidir. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde karanlık ve karanlığı imleyen sözcüklerin daima sıkıntıyı, 

kederi vs. beraberinde getiren sözcükler olduğu temel karşıtlık ve yerdeşlik incelemelerinde 



 338 

belirlenmişti. Buradan hareketle beyaz olmasına rağmen sıkıntılı bir hali imleyen sise dair 

tanımlama aynı yapıyla yapılmış olur. Bu beyaz karanlığın asıl ayırıcı özelliği ise tazyikiyle 

“eşbâh”ı silmiş olmasıdır. Bir taraftan birbirine benzeyen tüm unsurların silindiği, 

benzerliklerin ortadan kaldırıldığı söylenmekte; diğer taraftan ise “gibi” edatıyla bunun 

sanatkârın zihnindeki bir görüntü olduğu hissettirilmektedir. 

 

Kesitin devamında “bir tozlu kesafet” tamlaması iki kez kullanılır. İlkinde gözün gördüğü 

ve yukarıda bahsedilen “âfâk” bir tablo olarak nitelendirilir ve bu tablonun görüntüsü tozlu 

bir yoğunluk olarak adlandırılır. İkinci kullanımda ise bu tamlamaya sıfat olarak “ve 

heybetli” söz grubu eklenir. Bu göstergebirimcik, kesitin son sözcüğündeki “kork”mak 

çekimli fiili ile yerdeşlik kurar. “Nüfûz eyle”mek ve “kork”mak çekimlerinin ikisi de hem 

biçim olarak sürerliliği hem de anlam olarak heybeti bir arada tutan bir yapıdadır. Diğer 

taraftan bu yananlam değerine düz anlam değerinin de uygun düştüğü belirtilmelidir. Bakış, 

yoğun bir siste dikkatle odaklanamaz. Ancak bu odaklanamayışın “korku” ile birlikte 

verilmesi görüntüsel göstergeye yoğrumsal bir derinlik verir. 

 

 

İkinci Kesit: 

 

Lâkin sana lâyık bu derin sütre-i muzlim, 
Lâyık bu tesettür sana, ey sahn-ı mezâlim! 
Ey sahn-ı mezâlim… Evet, ey sahne-i garrâ, 
Ey sahne-i zî-şâ’şa’a-i hâile-pîrâ! 
Ey şa’şâ’anın, kevkebenin mehdi, mezârı; 
Şarkın ezelî hâkime-i câzibedârı; 
Ey kanlı muhabbetleri bî-lerziş-i nefret 
Perverde eden sîne-i meshûf-ı sefâhat; 
Ey Marmara'nın mâî der-âgûşu içinde 
Ölmüş gibi dalgın uyuyan tûde-i zinde; 
Ey köhne Bizans, ey koca fertût-i musahhir, 
Ey bin kocadan arta kalan bîve-i bâkir; 
Hüsnünde henüz tâzeliğin sihri hüveydâ, 

Hâlâ titirer üstüne enzâr-ı temâşâ. 



 339 

 

İkinci kesit, ilk kesitte söylenen ve olumsuzlanan durumu tersine çeviren bir edatla başlar. 

Anlatılan durum olumsuzdur “lâkin” layıktır. Layık oluş “sen” zamiriyle belirlenmiştir. 

İlişki dünyasında “sen” ile birlikte üç alan belirleyen Martin Buber’e göre bu alanların ilki 

“tabiat ile hayat” arasındadır.  Buradaki ilişkide “sen kelimesi, dil eşiğini geçemez.”  (2017: 

74). Şiirde tabiata ait bir unsura, “sana” ifadesinin kullanılması bu açıdan önemli bir 

göstergedir. Zira ilk kesitte yoğunluğu ile tabloları belirsizleştirdiği ve “eşbâh”ı sildiği 

söylenen sis ile “sen”in sınırlarının olmayışı birbirini bütünler. Buber’e göre “sen diyen 

kimse, obje olarak” bir şeye sahip değildir.” Dolayısıyla “sen’in sınırları yoktur.” (2017: 73) 

Şiirde bu sınırsızlık şiirin bir yaratıcı edimi olarak gösterilmiş ve “sütre-i muzlim” ile 

gösterge değerine kavuşmuştur. İlk kesitte beyazlığı ile karanlığa eğretilenen bu sis, ikinci 

kesitte sen’in belirsizliğinde “sütre”ye (=örtü) eğretilenir. 

 

Eğretilenen sütrenin şiirde olumsuzlanan durumu devam ettirdiği “lâyık” sözcüğünden 

anlaşılmaktadır. İki kez tekrar edilen bu sözcük yine “sana” zamiri ile birlikte kullanılmıştır. 

O halde aynı olumsuzlama pekiştirilir. Diğer taraftan sütrenin nasıl bir örtü olduğu da bu 

satırda ortaya çıkmış olur. Sis, bir “tesettür” olarak düşünülmüştür. Buradaki anlam alanı 

ikisi de aynı kökten gelen “gizle”mek fiiliyle şekillenir. İkinci bir husus olarak daha ziyade 

kadınların yaptığı bir işlem olarak tesettür hatırlanarak, “sen” diye hitap edilene dişil 

özellikler yüklendiği tahmin edilebilir. İleriki satırlarda bu durum daha da netleşecektir. 

 

Kesitin iki ve üçüncü dizelerinde tekrar edilen “sahn-ı mezâlim” (=zulümlerin sahnesi) 

tamlaması bu örtünmenin, gizlenmenin layık oluşunun nedenini açıklar. Ufuklarıyla beraber 

zulümlere sahne olana gizlenmek layıktır. Öte yandan kesitte arka arkaya üç tamlamada bu 

sahne sözcüğünün tekrarı dikkat çekmektedir: “sahn-ı mezâlim”, “sahne-i garrâ” ve “sahne-

i zî-şa’şa’â-i hâile-pîrâ”. Bu üç tamlamanın hepsi “ey” ünlemini başına alarak kullanılmıştır. 

Buradaki sahne sözcüğü sisin ufuklarını kapladığı uzama dair göndermeler yapar. O halde 

uzamın; 

 

mezâlim ~ facia ~ zî-şa’şa’â-i hâile-pîrâ 

 

olmak üzere üç niteliği belirmiş olmaktadır. Şüphesiz bu üç nitelik uzama dair olmakla 

beraber o uzamdaki hadiselerin sonucunun nitelendirilmesine dairdir. Uzamın kendisine dair 



 340 

olan hususlar ise kendi karşıtlığıyla beraber aynı satır içerisinde verilmektedir. Anlatımın 

gücünü artıran bu yöntem okuyucunun zihninde bir karşıtlık oluşmasına imkân vermeden 

kendi kurduğu karşıtlık üzerinde düşünmesini sağlamaktadır. Üstelik her satırda peş peşe 

veriliyor oluşu, nesir cümlesinin sağlayamadığı akışkanlıkla birlikte zihni daima canlı 

tutmaktadır. Bahsedilen durum şöyle karşımıza çıkmaktadır: 

 

muhabbet  ~ lerziş-i nefret 

perverde  ~ meshûf-ı sefâhat 

ölmüş gibi ~ tûde-i zinde 

köhne Bizans ~ fertût-ı musahhir 

bin koca  ~ bîve-i bâkir 

hüsn  ~ enzâr-ı temâşa 

 

Marmara’nın kucağı, tamlamasından hareketle İstanbul olduğunu öğrendiğimiz bu uzam 

için görüldüğü üzere karşıtlıkların tamamı “mezâlim”e sahne olan uzamı 

olumsuzlamaktadır. Bu olumsuzlama, o uzamı yakından tanıyanların bilebileceği bir 

durumdur. Onu yakından tanımayanlar içinse üçüncü kesitte şunlar söylenir: 

 

 

Üçüncü Kesit: 

 

Hâriçten, uzaktan açılan gözlere süzgün, 
Çeşmân-ı kebûdunla ne mûnis görünürsün! 
Mûnis, fakat en kirli kadınlar gibi mûnis; 
Üstünde coşan giryelerin hepsine bî-his. 

 

Birinci kesitte harekete dair fiil çekimleri, ikinci kesitte alışılmamış bağdaştırmalarla 

sıfatlara yönelmişken üçüncü kesitte tekrardan fiil çekiminin gösterge değerine kavuştuğu 

yapıya geçilir. Buna göre İstanbul, kendisine dışardan bakanlara “mûnis” görünmektedir. Bu 

munislik denizden hareketle mavi gözlü olarak tanımlanan gözüyle süzün bir bakışın 

birleştiği bir cana yakınlıktır. 

 



 341 

Cana yakın görünen şehrin bu cana yakınlığının gerçekte nasıl olduğu “fakat” sözcüğü ile 

bildirilir. İlk kesitteki yapının aynısı burada tekrar edilmiş olmaktadır. Buna göre 

gözyaşlarına hissiz kalan ve “en kirli kadınlar”ınkine benzeyen bir yakınlık şehrin 

munisliğini tamamlar. Birinci kesitte “tesettür” aile ortaya çıkan dişil öğe, ikinci kesitte “bin 

kocadan artakalan bîve-i bâkir” ve “hüsn” söz gruplarıyla devam ettirilir. Üçüncü kesitte ise 

“kirli kadınlar” tamlamasıyla yeni bir boyuta taşınmadan anlamın yapısı tamamlanmış olur. 

Görüleceği üzere ilk kesitteki “tesettür”ü ibadet değil gizlenmek maksadıyla yapması istenen 

kadın eğretilemesinin tamamında, olumsuzlama birbirini tamamlayan bir yapı olarak 

sıralanmış olmaktadır. 

 

Bir diğer husus anlatıcının, “nazar”ında beliren şehrin “en” zarfı ile derecelendirilmiş bir 

kirliliğe yaptığı vurgudur. Dışardan bakanların anlamayacağı veya yanlış anlayacağı bu cana 

yakınlığı daha da vurgulayan sözcük, hemen devamında bu “kirli kadınlar”ın başka bir 

özelliğini de şiire yerleştirerek kirliliğin anlam alanını genişletir. Buna göre bu kirli 

kadınlara benzeyen şehir gözyaşlarına da hissiz kalmaktadır. Kendisini tanımayanların 

farkına varmayacağı bu davranış; tecrübesiz ve çaresiz bir delikanlının “kirli” bir kadına 

karşı döktüğü gözyaşı ile şehrin üstünde yapılan mezalimlere sessiz kalışı arasında bir 

eğretileme kurulmuş olmaktadır. Diğer taraftan bu sessiz kalışa neden olan edimin 

öznelerinin neler olduğunu ve bunların neler yaptıkları bir sonraki kesitte sıralanacaktır. 

 

 

Dördüncü Kesit: 

 

Te’sîs olunurken daha, bir dest-i hıyânet 
Bünyânına katmış gibi zehr-âbe-i la’net! 
Hep levs-i riyâ, dalgalanır zerrelerinde, 
Bir zerre-i safvet bulamazsın içerinde. 
Hep levs-i riyâ, levs-i hased, levs-i teneffu’ 
Yalnız bu… Ve yalnız bunun ümmîd-i tereffu’ 
Milyonla barındırdığın ecsâd arasından 
Kaç nâsiye vardır çıkacak pâk u dırahşan? 

 



 342 

Kesitin anahtar sözcüğü, dört kez maddi yönüyle ve birçok kez de onu hatırlatan söz 

gruplarıyla tekrarlanmış olan “levs” sözcüğüdür. Bu levsin en önemli sebebi sanki şehir 

kurulurken “bünyânına” bir hain elin kattığı “zehr-âbe-i la’net”ten (=lanetin zehirli suyu) 

kaynaklanmaktadır. Bu yüzden her “zerre”sine “riyâ” pisliği bulaşmıştır. Öte yandan içinde 

yaşayanlara da “riyâ”, “hased”, ve “tereffu’” (=faydalanma) pisliği bulaşmış olur. Sayılan 

üç pislik hem şehre ait bir gösterge değeri olarak okunabilirken diğer taraftan kesitin son iki 

dizesinden hareketle içinde yaşamış olan insanlara ait bir gösterge değeri olarak da 

okunabilir. O zaman şehirde yaşayan bu insanlar bahsedilen pisliğe bulaşmışlar ve 

yukarıdaki kesitte de geçtiği üzere, şehir de buna göz yummuş demektir. 

 

Temiz ve parlak bir alına sahip olmadığı düşünülen şehrin geçmişi önceki kesitlerde “köhne 

Bizans”a kadar dayandırılmıştı. Burada alnın temiz olmaması insani ve ahlaki değerlerden 

uzaklığı imlemektedir. Diğer taraftan “zerre”, “yalnız”, “levs” ve “riyâ” gibi sözcüklerin 

tekrar tekrar söyleniyor oluşu yukarıdan beri anlatılan, şehre duyulan kini hınca çevirmiş 

olur. Buradaki hınç sözcüğünü Max Sceheler’in ifade ettiği anlam alanı içinde 

değerlendirmek daha doğru olur: 

 

“Hınc”ı “zihnin karanlık dehlizlerinde gezinen, egonun eylemliliğinden bağımsız, 

bastırılmamış bir gazap duygusu” (2004: 3) şeklinde tanımlayan Scheler’e göre bu hıncın 

ortaya çıkmasında “intikam, nefret, kötü niyetlilik, haset” gibi duygu durumları etkili 

olmaktadır (2004: 7). Bu duygulanımların hiçbirisi oldukları halde hınca neden olmazlar. 

Ancak insan benindeki görüntüleri ve bastırılmış durumları ile hınç ortaya çıkar. Örneğin 

intikam duygusu tek başına hınca yol açmazken bu intikam “ahlaki bir kendine hakimiyet 

veya bir eylem” yoksa ve “bu dizginlenmeye belirgin bir iktidarsızlık bilinci neden olmuşsa” 

ortaya hınç olarak çıkacaktır. Şiirde suskunluğu ve zulümlere sahne oluşuyla eleştirilen şehir 

bu açıdan hıncı doğrudan üzerine çekmez. Öte yandan sürekli tekrar edilen “levs” sözcüğü 

ve bu sözcüğe bağlanan “riyâ”, “hased”, “tereffu’” sözcükleri şehre duyulan nefreti ortaya 

çıkarır. Diğer taraftan “safvet” olmayışı da başka bir açıdan değerlendirilmelidir. Kesitte bu 

varların ve yokların, varlık ve yokluklarına öznenin müdahalede aciz kalışı bu hıncı ortaya 

çıkarmaktadır. 

 

 

Beşinci Kesit: 



 343 

 

Örtün, evet, ey hâile... Örtün, evet, ey şehr; 

Örtün ve müebbed uyu, ey fâcire-i dehr!.. 

 

Yukarıda bahsedilen duygusal ve ahlaki bir sebeple değil sadece çaresizlikle engellendiği 

için hınca dönüşen kinin en açık ifadesi bu kesitte ortaya çıkmış olmaktadır. İlk dizedeki 

koşut yapı hemen dikkat çeker. Dolayısıyla “hâile” (=facia, dram) sözcüğü ile “şehr” 

sözcüğü birbirine teşbih edilmiştir. Öte yandan birinci kesitte karşımıza çıkan “tesettür” 

sözcüğünün anlam alanı burada da tekrar edilir. O zaman iki kesit arasındaki söylenenler, bu 

tesettürün, gizlenmenin niçin yapılması gerektiğine dair söylem olarak karşımıza çıkar. 

 

Facia, dram ile şehir sözcüğünün; üzerinde yaşanan ve “levs” diye adlandırılan eylemlerden 

hareketle bir arada düşünüldüğünü biliyoruz. Önceki kesitte bahsettiğimiz kinin hınca 

dönüşmüş hali ise ikinci satırda belirir. Üçüncü kez “örtün” sözcüğü emir kipiyle 

çekimlenmiş halde karşımıza çıkar. Hemen ardından gelen ebedi uyku ile bu örtünme 

arasında bağlantı kurulmalıdır. Öncelikle ilk kesitteki tesettür ve beyaz sis ilişkisi 

değerlendirilirse buradaki “örtün” emri ebedi uykuyla beraber kefenlenmek manasında 

kullanılmış olur. İkinci olarak üçüncü kez “ey” ünlemi ile seslenilen şehre bu sefer “fâcire-i 

dehr” (=dünyanın kahpesi) denilmiştir. Buradaki hakaret ve ölüm isteği yine kinin hınca 

dönüşmesinden başka bir şey değildir. 

 

 

Altıncı Kesit: 

 

Ey debdebeler, tantanalar, şanlar, alaylar; 

Kâtil kuleler, kal'alı zindanlı saraylar; 

Ey dahme-i mersûs-i havâtır, ulu ma'bed; 

Ey gırre sütunlar ki birer dîv-i mukayyed, 

Mâzîleri âtîlere nakletmeye me'mûr; 
Ey dişleri düşmüş, sırıtan kâfile-i sûr; 

Ey kubbeler, ey şanlı mebânî-i münâcât; 

Ey doğruluğun mahmil-i ezkârı minârât; 
Ey sakfı çökük medreseler, mahkemecikler; 



 344 

Ey servilerin zıll-ı siyâhında birer yer 

Te'min edebilmiş nice bin sâil-i sâbir: 
"Geçmişlere rahmet!" diyen elvâh-ı mekâbir; 
Ey türbeler, ey her biri pür-velvele bir yâd 

Îkâz ederek sâmit ü sâkin yatan ecdâd; 

Ey ma'reke-i tıyn ü gubâr eski sokaklar; 

Ey her açılan rahnesi bir vak'a sayıklar 

Vîrâneler, ey mekmen-i pür-hâb-ı eşirrâ; 

Ey kapkara damlarla birer mâtem-i ber-pâ 

Temsîl eden âsûde ve fersûde mesâkin; 

Ey her biri bir leyleğe, bir çaylağa mavtın 

Gam-dîde ocaklar ki merâretle somutmuş, 

Yıllarca zamandan beri, tütmek ne… unutmuş; 

 

İlk beş kesitte sırasıyla şehri kaplayan sisin yoğunluğuna ve insana korku veren derinliğine, 

ardından şiirin örtme/gizleme işlevine ve bunun niçin olması gerektiğine, üçüncü olarak 

şehrin kirli bir kadın gibi munis oluşuna ve son olarak da şehirde yapılan “levs”e dair bir 

anlatım gerçekleştirilmişti. Kompozisyonu tamamlayan bu kesitte ise şehri oluşturan 

parçalara tek tek bakıldığı ve her biri üzerinde bu örtünmeye, ölmeye “lâyık” olarak nelerin 

görüldüğü anlatılmaya başlanmıştır. 

 

Şehrin içinde bulunanlara dair ilk ayrıntı “kule” ve “saray”lardır. Buradaki kulenin “kâtil” 

oluşu; üçü Osmanlı, dördü Bizans yapısı yedi kuleden oluşan (Tan, 1937: 5) “Yedikule”yi 

hatırlatır. İster şehri korumak gayesi güttüğü zamanlar (şiirde “köhne Bizans”) ve isterse 

öznenin anlatma zamanı içinde bulunduğu dönemdeki gibi zindan görevi görsün aldığı can 

itibariyle “kâtil” olarak nitelendirilmiştir. 

 

“Zindan” görevi yalnızca Yedikule’ye ait değildir. “Saraylar”ın zindanları da şehre dair bir 

başka ayrıntı olarak karşımıza çıkar.  Burada saraylar üzerine dikkat edilecek ilk husus 

mimari kıymetleri, tarihi tanıklıkları veya devlet müessesesi gibi yönleriyle değil 

bünyelerinde barındırdıkları zindanlarla görünür kılınmış olmalarıdır. O halde sarayda 

yaşayan da (imparator, kral, padişah...) ülkeyi yöneten bir devlet adamı değil insanları 

zindana atan bir insan olarak gösterge değerine kavuşmuş olur. 



 345 

 

“Ulu ma’bed” ise fikirlerin sağlam bir mezarı olarak görülmektedir. Bahsedilen şehir 

İstanbul olunca hem kilise hem de cami “ulu ma’bed” söz grubunun içinde düşünülebilir. 

Bu yönüyle İstanbul’un fethindeki kilisenin durumu diğer taraftan Osmanlının son 

döneminde beşik ulemasının ortaya çıkardığı sıkıntılar şiirin yapısına uygun düşmektedir. 

İbadet edilen yer anlamındaki “ma’bed”in fikirle mezar olması bu açıdan geniş bir anlam 

ilişkisi kurduğu gibi “havâtır” sözcüğünün “kalbe gelen hitap” anlamı da şiirin 

anlamlandırılmasında göz önünde bulundurulmalıdır. Mabedin, manevi hitapları ortadan 

kaldırmıyor oluşu, özneye göre, onun işlevi ile taban tabana zıt bir durum içerisinde 

olduğunu göstermektedir. 

 

İlk kesitte “âfâk” sözcüğünden hareketle dile getirilen sürerliliği olan bir eylem olarak 

seyretme durumu kesitin en belirgin özelliği olarak karşımıza çıkmaktadır. Dizenin sınırlı 

yapısı içerisinde şehre ait bir yer ve onun öznenin zihnindeki izlenimi sunulmaktadır. Buna 

göre şehrin diğer mekanları ve öznenin zihnindeki görüntüsü şöyle sıralanabilir: 

 

sur  ~ dişleri düşmüş 

kubbe  ~ niyaz binası 

minareler  ~ doğruluğun mahfili 

medreseler, mahkemeler ~ alnı çökük 

türbeler  ~ velveleli 

sokaklar  ~ toz ve çamur yeri 

viraneler  ~ haydutların uyku dolu pusu yeri 

damlar ~ matemli 

ocaklar  ~ gam-dîde, tütmeyi unutmuş 

 

Yukarıdaki yerdeşliklerde ilk dikkati çeken unsur minare ve kubbeyle düzdeğişmece unsuru 

olan camilerin olumsuzlanmadığı, sayılan diğer uzam unsurlarının ise olumsuzlandığıdır. 

Buna göre dini gösterge değeri ile dünyevi gösterge değerini birleştirmiş olan medrese ve 

Türk kültür hayatında önemli bir yeri olan türbelerin de bu olumsuzlamaya dâhil edildiği 

anlaşılır. Medrese ve mahkemelerin alnının çökük olması yukarıda da izah edildiği üzere 

alnın yananlam düzeyinde temizliğe, saflığa ve dürüstlüğe dair kazandığı yapıyla ilgilidir. O 



 346 

halde ilim ve adaletin “çök”müş olması yalnız şehrin bir özelliği olarak karşımıza çıkmaz, 

aynı zamanda sosyolojik bir eleştiri olarak da şiirin yapısını tamamlar. 

 

Diğer taraftan gösterilen yerdeşlikte şehrin etrafını çevreleyen “sur”lardan “ocaklar”a doğru 

uzanan bir çerçevenin çizildiği görülür. Bu çerçeve genelden özele doğru bir kompozisyon 

barındırmaktadır. Şehri bir bütün olarak olumsuzlayan özne, özelde ise her evin içinde bir 

“matem”in olduğunu ve “ocaklar”ın söndüğünü söyleyerek beşinci kesitte sunduğu şehir ve 

“hâile” yerdeşliğine göndermede bulunur. 

 

Belirtilen kompozisyon dâhilinde şehrin mimari yapıları geçmişle şimdi arasında kurdukları 

köprüde bozulmanın göstergelerini taşımaktadırlar. Mimari yapıdaki zamana dayalı 

deformasyon ile toplum ve insan özelindeki deformasyon birbirine yerdeş olarak 

görülmüştür. Bununla beraber ikinci bir husus ise kullanılan sözcük ve sözcük gruplarının 

durum ifade eden sözcük sınıfından seçilmiş olmalarıdır. Diğer taraftan şehrin şimdisine dair 

olan kısımlarda mimari unsurlardan çok insana dayalı bir anlatımın tercih edildiği görülür. 

Bu anlatış tarzında da şehrin mazisiyle olan irtibatından çok şimdisine dair görüntü düzeyi 

sergilenmektedir. 

 

Viranelerin eşkıya yurdu olduğu belirtildikten sonra evlerde de “matem” sözcüğü gösterge 

değerine kavuşmuştur. Bilindiği üzere bu sözcük daha çok ölünün ardından tutulan yası 

anlatır. Evin ölü yası tutması ile bacaların tütmeyerek kuşlara yuva haline gelmesi ise 

birbirine koşut iki durum olarak karşımıza çıkar. Öte yandan bacası tütmeyen ve matem tutan 

evler aynı zamanda “eşirrâ”ya (=kötüler, hayırsızlar) yuva olan “virâne” haline de 

gelmektedir. 

 

Bir mekân olarak ele alınan İstanbul, yukarıda bahsedilenlerden hareketle içine yerleşen 

nesnelerle bir arada değerlendirilmiş ve şehir John Urry’nin ifadesiyle “mutlak bir kendilik 

olarak görülmeme”miştir (2015: 104). Urry mekânın “içinde bulunulan salt nesnelere 

indirgeneme”yeceğini belirttikten sonra bu nesneler ile “mesafe, süreklilik, arasındalık, 

kapsama” gibi terimlerle bu ilişkilerin araştırılması gerektiğinin altını çizer (2015: 104). 

Kesitte mekânın sürekliliğine dair vurgunun mimari değeri olan nesnelerle yapıldıktan sonra 

cami ve minarelerin durumu ise “zindan” ile “mekâbir” (=kabirler) arasında bir yere 

konumlandırılmıştır. Diğer yandan “virâne”ler ve bu viraneleri oluşturan “matem”li evler 



 347 

şehrin en dar anlamda kapsamını oluşturan bir kompozisyon olarak okuyucuya sunulmuş 

olur. 

 

Kesitin dikkat çeken bir diğer unsuru “âsûde ve fersûde” sözcüklerindedir. “Ve” bağlacı ile 

birbirine bağlanan bu iki sözcük her şeyden evvel “ve”nin tamamlayıcılığı veya bağlayıcılığı 

ile bir arada duran sözcükler olmaktan uzaktır. İlki; sıkıntıdan uzak, sessiz bir anlam alanı 

içinde bulunurken ikinci sözcük yıkılan, harap olan bir evi tanımlar. Bu yönüyle 

biraradalıkları belli bir gösterge değerine ulaşmaktan uzaktır. Ancak bitmiş, tükenmiş bir 

varlığın, bitip tükenmesine dair endişeleri de ortadan kaldırmış olması burada yananlam 

değeri olarak karşımıza çıkar. Zira bir “nesne”nin varlığı, onu kaybetme korkusunu veya 

anksiyetesini beraberinde getirir. Bu ise mutlak bir huzursuzluk halidir. Öte yandan onun 

artık kaybedilmiş olması bir çaresizliği imlemekle beraber hıncı ortaya çıkarabilirse de bu 

nesneye dair huzursuzluğu ortadan kaldıracağı kesindir. Bu yüzden harap olan, yıkılan evin 

huzurlu olması metnin bütünlüğü açısından gayet anlamlıdır. 

 

 

Yedinci Kesit: 

 

Ey midelerin zehr-i takâzâsı önünde 

Her zilleti bel' eyleyen efvâh-ı kadîde; 
Ey fazl-ı tabîatle en âmâde ü mün'im 

Bir fıtrata makrûn iken aç, âtıl ü âkim, 

Her ni'meti, her fazlı, hep esbâb-ı rehâyı 

Gökten dilenen züll-i tevekkül ki... mürâyî! 

 

Önceki kesitte genelden özele doğru şehrin nesnelerine dair sunular dikkatlerin bu kesitte 

şehrin içinde bulunan insana döndüğü görülür. Şimdiye kadar şehrin nesneleri ile insani 

vasıflar arasında kurulan eğretileme burada kalkacak, öte yandan yerdeşlikler halinde 

ilerleyen yapı burada zıtlıklar haline dönüşecektir. Dolayısıyla buradaki vurgu “mün’im” 

sözcüğüne yapılan gönderme ile netleşecektir. Buna göre her şeyi gökten bekleyen ağız ve 

mide sahibi, “tevekkül”ün zilleti içinde “dilen”en bir “mürâyî” (=riyakâr, ikiyüzlü)’dir. 

“Gök” sözcüğüyle ilahi bir yönlendirme yapılmış olur. Dünyaya ait nimet dünyaya ait 

olmayandan istenir. Ancak buradaki isteyiş bir “zillet” olarak belirmektedir. Zira tabiatta 



 348 

“âmâde” olanlar çalışarak elde edilebilecekken sadece “gökten” istemekle yetinilir ki bu da 

bir “zillet” şekli olarak sunulur. 

 

Diğer taraftan “iken” ile belirlenen derin düzeye ait zıtlık, yapmaya gücü yeterken yapmayıp 

kolaya kaçanları birbirine bağlamıştır. Kolaya kaçmak deyimi ile kastedilen şiirin anlam 

içerisinde kalmak şartıyla “tevekkül”dür. Gücü yeter“ken” yetmiyor gibi görünen insanın bu 

hali “mürâyî”lik olarak tanımlanmış olur. 

 

 

Bahsedilen ikiyüzlü davranış insanın sorumluluk duygusundan kurtulmak istemesinde 

önemli bir yer tutar. Zira çalışmamızla elde edilebilecek ve “fazl-ı tabiatle” görünür 

kılınacak bir durum her zaman sorumluluk imgesini beraberinde getirir. Bunu yapmayıp 

tevekkül etmek ise sorumluluğu ortadan kaldırmaktır. Modern toplumun, insanın karakterini 

“aşın”dıran bu durum “irade gücü”nün elinden alınmasına ve “herkes”leşmesine (Sennet, 

2014: 30) neden olur. Özne ise bunu ikiyüzlü bir davranış olarak görür. 

 

 

Sekizinci Kesit: 

 

Ey savt-ı kilâb, ey şeref-i nutk ile mümtâz 

İnsanda şu nankörlüğe tel'in eden âvâz; 

Ey girye-i bî-fâide, ey hande-i zehrîn, 

Ey nâtıka-i acz ü elem, nazra-i nefrîn; 

 

Yedinci kesitte ikiyüzlü olduğu söylenen insanın anlatımına devam edilen sekizinci kesit 

yönünü ağız ve mide ilişkisinden ağız ve bakış ilişkisine çevirir. Her şeyden evvel “nankör” 

olarak tanımlanan ve konuşma şerefiyle şereflendirilmiş olan insana bu nankörlüğü 

köpeklerin havlamaları “tel’in” eder. Buradaki tezat varlığıyla sadakatin timsali olmuş 

köpeğin, sesiyle nankörlüğü “tel’in” etmesidir. 

 

Kesitteki dört dizenin ikişerli gruplara ayrılabileceği rahatlıkla görülmektedir. İlkinde 

mürettep leffüneşr, ikincisinde ise gayri mürettep leffüneşr hemen dikkat çeker: 

 



 349 

savt-ı kilâb şeref  âvâz 

 

insan  nankörlük mümtaz 

 

Köpek ve insanın mürettep bağlantısına koşut olarak ikinci grupta kurulan bağlantıda ise 

bakış ve ses unsurları dikkat çeker: 

 

 

girye-i bî-fâide  hande-i zehrîn 

 

nâtıka-i acz ü elem nazra-i nefrîn 

 

Bu karşıtlığa göre zehirli gülüş, acz ve elemin ifadesi haline gelirken nefret dolu bakış ise 

faydasız gözyaşına sebep olmaktadır. Koşutluğun ilkinde somuttan soyuta, ikincisinde de 

soyuttan somuta doğru bir anlatım tercih edilmiştir. Bununla beraber koşutluk içerisinde 

gülüşün ve bakışın gösterge değerinin ne olduğu da şiir içinde okuyucuya sunulmuş olur. 

Burada oluşan zıt durum aynı zamanda bir önceki kesitte geçen “mürâyî” sözcüğüyle 

kurulan yapıya dâhil olmaktadır. 

 

 

Dokuzuncu Kesit: 

 

Ey cevf-i esâtîre düşen hâtıra: Nâmûs; 
Ey kıble-i ikbâle çıkan yol: Reh-i pâ-bûs; 

Ey havf-i müsellâh, ki hasârâtına râci' 

Öksüz, dul ağızlardaki her şekve-i tâli'; 

 

İki kesit boyunca insana dair hallerle ilerleyen şiirin dokuzuncu kesitle beraber daha özel ve 

daha soyut bir anlatıma yöneldiği görülmektedir. Buradaki “nâmus” ve “havf” iki anahtar 

sözcük olarak karşımıza çıkar. Namus, “cevf-i esâtire düşmüş”tür. Sözcüğü niteleyen 

tamlamanın her iki öğesi de muhal oluşa vurgu yapar. Efsaneler, insanların doğaüstü olayları 

açıklamak için kullandıkları kurgusal yapılar olduğu; öte yandan Claude Lévi-Strauss’un 

tırnak içinde “ilkel” olarak tanımladığı (2016b: 50) yapısıyla birlikte düşünülmelidir. 



 350 

 

Lévi-Strauss’a göre ilkelliğin temel göstergelerinden birisi “yazı” yerine “söz”ü kullanıyor 

(2016b: 52) olmaktır. İkisi arasında gerçeklik olgusu ontolojik olarak çok ayrı durmasa da 

görüngü olarak birbirinden ayrılır. Her şeyden önce yazıcı kalıcı olanı imlerken söz şimdinin 

anlam alanı içinde bir hakikate sahiptir ve sonrasında varlığını zihinsel olarak devam ettirir. 

Şiirde “cevf” sözcüğü ile ortaya çıkan bu durum “nâmus”la gösterge değerine kavuştuğuna 

göre o halde namus söylendiğinde varlığını bildiren ama yalnızca o an içinde kalan, 

sonrasında yok olan bir kavram olarak görülüyor demektir. Öte yandan “havf” (=korku) 

yazıya benzer bir şekilde “müsellah” (=silahlı) sözcüğünün yanında bıraktığı “hasarât” 

(=hasarlar, yaralar) ile kalıcılığına dair yapıya kavuşmuş olur. Bununla beraber ilkinin 

yokluğu ile ikincinin varlığı/kalıcılığı aynı yerdeşlikte olumsuzlanmış olur. 

 

Namus ile korku kavramlarının kimi doğrudan ilgilendirdiği kesitin son dizesinde bahsedilir. 

Düşen namus, ayak öpmeyle çıkılan “ikbal” yolu ve hasarlar/yaralar bırakan korku, 

kaderden şikayet, burada klâsik edebiyatın imge dünyasından oldukça farklı bir bakış 

açısıyla ortaya çıkmıştır. Namus, ikbal ve korkunun ortaya çıkardığı bu durum “öksüz” ve 

“dul”ların ağzında şikayet halini almıştır. 

 

Daha çok annesi ölmüş kişiler için kullanılan “öksüz” sözcüğü “garip, kimsesiz” anlamında 

yananlam değeri de kazanmıştır. “Havf” sözcüğüyle birlikte kurduğu ilişki sözcüğün her iki 

anlam alanına da uygun düşmektedir. Diğer taraftan kocası ölen veya kocasından boşanan 

kadın anlamındaki “dul” ise namus sözcüğüyle yerdeşlik kurar. Kültürel dizgede 

açıklanabilecek olan her iki yerdeşlik yapısı olumsuzlanan ve bu haliyle kaderden (=“tali’”) 

şikâyeti getiren söz grupları haline getirir. Öte yandan şehrin içinde bulunanlara dair 

kompozisyona eklemlenen bu yapı bozulmaya dair büyük yapıyı tamamlar mahiyettedir. 

 

 

Onuncu Kesit: 

 

Ey şahsa masûniyyet ü hürriyyete makrûn 

Bir hakk-ı teneffüs veren efsâne-i kânûn; 

Ey va'd-i muhâl, ey ebedî kizb-i muhakkak, 

Ey mahkemelerden mütemâdî sürülen hak; 



 351 

Ey savlet-i evhâm ile bî-tâb-ı tahassüs 

 

Şiirin bu kesitiyle beraber şehrin başkent oluşuna dair göstergeler karşımıza çıkmaktadır. 

Kanunların çıkarıldığı ve ülkenin yönetildiği yere ait kavramlar ve kavramlarda birlikte 

gelen bozulmalar kesitin merkezine yerleşir. Kesitin anahtar sözcüğü “hak” olarak belirir. 

İnsanın toplum içerisindeki sosyal durumunu ve hem de bireysel yaşam alanını içerimleyen 

bu kavram şiirde de aynen ele alınmıştır. 

 

Kişiye hürriyet ve yaşama hakkı (=“hakk-ı teneffüs”) sağlayacak olan kanunlar yukarıda 

“efsane” sözcüğü etrafında söylenen yapıyla yerdeş hale getirilmiştir. Ancak burada efsane 

sözcüğü yanında “muhal” ve “evham” sözcüklerinin de eklendiği görülür. Karşımıza çıkan 

bu üç sözcük de “kanun”un tanıyacağı haklara dair olumsuzlamayı içerir. 

 

Kesitte dikkat çeken bir diğer göstergebirimcik ise “ebedî” ve “mütemadî” sözcükleriyle 

beliren yapıdır. Sonsuz ve devamlı anlamlarına gelen bu iki sözcük yalan olan ve “sürülen” 

hakka dairdir. Yokluğa ilişkin üç kavramla birlikte düşünüldüğünde, başta söylediğimiz 

insana verilmesi gereken yaşama haklarının ortadan kalkmış olduğunu da gösterir. 

Dolayısıyla burada hem kamusal hakların hem de bireysel hakların yokluğuna dair eleştiri 

kendini göstermektedir. 

 

 

On Birinci Kesit: 

 

Vicdanlara temdîd edilen gûş-ı tecessüs; 

Ey bîm-i tecessüsle kilitlenmiş ağızlar; 

Ey şöhret-i millîye ki mebgûz u muhakkar; 

Ey seyf ü kalem, ey iki mahkûm-ı siyâsî; 

Ey behre-i fazl u edeb, ey çehre-i mensî; 

Ey bâr-ı hazerle iki kat gezmeye me'lûf 
Eşrâf ü tevâbi', koca bir unsûr-ı ma'rûf; 

Ey re's-i fürû-bürde, ki ak pak, fakat iğrenç; 

Ey tâze kadın, ey onu ta'kîbe koşan genç; 

Ey mâder-i hicran-zede, ey hem-ser-i muğber; 



 352 

Ey kimsesiz, âvâre çocuklar… Hele sizler, 

 Hele sizler… 

Örtün, evet, ey hâile… Örtün, evet ey şehr; 
Örtün, ve müebbed uyu, ey fâcire-i dehr!.. 

 

Şiirin on birinci ve son kesiti, altıncı kesitte olduğu gibi bir dize içerisinde kavrama ve o 

kavramla ilgili olarak sanatkârın zihninde oluşan görüntünün aktarılmasına yönelir. 

Buradaki yapı şiirin ritmini hızlandırmakla kalmaz, söylenecek sözün daha doğrudan ifade 

edilmesine de zemin hazırlar. Şehirden nesneleri olan mimari yapıya; en küçük mimaride 

yapı olarak eve ve orada yaşayan insandan hareketle insanın derinliklerine doğru özele ve 

soyuta doğru ilerleyen yapı bu kesitle beraber tekrar dışa dönük bir hal alır ve şiirin yapısı 

bu şekilde tamamlanır. 

 

Şiirin bu kesitinde birbirine görece bağımsız, üç farklı şekilde kurulmuş yapı dikkat çeker. 

Birincisi insana dair iki uzvun kültürel dizgede ortaya çıkan eğretileme öğeleridir: 

 

kulak ~ vicdanlara uzanan 

ağız   ~ korkuyla kilitlenen 

 

Bu iki uzuv, şiirin önceki kesitlerinde sırasıyla nankörlüğün “telkin” edildiği ve mideyle 

ilişkisi akımından ikiyüzlülüğü barındıran unsurlar olarak karşımıza çıkmıştı. Şiirin bu 

kesitinde ise nankör olan bu kulak vicdanlara uzanmış olarak gösterilir. Öncelikle 

nankörlüğün telkin edildiği kulağın bu telkinden sonra vicdana uzanması, şüphesiz 

insanların bireysel özgürlüklerine dair en önemli tehdittir. Bu tehdidin farkında olan birey 

“kork”arak “ağzı”nı “kilitle”yecektir. 

 

Kesitin ikinci yapısı bir kavrama yöneltilmiş iki farklı sıfatı içerir: 

 

gayret-i milliye ~ mebgûz + muhakkar 

öne eğilmiş baş ~ pak + iğrenç 

 

Buradaki yapının ilkinde sıfatların ikisinin de aynı anlam yönüne baktığı, ancak ikinci grupta 

ise sıfatların birbirinden farklı yönlere bakan imge alanı sunduğu görülür. Ancak ilk grubun 



 353 

bağlacı “ve” iken ikinci grubun bağlacı “fakat”tır. Dolayısıyla biçim düzeydeki bu farklılık 

derin düzeyde ortadan kalkar. O zaman milli gayrete ve öne eğilmiş başa dair olumsuzlama 

ortaya çıkmış olur. Kültürel dizede edep ve saygı gibi öne eğilmiş bir baştan söz edilebilir. 

Şüphesiz bunda olumsuzlanacak bir yön yoktur. Ancak yukarıdan beri olumsuzlanan 

durumda baş eğmek eleştirel bir şekilde dile getirilmiş olur. 

 

Kesitin üçüncü yapısı ise “ve” bağlacı ile birleştirilmiş iki unsura  dair tek bir kavramın 

izlenim değeri olarak sunulmasıdır: 

 

seyf ü kalem  ~ siyasi mahkûm 

fazl u edeb     ~ unutulmuş yüz 

eşrâf u tevâbi ~ unsur-ı ma’rûf 

 

Görüleceği üzere burada da izlenim kısmı, anılan öğelere olumsuz bir bakışla gösterge 

değeri yükler. Yüklenen bu olumsuz değere sahip öğeler ilk iki yapıdakinin aksine daha 

geneli kapsamaktadır. Burada bahsedilen bozulma öğelerin varlıklarını tartışmalı ve 

sorgulanabilir hale getiren hususlardan seçilmiştir. “Seyf ü kalem” ifadesi devlet kurumu 

içerisindeki askerî ve ilmî unsurları düzdeğişmece olarak sunar. Onlardaki olumsuzlama 

siyasi birer mahkûm oluşlarınadır. Fazilet ve edep ise unutulmuş yüz (=“çehre-i mensî”) 

şeklinde verilir. İnsanların mesleklerine dair bozulma, burada kişiliklerine dair bir bozulma 

halini alır. Son olarak toplumdaki zengin-fakir herkes buraya dâhil edilir. 

 

Kesitin son bölümünde iki kez tekrarlanan “hele sizler...” söz grubunu içine alan unsurlar bu 

söz grubunda ortaya çıkan şefkat ve acıma duygusuna dairdir: Acılı anne, dargın karı koca, 

kimsesiz çocuklar... Genel ve soyut olan yukarıdaki ifadelerden sonra burada tekrar özel ve 

somut sözcüklerin kullanımına geçildiği görülür ki şiirin anlam alanında dinamizmi 

sağlayan en önemli unsurlardan biri de budur. Dikkat edilirse burada sayılan üç unsur 

toplumun temeli olan üç unsura dairdir ve bunlarla ilgili izlenim okuyucuya verilmez, 

doğrudan sıfatlarla birlikte anılır. Arkalarına konulan üç nokta hem bu sayılan üç unsurun 

çoğaltılabileceğini, hem de “hele sizler” ifadesiyle birlikte söylenecek pek çok söz olduğunu 

vurgulamış olur. 

 

 



 354 

 

 

Sonuç Gözlemleri 

 

Tevfik Fikret’in “Sis” şiiri; şehri saran sisin utanmaya ilişkin bir eğretilemeyle 

örtünmesi/gizlenmesine vurgu yapar. Yapılan bu vurguda örtünmesi veya gizlenmesi 

gerektiği genelden özele, mimari yapının imge değerlerinden insana doğru bir kompozisyon 

şeklinde okuyucuya sunulur. Burada ortaya çıkan en önemli kavramlar saray, mahkeme, 

minare gibi mimari yapıların ortaya koyduğu anlam alanı ile ağız, kulak gibi uzuvların 

kültürel dizge içerisinde almış oldukları anlam alanındaki genişlemelerdir. Diğer taraftan 

şehrin içerisinde bulunan hiçbir unsur şiir içerisinde olumlu yapı ile anılmaz veya hiçbir 

unsura olumlu bir anlam üretimi sağlayacak sözcük veya söz grubu bağlamaz. 

 

  



 355 

 

 

 

 

SONUÇ 

 

Yalnız Servet-i Fünûn neslinin değil Türk edebiyatının şiir sahasındaki önemli isimlerinden 

biri olan Tevfik Fikret; aruza hâkimiyeti, sözcük dağarcığı, imge dünyası ve yeni anlatım 

imkânlarını sürekli arayan sanat anlayışıyla dikkatleri üzerine çeker. Sanatkârın bu şiir 

anlayışı -bir edebiyat araştırmacısı için- yoğun bir dil işçiliğinin görüldüğü şiirlerin kendi iç 

dinamikleriyle incelenmesi ihtiyacını beraberinde getirir. 

 

Şüphesiz, sanatkârın mizacının ve biyografisinin olduğu kadar devrin zihniyetine dair 

unsurların, sanatkârın şiir evreninin oluşmasında önemli bir yeri ve katkısı vardır. Ancak 

bunların şiire ne şekilde ve ne ölçüde yansıdığı sorusuna cevap vermek de hayli güçtür. 

Üstelik verilen cevapların bir varlık ve ifade biçimi olarak şiirin kendisine ne katacağı 

konusu da halen tartışılmaktadır. Her ne kadar bir şairin elinden çıkmış olsa da diğer taraftan 

kendi başına bir varlık alanı oluşturan şiir evreni, bu açıdan, kendine has inceleme 

yöntemiyle ve referansını doğrudan kendisinden alan bir bakış açısıyla ele alınmaya muhtaç 

görünmektedir. 

 

Göstergebilim tam olarak bu noktada şiirin biçim ve içerik düzlemlerini kendisine referans 

alarak inceleme alanını oluşturur. Sanatkârın oluşturduğu bu iki düzlemi ele alırken ortaya 

çıkan göstergeleri, aralarındaki “ilişki”yi göz ardı etmeden inceleyen göstergebilim, bu 

sayede rastlantısal veya keyfî yorumlardan da kendini korumuş olur. Öte yandan 

araştırmacının söylediklerini metinle destekleyen yorumlardan çok metinde gördüklerini 

anlatan tutarlı bir yapıyla karşımıza çıkar. 

 

Bu itibarla, başlığındaki “Anlamsal Yapılar” söz grubunda yöntemsel ifadesini bulan ve 

Tevfik Fikret’in şiir evreninin merkeze alındığı çalışma dört bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölüm “Göstergebilim” başlığını taşımaktadır. Göstergebilimin gelişimini ve bu gelişim 

evresinde ortaya çıkanları göstermeye çalıştığımız bölüm, başlı başına bir göstergebilim 



 356 

anlatımına dayanmaz. Daha çok göstergebilimsel inceleme yönteminin şiire bakan yönünü 

ve çalışma boyunca referans alınacak noktalara değinmektedir. 

 

Çalışmanın ikinci bölümü sanatkârın şiir evrenine dair “biçim düzey”i esas almaktadır. 

Burada öncelikle şiir evrenindeki yapıyı ortaya çıkarmak istediğimiz Tevfik Fikret’in 

sanatkârlığı ve hakkında yapılan çalışmalar incelenmiştir. Ortaya çıktığı üzere Tevfik Fikret 

hakkında yapılan çalışmalar sanatkârın şiiri üzerine üç başlık altında gruplandırılabilecek bir 

yöntem etrafında birleşmiştir. Bunlardan ilki sanatkârı şiir noktasında etkileyen isimlere 

yönelirken ikincisi sanatkârın biyografik hayatındaki gelişmelerin şiirine olan yansımalarını 

inceler. Üçüncü başlıkta ise onun şiirleri üzerine düşünceler bir araya getirilmiştir. Bu başlık 

altında daha çok sanatkârın tema değerleri, vezin ve nazım biçimi tercihindeki yenilikleri ile 

toplumsal ve bireysel meselelere bakış tarzı ele alınmaktadır. Bu ifadelerden anlaşılacağı 

üzere Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki şiirlerin anlam ilişkilerine, doğrudan şiirlerini 

referans alarak yapılan çalışmalar oldukça sınırlıdır. 

 

Çalışmamızdaki somut verileri ortaya çıkaran biçim düzey değerlendirme, ilk olarak 

Fikret’in kullandığı nazım biçimlerini ortaya koymuştur. Servet-i Fünûn, Mâlumât, Maârif, 

Rübâb, Mütalaâ, İrtika gibi mecmualar yeniden taranarak Tevfik Fikret’e ait tespit edilen 

373 şiir ilk olarak nazım biçimleri noktasında tasnif edilmiş olmaktadır. Burada görüldüğü 

üzere serbest müstezat, sone, beyit gibi nazım biçimlerini kullanan şairin asıl dikkat çeken 

yönü “karışık kalıplar” ve “diğerleri” başlıklarıyla tasnif edilen iki grubun şiir evreni içinde 

oldukça büyük bir yer tutmuş olmasıdır. Bu, sanatkârın yeni biçimleri denemesi noktasında 

gayreti hakkında ilk verileri sağlamış olur. 

 

Sanatkârın Şermin dışındaki şiirlerinin tamamını aruz vezniyle yazdığı bilinmektedir. 

Çalışmamızda şiirlerin tamamının vezinleri tespit edilmiş ve gruplandırılmıştır. Gruplanan 

bu tablodan hareketle vezin noktasında sanatkârın bir arayış içinde olmadığı; geleneğin en 

ince zevklerle damıtarak kendisine kadar getirdiği birikimi kullandığı söylenebilir. Türk 

edebiyatında çok kullanılmayan vezinlere sanatkârın rağbet etmediği, öte yandan değişik 

tema değerlerine sahip şiirleri de aynı vezinle yazabildiği anlaşılmaktadır. Dolayısıyla 

sanatkârın ruh haline göre vezin seçtiğine dair herhangi bir çıkarımda bulunmak bu noktada 

mümkün görünmemektedir. O vezin arayışında olan değil, var olan vezinleri hatasız bir 

şekilde şiirin anlam alanıyla bütünleştirmeye çalışan bir sanatkârdır. 



 357 

 

Biçim düzeyindeki bir diğer çalışma Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki sözcüklerin etimolojik 

dağılımına dairdir. Burada dilin yaşayan bir varlık olduğu, dolayısıyla yabancı bir dilden 

almış olduğu sözcüğü işleyerek kendine mal edebileceği gerçeği çalışmanın sıhhati 

açısından görmezden gelinmiştir. Dolayısıyla şehit, hayal, vatan, rüzgâr, ruh gibi Arapça ve 

Farsça kökenli pek çok sözcük kaynak diline dâhil edilerek bir çalışma gerçekleştirilmiştir. 

Buna rağmen Tevfik Fikret’in şiir evrenindeki sözcüklerde yabancı kökenli sözcüğün iddia 

edildiği kadar fazla olmadığı görülmektedir. Klâsik edebiyatın etkisiyle oluşturulmuş ilk 

dönem şiirlerinde ve tevhit, tesdis, gazel, nazire gibi şiirlerinde şiirin konusundan hareketle 

yabancı sözcük kullanımı fazladır. Öte yandan ahenge dair endişeler de bu sözcük seçimine 

etki etmektedir. Örneğin “kasımpatı” yerine “krizantem” sözcüğünün kullanılması böyle bir 

kaygıdan oluşmaktadır. Bunun yanı sıra Servet-i Fünûn neslinin şiir sahasında önemli bir 

yeri olan “Hasta Çocuk” manzumesinde Türkçe kökenli sözcüklerin oldukça yoğun olduğu 

görülür. Üstelik bu yoğunluk yukarıda ifade edildiği üzere dilimize mal olmuş pek çok 

sözcüğün dışarda bırakılmış olmasıyla meydana gelir. Dolayısıyla Tevfik Fikret’in dilinin 

ağır olduğuna dair oldukça genel ve herhangi bir bilimsel gerçeğe dayanmayan 

değerlendirmelerin dayanaksızlığı ortadadır. Böylelikle yaptığımız bu çalışmadan hareketle 

Tevfik Fikret’in şiir dili üzerine yapılacak yorumlar daha bilimsel ve nitelikli yorumlara kapı 

aralayacaktır. 

 

Tevfik Fikret’in dilinin, onun yaşadığı çağın dili olduğu unutulmadan yorumlandığında, akıp 

giden bir imge yapısına sahip olduğu görülür. Modern çağın tükenmeyi reddeden ve anlatıyı 

hiç olmazsa zihinde kesintiye uğratmaya çalışan anlamsal yapısı Tevfik Fikret’in şiirinde 

görülmez. Neşe ve hüzün merkez karşıtlığında oluşturulmuş olan şiir evreni, hem biçimsel 

yapıyı hem de anlamsal yapıyı bu düzlemde bir araya getirir. Anlamsal yapı hızlı bir şekilde 

kendini ele verir fakat sese ve ses üzerindeki işçiliğe dair unsurlar kolay kolay kendini ele 

vermez. 

 

Biçim düzey incelemenin son kısmında şiir evrenindeki tüm şiirler, yerdeşlik ve karşıtlık 

dizgelerinin tanımlanmasına imkân verecek tüm dökümlerle ilerlemiştir. Harf ve kelime 

sıklıkları ile birlikte tekrar tekrar okunan şiirlerde ortaya çıkan temel izlenceler belirlenmiş, 

herhangi bir tekrarı ve göstergesel değeri olmayan artık iletiler çıkarılmıştır. Burada değişik 

düzlemlerde üç karşıt ve üç yerdeş dizge karşımıza çıkmıştır. Oluşan altı dizgenin birbirine 



 358 

indirgenemeyecek yapıda olmalarının yanı sıra hepsinin merkezinde neşe/hüzün 

karşıtlığının bulunduğu tespit edilmiştir. İlk ortaya çıkan dizgeler ve içeren şiirler çalışma 

ilerledikçe değişikliğe uğramış; şiirlerin birer küçük evren kabul edildiği okumalar esnasında 

yeniden şekillendirilmiştir ve “6. Tablo” son şeklini almıştır. 

 

Çalışmanın derin düzey incelemeyi içeren üçüncü bölümü, biçim düzeyin ön okumaları ve 

somut verileriyle beliren temel dizge yapılarını kendi içindeki bütünlükleriyle ele 

almaktadır. Buradaki alt inceleme grupları ikili yapılarda kendini göstermektedir. Yapıların 

çözümlenmesi şiir evreninin kendi iç bütünlüğünü sunmaktadır. Burada her alt dizgenin 

içine giren neşe ve hüzne dair göstergelerin genel yapının tamamını kapsadığı 

görülmektedir. Yine bakışımlı karşıtlık ve yerdeşlik yapısı hatırlamaya dair neşeyi şimdide 

ve şimdiye dair yaşantıda ise huzursuzluğu bünyesinde barındırmaktadır. Küçük evrenlerde 

oldukça hızlı bir şekilde kendi üstüne kapanan bu anlamsal yapı sözcük dağarcığına da 

doğrudan müdahale etmekte, öte yandan ontolojik bir yalnızlığa doğru sürüklenmektedir. 

Öznenin bu yalnızlığı geçmişin hatıralarında telafi edilmektedir. Tabiat unsurlarından 

“deniz” ve “kuş” imgeleriyle beraber ortaya çıkan her izlek bu salt yalnızlığı neşe ve hüzün 

bağlamında yinelemektedir. 

 

Büyük evren düzeyinde ortaya çıkan neşe/hüzün karşıtlığı merkezi bir hal almakta ve 

belirlediğimiz altı karşıt ve yerdeş alt dizgede biçim değiştirerek devam etmektedir. 

Çalışmada bu tekrarı artzamanlı yapının dikkatiyle değerlendirmek gerektiği ortaya 

çıkmıştır. Zira geçmişe dair hatırlamalar, su ve ışık imgelerinin farklı görüntüleriyle ortaya 

çıkan neşe geri dönülemez ve daima özlemle anılan bir yapıda karşımıza çıkmaktadır. Öte 

yandan şimdiye dair söylenenler de geçmişle bağlantısını net bir şekilde kesen şekilde 

sunulmaktadır. Bununla birlikte hayal ve hakikat unsurları bahsedilen neşe/hüzün 

karşıtlığının içerisinde asıl anlam alanını bulmaktadır. Hayal Tevfik Fikret’in şiirinde 

imgesel bir söyleyişle birlikte ortaya çıkan, çoğu durumda da geçmişe ait bir hususla birleşen 

yapıyı; öte yandan hakikat ise ortaya konan imgeyi yıkan ve özneyi şimdiye döndüren bir 

yapıyı işaret etmektedir. 

 

Bahsedilen yapı her zaman olumlu bir anlam evreninde sunulmaktadır. Bu olumlu anlam 

alanı hayale veya geçmişe dair bir yapı ise özne tarafından şiirin sonuna kadar devam 

ettirilmekte, öte yandan hakikate ve şimdiye dair bir durum ise hemen olumsuzlanmaktadır. 



 359 

Ardından bu olumsuzlamanın yarattığı ruh hali dikkatlere sunulur. Dolayısıyla özne 

şimdideki arzularını hiçbir zaman doyuramaz. Bunları ya geçmişle telafi eder ya da şimdide 

karamsarlık, nefret, hınç gibi duygu hallerine yönlendirir. 

 

Sanatkârın yerdeşlikleri, şiir evreni boyunca görülen bu durumu destekler mahiyettedir. 

Onun sese ve musikiye dair söylemleri yine neşe/hüzün bağlamında ve hatırlamayla an’ı 

yaşama şeklinde şekillenir. Tabiata dair içerimler bildirişim imkânlarının elden geldiğince 

okuyucuyla buluşmasına yöneliktir. Ancak sanatkârın tabiat karşısındaki duruşu onun 

tabiatla iç içeliğinden değil tabiat karşısında aldığı izlenimci tavırla nitelik kazanır. Tevfik 

Fikret, tabiatı bir varlık alanı olarak değil zihnindeki hayale/hatırlamalara/değerlere 

uygunluğu veya zıtlığı bağlamında tanımlamayı ve okuyucuya sunmayı tercih eder. Burada 

en önemli göstergeler onun kimi şiirlerinin hemen yanı başına ilave ederek bütünlük 

oluşturduğu tablo metinlerde ortaya çıkmaktadır. Bu tablolar ve resimler iki düzleme 

yerleşir. Birincisi sanatkârın tabloda gördüklerini dille ifade etme çabasıdır. İkincisi ise dille 

ifade edilmiş, şiir şeklinde biçim bulmuş duygu hallerinin tablo ile görünür kılınma 

gayretleridir. Her iki durumda da sanatkâr hayalinin somutlaştırılmasında ifade imkânları 

aramaktadır. Tablo şiirlerinde ortaya konulan insan figürlerinin de bu açıdan kendi içinde 

tutarlı bir yapı arz ettiği görülmektedir. Buna göre tabloda görülen genç bir kadın daima 

neşeyi ve hayali imlerken erkek ve yaşlı kadın ise hüznü ve hakikati temsil edecek şekilde 

şiir evreninde kendine yer bulmaktadır. 

 

Tevfik Fikret’in şiir evreninde kadın iki şekilde karşımıza çıkmaktadır. Bunlardan ilki aşkı 

da beraberinde getiren genç ve güzel kadındır. “Sevgili” olarak sunulsun veya sunulmasın 

genç ve güzel olan kadınlar onun şiirinde neşe/hüzün zıtlığının neşeye bakan yönünü temsil 

eder ve hayal unsurlarını beraberinde getirir. Öte yandan anne veya kız kardeş gibi özneyle 

akrabalığı olan kadınlar merhamet bağlamında ele alınır. Merkezi zıtlığın “hüzün” kısmına 

bakan bu kadınlar daima merhamet duyan ancak kendilerine merhamet edilmemiş olan 

kadınlardır. Bu ise neşe/hüzün zıtlığına ayrıca bir katkı sunmuş olur. Öte yandan tabiat ve 

tablo başlığı içerisinde kadınların genç ve güzel oluşlarının tabloya yansıyışları ile bir 

annenin tabloya yansıyışı ve bunun şiirde ele alınışı ile bu başlık altında vurgulanan 

hususların birbirine koşut oldukları görülmektedir. 

 



 360 

Tevfik Fikret’in tüm şiirlerinin dökümünden hareket eden ve onun anlam yapılarını ortaya 

çıkarma gayretinde olan bu çalışma hiçbir zaman bu büyük sanatkâr hakkında söylenecekleri 

tüketmiş olma iddiasında değildir. Aksine referansı yine kendisi olan şiirlerin daha görünür 

hale getirilmesine, bu şiirler üzerine yapılacak olan çalışmalara yol gösterebilme gayesine 

doğru atılan adımlardan bir adım olabilmişse kendini yeterli sayacaktır. Yalnız yaşadığı 

çağın değil bütün olarak Türk edebiyatının önemli sanatkârlarından olan Tevfik Fikret; 

şiirindeki bedii zevki hem biçimsel hem de anlamsal yapılarla bir bütün halinde kurmuştur. 

Bu sebeple aradan geçen zaman şairin unutulup gitmesine değil, aksine kıymetinin 

anlaşılmasına ve şiirinin hâlâ okunuyor olmasına hizmet etmiştir. Sanırız bir sanatkârın 

bundan büyük bir emeli olamaz ve görünen odur ki Tevfik Fikret bu emeline ulaşmış olarak 

aramızdan ayrılmıştır. 

 

  



 361 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 

 

Abrams, M. H. (2005). A Glossary of Literary Terms. Boston: Thomson. 

Adorno, T. W. (2012). Sahicilik Jargonu, Alman İdeolojisi Üzerine 1962-1964. (Çev.) Şeyda 

Öztürk. İstanbul: Metis. 

Akarsu, B. (1963). "Kant'ta Mekân ve Zaman Kavramları". Felsefe Arşivi. 14. 

Aktulum, K. (2000). Metinlerarasılık. Ankara: Öteki. 

Aktulum, K. (2004). Göstergebilim. SDÜ Eğitim Fakültesi Dergisi, 7, 1-12. 

Akyüz, K. (1947). Tevfik Fikret. Ankara: Ankara Üniversitesi DTCF. 

Akyüz, K. (1995). Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri. İstanbul: İnkılâp. 

Altuğ, T. (2013). Dile Gelen Felsefe. İstanbul: Yapı Kredi. 

Arıkan, Z. (1998). “Türkiye’nin Çağdaşlaşmasında Tevfik Fikret ve Atatürk.” Ankara 

Üniversitesi Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi. s. 119-140. 

Aristoteles (2014). Doğa Bilimleri Üzerine. (Çev.) Elif Günçe. İstanbul: Morpa Kültür. 

Aristoteles (2014). Retorik. (Çev.) Mehmet H. Doğan. İstanbul: Yapı Kredi. 

Ayverdi, İ. (2008). Misâlli Büyük Türkçe Sözlük, 1-3. İstanbul: Kubbealtı. 

Bachelard, G. (2010). Sürenin Diyalektiği. (Çev.) Emine Sarıkartal. İstanbul: İthaki. 

Bachelard, G. (2014). Mekânın Poetikası. (Çev.) Alp Tümertekin. İstanbul: İthaki. 

Badiou, A. (2015). Gerçek Mutluluğun Metafiziği. (Çev.) Murat Erşen. İstanbul: Monokl. 

Barthes, R. (1982). Göstergebilime Bir Yaklaşım. (Çev.) Mehmet Yalçın. Yazko Çeviri, 9, 

130-132. 



 362 

Barthes, R. (2009a). Yazının Sıfır Derecesi ve Yeni Eleştirel Denemeler. (Çev.) Tahsin 

Yücel. İstanbul: Yapı Kredi. 

Barthes, R. (2009b). Yazı ve Yorum, Seçme Yazılar. (Çev.) Tahsin Yücel. İstanbul: Metis. 

Barthes, R. (2012). Göstergebilimsel Serüven. (Çev.) Mehmet Rifat, Sema Rifat. İstanbul: 

Yapı Kredi. 

Barthes, R. (2014). Camera Lucida, Fotoğraf Üzerine Düşünceler. (Çev.) Reha Akçakaya. 

İstanbul: Altıkırkbeş. 

Barthes, R. (2016). Eleştiri ve Hakikat. (Çev.) Elif Bildirici, Melike Işık Durmaz. İstanbul: 

İletişim. 

Barthes, R. (2016). S/Z. (Çev.) Sündüz Öztürk Kasar. İstanbul: Sel. 

Barthes, R. (2017). Görüntünün Retoriği, Sanat ve Müzik. (Çev.) Ayşenaz Koş, Ömer 

Albayrak. İstanbul: Yapı Kredi. 

Barthes, R. (2017). Sesin Rengi, Söyleşiler. (Çev.) Ahmet Nüvit Bingöl. İstanbul: Metis. 

Başlangıçtan Günümüze Kadar Büyük Türk Klâsikleri. (1988). 8/14. İstanbul: Ötüken-

Sögüt. 

Bauman, Z. (2012). Akışkan Aşk, İnsan İlişkilerinin Kırılganlığına Dair. (Çev.) Işık 

Ergüden. İstanbul: Versus. 

Baydar, M. (1967). Anılarla Fikret ve Atatürk. İstanbul: Varlık. 

Bergson, H. (2017). Yaratıcı Tekâmül. (Çev.) Mustafa Şekip Tunç. İstanbul: Dergâh. 

Bennett, T. J. (2014). Charles Sanders Peirce in His Own Words. In T. Thelleffen; B. 

Sorensen (Eds.), Semiotic Propedeutics for Logic and Cognition (pp. 259-262). 

Boston: De Gruyter. 

Berger, J. (2014). Görme Biçimleri. (Çev.) Yurdanur Salman. İstanbul: Metis. 

Beyatlı, Y. K. (2006). Siyasî ve Edebî Portreler. İstanbul: Yapı Kredi. 



 363 

Birgören, H. (2006). Türk Dünyası Edebiyat Terimleri ve Kavramları Ansiklopedik 

Sözlüğü. Sadık Tural (ed.). Serbest Müstezad. (s. 268). Ankara: Atatürk Kültür 

Merkezi. 

Boileau, L. D. (2007). Psikanaliz ve Dilbilim, Sözceleme Öznesi. (Çev.) Mehmet Baştürk. 

Ankara: De Ki. 

Bolayır, A. E. (1900, Kasım 15). Makâle-i Mahsûsa: Şiirimiz. Servet-i Fünûn, 505. 163-170. 

Borgna, E. (2013). Ruhun Yalnızlığı. (Çev.) Meryem Mine Çilingiroğlu. İstanbul: Yapı 

Kredi. 

Borgna, E. (2014). Melankoli. (Çev.) Meryem Mine Çilingiroğlu. İstanbul: Yapı Kredi. 

Borgna, E. (2015). Bekleyiş ve Umut. (Çev.) Meryem Mine Çilingiroğlu. İstanbul: Yapı 

Kredi. 

Bressler, C. E. (2007). Literary Critisim, An Introduction to Theory and Practice. New 

Jersey: Pearson. 

Breton, D. L. (2015). Acının Antropolojisi. (Çev.) İsmail Yerguz. İstanbul: Sel. 

Buber, M. (2017). Ben ve Sen. (Çev.) İnci Palsay. İstanbul: Kopernik. 

Campbell, J. (1982). The Mythic Image. New Jersey: Princeton University. 

Campbell, J. (2013). Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. (Çev.) Sabri Gürses. İstanbul: Kabalcı. 

Canetti, E. (2001). Sözcüklerin Bilinci. (Çev.) Ahmet Cemal. İstanbul: Payel. 

Cenab Şahabeddin, (2011). Bütün Şiirleri. (Haz.) Mehmet Kaplan vd., İstanbul: İthaki. 

Chomsky, N. (1999). Yirminci Yüzyıl Dilbilimi. B. Vardar (ed.), Ürerici Dilbilgisi ve 

Düzenlenişi (s. 279-282). (Çev.) Emel Sözer. İstanbul: Multilingual. 

Çetin, N. (1991). Değerlendirmeler. Türk Dili. 469. s. 118-127. 

Çetin, N. (2006). Türk Dünyası Edebiyat Kavramları ve Terimleri Sözlüğü. Sadık Tural 

(ed.). Sone, (s. 333-334). Ankara: Atatürk Kültür Merkezi. 



 364 

Çobanoğlu, Ö. (2003). Efsane. (Ed.) Sadık Tural. Türk Dünyası Edebiyat Kavramları ve 

Terimleri Ansiklopedik Sözlüğü (s. 323-325). Ankara: Atatürk AKDTYK. 

Danto, A. C. (2012). Sıradan Olanın Başkalaşımı. (Çev.) Esin Berktaş, Özge Ejder. İstanbul: 

Ayrıntı. 

Deacon, W.T. (2014). Charles Sanders Peirce in His Own Words. In T. Thelleffen; B. 

Sobrensen (Eds.), Semiosis: from Taxonomy to Process (pp. 95-104). Boston: De 

Gruyter. 

Deleuze, G. (2016). Proust ve Göstergeler. (Çev.) Ayşe Meral. İstanbul: Alfa. 

Dolar, M. (2013). Sahibinin Sesi Psikanaliz ve Ses. (Çev.) Barış Engin Aksoy. İstanbul: 

Metis. 

Draaisma, D. (2015). Unutmanın Kitabı. (Çev.) Dilman Muradoğlu. İstanbul: Yapı Kredi. 

Draaisma, D. (2016). Sıla Hasreti Fabrikası Bellek Yaşlılıkta Nasıl İşler. (Çev.) Dürrin 

Tunç. İstanbul: Yapı Kredi. 

Düşünce (1334). Nüsha-i Mahsûsa. İstanbul. 

Eagleton, T. (2011). Edebiyat Kuramı, Giriş. (Çev.) Tuncay Birkan. İstanbul: Ayrıntı. 

Eagleton, T. (2015). Edebiyat Nasıl Okunur. (Çev.) Elif Ersavcı. İstanbul: İletişim. 

Eco, U. (1976). A Theory of Semiotics. Bloomington: Indiana University. 

Eco, U. (1984a). The Role Of Reader, Explorations in the Semiotics of Texts. Bloomington: 

Indiana University. 

Eco, U. (1984b). Semiotics and the Philosophy of Language. London: Macmillan. 

Eco, U. (1991). Alımlama Göstergebilimi. (Çev.) Sema Rifat. İstanbul: Düzlem. 

Eco, U. (2009). Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti. (Çev.) Kemal Atakay. İstanbul: Can. 

Eco, U. (2016). Açık Yapıt. (Çev.) Tolga Esmer. İstanbul: Can. 

Eliade, M. (2017). Kutsal ve Kutsal-Dışı. (Çev.) Ali Berktay. İstanbul: Alfa. 

Enginün, İ. (2007). Yeni Türk Edebiyatı Tanzimat’tan Cumhuriyet’e. İstanbul: Dergâh. 



 365 

Ercilasun, B. (1998). Türk Dünyası El Kitabı. Servet-i Fünûn Edebiyatı (s. 557-582). 

Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü. 

Erhat, A. (2008). Mitoloji Sözlüğü. İstanbul: Remzi. 

Erkman Akerson, F. (2005). Göstergebilime Giriş. İstanbul: Multilingual. 

Ertaylan, İ. H. (1963). Tevfik Fikret, Hayatı, Şahsiyeti ve Eserleri. İstanbul: Türkiye Emekli 

Öğretmenler Cemiyeti. 

Eyhenbaum, B. (2010). Yazın Kuramı. T. Todorov (ed.), “Biçimsel Yöntem”in Kuramı, (s. 

31-70). İstanbul: Yapı Kredi. 

Farago, F. (2011). Sanat. (Çev.) Özcan Doğan. Ankara: Doğu Batı. 

Fischer, E. (2010). Sanatın Gerekliliği. (Çev.) Cevat Çapan. İstanbul: Payel. 

Fonagy, İ. (1998). Şiir Dili: Biçim ve İşlev. (Çev.) Mustafa Durak. Gergedan. S. 18, s. 94-

98. 

Foucault, M. (2014). Bu Bir Pipo Değildir. (Çev.) Selahattin Hilav. İstanbul: Yapı Kredi. 

Foucault, M. (2017). Kelimeler ve Şeyler. (Çev.) Mehmet Ali Kılıçbay. Ankara: İmge. 

Frankl, E. V. (2007). Duyulmayan Anlam Çığlığı. (Çev.) Selçuk Budak. İstanbul: Öteki. 

Freud, S. (1999). Sanat ve Edebiyat. (Çev.) Emre Kapkın, Ayşe Tekşen Kapkın. İstanbul: 

Payel. 

Freud, S. (2015). Yas ve Melankoli. (Çev.) Aslı Emirsoy, İstanbul: Telos. 

Fromm, E. (2003). Sevme Sanatı. (Çev.) Işıtan Gündüz. İstanbul: Morpa Kültür. 

Fry, P. H. (2017). Edebiyat Kuramı. (Çev.) Doç. Dr. Ayşe Demir, Doç. Dr. İbrahim Tüzer. 

Ankara: Hece. 

Fuat, M. (2008). Tevfik Fikret, Yaşamı, Düşünce Dünyası ve Sanatçı Kişiliği, Seçme Şiirleri. 

İstanbul: Yapı Kredi. 

Gasset, J. O. Y (2014). Sevgi Üstüne. (Çev.) Yurdanur Salman. İstanbul: Yapı Kredi. 



 366 

Gazâli. (2004). Müminler İçin Yükselme Basamakları. (haz. Abdulhalık Duran). İstanbul: 

Hikmet. 

Giddens, A. (2016). Modernliğin Sonuçları. (Çev.) Ersan Kuşdil. İstanbul: Ayrıntı. 

Girard, R. (2007). Romantik Yalan ve Romansal Hakikat, Edebi Yapıda Ben ve Öteki. (Çev.) 

Arzu Etensel İldem. İstanbul: Metis. 

Greimas, A.J. (1982). Göstergebilim. (Çev.) Mehmet Rifat. Yazko Çeviri, 9, 127-130. 

Greimas, A. J. (1995). Kusur Konusunda. (Çev.) Ayşe Kıran. İstanbul: Yapı Kredi. 

Groh, J. M. (2016). Mekân Yaratmak, Beyin Neyin Nerede Olduğunu Nasıl Biliyor?. (Çev.) 

Gürol Koca. İstanbul: Metis. 

Gruen, A. (2008). Kendine İhanet Kadın ve Erkekte Özerklik Korkusu. (Çev.) Ülkü Hastürk. 

İstanbul: Çitlembik. 

Gruen, A. (2010). Normalliğin Deliliği, Hastalık Olarak Gerçekçilik: İnsandaki Yıkıcılık 

Üzerine Bir Kuram. (Çev.) İlknur İgan. İstanbul: Çitlembik. 

Guiraud, P. (2016). Göstergebilim. (Çev.) Prof. Dr. Mehmet Yalçın. İstanbul: İmge. 

Günay, D. (2012). Görsel Göstergebilim ve İmgenin Anlamlandırılması. (Ed.) Günay, D. & 

Parsa, A. F., Görsel Göstergebilim. İstanbul: Es. 

Hançerlioğlu, O. (1977a). Felsefe Ansiklopedisi, Kavramlar ve Akımlar. C. 2, İstanbul: 

Remzi. 

Hançerlioğlu, O. (1977b). Felsefe Ansiklopedisi, Kavramlar ve Akımlar. C. 3, İstanbul: 

Remzi. 

Hartmann, N. (2010). Ontolojinin Işığında Bilgi. (Çev.) Harun Tepe. Ankara: Türkiye 

Felsefe Kurumu. 

Heidegger, M. (1996). Zaman Kavramı. (Çev.) Saffet Babür, Ankara: İmge. 

Heidegger, M. (2009). Metafizik Nedir?. (Çev.) Yusuf Örnek. Ankara: Türkiye Felsefe 

Kurumu. 



 367 

Heidegger, M. (2011). Varlık ve Zaman. (Çev.) Kaan H. Ökten. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Heidegger, M. (2014). Sanat Eserinin Kökeni. (Çev.) Fatih Tepebaşılı. Ankara: De Ki. 

Horney, K. (1998). Kadının Ruhsal Yapısı. (Çev.) Nilgün Şarman. İstanbul: Payel. 

Husserl, E. (2011). İçsel Zaman Bilincinin Fenomenolojisi Üzerine. (Derl.) Martin 

Heidegger, (Çev.) Mesut Keskin. İstanbul: Avesta. 

Işık, G. (1978). Montale’nin Şiir Evreninde Anlamsal Yapılar. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi. 

İhsan, A. (1931). Matbuat Hatıralarım. İstanbul: Tanin. 

İnce, Ö. (2011). Şiir ve Gerçeklik. Ankara: İmge. 

Jakobson, R. (1960). Style in Language. In T. Sebeok (ed.), Closing Statement: Linguistics 

and Poetics, New York: Wiley. 

Jakobson, R. (1961). Proceedings of the Twelfth Symposium in Applied Mathematics. In R. 

Jakobson (ed.), Linguistic and Comminication Theory, (pp. 245-252). New York: 

American Mathematical Society. 

Jakobson, R. (1999). Yirminci Yüzyıl Dilbilimi. Berke Vardar (ed.). Dilbilim ve Yazınbilim. 

(s. 204-220). (Çev.) Osman Senemoğlu. 

Jung, C. G. (2005). Dört Arketip. (Çev.) Zehra Aksu Yılmazer. İstanbul: Metis. 

Jung, C. G. (2006). Analitik Psikoloji. (Çev.) Ender Gürol. İstanbul: Payel. 

Kaplan, M. (1995). Tevfik Fikret, Devir-Şahsiyet-Eser. İstanbul: Dergâh. 

Kaplan, M. (2016). İbrahim Tüzer ile Tevfik Fikret ve Şiiri Üzerine. bizimkülliye, 67, s. 54-

67. 

Kasar, S. Ö. (Bahar, 2017). Algirdas Julien Greimas’ın Sémantique Structurale Adlı Yapıtını 

Türkçeye Nasıl Çevirmeli?, Cogito, 86. 308-315. 

Keramet, S. N. (1926). Tevfik Fikret’in Hayatı ve Eseri. İstanbul: İlhami Fevzi 

Keramet, S. N. (1942). İnkılâp Şairi Tevfik Fikret’in İzleri. İstanbul: Kenan. 



 368 

Kılıç, F. (2006). Eski Türk Edebiyatı El Kitabı. Mustafa İsen (ed.), Nazım Şekilleri (s. 208-

250). Ankara: Grafiker. 

Kılıç, S. (2013). Deleuze-Guattari: Şizoanaliz Yaratıcı Bir Fark ve Arzu Ontolojisi. Ankara: 

Sentez. 

Kıran, Z.; Kıran, A. (2010). Dilbilime Giriş. Ankara: Seçkin. 

Kierkegaard, S. (2002). Korku ve Titreme. (Çev.) İbrahim Kapaklıkaya. İstanbul: Anka. 

Kierkegaard, S. (2012). Kaygı Kavramı. (Çev.) Türker Armaner. İstanbul: Türkiye İş 

Bankası. 

Kierkegaard, S. (2002). Ölümcül Hastalık Umutsuzluk. (Çev.) M. Mukadder Yakupoğlu. 

Ankara: Doğu Batı. 

Koestler, A. (1997). Mizah Yaratma Eylemi. (Çev.) Sevinç Kabakçıoğlu, Özcan 

Kabakçıoğlu. İstanbul: İris. 

Korkmaz, R. (2006). Türk Edebiyatı Tarihi. Talat Sait Halman (Ed.), Servet-i Fünûn 

Topluluğu (1876-1901) (s. 102-142). Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı. 

Korkmaz, R. (2006). Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı, 1839-2000. Ramazan Korkmaz (Ed.), 

Servet-i Fünûn Edebiyatı (s. 131-182). Ankara: Grafiker. 

Korkmaz, R. (2015). Yazınsal Okumalar. İstanbul: Kesit. 

Kristeva, J. (1982). Eleştirel Bilim ve/ya da Bilimin Eleştirisi. (Çev.) Ayşe Eziler Kıran. 

Yazko Çeviri, 9, 133-134. 

Kula, O. B. (2012). Dil Felsefesi Edebiyat Kuramı 1. İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Laing, R. D. (2001). Bölünmüş Benlik. (Çev.) Ergün Akça. İstanbul: Pinhan. 

Lefebvre, H. (2015). Mekânın Üretimi. (Çev.) Işık Ergüden. İstanbul: Sel. 

Lefebvre, H. (2018). Ritimanaliz Mekân, Zaman ve Gündelik Hayat. (Çev.) Ayşe Lucie 

Batur. İstanbul: Sel. 



 369 

Leppert R. (2009). Sanatta Anlamın Görüntüsü, İmgelerin Toplumsal İşlevi. (Çev.) İsmail 

Türkmen. İstanbul: Ayrıntı. 

Lessing (1935). Laocoon. (Çev.) Suut Kemal Yetkin. İstanbul: Vakit. 

Levend, A. S. (1984). Divân Edebiyatı, Kelimeler ve Remizler, Mazmunlar ve Mefhumlar. 

İstanbul: Enderun. 

Levinas, E. (2005). Zaman ve Başka. (Çev.) Özkan Gözel. İstanbul: Metis. 

Levinas, E. (2014). Ölüm ve Zaman. (Çev.) Nami Başer. İstanbul: Ayrıntı. 

Levinas, E. (2016). Husserl Fenomenolojisinde Görü Teorisi. (Çev.) Yağmur Ceylan Uslu. 

İstanbul: İthaki. 

Lévi-Strauss. C. (2016a). Bakmak, Dinlemek, Okumak. (Çev.) Ömer B. Albayrak. İstanbul: 

Yapı Kredi. 

Lévi-Strauss. C. (2016b). Mit ve Anlam. (Çev.) Gökhan Yavuz Demir. İstanbul: İthaki. 

Martinet, A. (1998). İşlevsel Genel Dilbilim. (Çev.) Berke Vardar. İstanbul: Multilingual. 

Mascolo, D. (2012). Aşk Üstüne. (Çev.) Atakan Karakış. İstanbul: MonoKL. 

Mendelsund, P. (2015). Okurken Ne Görürüz? (Çev.) Özde Duygu Gürkan. İstanbul: Metis. 

Mengüşoğlu, T. (1978). Fenomenoloji ve Nicoli Hartmann. İstanbul: Edebiyat Fakültesi 

Matbaası. 

Moran, B. (2002). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul: İletişim. 

Murray, E. L. (2008). Muhayyileye Dayalı Düşünmek. (Çev.) Yusuf Kaplan. İstanbul: 

Açılımkitap. 

Nancy. J-L. (2012). Gitmek/Yola Çıkış. (Çev.) Murat Erşen. İstanbul: Monokl. 

Nigâr, S. K. (1942). İnkılap Şairi Tevfik Fikret'in İzleri. İstanbul: Kenan Basımevi. 

Onay, A. T. (2000). Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar ve İzahı. Ankara: Akçağ. 

Özgül, M. K. (1997). Resmin Gölgesi Şiire Düştü. İstanbul: Yapı Kredi. 



 370 

Özkan, İ. H. (1995). TDV İslâm Ansiklopedisi. Eviç. (s. 521). İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı. 

Özkan, İ. H. (2010). TDV İslâm Ansiklopedisi. Şehnâz. (s. 458-459). İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Özkırımlı, A. (1978). Tevfik Fikret. İstanbul: Cem. 

Öztuna, Y. (2006). Türk Mûsikîsi, Akademik Klâsik Türk San’at Mûsikîsi’nin Ansiklopedik 

Sözlüğü. İstanbul: Orient. 

Öztürk, O. M. (2010). Mehter Musikisi, Mehter. ss. 209-268. 

Pala, İ. (2007a). Ah Mine'l-Aşk. İstanbul: Kapı. 

Pala, İ. (2007b). Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. İstanbul: Kapı. 

Parlatır, İ. (2004). Tevfik Fikret. Ankara: Akçağ. 

Parlatır, İ. (2011). Servet-i Fünûn Edebiyatı. İ. Parlatır (ed.), Tevfik Fikret (s. 23-101). 

Ankara: Akçağ. 

Passerat, D. Ö. (Bahar, 2017). Yapısal Anlambilim: Eyleyenler Şemasından Tutkular 

Göstergebilimine. Cogito. 86. s. 330-335. 

Paşa, A. C. (1997).  Belâgat-ı Osmaniyye. (haz.) M. Çavuşoğlu, İstanbul: Mimar Sinan 

Üniversitesi. 

Peirce, C.S. (1974). Collected Papers of Charles Sanders Peirce (Vol. 5). USA: Harvard 

University Press. 

Propp, V. (2008). Masalın Biçimbilimi. (Çev.) Mehmet Rifat, Sema Rifat. İstanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür. 

Recaizade Mahmut Ekrem, (1881). Talîm-i Edebiyat. İstanbul: Mihran Matbaası. 

Reed, E. (1995). Kadının Evrimi: Anaerkil Klandan Ataerkil Aileye. (Çev.) Şemsa Yeğin. 

İstanbul: Payel. 



 371 

Ricœur, P. (1999). Tahayyül Gücünü Yeniden Düşünmek, Kültür ve Yaratıcılık. (Der.) 

Gillian Robinson, John Rundel. Söylem ve Eylemde Tahayyül Gücü. (s. 170-193). 

(Çev.) Ertuğrul Başer. İstanbul: Ayrıntı. 

Ricœur, P. (2009). Yorumların Çatışması, Hermenoytik Üzerine Denemeler 1. (Çev.) 

Hüsamettin Arslan. İstanbul: Paradigma. 

Ricœur, P. (2012). Zaman ve Anlatı: Üç, Kurmaca Anlatıda Zamanın Biçimlenişi. (Çev.) 

Mehmet Rifat. İstanbul: Yapı Kredi. 

Ricœur, P. (2013). Zaman ve Anlatı: Dört Anlatılan (Öykülenen) Zaman. (Çev.) Umut 

Öksüzan, Atakan Altınörs. İstanbul: Yapı Kredi. 

Rifat, M. (2008a). XX. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları 1 - Tarihçe ve Eleştirel 

Düşünceler. İstanbul: Yapı Kredi. 

Rifat, M. (2008b). XX. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları 2 - Temel Metinler. 

İstanbul: Yapı Kredi. 

Rifat, M. (2011). Homo Semioticus ve Genel Göstergebilim Sorunları. İstanbul: Yapı Kredi. 

Rifat, M. (2013). Açıklamalı Göstergebilim Sözlüğü. İstanbul: Türkiye İş Bankası. 

Roudiez, L.S. (1980). Desire in Language. in L.S. Roudiez (ed.), Introduction, New York: 

Columbia University. 

Safranski, R. (2008). Bir Alman Üstat Heidegger. (Çev.) Ali Nalbant. İstanbul: Kabalcı. 

Sağlam, N. (2012). Servet-i Fünûn’a Kadar Tevfik Fikret ve Bilinmeyen Şiirleri. İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, 30 (0), 403-444. 

Sarlo, B. (2012). Geçmiş Zaman, Bellek Kültürü ve Özneye Dönüş Üzerine Bir Tartışma. 

(Çev.) Peral Bayaz Charum, Deniz Ekinci. İstanbul: Metis. 

Sartre, J. P. (2006) İmgelem. (Çev.) Alp Tümertekin. İstanbul: İthaki. 

Sartre, J. P. (2014). Edebiyat Nedir. (Çev.) Bertan Onaran. İstanbul: Can. 



 372 

Sartre, J. P. (2014). Varlık ve Hiçlik Fenomenolojik Ontoloji Denemesi. (Çev.) Turhan Ilgaz, 

Gaye Çankaya Esen. İstanbul: İthaki. 

Saussure, F.  de. (1998). Genel Dilbilim Dersleri. (Çev.) Berke Vardar. İstanbul: 

Multilingual. 

Saussure, F.  de. (2014). Genel Dilbilim Yazıları. (Çev.) Savaş Kılıç. İstanbul: İthaki. 

Scheler, M. (2004). Hınç-Ressentiment. (Çev.) Abdullah Yılmaz. İstanbul: Kanat. 

Sertel, S. Z. (1940). Tevfik Fikret Mehmed Âkif Kavgası. İstanbul: Tan. 

Senemoğlu, O. (1999). Yirminci Yüzyıl Dilbilimi. B. Vardar (ed.), Dilbilim ve Yazınbilim 

(s. 204-216). İstanbul: Multilingual. 

Sennet, R. (2014). Karakter Aşınması. (Çev.) Barış Yıldırım. İstanbul: Ayrıntı. 

Shayegan, D. (1991). Yaralı Bilinç, Geleneksel Toplumlarda Kültürel Şizofreni. (Çev.) 

Haldun Bayrı. İstanbul: Metis. 

Sözer, E. (1999). Yirminci Yüzyıl Dilbilimi. B. Vardar (ed.), Noam Chomsky (s. 272-276). 

İstanbul: Multilingual. 

Steiner, G. (2003). Heidegger. (Çev.) Süleyman Sahra. Anakara: Hece. 

Şahin, İ. (2012). Haz ve Günah: Bir Tanpınar Yorumu. İstanbul: Kapı. 

Şklovski, V. (2010). Yazın Kuramı. T. Todorov (ed.), Öykü ve Romanın Kuruluşu, (s. 160-

185). İstanbul: Yapı Kredi. 

Taburoğlu, Ö. (2013). Resim, Söz ve Yazı İmge Yaratmanın ve Bozmanın Yolları. Ankara: 

Doğu Batı. 

Tan, M. T. (1937, 8, 9). İstanbul’un Taşları Yedikule. Cumhuriyet, s. 5-7. 

Tanpınar, A. H. (1936). Tevfik Fikret, Hayatı-Şahsiyeti-Şiirleri ve Eserlerinden Seçmeler. 

İstanbul: Sühulet. 

Tanpınar, A. H. (1998). 19'uncu Asır Türk Edebiyatı Tarihi. İstanbul: Çağlayan. 

Tanpınar, A. H. (2000). Edebiyat Üzerine Makaleler. İstanbul: Dergâh. 



 373 

Tanpınar, A. H. (2005). Yaşadığım Gibi. İstanbul: Dergâh. 

Tanrıkorur, Ç. (2003). Osmanlı Dönemi Türk Mûsikîsi. İstanbul: Dergâh. 

Tanyu, H. (1972). Tevfik Fikret ve Din. İstanbul: İrfan. 

Tarhan, N. (2005). Kadın Psikolojisi. İstanbul: Nesil. 

Tevfik Fikret. (1313, Teşrinisani 19). İnanmak İhtiyacı. Mütalaa, S. 69, s. 1-2. 

Tevfik Fikret. (1314, Teşrinisani 5). Ömr-i Muhayyel. Servet-i Fünûn, C. 16, S. 401, s. 164. 

Tevfik Fikret. (1326 r.). Rübâb-ı Şikeste. İstanbul: Tanin. 

Tevfik Fikret. (1327a r.). Rübâb’ın Cevâbı. İstanbul: Tanin. 

Tevfik Fikret. (1327b r.). Haûk’un Defteri. İstanbul: Tanin. 

Tevfik Fikret. (1330 r.). Şermin. İstanbul: Kanaat Kitabevi. 

Tevfik Fikret. (1984). Geçmişten Gelen Bütün Şiirleri: 1. (Haz.) Asım Bezirci. İstanbul: Can. 

Tevfik Fikret. (1984). Rübâbı Şikeste Kırık Saz Bütün Şiirleri: 2. (Haz.) Asım Bezirci. 

İstanbul: Can. 

Tevfik Fikret. (1984). Halûk'un Defteri, Şermin ve Son Şiirler Bütün Şiirleri: 3. (Haz.) Asım 

Bezirci. İstanbul: Can. 

Tevfik Fikret. (2000). Dil ve Edebiyat Yazıları. (Haz.) İsmail Parlatır. Ankara: Türk Dil 

Kurumu. 

Tevfik Fikret. (2004). Bütün Şiirleri. (Haz.) İsmail Parlatır, Nurullah Çetin. Ankara: Türk 

Dil Kurumu. 

Tevfik Fikret. (2016). Rübâb-ı Şikeste. (Haz.) İbrahim Tüzer, Selçuk Atay. Ankara: Akçağ. 

Tevfik Fikret. (2017). Halûk'un Defteri, Şermin ve Diğer Şiirleri. (Haz.) İbrahim Tüzer, 

Selçuk Atay. Ankara: Akçağ. 

Timurtaş, F. K. (1997). Osmanlı Türkçesine Giriş, Eski Yazı, Gramer, Aruz, Metinler. 

İstanbul: Alfa. 

Topçu, N. (2006). Bergson. İstanbul: Dergâh. 



 374 

Todorov, T. (2014). Poetikaya Giriş. (Çev.) Kaya Şahin. İstanbul: Metis. 

Tüzer, İ. (2016). Tevfik Fikret ve Şiirinin Dili. Arka Kapak, 12, s. 18-19. 

Uçan, H. (2006). Yazınsal Eleştiri ve Göstergebilim. Ankara: Hece. 

Uraz, M. (1945). Tevfik Fikret. Hayatı, Edebi Şahsiyeti ve Şiirleri. İstanbul: Tefeyyüz. 

Urry, J. (2015). Mekânları Tüketmek. (Çev.) Rahmi G. Öğdül. İstanbul: Ayrıntı. 

Uşaklıgil, H. Z. (2006). Kırk Yıl. İstanbul: Özgür. 

Ünaydın, R. E. (1919). Tevfik Fikret Hayatına Dair Hatıralar. İstanbul: Kitaphane-i Sudiye. 

Ünaydın, R. E. (1972). Diyorlar ki. İstanbul: MEB. 

Wison, G. D. & McLaughlin, C. (2002). Aşk Bilimi. (Çev.) Tülin Er. İstanbul: Çitlembik. 

Vardar, B. (2001). Dilbilim Yazıları. İstanbul: Multilingual. 

Viktor, E. F. (2017). İnsanın Anlam Arayışı. (Çev.) Selçuk Budak. İstanbul: Okuyanus. 

Yaguello, M. (2008). Hayali Diller Söylenceler, Ütopyalar, Fantazmalar, Kuruntular ve 

Dilsel Kurgular. (Çev.) Necmettin Kâmil Sevil. İstanbul: Yapı Kredi. 

Yalçın, H. C. (1999). Edebiyat Anıları. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür. 

Yalçın, M. (2010). Şiirin Ortak Paydası I, Şiirbilime Giriş. İstanbul: İkaros. 

Yalom, I. (2001). Varoluşçu Psikoterapi. (Çev.) Zeliha İyidoğan Babayiğit. İstanbul: 

Kabalcı. 

Yazır, E. M. H. (?). Hak Dini, Kur'an Dili. C. 4. Ankara: Akçağ. 

Yetiş, K. (1996). Talîm-i Edebiyat'ın Retorik ve Edebiyat Nazariyâtı Sahasında Getirdiği 

Yenilikler. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi. 

Yuva, G. M. (2017). Modern Türk Edebiyatının Fransız Kaynakları. İstanbul: İletişim. 

Yücebaş, H. (1959). Bütün Cepheleriyle Tevfik Fikret: Hayatı, Hâtıraları, Şiirleri. İstanbul: 

Ahmet Halit Yaşaroğalu Kitapçılık. 

Yücel, H. A. (1959). Diyorlar Ki..., Cumhuriyet. 

Yücel, T. (1993). Anlatı Yerlemleri, Kişi/Süre/Uzam. İstanbul: Yapı Kredi. 



 375 

Yücel, T. (2012). Eleştiri Kuramları. İstanbul: Türkiye İş Bankası. 

Yücel, T. (2015). Yapısalcılık. İstanbul: Can. 

  



 376 

 

 
Resim Kaynakçası 

 

1. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Mart 12). Âveng-i Şühûr 1, Mart. Servet-i Fünûn. s. 33. 

2. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Nisan 23). Âveng-i Şühûr 2, Nisan. Servet-i Fünûn. s. 129. 

3. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Temmuz 9). Âveng-i Şühûr 3, Mayıs. Servet-i Fünûn. s. 305. 

4. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Ağustos 6). Âveng-i Şühûr 4, Haziran. Servet-i Fünûn. s. 

369. 

5. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Ağustos 27). Âveng-i Şühûr 5, Temmuz. Servet-i Fünûn. s. 

1. 

6. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Eylül 24). Âveng-i Şühûr 6, Ağustos. Servet-i Fünûn. s. 65. 

7. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Teşrinievvel 29). Âveng-i Şühûr 7, Eylül. Servet-i Fünûn. s. 

145. 

8. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Kânunuevvel 10). Âveng-i Şühûr 8, Teşrinievvel. Servet-i 

Fünûn. s. 241. 

9. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Kânunuevvel 24). Âveng-i Şühûr 9, Teşrinisani. Servet-i 

Fünûn. s. 273. 

10. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Kânunusani 14). Âveng-i Şühûr 10, Kânunuevvel. Servet-i 

Fünûn. s. 321. 

11. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Şubat 4). Âveng-i Şühûr 11, Kânunusani. Servet-i Fünûn. 

s. 369. 

12. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Şubat 18). Âveng-i Şühûr 12, Şubat. Servet-i Fünûn. s. 401. 

13. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Mart 28). Bir Yaz Levhası. Servet-i Fünûn. s. 72. 

14. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Nisan 25). Bahâr-ı Terânedâr. Servet-i Fünûn. s. 129. 



 377 

15. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Mayıs 9). Bir Levha. Servet-i Fünûn. s. 166. 

16. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Mayıs 23). Çiçekler İçinde. Servet-i Fünûn. s. 198. 

17. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Temmuz 18). Beyaz Yelken. Servet-i Fünûn. s. 329. 

18. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Kânunuevvel 12). Krizantem. Servet-i Fünûn. s. 246. 

19. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Kânunusani 2). Şiir. Servet-i Fünûn. s. 297. 

20. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Şubat 6). Sabah Ezanında. Servet-i Fünûn. s. 369. 

21. Resim: Tevfik Fikret, (1315, Temmuz 22). Köyün Mezarlığında. Servet-i Fünûn. s. 344. 

22. Resim: Tevfik Fikret, (1325, Ağustos 1). Kocaman Saate. Şehbal. s. 174. 

23. Resim: Tevfik Fikret, (1311, Kânunusani 11). Hayran. Servet-i Fünûn. s. 312-313. 

24. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Mayıs 30). Ukde-i Hayât. Servet-i Fünûn. s. 214. 

25. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Temmuz 4). Vâlide. Servet-i Fünûn. s. 292. 

26. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Eylül 5). Bir Timsâl. Servet-i Fünûn. s. 21. 

27. Resim: Tevfik Fikret, (1312, Teşrinievvel 24). Hediye. Servet-i Fünûn. s. 137. 

28. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Nisan 16). Gül-efşân. Servet-i Fünûn. s. 120. 

29. Resim: Tevfik Fikret, (1314, Haziran 18). Salıncakta. Servet-i Fünûn. s. 260. 

30. Resim: Tevfik Fikret, (1315, Mayıs 13). Dinle, Rûhum... Servet-i Fünûn. s. 184. 

31. Resim: Tevfik Fikret, (1315, Ağustos 12). Perî-i Şi’rime. Servet-i Fünûn. s. 389. 

32. Resim: Tevfik Fikret, (1315, Teşrinievvel 28). Çeşme Başında. Servet-i Fünûn. s. 148. 

 

  



 378 

 

 

TEZ FOTOKOPİSİ İZİN FORMU 

 

 

ENSTİTÜ 

 

Fen Bilimleri Enstitüsü  

Sosyal Bilimler Enstitüsü þ 

 

YAZARIN 

Soyadı  : ATAY 

Adı  : SELÇUK 

Bölümü : TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI 

 

TEZİN ADI 

SERVET-İ FÜNÛN ŞİİRİ ÜZERİNE GÖSTERGEBİLİMSEL BİR İNCELEME: 

TEVFİK FİKRET’İN ŞİİR EVRENİNDE ANLAMSAL YAPILAR 

 

TEZİN TÜRÜ 

Yüksek Lisans    Doktora þ 

 

1. Tezimin tamamından kaynak gösterilmek şartıyla fotokopi alınabilir. ý 

2. Tezimin içindekiler sayfası, özet, indeks sayfalarından ve/veya bir 

bölümünden kaynak gösterilmek şartıyla fotokopi alınabilir.  ý 

3. Tezimden bir (1) yıl süreyle fotokopi alınamaz.    þ 

 

 

TEZİN KÜTÜPHANEYE TESLİM TARİHİ:   

 

 

  



 379 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

KİŞİSEL BİLGİ 

Soyadı, Adı : Atay, Selçuk 

Uyruğu : TC 

Doğum Tarihi : 18 Temmuz 1982 

Doğum Yeri : Kırşehir / Kaman 

Telefon : 0090 532 657 .. .. 

email  : atayselcuk@yahoo.com 

 

EĞİTİM 

Derece  Kurum    Mezuniyet Yılı 

Yüksek Lisans KKU Türk Dili ve Edebiyatı  2012 

Lisans   KKU Türk Dili ve Edebiyatı  2005 

 

İŞ TECRÜBESİ 

Yıl   Yer     Görev 

2009-Şu an  Millî Eğitim Bakanlığı  Öğretmen 

2007-2009  TARBİS    Osmanlıca Uzmanı 

 

YABANCI DİLLER 

İngilizce (İyi) 

 

YAYINLAR 

Uluslararası hakemli dergilerde yayınlanan makaleler  

Atay. S., “Sait Faik Abasıyanık’ın Sarnıç Adlı Hikâyesinde Su’yun ‘Göstergebilimsel 

Serüven’i”, Türklük Bilimi Araştırmaları, 38, 11-29 (2015). 

 

 



 380 

Uluslararası bilimsel toplantılarda sunulan ve bildiri kitabında (Proceeedins) basılan 

bildiriler.  

Atay. S., “Tevfik Fikret’in Şiir Evreninde Bir Gönderge Değeri Olarak Kadın”, I. 

Uluslararası Eğitim Bilimleri ve Sosyal Bilimler Sempozyumu, 17 Eylül Üniversitesi, 

03-05 Kasım, Bandırma, 2017. [Bildiri Kitabında Yayımlandı. “I. Uluslararası Eğitim 

Bilimleri ve Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiriler Kitabı, Editör: Ali Yakıcı, s. 702-

706 (2017).”] 

Atay. S., “Bir Semptom Olarak Şadan’ın Gevezelikleri”, II. Uluslararası Türk Dili ve 

Edebiyatı Sempozyumu (Dil ve Üslûp İncelemeleri), Süleyman Demirel Üniversitesi, 

19-21 Ekim, Isparta, 2011. [Bildiri Kitabında Yayımlandı. “II. Uluslararası Türk Dili 

ve Edebiyatı Sempozyumu (Dil ve Üslûp İncelemeleri) Bildiriler Kitabı, Editörler: V. 

Kartalcık; K. Çetin, s. 175-186 (2012).”] 

 

Yazılan uluslararası kitaplar veya kitaplarda bölümler 

Atay. S., Tevfik Fikret’in “Halûk'un Defteri, Rübâb'ın Cevâbı, Şermin ve Diğer Şiirleri”nin 

Orijinal Metinden Aktarımı ve Günümüz Türkçesi, (İ. Tüzer ile birlikte), Akçağ Yay., 

Ankara, 666 (2017). 

Atay. S., Tevfik Fikret’in “Rübab-ı Şikeste” Adlı Şiir Kitabının Orijinal Metinden Aktarımı 

ve Günümüz Türkçesi, (İ. Tüzer ile birlikte), Akçağ Yay., Ankara, 520 (2016). 

Atay. S., Halit Ziya Uşaklıgil’in “Kırık Hayatlar” Adlı Romanının Orijinal Metinden 

Aktarımı ve Sözlük, (İ. Tüzer ile birlikte), Akçağ Yay., Ankara, 480 (2016). 

Atay. S., Halit Ziya Uşaklıgil’in “Mai ve Siyah” Adlı Romanının Orijinal Metinden Aktarımı 

ve Günümüz Türkçesi, (İ. Tüzer ile birlikte), Akçağ Yay., Ankara, 610 (2016). 

Atay. S., Halit Ziya Uşaklıgil’in “Aşk-ı Memnû” Adlı Romanının Orijinal Metinden 

Aktarımı ve Günümüz Türkçesi, (İ. Tüzer ile birlikte), Akçağ Yay., Ankara, 815 (2016). 

Atay. S., “Nihayet Firdevs Hanım’ın Kızı Olmuştu: Aşk-ı Memnû”, Edebiyat ve Sinema 

(Editör: F. Sakallı), Gece Kitaplığı Yay., Ankara, s. 491-508, (2015). 

Atay. S., İnsan ve Eser: Vâlâ Nurettin Vâ-Nû, Etkin Yay., Ankara, 400 (2012). 

Atay. S., Vâlâ Nurettin Vâ-Nû’nun “Baltacı ile Katerina” Adlı Romanının Orijinal 

Metinden Aktarım ve Sadeleştirilmesi, Etkin Yay., Ankara, 224 (2012). 

 

 

 



 381 

Ulusal hakemli dergilerde yayımlanan makaleler 

Atay, S., "Metafordan Üslûba Yalnız Bir Roman: Aynadaki Yalan", Yeni Türk Edebiyatı 

Araştırmaları, 17, s. 20-31, (2017). 

 

Diğer yayınlar 

Atay. S., “Sabahattin Ali’nin Değirmen Adlı Hikâyesine Göstergebilimsel Bir Yaklaşım”, 

Hece, S: 253, s. 436-444, Ocak, (2018). 

Atay. S., “Paul H. Fry ve Edebiyat Kuramı”, Yeni Türk Edebiyatı Araştırmaları, S: 18, s. 

191-193, Aralık, (2017). 

Atay. S., “Merakla Başlayan Yolculuk”, Türk Edebiyatı, S: 488, s.79-80, Haziran, (2014). 

Atay. S., “Ben İsmet Özel: Şair’e Dair”, Ayraç, 14, s. 26-30, (2010). 

 


	01
	02
	03
	04
	05

