
T.C. 

GAZİANTEP  ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL  BİLİMLER  ENSTİTÜSÜ 

MEDYA VE İLETİŞİM ANA  BİLİM  DALI 

 

 

 

 

 

 

ZEKİ DEMİRKUBUZ SİNEMASINDA  

ATAERKİLLİK SÖYLEMİ  

BULANTI FİLMİNİN  

GÖSTERGEBİLİMSEL BİR İNCELEMESİ 
 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

GÜLŞAH SARIYILDIZ  

 

 

 

 

 

 

 

GAZİANTEP 

MAYIS  2018

 G
Ü

L
Ş

A
H

  
  
 S

A
R

IY
IL

D
IZ

  
  

Y
Ü

K
S

E
K

  
 L

İS
A

N
S

  
 T

E
Z

İ 
  
 G

A
Z

İA
N

T
E

P
  
 Ü

N
İV

E
R

S
İT

E
S

İ 
  
 M

E
D

Y
A

 V
E

 İ
L

E
T

İŞ
İM

  
A

B
D

  
 2

0
1

8
 

 



T.C 

GAZİANTEP  ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL  BİLİMLER  ENSTİTÜSÜ 

MEDYA VE İLETİŞİM  ANA BİLİM  DALI 
 

 

 

 

 

 

ZEKİ DEMİRKUBUZ SİNEMASINDA  

ATAERKİLLİK SÖYLEMİ  

BULANTI FİLMİNİN  

GÖSTERGEBİLİMSEL BİR İNCELEMESİ 
 
 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

GÜLŞAH  SARIYILDIZ 

 

 

 

Tez Danışmanı: Doç.Dr. M.EMRE KÖKSALAN  

 

 

 

 

GAZİANTEP 

MAYIS  2018 

 



i 
 

 



ii 
 

 

 

ÖZET 

 

ZEKİ DEMİRKUBUZ SİNEMASINDA  

ATAERKİLLİK SÖYLEMİ  

BULANTI FİLMİNİN 

 GÖSTERGEBİLİMSEL BİR İNCELEMESİ 

 

SARIYILDIZ,Gülşah  

Yüksek Lisans Tezi, Medya ve İletişim Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Emre Köksalan 

Mayıs 2018,201 sayfa 

 

 

 

Ülkemizde sinema ortamı, uzun bir aranın ardından 1990’lı yıllarda yeniden 

hareketlenmeye başlamış, sinemanın dili çözülerek seyirci ilk kez sanat filmi 

perspektifiyle, dokusu Yeşilçam sinemasından farklı, ‘Yönetmen Sineması’yla 

tanışmıştır. ‘Çağdaş Türk Sineması’  adını alan bu yeni dönemin görsel üslup ve 

anlatı dili, ‘Yeni, Bağımsız, Auteur, Minimal’ kavramlarıyla birlikte 

anılmaktadır.Türk sinema tarihi bakımından ismi “Bağımsız Sinema” ile özdeşleşen, 

yurt içi ve yurt dışında aldığı ödüller ile ‘auteur’ kabul edilen araştırma konumuzun 

öznesi Zeki Demirkubuz, bu türün en başarılı temsilcilerindendir. Yalın anlatımı, 

gerçekçi sinema dili ve filmin geneline işleyen ‘Demirkubuz stili’ ile yerli sinemaya 

büyük bir ivme kazandıran yönetmen, yurt dışında düzenlenen festivallerde Türk 

Sineması algısını olumlu yönde değiştirmiştir. Genelde Yeni Sinemanın,özelde 

Demirkubuz sinemasının ana temasını oluşturan  ‘bireysellik’, yönetmenin sinemasal 

kimliği ve filmlerialt başlıklar altında incelenerek,  Zeki Demirkubuz ’un kendi 

deyimiyle “en kişisel filmim” dediği  ‘Bulantı’ filminin, sembolleri ve görünenin 

ötesindeki anlamıfeminist kuram bağlamında göstergebilim perspektifinden 

değerlendirilecektir. 

 

Anahtar kelimeler: Feminist Kuram, Ataerkil Yapı, Toplumsal Cinsiyet, Türk 

Sineması, Zeki Demirkubuz, Bulantı 

  



iii 
 

ABSTRACT 

 

PATRIARCHY DISCOURSE OF 

ZEKI DEMIRKUBUZ CINEMA 

SEMIOLOGY STUDY OF “NAUSEA” FILM 

 

SARIYILDIZ, Gülşah  

Master Thesis, Department of Media and Communication 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Emre Köksalan 

May 2018,201, Pages 

 

 

Inourcountry; after a longinterval in 1990 s, cinemastartedtoredevelop. For 

the fist time; audiencemeet the Director’sfilm (cinema) Art movie is 

reallydifferentfromYeşilçam moviewith is perspective as concept. Thisperiod, called 

as ‘Modern Turkish Cinema’ and it’snewvisualstyle”and 

narrativelanguagearehandledwith the concepts of “New, independent, auteur and 

minimal”. RegardingTurkish Cinema history; the subject of ourresarch, Zeki 

Demirkubuz accepted as ‘auteur’, regarding his rewards at home and abroad, is 

identifiedwith the independent Cinema, Zeki Demirkubuz is one of the 

themostimportantrepresentatives of thiskind of Cinema.Zeki Demirkubuz 

getshighacceleration in Cinema and he changes the impression of Turkish Cinema 

abroad in positivewaywith his simplenarration, thisrealistic film language and his 

ownstyle (Demirkubuz’s Style)interwiningover the film whileanalysing the life, 

Cinema, movies of the director and individualityoccour’s the main themesboth of 

Demirkubuz’s Cinema and Modern Cinema; NAUSEA, as Demirkubuz said, 

“mymostindividualmovie”itssymbols and meaning of theresymbolsbeyond  the 

vision,aregoingto be consideredfrom the perspective of semiotics in the context of 

feminist theroy. 

 

Keywords: Feminist Theory, PatriarchalStructure, Gender, Turkish Cinema, Zeki 

Demirkubuz, Nausea Film 

 

 

 

 



iv 
 

ÖNSÖZ 

  

Bugün toplumsal kültürü doğrudan etkileyerek kültürün biçimlenmesi 

noktasında önemli rol oynayan medya, insanlık tarihinin hiçbir döneminde olmadığı 

kadar etkinleşerek modern hayat, medyasız düşünülemeyecek bir niteliğe 

bürünmüştür. Son otuz yıldır girdiği modernleşme süreci ile medyanın önemli bir 

ayağını oluşturan sinema, değişen temsiller ve ataerkil ideolojinin birbirleriyle 

çakışan talepleri arasında kalmış olsa da toplumun beklenti ve özlemlerini 

karşılayacak yenilikler, olaylar ve akımları gündeme getirerek kültür ve mit üretmeye 

devam etmektedir.  

Konu ve kimlik temsilleri bakımından önemli ölçüde değişim geçiren yeni 

sinema anlayışı, geleneksel ataerkilliğin göstergelerini kimi zaman yeniden 

üretmekte kimi zaman dönüştürerek toplumda yeni izlenim ve bilinçler oluşturmaya 

devam etmektedir. Bu tez çalışmasında ataerkillik ve toplumsal cinsiyet 

kavramlarının tarihsel süreçleri, toplumsal değişimlerle kat ettiği aşamalar, bu 

kavramların sinema ve temsiller üzerindeki etkileri ve yeni görünümleri dönemlere 

ayrılarak incelenmeye çalışılmıştır.  

Bu önemli akademisyenlik deneyiminde, değerli bilgilerini ve zamanını 

benimle paylaşan ve pozitif eleştirileri ile bana daima yön veren Danışman Hocam 

Sayın Doç. Dr. M. Emre Köksalan’a, konu seçimi, kaynak ve manevi desteklerinden 

dolayı yanımda olan dostlarım Burcu Ekici ve Buket Sezer’e, aileme ve kendime 

sonsuz teşekkürler. 

 

     09.04.2018 

Gülşah Sarıyıldız  

  



v 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET…………………………………………………………………………….……i 

ABSTRACT…...………………..…………………..……….….…….........................ii 

ÖNSÖZ ………………………………………………………………….……....…..iii 

İÇİNDEKİLER……………………………………………….…………….…....…..iv 

TABLO LİSTESİ…………………………………………….……………….….....vii 

SEMBOLLER VE KISALTMALAR …...………………….……………………..viii 

GİRİŞ……………………………………………………………………....................1 

1.BÖLÜM: FEMİNİST KURAM AÇISINDAN ATAERKİL İDEOLOJİNİN 

KAVRAMSALLAŞTIRILMASI 

1.1. Feminist Kuramın Kısa Bir İncelemesi…………............................................….7 

1.2. Feminizmin Toplumsal Cinsiyet Söylemini Ele Alma Biçimleri…..……..…....11 

1.2.1. Liberal Feminizm…………………………...…..………………….…11 

1.2.2. Radikal Feminizm………..……………………….…………………..12 

1.2.3. Sosyalist Feminizm …………..………………………………………13 

1.2.4.Anarşist Feminizm………..…………………………………..…….…14 

1.2.5. Postmodern Feminizm…..…………………………...……………….15 

1.3.Ataerkil Kültürel Sistem Nedir?....................................…………...……..…..…16 

1.4.Ataerkil Kültürde Erkeklik Kavramı……….………………………………...…20 

1.5.Ataerkil Kültürde Kadınlık Kavramı ……...........................................................23 

1.6. Ataerkil İdeolojinin Feminist Okuması………………………………………...27 

2.BÖLÜM: SİNEMA, TEMSİL VE ATAERKİLLİK KAVRAMLARININ                           

ARKA PLANINA DAİR KISA BİR İNCELEME 

2.1. Sinema Tarihine Kısa Bir Bakış …………………….….………………..…….38 

2.2. Türk Sinema Tarihinin Kısa Bir İncelemesi …………………………………...43 

2.3.Sinema ve Ataerkillik: Kadınlık ve Erkeklik Temsillerinin Sosyo-Tarihsel                                          

Bir İncelemesi………………………………………………………………….…....49 

2.3.1. Sinema ve Ataerkillik: Kısa Bir Kavramsallaştırma ………………....49 



vi 
 

2.3.2. Ataerkil Sinemada Kadınlık  Temsili…………………………………51 

2.3.3. Ataerkil Sinemada  Erkeklik Temsili…………………………………57 

2.4. Sinemada Ataerkillik ve Toplumsal Cinsiyet Eleştirileri………………….…...60 

3.BÖLÜM: BİR AUTEUR SİNEMASI OLARAK ZEKİ DEMİRKUBUZ 

SİNEMASININ BETİMLEYİCİ BİR İNCELEMESİ 

3.1. Yönetmen Zeki Demirkubuz ’un “Auteur” Kimliği ve Bağımsız Sinema……..68 

3.1.1. Zeki Demirkubuz Sinemasında Melodram…………………………...71 

3.1.2. Zeki Demirkubuz Sinemasında Varoluşçuluk……………….……….72 

3.1.3. Zeki Demirkubuz ve Minimalist Sinema……………………………..74 

3.2. Zeki Demirkubuz Sinemasında Ana Temalar ve Anlatı Yapısı….....…………..75 

3.3. Zeki Demirkubuz Sinemasında Ataerkil Söylem……….……………………...79 

4.    BÖLÜM:   BULANTI FİLMİ ANALİZİ 

4.1.  Çalışmanın Yöntemi, Kapsamı ve Örneklemi ………………….……………..83 

4.1.1. Çalışmanın Yöntemi………………………………………………….83 

4.1.2. Çalışmanın Kapsamı ve Soruları……………………………………..86 

4.1.3. Çalışmanın Örneklemi: Bulantı Filmi……………………….……….87 

4.1.3.1. Bulantı Filminin Künyesi……………………………...........87 

4.1.3.2. Bulantı Filmi Konusu/ Hikayesi………………………….…88 

4.1.3.3. Bulantı Filminin Tematik Analizi Kısa bir Değerlendirme...90 

4.2.Bulantı  Filminde Ataerkilliğin Söylemsel İnşası……........................………….94 

4.2.1. Bulantı Filminde Ataerkil Kültürel Kodlar……………..………...............94 

4.2.2. Bulantı Filminde Karakterler……..……….……………...………............99 

4.2.2.1. Erkek Karakterler ve Ataerkillik (Ahmet, Beşir, Selçuk, 

İlhan)………………………………...................................................99 

4.2.2.2.Kadın Karakterler ve Ataerkillik (Elif, Aslı, Neriman, Özge, 

Ceren Yazgı……………………...………………………………....113 

4.2.3.İşbölümü İmgesi…………………………………………………….…….….122 

4.2.4. Mesleki Dağılım………….………….……………….……………………...126 

4.2.5. Sosyal Hayat Cinsiyet İlişkisi……………………….…………….………...130 



vii 
 

4.2.6.Cinsellik İmgesi…………………….…….….……………….……………...134 

4.2.7.Şiddet İmgesi……………….……………….…….……...…….....................138 

4.2.8. Bulantı Filminde Spor ve Futbolun Temsili ……………...….………..........143 

4.2.9.Mekân Temsili /Ev/ Kapılar…………………….…..……….……….............145 

4.2.10.Araç İmgesi………….…………….………………..….….………………..153 

4.2.11.Medya İmgesi…………..……….…………….…………………….............155 

4.2.12.Erkek Dayanışması………...………...…..……………………….………...158 

4.2.13.Babalık Temsili…………………………….………..…………….………..159 

4.2.14.Annelik Temsili……………………………….….………………………...161 

4.2.15.Erkek Çocuk Temsili…………………..…………………………………...163 

4.2.16.Kız Çocuk Temsili……………….…………..…….………….....................164 

4.2.17. Kadın Bağımsızlığı……….……..………………………………................166 

4.2.18. Kız Kardeşlik Temsili……………………..……….….…………………..168 

4.2.19. Kadın Duygusallığı Temsili……….…….……….………………….…….169 

4.2.20. Aile Temsili ve Ataerkilliğin Yeniden Üretimi……...…………….………172 

5. BÖLÜM SONUÇ………………….……………………………..................184 

       6. KAYNAKÇA…………………………………………………………….....190 

           ÖZGEÇMİŞ ………………………………………………………………..201 

 VİTAE……………………………………………………………………...201 

 

 

  



viii 
 

TABLO LİSTESİ 

 Sayfa No. 

Tablo 1 : Zeki Demirkubuz Filmlerinde Geçen Temalar  ………………….…..175 

Tablo 2 : Bulantı Filmi Göstergeler………….………………………………....176 

Tablo 3 : Bulantı Filminin Dizisel ve Dizimsel Çözümlemeleri…………….….177 

Tablo 4 : Bulantı Filminin Göstergeleri (İnsan)……………………………..….178 

Tablo 5 : Bulantı Filminin Göstergeleri (Nesne )………………………………179 

Tablo 6 : Bulantı Filminin Göstergeleri (Mekan )……………………………...180 

Tablo 7 : Bulantı Filminin Göstergeleri (Durum)………………………………181 

Tablo 8 : Bulantı Filminin Göstergeleri (Durum )……………………………...182 

Tablo 9 : Bulantı Filminin Göstergeleri (Doğa)………………………………...182 

Tablo 10  Bulantı Filminin Göstergeleri (Renk)………………………………..183 

  



ix 
 

KISALTMALAR 

 

a.y: Alıntı yapan 

çev. : Çeviren 

ed.   :Editör 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GİRİŞ 

Geçmiş, bugün hatta geleceğe hitap eden nostaljik, fütüristtik, eğlenceli ve 

bütünleştirici bir toplumsallaşma ajanı olan sinema, sosyal ve bireysel dünyalar 

üzerinde etkisi olan güçlü araçlardan biridir. Bu yönüyle sinema, kolektif yaşamın 

şekillenmesinde bir aracı işlevi görürken var olanın toplumsal hafızaya 

yerleşmesinde ve nesillere aktarılmasında oldukça etkilidir.  

Bireyin kültürel deneyim alanında, eğlenceli bir merkez olarak önemli bir 

yerde duran sinema, perdeye yansıyan aşina temsilleri ile hem güçlü bir aidiyet 

zemini sunmakta hem de toplum düzeneği içerisindeki otorite kalıplarının, hiyerarşi 

yapılarının ve belirlenen rollerin meşrulaştırılmasına katkı sağlamaktadır. Sinemada 

kurulan imgeler, fikirler ve idealleştirmeler içinde yaşanan toplumla bağlantılı bir 

düzlemde ortaya çıkmaktadır. Özellikle ataerkil toplumların sinemalarının da 

ataerkil olacağı inancıyla bu tip toplum yapısının erkeklerin üstünlüğü anlayışına 

göre işlediği düşünüldüğünde sinemanın eril hegemonya hâkimiyetinde gelişme 

göstereceği fikri daha da güçlenmektedir.  

Bu yönüyle sinemanın, dünyaya/topluma uyumu kolaylaştıran, 

sosyalleştiren, etkileyici ve güçlü yapısı, onu destekleyip savunanları olduğu kadar 

ona eleştirel yaklaşanları da beraberinde getirmektedir. Özellikle geleneksel 

toplumlarda sinemanın, ataerkil kökenli yaşam değerlerininve tek tip kimlik 

yapılarının bir referans hâline gelmesinde, yaygınlaştırılmasında etkili olduğu 

konusu, tartışma ve eleştirilerin odak noktasını oluşturmaktadır. 

Ataerkil ideolojik temsillerin ve değerlerin keyifli bir mecra olan sinema 

üzerinden sunulması, toplumun bu değerleri kabulünü de kolaylaştırmaktadır. Bu 

açıdan ana akım sinema aracılığıyla sunulan ve bireyin tüm yaşamını kuşatan 

ataerkil değerler, kişinin ‘kendilik’ inşasında özgün kimlik tasarımını giderek 

silikleştirmekte, ataerkil iktidar tarafından idealize edilen ‘toplumsal cinsiyetlere’ 

dönüştürmektedir. 



2 
 

Böylece toplumda bireysel ve özgün semboller silinip yok olurken sınırları 

eril iktidar tarafından belirlenmiş ‘benlik değerleri’ ve ‘yaşam biçimleri’ daha 

görünür hale gelmektedir. Ana akım sinemayı etkisi altına alan toplumsal cinsiyet, 

feminist ideolojinin eleştirdiği egemen ataerkil düzenin korunmasına yardımcı olan 

en önemli kavramdır. Ataerkilliği görünür kılan aslında adına toplumsal cinsiyet de 

denilen hiyerarşik öze sahip ‘kadınlık ve erkeklik’ rolleridir. İster batılı ister doğulu 

toplumlar olsun ayrıntıda farklılıklar olsa da o toplumu ve bireyi biçimlendiren bir 

gücün -ataerkil değerlerin- varlığından dolayısıyla toplumsal cinsiyet kalıplarının 

genel-geçer bir kabulünden bahsedilebilir. 

Buradan hareketle dünya sinema tarihinde erkek ve kadın karakterlerin 

temsil biçimleri incelendiğinde, sinemanın bir modern kültür ürünü olmasına 

rağmen, geleneksel değerlerin inşası, kimlik temsillerinin oluşturulması ve 

korunması bağlamında ataerkil değerlere paralel bir yaklaşım gösterdiği 

görülmektedir. Ataerkillik ve toplumsal cinsiyet başlığı altında eleştirilen konular 

incelendiğinde kültürün uygulayıcısı ve aktarıcısı en büyük güçlerinden biri olan 

medya/kitle iletişim araçları, konunun faillerinden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Egemen ideolojinin ya da iktidarın fikirleri, medya ürünleri aracılığıyla topluma 

yayılmakta, pekiştirilerek, meşrulaştırılmaktadır. Bu yönüyle medya/kitle iletişim 

araçlarının, egemen ideolojinin ana esaslarını doğal bir zorunluluk gibi yansıtarak, 

sürekli tekrarlarla meşrulaştıran en büyük güçlerden biri olduğu söylenebilir.  

Medya araçlarından özellikle sinema, görsel estetik gücü ve eğlenceli doğası 

ile kültürün asal unsuru olan egemen değerleri, toplumda baskı hissettirmeden tesis 

eden nitelikli bir güce sahiptir. Bu açıdan toplumsal, kültürel, dini, hukuksal ve 

psikolojik birçok dinamiği barındıran ‘ataerkillik’ kavramı, sanatın özellikle 

sinemanın içinde kimi zaman açıktan kimi zaman gizli, fakat her zaman ‘eril’ 

değerleri üstün tutan bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır.   

Küresel etki alanı ile sinemanın, kadınları eril güç karşısında gölgeleyen 

‘ikincil ve öteki’ temsil biçimleri, feminist ideolojinin dikkatini sinemaya 

yöneltmesine yol açmış, aktivistlerin bu alandaki mücadeleleri, bir imge sanatı olan 

sinemada kadınların daha ‘eşit ve insancıl’ biçimde temsil edilmesi yönünde önemli 

katkılarda bulunmuştur. Bu bilinçle yola çıkan feminist ideoloji, sinemayı hâkim 

ideolojileri değiştirmeye ya da dönüştürmeye yönelik bir mücadele alanı kabul 

ederek sinemada kadın ve cinsel azınlıkların temsil biçimlerini ve durumlarını 

iyileştirme yönünde değişiklikler yapmayı öncelikli hedef edinmiştir.  



3 
 

Bu kapsamda amaç, sosyokültürel yaşamda eşitsizliğe neden olan 

ataerkilliğe/toplumsal cinsiyete ait  sorunları saptamak (erkeğin etken özne, kadının 

ve cinsel azınlıkların edilgen nesne/öteki olarak ele alınması, erillik/dişillik 

kavramlarının hiyerarşiye göre oluşturulması, eril değerlerin ve erkek egemen 

ideolojinin hayatın her alanında yüceltilmesi/olumlanması gibi) gerekli düzenleme ve 

dönüşümleri yapmaktır. 

Bu alanda gelişme gösteren feminist film çalışmaları, özellikle ana akım 

sinemaya yönelttiği eleştiriler çerçevesinde filmlerde ataerkillik, toplumsal cinsiyet 

ve cinsiyetçiliğe yönelik noktalara dikkat çekme ve farkındalık yaratma amacını 

taşıyan politikalar izlemektedir. Dünyadaki feminist mücadeleler sonucunda 

gerçekleşen gelişmelere paralel olarak Türk toplumu da sosyo-kültürel yaşamda, 

medyada, eğitimde ve sanatta bazı dönüşümler yaşayarak feminizm etkilerini 

sinemasal ürünlere yansıtmaya çalışmaktadır. Güçlü, dayatmacı ve geniş bir etki 

alanına sahip ataerkil sistem zamanla toplumsal zeminde dönüşümler geçirse de 

ataerkiye ait bazı değişmez yasa ve disiplinler  toplum belleğinde muhafaza edilmeye 

devam edilmektedir. 

Sosyo-kültürel yapının derinlerine işleyen dolayısıyla yok olması mümkün 

olmayan ataerkil sistem, kültürel yapıların kendine özgü yaşayan ve dinamik doğası 

gereği, çağın koşullarına uyum sağlayarak popüler ve kentli yeni bir biçime daha 

modern bir kültüre evrilmiştir. Adına ‘popülist kitle kültürü’ ya da ‘modern 

ataerkillik’ de diyebileceğimiz bu yeni kültürel oluşum, sinemada ilk örneklerini 

80’ler ortası 90’lar başında gördüğümüz geleneksel ataerkilliğin katı kurallarının 

çözüldüğü ailedeki otorite figürünün yer değiştiği ve  toplumsal cinsiyet rollerindeki 

kırılmaları ile ‘yeni kadınlık-yeni erkeklik’ temsillerini doğurmuştur.   

Bu dönem sinemada geleneksel yaşam imgeleri açısından, eski ile yeninin iç 

içe geçtiği, keskin sınırların yumuşadığı, eril-dişil temsillerinde daha geçişli ve 

karma kimliklerin görünür hâle geldiği göze çarpmaktadır. O geçiş döneminde 

sinemasal ürünlere yansıyan yeni kültürel kimlikler, hikâyelerde kimi zaman belirgin 

kimi zaman görünmez olabilen ataerkillik ve toplumsal cinsiyet gibi kavramları 

inceleyen araştırmalara Çağdaş Sinema’da büyük gereksinim vardı. Türk 

Sineması’nın Çağdaş Sinema kanadında yer alan ve ‘Bağımsızlar’ olarak anılan yeni 

yönetmen kuşağının değişen/dönüşen ataerkillik, aile, gelenekler, yabancılaşma, 

yersiz yurtsuzluk, bireysellik ve çatışan kimlikleri sinemaya taşımaları, bu alanda 

yapılacak çalışmalar için zengin araştırma alanı sunmaktadır. 



4 
 

Feminist kuram çerçevesinden ‘ataerkillik ve toplumsal cinsiyet’ 

bağlamında yapılan çalışmalar incelendiğinde Çağdaş Sinema’ya ait hikâye ve 

temsillerin hem oluşum hem işleyiş bakımından ana akım sinemadan kısmen farklı 

olduğu ataerkil ideoloji kazanımlarıyla biçimlenen sinemanın dönemsel koşullara 

bağlı olarak değişip geliştiği ancak bu kültürel iklimden tamamen kopamadığı ve bu 

anlamda Çağdaş Sinema’nın ana akım sinema ile ideoloji ve temsiller noktasında 

benzerlikler taşıdığı söylenebilir.  

Bu konuda çalışmanın örneklemi için Türk Sineması’nın Yeşilçam anlatı 

kalıplarına yaslanmayan, konu /karakter seçim süreçlerinden  anlatım biçimlerine 

kadar kendine özgü, modern ve farklı bir stili olan Çağdaş Sinema’nın auteur 

yönetmenlerinden Zeki Demirkubuz ’un Bulantı filmi (2015) tercih edilmiş filmde 

sosyo-kültürel dönüşümlerin, sinemasal temsiller düzeyinde ne tür karşılıklar 

bulduğu yorumlanmaya çalışılmıştır. 

Bu bağlamda sinemada feminist alanda bilimsel çözümlemelerin bir 

eksikliği olarak kabul edilen ‘ataerkillik ve toplumsal cinsiyet’ kavramlarına yönelik 

incelemelere bir katkı vermekten hareketle çalışmanın amacı, Çağdaş Sinema’da 

ataerkillik, toplumsal cinsiyet ve kadınlık/erkeklik temsillerini anlamak bu 

kavramların Demirkubuz sinemasındaki görünümünü ve mevcut yerini ortaya 

koymak olarak belirlenmiştir. Çağdaş Sinema’da kapsadığı geniş etki alanı itibariyle 

ataerkillik ve onun uzantısı toplumsal cinsiyeti anlamak için önce bu yapıların 

çözümlenmesi gerekmektedir.  

Bu doğrultuda birinci bölümde, feminist ideolojinin doğuşuna sebep olan 

ataerkil kültürel yapı, toplumsal cinsiyet kavramının tanımı ve toplumsal cinsiyetin 

neden olduğu ‘erillik ve dişillik’ kalıplarına yönelik kuramsal çerçeve oluşturulması 

hedeflenmiş ardından sinemanın tarihi, sinemada ataerkilliğin ve toplumsal cinsiyetin 

ele alınış biçimleri tartışılmıştır. Ataerkilliğin sosyo-kültürel hayatta yerini ve nüfus 

ettiği alanı anlamak, Türk Sinemasında özellikle Çağdaş Sinema’da erkek egemen 

kültürün duruşunu belirlemek, gündelik hayatta kadın erkek ilişkilerinde uzlaşma ve 

çarpışma noktalarını ortaya koymak, çalışmanın ana noktaları olarak belirlenmiştir.  

Filmde yer alan imgelerin, ataerkil ideolojik yapı, toplumsal cinsiyetin 

sinema sanatı ile olan bağlarının doğru biçimde ortaya çıkarılabilmesi ve eleştirel 

kavramsal bir çerçeve oluşturabilmesi için feminizmin argümanlarından 

yararlanılmıştır.  



5 
 

Buradan hareketle çalışmanın konusu, Zeki Demirkubuz sinemasında 

ataerkillik söylemi, ‘Bulantı’ filminin göstergebilimsel bir incelemesi olarak 

belirlenmiştir. Çalışma ile ilgili, Zeki Demirkubuz sinemasına dair bir literatür 

taramasına gidilerek yönetmenin film yapma pratiği, filme konu olan temalar, 

ataerkillik, toplumsal cinsiyet, feminizm, kadınlık- erkeklik temsilleri üzerinde daha 

önce yapılmış makale, araştırma, röportaj ve çalışmalar incelenerek oluşturulmuş  

çalışma yöntemi, feminist kuram eleştirilerinin göstergebilimsel teknik ile 

desteklenmesi şeklinde belirlenmiştir. Bu doğrultuda filmin analizi, aşağıda 

belirlenen sorular üzerinden gerçekleştirilmiştir.  

Filmde kadın ve erkekler hangi nitelikler üzerinden tanımlanmaktadır? 

Erkekliğe ve kadınlığa ilişkin imgesel tasarımlar var mıdır? Geleneksel kadınlık ve 

erkeklik temsilleri heteroseksüel ilişkiler bağlamında nasıl tanımlanmaktadır? Dişil 

ve eril açısından öznellik/nesnellik konumları, özel alan-kamusal alan konumlarını 

belirleyen unsurlar nelerdir? Filmde toplumsal rollerin geçirdiği değişimler fertleri 

nasıl ve ne yönde etkilemektedir? Cinsellik, şiddet ve namus kavramına Çağdaş 

Sinema’da / Bulantı filminde nasıl bakılmaktadır  ? 

Bu doğrultuda tez beş bölümden oluşmaktadır;  

Birinci Bölümde, feminist kuram, toplumsal cinsiyet kavramı, bu kavramların 

ataerkil ideoloji ile ilişkisi, ataerkil toplum yapısında kadınlık ve erkeklik 

temsillerinin tanımları ortaya konularak, ideoloji, feminizm ve toplumsal cinsiyet 

olgularına yönelik kuramsal altyapı oluşturulması öngörülmüştür. 

İkinci Bölümde, dünya sinema tarihinin kısa bir anlatımı, Türk sinemasının 

doğuşu, gelişim evreleri, Yeşilçam sineması, Çağdaş Sinema dönemi,  sinema ve 

ataerkillik, sinemada kadınlık ve erkeklik temsilleri, sinemanın toplumsal cinsiyet 

eleştirileri ve ataerkillik ile olan ilişkisi ele alınmaktadır.  

Üçüncü Bölümde, Türk Sinemasının çağdaş/yeni/ modern kanadında yer alan 

Zeki Demirkubuz ’un auteur kimliği, sinematografisine genel bakış, Zeki 

Demirkubuz sineması ve ataerkil söylem ilişkisi ve bu ilişkinin filmlere yansıyan 

yönü ortaya konulmuştur. Dördüncü Bölümde, filmi değerlendirebilmek için gerekli 

olan altyapının ilk üç bölümde hazırlanmış olmasından hareketle,feminist kuram ve 

toplumsal cinsiyet bağlamında göstergebilim tekniği ile ‘Bulantı’ (2015) filminin 

genel bir analizi yapılmıştır.  

 



6 
 

Filmde ataerkilliğin söylemsel inşası, kültürel kodlar, dişil ve eril karakter 

temsili, açık/gizli ima edilen temalar/ideolojiler, işbölümü, mesleki dağılım, şiddet, 

eğitim, cinsellik, medya gibi alt başlıklar altında incelenmeye çalışılmıştır. Beşinci 

Bölüm sonuç kısmı ile filmin genel bir değerlendirilmesi yapılarak araştırmanın özeti 

sunulmuştur. Tez, tam bir göstergebilimsel bir analiz çalışması değildir. Zeki 

Demirkubuz sinemasında ataerkilliğin inşası bağlamında sınıfsal ayrımlar ile ilgili 

göstergeler bilinçli olarak kapsam dışında tutulmuştur.   

Çalışmanın sonucunda Zeki Demirkubuz ‘un Bulantı filminde konu, karakter 

ve bireysel ilişkileri ataerkil bir düzlemde ele aldığı, yönetmenin ataerkilliği 

toplumsal değerlerin aktarıcısı, üreticisi ve koruyucusu olarak hikâyenin ana izleğine 

yerleştirdiği, hayatı, ilişkileri, bunalım ve çıkışları anlamlandırma ve sorgulamada 

geleneksel ataerkil değerleri yol gösterici bir araç olarak sunduğu görülmüştür. 

Filmdeki ana temaları, egemen ideolojiyle benzerlikler ve karşıtlıklar 

bağlamında ele alan bu çalışmanın, Zeki Demirkubuz sinemasına ilgi duyanlara, bu 

alanda çalışma yapmak isteyen akademisyen ve sinemacı adaylarına farklı bir 

perspektif sağlayacağı düşünülmektedir.                                                                                           

Bulantı filmi ile ilgili yapılan okuma ve analizlerin, ataerkillik, toplumsal 

cinsiyet olgularına yönelik sanatsal ve toplumsal düzlemde daha adil ve önyargısız 

bir dünya ideali gerçekleştirmeye katkıda bulunarak toplumsal alanda kanıksanan ve 

görmezden gelinen cinsiyet eşitsizliklerinin boyutlarının tespit edilmesine, her iki 

cinsi hatta üçüncü cinsi baskı altında tutan ideolojik yaklaşımların sorgulanmasına ve 

sorunların tartışmaya açılmasına katkı sağlayacağı umut edilmektedir. 

  



7 
 

                                   

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FEMİNİST KURAM AÇISINDAN ATAERKİL İDEOLOJİNİN 

KAVRAMSALLAŞTIRILMASI 

 

1.1.FEMİNİST KURAMIN KISA BİR İNCELEMESİ 

Latince ‘kadın’ manasına gelen “Femina” sözcüğünden türetilmiş olan 

Feminizm, kadınların sadece kadın oldukları için karşı karşıya kaldıkları zorluklar, 

baskı ve ezilmişlikle ilişkisini inceleyen, sınıf, ırk, ulus, din, dil vs. unsurlarda 

kadınların yaşadığı sorunları ele alan bir bilim alanı olarak değerlendirilmektedir. 

Feminizm algısı, ilk olarak 18. Yüzyıl’da İngiltere’de ortaya çıkmış ve 1792’de 

yayınlanan Mary Wollstonecraft’ın “A Vindication of the Rights of Women” adlı 

eseriyle de ilk kez akademik alan içerisine girmiştir(Sevim, 2005: 7, 8). 

Feminizm kavramı üzerinde tek ve genel bir tanıma ulaşmak oldukça 

zordur. Birçok araştırmacı ve teorisyen farklı feminizm tanımları yaparken kavramın  

anlamını da genişletmektedir. Ama genel bir kavramsal çerçeve kurma bağlamında 

birkaç tanım karşımıza çıkmaktadır: Feminizm; kadın-erkek arasındaki ilişkiyi aile, 

eğitim, iş dünyası, siyasi hayat, kültür ve tarihe kadar geniş bir yelpaze içinde 

sorgulayan ve kadın-erkek arasındaki iktidar ilişkisini değiştirmeyi amaçlayan siyasi 

bir harekettir (Aktaş, 2013:60).  

Feminizm temelde cinsiyet ayrımcılığına karşı tavır alan, kamu ve özel 

bütün alanlarda kadınların maruz kaldığı baskıların ve denetimlerin ortadan 

kaldırılmasının gerekliliğini savunan ve ataerkil yapılanmaların önüne geçerek 

kadınların meşru haklarına ulaşmada mücadele eden bir yaklaşımdır 

(Taş,2016:163).Felsefi anlamda feminizm, kadının hemen tüm Avrupa tarihi 

boyunca ezilmesinden, cadı addedilip yakılmasından, İncil’e dahi el sürmesinin 

yasaklanmasından, miras, boşanma, mülkiyet gibi pek çok hakkının elinden 

alınmasından sonra; 

  



8 
 

Aydınlanma Çağı’nın, Fransız Devrimi’nin ve İnsan Hakları Bildirgesi’nin 

de kadına beklediğini vermemesi üzerine kadınların kendi haklarını aramak için 

‘Doğal Haklar’ bildirgesinden yola çıkarak 19. yüzyılda ortaya attıkları fakat 21. 

yüzyıla kadar pek çok farklı kollara ayrılmış bulunan bir felsefi ekol ya da kuramdır 

(Öztürk, 1999: 67).Kadın hak ve özgürlük mücadelesinin vücut bulmuş hali olan 

feminizmin, tarihsel kökenleri incelendiğinde ilk ortaya çıkışı 15. yüzyıl Batı 

Avrupa’sı olarak görülmektedir.  

Özellikle 19. Yüzyıl ortalarında Aydınlanma dönemi sonrası kadınların, 

kamusal ve özel alanda toplumsal, siyasal, hukuki, idari gibi pek çok alandaki 

eşitsizliklere, toplum içindeki rollerine ve kaybettikleri haklarına karşı verdikleri 

mücadeleler feminizmi doğurmuştur. Donavan’a göre kadın hareketleri ile ilgili ilk 

mücadeleler ‘mutlak hak’ kavramı üzerinden yapılmış özellikle Seneca Falls 

kongresinde köleliğin kaldırılması, oy kullanma ve kadın haklarına dikkat çekilerek 

kadın-erkek eşittir vurgusu yapılmıştır. Bu bildiri özellikle akla inanç, kadın ile 

erkeğin ruh ve akılcı yetenekte eşitliği, eğitimin önemi, bireyin özerkliği ve doğal 

haklar gibi temel düşünce esasları üzerinde çalışmalarını yoğunlaştırmıştır. 

Feminist düşüncenin ilk filizlenmesine yol açan hareketlerden en önemlisi 

şüphesiz Mary Wollstonecraft’ın3 Ocak 1792 tarihli ‘A Vindication Of The Rights 

of Woman’ (Kadın Haklarının Savunucusu) adlı eseridir. Bu eser, feminist 

düşüncenin başlamasında feminizm taraftarlarına önemli bir kaynak olmuştur. Bu 

süreçte kadınlar, eylem ve mücadelelerini çeşitli ideolojiler, fikirler ve kuramlardan 

beslenerek şekillendirmişlerdir. Feminist ideolojinin gelişim süreci, bölgesel ve 

küresel iki zemin üzerinden din, felsefe, uluslararası ilişkiler, psikoloji, hukuk, 

sosyoloji, siyaset, sanat ve iktisat gibi disiplinlerin desteğiyle teorik bir bakış açısını 

beraberinde getirmiştir.  

Farklı bakış açılarına sahip bu bilimler, feminizmin kadın sorunlarına farklı 

çözümler sunmasını sağlamıştır. Cinsiyet ayrımına özellikle de kadınların yaşadığı 

problemlerin giderilmesine karşı mücadele veren ve buna yönelik fikirler üreten 

feminizm hareketi, üç kronolojik dalgadan oluşmaktadır. Bu süreçler I. II. ve III. 

feminist dalga adı altında 19. yüzyıldan 21. yüzyıla kadarki süreci içermektedir.  

 



9 
 

Birinci dalga feminizm1 genel anlamda değerlendirildiğinde alınan en 

önemli sonuç, ataerkil toplum yapısına karşı direnmek, “cinsel devrim” olarak 

adlandırılan hareketin toplumsal statü, rol ve zihinsel yapı alanlarını etkide 

bulunacak, değişimi meydana getirecek anlayışların temelini atmak ve reaksiyoner 

bir şekle bürünmesini sağlamak olmuştur (Millett, 2000:63,akt. Taş, 2016: 169). 

1960-1980 arasında aktif faaliyet gösteren ikinci dalga feminist hareket, 

ideolojik felsefesini yerleşik kültüre ve derin inanç sistemi üzerine getirdiği 

eleştiriler üzerine inşa ederek kadın erkek arasındaki farklılığın biyolojiden mi yoksa 

kültürel geleneklerden mi kaynaklandığı sorularına cevap aramıştır. ABD’den 

dünyaya yayılan ikinci dalga feminist hareket,  toplumsal cinsiyet kimliğinin 

oluşumunda biyolojik farklılıklardan ve ayrıcalıklardan ziyade toplumsal sorunlardan 

ve kültürel yapıdan kaynaklandığını savunduğu için ‘Kültürel Feminizm’ olarak da 

anılmaktadır. Bu dönem feminist kadın grupları, tüm eleştirilerini ataerkil (patriarkal) 

gelenek yapısına yönlendirmekte ayrımcılığın  temeli olarak gördükleri ataerkil 

geleneğin, aile içinde cinsiyetçi sömürüyü ve rol dağılımındaki eşitsizliği 

tetiklediğini iddia etmektedirler. Kuram, siyasal değişime odaklanmaktansa daha 

geniş bir kültürel dönüşümü hedefler.  Reformist bir bakış açısına sahiptir ve liberal 

kuramcıların dokunmadıkları kurumlara-din, evlilik ve yuva-alternatifler düşünürler 

(Donavan,2015:74).  

İkinci dalga feministler, devletin kendi bedenlerine müdahalesini ret ederek 

doğum kontrolü, kürtaj, cinsel şiddet, taciz, lezbiyenlik gibi konularda tartışmalar 

başlatmış, çeşitli eylemler ve kampanyalar düzenlemişlerdir. İkinci dalga kültürel 

feminist hareketin başlamasında ideolojik ve teorik büyük katkılar sağlayan Simone 

de Beavoir, “Second Sex/İkinci Cins/1949” kitabında geçen “Kadın doğulmaz, kadın 

olunur” sözüyle döneme damgasını vurmuş ve dişi bir cins olarak doğan insanın, 

yıllar içinde nasıl eğitilip ‘kadın’ olduğuna ilişkin yaptığı tespit, feministlerce 

popüler bir slogan olarak kullanılmıştır. Ayrıca bu dönem kadınların 

örgütlenmesinde ortaya çıkan ‘kız kardeşlik’ kavramı, 68 sonrası feministler 

açısından ‘yoldaşlık’ anlamında kullanılan çok önemli bir gelenek olarak hala 

sürdürülmektedir. 

                                                           
1 I. Dalga Feminist Hareketin Temsilcileri: Marry Wollstonecraft (1759-1797) Sarah Grimke (1792-

1797), Frances Wright (1795-1852) 



10 
 

İkinci dalga 2 feminist hareket, aile içi şiddet, cinsel taciz ve cinselliğin 

serbest yaşanılması gibi tabu olarak görülen konulara dikkatleri çekerek kadınlar 

açısından bir dönüşüm sürecini başlatmış önemli yasal kazanımlar elde edilmiştir. 

Üçüncü dalga feminizm ise 1990’ların başlarında ortaya çıkan, ikinci dalgayı 

çeşitlilikten yoksun olmakla eleştirmiş, kimliğin cinsiyet, ırk, etnisite, cinsellik ve 

sınıf gibi iç içe girmiş yapısının birbirinden ayrı değil aksine birbiriyle bağlantılı 

baskı ve ayrıcalık kategorileri olarak işlendiğini ileri sürmüştür (Varol, 2014:222). 

İlk iki dalganın devamı, antitezi ve sentezi niteliklerini aynı anda taşımayı başaran 

üçüncü dalganın fikir annesi Rebecca Walker’dır.  

1992’de yazdığı bir denemede, ikinci dalganın bünyesine katmaktan aciz 

kaldığı cinsel tercihleri, heteroseksüellikten farklı, beyaz ırkın dışında kalan 

kadınların, feminist hareketlerini temsil etme amacıyla üçüncü dalga feminizm 

terimini kullanan Walker, biseksüel ve Afrikalı kimliğiyle üçüncü dalganın yaşayan 

bir örneğidir (Nurcan, E.S. (2014) 21.YüzyıldaFeminizm / www.academia.edu.tr / 

(17.08.2017).  Üçüncü dalga feminist hareket, birinci ve ikinci dalga feminist 

hareketten çok daha özel konulara odaklanmış  sadece beyaz, üst, orta sınıf, burjuva, 

aristokrat kadınların sorunlarına değil, ırksal/sınıfsal ayrım, etnik ve farklı cinsel 

yönelim (lezbiyenlik, eşcinsellik) konularında da mücadeleler vermiştir.  

1960’larda genel çerçevede bir bütün olarak kadınların erkeklerden farklı 

çıkar ve fırsatlara sahip olduğu, erkeklerin kadınlar üzerinde hâkimiyet ve egemenlik 

kurduğu ve bu hâkimiyetten faydalanıldığı düşüncesi yaygın iken  1990’lardan sonra 

artık kadınların farklılıkları, mevcut konumları, çıkarları arasındaki ayrımlar 

üzerinde durulmaya başlanmış ve kendi içinde yeni yaklaşımları beraberinde 

getirmiştir (Taş,2016:173). Görüldüğü üzere cinsiyetçiliğe, sömürü ve ayrımcılıklara 

son vermeye yönelik eylemler olarak tanımlanan feminizm, tek fikirli bir ideoloji 

değil içinde farklı görüş, eğilim ve çerçeveleri barındıran bir ideolojidir.   

Feminizmin üç dalgası da, kadınlar ve diğer cinsel kimlikler için günümüz 

kadınları üzerinde baskısını hala hissettiren, gizemli ve bilinmeyen toplumsal 

yasalara karşı başlatılan cesur mücadeleler ile daha ideal ve daha eşitlikçi bir dünya 

yaratmaya öncülük etmiştir. 

                                                           
2 Simone de Beavoir, Margaret Fuller (1810-1850), MatildaJoslynGage (1826-1898), CharlottePerkins 

Gilman (1860-1935), Emma Goldman (1869-1940) 

 

http://www.academia.edu.tr/


11 
 

 

1.2.FEMİNİZMİN TOPLUMSAL CİNSİYET SÖYLEMİNİ ELE ALMA 

BİÇİMLERİ 

Temelde kadın hakları, ataerkillik,  toplumsal cinsiyeti bir bütün olarak 

çözümlemeye imkân tanıyan bir teori geliştirilemediğinden feminist düşünürler, 

Liberalizm, Marksizm, Varoluşçuluk, Radikalizm gibi düşünce akımlarının etkisinde 

oluşturdukları teoriler ile alternatif çözüm arayışlarını sürdürmüşlerdir. Bu teoriler, 

kadınların ataerkil toplumsal düzen yapısı içinde değersizleştirildiklerini 

varsaymakta ve bunun nedenini sorgulamaktadır (Alpaslan, Ergin, Tunçay,2012:2).  

Her kuram feminizme değişik bakış açıları ve yeni rotalar katmış, sorunların 

çözümüne farklı formüllerle yaklaşabilme ve değerlendirme olanağı sunmuştur. 

Feminizm tarihini incelediğimizde Liberal feministler, sosyo-ekonomik alanlarda 

kadın-erkek eşitliği ve eşit haklar üzerinde dururken; Radikal feministler, ataerkil 

yapıların kadınların özgürlüklerini kısıtladığını, baskı ve şiddete maruz kaldıklarını 

ve bu yüzden ataerkil yapıların ortadan kaldırılması gerektiğini savunmuştur. 

Benzer şekilde Sosyalist ve Marksist feminist olgu temelde, kapitalist ve 

ataerkil yapıların karşılıklı bağımlı ilişkileri yüzünden kadınların hiçbir alanda 

özgürleşemeyeceğini ve kökten bir dönüşümün gerçekleşmesi gerektiğini 

vurgularken; Postmodern feminist olgu, genel ve evrensel bir cinsiyet kategorisini 

reddederek, daha spesifik olarak toplumsal yaşamda kadınların sorunlarına çözüm 

arayışı içindedir (Taş,2016:167). Görüldüğü gibi feminizm ortaya çıkışından 

günümüzde son halini almasına kadar geçen süreçte, fikir ve eylemlerine farklı 

perspektifler kazandıran beslendiği ideolojilerin etkisi ile “Liberal”, “Sosyalist”, 

“Anarşist” “Radikal”, “Postmodern” gibi ön ekler almıştır. 

 

1.2.1. Liberal Feminizm 

Dikici’nin de (2015) belirttiği gibi özünde reformist olan Liberal feminizm, 

ataerkil toplum yapısına meydan okumaktan ziyade erkek ve kadın arasındaki 

rekabeti eşitlemek için kamusal hayata eşit haklar yerleştirmeye çalışan bir felsefeye 

sahiptir. Bu nedenle temel öğretisini kadın ve erkeğin eşit ekonomik ve siyasi haklara 

sahip olması gerekliliği üzerine kurmuştur. Liberal feminist teorinin klasik 

savunucusu olarak Mary Wollstonecraft kabul edilmektedir.  

 



12 
 

Wollstonecraft "Vindication of the Rights of Women" isimli kitabında 

“Kadınların da erkekler kadar Tanrı'nın yarattığı varlıklar olduğu daha ciddi bir 

biçimde eğitilmeleri, ahlaksal ve zihinsel yeteneklerini geliştirmelerine izin verilmesi 

gerektiği” tezini savunmaktadır (Dikici,2015:524). Liberal feministlerin 

benimsedikleri bu duruşun temel savı, her bireyin aynı ilkeler ve standartlarla 

muamele görmesi, eğitim, seçme, kariyer hakkı gibi eşit haklara sahip olması 

gerektiğidir. Bu doğrultuda Liberal feminizm, toplumun var olan yapısını ciddi bir 

biçimde sorgulamaksızın, kadınlara daha ileri haklar ve olanaklar sağlanması 

gerektiğini savunan bir feminizm türüdür (Ramazanoğlu, 1998: 28) diyebiliriz. 

Kadın kavramı, sorunları ve hakları konusunda mücadelenin ilk adımı 

olarak sayılan Liberal anlayış, kadının ev içi özel alan ile sınırlı kalmasına karşı 

çıkmakta  birey olarak kendini geliştirecek potansiyele sahip olması gerektiğini 

savunmaktadır. Liberal feministlerin davalarının dayanak noktasını üç ana başlık 

oluşturur; çalışma yaşamında eşitlik, aile yaşamında eşitlik ve sosyal hayatta eşitlik. 

Liberal feministlerin günümüzdeki mücadele konusu daha çok toplumsal cinsiyet 

adaletini sağlama yönündedir ve onlara göre kadın ve erkek ontolojik olarak 

birbirlerinden farklı değildir: Kadın ile erkeğin ruhları ve akılcı yetenekleri aynıdır 

(Sevim, 2005:56). 

 

1.2.2. Radikal Feminizm 

1960’lı yılların sonlarında New York ve Boston’da ortaya çıkan Radikal 

feminizmin eksen kavramı, ataerkillik/patriyarkidir. Radikal feminizme göre, 

kadınların ezilmişlikleri toplumun temel bir sorunudur ve bu ezilmişliğin sorumlusu 

da ataerkilliktir. Ataerkillik, sosyal ve kültürel hayatın her parçasına sinmiş, çok 

gelişmiş bir erkek egemenliğidir. Kadınlığa atfedilen güzellik, estetik, ses tonu, cilve, 

nezaket, doğurganlık gibi kadınsı vurguların hâkim olduğu bir kimlik edinme 

politikası geliştirilir (Çaha, 1996: 162). 

Marksist feministler emeğin cinsiyete göre bölümlenmesi üzerinde dururken 

Radikal feministler cinsellik ve cinsiyet üzerine yoğunlaşmıştır (Kabadayı,2004:64). 

Onlara göre kadının nesne olarak görülmesi sorunu, ancak erkek egemenliğinin 

silinmesiyle çözülebilir. Bunun için devrimci bir değişim gerekli görülür.  

 

 



13 
 

Günümüzde üçüncü dalga olarak da ifade edilen Radikal feminizm anlayışı, 

Liberal feminizmden daha marjinal öğretiler üzerine inşa edilmiştir (Ör; üreme için 

rahim dışı yollar önermeleri, heteroseksüel seks kurumu olarak gördükleri evliliğin, 

aile kurumunun ortadan kaldırılması). Radikal feminizm savunucuları, kadınlar 

üzerinde baskıyı arttıran ve meşrulaştıran bu ideolojik yapının yalnızca yasal 

değişikliklerle değil  ataerkil özellik gösteren kültürel yapının, medyanın- ki medya, 

erkeklerin görüşünü destekleyerek kadınlara karşı önemli bir silah olarak 

kullanılmaktadır- ekonomik sistemin, dilin, eğitimin, kökten değiştirildiği, kadınların 

erkeklere karşı hâkimiyetini ilan edeceği ‘anaerkil’ bir toplumsal yapıyla mümkün 

olacağını iddia ederler. 

 

 

 

 

1.2.3. Sosyalist Feminizm 

1960'lı yılların sonlarında Radikal feministlerin Marksizm’e karşı 

tepkilerinden esinlenilmesi ile ortaya çıkan Sosyalist feminizm, Marksist 

feminizmden farklı görünse de Marksizm ile feminizmi birbirine eklediğimizde, 

Sosyalist feminizm olarak adlandırmak mümkün olmaktadır. Bir tür melez feminizm 

olan Sosyalist feminizm, Marksizm’den farklı olarak kadın sorununda sadece üretim 

olgusuna değinmemiş aile, cinsiyetçilik, kapitalizm, sosyo-ekonomik yapı ve 

ataerkillik konularını da sorgulayarak sorunu çözümlemeye çalışmıştır.  

Sosyalist feministler, ataerkilliğin çekirdek ailede kurumsallaştığını iddia 

etmekte kadının özgürleşme imkânını, ailenin sınırlayıcı değer ve ilişkilerinden 

uzaklaşarak kurulacak yeni sosyalist düzenle olacağını savunmaktadır. Kadının 

ekonomik güçten yoksunluğu, ataerkil düzeni beslemekte maddi olanaklara sahip 

olan erkek, kadını zorunlu bir boyun eğişe sürüklemektedir. Sosyalist feminizm, 

dolayısıyla ailenin bağlayıcı sınırlarından kurtulup kamusal yaşamda bir özne olma 

girişimi teşvik ederken bir yandan da özel alanın dönüştürülmesi ve yeniden 

biçimlendirilmesi mücadelesine girişmektedir (Kabadayı,2004:130).  

Sosyalist feminizme göre hem sınıflı toplumdan hem ataerkil düzenden 

kurtularak ataerkilliğin içinde yaşadığı kapitalizmin kadınlar üzerinde çifte 

sömürüsüne son verilmelidir.  Çünkü kapitalizm kadınları, sadece tüketiciler ve seks 

objeleri olarak görmektedir.   

 



14 
 

Ele aldığı konuları, Marksist feministlerden çok daha geniş bir bakış açısıyla 

analiz eden Sosyalist feministler, kadınların kendine güvenli bir kimlik edinme 

sürecinde ve kadın sorunlarının çözümünde, biyolojik cinsiyet, ataerkillik,  aile, 

erkek egemenlik, cinsel-sınıfsal hegemonya kavramlarını kullanmaları bakımından 

Radikal feminizmle benzeşir. 

1.2.4. Anarşist Feminizm 

Anarşist feminizmi incelemeden önce, anarşizm hakkında yapılan tanımları 

hatırlamak yararlı olacaktır. Eski Yunancada ‘…in yokluğu’ ya da ‘…in olmaması’ 

anlamlarını veren ‘a’ öneki ve yönetici anlamı veren ‘archos’ sözcüklerinin 

birleşiminden oluşan anarşi sözcüğü, genel olarak ‘güç yokluğu’ ‘yönetimin 

olmaması’  anlamına gelir (Anonim, Anarşizm nedir? Anarşist Felsefe Nedir? (2015) 

www.yenifelsefe.com/ (04.08.2017). 

Geleneksel tüm yapılara bir başkaldırı olan feminizm aslında anarşizmle sıkı 

bağlantılar içindedir. Ataerkil toplumun kadınları ikincil konuma yerleştirmesi 

yüzünden feminist anarşist bir devrime gereksinim duyuldu. İşte Anarko-Feminizm 

terimi, faaliyet içinde bulundukları daha geniş feminist ve anarşist hareketler içinde 

onlara ilkelerini hatırlatmak için ortaya çıkan kadın anarşistleri ifade ederken anarko-

femizn terimi ortaya çıkmıştır (Hiaxysheytan (2008)  Anarko-Feminizmnedir? 

www.wordpress.com / (03.08.2017).  

Devletin ve mevcut ideolojilerin dayattığı kuralları ret eden ilk 

feministlerden Mary Wollstonecraft,(A Vindication Of The Rights Of Woman 

(1792), Emma Goldman, (The Traffic in Women, Woman Suffrage) Louise Michel 

aslında anarşist feminizmin ilk temsilcilerindendir. Aslında feministler hangi ideoloji 

şemsiyesi altında olursa olsunlar geleneksel eril politikaya/düzene başkaldırdıkları 

için pratikte bilinçsiz bir şekilde anarşistlerdir. Hatta Peggy Kornegger yazılarında 

“Hem kuramda hem pratikte Radikal feminist perspektif, bakış açısı nedeniyle 

tamamen saf anarşizmdir” diye belirtir.  

İşte bu noktada anarşist feminizm her türlü otoritenin, hiyerarşinin 

özgürleşmeyi engellediğini, bağımsızlığın önünde engel teşkil eden otoriter her 

kurumla (devlet-resmi ideolojiler) mücadele sayesinde ataerkilliğin alaşağı 

edileceğini iddia eder. Anarşist feministler, diğer anarşistler gibi tüm ezilenlerin 

davasını savunur, disiplin ve baskı uygulayan sağ-sol fark etmeksizin tüm toplumsal 

hiyerarşi /iktidar biçimlerini kısıtlayıcı bulurlar.  

http://www.yenifelsefe.com/
http://www.wordpress.com/


15 
 

Onlara göre birey, kendini gerçekleştirmek için politik, ekonomik, 

toplumsal ve cinsel anlamda özgür bırakılmalı, bilgi, eğitim, hürriyet her iki cinse de 

sunulmalı ve yasalar önünde eşitlik sağlanarak bireysel farklılıklara saygı 

duyulmalıdır.  

 

1.2.5. Postmodern Feminizm 

Kökenleri Nietzsche ve Dada’ya uzanan Postmodernizm,  kelime manası 

olarak ‘post’ İngilizcede bir ön ek olup bir şeyden daha sonra, sonraki, sonrası; 

modern ise yeni, çağdaş, ilerici anlamına gelen iki kelimenin birleşimidir. Türkçe 

karşılığı, “Modernizm Sonrası” ya da daha yaygın kullanımıyla “Modernizm Ötesi” 

olarak da düşünülebilir. Genel çerçevesiyle modernliğin açmazlarına karşı bir 

savaşım ve modernleşmeyle bir hesaplaşma olan  (Yılmaz,Aslan,2001:94) nihilizm 

ve anarşizmden beslenen, özü itibariyle bir başkaldırı felsefesi olan Postmodernizm, 

kapsadığı konuların çeşitliliği nedeniyle kültürel arenada, üzerinde herkesin fikir 

birliğine vardığı genel bir tanımı yoktur.  

Postmodern terimini ilk kez kullanan Arnold Toynbee (1993) ‘Bir Tarih 

İncelemesi’ adlı eserinde modern dönemin sona erdiğini, bundan sonraki dönemin 

Postmodern dönem olduğunu ileri sürerek ilk kez bu terimi kullanmıştır 

(Erinç,1994:31). 1950’lerin sonlarında adı yeni duyulmaya başlanan akım, asıl 

popülerliğini 1980’lerin başlarında kazanmış  birçok aydının üzerinde konuştuğu bir 

terim haline gelmiştir. En bilinen tanımlamalarına kısaca göz atacak olur isek: 

-Kapitalist kültürde ya da daha genel olarak Batı dünyasında yirminci 

yüzyılın son çeyreğinde resim, edebiyat, mimari, vb. güzel sanatlar alanında ve bu 

arada özellikle de felsefe ve sosyolojide belirgin hale gelen hareket, akım, durum ve 

ya yaklaşımıdır (Cevizci,1999:23). 

- İkinci Dünya savaşı sonrası süper endüstri veya post endüstri, ileri 

teknoloji veya teknobilim toplumlarında ortaya çıkan bir dünya görüşü, gerçek bir 

anlayışı ve bu görüşler çerçevesinde gelişen yeni bir kültür tanımıdır 

(Menteşe,1995:274). 

Batı dünyasının kadını, beden ve ruh olarak aşağılanmasına neden olan 

“modern totaliter” zihniyetine tepki olarak doğan feminist hareketler, Postmodernizm 

ile güçlü bir zemin üzerinde yol almıştır.  Genel itibariyle Postmodernizm, 

modernliğin tüm açmazlarına karşı bir isyan, radikal bir eleştiridir.  



16 
 

Postmodernist anlayış, doğruların göreceli, gerçeklerin değişken olduğu bir 

toplumda her fikrin mevcut ideolojilere göre şekillendiğini ve insanlara dayatıldığını, 

kitlesel bir kültür oluşturularak ferdi özgünlüğün yok edildiğini ve 

kategorilendirilmiş insan yığınları yaratıldığını dile getirir. Öyleyse geleneksel 

kavramlar ve yasalar sorgulanmalı, toplumdaki marjinal seslere kulak verilerek 

radikal değişimlerin önü açılmalıdır.  

Donavan’a (2015) göre de Postmodernist feminizm, 1990’larda birçok 

ideolojinin tarih sahnesinden çekilmesiyle ortaya çıkmış 21.yüzyılın ilk yıllarında 

gelişme göstererek üçüncü dalga feminizm tarafından popülerleştirilmiştir. Üçüncü 

dalganın temel ideolojik kaynağını Postmodernizm oluşturur. Bu nedenle 90’larda 

Postmodernizm ile daha özgürlükçü düşünen ve daha bireyselleşen kadınlar 

/feministler, söylemlerini bu eksende üretmeye başlamışlardır.  

Postmodernizmin ‘çeşitliliği’ savunan doğası sayesinde feministler, sadece 

ezilen kadınları değil beyaz olmayanlar, lezbiyenler, yaşlı kadınlar, işçi kadınlar ve 

engelli kadınlar olmak üzere suiistimale/sömürüye uğrayan tüm kadınları, feminist 

mücadele kapsamına almışlardır. Bu yönüyle Postmodern feminizm, modernizm 

dönemi ve sonrası cinsiyetçi sorunların eleştirisinin yapılmasında ve kadın sorunun 

bir ‘insan sorunu’ olarak kabul edilmesinde pozitif tartışmaları ile siyasal ve 

toplumsal çözümler üretilmesinde önemli gelişmelere yol açmıştır. Kurama getirilen 

(fazla özcü ve kafa karıştırıcı bulunması gibi) eleştirilere rağmen Postmodernizm, 

özellikle Batı dünyasında entelektüel bir olgu olarak dikkat çekici etkisini halen 

sürdürmektedir.  
 

1.3.ATAERKİL KÜLTÜREL SİSTEM NEDİR? 

İnsanlar var oldukları ilk çağdan bu yana toplu olarak bir arada yaşarlar ve 

yaşamlarının bir düzen dâhilinde olabilmesi için belirli sistemler üretirler. Fertlerin 

oluşturduğu ortak yaşam düzenlerine ‘toplum’ denir. Bir yerde insanlar varsa  aynı 

anda bir yerleşme düzeni, bir nüfusu, bir sosyal örgütü, bir doğayı işleme tarzı ve 

değerler aynı anda simultane doğar (İleri,2009: 29). 

Birbiriyle etkileşim halinde bulunan bu yapılardaki herhangi bir değişim 

diğerini etkiler yani doğayı işleme tarzı değişirse nüfus, nüfus değişirse yerleşme 

tarzı, yerleşme tarzı değişirse sosyal örgütlenme ve bunlarla ilgili olarak değerler ve 

inanç sistemi de değişir  (Kıray, 1999:312).  



17 
 

İnsanlık tarihinin seyrini belirleyen üreme, zirai faaliyetler, icatlar, mimari, 

sanat, dini ritüeller, savaşlar ve keşifler gibi medeniyet yolculuğunda hep daha iyiye 

ulaşma için gösterilen çabalar, insan ve onun kurduğu sistemler sayesinde 

gerçekleştirilmektedir. Bu mücadele, devlet gibi büyük mekanizmaların, toplumların 

ve sistemlerin yaratılmasını dolayısıyla insan türünün varlığını garanti altına almayı 

hedeflemektedir. 

Genel bir giriş yaptığımız önemli bir toplumsal sistem olan ataerkillik 

kavramının toplumsal cinsiyet bağlamında önemini kavrayabilmemiz için ataerkil 

sistem nedir? Ataerkil sistem, toplumsal cinsiyeti nasıl ve ne yönde etkiler? Ataerkil 

sistemi besleyen yapılar nelerdir kısaca değinecek olur isek; Tarıma dayalı 

toplumlarda aileler, üretim pratiğine sahip,  bireyleri sosyalleştiren, toplumsal ve 

ekonomik dinamikleri etkileyen ataerkil/otoriter bir yapıda olup gelenek ve din ile de 

sıkı sıkıya bir ilişki içinde olmuşlardır. 

İçsel değer ve normlar açısından ait olunan toplumun bir tür minyatürü 

görünümünde olan ataerkil aileler, rol, statü, iş bölümü ve dayanışma biçimi olarak 

ataerkil toplumla aynı özellikleri göstermektedirler. Toplum, muhafazakâr ve ataerkil 

ise ‘aile’ de aynı çizgide ataerkil ve muhafazakâr özellikler taşır. Aileler bu yönüyle 

ataerkil devlet adına bireylerin kişisel/toplumsal tutum, fikir ve davranışlarını mevcut 

ideoloji çerçevesinde biçimlendirici ve koruyucu bir işlev görür. Ataerkil (Patriyarki) 

bir öze sahip olan toplumsal cinsiyet olgusu, erkek ve kadın cinsini erkeksilik 

(maskulin) ve kadınsılık (feminen) olarak ayrıştıran bir dizi norm yığınlarından 

oluşmakta sistemin erkeksi değerleri yücelten yapısı, bireyin edimleri üzerinde 

hiyerarşik bir kısıtlayıcılığa ve yönlendiriciliğe sebep olmaktadır.  

Toplumsal cinsiyet kavramının özünü oluşturan ataerkil sistem, en bilinen 

tanımıyla erkek otoritesine dayanan bir tür toplumsal örgütlenme düzenidir. Bu 

düzenin temelini, erkeğin üstünlüğü fikri oluşturur; soy erkekler tarafından belirlenir, 

hâkimiyet erkeklerindir. Bu toplumlarda erkeklere, kadınlardan daha çok saygı 

gösterilir (Ataerkil Sistem www.wikipedia.org./   (05.04.2017). 

Bir başka tanımla mülkiyette, dinde, ahlakta, yönetimde erkek iktidarı, 

ataerkil yapılanmanın kendini yeniden üreterek topluma onaylatmasından 

meşruiyetini alan bir anlayıştır (Mora,2014: 3). Geleneksel ataerkil sistem, özellikle 

kullandığı dil ile egemen iktidarın ideolojisi doğrultusunda bir halk (folk) kültür 

yaratmakta bu kültür yapısında bireysel roller, eşitlik ve özgürlüklere göre değil  eril 

hegemonya, hiyerarşi ve dine göre şekillenmektedir.  

http://www.wikipedia.org./%20%20%20Ataerkilsistem%20(05.04.2017


18 
 

Kültürel, ekonomik ve dini birçok değişkeni içinde barındıran ataerkil 

sisteme göre oluşturulan eril ve dişil roller, toplumsal değişimlere bağlı olarak 

zamanla değişim geçirse  bile tamamen yok edilmesi imkânsızdır. Modern ya da ilkel 

toplumların gündelik ilişki düzeninde negatif etkileri her alanda hissedilen toplumsal 

cinsiyet kavramı, en çok ataerkil toplumlarda karşılık bulmaktadır.  

Bireyin özünü sisteme uygun şekilde dönüştüren toplumsal cinsiyet, kişinin 

ataerkil kodlarla sınırlarını çizerek yeni bir kimlik oluşturmasına yol açmaktadır. Bu 

tip geleneksel toplumlarda toplumsal cinsiyet, sınırları çok önceden belirlenerek 

bireyi disipline eden bir yapı sergiler. Toplumsal sistem, her iki cins için belirli roller 

belirlese de eşitsizliğin en fazla hissedildiği alan ‘kadınlık’ rolündedir. Çünkü 

ataerkil sistem kuruluşu gereği, üstünlük ve ayrıcalığın erkeklerde olduğu erkek 

egemen toplumlar yaratmaktadır. Bu toplumlarda erkeksi değerler ve deneyimler 

yüceltilip onaylanırken kadınlar ve kadınsı değerler daha az değerli bulunmakta 

ikincil konumda temsil edilmektedir. 

Donavan’a (2015) göre feminizmin önemli isimlerinden Simone de 

Beauvoir, kadınların, kültürel, sosyal ve siyasal konumunu açıklamak için yine 

varoluşçu bakış açısını kullanarak bir kültürde erkeklerin olumlu, kadınların ise 

‘olumsuz ve öteki’ olarak kurulduğunu ataerkil kökenden gelen toplumsal tüm 

sistemlerin de bunu  (eğitim, hukuk, ekonomi, iktidar, medya ) desteklediğini 

belirtmektedir. Hatta varoluşçu bakış açısının feminist mücadeleyle birleşmesinin ve 

kadının ötekiliğinin somutlaştırılmasının Simone de Beauvoir’la gerçekleştiği 

söylenebilir. O,  Sartre’nin “İnsan ne ise o değildir ne olmuşsa odur”  sözüne paralel 

biçimde feminizme meşhur “Kadın doğulmaz, kadın olunur” sözünü katmıştır 

(Şenol,2015:124). 

Berktay’a (2012) göre toplumsal düzenin sağlanmasının yollarından biri 

olan kadın erkek ilişkilerinin düzenlenmesinde dinin önemli bir işlevi vardır. Din, 

içinde bulunan dünyayı anlamlandırır, düzenli bir dünya çabasını pekiştirir. Bu 

nedenle biyolojik farklılıklar, zorlu doğa koşulları bir yana toplumsal hayata önemli 

derecede tesir eden  ataerkil toplum yapısını ve eril hegemonyayı kuvvetlendiren din 

olgusu, bir diğer öğe olarak karşımıza çıkmaktadır. Ataerkillikle ilgili yasa ve 

normların doğrudan tanrısal iradeye ve kutsal kitaba bağlanarak tartışmaların önünün 

kesilmesi dini, sistem için oldukça etkili bir meşrulaştırma aracı haline getirmektedir.   

 



19 
 

Kadın ve erkeğin dış dünya ile bağlantısını ‘günah’ kavramı ile sınırlandıran 

ilahi/dini öğretiler, kadınlara bir yandan iffetli, fedakâr olmayı, kutsal aile birliğine 

sahip çıkmayı öğütlemekte öte yandan  aile büyüklerine özellikle ataya ve kocaya 

itaati önemle vurgulamaktadır.  Eril hâkimiyeti güçlendiren dini değerlerin tanrısal 

kökenli sorgulanamaz yapısı, toplumun tüm kurumlarının ve bireysel rollerin 

belirleyicisi,  sistemin de süreklilik garantisidir. 

Özellikle aile ve birey üzerinde uygulanan dogmatik dinsel güç,  bireysel 

her eyleme müdahaleyi meşru gördüğü için bireyin özgürlükçü dürtüleri baskılanarak 

(boşanmanın yasaklanması gibi) evlilik, aile gibi yapılar kutsallaştırılmakta Tanrı ile 

eş değer tutulan koca /babaya bağlılık ve itaat duyguları sürekli olarak teşvik 

edilmektedir. Örneğin Ortaçağ’da Hristiyanlık’ta Mesih’in kilisedeki liderlik 

konumuyla erkeğin evdeki liderliği arasında bir ilişki kurularak erkeğin aile 

reisliğine dinsel bir boyut katılmaktaydı (Sayın, 1991: 526).  Yine Berktay(2012) üç 

din açısından kadınlık rolünü şöyle açıklar: Hristiyanlık ve Yahudilikte cennetten 

kovulma öyküsüne dayandırılarak günahın ve kötülüğün kaynağı kadın olarak 

(Havva) görülür ve bu sebeple kadın Tanrı tarafından cezalandırılır.  

İslamiyet’te farklı olarak cennetten kovulmanın sorumluluğu Adem ve 

Havva arasında paylaştırılsa da İslamiyet ataerkil yani babasoylu bir toplulukta 

doğduğu için bu toplumun özelliklerini taşır ve ataerkilliği onaylar. Böylece, Arap 

toplumu da dâhil diğer ataerkil tüm toplumlarda kadının eşitsiz, aşağı ve ikincil 

konumu din gibi güçlü bir referansa bağlanarak güçlendirilmiş olmaktadır. Bu 

yönüyle tek tanrılı dinler, toplum yapısının temel dayanağını oluşturduğu gibi aile 

anlayışı ve toplumsal cinsiyet ilişkilerinin kuruluşu üç dinde de benzer özellikler 

göstermektedir denilebilir. 

Ancak kimi kutsal kitapların değiştirilmiş olduğu şüphesi, sorunun 

kaynağının dini kitaplardan ziyade sosyo-kültürel yapılanmadan kaynaklandığı 

fikrini doğurmakta haliyle bu düşünce şekli daha doğru bir yaklaşım olmaktadır. Bu 

açıdan günümüzde kadınların karşı çıktıkları ve mücadele etmek zorunda kaldıkları 

kimlik ve roller konusunda sorunların temeli Kuran kaynaklı olmaktan ziyade 

‘toplum ve kültür’ tarafından belirlenmiş ön kabuller, kalıplaşmış yargıların ve 

cinsiyetin var olduğu görülmektedir (Yıldırım,2014:457).  

 

 



20 
 

Görüldüğü gibi asıl sorun biyolojik cinsiyetten ziyade toplumsal bir 

eşitsizlik yaratan erkek egemenliği yücelten toplumsal sistemdir. Yani sahip olunan 

kadınlık-erkeklik idealleri ve kavramları, egemenliğe ve iktidara dayanan yapılar 

içinde oluşturulmuştur. Buradan hareketle söyleyebiliriz ki kadın erkek ayrımının 

temeli, iktidarın kendi gücünü yaratma, koruma ve perçinleme hedefine 

dayanmaktadır (Butler, 1999:67).  

 
 

1.4.ATAERKİL KÜLTÜRDE ERKEKLİK KAVRAMI  

Çağlar öncesi güç, beslenme ve savunma gibi gereksinimlerin, eril pratikler 

sayesinde bir yönetim ve işleyiş şekline dönüşmesi sonucu oluşan ataerkil sistem, bu 

zorunluluklarla erkeği kadın karşısında sürekli güçlendirerek ona itaat ve ayrıcalığı 

meşru kılmıştır. Otorite, yetki, güç ve karar verme gücünün büyük ölçüde erkek 

tarafından kullanıldığı klasik ataerkillik, toplumda cinsiyet hiyerarşinin ve 

eşitsizliğin en belirgin olduğu yapılanmadır. 

Toplumsal roller, toplumdan topluma hatta aynı toplum içinde farklı sınıflar 

arasında değişkenlik gösterse de özünde ortak noktaları vardır. Ataerkil toplum 

sistemi tarafından dayatılan rollerin kabul edilmemesi bireyi önce kınama ve 

ayıplama, ardından dışlama yaptırımı ile son bulmaktadır. Bu nedenle 

toplumsallaşma sürecinde fertler, en başta devletin ideolojik sistemi olmak üzere 

aile, eğitim, kitle iletişim araçları, dini öğretiler ve sosyal geleneklerle kendilerine 

tanımlanan rolleri, tanıma, benimseme ve kabul etme eğilimi göstermek zorunda 

kalmaktadır. Sosyal tüm alanlarda kadınlara yönelik ayrımcılık, eşitsizlik ve baskı 

uygulayan ataerkil sistem, maddi olanakları ve otoriteyi elinde tutan erkeği kadınlara 

göre daha değerli ve bir üst konumda tutmaktadır. Bu toplum yapısında eril özne, 

kurgusal bir inşadır ve bu inşayı, ensesti yasaklayan ve heteroseksüelleştirici arzuyu 

daima yer değiştirmeye zorlayan bir yasa üretir. Dişil asla bir özne işareti değildir, 

asla bir toplumsal cinsiyet niteliği olamaz, daha ziyade eksikliğin imlenmesidir dişil, 

imleyen ise simgeseldir yani fiilen cinsel farklılığı yaratan bir dizi farklılaştırıcı dilsel 

kuraldır (Butler, 1999: 81). 

Savaşçı bir millet olan Türk toplumunda yurt tutmak, çoğalmak ve  ulus 

olmak kutsal devlet törelerinden sayıldığından  ülke ve ulus istikbali için erkek 

çocuk, güç, savunma, prestij,  varlık ve iktidar timsali olarak kutsal bir makama 

oturtulmuştur.  



21 
 

Türk edebiyatı için mihenk taşı olan ‘Dede Korkut’ kitabında erkek çocuk 

tercihi özellikle dikkat çekmektedir. Ataerkil yapıya sahip olan Oğuzlar soyun 

devamı için erkek çocuğa ihtiyaç duymuşlar, bir oğula sahip olma soyun devamı için 

en çok beklenen ve arzulanan hususların başında gelmektedir (Yalçınkaya,2015:60). 

Dolayısıyla Türk aile yapısında erkek çocuk güç ile sembolize edildiğinden Türk 

toplum tarihine bakıldığında soyun devamı erkekler için önem taşımaktadır 

(Yiğitoğlu,2016:1659).   

Tüm bu nedenlerle doğumundan itibaren erkek çocukların yüceltilmesi ve 

her gelişiminin  (sünnet, askere gitme, evlenme)  törenle kutlanması ataerkil 

geleneğin vazgeçilmez ritüelleri olarak kabul görmüştür. Ulus-devlet geleneğinden 

miras kalan erkek çocuğun ‘değerli’ görülmesi toplumda da böyle bir isteğin 

yerleşmesine yol açmış Türk aile yapısında kadınların eş ve hane halkının yanında 

statü kazanmasının ve geleceğinin garanti altına almasının yolu, erkek çocuk 

doğurmaktan geçtiği fikri yerleşmiştir. Kadınlar böyle toplumlarda erkek çocuk 

doğurmakla değer kazanacağı yönünde psikolojik dayatmayla karşılaştığı için 

zamanla bu şartlanma, içselleştirilip kişisel bir tercihe dönüşmüştür.  

Ataerkil kültüre dayanan hiyerarşik düzen hem toplumsal yaşamda ve hem 

mahrem mekânda cinsiyete göre ayrı muameleyi belirginleştirmekte hane içinde 

kadınların özellikle de  geleceğin kadın figürleri olacak kız çocuklarının ataerkil 

yapıyı sorgulamadan atayı (Dede/Baba/Erkek Kardeş/Eş/ Kayın) kutsayan itaat 

kültürünü içselleştirmesini ve kuşaklar boyu aktarmasını beklemektedir.   

Örneğin aile içinde geleneksel olarak kurulmuş rol kalıplara göre 

erkeklerden güçlü olmaları, ailelerini geçindirmeleri, çevre üzerinde belirli bir 

etkinlik ve kontrol sağlamaları; kadınlardan ise sabırlı, anlayışlı olmaları, evi çekip 

çevirmeleri, insan ilişkilerini düzenlemeleri beklenmektedir (İmamoğlu, 1991: 832). 

Erkek, akıl, mantık, güç, sebat, güven, cesaret, başarı, saldırganlık, macera, şiddet, 

statü gibi kavramlarla temsil edildiği için yaygın erkeklik biçiminin sözel 

belirleyicilerinden olan cinsiyetçi atasözleri 3ve deyimleri4 bunu onaylar şekilde 

günlük dile kök salmıştır. 

                                                           
3  Atasözleri: Kız yükü tuz yükü, Oğlan doğuran övünsün kız doğuran dövünsün, Oğlanı her karı 

doğurmaz, er karı doğurur, Kadın erkeği rezil de eder vezir de, Kadının hükmettiği evde mutluluk 

olmaz, Kadının yüzünün karası, erkeğin elinin kınası Türkçe Cinsiyetçi Deyiş, Deyim ve Atasözleri  

www.ayrimcisozluk.blogspot.com (04.05.2017). 

 
4 Deyimler: Adam Olmak, Adamakıllı, Adam Gibi, Baba Evi, Sözünün Eri, Erkek Sözü, Karı Gibi 

Gülmek, Elinin Hamuruyla İşe Karışmak, Kız gibi ağlamak 

http://www.ayrimcisozluk.blogspot.com/


22 
 

Özellikle atasözleri ve deyimlerin toplumsal yaşamla ve değerlerle 

doğrudan ilgili olduğu bu deyişlerin ortak kültür mirası niteliği göz önüne alınırsa iki 

cinse  taraflı bakışın nedenleri daha anlaşılır olacaktır. Bugün gündelik hayatta 

cinsiyetçi kültürel deyişlerin etkisi azaltılmış olsa da halen toplumda birçok kişi 

tarafından kullanılmakta olduğu söylenebilir.  

Ataerkil toplumda eril değerler,  iktidarın tek sahibi şeklinde tasarlanan 

erkeklik kimliğine zaman zaman iktidarı korumak adına şiddete yönelme ve 

uygulama hakkı vermekte, erkek cinsi bu edimi, yukarıda bahsettiğimiz cinsiyetçi 

deyişleri ve dini referans göstererek gerçekleştirmektedir. Dolayısıyla psikolojik 

veya fizyolojik şiddet, ülkemizde daha çok erkek cinsi ile birlikte anılan, erkeklerin 

doğal reaksiyonu olarak kanıksanmış bir durum haline getirilmektedir.   

Özellikle ev içi alanda sıklıkla görünen şiddet olgusu, ülkemizde kadın ve 

çocuklar için eğitim, terbiye aracı, korkutma ve otoriteyi sürdürme 

yöntemlerindendir. Geleneksel ataerkil aile yapılanmalarında şiddet çoğunlukla 

baba/koca/ağabey/kayınpeder/kayın tarafından uygulanmakta bazen ailedeki kadınlar 

(kayınvalide /görümce/ elti sözel şiddet) tarafından da bu yola başvurulduğu 

görülmektedir.  

 

“4/Nisa-34: Allah’ın insanlardan bir kısmını diğerlerine üstün kılması ve mallarından mehir 

ve her türlü harcamada bulunması sebebiyle erkekler, kadınlar üzerinde yönetici ve 

koruyucudurlar. Dürüst ve erdemli kadınlar gerçekten itaatli olanlardır… Serkeşlik 

etmelerinden korktuğunuz kadınlara öğüt verin, onları yataklarında yalnız bırakın ve ölçüyü 

kaçırmadan dövün. Eğer size itaat ederse artık aleyhlerine bir yol aramayın muhakkak ki 

Allah çok ulu, çok büyüktür” Nisa Suresi Meal www.kuranmeali.com / (04.05.2017). 

Yukarıdaki ayette görüldüğü gibi erkek egemenliğini üreten ve koruyan dini 

örüntüler, cinsiyetçi kültürel söylemler5, gelenek, görenekler, şiddetin doğal 

karşılanmasında ve kanıksanmasında temel dayanak noktalarını oluşturmaktadır. 

 

 

 

                                                           
5Kültürel Söylemler: Kocanın vurduğu yerde gül biter, Dayak cennetten çıkmadır, Kadının sırtından 

sopayı, karnından sıpayı eksik etme, Kızını dövmeyen dizini döver, Türkçe Cinsiyetçi Deyiş, Deyim 

ve Atasözleri  www.ayrimcisozluk.blogspot.com (04.05.2017) 

 

 

http://www.kuranmeali.com/
http://www.ayrimcisozluk.blogspot.com/


23 
 

1.5.ATAERKİL KÜLTÜRDE KADINLIK KAVRAMI  

İlk uygarlıklarda olduğu gibi Türk kültüründe de tarıma ve hayvancılığa 

dayalı üretimsel yapı, rol dağılımında eril otoritenin hâkim olduğu, erkek egemen 

kültürel yapıyı ortaya çıkarmıştır. Geçmiş kaynaklar incelendiğinde  kadınlık rolünde 

zamansal /mekânsal farklılıklara, sistemlere ve dinlere göre bazı değişimlerin 

yaşandığı ancak  kadınların en temel niteliği sayılan “annelik ve  eş” durumunun aynı 

kalmaya devam ettiği  görülmektedir.  

Beauvoir’in ileri sürdüğü  “Kadın doğulmaz, kadın olunur” iddiasında bir 

doğruluk payı varsa eğer kadının kendisi oluşum sürecinde olan bir terimdir, 

başladığı veya bittiği söylenemeyecek bir oluş, bir inşa ediştir (Butler,1999:89). 

Ataerkil toplumsal roller, en belirgin haliyle kendini ‘Aile’ kurumunda gösterir. En 

genel tanımıyla aile; evlilik ve kan bağına dayanan, karı, koca, çocuklar, kardeşler 

arasındaki ilişkilerin oluşturduğu toplum içindeki en küçük birliktir(Aile Nedir 

?www.tdk.gov.tr/ ? (04.04.2017). Haliyle aile en küçük ataerkil birlik olarak sistemin 

en etkin aktarıldığı yer, en güçlü ideolojik aygıt olarak kabul edilebilir. 

Ülkemiz toplum tarihinde Cumhuriyet dönemine kadar geleneksel ataerkil 

aile yapısının hem kırsal bölgelerde hem de kentlerde daha uzun yıllar devam ettiği 

gözlenmektedir. Geleneksel ataerkil aile, büyük konaklarda üç kuşağın bir arada 

yaşadığı üretim ve işbölümü açısından kalabalık, geniş aile özellikleri gösteren, 

kararların büyük çoğunluğunun aile büyükleri tarafında alındığı, doğurganlığın fazla 

olduğu, yaş ve cinsiyete dayalı otoriter yapının egemen olduğu dini öğretilerle 

şekillenen bir aile biçimidir. İçinde bulunduğumuz geleneksel kültür, aile 

dinamiklerimizi doğrudan etkilemektedir. Aile, özellikle sosyalleşme, eğitim, 

dayanışma ve terbiye gibi önemli işlevlerle bireyi çevreler iken geleneğin aktarımı ve 

hiyerarşinin devamlılığında önemli rol oynamaktadır.  

Ataerkil sosyal yapı içinde erkekler ve kadınlar evliliğin gerekli olduğuna 

inanarak sosyalleşirler bu toplumlarda evlilik, bireyin toplumun bir üyesi olarak 

kimlik kazanmasında önemli bir etkendir. Böyle toplumlarda evli bir kadın saygı 

duyulacak bir kadındır ve aynı zamanda fikirleri, benzer durumdaki kişiler içinde 

belli bir önem taşımaktadır. Kontrollü ve kısıtlanmış bir şekilde de olsa evlilik, 

kadına belli bir statü kazandırmaktadır (Dedeoğlu,2000:157). Dinlerin toplumsal 

yaşama girmesi kadınlar açısından kritik bir zaman dilimidir zira bu dönemde 

kadının toplumdaki statüsünün gerilediği ve rolünün yalnızca aile içinde 

sınırlandırıldığı görülmektedir.  

http://www.tdk.gov.tr/%20erişim%20tarihi%2004.04.2017


24 
 

Özellikle tarıma bağlı dönemlerde günlük hayatta faal olan kadın figürü eve 

kapatılarak dini zorunluluklar ve günah kavramı nedeniyle bağımsızlık ve statü kaybı 

yaşamıştır. Örneğin evlilik ve boşanma konularındaki dini kurallar, kadının aleyhine 

dönüşmüş, miras ve mahkemede tanıklık alanlarındaki geleneksel hakları ise hemen 

hemen ortadan kaldırılmıştır (Tuncer,1989:164). Ataerkil toplumlarda kültürel 

yapıyla alakalı olarak erkek ve kadın özgürlükleri üzerinde asimetrik bir denge göze 

çarpmakta erkeğin özel yaşamı hiçbir baskı unsuru ile karşılaşmadan desteklenir iken 

kadınların özel yaşamı, sert kurallarla denetlenmektedir. Ataerkil geleneklere göre 

ailede belirlenen kimlikler, cinsiyetçi bir hiyerarşi ile kadınları, erkekler karşısında 

görünmez hale getirmektedir. Ataerkil toplum düzeninde kadınlara verilen tüm roller, 

erkeklerin gerisinde olduğu için birinin diğerine her yerde üstün olduğu fikri, bu 

düşüncenin ana felsefesini oluşturmaktadır.  

Kadınları korunmaya muhtaç, kandırılmaya ve kandırmaya müsait varlıklar 

olarak gören toplumsal bilinç, kadın yaşamını daha korunaklı bir mekân olarak ilan 

edilen ev ile sınırlandırmakta amaç aile birliği ve kadınları korumak gibi görünse de 

asıl nedenin erkek egemenliğini kadınlara kaptırmamak ve ataerkil toplum geleneğini 

muhafaza etmek olduğu görülmektedir.  

Kadınlara ilk önce aile daha sonra diğer kurumlar aracılığıyla ( okul, sosyal 

çevre, medya,) erkeğe itaat etmesi halinde değer kazanacağı  itaatin reddi durumunda 

dışlama, kınama tehdit ve şiddetle karşılaşacağı yönünde bilgi aktarımı 

yapılmaktadır. Ataerkil iktidar tarafından oluşturulan sonrasında bireylere aktarılan 

roller, ideolojinin ve iktidarın garantisi olup siyasi, ekonomik ve sosyolojik 

toplumsal ahengi korumayı hedeflemektedir.  

    “Yüzyıllardan beri erkekler, kadınların manevi üstünlüğünü kabul etmiş ve iktidar 

konusunda kendilerinden aşağı durumda bulunmaları yönünden de onları, manevi 

üstünlüğün iktidardan daha değerli olduğu savıyla avutmuşlardır. Feministlerin 

öncüleri, erkeklerin erdemin değeri konusunda kadınlara söylediklerinin hepsine 

inandıkları, ama siyasal iktidarın değersizliği konusunda söylediklerine inanmadıkları 

için en sonunda  kadınların her ikisine de sahip olması gerektiğine karar verdiler” 

(Russel, 2016:17). 

Bireyin toplumsallaşma sürecinde yeri doldurulamaz bir öneme sahip olan 

okullar, din ve aileden sonra sürecin üçüncü önemli faktörü olarak devreye 

girmektedir. Özellikle ataerkil değerlerle oluşturulan ders müfredatları, kitaplar ve 

görseller bu yönde önemli bir etkiye sahip olmaktadır.  



25 
 

Uzun yıllar ders kitaplarında kadınlık temsilleri,  sürekli ev içi alanda, 

çocuk, yemek ve ev düzeni üçgeninde edilgen olarak; erkeklik ise kamusal alanda, 

güçlü ve etken şekilde temsil edilmiştir. Zaten geleneksel yapılanmada kadınlık 

temsili, anaçlık, duygusallık, ihtiyatlılık, sıcaklık, işbirliği, sağduyu, yapıcı olma, 

uysallık gibi özelliklerle bağdaştırılarak kadınların bu özelliklere sahip olması 

olumlamaktadır. Toplumda ‘annelik, ideal eş, ideal gelin rolleri’ gibi 

konumlandırmalar kadını kendine yabancılaştırmakta ve Aristoteles’in 

yaklaşımındaki kendine dönük yaşayan ve “erdeme ulaşma” imkânı fazla olan kadını 

yine erkek egemen düşüncenin isteği doğrultusunda toplumsallaştırmakta kadın bu 

şekilde başkaları için kendinden vazgeçmek zorunda kalmaktadır 

(Kabadayı,2004:84).  Geleneksel ataerkil sistemde sosyal ve kültürel hayattan muaf 

tutulan kadın, otomatik olarak ‘ev dışı erkeklere aittir’ fikrini benimsemekte kendisi 

için ev ve çocuk merkezli, sınırlı bir gerçeklik yaratmaktadır. Kadınların çocuk ve 

evden oluşan bu tekdüze dünyası, onun erkeğe olan bağımlılığını artırır iken 

yeteneklerini de köreltmektedir. Bu tip geleneksel toplum yapısında kadınların aile 

içi otoriteden kurtularak özgürleşmesinin yolu evlilik olarak görülmekte dolayısıyla 

kızlar evlenilecek erkek kişisini bir ‘kurtarıcı’ olarak idealize etmekte evlenme 

yoluyla makro ataerkil iktidardan  kocanın hâkim olduğu mikro ataerkil iktidara 

geçtiklerinin farkına varamamaktadırlar. Cinsiyet tabanlı bu gelenekçi kalıpların, 

aile, akraba, toplum ve medya yoluyla sürekli tekrarlanması her iki cins tarafından 

doğru kabul edilip, içselleştirilmesini kolaylaştırmaktadır. Öyle ki kadınlara  

çocukken okuduğu masallardan izlediği filmlere kadar sosyal çevresinden sürekli ‘iyi 

bir koca bulma ve ona itaat’ öğütlenmekte kadınların kendi ayakları üzerinde 

durması yerine birine bağımlı olmayı normalleştiren ve onaylayan bakış açısı 

benimsetilmektedir.  

“Özellikle çocukluk çağından beri anlatılan masallar erkeği,ideal bir kurtarıcı şeklinde ön 

plana çıkarmakta; kadını da beyaz atlı prens tarafından kurtarılmayı bekler konumda 

tutmaktadır.Kadın, her zaman edilgen konumdadır ve prenses dahi olsa, onu mutluluğa 

kavuşturan kişi bir erkektir. Kötü kadın olarak çizilen karakterler genelde,  bağımsız ve 

güçlü kadınlardır. Masalların sonunda iyiler, bir erkekle ödüllendirilirken; kötüler, bağımsız 

olmanın cezasını çekerler. Örneğin Pamuk Prenses’te, prensin prensesi öperek uyandırması 

ritüelinde bir kadının isteği dışında öpülmesi, bir anlamda taciz edilmesi ve bunun da 

ötesinde bir ölünün öpülmesi ve bu öpücüğün onu diriltmesi söz konusudur. Prensin 

öpücüğünün altında prensese duyduğu sevgi yatmaz, kızın güzel olması yatar” (Tedik, E. R, 

(2016), Kadın: Bir kelime, Çok anlam www.gazetebilkent.com / (11.04.2017). 

http://www.gazetebilkent.com/


26 
 

Ataerkil ideoloji tarafında edilgen ve itaatkâr olarak biçimlendirilen kadın 

figürü, evlilik kurumu ile artık ‘evinin kadını olma’ hayaline kavuşmuş 

bulunmaktadır. Hatta bu yüzden birçok ataerkil toplumda, kadının iyileştirici ve 

bütünleştirici özellikleri nedeniyle ailenin mutluluk ve beraberliğini sağlamada temel 

sorumluluk yine kadınlara yüklenmekte ‘Yuvayı Diş Kuş Yapar’, ‘Evi Ev Eden 

Avrat, Yurdu Şen Eden Devlet’ gibi atasözleri ile kadınların aile birliğini 

sağlamadaki rolüne vurgu yapılmaktadır. Simon de Beauvoir’in da belirttiği üzere 

erkeklere ayrıcalık sağlayan güç, cins/cinsellikle değil, cinselliği üstünmüş gibi 

gösteren iktidarla sağlanmaktadır. Beauvoir ayrıca insanlığın başından beri 

erkeklerin kendilerini biyolojik ayrıcalıkları nedeniyle üstün görmelerini sağladığını 

belirtir (akt.Akal,1998:266) .  Bu iktidar, erkeği ve erkeksi değerleri yücelten ataerkil 

iktidardır. Ataerkil iktidar, erkekleri ‘doğal yöneticiler’ olarak sembolize ederek 

Tanrı tarafından güçlü, özel ve akılcı yaratıldıkları kabulüyle  dünyayı, siyaseti ve 

hatta yeterli derecede akıllı olmayan kadınları, düzene sokmaya ve yönetmeye 

muktedir kabul etmektedir. Yaşadığımız çağ, cinsiyet rejimlerinde ciddi 

dönüşümlerin görüldüğü bir çağdır. Biyolojik cinsiyet gibi keskin sınırları olmayan 

toplumsal cinsiyet kavramı yaşayan, canlı ve kültürel bir olgu olduğu için günümüz 

21.yüzyıl modern toplumlarında bir dizi dönüşüm ve değişimden geçmiştir. Genelde 

toplum özelde aile yapısında yaşanan değişmeleri incelemenin önemli araçlarından 

biri olan ekonomik kalkınma ile birlikte değişen toprak ya da mülk sahipliğidir 

(Dedeoğlu, 2000:154). Bu süreç,  sadece toprak ve mülk sahipliğindeki değişimi 

değil kurumlar, değerler, rol ve kimlik yapılarının dönüşümünü de kapsamaktadır. 

Köylerden kentlere doğru zincirlemeli ve kademeli olarak gerçekleşen göç, bu büyük 

dönüşümün en belirgin mekanizmalarından biridir (Akşit,1998:10). 

Göçle birlikte şehirde doğan karma kültür derinlerde muhafazakâr yapısını 

korusa da ikincil ilişkilerin olduğu aktif ve pahalı kent yaşamında tutunmak, 

erkek/kadın/çocuk herkesin çalışmasını zorunlu kılmış, ağır çalışma koşulları ve kıt 

maddi imkânlar, geleneksel geniş aile yapısını küçülterek çekirdek aileye 

dönüştürmüştür. Göç ve sanayileşme sonrası yaşanan toplumsal hareketlilik, 

kalabalık kent yaşamında geleneksel büyük aileleri çekirdek ailelere, eski kimlikleri, 

yeni kimliklere dönüştürerek aile, evlilik, çocuk sayısı/bakımı ve geçim gibi 

pratiklerin şekillenmesi ve denetiminde eskisi gibi geleneklerin, aile büyükleri ve 

İslami kuralların değil tek bir aile reisinin ve yasaların belirleyici olmaya 

başlamasına neden olmuştur. 



27 
 

 Bu doğrultuda günümüz toplumlarındaki birçok değişmenin geleneksel 

toplumsal cinsiyet değerlerini köklü olarak ortadan kaldırmadığı onlara yeni biçimler 

ve görüntüler vererek yeniden üretmesi söz konusudur (Kaçar,2007:2). Yeni 

toplumsal düzende çalışan kadınlar yoluyla cinsiyete dayalı işbölümünde kısmen 

dönüşümler sağlanarak ev içi işlerin eşit paylaşımı yapılmış, bu durumun kaçınılmaz 

sonucu olarak  kadınların görev tanımına giren ev işi, yemek, temizlik ve çocuk 

bakımı gibi işlerin erkeklerin de sorumluluğunda olduğu şeklinde bir kültürel bir 

dönüşüm gerçekleşmiştir.  Bu dönüşüm doğrultusunda-kadınların azalan maddi 

bağımlılıkların bir uzantısı olarak- kız çocuklarının iyi bir eş olması yönünde 

yetiştirilmesi fikri geçerliliğini yitirirken iyi eğitim alan, sosyalleşen, bağımsız ve 

güçlü kız çocuğu figürü daha önemli hale gelmeye başlamıştır.  

Dedeoğlu’nun (2000:147) belirttiği üzere kadınlar için istihdam toplumsal 

olarak ne derece kabul gördüğüne bağlı olarak kadının ev içindeki söz hakkını 

artırırken aynı zamanda kadınların kendi kendilerine biçtikleri değer ve özgüveni de 

artırmıştır. Bunun yansıması olarak son zamanlarda unisex yaşamlar gittikçe 

yaygınlaşmakta bir diğer ifadeyle her iki cinse uygun, cins farkı gözetmeyen tutum 

ve davranışlarda giderek güçlenme eğilimi gözlenmektedir (Tunç,2014:613). Sosyal 

anlamda daha bakımlı olan feminenleşen erkekler, iş hayatına giren ve 

maskülenleşen kadınlar ve  iki cins arasındaki imaj ve tavırların giderek birbirine 

yaklaşması bu değişimin açık göstergeleridir. Feminist akımların büyük katkı 

sağladığı yenidünya düzeninde  artık iki cins arasındaki sınırlar eskisi kadar sağlam 

ve geçilmez görülmemektedir. Ataerkillik çağlar boyu temel insanı gereksinimleri 

karşılamış fakat değişen koşullarla artık gücünü ve işlerliğini kaybetmeye başlamış 

eski ve hantal bir sistemdir. Günümüz toplumlarında ataerkillik tamamen yok olmasa 

da daha esnek bir görünüme evrilmekte toplumsal yapıda, kurumlarda ve beşeri 

ilişkilerde eski, baskıcı ve sarsılmaz niteliğini kaybetmektedir. 

 

 

 

1.6.ATAERKİL İDEOLOJİNİN FEMİNİST OKUMASI  

İnsanlar var oldukları ilk çağdan bu yana toplu olarak bir arada yaşarlar ve 

yaşamlarının bir düzen dâhilinde olabilmesi için belirli sistemler üretirler. Fertlerin 

oluşturduğu ortak yaşam düzenlerine ‘toplum’ denir. Ve her toplum biyolojik bir 

organizma gibi doğar, büyür ve ölür. Dolayısıyla tarih, bir yükseliş ve çöküş 

döngüsünden ibarettir (Sunar,2014:5).  



28 
 

Uygarlık tarihini oluşturan kültür, yaşayan bir yapı olduğu için zamanla 

değişim ve dönüşümlerden geçer. Bu kültürel değişme sürecinin altında insanlığın 

soyut ve somut değerler birikimi yatmaktadır.  Bu birikimler maddi kültür alanında 

teknoloji, manevi kültür alanında da ideolojilerdir (İleri, 2008: 36). Bir yerde insanlar 

varsa aynı anda bir yerleşme düzeni, bir nüfusu, bir sosyal örgütü, bir doğayı işleme 

tarzı ve değerler aynı anda simultane doğar (İleri,2009: 29).Birbiriyle etkileşim 

halinde bulunan bu yapılardaki herhangi bir değişim diğerini etkiler yani doğayı 

işleme tarzı değişirse nüfus, nüfus değişirse yerleşme tarzı, yerleşme tarzı değişirse 

sosyal örgütlenme ve bunlarla ilgili olarak değerler ve inanç sistemi de değişir  

(Kıray, 1999:312).  

Medeniyetin ve toplum tarihinin seyrini belirleyen üreme, zirai faaliyetler, 

icatlar, mimari, sanat, dini ritüeller, savaşlar ve keşifler hep daha iyiye ulaşma 

arzusunda olan insanlığın kurduğu sistemler sayesinde gerçekleştirilmektedir. 

İnsanoğlunun daha iyiye ulaşma mücadelesi, devlet gibi büyük mekanizmaların ve 

sistemlerin yaratılmasını dolayısıyla insan türünün varlığını garanti altına almayı 

hedeflemektedir. Genel bir giriş yaptığımız önemli bir toplumsal sistem olan 

ataerkillik kavramının toplumsal cinsiyet bağlamında önemini kavrayabilmemiz için 

ataerkil sistem nedir? Nasıl başlamıştır? Ataerkil sistem toplumsal cinsiyeti nasıl ve 

ne yönde etkiler? Ataerkil sistemi besleyen yapılar nelerdir?  Kısaca değinecek olur 

isek; Toplumsal tarihe yön vermek amacıyla geleneklerin, inanç sistemlerinin ve 

yasaların düzenlediği otoriter ve hiyerarşik bir yapı var eden insanoğlu adına toplum 

dediği yapıların düzenini korumak ve sürekliliğini sağlamak amacıyla kadın ve erkek 

cinsine ayrı rol sorumluluk ve işbölümleri yüklemiştir.  

Bu açıdan pek çok sosyal bilimci, cinsiyet rollerinin ve kadın erkek 

ayrımının kökenini  işbölümü sürecinin başlaması olarak göstermektedir. Bu görüş; 

oluşan yeni süreçte erkeklerin sürülere, silahlara, tutsaklara ve ürünlere sahip 

olduğunu; kadınların ise doğum, çocuk bakımı… vs. nedenlerle eve, ev içi işlere 

kapandığını ifade etmektedir. Bu bölünme,  rolleri ayrıştırıp şekillendirmiş 

olmaktadır (Vatandaş,2007:35). Çağlar öncesine dayanan işbölümü - özellikle iki 

cinsi birbirinden biyolojik güç-  erkeğin hem maddi kaynaklara (mülkiyete) sahip 

olmasını hem de toprağı işleyen, hayvanları evcilleştiren gerektiğinde savaşan ve 

kadın-çocuk-yaşlıların zorunlu bağımlılığı nedeniyle onu, ‘aile reisi’ tanımının da 

sahibi yapmıştır.  



29 
 

İşte tüm bu zaruretler ile erkeğe bağımlı kalan hane halkı (kadınlar), görev 

dağılımında kendini edilgen ve pasif kılan bu geleneği sürdürmüş temelde biyolojik 

işbölümünün yol açtığı yapılanma, eril hâkimiyet anlamına gelen toplumsal 

cinsiyetin de nedeni olan ‘ataerkil sistemi’ başlatmıştır. Adına Ataerkillik, Patriarkal/ 

Pederşahi dediğimiz ‘toplumsal cinsiyet’ kavramının da özünü oluşturan ataerkil 

ideoloji, en bilinen tanımı ile erkek otoritesine dayanan bir tür toplumsal örgütlenme 

düzenidir. Temel kurucu ilkeleri, toplumsal cinsiyet, ataerkil ideoloji, özel ve 

kamusal alan ayrımı (kamusal alan erkeklerin; özel alan kadınların) olan sistem, 

gücünü din, kültür, hukuk, felsefe ve geleneklerden almakta bunlar vasıtasıyla sosyal 

tüm yapıları erkek merkezli olacak şekilde etkilemektedir.  

Ecevit’e (2009) göre ataerkil ideoloji, ataerkil sosyal ilişkiler sistemi içinde 

erkekler ve kadınlar arasında hiyerarşi ve eşitsizliğin oluşmasını ve devamını 

sağlayan düşünceler bütünüdür.  Sistemin kökleri tarıma dayalı toplum yapısına 

dayanmakta bu tip toplumlarda aileler, üretim pratiğine sahip,  bireyleri 

sosyalleştiren, toplumsal ve ekonomik dinamikleri etkileyen gelenek ve din ile sıkı 

sıkıya bağlı otoriter özellikler göstermektedir.   

Ataerkil sistem, mülkiyette, dinde, ahlakta, yönetimde erkek iktidarı, 

ataerkil yapılanmanın kendini yeniden üreterek topluma onaylatmasından 

meşruiyetini alan bir anlayıştır (Mora,2014: 3). Bu düzenin temelini erkeğin 

üstünlüğü fikri oluşturur; soy erkekler tarafından belirlenir, hâkimiyet erkeklerindir. 

Bu toplumlarda erkeklere, kadınlardan daha çok saygı gösterilir (Ataerkil Sistem 

nedir? www.wikipedia.org. ( 05.04.2017). 

Geleneksel ataerkil sistem, özellikle kullandığı dil ile egemen iktidarın 

ideolojisi doğrultusunda bir halk (folk) kültür yaratmakta bu kültür yapısında 

bireysel roller, eşitlik ve özgürlüklere göre değil  eril hegemonya, hiyerarşi ve dine 

göre şekillenmektedir. Hakkında yapılan tanımlardan da anlaşılacağı üzere ataerkil 

ideolojik sistem, erkeklerin sahip olduğu iktidar yoluyla toplumda - özellikle kadınlar 

ve Queer kimlikler üzerinde- uygulanan, sosyal yapıların temelini oluşturan, baskıcı 

bir sistem ve hiyerarşik bir mekanizmadır. Bu sistemde evlilik, aile, akrabalar, iş 

yaşamı gibi sosyal ilişkilerin düzenlenme biçimi genel olarak ataerkil örüntülere 

uygun, eşitsiz bir zemine oturtulmakta cinslerden ‘eril’ olana daha fazla ayrıcalık ve 

fırsatlar sunulmaktadır.  

 



30 
 

İçsel değer ve normlar açısından ait olunan toplumun bir tür minyatürü 

görünümünde olan ve sistemin gelecek nesillere aktarma görevini üstlenen aileler, 

rol, statü, iş bölümü ve dayanışma biçimi olarak ataerkil toplumla aynı özellikleri 

göstermektedirler. Toplum, muhafazakâr ve ataerkil ise ‘aile’ de aynı çizgide ataerkil 

ve muhafazakâr özellikler taşımaktadır.  Aileler bu yönüyle ataerkil iktidar adına 

bireylerin kişisel/toplumsal tutum, fikir ve davranışlarını mevcut ideoloji 

çerçevesinde biçimlendirici ve koruyucu bir işlev görmektedir.  

Toplumun geniş ölçüde bir yansıması olarak kabul edilen ve hukukla garanti 

altına alınan ataerkillik, yasaların yetersiz kaldığı durumlarda, duygusal ve bilişsel 

(vicdan, özveri, aidiyetlik, vefa, erdemlilik, analık hakkı, kutsal görev, namus borcu 

gibi) motifler kullanarak sistemi tesis etmekte, kutsallaştırarak, sürekliliğini 

korumaktadır. Ecevit’e (2009) göre ataerkil ideolojinin toplumun dokusuna 

sinmişliği, görünmezliği, onun belirgin bir hedef olarak tanımlanmasını 

zorlaştırmakta varlığını masum ve meşru bir zeminde sürdürebilmesine olanak 

vermektedir. Aile kurumunda cinsler arası işbölümünde ev kadınlığının ve anneliğin, 

işlevsel, kutsal ve ulvi bir görev olarak sunuluşu da bu masumiyetin önemli 

göstergelerinden biridir.   

Dolayısıyla ataerkillik, toplumda sadece erkeklerin kadınlar üzerindeki 

genel tahakkümünü değil özel alandan başlayan aile, ekonomi, sanat, bilim, siyaset, 

hukuk, eğitim, din gibi devletin kamusal alandaki ana kurumlarını da içine alan 

hegemonyanın, doğal ve tek olduğuna ilişkin hiyerarşik yapıyı vurgulamakta böylece 

tarihsel süreçler değişse de kadınları, erkeklerle eşit bireyler olarak ele almanın 

mümkün olamayacağı koşullar oluşturulmaktadır. Yiğit’e göre (2015)  ataerkil 

kalıplaşmış normların işlevleri göz önüne alındığında ortak bazı özelliklerin ortaya 

çıkması da doğal bir sürecin sonucudur.  Bu toplumsal sistemde; 

• Soyağacı erkeğe göre belirlenir (Patrilinear),  

• Çocuklar erkeğin bulunduğu yerde yaşarlar (Patrilokal),   

• Hukuk evliliği kutsar,   

• Kadın ve çocuğu erkek dolayımı ile aklar,   

• En büyük suç erkek otoritesine karşı gelmektir,  

• En büyük erdem, otoriteye ve eril yasaya karşı itaatkâr olmaktır,  

• Düşünce biçimi düalisttik ilerler,   

• Dünyayı algılayış çizgiseldir,  

• Sermaye erkeğin kontrolündedir (Fiske; 1996: 162). 



31 
 

Günümüzde ‘modern ataerkillik’ adı altında hala devam eden ve 

feministlerin eleştirdiği konuların başında gelen bu tekil yasalar hem kadınların 

toplumsal cinsiyet rollerinde uyması gereken kuralları göstermekte hem de ataerkil 

ideolojinin kendi inşa ettiği, ideal yaşam tarzını normalleştirerek kurumsal bir yapıya 

dönüşmesine neden olmaktadır. Berktay’a (2012) göre toplumsal düzenin 

sağlanmasının yollarından biri olan kadın erkek ilişkilerinin düzenlenmesinde dinin 

de önemli bir işlevi vardır.  Din, içinde bulunan dünyayı anlamlandırarak düzenli bir 

dünya çabasını pekiştirir. Bu nedenle biyolojik farklılıklar ve zorlu doğa koşulları bir 

yana, toplumsal hayata önemli derecede tesir eden ve  ataerkil toplum yapısını 

güçlendiren  din olgusu, sistemi garanti altına alan bir diğer öğe olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ataerkillikle ilgili yasa ve normların doğrudan tanrısal iradeye ve kutsal 

kitaba bağlanarak tartışmaların önünün kesilmesi dini, sistem için oldukça etkili bir 

meşrulaştırma aracı haline getirmektedir.  

Kadın ve erkeğin dış dünya ile bağlantısını ‘günah’ kavramı ile sınırlandıran 

ilahi/dini öğretiler, kadınlara bir yandan iffetli, fedakâr olmayı, kutsal aile birliğine 

sahip çıkmayı öğütlemekte öte yandan  aile büyüklerine özellikle ataya ve kocaya 

itaati önemle vurgulamaktadır.   

“Normlar açık ve belirgin olabilir ya da olmayabilir ancak toplumsal uygulamada 

normalleştirici ilke işlevi gördükleri zaman genellikle örtük, okuması zor haller alırlar 

ve en berrak ve çarpıcı biçimde, yarattıkları etkiler ve sonuçlar aracılığıyla ayırt 

edilirler. Toplumsal cinsiyetin bir norm olması, onun her zaman ve sadece herhangi bir 

toplumsal fail tarafından bedenlendiğini gösterir. Norm, eylemin· toplumsal 

anlaşılabilirliğine hükmeder; fakat hakim olduğu eylemle aynı şey değildir (Butler,  

2004:75).  

 

Eril hâkimiyeti güçlendiren dini değerlerin tanrısal kökenli sorgulanamaz 

yapısı, toplumun tüm kurumlarının ve bireysel rollerin hem belirleyicisi hem  

sistemin de süreklilik garantisidir.  Özellikle aile ve birey üzerinde uygulanan 

dogmatik dinsel güç,  bireysel her eyleme müdahaleyi meşru gördüğü için bireyin 

özgürlükçü dürtüleri baskılanarak (boşanmanın yasaklanması gibi) evlilik, aile gibi 

yapılar kutsallaştırılmakta Tanrı ile eş değer tutulan koca /babaya bağlılık ve itaat 

duyguları teşvik edilmektedir. Örneğin Ortaçağ’da Hristiyanlık ’ta Mesih’in 

kilisedeki liderlik konumuyla erkeğin evdeki liderliği arasında bir ilişki kurularak 

erkeğin aile reisliğine dinsel bir boyut katılmaktaydı (Sayın, 1991: 526).   



32 
 

Berktay(2012) üç din açısından ataerkil toplumda kadınlık durumunu şöyle 

açıklar: Hristiyanlık ve Yahudilikte cennetten kovulma öyküsüne dayandırılarak 

günahın ve kötülüğün kaynağı kadın olarak (Havva) görülür ve bu sebeple kadın 

Tanrı tarafından cezalandırılır. İslamiyet’te farklı olarak cennetten kovulmanın 

sorumluluğu Âdem ve Havva arasında paylaştırılsa da İslamiyet ataerkil yani 

babasoylu bir toplulukta doğduğu için  bu toplumun özelliklerini taşır ve ataerkilliği 

onaylar. Böylece Arap toplumu da dâhil diğer ataerkil tüm toplumlarda kadının 

eşitsiz, aşağı ve ikincil konumu din gibi güçlü bir referansa bağlanarak 

güçlendirilmiş olmaktadır. Bu yönüyle tek tanrılı dinler, toplum yapısının temel 

dayanağını oluşturduğu gibi aile anlayışı ve toplumsal cinsiyet ilişkilerinin kuruluşu 

üç dinde de benzer özellikler göstermektedir denilebilir. Ancak kimi kutsal kitapların 

değiştirilmiş olduğu şüphesi, sorunun kaynağının dini kitaplardan ziyade sosyo- 

kültürel yapılanmadan kaynaklandığı fikrini akıllara getirdiğinden  bu düşünce şekli 

daha doğru bir yaklaşım olacaktır.   

Bu açıdan günümüzde kadınların karşı çıktıkları ve mücadele etmek 

zorunda kaldıkları kimlik ve roller konusunda sorunların temeli Kuran kaynaklı 

olmaktan ziyade ‘toplum ve kültür’ tarafından belirlenmiş ön kabuller, kalıplaşmış 

yargıların ve cinsiyetin var olduğu görülmektedir (Yıldırım,2014:457). Görüldüğü 

gibi asıl sorun biyolojik cinsiyetten ziyade toplumsal bir eşitsizlik yaratan erkek 

egemenliği yücelten toplumsal sistemdir. Yani sahip olunan kadınlık-erkeklik 

idealleri ve kavramları, egemenliğe ve iktidara dayanan yapılar içinde 

oluşturulmuştur. Buradan hareketle söyleyebiliriz ki kadın erkek ayrımının temeli, 

iktidarın kendi gücünü yaratma, koruma ve perçinleme hedefine dayanmaktadır 

(Butler, 1999:67).  

Ataerkil ideoloji, sosyalleşme sürecinde ‘toplumsal cinsiyet’ adı altında 

kadın ve erkeğe farklı roller ve değerler yükleyerek asimetrik ve antidemokratik bir 

toplumsal yapı kurmaktadır.  Ataerkil sistemlerde aslında ‘toplumsal cinsiyet’ 

düzenleyici bir normdur ancak ideolojik temeli olan başka türlü düzenlemelerin 

emrinde üretilmektedir. Ataerkil (Patriyarki) bir öze sahip olan toplumsal cinsiyet 

olgusu, erkek ve kadın cinsini erkeksilik (maskulin) ve kadınsılık (feminen) olarak 

ayrıştıran bir dizi norm yığınlarından oluşmakta sistemin erkeksi değerleri yücelen 

yapısı, bireyin edimleri üzerinde hiyerarşik bir kısıtlayıcılığa ve yönlendiriciliğe 

sebep olmaktadır.  



33 
 

Dolayısıyla var olan toplumsal cinsiyet kimlikleri bazı kimlikleri (maço 

erkek, heteroseksüellik gibi) görünür ve doğal kılmakta bazılarına karşı ayrımcılığa 

neden olmaktadır (Dedeoğlu, 2000:243).  Ataerkil toplumlarda toplumsal cinsiyet, 

dişi olan her şeyin ikincil olduğu efsanesinin ciddi bir sonucu, kavramların tuhaf bir 

biçimde ikiye bölünmesidir. Erkek, değerli, güçlü ve üstün kavramlarıyla kadın 

boyun eğen, köleleşen ve bağımlı kavramlarıyla özdeşleştirilir (Adler,1999:13). 

Öznel-nesnel, kendi-diğeri, erkek-kadın, kamu-özel, güçlü-zayıf, hâkimiyet-tabiiyet 

şeklindeki ikili dil zıtlığı içinde gelişmiş olan ataerkil anlayışa göre erkek genelde 

güçlü, rasyonel, mantıklı, makul ve kararlı iken; kadın ise duygusal, irrasyonel, 

mantıksız ve güçsüz olarak betimlenir (Canay,2004:2). Ataerkil ideoloji, toplumsal 

cinsiyet başlığı altında akılcı bir varlık olarak kabul edilen erkeğin sosyal alanlarda 

var olmasını, akıldan yoksun ve bir erkek tarafından yönetilmesi gereken kadının ise 

evde tutularak sadece ‘eş ve anne’ olmasını desteklemektedir.  Zihin ve akıl yürütme 

yetisine sahip erkek, akıl olarak kadından üstündür ön kabulü ile kadının bir erkeğe 

tabi olması fikri sistemde doğallaştırılarak meşru görülmektedir. 

Bu ideolojik yapılanmada göre ‘kadınlık’ bir erkekle olan ilişkisi içinde 

tanımlanabilen sadece evlilik yoluyla toplumsal ve yasal bir varlık olarak kabul 

edilebilen bir kavramdır.  Kadınların kocanın hâkimiyeti dışında söz, hak, statü ve 

bağımsızlıkları olmadığı gibi işlevleri sadece çocuk doğurmak ve erkeğe hizmet 

olarak belirlenmektedir. Bu bağlamda modern ya da ilkel toplumların gündelik ilişki 

düzeninde negatif etkileri daha çok kadınlar tarafından hissedilen, bireyin özünü 

sisteme uygun şekilde dönüştüren en çok ataerkil toplumlarda karşılık bulan ve 

kadınların ezilmesine neden olan toplumsal cinsiyet kavramı nedir ?                            

Kısaca değinecek olur isek, sosyoloji bilimi kültür, üretim, dini ve sosyal yapıların 

devamını sağlamak ileri nesillere aktarabilmek için toplumun ana unsuru olan insanı, 

önce biyolojik kadın/erkek daha sonra toplumsal bir tür olarak kadınlık/erkeklik 

şeklinde tanımlamaktadır. 

Temelinde ideolojik ve biyolojik iki ayrıma tabi tutulan görece birbirinden 

farklı fakat birbirini tamamlayan özellikleriyle kadın ve erkek türü, ‘cinsiyet’ 

kavramının içini doldurmaktadır. En genel anlamıyla cinsiyet (Sex), bireyi doğduğu 

andan itibaren fiziksel ve biyolojik özelliklerine göre ‘erkek ve kadın’ olarak iki 

farklı cinse ayırmamızı sağlayan anatomik bir ayrıma karşılık gelmekte cinsiyet; 

biyolojik farklılığa vurgu yapar iken cinsel farklılığın sosyal boyutunu yani 

sosyokültürel yapıya yansıyan yönünü ‘toplumsal cinsiyet’ oluşturmaktadır. 



34 
 

Toplumsal cinsiyet, tarih, sosyokültürel yapı, aile, ekonomi, hukuk, politika 

ve kitle iletişim araçları gibi günlük yaşamı düzenleyen toplumsal örgütlenmelerde 

yapılanır, kadın ve erkeğe atfedilen rolleri, toplumun görmek istediği şekilde var olan 

ideoloji doğrultusunda tanımlar (Erus, Gürkan,2012: 208). Toplumsal cinsiyet, 

“kadın ve erkek arasındaki her türlü sosyal olarak yaratılan farklılığa hitap ettiği gibi 

aynı zamanda ‘kadın vücudunu’ ‘erkek vücudundan’ ayıran her türlü ayrımlaştırmayı 

da kapsamaktadır (Nicholson, 1994:79). Post-yapısalcılar içinde yer alan feminist 

yazarlardan Butler ve Scott, ataerkilliğin uzantısı olan toplumsal cinsiyet kavramını 

daha da öteye taşımışlardır.  (Butler ve Scott, 1992) onlara göre var olan kurumsal 

güçlerin cinsler arasında yarattığı eşitsizliklerin ötesinde toplumdaki cins temelli 

işbölümü, hem eşitsizlikler ve hem de baskılar yaratırken bu durum erkekler için 

avantajlı konumlar oluşturmaktadır. Bu tip geleneksel toplumlarda toplumsal 

cinsiyet, sınırları çok önceden belirlenerek bireyi disipline eden bir yapı sergiler.  

Toplumsal sistem, her iki cins için belirli roller belirlese de eşitsizliğin en 

fazla hissedildiği alan ‘kadınlık’ rolündedir. Çünkü ataerkil sistem kuruluşu gereği 

üstünlük ve ayrıcalığın erkeklerde olduğu erkek egemen toplumlar yaratmaktadır. Bu 

toplumlarda erkeksi değerler ve deneyimler yüceltilip onaylanırken kadınlar ve 

kadınsı değerler daha az değerli bulunmakta ve ikincil konumda temsil edilmektedir. 

Buradan hareketle diyebiliriz ki bir toplumda ‘kadınlık ve erkeklik’ çerçevesini 

düzenleyen toplumsal cinsiyet, bu iki kavramın toplum tarafından inşası anlamına 

gelen siyasi ve kültürel bir olgudur.  

Seyla Benhabib, (1995: 131) kavramın tanımında daha faklı bir yol 

izleyerek toplumsal cinsiyeti, çelişki, belirsizlik ve çatışma içindeki ilişkiler 

üzerinden kadınların tabi kılındığı bir iktidar sistemini betimlemek için kullanır ve 

ekler; “Kadınların hiçbir biçimde kendilerini hep öteki olarak tanımlamadığı 

sıkıştırılmış olmalarına rağmen seçimde bulunup bu seçimle yüzleşerek harekete 

geçtiği, direnişe karşı sürdürülen bir tabi kılmadır bu”. 

Toplumsal cinsiyet, en şeyleştirilmiş şekillerini alırken bile o şekil almanın 

kendisi ısrarcı ve sinsi bir pratiktir, çeşitli toplumsal yollarla sürdürülür ve 

düzenlenir. Toplumsal cinsiyet, bedenin tekrar tekrar stilize edilmesidir, kaskatı bir 

düzenleyici çerçeve içinde tekrar edilen bir dizi edimdir (Butler,1999:89).                       

Nancy Fraser da (1995:172-173) toplumsal cinsiyetin, politik ekonomiye, politik 

kültüre, devlet aygıtlarına ve kamu alanlarına yerleşmiş, toplumsal açıdan yayılmış 

durumda olduğunu, toplumsal cinsiyet mücadelesinin cinselliği, üremeyi, arzuyu, 



35 
 

zevkleri ve mizacı etkileyerek gündelik yaşamı istila ettiğini belirtir.  Dolayısıyla 

Fraser, feminizmin karşı karşıya kaldığı görevin zorluğuna değinerek  “karşı çıkılan 

şeyin ne olduğunu anlama umudu içinde aynı anda hem esnek hem güçlü bir 

yaklaşıma ihtiyacımız var, bu nedenle çoğu feminist çalışma, toplumsal cinsiyete ait 

kültürel anlamların nasıl üretilip dolaşıma sokulduğunu çözümlemektedir” diye 

belirtir. Cinsiyet kategorisi zorunlu heteroseksüellik sistemine aittir, zorunlu 

heteroseksüellik sistemi de açıkça zorunlu cinsel üreme sistemi üzerinden işler.  

Witting’in görüşünde ‘eril ile dişil’,‘erkek ile dişi’ yalnızca heteroseksüel 

matris içinde var olabilirler;  dahası bunlar heteroseksüel matrisi gizleyen ve böylece 

radikal bir eleştiriden koruyan doğallaştırılmış terimlerdir (Butler, 1999:190). 

Münferit toplumsal cinsiyetler, bireyleri çağdaş kültürde ‘insanlaştıran’ şeylerden 

biridir, toplumsal cinsiyetini doğru şekilde icra etmeyenleri de düzenli bir biçimde 

cezalandırırız (Butler,1999:229). Bu yüzden zorunlu ve doğallaştırılmış bu fikri 

yapıya inanmama ihtimali bulunmamaktadır. Bu açıdan toplumsal yapıyı oluşturan 

kültür, tarih, din, ideoloji, aile, kurumlar ve ekonomik sistemler, erkeklik/kadınlık 

rollerinin şekillenmesinde ortaklaşa rol oynamaktadır. Toplumsal cinsiyet, biyolojik 

cinsiyet kavramının soyut/zihinsel kısmını oluşturur ve fertlerin toplum tarafından 

nasıl ‘görülmek’ istenildiğiyle ilgilenir. Bu nedenle ilk kez feministler tarafından 

ortaya atılan ‘toplumsal cinsiyet’ olgusunu feminist kuram çalışmalarından ayrı 

düşünmek imkânsızdır.  

Donavan’a (2015) göre feminizmin önemli isimlerinden Simone de 

Beauvoir, kadınların kültürel, sosyal ve siyasal konumunu açıklamak için yine 

varoluşçu bakış açısını kullanarak bir kültürde erkeklerin olumlu, kadınların ise 

‘olumsuz ve öteki’ olarak kurulduğunu, ataerkil kökenden gelen toplumsal tüm 

sistemlerin de bunu  (eğitim, hukuk, ekonomi, iktidar, medya ) desteklediğini 

belirtmektedir.  

Hatta varoluşçu bakış açısının feminist mücadeleyle birleşmesinin ve 

kadının ötekiliğinin somutlaştırılmasının Simone de Beauvoir’la gerçekleştiği 

söylenebilir. O, Sartre’nin “İnsan ne ise o değildir, ne olmuşsa odur”  sözüne paralel 

biçimde feminizme meşhur “Kadın doğulmaz, kadın olunur” sözünü katmıştır 

(Şenol,2015:124). Toplumsal cinsiyet kavramının son zamanlardaki kullanımı sosyal 

bilimlerdeki post-modern tartışmalardan yakından etkilenmiştir. Bu tartışmalar 

çerçevesinde farklılığa, marjinalliğe ve ‘ötekine’ yapılan vurgudan dolayı toplumsal 

cinsiyet kavramı, önemli analiz birimlerinden biri haline gelmiştir.  



36 
 

Yıldız Ecevit’in 2011 yılında kaleme aldığı ‘Toplumsal Cinsiyet Sosyoloji 

’sinde de bahsettiği üzere feminist araştırmacılar şu iki soruya odaklanmışlardır: 

Erkekler ve kadınlar arasında farklılıkları yaratan onların doğal özellikleri midir? 

Yoksa içinde yaşadıkları toplumun özellikleri nedeniyle mi farklıdırlar? İşte tüm bu 

sebepler, feminist sosyologların ‘toplumsal cinsiyet’ kavramına, din, kültür, tarih, 

politika, ideoloji, eğitim, hukuk, medya ve psikanalizm gibi farklı perspektiflerden 

bakmaya yöneltmiş  araştırmalar sonucu kavramın ortaya çıkışında iki farklı görüş 

ortaya atılmıştır: Doğacı Görüş ve Gelişmeci Görüş. 

Toplum içinde kadın ve erkekler arasındaki sosyal farklılıkların biyolojik 

farklılıkların bir yansıması olduğunu savunanlara ‘doğacı’ görüş taraftarları; cinsiyet 

rollerinin kültürel olarak belirlendiği ve sosyal olarak inşa edildiğini savunanlara da 

‘gelişmeci’ görüş taraftarları denilmiştir (Ecevit,2011: 5). İlki Doğacı Görüş’e göre; 

erkeklerle kadınlar arasında fizyolojik ve hormonal özelliklerinden kaynaklanan bir 

farklılık vardır bu farklılıklar toplumsal işbölümünü ve rolleri şekillendirmiştir. 

Örneğin kadının farklı anatomik yapısı gereği hamilelik, çocuk bakımı ve ev işleri 

gibi nedenlerle hane içinde kalması  erkeğin dışarda avcılık yapması, doğayla ve 

diğer topluluklarla mücadele etmek için savaşçı olması gibi –ki zaten modern tıbba 

göre de, erkek ve kadın bedeni, hormonal (testosteron, östrojen) kas dokusu ve 

genetik sistem bakımından iki farklı organizmadır- dolayısıyla erkeği kadından 

biyolojik ve psikolojik olarak farklı kılan şey, onun fizyolojisidir. 

İkincisi Gelişmeci Görüş, bireyin davranışını erkek ve kadın olarak 

şekillendiren biyolojik/fiziksel özelliklerin değil yaşadığı sosyokültürel çevre, 

gelenekler ve toplumun karakteristik yapısı olduğunu savunur. Bu görüşe göre her iki 

cins doğduğu andan itibaren toplumun belirlediği kalıplara göre tanımlanarak 

toplumsallaşırlar. İnsanlar doğduktan sonra  toplumsallaşma sürecinde sınırları daha 

önceden çizilmiş ‘kadınlık/dişil’ ve ‘erkeklik/eril’ rollerini öğrenmektedirler. Bu 

yönüyle toplumsal cinsiyet kavramı, sosyal ilişkileri anlamak için önemli bir açılım 

sağlamaktadır.  Bu açılım ideoloji, güç ve toplumsal sınıflar gibi kavramların daha 

iyi anlaşılmasına neden olur. Ve yine bu bakış açısı, hem ailede hem de toplumda var 

olan egemen tiplerin nasıl yeniden üretildiği konusunda ipuçları vermektedir 

(Dedeoğlu,2000:143). 

 

 



37 
 

Toplumsallaşma sürecinde dişil/eril rollerin toplumdaki yeri, gündelik 

uygulamalar ve semboller arasına gizlenmiş cinsiyet eşitsizlikleri, kadın-erkek güç 

ilişkilerindeki ayrımcılığın boyutları, sosyal birçok alandaki analizler, (medya, suç, 

popüler kültür, aile, evlilik, sinema, istihdam, politika hatta iktidar ilişkileri de dâhil) 

‘toplumsal cinsiyet’ metoduyla farklı açılardan çözümlenebilmektedir. Ataerkilliğin 

hiyerarşiden beslenen doğası, feminizmle burada zıtlaşmaktadır. Feminizmin ortaya 

çıkmasında etkili olan olgu,  ataerkilliğin yarattığı toplumsal cinsiyet uzantılı 

‘kadınlık temsili’ ve kadınların temel hak ve özgürlüklerine getirilen eşitsiz 

sınırlamalardır. Bu açıdan feministlerin temel hedefini, kadınların ataerkillik ve 

toplumsal cinsiyetle ellerinden alınan özgürlük ve temel haklarını geri kazanma 

oluşturmaktadır.  Feministler, bu doğrultuda felsefelerini ilk önce ‘kültür’ kavramı 

üzerinde inşa ederler.  Çünkü ‘kültür’, kadınlar için hem ayrımcılık hem de baskı 

kaynağıdır. Kültürden kasıt, ‘ataerkil’ kültürel yapıdır ve bu baskıcı kültürel yapı, 

yüzyıllar boyunca kadınlara üstesinden gelemeyeceği zararlar veren ‘itaat’ kültürünü, 

tek gerçek doğru gibi sunarak meşrulaştırmıştır.  

Görüldüğü üzere kadınlara toplumsal arenada eşit haklar, saygınlık ve 

özgürlükler isteyen bu düşünsel hareketin ortaya çıkış noktası  hemen hemen birçok 

kültürde karşımıza çıkan ‘kadın’ olgusunun yaşamsal alanda öteki/ikincil olarak 

yansıtılması ya da hiç yansıtılmamasıdır. Feministlere göre kadınlara ilişkin eşitsiz 

söylem ve pratikler, ataerkil kültür egemenliği ile önce ailede oluşturulmakta 

sonrasında topluma yayılmaktadır. Mücadelelerin en temel hedefi ise, ataerkinin 

neden olduğu, bireyleri ve özellikle de kadınları dar bir çerçeveye hapseden, yaşamın 

her alanına yayılmış toplumsal cinsiyet uygulamalarının ortadan kaldırılması ya da 

eşitlikçi yönde dönüştürülmesidir. Feminizm, adaletsizliğe ve ezilmeye karşı 

olduğundan her türlü hiyerarşiye dolayısıyla ataerkilliğe bu yüzden meydan 

okumaktadır. Bir öz savunma, protesto, değişim ve dönüşüm örgütlenmesi olan 

feminizm ve onun uzantısı feminist hareket, ezilen kadınlar için bir mücadele aracı 

olmaktan öte bir şey, ideal ve arzulanan bir yaşam biçimidir. Feminist hareket tüm 

kadınlara ve ezilen diğer tüm cinsel kimliklere ortak bir tutunum ve hedef 

kazandırmıştır.  Feminist literatürün odaklandığı konular, Yuval–Davis’e göre 

(2003’ten akt. Buz, 2009: 54), üç temel sorun çerçevesinde ele alınabilir.  Bunlardan 

birinci sorun alanı, kadınların neden ve nasıl baskı altına alındığı ile ilgilidir.  

 



38 
 

İkinci sorun alanı, kadın ve erkek arasındaki farklılıkların ontolojik 

temelleriyle ilgilidir ve bu farklılıkların biyolojik ve sosyolojik olarak ya da her 

ikisinin bileşiminin kadınlar tarafından nasıl deneyimlendiğine odaklanmaktadır. 

Sonuncusu da feminist literatür, kadın ve erkek arasındaki farklılıklar ve bu 

farklılıkların toplumsal cinsiyet ilişkilerinin genelleştirilmiş tanımlamaları üzerindeki 

etkisi üzerinde durmaktadır. Feminizmin temel objeleri ise; iş, eğitim, çocuk bakımı 

vb. konularda erkeklerle eşit hak ve konumda olmaktan, sağlıksal olarak yasak kürtaj 

hakkı, kadın sağlığı üzerinde gerçekleşen ilerlemelere, sosyal olarak da kadına 

yönelik şiddetin önlenmesi, tecavüz ve tacizin ortadan kaldırılmasına ve lezbiyenlik 

haklarına kadar uzanan farklı alanlardaki konuları kapsamaktadır (Taş, 2016:165).  

Toplumsal cinsiyet, ataerkil ideoloji, özel ve kamusal alan ayrımı altında ezilen 

kadınların çığlığına bir yanıt olan feminist hareket, dayanışmacı ve kolektivist tavrı 

ile mevcut sisteme yönelik kalıcı, adil ve uygulanabilir restorasyonları hedefleyerek 

gerçek kadın kimliğini, bedeni, cinselliği ve zihniyle eksiksiz bir bütün olarak 

yeniden tanımlamaya çalışmaktadır. “Bedenimiz bizimdir” sloganı ile bedenine ve 

cinselliğine sahip çıkmaya çalışan kadınlar filmlerde, dergilerde romanlarda, 

öykülerde, köşe yazılarında, kadınlığı ve cinselliğini kısıtlayan ahlaki yapılara karşı 

çıkmakta, ataerkil bağlılıklardan kurtulmayı ve “birey olarak özgürleşmeyi” 

amaçlamaktadırlar (Berktay, 1998: 7;ve Altınay, 2002: 324; ve Durakbaşa, 2002; ve 

Göle, 2001: 112 akt. Oktan,2012: 130).  

Yeni dönem feminist teorisyenlerden Şeyla Benhabib gibi Drucilla Cornell 

da cinsiyet farklılığı içerisinde kadınlığın sahip olduğu hiçbir güncel sıfata 

indirgenemeyeceğine ve bu sıfat tarafından felsefi olarak sınırlandırılamayacağına 

inanır. Cornell ayrıca toplumsal cinsiyeti anlamının en iyi yolunun  onu modernite 

içerisinde işlevsel bir farklılaşmaya yönelik değişimle hiçbir şekilde bağdaşmayan, 

kodlanmış bir tabakalı farklılaşma sistemi olarak yani tarihsel çözümleme yoluyla 

tasarlamakla olacağını belirtir (Benhabib, Butler,Cornel,1995:158-159).   

Son üç yüz yıldır dünyada yayılan feminist devrimci fikir ve perspektifler, 

kadınlar açısından ‘eşitlikçi’ oluşumları hızlandırmaya, ataerkillikten ve 

cinsiyetçilikten mustarip her ülkede taraftar bularak  kadınların ve diğer kimliklerin 

yazgısını değiştirmeye devam etmektedir. Mevcut sisteme karşı başlatılan küçük 

eylemler, büyük siyasi sarsıntılar hâlini alarak eğitim, hukuk, ekonomi, kültür ve 

sanatta kullanılan söylemlerin, sosyo kültürel dönüşümlerin önünü açmaya devam 

etmektedir. 



39 
 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SİNEMA, TEMSİL VE ATAERKİLLİK KAVRAMLARININ 

ARKA PLANINA DAİR KISA BİR İNCELEME 

 

2.1. DÜNYA SİNEMA TARİHİNE KISA BİR BAKIŞ  

Karanlığın içinde gerçek dünyadan ödünç aldığı izdüşümler ile renkli, 

fantastik dünyanın kapılarını aralayan sinema, sanatın en keyifli halidir. Yunanca 

‘hareket’ anlamına gelen ‘Cinema’ ile Fransızca yazmak anlamına gelen ‘Graphein’ 

sözcüklerinden türetilen, Fransızca  ‘Cinematographein’nin kısaltılmışı olan Cinema, 

1895 yılından itibaren popüler bir sanat ve endüstri dalı haline gelmiştir. (Bozyer, Ö. 

/2016) Hollywood Sineması ve Oryantalizm/ www.kenandabirkuyu.org / 

25.09.2017). 

Fotoğrafın icadından sonra 1893’te,T.Edison, W. Kennedy ve L.Dickson, 

durağan görüntüye hareket kazandırmak için bu alanda geliştirilen teknikleri bir üst 

düzeye taşıyarak  ‘Kinetograf’ makinasını yapmışlardır. 1894 yılında T. Edison 

‘Kinetoskop’ adını verdiği hareketli görüntülerin izlenmesini sağlayan bir dolap icat 

etmiş bu alet kısa bir süre sonra Avrupa ve Amerika’da hızlıca yayılmıştır. Bir yıl 

sonra da Aguste ve Louis Lumiere kardeşler  Fransa’da bir sergide gördükleri 

‘Kinetoskop’u geliştirerek 13 Şubat 1895 yılında ‘Cinematographe Lumiere’ adıyla 

patentini aldıkları  filmi çekip yansıtma gibi iki fonksiyona sahip bu cihazlav 

hareketli resimleri perde üzerinde oynatarak  sinemayı para verilerek dâhil olunan bir 

sosyal paylaşım olgusu haline getirmişlerdir.  

Birçok ülkeden çektikleri görüntüler ile kıymetli bir arşivi olan Lumiere 

kardeşlerin kısa filmleri  zamanla yerini konulu filmlere bırakmış iki kardeşin 

amatörce başlattıkları sinema sanatı,  günümüzde dev sinema sektörünü 

doğurmuştur.1895’ten itibaren sinemanın asıl önünü açan ve onu geliştiren bir 

illüzyonist olan Georges Melies’tır. Melies, sinemanın ticari bir geleceği olacağını 

halkın ilgisinden hissetmiş sinemaya mucidi Lumiere kardeşlerden daha fazla 

eğilerek 400 kadar film çekmiştir. Melies, Lumiere kardeşler gibi belgeselci değil 

kurmaca filmin de mucididir. Bugün de kullanılmakta olan sinema tekniklerinden 

pek çoğunu Georges Melies'e borçluyuz (Betton,1990:7).  

 

http://www.kenandabirkuyu.org/


40 
 

Melies’in ardından Charles Pathe 1900'da Vincennes'de bir film üretim 

şirketi kurarak  çekim ve gösterim malzemeleri ürettiği atölyesinde çektiği filmleri 

banyo ederek film sektörünün canlanmasında büyük rol oynamıştır. O dönem 

oldukça popüler olan sessiz sinema, evrensel sembolik dili, yalın ve samimi anlatımı 

ile sinema tarihinin en unutulmaz dönemlerinden biridir.  

Fransa’da doğduğu ilk yıllarda sinemada film yapma fikri daha çok yeni 

olduğu için yönetmen, senarist, kurgu, kamera açıları, ışık ve alan derinliği gibi 

sinematografik unsurlardan tamamen bağımsız, belgesel nitelikli gündelik 

çekimlerden oluşmaktaydı. Sesin sinemaya sonradan eklendiği 1920’lere kadar 

sinemaya hâkim olan tür,  özel bir anlatım ustalığı gerektiren müzikli, dekorlu, 

eğlenceli ve kısa, sessiz filmlerdi.  

Anlatım biçimi olarak ‘pandomim’ sanatıyla benzer özellikler taşıyan sessiz 

filmler, basit öyküleri ve dil farklılığı yaratmadığından her ülke izleyicisine hitap 

edebilme şansına sahipti. Bolca mimik ve bedensel hareketin kullanılma zorunluluğu 

olan sessiz filmlerin en meşhurları, Yumurcak/1921, Kanatlar/1927, Endülüs Köpeği 

/1928,Şehir Işıkları/1931, Yedinci Cennet/ 1937’tir.1930’larda sesli sinemanın 

yaygınlaşması, bazı oyuncuların seslerinin yetersizliği ya da lehçeli konuşma gibi 

nedenler,  diksiyonu düzgün  tiyatrocular dönemine geçilmesine ve abartılı 

mimiklerden, doğal ve  yalın oyunculuğun önem  kazanmasına yol açmıştır.  

Bu durum aynı zamanda ses sistemi üreten Amerika’daki bazı elektrik 

firmalarının tekelleşmesine ve koşullara uyum sağlayamayan bazı sessiz sinema 

artistlerinin şöhretlerini kaybetmelerine neden olmuştur. Avrupa’da 1914 yılında 

patlak veren I. Dünya Savaşı, sinemanın doğduğu topraklar olan Fransız sinemasının 

gerilemesine yol açmış o dönem birçok Avrupa’lı önemli sanatçı ve yönetmen 

Amerika’ya göç etmiştir.  

Sinemadaki ilk gelişmeler Fransa’da olmasına rağmen art arda gelişen iki 

büyük savaşın yol açtığı ekonomik, siyasi ve sosyal buhran, sinemadaki üstünlüğün 

ABD’ye geçmesine neden olmuş Amerikan sineması karşısında yalnız Fransız 

sineması değil İtalya, İsveç ve Alman sinemaları da gerilemiştir. O dönem 

Avrupa’dan Amerika’ya göç eden ve ‘Bağımsızlar’ olarak anılan yönetmenler, 

Avrupa sinemacılığı yöntemlerini kullanarak uzun metrajlı, başarılı filmler 

çekmişlerdir.  

 

 



41 
 

“Büyük beğeni toplayan bu filmler,  Amerikan film piyasasının dünya genelinde 

tanınmasında önemli rol oynamış, 1920’lere gelindiğinde Amerika, film üretiminde 

dünya pazarında söz sahibi olmaya başlamıştı bile. Hatta aynı yıl, Hollywood film 

stüdyolarında 36 farklı dilde alt yazı ile film üretilmeye başlanmıştır”Sami Dündar film 

yapım (2014) Hollywood ve Thomasedison/ /www.facebook.com / (05.09.2017) 

Sinemanın gittikçe popülerleşmesi sektörde önemli değişikliklere yol açmış 

filmlere ses olgusunu getirmiştir. 1923 yılında Hollywood’da kurulan film üretme, 

sinema ve ses üzerinde çalışmalar yapan Worner Bros, 1925 yılında Western Elektric 

şirketinin ürettiği bir ses kayıt sistemini geliştirerek  1926 yılında ‘Don Juan’ filmini 

ilk kez müzikli olarak gösterime sunmayı başarmıştır. Bu dönem ses ve müziğe 

eklenen renk tekniği sayesinde çizgi film yapımcılığı alternatif bir tür olarak 

sinemaya eklenmiş  sinemada yetişkin izleyici kitlesine bir de çocuklar eklenmiştir.  

Ekipman üreticileri ve yapım şirketlerinin bölgede yoğunlaşması ve şehir 

merkezi olması nedeniyle ilk filmler New York’ta çekilmiş ve stüdyolar orada 

kurulmuştur. Batı sinemasının merkezi haline gelen New York, sinemacılara getirilen 

ağır vergiler yüzünden zamanla eski popülerliğini yitirmeye başlamış   

yönetmenlerin yeni yer arayışları sonucu özellikle yasalarının daha esnek olması ve 

ılıman iklimi nedeniyle Los Angeles yeni sinema merkezi olmuştur. 

Los Angeles’in bir bölgesi olan ve sinemanın yeni adresi seçilen 

Hollywood, kendine özgü bir kültür üreten, bu kültürü dünyaya yayan ve pek çok 

ülkede kültürel dönüşüm yaşatan fantastik bir dünya yaratmıştır. Hollywood’da 

çekilen ilk film,  D.W Griffith’in ‘İn Old California/1910’ filmidir. Filminin başarılı 

olması üzerine birçok sinemacı ve yapımcı New York’tan Los Angeles’a yani 

sinemanın mabedi  Hollywood’a taşınmıştır. 

İlk stüdyoların 1910 yılında kurulduğu Kaliforniya eyaleti Los Angeles 

kentinin bir bölgesi olan Hollywood, birçok oyuncu, stüdyo sahibi, yönetmen ve 

yapımcının akınına uğramıştır. Bölgede gerçek anlamda ilk stüdyo 1915 yılında 

‘Universal’ tarafından kurulmuş,  bunu United Artist, Warner Brothers, Columbia, 

Metro Goldwyn-Mayer [MGM], 20th Century-Fox, RKO ve Paramount gibi dünyaca 

ünlü film şirketleri takip etmiştir.  

Hollywood, Griffıth, Thomas HarperInce ve MackSennett, o dönem 

sinemasının üç büyük yapımcısının Aitken, Adam Kessel ve Charles Bauman'ın 

denetimindeki üç ayrı şirket arasındaki bir birlik olan ünlü "Üçgen"i (Triangle) 

kurmuşlar ve üç şirket üç farklı türü aralarında adil biçimde paylaşmışlardır.  

http://www.facebook.com/


42 
 

Böylece ‘Aksiyon, Western ve Komedi’ olarak Hollywood sineması 3 

bölüme ayrılmıştır (Betton,1990:12). Asıl başarısı pazarlama tekniğinde yatan 

Hollywood sineması, özellikle stüdyo tipi üretim tarzını ve yıldız (aktris/aktör) 

sistemi ile sinemada klasik anlatı ve ‘Özdeşleşme’ kavramına odaklanarak kitleleri 

büyülemeye devam etmiştir. Bu dönem dünya sineması iki farklı koldan ilerleme 

göstermiştir.  Avrupa Sanat Sineması ve Amerikan Ticari Sineması.  

İkinci Dünya Savaşı’ndan hemen sonra özellikle İtalya’da ortaya çıkan 

‘Yeni Gerçekçilik’ akımı, klasik sinema anlatısına karşı modern anlatıyı getirerek 

sanat sinemasının doğuşuna ve gelişimine katkı sağlamıştır. Yeni Gerçekçilik “İkinci 

Dünya Savaşı’nın bitiminde sinema alanında İtalya’da başlayan yeni süreç dünya 

sinemasında bir değişim rüzgârının esmesine öncülük eden yeni bir akımdır” 

(Coşkun, 2011: 199). ‘Yeni Gerçekçilik’ akımı, stüdyo tipi üretim tarzını reddederek 

gerçek mekânları, amatör oyuncuları tercih eden dekor, kostüm ve makyaj gibi 

unsurları en minimal düzeyde tutan, ‘özdeşleşmeye’ karşı olan bir sinema tavrıdır.  

70’li yıllarla birlikte televizyon yüzünden popülerliğini yitiren sinemayı 

canlandırmak isteyen büyük yapım şirketleri, akademik kökenli sinemacılarla 

işbirliğine girerek ‘Sinemanın Veletleri’ (Film Brats) olarak anılan içlerinde George 

Lucas, Steven Spielberg, Paul Schrader, Martin Scorsese ve Francis Ford Coppola 

gibi isimlerin olduğu geleceğin dahi yönetmenleri ile sinemaya yepyeni bir soluk ve 

stil getirmişlerdir. O dönem sinemada gösterime giren  aykırı fakat bilinç düzeyi 

yüksek birçok film, Amerika kadar Avrupa da büyük ses getirmiş sinemanın eski 

prestijini kazanmasında büyük rol oynamıştır. 80’li yıllara gelindiğinde 

Hollywood’un ana kaynağı olan yetişkin sinemasının gün geçtikçe yerini kaybettiği 

görülür. Bu dönem sinemada zengin görsel efektleriyle uzay filmleri, hedef kitlesi 

ergenler olan müstehcen komediler, konusu Uzak Doğu’da geçen macera filmleri, 

fantastik korku filmleri atağa geçerek eski Westernlerin ve duygusal melodramların 

yerini almıştır.  Ayrıca 1980’lerde gittikçe yaygınlaşan ve sektöre hâkim olan video 

teknolojisi,  sinemaya elektronik sinema anlayışını kazandırmış video pazarının 

yarattığı talep artışı, büyük şirketler kadar bağımsız küçük şirketlerin de film yapma 

olanağı bulmasına ve bağımsız, yenilikçi sinema sektörünün hareketlenmesine neden 

olmuştur.  O yıllarda daha çok genç kitleyi hedefleyen, etkileyici ses ve görüntü 

efektlerinin bolca kullanıldığı heyecan dolu serüven filmleri, ilginç konu ve 

karakterleri ile seyircilerden tam not alırken inanılmaz boyutlara ulaşan maliyetleri 

ile de gündemi meşgul etmişlerdir. 



43 
 

Küreselleşmenin etkisiyle Hollywood’un klasik anlatıları dışında sinemada 

daha melez bir yapının gözlendiği 90’lı yıllar  Amerikan, Hindistan ve Hong Kong 

sineması kadar nitelikli filmleriyle adını uluslararası arenada duyurmaya başlayan 

Türk sinemasının da atağa geçtiği yıllardır. Dijital dünyanın sinemayı şekillendirdiği 

90’lı yıllarda sinemada çarpıcı animasyonların kullanıldığı ‘aile dostu filmler’, 

yetişkin/çocuk herkesin ilgiyle izleyebildiği çizgi filmler, uyarlamalar ve yeniden 

çekimler göze çarpar. 90’ları karakterize eden ekonomik, toplumsal ve politik 

gelişmeler düşünüldüğünde bu filmlerin hem kültürel ürünler olarak dönemin 

koşullarını, sosyo-ekonomik yapısını ve politik atmosferini okuyabilmek için veri 

sunmaları  hem de kendileri bütün bu değerlere, durumlara ilişkin içerdiği ve 

oluşturduğu temsiller aracılığıyla toplumu değiştirme ve dönüştürme ya da en 

azından bazı anlamları dolaşıma sokma gücüne sahip olmaları nedeniyle önem teşkil 

ettiği düşünülmektedir (Sertalp, 2015:2). 

Özellikle dijital teknolojinin başrol oynadığı 2000’li yıllar ise görüntü ve 

renk niteliklerini en üst düzeyde kaydedebilen hatta her türlü görüntü hilesini 

yaratmaya olanak sunan kurgu setleri, filmin içindeymiş hissi veren 3D teknolojisi 

ile filmin artistik/ görsel etkisini zenginleştirerek çok çeşitli avantajlar sağlamış, 

sinemanın büyüleyici etkisi, birleştiği teknoloji ile kat be kat güçlendirilmiştir.  Özet 

olarak tarihsel gelişimine baktığımızda sinemanın gelişime açık, renkli ve dinamik 

doğasının yıllar içinde sürekli bir yenilenme geçirdiğine şahit olmaktayız. Tarih 

sahnesine çıktığı Fransız topraklarından ayrıldıktan sonra  çeşitli yaklaşımlarla 

sürekli yenilenen ve dönüşen özellikle son yüzyılda ‘Dünya lideri’ konumunda 

olması nedeniyle ABD’nin tekelinde gelişme gösteren sinema, Amerikan yaşam 

tarzını empoze eden ideolojik  bir sektöre dönüşmüş olsa da sinemaseverlerin 

gözünde  sanatsal, düşünsel ve eğlenceli kimliğini kaybetmemiştir.  

 

2.2.TÜRK SİNEMA TARİHİNİN KISA BİR İNCELEMESİ  

Sinema icat edilişinin hemen sonrasında Osmanlı topraklarına girmiştir. 

Türkiye’de sinema tarihi 1908 yılında Romanyalı Sigmund Weinberg’in ‘Pathe 

Freres’ Sinema şirketinin temsilciliğini alarak İstanbul’da ‘Cinema Pathe’ adındaki 

ilk sürekli sinema salonunu açması ile başlamıştır. Osmanlı imparatorluğu, film 

yapım çalışmalarına sıcak bakmış  bu amaçla S. Weinberg ’in başında olduğu 

‘Merkez Ordu Sinema Dairesi’ kurulmuştur.  



44 
 

Osmanlı Türk sinema tarihinin ilk filmi  1914 yılında çekilen ve 

Ayestefenos’taki bir Rus abidesinin dinamitle yıkılışını gösteren 150 metrelik 

belgeseldir. İlk Türk sinema salonu, 1910 yılında İstanbul Şehzadebaşı’nda ‘Milli 

Sinema’ adı altında halka açık faaliyete geçmiş ardından Ali Efendi, Milli sinema ve 

Hilal sinemaları açılmıştır (www.celebialper.com /2014/(19.10.2017). Türk Sinema 

tarihinin gelişimi Nijat Özön’e göre beş önemli döneme ayrılmaktadır. “İlk Dönem” 

1914-1923 arasını; “Tiyatrocular Dönemi” 1923-1939 arasını; “Geçiş Dönemi” 

1939-1950 arasını; “Sinemacılar Dönemi” 1950-1970 arasını; son olarak “Genç/Yeni 

Sinema Dönemi” 1970-1987 arasını kapsamaktadır. Özellikle “Sinemacılar Dönemi” 

Türk sinema tarihinde ‘Yeşilçam’ olarak anılan Türk sinemasının belkemiğini 

oluşturan bir dönemi ifade etmektedir.   

Türk sinema tarihine genel bir bakış yapıldığında 1914-1923 yılları 

‘Tiyatrocular Dönemi’ olarak tanımlanır. Yetkin tiyatrocuların beyazperdedeki 

egemenliği, başarılı diksiyon ve oyunculuk yetenekleri döneme damgasını vurur. 

Muhsin Ertuğrul etkisinin yoğun hissedildiği o dönem sinemada,  melodram oldukça 

baskın bir türdür. Cumhuriyet’in ilanına denk gelen bu dönem Türk sinemasına kadın 

figürü ilk kez Neyyire Neyir ile girmiştir.  Aynı zamanda Muhsin Ertuğrul’un eşi 

olan Neyir, beyaz perdede görülen ilk kadındır (Erdem, O.(2012) 

www.gencgazete.org./.(06.03.2017). 1923 yılında Bedia Muvahhit ve Neyyire 

Neyir’in birlikte rol aldığı  ‘Ateşten Gömlek’ filmi, ilk Türk kadın oyuncuları ile 

tarihi bir belge niteliğindedir. Beyaz perde daha sonra  ilk Türk kadın yıldız karakteri 

olarak melodram filmlerinde ‘Kadın Sembolü’ olgusunu başlatan isim ‘Cahide 

Sonku’ ile tanışmıştır.  

“Cumhuriyet’in kurulmasıyla birlikte, yeni bir toplum ve kültür yaratma hareketine 

yönelik olarak kadın ve erkeklerin bir arada hareket etmeleri, çağdaş toplum anlayışında 

kadına erkekle eşit yer tanıma düşüncesine dayanmıştır. Türkiye’nin geleneksel/modern 

zıtlığındaki mozaik yapısı içinde kadının “eş” ve “anne” olarak tanımlanması, özel 

alanda tutulması, namus ve bekarete ilişkin baskılara maruz kalması sorunları bugün de 

devam etmektedir ”(Kabadayı,2004:21). 

Sinema tarihinde ilklerin yaşandığı bu ara dönem ilk konulu Türk filmi olan 

‘Casus ’unda seyircilerle buluştuğu yıllardır. Hürriyet gazetesinin kurucusu Sedat 

Simavi tarafından 1917 yılında çekilen Casus, I. Dünya savaşında geçen bir macera 

filmidir.  

http://www.celebialper.com/
http://www.gencgazete.org./.(06.03.2017)


45 
 

Bu dönemin önemli gelişmelerden bir diğeri de Muhsin Ertuğrul tarafından 

1931 yılında ilk sesli Türk filmi olarak kabul edilen ‘İstanbul Sokaklarında’ filminin 

çekilmesidir. İkinci Dünya savaşı izlerinin her alanda olduğu gibi sinemada da yoğun 

şekilde hissedildiği bu dönem, sektörde pek fazla yenilik ve özgün eser göze 

çarpmaz. Tiyatrocu hâkimiyetinin giderek azaldığı yurt dışında sinema ve fotoğraf 

eğitimi almış genç yönetmenlerin etkili olmaya başladığı bu yıllar,  devletin izlediği 

kültür politikalarının da bir sonucu olarak sinemada Hollywood ve Mısır filmleri 

dikkat çekmektedir.  Geçiş dönemine damgasını vuran en önemli isim, yurt dışında 

fotoğraf/sinema eğitimi alan ve ülke topraklarına ilk kamerayı getiren Faruk 

Kenç’tir. Yönetmen, senarist aynı zamanda yapımcı olan Kenç, Türk sinemasında 

sonradan seslendirme geleneğini başlatan dublaj yöntemini ilk kez uygulamış, 

kurduğu  Ha-Ka film şirketi ile sinemaya ‘Taş Parçası’ (1940), Kıvırcık Paşa (1940), 

Yılmaz Ali (1940),  Dertli Pınar (1943), Çakırcalı Mehmet Efe (1950), gibi çok 

sayıda film ve kısa metrajlı eğitici belgeseller kazandırmıştır.  

Film sayısının giderek arttığı 40’lı yılların ortalarında aynı oranda film 

şirketleri sayısında da artış görülmekte sinema, tiyatro dışından alaylı olarak gelen 

oyuncu ve yapımcıların ağırlıkta olduğu kalabalık bir sektöre dönüşerek dönemin 

sosyo-ekonomik koşullar içinde oldukça başarılı yönetmenlerle yeni bir dönemin 

başlangıcını müjdelemektedir. Çok partili hayata geçişle birlikte başlayan toplumsal 

dönüşüm ve modernleşme hareketleri, ülkede sinema dâhil birçok kurumu derinden 

etkilemiştir. Özellikle 1948 yılında devletin yerli film biletlerinden alınan vergileri 

düşürmeye gitmesi sinemada dönüm noktası olmuş iyice kalabalıklaşan izleyici 

kitlesi ve artan film sayısı, sinema sektörünün canlanmasına yol açmıştır. 1948-1960 

yılları, sinemanın üretim açısından ‘Altın Çağ’ olarak adlandırılan 60’lar döneminin 

tohumlarının atıldığı, Türk Sinemasının ulusal bir kimliğe bürünerek çok sayıda 

yıldız oyuncu ve yönetmenin sinemaya giriş yaptığı yıllar olarak kabul edilmektedir.  

Sinemanın en popüler olduğu gelişim dönemi sayılan 60’lı yılların halkın henüz 

televizyon ile tanışmadığı yıllara denk gelmesi tesadüf değildir. Amerika ile politik 

açıdan yakınlaşma nedeniyle yönünü Avrupa’dan çok Amerika’ya çeviren Türk 

sineması, filmlerde Hollywood öykü geleneğini model almış bu süreçte filmlerin 

konuları, anlatı kalıpları, karakterler hatta dekorlar gibi konularda Hollywood film 

kalıpları formülize edilerek bu sayede ortaya çıkan eski Türk romanlarına benzeyen 

melodram kalıpları filmlerin ana izleklerine yerleştirilmiştir.  



46 
 

Filmlere konu olan her unsur, toplumsal alanda egemen olan geleneksel 

‘ataerkil ideolojik’ değer örüntüleri doğrultusunda üretilmiştir. Artan sinema 

salonları ve renkli filmlerin cazibesi, sinemanın giderek daha kârlı ve aktif bir sektör 

haline gelmesine neden olmuş Türk Sineması o dönem yapım üretim ve dağıtım gücü 

açısından dünya sıralamasında ilk beşe girmiştir. 1960’lı yılların bir diğer önemli 

özelliği, Türk Sinemasının Amerikan Sinemasının önünde olmasıdır. (Işık, A. (2014) 

Türk Sinema Tarihi / www.abdullahisik.com /(21.10.2017). Türk sinemasının 

karakteristiğinin temel belirleyeni olan Türk kültür yapısı, kültürel geleneklerin, 

sözlü ve anonim ürünlerin yaratıcı izlerini taşımaktadır.  

Türk sinemasının çok kısa bir geçmişe sahip olmasına rağmen seyirci 

tarafından bu denli sahiplenilmesi toplumun ‘izleme’ geleneğinden gelen 

alışkanlıklarıyla ilgilidir.  Dolayısıyla sinema sanatı her ne kadar Batı’dan gelme bir 

tür olsa da  Türk insanı, kendi kültürel ve geleneksel özelliklerine göre onu yeniden 

biçimlendirmiş,  Türk seyircisi için adeta yeni bir masal anlatıcısı olmuştur 

(Güngör,2007:10). Döneme damgasını vuran ‘Metin Erksan, Halit Refiğ, Lütfi Ömer 

Akad gibi Auteur’ yönetmenlerin filmleri, dönemin şartları düşünüldüğünde ele 

aldıkları konular ve  karakterler açısından oldukça başarılıdır.  O dönem sinemada 

zengin bir yönetmen mozaiğinin olması film üretimine de yansımış Yeşilçam çocuk 

kahramanların (Ayşecik, Ömercik) başrol olduğu dramalardan, töre-namus gibi 

toplumsal gerçekliklerin işlendiği filmlere, vatanseverlik ve kahramanlık 

öykülerinden, kentli burjuva melodramları dahil  zengin konu çeşitliliği ile oldukça 

verimli bir dönemden geçmiştir.  

1970’li yıllarda sağ-sol çatışması 12 Mart Muhtırası ile birlikte yükselen 

siyasi tansiyon ve televizyonun giderek yaygınlaşması sinemaya olumsuz yönde 

etkilemiştir. Sinema o yıllarda eski görkemli dönemini geride bırakarak  daha çok 

genç erkek izleyicilere hitap eden ucuz, cinsel içerikli komediler, arabesk ve karate 

filmlerine yönelmiş  bu durum halkın sinemaya olan ilgisinin azalmasına neden 

olmuştur. Değişen izleyici profiline bağlı olarak Türk sineması bu dönemde daha çok 

erkek kahramanların üzerine kurulu olan öykülere yönelmiş ve Abisel’in deyimiyle, 

“yetmişli yıllar, erkek yıldızların parladığı” (Abisel, 2005: 1), “aile filmlerinin” 

giderek azaldığı bir dönem olmuştur.  Bu dönem Türk sineması tamamen renkli 

filmlere geçiş yaparak siyah-beyaz film dönemini geride bırakmıştır.  70’ler 

sineması, 1960’lar kadar heyecan verici olmasa da o dönem birçok yerli film, yurt 

dışında festivallere katılarak ödüllerle dönmüştür.  

http://www.abdullahisik.com/


47 
 

Türk sinemasının müstehcen komedilerden pornografiye geçilmeden önceki 

son yetkin eserlerinin verildiği 70’li yıllar, sinemanın durgunluk dönemine girmesine 

ve sektörün gelişmesini ciddi anlamda baltalayan bu koşullarda film üretmek 

istemeyen çok sayıda oyuncu ve yönetmenin piyasadan çekilmesine neden olmuştur. 

80’li yıllarda ivme kazanan hızlı teknolojik gelişmeler ve dünyada esen feminist 

rüzgârlar, toplum yapılarını etkilemiş bu değişim sinemaya da sıçrayarak yeni bir 

sinema kültürü doğurmuştur. 80’li yıllar, filmlerin eski klişe ve temsillerden arındığı, 

melodramların yapmacık oyunculuğundan uzak  daha gerçekçi ve farklı karakterlerin  

beyaz perdede boy gösterdiği yıllardır.  

Dönemin feminist söylemlerinin etkisiyle  sinemada kadınların cinselliği ve 

benlik sorunlarını daha cesur bir bakış açısıyla ele alan yönetmenler, kadına ait klasik 

sembolleri yıkarak özgür ve sorgulayan yeni kadın imajları yaratmışlardır. Seksenler 

boyunca yeni tarz ve arayışlara yönelen ve Türk sinemasına olumlu yönde bir 

hareket getiren yönetmen kuşağı, sinemanın kaybettiği seyircisini tekrar 

kazandırmıştır. O dönem yurt dışında aldığı ödüllerle başarı grafiğini düşürmeyen 

Türk sineması, belli bir düzeye erişen yetkin eserleri ile dünya sinema standartlarına 

uzak olmadığını kanıtlamıştır. 1980’ler sonu 1990’lar başından itibaren eskinin 

kolektif ve geleneksel yaşama biçimlerinin yerini birey, bireyselleşme ve 

yabancılaşma konularının işlendiği sanat filmlerinin ülkeye kültür alanında yeni 

ufuklar açtığı görülmektedir.  

1990’lı yıllar dünyada olduğu gibi Türkiye’de de modernleşmenin oldukça 

hızlı yaşandığı bir dönemdir.  Reklam, bilgisayar ve iletişim sektörünün canlandığı, 

tüketim kültürünün yaygınlaştığı bu dönem artan özel kanallar, renkli televizyonun 

sunduğu zengin çeşitlilik ve Video- VCD-DVD formatlarının yaygınlaşması sinema 

karşısında konforlu alternatif izleme alanlarını çoğaltmış ancak sinemaseverleri bu 

büyülü dünyadan tamamen kopartamamıştır. Sinema, hızlı tüketim kültürüne ve 

değişen eğlence anlayışına inat, eğlence kültürünün vazgeçilmez bir aracı olarak 

yerini korumayı sürdürmüştür. 90’lı yıllar Türk sineması açısından kriz olmasına 

rağmen kendini yeniden var etme mücadelesi veren bağımsız yönetmenlerin çağı 

yakalayan özgün eserleri Türk sinemasına kazandırdığı bir zaman dilimi olmuştur.  

Bu yeni nesil yönetmen kuşağı, geleneksel sinemanın sağlam mirası üzerine teknik 

kaliteyi ekleyerek Yeşilçam’dan ayrı, bir kopuş sineması yaratmışlar, ‘farklı’ şeyler 

ortaya koyma gayretiyle tamamıyla sanat yapıtı olarak tasarlanmış filmler 

üretmişlerdir.  



48 
 

90’lı yıllarda sinemanın darbe ve sansürle suskunlaşan melankolik dili 

çözülmüş ‘Yönetmen Sineması’ perspektifiyle gerçekçi ve farklı öyküler perdeye 

aktarılmıştır. Temeli 80’li yıllara dayanan gelenekselden kopuş, görsel-sözel yeni 

anlatım biçimlerinin denenmesi ve farklı hikâyelere yönelme arayışı bu dönem belli 

bir istikrara kavuşarak ‘auteur’ yönetmenlerin çoğunlukta olduğu yeni bir döneme 

girilmiştir. Metin Erksan, Ömer Kavur, Erden Kıral, Şerif Gören, Bilge Olgaç ve 

Yılmaz Güney gibi sinemacılardan alınan bu köklü miras, yeni dönem kendi tarzı 

olan ve kendi hikâyelerini anlatacak ‘auteur’ sinemacıların yolunu açmıştır. ‘Çağdaş 

Türk Sineması’, ‘Yeni Dönem Türk Sineması’, ‘Yeni Türk Sineması’, ‘Yönetmen 

Sineması’ ya da ‘Modern Türk Sineması’ olarak adlandırılan bu yeni dönem,  görsel 

üslup ve anlatı dili bakımından ‘yeni, bağımsız, auteur, minimal’ kavramlarıyla da 

birlikte anılmaktadır. Yerli Sinema anlayışı, öykünün anlatım biçimlerine ve 

oyunculuklardan mekânlara kadar kendine özgü yeni bir görünüme kavuşmuş 

Yeşilçam Sinemasının aile, kadın, erkek, çocuk gibi sembolik figürleri yeniden farklı 

biçimlerde tanımlanmıştır. Özellikle son dönem Türk sinemasında ataerkil geleneğe 

göre oluşturulmuş toplumsal cinsiyetlerin klasik ‘kadınlık ve erkeklik’ kalıpları, 

klişelerden bağımsız, modern hayatta görülen yeni karakterlere dönüştürülerek farklı 

perspektifler kazanmıştır.  Bu dönem sinemada ‘depresif gerçekçilik’ olgusu önem 

kazanarak göç, bireyselleşme, marjinal yaşamlar, kent-taşra ikilemi, yalnızlık, kadın-

erkek sorunlarına odaklı filmler seyircilerle buluşmuştur.   

Sinemada gelecek için umut vaat eden 2000’li yıllar, sanat kaygısı yüksek 

filmlerin ve melodramların daha modernize edildiği hem teknik hem de yapısal anlatı 

biçimi olarak sinemada dünya standartlarının yakalandığı bir dönemdir. Türk 

Sinemasına yön veren Zeki Demirkubuz, Nuri Bilge Ceylan, Kutluğ Ataman, Ferzan 

Özpetek, Sinan Çetin, Yeşim Ustaoğlu, Derviş Zaim, Reha Erdem, Tomris 

Giritlioğlu, Fatih Akın, Semih Kaptanoğlu,  Çağan Irmak gibi marka yönetmenler 

bireysel konulara farklı açılardan yaklaşan ve daha özel kitlelerin beklentilerini 

doyuran filmlerle  sinemaya dinamizm katmışlardır. O dönem uluslararası film 

festivallerinde çok sayıda ödül alan ve dünya sinemasıyla etkileşim halinde bulunan 

Türk Sineması, her yıl yenilenen film çeşitliliği ile güçlü bir sektör haline gelmiştir. 

Türkiye’nin ‘milenyum sineması’ ağırlıklı olarak kişisel buhranlar, aydın kesimin 

yaşadığı çıkmazlar, kadercilik, yabancılaşma, yersiz yurtsuzluk, moderniteye 

duyulan şüphe, neoliberal politikalar, yükselen taşralılık, yozlaşma, cinsel azınlıklar 

ve geleneklerin sorgulanması üzerine filmler üretmeye devam etmektedir. 



49 
 

Bu dönem iki farklı düzlemde gelişme gösteren Türk sineması, bir yandan 

popüler sinema ile seyircinin eğlence ihtiyacını gidermeye çalışırken öte yandan 

entelektüel kesimde oluşan ‘Sanat Sineması’ açığını kapatmaya yönelik yetkin 

eserler vermektedir. 

 

 

 

2.3. SİNEMA ve ATAERKİLLİK:  KADINLIK ve ERKEKLİK 

TEMSİLLERİNİN SOSYO-TARİHSEL BİR İNCELEMESİ 

2.3.1. Sinema ve Ataerkillik: Kısa Bir Kavramsallaştırma  

Kapitalizmin etkisiyle değişen dünya düzeni, 19.yüzyılda kitle üretiminin 

egemen hale gelmesine ve kentlerde ‘kitle’ denilen kalabalıkların ortaya çıkmasına 

yol açmıştır. Bu dönemde kitleleri birleştirme, bütünleştirme ve onlarla ilişki 

kurmada iletişimin çok önemli olduğu anlaşılmıştır. Tarihsel süreç içinde kitlesel ve 

ekonomik ahengi sürdürmek için birçok sistemler üretilmiştir. Özellikle kapitalist 

sistem, kitle iletişim araçlarını ekonomik, politik, toplumsal ve kültürel açıdan hâkim 

ideolojiye hizmet etmesi için kullanmıştır. Kitle iletişim araçlarının (medyanın) 

hâkim gücün elinde olması onun endüstriyel düzeyde örgütlenerek hem kar amaçlı 

hem de ideolojik bilinç yönetimi amacıyla kullanılmasını kolaylaştırmıştır.  

Bu nedenle ‘kapitalist sistem’, ‘ataerkil sistem’, ‘cinsiyet’, ‘toplumsal 

cinsiyet’ gibi kavramlara, ideoloji ve kitle iletişim araçlarının gözüyle bakmak 

tanımların daha doğru okunmasını sağlayacaktır. Özellikle basın, sinema, radyo, 

televizyon ve internet gibi kitle iletişim araçları, kapitalist toplumsal ilişkilerin 

ürünüdürler (Yaylagül,2014: 20). Üretim ve tüketime dayalı yeni küresel dünya 

düzeni, insanoğluna kitlesel olarak hitap edebilmek ürettiği her ürün, fikir ve 

ideolojiyi benimsetmek ve onaylamalarını sağlamak için kitle iletişim araçlarına 

başvurmaktadır.  

Günümüz modern toplumlarında artık ideolojik değişimler veya toplumsal 

devrimler, büyük savaşlar ile değil kitle iletişim araçlarının güçlü etkileri ile 

gerçekleştirilmektedir. İdeolojilerin, sosyokültürel yapılara, toplumsal rollere ve 

popüler kültür ürünlerine dönüştürülmesinde etkin rol oynayan kitle iletişim araçları, 

doğal olarak ‘toplumsal cinsiyet’ olgusunun yapılanmasında da karşımıza çıkmakta 

mevcut ideolojinin güvencesi olarak görev yapmaktadır. Devlet ataerkil bir yapıya 

sahip ise bu aygıtlardan aktarılan değer, sembol ve mesajlar da ataerkil olmaktadır.   

 



50 
 

Bu da demektir ki bir ülkenin sanat dâhil tüm kültürel ürünlerinin içerik, 

biçim ve sınırları egemen ideolojiye göre inşa edilmekte nesilden nesile aktarılması 

sağlanmaktadır. Ataerkil ideoloji, toplumun tüm kurumlarına ve sosyal ilişki ağlarına 

sinerek kadınların aleyhinde işleyen bir toplumsal cinsiyet rejimidir. Sistemin özünde 

‘eşitsizlik’ ilkesi yer alır. Bu rejimin dayanakları, cinsiyet hiyerarşisinde erkekleri 

kadınlardan daha üst düzeylerde tutan geleneksel normlar ve değerlerdir 

(Alptekin,2014:203). Ataerkil sınıflı toplum, aile, özel mülkiyet, din ve devlet 

otoritesi temelleri üzerine inşa edilir, inanç sistemi ve geleneklerden aldığı referansla 

özel bir değeri olan erkeğe, mülkiyet tahsis edilerek kadın karşısında konumunu 

sürekli biçimde güçlendirmektedir. 

Toplumda iki cinsi kutuplaştıran bu durum, kadınların ‘toplumsal cinsiyet 

ayrımcılığının’ mağduru olmasına neden olmaktadır. Ataerkil toplumlar tarafından 

belirlenen ‘kadınlık ve erkeklik’ adını verdiğimiz toplumsal cinsiyet rolleri, bireylere 

otorite ve hiyerarşiyi hatırlatmakta toplum düzenini korumak amacıyla kadın ve 

erkeğe adil olmayan farklı değer, anlam ve sorumluluklar yüklemektedir. Her iki 

cinse atfedilen rol ve sorumluluklar, aile, okul, medya hatta din gibi sistemlerin temel 

kurumları aracılığıyla sürekli dikte edilmekte pekiştirilerek içselleştirilmesi 

sağlanmaktadır. Sinema, eğlenceli ve eğitici bir ajan olmanın ötesinde toplumsal 

norm ve değerleri inşa eden ve koruyan ideolojik bir aygıt olarak işlev görmektedir. 

Klasik anlatı sinemasında (Hollywood ve Yeşilçam sineması gibi) yer alan ideolojik 

ana örüntüler, filmler ve yıldızlar sayesinde kolayca benimsetilmektedir. Ana akım 

sinemada yer alan ideoloji; ataerkil aile modelleri, genel ahlak anlayışı ve ekonomik 

politikayı koruyucu bir söylem içermektedir (Selvi, 2013: 4). 

Bu yaklaşıma göre ideolojik yönüyle sinema hem seçtiği konu ile anlatının 

merkezini belirler hem de anlatıyı istenilen forma sokarak önce aile gibi küçük 

yapıları, sonra toplum gibi geniş kitleleri, etki ve denetim altına alır. Sinemanın gücü 

tüm bunları zengin görselliğe sahip ‘sinema sanatını’ kullanarak gizli biçimde yani 

eğlence ve sempati yoluyla ile gerçekleştirmesinde yatmaktadır. Araştırma 

konumuzun öznesi olarak seçilen sinema, filmler yoluyla eril ideolojinin belirlediği 

davranış, değer ve tutumları “olması gereken gerçeklikmiş” gibi sunulmasına hizmet 

ederek sistemin dayattığı kültürü kabul ettirmede aracılık yapmaktadır. Sinema bu 

özelliği nedeniyle tarihsel süreç içinde ilk olarak siyasi ve ekonomik ideolojilere dair 

propaganda amacıyla kullanılmıştır (Kabadayı,2004:12).  



51 
 

Yıllar içinde değişen politik görüşler, sinema trendleri ve teknolojik 

gelişmeler propagandanın rengini de değiştirmiş artık ideolojik mesajlar aleni değil 

daha örtülü şekilde, semboller ve göstergelerle verilmeye başlanmıştır. Gündelik 

yaşamda kanıksanmış ataerkil örüntüler, sinemanın kurmaca dünyasının 

oluşturulmasında etkisini göstermekte kadın ve erkek karakterlerin temsil biçimleri, 

davranış ve tutumları, izleyicilerin gerçek yaşamda görmeye alışkın olduğu 

sembollere uyum göstermektedir. Gerçekle sinema arasındaki bu uylaşım ve 

paralellik,  seyredilen izleğin benimsetilmesini kolaylaşmaktadır. İçinde üretildikleri 

toplumsal yapının dolaylı olarak yansıtıcılığını üstlenen filmler, yaşanan ya da 

yaşanması öngörülen dünyayı yansıtması nedeniyle içerikleri bakımından 

konularından daha çok şey söylemektedirler (Kırel 2005: 141).  Özellikle ideolojinin 

bir sınıfın çıkar ve görüşlerini, evrensel gerçeklik ve geçerliliğe sahipmişçesine öne 

sürmesi olduğu düşünülürse bu rollerin kendi inançları yönünde çarpıtıldığı, 

eylemlerini haklılaştırmaya yaradığı açıkça görülecektir (Erus, 2006: 156). 

 

2.3.2. Ataerkil Sinemada Kadınlık Temsili  

Toplumsallaşma sürecinde kadın ve erkek cinsine, doğdukları ilk andan 

itibaren farklı anlam ve sorumluluklar yüklenmektedir. Ataerkil toplumsal yapılarda 

iki cins arasında eşitsiz tutum ve pratikleri barındıran temsiller,  kadınları din, 

gelenek ya da sosyal normlar vasıtasıyla erkekten geri ve ikincil konuma itmektedir. 

İkinci ve edilgen olmayı doğuştan öğrenen kadın, içinde yaşadığı eril toplumun 

düşünce sisteminden kaçması mümkün olmadığı ve başka tercih şansı bırakılmadığı 

için anaç, fedakâr, sabırlı, itaatkâr, yönetilmeye müsait kimliğini çaresiz kabul 

etmektedir. Sinemada ‘Yeşilçam’ olarak adlandırılan dönem, filmlerde ataerkil 

örüntülerin yoğun olarak hissedildiği bir dönemdir.  

Özellikle Yeşilçam döneminde kültürel bir biçim olarak daha çok popüler 

filmler aracılığıyla ‘kadın’ olmanın anlamları üretilmeye çalışılmış ve seyirciye 

sunulmuştur. Kuşkusuz bu sembolleştirme yapılırken de Türkiye’deki ataerkil 

düzenin iktidar ilişkileri ve ideolojisinin gerekleri doğrultusunda kadın modelleri 

çizilmiştir (Künüçen, 2001:57). Türk sinemasında ana akım sinema özellikle 1960-

70’ler sonuna değin süren Yeşilçam dönemini incelendiğinde kadına ait temsillerin, 

toplumsal yapı içerisinde yerine getirilmesi gereken ‘edilgen kadınlık’ rollerini 

hatırlatır bir nitelik gösterdiği ve erkek egemen ideoloji doğrultusunda 

biçimlendirildiği görülmektedir. 



52 
 

1950’li yıllarla birlikte artan göç ve kadının iş yaşamına dâhil olması, 

sinemada  farklı  kadın rollerine görünürlük kazandırmış (Elmacı,2011:192-

193).Yeşilçam döneminde genel olarak kadının konumlandırılışında toplumsal 

cinsiyete sadık kalınan bir çizgide ilerlenmesine karşın toplum yapısındaki 

dengelerin yerinden oynaması, kültürel yapıdaki dönüşüm ve değişimler bazı 

yönetmenlerin farklı hikâyelere yönelme arayışını doğurmuştur. O dönem Metin 

Erksan’ın Yılanların Öcü  (1962),  Kuyu (1968) ve  Susuz Yaz’ı  (1963)  

melodramlardaki klasik öykü ve karakter stilinden uzakta, kadınların yaşadığı 

bireysel sorunları, edilgenlik ve dışlanmışlıkları öne çıkaran filmler seyircilerle 

buluşmuştur.  Bu dönem Halit Refik’in filmleri de kendi kişisel üslubuna göre 

zamanın tersinde bir biçime sahiptir.  

Yönetmenin 1961’de çektiği ‘Yasak Aşk’ta kadınlar, sembolik, edilgen ve 

yardıma muhtaç kimliğinden sıyrılarak  tek başına var olma mücadelesi veren 

karakterler olarak temsil edilmiş ayrıca o yıllarda auteur yönetmenler tarafından ilk 

denemeleri yapılan  kadın ve töre merkezli filmler, toplumda kadının temsilindeki 

yanlışlıkların düzeltilme çabalarına da zemin hazırlamıştır. 80’li yıllara kadar kadın 

imgesi, ataerkil toplumun doğal bir sonucu olarak erkek bakış açısına göre erkek 

gözüyle işlenmiştir. Bu durumun ana nedenleri, erilliği yücelten toplum yapısı, inanç 

sistemi, sinemadaki erkek hâkimiyeti ve kadın sinemacıların sinemaya geç katılımı 

olarak gösterilebilir. Yeşilçam tarafından üretilen melodram filmler genellikle ‘ideal 

ailenin’ ve ‘ideal kadının’ nasıl olması gerektiğine yönelik konulara ağırlık vermiş  

filmlerin büyük çoğunluğunda kadınlar edilgen rollerde (evde, tarlada, fabrikada) 

geri planda tutulurken; erkekler hayatın ve filmin merkezine oturtulmuştur.  

Hikâye seçimi ve karakter yaratmada geleneksel anlayışı sürdüren Yeşilçam 

sineması, bu tür içerisinde görmeye alıştığımız kadın imgesini basite indirgemiş 

deyim yerindeyse es geçmiştir. Türk sinema tarihinin genel değerlendirilmesi 

yapıldığında kadın temsillerin, yanlı, cinsiyetçi, eksik ve belirli formlara hapsedilmiş 

şekilde olduğu görülmektedir. Kadınlara yönelik stereotipleştirme; eş, anne, fahişe, 

sekreter, soğuk iş kadını, vamp vb. gibi genellikle tek yönlü resmedilmelere 

dayanmaktadır (Kabadayı,2004:129). Özellikle altmış ve seksen arası beyazperde de 

dikkat çeken kadın karakterler, iki kategori ile sınırlandırılmıştır. Güzel, iffetli kadın 

ve kötü, vamp kadın. Bu kategorizasyonda dişil karakterin ilki, güzelliği, sabrı, 

sevecenliği, iyi kalpliliği ve masumluğu ile ideal eş, anne, sevgiliyi temsil 

etmektedir.  



53 
 

Bu iyilik ve iffet timsali kadınlar, erkeğini memnun etmek üzere 

koşullandırılmış  her daim onun gölgesinde mutlu yuva hayali kuran, eylemlerinde 

cesaret, şiddet ve bağımsızlık olmayan cinselliksiz kadınlar olarak sunulmuştur. 

Birincil kadın figürünün  yaşamla ilgili beklentisi sadece mutlu yuvadan ibaret 

olduğu için filmin sonunda  ahlak, erdem ve sadakati ile hem erkeği hem de hayalini 

kurduğu mesut yuvayı hak ederek ödüllenir. Kadının yalnızca eş/anne olması 

durumunda anlamlı ve değerli olabileceğini ima eden bu filmler hem ataerkinin 

öngördüğü  ideal kadın tipinin sınırlarını  belirlemekte hem de onların en mutlu 

olduğu yerin evi ve erkeğinin yanı olması gerektiği fikrinin altını çizerek 

doğallaştırmaktadır. Dolayısıyla ataerkil ideolojinin fikri temelini oluşturduğu ideal 

kadın profili, genç, güzel, masum, sadık, korumacı, ilgili, sevgi dolu, sürekli 

bağışlayan, ezildiğini hissetse de kederini dışarı yansıtmayan, aile mutluluğu için her 

türlü fedakârlığı yapan, beslenme, ilgi ve destek bakımından bir erkeğe ihtiyaç duyan 

şeklinde belirlenmiş olmaktadır.  

Bu kadınları yücelten onları iyi ve ideal yapan özellikleri, bir erkek 

tarafından korunmaya muhtaç,  saf, masum ve itaatkâr olma halleridir.  Kadını daha 

çok ev gibi mahrem  alanda konumlandıran, fedakar anne, sadık, iyi bir eş olmanın 

kutsallığını vurgulayan bu filmler, kadına çalışma hayatı, kariyer yapma, 

bağımsızlık, boşanma  gibi modern açılardan yaklaşmayı da ret etmektedir.  İkinci tip 

kötü/ vamp kadınlar ise genel hal ve tavırlarıyla kötülüğe davetiye çıkaran, ayartan, 

kavgacı, paragöz, ahlak yoksunu kadınlar olarak temsil edilmişlerdir. Kötülüğü, 

kıskançlığı, cesareti ve şuhluğu ile dikkat çeken bu kadınlar, genelde erkekler gibi 

alkol ve sigara tüketen, barlarda şarkı söyleyerek ya da dans ederek para kazanan, 

cinselliğini yaşamaktan çekinmeyen, cesareti ve bağımsız halleri ile tercih 

edilmemesi gereken kadını/kadınları sembolize etmektedir. 

İlkinin hayali yuva kurmak iken ikincisinin hayali yuva yıkmaktır. Bu kötü 

kadınlar, filmin sonunda mutlaka cezalandırılır ve mutluluğa da ulaşamazlar.  Filmin 

sonunda kötü kadınların mutluluğu hak etmeme nedenleri bir erkeğin isteyebileceği 

temizlik, masumiyet, itaat ve erdemden yoksun olmalarına dayandırılır. Filmlerde 

kadınlar için erkek otoritesinden ayrılmaları halinde kötü yola düşerek 

masumiyetlerini kaybedecekleri ve iffetsiz, kötü kadın olacakları açıktan ya da ima 

yoluyla sürekli tekrarlanmaktadır. Kadınlarla ilgili bu derinliksiz kategorileştirme, 

sinemadaki ataerkil anlayışın tesiriyle oluşturulmuştur.  

 



54 
 

Sosyokültürel yapıyla uyumlu olan ataerkil sinemada toplumsal gramerde 

belirtilen kadınlık kodları dışına çıkmamaya özen gösterme ve toplumun onayladığı 

temsilleri yüceltme en sık başvurulan yöntemlerdendir. Dolayısıyla sinemada bu iki 

kategori ile sınırlandırılan kadınların başarılı gelişimleri, idealleri, dönüşümleri ya da 

psikolojik derinlikleri olmadığı gibi dış görünüşleri, giysileri, ses tonu ve 

mimiklerinden iyi/ kötü oldukları anlaşılmaktadır. Bu temsiller tesadüfen değil 

toplumda kadınlar için öngörülen rolü/rolleri tanımlamak, benimsetmek ve 

pekiştirmek amacıyla sistem tarafından bilinçli olarak kurgulanmışlardır. Seksenli 

yılların sonuna değin süren cinsiyetçi sinema anlayışı, toplumu dolayısıyla bireyleri, 

kontrol ve denetim altına almada önemli bir görevi üstlenmiş sinema ataerkil 

ideolojinin önemli bir aracı haline getirilmiştir.  

Popüler filmler, içinde yaşadığımız kültürün/kültürlerin düşünsel ve 

duygusal düzlemlerde yeniden üretilmesine katkıda bulunurlar; kendileri de aynı 

kültür/kültürler tarafından inşa edilen ideolojik çerçeveye uygun olarak üretilirler. 

İfade olanakları açısından zengin bir sanat olan sinema, aynı zamanda devasa bir 

sektör olarak eğlence endüstrisinin önemli bir parçasını oluşturmaktadır (Ulusay, 

2011:3 ). Ana akım sinema endüstrisinin bu tutumu, toplum geneline hep aynı mesajı 

vermeyi amaçlar, kadınların kendilerini güvende hissetmeleri ve mutlu sona 

ulaşmaları, geleneksel değerlerden ayrılmamaktan, bir erkeği memnun etmekten ve 

ona bağımlı olmaktan geçmektedir. Filmlerde rol dağılımında asıl dikkat çeken 

nokta, kadınlara has hayata çoklu bakabilme yeteneği, paylaşımcı ve üretken 

doğalarına hiç vurgu yapılmamasıdır. Mulvey’in “Male Gaze / Erkek Bakışı” terimi 

tam da bunu anlatmaktadır.  

Erkek, kadını nasıl görmek istiyorsa kamera öyle gösterir, neyi görmek 

istemiyorsa, o kadraj dışına itilir. Kıyafetten makyaja, öykünün dramatik 

ilerleyişinden varılan neticelere her bir öge, söz konusu bu anlayışa göre düzenlenir. 

Bu yüzden Mulvey’e göre filmlerde kadınlar, bakış sahipleri değil tipik olarak bakış 

nesneleridir, çünkü kameranın (bu yüzden bakışın da) kontrolü, varsayılan hedef 

izleyicinin heteroseksüel erkek olduğu faktörüne göre belirlenir.  (Özakın, Ü, (2015 ) 

Mustang filmine dair bir feminist okuma denemesi: Feminist filme sızan erkek 

bakışı/www.amargidergi.com (10.04.2017). Seksenli yıllarla birlikte dünyada 

yükselişe geçen feminizm, Türk sinemasını da etkisi altına alarak sinemada ‘kadın’ 

olgusuna özel bir parantez açılmıştır.   

http://www.amargidergi.com/


55 
 

Sosyal alanda eskiye göre sesi daha gür çıkan, eğitimli, çalışan ve üreten 

yeni nesil kadın kimliği, birçok yönden ilgi çekici bulunmaya başlanmış Yeşilçam’ın 

gözü yaşlı, sessiz, kaderci ve erkeğe bağımlı kadınlarının yerini, güçlü, sorgulayan ve 

kendini topluma olduğu gibi kabul ettirmeye çalışan, bağımsız kadınlar almıştır. Bu 

bakımdan seksenli yıllar, Türk sinemasında değişen ve dönüşen kadın temsilleri için 

bir dönüm noktasıdır denilebilir. Burada ülkede değişen toplumsal dinamiklerin, 

kadının iş yaşamına girmesi ve eşitlik, toplumsal cinsiyet gibi söylemlerin medyada 

daha çok yer alması etkili olan faktörlerdendir.  Temelleri Ömer Lütfi Akad, Metin 

Erksan, Ömer Kavur ve Zeki Ökten gibi usta yönetmenlere dayanan, dikkatleri 

toplumsal cinsiyet ve ataerkil baskılar üzerine çeken yeni dönem filmler, sinemaya 

farklı bir soluk getirmiş ve  sistemin neden olduğu toplumsal yapı yüksek perdenden 

eleştirilmeye başlanmıştır.  Bu dönem toplumsal yapıda ‘kadınlık’ olgusunun yıllar 

içinde geçirdiği değişim ve dönüşümlerle sinemada alışılmış temsiller ve kalıplar 

terk edilerek ‘kadınlık’ nesne olmaktan çıkarılmış, özne haline getirilmeye 

çalışılmıştır.  

Türk sinemasında başkaldıran, reddeden, sorgulayan yeni kadın kimliğinin 

yaratılmasında birçok yönetmeni etkilemeyi başaran Atıf Yılmaz, Şerif Gören Halit 

Refiğ ve Kutluğ Ataman gibi yönetmenler, kadınsı iç dünyayı, bastırılmış kadın 

cinselliğini, kent/kır yaşamının girdabında boğulan, geleneksel kalıpları kırmaya 

çalışan mutsuz ve tatminsiz kadınların sesi olmuşlardır. O dönem kadınlar 

bakımından yok sayılan bilgi, yetenek, tecrübe gibi değerler, kısıtlı da olsa sinemada 

hayat bulmuş, kadının kimliği sorgulanmış ve bu kadınlar daha çok farklı 

çevrelerden gelen, yurtdışı eğitimli,  serbest meslekli, yazar, ressam gibi iş kadınları 

olmuş, “yalnızlıkları, bunalım, kıskançlık ve direnişleri” ile geleneksel kalıpları kıran 

ve kırdıkça da mutsuz olan kişiler olarak görüntülenmişlerdir (Ataman,2002:85). 

Böylece 80’ler sinemasında kadın figürleri, Yeşilçam’ın masum-fettan, iyi-

kötü ayrımı yerine modern-geleneksel başlığı altına ele alınmaya başlanmış 

kararlarını tek başına alan, cinselliğini özgürce yaşayan, yeni tip kadın temsilleri 

ortaya çıkmıştır. O dönem sinemada kadın temsillerinde bazı eksiklikler bulunsa da 

‘kadınlar’, etkilenen ve etkileyen yeni bir kimliğe kavuşmuştur. Kadınların sinema 

temsilleriyle ilgili olarak Elmacı’ya (2011) göre bu filmler,  kadının gündelik hayatta 

karşılaştığı ayrımcılıktan ya da zorluklardan ziyade belli kesim seçkin kadının içsel 

bunalımı ile ilgilenmekle gerçekçi bulunmamış veya yetersiz olmakla eleştirilmiştir.  



56 
 

Ayrıca adı geçen yönetmenlerin birçok filmde, kadının özgürleşme yolunu 

yine başka bir erkek olarak göstermeleri ve kadını salt beden/ cinsel bir nesne olarak 

yansıtmaları dönemin filmlerinin eleştirilen ve feminizmle örtüşmeyen yanlarını 

oluşturmaktadır. O dönem beyaz perdeye yansıyan  kadın içerikli filmler bazı 

noktalardan eleştirilse de günümüze kadar sorgulanmadan gelen ataerkilliğin neden 

olduğu toplumsal cinsiyet olgusu  ilk kez sorgulanarak değişime uğramış, gelecekte 

de uğramaya devam edeceğinin sinyalleri verilmiştir.  Dönemin koşulları ve 

üretiminin her aşamasında ideolojiyle başa baş ilerleyen sinemanın genel tavrı 

düşünüldüğünde bu filmler konu, karakter, biçim ve anlam bakımından genel 

ideolojik söylemleri tersine çevirmesi bakımından önemli bir misyonu yerine 

getirmiştir denilebilir. 80’li yıllarda sinemada ilk kez görülen değişen ve dönüşen 

yeni kadın karakterler, 1990 sonrası Türk sinemasının karakter zemininin 

oluşturulmasında önemli rol oynamıştır. Bu açıdan 90’lı yıllar sineması aynı yoldan 

ilerleyen yönetmenler için hem Ataerkil ideolojinin gizliden devam ettiği hem de 

çizgi ötesi, yeni kadın karakterin temsilleri ile melez bir yapıya sahiptir denilebilir.  

Steril gerçeklikten sokak gerçekliğine geçiş olarak görülen 90’lar sineması, 

yoğunluklu olarak erkek öykülerinin anlatıldığı bir görünümde olsa da kadın 

temsilinde eski ile yeninin harmanlanarak yeni stillerin denendiği dönüştürülmüş 

kadın karakterlerin ve üzeri kapatılmış konuların işlendiği yeni bir sinema evreni 

sunmaktadır. Sabri Büyükdüvenci ve Ruken Öztürk yeni sinemada kadın temsilini 

şöyle açıklar: “Günümüzdeki popüler sinemada artık kadınlar bile yer almamakta 

neredeyse, sadece erkekler var, erkekler arası dayanışma ve erkekler arasındaki 

ilişkiler yüceltiliyor, erkekliğin yüceltilmesi son dönem filmlerde çoğu zaman 

milliyetçilikle de kol kola giriyor” (Büyükdüvenci, Öztürk, 2007:40).  

90’lar sineması, kadın temsillerinde genelde erkeği kışkırtan, belaya 

sürükleyen ve acısını körükleyen varlıklar olarak kurgulamış son yirmi yılda kadın-

erkek ilişkilerini farklı açılardan ele alması ve karakter çeşitliliği ile  çok yol kat 

etmiştir. Özellikle toplumsal cinsiyetten zarar gören her iki cinsin hatta üçüncü cinsin 

(cinsel azınlıkların)  deneyimlerini merkeze alan öyküler üreten 90’lar ‘Yeni 

sineması’ ideal kavramının içeriğinin değiştiği, konu ve karakter olarak daha cesur 

adımların atıldığı, özgün filmleri ile olumlu yönde bir ilerleme göstermeye devam 

etmektedir. Bu dönem sadece erkek yönetmenler değil kadın yönetmenlerin de 

sinemada farklı  eserlerle ses getirdikleri görülmektedir.  



57 
 

Bu doğrultuda erkek egemen toplumda çıkışsızlıkları dillendiren, toplumsal 

yapının resmedilmesine yönelik önemli mesajları ile Bilge Olgaç, Nisan Akman gibi 

kadın yönetmenlerin filmleri, farklı kesimlerden kadınların sorunlarını kadın gözü ve 

bakışı ile perdeye başarıyla taşınmıştır (Kabadayı,2004:241).   

 

 

 

2.3.3. Ataerkil Sinemada Erkeklik temsili  

Otorite, yetki, güç ve karar verme gücünün büyük ölçüde erkek tarafından 

kullanıldığı klasik ataerkillik, toplumsal cinsiyet bağlamında kadınlık ve erkeklik 

rollerinin toplumun ve kültürün beklentileri doğrultusunda oluşturulmasında önemli 

bir etkiye sahiptir.  Ülkemizde kadın ve erkeğin eşitsiz olduğu bir cinsiyet 

hiyerarşinin olduğu gözlenmektedir. Doğumundan itibaren erkek çocukların 

yüceltilmesi, yaşamsal her döneminin  (doğum, sünnet olma, askere gitme )  törenle 

kutlanması ve bunu destekleyen cinsel politika, erkeğin  kadın karşısında ayrıcalığını 

ve değerini sürekli vurgulayan bir yapı sergilemektedir.  

Türk toplumu üzerinde gelenek haline gelen erkek çocuk sahibi olma 

dürtüsü, toplumsal yapı ve kültürel geleneklerle ilgili olup  kökeni Orta Asya’ ya 

dayanmaktadır. Orta Asya kültür geleneğinden miras kalan erkek çocuğun değerli 

görülmesi zamanla Türk kültüründe de böyle bir isteğin yerleşmesine yol açmıştır. 

Erkek çocuk tercihi, eski zamanlardan bugüne ulaşan ve çeşitli toplumlarda görülen, 

güvenlik, saygınlık, güç ve statü sağlaması gibi gerekçelerle olağan karşılanmaktadır. 

Genelde bu durumun arka planı,  toplumsal ve ekonomik sebeplerle ya da bireysel 

(kadınların erkek çocukla statü kazanması) tercihlerle ilgilidir. Özellikle Türk 

toplumunda soyun devamı erkekler için önem taşıdığı (Yiğitoğlu,2016:1659) 

tercihlere bu yönde yansıdığı görülmektedir. 

Türkiye’de toplumsal cinsiyet olgusunun yapılanması incelendiğinde  “eline 

ekmeğini almış olmak, askerliğini yapmak, belli bir mal varlığına sahip olmak; 

örneğin otomobil sahibi olmak, sünnetli olmak, içkiye dayanıklı olmak, evin dışında 

olmak Türkiye’de önemli erkeklik ölçütleridir” (Yüksel,1999:77). Erkeklerdeki 

saldırganlık, zekâ, güç, aktiflik, kadınlarda ise güçsüzlük, iffet, edilgenlik beklenen 

ve de kabul edilen niteliklerdir (Kotan, Hıdıroğlu,2015:56). Millett'e göre cinsel 

politika, her iki cinsinde gerek ruhsal gerekse de toplumsal yerlerinin ve 

durumlarının, ataerkil tutuma ve anlayışa bağlı kalınarak toplumsallaştırması 

sonucunda gönüllü destek bulmaktadır.  



58 
 

Ataerkil kültürle uyumlu olarak sosyal kimlik, statüler, ekonomik varlıklar, 

aile, akrabalar, dinsel kurumlar, eğitim, sanat, eğlence anlayışı, kitle iletişim araçları, 

cinsel tutumlar ve dil eril kimliği yücelten özellikler göstermektedir.  Dolayısıyla bu 

geniş kültürel yelpazede yer alan sinema da toplumsal yapıyla uyumlu, ortak bir tavır 

yansıtmakta başlangıcından günümüze sinemada kadın ve erkek rolleri  aynı ve 

belirli kalıplar içinde kalmıştır. Erkek temsilleri, cumhuriyet öncesi toplumsal 

değerler ve geleneksel yapıyla uyumlu olarak otoriter, baskıcı, ataerkil, muhafazakâr 

iken cumhuriyet dönemiyle birlikte otoriter tavrı aynı kalsa da temsiller daha 

modern, eğitimli ve ılımlı bir görünüme evrilmiştir. 

Türk sinemasında erkek tiplemesi, toplumun eril karakterden beklediği 

yönde, aileyi önemseyen, çağdaş, modern, otoriter, mesafeli, güçlü, saygın, 

namusuna düşkün, babacan, iyi,  mesleki olarak ise; işadamı, subay, kabadayı, 

armatör, mühendis, doktor, şoför, veznedar, zengin, fakir, tüccar, gazino patronu, 

gibi temsillerle hayat bulmuş, erkek başrol oyuncuları genelde dönemin yakışıklı 

jönlerinden seçilmiştir.  Seksenli yıllara kadar sinemada en genel haliyle erkek 

temsili, aileyi, atasını, kadınını koruyan gözeten, alın teriyle para kazanarak ailenin 

geçimini sağlayan, fiziksel yönden güçlü,  otoriter, evcil, mert, kendine güvenen, 

mesafeli, namusuna düşkün, gerekirse bu uğurda elini kana bulayan şekillerde 

sunulmuştur. Hemen hemen tüm filmlerde ‘namus’ kavramı erkek için çok önemli 

görülmektedir. Kendileri eşlerini aldatsa bile bu durum aile birliğini korumak 

açısından eşleri tarafından yok sayılabilmekte eşlerin kendi namuslarına leke 

sürmeleri durumunda  aynı erkek, namusunu, şerefini kurtarmak için kadına ceza 

vermekte bu da genellikle eşin öldürülmesi ile sonuçlanmaktadır (Ataman,2002 :67). 

Toplum yapısının dinamikliğinin bir sonucu olarak son elli yılda 

gerçekleşen toplumsal yapıdaki değişme özellikle bu değişmenin bir parçası olan 

zihniyetteki dönüşüm, toplumsal rol ve statülerde sinemayı da etkilemiş bu durum 

sinemada erkeklik temsillerine de yansımıştır. Özellikle 1980’li yıllar, toplumsal 

roller ve değerler bakımından değişim için dönüm noktası sayılmaktadır. Yeşilçam 

sinemasında görmeye alıştığımız cesur, güçlü, babacan, otoriter ve romantik erkek 

figürler  1950 sonrası yaşanan göçle birlikte oluşan ‘karma kültüre’ bağlı daha pasif 

ve daha az simgesel fakat daha gerçekçi karakterlere dönüşmeye başlamıştır. Erkek 

kimliğinin bu karmaşıklığı kırsaldan kente göçen aile rolleri hiyerarşisindeki 

bozulmaya bağlıdır (Ataman, 2002: 24).  



59 
 

Kent yaşamın gereklerinin taşradan farklı oluşu, erkekleri maddi açıdan 

zorlayarak eşinin desteğini almasına neden olmuş bu durum erkeğin artık evin tek 

reisi olmadığı gerçeğiyle yüzleştirmiştir. Toplumsal hayatla benzer biçimde seksenli 

yıllar sinemasında uzun yıllar arka fon olarak yer alan ‘klasik ataerkilliğin’ daha 

yumuşayarak  ‘yeni ataerkillikle’ yer değiştiği, erkeğin iktidarı elde tutmakta 

zorlandığı gözlenmektedir. Maddi çıkarlar, güçlü ben duygusu, yabancılaşma ve 

çıkışsızlık teması, kutsal aile birliğinin çok önüne geçmiş, ahlaki dengeler 

değişmiştir.   

Böyle geçiş toplumlarına özgü değişimler sinemada geleneksel rollerde 

özellikle erkekler açısından giydirilmiş baskın erkeklik kodlarında kendini ön plana 

çıkarmış duygusal, ılımlı, edilgen erkek karakterleri daha görünür kılmaya 

başlamıştır. Ataman’ın (2002:135) araştırmasına göre Türk sinemasında 1980-1999 

arası 20 yıllık süreç, kişilik özelliklerinde bir değişmenin yaşandığını göstermektedir. 

Bu dönemde kadınların daha çok erkeğe özgü, erkeklerin de daha çok kadına özgü 

kişilik özellikleri taşıdığı görülmektedir.   

Örneğin Zeki Demirkubuz ’un filmi Masumiyette (1997)  kadın (Uğur) 

rolüne  karşın erkeğin (Bekir)  “iktidarını şiddet ile tescil ettiren erkeklerin aslında ne 

derece eli kolu bağlı ve çaresiz” (Erdem,1998:63-64) olduğu keza Masumiyet gibi 

Bir Kadının Anatomisi/1995, Kaşık Düşmanı /1984, Mektup /1996, Züğürt 

Ağa/1988, gibi filmlerde toplumsal cinsiyet sınırlarının iyice bulanıklaştığı, erkek 

otoritesinin azaldığı, erkeklerin ev içi işleri üstlenerek geleneksel erkeklik rolleri 

dışına çıkıldığı görülmektedir.  

Genel anlamda değişen toplumsal değerler ve  kimlikler doğrultusunda 

çevreyle iletişim kurmaktan aciz, içine kapanık, psikolojik sorunlarıyla başa 

çıkamayan, zayıf, var olan çarpıklıkları düşünmek isteyen, kaçan, üstüne gidildikçe 

içindeki şiddeti  dışa vuran Yeşilçam geleneğinin dışında yer alan   “ anti 

kahramanlar, kaybedenler”   bu yıllarda  filmlere konu olmuştur (Ataman, 2002 :84). 

1990 sonrası sinemada filmlerle ilgili araştırmalar dikkate alındığında değişen yaşam 

tarzları ve kimlikler nedeniyle eril karakter temsillerinde dönüşümlerin yaşandığı 

fakat kahramanların bazı tavır ve tutumlarında cılız biçimde de olsa ataerkinin hala 

devam ettiği gözlenmektedir. 

 

 
 

 

 



60 
 

 

2.4. SİNEMADA ATAERKİLLİK ve TOPLUMSAL CİNSİYET 

ELEŞTİRİLERİ 

Kadının sinemada temsiline ilişkin ilk ciddi eleştirel yaklaşımlar 60’lı 

yıllarda ortaya çıkmıştır. 1968’te yükselişe geçen özgürlükçü hareket pek çok alanda 

radikal sayılabilecek çıkışlara ve olaylara düşünsel bir zemin hazırlamıştır. Bu 

dönem kadın hareketleri de kendilerini daha radikal düşünüşlerle ifade etmeye 

başlamış ve eril iktidara  sert entelektüel çıkışlar yapmıştır (Elmacı,2011:187). 

Türkiye sineması, erkek egemenliği üzerine kurulu bir endüstri olarak var olan ve 

varlığını bu yönde devam ettiren bir sinemadır. Dünyadaki gelişmelere paralel Türk 

Sinemasında da ataerkil yapıyı kırmak cinsiyetçi kalıplardan kaçınabilmek için umut 

vaat eden çalışmalar yapıldığı görülse de  sinema anlayışı, ataerkil, cinsiyetçi ve 

heteroseksist yapıdan pek uzaklaşamamakta klasik anlatı kodlarından 

kopamamaktadır. Toplumu oluşturan katmanların içine sinen ‘ataerki’ yüzünden 

erkek yönetmenler kadar kadın yönetmenlerin de bakış açısının eril hipokrasiden 

bağımsız olamadığı görülmektedir. Feminist film eleştirmenleri, egemen sinemanın 

ataerkinin bilinçdışına göre inşa edildiğini, film anlatılarının bilinçdışı dil ile 

paralellik oluşturacak şekilde erkek temelli dil ve söylem ile kurulduğunu ifade 

ederler (Kaplan, 2000: 30). 

Konuyu sosyolojik olarak değerlendiren birçok araştırmaya göre 

modernizmin gerçekte kadın özgürleşmesini istenildiği oranda gerçekleştiremediği 

diğer kültürel unsurlar gibi sinemanın da kadınların ikincil konumunu değiştirmede 

yetersiz kaldığı,  göstergeler, metinler ve semboller aracılığıyla hala toplumsal 

kodları dayatmada büyük rol oynadığını ileri sürmektedir.  Feminist film eleştirileri, 

filmsel anlatıyı eril ve dişil biçimler olarak ikiye ayırır: “Eril” çoğunlukla çevrelerine 

“hükmeden”, eril karakterlerle özdeşleşmeyi destekleyen doğrusal, heyecanlı 

anlatılardır. “Dişil” pasif, acı çeken kadın kahramanlarla özdeşleşmeyi destekleyen 

daha az doğrusal anlatılardır (Williams, 1987: 301).  Sinemayla toplumsal cinsiyet 

ilişkisini gözden geçirdiğimizde; sinema kültürel imgeleri içinde bulunduğu 

kültürden alarak ve bir takım yenilik ve değişiklikleri etkileyerek yeniden 

yaratmaktadır (Abisel,1994:180) bu açıdan günümüze kadar sinema sektörü yaratım 

sürecinde, hem nicelik hem nitelik bakımından erkeklerin hâkimiyetinde, erkeksi 

değerlere göre şekillenen bir alan olduğu için hangi figür ve çerçevelerin baskın 

çıkacağına eril bakış açısı, önemli rol oynamaktadır denilebilir.   



61 
 

 

Feminist kuramcı Anneke Smelik (2008) de sinemanın eril iktidarın 

pekiştiriciliğini devam ettiren ve yerleşik toplumsal cinsiyeti yeniden üreten önemli 

bir araç olma özelliğinin altını çizer.  Hollywood’un sakıncalı oluşunun sebebini, 

yanlış bilinç üretmesi ve bu filmlerin gerçek kadınları değil sadece ideolojik anlam 

yüklü kadınlığa ait klişe imgeleri göstermesine bağlamaktadır. Bu açıdan Hollywood 

sinemasının bir uzantısı olan Türk Sinemasını uzun yıllar etkisi altına alan ataerkil 

anlayış ve bu anlayışı koruyan devamını sağlayan cinsiyetçi bakış, kadının 

sinemadaki ikincil/edilgen/öteki temsilinin de ana nedenini oluşturmaktadır.  

Sinemada kadın konusu uzun yıllar toplum yapısıyla benzer biçimde 

görmezden gelinen, ötekileştirilen ve nesne konumunda tutulan dolayısıyla 

geleneksel toplumsal cinsiyet kodlarının dışına çıkamayan bir süreç izlemiştir. 

Özellikle Ana akım sinemanın ataerkil bir toplumdan çıkması ve erkek merkezli 

bakışa sahip olması, kadın temsillerinin uzun yıllar hikâyenin odağında olmayan, 

derinliksiz, yüzeysel, yalnızca estetik nesneler olarak sunulmasına neden olmuştur. 

Yetmişli yılların başlarında kadınların dışarıdaki dünyada erkeklerin yol göstericiliği 

olmadan tutunup hayatta kalamayacakları vurgulanırken  80'li yıllarda az da olsa 

kadınların güçlenip, özgürleşmesine izin verilmiştir (Ryan&Kellner, 2010:226-227).   

1980’li yıllarda dünyada yükselen feminist hareketin etkisiyle ve toplumsal 

değişime paralel, kadını merkeze alan sinematografik anlatılar üretilmiş, kadının 

filmlerdeki temsil biçimi biraz daha derinlik kazanarak duygu ve düşünceleri olan 

‘özerk bireyler’ haline getirilmiştir. Türk Sinemasında önce erkek yönetmenler 

tarafından (Atıf Yılmaz, Şerif Gören, Halit Refiğ, Metin Erksan, vd.) kadın konulu 

filmlerin çekildiği  sonrasında kadın yönetmenlerin bu işe soyunduğu (Bilge Olgaç, 

Türkan Şoray, Nisan Akman) gözlenmektedir.  

Bu dönem eski tarz filmler hala devamlılık göstermekte ancak kadını ne iyi 

ne kötü, cinsel duyguları olan bir insan gibi işleyen filmlerin sayısında ciddi bir artış 

söz konusudur (Doğan,2013:9-10).O dönem Kurbağalar/1985, Teyzem/1986, Fatma 

Gül'ün Suçu Ne/1986, Kaşık Düşmanı/1984, Adı Vasfiye/1985, Gramofon 

Avrat/1986, Ah Belinda/1986 gibi feminist mesajlı filmler, ataerkil toplumda kadın 

olmanın zorluklarına dikkat çekmesi bakımından sinemaya önemli katkılar 

sağlamıştır.  

 

 



62 
 

 Sinemada  tüm bu değişimlere rağmen cinselliğini özgürce yaşayan, 

modern giyinen ve bağımsız hareket eden kadınların olumsuzlanması, sadakatsizlikle 

bağdaştırılması,  çalışan kadınların mutsuz ve arayış içinde olarak temsili, mutluluk 

sebebi olarak bir erkeğin gösterilmesi, tek bir erkeğe adanmışlık fikrinin devam 

etmesi, evcilleştirilmiş kadınların takdir görmesi,  filme estetik değer katması ve gişe 

getirici malzeme olarak genç kadın oyuncuların bedenlerinin sergilenmesi, 

ataerkinin, eril bakış açısının biçimlendirdiği sinemasal anlatılar olarak karşımıza 

çıkmaya devam etmektedir.  

Dişil karakterler çoğu kez idealleri, kişilik farkları, yetenek ve ilgi alanları 

gibi özellikleri yeterince verilmeden salt bedenleri ile perdeye yansıtılmakta yüzlerce 

yıldır neredeyse her kültürde kabul gören erkeğin akılla, kadının bedenle 

özdeşleştirilmesi durumu geçerliliğini korumaya devam etmektedir. Dolayısıyla 

filmler, dişil bedenlere ve onların cinselliklerine odaklanmayı normal kabul ederek 

kadınlar, ataerkil örüntülerden, eril bakış açısından ve  ideal kadınlık 6sınırlarından 

kaçamamakta sinemadaki evrensel idealin aslında ‘evrensel ataerkinin’ yansıması 

olduğu fikri bir kez daha doğrulanmaktadır.  

Özet olarak Ataerkil toplum, sinema ve toplumsal cinsiyetler üzerinde 

yapılan araştırmalarda7 kadın temsillerinin feminist düzlemde eleştirilen yönleri 

derlenerek yedi ana başlıkta değerlendirilebilir:  

1- Kadınların birey olma mücadelesine pek katkıda bulunmayan, onları belirli 

kalıplara hapseden ve son derece dezavantajlı durum yaratan ideal kadınlık 

sınırlarının çizilmesi ve filmler yoluyla bu sınırların onaylanması, 

2-Sinemada kadınların içerik yönünden güçlü ve bağımsız yeni roller 

kazanmalarına rağmen kamusal alanda önyargısız ve eşitlikçi bir anlayışla tasvir 

edilmemeleri, 

                                                           
6İdeal kadın tipi, güzel, bakımlı, eğitimli, aynı zamanda ev işlerine hakim, iyi yemek yapan, 

çocuklarla arası iyi olan, eğlenceli, seksi (Orta,2017:307) 

 
7Feminist Film Eleştiri Tez/Makale/ Araştırmalar:Beyaz Perdede Kadın Anlatısı: Mavi Dalga 

Filminin Feminist İncelemesi, İrem İnceoğlu,2015,Mustang Filmine Dair Bir Feminist Okuma 

Denemesi: Feminist Filme Sızan Erkek Bakışı,Ülkü Özakın, 2016, Filmlerle Üretilen Eril 

Dünya:Romantik Komedilerle İdealize Edilen Evlilik Ve Kadının Konumu/Kocan Kadar Konuş Filmi 

Analiz, Nermin Orta, Aslı Ekici, S.Ü İletişim Fak, 2017 Feminist Kuram Eşliğinde YediKocalı 

Hürmüz Filminin İncelemesi, Ceyda Emel Nas, Film Hafızası,Sinemada Alternatif Kadın Temsilleri: 

Stepford Kadınları, Neslihan Göker, Göksel Göker Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi/2014, 

Sakindi Oranın Şafakları, Schindler’in Listesi ve Piyanist Filmleri Bağlamında Kadın Temsili ve 

Militarizm Rengin Ozan, Begüm Negiz, Erciyes İletişim Dergisi,2017, 



63 
 

 

3-Filmlerin çıkış noktaları değişim, yüzleşme, emek, tabu, yasak, yalnızlık, 

bağımsızlık temaları ile feminizmle uyumlu olsa da biçimsel ve teknik açıdan kadın 

bedenlerinin hala erkek bakışının erotik nesnesi olarak sunulmaya devam edilmesi,  

4-Çağdaş Sinema yönetmenlerinin modernist üslup kullanmalarına rağmen 

olay kurgusu, rol dağılımı, değerler ve eylemler bakımından katı ataerkil kültürel 

nosyonlarını sürdürmeleri, ataerkil söylemi yeniden inşa ederek, güçlendirmeleri, 

(fedakârlık, namus, şefkat, sadakat vb. özelliklerin kadına yüklenmesi gibi) 

5- Kolektif erkek egemen bilinçaltının bir uzantısı olarak, cinsiyetçiliği 

körükleyen dolaylı yollardan kadını aşağılayan, ötekileştiren ve nesne konumunda 

tutan bakışın sürdürülmesi, 

6-Sanat ya da popüler film kanadında yer alan yönetmenlerin, ortak bir noktada 

buluşarak, mutluluk, huzur, başarı, iyilik ve güç için tutunacak tek dal olarak ataerkil 

ideolojiyi ve onun örüntülerini işaret etmeleri ve buna uygun içerik üretmeleri, 

7-Yeni nesil yönetmenlerin öykülerini, ‘insan’ merkezli yaklaşımla değil 

ayrımcı bakış açısıyla ele almaya devam etmeleri,  konu ve karakterleri yalnızca 

heteroseksüel düzlemde kadın-erkek karşıtlığı üzerinde kurmaları, Queer kimliklere 

yer vermemeleri ya da taraflı yaklaşmaları, olarak genel bir değerlendirmeye 

ulaşılabilir.  Sinema geleneksel, çağdaş ya da popüler hangi alanda film üretirse 

üretsin ataerkil yaşam biçimi, kadınların filmlere yansıma biçimini 

değiştirmemektedir. Kabadayı’ya (2004) göre; Türk Sinemasında kadın, erkek ve 

cinsel azınlıklar, toplumsal değişime ve yönetmenlerin sinema anlayışlarına uygun 

şekilde bazen gerçekçi bazen yapay ve toplumdan izole olmuş bir şekilde sinemada 

yer almışlardır. Türkiye ve dünya sineması kadın temsillerinde, ataerkil ve toplumsal 

cinsiyet vurgulu yaklaşımların hala revaçta olması, sinema sektöründe 

enformasyonun üretim, dağıtım ve kullanım süreçlerini elinde tutan Hollywood 

sineması ile bir sonuca bağlanabilir.  

“Kadın bedeninin parçalanarak bir meta konumuna getirilmesi Hollywood sinemasında 

kadının erkek arzularının bir nesnesi olduğu imajını yeniden yeniye üretmektedir. Erkek 

iktidarının edilgen doğrulayıcıları olan kadınlar filmlerde kariyer- aşk ya da kariyer- 

evlilik ikilemlerinde kendilerini bulan erkek yönetmenlerce evcilleştirilirler. Birçok 

popüler filmde kadınlar ikinci plandadır. Ana karakter olsalar bile edilgen, yardıma 

muhtaç kişiler olarak erkek bakış açısı üzerinden yaratılmış rollerde sunulmaktadırlar. 

Klasik Hollywood filmi, kadınları “zapt etmek” için geleneksel biçimde ataerkil bir 

tarza sahiptir. Bu bağlamda tecimsel film eleştirisi, kameranın kadını kurban konumuna 

indirgeyen, bakışın nesnesi yapan, seyirlik hale getiren bir araç olduğunun ortaya 

çıktığını ima eder” (Öztürk,2000:71).  



64 
 

Temsil biçimleriyle toplumsal gerçekliğin nasıl kavranacağının hatta ne 

olacağının belirlenmesi için bir zemin teşkil eden sinema, kadınlara uygun görülen 

geleneksel temsilleri destekleyecek şekilde kullanılmaktadır (Ryan veKellner 1997: 

38). Bağımsız sinemacılar kanadında yer alan  Zeki Demirkubuz (Kıskanmak, 

Bulantı), Nuri Bilge Ceylan (Üç Maymun),  Serdar Akar (Gemide,1998), Kudret 

Sabancı (Laleli’de Bir Azize-1999) ve popüler kanatta yer alan Kıvanç Baruönü 

(Kocan Kadar Konuş 2014) gibi yönetmenler örnek verdiğimiz  filmlerde kadınları, 

eril bakış açısına göre konumlandırarak sosyokültürel yaşamın en birinci etkeni  olan 

‘erkek iktidarını’ vurguladıkları görülmektedir.  

Yukarda bahsedilen filmlerde erkek ve kadın karakterler, ataerkil ideolojinin 

olumsuz yapılanmasının açık temsilleridir. Filmdeki kadın bedenleri, kendinden 

bağımsız biçimde yönetmen tarafından haz odaklı bir nesne konumuna 

indirgenmekte, sembolik bir meta olarak eril hegemonyanın en büyük iktidar alanı 

olmaya devam etmektedir. Örneğin ‘Gemide’ filminin içinde yer aldığı ve Serdar 

Akar tarafından gerçekleştirilmeye çalışılan projenin devamı niteliğindeki ‘Lalelide 

Bir Azize’ (Kudret Sabancı-1999) filmlerinde, “mal” gibi görülen kadına bakışın 

olumsuzluğu karşımıza çıkmaktadır (Kabadayı,2004:251). Yine Özakın’a (2015) 

göre, kamera kullanım tarzı feminist filmlerde dahi eril bakışa hizmet etmekte 

Mulvey’in tezini doğrulamaktadır. Mulvey, tür sinemasının erkeğin egemen bakışı 

üzerine kurulu olduğunu, seyircinin de bir nevi gözetleyiciye, gizli bir ‘röntgenciye’ 

dönüştüğünü belirtir.  

Mulvey’in tezine göre sinema, tüm enstrümanlarını kullanarak kadını, 

izleyicisine bir obje gibi gösterir. Erkek, kadını nasıl görmek istiyorsa kamera öyle 

gösterir, neyi görmek istemiyorsa o kadraj dışına itilir. (Bulantı filminde genç kadın 

bedenleri olarak sadece Aslı ve Özge’nin kadraja yarı-çıplak yansıtılması). Sinemada 

kadını salt beden ve cinsel bir obje olarak sunma kadar dikkat çeken bir diğer eril 

kadınlık temsili yasası da  sistemin kadınlar için en temel öğretilerinden biri olan 

‘kendinden vazgeçme’ her durumda ‘fedakâr olma’ halidir. Ataerkil toplum 

‘kadınlık’ kodlarına göre kadınların bu sonsuz fedakârlık hali,  kadının kadın olma 

özelliklerinin en temel olanıdır. Kadın doğuran, bakıp büyüten, kol kanat geren, 

hizmet eden, başkaları için yaşayan bir varlık olarak çizildiğinden ‘ fedakârlık’ 

teması uygunsuz değildir (Baş, 2011:97).   

 



65 
 

Bu anlayış, ‘kadın kendini ailesi için feda etmelidir’ fikrini doğurmakta 

buradan hareketle erkeklerin, kadınlardan üst düzeyde fedakârlık beklemesinin 

doğuştan gelen bir hak olarak görülmesi normal kabul edilmektedir. Bu doğrultuda 

çalışma örneklemi olarak seçtiğimiz Zeki Demirkubuz ’un Bulantı (2015) filminde 

hikâyenin ana motifi olarak karşımıza çıkan ‘fedakârlık’ teması ve Bulantı’ da 

Ahmet karakterinin, kadınlara fedakârlıkları ölçüsünde değer vermesi, yüceltmesi ya 

da cezalandırması, ataerkil bakış açısının sinemaya bir yansıması olarak tezimizi 

doğrulamaktadır. Film üretiminde yerleşik cinsiyet kodları, Yeşilçam dönemindeki 

kadar vurgulu olmasa da hala benzer şekilde üretilmeye devam etmektedir.  

Çağdaş Sinema içinde yer alan Nuri Bilge Ceylan’ın da kadın karakterlerine 

bakıldığında yine cinsiyetçi bakışın uzantıları görülmektedir. Çünkü sinemada kadın, 

erkek için neyi temsil ediyorsa o şekilde sunulur. Ataerkil söylemden yana tavır 

alınarak kadının söylemi ve adının anlamları bastırılır. Kadının gerçek anlamı, 

ataerkinin ihtiyaçlarına hizmet edecek yan anlamlarla yer değiştirir (Kaplan, 

2000:18).  Bu açıdan İklimler ’deki (2006) sadakatsiz eşe tahammüle zorlanan, Üç 

Maymundaki  (2008) yaşadığı yasak ilişki ile ailesini kötülüğe iten kadın karakterler, 

bu anlamda değerlendirilebilir, anlatılarda kadınlar ikincil konuma çekilmekte 

biyolojik fark, ataerkil yapı tarafından ideolojik olarak da dayatılmaktadır 

(Elmacı,2011:195-196). Zeki Demirkubuz ve Nuri Bilge Ceylan gibi  her iki 

yönetmenin çok filminde kadınlarla ilgili cinsiyetçi önyargıyı körükleyen temel 

söylemleri değişmeyerek kadın karakterin güvenilmezliği ve bilinmezliği karşında 

erkek karakterin, aciz, suskun ve pasif şekilde kurgulanmaya devam ettiği 

görülmektedir.  

“Zeki Demirkubuz’ un on bir filminin sekizinde kadın karakterin, sadakatsiz/aldatan 

şekilde temsili;  Nuri Bilge Ceylan’ın dört  filminde kadınların, düşünce vicdan 

muhasebe yapamayan, bir yandan buyurgan ve sessiz, arka planda güvenilmez/aldatan 

ama ne olursa olsun kendi ayakları üzerinde pek durmayan, erkeğin ön planda net, 

kadının ise onun arkasında belirsiz biçimde temsil edilmesi, sinemada kadın temsili 

eleştirilerinin haklılığını  güçlendirmektedir”(Sezer, S. (2012) Nuri Bilge Ceylan 

Filmlerinde Kadın İmgesi: Üç Maymun ve Diğerleri, 

www.avrupasineması.blogspot.com / (05.11.2017). 

 

 

http://www.avrupasineması.blogspot.com/


66 
 

Yine bu bağlamda popüler sinemanın romantik komedi türüne giren, 

ataerkil anlayışa uygun olarak heteroseksüel aşkı işleyen Kıvanç Baruönü’nün 

‘Kocan Kadar Konuş’ (2014) filminin ‘evde kalmış kız’ temasına yoğunlaşarak 

evliliği mutlak bir zorunluluk ve başarı olarak gösterdiği, 80’lerde değişim geçiren 

Yeşilçam melodram kalıplarını ve kadın temsilini yeniden inşa ettiği söylenebilir. 

Filme temsiller açısından bakıldığında oldukça muhafazakâr bir yapı göze 

çarpmakta,  kadınlar özgür ve güçlü görünseler de hayatlarına giren erkeklerin 

koruması ve gözetimi altına girmek konusunda istek duymaktadırlar. Her ne kadar 

iyi bir eğitim ve kariyer sahibi olsalar da tıpkı Yeşilçam melodramlarındaki kadınlar 

gibi bu kadınlar için de, “gerçek aşk” mutluluğun tek ve asıl nedeni olarak 

sunulmaktadır ( Orta, Ekici,2017:306).  

Bu da göstermektedir ki kadınlar modernleşme ile olumlu yönde değişim 

geçirseler de kanıksanmış  ideolojik roller, sosyal hafızadan tamamen silinmemekte 

toplumsal cinsiyet söylemi kadınlar üzerinden ideal kadın tipi, güzel, bakımlı, 

eğitimli, aynı zamanda ev işlerine hâkim, iyi yemek yapan, çocuklarla arası iyi olan, 

eğlenceli seksi (Orta, 2017: 307) yeniden inşa edilmeye devam etmektedir. Ebedi aşk 

miti veya peri masalları modelinde temellendirilen romantik komediler bu nedenle 

geleneksel cinsiyet rollerinin inşasına olan etkileri açısından oldukça 

eleştirilmektedirler (Rollet, 2009: 95-96). Sonuç olarak 2000’ler Türkiye’sinde 

toplumsal yaşamda kadınların daha aktif ve güçlü biçimde yer almalarına rağmen 

dönemin popüler filmlerinde kadınların hala erkeğin gerisinde ve ikinci planda 

bırakıldığı filmlerin merkezinde erkeklerin daha baskın rol oynadığı göze 

çarpmaktadır.  Modernleşen toplumumuzda ve bugün postmodern olduğu ileri 

sürülen toplumlarda bile kadınlar diğer toplumsal kurumlarca benimsetilmeye devam 

edilen ataerkil değerleri içselleştirerek kimliklerinin parçası haline getirmekte bu 

baskın değerlerden hemen kurtulamamaktadırlar. Bu nedenle demokratik ilişkilerin 

gerçekleştirilebilmesi ve özerk kimliklerin oluşabilmesi için önce aileye sonra diğer 

toplumsal kurumlara büyük görevler düşmektedir (Berkem, 1995:164).  

Son dönem Yeşim Ustaoğlu, Pelin Esmer, İlksen Başarır, Deniz Gamze 

Ergüven ve Belma Baş gibi kadın yönetmenler öncülüğünde başlatılan, sinemada 

kadın devriminin hem filmlerin anti feminist dinamiğini kırarak kadınların temsil 

sorununun çözümlenmesi  hem de yeni gelen kuşağa daha eşitlikçi bir sinema evreni 

sunulması bakımından  eski yargıları, tutumları ve kimlikleri yeniden düzenlemede 

önemli girişimlerde bulundukları söylenebilir.  



67 
 

Bir yandan iletişim teknolojisinin ulaştığı boyutlar buna koşut olarak 

dünyadaki toplum/birey  algısının görünüm ve içerik değişimleri  21. yüzyılda sanata 

haliyle sinemaya yeni bir görürünüm kazandırmıştır. Kültür-sanat anlayışından, 

demokrasi kavramına, aile ilişkilerinden, ideolojilerin niteliğine değin hemen her şey 

postmodern bir anlama bürünmüş birçok konuda olumlu ve eşitlikçi dönüşümler 

yaşanmıştır.  Dolayısıyla değişen sinema anlayışı, feminist filme doğru yeni bir 

eğilim doğurmakta feminist filmler, insanların ortak özelliklerine vurgu yaparak 

kadın erkek eşitliğini ve adil temsilleri topluma hatırlatma konusunda küçük ama 

güçlü etkileri, büyük kitlelere yaymaya devam etmektedir.  

Son dönem sayıları artan feminist film örneklerinde ataerkil kodlara yönelik 

muhalif okumalar, alternatif tutum ve eleştiriler oldukça dikkat çekicidir.  Bu 

doğrultuda sinemada gereksinim duyulan feminist film türüne yönetmenliğini 

Zeynep Dadak ve Merve Kayan‘ın üstlendiği ‘Mavi Dalga’  Filmi /2014 güzel bir 

örnektir. Toplumsal cinsiyetin inşasında yeni sinemacıların eşitlikçi vizyonla 

kurguladığı roller, değer ve eylemler,  istenilen dönüşüm için umut vaat edici 

görülmektedir. Bu bilinçle üretilen feminist altyapılı ‘bireysel’ filmlerin toplumun 

genel cinsiyetçilik panoramasını pozitif yönde etkileyerek toplumdan bireye rol 

dağılımını yeniden ve eşit biçimde inşa edeceği düşünülmektedir.  Althusserin de 

dediği gibi toplumsal pratikler, bu pratikleri yapan bireylerin hem karakteristiklerini 

belirler hem de onların sahip olabilecekleri birtakım özellikleri ve bunların sınırlarına 

ilişkin kavramsallaştırmaları da oluşturur. Çünkü her toplum ancak kendi imajında 

bireyler yaratır (Yaylagül,2014:116). 

  



68 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BİR AUTEUR SİNEMASI OLARAK ZEKİ DEMİRKUBUZ 

SİNEMASININ BETİMLEYİCİ BİR İNCELEMESİ 

 

3.1. YÖNETMEN ZEKİ DEMİRKUBUZ’UN “AUTEUR” KİMLİĞİ ve  

BAĞIMSIZ SİNEMA  

Tüm sanat dalları gerçekliği en güzel haliyle betimleme çabası taşır. İnsan 

doğası güzelliklere düşkündür ve bu güzelliği yaratma tutkusu ile doludur. 

İnsanoğlunun yaşadığı evrende iz bırakma arzusu,  yaratma tutkusu ile birleştiğinde 

ortaya çıkan, sanattan başka bir şey değildir. Çıplak gerçekliğin estetikle 

harmanlandığı sinema,  insanlığın gerçekliğe olan tutkusundan doğmuştur. 90’lı 

yıllar sinemasının en belirgin özelliği, farklılıklarıyla öne çıkmasıdır.  O zamana dek 

Yeşilçam, bilindik öykülerin kopyalarını üretip dururken 90’lara gelindiğinde 

Avrupa Sineması ile daha fazla etkileşime girilmesinin sonucu, geleneksel anlatı 

biçimlerinin değiştirildiği yalın ve modern üslupların denendiği yeni bir sinema 

anlayışı doğmuştur. Geleneksel Türk Sineması ‘auteur’ olarak kişisel üslubun 

filmlere aktarıldığı,  ‘farklı’ öykülerin anlatıldığı daha bireysel ve daha kendine özgü 

bir mecraya dönüşmüştür. Bu dönem yapılmaya başlanan gerçekçi filmler, ulusal ve 

uluslararası festivallerde alınan ödüller, popüler sinema karşısında sanat sineması 

içinde “Türk Sineması için auteur” kavramının kurumsallaşmasının sağlandığı bir 

dönem olarak değerlendirilmiştir ( Kunt, 2015: 84).  

Erken dönem Metin Erksan, Yılmaz Güney, Ömer Kavur, Erden Kıral, Atıf 

Yılmaz, Şerif Gören ve Halit Refiğ gibi auteur yönetmenlerin öncülüğünde başlayan 

ileriki dönemde ‘Sanat Sineması’ ‘Yeni Sinema’ ya da ‘Modern Türk Sineması’ adı 

altında atağa geçen auteur sineması, Yeşilçam klasik anlatısından farklı hikaye ve 

figürleri görünür kılarak seyirciyi bireysellik, yabancılaşma, hissizlik ve içsel 

ikilemlerle yüzleştiren modern anlatıyla tanıştırmıştır. Türk Sinema tarihi 

bakımından ismi ‘Bağımsız Sinema’ ile özdeşleşen ve kazandığı sayısız ödüllerle 

araştırma konumuzun öznesi ‘Zeki Demirkubuz, bu türün en başarılı 

temsilcilerindendir.  Yönetmenin, yalın sinematografik dili, özgün karakter seçimi ve 

derinlikli öyküleri kısaca filmin genel havasına işleyen ‘Demirkubuz stili’  birçok 

akademisyen ve yönetmen adayı için oldukça ilgi çekici bir alandır.  



69 
 

Demirkubuz gibi Yeşilçam’da yetişmesine rağmen yönünü Avrupa 

Sinemasına çeviren yönetmenler kuşağı, yeni kalıp ve perspektiflerle ‘farklı’ bir 

sinema dili oluşturmaya çalışmışladır. Türk toplumunun yaşadığı siyasal ve 

toplumsal olaylarla başa baş gittiği bu yıllarda Türk Sinemasında toplumsal 

toplumcu kaygılar sona ermiş bireycilik keşfedilmiş ve bireye ait ürünler verilmiştir 

(Dorsay,1995: 21, 22).  

Demirkubuz ‘un sinema anlayışı diğer auteur’lar gibi geleneksel kalıplara 

karşı duran modern özellikler gösterse de yönetmenin öykü, karakter, yaşama ait tüm 

değerler geleneksel bir öz taşımaktadır. Bu açıdan yönetmenin filmleri,  geleneksel 

kalıp ve temsillerin tamamen değiştiği modern bir sinema değil ataerkil esasların 

korunduğu dönüştürülmüş bir sinemadır denilebilir. Demirkubuz ‘un gelenekselle 

moderni birleştirdiği bu yüzden ne tam tam ataerkil ne tam modern bakış açısı, ana 

akım sinemanın basmakalıp anlayışının reddi anlamına gelen, yönetmenin bağımsız 

sinemasal kişiliğinin, kişiselliğinin de ifadesidir. Zeki Demirkubuz filmleri de dâhil 

ataerkil kültürel zeminde üretilen filmler toplumsal cinsiyet kodlarından bağımsız 

olamamakta eril bakış açısının yansımaları ‘auteur’ kabul edilen yönetmen 

sinemalarında da görülmektedir.  

 

“Egemen sınıfın düşünceleri her dönemde egemen düşüncelerdir, bir başka deyişle, 

toplumun egemen maddi gücü olan sınıf aynı zamanda entelektüel güçtür. Maddi üretim 

araçlarını elinde tutan sınıf aynı zamanda düşünsel üretim araçlarını kontrol eder. 

Böylece genel anlamda düşünsel üretim araçlarından yoksun olanların düşünceleri de bu 

egemen sınıfa tabi olur” (Marx, K, Selected Writings,ed. David McLellan Oxford 

University Press,1977:176,akt.Donavan,2015: 135). 
 

Bu bağlamda Yeni Türk Sineması’na ilişkin son araştırma ve tartışmalar, 

filmlerin ana temalarını ve karakter temsillerini klasik anlatı geleneğinden çok farklı 

yerde konumlandıramadığı eski kimliklerin dönüştürülse bile hegemonik erillik ve 

dişillik kodlarının tekrarladığı ya da yeniden üretildiği sorunsalına odaklanmaktadır. 

Zeki Demirkubuz sinemasına gözlerimizi çevirdiğimizde ‘auteur, yazar yönetmen’ 

kavramı karşımıza çıkmaktadır. Yönetmenin kişisel bir dil, stil ve üslup yarattığı 

auteur sinema, filmlerin kişiselliği, kendine özgü karakteristiğinin olması demektir. 

Sanat Sineması kanadı içinde değerlendirilen Zeki Demirkubuz, ‘Yeni Türk 

Sineması’ olarak adlandırılan sürecin de mimarlarındandır. 

 



70 
 

Filmlerini tarz olarak melodram ve kara film arasında bir sınırda 

değerlendirebileceğimiz yönetmen, dekor, kostüm ve makyaj gibi stüdyo tipi kurgu 

unsurları reddederek özgün senaryo, doğaçlama oyunculuk, tekrarlanan motifler, 

sürprizlere açık kurgular ve kamerayı özgürce kullandığı kendi kişisel stiliyle 

sinemada, ‘auteur’ kavramının hakkını vermektedir. Felsefi bakımdan varoluşçuluğa 

yakın bir sınırda duran Zeki Demirkubuz, bu düzlemde yarattığı sinematografik 

tarzını, 1994 yılında çektiği ilk filmi C Blok ile ilk kez seyirci ile tanıştırmıştır. Ülke 

çapında büyük ses getiren C Blok’un ardından yönetmenin 2002 yılında yurt dışında 

iki uzun metrajlı filmi Cannes’da gösterime girmeye hak kazanmış, ardından 

sırasıyla Masumiyet (1997), Üçüncü Sayfa (1999), Yazgı (2001), İtiraf (2001), 

Bekleme Odası (2003) , Kader (2006), Kıskanmak (2009), Yeraltı (2012), Bulantı 

(2015) ve Kor (2016)  seyircilerle buluşmuştur. 

Sinemasını geleneksel ve modern ikiliği arasında bir yerde tutan 

Demirkubuz, stil olarak minimal sinemaya daha yakındır. Tercih edilen mekân, 

dekor, ışık, temalar, karakter ve film isimleri yönetmenin benimsediği varoluşçuluk 

felsefesinde izlerini taşımaktadır. Demirkubuz filmlerinin ana eksenini bu toprakların 

insanları, onların yaşadığı sancılar, sosyo kültürel değişimler, göçler, kimlik 

çatışmaları, yersiz yurtsuzluk, yabancılaşma, çıkışsızlık, kader ve gittikçe yozlaşan 

değerlerler oluşturmaktadır. “Dışarıda olan”, merkeze yerleşememiş karakterlerin 

‘içeride’ geçen hikâyelerini anlatır Demirkubuz (Özgül,2014:239). Bu yönüyle 

yönetmen, Fransız François Truffaut deyimiyle ‘auteur’ kavramına fazlasıyla 

uymaktadır. Kimi feminist yazarlarca ‘cinsiyetçi’ bulunarak eleştirilen Demirkubuz 

filmleri, günümüz Türkiye’sinin sosyokültürel değişiminin bireye, topluma ve 

ilişkilere yansıyan yönünü anlamlandırmak için önemli bir sinemasal zemin teşkil 

etmektedir. Aldığı uluslararası ödüller ve ilgi çekici tarzı ile hakkında birçok 

akademik tez, araştırma ve köşe yazısı yazılan Demirkubuz sineması, bağımsız, 

melodramatik, varoluşçu ve minimal olmak üzere dört ana başlıkta kategorize 

edilebilir.  

Zeki Demirkubuz sineması her şeyden önce ‘Bağımsız Sinema’dır, son 

dönemde adını sıkça duyduğunuz bağımsız sinema ne anlama gelmektedir. Kısaca 

tanımlar isek; ‘Bağımsız Sinema’, yönetmen, senarist veya oyuncuların; yapımcı 

şirket ve/veya herhangi bir dış etkenin yaptırımlarına maruz kalmadığı, ekonomik 

açıdan var olan dünya sinema endüstri çarkının dışında kalabilmeyi başarmış, içerik 

ve bütçe açısından bağımsız olan filmleri genelleyen bir kavramdır.  



71 
 

Yönetmen konu, karakter ve mekân seçiminde hiçbir otoriteye bağımlı 

değildir(Çakan G. (2014) Bağımsız Sinema www.bagimsizsinema.com  

(27.03.2016). Bağımsız sinema, yönetmenin en özgür ve en özgün olduğu sinema 

demektir. Zeki Demirkubuz popüler sinema yönetmenlerden farklı olarak beğenilme 

içgüdüsüyle değil farkındalık yaratma duygusuyla filmler üretmektedir. Onun 

filmleri bağımsız bir yönetmenin biriktirdiği fikir ve duygu dünyasının 

yansımalarıdır.  

 

3.1.1.Zeki Demirkubuz Sinemasında Melodram  

İlk örnekleri 18.yüzyılda tiyatro alanında çıkan melodram, Yunanca ‘Melos 

ve Drama’ sözcüklerinin birleşiminden oluşan müzikli drama anlamına gelmektedir. 

Birçok tanımı olan melodram, ağlatı ve dramın bozulmuş, karikatürleştirilmiş 

biçiminden ortaya çıkan sinema türüdür. Brooks’a göre melodram, yoğun 

duygusallığı, ahlaki olarak kutuplaşmış ve şematize edilmiş karakterleri, aşırı ifade 

ve eylem biçimlerini kullanan, kötünün iyiye karşı mücadelesinde iyinin kazandığı 

“dışavurumcu” bir türdür.  

Demirkubuz ‘un filmlerini belli bir tür içinde değerlendirmek pek mümkün 

olmasa da ‘aşırılıklar’ içermesi bakımından melodrama daha yakın bir sınırda 

durmaktadır denilebilir. Filmler, melodrama has temalarıyla (imkânsız aşk, intihar, 

kadercilik, intihar, tesadüfler, yıkım, cinayet, intihar ve ihanet) bu alanda araştırma 

yapan birçok akademisyen ve yazar tarafından ‘modern melodram’ olarak kabul 

edilmektedir. Olay örgüsü ve karakterlerde melodramlara özgü ikili karşıtlıklar (iyi-

kötü, fakir-zengin, masum-günahkâr,) daha modernize edilmiş, dönüşüm geçirmiştir. 

Özellikle karakterler, mutlak iyi, mutlak kötü olarak değil koşullara göre iyiden 

kötüye, masumdan suçluya, güçlüden güçsüze geçişli özellikler gösterir. Yalnız 

Demirkubuz ’un melodram temalarına yaslanan filmlerinde Yeşilçam 

melodramlarındaki çözümün yerini çözümsüzlük, izleyenin yaşadığı rahatlamanın 

yerini keskin bir rahatsızlık almıştır.  

Bu yönüyle Demirkubuz filmleri melodram türü üzerinde oynamakta 

melodramı dönüştürmekte ve bu anlamda da klasik anlatı yapısından farklı bir 

anlatım biçimi ortaya koymaktadır (Özgül,2014:243-246). Demirkubuz ‘un 

dönüştürülmüş melodram filmlerine, yaşanılan yoğun acıyı, çaresizliği, tükenmişliği 

vurgulayan melankolik bir hava hâkimdir.  

 

http://www.bagimsizsinema.com/
https://tr.wikipedia.org/wiki/Dram_(tiyatro)
https://tr.wikipedia.org/wiki/Karikat%C3%BCr
https://tr.wikipedia.org/wiki/Sinema


72 
 

Film örgüsü içinde ana karakterler, lanete uğramış gibi hiçbir iyi olayla 

karşılaşmaz, trajik yapıyı destekleyen bir dizi kötü olay gerçekleşir. Filmde hemen 

herkes kaderin ağlarına takılır ve ana karakterden biri çıkış yolunu mutlaka ya intihar 

etmekte ya da cinayet işlemekte bulur denilebilir. 

 

3.1.2. Zeki Demirkubuz Sinemasında Varoluşçuluk 

Erdem’e (1999) göre Varoluşçuluk hayatın anlamı, ölüm, acı, korku, bunaltı 

ve sıkıntı gibi insan olayları üzerinde duran bir felsefe anlayışıdır. Bu görüş, “insanın 

kendi varlığını kendisinin yarattığını ileri sürer. Kurucusu Alman Martin 

Heidigger’dir. Varoluşçuluk görüşü, İnsanın şahsi değerini ve hayatta kendi yolunu 

kendisi çizmeyi kanunlaştırmayı istediği için tanrısız bir toplumda bile taraftar 

bulmuş ve bütün dünyaya yayılmıştır. Başlıca temsilcileri: Tanrıcı Düzeyde, G. 

Marcel, Jaspers, L. Chestov, M. Buber’dir. Tanrı tanımaz (Ateist) düzeyde, F. 

Nietzsche, M.Heidigger, J.P. Sartre, A. Camus olarak ikiye ayrılmıştır.  

Varoluşçulara göre dün yahut ta bugün kendi varlığını bizzat yaratan tek 

varlık insandır ve insan kendisini nasıl yaparsa öyle olur, değerlerini kendisi yaratır. 

İnsana yeryüzünde kendisinden başka yol gösterecek yoktur. İnsan kendi kendisini 

yarattığı için hür ve sorumlu olmak zorundadır. Varoluşçuluğa göre kâinat,  insana 

karşıdır, mantıki olarak anlaşılmazdır ve ölüm gibi fizikötesi bir anlaşmazlıkla son 

bulmaktadır. Varoluşçuluğa göre tek bir suç vardır. O da pişmanlık. Yaptığından 

pişman olan kimse, kendi özüne ihanet etmiş demektir. Dünyada en kötü şey, 

“pişmanlık ”tır. Ahlaklılığın ölçüsü de suçunu açık yüreklilikle “itiraf” etmektir. 

İnsan doğruyu, yanlışı kendisi bulur verilecek öğüdü kendine yine kendisi verir 

(Erdem, 1999: 198, 199).  

Demirkubuz sinemasında varoluşçuluk felsefesinin izleri, birçok filmde ya 

filmin ismi ya da karakter olarak karşımıza çıkmaktadır. Örneğin “Yazgı” (2001) , 

Camus’un ‘Yabancı’ adlı romanından yapılan bir uyarlamadır. “Yeraltı” (2012) 

Dostoyevski’nin, varoluşçu felsefenin edebiyattaki ilk örneği olan‘Yeraltından 

Notlar’ adlı kitabından esinlenilmiş, bir diğer filmi “Bekleme Odası” (2003), 

Dostoyevski’nin ‘Suç ve Ceza’ adlı romanını filme çekmeye çalışan, kendine ve 

çevresine yabancılaşmış bir yönetmenin öyküsünü anlatmaktadır. Öte yandan 

Dostoyevski’nin Suç ve Ceza’sının Raskolnikof’u ile Üçüncü Sayfa’daki(1999) İsa 

karakteri arasında benzerlikler vardır.  



73 
 

“Para için yaşlı tefeci kadını öldüren Raskolnikof’un yerini bu defa kirasını 

ödemediği için ev sahibini öldüren İsa alır (Kıraç, 2008: 173). Yine yönetmenin 

başrolünü kendisinin canlandırdığı 2015 yapımı Bulantı da Ahmet karakteri 

üzerinden ‘nedensizlik ve yabancılaşma’ temalarıyla kurgulanmış filmin ismiJean 

Paul Sartre’ın ‘Bulantı’ romanından esinlenilmiştir. Zeki Demirkubuz sinemasında 

varoluşçuluk felsefesinin ana öğretisi, iyinin ve kötünün iç içe olduğu ve 

sorgulandığı insan doğasına ait olgular, anlamsızlık, kendine yabancılaşma,  

nedensizlik önemli anlatım öğeleri olarak ön plana çıkar.  

C Blok’un Tülay’ı nedensiz sıkılır, Bekleme Odasındaki yönetmen Ahmet, 

nedensiz yalan söyler, Yazgı’daki Musa annesinin ölümüne nedensiz üzülmez, 

Masumiyet’te Yusuf, Uğur’u nedensiz sever. Karakterlerin iyilik ya da kötülüklerinin 

nedenleri yoktur. Varoluşçu felsefeye göre; “İnsan kendi kendisini yaratır ve nasıl 

olmak isterse öyle olur. İnsana öğüdünü verecek olan da yine kendisidir” 

(Erdem,1999: 199). Zeki Demirkubuz karakterlerinden Masumiyette Uğur, C Blokta 

Tülay, Yazgı’da Musa, kendi özgür iradeleriyle öyle davranırlar. Özgür seçimleri iş, 

aşk ve duygu durumlarını belirler ve bu yolda hiçbir ahlaki/hukuki otoriteye boyun 

eğmezler. ‘Masumiyette’ kendi özgür iradeleriyle Uğur, Zagor’un, Bekir, Uğur’un 

peşinde yıllarını harcar ve Bekir kendi öğüdünü yine kendinden alır, (Yolu yok 

çekeceksin, şimdi eğ başını yürü usul usul) 

Varoluşçuluk felsefesine göre en kötü şey, pişmanlıktır ki yönetmenin 

filmlerinde bunun yansımasını, karakterlerin birçok davranışta pişmanlık 

duymadığından anlayabiliriz. Örneğin, Yazgı ’da Musa annesinin ölümüne 

üzülmediği için pişmanlık duymaz; C Blok’ta Tülay eşini aldattığı için pişmanlık 

duymaz; İtiraf ’ta Nilgün, Harun’a yaşattığı acı için pişman olmaz; Masumiyet’te 

Uğur, Zagor için çocuğunu ihmal ettiğine pişman olmaz, Bekir yuvasını Uğur 

yüzünden dağıttığı için pişman değildir; Üçüncü Sayfa’da Meryem, yaptığı cinayet 

planlarından ve İsa’yı kandırdığından pişmanlık duymaz. Hepsinin kendince haklı 

nedenleri vardır ve pişmanlık duygusu davranışlarında gözlenmez. Varoluşçuluğa 

göre ‘ahlaklı’ olmanın ölçütü itiraf etmektir. ‘İtiraf’ filminde Harun’un Nilgün’e 

ısrarla suçunu itiraf ettirmesi de bu felsefeden izler taşır. Bu açılardan bakıldığında 

Zeki Demirkubuz sinemasını varoluşçulukla birebir örtüşen yanlarının olduğu hatta 

filmlerin isimlerinin Varoluşçuluğun ana çizgilerinden türetildiği görülmektedir.  



74 
 

(İtiraf/2001, Yazgı/2001, Yeraltı ve Bulantı/2015) Varoluşçu felsefenin bir 

diğer öğretilerinden ‘neden’ kadar ‘nedensizliğin’ de insanoğlunun önemli bir yanı 

olduğunu düşünen Demirkubuz bu konudaki görüşleri şöyle belirtir: 

“Çünkü insanın doğası böyle bir şey. Nietzsche’nin bir sözü var: ‘İnsanın aklî bir varlık 

olduğu kadar, akıldışı bir varlık olduğunu da kabul etmenin zaman geldi’ diye. Bu çok 

doğru bir söz. Ne kadar akıllı olursak olalım, ne kadar bilimsel bakarsak bakalım, 

bulduğumuz cevapların, bulduğumuz nedenlerin bizi daha büyük nedensizliklerin, daha 

büyük soruların eşiğine getirdiğini görüyoruz. Bu, çok da bana ait bir şey değil. Ama 

ben bunu filmimi yazarken ve yaparken, özellikle bazı durumları oluştururken sorun 

ediyorum, hep aklımın bir köşesinde tutuyorum. Özellikle de filmin ismini koyarken ya 

da final sahnelerine karar verirken buna dikkat ediyorum. Hep bir finalsizlikle, bir yere 

gitmeme hissiyle bırakmaya çalışıyorum hikâyeyi…” (Gebetaş,2009:13). 

Zeki Demirkubuz filmlerinin sonundaki finalsizlik, tamamlanmamışlık bu 

durumun bir yansımasıdır. Filmlerindeki insan tahlili ve karakter oluşturma da bu 

düzlemde finalsizlik üzerine kurulur.  

3.1.3.Zeki Demirkubuz Minimalist Sinema 

Minimal sanatlarda amaç, ‘az olan, çoktur’ düsturundan hareketle mesajı, 

özü kaybetmeden seyirciye iletebilmektedir. Sinemada ideal sunum, film mesajını en 

duru ve en yalın halde gösterebilme ustalığında gizlidir. Minimal akımın ortaya 

koyduğu dolaysız ve yalın estetik anlayış 60’larda, “Sanat, sanat içindir” ilkesini 

yüceltmiştir. Sade, arındırılmış, abartıdan uzak bir akım olan minimalizm akımı, 

dünya çapında tanınan büyük başarılara imza atmış birçok yönetmen tarafında 

kullanılmıştır.  

“Yavaş akan bir senaryo, slow motiona alınmış bir kurgu, soluk renklerin tercih edildiği 

bir atmosfer ve en önemlisi de hiç olmayan ya da olabildiğince az olan diyalog…” 

minimalist sinemanın tercih unsurlarıdır.Dünyada ilk kullanan yönetmenlerden olan 

Tarkovsky’ye bu akımın temsilcisi denilebilir(Çiftçi, H. (2015), Minimalist Sinema/ 

www.kendidefterim.blogspot.com.tr / (7.04.2018). 

 

 

Minimalist sinemanın, daha saf ve katışıksız bir sinema arayışının ürünü 

olduğu söylenebilir. Pastel ve çok koyu tonlarda bir renk düzlemi, durağan ve ağır 

ilerleyen bir anlatı olan minimal sinema, gereksiz eklentilerden arınarak öyküde 

sadece özü ortaya çıkarmayı hedef edinmedir. Anlatması gerekenden fazlasını 

anlatmayı, göstermesi gerekenden fazlasını göstermeyi gereksiz bulan bir görüşü 

temsil eden akım, “seçkin bir sadecilik” olarak nitelendirilebilir (Özdemir, E. (2006). 

Sadeliğin Gerçekliği:Minimalizim.www.sinematurk.com/ (16.05.2016). 

http://www.kendidefterim.blogspot.com.tr/
http://www.sinematurk.com/


75 
 

1990’lı yıllarda sinemanın değişen yüzü, yönünü daha çok minimal 

sinemaya çevirmiş  yeni nesil yönetmenler, filmlerinde ana unsur olarak minimalizm 

akımını  kullanmaya başladıkları görülmektedir. Toplum ve birey  ağırlıklı gerçekçi 

filmler, minimal sinema motifleriyle izleyici karşısına çıkmış, Yeni / Çağdaş Sinema 

abartısız ve yalın öykülerini,  en çok minimal akım etrafında şekillendirmiştir. 

Demirkubuz sinemasında da abartılı mekânlar, müzikler, oyunculuklar veya 

ışıklandırmalar, filmin ana izleğinin önüne geçirilmeyerek minimal sinemaya uygun 

özellikler göstermektedir. Yönetmenin filmlerinde, doğal ışık, natürel sesler ve 

amatöre yakın gerçekçi oyunculuklar gibi minimal unsurları kullanarak filmin 

gerçekçiliğini ve inandırıcılığını artırma yolunu seçtiği görülmektedir. 

3.2. ZEKİ DEMİRKUBUZ FİLMLERİNDE ANA TEMALAR ve ANLATI 

YAPISI 

Toplumsal yozlaşma, yabancılaşma, kadın erkek ilişkileri, aldatma, şiddet,  

modern hayatın yol açtığı trajediler son dönem hem ‘Yeni Sinemanın’ hem de Zeki 

Demirkubuz sinemasının ana başlıklarını oluşturmaktadır. Yönetmenin öykülerinde 

olayların çıkış noktasını, toplumsal yapıdaki yozlaşma, yersiz-yurtsuzluk, insan 

ruhunda bastırılamayan kötülük hissi, kent-taşra ikiliğindeki modernleşen fakat 

gittikçe kendine yabancılaşan hayatlar oluşturmaktadır. Demirkubuz filmlerini ilgi 

çekici yapan, kaderin çıkışsızlığında sürekli kaybeden, yenilen, örselenen hayatları 

gerçekçi bir üslupla işleyebilme ustalığında gizlidir. 

Filmlerinde seçtiği karakterler, üçüncü sayfa haberlerine konu olan 

marjinallerdir. Yönetmen kendi sinemasını Çınar Oskay’a verdiği bir röportajda 

şöyle özetler; “İnsan çelişkilerle dolu, sakat bir varlık. Bizi doğruya götüren, güzeli 

özlememize sebep olan bu. Sinemamı bunun üzerine oturtmaya çalışıyorum” (Oskay, 

Ç. (2015) Hürriyet, Kelebek, www.Hurriyet.com.tr Zeki Demirkubuz Röportaj/ 

(2016). Zeki Demirkubuz ’un sinemayı ve filmlerini, insanın içindeki kötücül yanıyla 

yüzleşmesi için araç olarak kullandığı dolayısıyla onun sinemasının bir yüzleşme 

sineması olduğu söylenebilir. Demirkubuz, Camus, Kafka, Sartre ve Dostoyevski 

gibi varoluşçu yazarların söylemlerini içselleştirmiş, bireysel gerilim ve kıvranmalara 

odaklanmış, gündelik hayattaki içsel patlamaları, gerçekçi bir üslupla anlatmaya 

çalışan bir yönetmendir. Bu doğrultuda Zeki Demirkubuz filmlerinin anlatı yapısı 

incelendiğinde değişmez yapısal unsurların, bütünsel, kendine özgü bir düzen ve 

tekrarlar oluşturduğu görülmektedir.  

http://www.hurriyet.com.tr/


76 
 

Klasik anlatı yerine modern anlatıyı tercih eden yönetmenin, öykülerini 

anlatırken asıl beslendiği duygu, acıdır. The Guardian’a verdiği röportajda bunu 

şöyle açıklar; “Acı her yerde ve hepimiz onunla yüzleşmeliyiz. Benim bütün filmlerim 

onun hakkında” (Anonim, Hürriyet arşiv, Ocak, 2006) (14.04.2016). Bu açıklama, 

Demirkubuz sinemasının kısa bir özeti gibidir. Demirkubuz,  acıyı anlatırken  

‘aldatma’ en sık işlediği konuların başında gelir, yönetmen birçok röportajında 

‘kadın aldatmasını’ daha trajik bulduğu için filmlerindeki olay örgüsünü, kadınların 

aldattığı bir dünya üzerine inşa ettiğini söyler. Hatta Demirkubuz ‘un, C Blok, 

Masumiyet, 3.Sayfa, Kıskanmak, Yazgı, Kader ve İtiraf filmleri kadın aldatması 

üzerine öyküleştirilmiş, acı dozu yüksek filmlerdir. Yönetmen tarafından ‘kadın 

aldatması’ zincirleme sonuçlarıyla daha büyük trajediye sebep olarak gösterilir. 

Yönetmenin filmleri, üç ya da dört karakter etrafında yapılanmakta öyküde 

karakterlerin geçmiş ve şimdiki hüzünlerinden kurtulmalarına, duygu ve durum 

değişikliği yaşamalarına genellikle izin verilmediği görülmektedir.  

Karakterlerin çoğu, bir şekilde hayat karşında mağlup olmuş kimi zaman 

iyi/masum; kimi zaman kötü/suçlu tek bir kalıba konulmayan, değişken bir biçimde 

konumlandırılmaktadır. Özellikle kadın ve erkek karakter temsilleri, Türk 

seyircisinin aşina olduğu kahramanları ters düz edecek kadar uç özellikler taşıdığı 

söylenebilir. Ne erkek toplumsal gramerdeki güçlü, mert, savaşçı, sözünde duran, 

otoriter, saygın tanımını karşılar ne de kadın sadık, fedakâr, şefkatli, zarif ve anaç 

özellikler gösterir.  

Demirkubuz filmlerinde kadınların, ele avuca sığmaz,  hırçın halleriyle 

anaç, sadık, fedakâr ve namuslu olmayı başaramadıkları, içlerindeki kötücül yanı 

gizlemeyen, geleneksel değerlerden kopmuş ve dominant kadınlar olduğu 

söylenebilir. Bu doğrultuda, ‘Tülay, Uğur, Meryem, Nilgün, Seniha, Sinem, 

Mükerrem karakterleri, mevcut düzenin acımasızlaştırdığı, dik başlı, hesapçı,  fettan, 

sorumsuz, sürekli arayış içinde, duygularını uçlarda yaşayan, aile olmayı 

becerememiş, ahlaki yozlaşmadan nasibini almış ve tekinsiz kadınlardır. Bu 

kadınların, kötü huyları yetmezmiş gibi bir de erkeğin acısını körükleyen, onu zora 

sokan, kışkırtan, cinayet işleten ya da intihar ettiren nitelikler taşıdıkları 

görülmektedir.  Demirkubuz sinemasının erkek karakterleri ise, kadınların aksine 

daha sakin, fedakâr, şefkatli, edilgen, sorunlu,  sadık ve kadınların yaşattığı her türlü 

hüsrana rağmen yine de onlara sahip çıkan, hassas, saplantılı ve içe kapanık kişiler 

olarak temsil edildikleri görülmektedir.  



77 
 

‘Bekir, Harun, Yusuf, İsa, Musa, Taylan, Halet, Selim, Ahmet’ hep aynı 

‘çaresiz ve iradesiz’ özellikler gösterir. Demirkubuz ’un erkek karakterleri özünde 

ataerkil değerlere sahip olsalar da genelde geleneksel erkeklik kodlarına uymayan, 

pasif, zayıf kişilikli, duygularını belli eden hatta çaresizlikten ağlayan, affeden ve 

saplantılı kişilikler olarak temsil edildikleri görülmektedir. Demirkubuz sinemasında 

doğru ya da güzel, kolay elde edilen kavramlar değildir. Hatta neredeyse çoğu filmde 

karakterlerin doğru olanı seçmediği, seçemediği gözlenir, yönetmene göre insan 

böyle bir varlıktır, kötüyü seçmeye meyillidir. Birçok sancının, acının çekilmesi, hep 

insanın kendi yanlış seçimleri ile ilgilidir. Onun filmlerinde çoğu zaman 

kahramanların onca acı ve çabaya rağmen kaderin ağlarına takıldığı, mutlu sona bir 

türlü ulaşamadığı en sonunda yine en başa döndükleri sık görülen durumlardandır. 

Öykünün ana izleğine yerleştirilen ‘çaresizlik, acı, melankoli, hüsran, kıstırılmışlık, 

sıkıştırılmışlık hissi, kader çıkmazı’  filmlerin ana motiflerdendir.  

Demirkubuz filmlerinde aşk, romantizmden uzak, aldatma temasından ayrı 

düşünülemeyen saplantılı, kavuşmanın olmadığı bir aşktır.  Talihsizlikler ve bir dizi 

kötü olay yüzünden kahramanlar bir araya gelemediği gibi aşk, ilişkiler ve aile 

temaları genelde mutlu son vaat eden bir yapı göstermemektedir. Aşk acısı çeken 

karakterlerin büyük çoğunluğu erkeklerdir, aşkta çaresizlik ve çıkışsızlık erkekler 

üzerinden kurulmakta, kadın karakterler sadakatsiz, güvenilmez halleriyle aşk 

acısının faili olarak yer almaktadırlar. Demirkubuz filmlerinde kullanılan motiflerden 

aile ve evlilik, huzur, sıcaklık, dayanışma, güven, mutluluk vaat eden değil acı, 

şiddet, mutsuzluk,  huzursuzluk ve boğuculuğu ile kaçılması gereken yapılar olarak 

kurgulanmaktadır. 

Demirkubuz sinemasının bel kemiğini oluşturan sade ve yalın görüntü 

estetiği, onu diğer çağdaşı yönetmenlerinden ayıran temel unsurlardandır. Yönetmen 

öykülerinde, mekân, dekor, oyuncu ve aydınlatmayı, vereceği mesaja göre 

kurgulamakta filmde tasarlanan birçok öge en asgari düzeyde tutularak anlamın ve 

hikâyenin önüne geçecek/yavaşlatacak detaylara yer verilmemektedir. Demirkubuz, 

öykülerini mekân üzerinden kurgulamamakta ama mekânı öykülerini destekleyen bir 

arka plan olarak kullanmaktadır. Taşralılık, kentlilik, yalnızlık, suç ya da masumiyet 

mekân ve dekorla seyirciye hissettirilmekte dolayısıyla karakter ve mekân arasında 

sağlam bir iç içe geçme hali göze çarpmaktadır. Bu açıdan Demirkubuz sinemasında 

dekor sembolleri, rastgele değil kurgudan etkilenen ve kurguyu etkileyen bir haldedir 

denilebilir. 



78 
 

Yönetmen özellikle hikâyede kameranın kadrajına kapı aralığı, pencere 

pervazı ya da duvar kolonunu dâhil ederek hikâyenin bireyde yarattığı bunalım ve 

kapalılık hissini pekiştirmektedir. Kadrajdaki yarım görüntü, seyirciye hem 

karakterin sıkışmışlığını vurgulatan  hem de olayları kapı aralığından izliyor hissi 

uyandırarak olaya daha yakından dâhil olma heyecanını yaşatan önemli bir detay 

halini almaktadır. Yönetmenin filmlerindeki sıkışmışlık ve kapalılık hissi, sinemada 

Demirkubuz stilini yansıtan en önemli anlatı öğesidir denilebilir. Yine çaresizliği 

yansıtan loş ve kasvetli mekânlar, sefil mahalleler, köşeye sıkışmış hüzünlü insan 

yüzleri,ağır  kamera hareketleri, yarı loş izbe mekânlar, depresif tonlar, saçı başı 

pejmürde insanlar, kapanmayan kapılar, Yeşilçam filmleri, açık televizyonlar, 

susmayan telefonlar, duvardaki afiş ve fotoğraflar, ayna/camdan yansıyan görüntüler, 

kadrajın nesne ile daraltılmış kompozisyonu Demirkubuz sinemasının diğer 

yönetmenlerden ayrılan önemli anlatı kalıplarıdır.  

Açık olan televizyonlarda izlenen eski Yeşilçam melodramları, Yeşilçam 

sinemasına yönetmenin saygı duruşu olmanın ötesinde bu filmlerin inşa ettikleri 

gerçekliğin belirleyiciliğine vurgu yapmakta filmlerin inşa ettiği geçmişi bugüne 

getirmektedir (Özgül,2014: 243). Yönetmen filmlerinde hızlı kamera hareketleri 

yerine  karakterin sıkıntı, çaresizlik, çıkışsızlık, bunalım ve kaygılarını anlatırken 

yavaş kamera çekimi kullanmakta böylece sıkıntı anlarında bir türlü akıp gitmeyen 

zamanı seyirciye geçirebilmektedir. Aynı yöntemle C Blok filminin Tülay’ının dev 

bloklar arasındaki yaşadığı sıkıntı sıkışmışlık, filmin gri ve kasvetli haliyle 

belirginleştirilir, Tülay’ın ağzından düşmeyen “çok sıkılıyorum” sözü macera 

isteğine vurgu yaparken onun macera aradığı sözlerinden değil çantasının aralığından 

görünen macera kitabından anlaşılır. Masumiyet’te yaşanılan karmaşık ilişkiler ve 

filmdeki yüksek tansiyon, mekân ve karakterlerde yalınlık ile dengelenerek göze 

çarpmadan verilir. Alt sınıf insana özgü konuşma biçimi, küfürler, pejmürde kılık 

kıyafetler, günlük hayattaki karşılığı gibidir. Üçüncü Sayfa’nın Meryem’inin tıpkı bir 

hapishaneyi anımsatan çaresiz ve sefil hayatı, bir zindan kadar karanlık evi, 

hikâyenin trajedisini destekler. Vücudu dayaktan çürükler içinde kalan Meryem’in, 

çocuklarıyla parkta otururken hapishane parmaklığını andıran salıncak zincirlerinin 

arasından görünen hüzünlü yüzü onun, açık havada bile hapsolmuşluğunu, 

sıkışmışlığını sembolize eder. 



79 
 

Filmlerde hapishane ve hücreyi anımsatan demir parmaklık görüntüsü veren 

her nesne, (parkta salıncağın zincirleri, camlı kapının tahta bölmeleri, pencere 

pervazları, kapıların demir parmaklıkları) karakterlerin çaresizliğini, nereye giderse 

gitsin kaygılarını da beraber götürmekte olduğunu, hapishaneyi andıran bu 

çıkışsızlıktan kurtulamayacağını vurgular. Demirkubuz sineması bu temayı yalnızca 

konu edinmekle kalmaz aynı zamanda onu tekrarlayan, yeniden üreten bir dil ve yapı 

kurar (Suner, 2006: 215). Yönetmenin öykü anlatısında kullandığı depresif hava, film 

boyunca sürer, karakterler hep umudun, hayallere kavuşmanın özlemini duyar. 

Hikâyeler iyi sonlara ve mutlu hayallere bağlanmaz; tam tersi çoğu zaman olmadık 

zamanlarda biter: Bu tamamlanmamışlık izleyicinin rahatsızlığını kaşıyan 

nedenlerden biridir (Yüksel Ö. (2017) Zeki Demirkubuz sinemasında arzunun kayıp 

nesnesi www.ozgeyukselblog  ( 27.12.2017). 

3.3.  ZEKİ DEMİRKUBUZ FİLMLERİNDE ATAERKİL SÖYLEM 

Varoluşçu felsefe rehberliğinde, yalın sinema stili ile gerçekçi öyküleme 

tekniğini birleştiren bu yolla  hem toplumun bilinçaltını sorgulayan hem de toplumsal 

yozlaşmalara değinen Demirkubuz, özellikle modernleşen toplumun birey üzerinde 

bıraktığı ezici etkilere ışık tutmaya çalışmaktadır. Filmleri ile toplumun 

panoramasını gözler önüne seren Demirkubuz, gerek içerik gerek biçimsel olarak 

ataerkil sinema formlarına daha yakın bir zeminde durmaktadır. Yönetmenin 

filmlerinde bir yandan ataerkil düzen eleştirilmekte diğer yandan ataerkil sistem 

yeniden üretilmektedir.  

Bu doğrultuda denilebilir ki Demirkubuz sinemasında ataerkil geleneksel 

sistem, çeşitli aksamaları -bireyselliği ve özgürlüğü kısıtlamak- içinde kimi zaman 

yetersiz bulunmakta fakat aynı zamanda, yaşamsal aidiyet, dayanışma, huzur ve 

güvenlik zeminine duyulan bireysel ihtiyaçlar nedeniyle vazgeçilmez bir konuma 

yerleştirilmektedir. Örneğin Masumiyet’te Yusuf’un ablasının sessizliği kocasını 

aldatması yani bir anlamda ‘Baba Yasası’nı çiğnemesi karşılığında ona verilen bir 

ceza gibidir; Çilem ise annesi Uğur’un seçimlerinin bedelini sessizliğiyle 

ödemektedir. Bununla birlikte burada sessizlik bir yandan kadının ataerkil düzen 

içerisindeki sessizliğini ve yerleştirildiği edilgen konumu gösterirken öte yandan 

Yusuf’un ablasının kocası için pasif bir direniş biçimine dönüşmektedir.  

 

 

http://www.ozgeyukselblog/


80 
 

 

Üçüncü Sayfa ’da Meryem’in monolog sahnesinde ses ve beden 

eşleşmesinin bozulmuş olması, kadını konuşanın başkası olduğunu düşündürmekte 

ve ataerkil düzene eleştirel bir bakış sunulmaktadır. Dolayısıyla bütün olarak 

değerlendirildiğinde Demirkubuz filmlerinde ataerkil yapı ve söylem bir yandan 

eleştirilmesine karşın kadının ya susturulmuş olan olarak ya da felakete götüren 

olarak  sunulması kadın herhangi bir özgür seçim yaptığında bunun felaketle 

sonuçlanacağı düşüncesini üretmekte ve ‘Baba Yasası’na karşı çıkan kadının 

cezalandırılması aracılığıyla ataerkil söylem yeniden üretilmektedir (Özgül, 

2014:251). Zeki Demirkubuz sinemasının da içinde bulunduğu gündelik yaşamla 

etkileşim içindeki yeni dönem sineması, özellikle son yıllarda kadın ve erkek 

temsillerinde çeşitliliğe gitmiştir. Yönetmenin kadınlık ve erkeklik pratiklerinin 

ataerkil örüntülerden kısmen farklılaştığı erkeklerinin birçoğunun Japon yönetmen 

Wong Kar-Wai’nin erkek karakterleri gibi romantik ve duygusal, kadınlarının ise 

duygusuz, güçlü, tehlikeli, güzel ve otoriter olduğu göze çarpmaktadır.  

Demirkubuz sinemasında ataerkillik ve toplumsal cinsiyet kavramlarının 

bozulup dönüştürüldüğü bu doğrultuda erkekliğin otoriterlik, kadınlığın pasiflik ile 

temsil edilmediği dönüşen bu yeni karakterlerin, toplumsal yozlaşma ve 

yabancılaşmayı anlatmada araç olarak kullanıldığı görülmektedir.  Bu yönüyle kadın 

temsilleri, yarı feminist yarı ataerkil bir bakışın izlerini taşımakta ikisi birbirinden 

tam olarak ayrılamayarak tek bir kategorizasyon sunamamaktadır. Erkekler, 

ataerkildir fakat iktidarı ve otoriteyi çoktan kaybetmiş,  kadınlar da toplumsal 

cinsiyet rollerinden sıyrılmış  ihanetin, kötülüğün, sadakatsizliğin ana kaynağı olarak 

sunulurlar.  Erkeklerin kadınlara karşı acımasızlaştıkları anlar da vardır elbet ama 

erkekleri bu noktaya getirenler yine kadınlar olarak sunulur. Şiddeti doğuran etken, 

sorumsuz kadın davranışlarıdır (Güler, 2008: 16).  

“Bu hikâyelerin çoğunda asıl kahraman olan erkek karakter, genelde naif duygularla bir 

kadını sever ancak kadın hiçbir zaman ona teslim olmaz. Ancak başkarakter olan erkek, 

hayatını tek bir kadına adamaya hazırdır. Kadın erkek için sürekli bir arzu nesnesi 

olarak kalır ve bu mesafe bir türlü kapanmaz çoğu zaman erkeğin acısının ve 

saplantısının nedeni de bu kapanmayan mesafedir”(Yüksel Ö. (2017) Zeki Demirkubuz 

sinemasında arzunun kayıp nesnesi www.ozgeyukselblog  ( 27.12.2017). 

 

 

http://www.ozgeyukselblog/


81 
 

Demirkubuz sineması incelendiğinde erkekler, iradesizliği, iktidarını 

kaybetmişliği, kıstırılmışlığı, bağışlayıcılığı ve arzusuna tutsaklığı ile Yeşilçam’dan 

farklı eril karakter detayları sunmaktadır. Ancak madalyonun öteki yüzünde bir nevi 

bu iktidarsızlığın telafi mekanizması işlevi gören kurtarma fantezilerinden 

bahsedebiliriz:  

Masumiyet ve Kaderde Uğur’u pavyondan kurtarmak isteyen Bekir ve Yusuf; İtiraf ’da 

tüm yaptıklarına rağmen Nesrin’i içine düştüğü yoksulluktan çıkarmayı teklif eden 

Harun; Üçüncü Sayfada Meryem’i kocasından kurtarmayı aklına koyan İsa buna 

örnektir. Prensesi kurtararak ona sahip olan şövalye anlatısı, geleneksel erkekliğe hali 

hazırda içkindir (Yüksel Ö. (2017) Zeki Demirkubuz sinemasında arzunun kayıp 

nesnesi www.ozgeyukselblog  ( 27.12.2017). 

Yönetmenin filmlerde erkeği merkeze aldığı hep erkek hikâyeleri anlattığı, 

kadın kahramanların duygu dünyalarının es geçtiği yönünde eleştiriler yoğunluktadır. 

Güler (2008) bunu şöyle ifade etmektedir; “Demirkubuz ‘un sinemasında kadınlar, 

erkeğin aşk acısını anlatmakta araçsallaşır. Kadınların konuşmasına, kendi 

duygularını anlatmasına zaman zaman yer verilir; ancak aslolan erkeğin ne 

hissettiğidir. Erkek, ne yaşar? Demirkubuz ’un sorduğu ilk soru budur”. Demirkubuz 

filmlerinde erkek öykülerini, kadınlar üzerinden anlatmayı tercih ettiği için onun 

kadınları, sinik ve gölge karakterler değil aksine erkeğin acısını körükleyen hatta onu 

çıkmazlara sürükleyen, baskın ve sarsıcı özellikleri ile ‘femma fatale’ tiplerden izler 

taşıyan zorlu kadınlardandır.  

Bu yüzden kadın karakterlerin birçoğu, ele avuca sığmazlık, cesaret, 

maceraperestlik, sadakatsizlik, acımasızlık, kıskançlık, hırs, öfke, ihtiras gibi eril 

öğeler barındıran, ilişkileri yönlendiren, erkekleri peşinden sürükleyen, aldatan, 

cezalandıran ya da ödüllendiren kişiler olarak temsil edilirler. Tülay (C Blok), Uğur 

(Masumiyet) Meryem (Üçüncü Sayfa), Nilgün (İtiraf), Sinem (Yazgı), Özge 

(Bulantı) bu bağlamda hem ataerkil topluma baş eğmeyen duruşlarıyla feminist 

felsefeye daha yakın bir sınırda durmakta hem de ataerkil örüntülerle uyumlu 

biçimde erkeği tehdit eden onu felakete sürükleyen ‘cinsiyetçi’ yapılanmadan 

paylarını almaktadırlar.  Filmlerde erkek egemen toplumun sinema üzerindeki etkisi 

ve toplumsal cinsiyet anlamında eril geleneklere yönelik göndermeler göze 

çarpmaktadır. Özellikle eril cinsiyetçi yapının en önemli özelliği olan ‘kadınları ve 

kadın cinselliğini tehdit unsuru olarak tehlikeli’ görme hali birçok filmde gizli ya da 

örtülü biçimde görülmektedir.  

http://www.ozgeyukselblog/


82 
 

Demirkubuz ‘un erkek acısını katmerli şekilde anlatmak için kadını negatif 

özelliklere sahip olarak gösteren (cinselliğini kullanan) cinsiyetçi yaklaşımı, bu 

açıdan en çok eleştiri alan konuların başında gelmektedir. Aslında yönetmenin 

filmlerinde kimi yerde kadınların yaşadığı ezilmeyi, bir sistem olarak tanımlaması, 

kadın sorunlarını ataerkil toplum genelinde işlemesi olumlu bir izlenim 

oluşturmaktadır. Demirkubuz kadınları, genelde erkeğin trajedi sebebi olarak suçlu 

olarak kurgulansalar da aslında bu kadınlar, içinde yaşanılan toplumsal sistem 

yüzünden ezilmiş, ataerkil geleneklerin ve eril yasaların mağdurlarıdır. Ataerkillik 

öyle bir sistemdir ki bütün kadınları ayrı ayrı ezer, yönetmenin filmlerinde kadınları 

ortak kılan şey de bu baskı, ezilme ve isyandır, kadınların otoriter, mücadeleci, hırçın 

ve saldırgan olmaları biraz da bu yüzdendir denilebilir. 

Bu yönüyle Demirkubuz ’un alternatif bağımsız sinema ile hem politik hem 

stil olarak Yeşilçam’dan farklı, radikal bir sinema yaratmayı başardığı görülse de 

ideolojik olarak tüm yapılara sinen ataerkilliğin, yönetmenin hikâyelerinin geleneksel 

bir çerçevede kalmasının nedeni olduğu görülmektedir. Özellikle araştırma konumuz 

için seçilen Bulantı/2015 filmi, yönetmenin bu arada kalmış, çatışmalı ideolojik 

yaklaşımına net referanslar sunan  kimi yerde ataerkilliği eleştiren kimi yerde 

yeniden inşa eden birçok örnek barındırmaktadır. Dolayısıyla Demirkubuz ‘un 

filmlerinden ve Bulantı filminden çıkarılan sonuç, modern dünyada evrensel değerler 

değişse  de ‘ataerkil egemenliğin’ gündelik hayatta, ilişkilerde, mekânlarda, 

kurumlarda ve iletişimde  hâlâ hüküm sürdüğü, cinsler arası ayrımcılığın, kadının 

seyirlik malzeme olarak konumlandırılmasının - ki birçok yönetmen gibi 

Demirkubuz filmlerinde de kadın bedeni, ataerkil hazcı bakıştan bağımsız değildir- 

kadına şiddet ve baskının, kadının erkeğe göre ötekiliğinin, somut bir gerçeklik 

olarak toplumda var olmaya devam ettiği yönündedir. 

Buradan hareketle çalışmamızla ilgili olarak Beauvoir’in şu tespitine 

ulaşabiliriz; “İnsanlık erildir ve erkek kadını kendisi için değil erkeğe göre tanımlar; 

kadın özerk bir varlık olarak görülmez. Erkek kadına referansla değil, kadın erkeğe 

referansla tanımlanır ve farklılaştırılır. Kadın rastlantısal olandır, özsel olana 

karşıt,özsel olmayandır. Erkek öznedir (ben), mutlak olandır, kadın ise öteki cinstir” 

(Çetin Z. (2016) Öteki Cinsin varoluş mücadelesinde bir kadın: Simone de Beauvoir, 

www.gaiadergi.com.tr, (28.06.2017 ). 

  

http://www.gaiadergi.com.tr/


83 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

                        BULANTI FİLMİ ANALİZ 

4.1. ÇALIŞMANIN YÖNTEMİ, KAPSAMI VE ÖRNEKLEMİ 

4.1.1. Çalışmanın Yöntemi 

Bu çalışmada ‘Bulantı’ filminin sembol ve anlamları,  feminist kuram 

bağlamında dikkate alınarak tematik bir söylem analizi çerçevesinde incelenmiştir. 

Feminist kuram eleştirileri kapsamında belirli sorulara odaklanılmış cevaplanan 

temel araştırma soruları  şunlar olarak belirlenmiştir.  

 

1. Bulantı filmi ile anlatılan hikaye nedir? Film öyküsü ve gösterilen 

semboller  göz önüne  alındığında anlatı öğeleri filmde nasıl kullanılmıştır? 

2. Filmde ve afişte kullanılan göstergelerin (kişi, durum, mekan, eşya,) 

aktarmak istedikleri düz anlamlar ve yan anlamlar nelerdir? 

3. Seçilen sahnelerin göstergeleri dikkate alınarak hangi çıkarımlarda 

bulunulabilir? 

4. Filmde kullanılan mekan, obje ve durumlar nasıl/ hangi amaçla 

kullanılmış ve sunulmuştur? 

5. Yönetmen filmdeki kadın, erkek ve çocuk rolleri, kullanılan mekan, 

aydınlatma ve  objeleri toplumsal cinsiyet ve ataerkil ideolojiyle  nasıl 

ilişkilendirmiştir?  

6. Bulantı filmi ile yönetmen hangi duyguları yüceltmiş, hangi değerlerin  

altını çizmiştir? 

 

Sorular üzerinden öncelikle filmde ataerkil ideoloji çerçevesinde anlamlı bir 

biçimde inşa edilen anlam/gösterge temaları belirlenmiş seçilen görüntülerin feminist 

kuram bağlamında çözümlenmesi için gösterge bilim analiz tekniği seçilmiştir. 

Birçok sanatsal üründe özellikle sinemada, görünenin ötesindeki dünyayı keşfederek 

filmin ana felsefesine inebilmemizi sağlayan gösterge bilim nedir? Hangi anlamları 

içerir, nasıl çözümlemeler yapar? Hangi teknikleri kullanır, ‘gösterge’ ile kastedilen 

nedir? Öncelikle bunları açıklamamız daha doğru olacaktır. Kısaca gösterge, kendi 

dışında bir şeyi temsil eden ve dolayısıyla bu temsil ettiği şeyin yerini alabilecek 

nitelikte olan her çeşit biçim, nesne, olgu, vb. olarak tanımlanır (Rıfat, 2014:11).  



84 
 

Etrafımızda gördüğümüz canlı ve cansız olarak nitelendirdiğimiz her nesne, 

sembol, işaret, iz bir göstergedir. Trafik ışıkları, reklam panoları, renkler, çiçekler,  

amblem ve logolar, dinsel ayinler, törenler, geometrik desenler, şekiller, sesler, 

kısaca hayatı duyumsamamıza yarayan her şey birer göstergedir.  Göstergeleri 

yorumlamamızı sağlayan göstergebilim ise en kısa ve en bilinen  tanımıyla,  

göstergelerin bilimidir (Parsa:2014:1). İletişim bilimlerinin araştırma yöntemlerinden 

göstergebilim; postmodern gösterge bilim, sinemada neoformalist yaklaşım, beden 

dili okuma, içerik çözümlemesi, görsel çerçeveleme, yapısökümü okuma yöntemi ve 

metin çözümleme bilimsel analizler için çok şey borçlu olduğumuz yöntemlerden 

başlıcalarını kullanır (Can:2012:7).  

Çağdaş göstergebilimin iki öncüsü, İsviçreli dilbilimci Ferdinand de 

Saussure (1857-1913), Amerikalı mantık-bilimci Charles Saunders Peirce                   

(1839-1914) göstergebilimin babası sayılabilecek bilim adamlarıdır. 1960’lardan 

sonra bağımsız bir bilim dalı haline gelebilen göstergebilim, Claude Levi Strauss, 

Cristian Metz, Roland Barthes, Umberto Eco gibi araştırmacıların çalışmaları ile en 

son ve modern halini almıştır.  

Göstergebilim nedir nasıl bir analizleme tekniği sunar kısaca değinecek olur 

isek,  görsel sanatlar alanında gerçekleştirilen araştırmaların sayısı hızla artarken bu 

alanda yapılan araştırmalara ışık tutan iletişim bilimleri giderek daha da önem 

kazanmaktadır. Son yıllarda edebiyattan, müziğe, sinemadan mimariye kadar her 

türlü göstergeyi çalışma alanı yapan “göstergebilim” bu bilimlerin en başında 

gelmektedir. Çevremizde gördüğümüz her türlü simge, resim, işaret, nesne ve olgu, 

göstergebilim için bir anlam ifade etmekte görüntüler, el-kol-baş hareketleri, ezgili 

sesler, nesneler ve törenlerde, protokollerde ya da gösterilerde görülen bu tözlerin 

karmaşaları, diller oluşturmasalar da, en azından anlamlama dizgeleri 

oluşturulmaktadır (Barthes, çev, Rıfat,2014:27). Bu, çözülmeyi bekleyen anlamlama  

dizgeleri, artık bir bilim dalı olarak kabul edilen göstergebilimin açık konusudur. 

Son yıllarda iyice popülerleşen göstergebilim, iletişim ve dile ait her alanda 

faaliyet göstermekte, uygulama alanı da  çok geniş bir yelpazeyi kapsamaktadır.  

Çalışma  sahası olarak müzik, yazın, mimari ve  resmin ardından sinema da 

göstergebilim analizleri arasında yerini almıştır. Göstergebilim, sinemanın kendine 

has dilinin, anlatım dizgelerinin ve sembollerin ‘anlamlarını’ yorumlamaya çalışır. 

Özellikle çağdaş/yeni sinemanın karmaşık ve bireyci dokusu, anlatı çözümlemesine 

daha çok ihtiyaç duyulmasını sağlar.  



85 
 

Metz, yeni sinemanın bir şeyleri ‘aşıp geçtiği’, ‘yadsıdığı’ ya da 

‘darmadağın ettiği’ şeklinde tanımlanması konusunda hem fikir olduğunu belirtir. En 

çok çözümleme, kapalı anlamları, doğaçlama hali ve kesin sınırlardan yoksun 

yapısıyla çağdaş sinemanın hakkıdır. Sinema filmleri okunmayı bekleyen metinlerdir 

ve bir anlatı oluşturulurken anlatım ve öyküleme teknikleri çok önemlidir  

(Parsa,2012:12). Bu disiplin, sinema dilini çözümlerken en çok dizisel /dizimsel 

boyutu ile   düzanlam / yan anlam konuları üzerine yoğunlaşır ve sinemasal olarak 

bir filmi incelerken yönetmenin ürettiği ‘anlamı’ açıklamaya çalışır. Sinema 

göstergebilimin amacı sadece filmde gördüğümüz görüntülerin rutin şekilde 

sıralamasını yapmak değil o görüntülerin dünyadaki gerçek anlamları ve yan 

anlamları arasındaki ilişki çözümlemesini yapmaktır.  

Yönetmenin filmde, hissettirmeye çalıştığı gizli ve örtük ideoloji, yan 

anlamlar aracılığıyla yayılır. Aslında göstergebilim, bu netleştirme ile filmin hak 

ettiği değeri kazanmasında güçlü bir destektir.  İzlenildiğinde bağlantısız gibi 

görünen ayrıntılar ve imgeler -ki buna kurgu, çeşitli motifler, kamera hareketleri, ışık 

da dahil- göstergebilim ile yeni anlamlarına kavuşurken öze de ışık tutar. 

Göstergebilim çözümlemelerinin anahtar noktaları şunlardır: göstergelerin ve 

kodların sosyo-kültürel anlamına odaklanılır, öykü, ana kahramanlar, yan karakterler, 

renkler, kamera hareketleri, temalar, motifler, diyaloglar, semboller ve biçem gibi 

gösterenleri yeniden anlamlandırılmaya çalışılır. Göstergelerin anlamı, gösteren, 

(imge, görüntü, sözcük veya nesne olabilir) gösterilen (ima edilen ) ve göndergesi 

(imge, görüntü, sözcük veya nesnelerin ne anlam ifade ettiği) arasındaki ilişkilere 

bağlıdır. Göstergebilim de her türlü anlatıya karşı bir bakış açısı kazandırması 

açısından önemli bir rol üstlenir(Parsa,2012:20).  

Göstergeler bir imge, bir kelime, bir nesne hatta uygulama alanında belirli 

bir tipi içerebilir kodlar ise, toplum içinde düzenlenmiş ve yorumlanan göstergelerin 

anlamlarıdır (Parsa:2012:21). Araştırmamızda filmdeki sinematografik yapılar 

üzerinden (senaryo-hikaye, kurgu, görüntü düzenlemesi, metaryaller, ses-müzik) 

basit bir göstergebilimsel çözümlemeye tabi tutularak bu sembollerin ilgili temalar 

bağlamında yoğunlaştığı ya da işaret ettiği söylemler ortaya çıkarılmaya ve 

tartışılmaya çalışılmıştır. Bu noktada  çözümleme için belirlenen sahneler, 

yönetmenin senaryo ile ön plana çıkardığı  görüntüler arasından seçilmiştir.  

 



86 
 

Feminist kuramla ilişkili seçilen film görüntüleri, fotoğraflar şeklinde 

belirlenmiş olup her bir fotoğraf, kişi, nesne,  mekan, durumlar, düz anlam, yan 

anlam, metafor (benzetme/eğreltileme), metonomi (mecaz-ı mürsel) kodlar ( metinsel 

kodlar, sosyal kodlar, yorumlama  kodları ) dizi, dizim çağrışım, ve göndermeleri 

bakımından  incelenmiştir. Elde edilen bulgular çalışmaya, tablolar ve metin 

yorumlaması şeklinde aktarılmıştır.  

 

 

4.1.2. Çalışmanın Kapsamı  

Geniş bir kitlesi olan sinema, toplumsal yapı ve çeşitli kültürel olgulardan 

beslenmektedir. Bu açıdan geleneksel ya da modern; muhafazakâr veya muhalif 

olsun sinema,  mutlaka bir ideolojiyle yakın temas halinde olacaktır. Bu açıdan 

sinema sanatı bir tarafıyla egemen ideolojinin değerlerini benimserken bir tarafıyla 

da bu egemen ideolojinin dışında kalan ve hatta ona tavır alan başka ideolojik 

yaklaşımlar için ideal bir aygıt görevi görmektedir (Çayıroğlu, 2014:36). İdeolojik 

olarak belirlenen cinsiyetçi davranış kalıplarının sinema yoluyla pekiştirilerek 

aktarıldığı düşünüldüğünde var olan düzenin /sembollerin/temsillerin/kodların 

gelecek kuşaklara aktarılması zorunluluğu kaçınılmaz olmaktadır.  

Sinema, görsel anlatım unsurları ile zengin ve gizemli bir dünyadır. Bu 

görsel zenginlik sinemada her filmin sosyolojik ve psikolojik birçok gizli alt 

metin/semboller içermesine yol açmaktadır. Her bireyin bu esrarlı dünyayı  

algılaması ve yorumlaması farklıdır. Amacımız, Yeni Sinemanın bir ürünü olan 

‘Bulantı’ filminde kullanılan sembol ve görselleri, feminist film kuramı açısından  

okunmasını sağlayarak farklı bir analiz sunmaya çalışmaktır. Araştırma konusu için 

seçilen film analizi, Çağdaş/Yeni Sinema’da ataerkil cinsiyet düzeni bağlamında, 

kadının pasif ve eşitsiz şekilde temsil edilmesi ve erkek lehine var olan cinsiyet 

kültürünün yeniden üretildiğine dikkat çekme amacını gütmektedir.  

Özellikle toplumsal cinsiyetlerin konumlandırılışı, eril tahakküm,  

erotikleştirilen kadın bedeni, kadına yönelik şiddetin sunumu, kadınların birbirleriyle 

ilişkileri, çalışan kadın, anne olan kadın, dişil/eril semboller, kullanılan cinsiyetçi 

motifler ve son olarak yönetmenin kadın temsillere bakış biçimleri dikkate alınmış, 

analiz ve tespitler feminist film okuma pratiklerine göre ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. 

 



87 
 

 

4.1.3. Çalışmanın  Örneklemi: Bulantı Filmi  

Bu çalışmada, Çağdaş Sinemanın önemli auteurlarından biri olarak kabul 

edilen Zeki Demirkubuz ‘un 2015 yılında gösterime giren onuncu filmi  ‘Bulantı’ 

örneklem olarak seçilmiştir. Filme ait görüntüler, feminist kuram bağlamında basit 

bir göstergebilimsel analize tabi tutulmuş ve yorumlanmıştır. 

 

 

 

4.1.3.1. Bulantı  Filmi Konusu Hikayesi / Filmin ismi neden “Bulantı” ? 

“Filmin konusu ya da temasının Jean –Paul Sartre’nin ünlü romanı 

Bulantıyla bir ilgisi yoktur; ama şöyle bir bağı vardır. 7 yıl önce –çekebilir miyim 

düşüncesiyle Sartre’nin romanını çalışmaya karar verdim, bilgisayarımda Bulantı 

adında bir dosya açtım ama bir süre sonra bu fikirden vazgeçip, filmin şimdiki haline 

yöneldim. Önceleri acelesi olmadığından, sonra vakit daraldığında ise yeni bir isim 

bulamadığımdan,-zaten filmlerime isim bulmakta hep zorlandığımdan- bulduğum 

diğer isimlerden de hoşlanmayıp ya alıştığımdan ve çok sevdiğimden filmin ismi bu 

şekilde kalmıştır.” Zeki Demirkubuz  

Filmin Özeti:  

Bir üniversitede akademisyen olan Ahmet, bir gece sevgilisi Aslı ile 

beraberken eşini ve kızını trafik kazasında kaybeder. Hayatında oluşan boşluğu, önce 

önemsemeyen Ahmet, zaman içinde her şeyi ters gitmeye başlaması ile kendini 

sorgulamaya hiç önemsemediği ‘ahde vefa, sadakat, fedakârlık’ gibi duyguları, 

yeniden fark etmeye başlar. Asıl ilginç olan bu duyguları, Ahmet’in görmesini 

sağlayan bir ayağı aksak apartmanın kapıcısı ve temizlikçisi Neriman’dır. Çocukları 

için zorluklarla mücadele eden ve her türlü kadınlık duygusunu geri plana iten 

Neriman, bir ‘özveri ve erdem’’ sembolüdür. Ahmet’in bencillik duvarlarıyla örülü, 

yersiz yurtsuz hayatında sessizce var olan Neriman, naifliği, fedakârlığı ve samimi 

tavırlarıyla  Ahmet’in arınma ve aydınlanma sebebi olacaktır.  

 

 

 

 



88 
 

4.1.3.2. Bulantı Filminin Künyesi        

Senaryo ve Yönetmen: Zeki Demirkubuz 

Çekim yılı: 2015   /Süre:112 Dakika 

Yapım: Mavi Film  

Yapımcı: Başak Emre- Ahmet Boyacıoğlu 

Görüntü Yönetmeni: Türksoy Gölebeyi 

Işık Şefi: Hatip Karabudak 

Kurgu: Zeki Demirkubuz   

Teknik: Serkan Pehlivan   

DCP Mastering: Mertcan Kuru- Alp Fatih 

Ses: Gürkan Özkaya (Melodika)  

OYUNCULAR 

Zeki Demirkubuz   (Ahmet) 

Şebnem Hassanisoughi (Neriman) 

Nurhayat Demirkubuz     (Elif) 

Öykü Karayel    (Aslı) 

Cemre  Ebuzziya  (Özge) 

Çağlar Çorumlu   (Beşir) 

Ercan Kesal   (Doktor) 

Kaan Turgut    (Selçuk) 

İpek  Türktan   (Hemşire) 

Mert Salih Öztürk   (İlhan) 

Bahar Özus   (Ceren) 

Aydın Yıldız    (Polis) 

Apo Demirkubuz    (Odacı/Asistan) 



89 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 
 

4.1.3.3. Bulantı Filminin Tematik Analizi: Kısa Bir değerlendirme 

Toplumsal cinsiyetin sinemada temsili ve temsil biçimlerinin araştırılması, 

son yıllarda giderek önem kazanmaktadır.  Klasik sinema gibi sanat sineması da 

göstergeler, semboller ve imgelerle çevrili giderek sinemalaşan bir toplum vaat 

etmektedir. Zeki Demirkubuz gibi sanat sinemasının önde gelen auteur kuşağı 

yönetmenleri, toplumsal dinamikleri yeri geldiğinde toplumsalın çeşitli katmanlarına 

sinmiş olan heteroseksüel matrisi, feminen ve maskulen kodları bu imgeler ve 

göstergelerle kendi estetik üslupları, farklı kamera açıları, şaşırtıcı renk skalaları ile 

seyirciye ulaştırırlar (Kunt,2013:95). 

Hızlı kent yaşamının rutin telaşında kaybolan ve giderek yalnızlaşan bir 

erkeğin hikâyesi olan Bulantı, eril bir bakış üzerinden modernleşmenin bireyde 

yarattığı çıkışsızlık duygusuna odaklanan, çevresine ve kendisine yabancılaşan ve 

bunun farkında olmayan bir adamının değişimini anlatan bir filmdir. Aslında söz 

konusu film, her iki taraf için de olumsuz sonuçlar doğuran ‘toplumsal cinsiyet’ 

kavramının yol açtığı hem kadın edilgenliğini hem de güç ve sarsılmazlık imajı 

yüzünden erkeğin yaşadığı çıkışsızlığı ile geç kalan bir yüzleşme, sınırlarını keşfetme 

ve sonunda ‘ben kimim’  diyebilme hikâyesi sunmaktadır.  

Birçok filminde insanın karanlık yanını göstermeyi hedefleyen Zeki 

Demirkubuz, Bulantı ile bu sefer farklı sınıftan bir erkeğin gizli dünyasını açık 

etmeye çalışmış diğer filmlerinden farklı olarak ilk kez aldatan tarafı erkek olarak 

kurgulamıştır.  Bulantı, yönetmenin diğer filmleri gibi geleneksel eril perspektifle 

oluşturulmasına rağmen birçok yerde feminizmle kesişmekte bu yönlerden feminist 

kuram için oldukça elverişli okuma alanları sunmaktadır.  Bulantı, bir yandan 

egemen ideolojiyi pekiştiren öte yandan hegemonya-karşıtı düşünceleri destekleyen 

arafta bir film özelliği göstermektedir. Bu nedenle film, egemen ataerkil söylem ile 

onu temelden sarsan aykırı söylem arasında gidip gelerek ideolojik bir çeşitlilik 

sunmaktadır denilebilir.  

Genelde kadınları sorunların ana kaynağı olarak gösteren Demirkubuz ‘un, 

‘kadın aldatır’ yargısını ilk kez kırdığı film olan Bulantı, ataerkil kodlar üzerinden de 

olsa kimi yerde kadın tarafını tutan feminizme yakın duruşu ile dikkatleri 

çekmektedir. Bu nedenle Bulantı ne tam ataerkil ne tam feminist duruşu ile feminizm 

ve ataerkillik arasında yer yer ittifak kuran yer yer ayrılan sentez bir filmdir 

denilebilir.  

 



91 
 

 

Filmin ataerkil ideolojik yanı, toplumda kadınların üstleneceği rolleri 

tanımlayarak bu rollerin dışına çıkılmasına izin vermemekte kadın bedeni erkek 

tarafından yalnızca haz alma ya da şiddet aracı olarak kullanılmakta cinselliğini 

bağımsızca yaşayan kadınlar yine  ‘tehdit’ unsuru ve norm dışı kabul edilerek 

cezalandırılması gerektiği ima edilmektedir. Yönetmen filmde, bir araya getirdiği zıt 

kadın karakterleri, melodramdan aldığı bakış açısına ve ataerkil geleneklere göre 

yeniden biçimlendirmekte filmde bir ödül ceza sistemi kurmaktadır. Bu doğrultuda 

kadınlardan en sadakatli ve en masum olan Neriman’ı önünde diz çöküp gözyaşı 

dökerek, duyarlı ve hassas Aslı’yı başarı ve yeni bir ilişki ile ödüllendirdiği; bencil/ 

sadakatsiz Özge’yi sevgilisinden gördüğü fiziksel şiddetle ve evini terk ederek eril 

yasalara karşı gelen Elif’i de ölümle cezalandırdığı görülmektedir. 

Bu yönüyle film, erkek ve kadın arasında kurulan ilişkilerin  ‘eril tahakküm’ 

ekseninde inşa edildiğini hissettirmektedir. Bu yüzden filmin ana karakteri Ahmet’in 

ataerkil geleneklerle uyumlu biçimde, geleneksel kadın tiplemesine özlem duyması, 

kadınları kendinden aşağı görmesi, onlara umursamaz bir tavır takınması  sonrasında 

aynı Ahmet’in taşralı, eğitimsiz, engelli ama oldukça geleneksel bir kadın 

aracılığıyla kibirinden arınması, mağlubiyetini kabul etmesi ve suçluluk duygusu 

hissederek dönüşüm geçirmesi şaşırtıcı olmamaktadır. Demirkubuz ‘un filmde bazı 

sahneleri, eril nazara göre yeniden inşa ettiği ve bu eşitsiz yapıyı onayladığı 

Yeşilçam sinemasının ideolojik olarak temsiline yön verdiği güçlü- eril ve edilgen8- 

dişil karakterleri9 dönüştürerek kullandığı görülmektedir. 

Yeşilçam filmlerinde kadınların yalan, iftira, erkeğe itaatsizlik, erkeğin 

sözünü-uyarısını dinlememek gibi nedenler yüzünden pek çok acıya, ayrılığa 

katlanması; bütün bu acılar karşısında yılmamayı, sabretmeyi, beklemeyi; çile 

çekmeyi; erkeklere özgü olarak görülen yarışmacılık, mücadele etmek, yenilmemek 

gibi ‘eril’ niteliklerden vazgeçmeyi gerektirir (Baş,2011: 88). Bu yönüyle 

melodramatik anlatılar  tam anlamıyla ‘kadın oluş’ öyküleri anlatarak, izleyicilere 

‘edilgen’ bir kadınlık kimliği önerir ve hatta ‘öğretir’.  

                                                           
8 Etken- Edilgen: Erkeklerdeki saldırganlık, zekâ, güç, aktiflik, kadınlarda ise güçsüzlük, iffet, 

edilgenlik beklenen ve de kabul edilen niteliklerdir (Kotan, Hıdıroğlu,2015:56). 

 
9 Bulantı Dönüşmüş Karakterler: Edilgen Dişil (Neriman), Pasif  Eril (Beşir) Aktif  Eril (Ahmet, 

Selçuk, Doktor) Aktif  Dişil (Özge, Elif, Aslı) 



92 
 

Kadınların anlatı içindeki dönüşümleri, ataerkil sistemin gereksindiği kadın 

doğrultusunda gerçekleşir (Akbulut, 2008: 348). Bu açıdan Bulantı filminde erkek ve 

kadın karakterlerin tam Yeşilçam figürasyonuna uymadığı etken-edilgen, geleneksel-

modern, taşralı-kentli, zengin-fakir, okuryazar-cahil, iyi-kötü, pasif-aktif gibi ikili 

karşıtlıklar üzerinden kurgulandığı bu karşıtlıkların da yer yer iç içe geçerek 

bulanıklaştığı görülür. Demirkubuz sinemasında kadın figürler, hep bir ‘eksik kalma’ 

hali üzerinden tanımlanan ‘felaket kaynağı, güvenilmez, çocuksu, hırçın ya da 

femma fatale’ karakterlerdir.   

Yine Bulantı filminde de kadınların ‘eksiklik’ üzerinden temsil edildiği 

gözlenmiş cinsel arzuları besleyen, şefkat, sevgi, koruma gibi ihtiyaçları karşılayan 

ya da insanı kötü yola sürükleyen şekilde temsil edilseler de hiç biri tam ideal kadın 

özelliği göstermeyerek eksik kadın imgesi yeniden onaylanmıştır. (Elif anaç değildir, 

Neriman eğitimli ve engelsiz değildir, Özge iffetli değildir, Aslı edilgen ve iffetli 

değildir). Filmde dikkat çeken en önemli detay, kadınları kuşatan ataerkil unsurlardır.  

Radikal feminist kuramcıların savunduğu gibi ulusal, kültürel, sınıfsal, etnik 

farklılıklardan bağımsız olarak çalışan-çalışmayan, eğitimli- eğitimsiz, modern -

geleneksel filmdeki bütün kadınlar, eril sistem tarafından kuşatılarak bir şekilde 

ezilmeye devam edilmektedir. Filmde sürekli hissedilen ataerkillik, kadınlar üzerinde 

kent ya da taşra hangi çağda olursa olsun daima var olan, biçim değiştirse de asla 

sona ermeyecek bir baskı unsuru,  bir kontrol mekanizması olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  

Bu nedenle konusu İstanbul gibi modern bir metropolde geçen hikâyede,  

hala çalışan ya da çalışmayan tüm kadınların ait olduğu yer, kamusal alanlar değil 

yaşamını sürdürdüğü özel alan yani evleri olarak gösterilmekte kadınların tek hedefi, 

ev içi hizmetleri tam yapmak, itaatkâr olmak, erkekleri memnun etmek ve duygusal 

haz vermek şeklinde sunulmaktadır. Bu bakış açısıyla uyumlu olarak Bulantı 

filminde, kadın karakterlerden başarılı bir öğretmen olarak gösterilen Elif’in, 

çalışırken değil sadece çamaşır katlarken ve ağlarken görüntülenmesi, Neriman’ın 

rutin şekilde hep temizlik ve yemek yapması, iyi bir kariyeri olan Aslı’nın ofis yerine 

sadece yatak odasında  ve evde görülmesi, yine bir üniversite öğrencisi olan 

Özge’nin hep ev içi mekânda yarı çıplak yatakta ya da dayak yerken sahnelenmesi 

filmin kadınlığa ait ataerkil temsil kodlarını doğrulayan örnekleridir. 

 



93 
 

Bulantı dramatik anlatısı erkek aktör etrafında şekillenen, onun arzularını 

merkeze alan bir hikâye olduğu için bir anlamda eril nazarı çok iyi yansıtmaktadır. 

Bu nedenle filmin giriş ve gelişme sahnelerinde dikkatleri çekmek için arzunun 

odağına yerleştirilen iki genç ve güzel kadın bedeninin erotik sunumu,  yönetmenin 

eril geleneğe bağlı bilinçaltı yansımalarıdır. Buna ilaveten yönetmenin ataerkil bakış 

açısıyla uyumlu olarak  Ahmet’i eleştiren, onu terk ederek suçun ve günahın asıl faili 

olarak gösterdiği Özge, Elif ve Aslı karakterlerine hak ettiği cezaları kimine şiddet, 

kimine ayrılık, kimine de kaza ile vermesi,  fiziksel engeli hariç uysallığı ve 

itaatkârlığı ile ataerkil kadınlık kodlarına tam uyan Neriman karakterini diğer 

kadınlardan daha üst konuma taşıması filmin geleneksel yanını güçlendiren 

detaylarıdır. Filmin estetik ve teknik sembolleri, karakterlerin kullandığı diyaloglar 

ve kadın bedeninin haz odaklı sunumu, erkek egemen anlayışla uyumlu özellikler 

barındırmasına rağmen filmin izleyiciye vermek istediği mesaj, birkaç yerde 

feminizmle kesişmektedir.   

Film eril bakış üzerinden hem ataerkil düşünce yapısının toplumun tüm 

katmanlarına, bireylerine ve ilişkilerine sinmiş etkisini göstermekte hem de modern 

çağın getirdiği duygusal çölleşmeye rağmen gençlik ve güzelliğin değil ruh ve 

karakterin kazanacağı mesajıyla feminist ideolojiyi destekleyen fikri oluşuma katkı 

sağlamaktadır denilebilir. Kadın bedeni üzerinden kurulan eril kodları yıkan (gençlik, 

güzellik, çekicilik, engelsizlik ) mütevazılıği, sadeliği ve gösterişsizliği yüzüne vuran 

bir kadını anlatının odağına yerleştirmesi,  filmi feminist teori açısından kayda değer 

bir yere taşımaktadır.  Bu yönüyle Bulantı, eril cinsiyetçi geleneği yıkarak, genç ve 

güzel olanın kazandığı bir final sunmaması bakımından takdir edilen bir tavır ortaya 

koymaktadır denilebilir. 

Bulantı filminde  Neriman’ın kurtuluşunun bir erkek eliyle olmaması, 

tersine ilk kez bir erkeğin (Ahmet’in) kurtuluşunun bir kadın eliyle merhamet, 

fedakârlık ve ahde vefa gibi kavramlarla gerçekleşebileceğini göstermesi, 

Neriman’ın kızı Ceren’i okutmaya karşı güçlü isteği, filmdeki kadın karakterler 

arasındaki dostluk/ dayanışma ve bedensel olarak çekici olmayan, eğitimsiz/engelli 

bir kadının yüceltilmesi filmin yine feminist ideale yaklaşan yönleri olarak 

gösterilebilir. Son olarak film, melodram kalıplarına yakın olması nedeniyle 

modernize edilmiş bir melodramdır denilebilir. Özellikle heteroseksüelliği merkeze 

alan imkânsız ilişkiler, kavuşamama, sürprizli, abartılı olaylar, Elif’in evi terk etmesi, 

kazada ölmesi, sevgilisine kavuşamayan ve severek ayrılan kadın (Aslı)  babasız 



94 
 

çocuklar (Ceren ve İlhan), fakir ve fedakâr anne (Neriman), kötü yola düşmüş kız 

(Özge) gibi melodramatik ögeler, filmi bu türe daha da yaklaştırmaktadır. Bu 

tespitler çerçevesinde filme dayalı ideolojinin ortaya konması, feminist 

kuramın/ideolojinin önem verdiği kavramların incelenmesi, toplumsal cinsiyet 

olgusunun daha iyi anlaşılması ve film analizinin doğru bir şekilde yapılması için 

filmin ataerkilliğe dayalı öne çıkan anlatımları şu başlıklar altında ele almak yerinde 

olacaktır. 

 

 

 

4.2.BULANTI FİLMİNDE ATAERKİLLİĞİN SÖYLEMSEL İNŞASI  

4.2.1. Bulantı Filminde Ataerkil Kültürel Kodlar 

Her toplum her kültür kendine has özelikler taşır. Bu kültürel olgular, o 

toplumu benzerlerinden ayırır. Kültürel ‘öz’ler nesilden nesile dil ya da ritüeller 

vasıtasıyla aktarılır. Toplumu var eden her unsur, değişik biçim ve yönleriyle bir 

hazine niteliğindedir. O yüzden çok çeşitli yönlerden işlenip değerlendirilmek ister. 

Bir geleneksel giysi, özel hazırlanmış bir yemek, bir el öpme ritüeli, simgesel bir 

takı, ya da el işi bir örtü. Tüm bunlar kültürel kodlar başlığı altında incelenebilecek 

birer göstergedir ve her kültür sayısız göstergelerle doludur. Kültürün özgün varlığı, 

kodlara ve göstergelerin kullanımına bağlıdır. Göstergelerin, yazı, ses, resim gibi 

belirli şekillerle sunulmasına “kod” denir (Bozkurt, 2015:97). Göstergenin ve 

gösterilenin birbiriyle olan ilişkisini gösteren de bu kodlardır. Kodlar, lokal ve 

özgündür. Başka toplumlar için anlam taşımasa da içinde yaşanılan toplumun 

‘kimliği ve özü’ dür.  

Göstergebilimin ikincil düzeni mitlerdir. Göstergenin gösterdiği imgenin 

gösterenidir. Mit10ler, bir kültürün göstergebilimsel çözümlenmesinde etkin ve yol 

göstericidir ( Bozkurt,2015:98). Milletler ortak geçmişleri olan ortak değerleri 

paylaşan belirli kültürel gelenekleri olan aynı düşünce ve duygulara inanan 

topluluklardır. Yani aynı millete mensup insanlar, genelde aynı kültür değerlerine 

inanırlar. (Kurt,1997:1) bu kültürel değerler içerisinde mitlerin ayrı bir yeri vardır.  

                                                           
10 “Mit, bir kültürün, gerçekliğin ya da doğanın bazı görüntülerini açıklamasını ya da anlamasını 

sağlayan öyküdür. Mitlerin ana işlevinin tarihi doğallaştırmak olduğunu öne süren Barthes’e göre bir 

mit; bir şey üzerinde düşünme, onu kavramlaştırma ya da anlamının kültürel yoludur” (Kalaman, 

Bat,2014:130). 

 



95 
 

Halkın ortak ürünü olan mitler, özgün ve kapsayıcı özelliği ile dikkatleri 

üzerine çeker. Sosyal hayatın çeşitli tüm olayları mitler kapsamındandır. (Aile 

kurma, çocuk yetiştirilmesi, ibadetler, bayramlar, aile ilişkileri, mimari, evlenme, 

doğum,  cenaze, yeme içme, vs.). Mitler, kültür ürünlerinin özelliklerini taşır, toplum 

vasıtasıyla asırlar boyunca karşılaşılan olay ve tecrübelerden süzülerek gelecek 

kuşaklara aktarılır.  Bulantı filmi Çağdaş Sinema’nın bir örneği olarak geleneksel 

kültürel kodlarımızdan izler taşımaktadır. Filmin genel dokusuna ustalıkla 

yerleştirilen kültürel kodlar, metonomi ile çağrışımlar yapmaktadır. Bulantı ’da 

dikkat çeken kültürel kodlara sırasıyla değinecek olur isek; Filmin ilk sahnesinde 

görülen modern ve zengin evin hanımı ve onun hizmetçisi eski zamanların 

konaklarında görülen ev hanımı- halayık ilişkisine güzel bir örnektir.  

Kültürel kodlarımız içerisinde asırlardır var olan bu gelenek, evin hanımının 

varlıklı, üst düzey statüsünün göstergesidir. Ahmet’in evine gelen herkesin 

ayakkabılarını girişte çıkarmaları, yine bizim kültürümüzde evlerin kutsallığını, 

temizliğini vurgulayan bir geleneksel kültürel koddur. Ahmet’in eşi Elif’in gitmeden 

önce temizlikçisi Neriman’ı sıkıntılı görüp Ahmet’e bir ihtiyacı olursa Neriman ile 

ilgilenmesini söylemesi de yine bizim kültürümüzün önemli geleneği, ‘komşuluk ve 

yardımlaşma’ davranışına örnektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-1-2 Ayakkabı Çıkarma 



96 
 

Elif’in kaza yapmadan bir gün önce, Neriman’ın sanki kaza içine 

doğmuşçasına huzursuz olması  insanın sadece bedenden ibaret olmadığını, 

aralarında sevgi bağı bulunan insanların birbirleri ile irtibata geçmek için fiziksel 

yakınlığın önemli olmadığını gösteren ‘içine doğma’ tabiri ile yine toplumumuza ait 

mistik kültürel bir koddur. Ahmet’in eşini aldatması, kültürümüzde aile birliğini ve 

kutsallığını sarsıcılığından dolayı hoş karşılanmayan bir davranış biçimidir. 

Ahmet’in bu tavrı, filmin giriş sahnesinde ve afişlerinde, banyodaki kirli çamaşırlar 

metaforu olarak gösterilmiştir. Elif’in temiz çamaşırları katlarken katlama işini yarım 

bırakıp Neriman’a devretmesi, arınma ve temizlenme görevini Neriman’ın 

üstleneceğini ima eden bir metafor olarak kurgulanmıştır. Filmde ve afişteki 

görsellerde kullanılan banyo, kültürümüzde arınmayı temsil eden ‘hamam 

kültürünün’ modernize edilmiş halidir. Banyo ayrıca evin en özel, en mahrem kısmı 

olarak kişinin en kendisiyle olduğu alandır. Buradaki kirli çamaşırlar, Ahmet’in 

mahrem dünyasını, gizli maceralarını ve sonunda yaşayacağı arınmayı temsil eden 

bir metafor olarak kullanılmıştır. 

Kültürel kodlarımızda önemli bir yeri olan ve atasözlerinde çokça 

vurgulanan “akıl yaşta değil baştadır”, “Demir kapının tahta kapıya işi düşer” gibi 

sözlerle desteklenen  üniversitede saygın bir öğretim üyesi olan Ahmet’in  kendinden 

yaşça küçük ve eğitimsiz Neriman’dan ‘fedakârlık, sadakat ve özveri’ konularında 

insanlık dersi alması da insanların birbirlerine muhtaçlığının ne zaman ne şekilde 

olacağının bilinemeyeceğini gösteren bir kültürel koddur. Kazadan sonra yalnız 

kalan Ahmet ile tıpkı bir anne gibi ilgilenen Neriman, bencil, mesafeli ve zor bir 

kişiliğe sahip  olan Ahmet’e karşı yılmadan sabır ve hoşgörü göstererek derinlerde 

saklı olan iyiliğini gün yüzüne çıkarmasında yardımcı olmuştur. Film, en duyarsız 

bilinen insanın bile mutlaka iyi bir yönünün olabileceğini bunu görebilmek için emek 

vermek gerektiğini, sabır sayesinde mutlaka doğruyu bulabileceğini göstererek yine 

kültürel yapımızda var olan “kötülüğe iyilikle ”muameleyi hatırlatan bir geleneksel 

bir kültürel koddur.   

Ahmet ve Neriman farklı sosyal sınıfın insanlarıdır. Ahmet oldukça rahat bir 

hayat süren bir üniversite hocası, Neriman ise iki çocuğuyla hayat mücadelesi 

vermeye çalışan fakir bir kapıcıdır. Filmde her türlü varlığa ve statüye rağmen bazen 

mutlu olunamayacağını asıl mutluluğun vefa, erdem, sadakat, yardımlaşma, özveri ve 

fedakarlık gibi kutsal değerlere sahip olmaktan geçtiğini, zor günlerde gösterilen 

dayanışma ve beraberlik durumunun, kültürümüzde var olan ‘Kara gün dostu olma’ 



97 
 

sözünü hatırlatan birlik, beraberlik, dostluk ve dayanışma kültürel koduna 

örnektir.Ahmet’in kendisiyle ve hatalarıyla yüzleşme yaşadığı gece, bunalıp sabaha 

karşı balkona çıktığında duyduğu ezan sesi yine kültürel dini kodlarımızdan bir örnek 

sunmaktadır.  Ezan, Müslüman’ları beş vakit olarak belirlenen namaz ibadetine davet 

eden Arapça sözlü kutsal bir çağrıdır. Kendine özgü makamları olan ezanın bu 

sahnede, insana bu dünyanın geçiciliğini, ahireti, ibadeti ve Allah’ın ululuğunu 

hatırlatıcı bir amaç içerdiği söylenebilir. 

Filmde Neriman’ın oğlu İlhan’ın sevdiği takımın formasını üzerinden 

çıkarmaması bizim kültürümüzde erkeklerde sıklıkla görülen futbol fanatizmini 

vurgulayan önemli bir kültürel koddur. Sosyal hayatta herhangi bir takım tutmak, 

birbirini tanımayan insanlar arasında dayanışma ve sempati sebebidir burada da 

Ahmet ve İlhan’ı birbirine yakınlaştıran, dostluk duygusunu pekiştiren ortak takım 

(Beşiktaş) sevgisi, birlik, beraberlik ve eğlence içeren takım ve taraftarlık ruhu 

kültürel koduna örnektir. Ahmet’in her türlü sert tavırlarına rağmen erkek kardeşi 

Beşir’in ağabeyini ziyaret etmeyi kesmemesi ona saygıda kusur etmemesi 

kültürümüzün en değerli geleneği  “ataya, büyüğe saygı” kültürel kodunu bir 

örnektir. Yine Beşir’in ölen yengesi ve yeğeni için okutmayı teklif ettiği Mevlut 

töreni ve ihtiyar anne babasıyla birlikte yaşaması ‘Ataya saygı, yaşlılığında anne 

babaya hürmet’ manasına gelen kültürel kodlarımızdandır. 

Ahmet’in Beşir evden ayrılırken ona bankadan para çekip harçlık vermesi, 

anne babasına Beşir ile selam göndermesi,  kültürümüzün ağabey kardeş ilişkisine ve 

selam getirip götürme geleneğine örnek olan kültürel kodlarımızdandır. Neriman’ın 

her sabah Ahmet’in evine gelir gelmez ilk yaptığı iş olan ‘çay demleme’, yeme-içme 

kahvaltı kültürümüzün, çayın demlendiği çaydanlık ise, Türk mutfak gereçleri içinde 

ayrı törensel anlama sahip folklorik kültürel eşya koduna örnek olarak gösterilebilir. 

Ülkemizde yeni demlenmiş tavşankanı bir çay, ‘huzurlu ev’ ortamının, dostluğun, 

sıcak muhabbetin ve misafirperverliğin sembolü olarak bilinen en eski geleneksel 

kültürel kodlarımızdandır.  

Filmdeki karakterlerin davranışları, içinde bulunulan çevrenin yanı sıra 

kültürel faktörlere göre de şekillenmektedir. Ahmet gibi entelektüel kesimi temsil 

eden kişi bile kültürel kimliğin kodladığı davranışları sergilediği görülmektedir. 

Örneğin, Neriman’ın hastalanması üzerine Ahmet’in Neriman’ın çocuğuna hediye 

alıp hasta ziyaretine gitmesi, geleneksel Türk kültürü içerisinde önemli sayılan hasta 

ziyareti geleneğinin bir örenğidir. 



98 
 

 

Fotoğraf-3 El Öpme Sahnesi 

Neriman, ziyaretine gelen Ahmet için kızı Ceren’e “kızım bir çay koy” 

diyerek misafire ikram geleneğini yaşatırken Ahmet’in getirdiği hediyeden sonra 

İlhan’ın Ahmet’in elini öpmesi  yine kültürümüze has büyüklere saygı, hürmet ve 

teşekkür amaçlı kültürel geleneklerdendir. Filmin 

en geleneksel karakteri olan Neriman’ın 

hastalanma sahnesinde hasta ziyareti, 

hediyeleşme, misafire çay ikramı, el öpme, 

misafiri uğurlama, masa ve sehpalardaki dantel 

örtüler, dikiş makinası, duvarda asılı duran 

nazarlık, masanın üzerindeki kolonya şişesi ve 

kristal şekerlik gibi birçok geleneksel kültürel öğe 

dikkat çekicidir.  

Foto  4- Duvardaki Nazarlık) Kültürel kodlarla ilgili son olarak filmde iki yerde  

(gördüğümüz Türk bayrağı, Atatürk resmi, vatan ve devlet büyüğü yine kültürel 

değerlerimiz içerisinde en yüce mevkie oturtulan kutsal addedilen yeri 

doldurulamayan ulusal kültürel sembollerdendir. Filmde gösterilen kültürel gösterge 

ve kodlar, toplumun geleneksel kültürel yapısıyla uyum içindedir. Filmde 

gelenekselliği temsil eden karakterlerin kültürel değerleri daha belirgin yaşadığı, 

filmdeki diğer modern karakterlerin ise geleneksel değerleri kısmen iç dünyalarında 

taşısalar da kent yaşamına pek yansıtamadıkları görülmektedir. 



99 
 

4.2.2. BULANTI FİLMİNDE KARAKTERLER 

4.2.2.1.Erkek Karakterler ve Ataerkillik  

 

 

 

 

 

    

       Fotoğraf-5                    Fotoğraf-6             Fotoğraf-7                  Fotoğraf-8 

         Doktor                           Ahmet                          Selçuk                Beşir 

Yeni dönem Türk sineması 1990’lı yıllardan itibaren erkeklik ve kadınlık 

konularına odaklanarak farklı temsillerin olduğu filmler ile gündeme gelmiştir. 

2000’li yıllardan sonra Türk Sinemasında ideal ataerkil cinsiyet niteliklerinin 

değiştiği  alışılmışın dışında ‘erkeklik’ halleri dikkatleri çekmeye başlamıştır. 

Özellikle son dönem bazı yönetmenlerin filmlerde erkek karakterleri, otoritesini 

yitirmiş gittikçe eril görüntüsünden uzaklaşan  aciz, korkak, yeni erkeklik 

temsillerinin eleştirisini yapmaya olanak sağlayacak biçimde oluşturdukları 

gözlenmiştir. ‘Yeni erkeklik’ temsilleri her ne kadar geleneksel erkek söylemini 

tartışmalı hale getirse de erkeklikle ilgili geleneksel bakış açısı, çok büyük çaplı bir 

değişim geçirmemiştir.  

Araştırma konumuz Bulantı filminde ideolojik ve kültürel olarak 

biçimlendirilen erkeklik rolleri, eski ve yeni temsillerin iç içe geçtiği biçimde 

karşımıza çıkmakta filmde çalışan kadınların evin reisliğini paylaşması nedeniyle 

eskinin klasik, ev içi ve ev dışı otoriteyi elinde tutan, sert erkek temsillerinin burada 

görülmediği söylenebilir.  Filmin gelenekselden ayrıksı temsil çeşitliliği nedeniyle 

erkek temsilinde ataerkil kodların kimi karakterlerde değiştiği kimi karakterlerde 

aynen kaldığı görülmekte ancak filmin merkezine bir erkek karakter oturtularak 

kadın karakterlerin yaşadığı duygusal ve fiziksel baskının devam ettirildiği 

gözlenmektedir.   



100 
 

Yönetmen Bulantı ’da anatomik ve kültürel olarak yüceltilen ideal erkeklik 

normlarına uygun erkek karakterler yaratmamış filmde kadınlar gibi erkek 

temsillerde de çeşitliliğe gitmiştir. Filmdeki erkekler güçlü, özerk, başına buyruk, 

saldırgan, hassas, edilgen, eğitimli, maço, taşralı ve  kentli gibi farklı özelliklerde 

temsil edilmiştir. Örneğin Ahmet ve Selçuk duyarsız, kaba;  Beşir hassas ve edilgen,  

Doktor figürü ise iki temsil arasında geçiş özelliği göstererek bir erkeğe göre daha 

sezgisel ve duyarlı bir kimlikte yansıtılmıştır. 

Ataerkil ideolojilerde erkeklere atfedilen ve ideal bir erkekte bulunması 

gereken özellikler olarak kabul edilen fiziksel ve ruhsal güç, irade, sertlik, cesaret, 

disiplin, rekabet ruhu, başarıya odaklanma, mantıkçılık, kararlılık, dayanıklılık, 

soğukkanlılık, maceraperestlik, tahakküm, şiddet ve saldırganlık eğilimi filmde eril 

karakterleri biçimlendiren özellikler olarak karşımıza çıkmaktadır.  Bulantı ’da tüm 

erkeklerin (Ahmet, Selçuk, Beşir, Doktor, ilhan, Polis, Asistan, ) kamusal alanda 

olduğu erkek egemen bir dünya yaratıldığı, ‘erkeklik’ olgusunun ilişki örüntülerini, 

cinsiyete dayalı iş bölümünü, iktidar-güç değişimlerini ve eril hâkimiyeti görünür 

kılan bir gösterge olarak kullanıldığı görülmektedir.  

Filmdeki erkek karakterler Ahmet, Beşir, Selçuk, doktor, polis ve 

üniversitedeki asistan hepsi ataerkil düzenin desteklediği rolleri giyinmiş toplumda 

var olan eril temsillerdir. Filmde sosyokültürel yapımızda erkeksi özellikler olarak 

bilinen, argolu/küfürlü konuşma, sarhoş olma, gece yalnız dışarı çıkma, alkol 

kullanma,  şiddet uygulama, evin geçimini sağlama ve futbol izleme gibi eylemler, 

erkek karakterlerden Selçuk ve Ahmet üzerinden gösterilmektedir.  

Bulantı ’da erkek karakterlerin fiziksel özellikleri, genç, yaşlı, eğitimli, 

eğitimsiz, fit, özensiz, klasik ve modern olarak belirlenmiş eril sistemi temsil eden 

tüm erkekler, sakallı ve bıyıklı tercih edilmiştir.  Doktor, Ahmet, Selçuk ve asistan 

erkeksi sayılan sakal ve bıyıklı halleriyle bu fiziksel kategorizasyona uyumludur. 

Filmde sadece Ahmet’in kardeşi Beşir’in sakal ve bıyıklı olmadığı bu açıdan 

değerlendirildiğinde pasif ve çekingen bir kişilik sunan Beşir karakterinin fiziksel 

özelliklerinin temsil biçimiyle uyumlu  olduğu söylenebilir.  

 

 

 



101 
 

 AHMET 

Ahmet 50’li yaşlarda, mesafeli, ciddi, benmerkezci, 

istemediği her şeye/ herkese set çeken, aile ve 

arkadaşlık bağları zayıf, yalnızlığı seven, hesap 

sorulmasından, hayatına müdahale edilmesinden 

hoşlanmayan, özünde kibar, sağlığına özen gösteren, 

üniversitede bir öğretim üyesidir. Dünyasında empati, 

sevgi, şefkat, suçluluk ve pişmanlık gibi duygulara yer 

olmayan Ahmet’in yalnız kalmak, kitap okumak, spor 

yapmak ve akşamları şarap içmek başlıca zevkleridir. 

(Fotoğraf-9  Ahmet)   Genel anlamda Ahmet’in sorunu, toplumda elde ettiği 

başarılara ve modern hayata rağmen giderek yalnızlaşma ve yabancılaşma sonrası 

kayıtsızlık ve boşlukta sallanma halidir. Aslı isminde bir kadınla gizli ilişki yaşayan 

Ahmet, bu ilişkiyi fiziksel bir beraberliğin ötesine geçirmeyi düşünmemektedir. 

Ahmet, insanlara -özellikle kadınlara- karşı kibar bir tavır sergilemeyen  maddi 

açıdan rahat, entelektüel düzeyi yüksek, kibirli, umursamaz, insanları ‘ben ve 

ötekiler’ şeklinde kategorize eden çoğu şeyi  ‘nedensiz’ yapan bir karakterdir.  

Filmde, Demirkubuz klasiği olarak iyilik ve kötülük değişken unsurlar olarak 

kullandığı için Ahmet karakteri de ne tam kötü ne de tam iyi, arafta bir karakter 

olarak konumlandırılmıştır. Ahmet kültüre, 

aileye, dine, politikaya ve topluma 

‘yabancılaşmış’ ‘şekilde temsil edilmiş olsa 

da derinlerde gelenekselliğe duyduğu özlem 

ile filmde Ataerkil yapıyı temsil etme 

yönünde işlev görür. Bulantı, tam anlamıyla 

Ahmet’in özlemleri, pişmanlıkları ve 

dönüşümü üzerine kurulu bir filmdir. Bu 

anlamda eril nazarı çok iyi yansıtmaktadır. 

(Fotoğraf-10 Kitaplar ve Ahmet)  Filmin daha ilk sahnesinde duvarda asılı                

görülen taşralı aile tablosu, Ahmet’in tüm modern görüntüsünün altında 

gelenekselliğe, kültürel değerlere, geleneksel aileye duyduğu özlemi vurgulayan 

seyirciyi Ahmet ile ilgili şüphede bırakan ilk semboldür denilebilir.  



102 
 

Bu yönüyle Ahmet, filmin ilk kesitinde belli olmasa da ikinci kesitinde 

ortaya çıkan, ataerkil düzenin, gelenekselliğin  devam etmesini isteyen bir kişilik 

temsili sunar. Film modernleşmenin bireyde yarattığı ‘yabancılaşma’ duygusuna 

odaklanırken özellikle geleneksellikten kopan ve sonunda mutsuz olan bir erkeğin 

yaşadığı bunalım ve dönüşümü  ele almakta modern, eğitimli, bağımsız ve meslek 

sahibi bir kadınla evlenen günümüz erkeğinin mutsuzluğunu,  geleneksel ve evcil 

kadın modeline duyduğu özlemi anlatmaktadır. 

Fotoğraf-11Ahmet’in elindeki kitap                     Fotoğraf-12   Ahmet ve Elif  

Ahmet başlarda modern hayatı sindirmiş  hedeflerine ulaşmış, entelektüel, 

güçlü ve ulaşılmaz bir profil çizse de hayat yolculuğunda aldığı ilk darbede dibe 

vurduğuna, gücünün kaynağı olan duyarsızlığının ve yalnızlık sevgisinin hiçbir işe 

yaramadığına kendini daha da dibe sürüklediğine şahit olan bir karakterdir. Filmde 

Ahmet’in elinde görülen ‘Yalnızlık Dolambacı’ adlı kitap, onun o çok sevdiği izole 

hayatın ve yalnızlığının, kendini bir dolambaca sürükleyerek sonrasında yaşamla 

ilgili gerçekleri öğrenmesinde etkili olacağın seyirciye hissettiren ikinci bir  sembol 

olarak okunabilir. 

Yalnızlığın hem iyi hem de kötü yanlarını tatmış birisi olarak derinlerde 

içten içte geleneksel aile sıcaklığını ve huzurunu özleyen Ahmet karakteri, 

ailesinden, yakınlarından uzaklaşmanın, yalıtılmış şekilde yaşamanın getirdiği 

duygusal zorluklarla tek başına mücadele etmek zorunda kalırken kader sarmalından 

yaralanmadan çıkmayı başaramaz.  



103 
 

Film bu yönüyle aslında modern dünyanın kaotik ve acımasız koşulları 

karşısında kendi özünden kopan ve bu öze dönmemek için direnen sonunda 

kaybeden bir bireyin yaşadığı ruhsal çöküntü ve çaresizliği anlatmaktadır. Ahmet’in 

karakter olarak genel tavrı incelendiğinde geleneksel ataerkilliği destekleyen 

paraya/mülkiyete sahipliği, kendi keyfine düşkün tüketici tavırları ve kadınlara karşı 

seksizm11 odaklı bakışı onu kapitalizmin bir prototipi haline getirmektedir. Engels’e 

göre ataerkilliğin kökleri, özel mülkiyete dolayısıyla kapitalizme dayanır bu nedenle 

kapitalizm erkek egemenliğini kuvvetlendiren bir sistemdir. Zaten kadın üzerinde 

erkek baskını arttıran yegâne unsur ‘eril mülkiyet’, ataerkilliği bir toplumsal yapıya 

dönüştürmüştür.  

Film bu yönüyle Ahmet karakteri üzerinden, ataerkilliğin ve toplumsal 

eşitsizliğin kadınlar üstündeki baskısını vurgulamakta kapitalizmin ataerkilliği yani 

erkeğin çalışmasını ve kadının evde bulunmasını öngören yapısıyla uyumlu olarak 

filmdeki kadın karakterler,  meslek sahibi olmalarına rağmen iş yeri/okul görüntüleri 

ekrana yansıtılmamakta hemen hepsi ev içi mekânda tutulmaktadır. Ahmet karakteri 

çağdaş görüntüsüyle her ne kadar modern burjuva insanı gibi yaşasa da filmde onun 

klasik aileye, geleneklere, inanca saygı duyan, anti modern hali gözlerden 

kaçmamaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-13 Ahmet ve Tablo 

                                                           
11 Seksizm (sexism), karşı cinsin zayıf olduğuna inanan zihniyettir ve hem cinsiyete dayalı ayrımcı 

davranışları, hem de zararlı tutum ve davranışları içermektedir ( Sullivan, 2003: 224).  

 



104 
 

 

Ahmet ile birçok sahnede beraber görülen oturma odasındaki geleneksel/ 

muhafazakar  aile tablosu, temizlikçisi Neriman’a hasta ziyareti yapması, Neriman’ın 

oğlu İlhan’a aldığı hediye sonucu elinin öpülmesinden hoşlanması,  erkek kardeşine 

harçlık vermesi ve aynı masada beraber yenilen akşam yemeğini önemsemesi onun 

geleneksel değerleri ve muhafazakarlığı olumlayan bir karakter olduğunu gösteren 

detaylardandır.  Ahmet’in hayatındaki herkese ve her şeye kayıtsız halleri, eşini 

kaybettikten sonra bozulan düzeni ile büyük bir değişim geçirerek özlemini duyduğu 

şeyin, geleneksel bir düzen olduğu ile yüzleşmesine yol açmakta karısı Elif ve kızı 

Yazgı’nın ölümü ile bozulan ataerkil/ geleneksel aile düzeni, temizlikçisi Neriman ve 

onun çocuklarının hayatına dâhil olmasıyla tekrar  sağlanmaktadır.  

Demirkubuz, hayatı yenmiş onunla başa çıkabilmiş çok az sayıda karakter 

yaratmaktadır. Bulantı filminin Ahmet karakteri de arafta kalan kimliği ile onlardan 

biridir. Ahmet, güçlü ve modern; geleneksel ve şefkate muhtaç bir erkek olma arzusu 

arasında kalan çelişkili bir karakter temsili sunar. Evindeki piyano ve duvarda asılı 

olan tablo hem bu çelişkinin hem de Ahmet’in geçmişe duyduğu takıntılı özlemin 

sembolleridir. Salonun orta yerine kimin astığı belli olmayan geleneksel tablo, 

Ahmet’in beğenilerini yansıttığı gibi o evdekiler için değerli imajı da vermektedir. 

Tablodaki geleneksel/muhafazakar aile modeli,  kır-kent göçünü simgeleyen  bu 

süreçte erkeğin bir parçası olan her koşulda onu destekleyen geleneksel kadını, 

ataerkilliği ve taşralılığın bozulmamış halini hatırlatmaktadır. Tablodaki kadın, 

kıyafeti, doğallığı, mahcup duruşu ile geleneksel ve muhafazakar eski zaman 

kadınını temsil etmekte itaatkâr duruşuyla filmde Elif, Aslı ve Özge’den çok 

Neriman’ı çağrıştırmaktadır. Ahmet’in Neriman’da dikkatini çeken şimdilerde 

fotoğraflarda kalan bu mahcup, saf, fedakâr ve anaç Anadolu kadını benzerliğidir. 

Ahmet, erkek egemen kültürde yetişmiş 

geleneksel değerlerle büyümüş bir erkek 

olarak her ne kadar çalışan, modern, kendi 

ayakları üzerinde duran kentli bir kadınla 

evlense de derinlerde bir yerde erkeğini her 

koşulda koruyan, kollayan, onun değerini 

vurgulayan, şefkat ve bağlılık sunan bir kadın 

özlemi duymaktadır.  

Fotoğraf-14 Tablo Yakından 



105 
 

 

Filmin ana fikrini oluşturan bu tablo, Ahmet karakterinin çözümü için  

önemli bir semboldür. Ahmet ile gösterilmeye çalışılan erkeklik temsili, 

gelenekselliğe, itaat ve ataerkil kültüre özlem duyan birçok erkeğin beklentilerine 

yanıt niteliğindedir. Filmde bu nedenle geleneksellik, eksiklik, hassaslık, anaçlık, 

eğitimsizlik gibi edilgen kadınlık değerleri kötü değil aksine bu tanımların dışına 

çıkma olumsuz olarak gösterilmektedir denilebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

                      

                     Fotoğraf 15-Bar                                  Fotoğraf 16-Üniversite  

Bu açıdan bakıldığında Ahmet ve Neriman ilişkisinde Neriman’ın hassas, 

edilgen ve yardıma muhtaç olarak yansıtılması tesadüfi değil hatta bu ‘yardıma 

muhtaçlık’ hali Neriman’ın fakirliği ve aksayan ayağı ile iyice güçlendirilmektedir.  

Filmin ataerkil bakış açısını yansıtan edilgen-güçsüz kadın/etken-güçlü erkek bu 

karşıtlık üzerinden yeniden kurulmakta öyküyü destekleyici rol oynamaktadır.  

Ataerkil sistemde bir kadında olması istenilen güçsüzlük, bir erkeğe muhtaç ve 

bağımlı olma halleri  Neriman ile yeniden inşa edilmekte kadınlarla ilişkisinde güçlü 

ve egemen konumda olan Ahmet, canı istediği zaman kibar ve babacan olabilen ama 

içindeki gizli ataerkilliği ile duygularını göstermeyen, kaba bir karakter temsili 

sunmaktadır. Ahmet, kendinin de farkında olmadığı kimlik sorunlarını çözemediği, 

neye ihtiyaç ve özlem duyduğunu başlarda anlamlandıramadığı için  karısı, gizli 

ilişki yaşadığı sevgilisi Aslı ve pek görüşmediği annesi de dâhil olmak üzere hiçbir 

kadınla sağlıklı ilişkiler kuramamakta  mutlu olamamaktadır. Ahmet’in üniversitede 

ders verirken okuduğu pasaj, duygusal yapısı hakkında ipuçları vermekte sevgi ve 

aşk’a bakışı filmde okuduğu pasajla benzerlik göstermektedir denilebilir. 



106 
 

 

“Dostoyevski aşkın sonuçsuz kalan trajedisinin insanların birbirlerini 

sevmelerinin olanaksızlığını yaşamın önceden belirlenmiş, kurgulanmış, 

kader yollarında aşkı gerçekleştirmenin zorluğunu anlatır: 

 -“Ah nasıl da öldürüyoruz severken, tutkuların şahlanan körlüğünde, 

nasıl da yok ediyoruz bile bile gönlün sevdiğini “  

 

Fotoğraf-17 Ahmet Üniversitede Derste 

Ahmet ve Aslı Ayrılık Sahnesi: 

Aslı: Niye aramıyorsun sen beni?  

Ahmet:….. 

Aslı:  … Tamam konuşmak istemiyor olabilirsin, lütfen böyle yapma, üzerine 

kalacakmışım gibi tavırlar takınma, ailemle mi tanıştırdım seni, evlenelim mi 

?Birlikte mi yaşayalım dedim, Önceden aramadan bir kez buraya gelmedim.  

Ahmet: Evi nerden tuttun? 

Aslı: 71. Caddeden 

Ahmet: Neresinden? 

Aslı: Central Park’a çok yakın gelince görürsün, gelirsin değil mi? 

Ahmet: Gelirim tabi New York’u ne kadar sevdiğimi biliyorsun  

Aslı: ! 



107 
 

Ahmet: İş ne olacak çok iyi bir yere gelmiştin, Nedense bana bir daha 

dönmeyecekmişsin gibi geliyor. 

Aslı: Belki de dönmem. Dönmezsem üzülür müsün? 

Ahmet: Üzülürüm tabi  

Aslı: Yalan söylüyorsun 

 

 

 

 

 

 

 

     

               Fotoğraf- 18 Ahmet ve Aslı 

Ahmet’in yasak ilişki yaşadığı Aslı’ya karşı duyduğu hisler sadece 

fizikseldir, o ne karısına ne gizli ilişki yaşadığı Aslı’ya karşı derin bir bağlılık, şefkat 

ve fedakârlık duygusu geliştiremeyen bir karakter temsili sunar. Eşi Elif’e karşı 

toplumsal olarak dayatılan kocalık görevlerini yapma zorunluluğunu yerine getirir, 

bu zorunluluk hem Ahmet’i hem de karısı Elif’i derin bir yalnızlığa sürüklemiştir. 

Ahmet bu haliyle aradığı ‘tamlık duygusunu’ bulamamış eksik bir erkek’tir.   

Etrafında giderek azalan insan kalabalığı içinde sadece Neriman’ın kalması, 

Neriman’a has geleneksel tavır ve üstün fedakârlık özelliği ile ilgilidir. Bu durum, 

Ahmet’in ilişkilere bakış açısındaki gelenekselliğe, muhafazakarlığa  duyduğu 

özlemi de su yüzüne çıkarmaktadır.  

Ahmet etrafındaki kadınların birey olma mücadelesine pek katkısı 

bulunmayan, onları belirli kalıplara sokan, ‘ideal kadınlık’ (güzel, eğlenceli, cilveli, 

seksi, bakımlı, temiz, düzenli, eğitimli, sadık, fedakâr, ev işlerine hâkim, iyi yemek 

yapan, çocuklarla arası iyi, entelektüel, en çok ta itaatkâr) sınırlarında durmalarını 

istemektedir denilebilir. 



108 
 

 

Yönetmenin filmde eril bilinçaltı tarafından Ahmet’in kadınlardan 

beklentisini, ataerkil sistemin kadınlar için en temel öğretilerinden ‘fedakârlık, 

kendinden vazgeçme’, olarak yansıtması, ataerkil kadınlık anlatısını güçlendirirken 

kadınlar yine ‘fedakârlık ve özverinin’ merkezine oturtulmaktadır. Ahmet, hayata 

karşı fikri hiç bir ortak duygudaşlık yaşamadığı, aralarında hiyerarşik bir ilişki olan 

(taşralı-kentli, zengin-fakir, duyarlı-duyarsız, eğitimli-eğitimsiz gibi bariz farkların 

hissedildiği) ve varlık olarak önemsemediği sakat bir kadın tarafından değişim 

geçirir. Filmde Neriman’ın geleneksel kodlarla uyumlu karşılıksız fedakârlığı, 

Ahmet’i kendi gerçeğiyle yüzleştirerek onda bir arınma ve aydınlanma yaşatır.   

Elif ve Yazgının ölümüyle yapayalnız kalan ve tahmin etmediği kadar canı 

yanan Ahmet, hayatında eksik olan bir başkası için fedakârlık yapma, şefkat 

gösterme, merhamet etme ve ilgilenme gibi duyguları bu süreçte tekrar hatırlar ve 

Ahmet’in modernden geleneksele, kaostan huzura doğru dönüşümü başlamış olur. 

Filmin ilerleyen bölümlerinde Ahmet’in eskiden büyük keyif aldığı  yalnız ve izole 

hayat tarzı, zaman içinde onu bunalıma sürükleyen, mutsuzluğunu perçinleyen ve 

arayışlara yönelten tehlikeli bir duyguya dönüşmüştür.  

Ahmet bu süreçte kendisiyle ilk yüzleşmesini elektriklerin gittiği gece yaşar. 

Elif için gözyaşı döken hizmetçisi Neriman kadar bile vefalı olamamış, fark etmese 

de Elif ve Yazgı’nın ölümü onu bir ruhsal çöküntüye sürüklemiştir. Ahmet’in beşeri 

ilişkilerden ve aileden kopuk, sessiz hayatı  gelen günleri daha da çekilmez hale 

getirmiştir.  

 

 

 

 

 

 

             

                              Fotoğraf- 19 Gece ve Ahmet 



109 
 

Yönetmenin, Ahmet’in yalnız kaldığı gece balkonda gördüğü görüntülerle 

hayatın içindeki devinimi, geleneksel bir sıralama içinde sunduğu görülmektedir. 

Hayat doğumla başlar ve bir gün ölümle son bulur. Filmde sırasıyla kameranın 

kadrajına giren görüntüler bu sıralamayı takip eder. Yapraklı ağaç dalları,  (Doğum) 

ışıkları yanan evler (Yaşamak) , Dönen Vinç,  (İş, çalışma hayatı ), Ezan sesi (İnanç, 

tövbe,), Uçak ( ölüm, başka âleme göç)   

       Fotoğraf-20 Dönen Vinç           Fotoğraf-21 Yapraklı Ağaçlar  

Burada yine ataerkil geleneksel sistemde yeri doldurulmaz, güven ve huzur 

vaat eden bir yapı olarak düşünülen ailenin önemin altı çizilmektedir. Ahmet’in 

hayatı, Elif ve Yazgı’nın ölümünden sonra eski güvenli ve huzurlu anlamını yitirmiş 

o çok sevdiği yalnızlığı, boğuculuğu ile huzursuzluğu çağrıştıran bir hal almıştır. 

Filmde Ahmet, Neriman ve onun çocukları sayesinde birisini koruyup gözetmekten 

keyif alır  bu özellik bir yandan Yeşilçam’ın geleneksel melodramlarının eril, güçlü, 

kurtarıcı, korumacı maskulen erkek figürünü hatırlatır ve yeniden inşa eder. 

Ahmet’in anaç, fedakâr, sakatlığı nedeniyle dişil özellikleri yetersiz bir kadın 

tarafından çıkışı bulması, kadına verilecek değer için güzel bir örnektir yalnız bu 

kadının filmin en ‘geleneksel’ ve ‘edilgen’ kadını olması  feminizmin varmak 

istediği nokta için düşündürücüdür.  

Filmde Ahmet’in egolarından ve kibrinden arındırılmasında büyük rol 

oynayan Neriman, filmin sonunda hem gerçek hem de soyut manada Ahmet’i 

aydınlatan bir temsil sunar. Neriman’ın koşulsuz fedakârlığı, edilgenliği, şefkati ve 

anaçlığı, ataerkil geleneksel kadınlık kodlarının en bilinen göstergelerini 

oluştururken filmde Ahmet’in özlemini duyduğu kadınlık özellikleri olarak sunulur.  

 

 



110 
 

Elektrik Kesilmesi Sahnesi 

Neriman: Trafo bozulmuş Ahmet bey,  

uzun sürecekmiş, karanlıkta kalmayın diye size ‘mum’ getirdim. 

Ahmet: Sağol   

 

 

 

 

 

 

 

                              Fotoğraf-22 Neriman ve Mum 

Filmde Neriman karakteri bu yönüyle Yeşilçam melodramlarındaki kadın 

figürlerini hatırlatan, geleneksel kadınlık rolünü yeniden inşa eden bir figürdür.  

Ahmet’in filmin kapanış sahnesinde elektriklerin gittiği gece, Neriman’ın ayakları 

dibinde ağlaması, Neriman karakteri üzerinden modern kültürün tüm baş 

döndürücülüğüne rağmen geleneksel değerlerin yerini alamayacağını vurgulayan, 

ataerkil değerleri olumlayan ve aklayan bir anlatı sunmaktadır. Demirkubuz ’un 

filmin son ağlama sahnesinde değişim geçirmiş eski ataerkilliği ve dönüşen cinsiyet 

kalıplarını ustalıkla işlediği görülmektedir.  

Fotoğraf- 23 Neriman’ın Ayaklarına Kapanan Ahmet  



111 
 

Bu son kapanış sahnesi ile yönetmen hem ataerkil kalıplarda sürekli 

vurgulanan erkeğin kadından üstün olduğu fikrini değiştirerek erkek karakteri  bir 

kadının ayakları dibinde diz çöktürmekte  hem de geleneksel erkeklik kalıplarını ters 

çeviren ‘erkekler ağlamaz’ mitini yıkarak toplumsal cinsiyetin bilinçaltı korkularını 

su yüzüne çıkaran bir temsil sunmaktadır. Film ayrıca bu yönüyle modern ve başarılı 

bir erkeğin,  gençlik, güzellik, kariyer ve moderniteye değil fedakârlık, sadakat, ruh 

güzelliği,  geleneksellik ve muhafazakarlık karşısında diz çöküşünü gösteren şaşırtıcı 

bir final sunmaktadır. Ahmet karakterinin filmin en muhafazakar ve en edilgen kadın 

temsili önünde diz çökmesi, filmin feminizm açısından tartışmalı kısmını 

oluşturmaktadır.  

BEŞİR (Ahmet’in kardeşi) 

Ahmet’e göre daha beşeri, 

esprili, nezaketli ve ılımlı bir 

görüntü çizen Beşir, maddi 

durumu pekiyi olmayan, yaşlı 

anne babasıyla yaşayan, evli, 

birden çok çocuğu olan bir aile 

babasıdır. Ahmet’in soğuk ve 

(Fotoğraf-24 Ahmet ve Beşir ) mesafeli davranışlarına karşın Beşir daha sıcak ve 

mütevazı bir görüntü çizer. Filmde ürkek ve pasif olarak kurgulanan Beşir karakteri, 

ataerkil gelenekleri devam ettiren ve gelenekçiliğin bir yansıması olarak anne-

babasıyla oturan, akrabalık ilişkilerini ve dini ritüelleri önemseyen bir temsil sunar.  

Filmde akraba ziyaretleri yapması, aile büyükleri ile yaşaması, geniş bir aileye sahip 

olması gibi geleneksel  yaşam geleneklerinin çoğunu hayatına geçiren Beşir’in 

sadece ‘sert, otoriter erkek’ temsilinde tökezlediği göze çarpar. Ahmet, hayatındaki 

diğer insanlar gibi kardeşi Beşir’e de mesafeli, kaba ve ilgisiz davranır. 

Ahmet ve Beşir konuşma Sahnesi 

Beşir: Hasta filan değilsin dimi? 

Ahmet: Yok değilim 

Beşir: Bu saatte evde olunca şaşırdım da o yüzden soruyorum. 

Ahmet: Gece geç yattım biraz  



112 
 

Beşir: Bir şey mi oldu? 

Ahmet: Ne gibi  

Beşir: Ne bilim bu saate kadar yattığına göre 

Ahmet: Yok bir şey bugün öyle oldu işte 

Beşir: Benim de Mecidiyeköy bir işim vardı. Hazır  gelmişken bir uğrayayım dedim. 

Ahmet: İyi de sana kaç defa söyledim gelmeden önce bir ara diye  

Beşir: Aklıma geldi ama nasıl olsa açmıyorsun diye etmedim.  

SELÇUK: (Özge’nin sevgilisi) 

Filmde Özge’nin sevgilisi olarak izlediğimiz Selçuk, 20’li yaşlarda cahil, kaba, 

saldırgan, erkekliğini şiddet yoluyla kanıtlama eğilimi 

gösteren, küfürlü konuşan, saygısız ve yalancı bir karakterdir. 

Sevgilisi Özge ile takıntılı bir ilişkisi olan Selçuk, tavır olarak 

şehir magandalarını anımsatan bir karakter olarak 

kurgulanmıştır.  Şımartılmış erkek kimliğine has özellikleri ile 

(gecenin bir vakti korkusuzca Özge’nin kapısına dayanarak zor 

kullanması, küfretmesi, şiddet uygulaması) toplumsal yapıda 

sıklıkla karşımıza çıkan eril cinsiyet anlayışını temsil eden bir 

karakter sunar. (Fotoğraf-25 Selçuk   )  

İLHAN: (Neriman’ın Oğlu ) 

Neriman’ın Beşiktaş sevdalısı henüz okula gitmeyen tek 

eğlencesi gözünü kırpmadan televizyon izlemek olan sessiz 

oğlu.  Filmin erkek karakterlerinden İlhan, erkek çocuklara 

toplum tarafından verilen ayrıcalığı sonuna kadar yaşayan bir 

temsil sunar. Üzerinde Beşiktaş forması ile sürekli TV önünde 

oturması hiç kimse tarafından eleştirilmediği gibi televizyonun 

bozuk ya da sağlam olması İlhan için önemli değildir o, 

yerinden hiç kalkmadan saatlerce televizyon izler.  İlhan da 

toplumsal yapıda sıklıkla karşımıza çıkan ayrıcalıklı erkek çocuk figürlerindendir. 

(Fotoğraf-26 İlhan ) 



113 
 

4.2.2.2.Kadın Karakterler ve Ataerkillik 

Sosyokültürel yapının bir yansıması olan sinema, doğal olarak kadın 

temsilinde toplumdan bağımsız olmayan bir düşünce ve kimliklendirme evreni 

sunmaktadır. Bu yönüyle sinemada kadınlar değişimin sembolleri olmak yerine 

“geleneğin taşıyıcıları” olarak kurgulanmakta kültürel gelenekler ve onların yeniden 

icadı kadınların denetimini kolaylaştırmaktadır (Yuval-Davis, 2010, 93-95/122).  

Foto-27 Elif                    Foto-28 Aslı              Foto-29 Neriman        Foto-30 Özge 

Yeşilçam sineması melodram geleneğinde; anlatı örgüsü “bakire kız”, 

”düşmüş kadın” ve “femma fatale” kadınlar etrafında dönerek arzunun 

heteronormatif işleyişini eril tahakküme göre inşa eden bir yapıya sahiptir. Bu 

durumun zihniyet parametresi olarak kalıntıları Yeni Türk Sineması’nın “auteur 

kuşağı” olarak adlandırılan yönetmenlerde de görülmektedir (Kunt,2013:64 ). Auteur 

birçok yönetmen gibi Demirkubuz sinemasında da  kadınlar hem film estetiğini 

güçlendiren görsel bir bileşen hem de olay örgüsünü tamamlayan yardımcı bir özne 

olarak kullanılmaktadır. Ataerkil bir düzlemde şekillenen Demirkubuz sinemasında 

kadınlar,  ‘anne, bakire, femma fatale’ olarak üç şekilde kurgulanmakta 

Yeşilçam’dan farklı olarak çoğu masumiyetini yitirmiş  erkekler için tehdit unsuru 

olan, başı belaya sokan, yaşamı alt üst eden, düzen bozucu, yalancı ve ürkütücü 

olarak temsil edilmektedirler. Demirkubuz ‘un kadın karakterleri, genellikle ataerkil 

yapıyı sorgulamaya çalışarak ayakta kalan ve  ona direnen kadınlar oldukları kadar 

köşeye kıstırılmış, sindirilmiş ve kendilerini gerçekleştiremeyen, sistemin içinde var 

olmaya çalışarak sistemi yeniden onaylayarak kendileri için belirlenen sınırların 

dışına çıkamayan ve o çemberi kıramayan kadınlardır (Çiçekoğlu, 2007:148). 



114 
 

Bulantı açısından kadın karakterleri değerlendirdiğimizde filmde,  egemen 

ideolojinin dayattığı iyi kadın - kötü kadın karşıtlığının bu kez geleneksellik-

modernlik; kentlilik- taşralılık; fedakârlık, bencillik üzerinden kurulduğu 

görülmektedir. Filmde eğitimli, bekâr, evli, dul, genç, yaşlı ve engelli olmak üzere 

toplumun farklı kesimlerinden farklı kadınlar temsil imkânı bulmuş dayatılmış 

kimlikle seçilmiş kimlik sentezi yapılmıştır.  

Hikâyenin ana karakterinin bir aydın ve bir akademisyen olması nedeniyle 

Demirkubuz sinemasının ele avuca sığmaz, başı belaya sokan, belalı, kenar mahalle 

kadınları yerine bu kez daha seçkin ve aklıselim bir kadın profili oluşturulmuştur. 

Filmde kadınlar karakterlerden, Aslı, Elif, Özge, eğitim ve iş yaşamıyla sosyal 

yaşamlarını kendi lehine çevirebilmiş, kendi seçtikleri hayatı yaşayan güçlü kadınlar 

olarak; Neriman ise eril toplumun ideolojik ve kültürel beklentilerine göre yaşamını 

şekillendirmek zorunda kalmış, dayatılmış kimliğin mağduru bir kadın olarak 

kurgulanmıştır. Filmde kadınlar sadece fiziksel güzellikleri ile değil (Özge, Aslı) ruh 

güzelliği ile de (Neriman, Elif) perdeye yansıtılmış, üç kadın karakter, dişil ve 

uyumlu; bir kadın karakter (Özge) eril ve sorunlu olarak temsil edilmiştir. Filmin 

hikâyesinde tüm kadınlar için ortak bir gerçeklik dikkat çekmektedir. İster seçilmiş 

ister dayatılmış kimliğe sahip olsun tüm kadınlar, ataerkil hegemonyadan bir şekilde 

zarar görmekte bu baskıcı mekanizmadan hiç bir şekilde kaçamamaktadırlar.  

Filmdeki kadınların hemen hepsi, ataerkil bir toplumda bir kadının neler 

yapabileceğini ya da yapamayacağını dikte eden katı toplumsal kodlar tarafından 

kuşatılarak modern kadın kimliğine sahip çalışan kadınlar dahi sistem karşısında 

‘özgürleşmiş, cesur, güçlü ’ oldukları yönündeki kanıyı boşa çıkarmaktadırlar. Bu 

açıdan Elif, Aslı, Özge ekonomik yönden bağımsız, modern bir hayat sürmelerine 

rağmen geleneksel eril kodlar içinde sıkışıp kalan, sorunlar yaşayan ve sistemi 

destekleyen bir erkek tarafından yenilgiye uğrayan kadınlar olarak karşımıza 

çıkmaktadırlar. Yönetmen farklı sınıftan gelen ve gelenekselin karşısında yer alan 

modern tüm kadınları, tek bir role - geleneksel olan/olmayan- indirgeyerek 

güçsüzleştirmekte onları eril hegemonyanın baskısı ve vicdanına hapsetmektedir 

denilebilir. Filmde bu doğrultuda, cinsel hayatını özgürce yaşayan Aslı ve Özge, 

Ahmet için sevgiden yoksun sadece haz odaklı obje niteliğinde bırakılmakta Ahmet 

karşısında mücadeleyi kazanan taraf tüm gelenekselliği ve muhafazakarlığı  ile 

Neriman olmaktadır. Bu açıdan yönetmen filmde iki tip, (fahişe ve iffetli) kadın 

temsiline odaklanarak anaakım sinemanın eril bakış açısını  yeniden inşa etmektedir.   



115 
 

Bu açıdan filmde yönetmen tarafından ataerkillik ve gelenekselliğin vücut 

bulmuş hali olarak temsil edilen Neriman ‘Yeni Sinemanın’, temsil bakımından hala 

geleneksel dişil kalıpları sürdürme eğiliminde olduğunu gösteren bir karakter 

sunmaktadır. Ataerkil ve muhafazakar bakış açısına sahip olduğu düşünülen 

yönetmenin filmde kadın karakter olarak sadece Neriman’ı yüceltme sebebi, 

Neriman’ın özünde kaybetmediği geleneksel değerleri, itaatkârlığı ve 

muhafazakarlığıdır. Dolayısıyla Bulantı ’da kadınları, fahişe-iffetli/geleneksel-

modern ayrımına tabi tutan yönetmenin Neriman karakteri üzerinden iffet ve 

gelenekselliği dolayısıyla ataerkil sistemi yücelten ve tercih eden bir tutum izlediği 

söylenebilir. Yönetmenin bu yönüyle Ahmet karakterinin yaşadığı yabancılaşma ve 

yalnızlık sorunsalını geleneksellikten kopuşa ve modernliğine bağladığı, suçun faali 

olarak gördüğü Elif, Özge ve Aslı karakterleri üzerinden gittikçe modernleşen 

günümüz kadınını eleştirdiği görülmektedir.  

Demirkubuz ’un modernleşmenin her iki cinste neden olduğu tahribatın asıl 

sorumlusunu ‘kadınlar’ olarak göstermesi, yönetmenin ataerkil/ muhafazakar 

değerleri olumlayan gelenekçi bakış açısı ile ilgili olabilir. Demirkubuz filmde, 

modern yaşamın, toplumsal beğenilerin, modanın ve teknolojinin kıskacında olan 

kadınların, hızla kadınsı doğalarından uzaklaştığına, anlayış, ilgi, fedakârlık, itaat ve 

sadakat gibi birçok özelliklerini yitirdiklerine değinerek günümüz erkeğinin 

geleneksel kimliğinden ve değerlerinden kopmuş bu kadınlar yüzünden 

yabancılaştığını giderek  yalnızlaştığını, ataerkilliğe özlem ve ihtiyaç duyduğunu ima 

eden bir hikâye oluşturmuştur. Filmde Ahmet’in hayatında gelenekselliğe duyulan 

özlemin yarattığı boşluk, Neriman sayesinde doldurulmakta fedakârlığı ve 

gelenekselliği ile Ahmet’in hayatında kısa sürede vazgeçilmez bir yer edinen 

Neriman, eril geleneğin ahlaki kodlarını, Yeşilçam’ın edilgen kadınlık temsilini ve 

ideal kadının nasıl olması gerektiğini anlatan bir figür olarak işlev görmektedir.  

Bulantı ’da ana kadın karakterlerin temsil edilme biçimleri feminist bakış 

açısıyla incelendiğinde kadın özgürleşmesinin  erkekler açısından olumsuz sonuçlara 

yol açması (Ahmet’in duyarsızlaşması, bencilleşmesi, Selçuk’un saldırganlaşması) 

geleneksel rol ve konumundan uzaklaşan kadınların olumsuz olaylarla 

özdeşleştirilmesi (kaza, şiddet, terk edilme)ayrıca erkeğin düştüğü durumun asıl 

nedeni olarak modernleşen kadınların gösterilmesi ve bu yönde bir bilinç 

oluşturulması filmin katı gelenekçi yanını oluşturmaktadır denilebilir.  



116 
 

Filmin kadınlar açısından feminizme en çok bakan yönü, Elif, Aslı ve 

Neriman arasındaki dostluk ve dayanışma duygusudur. Elif, Neriman, Aslı ve Özge 

arasında geleneksel sinemanın olmazsa olmazı, bir erkek için mücadele etme, kadınsı 

çekişme ve rekabet hisleri bu filmde karşımıza çıkmamakta Elif, Neriman, Aslı 

birbirine saygı duyan, destekleyen ve koruyan bir tavır sergilemektedir. Ahmet’in 

sevgili Aslı’dan Elif hakkında hiçbir olumsuz söz duymadığımız gibi Aslı,  bu 

ihanetin bir parçası olduğu için vicdan azabı duymakta  karısı ve çocuğunun ölümüne 

duyarsız kaldığı için Ahmet’i eleştirmektedir. Aslı’nın, Ahmet ile yaşadıkları 

ilişkinin sadece cinsellik üzerine kurulu olduğunu fark ettiği için ayrılık kararı 

alması, Ahmet’i terk etme sebebinin evlilik beklentisinin boşa çıkması değil kendini 

bu ilişkide değerli hissedememesi olarak sunulması filmde Aslı karakteri ile ilgili 

önemli bir etki detay olarak karşımıza çıkmaktadır. Aslı’nın klasik Yeşilçam 

filmlerinin evlilik için sabırla bekleyen, fedakâr kadınlık duygusu yerine sevgilisi 

tarafından değer verilmediğini hissedince, gururlu şekilde çekip giden ve kariyerine 

odaklanan hatta bu uğurda kıta değiştiren güçlü kadın temsili, filmin feminist acıdan 

değerli masajlarından biri olarak okunabilir.  

ELİF  (Ahmet’in Karısı ) 

40’lı yaşlarda ve Yazgı isminde bir kızı olan Elif, 

Ahmet’in tam zıttı bir karakter olarak duyarlı, başarılı,  

eleştirel bir bakış açısına sahip, gururlu, kendi 

ayakları üzerinde duran, yanında çalışan kadına iyi 

duygular besleyen, onu koruyup kollayan kibar bir 

öğretmen olarak temsil edilmiştir. Duygusallığını 

gizleyen, tavrından ödün vermeyen bir görüntü çizen 

Elif, ayrılma kararı aldığı gece geçirdiği trafik kazası 

sonucu kızıyla beraber hayatını kaybeder. Güçlü, 

(Fotoğraf-31 Elif ) başarılı, azimli, erkeğe bağımlı olmayan bir kadını temsil eden 

Elif, incinen gururu uğruna, rahatını bozmayı,  yollara düşmeyi tercih ederek bu 

yönüyle feminist kuramın altını dikkatle çizdiği geleneksel kodları alt üst eden, 

‘kadın bağımsızlığına’ vurgu yapan önemli bir karakterdir. Elif’in en belirgin 

özelliği, kadını ötekileştiren ve güçsüzleştiren erkek zihniyetine karşı gösterdiği 

dirençtir.   



117 
 

Elif, Ahmet’in duyarsızlığını kabul etmeyen ve hatalarını ört bas etmeyen 

bir karakter olarak geleneksel sinemada temsil edilen ‘fedakâr eş, çilekeş anne’ 

kadınlarından farklı bir temsi sunar.   

Ahmet ve Elif Ayrılık Sahnesi  

Ahmet: Ne yapıyorsun burada? 

Elif: Sigara içiyorum  

Ahmet: Bak ne dicem, Bugün gitmeseniz olmaz mı?  

Elif: Neden?Nasıl gidiyormuşuz? 

Ahmet: Böyle gitmenizi istemiyorum  

Ahmet: Böyle işte… Akşam tekrar konuşuruz.  

Elif: Ne konuşacağız 

Ahmet: Ne bilim olup biteni işte  

Elif: Konuşacak bir şey yok… Madem bu kadar bunalttık seni kafa dinlersin biraz  

Ahmet: Haksızlık etme öyle demek istemediğimi biliyorsun  

Elif: Ahmet bunu bu dünyada söylemeye hakkı olacak en son insan sensin. Sen de 

yanlış anlaşılmadan şikâyet edeceksen tamam artık! 

Ahmet……….(susar cevap vermez) 

NERİMAN (Kapıcı/Temizlikçi) 

Neriman 30’lu yaşlarda sessiz, hassas, merhametli, 

sadık, vefalı, çalışkan, saygılı, eğitimsiz ama sınırlarını 

bilen, anaç, bedensel eksikliğine rağmen duyguları ‘tam’ 

sadece çocukları mutlu olduğunda gülümseyen, iki 

çocuklu genç bir kadın olarak temsil edilir. Neriman 

giyinişi ve tavırlarıyla zamanın çok ötesinden gelen bir 

kadın gibidir. Evindeki eşyaları, çocuklarının terbiyesi, 

hiç sigara kullanmaması, itaatkâr ve anaç tavırları onu 

Yeşilçam’ın idealize ettiği gerçekdışı kadın figürlere 

yaklaştırır. ( Fotoğraf-32 Neriman ) 



118 
 

Ahmet’lerin apartmanın kapıcısı, Elif’in de yardımcısı olan Neriman, 

filmdeki kadın karakterlerden  (Elif, Aslı, Özge) geleneksel tavırları, kadınsı ve 

cinsel  hiçbir beklentisinin olmaması ile ayrılır. Ahmet’in özlem duyduğu özellikler, 

vefa, beklentisizlik, saygı, masumiyet, anaçlık ve koşulsuz fedakârlık Neriman 

karakterinde fazlasıyla görülür. Filmde Marksist feministlerin dikkat çektiği sınıfsal 

sömürüye en çok Neriman maruz kalır, en çok o çalışır, en düşük ücreti o alır, en 

kötü koşullarda o yaşar.  Gece ve gündüz sürekli iş yaparken görülen Neriman hem 

kendi evinde hem Elif’lerde hem de apartmanda çalışır. Ataerkil toplumda kadın 

olarak doğma şanssızlığı, sosyal olarak devletin sahip çıkmaması yüzünden sistem 

onu, hizmetçiliğe hapsetmiştir. Neriman’ın görsel olarak estetik olmayan görüntüsü, 

onu bakılan, seyirlik kadın imgesinden uzaklaştırır, kadınlığından sıyrılmış, cinselliği 

olmayan bir kadın /özne konumuna çeker. Filmde Neriman diğer kadınlardan en çok 

‘fedakârlık’ noktasında ayrılır. Ahmet’in hayatındaki diğer tüm kadınlar, kendine ve 

kendi sıkıntılarına ağlarken  Neriman bir başkasına, Elif’e ağlayabilen bir temsil 

sunar.   

Neriman, Ahmet ve Ceren Yemek Sahnesi  

Ahmet: Başarının sırrı ne? 

Ceren: Dersi derste dinliyorum. Dersi iyi dinleyince çok çalışmama gerek kalmıyor. 

Ahmet: Aslında en doğrusunu yapıyorsun…. Ne oldu Neriman? 

Neriman: Ceren’i Elif hanım okutmuştu.   

Rahmetli aklıma gelince böyle oluyorum özür dilerim 

Geleneksel cinsiyet rolleri kadınların, baba/eş/ eril güçlere itaat etmelerini, 

önceliğin onlara verilmesini teşvik etmektedir. Geleneksel kadınlığa özgü sayılan, 

cefakarlık, merhamet, fedakârlık, iyi huy ve affedicilik gibi özellikler Neriman 

üzerinden yeniden üretilmektedir. Bu doğrultuda kendisinden beklenen- itaat, 

edilgenlik, adanmışlık - kadınlık rolüne uygun davranan Neriman, cinsiyet 

eşitsizliğini destekleyen bir çevrede büyümüş bunu içselleştirmiş kendine ait özel 

hiçbir zevk ve keyif etkinliği olmayan bir kadın olarak gösterilir. Filmde yüzünün 

gülümsediği vakitler, çocuklarının mutlu olduğu anlara denk gelmektedir. Ataerkil 

ideolojinin kadınlara dayattığı  ‘annelik ve ev kadınlığı’ rolü, Neriman’da açık 

şekilde gözlemlenir.  



119 
 

Neriman genel olarak ev halkının, fiziksel ve ruhsal rahatlığından sorumlu, 

Ahmet’in gündelik ihtiyaçlarını, (temizlik, yemek, sohbet) karşılayan, problem 

üretmek yerine onları çözen, ilgi ve şefkat sunan, güvenilir bir dayanak olarak ideal 

eş/ideal kadın özelliklerini karşılar.  Neriman’ın bu özellikleri onu Ahmet’in 

özlemini duyduğu ve yücelttiği kadın tipine yaklaştırmaktadır. Filmde Neriman, 

yozlaşmış, kirlenmiş, salt cinsellik içeren ilişkilere karşı, masumiyetin, 

muhafazakarlığın ve gelenekselin temsili niteliğindedir. Ahmet’in kadınlarla ve 

kendi ailesiyle kuramadığı bağı, Neriman ile kurduğu gözlemlenir. Yönetmen bu 

özellikleriyle Neriman’ın yüceltilmesine destek sağlayan imgeleri de yaratmış 

bulunmaktadır.   

Neriman’ın hayatı hakkında çok fazla detay vermeyen yönetmen, o kısmı 

izleyiciye bırakmakta geleneksel ataerkil kültürün dayattığı rolü sessizce kabul eden, 

eril sistemin ezdiği dünyada çocuklarıyla huzuru bulmaya çalışan bir kadın temsili 

sunmaktadır. Neriman, hayatın zorlu mücadelesinde bir de Ahmet gibi zor bir 

karaktere, ailesinin veremediği sabır, şefkat ve özeni göstererek kutsallık mertebesine 

oturtulur. Bu yönüyle Neriman,  filmdeki kadınlar için bir “ayna karakter” özelliği 

taşımakta günümüz kadınlarını, inanmadıkları ve görmezden geldikleri  ‘ideal kadın’ 

gerçeğiyle yüzleştirmektedir denilebilir. 

Yönetmen Neriman’ı yücelterek bir anlamda toplumda var olan eril bakış 

açısını yeniden üretmekte ‘ideal kadının’ nasıl olması gerektiği konusunda ataerkil 

perspektifi yaygınlaştırmaktadır. Yönetmenin filmde Neriman’ı onaylayan tavrı, 

sinemada başlangıcından günümüze kadınlık ve erkeklik temsillerinin hala aynı 

geleneksel ve değişmez kalıplar içinde kaldığının da bir göstergesidir.  

Demirkubuz ’un Neriman üzerinden yaygınlaştırmaya çalıştığı ideal 

kadınlık tanımı Simone de Beauvoir’in (1949) şu sözlerini hatırlatır: “Kadın öyle bir 

durumdadır ki - bütün insanlar gibi özgür ve özerk bir varlık olduğu halde- yine de 

kendini erkeklerin onu ‘öteki’ statüsünü benimsemeye zorladıkları bir dünyada yaşar 

bulur .” Kadın kimliği ataerkil dayatmacı yasalarla yine belirli formlara 

hapsedilmekte ideolojileri etkin şekilde yayan ve aktaran sinemanın çekici ve 

eğlenceli yapısı içinde ataerkilliğin gerçek yüzü gizlenmektedir. 

 

 

 



120 
 

ASLI  (Ahmet’in Sevgilisi ) 

İyi bir kariyeri olan Aslı, 30’lu yaşların başında genç, 

güzel, vicdanlı, hassas, olgun ama duygularının 

rüzgârına kapılmış bir kadın temsili sunar. Ahmet ile 

yaşadığı gizli ilişkide bu ihanetin bir parçası olmaktan 

rahatsız olan Aslı, günün birinde Ahmet’in hayatının bir 

parçası olmayı istemekte fakat yaşadıkları problemleri 

aşamayacağını anladığı için Amerika’dan gelen iş 

teklifini kabul ederek Ahmet ile yollarını ayırır. 

Gençliği, güzelliği, estetik duruşu ve şuh kıyafetleri ile 

filmin en dişil kadın figürü olan Aslı, bir erkek için 

(Fotoğraf-33 Aslı )  kendini feda eden, sabırla onun yola gelmesini bekleyen, 

edilgen kadınlık temsillerinden farklıdır. Aslı da Elif gibi duygulu olduğu için 

ayrılırken gözyaşı döker fakat yeni nesil modern kadınlar gibi yaşamını cesurca 

değiştirme yolunu seçerek Ahmet’i o da yalnız bırakır. Aslı’nın kendini bir erkeğe 

göre konumlandırma tavrını ret ederek Ahmet ile yollarını ayırması,  feminist yazar 

Emma Goldman’ın (2015,Donavan) kadın gelişiminde özellikle altını çizdiği ‘kendi 

varlığını, güçlü bir birey olarak ortaya koyma süreçlerini’ Aslı fazlasıyla yerine 

getirmektedir. Filmde Aslı’nın başarı, güzellik, gençlik ve modernlik gibi sahip 

olduğu özellikleri sırf ‘serbest bir cinsel hayat yaşaması’ nedeniyle Ahmet tarafından 

tercih edilmemesinin en önemli sebebi olarak gösterilmektedir. Ahmet gibi 

derinlerde ataerkilliğe ve muhafazakarlığa özlem duyan bir erkeğin, Aslı’yı 

‘yüceltme’ olanağı çok zordur. Ahmet için Aslı, fantezi bir araç, cinsel bir nesne 

olarak kalmaya mecburdur. Filmin, eril hegemonyanın kadınlara uyguladığı çok 

yönlü baskıyı göstermesi bakımından Aslı, önemli bir karakteridir. 

ÖZGE (Ahmet’in Eski Öğrencisi) 

Ahmet’in yirmili yaşlarda eski bir öğrencisi olan Özge, umarsız konuşmaları, rahat, 

şımarık tavırları ile saygısız bir genç kız temsili sunar.  Filmde ahlaki değerleri zayıf,  

yalancı, ağzı bozuk, sadakatsiz bir karakter temsili sunan Özge, sevgilisi Selçuk’u 

türlü yalanlarla kandırarak tek geceliğine Ahmet ile birlikte olur. Selçuk’tan sürekli 

fiziksel ve sözel şiddet gören Özge, Ahmet’in hayatında sonu trajediyle biten tekbir 

gece yer alır.  



121 
 

Geleneksel, erdemli, iffetli kadın modelinin dışa savrulmuş 

tipini temsil eden Özge,  yaşadığı çevreyle uyumlu, çetin 

bir  var olma savaşı verir. Bu mücadeleyi, kadınsı 

özelliklerinden taviz vererek erkekleşerek sağlamaya 

çalışır. Filmdeki ses tonu ve tavırları, diğer kadınlardan 

daha sert ve eril olan Özge, kötücül hazzın bedeni olarak, 

içki seven, küfürlü konuşan, cinselliği tabu olarak 

görmeyen, güvenilmez halleriyle “femma fatale” 

karakterine uygun davranış kalıpları ortaya koyar. 

(Fotoğraf-34 Özge ) Ahmet ile buluştuğu ilk dakikadan küfürlü konuşarak, 

Ahmet’in aradığı hiçbir özelliğe sahip olmadığını belli eden Özge gecenin finaliyle 

ilgili ipuçları verir. Geleneksel ataerkil bakış açısı, bir kadın için bakire, güzel, 

ahlaklı ve sağlıklı olmayı değerli kabul ettiği ve bu normların dışında kalan kişileri 

değersiz gördüğü için Özge, filmin en değersizleştirilmiş ve sindirilmiş kadın 

figürüdür.  

Yönetmen, Özge’nin geleneksel kodlara uymayan ahlaksız tavırları 

yüzünden başına gelenlerin haklı olduğunu göstermek için filmin başında onu gece 

barda kırmızı elbisesiyle göstererek en başından bir arzu nesnesi ve suçlu olarak inşa 

eder. Ataerkil geleneğin, cinsiyet kodlarına karşı eşitsiz tutumu nedeniyle Ahmet evli 

iken başka bir kadınla beraber olduğunda suçlanmaz iken Özge, yaşadığı tek gecelik 

ilişki için herkesten önce kendine ‘kaltak’ etiketini yapıştırmakta sevgilisi Selçuk’un 

uyguladığı şiddet ve ağır hakaretleri hak ettiği algısı ile sunulmaktadır.Özge’nin 

erkek arkadaşını aldatması, ataerkil toplum yapısıyla uyumlu biçimde şiddet ve 

aşağılanma ile karşılık bulurken filmde kendisine şiddet uygulayan erkek arkadaşı 

Selçuk’un cezalandırıldığına şahit olunmamaktadır.   

Yönetmen Özge ile  cinsellik tabularını yıkan bir kadın olarak böyle 

yaşayanların cezalandırılması gerekliliğine yönelik inancı göstermekte cinselliğini 

özgürce yaşayan kadınların şiddetle cezalandırılması, kadınlar üzerindeki ideolojik 

ve kültürel baskının boyutlarını ortaya koymaktadır. Özge eğitimli, bağımsız, güçlü 

bir kadın iken Selçuk’un gelmesiyle erkek egemen yapıda erkeğin üstünlüğünü 

onaylayan, edilgen bir konum içine çekilerek dayak yiyen, küfür edilen, sindirilen bir 

nesne durumuna düşmektedir. Demirkubuz, Özge aracılığıyla özgürleşmeye çalışan 

kadının sorunlarını görünür kılmaya çalışırken onu yine cinselliğin ve şiddetin 

nesnesi olarak bırakmış geleneksel eril değerleri yeniden inşa etmiştir denilebilir.  



122 
 

Bu açıdan Bulantı ‘da Özge’ni olduğu sahneler, (çıplak beden sunumu, 

şiddete uğrama, aşağılanma) filmin feminist açıdan en sorunlu kısımlardır. 

 

.   

 

 

 

 

    Fotoğraf-35 Neriman’ın kızı Ceren         Fotoğraf-36 Ahmet’in kızı Yazgı  

CEREN: Neriman’ın ortaokula giden terbiyeli, başarılı, yaşına göre olgun ve akıllı 

kızı. Filmde başarıları ve saygılı tavırları ile dikkat çeker. Ceren’in konuşmaları ve 

tavırları  saygılı, yeni nesil çocuklar gibi şımarık ve yersiz değildir.  

YAZGI: Ahmet ve Elif’in piyano çalan, sürekli çizgi film izleyen kızları.  Kazada 

annesi Elif gibi o da yaşamını kaybeder. 

4.2.3. Bulantı Filmi İşbölümü  

 

 

 

 

 

 

(Fotoğraf-37 Neriman Temizlik yaparken ) 

Bulantı filmi, iş bölümü açısından değerlendirildiğinde feminist kuram için 

oldukça elverişli okuma alanları sunmaktadır. Filmde özellikle işbölümü alanında 

hissedilen ataerkillik ve onun uzantısı ‘toplumsal cinsiyet’, iş bölümünde kadın/erkek 

ayırımını daha görünür kılmaktadır.  



123 
 

Bulantı filminde Mary Wollstonecraft’ın yıllar önce savunduğu gibi hayatın 

kamusal alanda akıl, yetenek, beceri gerektiren önemli işleri erkekler ile önemsiz 

sayılan ev işleri, yemek, bulaşık ya da cinsel hazlar kadınlar ile ilişkilendirilmektedir.  

Engels’e göre (1998) modern çekirdek aile, kadının evcil köleliği üzerine kuruludur. 

Buradan hareketle yönetmen filmin daha ilk sahnesinde kadın erkek karşıtlığını, iş 

bölümü üzerinden yani kadının ev işleriyle evcil köleliğe evrilen hâliyle kurmuştur 

denilebilir. Filmin ilk giriş sahnesi, Elif ve Neriman’ın çamaşır katlama,  Ahmet’in 

ise kitap okuma sahnesi ile başlatılmakta bu açıdan filmdeki kadın erkek işbölümü 

ayırımı, toplumsal cinsiyet kodlarına uyumlu bir görünüm sunmaktadır.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf -38 Neriman, Ahmet ve İlhan 

Filmde iki cins arasında paylaştırılan iş bölümünde erkekler dışarı işleri; 

kadınlar- çalışsalar dahi- ev içi işler ve çocuklarla ilişkili gösterilmekte film 

süresince kadınlar kamusal alanın gerisinde temsil edilmişlerdir. Film bu yönüyle 

toplumun her düzeyine, kurumlarına ve ilişkilerine sinmiş olan ataerkil anlayışı 

yansıtmaktadır denilebilir. Filmde diğer erkek karakterler gibi Ahmet’in, ev içinde 

hiçbir şekilde iş yapmadığı ve ev 

işlerine yardımcı olmadığı, iş 

yapmaya çalıştığında da yüzüne 

gözüne bulaştırdığı  (elektriklerin 

gittiği gece evdeki mumun yerini 

bulamaması, ortalığı yıkması, sırf o 

yüzden yardımına Neriman’ın 

gelmesi) dikkat çekmektedir. (Fotoğraf-39-Ahmet Yemek yapmaz ) 



124 
 

Ahmet karakteri, elinde kitap ya salonda ya ofisinde ya da barda otururken 

görüntülenmektedir. Filmde çalışan/çalışmayan tüm kadınların, ev içi, mutfak ve 

salonda sürekli bir işle meşgul oldukları, erkeklerin ev işi hariç dışarda, spor salonu, 

iş yeri, hastane, bar gibi mekânlarda görüntülendiği gözlenmektedir.  Filmdeki 

işbölümü ayrımı ve ev işleri, Neriman üzerinden kurgulansa da çalışan bir kadın olan 

Elif’in, ev işlerinden tamamen bağımsız bir hayat sürmediği, ataerkil değerleri 

içselleştirerek ev işlerini çalışan kadın kimliğinin bir parçası haline getirdiği ve bu 

işleri sorgulamadan yapmaya devam ettiği görülmektedir. 

Bu da göstermektedir ki kadınlar eğitimle, maddi özgürlüklerini kazanmış 

olsalar dahi cinsiyetçi kodlar yüzünden ev işlerinden tamamen kurtulamamakta zor, 

rutin ve sıkıcı gündelik işlerini, ücret karşılığı yine bir başka kadına 

devredebilmektedirler. Temelde ataerkil kültür yapısıyla zıtlaşma yaratan modern 

film anlatısının burada egemen ideolojiyi yeniden inşa etmek ve yaymak için bir 

aracı haline dönüştüğü söylenebilir. Feminist paradigmanın savunduğu zaman içinde 

modern toplumsal yapıya geçilse bile kadın-erkek ilişkilerini, iş bölümünü, tutum ve 

davranışlarını biçimlendiren ataerkil yapının, varlığını sinsice sürdürmeye devam 

ettiği yönündeki savı burada karşımıza çıkmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

  

Fotoğraf-40 Elif çamaşır katlarken                Foto-41Neriman çamaşır katlarken 

Neriman çeşitli sebeplerle kamusal alana çıkacak eğitim ve deneyime sahip 

olmadığı için ataerkil toplumsal işbölümü çerçevesinde, kadınlara dayatılan ücretli el 

işçiliğini meslek edinerek hem evde hem dışarda sıkıcı ve rutin ev işlerini yapmak 

zorunda kalmaktadır.  

 



125 
 

Filmde ev işleri sadece kadınlar (Elif, Neriman ve Ceren) tarafından 

yapılırken gösterilmekte hatta kız çocuk rolündeki Ceren de erkek kardeşine göre 

daha fazla ev işlerine yardımcı olma yönünde teşvik edilmektedir.  

-Neriman: Ceren kızım kalk bir çay koy 

-Ceren: Tamam anne  

Filmde iş bölümü 

kapsamında kadınların 

yegâne amacı, erkeği 

memnun etmek, rahatlatmak 

ve duygusal haz vermek 

olarak belirlenmiş  kadın ve 

erkek arasında güç, maddi 

kaynak, saygınlık ve statünün 

dağılımında eşitsizliği 

(Fotoğraf- 42 Neriman Mutfakta ) körükleyen  asimetrik bir denge, işbölümünde 

de kendini göstermiştir.  Özellikle kitap okuma ve bilgili olma erkeğe atfedilen bir 

özellik olarak sunularak (sadece Ahmet kitap okurken görülür) kadın karakterler, ev 

işleri, çocuk ve cinsellik üçgeninde yansıtılmıştır.  

Filmin iş bölümü bağlamında feminizm açısından en değerli yönü,  

feministlerin üzerinde sıklıkla durduğu ve genelde erkekler tarafından değersiz 

görülen, günlük tekrara dayalı, sıkıcı ev işlerinin tüm detaylarının verilmesidir. 

Neriman’ın her gün aynı saatte, aynı şekilde yaptığı ve sinemasal anlatıda hiç yer/ 

değer bulmayan ev işleri yönetmen tarafından detaylı olarak ekrana yansıtılmıştır. 

(Sabah erkenden çay suyu koy, portakal suyu sık, evi sil, süpür, yemeği hazırla, 

evden ayrıl).  Filmde Neriman’ın yaşamının büyük bölümünü kaplayan rutin ev 

isleri, filmin en duyarsız erkek temsili olan Ahmet’in Neriman’a: 

-“Neriman yoruldun sen de, gel yemeği hep beraber yiyelim” şeklinde takdir 

edici ifadesi ile vurgulanmıştır. Feminist film pratiği açısından ev işlerinin ve kadın 

emeğinin önemsenmesi bu doğrultuda daha modern ve eşitlikçi değerlerin topluma 

aşılanması açısından bu sahnenin ayrıcalıklı ve önemli olduğu söylenebilir. 

 

 

 



126 
 

4.2.4. Bulantı Filminde Mesleki Dağılım  

Erkek egemen toplumun kalıplaşmış yapısı, kadının erkeğe her yönden 

bağımlı olmasını olumlar ve kadının tek başına özgür bir biçimde hayatını 

sürdürebilmesi düşüncesini reddeder. Geleneksel ataerkillik, kadınların akılcı 

olmadığı gerekçesiyle toplumsal, siyasi ve iktisadi kurumların dışında bırakılması 

gerektiğini öngören fikirleri kapsar. Bunun aksine Liberal feminizmin düşünürleri, 

kadın ile erkek arasında zihinsel kapasite açısından herhangi bir fark olmadığını, 

kadının tarih içinde erkekten geri kalmış olmasının nedeninin eğitimde fırsat 

eşitliğinin sağlanmamasından kaynaklandığını savunmaktadır (Kabadayı, 2004:61).  

Erkek egemenliğine karşı direnişin bir göstergesi olan okuryazarlık, 

kadınlara en başta bağımlı olmaktan kurtulma, toplumsal hayatta kendini doğru 

biçimde ifade etme, maddi-manevi haklarını koruyabilme, yaşamın yeniliklerinden 

haberdar olma ve toplumda karar alma süreçlerine katılma gibi birçok kapıyı açan 

anahtar gibidir.  Okuryazarlık sayesinde elde edilen çalışma ortamı, evli /bekâr 

kadınların ufkunu genişleten, sorgulama kabiliyeti sağlayan ve kendini karşı cinsle 

eşit hissettiren yaşamsal bir güçtür.  

Feministler tarafından 1960’larda en çok, kadın/erkek arasındaki rol 

dağılımı eşitsizliğine karşı mücadeleler verilmiştir. Birçok feminist örgüt tarafından 

kadınların görevlerinin sadece annelik ve ev işleriyle sınırlandırılması, siyaset, bilim 

hatta sanattan uzak tutulması eleştirilmiş özellikle kamusal alanda kadınlara uygun 

görülen mesleklerin  (sekreterlik, hemşirelik, çocuk bakıcılığı, öğretmenlik gibi) 

onların ev içi işlerinin birer uzantısı olarak sınırlandırılması kabul edilemez 

bulunmuştur. Yönetmenin filmde ataerkil toplumsal kodları, mesleki anlamda da 

sürdürdüğü kadınlarla kıyaslandığında eril karakterlerin daha nitelikli işlerde temsil 

edildiği görülmektedir.  

Bulantı ’da Kadın -Erkek Meslek Dağılımı: 

Akademisyen: Erkek /Ahmet  

Asistan: Erkek 

Doktor: Erkek 

Öğretmen: Kadın/ Elif  

Temizlikçi: Kadın /Neriman  

Hemşire: Kadın 

Polis: Erkek 



127 
 

Filmde Ahmet’in daha ‘önemli’ konularda yoğunlaşarak eğitimin en üst 

düzeyi olan üniversite hocalığı yapması, karısı Elif’in daha az eğitim ve yetenek 

gerektiren ilkokulda öğrencilere okuma yazma gibi dersleri öğretiyor olması, bilimin 

üst düzeyinin ‘erkek alanı’ olduğu yönündeki önyargıları güçlendirici bir rol 

oynamaktadır. Filmde yine doktor, polis, fakültede asistanlık gibi mesleklerin, ‘eril 

meslekler’ olarak sunulması bilgi ve yetenek bakımından erkekleri yücelten erkek 

egemen anlayışın yansımaları olduğu söylenebilir. 

Liberal feministler tarafından, aynı eğitim şartları altında erkeklerle aynı 

işleri yapabileceklerini dile getirmekte  kadını “beden, sabırlılık, duygusallık, 

uyarılmaya müsaitlik, bakıcılık, uysallık, eğlendiricilik, esneklik gibi; erkeği ise 

zekâ, cesaret, sakin olma, mantıkçılık, adaletlilik, tahammüllü olma, rasyonel olma” 

(Demir,1997: 50) benzeri sıfatlarla tanımlayarak farklılaştıran  erkek ve kadın için 

meslekleri, pilot/hostes, doktor/hemşire, patron/sekreter, okul müdürü/öğretmen gibi 

cinsiyetlere göre bölen yapılanmaya karşı çıkılmıştır (Kabadayı,2004:61, 62). 

 

     

   

 

     

  

 

            Fotoğraf-43 Polis Memuru                     Fotoğraf-44  Ahmet  ve Asistanı 

 

 

 

 

 

              

                                                                                                                                                                                                       Fotoğraf-45 Doktor 



128 
 

Feministlerin yıllarca eleştirdiği mesleki sınırlandırmalar bakımından 

Demirkubuz sineması incelendiğinde Bulantı filminde yönetmenin kadın figürleri, 

“Kıskanmak” filminde olduğu gibi kamusal alanda ‘öğretmen’ kimliği üzerinden 

tanımladığı filmdeki kadınların eğitimli ve çalışıyor olsalar bile genellikle ev içi 

mekânda tutulduğu, kadınların mesleki anlamda istenilen eşitlikçi noktaya henüz 

gelemediği görülmektedir. Ataerkil toplumsal yapının, kızların evde kalıp ev işleriyle 

ya da aile bireyleri ile ilgilenmesini teşvik eden yapısı yüzünden kadınlar meslek 

seçiminde birçok kısıtlamalara girmekte bu durumla bağlantılı olarak filmde, 

Ahmet’in Elif’ten daha iyi ve daha uzun süreli eğitim aldığı görülmektedir. Özellikle 

bu tip kültürlerde evlilik, kadınlardan eş ve annelik rollerini aksatmaması gereken bir 

kurum olarak görüldüğü için kadının iş hayatına katılımını ve kariyerini olumsuz 

yönde etkileyen/kısıtlayan bir işlev görmektedir. 

Bu sebeplerle  Radikal feminist kuramcıların iddia ettiği gibi ulusal, 

kültürel, sınıfsal, eğitimli ya da eğitimden bağımsız bütün kadınlar, sistem tarafından 

bir şekilde ezilmeye devam edilmekte farklı sınıf ve statülere sahip olan Elif, Aslı, 

Özge, Neriman, eril hegemonya tarafından ikincil rollerde meslek sahibi olmasına 

izin verilmekte eril iktidar, aileyi, eğitimi, kariyeri, bedeni kısaca hayatı, kadınlar 

açısından kendine göre yeniden tanımlamaktadır. Filmde Ahmet’in eşi Elif’in ilkokul 

öğretmeni olarak konumlandırılması, toplumda genel bir kanı olan ‘öğretmenliğin’ 

en uygun kadın mesleği olduğu yönündeki algıları pekiştirmektedir. Yönetmenin 

Elif’i öğretmen olarak konumlandırma sebebi, toplumda öğretmenlik mesleğinin 

geleneksel cinsiyet rollerine uygun olması, annelik, eş, ev hanımlığı beklentilerine 

elverişli zaman aralığı bırakması (yaz tatili, yarım gün mesai), muhataplarının sadece 

öğrenci ve veliler olması gösterilebilir. 

 Geleneksel toplumlarda, kadın eğitim alıp çalışsa bile cinsiyetçi rollerin 

gerektirdiği kadınlık görevlerinin devam etmesi yüzünden aile, eş, çocuk ve 

akrabaların sorumluklarını ihmal etmemek adına öğretmenlik mesleği, gerçek hayatta 

olduğu gibi filmde de olumlu bir kariyer hedefi olarak sunulmuştur. Ayrıca cinsiyete 

dayalı işbölümünde, ev temizliği Neriman tarafından yapılıyor gibi gösterilse de 

çalışan bir kadın olan Elif’in çamaşır katlama sahnesinde olduğu gibi ev işlerinden 

tamamen bağımsız bir hayat süremediği toplumsal cinsiyet kalıplarına göre bir 

kadının çalışsa bile ev içinde ev işlerinin tek sorumlusu olduğu bu sahne ile 

doğallaştırıldığı görülmektedir. 



129 
 

 

Filmde yönetmen tarafından 

mesleki dağılım, ataerkil kodlara 

göre şekillendirilmiş olsa da Aslı, 

Elif ve Özge’nin (ileriki 

yaşantısında Ceren) yaşadığı 

negatif koşulları, kendi lehine 

(Fotoğraf-46 Elif-İlkokul Öğretmeni  ) çevirebilme şansını aldığı eğitim ve mesleği 

sayesinde kazanmış oldukları görülmektedir. Mesleki imkânları sayesinde eve gelir 

getirme sorumluluğunu Ahmet ile paylaşan Elif, geleneksel, edilgen kadınlık 

rolünden farklı olarak daha iddialı, bağımsız ve daha dik duruşlu bir temsil 

sunmaktadır. Elif, eğitim ve meslek hayatı 

sayesinde toplumun ona dayattığı rolü değiştirerek, 

eşi karşısında güçlü bir rakip haline gelebilmiştir. 

Elif gibi Aslı da Ahmet ile iletişimlerinde 

geleneksel kadınlık rolüyle çatışan biçimde, 

Ahmet’i eleştiren, sorgulayan, sesini yükselten ve 

memnun olmadığı durumda katlanmak yerine çekip 

giden güçlü ve bağımsız bir kadın görüntüsü 

çizmektedir.  Her iki çalışan kadın da yaşamındaki 

olumsuz kişi ve koşullara boyun eğmek yerine                   

( Fotoğraf-47 Aslı -İş Kadını ) meslekleri sayesinde kendileri için ikinci bir şans 

yaratma gücünü kullanarak Ahmet’in umursamaz tavrına başkaldırabilmişlerdir. 

Neriman’ın eğitimsizliği ve maddi imkânlardan yoksunluğu yüzünden mecburen 

kabullendiği edilgen kadınlık rolü, hayatını olumsuz yönde etkilemiş  kızını eğitim 

konusunda destekleyen bir anneye dönüştürmüştür.  

Ceren, elde ettiği eğitim şansı ile ilerde özgürce hareket edebilmeyi ve bir 

kadın için gerekli olan ideal değişimi, mesleği sayesinde daha kolay gerçekleştirme 

olanağına sahip olacaktır. Film burada eğitimli –eğitimsiz kadın farkını ortaya 

çıkaran karakter temsili ile kadınların eğitimle elde ettiği güç için mücadele eden 

feminist düşünceyi doğrulayan ve destekleyen önemli bir örnek oluşturmaktadır.  

 



130 
 

 

Fotoğraf-48- Neriman Apt. Temizlerken 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf 49-İşe Giden Aslı ve Mutfakta Çalışan Neriman 

 

4.2.5.Sosyal Hayat Cinsiyet İlişkisi  

Binlerce yıldır erkeklerin kadınları ‘baskı’ altında tutmalarına olanak 

sağlayan erkek egemen ideoloji, kadınları olmadıkları bir yapının içine girmeye 

zorlamıştır. Toplumsal cinsiyet olgusu temel olarak kadını, erkeğe göre fiziksel 

güçsüzlük içinde tanımlamaktadır. Bu nedenle kadının “ev-içinde” kalmasını ve 

kendisine atfedilen “doğal görevlerini” yerine getirmesini gerekli görür (Kabadayı, 

2004:79). Sosyal hayat bakımından kadına yönelik cinsiyet ayırımcılığı kapsamına, 

özgür hareket etme kısıtlılığı, giyim, konuşma ve davranışlarına azami özen 

gösterme gibi sınırlamalar girmektedir. 



131 
 

Filmde sosyal hayat cinsiyet ilişkisi incelendiğinde ‘eşitlik ideali’ 

noktasında, kadınların fırsatlara ve kaynaklara sahip olmada erkeklere oranla daha 

eşitsiz şekilde konumlandırıldıkları, sosyal hayat ve kent kavramının gelenekçi bakış 

açısını yansıttığı görülmektedir. Bu bağlamda filmde kamusal alan ve sosyal hayat, 

eril ve dişil mekânlar olarak ikiye ayrılmıştır denilebilir. İş yeri, sokaklar, otogar, içki 

içilen bar, otoyol, üniversite ve kafeler Ahmet’in tek başına ya da başka bir erkekle 

görüldüğü eril mekânlardır.  Filmde ev, klasik ataerkilliğin bir uzantısı olarak sadece 

kadınlarla ilişkilendirilmiş kamusal alan adına gördüğümüz tüm mekânlar eril 

mekânlar olarak kurgulanmıştır. Erkeğin hep dışarda ve  kamusal alanda temsil 

edilmesi filmin düşünsel açıdan ataerkil ideolojinin içinde olduğunu 

hissettirmektedir. Yıllardır feminist hareket eleştirilerinin odağında yer alan ve 

cinsiyetçiliği körükleyen kamusal alan/mahrem alan ayrımı filmde kadınlar açısından 

net referanslar sunmaktadır. 

         Fotoğraf-50 Ahmet Otogarda                         Fotoğraf-51 Ahmet  Barda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                     Fotoğraf -52 Ahmet Eve Dönerken  



132 
 

 

Örneğin üniversite mezunu olan ve çalışan/ üreten bireyler olmalarına 

rağmen Elif, Aslı ve Özge’nin filmdeki tüm görüntüleri  Ahmet gibi spor salonu, iş 

yeri, ofis,  bar, gibi sosyal ortamlar olarak değil evin gündelikçisi  Neriman gibi ev, 

mutfak, oturma odası veya yatak odası ile sınırlı tutulmuştur. Ataerkil iktidar, 

toplumdaki tüm kadınlar üzerinde sürekli ve tutucu bir baskı oluşturduğu için 

filmdeki kadınlar, sosyal hayatın içinde bir özne olarak yer alamamakta gece 

erkeksiz çıkamamaktadırlar. Kadınların dışarı çıkma sebepleri ya Neriman gibi 

hastanede Ahmet’e hizmet etmek için veya Elif gibi otogarda evi terk etmek için 

yahut ta da Aslı gibi Ahmet’in davetli olduğu gecede ona eşlik etmek amaçlıdır. 

Dışarı çıkılma sebeplerinin bir erkeğe bağımlı ve ona hizmet odaklı olması, ataerkil 

kadınlık rolü gereği ile örtüşmektedir. 

Filmde kadınların dışarı yalnız çıkmaları durumunda mutlaka bir felaketle 

karşılaşacakları mesajı, alt metin olarak verilmekte yalnız başına dışarı çıkan 

kadınlar, tehlike ile karşı karşıya bırakılmaktadır. (Elif’in trafik kazası, Özge’nin 

şiddete uğraması, Aslı’nın terk edilmesi). Filmde çocuklu ve anne olan Elif ve 

Neriman’ın sosyal hayata katılımı sadece acil ihtiyaçlar içindir. Neriman filmde ilk 

ve son kez sadece Ahmet’in hastaneye yatırıldığı sahnede dışarda görüntülenir. Elif 

ve Neriman’ın toplumsal olarak kendilerine dayatılmış annelik rolü nedeniyle sosyal 

alanda daha az görüldükleri, Aslı ve Özge gibi eğlence amaçlı dışarı çıkmaları,  

toplumun kabul edemeyeceği bir tavır gibi sunulmuştur.  

Toplumsal rolleri nedeniyle Elif ve Neriman’ın dışarı kıyafetlerinin evli ve 

anne olan kadınlara özgü biçimde daha ölçülü ve sade, Elif’in dışarda giydiği 

trençkotun, Neriman’ın başörtüsü ve uzun mantosunun kamusal alandaki taciz ve 

dikkat çekmeyi kırma amaçlı olduğu görülmektedir. Filmde Aslı ve Özge’nin dışarı 

kıyafetleri  daha özgür, sosyal hayatları evli ve çocuklu kadınlara nispeten daha 

canlıdır. Yönetmenin bekâr ve evli kadın ayrımının bu kadınları temsil etme 

biçiminin toplumsal cinsiyet rollerini pekiştirdiği eril düşünceyi onayladığı ve 

yeniden üretilmesine katkı sağladığı söylenebilir. 

 

 

 



133 
 

       Fotoğraf -53 Özge ve Ahmet                              Fotoğraf-54  Ahmet ve Aslı 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-55  Özge ve Ahmet  Barda 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-56Neriman  ve Ahmet Hastanede  



134 
 

 

 

 

 

 

 

 

            Fotoğraf-57  Elif  Evde                                      Fotoğraf-58 Aslı Evde              

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-59 Neriman Evde 

4.2.6. Bulantı Filminde Cinselliğin Temsili  

Toplumsal cinsiyet ideolojisi içinde ataerkilliğin dayattığı noktalardan biri 

de heteroseksüelliktir. Egemen erkek düşüncesinde heteroseksüellik, cinsellik 

anlamında tek ‘normal’ olarak kabul edilen ilişki biçimini anlatır. Heteroseksüellik, 

toplumsal cinsiyet ideolojisi içinde yapılandırılmıştır ve ataerkilliğin temel 

taşlarından biri olarak geçerliliğini sürdürür (Kabadayı,2004:97). Zeki Demirkubuz 

sineması, geleneksel ataerkil sinemaya yakın bir duruş sergilediği için 

sinematografisinde alternatif cinsel kimlikler (Queer) yerine geleneksel toplumların 

ilişki biçimi olan heteroseksüel ilişkiler görülmektedir. Ataerkil ideolojinin eşitsiz 

cinsiyet kodlarının yazıldığı en önemli alanlardan biri de bedendir.  



135 
 

Feminist sinema, istismara en açık alan olması bakımından kadın bedenine 

özel ilgi göstermiş mücadelelerini en çok bu yönde vermiştir. Sinemada kadın 

bedeninin erotik nesne olarak sunumu ve cinselliğin kadın bedeni üzerinden 

metalaştırılması Demirkubuz sineması dâhil birçok yönetmenin tartışmaların 

odağında yer almasına neden olmaktadır. Bulantı filminde Ahmet karakteri ile 

yansıtılan  kadını sadece zevk veren beden ve nesne olarak görme eğilimi (sexism 

/cinsel ayrımcılık) filmin feminizm açısından tartışmaya en açık yönüdür. 

Demirkubuz sinemasında kadın bedeni, görsel estetik sağlayan ve gerçekçiliği 

vurgulayan, ana motif olarak işlev görmektedir.   

Bulantı filmi,  birçok öğesi ile eril dünyanın ideolojileri ve fantezileri ile 

biçimlenen, erkek beğenilerine hitap eden bir filmdir. Filmi, salt cinsel dürtülere 

hitap ediyor şeklinde tanımlamak ve sırf bedene indirgemek filmin vermek istediği 

mesaj açısından doğru bir yaklaşım olmamakla birlikte filmde bazı sahneler, feminist 

açıdan değerlendirildiğinde (örneğin ilk giriş sahnesinde görüntülenen filmin en dişil 

figürü Aslı’nın çıplak bedeni) eril ideolojiyle uyumlu bir algı oluşturmaktadır 

denilebilir. Yönetmenin filmde izleyiciyi gözlemleyen, onu röntgenci konumuna 

sokan kamera tekniği, Mulvey’in ‘Male Gaze’ terimi ile örtüşerek filmin eril 

ideolojiye uygun işleyişini  akla getirmektedir.  

Demirkubuz, özdeşim sinemasına özgü yakın çekim tekniğini kullanarak 

cinsellik içeren sahnelerde seyirciyi tıpkı bir erkek gibi düşünerek görüntüleri,  erkek 

gözüyle izletmiştir. Böylece seyircinin ‘izleyen, bakan, gören’;  kadın karakterlerin 

‘bakılan, izlenen, görülen’ yerine geçtiği ideoloji kalıpları tekrarlanmıştır. Yönetmen 

filmde Skopofili’yi (Bakmaktan alınan haz) iki yerde, Özge ve Aslı’nın olduğu 

sahnelerde kullanmış  her iki görüntüde kadın bedeni erkek bakışın nesnesi olarak 

görsel estetikten başka bir anlama pek hizmet edememiştir denilebilir.  

Egemen sinemada, kadın erkeğin bakışından kurtulamaz. Aktif/erkek, 

pasif/kadın yapılanmasında kadını erkeğin arzu nesnesi halinde tutmaktadır 

(Mulvey,1993:116,akt. Kabadayı,2004). Bu açıdan sinema, erkek arzusuna uygun 

mükemmel bir görsel makinedir. Erkek kontrol eden, aktif roldeki kişidir ve 

sinemada kadın ikona, erotik olana ve aynı zamanda farklılığı vurgulanarak “öteki 

”ne indirgenendir (Kabadayı,2004:112). Filmin geneli değerlendirildiğinde ilk 

sahnelerde karşımıza çıkan cinsellik imgesinin yine sadece kadın bedeni üzerinden 

sunulduğu filmde kadını bakılan, teşhir edilen, görsel bir nesne olarak kullanan,  

 



136 
 

Geleneksel Hollywood kalıplarının tekrarlandığı ve erkeğin etken özne, 

kadının edilgen nesne olarak yansıtıldığı görülmektedir. Feminist açıdan 

değerlendirildiğinde filme anlam bakımından derinlikli bir mesaj katmayan iki genç 

beden, Aslı ve Özge karakterleri olarak değil sadece bir ikona ve erotik birer nesne 

olarak görüntülenmişlerdir denilebilir. Bu doğrultuda filmdeki çıplak bedenlerin 

sunulduğu yakın çekimler, Mulvey ’in Skopofili tanımının ötesine geçememiş teşhir 

edilen erotik bir motif, erkeği dinlendiren, eğlendiren, teskin eden ve bakılacak birer 

nesne olarak kalmışlardır denilebilir. Feminist açıdan bu sahneler filmi eleştiri 

konusu haline getirmekte görüntüler kadını, salt bedene indirgeyen ideolojik bir 

diretme halini almaktadır.   

Filmde kadınlar için cinselliğin yaşanması, eşitlik ve özgürlük biçiminde 

değil o kadınlara yönelik negatif yargı ile beraber tanımlamakta  kadın baştan çıkaran 

ve hafif meşrep bir görünümde bırakılarak cinselliğinin farkında olan arzusunu 

gidermek için girişimlerde bulunan kadınlar olumsuzlaştırılmaktadır. Filmde ‘etken 

erkek’ öznenin yıkımı için kullanılan ve serbest bir cinsel hayat yaşayan Özge 

karakteri, olumsuz bir örnek gibi yansıtılarak şiddet ile cezalandırılması haklı 

görülen bir figür olarak bırakılmaktadır denilebilir. 

Bu açıdan Bulantı filminde, cinselliğini özgürce yaşama fikrinin sadece 

erkek karakterlere verilmesi ve onlarla ilişkilendirilmesi  filmin ataerkilliğe dayanan 

yönünü kuvvetlendirmektedir. Bu konuda gelenekselin dışında davranan Özge ve 

Aslı karakterlerinin değersiz, iffetsiz, kötü ve başına felaket gelen kadınlar olarak 

yansıtılması, feminist ideolojinin öngördüğü her konuda ‘eşitlik’ idealinden 

uzaklaşarak eleştiriye açık bir alan sunmaktadır. Yönetmen tarafından Özge’nin 

yaşadığı tek gecelik ilişki, sevgilisinden gördüğü ağır şiddet ile travmaya 

dönüştürülerek modern sinemada kadınlara yönelik cinsellik, namus ve bekârete 

ilişkin önyargı ve baskıların hala devam ettiğini göstermektedir.  

Demirkubuz sinemasında cinsellik deneyimi, sıklıkla aldatma temasıyla 

ilişkilendirilen, keyiften ziyade olumsuz durumlara yol açan ve felakete sürükleyen 

bir eylem olarak temsil edilmektedir. Bu bağlamda diyebiliriz ki Demirkubuz, 

bedensel hazlar, arzu, cinsellik ve mahrem alanı, negatif imgeler üzerinden sıkıntının 

kaynağı olarak yansıtmaktadır. Bulantı filminde de iki sahnede gösterilen iki ayrı 

cinsellik deneyiminin, yine felaketle sonuçlanması, yönetmenin sinemada cinselliğe 

yönelik bilindik tavrını yansıtmaktadır.  



137 
 

(Aslı ile geçirilen gecede Elif’in ölüm haberinin alınması, Özge ile beraber 

olunan gecede Özge’nin şiddete uğrayarak gecenin hastane ve karakolda bitmesi). 

Geleneksel ataerkil bakış açısı toplumsal hayatta - sinemada- bir kadında bakireliği, 

güzelliği ve masumiyeti değerli gördüğü için bu tip toplumlarda, bekâret kavramı 

kişi üzerinde negatif bir baskı oluşturmaktadır. Filmde Ahmet’in hiçbir engel 

kalmamasına rağmen Aslı’yı eş olarak görmeyişinin altında yatan sebep, bu eril 

gelenekçi anlayışın namus kavramına yüklediği anlam ilgili bir durumdur. Özge ve 

Aslı,  Ahmet için ev dışında tutulan, hayatına dâhil etmediği, birlikte yaşamayı 

isteyecek kadar bağlanmadığı, tek gecelik kadınlar olarak temsil edilmişlerdir. 

Ahmet’in bu tercihi, yine gelenekçi ataerkil yapılanmayı hatırlatmakta geleneksel 

cinsiyet kalıplarını ‘bekâret’ kavramı üzerinden yeniden inşa etmektedir.  

Demirkubuz ‘un Bulantı ’da örtülü de olsa  ‘İyi kadın, iffetli olandır’ 

mesajını verdiği cinselliğini bağımsız biçimde yaşayan kadınları, ‘iffetsiz ve 

değersiz’ olarak yansıttığı söylenebilir. Bu açıdan filmde erkeğin hayalini kurduğu ve 

fantezi evrenine uymayan her kadın -özellikle geleneksel/muhafazakar olmayan- 

tehdit unsuru olarak kabul edilmektedir. Filmde cinselliğin temsili ile ilgili son 

olarak  senaryosunu yönetmenin kendisinin yazdığı Bulantı ’da, Demirkubuz ’un 

kadınları ‘ideal anne ve fahişe’ olarak iki sınırda tutma isteği, Özge’nin cinselliğini 

Ahmet gibi özgürce yaşadığı için kendine ‘kaltak’ kelimesini yakıştırması, filmin 

feminizm açısından düşündürücü taraflarıdır. Özge karakterinin bu tavrı, kadınların 

ataerkil yapıya ait değerleri, erkeklerden önce kabullendiğinin ve sorgulamadan 

içselleştirdiğinin bir yansımasıdır. Ayrıca yönetmenin bu doğrultuda dili de, 

toplumsal cinsiyet ‘eşitsizliğinin ’ taşıyıcısı şeklinde kullandığı cinselliğini rahat 

yaşayan kadınları eril dile göre tanımladığının yansımasıdır.  

 

 

 

 

 

 

     Fotoğraf-60 Ahmet ve Özge Yatakta 



138 
 

Ahmet ve Özge Yatak Sahnesi  

Özge: İçerdeyken ne diyecektin?   

Ahmet: Hatırlamıyorum. 

Özge: Sahtekârlık yapma  

Ahmet: Ne biçim konuşuyorsun sen ya? 

Özge: Tamam Kaltağım (!) biraz ama bu senden dürüstlük beklemediğim anlamına 

gelmez ne oluyor? Seni yatağıma almışım, bu ne kibir? Karizman mı çizildi? 

Ahmet: Ne karizması ya ne diyorsun sen Allah Allah ? 

Özge: Sahtekâr dedim diye gözümün önünde beş sene yaşlandın. Çok kibirlisin. Ay 

bozulma hemen hem kibirlilik bazı erkeklere çok yakışır. Ben çok etkilenirim…   

4.2.7. Bulantı Filminde Şiddetin Temsili 

Ataerkil toplumlarda idealize edilen erkeklik kavramı, güç, otorite, 

yenilmezlik, güvenirlilik, kahramanlık, rasyonellik, sertlik, sağlamlık ve şiddetle 

birlikte anılan bir içeriğe sahiptir. Geleneksel toplumlarda erkekliğin bütünleyicisi 

bir edim olarak kabul edilen şiddet, sosyal hayatta disiplin ve ahlakın korunması 

adına erkeğe verilen meşru bir hak olarak görülmektedir. Bu tip toplumlarda ihtiyaç 

duyulan hallerde erkeğin hane halkına (Eş, çocuklar) uyguladığı şiddet, çok yerde 

disiplini sağlama, yola getirme, koruma, sahiplenme ve kontrol etme olarak 

algılanmakta dışardan müdahale edilememektedir. 

Sosyokültürel yapı ve inanç sistemi tarafından da desteklenen şiddet olgusu,  

erkeklerin çekincesiz biçimde bu davranış biçimine yönelmesini sağlamakta bu tip 

geleneksel toplumlarda özellikle alt sınıf ve eğitimsiz erkeklerde şiddet kullanımı 

olağan bir davranış modeli olarak karşılanmaktadır. Hatta erkeklik görüntüsü içinde 

olması gereken birincil davranış modeli sayılan şiddet uygulayabilmek, 

‘sert/otoriter/maço erkek’ olarak anılmak, takdir toplayan ideal bir özellik olarak 

kabul edilmektedir. Feminist yaklaşım, şiddeti doğal hak gören bu savunuyu ret 

ederek toplumsal olarak misyonu abartılan erkeklik değerini ve erkek lehine işleyen  

ona odaklanılmış kültürel yapıya karşı çıkmaktadır.  

 



139 
 

Filmde katı ataerkilliğin ve  şiddet içeren erkek hegemonyasının toplumu ve 

kadınları nasıl ele geçirdiğini anlatan sahneler,  Ahmet ve Selçuk üzerinden yer yer 

sert bir üslupla karşımıza çıkmaktadır. Kadın ve kadın bedeni üzerinden gösterilen 

şiddet olgusu filmde psikolojik ve fiziksel şiddet olarak iki şekilde yansıtılmaktadır. 

Bulantı ’da şiddetin türü, fiziksel ve psikolojik olarak tüm kadınlara farklı şekillerde 

uğramakta Elif ve Aslı, Ahmet tarafından psikolojik; Özge, Ahmet’ten psikolojik, 

Selçuk’tan ise fiziksel şiddete maruz bırakılmaktadır. Filmde Selçuk karakteri, 

özellikle toplum içinde ahlaksız tavırları ile yola gelmez bir kadını ehlileştirmek ve 

ahlaklı davranmaya ikna etmek için geleneksel erkek egemen tavrı olarak yaptırım 

gücünü şiddetten alan bir temsil sunmaktadır. Selçuk karakterinin filmde kullandığı 

beden dili, söz ve mimikler şiddetin temsilinde önemli bir anlatım aracına 

dönüşmektedir.   

Selçuk’un genel tavırlarında hissedilen sertlik, argo, küfür, saldırganlık ve 

fiziksel şiddet, bu tip toplumlarda ‘maço/sert erkeklik’ kalıplarına uyan türden 

davranışları hatırlatmaktadır. Özellikle filmde tıpkı bir erkek gibi yaşayan Özge’ye 

uygulanan fiziksel şiddet onu yola getirmek, namusunu korumak, disipline etmek, 

cezalandırmak ve boyun eğdirmek amacı taşımaktadır. Burada Özge ve bedeni, 

Selçuk’un hegemonik erilliğine uygun biçimde onun mülkiyet alanı gibi görülmekte, 

Selçuk karakterinin bu tavrı, Freud’12un  sadizm ile eril davranışı birleştirdiği teoriyi 

anımsatmaktadır. “Pek çok erkeğin cinselliği, saldırganlık ve boyun eğdirme eğilimi 

ile iç içe geçmiştir. Bunun biyolojik önemi, cinsel nesnenin direngenliğinin 

üstesinden gelme zorunluluğunda yatar”. Bir erkek gibi gece sokağa çıkan, argo 

konuşan, dilediğiyle beraber olan Özge karakterinin şiddete uğrayarak toplumsal 

hayattan koparılması böyle yaşayan kadınlara geleneksel erkeklik kültürünün 

ayrılmaz bir parçası olan şiddetin doğal bir hakmış gibi sunulması filmdeki 

‘cinsiyetçi’ yaklaşıma örnek olarak gösterilebilir. Ayrıca filmde Özge’nin hastanelik 

oluncaya kadar hiçbir engelleyici müdahaleyle karşılaşmaması toplumda erkek ve 

kadın arasında kurulan şiddet ilişkisini düşünmeye yönlendirmekte filmde şiddetin 

yalnızca kadınlara yönelimi,  ataerkil yapıyı birebir yansıtarak eril olanın dişil olana 

göre her durumda üstün, güçlü ve haklı görüldüğü fikrini onaylamaktadır denilebilir. 

                                                           
12Freud.S. Sexuality and the phychology of Love,ed.philipRieff    (New York:Collier,1963:193) 

akt.Donovan,2015:179 

 



140 
 

 

 

 

Fotoğraf-61  Selçuk’un Özge ve Ahmet’i Yakalaması 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-62 Özge ve Selçuk Tartışma 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-63Özgenin evinde odada kilitli kalan Ahmet 



141 
 

 

Selçuk ve Özge Tartışma Sahnesi   

Selçuk: Aç lan şu kapıyı niye kilitli? 

Özge: Arkadaşım kilitleyip gitti Selçuk Arkadaşıma rezil olurum  

Selçuk: Sana inanmıyorum  

Özge: Yalan mı söylüyorum? 

Selçuk: Yapmadığın iş mi lan Oru….. 

Özge: (Bağırarak) E kır o zaman o da senin yapmadığın iş mi ? 

Selçuk: Bağırma lan bağırma!! (Özgeye saldırır) 

Filmin bir diğer erkek karakteri olan Ahmet’in yaşadığı özenli hayat ve 

aldığı yüksek eğitimle uyumlu olarak kadınlara sembolik anlamda şiddet uyguladığı 

görülmez. Ahmet’in uyguladığı şiddet, psikolojik şiddet türü içinde sayabileceğimiz 

‘karşısındakini dinlememe, ilgilenmeme ve umursamama’ şeklinde ortaya 

çıkmaktadır. Ahmet,  hayatındaki güçlü kadınları psikolojik şiddet ile 

güçsüzleştirerek onları  ruhsal yönden çöküntüye uğramakta Selçuk’un fiziksel 

olarak verdiği zararı Ahmet  duygusal olarak vermektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-64 Aslı ve Ahmet ayrılırken 

 



142 
 

Aslı ve Ahmet Ayrılık Sahnesi  

Aslı: Niye aramıyorsun sen beni? 

Ahmet: … 

Aslı: Böyle davranarak sadece kırılmıyorum, aşağılanmış da hissediyorum. 

Tamam, konuşmak istemiyor olabilirsin  lütfen böyle yapma, üzerine kalacakmışım 

gibi tavırlar takınma ,  ailemle mi tanıştırdım seni, evlenelim mi? Birlikte mi 

yaşayalım dedim. Önceden aramadan bir kez buraya gelmedim! 

Ahmet: ... 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-65 Elif ve Ahmet Ayrılırken 

Elif  ve Ahmet Ayrılık Sahnesi  

Ahmet : Ne yapıyorsun burada ? 

Elif: Sigara içiyorum  

Elif: Ahmet yeter kapatalım bu konuyu 

Ahmet: Tamam, Sen de dikkat et  

Elif: Kime ? 

Ahmet: Ne bilim kendine, Yazgıya  

Elif: İçinden gelerek mi söylüyorsun? 

Ahmet: Tamam söylemedim farz et  



143 
 

Bulantı ‘da feminist ideolojinin eleştirdiği bağlamda kadına yönelik şiddet 

sunumu, filmin savunduğu ideoloji ve cinsiyetlere yönelik tanımlamalar bakımından 

birbiriyle uyum içindedir. Bulantı ‘da yönetmenin şiddetin yönelimi ile ilgili 

tercihini, erkekler yerine kadınlar yönünde kullanması ve hikâyede sadece kadınların 

şiddete uğraması ‘şiddet erkek için değildir’ yargısını güçlendirici rol oynamaktadır. 

4.2.8. Bulantı Filminde Spor ve Futbolun Temsili  

Spor, kişiye toplumun önem ve öncelik verdiği bedensel/zihinsel güç gibi 

artı değerleri kazandıran  efor gerektiren ağır işlerde dayanıklılık, fiziksel canlılık ve 

sağlıklı görünüm sağlayan bir sağlık etkinliğidir. Spor sayesinde elde edilen 

“zindelik ve kas gücü” kişiyi toplumda üstün ve ayrıcalıklı konuma taşımakta kişinin 

görüntüsündeki estetik ve güç, liderlik gerektiren işlerde  öncelikli tercih edilmesine 

neden olmaktadır. Bulantı filminde bireye pozitif yönde katkı sağlayan bir sağlık 

aktivitesi, sporun yer alması ve bu etkinliğin modern hayatın önemli bir gerekliliği 

olarak sunulması  film açısından olumlu bir yaklaşımdır.  

Filmde spor yapan tek birey olarak Ahmet karakterinin gösterilmesi hem ait 

olduğu sosyal sınıf hakkında ipuçları vermekte hem de onun güçlü, kendine özenli, 

modern bir birey olduğu yönündeki algıları pekiştirici bir rol oynamaktadır. Bulantı 

filminde spor imgesinin feminist açıdan negatif yönü, gücü, zindeliği ve kendine 

özen göstermeyi sadece Ahmet karakteri dolayısıyla ‘erkek bedeni’ ile 

özdeşleştirerek,  kadınlara bu etkinlikte yer verilmemesidir. Filmde karı koca iki kişi 

yerine sadece Ahmet’in spora gitmesini ‘doğallaştırarak’ sunan yönetmen, filmde 

karakterlerin bazılarını  diğerlerine göre ‘üstün ve iyi’ bazılarının ise ‘düşük ve kötü’ 

olarak algılanmasına neden olmakta bu durum erkek figürü kadın karşısında daha 

iradeli, özenli ve yetenekli konuma taşımaktadır denilebilir. 

 

 

 

 

 

 

                                       Fotoğraf-66Ahmet Spor Salonunda 



144 
 

Filmde hiçbir kadın karakterin spor yaparken görülmemesi ve üstüne bir de 

Elif, Aslı ve Özge’nin sigara kullanması günümüzde spor yapan ve sigara 

kullanmayan kişilerin ‘ideal’ kabul edilmesi nedeniyle Ahmet’in ‘ideal bir erkek’ 

olduğu yargısını güçlendirici bir etkiye neden olmaktadır. Filmde eril değerleri öne 

çıkaran egemen ideoloji, spor, sigara içme, kitap okuma ve meyve suyu gibi çeşitli 

araçlarla  iki cins arasında kurulan ‘eşitsiz’  yapıyı güçlendirmekte seyirciye eril 

bireyleri üstün gösteren bir algı yaratılmasına neden olmaktadır. Bu yönüyle Bulantı, 

‘spor, güç, zindelik, kendine özen gösterme ve kamusal alana giren spor salonu 

erkekler içindir’ yargısının onaylanmasına destekleyici rol oynamaktadır denilebilir. 

Filmde spor ile ilgili bir diğer gösterge, Neriman’ın oğlu İlhan ve Ahmet 

arasındaki yakınlığı sağlayan ortak takım sevgisi, futbol merakıdır. Erkek bedeninin 

bir güç ve yetenek imgesi olarak inşa edilmesinde takım sporlarının önemli bir rolü 

vardır. Futbol, daha çok erkek dünyasında dostluk, birlik-beraberlik ve dayanışmayı 

pekiştiren aynı zamanda rekabeti ve kazanmayı öğreten kolektif bir eylemdir. 

Taraftar ruhu ve ortak takım sevgisinin, birbirini tanımayan insanlar arasında bir 

duygudaşlık ve sempati yarattığı düşünüldüğünde Ahmet ve İlhan’ı yakınlaştıran 

durum daha anlaşılır olmaktadır.  

Ahmet’in İlhan’a hediye forma almasını sağlayan takım sevgisi, Ceren’in 

takım tutmaması yüzünden Ahmet ve Ceren arasında hızlı bir samimiyet 

oluşturamamakta spor, eril bireyleri birbirine daha çok yaklaştıran bir etki olarak 

yansıtılmaktadır. Film boyunca Ahmet’in görünce mutlu olduğu ve özel bir ilgi 

gösterdiği İlhan, giydiği Beşiktaş forması sayesinde Ahmet üzerinde sempati ve 

kalıcı bir etki bırakarak ortak takım sevgisi ikili arasında samimiyet ve dayanışmayı 

artıran erkeksi bir bağa dönüşmektedir. 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-67 Ahmet, İlhan’a meyve suyu verirken 



145 
 

4.2.9. Bulantı Filminde Mekân Temsili/Ev/Kapılar 

Sinema iki düzlemde hayat bulur, zaman ve mekân. ‘Mekân’ tüm duyularla 

algılanabilen çeşitli anlamlar yüklenebilen çoğunlukla etrafı sınırlandırılmış yaşam 

alanlarıdır. Bu bazen bir ofis, bazen bir bahçe, bazen ev, bazen sürekli gidilen, 

arzulanan alanlar olarak değerlendirilebilir (Bozkurt, 2015:118 ). Karakterlerin 

yaşamı alanı olarak kurgulanan mekân, hikâyeyi destekleyen en önemli yardımcı 

unsurlardan biridir. Karakter hakkında önemli ipuçları veren olay örgüsüne göre 

şekillenen mekân, seyircinin hikâyeyi içselleştirmesinde önemli rol oynamaktadır. 

Mekân olarak kullanılan yer bir ev ise karakterin yaşam şekli, beğenileri ve 

hayata bakışı, kullanılan renkler, aydınlatma, mobilyalar, teknolojik aletler ve 

aksesuarlar ile seyirciye yansıtılır. Bulantı filminde üç yerde karşımıza çıkan ev 

imgesi,  filmin karakterleri hakkında önemli ipuçları veren hem karakteri besleyen 

hem ondan beslenen, yaşayan ve ruhu olan yaşam alanlarıdır.  

Filmde Ahmet ve Elif’in dışında Neriman ve Özge’nin de evleri, mekân 

olarak kullanılmaktadır. Filminde kameraya yansıyan ilk mekân görüntüsü, Ahmet 

ve Elif’in evidir. Bu ev, aydınlık, ferah, modern, ince bir zevke göre döşenmiş zevkli 

mobilyaları ile zenginliği temsil eden bir evdir. Gereksiz süsleme ve detaylardan 

uzak olan bu ev, Ahmet ve Elif’in kişiliğindeki sadeliği ve yalınlığı yansıtmaktadır. 

Ev’in İstanbul’un lüks semtlerinden birinde olduğu ve Ahmet’in kariyerle sınıf 

atladığı kardeşi Beşir’in konuşmalarından anlaşılır. 

Ahmet ve Beşir konuşma Sahnesi  

Ahmet: Niye geldin onca yolu ? 

Beşir: Onca yol dediğin 45 dakika, bilemedin 1 saat 

Bizim oradan bu tarafa haftada üç dört metrobüs var binip geliyorum gezmeye,  

Ahmet: Ee gelip ne yapıyorsun? 

Beşir: Dolaşıyorum, hava alıyorum 

Ahmet: Ya sen deli misin? İnsan sırf hava almak için o kadar yol gelir mi ya? 

Beşir: Ya sadece hava almak için değil de bizim oralar bir acayip ya, her taraf öküz 

dolu ne yolda yürüyebiliyorsun ne oturabiliyorsun? Her taraf döğüş kavga bu tarafın 

insanı çok medeni, ortam çok hoşuma gidiyor. 



146 
 

Ahmet’lerin evinde çalan piyano, temizlik yapan hizmetçi, duvardaki pahalı 

taş işçiliği ve tablolar seyircide Ahmet ve Elif’in rahat bir yaşam süren, modern bir 

aile olduğuna dair izlenim yaratmaktadır. Ev hem pop art hem de nostaljik detaylara 

sahip bir mimari zevke göre döşenmiş, masif ahşap mobilyalar, spor koltuklarla 

kombine edilerek ev halkının avangart zevkini göstermektedir. Gelenekselliğin ve 

modernliğin metaları aracılığıyla filmin başkahramanı, Ahmet’in inandığı ideoloji, 

zevkler ve hayata bakış açısı ev üzerinden izleyiciye yansıtılmaktadır. Filmde ilk 

mekân görüntüleri, Ahmet ve Elif’in oturma odası olarak karşımıza çıkar ve 

hikâyede birçok sahne bu odada geçer. Evin oturma odasında baş köşede duran 

büyük kitaplık, piyano ve taşralı aile tablosu, ailenin bilgiye, sanata ve geleneksel 

kültüre verdiği önemi göstermekte ev sahibinin fikri yapısı hakkında büyük ipucları 

vermektedir. 

                

               Fotoğraf-68- Mutfak                                          Fotoğraf-69-Salon 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-70 Piyano, Kitaplık ve Duvardaki Tablo  



147 
 

 

Evin ikinci görünen odası, Ahmet ve Elif’in yatak 

odası olarak seçilmiştir. Yatak odası, oturma odası 

gibi ferah, canlı ve aydınlık değil kasvetli, 

boğucu, yarı loş ve renksizdir.  Hiçbir süs, özel bir 

fotoğraf ya da romantik eşyanın göze çarpmadığı 

yarı karanlık bu oda, karı koca arasındaki aşk ve 

tutkunun çoktan bittiğini, yatağın başında asılı 

duran gri, siyah dağınık fırça darbelerinin olduğu 

tablo, Ahmet ve Elif arasındaki soğuk ve resmi 

ilişkiyi sembolize etmektedir. 

Fotoğraf –71 Yatak Odası  

Filmde gösterilen ikinci ev görüntüsü Neriman’ın evidir. Bu ev, klasik bir 

kapıcı dairesinden farksız, en alt katta,  karanlık,  eski,  basık ve özensiz mimarisi ile 

fakir  yaşamı simgeler. Neriman sayesinde huzurlu bir düzene sahip olan ve sıcak bir 

yuva haline getirilen bu basık ev, eski sehpaların üzerindeki danteller, fotoğraflar ve 

duvara asılan küçük parlak ışıklarla renklendirilmeye çalışılmıştır. Geceleri 

kanepelerin yatak olduğu gündüz ise oturma odası olarak kullanılan bu tek odalı 

evde, eski model bozuk bir televizyon, birbirinden farklı koltuk ve kanepeler, 

yaşanılan fakirliği iyice belirginleştirir. Odadaki zigon sehpalar Neriman’ın 

misafirperverliğini,  evinin her daim herkese açık olduğunu, bozuk televizyonun 

yanındaki Neriman’a ait dikiş makinası, elbise dikme, tamir etme ya da sökükleri 

yamama gibi eski geleneksel alışkanlıkların bu evde hala sürdürüldüğünü 

göstermektedir. 

 

Fotoğraf-72 Neriman’ın Evi 



148 
 

Bir zamanlar her genç kızın çeyizinde olması zorunlu tutulan şimdilerde 

nostaljik bir araç haline gelmiş olan dikiş makinaları, ataerkil geleneğin en önemli 

temsil ürünlerinden birisidir. Hazır giyimin yaygınlaşmasından önce her evde 

bulunan dikiş makinaları, üretkenliği, gelenekselliği ve kanaatkârlığı sembolize eden 

‘hamarat kadın’ denilince ilk akla gelen ev eşyasıdır. Neriman’ı filmdeki diğer 

kadınlardan ayıran dikiş makinası onun genel özellikleri hakkında ipucu veren en 

önemli bir detaydır.  Neriman, ataerkil geleneklere uygun şekilde dikiş dikmesini 

bilen, hamarat, kanaatkâr, itaatkâr, iyi bir ev hanımı olacak şekilde) yetiştirilmiş bir 

kadın temsili sunar. Neriman’ın evindeki televizyonun bozuk olması, maddi olarak 

imkânlarının elverip tamir ettirilemediğini, 

odadaki her eşyanın diğerinden farklı olması 

da tipik bir kapıcı dairesi olarak 

kullanılmayan, eski atıl durumdaki eşyalardan 

bir ev kurulmaya çalışıldığını gösterir. Bulantı 

filmindeki son ev görüntüsü Özge’nin öğrenci 

evidir. Rahatsız edici, tekinsiz, gerilim ve 

huzursuzluk hissi veren, yeni mezun olmuş bir 

öğrenciye göre lüks sayılan bu ev, Özge 

hakkında fikir veren detaylarla doludur.  

Evdeki koltuklar, yemek masası ve halılar, 

zevkli döşenmiş bir ev olduğunu gösterir. 

(Fotoğraf- 73 Dikiş Makinası ) Evde sokağı göstermeyen, kalın, sık tül perdeler ve 

kahverengi fon perde, seyirciye bu evde yaşayanların bir şeyler gizlediğini, 

kendilerini gizlemek için böyle yaşadıklarını hissettirir. Özge’nin bir kız arkadaşıyla 

paylaştığı bu iki katlı, eski ama bakımlı ev, ailevi unsurlardan uzak, tipik bir bekâr 

evi görüntüsündedir. Kapıdan girildikten sonra görülen geniş oturma odası, müzik 

seti, plaklar, çeşit çeşit içkiler, büyük boy kupalar, müstehcen tablolar ve karyolasız 

yer yatakları, bekâr evi vurgusunu güçlendirir. Evdeki, büyük ve geniş oturma odası 

takımı ve çeşit çeşit içkilerin olduğu köşe, eve çok misafir geldiğini işaret eden 

detaylardandır. Özge, sosyal, çevresi geniş ve insan ilişkilerinde rahat bir insandır. 

 

 



149 
 

      Fotoğraf- 74Özgenin Evi  Salon                     Fotoğraf- 75  Özgenin Evi Tablo 

Ahmet ile ilk karşılaştıkları barda da Özge, arkadaşlarının yanından kalkıp 

gelmiş oradan da bir partiye gideceklerini söylerek gezmeyi seven, sosyal bir insan 

görüntüsü çizmiştir. Mekânların, kişilerin yaşayışlarını ve beklentilerini temsil eden 

en güzel göstergeler olduğu düşünüldüğünde filmde gözlemlenen obje ve semboller, 

kişilerin hayatı ve ideolojileri hakkında önemli bilgiler sunmaktadır denilebilir. 

 

Fotoğraf-76-Özgenin Evi Salon 

Kapılar, Zeki Demirkubuz sinemasında en çok kullanılan motiflerden 

biridir. Özellikle kapıların kendiliğinden açılması Demirkubuz filmlerinin 

vazgeçilmez anlatı unsuru olarak yer almaktadır. Yönetmen röportajlarında 

‘kendiliğinden açılan kapı’ motifinin özel bir anlamı olmadığını, filme sadece gerilim 

öğesi ve canlılık katmak için kullandığını belirtmektedir. Önceki filmleri gibi Bulantı 

filminde de dikkat çeken imgelerden biri olan kendiğinden açılan kapı ve diğer kapı 

motifleri sekiz yerde karşımıza çıkmaktadır.  

 

 



150 
 

Bulantı Filminde Görülen Kapılar  

-Elif ve Ahmet’in Oturduğu Apartmanın Siyah Demirli Kapısı 

-Neriman’ın Evinin Beyaz Boyalı Tahta Kapısı 

-Özge’nin Sevgilisi Tarafından Yumruklanan Evinin Çürük Kapısı 

-Ahmet ve Elif’in Evi’nin Sağlam Kapısı  

-Ahmet’in Özge’nin Evinde Kilitli Kaldığı Odanın Kapısı 

-Özge’nin Hastanede Yattığı Odanın Siyah Kapısı 

-Üniversite Dersliğinin Yuvarlak Pencereli Kapısı 

-Ahmet’in Yatak Odası Kapısı 

Kapılar, bazen durum değişikliğini belirtirken değişim simgesi olarak 

kullanılır .Filmde Elif’in evi terk edip otogara gittiği sahne sonrası ekranda görülen 

karanlık geçiş, Ahmet’in kendi evinin kapısını açmasıyla son bulur. Burada kapı 

açılması, karanlıkta işlenen suça, yasak olana ve günaha dikkatleri çekme olarak 

okunabilir. Ahmet’in derste, “Tutkular yüzünden aşkın nasıl yok edildiğini” anlatan 

pasajı okuduğu sırada kapının kendiliğinden açılması, yönetmenin hem diğer 

filmlerine gönderme yapmakta hem de pasajda geçen cümleye, açılan kapı ile 

dikkatleri çekmektedir. Ayrıca kapının kendiliğinden açılma sahnesi, seyirciye 

gerilimli olayların başlayacağını hissettiren bir işaret olarak da okunabilir.  

Ahmet’in kale kadar sağlam olan evinin kapısı, dış dünyaya karşı aldığı 

tedbirin göstergesidir. Bu kapı, kimseye kolay kolay açılmadığı gibi Neriman 

haricinde kimsede ikinci bir anahtarı da bulunmamaktadır. Kapının, Ahmet’in 

kimseye açmayı düşünmediği iç dünyasının sert ve aşılmaz kapılarını da sembolize 

ettiği söylenebilir.  Sevgilisi Aslı, arkadaşları hatta kardeşi Beşir bile haber vermeden 

bu kapıyı çalamaz. Kapı, tıpkı Ahmet’in karakteri gibi güçlü, ağır ve geçit vermez 

olarak temsil edilir. Apartmanın demir parmaklı kapısı, Ahmet’in yarı kapalı cezaevi 

gibi olan hayatına gönderme yapan bir detay olarak okunabilir. Ahmet, isteyerek 

hapishane hayatı yaşar. Kimseyle görüşmez, kimseyi evine davet etmez  evde 

televizyon bile izlemez. Tıpkı suçunu çeken bir suçlu gibi sadece kitap okur ve yatar. 

Filmde Ahmet, modern kent yaşamında herkes kadar ‘kıstırılmış bir özgürlük’ yaşar. 

Neriman ise  Ahmet’in yarı açık cezaevini andıran hayatının gardiyanı gibi görüştüğü 

tek kişi olarak temsil edililir.  



151 
 

Filmde Neriman’ın olmadığı sahnelerde apartmanın kapısı hep tam 

kapalıdır. Kapının Neriman’la yarı açık hala gelmesi Neriman’ın Ahmet’in hayatında 

bunalmışlık ve kıstırılmışlıkta  rahatlatıcı rol üstlendiğini gösteren bir metafor olarak 

yorumlanabilir. Neriman’ın evinin beyaz ve geniş kapısı, dostluğu, temizliği, 

aydınlığı mütevazılığı, masumiyeti ve ferahlığı, Özge’nin kaldığı hastanenin siyah 

kapısı, kötülüğü, suçu, yasak olanı, tehlikeyi, karamsarlığı ve tedirginliği sembolize 

etmektedir denilebilir. Özge’nin aşınmış ve pek sağlam olmayan evinin kapısı, 

istenildiğinde zorlanılmadan açılabilir görüntüsü vermekte kapının yıpranmış hali, 

Özge’nin hayatındaki sıkıntı ve zorluklara, yaşadığı ilişkilerdeki yıpratıcılığa işaret 

etmektedir. Bu kapı, Ahmet’in hiç kimseye açılmayan kapısı gibi sağlam ve zorlu 

değil her gelene açılan, açılmadığında yumruklanan, yıpranmış, tekinsiz bir 

görüntüsü çizmektedir. Ahmet’in yatak odasının puslu camlı kapısı, kültürel 

kodlarımızda yatak odası mahrem alan olduğu ve gizlenmesi gerektiği için camı 

böyle tercih edilmiştir. Kapının puslu camı, karı koca arsındaki belirsiz, 

öngörülemeyen durumları sembolize edebilir. 

Fotoğraf-77 Özge’nin Odasının Kapısı        Fotoğraf-78 Ahmet’in Evinin Kapısı 

 

 

 

Fotoğraf-79 Kendiliğinden Açılan Kapı            Fotoğraf-80Karanlığı Bölen Kapı 

 



152 
 

Fotoğraf-81  Ahmet’in Yatak Odası Kapısı 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-82 Demir Parmaklı Kapı          Fotoğraf-83 Özgenin Yıpranmış  Kapısı 

 

 

 

Fotoğraf-84 Neriman’ın Beyaz Kapısı        Fotoğraf-85  Hastanenin Siyah Kapısı 

 

 

 

 



153 
 

4.2.10. Bulantı Filminde Araç İmgesi 

Eskiden ekonomik güç, statü, prestij, modernlik ve bağımsızlığın simgesi 

olarak görülen otomobil sahipliği, günümüz zorlu ve aktif hayat koşulları 

düşünüldüğünde kadın ve erkek herkesin vazgeçilmez ulaşım aracı haline gelmiştir.  

Özellikle kadınlar, çalışma hayatında bu kadar aktif değil iken kadınların otomobil 

sahipliği, erkeklere kıyasla daha düşük, otomobil kullanan kadın sayısı erkeklere 

oranla daha azdı. Kadın araç kullanıcı sayısının az olduğu dönemlerde bir kadının 

ehliyet sahibi olması ya da araç kullanabilmesi zenginlik, cesaret, bağımsızlık ve zeki 

olmakla tanımlanmakta diğer hemcinsleri karşısında araç sahibine artı bir değer 

katmaktaydı. Günümüzde çalışan kadın sayısındaki artışla birlikte kadınların 

otomobil sahipliği ve araç kullanımı doğallaşmış artık araç kullanmayan kadın sıra 

dışı kabul edilmeye başlanmıştır. Özellikle metropol gibi gittikçe büyüyen kentlerde 

aktif iş yaşamı, hayatın hızlı temposu ve iş yoğunluğu gibi nedenler  araç sahibi 

olmayı doğal bir zorunluluk haline getirmiştir. Bulantı filminde kullanılan araç/araba 

sahnelerinin Ahmet karakterinin başlayıp biten kısa süreli gönül ilişkilerini 

göstermede bir metafor olarak kullanıldığı görülmektedir.  

 

 

 

 

 

Fotoğraf- 86 Elif Otobüste    

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf- 87 Ahmet ve Arabası 



154 
 

Araç imgesinin feminizm noktasında eleştirilen yönü, filmde tek araç sahibi 

ve kullanan kişinin Ahmet karakteri olarak seçilmesi dolayısıyla otomobilin eril bir 

obje olarak sunulmasıdır. Filmde kadın karakterlerin çalışan, kendi ayakları üzerinde 

duran, iş yaşamında aktif kadınlar olmalarına rağmen araç kullanırken 

gösterilmemeleri filmde sadece Ahmet tarafından kullanılan araç içinde yolu 

seyreden birer figür olarak yer almaları filmin ataerkil beklentilerine büyük ölçüde 

karşılık veren sahnelerdendir. Filmde yalnız Ahmet karakterinin bir araca sahip 

olması  kadınlar karşısında maddi ve fiziksel gücünü arttıran, kadınların ona 

bağımlığını pekiştiren, kadının erkeğe bağımlı olduğu geleneksel ataerkil cinsiyet 

kodlarını hatırlatan ve günümüz koşullarında pek gerçekçi olmayan bir durumdur. 

Günümüz modern Türkiye’sinde otomobil kullanımı özellikle çalışan kentli kadınlar 

için oldukça doğal bir eylem olup kadınlara kişisel özgürlük hissi veren ve onların 

emek piyasasında erkeklerle eşit şekilde mücadele verdiğini gösteren bir eylemdir. 

Filmde araç kullanımı ve sahipliğinin erkeklere özgü bir davranış biçimi olarak 

sunulması geleneksel ataerkilliğin bir devamı olarak kadınları, erkeğin gerisinde ve 

ona bağımlı bir çizgide tutma isteği olarak okunabilir. 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-88 Ahmet ve Özge Araçta 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-89  Ahmet ve Özge Araçta 



155 
 

4.2.11. Bulantı Filminde Medya İmgesi 

Sinemada filmlerdeki imgeler, semboller ve araçlar, hâkim ideolojik 

kültürün öngördüğü şekilde izleyicilerin yaşamlarına girmekte bazı değer, yargı ve 

tutumların yerleştirilmesinde kalıcı ve güçlü bir etkiler sağlamaktadır. Bulantı 

filminde en çok kullanılan kitle iletişim araçları (KİA) gazete, televizyon, telefon, 

bilgisayar ve dizüstü bilgisayarıdır. 

Modern çağın vazgeçilmezleri olan bu araçlar, filmde Ahmet karakterinin 

entelektüel kimliğinin tamamlayıcısı ve yine sadece Ahmet karakteri ile 

görüntülendiği için ‘eril metalar’ olarak temsil edilmektedirler.  Özellikle Ahmet’in 

gündemi takip etmek veya eğlenmek adına akıllı telefonlar, internet, televizyon ve 

dizüstü bilgisayar kullanmadığı onun yerine gazete ve kitapları tercih ettiği 

görülmektedir.  

Filmde K.İ.A, bireyleri hem yakınlaştıran hem uzaklaştıran ikili özelliği ile 

farklı çözümlemelere olanak tanımaktadır. Bulantı ’da en sık görülen teknolojik 

iletişim araçları, televizyon ve cep telefonudur.  Yönetmen Televizyon imgesini, 

Bulantı ’da üç şekilde kullanmaktadır: 

1-Problem ve sıkıntı anında kaçış aracı ( Özge’nin evinde, hiç televizyon 

izlemeyen Ahmet’in Özge ile aralarındaki duygusal ve sözel boşluğu 

kapatmak için televizyonu açması)  

2- Bireyi uyuşturan, edilgenleştiren ve duyarsızlaştıran bir araç (İlhan’ın 

bozuk ya da sağlam her şekilde televizyon izlemesi)   

3-Sözel duyguların aktarımında kullanılan ‘su’ metaforunu destekleyici görsel 

araç (Filmde su imgesi kişilerin konuşma yapacaklarını ifade eden bir metafor 

olarak kullanılmaktadır. Elif, ayrılık için konuşma yapmadan önce TV’de 

görülen şelale/su görüntüsü dikkatleri çeker.) 

Filmde televizyon, enformasyon aracından ziyade sadece çizgi film izlenilen 

bir araca dönüştürülerek kullanım alanı daraltılmıştır. İletişim araçları, telefon, 

gazete ve televizyon, filmdeki karakterler için- özellikle Ahmet- hem iletişim hem 

iletişimsizlik aracı olarak sunulmakta sürekli çalan ve açılmayan telefonlar, 

karakterleri felakete sürükleyen durumların ve yaşanacak gerilimin habercisi olarak 

yer almaktadır.  



156 
 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf-90 İlhan ve Televizyon    Fotoğraf-91 Aslı ve Televizyon  

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf -92 Ahmet ve Televizyon                 Fotoğraf-93  Ahmet Cep telefonu  

Demirkubuz sineması, minimal sinema özelliği taşıdığı için filmlerinde 

müzik öğesi neredeyse hiç kullanılmamaktadır. Bulantı ‘da da doğal sesler dışında en 

çok duyulan ses, cep telefonu melodileridir.  Genelde açılmak istenmeyen telefonlar, 

ısrarla çalarak seyircide gerilim duygusunu arttırıcı bir rol oynar. Demirkubuz ‘un 

Bulantı ’da gazete, kitap ve telefonları iletişim aracı olarak değil iletişimsizliği 

vurgulayan objeler olarak kullandığı görülür.  

Ahmet’in film boyunca Elif’in, Aslı’nın, Özge ve kardeşi Beşir’in 

telefonlarını açmadığı hatta Neriman’ın “belki lazım olur” diye bir kâğıda yazıp 

bıraktığı telefon numarasını da kaydetmediği görülür. Filmde Ahmet’ten ayrılan Aslı, 

Ahmet’in aradığında telefonu açmayacağını bildiği için ayrılık kararını, kısa mesaj 

ile bildirdiği görülür.  



157 
 

Günümüzün en etkili iletişim aracı olan cep telefonu, Ahmet için herkesin 

fazla anlam yüklediği, pek bir işe yaramayan, itibarsız bir obje olarak gösterilir. 

Demirkubuz sinemasında cep telefonu, anlamsız şekilde ısrarla çalan, çoğu zaman 

açılmayan, açıldığında da kötü haber alınan can sıkıcı bir gereçtir.  Bulantı filminde 

de Elif’in ölüm haberi, Ahmet’in bir odada kilitli kalışı, Özge’nin şiddete uğraması, 

ısrarla çalan telefon sahneleriyle bağlantılı bir şekilde sunulmaktadır. Filmde görülen 

medya araçlarının  (gazete, televizyon, telefon, bilgisayar, kitap ve dizüstü 

bilgisayar)  kadınlarla değil yine sadece erkek figürlerle sunulması, feminist film 

açısından ‘kadınları’, sosyokültürel ve teknolojik dünyanın dışında tutan belirli 

stereotipilerden çıkarmayan geleneksel anlatı yapısını hatırlatıcı bir durum 

yaratmaktadır.  

Yönetmen filmde yine kültür, sanat, edebiyat, bilim ve teknolojiyle erkek 

kimliğini bütünleştirmekte erkeklerin teknolojiye, kadınlardan daha yatkın, daha 

eğilimli ve donanımlı olduğu yönünde bir algı oluşturmaktadır. Ahmet, teknolojik 

aletler, medyanın kullanımı, gazete ve kitap okuma gibi entelektüel düzeyi artıran 

etkinliklere kadın figürlerden çok daha fazla temas halinde yansıtılmış, filmdeki 

kadınlar yine sistemin ötelediği varlıklar olarak bırakılmışlardır. Film bu yönüyle,  

ideolojik aygıtlar aracılığıyla cinsiyet eşitsizliğini onaylamakta geleneksel toplumsal 

cinsiyet kalıplarının yeniden inşa edilmesine neden olmaktadır.  Bulantı ‘da eğitim 

ve entelektüellik düzeyi en düşük, fakat fedakârlık ve itaat kültürü en güçlü kadın 

karakteri Neriman’ın olumlanması, eril söylemin kadını bu kodlar içinde görmek 

istemesiyle ilişkili olabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

                                Fotoğraf-94 Aslı’dan Mesaj 



158 
 

 

 

 

 

 

 

       Fotoğraf-95 Ahmet Ve Bilgisayar             Fotoğraf-96 Ahmet ve Kitapları 

Yönetmen Bulantı ile aslında geleneksel ideolojinin dışına çıktığı için mutsuz 

ve güvensiz olan kadınlar/erkekler yaratmıştır. Bu yönüyle bakıldığında hiçbir 

kültürel, entelektüel ve teknolojik etkinliğin içinde bulunmayan oldukça sade bir 

hayat süren ve geleneksel değerleri yaşatan Neriman, filmin en mutlu karakteri 

olarak yansıtılmıştır denilebilir. 

                            Fotoğraf-97 Ahmet Kardeşi Beşir ve Gazete 

4.2.12. Bulantı Filminde Erkek Dayanışması  

Eril değerleri olumlayan ve yücelten Bulantı filminde erkek karakterlerin 

birbirlerini onaylama eğilimi içinde olduğu göze çarpmaktadır. Beşiktaş takımını 

tutan Ahmet’in sırf  Beşiktaşlı olduğu için İlhan’a sempati duyması ve forma hediye 

alması, Cereni bu noktada es geçmesi yine İlhan’a meyve suyundan ikram ederek 

onu sevindirmesi erkek dayanışması şeklinde okunabilir.  



159 
 

Filmde geçen hastane sahnesinde Doktor karakterinin Ahmet’in hastalığı 

konusunda özellikle toplumdaki ‘sağlıksız erkek’ kalıplarıyla ilgili ön yargı 

nedeniyle kendini yetersiz hissetmemesi için onu pozitif yönde rahatlatması ve ona 

duygusal destek sağlaması da bu amaca hizmet eden bir tavır olarak gösterilebilir. 

Ahmet’in harçlık verme davranışı olarak sadece kardeşi Beşir’i seçmesi, Beşir’in 

abisi Ahmet’in her türlü aşağılamalarına karşın ona saygılı tavrını koruması ve ev 

ziyaretlerini kesmemesi, Özge’nin sevgilisi Selçuk’un Özge’ye şiddet uyguladığı 

gece suçun ortak olmasına rağmen  Ahmet’e hiç dokunmaması  filmde erkek 

dayanışmasını gösteren örnekler olarak gösterilebilir. 

4.2.13. Bulantı Filminde Babalık Temsili  

Baba kavramı kelime olarak ‘ata’ anlamında olup Türkçenin dışında Fars, 

Berberî, Rus ve Rumen dillerinde de kullanılmaktadır (Çetin,2007:70). Türk Dil 

Kurumu, Büyük Türkçe Sözlük’te baba kavramını “Çocuğu olan erkek, peder; 

çocuğun dünyaya gelmesinde etken olan erkek” şeklinde tanımlamaktadır (Baba 

Nedir? www.tdk.com.tr /(27.12.2017). Türk kültüründe babalık, bir erkeğin 

hayatında dönüm noktası oluşturan erkek olma eyleminin gelebileceği en nihai 

noktadır. Değişen kültürel yapı, kadın-erkek rolleri gibi annelik-babalık rollerini de 

etkilemiş yeni ebeveynlik rolü,  anne ve babanın ortak katılımı ile çocuğun merkeze 

alındığı, eğitim,  bakım, oyun ve duygusal gereksinim gibi birebir etkileşimin arttığı, 

rol ve sorumluluklara evrilmiştir.  

Yeni dönem modern babalık algısı, eski kuşak geleneksel babalık 

modelinden otorite, eğitim, baskı ve disiplin açısından ayrılmakta yeni nesil babalar, 

eski babalara kıyasla daha esnek, anlayışlı, duyarlı ve iletişime açık özellikleri ile 

çocuklarına karşı daha özenli ve samimi ilişkiler kurmaktadır. Günümüzde baba 

rolünde meydana gelen değişikliklerin etkisiyle “eve ekmek getiren” babadan çok 

“ilgili” baba tanımının, “iyi” baba olmakla özdeşleştirildiği (Tichenor ve ark., 2011) 

ve babalığın, aileyi ekonomik açıdan olduğu kadar, duygusal olarak da desteklemek 

anlamına geldiği belirtilmektedir (Genesoni ve Tallandini, 2009). 

Bulantı filminde üç yerde karşımıza çıkan babalık imgesinin (Ahmet, 

Ahmet’in hiç görüşmediği babası ve Beşir) otorite, yetki, güç ve karar verme 

gücünün büyük ölçüde baba tarafından kullanıldığı  klasik ataerkillik doğrultusunda 

oluşturulmadığı fakat çocuğuyla ilgilenen ve sıcak ilişkiler kuran modern babalık 

figürünü de temsil etmediği görülmektedir.  

http://www.tdk.com.tr/


160 
 

Filmin baba figürünü temsil eden ve içindeki gizli ataerkillikle uyumlu 

olarak sadece hayatındaki kadınlara değil çocuğuna da mesafeli bir tavır takınan 

Ahmet’in yeni nesil modern erkeklerin çocuklarıyla ya da eşleriyle ilgilenme ve 

onlara zaman ayırma gibi özellikleri taşımadığı görülmektedir. Ahmet ayrıca kendi 

babasıyla da görüşmeyerek ‘baba otoritesini’ ret eden, kurduğu ilişkilerde kendi 

sınırlarını kendi belirleyen protest bir tavır yansıtmaktadır.  

Filmde Ahmet’in hiç görüşmediği babası, yaşlı/otoriter/söz sahibi bir kişi 

olarak değil kolektif geçmişe ait edilgenleşmiş ve silikleşmiş bir figür olarak yer 

almaktadır. Ahmet’in ilgisiz, mesafeli, korumacı ve sahiplenici olmayan baba 

tavırlarının filmin ortalarında değişim geçirdiği Ahmet’in babalık duyguları 

anlamında yenilenerek Neriman’ın çocuklarına karşı daha babacan, ilgili ve duyarlı 

bir hal aldığı gözlenmektedir. 

                 

    

Fotoğraf-98 Ahmet, Neriman ve Ceren 

 

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf -99 Kapıda Asılı Atatürk Resmi 



161 
 

Babalık figürü ile ilgili filmde dikkat çeken son detay da Neriman’ın evinin 

dış kapısı önüne konulmuş Mustafa Kemal Atatürk resmidir. Bu resim film açısından 

üç mana ile yorumlanabilir. İlki, başlarında bir erkek/koca/baba olmayan bu küçük 

ailenin, Atatürk’ü bir baba, koruyucu bir asker, güçlü bir muhafız yerine koyması ve 

kapıda duran o resimden güç alması şeklinde yorumlanabilir.  

İkincisi, Atatürk’ün masa başında çalışan görüntüsü ile kişi ne kadar yalnız 

olursa olsun ne kadar çetin koşullarla mücadele ederse etsin inanmaktan ve 

çalışmaktan vazgeçmediği sürece mutlaka başarılı olunacağı şeklinde bir okuma 

yapılabilir. Üçüncü anlam ise Neriman gibi eğitimsiz, cahil bir kapıcı da olunsa, 

Atatürk gibi siyasi ve askeri bir dehanın fikirleri anlaşılabilir, benimsenebilir böyle 

bir liderden ve onun başarılarından güç, ilham alınabilir şeklinde yorum getirilebilir. 

 

4.2.14. Bulantı Filminde Anneliğin Temsili  

Tarihi süreç içerisinde kadınlık ve erkeklik rolleri,  sosyokültürel ve dini 

değerler göz önüne alınarak oluşturulmuştur. Geleneksel toplumlarda cinsiyet rolleri 

özellikle annelik babalıktan daha ‘özveri ve duyarlılık’ gerektiren bir durum olarak 

konumlandırılmıştır.  Ataerkil yapının hüküm sürdüğü coğrafyalarda modernleşme 

süreciyle annelik temsilinde çeşitli değişimler gözlense de annelik kavramı, 

‘fedakârlık, duyarlılık, iffet ve özveride bulunma’ gibi özelliklerini kaybetmemiştir. 

Kadının annelik makamına erişmesi hem kişisel hem sosyal benliğinde daha özenli 

ve dikkatli davranmasına, kamusal alanda başkalarının düşünce ve tutumlarını göz 

önüne alarak yaşamanı idame ettirmesine neden olmaktadır. 

 

       Fotoğraf 100 - Neriman ve Ceren                      Fotoğraf 101- Elif ve Yazgı  

 



162 
 

Ataerkinin biçimlendirdiği ideal annelik rolü ‘evcimen, şefkatli, anaç, 

saygıdeğer, iffetli, kutsal, fedakâr, çocuklarını, erkeğini idare edebilen, kanaatkâr, 

hamarat, giysi/tavırları ölçülü ve cinselliğini bastıran’ şeklinde belirlenmiştir. 

Ataerkil toplumlarda  ‘annelik’ adına yönelik tüm anlamlandırmalar  ‘daha iyi anne, 

daha iyi eş’ olmak adına koşulsuz bir adanmışlık içermektedir. Annelik deneyimi ve 

pratikleri için kültür, toplum, sistem ve din tarafından sürekli dikte edilen kurallar 

zamanla kadınların karakter özelliklerinin bir parçası haline getirilmiş özel bir 

annelik temsili oluşturulmuştur. Toplum tarafından babalık durumu bir erkek için 

baskı unsuru olarak kullanılmaz iken kadınlara yüklenen annelik rolü 

kutsallaştırılmakta kadınların vazgeçilmez ve öncelikli rolü haline getirilmektedir. 

Dolayısıyla geleneksel aile formlarının çeşitli şekillerde değiştiği batılı modern 

toplumlarda dahi kadınlar, bir yandan yükseköğrenim görüp iş hayatına atılırken aynı 

zamanda evliliğin ve anneliğin onlar için en onurlu uğraşlardan biri olduğuna 

inanmayı sürdürmektedir (Erus, Gürkan,2012:209).  

Bulantı filminde karşımıza çıkan iki anne modeli de (Neriman, Elif) ataerkil 

annelik rolü ile bağlantılı özellikler göstermektedir. Elif ve Neriman, egemen 

ideolojinin öngördüğü, kutsal ve fedakâr anne tiplemesine uygun şekilde koruyucu, 

muhafazakâr, duyarlı, şefkatli, kadınsı çekicilikten uzak, giysi ve tavırları ölçülü 

olarak temsil edilmişlerdir. Neriman, Ahmet’in yalnızlık sürecinde kendini onun 

şefkatli ve fedakâr annesi olarak konumlandırmaya razıdır. Neriman’ın Ahmet’e 

karşı takındığı fedakâr, duyarlı ve anaç tavırları, bir erkeğin her koşulda sevilmeye, 

korunup kollanmaya, ilgiye ihtiyacı olduğunu varsayan ‘öğrenilmiş annelik’ 

kalıplarına uyumlu ‘özverili’ bir kadın olarak konumlandırır. 

Ahmet’in filmde ‘anne’ olan kadınları çekici kadınlar olarak görmemesi 

ataerkil ideolojinin eril bakış açısına uyumlu bir tavırdır. Çünkü toplumsal gramerde 

anne olan kadınlar fiziksel çekiciliğini yitirmiş, dişiliği olmayan, fedakâr, anaç, 

çocukları için yaşayan kutsal kadınlardır. Bu yüzden Ahmet’in sevgili olarak seçtiği 

ve birlikte olduğu kadınlar (Aslı, Özge) anne olmayan, çocuksuz dolayısıyla genç, 

güzel ve çekici kadınlardır.  Film annelik kavramına getirdiği bakış açısı ile  

anneliğin, kadını çekici ve dişil özelliklerden uzaklaştırdığı yönünde toplumda var 

olan ataerkil geleneklere ve Yeşilçam Sineması annelik kodlarına uyumlu bir tavır 

göstermekte  yasak ilişkiler ve şehvani duygularla beraber düşünülemeyen annelik 

makamını  kutsal ve dokunulmazlık statüsünde tutmaktadır.  



163 
 

 

 

  

Fotoğraf 102- Anne Olmayan Özge                Fotoğraf 103- Anne Olmayan  Aslı 

 

4.2.15.Bulantı Filminde Erkek Çocuk Temsili  

İnsanoğlu sevme ve sevilme güdüsüyle doğmuştur. 

Çocuk, insan doğasında sevme ve sevilme ihtiyacını 

karşılayan en masum varlıktır. Çocuk umuttur, neşedir, 

yuvayı yuva, kadını anne, erkeği baba yapar. 

Neriman’ın oğlu İlhan ve onun Beşiktaş sevgisi, 

Ahmet ve İlhan arasında sıcak bir ilişkinin doğmasına, 

Ahmet’in renksiz hayatına bir neşe ve eğlence 

getirmiştir. Filmde görülen üç çocuktan erkek karakter 

temsilini canlandıran ve sürekli TV izleyen İlhan, 

erkek çocuklara toplum tarafından verilen ayrıcalığı 

(Fotoğraf- 104 İlhan ve Tv )  sonuna kadar yaşayan bir temsil sunar. Cinsiyetin 

önce ailede sonra okulda uygun toplumsal roller olarak inşa edildiği düşünüldüğünde 

İlhan da ailesinden gördüğü şekilde toplumsal kimliğini kazanmakta erkek kişisi; 

sürekli TV izler, az konuşur, hiçbir işe elini sürmez, herkes ona hizmet eder ve futbol 

fanatiği olur şeklinde kabul edilen kalıp yargıları pekiştirici bir rol oynamaktadır.  

Sosyal yapının vazgeçilmez bir öğesi  ‘cinsiyet ayırımcılığı’  İlhan karakteri 

üzerinden görünür olmaktadır.  



164 
 

Filmde Ahmet’in hayatını kaybeden çocuğunun kız olmasına rağmen Ceren 

yerine İlhan ile yakınlık kurması, ona hediye forma alması ataerkil geleneğin ‘erkek 

çocuk değerlidir’ algısını destekleyen bir temsil olarak okunabilir. 

 

   Fotoğraf- 105 TV İzleyen İlhan, Neriman ve  Ahmet 

4.2.16. Bulantı Filminde Kız Çocuk Temsili  

Bulantı filminde gördüğümüz çocuk karakterler Ceren, Yazgı ve İlhan 

saflığı, masumiyeti, neşeyi, canlılığı, destek olmayı, yeniden doğuşu ve tazelenmeyi 

simgelemektedir. Filmdeki kız çocuk karakterlerden Ahmet’in kızı Yazgı rutine 

binmiş evliliğin ve evin sıcak rengidir.  Yazgı’nın evde çaldığı piyano, tablette 

izlediği çizgi film ve portmantodaki pembe şemsiyesi bu eve ve evliliğe kattığı 

çocuksu ve neşeli dokunuşlar olarak yansıtılır.. Ahmet kendisiyle yüzleştiği gecenin 

sabahı, televizyonda kızı Yazgı’nın bebekliğini izlerken ondan aldığı güç ile kendine 

gelmiş, Yazgı Ahmet’in içindeki sevgi kıpırtılarını ortaya çıkaran ve onun yeniden 

doğuşunu sağlayan bir etki yaratmıştır denilebilir. 

Filmdeki bir diğer kız çocuk karakter Neriman’ın kızı Ceren, annesine hem 

evde hem de annesi işte çalışırken ona destek olan, yalnızlığını paylaşan, okulda 

aldığı başarılar ile Neriman’ın yüzünün gülümsemesini sağlayan güçlü bir destek, 

hayat arkadaşı olarak temsil edilir. Bulantı filminde görülen iki kız çocuğu da 

ailelerinin kültürel yapılarını temel alarak cinsiyet rollerini kazanmaktadırlar.  Ahmet 

ve Elif’in kızı Yazgı boş zamanlarında piyano çalıp tabletle oynar iken Ceren’in 

annesine ev işlerinde yardım etme babasız ve fakir bir kız çocuğu olarak okulda 

başarılı olma gibi bir mecburiyeti vardır. 



165 
 

Foto-106-Yazgı’nın pembe şemsiyesi        Foto107- Yazgı babasına veda ederken  

Bernard Russell13’in belirttiği gibi “Kadınlar zamanlarını, insanları 

‘kendileri’ gibi yapmak için harcamak üzere kültürlendirilirler.” Cerenin de annesi 

Neriman’ın benliğinin bir parçası haline gelen ataerkil kadınlık kodlarını tekrar ettiği 

ev işi kadınlar içindir yargısını içselleştirerek annesine yardım etmeyi sürdürdüğü 

görülmektedir. Neriman, Ceren’den ev işleri konusunda yardım isterken (-Ceren, 

kalk kızım bir çay koy) oğlu İlhan sürekli TV karşısında oturduğu görülür. Bu 

doğrultuda cinsiyet ayrımcılığının ilk olarak ailede oluşup yerleştiği oradan topluma 

yayıldığı söylenebilir. Neriman, ataerkil düzenin yasalarına boyun eğmiş değerleri 

benimsemiş ve sistemin ezdiği bir kadın olmasına rağmen kızı Ceren’i sistemin 

baskısından korumak adına onun ders çalışmasını desteklemekte ve bir meslek sahibi 

olması için onu teşvik etmektedir.  Yönetmenin Neriman’ı eğitime karşı duyarlı ve 

teşvik edici bir karakter olarak yansıtması feminizme kadın özgürlüğü bakımından 

filmin ataerkil gelenekçi tavrından ayrılan yanıdır.   
 

Ahmet Neriman ve Ceren Yemek Sahnesi  

Ahmet: Derslerin nasıl Ceren? 

Ceren: İyi 

Neriman: Bakmayın siz onun böyle dediğine  

Türkiye derecesi var. Milli Eğitimden takdirname aldı.  

                                                           
13Letty M. Russel, Human Liberation in a Feminist Perspective-A Theology-1974:63akt.Donavan, 

2015:245 
 



166 
 

  

 

 

 

 

 

 

Fotoğraf -108  Ceren Temizlik için geldiğinde  

4.2.17. Kadın Bağımsızlığının Bulantı ’da Temsili  

Bulantı filminde yönetmenin oluşturduğu kurmaca atmosfer, toplumsal 

cinsiyet anlamında toplumun temel dinamiklerinin yeniden üretilmesine katkı 

sağlamakta filmin ataerkil/feminist ikili bakış açısı, Elif’in evi terk etmesi olayında 

ikili değerlendirme olanağı sunmaktadır. Elif’in Ahmet’i terk ettiği sahne geleneksel 

ataerkil ideolojiye göre hatalı,  feminist ideoloji açısından ise olumlu bir tavırdır. 

Yönetmen filmdeki kadın karakterlerin sınırlarını, ataerkil toplumsal kodlara göre 

çizerek Elif’in kendi isteği ile evden tek başına ayrılışını, doğal olmayan bir davranış 

olarak görmekte kamusal alanda onu bekleyen türlü tehlikelerin olabileceği 

düşüncesini,  kaza ve ölüm ile olayı ile desteklemektedir. Ahmet’in gitmelerini 

istemediği halde Elif’in kabul etmeyerek yola çıktığı gece, yolculukta kızıyla beraber 

yaşamını yitirmesi, kadının her koşulda kocasını dinlemesi gerektiği ve ‘kadının 

yerinin kocasının yanı’ olduğu fikrini doğrulayan toplumsal cinsiyet rollerini, 

sinemada yeniden inşa etmedir.  

Fotoğraf-109 Ahmet ve Elif konuşurken 



167 
 

Elif’in başına gelen acı son,  kadınların ‘özgürce tek başına karar alabilir’ 

fikrini negatif yönde etkilemekte Yönetmen, kadının, erkeğin ‘edilgen nesnesi’ 

olmaya ayarlanmadığı sürece mutsuz olacağı fikrini güçlendirmektedir. Bu bağlamda 

kadınları kocasına bağımlı halde tutan ve başına buyruk hareket etmesini engelleyen, 

toplumsal cinsiyet kodları, yapılan her şeyin nedeni ve sonucu haline getirilmektedir. 

Elif’in gitme kararı aldığı sahne, feminizm bakış açısıyla değerlendirildiğinde 

kadının erkeğin yanında ikincil konumda olmadığını, kendi kararlarını özerk biçimde 

verme kapasitesi bakımından aktif olduğunu ve Ahmet’in ailenin reisi olarak 

öncelikli karar verici merci olmadığını vurgulaması bakımından önemlidir. Elif’in 

gitme kararı, sinemayı güçlü bir kadın temsili ile tanıştırarak toplumsal rolleri 

sorgulayan, seyirciye de sorgulatan, başına buyruk, gitmek mi kalmak mı ikileminde 

hem maddi olarak güçlü olduğu için hem de geleneksel düşünce yapısına sahip 

olmadığı için tercihini gitmekten yana kullanan cesur bir kadının tavrını ekrana 

yansıtmaktadır.   

Elif karakterinin her şeyi geride bırakıp gitme tavrı, eril düzenin ve 

toplumsal cinsiyet kodlarının dayattığı ‘kadın yuvasına sahip çıkar’, ‘kadın sineye 

çeker ’ mitini yıkan önemli bir tavır olarak okunabilir. Elif’in bu güçlü tavrı,  kendini 

öteki/edilgen kadınlık rolüne mahkûm etmekten kurtararak feminist ideolojiyle 

birleşmektedir. Yönetmenin, geleneksel sinemanın dramatik aksiyonunu kuran ve 

organize eden etken karakter olarak bir erkek yerine erkeği terk edebilen kadınları 

(Elif ve Aslı) hikâyenin odağına yerleştirmesi, filmin eril ideolojisinde kadının 

güçsüz, muhtaç ve erkeğe bağımlı konumunu ters yüz eden ve  feminist açıdan 

önemli bir detay olarak karşımıza çıkmaktadır denilebilir. 

 

       Fotoğraf-110  Elif Ayrılırken                         Fotoğraf-111 Aslı Ayrılırken 

 

 



168 
 

4.2.18. Bulantı Filminde Kız Kardeşlik Temsili  

Bulantı filmi söylem ve imgelerin sunumu bakımından eril değerleri 

olumlayan bir yapıya sahip olmasına rağmen feminist söylemin önemli bir öğesi olan 

‘kız kardeşlik’ temasına ve kadınlar arası dostluğa vurgu yapması bakımından 

önemli bir işlevi yerine getirmektedir. Özellikle geleneksel sinema kalıpları içinde 

sürekli tekrarlanan, kadınlar arası kıskançlık, çekişme, bir erkek için mücadele bu 

filmde tersine çevrilerek ‘kadın dayanışması’ şeklini almıştır. Yönetmen filmde, 

Ahmet karakterini aşağı çekme pahasına, kadın karakterler arası rekabete izin 

vermeyerek Neriman, Elif ve Aslı arasındaki güven, saygı ve dostluğu bozmamakta 

kadınların birbirleriyle arkadaşlığını devam ettirmektedir. Filmde dostane şekilde 

süren kadın ilişkileri, feminist bilincin gelişimi sonucu toplumsal düzlemde 

gerçekleşen, sosyokültürel değişim ve ekonomik bağımsızlığa sahip kadınların 

birbirlerine desteği şeklinde karşımıza çıkmaktadır. 

Filmde her kadının kendi sınırları içinde  sırf kadın olmaktan doğan ve 

feminist felsefenin meşhur “Kız Kardeşlik” düşüncesine gönderme yapan bir birlik 

ve dayanışma duygusu diğerine saygı ve koruma şeklinde kendini göstermektedir. 

Film kısmen ataerkil kalıpları tekrarlayan ve yeniden inşa eden bir düzlemde 

oluşturulsa da feminist felsefenin önemli bir gerçeği  bir bakıma ataerkil sistemin ret 

edilmesi anlamına da gelen diğer kadınlarla birleşme, dayanışma ve kadın temelli 

alternatif bir toplum yaratma fikrini destekleyici bir mizansen kurulmuştur. Film bu 

yönüyle yine feminist felsefe ile kesişmekte kadınlar açısından hedeflenen olumlu bir 

dünya yaratarak izleyicileri olumlu yönde etkileyen ve pozitif yönde bilinçlenmesini 

öngören bir işlev görmektedir denilebilir.  

Elif ve Ahmet Son Konuşma Sahnesi  

Elif: Senden bir şey rica edeceğim,  

Neriman bu aralar pekiyi değil arada bir uğrayıp bir şeye ihtiyacı olursa yardımcı 

olur musun? 

Ahmet: Ne yapıcam? 

Elif: Bir şey yapmayacaksın sadece aklında olsun önemli bir şey olursa ben arar 

söylerim. 

 



169 
 

4.2.19. Kadın Duygusallığı Temsili  

Geleneksel bakış açısına göre kadın, yapısı gereği beslemek, büyütmek ve 

ilgi göstermek gibi duygusal açıdan zengin bir doğaya sahiptir hatta ekofeminsitlerin 

savunduğu gibi kadın da tıpkı tabiat ana gibi almadan veren, sınırsız zenginlik 

bahşeden, üretken bir varlıktır. İpek Artun’a göre (2012), toplumdaki bazı 

basmakalıp düşünce biçimleri, kadının narin bir doğaya sahip olduğunu ve bu yüzden 

duygusal bir yapısı olduğunu ileri sürer. Bu görüşe göre duygusallık, doğuştan 

getirilen bir özelliktir. Bunun gibi cinsiyetçi söylemler, insan olmayı iki çeşide 

indirger. Kadınlık ve erkeklik. Bu dar sınıflandırma,  kadını ve erkeği belirli kalıplara 

hapseden yanlı bir bakış açısıdır. Çünkü toplumda otoriter ve sert kadınlar kadar 

pasif ve yumuşak erkekler de bulunmaktadır. Bulantı filminde yönetmen kadınları, 

geleneksel toplumsal cinsiyet sınırında tutarak hassas, merhametli, duygusal, çabuk 

ağlayan kişiler şeklinde, ideolojik kodlara uyumlu kurgulamıştır.  

Bu durum yönetmenin filmdeki kadınları pasif, edilgen ve duygusal 

kimlikle tanımlayarak eril bakış açısına uyumlu biçimde konumlamak isteği ile 

açıklanabilir. Bulantı’daki ağlayan duygusal kadınlar, kadınlık kalıplarıyla ilgili 

toplumdaki yargıyı destekleyerek ideoloji ile uyumlu bir hal almaktadır. Özellikle 

filmin en geleneksel kadını olan Neriman, kadınsı duygusallığın en yoğun 

hissedildiği karakterdir. Dolayısıyla Neriman’ın, Elif’in kazada ölmesine rağmen ona 

karşı duygusal bağlılık güdülerini devam ettirmesi, Elif’e duyduğu ahde vefa 

duygularının aynısını yalnız kalan eşi Ahmet’e de göstermesi, onu sahiplenmeyi 

sürdürmesi, filmde oluşturulmaya çalışılan ‘duygusal, fedakâr, anaç kadınlık’ ideali 

ile ilgilidir. Ataerkil kültür kodlarına göre, bir kadından sadakat, fedakârlık, anaçlık, 

duyarlılık, sevecenlik, koruma ve kollama gibi özellikleri sorgulamadan 

içselleştirmiş olması doğru olarak kabul edilmekte dolayısıyla filmin en geleneksel 

kadın karakteri olan Neriman, en duygusal karakteri olarak da yüceltilmiş bir temsil 

sunmaktadır denilebilir. 

Neriman ve Ahmet Kaza Sahnesi  

Ahmet: Polis niye arıyor ki Elifin telefonundan? 

Neriman: Bilmiyorum size ulaşamamışlar, bende sordum ama söylemek istemediler.     

Biran önce sizinle konuşmaları gerekiyormuş. 

Sonra da bana söyler misininiz? Çok merak ediyorum  

Ahmet: Tamam ben ilgilenirim. Offf.. 



170 
 

 

    Fotoğraf-112                Fotoğraf- 113             Fotoğraf-114            Fotoğraf-115 

Filmde diğer kadın karakterlerden tıpkı Neriman gibi Elif karakteri de 

Ahmet’in kişiliğindeki eksikliklere rağmen uzunca süre ona tahammül göstererek en 

sonunda ayrılık yolunu tercih etmiş duyarlı, aldığı ayrılık kararına, gizli gizli ağlayan 

ayrılığı hiç istemeyen taraf olarak temsil edilmektedir. Ancak Elif’in kadınsı 

duygusallığı, inançlar, roller ve geleneklere başkaldırarak annelik ve kadınlık gururu 

adına ataerkil düşünceyi ret eden bir tavırla evini terk etmesi ile Neriman’dan 

ayrılmaktadır. Filmdeki bir diğer kadın karakter olan Aslı da  Elif’in ölmesine 

üzülen, vicdanlı, hassas, Ahmet’ten ayrılırken tepkisini yine Elif gibi gözyaşı 

dökerek gösteren, geleneksel kadın duygusallığına örnek bir karakter olarak  temsil 

edilmiştir. Aslı’da  Elif gibi Ahmet’i terk ederek  feminizm açısından oldukça değerli 

sayılan, ‘kadın erkeğe bağımlıdır’ mitini yok etmekte seksenlerde görünür olmaya 

başlayan ‘güçlü kadın’ yeniden inşa edilmektedir.  

Filmdeki diğer kadın karakterler kadar olmasa da Özge de eril sistemi 

içselleştirmiş, yarı-duygusal bir kadın temsili sunmaktadır.  Özge de filmdeki diğer 

kadınlar gibi kadın duygusallığına uygun şekilde sevgilisi Selçuk’u gözyaşı dökerek 

sakinleştirmeye çalışır, bir türlü bağımlı olmaktan kurtulamadığı erkek/ Selçuk 

tarafından suiistimal edilmeye devam eden bir temsil sunar. 

Selçuk ve Özge Telefon Sahnesi  

Özge: Niye böyle yapıyorsun? Az önce geldim söyledim ya,  

Ay Selçuk yalnızım tabi, Ne oluyor sana böyle?   

Seni seviyorum bebeğim, Yarın konuşalım  

Tamam mı bebeğim, Selçuk lütfen… 



171 
 

 

Bulantı ’da Ahmet karakteri, ruhunun derinliklerinde var olan iyilik ve 

inceliklere hiç ulaşılmamış çevresindeki kadınlardan sürekli eleştiri alan, haksızlığa 

uğramış bir erkek şeklinde sunulmaktadır. Filmde tüm kadın karakterlerde görülen, 

acıma, şefkat,  bağlılık hissi, Ahmet dâhil diğer erkeklerde görülmemektedir. 

Özellikle ayrılık sürecinde Ahmet’in tipik erkeklik kodlarına uyumlu biçimde 

davrandığı, üzüntü ya da pişmanlık gibi duygusal hiçbir reaksiyon göstermediği 

görülür. Ahmet’in sarp ve geçit vermez kişiliğinde yumuşamalara yol açan durumun, 

Neriman’ın sabırlı, fedakâr, duygusal ve özverili kişiliği olarak gösterilmesi filmin 

ataerkil gelenekçi yönünü güçlendirmektedir.  

Kadınların erkeğin yanında çaresiz, ikincil ve sürekli ödün veren konumu 

feministlerin eleştirdiği konuların başında gelmektedir. Bu açıdan filmdeki 

kadınlarda, edilgenliği yücelten bu eril düşünme tarzı, kadınların her zaman sabırlı, 

şefkatli ve özverili olması durumunda kazanacağını ima eden bir anlayış 

oluşturmaktadır denilebilir. 

Yönetmenin, toplumda gittikçe artan yabancılaşmayı, azalan sevgi, saygı, 

bağlılık, merhamet ve şefkat gibi duyguların giderek kaybolmasının moderniteye ve 

kadınların geleneksel rollerinden kopmalarına bağlaması,  kadınlardan büyük 

fedakârlıkların beklenildiği, ataerkil cinsiyetçi ideolojiyi onaylayarak yeniden inşa 

eden bir durum yaratmaktadır denilebilir. Zeki Demirkubuz ’un Bulantı filminde 

kadınlara yönelik bu tavrı,  Tezin 2.3. Sinemada Ataerkillik ve Toplumsal Cinsiyet 

Eleştirileri başlığında ele alınan Yeni Türk Sinemasında Kadın Temsillerinin 

Feminist Düzlemde Eleştirilen Başlıkları kısmında bahsettiğimiz;  

-Kadınları belirli kalıplara hapseden ve dezavantajlı durum yaratan ideal 

kadınlık sınırlarının çizilmesi ve filmler yoluyla bu sınırların onaylanması, 

-Çağdaş Sinema yönetmenlerinin modernist üslup kullanmalarına rağmen 

olay kurgusu, rol dağılımı, değerler ve eylemler bakımından katı ataerkil kültürel 

nosyonlarını sürdürmeleri, ataerkil söylemi yeniden inşa ederek, güçlendirmeleri, 

(Fedakârlık, Namus, Şefkat,  Sadakat gibi özelliklerin kadına yüklenmesi gibi) 

-Yönetmenlerin ortak bir noktada buluşarak mutluluk, huzur, başarı, iyilik 

ve güç için tutunacak tek dal olarak ataerkil ideolojiyi ve onun örüntülerini işaret 

etmeleri, buna uygun içerik üretmeleri yargısını doğrulamaktadır.  

 

 



172 
 

4.2.20. Bulantı Filminde Aile Temsili ve Ataerkilliğin Yeniden Üretimi 

Bir devletin ve ulusun bekası, sağlam kurulmuş ailelerdir. Bizim 

toplumumuzda ‘bağımsızlık ve devlet’ gibi kavramlar kutsal sayıldığı için devleti 

dolayısıyla ulusu bir arada tutan  ‘aile’ , ‘aile kuruluşu’ ve ‘aile birliğinin’ korunması 

çok önem taşımaktadır. Çünkü ailenin nüfus yenileme, çocukları sosyalleştirme, 

kültürel mirası aktarma, kültürü taşıma gibi çok önemli fonksiyonları vardır (Kurt, 

1997:142). Sağlam bir toplumsal yapı ve kültür devamlılığı için büyük önem taşıyan 

‘aile’ kavramı TDK sözlükte tanımı: Evlilik ve kan bağına dayanan, karı, koca, 

çocuklar, kardeşler arasındaki ilişkilerin oluşturduğu toplum içindeki en küçük 

birliktir. Toplumsal yapımızda ve farklı toplumlarda aile, sevgi, güven, bağlılık, 

koruyuculuk ve dayanışma anlamlarına gelmektedir. O bakımdan aile ve yuva 

kavramı, kültürel geleneğimiz içinde en kutsal yere oturtulur. Çünkü aile birliğinin 

bozulması bireylerin dolayısıyla toplumun derinden sarsılması demektir. Bulantı 

filminde aile kavramı birlik, beraberlik, dayanışma, otorite ve saygının hâkim olduğu 

geleneksel aileleri yansıtmamaktadır.  

Filmde aile teması, üç yerde karşımıza çıkmaktadır. İlki Neriman’ın, 

kocanın olmadığı üç kişilik eksik aile, ikincisi Ahmet’in hiç görüşmediği kendi 

ailesi, üçüncüsü de Elif, Yazgı ve Ahmet’ten oluşan sonra kaza sonucu dağılan 

çekirdek aile. Filmde üç ailede eksiklikler üzerine kurgulanmış kiminde birey 

kiminde duygusal bağlılık kiminde de otorite eksikliği ailelerin temel özelliği olarak 

gösterilmiştir. Demirkubuz diğer filmlerinde olduğu gibi bu filmde de güçlü, geniş ve 

dayanışmacı aile olgusuna yer vermemekte hatta aile birliği sürekli tehdit altında 

olan, boğucu, kasvetli ve huzursuz yapısıyla güvenlik ve sevgi ihtiyaçlarının 

karşılanmadığı bir yer olarak tasvir edilmektedir. Demirkubuz filmlerinde “Nikâhta 

keramet var” sözü pek karşılık bulmadığından aile olgusu içinde anne, baba ve çocuk 

arasında bir iletişim ve sahiplenme de görülmemektedir. 

 Demirkubuz sinemasında aile bireyleri,  sevgisiz, birbirlerine düşmanlık 

besleyen, diğerinin arkasından iş çeviren, psikolojik ve fiziksel şiddet uygulayan 

kişiler olarak temsil edilmektedir. Bulantı filminde de Ahmet’in, kendi ailesi ve 

kardeşiyle sorunlu şekilde yansıtılması, Demirkubuz sineması aile temsili 

bakımından olağan bir durum olarak kabul edilebilir. Bu durumun bir sonucu olarak 

Ahmet’in Elif ve Yazgı’yı kaybettiği o buhranlı dönemde,  kardeşi ve 

anne/babasından destek, güç almak yerine yalnızlığı tercih ettiği görülmektedir.  



173 
 

Ahmet karakteri, geleneksel babalık rolü olarak toplumda kabul gören 

babacan, otoriter ve sevecen baba figürüne uymadığı  karakteri gereği değer verme 

duygusundan da uzak olduğu için Elif ve Yazgı’nın evi terk etme davranışında da 

kayıtsız kalmıştır. Filmde klasik anlatıda olduğu gibi Ahmet karakterinin 

hatalarından ders alarak bir dönüşüm yaşadığı ancak bu değişimin ailesi yardımıyla 

değil varoluşçuluk felsefesiyle uyumlu biçimde kendi başına gerçekleştirdiği 

görülmektedir. Aile kurumuna evrensel olarak bakıldığında birçok toplumda geçerli 

olan ataerkilliğin yalnızca kadınları değil ailedeki bireyleri topyekûn etkilediği 

görülmektedir. Bulantı filminde ailede gerçekleşen etki ve etkilenme durumu 

yaşanmamakta aile kavramı, anne, baba ve çocuktan oluşan samimiyet, birlik ve 

dayanışmaya değil bireyler arası soğukluğa ve kopukluğa kaynaklık etmektedir 

denilebilir.  

Son olarak filmin ana karakteri Ahmet’in, modern dünya ile geleneksel 

değerler arasındaki gerilimi, ölüm acısı üzerinden arınma ve yeniden geleneksele 

dönüşle bir sonuca bağlanmakta ataerki, toplumsal cinsiyetler ve aile birliği 

olumlanarak yeniden gelenekçi bir yaşam biçimi tasarlanmaktadır.  Bu yönüyle 

Bulantı filmi, bir erkeğin, yaşadığı acı sonrası kendisiyle yüzleşmesi değil 

geleneksel/modern çatışması yaşayan ve geleneksel değerlerden uzaklaşan bir 

toplumun, Ahmet karakteri üzerinden eleştirisidir. Film bu açıdan modern ve rahat 

bir yaşam tarzına sahip bir erkeğin, mutluluk getirmeyen göreceli mahrumiyetinin, 

gelenekselliğe duyduğu özlemin, yeri doldurulamayan muhafazakâr değerlerin 

bozulan düzenin ve ailenin yeniden kurulmasıyla huzura kavuşulmasını telkin eden 

bir temsil sunmaktadır denilebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



174 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 1- 14Zeki Demirkubuz Sinemasında Geçen Temaların Betimleyici Bir  

Özeti/Tablo 

                                                           
14Zeki Demirkubuz Filmlerinde Geçen Temalar, başlıklı  Tablo -1 yönetmenin dokuz  (9) filminin 

kişisel gözlem yoluyla incelenmesi ile elde edilen bulgulardan derlenerek oluşturulmuştur.  

 

 



175 
 

 

 

 

 

FİLM KARAKTERLER MEKAN/ ARAÇ OBJELER KONULAR 

FİLMİ  ŞEKİLLENDİREN 

GÖRSELLER 

 

C   BLOK 

Sorunlu Kadın 

/Erkekler  

Yarı karanlık, loş 

kasvetli odalar, sahil, 

asansör, araba,yol 

,akıl hastanesi 

Televizyon, çalan 

telefon, macera 

kitabı  

Sıkılmışlık, bunalma, 

yenilgiye uğramış kadın 

erkek ilişkileri, Bireyin İç 

dünyası  

 

Televizyon/ lüks eşyalar 

hapishaneyi anımsatan beton 

bloklar, asansör , araba, 

otoyol, sıkılmış bir  kadın,  

 

MASUMİYET 

Köksüz varoşlar, sefil 

insanlar katil, fedai, 

fahişe ve  kabadayılar 

İzbe oteller, bodrum 

katları, kapıcı 

daireleri, otogar, 

kenar mahalleler, 

cezaevi 

Otobüs ,tren, silah, 

alkol şişeleri, kül 

tablosu, afişler, 

İletişimsizlik, kuşkuculuk 

imkansız aşk, öfke,   ihtiras   

 

Hapishane, otel odası, otogar, 

televizyon, Yeşilçam filmleri, 

sağır ve dilsiz kız çocuğu,  

karanlık sokaklar, pavyon, 

bodrum katı ev, film afişleri 

3.SAYFA Aile olamamış 

ebeveyn, parasız işsiz 

insanlar, çeteler  

Çarpık yollar, kenar 

mahalleler, parklar                 

Çakmak , sigara, 

silah, ip, para , 

Suç, yalan, suçluluk, 

cinayet, intihar, tecavüz, 

toplumsal /bireysel şiddet 

Film seti, Meryem’in al 

yazması,  salıncakların 

parmaklığı andıran zincirleri, 

çeteler, basık ve karanlık ev   

 

İTİRAF 

Sadakatsiz Kadınlar 

Aldatılan Erkekler 

Metropol, lüks otel, 

modern evler, taşra, 

çarşı, lüks restorant, 

varoş semtler 

Sigara,  televizyon, 

kahve, fotoğraf, 

telefon  

Tutku, itiraf , bağlılık, 

ihanet, sadakatsizlik, 

vicdan azabı, pişmanlık 

 

Sürekli çalan telefon, yabancı 

tvkanalları,modern şehir slieti, 

yalvaran ağlayan erkek, soğuk 

kanlı kadın 

YAZGI 

 

Patetik erkekler, 

aldatan erkek, 

sadakatsiz kadın 

Gecekondu/Cezaevi 

eski mahelleler, depo, 

mahkeme salonu 

Televizyon, ofis, 

cezaevi,  

Yabancılaşma, duyarsızlık, 

sadakatsizlik, acımasızlık 

 

Sütlü kahve, televizyon, kadın 

bacağı, hapishane 

KADER Tv bağımlısı 

çocuklar, yatalak 

hasta, kötü esnaf, 

bıçkın delikanlı, 

aldatan anne  

Sefil barakalar, 

kahvehane, 

mobilyacı, kenar  

mahalleler, cezaevi, 

araba içi 

Bavullar, esnaf 

dükkanları, tesbih, 

falçata,  televizyon,  

Hüsran, çaresizlik, 

çıkışsızlık, tutku, bencillik, 

kadercilik, ahlaksızlık, 

cahillik 

Otobüs, cezaevi,  yatalak  

hasta baba, hafif meşrep bir 

genç kız, aldatan anne, varoş 

mahalleler, kahvehane 

KISKANMAK İşadamları, maden 

işçileri, mühendis, 

saygın insanlar 

İki katlı konaklar, 

balo salonu, eski 

evler, karanlık odalar 

Gaz lambası,  

şapka, ayna, 

gramafon,  

Horlanma, duyarsızlık,    

güzellik, kıskançlık,  

amaçsızlık, sevgisizlik 

Kambur, çirkin bir kadın,  

güzel ve genç gelin,başarılı 

yakışıklı bir ağabey, karanlık 

ve kasvetli bir eski ev,maden 

ocağı  

YERALTI Sistemin ezdiği 

ahlaksızlar, bekar 

erkekler, temizlik işçisi 

Yoksul mahalleler, 

parklar,  köprü altları, 

Pavyonlar, Müzikoller 

 Afişler, ofis 

mobilyaları, eski 

mobilyalar, 

Kıskançlık, duyarsızlık, 

ilgisizlik,kötülükeğilimi,ki

bir 

 

Kasvetli kamu binası, Patates, 

köpek hırlama sesi, köprü 

altları, izbe sokaklar 

BULANTI Öğretim üyeleri, iş 

kadınları, öğrenciler, 

aile bireyleri 

Yarı açık kapılar, 

pencereler, üniversite, 

cafe, yol, cadde 

,yabancı ev, kapıcı 

dairesi, asansör , 

Beşiktaş forması, 

kitap ,kitaplık, cep 

telefonu, 

bilgisayar, mum, 

şarap   

Kader, fırsatçılık, kaza, 

saflık, ahde vefa, 

masumiyet, samimiyet, 

fedakarlık,  

Engelli bir kadın, portakal suyu, 

su, tablo, piyano, asansör, mum, 

kirli çamaşırlar, pencere, yol, 

kaza, gölgeler, siyah renk, 

kapılar 



176 
 

 

 

 

                                   Tablo-2 Bulantı Filmi Göstergeler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1-Kirli Çamaşırlar  9-Fiziksel engelli kadın  

2-Piyano 10-Gölge 

3-Pencere/ Kapı 11-Otogar 

4-Banyo  12-Siyah tshirt  

5-Portakal suyu 13-Yol /Araba  

6-Portmanto 14-Kitap  

7-Asansör  15-Su 

8-Tablolar 16-Mum  



177 
 

 

 

 

Tablo-3 Bulantı Filminin Dizisel ve Dizimsel Çözümlemeleri 

 

 

 

 

KADIN ERKEK 

ALT  ÜST  

İYİ KÖTÜ 

GENÇ YAŞLI 

ÇOCUK YETİŞKİN 

SİYAH BEYAZ 

EĞİTİMLİ EĞİTİMSİZ 

KİBİRLİ MÜTEVAZİ 

NEŞE  KEDER 

ZENGİN FAKİR 

BAŞARILI BAŞARISIZ 

ISLAK KURU 

RÜYA GERÇEK 

GÜZEL ÇİRKİN 

İNANÇLI İNANÇSIZ 

AYDINLIK KARANLIK 

GÜNDÜZ GECE 

HASTA SAĞLIKLI 

DÜNYA AHİRET 

ÖLÜ SAĞ 

MASUM SUÇLU 

KENTLİ  TAŞRALI  



178 
 

 

Tablo-4 Bulantı  Filminin Göstergeleri (İnsan) 

 

 

 

 

GÖSTERGE GÖSTEREN GÖSTERİLEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İNSAN 

 

AHMET 

 

Duyarsız, tutsak erkek 

 

ELİF 

 

Duyarlı, Özgür  Eş 

 

ASLI 

 

Modern, Fedakâr sevgili 

 

NERİMAN 

 

Geleneksel, Fedakâr kadın 

 

BEŞİR 

 

Şefkatli Kardeş 

 

ÖZGE  

 

Ahlaksız Gençlik  

 

SELÇUK 

 

Saldırgan Gençlik 

 

DOKTOR 

 

Pozitif, Samimi Doktor 

 

HEMŞİRE 

 

Ciddi Hemşire 

 

İLHAN  

 

Masum Gelecek  

 

CEREN 

 

Umut vadeden gelecek 

 

POLİS 

 

Ciddi, Soğuk devlet  

 

ODACI 

 

Yardımsever İnsan  

 

  

ÜNV. ÖĞRENCİLERİ  

 

Gelecek  



179 
 

 

 

Tablo-5 Bulantı  Filminin Göstergeleri (Nesne) 

 

 

 

GÖSTERGE GÖSTEREN GÖSTERİLEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NESNE 

 

 

 

PİYANO 

 

Elit Hayat  

 

TABLO 

 

Bilinç Altı 

 

PORTMANTO 

 

Aitlik 

 

TELEVİZYON 

 

İletişimsizlik, Hipnotize 

 

KİTAPLIK 

 

Entelellektüellik 

 

CEP TELEFONU 

 

Negatif İletişim  

 

KAPI ZİLİ 

 

Korku, Kara haber  

 

KİRLİ ÇAMAŞIR 

 

Suç ve Günahlar 

 

SAKSIDAKİ ÇİÇEKLER 

 

Hassasiyet, Nezaket 

 

SİGARA 

 

Sıkıntı , Stres 

 

PORTAKAL SUYU  

 

Sağlık, Dostluk, Paylaşım 

 

GAZETE 

 

Gündem 

 

SU 

 

Duygusal Boşalma 

  

AYNA  

 

Kendine, Öze Bakış 



180 
 

GÖSTERGE GÖSTEREN GÖSTERİLEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MEKAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

ASANSÖR 

 

Bireysellik , Kendi Başınalık 

 

BANYO 

 

Özel Hayat 

 

BALKON 

 

Fikir Ayrılığı, Ayrılık 

 

BANKAMATİK 

 

Yardım 

 

KAPICI DAİRESİ  

 

Huzur , Mütevazilik 

 

CAFE  

 

Düşünme, Dinleme  

 

OTOGAR 

 

Son 

 

OTOBAN  

 

Kısa Süreli İlişki 

 

ÜNİVERSİTE 

 

Çalışma, Gayret 

 

HASTANE  

 

Şifa 

 

SPOR SALONU  

 

Sağlık, Kendine Özen 

 

ÖZGENİN EVİ  

 

Suç ,Hata, Günah 

 

KARAKOL 

 

Utanma 

  

AMERİKA  

 

Uzaklık , Mesafe 

 

Tablo-6 Bulantı  Filminin Göstergeleri (Mekan) 

 

 

 



181 
 

 

 

Tablo-7 Bulantı  Filminin Göstergeleri (Durum) 

GÖSTERGE GÖSTEREN GÖSTERİLEN 

  

FEDEKARLIK  

 

İyilik 

 

DUYARSIZLIK  

 

Kötülük 

 

HÜZÜN  

 

Ayrılık, Anlaşılmazlık 

 

SEVİNÇ 

 

Başarı  

 

ÖFKE   

 

Aldatılma 

 

ÇARESİZLİK  

 

Hastalık, Ayrılık  

 

UTANÇ 

 

Aşağılanma 

 

ÇALIŞMA 

 

Gayret, Başarı 

 

KORKU 

 

İhanet, Yalnızlık 

 

YARDIMSEVERLİK  

 

Maddi,  

 

SAMİMİYET 

 

Dürüstlük 

 

PİŞMANLIK  

 

Utanma  

 

SADAKATSİZLİK  

 

Sevgisizlik 

  

HASTALIK 

 

Çaresizlik , Acizlik 

 

ŞEHVET 

 

Sıkıntı, Pişmanlık 



182 
 

 

 

 

 

 

Tablo-8 Bulantı  Filminin Göstergeleri (Durum) 

 

Tablo-9 Bulantı  Filminin Göstergeleri (Doğa) 

GÖSTERGE GÖSTEREN GÖSTERİLEN 

 

 

 

 

 

      DURUM  

 

 

 

 

 

 

 

 

İYİLEŞME  

 

 Farkındalık, Gelenekselliğe 

Dönüş 

 

ŞİDDET  

 

Cezalandırma 

 

SEVGİ  

 

Sahiplenme 

 

ŞEHVET  

 

Kadın 

 

AYRILIK  

 

 Korunma  

 

TARTIŞMA  

 

Sonuçsuzluk 

GÖSTERGE GÖSTEREN GÖSTERİLEN 

 

 

 

 

 

      DOĞA  

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜNV.BAHÇESİ 

 

Yenilik, Keşif 

 

YOL  

 

Ayrılık, Kısa Macera 

 

GÖKYÜZÜ  

 

Sonsuzluk , Öbür Dünya 

 

CADDE 

 

Canlılık, Hareket  

 

PENCERE  

 

Hayat , Yaşam 

 

KARŞI APARTMAN 

 

Kaçış 



183 
 

 

 

 

GÖSTERGE GÖSTEREN GÖSTERİLEN 

 

 

 

 

 

      RENK  

 

 

 

 

 

 

 

 

SİYAH  

 

Keskinlik, Gizem , Mesafe,  

 

KIRMIZI  

 

Cazibe, Çekicilik, Şehvet 

 

YEŞİL  

 

Canlılık, Fedakarlık 

Tazelenme 

 

GRİ  

 

Ilımlılık, Anlayışlılık, Orta 

Yol  

 

KAHVERENGİ   

 

Fedakârlık,  Hoş Görü   

 

BEYAZ  

 

Saflık, Temizlik, Dürüstlük 

 

Tablo-10 Bulantı Filminin Göstergeleri (Renk) 

 

  



184 
 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

                                          SONUÇ 

Sinema, başlangıcından bu yana ‘kültürün’ temsilini gerçekleştiren estetik 

bir paylaşım ve iletişim aracıdır. Bu bağlamda sinema sadece eğlence amaçlı bir 

araçı değil kültürün oluşumuna, üretimine ve yerleşimine büyük katkı sağlayan 

önemli bir güçtür.  Sinemanın bu etkin gücü sayesinde egemen kültür, (ataerkillik) 

toplumun genelinde kolayca yer edinmekte sembollerle bireyleri etkileyerek yönetilir 

duruma getirmektedir. Egemen kültür, erkekler üzerinden temsil edilir ve 

biçimlendirilir. Bu kültür yapılanmasında toplumda en fazla mağdur olan, ezilen 

görmezden gelinen ve ikincil konumda tutulan kadınlardır. Kadınlar tarih boyunca, 

cinsiyet ayırımcılığı ve eşitsizliklerle karşı karşıya kalmışlar, toplumsal ve kültürel 

tüm ürünlerde -buna sinema da dâhil- kadını öteki olarak inşa eden eril nazarın 

baskın varlığını kabullenmek zorunda bırakılmışlardır. Bu durum, araştırma alanımız 

sinemada sosyal hayattan pek farklı değildir. 

Sinemanın ilk acemi dönemlerinden yüksek teknolojiyle çalışılan son 

dönemlerine kadar kadın temsili açısından geleneksel birçok ilkenin aynı kalmaya 

devam ettiği ancak son dönem dünyada değişen anlayışlar ve yeni eğilimlerle bazı 

dönüşümlerin yaşandığı görülmektedir. Ülkemiz sınırlarında yönümüzü Çağdaş/Yeni 

Sinemaya çevirdiğimizde toplumsal cinsiyet bağlamında olumlu gelişmeler 

kaydedilmesine rağmen kadın temsilinde hala geleneksel kalıpların ve ayrımcılığın 

devam ettiği söylenebilir.  Kuşkusuz bunda kuşaklar boyu süren ve değişmesi pek 

mümkün olmayan ataerkil geleneklerin ve içinde sosyalleşilen eril toplum yapısının 

etkisi büyüktür. Ataerkil kültürün etkisinde olan toplum ve bu toplumun bir ürünü 

olan sinema, eril değerleri yücelten ve  ataerkil sistemin en iyisi olduğunu onaylayan 

bir bakış açısına sahiptir. Öyleki toplumun tüm kesimlerine seslenmeyi amaçlayan 

iktidarın ve bu iktidarın bir uzantısı olan ana akım sinemanın, sosyo-kültürel 

pratikleri -bir fanteziden ibaret olsa bile-gerçekmiş gibi göstererek yeniden ürettiği, 

toplumu şekillendirdiği ve geleneksel sistemin değiştirilemeyeceği mitini yeniden 

ürettiği görülmektedir.  

 



185 
 

  

Yapılan araştırmalarda ister popüler ister çağdaş sinema olsun birçok filmde 

geleneksel normların ve kültürel kodların devam ettirilmesi yönünde yaklaşımlar,  

telkin ve yönlendirmeler dikkat çekicidir. Ülkemizde sinemaya yönelik tüm 

eleştiriler, ana akım sinemadaki ataerkil anlayışı sürdüren ve geleneksel eril değerleri 

olumlayan paradigmanın devam ettirildiği yönündedir. Kültürün, toplumların 

milyonlarca yılda oluşturduğu örgütlü yapılar olduğu düşünüldüğünde iktidarın 

önemli bir ideoloji ve eğlence ajanı  olan sinemada  direnç gösteren kural ve ilkeler 

daha anlaşılır olmaktadır. Özellikle 1980 sonrası modernleşme ile yaşanan hızlı 

değişim, toplum yapısında katı  geleneksellikten uzaklaşma eğilimine neden olsa da 

tarihsel ve kültürel arka planda ataerkil örüntülerin ve geleneksel tasarımların büyük 

ölçüde varlığını korumaya devam ettiği, sinemasal içerik ve temsillerde yükselen 

feminist hareketin söylemlerinin aksine ataerkil kurgulara sadık kalan Yeşilçam 

uylaşımlarının tekrar edildiği görülmektedir. 

Çağdaş sinema kanadında yer alan Zeki Demirkubuz ‘un ataerkillik ve 

toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin tutumunu ortaya koyma amacıyla yapılan bu 

araştırmada da Bulantı filminin geleneksel örüntüler çerçevesinde yapılandırılarak, 

modernleşme sonucu yaşanan bunalım halinin, ataerkil düzenden uzaklaşan topluma 

ve bireylere bağlandığı, filmin modern üslubunun altında  geleneksel ataerkil kültürü 

olumlayan bir anlayışa sahip olduğu görülmektedir. Buradan hareketle filmde Ahmet 

karakteri ile her şeyin gelip geçici olduğu fani dünyada asıl önemli olanın statü ve 

para değil; erdem, vefa, birlik ve paylaşma duygusu olduğu bu duygulara sımsıkı 

tutunulması gerektiği öğütlenir iken filmin genel kompozisyonunda geleneksel 

ataerkil değerlerden sapmanın bireyi sürüklediği buhran anlatılmaktadır. 

Filmin ana karakteri Ahmet’in, modern dünya ile geleneksel değerler 

arasındaki gerilimi, ölüm acısı üzerinden arınma ve yeniden geleneksele dönüşle bir 

sonuca bağlanmakta ataerki, toplumsal cinsiyetler ve aile birliği olumlanarak, 

yeniden gelenekçi bir yaşam biçimi tasarlanmaktadır.  Bu yönüyle Bulantı filmi, bir 

erkeğin, yaşadığı acı sonrası kendisiyle yüzleşmesi değil geleneksel/modern 

çatışması yaşayan ve geleneksel değerlerden uzaklaşan bir toplumun Ahmet karakteri 

üzerinden eleştirisidir. Film bu açıdan orta-üst sınıf yaşam tarzına sahip bir burjuva 

erkeğinin, mutluluk getirmeyen göreceli mahrumiyetinin, gelenekselliğe duyduğu 

özlemin ve yeri doldurulamayan muhafazakâr değerlerin yeniden kurulmasıyla 

huzura kavuşulmasını telkin eden bir temsil sunmaktadır.   



186 
 

Bulantı bu yönüyle çağdaş sinema özellikleri taşıyan bir film olmasına 

rağmen geleneksel değerleri olumlayan hatta yeniden inşa eden bir film özelliği de 

göstermektedir. Bu anlamda egemen ideoloji anlayışının hem ana akım sinemayı 

kullanarak hem de alternatif ideolojileri yansıtan filmlerin içine sızarak varlığını 

sürdürmeye devam ettiği yönetmenin Bulantı filmini ataerkilliği ve toplumsal 

cinsiyeti yeniden inşa etmede bir araç olarak kullandığı söylenebilir. Semboller 

açısından değerlendirildiğinde film modern dünyada bir erkeğin var olma 

mücadelesinde yalnızlaşması ve yabancılaşmasını anlatırken çok yerde ataerkil 

ideoloji ve geleneksel kodlarla  işbirliğine girerek var olan tutumları pekiştiren bir 

etki yaratmakta toplumsal hayata sinmiş ataerkillik ve toplumsal cinsiyetin özellikle 

kadınlar üzerindeki tahakkümüne ilişkin net referanslar vermektedir.  

Zeki Demirkubuz ’un Bulantı ile yaşamsal gereksinim ve sorunların çözümü 

için ataerkil değerleri göstermesi ve yüceltmesi, göç, hızlı kentleşme ile geleneksel 

değerlerden kopma sonucu toplumda artan yozlaşma, yabancılaşma ve 

bireyselleşmeye dikkat çekmek amaçlı düşünülebilir. Yönetmenin filmde bazı 

noktalarda feminizme gönderme yapan yaklaşımları,  (kız kardeşlik/kadın dostluğu 

imgesi, kız çocuğunun eğitimine destek verilmesi, bağımsız kadın temsili, engelli 

kadının yüceltilmesi, ev işlerinin sunumu/takdir edilmesi, bir erkeğin kurtuluşunun 

kadın eliyle gerçekleşmesi, ) kadın temsili açısından filmin umut verici ama çatışmalı 

yönlerini oluşturmaktadır.  Filmde modern, muhafazakâr, çalışan, eğitimli, genç, 

yaşlı olarak farklı türden kadın temalarını işleyen yönetmenin,  kadını erkeğin bir 

uzantısı haline getirerek itaatkâr ve edilgen kadınlık rolünü yeniden inşa ettiği, ve 

yücelttiği; geleneksel kimliğinden uzaklaşan kadınları da olumsuz olaylarla 

özdeşleştirdiği görülmektedir.  

Bulantı ’da genel olarak  kadınların aile içerisindeki rolü, ev işleri, 

çocukların ve eşin bakımı merkezinde yoğunlaştırılarak  dar bir çerçevede tutulmakta 

kadınlık temsili; eş ve çocuklar için şefkatli bir bakıcı, evi çekip çeviren hamarat bir 

ev hanımı, zorlu çalışma koşullarından eve yorgun dönen koca için ise sevgi dolu bir 

destekçi olması yönünde bir kadınlık ideali oluşturulmaktadır. Filmde ataerkil 

kültürün aktarıcısı olan kadınlığın yeniden üretimi, kız çocuk -anne ilişkisi üzerinden 

gerçekleştirilmekte kız çocuğun  annesi tarafından kendi cinsiyetine uygun bir kimlik 

üstlendiği erkek çocuğun ise anneden bağımsız bir benlik tasarımı oluşturduğu 

görülmektedir. 



187 
 

Erkek çocuk babanın -onun yerine koyduğu Ahmet karakteri- erkekliğe 

ilişkin tasarımını onaylayarak imgesel baba figürünü içselleştirmektedir. Filmde 

erkek çocuğun duyarlı, hassas ve duygusal olma kapasitesi, gözünü kırpmadan 

izlediği TV ve futbol ile kısıtlanarak çevreden kopuk, duyarsız, ilgisiz ve bağımsız 

gibi niteliklerle donatılmış biçimde sunulmaktadır. Günümüz toplumlarında 

ataerkillik tamamen yok olmasa da insani ilişkilerde daha esnek bir görünüme 

evrilmiş,  eski baskıcı, sorgulanamaz ve sarsılmaz niteliğini kaybetmeye başlamıştır. 

Bugün gelinen noktada tıbbın, teknolojinin, hukukun özellikle de eğitimin kadınlara 

hizmet etmesi, ataerkilliğin etkilerini giderek güçsüzleştirip marjinalleştirmektedir.  

Filmde bu bağlamda toplumsal cinsiyet kalıplarını ret eden ve bu kalıpların 

yeni görünümlere evirilmesine sebep, eğitimli kadınların olması şaşırtıcı değildir. 

Tüm bu analizler sonucunda filmle ilgili, yönetmenin orantılı ve dengeli bir baba 

otoritesi altında, beraberlik,  dayanışma ve kadında fedakârlık temeline dayanan 

fakat belli ölçüde -eğitim gibi- bireysel yönelimlere izin veren, özünde geleneksel 

değerlere sahip   bir aile ideali ve bu ideali merkeze alan modernize edilmiş ataerkine 

yaslanan bir toplum tasarımı oluşturmaya çalıştığı şeklinde   genel bir yargıya 

ulaşılabilir.  

Bu çerçeveden bakıldığında filmin modern/geleneksel ikilemi ve ideolojik 

olarak arada kalmışlık hali daha anlaşılır olmaktadır. Filmde  bir yandan ataerkil 

geleneksellik, çeşitli aksamaları -bireyselliği ve özgürlüğü kısıtlamak- içinde yetersiz 

bulunmakta fakat aynı zamanda yaşamsal aidiyet, dayanışma, huzur ve güvenlik 

zeminine  duyulan ihtiyaç nedeniyle vazgeçilmez  bir konuma yerleştirilmektedir. 

Demirkubuz sinemasına ve Bulantı filmine ait ana temaları, ataerkil ideoloji 

ile benzerlikler ve karşıtlıklar kapsamında ele alan bu çalışmada  Yeşilçam 

sinemasının eril nazarı yansıtan görünümünün Yeni Türk Sineması ile kırılma 

yaşadığı ancak egemen ideolojinin kaybolmayan etkileri nedeniyle toplumsal 

cinsiyet olgusunun  ana akım sinema ile benzer biçimde ön plana çıkartıldığı, 

erkekler karşısında kadınların, cinsel istismar, şiddet ve ayrımcılığa maruz kalan 

ikincil ve edilgen  özneler olarak temsil edildiği gözlenmiştir. 

Sinemada toplumsal cinsiyet, sosyal adalet ve cinsiyet eşitliği konularında 

ideale evrilen bir görünüme kavuşulmasından bahsetmek şu gün için pek mümkün 

olmasa da kadınlara yönelik temsil ve ayırımcılık konularının çözümünde  sorunun 

içeriğine yönelik farkındalık yaratan çalışma ve analizlerin giderek arttığı 

söylenebilir.  



188 
 

 

Bu sürecin en somut göstergelerinden biri,  evrensel anlamda cinsler arası 

farklılığın bir ayrımcılık sorunun olarak kabul edilmeye başlanmasıdır (Vatandaş, 

2007: 49). Özellikle son dönem artan feminist film eleştirileri ile sanatta dolayısıyla 

toplumda erkek egemen düzenin değiştirilerek eşit bir dünya yaratma amacı 

doğrultusunda  başarılı işler yapıldığı görülmektedir.   

Bu doğrultuda artan feminist politikalar, cinsiyet eşitsizliği açısından var ola 

yazgıyı değiştirmek amacıyla ‘toplumsal cinsiyet’ metodu ile günümüzde kadınlara, 

erkeklere hatta  farklı cinsel yönelimi olan azınlıklara yönelik durumları, etnik 

sistem, hukuk, sanat, eğitim, sınıfsal ve bölgesel farklılıklar gibi birçok değişken 

kapsamında değerlendirerek  tüm bireyleri, ‘insan’ kimliği üzerinde bütünleştiren 

politik çözümler üretmeye devam etmektedir.  

Bu konudaki mücadele ve eylemleri, sinema kapsamında 

değerlendirdiğimizde alternatif ideolojileri destekleyen muhalif filmler, gerçekçi ve 

sıradan öyküleri ile izleyicilerin -kadın, erkek, queer kimliğe sahip-yaşamlarında 

karşılaştıkları sorunları, bunalım ve isyanları anlatarak egemen güçlerin 

gerçekliklerine karşı cılız da olsa bir farkındalık geliştirilmesine katkı sağladığı 

görülmektedir.  Kuşkusuz toplumun derinliklerine kök salmış cinsiyet hiyerarşisinin 

neden olduğu problemleri sona erdirmek için yapılması gerekenler  her şeyden önce 

bireylerin algı ve tutumlarının değiştirilmesi ve buna bağlı olarak toplumsal 

cinsiyetin beslendiği eğitim sistemi ve medya ürünlerinin eşitlikçi biçimde 

dönüştürülmesidir.  

Bu açıdan toplumsal cinsiyet ilişkilerinin kadın algısına olan etkilerinin 

daha adil bir çerçevede inşa edilmesi daha fazla eleştirel araştırmayı gerekli 

kılmaktadır. Bu araştırmalar için gerekli olan perspektif, toplumsal cinsiyet 

ideolojisinin merkeze konduğu bakış açısıyla yapılmış bilgi üretimleridir.  

Sonuç olarak Çağdaş Türk Sinema yapısına sinmiş olan ataerkillik ve 

toplumsal cinsiyetin eleştirel bir okumasını yapmak amacıyla gerçekleştirilen bu 

çalışmada, genelde Yeni Türk Sineması, özelde Bulantı filminde, kadınlığa dair 

temsil biçimlerinin sorgulanması ve toplumsal cinsiyetin kapsamlı biçimde 

anlaşılması amaçlanmıştır.   

 

 

 



189 
 

 

Demirkubuz sinemasını tek bir film üzerinden değerlendirmeye tabi tutmak 

çalışmanın sınırlı yanını oluşturmaktadır. Yönetmenin Bulantı filminde hâkim 

ideolojinin güvenliği/ devamı için ana akım sinema melodram klişelerini yansıtır 

biçimde “bakire kız”, “düşmüş kadın” ve “femma fatale” temsilleri etrafında dönerek 

kadınları nesne/öteki/ikincil bir beti olarak yansıttığı, arzunun heteronormatif 

işleyişini eril tahakküme göre inşa eden yapıyı onayladığı ve devam ettirdiği 

gözlenmektedir. 

Bu durumun zihniyet parametresi olarak kalıntılarının, Yeni Türk 

Sineması’nın “auteur kuşağı” olarak adlandırılan yönetmenlerde de görüldüğü (Kunt, 

2013: 64 ) savından hareketle sinemada ataerkillik krizi ve  kadın temsilleri üzerine 

yapılan araştırmalarda öne sürüldüğü gibi Çağdaş/Yeni Sinema ürünü olan Bulantı 

filminde  kadınlık imajlarının üretilmesinde geleneksel cinsiyet kodlarını hatırlatan 

benzerlik ve tekrarlara rastlanıldığı dolayısıyla çalışmanın amacına ulaştığı 

söylenebilir.  

Bir kültür ve sanat alanı olan sinema üzerinde yaptığımız bu araştırmanın, 

Zeki Demirkubuz sinemasına ilgi duyanlara ve sinemada feminist perspektif 

ekseninde çalışmak isteyenlere  farklı bir bakış, farklı bir yöntem ve  farklı bir okuma 

girişimi denemesi olarak katkı sağlayacağı düşünülmektedir.  



190 
 

KAYNAKÇA 

Abisel, N. (1994) Türk Sineması Üzerine Yazılar:1.Basım Ankara: İmge Kitabevi, 

Abisel N (2005) Türk Sineması Üzerine Yazılar, Phoenix Yayınları, Ankara. Ang I 

(1996)  

Adler, A.(1999) Cinsiyetler Arasında İşbirliği, Çev, Seçkin Sadi Payel Yayınları,  

Akal, C.B (1998),İktidarın Üç Yüzü, Ankara, Dost Kitapevi 

Aktaş,Ö. (2016) Türkiye’de 1980’li Yıllarda Toplumsal Cinsiyet Rollerinin 

Sinemaya  

Yansımaları: Teyzem Filmi Örneği DOI: 10.7816/idil-05-23-01/İdil Dergisi 2016, 

Cilt 5, Sayı 23, Volume 5, Issue 23 

Akşit, B.(1998) İç Göçlerin Nesnel ve Öznel Toplumsal Tarihi üzerine Gözlemler:  

Köy Tarafından Bir Bakış /Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı Yayınları, 

İstanbul, 1998,ss.22-37. 

Alpaslan.H, ve Tunçay,N ve Ergin,B.(2012) Feminist Yaklaşım ve Sosyal Hizmet 

Ödevi  Yrd. Doç. Dr Filiz Demiröz /Ankara   

Alptekin  D.(2014) Çelişik Duygularda Toplumsal Cinsiyet Ayrımcılığı Sorgusu:  

Üniversite Gençliğinin Cinsiyet Algısına Dair Bir Araştırma  / Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi Sayı: 32, 2014, ss. 203-211 

Artun,İ (2012) Masallar ve Toplumsal Cinsiyet: Kadın Kimliğinin Ataerkil  

Söylemlerle Yeniden Yapılandırılması /İzmir Ekonomi Üniversitesi Dergi / Karine 

Aslan S. (1), Postmodern Anlayışın Düşünce Öncüleri,,                                         

http://www.Canaktan.Org/Felsesosyo-Tarih/Post-Modern/Dusunce-Onculeri.Htm,Et: 

(15.08.2006). 

http://www/


191 
 

Ataman, Ö.Z (2012) Sinemada Toplumsal Cinsiyet Rolleri: 1980-1999 Yılları 

Arasında Türk Sinemasında Toplumsal Cinsiyet Rollerinin Sunumu, Anadolu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi /  Kasım/2012 Eskişehir 

Barthes, Rıfat  M, ve Rıfat S.  Gösterge Bilimsel Serüven İstanbul. Yky 2014 

Baş, E.(2011) Türk Sinemasında Kötü Kadın İmgesi : Melodram Filmleri / Yüksek 

Lisans Tezi/ Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü / İzmir-2011   

Benhabib S. Butler,J. Cornell,D. ve Fraser. N. (1995)Çatışan Feminizmler / Felsefi 

Fikir Alışverişi / Metis Yayınları,2006, Çev. Feride Evren Sezer Üçüncü Basım 

Temmuz 2017 

Berkem, G. (1995). Sosyal Değişme Sürecinde Demokratik Değerler, Toplumsal 

Katılım ve Hizmet Programları. Aile Kurultayı: Değişim Sürecinde Aile, Toplumsal 

Katılım ve Demokratik Değerler. T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu 

Yayınları. 

Berktay, F.(2012) Tek Tanrılı Dinler Karşısında Kadın / Hristiyanlıkta ve 

İslamiyet’te Kadının Statüsüne Karşılaştırmalı Bir Yaklaşım /Metis Yayınları/ 

İstanbul  

Betton,G. (1990) Sinema Tarihi, Başlangıcından 1986’a Kadar , Çev. Şirin Tekeli/ 

Yeni Yüzyıl Kitaplığı, İletişim Yayınları, Ankara   

Bozkurt, M. (2015), Mavi Hülya Dizisinin Göstergebilimsel Analizi, Yüksek Lisans 

Tezi, G.Antep Üniversitesi, 

Butler, J.(1999) Cinsiyet Belası Feminist Kimliğin Altüst Edilmesi (Çev.Başak Ertür) 

Metis Yayınları, Altıncı Basım /İstanbul Ocak 2018   

Butler, J.(2004) Cogito /Feminizm -73 Toplumsal Cinsiyet Düzenlemeleri Y.K.Y Üç 

Aylık Düşünce Dergisi Sayı:58/ Bahar 2009  

Buz, S. (2009). Feminist Sosyal Hizmet Uygulaması, Toplum ve Sosyal Hizmet 

Dergisi, 1(20), 63. Erişim: 12.12.2015, http://www.acarindex.com/dosyalar/makale. 

Büyükdüvenci, Sve  Öztürk, R (der. ve çev.), Postmodernizm ve Sinema, Ankara, 

Ark Yayınları, 1997.   

http://www.acarindex.com/dosyalar/makale


192 
 

Canay Ağaoğlu D.(2004) Kadın Suçluluğu , Feminist Bakış Açısından Kavramsal Bir 

İnceleme / Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kamu Hukuku Anabilim 

Dalı Yüksek Lisans Tezi  

Cevizci,A.(1999) Felsefe Sözlüğü, İstanbul : Paradigma yayınları. 

Coşkun, E.(2011) Dünya Sinemasında Akımlar / Phoenix Yayınevi /Ankara 3.Baskı 

Çaha, Ö. “Sivil Kadın”, Türkiye’de Sivil Toplum ve Kadın (İç.), (Çev: E. Özensel), 

Vadi Yay. Ankara, 1996. 

Çayıroğlu, D. (2014). Sosyolojide Sinema Filmlerinin Eğitsel Araç Olarak 

Kullanılması.(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Erus Çetin,Z.ve Gürkan H. (2012) Toplumsal Cinsiyet ve Sinemaya Yansıması: 

Yeniden Çekimler Aracılığıyla Japon ve Amerikan Sinemalarında Kadının Temsiline  

Bir Bakış / Selçuk İletişim Dergisi, 7, 3, 2012 (206-217)  

Çiçekoğlu, F (2007) Vesikalı Şehir, İstanbul: Metis Yayınları  

Dedeoğlu, S. (2000)Toplumsal Cinsiyet Rolleri Açısından Türkiye’de Aile ve Kadın 

Emeği / Toplum ve Bilim Dergisi 86, Güz 2000/ Londra Üniversitesi, School of 

Oriental and AfricanStudies. 

Demir, Z. (1997) Modern ve Postmodern Feminizm, İstanbul, İz Yayıncılık,  

Dikici, E. (2015) Feminizmin Üç Ana Akımı: Liberal, Marxist ve Radikal Feminizm 

Teorileri / Three Maınstream Of Femınısm: Theory Of Lıberal, Marxıst And 

RadıcalFeminism/ International Journal of Social Science /Number: 43 , p. 523-532, 

Spring I 2016  

Donovan, J.(2015) Feminist Teori / Entelektüel Gelenekler / Çev. Aksu Bora-Meltem 

Ağduk Gevrek-Fevziye Sayılan/ İletişim Yayınları/ İstanbul 

Dorsay,A. (1989) Sinemamızın Umut Yılları, 1970-1980 Arası Türk Sinemasına 

Bakışlar 1. Basım Ankara. İnkılap Kitapevi,   

Ecevit, Y. (2011). “Toplumsal Cinsiyet Sosyolojisine Başlangıç”, Toplumsal 

Cinsiyet Sosyolojisi, Ed.: Yıldız Ecevit & Nadide Karkıner, Anadolu Üniversitesi 

Yayınları, Eskişehir, S. 2-29. 



193 
 

Ekici, A.ve Orta, N. (2016) Popüler Film Anlatısı ve Gizemin Taşıyıcısı Kadın  

Hacettepe Üniversitesi İletişim Fakültesi Kültürel Çalışmalar Moment Dergi, 2016, 

3(2): 319-338   

Elmacı,T.(2011)  Yeni Türk Sinemasında Kadının Temsil Sorunu Bağlamında 

Gitmek Filminde Değişen Kadın İmgesi /  İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi  Güz 

2011, Sayı:33 186-201  

Erdem, H. (1999) Bazı Felsefe Meseleleri, Hü-Er yayınları, Konya, 

Erdem,T. (1998) Masumiyet, Türsak Sinema Yıllığı 97/98 Yayına Hazırlayan Belma 

Baş Türkiye Sinema ve Audiovisuel Kültür Vakfı İstanbul, 1998, 63/64 

Erinç,S. (1994) “Postmodernizm Tanımı”,Anadolu Sanat Dergisi, Anadolu Güzel 

Sanatlar  Fak.Yay.Sayı2,Kasım-1994,Eskişehir. 

Erus Z. Ç (2006) Amerikan Toplumunun Bir Yansıması Olarak Hollywood Çocuk 

Filmlerinde Aile,  Medyada Olmayanlar (Medya Eleştirileri 2006), Can Bilgili 

(Der.), Beta Yayınları, İstanbul, 153-170. 

Erus,Z. Ç (2012) Toplumsal Cinsiyet ve Sinemaya Yansıması: Yeniden Çekimler 

Aracılığıyla Japon ve Amerikan Sinemalarında Kadının Temsiline Bir Bakış / 

Marmara Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi   

Fiske S.T (1996)  Çelişkili Duygulu Cinsiyetçilik Ölçeği: Geçerlilik ve Güvenirlilik 

Çalışması /  The Ambivalent Sexism İntentory: Differentiating HostileAnd  

Benevolent Sexsism, Journel Of Personality And Social Psychology, 

Fraser N. (1995) Çatışan FeminizmlerÇev.Feride Evren Sezer /2006 

Gebetaş,C. (2009) Zeki Demirkubuz ve Tutunamayanları, Buluta Konan Ardıçkuşu, 

Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, İstanbul,  

Genesoni, L. ve Tallandini, M. A. (2009). “Men’s Psychological Transition To 

Fatherhood: An Analysis Of The Literature, 1989–2008. Bırt, 36(4): 305-317. 

Güler, N. (2008), Zeki Demirkubuz Sinemasında Kadın Temsilleri. Yayınlanmış 

Yüksek Lisans Tezi. Ankara Üniversitesi Sbe. 

 

 



194 
 

Güngör,A. (2007) Türk Sinemasının Yerli Dizilere Etkisi ve Seyirci İlişkisi 

(Sanatta Yeterlik Tezi) ,Danışman Prof. Alev İdrisoğlu  İstanbul – 2007, Mimar 

Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sinema-Tv Anasanat 

Dalı Sinema-Tv Programı    

Hıdıroğlu İ, (2015) Sinemada Eril Söylem ve Atıf Yılmaz Filmlerinde Kadın Sorunu 

/ Yrd. Doç. Dr. Atatürk Üniversitesi, İletişim Fakültesi, Radyo Televizyon ve Sinema 

Bölümü /Atatürk İletişim Dergisi Journal of Atatürk Communication /Sayı 9 / 

Volume 9 2015 Temmuz / July 

İleri, Ü.(2008) Türkiye’de Toplumsal Değişimin Çalışma İlişkileri Üzerindeki 

Etkileri /Doktora Tezi İzmir/  Tühis (Türk Ağır Sanayi Hizmet Sektörü Kamu 

İşverenleri Sendikası Kitabı )(2009)   

İmamoğlu, E. O. (1991). Aile İçinde Kadın-Erkek Rolleri. Türk Aile Ansiklopedisi. 

Ankara: Cilt 3, T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu. Ankara: Türkiye Yazarlar 

Birliği Vakfı. 

Kabadayı, L. (2004) Toplumsal Cinsiyet ve Film ‘90’lı Yıllarda Abd-İspanya-Hong 

Kong ve Türk Sinemasında Üretilen Filmlerde Toplumsal Cinsiyet Olgusunun 

Feminist Yaklaşımla İncelenmesi/ Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitü Doktora 

Tezi. 

Kaçar, Ö.(2007) Toplumsal Cinsiyet ve Kadının Konumu: Türkiye’de Yakın 

Zamanlardaki Değişimi Anlamak, Sosyoloji Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, 

Afyonkarahisar /2007  

Kalaman,S. Ve Bat,M (2014) Toplumsal Cinsiyet Açısından Axe Basın İlanlarının 

Göstergebilimsel Analizi /KMÜ Sosyal ve Ekonomik Araştırmalar Dergisi 16 (Özel 

Sayı1): 128-136  

Kaplan, E. A. (2000). Women And Film: BothSides Of The Camera. Londra Ve New 

York: Routledge. 

Kıraç, R. (2008), Film İcabı, Ankara, Deki Yayınları. 

Kıray,M,B. (1999) Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme. Birinci Basım, Kardeşler 

Matbaası, İstanbul, Kasım,1999 



195 
 

Kırel, S.(2005) Yeşilçam Öykü Sineması ,Babil Yayınları, İstanbul  

Kotan, S (2015) Sinemada Eril Söylem ve Atıf Yılmaz Filmlerinde Kadın Sorunu / 

Atatürk İletişim Dergisi Journal Of Atatürk Communication /Sayı 9 / Volume 9 2015 

Temmuz / July  / Arş. Gör. Muş Alparslan Üniversitesi, İletişim Fakültesi, Radyo, 

Televizyon ve Sinema Bölümü, E-Posta: Semrakotan25@Gmail.Com   

Kunt, M.E (2013) Yeni Türk Sineması’nda Erillik Bağlamında Dişilliğin İnşası , 

Marmara Üniversitesi  Sosyal Bilimler Enstitüsü Radyo, Televizyon Ve Sinema 

Anabilim Dalı Radyo Televizyon Bilim Dalı /Yüksek Lisans Tezi/ İstanbul  

Kurt, İ. Türk Atasözlerine Psikolojik Bir Yaklaşım, Mikro Yayınları, Konya, 1997 

Künüçen H. (2001) Türk Sinemasında Kadının Sunumu Üzerine / Kurgu Dergisi 

S.18,51-64, 2001  Gazi Üniversitesi İletişim Fakültesi  

Menteşe, O.(1995) Sanatta ve Edebiyatta Postmodernizm, Türk Dil ve Edebiyat 

Dergisi , Mart, Sayı:519, Ankara. 

Metz, C. Sinemada Anlam Üstüne Denemeler, Hayalperest Yayınevi, İstanbul, 2012 

Millet, K. (2000). SexualPolitics. New York: University Of Illinois Press. 

Mora, N (2014) Ataerkil Hegemonyanın Medya Metinlerinde Yeniden Üretilmesi, 

Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 48 

Mulvey, L.(1993) “Visual Pleasure And Narrative Cinema”, Contemporary Film 

Theory, Ed. Anthony Easthope, New York, Longman Critical Readers,1993. 

Oktan, A.(2012) Türk Sinemasında 1980’den Günümüze Değişen Aile İmgesi, Ege 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Radyo Televizyon ve Sinema Anabilim Dalı 

Doktora Tezi  

Orta N. ve Ekici A. (2017) Filmlerle Üretilen Eril Dünya: Romantik Komedilerle 

İdealize Edilen Evlilik ve Kadının Konumu, Selçuk İletişim Dergisi, 2017, 10 (1): 

295-319  

Özgül, G.E (2014) Mutlaklık ve Müphemlik Arasında: Zeki Demirkubuz Filmlerinin 

İç Görü Ve Körlükleri  / Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, Yıl: 2, Sayı: 2/1, 

Haziran 2014, S. 234-257  Bahçeşehir Üniversitesi, Sinema Ve Televizyon,  

Öztürk,R, (2000) Sinemada Kadın Olmak, Mart Matbaacılık, İstanbul 



196 
 

Öztürk,E. (2011) Feminist Teori Ve Tarihsel Süreçte Türk Kadını, İstanbul, 2011, 

Rağbet Yayınları, S.33 

Parsa, S. A.F. Göstergebilim Çözümlemeleri, Ege Üniversitesi Basım Evi, İzmir, 

2014 

Ramazanoğlu, C.  Feminizm ve Ezilmenin Çelişkileri, (Çev. Mefkure Bayatlı), 

Pencere Yayınları, İstanbul, 1998. 

Rıfat M. Göstergebilimin Abc’si İstanbul. Say 2014  

Rollet, B (2009) TransatlanticExchanges And Influences: DécalageHoraire (Jet Lag), 

Gender And The RomanticComedy À La Française. S. Abbott& D. Jermyn (Ed.), 

Falling İn LoveAgain: RomanticComedy İn Contemporary Cinema,.I. B. Tauris&Co, 

Londra & New York, 146-159. 

Russel, B.(2016) Aylaklığa Övgü,Çv.Mete Ergin 

Russel, B. (1997) Politik İdealler, Türkçesi: Taylan Doğan, Sezin Gündoğan/ 

İstanbul, Haziran, 2015, Bgst Yayınları  

Russel L M, Human Liberation İn A Feminist Perspective-A Theology-

1974:63akt.Donavan245 

Ryan M.,Kellner D. (1997), Politik Kamera, Çev: Elif Özsayar, İstanbul: Ayrıntı. 

Sayın,Ö.(1991) “Aile İçi İlişkilerin Toplum ve Birey Boyutunda Çözümlenmesi”, Aile 

Yazıları 4, T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu Yayınları, Ankara, 2.Baskı  

Ss.522-539 

Selvi, A. (2013) Freudyen Yaklaşımla Zeki Demirkubuz Sinemasında Suç ve Ceza / 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü /Hukuk Yüksek Lisans Tezi  

Sertalp, E, (2015) 1990’lar Hollywood Sinemasında Tüketim Toplumu, Erkeklik Krizi 

ve Şiddet Eleştirisi  / Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İletişim 

Bilimleri Anabilim Dalı   /Yüksek Lisans Tezi      

Sevim, A. (2005) Feminizm. İstanbul: İnsan Yayınları 

Smelik, A (2008) Feminist Sinema ve Film Teorisi, D. Koç (Çev.), İstanbul:Agora 

Kitaplığı. 



197 
 

Sullıvan, Thomas J. (2003); IntroductionTo Social Problems,Sixth Edition, 

PearsonEducation, Boston. 

Sunar, L. (2014) Türkiye’de Toplumsal Değişim Çalışmalarının Kuramsal Temelleri: 

Yeni Bir Tasnif Denemesi, Sosyoloji Divanı, Cilt.2, Ss.167-186, 2014  

Suner, A. (2006). Hayalet Ev Yeni Türk Sinemasında Aidiyet, Kimlik ve Bellek. 

İstanbul: Metis Yayıncılık 

Şenol, S. (2015) Simone De Beauvoir’in’ da Kadın Olmak / Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe Anabilim Dalı /Yüksek Lisans Tezi /Kırıkkale  

Taş,G. (2016) Feminizm Üzerine Genel Bir Değerlendirme: Kavramsal Analizi, 

Tarihsel Süreçleri ve Dönüşümleri /Akademik Hassasiyetler Dergisi/ The 

AcademicElegance, 23/05/2016. 

Tichenor, V.,Mcqoillan J., Greil, A. L., Contreras, R.,  M. Shreffler, K. M. (2011). 

“The Importance Of Fatherhood U.S. Married And Cohabitating Man”. Fathering, 

9(3): 232-251.   

Tunç, H. (2014) Toplumsal Cinsiyet Farklılaşması Üzerine Sosyolojik Bir Araştırma: 

Erkeklerin Küpe Takması Örneği / Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi Cilt:7 

Sayı:33  

Tuncer,H.(1989) Türk Kadının Geçirdiği Evrimin Tarihçesi ve Bugünkü Durumu: 

Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, C:4, S:16, S:164-166 

Ulusay,N. (2011) Yeni Queer Sinema :Öncesi ve Sonrası,  Fe Dergi 3, Sayı:1, 

Sayfa:1-15.  

Vatandaş,C. Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Rollerinin Algılanışı /Sosyoloji 

Konferansları Dergisi Tübitak/ Ulakbim Asos İndeks,2007 

Varol,S.F.(2014) Kadınların Dijital Teknolojiyle İlişkisine Ütopik Bir Yaklaşım: 

Siberfeminizm  (Yard. Doç.Dr. Sibel Fügen Varol / Yeni Yüzyıl Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Radyo- Tv Ve Sinema Bölümü) The Journal Of Academic Social Science 

StudiesDoiNumber:Http://Dx.Doi.Org/10.9761/Jasss2463 Number:27,P.219-234, 

Autumn I 2014 



198 
 

Williams, L. (1987) ‘Something Else Besides A Mother’ Stella Dallas And The 

Maternal Melodrama, ChristineGledhill (Ed.) İçinde, Home İs Where The Heart İs: 

Studies İn Melodrama And The Woman’s Film (S.299-325). London: British Film 

Institute.(Akt.Aslı Ekici) 

Yalçınkaya,Z..(2016) Türkçedeki Cinsiyetçi Atasözleri ve Deyimler Üzerine Bir 

İnceleme / İdil Dergisi, Cilt 5, Sayı 26, Volume 5, İssue 26 / 05-26-05 Dicle 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi  

Yaylagül,L. (2014) Kitle İletişim Kuramları Egemen ve Eleştirel Yaklaşımlar/ Dipnot 

Yayınları, Ankara  

Yıldırım E. (2014) Kuran Sosyolojisi Açısından Toplumsal Cinsiyet Meselesi 

/AibüSosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt:14, 2014, Sayı:1 14:437-460 (Doç.Dr. 

Tunceli Ünv, Fen Ed.Sosyoloji Bölümü) 

Yılmaz, A. (2001) Modernizme Bir Başkaldırı Projesi Olarak Postmodernizm/ 

Cumhuriyet Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt 2, Sayı 2  

Yiğit,T.(2015) Feminist Sosyal Hizmet Yaklaşımı Bağlamında Ataerkil İdeoloji ve 

Erken Evlilikler /Doktora Tezi/ Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyal Hizmet Anabilim Dalı / Ankara  

Yiğitoğlu, M .(2016) Türkçedeki Cinsiyetçi Atasözleri ve Deyimler Üzerine Bir 

İnceleme, İdil Dergisi, Cilt 5, Sayı 26, Volume 5, İssue 26 / 05-26-05 Dicle 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi  

Yuval-Davis, N,(2010) Cinsiyet ve Millet ( A.Bektaş, Çev.) İstanbul İletişim 

Yayınları. (1997) 

Yüksel, A.(1999), “Toplumsal Cinsiyet Olgusu ve Türkiye’deki Toplumsal Cinsiyet 

Kalıplarının Televizyon Dizilerindeki Yansımaları”, Kurgu-Anadolu Üniversitesi 

İletişim Bilimleri Fakültesi Dergisi, Eskişehir, Sayı:16, 

 

 

 

 



199 
 

ELEKTRONİK KAYNAKÇA 

Aile Nedir ? www.tdk.gov.tr/ ? (04.04.2017) 

Anarşizm nedir? Anarşist Felsefe Nedir? (2015) www.yenifelsefe.com/ (04.08.2017)  

Artun, İ. (2012), Masallar ve Toplumsal Cinsiyet: Kadın kimliğinin Ataerkil 

Söylemlerle Yeniden Yapılandırılması/  www.iletisim.ieu.edu.tr/ (8.01.2018) 

Ataerkil Sistem www.wikipedia.org./   (05.04.2017) 

Baba Nedir? www.tdk.com.tr /(27.12.2017) 

Bozyer, Ö. (2016) Hollywood Sineması ve Oryantalizm/ www.kenandabirkuyu.org / 

25.09.2017) 

Çakan G. (2014) Bağımsız Sinema www.bagimsizsinema.com  (27.03.2016) 

Çetin Z. (2016) Öteki Cinsin varoluş mücadelesinde bir kadın: Simone de Beauvoir, 

www.gaiadergi.com.tr, (28.06.2017 ). 

www.celebialper.com /2014/(19.10.2017). 

Çiftçi, H. (2015), Minimalist Sinema/www.kendidefterim.blogspot.com.tr / 

(7.04.2018) 

Erdem, O.(2012) www.gencgazete.org./.(06.03.2017). 

Hiaxysheytan (2008)  Anarko-Feminizmnedir? www.wordpress.com / (03.08.2017) 

Işık, A. (2014) Türk Sinema Tarihi / www.abdullahisik.com /(21.10.2017) 

Nisa Suresi Meal www.kuranmeali.com / (04.05.2017) 

Nurcan, E.S. (2014) 21.YüzyıldaFeminizm / www.academia.edu.tr / (17.08.2017) 

Oskay, Ç. (2015) Hürriyet, Kelebek, www.Hurriyet.com.tr Zeki Demirkubuz 

Röportaj/ (2016)  

Özakın, Ü, (2015 ) Mustang filmine dair bir feminist okuma denemesi: Feminist 

filme sızan erkek bakışı/www.amargidergi.com /(10.04.2017) 

Özdemir, E. (2006). Sadeliğin Gerçekliği:Minimalizim.www.sinematurk.com/ 

(16.05.2016). 

http://www.tdk.gov.tr/%20erişim%20tarihi%2004.04.2017
http://www.yenifelsefe.com/
http://www.iletisim.ieu.edu.tr/
http://www.wikipedia.org./%20%20%20Ataerkilsistem%20(05.04.2017
http://www.tdk.com.tr/
http://www.kenandabirkuyu.org/
http://www.bagimsizsinema.com/
http://www.gaiadergi.com.tr/
http://www.celebialper.com/
http://www.kendidefterim.blogspot.com.tr/
http://www.gencgazete.org./
http://www.wordpress.com/
http://www.abdullahisik.com/
http://www.kuranmeali.com/
http://www.academia.edu.tr/
http://www.hurriyet.com.tr/
http://www.amargidergi.com/
http://www.sinematurk.com/


200 
 

Sami Dündar film yapım (2014) Hollywood ve Thomasedison/ /www.facebook.com 

/ (05.09.2017) 

Sezer, S. (2012) Nuri Bilge Ceylan Filmlerinde Kadın İmgesi: Üç Maymun ve 

Diğerleri, www.avrupasineması.blogspot.com / (05.11.2017) 

Tedik, E. R, (2016), Kadın: Bir kelime, Çok anlam www.gazetebilkent.com / 

(11.04.2017)    

Türkçe Cinsiyetçi Deyiş, Deyim ve Atasözleri www.ayrimcisozluk.blogspot.com 

(04.05.2017) 

Yüksel Ö. (2017) Zeki Demirkubuz sinemasında arzunun kayıp nesnesi 

www.ozgeyukselblog  ( 27.12.2017) 

 

                                                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.facebook.com/
http://www.avrupasineması.blogspot.com/
http://www.gazetebilkent.com/
http://www.ayrimcisozluk.blogspot.com/
http://www.ozgeyukselblog/


201 
 

 

 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Gülşah Sarıyıldız 1980 yılında Kahramanmaraş’ta doğdu. İlk, orta ve lise 

eğitimini aynı şehirde tamamladı. Selçuk Üniversitesi İletişim Fakültesi Halkla 

İlişkiler ve Tanıtım bölümünden 2002 yılında mezun oldu. Özel bir gıda firmasında 

dört yıl kurumsal iletişim yöneticiliği yaptı. Yüksek lisans derecesini “Zeki 

Demirkubuz Sinemasında Ataerkillik Söylemi Bulantı Filminin Göstergebilimsel Bir 

İncelemesi konulu tezi ile Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Medya 

ve İletişim Anabilim dalından aldı. “Çağdaş Sinema ve Feminizm, Markalaşma 

Sürecinde Halkla İlişkiler ve Tanıtımın Rolü Mavi Jeans Örneği” konulu çalışmaları 

bulunmaktadır. Orta derecede İngilizce bilmekte olan Gülşah Sarıyıldız evli ve iki 

çocuk annesidir.  

 

                                             VITAE 

Gülşah Sarıyıldız was born in Kahramanmaraş in 1980. She graduated from 

the depertmant of  Public Relations and Publicity, Faculty of  Communication at 

Selçuk University in 2002. She worked as a corporata communication manager for 4 

yerars in a private  food  firm. She holds her master’s degree from the Department of  

Media and Communication in Gaziantep University Social Sciences İnstitute with a 

thesis titled “Patriarchy Discourse of  Zeki Demirkubuz Cinema Semiology study 

NAUSEA” in the process of branding of contemporary cinema and feminism, She 

has studies on the example of “Mavi Jeans”  the relationship between the public and 

role of publicty. She is married and has two children. 



i 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


