
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KUR’AN-I KERİM’DE SABIR VE DUA 

MEFHUMLARINA GENEL BİR BAKIŞ 
 

Süleyman YİLMAZ 
 

Yüksek Lisans Tezi 

Tefsir Anabilim Dalı 

Prof. Dr. Necdet ÇAĞIL 

2019 

Her Hakkı Saklıdır 

  



T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

TEFSİR ANABİLİM DALI 

 

 

 

Süleyman YİLMAZ 

 

 

 

KUR’AN-I KERİM’DE SABIR VE DUA MEFHUMLARINA GENEL 

BİR BAKIŞ 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Prof. Dr. Necdet ÇAĞIL 

 

 

 

 

ERZURUM-2019 







I 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................. III 

ABSTRACT .................................................................................................................. IV 

KISALTMALAR DİZİNİ ............................................................................................. V 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... VI 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ ................................................................... 1 

II. ARAŞTIRMANIN YOL HARİTASI VE KAYNAKLAR ..................................... 2 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SABIR 

1.1. KUR’AN-I KERİM’DE SABIR MEFHUMU ....................................................... 4 

1.1.1. Sözlük ve Istılahi Anlamları ................................................................................ 4 

1.1.2. Sabır İle Alâkalı Bazı Mefhumlar ....................................................................... 6 

1.1.2.1. Hilm (Vakar) ................................................................................................. 6 

1.1.2.2. Azim (Kararlılık) .......................................................................................... 7 

1.1.2.3. Sebat (Devamlılık) ........................................................................................ 9 

1.1.2.4. Mücâdele (Uğraş) ....................................................................................... 10 

1.2. KUR’AN’DA SABRIN MAHİYETİ .................................................................... 12 

1.2.1. Kur’an’da Sabırlı Olmaya Teşvik ..................................................................... 14 

1.2.2. Kur’an’ın Övdüğü ve İstediği Sabır .................................................................. 16 

1.2.3. Sabır Mefhumuyla Bağdaşmayan Durumlar ..................................................... 18 

1.2.3.1. Acelecilik (İvedilik) .................................................................................... 18 

1.2.3.2. Şikâyetçilik (Yakınma) ............................................................................... 20 

1.2.3.3. Öfkelenme (Hiddet) .................................................................................... 21 

1.2.4. Sabır Tutumunun Psikolojik Açıdan İncelenmesi ............................................. 23 

1.3. KUR’AN’DA SABREDİLMESİ GEREKEN DURUMLAR ............................. 26 

1.3.1. İbadetlerin İfasında Sabır .................................................................................. 26 

1.3.1.1. Allah’ın (c.c.) Emir ve Yasaklarını Anlatmada Sabır ................................. 28 

1.3.1.2. Günahlardan Korunmada ve Nefsâni Arzuları Bastırmada Sabır ............... 31 

1.3.2. Belâ ve Musîbetlere Sabır ................................................................................. 34 

1.3.2.1. Darlığa ve Yokluğa (Fakirliğe) Sabır ......................................................... 38 



II 
 

1.3.3. Mutluluk ve Nimetlere Şükürde Sabır (Şükürde Devamlılık) ....................... 41 

    1.3.4. İnsanî İlişkiler Bağlamında Sabır .................................................................. 43 

    1.3.4.1. Eğitim/Öğretimin Tatbîkinde Sabır ........................................................ 47 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

DUA 

2.1. KUR’AN-I KERİM’DE DUA MEFHUMU ......................................................... 52 

2.1.1. Sözlük Anlamları ............................................................................................... 53 

2.1.2. Istılahi Anlamları ............................................................................................... 56 

2.1.3. Dua İle Alâkalı Bazı Mefhumlar ....................................................................... 59 

2.1.4. Duanın Mâhiyeti ................................................................................................ 60 

2.2. DUA-İCÂBET İLİŞKİSİ ....................................................................................... 63 

2.2.1. Dualara Hemen İcâbet ....................................................................................... 64 

2.2.2. Dualara Kulun Hayrına Olacak Şekilde Daha Sonra İcâbet .............................. 65 

    2.2.3. Dualara Ahirette İcâbet ..................................................................................... 66 

2.3. DUA ETMENİN AMACI ...................................................................................... 67 

2.4. DUA AHLÂKI ........................................................................................................ 69 

2.5. DUA EDERKEN BAŞKALARINI DA DÜŞÜNMEK (İSÂR) ........................... 72 

2.6. DUANIN İNSAN YAŞAMINDAKİ TEZÂHÜRLERİ ....................................... 74 

2.7. DUANIN MAKBÛLİYETİNİN ŞARTLARI ...................................................... 77 

2.8. İNSANI DUAYA YÖNELTEN BAZI İÇGÜDÜSEL ETKENLER .................. 79 

2.8.1. Ümit ................................................................................................................... 79 

2.8.2. Hoşgörü ............................................................................................................. 80 

2.8.3. Sevgi .................................................................................................................. 82 

2.8.4. Tevekkül ............................................................................................................ 84 

3.8.5. Şükür ................................................................................................................. 86 

2.8.6. Nedâmet ............................................................................................................. 89 

2.9. SABIR VE DUA İLİŞKİSİ .................................................................................... 90 

 

SONUÇ ........................................................................................................................... 97 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 99 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 104  



III 
 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

KUR’AN-I KERİM’DE SABIR VE DUA MEFHUMLARINA GENEL BİR BAKIŞ 

 Süleyman YİLMAZ   

Tez Yöneticisi: Prof. Dr. Necdet ÇAĞIL 

2019, 104 sayfa 

Jüri: Prof. Dr. Necdet ÇAĞIL 

Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

Dr. Öğr. Üyesi Yusuf TOPYAY 

 

Hz. Âdemle başlayan insanlık serüveni, her aşamasında duayla ve sabırla iç içe 

olmuştur.  Hiçbir insan, sabırla iç içe olmayan ve duasız bir hayat sürdürmemiştir. İnancı ne 

olursa olsun, her insan kutsal kabul ettiği değerlerle bir bağ kurmuş, onunla iletişim hâlinde 

olmak için dua etmiş, karşılaştığı her durumda hayata tutunabilmek için mücâdele azmi 

(sabır) içerisinde hareket etmiştir.  Çünkü sabır ve dua, hayatın bir gerekliliğidir ve insanın 

yaratılışıyla var olan (fıtri) olgulardandır. 

İnsanın bedenî ihtiyaçları olduğu gibi, ruhsal ihtiyaçları da vardır. Ruhsal ihtiyaçları 

gidermenin, iç huzuru yakalamanın en etkili yollarından biri, şüphesiz sabır içgüdüsüyle 

dua etmektir. Dua; acele etmeden, sabırla beraber ifa edildiğinde anlamlıdır, özel ve 

güzeldir. 

Dua sayesinde mü’min, âcizliğini fark eder, içini Rabbine döker, rahatlar. İsteklerini, 

şikâyetlerini, sıkıntılarını, şükranlarını kısaca içinden geçen her şeyi Rabbiyle paylaşır. 

Bunları yaparken de sabırsızlık göstermez, aksine sebatla hareket ederek sonucunu tevekkül 

üzere Yaratanından beklerse, eşsiz mükâfatlara erişir. 

İnsan dua sayesinde; dünyaya geliş amacının, bu hayatı tek başına 

sürdüremeyeceğinin, önüne çıkan zor durumlar karşısında dayanıklı olması gerektiğinin 

farkına varır. Bu farkındalıkla dua gibi güzel bir ibadeti sabırla yerine getirerek, zorluklarla 

mücâdele yolunda adımlar atar. Hayatın ve ölümün insan için bir imtihan olduğu bilinciyle 

hareket eder. Yaratanı ile irtibatını sağlamlaştırma yolunda gayret gösterir. 

Kalpten süzülüp kelimelere sabırla dökülen dualar davranışlarla birleşince, 

davranışlar anlamlı hâle gelir. Sabır, dua ve davranış temelli gerçek tevekkül anlayışı ortaya 

çıkar. 

Kısaca duasız insan yarımdır, bir yanı eksiktir. O eksiklik, insanın ruhunun 

doyurulmamış olmasını ifade eder. Dua; insanın ruhunu tatmine erdiren, eksik yönlerini 

tamamlayan, vazgeçilmesi mümkün olunamayan bir değerdir. Sabırla duaya sarılıp, 

Rabbimize lâyık bir kul olmaya çalışmak, bizim yaratılış gayelerimizdendir. 

Bir toplumun fertlerinin; sabrın değerini bilmesi ve insana bahşedilmiş eşsiz bir 

mükâfat olduğunun bilincine varması, yaptığı dualara sabırla devam etmesi ve bu dualarının 

gereği olan fiiliyatı yerine getirmeye çalışması, ahlâklı bir toplum oluşturulması açısından 

elzemdir. 

Anahtar Kelimeler: Allah, peygamber, insan, sabır, dua, ümit, hoşgörü, sevgi, tövbe, 

şükür, tevekkül, salih amel.  



IV 
 

ABSTRACT 

MASTER THESIS 

AN OVERVIEW OF THE CONCEPT OF PATIENCE AND PRAYER IN THE QURAN 

Süleyman YİLMAZ  

Advisor : Prof. Dr. Necdet ÇAĞIL 

2019, page: 104 

Jury: Prof. Dr. Necdet ÇAĞIL 

Prof. Dr. Veysel GÜLLÜCE 

Dr. Öğr. Üyesi Yusuf TOPYAY 

 

Hz. The human adventure, which began with Adam, has been intertwined with prayer 

and patience at every stage. No man has lived a life without patience and patience. 

Regardless of their faith, every human has established a bond with the values which he 

accepts as sacred, has prayed to be in touch with him, and has acted in a determination to 

hold on to life in every situation he encounters. Because patience and prayer are a necessity 

of life and are one of the things that are created by human creation. 

Human needs, as well as their needs, have spiritual needs. One of the most effective 

ways of eliminating spiritual needs and capturing inner peace is undoubtedly praying with 

patience. Prayer; It is meaningful, special and beautiful when it is performed patiently, 

without rushing. 

Through prayer, the believer realizes his helplessness, pours the good into his Lord, 

and relaxes. He shares his desires, his complaints, his troubles, his gratitude with everything 

that passes through him briefly. He does not show impatience when he is doing these things, 

but instead, by acting perseveringly, from the Creator of the Creator, he reaches out to 

unique rewards. 

Thanks to human prayer; realizes that the purpose of coming to the world should not 

be able to sustain this life on its own; With this awareness, he performs patience in a 

beautiful prayer like prayer and takes steps towards the struggle against difficulties. It acts 

with the consciousness that life and death are a test for man. He strives to strengthen his 

contacts with his Creator. 

When the prayers poured out of the heart and patiently poured into words, behaviors 

become meaningful. Patience, prayer and behavior based on the understanding of true trust 

emerged. 

In short, human without a half is half, one side is missing. That deficiency means that 

the soul of man is not saturated. Prayer; it is a value that satisfies the soul of the person, 

completes the incomplete aspects and cannot be abandoned. Trying to be a servant worthy 

of our Lord by patiently praying is one of our creation goals. 

The members of a society; it is essential to know that the value of patience and to be 

aware of the fact that it is a unique reward for human beings, to continue with patience for 

the prayers and to try to fulfill the necessity of these prayers. 

Key Words: God, prophet, human, patience, prayer, expectation, tolerance, love, 

repentance, praise, resignation, nice practice. 



V 
 

KISALTMALAR DİZİNİ 

a.s  : Aleyhis Selam 

b.  : İbn 

bkz.  : Bakınız 

c.c.  : Celle Celalühü 

Çev.  : Çeviren 

DİA : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

DİB  : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Haz.  : Hazırlayan 

Hz.  : Hazreti 

İFAV : İlahiyat Fakültesi Vakfı 

M.  : Miladi 

Mad.  : Madde 

r.a  : Radiyallahu Anh 

s.  : Sayfa 

s.a.v.  : Sallallahu Aleyhi Ve Sellem 

sad.  : Sadeleştiren 

TDVY  : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 

Trc.  : Tercüme 

trs.  : Tarihsiz 

vd. : Ve diğerleri 

vb.  : Ve benzeri 

Yay.  : Yayınevi/Yayını 

y.y.  : Yüzüncü Yıl 

 

 

 

 

 



VI 
 

ÖNSÖZ 

İnsan için verilen başlıca nimetlerden ve bu nimetlerin en kıymetlilerinden 

diyebileceğimiz olgulardandır sabır ve dua. Yaratanımız; insanın kendisinden daha fazla 

insanı düşünerek, insanı yaratmadan önce gerekli ortamı hazırlamış, hangi özelliklere 

sahip bir varlık ortaya koyacağını en güzel şekilde tasarlamıştır. Ortaya çıkan bu 

tasarım, eşsiz bir yaratma ürünü olan insandır. 

İnsan; yapısı itibariyle sevmek, sevilmek, sabretmek, mücâdeleci bir ruha sahip 

olmak gibi birçok özelliklerle donatılmış biçimde yaratılan mükemmel bir varlıktır. 

Bütün bu özellikler, “sabretmek” erdemi temeline dayanan özelliklerdir. Çünkü sevmek 

ve sevilmek, her dâim mücâdeleci olmak ancak sabır duygusunun tam olarak 

kavranabilmesi ve hayata uyarlanabilmesiyle mümkündür. Sabır; sevgidir, anlayıştır, 

hoşgörüdür, mücâdeledir ve duadır. 

Dua ise, insanın yaratılışından bu yana kutsala ulaşma çabasını ifade eder. Yaratan 

ile bağ kurabilme ve iletişim sağlayabilmenin en kolay ve en zahmetsiz yoludur. Dua, 

aşk ile yapıldığında güzeldir. Aşksız dua, sözden öteye geçmeyendir. İnsanın kalbinden 

yaratanın huzuruna ulaşmayandır. Gönülden tüm benliğimizi vererek yapılmadığında 

sözcükler yığınından başka bir şey değildir. 

Günümüz dünyasında hayatın daha zor yaşanılır bir hâle gelmesiyle beraber, sabır 

duygusunun daha da artması beklenirken, Rabbimize daha çok bağlılık gösterme adına 

dua ve ibadetlere daha çok yönelmemiz gerekirken, insanların dünyaya olan 

düşkünlüklerinin artması, bireysel arzu ve isteklerinin ardına düşüp sabırsız bir tavır 

sergilemeleri ve bu durumun her geçen gün yaygınlaşıyor olması, bizlerde sabır ve dua 

konusunun yeniden ele alınması düşüncesini oluşturmuştur. İşte bu duruma küçük de 

olsa bir katkı sağlama adına böyle bir çalışma yapma ihtiyacı hissettik. 

Bu çalışmamıza başlarken tez konumuzun belirlenmesi ve çalışmamızın yol 

haritasının ortaya çıkmasında, kullanacağımız kaynakların değerlendirilmesi hususunda 

desteğini esirgemeyen çok kıymetli danışman hocam Prof. Dr. Necdet ÇAĞIL Bey’e, 

maddi ve mânevî desteklerini esirgemeyen aileme ve arkadaşlarıma teşekkür ediyorum.  

Gayret bizden, başarı Allah’tandır. 

 

Erzurum-2019 Süleyman YİLMAZ 



1 
 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

Kur’an ayetlerini esas alarak yaptığımız bu çalışmada, sabır ve duanın fert ve 

toplum hayatındaki önemini, duanın sadece dilden dökülen birtakım sözler yığını 

olmadığını; sabrın ise, durup beklemek değil, sürekli mücâdele etmek, kararlı bir duruş 

sergilemek olduğunu, bu iki mefhumun insan hayatına çeki düzen veren ve insanın var 

oluşunu anlamlandıran eylemlerin başında yer aldığını, içtenlikle yapıldığında 

gönüllerimizi ferahlatan ve davranışlarımızı anlamlandıran birer erdem olduklarını 

açıklamayı hedefledik. Yine bu çalışmayı yaparken, bir insanın dua ederken nelere 

dikkat edip nelerden kaçınması gerektiğini, insanın hangi durumlarda duaya 

yöneldiğini, hangi duyguların insanı sabır ve duaya yönlendirdiğini açıklamaya 

çalışmak da amaçlarımız arasında yer almaktadır. 

İçinde bulunduğumuz toplumda Kur’an-ı Kerim’in istediği tarzda bir sabır ve dua 

anlayışının çok az yer aldığını, daha çok kültürel olarak yerleşmiş dua kalıplarının 

kullanıldığını ve Kur’an anlayışına uygun sabır ve dua mefhumları yerine, eyleme 

dönüştürülmeyen, fiili duadan uzak, istenilen şeyin sonucunun hemen beklenildiği, 

sabırsız ve tevekkülsüz bir dua anlayışının var olduğunu söylemek mümkündür. İnsan 

hayatını anlamlandıran duanın doğru bir şekilde anlaşılması ve kişinin Rabbi ile iletişim 

kurması adına dua ederken nelere dikkat etmesi gerektiği, sabır erdemini hayatına ne 

şekilde yansıtacağı, Kur’an-ı Kerim’den yararlanılarak güzelce öğrenilebilir. Bundan 

dolayı dua ve sabır mefhumlarının ilâhi kelâm ışığında anlaşılmasının ehemmiyet arz 

ettiği apaçık bir gerçektir. 

Sabır ve dua kavramlarının insan hayatındaki rolünü belirtmek ve insanın sabırla 

yapılacak duaya olan ihtiyacını ifade etmek amacı ile birçok eser kaleme alınmıştır. 

Konunun önemine binâen biz de alana katkı sağlamak için, farklı bir bakış açısı ile bu 

kavramları çalışmayı uygun gördük. Bundan dolayı “Kur’an-ı Kerim’de Sabır ve Dua 

Mefhumlarına Genel Bir Bakış” isimli çalışmayı yapmamız büyük önem 

taşımaktadır. 



2 
 

II. ARAŞTIRMANIN YOL HARİTASI VE KAYNAKLAR 

Çalışmamız, giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde Kur’an-ı Kerim’de 

sabır kavramının sözlük ve ıstılah anlamlarını, sabır ile benzer anlam içeren kelimeleri, 

Kur’an’da sabrın mâhiyetini, Kur’an’ın sabra teşviğini, yine Kur’an-ı Kerim’in övüp 

istediği sabrı, sabır kavramıyla bağdaşmayan durumların neler olduğunu, sabrın 

psikolojik açıdan incelenmesini, Kur’an-ı Kerim’de sabredilmesi gereken durumları ele 

almaya çalıştık. İkinci bölümde Kur’an-ı Kerim’de dua mefhumunu, duanın sözlük ve 

terim anlamlarını, dua ile benzer anlamlar içeren kelimeleri, duanın mahiyetini, dua 

etmenin amacını, dua ahlâkının nasıl olması gerektiğini, dua ederken başkaları için de 

dua edilmesinin önemini ve mükâfatını, duanın insanlar üzerinde ne gibi etkiler 

oluşturabileceğini, yapılan duaların kabul olabilmesi için nelere dikkat edilmesi 

gerektiğini, insanı duaya yönelten bazı içgüdüsel etkenleri ele almaya çalışıp sonuç 

bölümüyle tezimizi nihâyete erdirmeye gayret ettik. 

Çalışmamızda bir müslümanda olması gereken sabır ve dua anlayışını ortaya 

koymak için, öncelikli olarak Kur’an ayetlerinden hareket ederek yola çıktık. Yüce 

kitabımız Kur’an-ı Kerim’den konuyla bağlantılı ayetleri vermeye çalışırken, bu 

ayetlerin zaman zaman tefsirine değinmekle beraber, meallerine genişçe yer verdik. 

Konumuzu açıklamada bizlere yardımcı olması açısından, peygamberimizin 

hadislerinden de faydalandık. Bundan dolayı da, bazı hadis kaynaklarındaki sabır ve dua 

ile ilgili hadisi şerifleri dikkate aldık. İşlemeye çalıştığımız sabır ve dua mefhumlarının 

ve bunlarla bağlantılı diğer kavramların kelime anlamlarını ele alırken, ağırlıklı olarak 

Rağıp el-İsfahani’nin El-Müfredât isimli kaynağına başvurduk. İbn Kayyim el-

Cevziyye, İbn Manzur, Taberî, Mevdûdî, Karadâvî, Tirmîzî, Müslim, Buhârî, Cevherî, 

Gazâlî, Kurtûbî, Zemahşerî, Beydavî gibi temel İslami kaynaklardan faydalanmakla 

beraber, son dönem İslamî ve psikolojik kaynaklardan da faydalanarak elimizden 

geldiğince zengin bir çalışma yapmaya gayret ettik. Konunun çerçevesini 

şekillendirirken, bu konularda yapılmış benzer çalışmaları ve yüksek lisans alanındaki 

araştırmaları da mümkün olduğunca incelemeye özen gösterdik. Yaptığımız araştırmalar 

sonucunda, ele aldığımız konuyla ilgili benzer çalışmaların olduğunu gördük. Bu 

çalışmaların tezimizle isim ve içerik benzerliğini beyan etme adına, isimlerini burada 

zikretmenin ve bizim çalışmamızın bu çalışmalardan farkını ortaya koymanın, 



3 
 

çalışmamız açısından faydalı olacağı kanaatindeyiz. Şimdi bu çalışmalara değinelim. 

Abdullah TEMİZKAN Bey’in “Kur’an’da Sabır” çalışması, Abdullah ARAS Bey’in 

“Kur’an’da Sabır Kavramı” isimli çalışması, Mehmet DEMİRCİ Bey’in “Kur’an-ı 

Kerim’de Sabır Kavramı” çalışması, Ayşegül ÖZDOĞAN Hanım’ın “Kelam’da Sabır 

ve Tevekkül Kavramı” isimli devam eden çalışması, Hüseyin SARIBAŞ Bey’in 

“Kur’an ve Sünnette Sabır İman İlişkisi” adlı çalışması, Saliha BİLGİÇ Hanım’ın 

“Konuları İtibari ile Kur’an’da Dua” çalışması, Fatma BAYRAKTAR Hanım’ın “Dua 

Kader İlişkisi” adlı çalışması, Feyza Kevser DEMİR Hanım’ın “Kur’an Kıssalarında 

Dua” adlı çalışması, Nurettin ÇİFTÇİ Bey’in “Kur’an’da Dua” çalışması, Mustafa 

DOĞAN Bey’in “Dua İman İlişkisi” isimli çalışması, Mehmet Musab KONAR Bey’in 

“Kur’an ve Sünnete Göre Dua” çalışması, Ahmet ÖVÜNDÜR Bey’in “Kur’an-ı 

Kerim’de Dua” çalışması, Muhammed ÇELİK Bey’in “Kur’an-ı Kerim’e Göre Dua” 

adlı çalışmaları mevcuttur. Bizim çalışmamız, ismi zikredilen çalışmalarla benzer 

yönler taşımakla beraber, bu çalışmalarda yer almayan farklı yönleriyle ve farklı konu 

başlıklarıyla ayrı bir noktadadır. Tezimizde anlatmaya çalıştığımız kavramların 

incelenme ve analiz edilmesinde benzer kaynaklar kullanılmış olmasına rağmen, 

kaynakların çeşitliliği açısından diğer çalışmalardan farklıdır. İsmi ifade edilen 

çalışmalarda, tezimizde açıklamaya çalıştığımız mefhumlardan biri (sabır veya dua), tez 

konusu olarak belirlenip işlenilmiş, bizim çalışmamızda ise iki mefhum birlikte ele 

alınmıştır. Çalışmamız Kur’an ayetlerini merkeze alan bir çalışmadır. Ayrıca tezimizde 

psikolojik kaynaklara da yer verilmiştir. Bu yönüyle de ismi zikredilen birçok 

çalışmadan farklılık taşımaktadır. Çalışmamızın genelinde konuyu ele alış biçimimiz 

(üslûbumuz), şahsî kanâatlerimiz ve sonuç bölümünde verdiğimiz özet şeklindeki özgün 

çıkarımlarımız, çalışmamızı diğer çalışmalardan farklı kılmaktadır. 



4 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SABIR 

1.1. KUR’AN-I KERİM’DE SABIR MEFHUMU 

1.1.1. Sözlük ve Istılahi Anlamları 

Sabır mefhumu Arapça’da “s-b-r” kökünden gelmektedir. Sözlükte “es-

sabru/sabrun”; darlıkta kendini tutmak; nefsi, aklın ve şeriatın gerektirdiği şekilde, 

alıkonulması gereken şeylerden hapsedip alıkoymak, menetmek; irâdesine hâkim olmak 

anlamlarına gelmektedir. Dolayısıyla “sabrun” genel anlamlı bir lafızdır.1 

Sabır genel olarak acıya, üzüntüye ve sıkıntıya katlanma; zorluk, güçlük ve 

musîbetlere dayanma; haksızlıklar karşısında nefsi tepkilerden alıkoyma; elde 

edilemeyen şeyler için kendini zapt etme, tahammül. Olabilecek şeyleri telâşa 

kapılmadan bekleme; devam etme, mücâdele içerisinde olma, sebat gösterme, nefsine 

hâkim olma2 gibi anlamları da ifade etmektedir. 

Ayrıca sabır, el çekmek (uzak durmak) anlamlarına gelir.3  Sabrın, kötülüklere 

mesafeli olmak ve kötü alışkanlıklarımızı terk etmede kararlılık göstermek olduğu da 

söylenebilir. Ayrıca sabır, iyiliklere yönelme yolunda gayret etmektir. Yüce Yaratan 

Kur’an-ı Kerim’de “Sabah ve akşam Allah’ın (c.c.) rızasını dileyerek, Rablerine dua 

eden kimselerle birlikte ol…”4 buyurarak sabrın aynı zamanda Allah’ın (c.c.) rızasına 

uygun hareket edenlerin yanında bulunmak olduğunu ifade etmiş olabilir. 

Yukarıdaki anlamlarına bakıldığı zaman sabır kelimesinin genel olarak 

dayanıklılık, mücâdele gösterme, bir şey üzerinde yoğunlaşma gibi anlamlar ifade ettiği 

görülmektedir. Ayrıca olumsuz bir durumla karşılaşıldığında, o durumu bertaraf etmek 

için zihnimizde oluşan olumsuz düşünceyi yok etmeye çalışmak ve olumsuzluğun 

hayatımıza yansımasını en aza indirgemeye gayret etmek gibi bir anlam da çıkarılabilir. 

                                                           
1 Râğıp el-İsfahani, Müfredât Elfâzi’l Kur’an –Kur’an Kavramları Sözlüğü, (5. Baskı), (Çev.: Yusuf Türker), Pınar 

Yay., İstanbul Mayıs 2018, 829. 
2 D.Mehmet Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, Vadi Yayınları, Ankara 2001, 1121. 
3 Yusuf El Karadâvî, Kur’an’da Sabır, (Çev.: Yrd. Doç. Dr. Fatih Tok), Nida Yay., İstanbul 2017, 14. 
4 Kehf: 18/28. 



5 
 

Sabır mefhumunun terim anlamda çok çeşitli tanımları yapılmıştır. Bunlardan 

bazılarını vermeye çalışacağız. Sabır; insanın kendi hislerini, arzu, hırs, heves, istek ve 

eğilimlerini Allah’ın (c.c.) koyduğu sınırların içinde tutmak. Allah’a (c.c.) itaatsizlik 

yolunda her ne kadar yarar ve zevk alma imkânı olursa olsun hırsa kapılmamak. Buna 

karşılık Allah’a (c.c.) itaat yolunda her ne kadar zorluk, eziyet ve mahrumiyet görülürse 

görülsün, azimle ve sebatla ilerlemek.5 

Sabır; felâket zamanında kalbin sabit olmasıdır. Nefs kulun bineği olup, onun 

üzerinde ya cennete veya cehenneme gider, sabır ise bu bineğin gemi ve yuları gibidir, 

eğer bineğin gemi ve yuları olmazsa her tarafa kaçabilir.6 

Bazı düşünürler, daha ziyâde, sabretmenin nefis üzerindeki etkisini göz önünde 

bulundurarak değişik tanımlar yapmışlardır. Bununla beraber sabır; Allah’ın (c.c.) 

rızasını kazanmak için hoşlanmadığı şeylere karşı nefsin hapsedilmesi (tutulması, 

engellenmesi) anlamındadır.7 “Onlar, Rablerinin rızasına ermek için sabreden, namazı 

dosdoğru kılan, kendilerine verdiğimiz rızıklardan gizli olarak ve açıktan Allah için 

harcayan ve kötülüğü iyilikle ortadan kaldıranlardır…”8 ayeti buna örnek verilebilir. 

Bu doğrultuda Mevdûdî sabrın bütün hallerini göz önünde bulundurarak şu tarifi 

yapmıştır: “Duygu ve arzuları kontrol altında tutmak, acelecilik, şaşkınlık, ümitsizlik ve 

açgözlülükten sakınmak, soğukkanlı olmak ve düşünceli kararlara varmak, tehlike ve 

zorluk anlarında sebat ve dayanıklılık göstermek; en aşırı kışkırtma anlarında bile yanlış 

adım atmamak, çok büyük belâlarla karşılaştığında, çok kötü bir durumda olduğunda 

dahi kontrolü kaybetmemek, görünürde yardımcı olan bir araçla, amaca gecikme 

olmaksızın hemen ulaşmak için sabırsızlıkla ve aceleci bir davranışta bulunmamak, 

dünyevî fayda ve kazançlar elde etmeye ve nefsin eğilimlerine kendini 

kaptırmamaktır.”9 

Sabır, hiçbir şekilde tembellik, pısırıklık, bir köşeye çekilip dünya ile ilişkiyi 

kesip içine kapanmak, boyun eğmek, kötü durumu kabullenmek, miskinlik, atâlet 

değildir. Sabır, mücâdelenin ve çözüm arayışının zirve noktasıdır. 

                                                           
5 Ebu’l A’lâ Mevdûdî, Sabır Bilinci, Yay. Haz. Abdülkadir Coşkun, Ehil Yayıncılık, İstanbul 2017, 15. 
6 İbn Kayyım El-Cevziyye, Sabredenler ve Şükredenler, (18.Baskı), (Çev. Zeynelabidin Tatlılıoğlu), İnsan Yayınları, 

İstanbul 2017, 21. 
7 Karadâvî, 15. 
8 Ra’d: 13/22. 
9 Ebu’l-A’lâ Mevdûdî, Tefhimü’l-Kur’an, (Trc: Muhammed Han Kayanî vd.), İnsan Yayınları, İstanbul 1997, III, 

168. 



6 
 

Sabrın tanımını daha değişik şekillerde ele alan âlimler de vardır. Bunlar 

içerisinde Gazâli: “Neticeleri ve istekleri zıt olan iki kuvvetin karşılaşmasında, bir 

kuvvetin metanet gösterip dayanmasından ibarettir”10  şeklinde tarif ederken, İmam-ı 

Nevevî’nin: “Sabır, insanın Allah’a (c.c) ibadet etmesi, yasaklardan uzak kalması ve 

dünyada her türlü belâlara ve kötülüklere karşı metanetli olmasıdır” şeklinde tarif ettiği 

nakledilmiştir.11 Yukarıda ifade edilen sabır tanımlamalarının ortak noktaları çoktur. 

Genelde bu ortak noktalar, sabrın belâ ve musîbetler karşısında, nefsin arzularını 

bastırma yönünde, Yaratanımız ile aramızdaki bağı kuvvetlendirme adına mücâdele 

ruhu içinde olmak, Rabbimizden bizi uzaklaştıracak her şeyden uzak durmak, isyan 

etmeden öfke ve şehvet kontrolümüzü sağlayarak hareket etmek gibi olgulardır. Bu 

olguların insanı hayata karşı daha dirençli kıldığı, azim ve kararlılığını artırdığı ifade 

edilebilir. 

1.1.2. Sabır İle Alâkalı Bazı Mefhumlar 

1.1.2.1. Hilm (Vakar) 

“El-hilmü/hilmün”; öfkenin harekete geçmesi, kabarması durumunda nefsi ve 

tabiatı, seciyeyi zapt etmek, tutmak veya bunlara hâkim olmak12 demektir. 

Tabiat yumuşaklığı, yumuşak karakterlilik, yumuşak huyluluk, sakinlik, halim 

selimlik13 gibi anlamlara da gelen hilm, Yüce Kur’an’ın bir ayetinde akıl anlamında 

çoğul olarak geçer.14 Rağıp el-İsfahani, hakikatte hilmin akıl anlamında olmadığını, 

fakat akıllılığın nedenlerinden biri olmasından dolayı hilmin akıl anlamında tefsir 

edildiğini söylemektedir. Çünkü Arap dilinde: “kadın halim oldu” demek, ‘‘hilm sahibi 

çocuklar doğurdu’’ anlamındadır.15  Hilm Kur’an’da sözlük anlamı olan rüya,16  ağır 

başlılık 17 ve yumuşak huyluluk 18  anlamlarında kullanılmıştır. Bu örnekler hilm 

mefhumunun genel olarak yumuşak huyluluk anlamında kullanıldığını göstermektedir. 

                                                           
10 Ebu Hamid Muhammed İbn Muhammed Gazâli, İhyâü Ulûmi’d-Din, (Trc: Ahmet Serdaroğlu), Bedir Yayınevi, 

İstanbul 1975, IV, 62. 
11 Sadi Ebu Ceyb, Kamüsü’l-Fıkhi, Dâru’l-Fıkr, Dımeşk 1988, 206. 
12 İsfahani, 432. 
13 Doğan,  567. 
14 Tûr: 52/32. 
15 İsfahani, 432. 
16 Yûsuf: 12/44. 

17 Nûr: 24/59. 



7 
 

Önceki ve sonraki araştırıcıların çoğuna göre hilm, öncelikle cehâletin zıddıdır. 

Bazı câhiliye dönemi şâirleri cehâleti öfke, saldırganlık, serkeşlik gibi anlamlarda 

kullanmışlardır. Bu sebeple bazı ahlâk bilginleri hilm mefhumunu İslam ahlâkının 

karakteristik erdemi; saldırganlık, serkeşlik gibi anlamı dolayısıyla cehâleti de câhiliye 

devri ahlâkının karakteristik ifadesi saymışlardır. 19  Hilmde sabır, sekînet ve vakar 

vardır. O; öfkeye, ihtiraslara ve bencil duygulara hâkim olarak ağır başlı davranmak 

demektir. Fakat asla güçsüzlük ve onursuzluktan kaynaklanan bir âcizlik göstergesi 

değildir.20 

Bazı tefsirciler Kur’an’da geçen hilm kelimesinin sabır manasında kullanıldığına 

işaret etmektedirler. Nitekim “…Şüphesiz ki İbrahim çok duygulu, yumuşak huyluydu”21 

ayetinde geçen “hilm” kelimesi “sabır’’ diye yorumlanmaktadır.22 

Hilm kavramının, karşılaşılan olumsuzluk durumlarında hiddet ve şiddet 

göstermeden yumuşak bir tavır takınma ve bu yumuşak huyluluk doğrultusunda isyan 

etmeden, kendine hâkim olabilmeyi başarma ve intikam duygusu gütmeden, hayattan ve 

mücâdeleden kopmadan yaşamak ve kulluğa devam etmek anlamlarını içererek, sabır 

kavramıyla benzer anlam içeren kavramların başında yer aldığını söylemek 

mümkündür. 

1.1.2.2. Azim (Kararlılık) 

“El-azmü/azmün, el-azimetü”; bir işi yapmaya veya tamamlamaya yönelik kalbi 

sıkıca bağlamak23 anlamlarında kullanılır. 

Kesin karar, yola çıkma, gayret,24 irâde, kastetmek, sabır25 gibi anlamlara gelen 

azim, Yüce kitabımız Kur’an-ı Kerim’de beş ayette26 “İyilikte sebat ve kararlılık”, dört 

ayette 27  de fiil şekliyle “kesin karar vermek” anlamında olmak üzere dokuz yerde 

geçmektedir. 

                                                                                                                                                                          
18 Hûd: 11/75; Saffat: 37/10. 

19 Toshihiko İzutsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, (Trc: Süleyman Ateş), Pınar Yayınları, Ankara 1975, 203. 
20 İzutsu, 203. 

21 Tevbe: 9/114. 
22 Mevdûdî, Tefhimü’l-Kur’an, I, 283. 
23 İsfahani, 994. 
24 Doğan,  111. 
25 İbni Manzur Cemâleddin Ebu’l-Fadl, Lisânü’l Arab, Beyrut 1968, IV, 438. 

26 Bkz. Âl-i İmran: 3/186, Lokman: 31/17, Ahkâf: 46/35. 

27 Bkz. Bakara: 2/227, Âl-i İmran: 3/159, Muhammed: 47/21. 



8 
 

Azim mefhumu, daha çok kelâm ve ahlâk kitaplarında ele alınmıştır. Bu 

kaynaklarda yapılan açıklamalardan anlaşıldığına göre, bir işin yapılmasında psikolojik 

arzu ve eğilimlerin doğurduğu kararsızlıktan, düşünüp taşınmadan sonra, o işi şu veya 

bu şekilde yapmak ya da yapmamak yönünde bir tercih ve karara ulaşılabilirse bundan 

azim, ulaşılamaz ise tereddüt ve şaşkınlık hâli doğar. 28 Şu halde azim, tereddüdün 

zıddıdır. Nitekim ayet-i kerimede de Rabbimiz bu durumu açıklayarak şöyle 

buyurmaktadır: “Ancak Allah’a (c.c.) ve ahiret gününe inanmayan, kalpleri şüpheye 

düşüp (tereddüt edip), kendileri de o şüphenin içinde bocalayan kimseler senden izin 

isterler.”29 

Hz. Âdem, Allah’ın (c.c.) izin vermemesine rağmen, şeytanın vesveseleriyle 

yasaklanan ağacın meyvesinden yemiş, gaflete düşmüştü. Yüce Yaratan Hz. Âdem’in 

bu fiiliyatına işaret etmiş, şeytanın vesveselerine sabırlı ve kararlı olarak karşı 

koyamadığını belirtmiş ve şu beyanda bulunmuştur: “…Âdem’e (cennetteki ağacın 

meyvesinden yeme, diye) emrettik. O ise bunu unutuverdi o, (ahdi) unuttu. Biz onda bir 

kararlılık (azim)  bulamadık.”30 

Azmetmek ve sabretmek arasındaki bağlantıya dikkat çeken Gasson şunları 

söylemektedir: “Hayata atıldığım zaman en lüzumlu şeyin azim ve kudret olduğunu 

zannetmiştim. Yine aynı fikirdeyim. Fakat kırk yıl sonra bir şey anladım. Sabır olmadan 

bunların tek başına kıymeti yok. Hepsini manalandıran ve kıymetlendiren sabırdır…”31 

Bu ifade şunu göstermektedir ki; bir işe azimle başlanılır, yani kararlı bir duruş 

sergilenilir, azimle başlanılan iş ise, sabırla bitirilir. 

Azm/azimli peygamber olmanın gerekliliklerinden biri de sabırlı olmaktır. Yüce 

Yaratan, Hz. Muhammed’e (s.a.v.) sabrı tavsiye ederken, örnek olarak ulü’l azm 

peygamberleri göstermekte32 ve onlar gibi sabırlı olmasını ve acelecilikten uzak durarak 

kararlı olmasını emretmektedir. 

Azim, aynı zamanda tevekkül ile de alâkalıdır. Bu alâkayı Yaşar Nuri Öztürk şu 

şekilde ifade etmektedir: “Azim; Kur’an bünyesindeki kullanımı göz önünde 

bulundurularak, yaratıcı iman ve iradenin kararlılığı diye tanımlanır. Bu iman ve irâde 

                                                           
28 Mustafa Çağrıcı, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1991, IV, 328. 

29 Tevbe: 9/45. 
30 Taha: 20/115. 
31 N. Herbert Gasson, Hayat Yolunda Zorluklarla Mücadele, (Trc: Recep Şükrü Apuhan) İstanbul 1997, 15. 
32 Bkz: Ahkâf: 46/35. 



9 
 

ile yola çıkan ruhun Allah’a (c.c.) dayanışına Kur’an “tevekkül” diyor ve azmin 

arkasından gelmeyen tevekküle değer vermiyor.” 33  Bu konudaki temel ilke ayeti 

celilenin ifadesiyle şöyledir: “...karar verince de (azmedince de) Allah’a (c.c.) güven. 

Çünkü Allah (c.c.) kendisine güvenenleri sever.”34 Kur’an-ı Kerim’deki “sarp yokuş”35 

kavramı kararlılık ve dengenin önemine işaret ettiği gibi, hak yolda yürürken 

karşılaşılan zorluklara sabretmenin gerekliliğini de ifade etmektedir. Kararlılık ve 

dengenin bitiş noktası hayatın son bulmasıdır. Bundan dolayı mü’min, ölünceye dek 

sabretmekle yükümlüdür.36 

Azimli olmak ile sabırlı olmak arasındaki bağlantı, yukarıda anlatılanlardan 

açıkça görülmektedir. Aslında azmetmek; istekli olmak, başarıyı istemek, pes etmemek 

yani mücâdele etmek demektir. Sabır kavramının da böyle bir yönünün olduğunu 

anımsarsak, iki kavramın birbirini tamamlayıcı olduğu veya biri olmadan diğerinin 

olamayacağı ifade edilebilir. Önce azmedilir, fiiliyata başlanılır. Ardından çıkılan bu 

yolda kararlı bir biçimde ilerleme gösterilerek ve sabırlı bir tutum sergilenerek, sonuca 

varılmaya çalışılır. 

1.1.2.3. Sebat (Devamlılık) 

“Es-sebâtü/Sebatün” “s-b-t” fiilinin mastarıdır. Fiil olarak, devam etmek, varlığını 

sürdürmek, sürmek, dayanmak, kalmak, sabit ya da hareketsiz kalmak veya sebat 

etmek; dâimi, sabit, değişmez, sağlam, kararlı, durağan, sıkı, yerleşik veya kurulu 

olmak37 gibi anlamlara gelmektedir. 

Kur’an’da sebat kelimesi on üç ayette fiil şeklinde, beş ayette de isim olmak üzere 

toplam on sekiz yerde geçmektedir. 38 Kur’an’da sebat kelimesinin sabır anlamında 

kullanıldığı da görülmektedir. Zira: “Ey iman edenler! Herhangi bir düşman topluluğu 

ile karşılaştığınız zaman sebat edin…”39 anlamındaki ayette geçen sebat kelimesi, sabır 

olarak yorumlanmaktadır.40 Kur’an-ı Kerim’de, “Ancak sabredip salih amel işleyenler 

                                                           
33 Yaşar Nuri Öztürk, Kur’an’ın Temel Kavramları, Yeni Boyut Yay., İstanbul 1997, 598. 
34 Âl-i İmran: 3/159. 

35 Beled: 90/11. 

36 Cavit Yalçın, Kur’an’da Temel Kavramlar, Vurla Yayıncılık, İstanbul 1997, 105. 
37 İsfahani, 287. 
38 Abdülbâki Fuad, el-Mu’cemü’l Müfehres li Elfâzı’l-Kur’ani’l-Kerim, Dâru’l-Hadis, Mısır 1987, 158-159. 
39 Enfal: 8/45. 
40 Ebu Abdillah Muhammed İbn Ahmed Kurtubî, el-Câmiu li-Ahkâmi’l-Kur’an, (Trc: M.Beşir Eryarsoy), Buruc 

Yayınları, İstanbul 1997, I, 253. 



10 
 

böyle değildir…” 41  mealindeki ayette geçen sabır kelimesi de sebat olarak tefsir 

edilmiştir. Burada “sabredenler” kelimesinin,  kararlılık göstermek ve bıkmadan, 

yılgınlık göstermeden güzel işlere devam etmek anlamında kullanılarak, sebat 

kavramının karşılığına denk geldiği görülmektedir. Çünkü sabır/sebat gösterenler, 

hayatın zorluklarına rağmen amaçlarına ulaşmada dayanma gücü gösterenlerdir. Onlar 

şartların değişmesinden etkilenmezler. İnançları gereği, bu böyledir. Güç, refah ve isim 

elde ettiklerinde kendilerine bir hevâ gelmez, şımarıp kibirlenmezler. Buna karşılık işler 

tersine dönüp şartlar olumsuzlaştığında da, şartlara yenilmezler. Kısacası, her iki 

durumda da sabır/sebat gösterip bu ilâhi imtihandan alınlarının akıyla çıkarlar.42 

Sebat etmek, aynı zamanda her an dua ve tevekkül üzere olmayı da ifade eder. 

Dua ve tevekkül olmadan sebat etmek mümkün değildir. Allah’a (c.c.) inanan insan, bir 

işe başladığı andan itibaren sebatkâr bir tutum sergileyerek, dualar eşliğinde ve 

Yaratıcıya güven duygusu içerisinde sonuca ulaşmaya çalışır. İnanan kimselerin bu 

özelliklerinden dolayı  (sabır/sebatlarından dolayı) Allah (c.c.), kusurlarını bağışlar ve 

onlara yaptıkları iyilikler karşılığında sınırsız mükâfatlar verir. Yukarıda ifade edilen 

bilgilerden anlaşıldığı üzere, sabır ve sebat kavramları birbirlerine çok yakın iki 

kavramdır. Fakat bazı etik bilimcileri bu yakınlığa rağmen sabırla ve sebat mefhumunun 

aynı olmadığını ve aralarında ince bir nüansın olduğunu belirtmişlerdir. Zira “sabır; bir 

insanın hayatın zorlukları, umulmadık engelleri karşısında yıkılmadan, ümitsizliğe 

düşmeden mukavemet göstermesi ve kırılmadan, gerilmeden direnmesidir. Sebat ise 

düşünüp taşındıktan sonra verilen bir karardan caymamak, her dâim amaca ulaşmak için 

uğraşmak demektir.”43 

Sabır ve sebat kavramları, biri olmadan diğeri olmayan/olamayan kavramlardır. 

Kararlılık gösterip (sebatkârlık) işi sonuca ulaştırmak ve karşılaşılan engellere göğüs 

gerebilmek için sabırlı olmak esastır. 

1.1.2.4. Mücâdele (Uğraş) 

        “cedele/el-cidâlü” kökünden gelen “mücâdele”; çekişmek veya tartışmak, gâlip ve 

üstün gelmeye çalışmak için yarışmak ya da rekâbet etmek44 anlamlarına gelmektedir. 

                                                           
41 Hûd: 11/11. 
42 Mevdûdî, Tefhimü’l-Kur’an, II, 378. 

43 Osman Pazarlı, İslam’da Ahlâk, Remzi Kitabevi, İstanbul 1980, 260. 
44 İsfahani, 321. 



11 
 

Mücâdele; zorluklarla başa çıkma adına kişinin çabalaması, gayret sarf etmesi, sabrın 

devamını sağlama yolunda adım atması demektir.  

         Mücâdeleci bir ruha sahip olmak, kuşkusuz sabırlı olmayı gerektirir. Sabırlı bir 

tavır sergilenilmeden mücâdeleci olmak düşünülemez. Sabır mücâdelenin anahtarıdır. 

Mücâdele etmek için ilk önce bize zarar verecek, üzüntü ve kedere sevk edecek 

etkenleri, iyi analiz etmek ve içinde bulunulan kötü durumdan çıkış yolunu sağlamak 

için doğru bir yol seçmek esastır. Buna düşmanı iyi tanımaya çalışmak da denilebilir. 

         Mü’min için en başta mücâdele etmesi gereken düşman, nefis düşmanıdır. Nefsin 

arzu ve isteklerine karşı koymaya çalışmak, nefsi terbiye etmek için çabalamak en 

büyük mücâdelelerdendir. Çünkü nefis kişiye her zaman kötülüğü telkin eder.45  

         İnsanoğlu, tarih boyu sahte tanrılardan bir türlü kurtulamamıştır. Günümüzde bile 

dünyanın her tarafı böyle tanrılarla doludur. İşte nefis, bu putlar içinde merkezde yer 

alır. Zira putlar, nefsin farklı temayüllerinden doğmuştur. 46  Nefsi, bir düşman gibi 

algılayıp bu düşmanla sabırla mücâdele edilmezse, istenilmeyen sonuçlarla karşılaşma 

ihtimâli yüksektir. Nefisle mücâdeleyi başarabilmenin yolu, hidâyet üzere (sırat-ı 

müstakim) olmaya bağlıdır. Doğru yol üzere hayatını devam ettirmek için mücâdele 

eden bir mü’mini hiçbir zararlı etken yolundan döndüremez.47          

         Mücâdele kavramının anlamını bizler en güzel biçimde peygamberlerin 

hayatlarında görmekteyiz. Allah (c.c.), insanları tevhide çağıran elçilere hem ilâhi 

dâvetin ilkelerini hem de bu dâvet sürecinde nasıl mücâdele edileceğinin yol haritasını 

yüce Kur’an’da anlatmaktadır. Peygamberlerin tebliğ sürecinde çektikleri sıkıntılar, 

uğradıkları eziyetler, baskı ve işkenceler karşısında hemen Allah’a (c.c.) sığınmışlar, 

içten yalvarış ve yakarışlarla duaya yönelmiş ve sabırla mücâdelelerine devam 

etmişlerdir.48   

         Sevgili peygamberimiz Hz. Muhammed (s.a.v.), müşriklerin baskı ve işkenceleri 

karşısında yılmamış, mücâdeleyi asla bırakmamıştır. Mekkelilerin uyguladığı boykot 

gibi ağır bir durum karşısında dahi, kendisine tabi olan müslümanlarla birlikte sağlam 

bir duruş sergilemiş, sonunda zafere ulaşarak direnişin gücünü göstermiştir. Bu direniş, 

                                                           
45 Bkz. Yûsuf: 12/53. 
46 Şadi Eren, Olaylar ve Örneklerle Nefis Terbiyesi, (15. Baskı) Nesil Yayınları, İstanbul 2011, 25. 
47 Bkz. Mâide: 5/105. 
48 Bkz. Âl-i İmran : 3/146-147. 



12 
 

şüphesiz sabırla gerçekleştirilmiş ve örnek alınması gereken bir vakıa olarak tarihte 

yerini almıştır.   

         Hayatta başarılı olmanın temel unsurlarından biri de kuşkusuz mücâdeleci bir ruha 

sahip olmaktır. Mü’min; bu ruha sahip olmak için sürekli ilâhi beyânatlar doğrultusunda 

bir yol izlemeli, sabırlı bir duruş sergileyip, davası uğrunda elinden gelenin en iyisini 

yapmaya çalışmalıdır. Unutmamalıdır ki, sabır olmadan mücâdele olmaz ve mücâdele 

edilmeden, kararlılık gösterilmeden hedefe ulaşılamaz, olumlu sonuçlar elde edilemez. 

1.2. KUR’AN’DA SABRIN MAHİYETİ 

Sabır, bütün üstün ahlâki özelliklerin temel noktasıdır. Sabrın Kur’an’ın yüzden 

fazla ayetinde ifade edilmiş olması, bu mefhumun mahiyetinin ve yüceliğinin en önemli 

işaretidir. Allah’ın (c.c.) buyruklarını yerine getirmek, aklı ve vicdanı doğru kullanmak, 

nefsi kontrol altında tutabilmek, meşru olmayan istek ve arzulara boyun eğmemek, 

dünyada yaşanabilecek ve insana büyük sıkıntılar yaşatan belâ ve musîbetlere karşı 

koyabilmek için sabırlı olmak esastır. Kur’an sabrı; atılan her adımda Allah’a (c.c.) 

bağlı kalma (takva) 49 , namaz kılma, 50  infak etme, 51  kötülüğü iyilik ve güzellikle 

uzaklaştırma, 52  kötülüğe kötülükle karşılık vermeme 53  gibi mefhumlarla birlikte 

zikretmiş ve tüm bu unsurları Allah’ın (c.c.) rızasını kazanma vasıtası olarak saymıştır. 

Sabır mefhumunun Kur’an’daki karşılıklarından biri de; batıla karşı hakkın zaafı, 

dini tesis etmeye çalışanların devamlı olarak başarısız kalmaları ve buna karşılık batıl 

kuvvetlerinin gelişip büyümeleri üzerine ümitsizliğe ve hayâl kırıklığına kapılmamak. 

Panik, ümitsizlik ve çaresizlik içinde iken, dini tesis etme çabalarının faydasız veya abes 

olduğunu düşünmemek, en kötü şartlarda bile dini yüceltme çabalarından zerre kadar 

geri çekilmemek veya muhaliflere taviz vermemek.54 

Sabırlı bir mümin bütün bu fedakârlıkları, sabrının meyvesini dünyada toplamak 

için yapmaz. Aksine ölümünden sonra öbür dünyada yaşayacağı ebedi hayatta bunun 

                                                           
49 Bkz. Âl-i İmran: 3/200. 
50 Bkz. Bakara: 2/153. 
51 Bkz. Kasas: 28/54. 
52 Bkz. Kasas: 28/54. 
53 Bkz. Müzzemmil: 71/10. 
54 Mevdûdî, Sabır Bilinci, 16-17. 



13 
 

meyvesini göreceği şuuru içinde olur.55 Bir ayeti kerimede: “İşte onlar, sabretmelerine 

karşılık cennetin en yüksek makamları ile mükâfatlandırılacaklar…”56 buyrulmaktadır. 

Sabır erdemi, rabbimizin bizlere bahşettiği en önemli nimetlerdendir. Kur’an’da 

adı zikrolunan peygamberlerin en belirgin niteliklerinden birisi de olaylar karşısında 

sabır erdemiyle hareket etmeleridir. Allah’ın (c.c.) elçileri; karşılaştıkları sıkıntılara, 

baskı ve işkencelere, kâfir ve müşriklerin tüm tuzaklarına kararlılık içerisinde karşı 

koymuşlardır. “Nice elçiler vardır ki, onlarla birlikte birçok Allah (c.c.) dostu çarpıştı 

da; bunlar Allah (c.c.) yolunda başlarına gelenlerden yılgınlık göstermediler…”57 ayeti 

buna örnek gösterilebilir. 

İnsan hayatı her zaman huzur ve mutluluk içerisinde geçmez. Hayat bireyin 

karşısına arzuladığı gibi bir hayat tarzı çıkarmayabilir. Problemlerle dolu bir hayatla 

karşılaşabilme ihtimâli olan birey, bütün bunlara ancak sabırla karşı koyabilir. Eğer 

insan dayanıp mücâdele ederse, sonunda büyük mükâfatlara erişir. Zira Kur’an’da: 

“Yoksa, Allah (c.c.) sizden cihad edenleri (sınayıp) ayırt etmeden ve yine sabredenleri 

(sınayıp) ayırt etmeden cennete gireceğinizi mi sandınız?” 58 diye buyrulmaktadır. 

Rahmete erişmek için önce zahmete katlanmak (sabretmek), hayatın temel 

prensiplerindendir. 

Sabır mefhumu, Yüce Kur’an’ın önemle vurguladığı bir mefhumdur. İnanan bir 

insan, gösterdiği sabır sayesinde her türlü zorluğun üstesinden gelir. İç huzura ulaşır. 

Karşılaştığı musîbetlerin ilâhi bir imtihan olduğunu kavrar, kendisini olgunlaştıracağı ve 

Yaratanına daha bağlı hale getireceği bilincine varır. Bir musîbetin bin nasihatten hayırlı 

olduğunu düşünür ve ondan bir ders alır. İnancı zayıf olanlar ise; karsılaştıkları 

musîbetlerden yakınıp, sürekli şikâyet eder, üzülür ve ümitsizliğe düşerler. 

Sabır, birçok kazanımın da vesilesini teşkil eder. Örneğin Yaratıcımız, savaşı 

kazanacak olanların ve düşmanı alt edeceklerin, cenneti elde edip cehennemden 

kurtulacak kişilerin, ancak sabır erdemiyle hareket eden kişiler olacağını bildirmiş, 

                                                           
55 Mevdûdî, Sabır Bilinci, 17. 
56 Furkan: 25/75. 
57 Âl-i İmran: 3/146. 
58 Âl-i İmran: 3/142. 



14 
 

sabretmenin azmedilecek işlerden olduğuna dikkat çekmiştir. “Bugün de ben onlara 

sabretmelerinin karşılığını veriyorum. Onlar hakikaten muratlarına ermişlerdir.”59 

Sabırlı insanlar aynı zamanda Allah’a (c.c.) karşı nankörlüğe düşmeyen 

insanlardır. Mü’min karşılaştığı sıkıntı ve belâlara isyan etmemeli, bollukta ise şımarıp 

şükretmeyi terk etmemeli, her dâim Allah’a (c.c.) muhtaç olduğu düşüncesinde olmalı, 

sabretmesinin sonucunda kavuşacağı mükâfatların bilincinde hareket etmelidir. Allah 

(c.c.) Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyurarak, sabredip belâ ve musîbetlere dayanma gücü 

gösterenlerin mükâfatının cennet olacağını müjdelemiştir: “Adn cennetleri bunlar 

(sabredenler) içindir…”60 

Bütün bu açıklamalardan hareketle bir mü’min hayatta her hâl üzere iken, 

Yaratıcısının bahşetmiş olduğu sabır gibi üstün bir meziyetin farkına varmalı, bu büyük 

nimeti iyi kullanmasını bilmeli ve sabredenlerin sonuç itibariyle büyük mükâfatlara 

erişeceğini unutmamalıdır. Sabretmek; mücâdele etmek ve sıkıntılara göğüs germek, 

yapılan iyiliklere devam konusunda sebatkâr olmaktır. Ne kadar zor olsa da, ortaya 

çıkan sıkıntılar karşısında iyimser bir tavır takınmak, insanın azmini ve hevesini 

artıracaktır. Sabır acı olsa da meyvesinin tatlı olacağı unutulmamalıdır. 

1.2.1. Kur’an’da Sabırlı Olmaya Teşvik 

Yaratıcımız Kur’an’da, her zaman insan için iyi olanı murat ettiğini beyan etmiş, 

bu bağlamda sabretmenin insanın faydasına olacağını belirtmiş ve bu doğrultuda farklı 

biçimlerde insanı sabretmeye teşvik etmiştir. Bazı ayetlerde de sabretmeyi emretmiştir. 

Zira Kur’an’da şöyle buyrulmuştur: “Sabır ve namazla Allah’tan (c.c.) yardım 

isteyin…”61 

Başka bir ayette de “Gevşeklik göstermeyin, üzülmeyin; eğer inanmışsanız 

şüphesiz en üstün olan sizsiniz”62 buyrularak ümitsizliğin ve gevşekliğin sabra uygun 

bir hâl olmadığı ifade edilmiştir. 

Yine yüce Kur’an: “…Asıl erdemli kişi Allah’a (c.c.), âhiret gününe, meleklere, 

kitaba ve peygamberlere iman eden; sevdiği maldan yakınlara, yetimlere, yoksullara, 

                                                           
59 Mü’minun: 23/111. 
60 Ra’d: 13/23-24. 
61 Bakara: 2/45; Yine aynı konuda ayetler için Bkz. Bakara: 2/153; Âl-i İmran: 3/200; Nahl: 16/127. 

62 Âl-i İmran: 3/139; Bkz. Enfal: 8/15; Muhammed: 47/33, Ahkâf: 46/35. 



15 
 

yolda kalmışlara, yardım isteyenlere ve özgürlüğünü kaybetmiş olanlara harcayan; 

namazı kılıp zekâtı verendir. Böyleleri anlaşma yaptıklarında sözlerini tutarlar; 

darlıkta, hastalıkta ve savaş zamanında sabrederler…” 63  beyanıyla, ibadetlerde 

devamlılık gösterip salih amel işleme hususunda sabırlı davrananların, büyük bir erdem 

üzere olduklarından övgüyle bahsetmiş, bu ayetle mü’minleri sabırlı olmaya teşvik 

etmiştir. 

Mü’min, inancına uygun bir şekilde hayatını idame ettirmeye çalışırsa, Allah’ın 

(c.c.) yardımı olmadan bir hayat sürmenin mümkün olmadığı bilincine ulaşır. 

Karşılaştığı her durum ve problemde rabbinin kendisini yalnız bırakmayacağının 

idrâkinde hareket eder ve sabreder. “…Allah (c.c.) sabredenlerle beraberdir”64 ayeti 

doğrultusunda hiçbir zaman yalnızlık duygusuna kapılmaz. 

Yüce Rabbimiz sabredenleri en güzel biçimde ve hesapsızca mükâfatlandıracağını 

bildirerek sabra teşvik etmiştir: “...Asla kuşkunuz olmasın ki, güçlüklere göğüs 

gerenlerin ecirlerini, yapmış olduklarının daha da güzeliyle vereceğiz.”65 

Allah (c.c.) sabredenlere gelecek yardımın şüphe götürmeyecek düzeyde kesin 

olduğunu bildirerek inananları sabra teşvik etmiştir: “Evet, eğer siz sabır gösterip 

itaatsizlikten sakınırsanız, onlar şu anda süratle üzerinize gelseler bile rabbiniz size 

nişanlı beş bin melekle yardım edecektir.”66 

Yukarıda örnek verdiğimiz ayetlerden anlaşıldığı üzere rabbimiz, bütün iyi 

davranışlara olduğu gibi, sabretme erdemine de inananları teşvik etmek için farklı 

beyanatlarda bulunmuştur. Sabretmenin; Allah’ın (c.c) sevgisini kazanmaya yöneltip 

azabından kurtulma, sınırsız ve benzersiz mükâfatlara erişme vesilesi ve Allah (c.c) 

katında övgüye layık bir insan olma yolunda büyük bir adım olduğunu bizlere 

bildirmiştir. Burada esas olan; sabır davranışının dünyada herhangi bir fayda elde etmek 

için değil, sırf Allah’ın (c.c.) rızasını kazanmak için gösterilmiş olmasına dikkat 

etmektir. 

                                                           
63 Bakara: 2/177, Âl-i İmran: 3/17. 

64 Bakara: 2/249; Bkz. Enfal: 8/66; Enfal: 8/46. 

65 Nahl: 16/96. 

66 Âl-i İmran: 3/125. 



16 
 

1.2.2. Kur’an’ın Övdüğü ve İstediği Sabır 

Kur’an; sabır mefhumunu açıklarken, yalnızca sabredilmesi gereken durumları ve 

sabredenlerin kazanacakları mükâfatları ifade etmekle kalmamış, bununla birlikte 

insanın niçin sabretmesi gerektiğini ve bu sabrın nasıl yapılırsa övgüye lâyık 

olabileceğini de bildirmiştir. Yüce kitabımız Kur’an-ı Kerim; insanın sabır 

göstermedeki temel niyetinin, Rabbinin rızasını kazanmak olması gerektiğini birçok 

ayette vurgulamıştır: “Rabbinin rızasına ermek için sabret!”67 ayeti celilesi bu duruma 

bir örnek olarak verilebilir. Bu örnek ayeti celile, sabrın sadece Yaratıcımızın rızası için 

yapıldığında bir değer ifade edeceğini göstermektedir. Geçici menfaatler elde etmek ve 

başkalarının gözüne hoş görünmek için sabır gösterilmesi, uygun bir sabır tarzı değildir. 

Yaratıcımız, sırf Allah (c.c) rızası için sabredenlerin niteliklerini şu ayeti 

kerimede ifade etmektedir: “Ve onlar rablerinin rızasını elde etmek için sabreden, 

namazı dosdoğru kılan, kendilerine rızık olarak verdiklerimizden Allah (c.c.) yolunda 

gizli açık harcayan, kötülüğü iyilikle savan kimselerdir…”68 

Kur’an’ın yine övdüğü sabır şekillerinden biri de insanın başına gelen ve çözümü 

zor olan veya bazen de çözümü olmayan musîbetlere karşı göstereceği sabırdır. Aynı 

zamanda Kur’an’da övülen başka bir durum da, belâ ve musîbetler karşısında sergilenen 

vakarlı davranışlardır. Bu doğrultuda “cemil” (hoş, güzel) ifadesi sabır mefhumuyla 

beraber kullanılmıştır: “Gömleğinin üstünde uydurma bir kan izi de gösterdiler. Ya‘kub, 

‘Hayır! Nefsiniz sizi kötü bir iş yapmaya sürüklemiş; artık (bana düşen) güzelce 

sabretmektir…’ dedi.” 69 

Övgüye değer sabrın niteliklerinden biri de, sıkıntının ve musîbetin ilk temas 

ettiği anda gösterilen sağlam bir duruştur. Bu sağlam duruş, musîbetin ortaya çıkaracağı 

zararı en aza indirger. Önemli olan musîbetin başlangıcında gelebilecek kötülüğü ez az 

zararla atlatmaktır. Bu durumda sabır gösterilmezse, daha sonra sabırlı olmanın bir 

anlamı yoktur. Zira Hz. Muhammed (s.a.v): “Sabır dediğin, felâketle karşılaştığın ilk 

anda dayanmaktır”70 buyurarak sabrın, sıkıntının en acı verici durumunda gösterilmesi 

gerektiğini ifade etmiştir. 

                                                           
67 Müddessir: 74/7. 
68 Ra’d: 13/22. 
69 Yûsuf:12/18. 
70 Buhârî, Cenâiz: 32- 43; Müslim, Cenâiz: l4-l5. 



17 
 

Kur’an’da anlatılan peygamber kıssalarının sabır temeli üzerine bina edildiğini 

söylemek yerinde olacaktır. Bunun en güzel örneklerinden biri, hiç şüphesiz Hz. Eyyûb 

peygamberin yaşadıklarıdır. Hz. Eyyûb (a.s), varlıklıydı ve geniş bir aileye sahipti. 

Başına gelen musîbetlerden dolayı aile fertlerinin çoğunu, malını ve mülkünü kaybetti. 

Uzun yıllar sürecek olan bir hastalığa yakalandı. Yaşadığı bütün bu sıkıntılara rağmen 

hâlinden şikâyetçi olmayıp, Yaratanının takdirine rıza gösterip sabretti. Sebat üzere 

hareket etti. Hz. Eyyûb (a.s.) çektiği sıkıntıdan bahseder, fakat Rabbine: “Sen 

merhametlilerin en merhametlisisin!” demekten başka bir şey söylemez. Bu; onun 

sabırlı, soylu ve mutmain olan kişiliğinin bir göstergesidir.71 

Hz. Eyyûb’un (a.s) durumu Kitab-ı Mukaddeste ise şöyle ifade edilmiştir: 

“…Şeytan her ne kadar onun kalbini Allah’tan çevirmeye çalıştıysa da başaramadı. 

Eyyûb, sabır ile Allah’a yalvardı. Nihayet Allah Eyyûb’a ayağını yere vurmasını, 

oradan çıkan soğuk su ile yıkanmasını ve o sudan içmesini emretti. Eyyûb da suda 

yıkanıp sudan içince şifaya kavuştu. Sonunda kaybettiği malı ve evlâdı da bir kat 

fazlasıyla kendisine verildi. Rab, ona önceki malının iki katını verdi.”72 

Allah (c.c.), Hz. Eyyûb (a.s)’ın kendisine isâbet eden bu musîbetler karşısında 

göstermiş olduğu tavrı överek, diğer insanların da örnek alması için Hz. Muhammed’e 

(s.a.v.): “Şüphesiz, onun katımızda yüksek bir yakınlık derecesi ve güzel bir geleceği 

vardır. (Resulüm!) Kulumuz Eyyûb’u da an. O, rabbine: ‘Şeytan bana sıkıntı ve acı 

vermektedir’ diye seslenmişti…Gerçekten biz onu sıkıntılara dayanıklı bulduk. O ne 

güzel bir kuldu! Yönü hep Allah’a (c.c.) dönüktü”73 diye hitap ederek, Eyyûb’un (a.s.), 

sabretmesi ve musîbete karşı halim bir davranış sergilemesi sonucu ulaştığı mükâfatı 

ifade etmiştir. Doğrusu bu durum her insanın sergileyeceği bir tavır değildir. Ancak 

sağlam bir imana sahip kişilerin ortaya koyabileceği bir sabırdır ve kanaatimizce sabrın 

zirve noktalarından biridir. 

Övülen ve tavsiye edilen sabır; iman ve salih amel yolunda olan sabırdır ki bu, 

şecaat, bağlılık ve mertlik şiârıdır. Yoksa her türlü kötülüğe katlanmak, her zillete 

boyun eğmek, pislikler içine düşüp de her ne pahasına olursa olsun ondan kurtulmaya 

çalışıp çaba göstermemek, batılda ve fenalıkta ister istemez saplanıp kalmak ve şerre 

                                                           
71 Mevdûdî, Sabır Bilinci, 179. 
72 Kitabı Mukaddes, Eski Ahit, Eyub Bölümü, 500-501. Özet için bkz. SüleymanAteş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 

Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1998, VII, 475-476. 
73 Sâd: 38/40-44. 



18 
 

rıza göstermek anlamına gelen atâlet, zillet ve meskenet ile susmaktan ibaret olan 

duygusuzluk demek değildir.74 

Bu bilgiler doğrultusunda, Rabbimizin Kur’an’da bizlerden istediği sabır 

erdeminin; belâ ve musîbetin geldiği ilk anda, yani vaktinde, sağlam bir duruş 

sergilenerek gerçekleştirilmesi gereken sabır erdemi olduğunu söylemek mümkündür. 

Allah’ın (c.c.) rızasını kazanmak için ve karşılaşılabilecek en kötü durumda dahi 

ümitsizliğe kapılmadan, Yüce Yaratanımızın her dâim bizimle olduğunu unutmadan 

sabretmenin, en üstün sabır modeli olduğu açıkça ortadadır. 

1.2.3. Sabır Mefhumuyla Bağdaşmayan Durumlar 

1.2.3.1. Acelecilik (İvedilik) 

“El-aceletü/aceletün”, bir şeyi vaktinden önce talep etmek ve taharri edip peşine 

düşmek (acele etmek)75 gibi anlamlara gelmektedir. 

Acelecilik; acele iş yapma alışkanlığı, huyu; bir işi vaktinden önce yapmaya 

çalışmak, bir şeyi vaktinden önce elde etmeye gayret etme, sabırsızlık, ivgenlik, çabuk 

hareket, tezlik, sürat, telâş76 anlamlarını da kapsamaktadır. Kur’an-ı Kerim insanın bir 

işi yaparken sonucunu hemen beklediğini, bir an önce istediğine ulaşmayı hedeflediğini 

açıklamaktadır: “İnsan, aceleci olarak yaratılmıştır…”77 Bu ayet bize insanın aceleci 

bir yapıda yaratıldığını ve bu yapısı gereği çoğu zaman sabırdan uzak davranışlar 

sergilediğini/sergileyebileceğini, fakat insanın bu yapısının sabır mefhumuyla 

bağdaşmayacağını ifade etmektedir. Çünkü acelecilik sabrı ortadan kaldırır, insanı “bir 

an önce olsun” duygusu içerisine sokar. 

Nefis aceleciliğe çok düşkündür. İnsan tabiatı itibariyle acelecidir. İnsanın istediği 

bir şey yavaş yavaş gerçekleşecek olsa, Allah’ın yaratmasındaki değişmeyen 

sünnetlerini ve her şey için tayin edilmiş bir vakit olduğunu unuttuğundan dolayı onun 

sabrı tükenir ve göğsü daralmaya başlar. Zira Cenab-ı Allah (c.c.), herhangi bir insan 

gibi acele davranmaz. Her meyvenin olgunlaşacağı bir vakti saati vardır. Hasadı ancak o 

                                                           
74  Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, (Sad: M. Nur Çetin, Taha Parlar vd.), Birleşik 

Yayıncılık, İstanbul 2003, IX, 109-110. 

75 İsfahani,  962. 
76 Doğan,  5. 
77 Enbiya: 21/37. 



19 
 

zaman güzel olur. Acele etmek meyvenin vaktinden önce olgunlaşmasını sağlamaz. 

Çünkü ne o, ne meyve, ne de meyveyi taşıyan ağaç buna güç yetirebilir. Zira ağaç da, 

belli bir hesap ve kader üzere olan ve onun en güzel şekilde yetişmesini sağlayan 

kâinattaki kanunlara boyun eğmektedir.78 Yüce Rabbimiz, insanın aceleciliği hakkında 

şöyle buyurmaktadır: “İnsan, kötülüğü de iyiliği istediği gibi ister. İnsan pek 

acelecidir!”79 

Meşakkatler karşısında sabırla tahammül gücüne ulaşarak, iman ve salih amellerle 

öne çıkarak, o büyük sevabı isteyecek yerde, acelesinden dolayı kötülük kazanmak için 

dua eder. Onun bir an önce olmasını bir hayır ister gibi ister. 80  Böylece kendisine 

kötülüğü davet etmiş olur. Zira bir şeye vaktinden evvel erişmek isteyen, o şeyden 

mahrum bırakılarak cezalandırılmış olur.81 

Kur’an’da, acele edip kavminin Allah’ın (c.c.) emir ve yasaklarını kabul etme 

hususunda sabırsızlık (acelecilik) ve öfke gösteren Yunus (a.s.) misali verilerek, Hz. 

Muhammed’in (s.a.v) sabırlı olması ve öfkeye kapılmaması gerektiği emredilmiştir. 

“Sen rabbinin hükmüne sabret; balığın yoldaşı (Yunus peygamber) gibi olma. (aceleci 

olma!)…”82 

İnsan bir işi yapmadan önce çok iyi düşünmeli, detaylı bir plân yapmalıdır. 

Olumlu bir sonuç almak için sabırlı bir tutum içerisinde o işe girişmelidir. Aksi halde 

başladığı noktaya bir sonuç alamadan döner ve pişmanlık duyar. Duygularını ölçüp 

tartmadan, akletmeden hayata yansıtan; hissi hareket ederek düşünmeden ifade ettiği bir 

kelâmdan veya ortaya koyduğu bir fiiliyattan ötürü, hayatı boyunca sıkıntı yaşayan, 

pişmanlık duyan birçok şahıs vardır. Bazı pişmanlıkların da telafisi maalesef mümkün 

değildir. İnsanı aceleye sevk eden nefsanî yönüdür. Ruhu değildir. Ruh potansiyel 

olarak insana iyi şeyleri telkin eder. Bunun için her zaman ruhumuzun sesi dinlenilmeli, 

aceleci olunulmamalıdır. 

                                                           
78 Karadâvî,  152. 
79 İsrâ: 17/11. 
80 Ramazan Altuntaş, Kur’an’da Hidâyet ve Dalâlet, Pınar Yay., İstanbul 1995, 176. 
81 Yazır, V, 128. 

82 Kalem: 68/48. 



20 
 

1.2.3.2. Şikâyetçilik (Yakınma) 

“Şikâyet/şekva”; üzüntüyü, kederi izhar etmek, açığa vurmak. Fiil olarak 

(şekevtü) “üzüntümü, kederimi izhar ettim, açığa vurdum” anlamında kullanılır.83 

Şikâyet; dert yanma, sızlanma, yanıp yakılma, haksızlığın giderilmesini isteme, 

rahatsızlığından yakınma84 anlamlarını da ifade eder. İnsan aceleci bir varlık olduğu 

gibi, içinde bulunduğu durumdan çoğu zaman yakınan, karşılaştığı olaylar karşısında 

hep sızlanıp şikâyetini dile getiren bir varlıktır. Bunun nedeni ise, memnuniyetsizlik ve 

sabırsızlık göstermektir. Bu durumu Yüce Kur’an şu şekilde ifade eder: “Gerçekten 

insan pek tahammülsüz bir tabiatta yaratılmıştır. Başına bir fenalık geldi mi, sızlanır 

(şikâyet eder) durur…”85 

Kişinin yaratılışında bulunan bu zafiyetleri en aza indirgemek insanın elindedir. 

İnsan, Allah’ın (c.c.) gönderdiği hidâyeti kabul eder kendi nefsini ıslah için bilfiil gayret 

gösterirse, bu zafiyetlerini tedavi edebilir. Şayet nefsini gevşek bırakırsa bu zaaflar onun 

içine yerleşir, gelişir.86 

Sabır, Allah’tan başkasına şikâyet etmekten dili, kızmaktan kalbi, yüze ve dize 

vurmaktan ve elbiseleri yırtmaktan elleri men etmekten ibaret olunca, kul başına gelen 

bir musîbeti bir kimseye şikâyet ederse sabrını bozmuş olur. Buna göre kul, Rabbini 

kendi gibi bir mahlûka şikâyet eder, derdine şifa verecek olan Allahü Teâlâ’yı, derdine 

şifa veremeyecek olan âciz bir kimseye şikâyet etmiş olur.87 

Şikâyetçi olmak sabrı ortadan kaldıracağı gibi, kişiyi Allah’a (c.c.) isyana 

götürecek durumlara da düşürebilir. Çünkü sürekli ağlamak, sızlanmak insanın 

kontrolünü kaybetmesine ve ne yaptığının farkına varamamasına neden olur. Bunun 

yanında derdi ve sıkıntıyı Yüce Yaratan ile paylaşmak şikâyet etmek değildir ve insanî 

bir durumdur. Zira Hz. Yakup (a.s.), oğlu Yusuf’tan (a.s.) ayrı düştüğünde büyük 

sıkıntılar yaşamış ve bu durumunu Rabbi ile paylaşmıştır: “Yakub da şöyle dedi: “Ben 

acımı ve kederimi ancak Allah’a (c.c.) şikâyet (havale) ediyorum, paylaşıyorum, ben 

sizin bilmediklerinizi Allah'tan gelen bilgiyle biliyorum.”88 Hz.Yakub tarafından bilinen 

                                                           
83 İsfahani,  810. 
84 Doğan, 1238. 
85 Meâric: 70/19-20-21. 
86 Mevdûdî, Tefhimü’l-Kur’an, VI, 461. 
87 Cevziyye,  318. 
88 Yûsuf: 12/86. 



21 
 

fakat oğulları tarafından bilinmeyen şeyin ne olduğu hususunda şunlar söylenmektedir: 

Yakub (a.s), oğlu Yusuf’un (a.s.) gördüğü rüyayı bilmekte ve nihayet sonunda, on bir 

oğlunun, karısının ve kendisinin onu yücelterek takdir edeceklerine inanmaktaydı. Bu 

sebeple Yusuf’un (a.s.) ölmemiş olabileceğini, Bünyamin’in tutuklanmasının da bu 

meseleye ışık tutacak bir hâdise olduğunu düşünüyordu.89 

Mü’min bir insan isyana ve edepsizliğe varmadan niyaz ile derdini Allah’a arz 

edip kurtuluş dilerse, bundan sevap alacağı gibi, belâya karşı sabrı da pekişmiş 

olur. 90 Aynı zamanda başına bir belâ ve musîbet gelen kimsenin kendisine yol 

göstermesi veya yardım etmesi veya ihtiyacını gidermesi için bir şahsa hâlini bildirmesi 

de sabra zarar vermez.91 

Yaşadığımız olumsuz bir durumu, şikâyetçi olmakla çözüme kavuşturmamız 

mümkün değildir. Ancak yardım almak için birileriyle paylaşmak gerekiyorsa, bunu 

yapmak daha mantıklıdır. Bu durum sabretmeye aykırı bir durum oluşturmaz. 

Rabbimize durumumuzu anlatırken, O’na şikâyet etme tarzında değil de, dertleşiyormuş 

gibi ifade etmeye çalışmak doğru bir yöntem olacaktır. 

1.2.3.3. Öfkelenme (Hiddet) 

“El-ğadabu/ğadab (öfke)”, intikam alma isteğiyle, arzusuyla kalbin kanının yüzde 

belirmesi, yüze sıçraması92 demektir. 

Öfke; eğilimlerimizi giderirken bize engel olmak isteyen, kişiye acı vermek için 

içimizden gelen bir itmedir. Öfke; insanı eyleme sürükleyen, taşkın davranışlara 

yönelten, şuuru perdeleyen ruhsal bir olaydır. Öfke halinde olan bir insan, şuuruna ve 

davranışlarına hâkim olamaz. Bu duruma gelen bir insan çoğu zaman saldırgan olur.93 

Buradan hareketle öfke durumunun, insanın sabır yoluna girmesine engel olan ve 

insanın düşünme (akletme), karar verme yetilerinin önüne geçip acelecilik tavrı 

oluşturan, sağlıklı kararlar vermeyi engelleyen ve insanı zarar verici hâle sokan bir 

                                                           
89 Ebu Cafer Muhammed Cerir Taberi, Câmiu’l-Beyân an Te’vili’l-Ku’ran, (Trc: Hasan Karakaya Kerim Aytekin), 

Hisar Yayınları, İstanbul 1996,  V, 48. 
90 İhsan Soysaldı, Tasavvufta Sabır ve Şükür Kavramları Üzerine Bir İnceleme, FÜİFD, sayı: 1, Elazığ 1997. 

91 Cevziyye,  318. 
92 İsfahani,  1077. 
93 Bayram Altan, Dünyada Kazanabileceğimiz Sonsuz Mutluluk (120 Altın Kural ), Dergâh Ofset, İstanbul 2014, 71. 



22 
 

durum olduğunu söylemek mümkündür. Bu doğrultuda “öfke gelince akıl gider” sözü 

de insanın öfke anında sağlıklı kararlar veremeyeceğini ifade etmektedir. 

Ayrıca öfkelenmek, insanı Yaratıcısının kendisi için çizdiği çerçevenin dışına 

çıkarıp, Allah’ı (c.c.) anma ve O’na ibadet etme boyutunu ortadan kaldıran bir 

durumdur. Çünkü öfke, şeytanî bir duygudur. Zira bu hususta sevgili peygamberimiz 

şöyle buyurmuştur: “Öfke şeytandandır.”94 

Öfkenin altında yatan birçok neden olabilir. Bu nedenler bazen bir şeyi çabucak 

elde etme; yani sabırsızlık, bazen yenilgiyi kabul etmeyip intikam duygusu içine düşme, 

bazen nefsin arzu ve isteklerine karşı koyamayıp bu istekleri yerine getirmek için 

çabalama, bazen başkalarına hoş görünmeye çalışmak için onların yönlendirmelerinden 

etkilenme, bazen kendini beğenmişlik duygusuna kapılarak “her şeyi ben 

halledebilirim” havasına girme şeklinde sıralanabilir. Hangi sebep olursa olsun, bütün 

bunların iyi bir sonuç ortaya çıkarmayacağı âşikârdır. Bütün bu duyguları zihinden 

atabilmek ve iyi sonuçlar ortaya koyabilecek davranışlar geliştirebilmek, sabır erdemine 

sahip olmakla mümkündür. Dolayısıyla öfke; sabır mefhumuyla bağdaşmayan 

sabırsızlık, acelecilik ve kırıcılık olarak nitelendirilebilecek bir tavır sergileme 

durumudur. 

Yüce Kur’an’da muttakilerin öfkelerine esir olmayan ve intikam duygusu 

gütmeyen insanlar olduğu ifade edilmiştir. “Onlar (takva sahipleri) bollukta da darlıkta 

da Allah yolunda harcarlar, öfkelerini yenerler, insanları affederler…”95 buyrularak 

gerçek mü’minlerin öfkelerine hâkim ve bağışlayıcı kişiler olduğu ifade edilmektedir. 

Sevgili peygamberimiz öfke konusunda mü’minleri uyarmış ve öfke durumunda 

yapılması gerenlerden bazılarını şöyle açıklamıştır: “Dikkat edin! Öfke Âdemoğlunun 

kalbinde bir ateştir. Öfkelenen kişinin gözlerinin kızardığını, boyun damarlarının 

şiştiğini görmez misiniz? Kim öfkelenmeye başladığını hissederse, hemen otursun veya 

yatsın!”96 

Yüce Rabbimiz, sevgili peygamberimizin islamı tebliğ sırasında karşılaşacağı 

zorluklar karşısında sabırlı olmasını ve bu sıkıntılı durumlar karşısında öfkelenmemesi 

                                                           
94 İbn Hanbel, Müsned: 4/226. 
95 Âl-i İmran: 3/134. 
96 Tirmîzî, Fiten: 26/2191; İbn-i Mâce, Fiten:18. 



23 
 

gerektiğini ifade etmek için şöyle buyurmuştur: “Sen rabbinin hükmüne sabret; balığın 

yoldaşı (Yunus (a.s.) peygamber) gibi olma. Hani o, öfkeli olarak seslenmişti.”97 

Yine rabbimiz farklı bir ayeti celilede; Yunus (a.s.) peygamberin insanlara 

tebliğinde acelecilik göstererek öfkesine hâkim olamayıp, kavminin kendisine yüz 

çevirdiği, bu yüzden kendisine inanmayacaklarını düşünerek onları terk ettiği ve 

gemiyle hareket ederken, gemi aşırı yükten ağırlaşınca batmasın diye kura sonucu 

denize atıldığı ve onu bir balığın yuttuğu ve balığın karnından çıkmak/kurtulmak için 

Rabbine yakarışta bulunduğu ve Allah’ın da (c.c.) onu affedip kurtardığı 

anlatılmaktadır: “Zünnûn’u da (Yûnus) zikret! Hani öfkeli bir halde geçip gitmiş, bizim 

kudretimizin kendisine yetmeyeceğini zannetmişti. Sonunda karanlıklar içinde, “Senden 

başka hiçbir tanrı yoktur. Seni tenzih ederim. Gerçekten ben kötü işler yapmışım” 

diyerek yalvardı. Bunun üzerine duasını kabul ettik ve onu sıkıntıdan kurtardık. İşte biz 

iman etmiş olanları böyle kurtarırız.”98 

Görünen o ki, Cenâb-ı Allah (c.c.) son peygamberini Hz. Yunus’un kıssasında 

anlatıldığı gibi onu belâların içine çekip sürükleyen öfkenin çağrılarına kulak 

vermemesi konusunda uyarmaktadır. Şüphesiz ona düşen Rabbinin hükümlerine 

sabretmek, davetinde sebat etmek, risaletin ağır sorumluluklarına tahammül göstermek 

ve duygularının peşinden sürüklenmemektir. Şüphesiz o, Rabbinin emrini bekler ve 

nihayetinde de Rabbinin zaferini gözetler.99 

Öfke kişiye fayda sağlayan bir davranış değildir. Öfkelenmek, sadece sahibine 

zarar veren ve zor duruma düşüren bir davranıştır. Bundan dolayı bizi öfkelendirecek 

bir durumla karşılaştığımızda öfkemize hâkim olmayı, her ne kadar zor bir şey olsa da, 

başarabilmeye çalışmalı, kendimizi öfkemizin esiri hâline getirmemeliyiz. Bunu 

gerçekleştirmek için ise, sabır erdemini kendimize prensip edinme yolunda gayret 

göstermeliyiz. 

1.2.4. Sabır Tutumunun Psikolojik Açıdan İncelenmesi 

İnsan; beden, ruh ve nefis gibi farklı özelliklere sahip çok yönlü bir varlıktır. 

Bedensel yönüyle maddi ihtiyaçları; ruhsal ve nefsanî yönüyle de mânevi ihtiyaçları 

                                                           
97 Kalem: 68/48. 
98 Enbiyâ: 21/87. 
99 Karadâvî,  155. 



24 
 

vardır. Nasıl ki, bedenen ayakta kalması ve hayatını devam ettirebilmesi için yemek, 

içmek, uyumak gibi ihtiyaçlarını gidermesi gerekiyorsa, mânevi olarak da sevmek, 

sevilmek, kendini güvende hissetmek, anlaşılmak, başına gelmiş/gelebilecek belâ ve 

musîbetlere karşı sabretmek gibi ihtiyaçlarını karşılaması gerekmektedir. Bu durum, 

ruhsal bir gerekliliği ifade eder. Ruhun beslenip doyurulmaması sonucu mutsuz bireyler 

ve dolayısıyla mutsuz toplumlar ortaya çıkar. Günümüz toplumlarında, maddi 

olanakların gelişmesi ve insanların refah seviyelerinin yükselmesiyle beraber, bir 

doyumsuzluk ve mutsuzluk durumu da ortaya çıkmıştır. Ortaya çıkan bu tablo; 

bencilliğin, tembelliğin, âcizliğin, aceleciliğin, şükürsüzlüğün ve yanlış sabır anlayışının 

bir sonucudur. 

Kur’an; karşılaşılan problem ve zorluklara, sıkıntı ve musîbetlere karşı aktiviteyi 

yenileyen bir sabır öğütlemektedir. Zira aktif bir sabır, insana dayanma gücü verip 

problemlerin üstesinden gelmek için gayret sarf etmeyi öğretmektedir. Ayrıca insan her 

türlü zorluğa dayanıp aktif bir sabır tutumunu tercih ettiğinde; olgun, strese karşı 

mukâvemet edebilen, psikolojik bunalımdan emin bir kişiliğe sahip olabilecektir.100 

Hiçbir şekilde bir tembellik, becerisizlik, âcizlik, miskinlik ve ihmal durumu 

olmayan sabır; problem çözümünde elden gelen çabanın sarf edilmesini 

gerektirmektedir. Mânevi gelişimde bir evre (makam) olmasının yanında daha alt 

gelişim evreleri için bir hâl durumunda olan sabır, aynı zamanda nefs terbiyesinin en 

önemli unsurlarından  biridir.101 

Bireysel gelişim ve ilerlemede acı ve çatışmalarla yüzleşmenin yararlı olduğu, 

gelişim ve kendini gerçekleştirmenin acı, üzüntü, keder ve kargaşa olmadan mümkün 

olmadığı gelişim psikologlarınca dile getirilmektedir. 102  En iyi öğrenme, bireyi 

değişimlere zorlayan trajedi, ölüm, travma gibi yaşantılar yoluyla olmaktadır.103 Tam 

tersine acı ve üzüntü veren olaylar, yapıcı ve olumlu sonuçları beraberinde getirirken, 

aşırı korumacı bir yaklaşımla bireyleri acılarını yaşamaktan alıkoymak, kendi içsel 

doğasının bütünlüğüne olan saygısının azalmasına ve gelişiminin engellenmesine yol 

açmaktadır.104 

                                                           
100 Osman Necati, Kur’an ve Psikoloji, (2. Baskı), Fecr Yayınları, (Çev. Hayati Aydın), Ankara 2004, 280-282. 
101 Faruk Karaca, Din Psikolojisi, Eser Ofset, Trabzon 2011, 211. 
102 Abraham Maslow, İnsan Olmanın Psikolojisi, Kuraldışı Yayınları, (Çev.: Okhan Gündüz), İstanbul 2001, 14. 
103 Maslow,  12. 
104 Maslow,  12-14. 



25 
 

Sabırla nefsi terbiye etmek; sürekli iyi işler yapma yolunda çabalamaya ve bu 

yolda ısrarcı olmaya bağlıdır. Acelecilik göstermemek, içinde bulunulan durumdan 

şikâyet etmek yerine sabırla çözüm arama yolunu seçmek, öfke, şiddet ve her türlü 

yıkıcı davranıştan uzak durmak, sürekli dua bilinci üzere bir hayat sürerek Yüce 

Yaratıcımıza daha yakın olmaya çalışmak da nefsi eğitmenin yollarındandır. Bütün 

bunlar, insanın ruhsal durumuyla bağlantılı yetiler olduğundan, yine başka bir ruhsal 

donanım olan sabırla beslenerek hayata yansıtılabilir. 

Son derece olumsuz şartları, şikâyet etmeksizin metanetle karşılamak mânâsına 

gelen sabır, nefse haz veren şeylerden uzaklaşmak anlamına da gelmektedir. Mânevi 

gelişimin bu evresine ulaşan bireyler, son derece şiddetli olumsuzluklarla karşılaştıkları 

zaman bile bu durumu, kendilerini olaylar arkasındaki gerçek faktöre teslim ederek 

aşmaya çalışmaktadır. Böylece kader inancını aktive eden sabır evresi, aynı zamanda 

nefsin kışkırtmalarına karşı mücâdelenin de en önemli şartı pozisyonundadır. Zira 

olumsuzluklara katlanmanın yanı sıra, dini yasaklardan kaçınma ve pozitif davranışlarda 

istikrarı da getiren sabır hâli, bu özelliğiyle mânevi gelişimin olmazsa olmaz 

fonksiyonlarından birini icra etmektedir.105 

Sabır, ruhun bir melekesidir. Tahammülü zor, nefse ağır gelen şeylere katlanmak 

ancak sabır ile gerçekleşir. Allah'ın (c.c.) emirlerini yerine getirmek, aklın ve dinin 

uygun görmediği ve nefsin meşru olmayan isteklerine mukavemet edebilmek, hayatta 

elde olmadan başa gelen ve insana büyük elem ve keder veren belâ ve musîbetlere karşı 

koyabilmek ve bunların üstesinden gelebilmek için sabretmeye ruhu hazırlamak 

gerekir.106 

Bir depremzede veya bir hasta, Allah’a (c.c.) daha samimi yalvarır, ilticâ eder. 

Sert demir kızgın ateşte yumuşar ve kolayca şekil alır. Zor zamanlarda dayanma gücü 

sabır sayesinde artar. Nefse hâkimiyet kolaylaşır. Sıhhâtli iken Allah’a (c.c.) ihtiyacını 

hissetmeyen birisi, hastalık anında sabretme eğilimi içerisinde çok samimi bir şekilde 

Allah’a (c.c.) yalvarır.107 

Sabır, acıya katlanma, onu geçiştirmek için sebat etme ve karşı koyma hissiyatı 

oluşturur. Her ferahın, her başarının anahtarı sabırdır. Baştaki darlığın, sıkıntının 

                                                           
105 Faruk Karaca, Din Psikolojisi, Eser Ofset, Trabzon 2011, 211-212. 
106 Şâmil İslam Ansk, ‘‘Sabır Mad.’’, Şâmil Yay., (Yaz: Komisyon), V, 299. 
107 Eren, 128. 



26 
 

geçmesi için Allah’ın (c.c.) yardımını çekecek sebeplerden birincisidir. Sabırsız nefisler, 

her zaman darlık içindedir. Onların olaylara hiç karşı koyma gücü yoktur. Her şey ister, 

her şeyden etkilenip sıkıntı duyarlar. Genişlik zamanında eldeki nimetin de kadrini 

bilmezler. Az bir yokluk görünce tahammül edemez, hemen düşer mahvolurlar.108 

Dünya hayatının sıkıntılarla ve tekrarlarla dolu olması, sabırlı olmanın 

gerekliliğini gözler önüne sermektedir. Hayatta karşılaşılan problemler ve yaşanılan 

tekrarlar, çoğu zaman insana sıkıcı gelebilir ve ruhsal bunalımlara yol açabilir. İnsanı 

ruhsal bunalımlara düşmekten koruyacak olan erdem, hiç şüphesiz sabırdır. İnsan sabırlı 

bir tutum sergileyerek hem iç dünyasını rahatlatır, hem de Yaratıcısı ile arasındaki bağı 

güçlendirmiş olur. Sabırsızlık hâli ise, insanı hem bu dünyada hem de ahirette içinden 

çıkılamayacak durumlara sürükleyebilir. 

1.3. KUR’AN’DA SABREDİLMESİ GEREKEN DURUMLAR 

Geçici dünya hayatında imtihan üzere yaratılmış olan insan, hayatı boyunca 

birçok şeyle karşılaşır. Karşılaştığı bu durumlar, bazen sevip devam ettirmek istediği, 

bazen de hiç hoşlanmadığı/hoşlanmayacağı, bir an önce bitmesini istediği/isteyeceği 

durumlar olabilir. Her iki durumda da insan; sabır, dua ve şükür yolunu tutmalı; isyan 

etmeden, şımarıp Yaratıcısını unutmadan, ahiret diyarını hedefleyerek ve dünyada da 

nasibini arayarak yoluna devam etmelidir. İnsanın bu doğrultuda bir hayat sürmesi, her 

dâim sabır erdemiyle yol arkadaşlığı yapmasıyla mümkündür. Bu doğrultuda Yüce 

Kur’an’ın işaret ettiği ve sabırla devam edilmesi gereken birtakım durumlar vardır. 

Şimdi bu durumları ifade etmeye çalışalım. 

1.3.1. İbadetlerin İfasında Sabır 

“Ubudiyyet”; kendini alçaltıp, alçak tutup veya kendi kibrini, gururunu kırıp bunu 

izhar etmek demektir. “İbadetün”, sözcüğü bundan daha beliğdir. Çünkü kendini 

alçaltmanın, alçak tutmanın veya kendi kibrini, gururunu kırmanın son noktasını ifade 

eder.109 İbadet; Allah’a (c.c.)  karşı kulluk vazifesini yerine getirme, Allah’ın (c.c.) 

                                                           
108 Yazır, I, 285. 
109 İsfahani,  951. 



27 
 

rızasına uygun hareket etme, tapma, tapınma, takva, taat, kulluk, şükran ifadesi110 gibi 

anlamlara gelmektedir. 

İbadet genel anlamda ise, insanın insan olarak yaratıldığı ve kendisine eşsiz 

nimetler verildiği için Yaratanına boyun eğmesi, O’na içten bir bağlılık göstererek, 

bilinçli bir şekilde kulluk etmesidir. Bu doğrultuda Kur’an-ı Kerim insanın yaratılış 

amacını şu şekilde ifade etmektedir: “Hanginizin davranışça daha iyi olduğunu 

deneyerek göstermek için ölümü ve hayatı yaratan O’dur...”111 Bu ayetten anlaşılacağı 

üzere insan, dünyaya ilâhi bir imtihan maksadıyla kulluk yapmak üzere gönderilmiştir. 

İnsanın Yaratıcısına kulluk etmesi belli bir süreliğine, hayatın belli bir aşamasında 

geçerli bir durum olmayıp, yaşamın son anına kadar sürdürülmesi gereken bir 

durumdur. Bu durumu Yüce Kur’an: “Kesin olan şey (ölüm) gelinceye kadar rabbine 

kulluk et’’ 112  diye ifade etmektedir. Aynı doğrultuda bir başka ayette ise,”Nerede 

olursam olayım, o beni kutlu ve bereketli kıldı; yaşadığım sürece bana namazı, zekâtı ve 

anneme saygılı olmayı emretti; beni zorba ve isyankâr yapmadı” 113 buyrularak 

ibadetlerin sürekliliğine işaret edilmiştir. İbadetlerde sabırlı olma; insanın kendini 

tamamıyla ibadetlere vermesi, yaptığı ibadeti hangi amaçla yaptığının bilincinde olması 

ve ibadetlerden hiçbir şekilde bıkkınlık duymamasıdır. İnsan, ibadetlerine devam 

konusunda sabırlı olma erdemini, Yaratıcısına duada bulunup ondan yardım istemekle 

gerçekleştirebilir. 

Yüce Kur’an’da ibadetlerde sabırlı olma durumunu en iyi ifade eden kıssalardan 

biri, Hz. İbrahim (a.s.) kıssası olarak göze çarpmaktadır. Hz. İbrahim (a.s.) çocuğunun 

olmasını istemiş, Rabbinden istekte bulunarak ellerini açıp; “Ey Rabbim! Bana 

Salihlerden olacak bir evlât ihsan eyle!”114 diye dua etmiş. İşte o sırada aşağıdaki ayeti 

celilede ifade edildiği gibi melekler gelerek evlât müjdesini vermiştir: 

“Korkma’’dediler. “Biz sana bilgili bir çocuk müjdeliyoruz.”115 Derken zaman geçti ve 

Hz. İbrahim’in bir erkek çocuğu dünyaya geldi. Çocuk en sevimli çağına gelmişti ve 

İbrahim (a.s.) verdiği sözü unutmuştu.  İbrahim peygamber rüyasında oğlunu kurban 

ettiğini gördü. Hiç tereddüt etmeden İbrahim (a.s.) peygamber rüyasını oğluna anlattı. 

                                                           
110 Doğan, 597. 
111 Mülk: 67/2. 
112 Hicr: 15/99. 
113 Meryem: 19/31-32. 
114 Saffat: 37/100. 
115 Hicr: 15/53. 



28 
 

İsmail (a.s.) kulluk bilincinde olan bir çocuktu. Babasının anlattığı rüya karşısında 

müthiş bir teslimiyet ve sabır üzere davranış sergiledi: “Çocuk, babasıyla beraber iş 

güç tutacak yaşa gelince babası ona: “Yavrucuğum” dedi. “Rüyamda seni kurban 

ettiğimi gördüm; düşün bakalım sen bu işe ne diyeceksin?” Dedi ki: “Babacığım! Sana 

buyurulanı yap; inşaallah beni sabredenlerden biri olarak bulacaksın”116  

Bu durum samimiyetin ve teslimiyetin zirve noktalarından biri olarak karşımıza 

çıkmakta, Allah’ın (c.c.) emirleri karşısında sabırlı bir durum sergilemenin esas 

olduğunu vurgulamaktadır. Yani ibadetlerde sabır, aslında samimiyet üzere devamlılık 

esası güderek Yaratıcının buyruğunu yerine getirmeye çalışmaktır. 

Şüphesiz kulluk, kölelik nefse zor gelir. Sonra ibadetler, tıpkı namazda olduğu 

gibi, tembellik dolayısıyla nefse hoş gelmez. Kezâ zekâtta olduğu gibi bazı ibadetler 

cimrilik dolayısıyla, hacda ve cihatta olduğu gibi bazıları da hem tembellik hem de 

cimrilikten dolayı nefis tarafından hoş karşılanmaz. İbadet ve itaatte sabır; zorluklara, 

sıkıntılara karşı bir sabırdır.117 

Yukarıda sunulan bilgilerden hareketle, ibadetlerin insan hayatının noktalanacağı, 

yani insanın dâr-ul bekâya göçeceği âna kadar, teslimiyet içerisinde ve rızâ-i ilâhiye 

uygun bir hareket tarzıyla devam ettirilmesi gerektiğini söylemek mümkündür. 

Muhakkak ki ibadet ve itaatte sabır, insan için kolay olmayan bir durumdur. Ancak 

kararlılık ve sebat göstererek, ayrıca dua gibi etkili bir irtibat mekanizmasını kullanarak 

bunu gerçekleştirmek mümkündür. 

1.3.1.1. Allah’ın (c.c.) Emir ve Yasaklarını Anlatmada Sabır 

“El-belağu/belağun”; bir mesajı, selamı ya da haberi tebliğ etme, ulaştırma, 

eriştirme ya da iletme (tebliğ) 118  anlamlarını ifade etmektedir. Tebliğ; sözlükte 

yetiştirme, ulaştırma, bildiri, beyannâme, mesaj, bir dini veya fikri başkalarına anlatma 

ve böylece yayılmasına çalışma, tebliğci ise; tebliğde bulunan kimse, dinin emirlerini 

duyuran kişi119 manalarında kullanılmaktadır. 

                                                           
116 Saffat: 37/102. 
117 Karadâvî, 64-65. 
118 İsfahani,  239. 
119 Doğan,  1277. 



29 
 

Peygamberler açısından bakıldığında tebliğ; peygamberlerin Yüce yaratanın 

emirlerini ve yasaklarını aldıkları vahiy doğrultusunda değiştirmeden insanlara bildirme 

görevlerini ifade eder. Peygamberler Allah’tan aldıkları vahyi insanlara anlatarak tebliğ 

görevini yerine getirmişlerdir. Fakat bu görevi ifa ederken nice sıkıntılara da göğüs 

germişlerdir. 

Tebliğ görevini yerine getirirken aceleci ve zorlayıcı olmamak esastır. Zira 

Kur’an-ı Kerim’de: “Allah dileseydi onlar ortak koşmazlardı. Biz seni onların üzerine 

bir bekçi kılmadık. Sen onların vekili de değilsin” 120 buyrularak ilâhi mesajın 

anlatımında zorbalıkla hareket edilmemesi gerektiği ifade edilmiştir. Fakat bu daveti 

engellemeye çalışanlarla da mücadele etmek, gerekirse muharebeye girişmek Yüce 

Rabbimizin Kur’an’daki emirlerindendir.121 

İnsanlar içinde bulundukları durumu ve alışkanlıkları hemen değiştiremezler. 

Çünkü yaşam tarzı haline getirilmiş her davranış, insanın bir parçası gibidir. Bundan 

dolayı Yüce Yaratıcının elçileri peygamberler insanlara ilâhi daveti tebliğ ederken çok 

farklı tepkilerle karşılaşmışlardır. İnsanlardan gelen tepkilere; sabırlı bir duruş 

sergilemek, 122 fedakârlık göstermek, 123  merhametli olmak, 124  onlardan hemen yüz 

çevirmemek,125 affedicilik,126 hoşgörü,127 metanet, azim128 ve yumuşak huyluluk129 gibi 

değerlerle karşı konulabilinir.  Bu değerlerin ise, bütün peygamberlerde var olduğunu 

Yüce Kur’an bize ifade etmektedir. “Yine de ona söyleyeceklerinizi yumuşak bir üslûpla 

söyleyin, ola ki aklını başına toplar veya içine bir korku düşer.130 Bu ayete bakıldığında, 

Yüce Yaratıcının elçilerinin tebliğ görevlerini yerine getirirlerken, yumuşak bir tarz 

kullandıkları,  sabırlı bir tutum sergiledikleri görülmektedir. 

Dünyada en zor şey insanla uğraşmak, onu eğitmek ve terbiye etmek veya insanda 

var olan kötü bir davranışı düzeltmektir. Toplumların gelişmesi ve değişmesi de yine 

insanın değişim ve gelişimine bağlıdır. Bunun yolu ise, tebliğden geçmektedir. Tarih 

                                                           
120 En’am: 6/107 
121 Bkz. Tevbe: 9/123. 
122 Bkz. Hûd: 11/115. 
123 Bkz. Âl-i İmran: 3/92. 
124 Bkz. Şûra: 42/36-38. 
125 Bkz. Lokman: 31/18-19. 
126 Bkz. Şûra: 42/43. 
127 Bkz. Âl-i İmran: 3/134. 
128 Bkz. Lokman: 31/17. 
129 Bkz. Hûd: 11/75, Saffat: 37/10. 
130 Taha: 20/44. 



30 
 

boyunca tebliğ görevine iştirak eden insanlar, yani Allah’a (c.c.) ve peygamberlerine 

itaat etme yolunu seçen mü’minler, bu seçimlerinden dolayı, ilâhi davete karşı duranlar 

tarafından aşağılanmış, türlü türlü kötülüklere maruz kalmışlardır. Onları bu kötülükler 

karşısında ayakta tutan ve mücadele azmini kaybettirmeyen erdem, şüphesiz sabır 

olmuştur. Hz. Muhammed (s.a.v.), müşriklerin kendisine yaptığı nice kötülük ve ruhsal 

işkenceleri sabırla karşılamış, metanet göstermiş ve davasının hedefe ulaşması yolundan 

asla dönmemiştir. Yine Hz. Musa (a.s.) ve kendisine inanan kimselere, Firavun baskılar 

ve kötülükler yapmış, Hz. Musa (a.s.) ve beraberindekiler, “Sen, rabbimizin âyetleri 

bize geldiğinde onlara inandık diye, sırf bu yüzden bizden intikam alıyorsun. Ey 

rabbimiz! Bize sabırlar ver ve müslüman olarak canımızı al” 131  diye dua etmiş, 

Allah’tan (c.c.) sabır dilemişlerdir. Bu ayeti celileyi İbn Kesir, “Allah’ım! Bizi dininde 

sabırlı ve ayağımızı sabit kıl” şeklinde tefsir ederek açıklamıştır.132 

Yine Kur’an’da Hz. Lokman’ın (a.s) oğluna öğütlerinde; Allah’a (c.c.) şirk 

koşmamasını, O’nun emirlerine ve yasaklarına uymasını, iyiliği yaymaya çalışıp, 

kötülüklerle mücadele etmesini ve bunları yaparken de sabırlı olmasını söylediğini 

görmekteyiz. Hz. Lokman oğluna öğüt verirken: “Yavrucuğum, namazını özenle kıl, iyi 

olanı emret, kötü olana karşı koy, başına gelene sabret. İşte bunlar, kararlılık 

gerektiren, işlerdendir”133 diyerek insanlara Allah’ın (c.c.) emir ve yasaklarını anlatma 

yolunda sıkıntılar yaşayabileceğini ve bunun için ise sabır ve sebat üzere olması 

gerektiğini ifade etmiştir. 

Allah (c.c.) “Zünnun (Yûnus)'a gelince, o, öfkeli bir halde (halkını bırakıp) 

gitmişti. Bizim, kendisini asla sıkıştırmayacağımızı zannetmişti” 134 ayetiyle Hz. 

Yunus’un (a.s.) kavmini öfkeyle ve kızgınlıkla bırakıp gitmesi durumunun, tebliğin 

amacına ulaşmasında bir engel olacağını ifade etmiştir. 

Bundan dolayı Hz. Yunus’un (a.s.) kıssasında, dava adamları için düşünülmesi 

gereken bir ders vardır. Kur'an-ı Kerim, bazı durumları belirtmek için kıssaları anlatır. 

                                                           
131 A’raf: 7/126. 
132  İmâdü’d-Din Ebu’l-Fidâ İsmail İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, (Ter: Bekir Karlığa, Bedrettin 

Çetiner), Çağrı Yay., İstanbul 1993, II, 248. 
133 Lokman: 31/17. 

134 Enbiyâ: 21/87. 



31 
 

Kur'an'ın ifade buyurduğu bir hakikatten maksat, bir batılı değiştirmektir. Çünkü 

Kur'an, dipdiri ve hareketli bir ortamda bulunan canlı ve hareketli vakaları anlatır.135 

Tebliğde sonuç elde edebilmek için öncelikle tüm zaaflarımızdan ve 

zayıflıklarımızdan sıyrılmamız, yeterli donanıma sahip hâle gelebilmemiz esastır. İslamı 

ailemize ve içinde bulunduğumuz topluma anlatma sürecinde, tutarlı ve azimli 

olabilmek, bunun için ise sabır yolunu takip etmek gerekir. İnsan hangi konumda olursa 

olsun, tebliğ hususunda yılmadan ve usanmadan elinden gelenin en iyisini yapmaya 

çalışmalıdır. Her mü’min Yüce Yaratıcısının emir ve yasaklarını ulaşabildiği her yerde 

anlatmakla görevlidir. Bu görevi yerine getirmek ise, sabır ve sebat içerisinde hareket 

etmek ve bu yolda yılgınlık göstermemek ile mümkündür. 

1.3.1.2. Günahlardan Korunmada ve Nefsâni Arzuları Bastırmada Sabır 

Sözlükte günah mefhumu; suç, cürüm, kabahat 136  demektir. Mesuliyet, 

sorumluluk, vebal, kusur, paha, bedel; terim olarak ise; ilâhi emirlere aykırı davranış, 

uygunsuz fiil, vicdanı rahatsız eden kabahat137 anlamlarını da ifade etmektedir. Yüce 

Yaratıcıya kulluk amacıyla ibadet etmek için, sabretmek gerektiği gibi, Yüce 

kitabımızın ve sevgili peygamberimizin ifade ettiği günahlara sırt çevirip, nefsanî 

duyguları bastırmak amacıyla da sabretmek gerekir. Çünkü günahlardan uzak durmaya 

gayret etmek de başlı başına bir ibadettir. Hiç şüphesiz insan, günahlardan ancak sabır 

erdeminin bilincine vararak uzak durur. İnsanı günah işlemeye yönelten içsel ve dışsal 

olmak üzere farklı etkenler vardır. İnsan, içsel olarak nefsinin arzu ve isteklerine, şehevî 

duygularına karşı koyamazsa, günahlara yönelebilir. Dışsal faktörler ise; insanın 

ailesinde ve içinde yaşadığı toplumda var olan, nefsanî arzu ve istekleri tetikleyen 

durumlardır. 

Kur’an-ı Kerim, insanı kötülüğe yönlendiren temel kaynağın nefis olduğunu 

belirtmektedir: “Yine de ben nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis, rabbimin acıyıp 

koruması dışında, daima kötülüğü emreder…”138 

                                                           
135 Necati Kara, Kur’an’a Göre Hz. Musa Firavun ve Yahudiler, Seha Yay., İstanbul 1991, 25. 

136 İbn Manzur, XII, 15. 
137 Doğan,  499. 

138 Yûsuf: 12/53. 



32 
 

“En-nefsü/nefsün”, ruh, zât, bir şeyin hakîkati, kötülüğü emreden yönümüz,139 

kendi, öz, can, ruh, benlik, kötü istek, kötülüğe meyil, insanın kötülüğe meyilli tarafı; 

insandaki maddi, beşerî ve hayvâni şeylere meyil 140 gibi anlamlara gelmektedir. 

Kur’an’da nefs, kişinin maddi ve mânevi varlığının bütünü, beşerî kişiliği olarak ifade 

edilmiştir. Bu manalarda farklı ayetlerde ilâhi beyanatlar mevcuttur.141 

Nefis, şeytanın vesveseleri doğrultusunda, Allah'ın (c.c.) yasakladığı kötülükleri 

hoş ve güzel göstererek insanları günah işlemeye yönlendirmektedir. İnsan bu 

kötülüklere yönelirken ahiret bilincini aklından çıkarmakta, kendisi için kötü bir son 

hazırlayacak amellere devamda ısrar etmektedir. Öte yandan nefsinin arzu ve isteklerini 

sabırla dizginleyen kimse; Allah’a kulluk bilinciyle günahlar karşısında çok hassas 

davranmakta, dünyanın hevâ ve hevesine kapılmayıp ahiret yurdunu gözeterek hareket 

etmektedir. İşte bu noktada devreye girip, günahları dizginlemeye yönelten ve insanı 

bilinçli bir kul olma konumuna getiren sabır erdemidir. Nefsin arzu ve isteklerine karşı 

koyup sabırla günahların önüne set çekmede en güzel örneklerden biri şüphesiz Hz. 

Yusuf (a.s.) kıssasıdır. Bu kıssada Hz. Yusuf (a.s.), Azizin karısının isteğini geri 

çevirmiş, insanın en zor imtihanlarından biri olan şehvete büyük bir sabırla karşı 

koymuştur. Hz. Yusuf (a.s.) günah işleyip Yüce Yaratanı katında küçüleceğine, günaha 

karşı koyup zindanı tercih etmiştir ve günah işlememeye sabredip zindanda olmayı 

sarayda olmaktan daha üstün addetmiştir. Bu hususu Kur’an-ı Kerim şöyle 

anlatmaktadır: “Ey Rabbim! Zindan bana, bunların beni dâvet ettikleri şeyden daha 

sevimlidir. Eğer Sen, bu kadınların tuzağını, düzenini benden uzak tutmazsan, 

(korkarım ki) ben onlara meylederim de câhillerden olurum!” 142  Hz. Yusuf (a.s.) 

Rabbine bağlı bir insan olduğu için, sabırlı bir biçimde nefsinin bu isteğine karşı 

koymuş, günah işlemekten sakınmıştır. 

Mü’min bir kimse, kendini dünya lezzetlerine kaptırmama konusunda sabırlı 

olmak zorundadır. Nefsini kadınlar, oğullar, yük yük altın ve gümüş, salma atlar, 

davarlar ve ekinler143 gibi nefsin şiddetle arzuladığı şehvetlerin peşine bırakamaz. Şayet 

nefsini bu arzuları peşine gitmekten, onlara meyletmekten ve kendini kaptırmaktan 

alıkoymazsa sonunda şımarık ve azgın olup çıkar. Bu yüzden bazı arifler “Mümin belâ 

                                                           
139 İsfahani, 1456-1457. 
140 Doğan, 996. 
141 Bkz. Âl-i İmran: 3/25-30, 145-161; Mâide: 5/35; Yûnus: 10/30; Hûd: 11/105; Müminun: 23-62. 
142 Yûsuf: 12/33. 
143 Bkz. Âl-i İmran: 3/14. 



33 
 

ve sıkıntıya sabreder, iyi ve güzel şeylere ise, ancak sıddık olanlar sabreder” 

demişlerdir. Ariflerden bir başkası ise; “İyi ve güzel şeyler karşısında sabretmek, belâ 

ve sıkıntıya sabretmekten daha zordur” demiştir.144 

Bu doğrultuda dünyada insan için var edilmiş olan her şeyin bir imtihan vesilesi 

olduğunu söylemek mümkündür. Yüce Yaratıcımız bizleri mâl, evlât, eş ve dünyadaki 

cezbedici diğer nimetlerin birer imtihan vesilesi olduğu hususunda uyarmıştır. Zira 

Kur’an bu konuyu şöyle dile getirmektedir: “Mallarınız ve çocuklarınız sizin için ancak 

bir imtihandır…”145 

Dünyaya aşırı bağlılık ve ibadetler konusunda gösterilen zafiyet, Allah’a (c.c.) 

kulluk bilincinde idrak yetersizliği insanı günahlara yönlendiren diğer hususlardandır. 

Dünya hayatının çekiciliği bireyin dünyaya olan bağlılığını artırır ve bireyde dünyaya 

aşırı bağlılık hissiyatı oluşturur. Bu hissiyat, bireyi günahlara hassasiyet konusunda 

duyarsızlaştırır. Duyarsızlaşan insan günahları alışkanlık hâline getirir. Alışkanlık hâline 

gelmiş günahları terk etmek, hemen oluverecek bir şey değildir. Ancak sabırla iyiliklere 

yönelip kötülükler yok edilebilir ve insan iyiye yönelirse, kötülükleri o zaman terk 

edebilir. Bu konuyla ilgili olarak Hz. Muhammed (s.a.v.) şöyle buyurmaktadır: “Nerede 

olursan ol Allah'a karşı gelmekten sakın; yaptığın kötülüğün arkasından bir iyilik yap 

ki, bu onu yok etsin. İnsanlara karşı güzel ahlâkın gereğine göre davran.”146 

Çağımızın gidişâtı göz önüne alındığında, hayatımızı her yönden günahlara 

sevkedecek etkenlerin bizi çepeçevre kuşattığını söyleyebiliriz. Günahlara yönelten 

etkenlere karşı koyma bilinci, ancak yukarda anlatılan Hz. Yusuf (a.s.) kıssasındaki 

zirve yapmış iffet duygusunu örnek almakla oluşturulabilir. İnsan; kendisini 

günahlardan alıkoymak için, yapacağı fiillerin sonuçlarını hesap etmeli, Allah’ın (c.c.) 

her an kendisini gözetlediğini aklından çıkarmamalı, dünya hayatının geçici olduğu 

bilincinde olmalı, fani âlemde insanların ancak yaptıkları iyiliklerle değer kazanacağının 

farkına varmalıdır. İyilik yapmaya sabırla devam etmeli, yaptığı iyiliklerin ruhunu 

yücelteceği, bütün bunların ortaya çıkması için de sağlam bir imana sahip olunması 

gerektiğini unutmamalıdır. Çünkü güçlü bir iman günahlara karşı en etkili kalkandır. 

                                                           
144 Karadâvî, 59. 
145 Teğâbun: 64/15. 
146 Tirmîzî, Birr: 55. 



34 
 

İmanın sağlamlığı, sabretme olgusunu da güçlü kılar ve günahlara karşı koyma 

mukavemetini o nispette artırır. 

Nefsin öfke ve kötülükler karşısında sabırla bastırılması hususu da insan için zor 

bir durumdur. İnsanlar kötülük gördüklerinde, bu duruma aynıyla karşılık verme veya 

fazlasıyla karşılık verme gibi bir eğilim içerisine girerler. Ama güzel olan sabır 

göstererek affedicilik yolunu seçmektir. Zira Kur’an-ı Kerim bu hususta, 

“Cezalandırmak isterseniz size yapıldığı kadarıyla cezalandırın, fakat sabır 

gösterirseniz (affederseniz) bilin ki, sabırlı davrananlar için bu muhakkak daha 

hayırlıdır” 147  buyurarak kötülükler karşısında sabredilmesini, affetme yolunun 

seçilmesi gerektiğini ifade etmektedir. Mümin bir kişinin yapması gereken, karşılaştığı 

kötü bir durum karşısında iyilik yolunu seçip sabırla hareket etmektir. Nefs kötülüklerin 

ana kaynağı olarak ifade edildiğine göre, yapılacak en uygun şey; nefsimizi her an 

kontrol altında tutabilmeyi başarmak için, terbiye etmeye çalışmak ve nefsimizin bizi 

yönlendirmek istediği şeyleri aklımızın süzgecinden geçirerek, doğru mu yanlış mı 

olduğuna hükmettikten sonra gerekeni yapmaktır. Nefsi en iyi terbiye etmenin yolu ise, 

Yaratıcımızın çizdiği yolda kendi irâdemizle hareket etmek, her zaman sabır üzere 

olmaktır. Ayrıca sevgili peygamberimizin (s.a..v.) şu duasını da her zaman yapmak 

nefsimizden korunma adına faydalı olacaktır: “Ya rabbi!...Göz açıp kapayıncaya kadar 

da olsa beni nefsime bırakma!”148  

1.3.2. Belâ ve Musîbetlere Sabır 

Belâ;  içinden çıkılması, savuşturulması zor hâl,149 felâket, sıkıntılı iş, hâdise veya 

kimse, tasa, kaygı, imtihan, deneme150 gibi anlamlara gelmektedir. Terim anlam olarak 

ise: “Allah'ın (c.c.) insanları sınamak için verdiği maddi ve mânevi sıkıntı, dert ve 

külfettir.”151 

Musîbet ise; belâ, felâket, pis ve uğursuz anlamlarını ifade etmektedir. Bu 

mefhumun terim anlamı ise, insanı üzen, insanın hayatındaki herhangi bir değerine 

                                                           
147 Nahl: 16/126. 
148 Ebû Dâvûd, Edeb: 101. 
149 İbn Manzur, I, 497. 
150 Doğan, 145. 
151 Süleyman Uludağ, “Belâ Mad.”, DİA, TDV Yay., İstanbul 1992, V, 380. 



35 
 

(mal, can, namus vb.) isâbet eden her türlü kötülükler152 diye ifade edilebilir. Aslında 

çoğu zaman bu iki mefhum birbirinin yerine kullanılır. Çünkü her ikisi de yakın 

anlamlar içermektedir. Her iki durum da insanın ilâhi imtihanının bir parçasıdır. 

Dünyanın imtihanlarına (belâ ve musîbetlere) ve zamanın sıkıntılarına karşı sabır 

vardır. Bu sabır çeşidinden ne iyi ne kötü bir kimse, ne mümin ne kâfir, ne efendi ne de 

bir köle uzaktır. Çünkü o, hem dünya hayatında hem de insanın tabiatında var olan bir 

şeydir. Zira şimdiye kadar ruhun sıkıntılarına, bedenin hastalıklarına, sevdiklerini 

kaybetmeye, malın zarara uğramasına, insanların eziyetlerine, hayatın yorgunluklarına 

ve zamanın sürprizlerine teslim olan bir kimse görmedik. 153  İnsanların bu tür 

imtihanlara tabi tutulacaklarını yüce Kur’an, “Andolsun ki sizi biraz korku ve açlıkla; 

mallardan, canlardan ve ürünlerden eksiltmekle sınayacağız. Sabredenleri 

müjdele!...”154 buyurarak bizlere bildirmiştir. 

Tarihsel süreç içerisinde en çok sıkıntılara uğrayan, belâ ve musîbetlerle iç içe 

olan kişiler peygamberler olmuştur. İlâhi daveti tebliğ sürecinde tüm peygamberlerin, 

inanmayan kişiler tarafından nice sıkıntılara uğratıldıkları, yüce Kur’an’da kıssalar 

vasıtasıyla ve rivayetlerle (hadis) bizlere bildirilmiştir. Ama peygamberlerin belâ ve 

musîbetlerle dolu sonsuzluk yolculuklarında gönül huzurlarını dâima koruduklarını, 

hangi durumda olurlarsa olsunlar, her zaman Allah’a (c.c.) yöneliş içerisinde olduklarını 

ve katiyen ümitsizliğe kapılmadıklarını görmekteyiz. Kur’an’ın bildirdiğine göre, Hz. 

İbrahim (a.s.) ilâhi davet yolunda büyük sıkıntılar yaşadı. Canından bir parça olan 

oğluyla, sahip olduklarıyla ve ateşe atılmakla155 ilâhi imtihana tâbîî tutuldu. Zira rabbine 

olan bağlılığı, sabrı ve kararlılığı sayesinde bu sınavların tümünde muvaffakiyet sağladı. 

Sonuç itibariyle “Halîlullah” makamına yükseldi. Hz. Yusuf (a.s.), en yakınlarından 

(kardeşlerinden) nice kötülükler gördü, bir başına kuyuya terk edildi, 156  sevgili 

babasından epey bir süre ayrı kaldı, iftiralara maruz kaldı ve kendisine atılan iftira 

sonucunda uzun yıllar zindanda yaşamak zorunda kaldı. Ancak anlık dahi olsa, başına 

gelen bu musîbetlerden dolayı Yüce Yaratana karşı isyana yönelmedi. Kulluk bilinciyle 

hareket ederek sabretti. Yüce Yaratan da Hz. Yusuf’u (a.s.) bu teslimiyeti, kulluğu ve 

sabrı sonucunda hak ettiği makama ve sevdiklerine ulaştırdı. 

                                                           
152 Doğan, 945. 
153 Karadâvî, 57. 
154 Bakara: 2/155-156-157. 
155 Bkz. Enbiyâ: 21/69. 
156 Bkz. Yûsuf: 12/16. 



36 
 

Âlemlere bir sevgi pınarı olarak gönderilen Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatının 

ise, çileler ve ıstıraplarla dopdolu olduğunu görmekteyiz. Daha çocukluğundan başlayan 

sıkıntılı hayatı, dâr-ul bekâya göçünceye kadar devam etmiştir. En yakınları tarafından 

nice zulümlere maruz kalmıştır. Zira kendisi bu durumunu; “Allah yolunda (tebliğ 

sürecinde) hiç kimsenin korkutulmadığı kadar korkutuldum. Allah yolunda hiç kimsenin 

görmediği eziyetlere maruz kaldım… 157  buyurarak ifade etmişlerdir. Ancak çektiği 

meşakkatlerin hiçbiri, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) kararlılığını ve dayanıklılığını sekteye 

uğratmamıştır. Sevgili peygamberimiz, yaşadığı bütün bu olumsuzluklara, engin bir 

teslimiyet ve üstün bir sabır erdemiyle göğüs germiştir. Her insanın kaldıramayacağı 

sıkıntılara maruz kalmış olmasına rağmen, gülen yüzünden tebessüm hiç eksik 

olmamıştır. Zira O, Yüce Yaratan ile sarsılmaz bağının vermiş olduğu huzur içerisinde, 

her zaman tebessüm hâlinde bulunmuş, başına gelen musîbetler karşısında sabırlı bir 

duruş sergilemiş, ilâhi daveti neticeye ulaştırmayı hedeflemiş, her zaman başkalarını 

düşünmüş, kendi canını hiçe saymıştır. Hz. Muhammed’in bu durumunu yüce Kur’an, 

“İman etmiyorlar diye neredeyse kendini helâk edeceksin!”158 diye ifade etmiştir. 

İbn Abbas (r.a), Kur'an'da zikredilen sabrın çeşitlerinden birisinin de belâ ve 

musîbetlere sabır olduğunu ifade etmiştir. Bu tür sabrın dokuz yüz derece fazileti vardır. 

Bu çeşit sabrın diğer sabırlardan fazilet olarak fazla olmasının sebebi ise, bu sabrın 

peygamberlerin sabrı olduğunu ve nefislere ağır gelmesinden kaynaklandığını 

belirtmiştir.159 

Yüce Yaratan’dan gelen belâ iki türlüdür: 

1- İnsanlar vasıtasıyla ve insanların bertaraf etmeye gücü olmadığı eziyet ve 

belâlardır. İnsanların aleyhinde iftira, dedikodu edilmesi gibi. 

2- Doğrudan Allah tarafından gelen, kişinin savuşturmaya gücü yetmediği eziyet 

ve belâlar. Bir yakınının ölmesi, malının telef olması vs.160 Bu tür belâların insanın 

başına gelmesinin iki sebebi vardır. 1-Allah tarafından imtihan için olması 2-İnsanların 

işlediği hata ve günahlar nedeniyle olması.161 

                                                           
157 Tirmîzî, Kıyamet: 34/2472. 
158 Şuarâ: 26/3. 
159 Gazâlî, IV, 72. 
160 H. Kamil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, Ensar Neşriyat, İstanbul 1997, 70. 
161 İsmail Karagöz, Nimet ve Musibetler Karşısında İnsan ve Toplum, Lazer Ofset, Ankara 1995, 40. 



37 
 

Belâ ve musîbetlerin insanlara isâbet etmesinin nedenleri, genel olarak insanların 

fiiliyatlarıdır. Bu durum yüce Kur’an’ın birçok ayeti celilesinde vurgulanmıştır. Meselâ 

“Sana gelen iyilik Allah’tandır. Başına gelen kötülük ise nefsindendir…” 162  ayeti 

aslında belâ ve musîbetlerin insan kaynaklı olduğunu ifade etmektedir. İnsan; nefsinin 

isteklerini yönetemezse, musîbetlerle karşılaşabilir. 

Kur’an’da bireylerin başına gelen musîbetlerin, Allah’ın (c.c.) takdiri ve izni ile 

gerçekleştiği ifade edilmektedir: “Yeryüzünde vuku bulan veya başınıza gelen hiçbir 

musîbet yoktur ki, biz onu yaratmadan önce bir kitapta yazılı olmasın…”163 Bu anlamda 

ölüm bir musîbet olarak değerlendirilebilir.  

Belâ ve musîbetlerin Yüce Yaratan tarafından takdir edilmiş olması, kulun 

iradesine bağlı kılınmıştır. Kul irade eder, yani ister, düşünmeden yaptığı bir fiiliyattan 

ötürü musîbeti ortaya çıkaracak bir durum oluşturur. Yüce Yaratan da o musîbeti 

yaratır. İnsanların başına gelebilecek musîbetlerden birisi de hastalıktır. Hastalıklar 

insanların faaliyet alanlarını kısıtlar, hayatla olan irtibatını sınırlandırır. Bedensel ve 

ruhsal olarak insanı etkileyen hastalıklar insan için katlanılması zor durumlardır. Ayrıca 

karşılaşılabilecek doğal afetler de (yangın, deprem, sel vb.) insan hayatını büyük oranda 

etkileyen musîbetlerdendir. İnsanı dünyada hayata bağlayan birçok değeri alıp götürür. 

Bu afetlerin alıp götürdükleri arasında insanın sevdikleri de olabilir. (çoluk çocuğu vb.) 

Bu durumlara ancak sabırlı bir duruş sergilenerek dayanılabilinir. Yüce Yaratan belâ ve 

musîbetler (zorluklar) karşısında sabredenlerin Rahmanın kulu olmanın vasıflarını 

taşıdıklarını ve büyük mükâfatlara erişeceklerini şu ayeti celile ile ifade etmektedir: 

“İşte bunlar, zorluklara katlanmalarının karşılığı olarak cennet konağıyla 

ödüllendirilecek, orada sağlık ve esenlik dilekleriyle karşılanacaklar. Orada sonsuzca 

yaşayacaklar…”164 

İnsan, hayatı boyunca birtakım musîbetlerle karşı karşıya kalabilir. Bu musîbetler 

görünüşte birer felâkettir. Fakat bu sıkıntılı durumlar karşısında sabredilirse, musîbetler 

“Allah’tan (c.c.) birer hediye”ye dönüşür. Zira musîbet anında insan kendini Allah’a 

(c.c.) daha yakın hisseder.165 

                                                           
162 Nisa: 4/79. 
163 Hadid: 57/22. 

164 Furkan: 25/75-76. 

165 Eren, 129. 



38 
 

Mümin; ameli ile kazanamayacağı mânevi mertebeleri, musîbetlere sabretmek 

suretiyle elde edebilir. Musîbetler karşısında ağlama ve sızlanma gibi tavırlar bir fayda 

sağlamaz. İnsanı musîbetten kurtarmaz. Ama insan, belâ ve musîbetlere sabrederse 

sevap kazanır. Gerekli tedbirleri alır, Allah’a (c.c.) dua ederse, Yüce Yaratan, insanın 

karşılaştığı kötü durumu iyi bir sonuçla neticelendirir. Musîbetler insanlar için bir 

imtihandır. Musîbetlerde insanların bilemeyeceği hikmetler vardır. İnsanlar musîbetlere 

sabretmeli, nimetlere ise şükretmelidir. İnsan, dua ve sadaka ile belâlardan korunmaya 

çalışmalıdır. Kişinin başına gelen belâ ve musîbetlerin kaynağını önce kendinde araması 

ve bu doğrultuda hareket etmesi gerekir. Unutmamalıdır ki, başımıza ne türlü musîbet 

gelirse gelsin, hepsi geçicidir. Kalıcı olanı kazanmak da bütün bunlara sabretmekle 

mümkündür. 

1.3.2.1. Darlığa ve Yokluğa (Fakirliğe) Sabır 

Fani âlemde yaşayan insanların yaşayış imkânları bakımından farklılıkları 

bulunmaktadır. Bu farklılıklar, maddi ve mânevi olmak üzere iki şekilde kendilerini 

göstermektedir. Bazı insanlar fakirlik üzere bir hayat sürerken, bazıları ise geniş maddi 

imkanlara sahip bir hayat sürebilmektedirler. Hayatta Yüce Yaratan’ın emirlerine itaat 

eden insanları görmek mümkünken, kendini dünyaya kaptırıp dini ve mâneviyatı 

önemsemeyen insanlarla karşılaşmak da mümkün olabilmektedir. 

Darlıkla ve yoklukla mücâdele edenler genel olarak “fakir” kelimesiyle ifade 

edilmektedir. Fakir kelimesi; Allah’a (c.c.) olan muhtaçlık, yoksul olan kişi, bel kemiği 

kırık insan ya da hayvan, içinde su toplanan hertürlü çukur166 demektir. Bir işe güç 

yetiremeyen, başkasına ihtiyacı olması nedeniyle maddi bakımdan sıkıntı içinde 

bulunan kimseye de fakir denilmiştir.167 

İslam dini; güzel ve faydalı işler yapmayı, alın teri dökerek çalışıp kazanmayı 

emretmiş, dilenciliği, yan gelip yatarak başkalarının sırtından geçinmeye çalışmayı hoş 

karşılamamış, kişinin kendi el emeğiyle geçimini temin etmesini de üstün bir meziyet 

saymıştır. Rabbimiz, genel anlamda hayatı başlı başına bir imtihan vesilesi olarak 

kılmış, özel anlamda ise bu hayatın içerisinde kişiyi imtihana tabi tutacak olgular 

yaratmıştır. İlâhi imtihanın gereklerinden biri de yokluk (fakirlik) olgusudur. Fakirlik 

                                                           
166 İsfahani, 1136-1137. 
167 Osman Eskicioğlu, Fakir Mad., DİA, XII, 129. 



39 
 

insan için zor bir sınanma aracıdır. Bu sınanma karşısında mukavemetli bir tutum 

sergileyip sabredenleri Yüce Rabbimiz müjdelemiş ve şöyle buyurmuştur: “Andolsun ki 

sizi biraz korku ve açlıkla; mallardan, canlardan ve ürünlerden eksiltmekle sınayacağız. 

Sabredenleri müjdele!...”168 

Muhakkak hayatın her aşamasında şükretmek ve sabretmek lüzumluluk arz eder. 

Fakat bollukta şükretmek zorlukta sabretmek çok daha lüzumlu ve kıymetlidir. Kişiler 

genellikle bolluk ve huzura erişince, kendilerine bu huzuru sağlayan ve nimetleri veren 

esas varlığı (Allah’ı) unuturlar, sıkıntılarla karşılaştıklarında, zorluk ve darlıkta 

sızlanmaya ve feryat etmeye başlarlar. Bu konuda yüce Kur’an, “Gerçekten insan pek 

tahammülsüz (sabırsız) bir tabiatta yaratılmıştır. Başına bir fenalık (musîbet) geldi mi 

sızlanır durur. Ama ona bir nimet nasip olursa, kendisinden başkasını 

yararlandırmaz”169 buyurarak insanların çoğunun darlığa sabredemediğini ve bollukta 

da şükretme olgusunu yerine getirmede sabırsız davrandıklarını ifade etmektedir. 

Yokluk ve darlık durumlarında Rabbimiz katında çok kıymetli olan durumlardan 

birisi de infak etmektir. Varken vermek, başkalarına da faydalı olmaya çalışmak, genel 

anlamda yapılan bir şeydir. Ama elindeki imkânlar kısıtlı iken sabırla infakta 

bulunmaya çalışmak, başkalarına el uzatabilmek, ebedi mükâfatın bilincinde olanların 

yapacağı ve yapılması çok zor olan şeydir. Bunu ancak sağlam bir imana sahip olanlar, 

Allah’a (c.c.) ve ahiret gününe gerçek anlamda inananlar, yani takva bilincini taşıyanlar 

yapabilirler. Kur’an-ı Kerim, “Onlar (takvâ sahipleri) bollukta da darlıkta da Allah 

yolunda harcarlar, öfkelerini yenerler, insanları affederler. Allah (c.c.) işini güzel 

yapanları sever”170 buyurarak, takva sahiplerinin (Allah’a yakınlık bilinci taşıyanların) 

her durumda (darlıkta ve bollukta) infakta bulunanlar olduğunu, bırakın yokluktan 

şikâyet etmelerini, içinde bulundukları durumun kendileri için Rablerine yakınlık 

vesilesi olacağını düşündüklerini bizlere ifade etmektedir. 

Darlık ve yokluk durumlarında sabredilmesi gereken durumlardan biri de, yokluk 

anında haramlara yeltenmemektir. Çünkü insan aç ve açıkta kalınca farklı arayışlar 

içerisine girerek haram yollara sapabilir. Bu gibi durumlarda sabırlı bir tutum 

sergilemek, Yüce Yaratanın ve sevgili peygamberimizin çizdiği çerçeve doğrultusunda 

                                                           
168 Bakara: 2/155-156-157. 
169 Meâric: 70/19-20-21. 
170 Âl-i İmran: 3/134. 



40 
 

hareket etmek esastır. Şartlar sıkıntılı diye haramlara bulaşma konusunda hassasiyeti 

kaybetme, vicdani rahatlık adına din dışı söylemlerde bulunma, haramı helâl gibi görme 

durumlarından sakınmak gerekir. Bu konuda Yüce Rabbimiz, “Allah’ın size verdiği 

helâl ve temiz rızıklardan yiyin ve iman etmiş olduğunuz Allah’ın yasaklarından 

sakının”171 buyurarak helâl çerçevede hareket etmemizi emretmiştir. 

Yüce dinimiz İslam, yokluk (fakirlik) durumunun insanlar için bir aşağılanma 

durumu olmadığını söylemiş, bu duruma sabredilip Allah’a (c.c.) isyan edilmeden bir 

hayat sürdürülüp, gerçek varlığın (mülkün) sahibinin Allah (c.c.) olduğu bilincinde 

hareket edildiğinde ve insanların farklı ekonomik seviyeler içinde olmasının bir takım 

hikmetlerle dolu olduğu idrak edilmeye çalışıldığında, insanların Allah (c.c.) katındaki 

değerinin yükseleceğini beyan etmiştir. Yüce Kur’an, “De ki: Ey mülkün gerçek sahibi 

olan Allah’ım! Mülkü dilediğine verirsin, dilediğinden çekip alırsın. Dilediğini 

yüceltirsin, dilediğini de alçaltırsın. Her türlü iyilik senin elindedir…”172 diyerek sahip 

olduklarımızın gerçek anlamda bizim olmadığını belirtmiştir. Bunun için fakirlik ne 

kadar zor olsa da; insan bu durumun gelip geçici olduğunu düşünmeli, sabırlı bir 

biçimde çalışmaya devam ederek hayatını sürdürmelidir. 

Hz. Muhammed (s.a.v.), İslam düşmanları tarafından aşağılanan ve hor görülen 

fakirleri daima korumuş, kollamış ve her zaman onlara destek olmak için yanlarında 

bulunmuştur. Onları sahip oldukları imandan ve takvalarından dolayı övmüş, her zaman 

onlara karşı insanca muamelede bulunmuştur. Sevgili peygamberimiz (s.a.v.) bir 

hadisinde: “Size cennetlikleri bildireyim mi? Onlar hem zayıf oldukları, hem de halk 

tarafından zayıf görüldükleri için kimsenin önemsemediği ve fakat şöyle olacak diye 

yemin etseler, isteklerini Allah’ın (c.c.) gerçekleştireceği kimselerdir. Size 

cehennemliklerin kimler olduğunu söyleyeyim mi? Katı kalpli, kaba, cimri ve kurularak 

yürüyen kibirli kimselerdir”173 buyurarak aslında fakirliğin, sabredilip ve rızâ-i ilâhi 

doğrultusunda yaşanmaya çalışılması hâlinde, ahiret hayatında avantajlı bir durum 

ortaya çıkaracağını ifade etmiştir. 

İnsanlık serüveni başladığından bu yana, hayatın bir gerekliliği olarak insanlar, 

yaratılış itibariyle farklı olduğu gibi, toplumsal statü ve ekonomik düzey olarak da 

                                                           
171 Mâide: 5/88. 
172 Âl-i İmran: 3/26. 

173 Buhârî, Eyman: 9, Müslim, Cennet: 47. 



41 
 

birbirinden farklıdır. Her insanın her yönden aynı olması ve aynı imkânlara sahip olması 

düşünsel anlamda pek mantıklı bir şey değildir. Aynı zamanda ilâhi bir imtihan gereği 

olarak da insanların her bakımdan farklı olmaları, denenmeleri için Allah’ın (c.c.) 

ayetlerindendir.  Darlık ve yokluk imtihanından başarılı bir biçimde çıkmak; insanın 

ilâhi imtihan bilincinde olmasına ve bu sıkıntılı duruma duayla ve sabırla dayanıklılık 

göstermeye çalışmasına bağlıdır. 

1.3.3. Mutluluk ve Nimetlere Şükürde Sabır (Şükürde Devamlılık) 

Geçici dünya hayatında kimi insan; mutluluk, bolluk, bereket, sağlık, huzur gibi 

insanın sevip hoşuna gidebileceği bir hayat sürer, kimi insan ise, sıkıntı, ezâ, cefa, 

hastalık gibi hoşa gitmeyecek şeylerle dolu bir yaşam tarzıyla karşılaşır. Aslında her iki 

durum da insanların imtihanının gereğidir. Bu imtihandan ancak sabır ve dua ile başarılı 

bir şekilde çıkılabilir. 

Yüce dinimiz İslam çalışmayı teşvik etmiş, çalışıp kazanarak insanın sürekli 

ilerlemesini, ancak aşırıya kaçmadan, dünya hırsının kendisini kuşatmasına izin 

vermeden, başkalarına da faydalı olmaya gayret etmesini emretmiştir. Bu ilerlemeyi ve 

faydalı olma sürecini sadece maddi anlamda değil, mânevi anlamda da, yani ilim irfan 

sahibi olma anlamında da düşünmek icâp eder. Bir insan darlık ve yokluk (fakirlik) 

durumlarına ancak çalışarak karşı koyabilir. Çünkü insana ancak çalışmasının karşılığı 

vardır.174  İnsan, çalışması sonucu hem mutlu olur, hem de birçok nimete kavuşma 

olanağını elde eder. Yüce Yaratanın insan için bahşettiği nimetler, insana mutluluk 

veren ve insanın başkalarına muhtaç olmadan bir hayat sürdürebilmesi için gerekli olan 

güzelliklerdir. Mü’min bir insan elde ettiklerinin asıl sahibini unutmaz,  mutluluk ve 

nimetlerin kendisi için bir imtihan vesilesi olduğunu aklından çıkarmaz ve sabırlı bir 

biçimde şükretmeye devam eder. Ancak şükürde (nimetler karşısında) sabır 

göstermeyenler, gerçek anlamda Allah’a (c.c.) ve ahiret gününe inanmayanlardır. Başka 

bir ayeti celilede Yüce Yaratıcımız: “Hayır! Gerçek şu ki insan, kendini kendine yeterli 

görerek çizgiyi aşar”175 diye buyurarak insanın varlığın sahibini çabucak unutacak bir 

yapıya sahip olduğunu, kibir duygusuna kapılıp sabır ve şükür gibi erdemleri terk 

edebileceğini belirtmiştir. 

                                                           
174 Bkz. Necm: 53/39. 
175 Alak: 96/6, 7. 



42 
 

Mutluluk ve nimete şükretmede devamlılık (sabır) gösterme hususunda 

verebileceğimiz etkileyici örneklerden biri Hz. Muhammed (s.a.v.)’dir. Hz. Muhammed 

(s.a.v.) karşılaştığı musîbetlere gerektiği gibi katlandı, kendisine ihsan edilen her türlü 

nimete şükretmede sabır erdemi üzere hareket etti. Baskı ve işkenceler sonucu sürgün 

edildiği ana vatanı Mekke’ye, zafere ulaşmış devlet reisi olarak yeniden dönerken asla 

kendini büyük görmedi. Alçakgönüllülükten hiçbir zaman taviz vermedi. Ağırbaşlılığın, 

mütevazılığın insanı her dâim yücelteceği bilincinde hareket etti. Bitap düşünceye dek 

gecelerce ibadet etti. Tüm günahları bağışlandığı halde, neden kendini bu denli 

yoruyorsun dediklerinde: “Rabbime şükreden bir kul olmayayım mı?”176 yanıtını verdi. 

Sevgili peygamberimiz dilinden şu duayı hiç düşürmüyordu: “Allah’ım! Seni anmam, 

sana şükredebilmem ve sana en güzel şekilde ibadet edebilmem için bana yardım et.”177 

Nimete ve mutluluğa şükretmede sabır (şükürde süreklilik); nimetin asıl sahibinin 

Yüce yaratan olduğunu unutmamak, her alanda infak ederek iyilikte bulunmak, zor 

durumda olanları koruyup kollamak, ihtiyacı olanların yardımına koşmak, mal, mülk ile 

övünüp kibirlenmemek, her türlü azgınlık ve taşkınlıktan sabırla uzak durmakla ve her 

daim Yüce Yaratıcının huzurunda olunduğunu unutmamakla mümkün olur. Nimet ve 

servet ile şımarıp azmak, insan için kötü sonun başlangıcıdır. Yokluk ve darlıkta 

sabretmek, bir anlamda zorunluluk olarak görülebilir. Ama mutluluk ve nimetlere sabır, 

varlık içinde iken sabır olduğundan insana daha zor gelebilir. Çünkü insan yokluk 

içindeyken, yokluğun verdiği mahrumiyet duygusuyla daha fazla sabretme eğilimine 

girer. Varlığın insanı günaha yönlendirecek boyutları daha geniştir. Çünkü mal, mülk, 

servet gibi olguların çekiciliği daha fazladır, yani şeytanı daha çoktur. Hayat devam 

ettiği sürece insan çalışmaya sabırla devam etmeli, Allah’ın (c.c.) kendisine verdiği 

nimetlerden faydalanmalı, bu nimetlerin yegâne sahibinin Allah (c.c.) olduğunu 

unutmamalı ve varlıklı olmaya çalışmalıdır. Ama Allah’ın (c.c.) takdir ettiği nimetlere 

şükür konusunda sabırlı olmalı, elde ettiği nimetleri Allah’ın (c.c.) rızası doğrultusunda 

(ibadet etme, salih amel işleme vb.) kullanmayı hedef olarak belirlemelidir. 

İnsan, yaşamını sürdürebilmek amacıyla, ihtiyaçlarını temin etmek durumundadır. 

Bunun için de dünyada birtakım mallar edinme isteği, kötü bir durum değildir. Esas 

kötü olan; elde edilen mallar ve kazançlar sonucu insanın cimrileşmesi, infaktan 

                                                           
176 Müslim, Sıfâtü’l Münâfikîn: 81. 
177 Nesâî, Sehv: 60. 



43 
 

uzaklaşması ve sahip olduklarının sadece kendi çabasıyla elde ettiği düşüncesinin 

insanda hâsıl olmasıdır. Bunun bir adım daha ötesi ve en kötüsü ise, kazandıklarını tanrı 

edinmesidir. Bu tehlikeli durumları yaşamamak için izlenilecek en sağlam yol, nimetin 

ve sağladığı mutluluğun kıymetini bilmek, nimete şükürde sabretme erdemini elden 

bırakmamak ve Allah’ın (c.c.) takdiriyle elde edilen nimetlerde muhtaç kişilerin de 

hakkının olduğunu unutmamaktır. 

1.3.4. İnsanî İlişkiler Bağlamında Sabır 

İnsanî ilişkilerin geliştirilmesi ve sabırlı bir şekilde yürütülmesi için gerekli olan 

erdemlerden birisi hiç şüphesiz hoşgörüdür. Başkalarına müsâmaha ve tolerans 

gösterme hoşgörü ile ifade edilmiştir.178 Sözlükte hoşgörü; hoş görme, beğenme hoş 

bulma, aldırmama, müsâmaha, tesamuh, tolerans179 anlamlarına gelmektedir.Hoşgörü, 

ahlâki sistemlerin en ehemmiyetli esası ve diğer bütün prensiplere de kaynaklık 

edebilecek önemli bir ruh disiplinidir.180 

Birlik ve beraberliğin devamı için, insanların sevgi, saygı ve hoşgörü esasına 

dayalı bağlar kurmaları, birbirlerine karşı itidalli, anlayışlı ve sabırlı olmaları gereklidir. 

İnsan sosyal yönü olan bir varlıktır. Bu anlamda başkalarıyla iç içe bir hayat sürme 

mecburiyeti vardır. Tek başına yaşadığında hayattan kopuk bir durumla karşı karşıya 

kalabilir. Kendisi için gerekli olan bir takım fıtri ihtiyaçlarını karşılayamaz bir konuma 

düşebilir. Bundan dolayı diğer insanlarla beraber yaşamak zorunda olan insan, 

toplumsal münâsebetlerini sabır temeli üzerine bina etmelidir. Toplumsal ilişkilerde 

sabırlı olmak, dine aykırı durumları görmezden gelme anlamına gelmez. Aksine 

yumuşak bir tavır ve sabır içerisinde hareket ederek, öfkelenmeden, kırıp incitmeden, en 

doğru yöntemi seçerek yanlışları düzeltmeye çalışmaktır. 

Yine toplumsal bir olgu olan ailevî ilişkilerde de sabırlı olmak önemlidir. Evlilik 

ilişkileri, eşler birbirine karşı gerçekçi olurlarsa doğru ve istikrarlı bir şekilde yürür. 

Yani eşlerden her biri diğerine karşı sabır gösterir, sevmediği bazı şeylere hatta 

kendisine sıkıntı veren birtakım hususlara tahammül ederse, evlilik ilişkileri düzgün 

                                                           
178 İsmail Parlatır, (Yay. Haz: İsmail Parlatır vd.), ‘‘Hoşgörü Mad’’, Türkçe Sözlük, TDK, Ankara 1988, I, 253. 
179 Doğan, 575. 
180 Yusuf Ziya Keskin, Nebevi Hoşgörü, Timaş Yay., İstanbul 1997, 13. 



44 
 

olur.181Bu konuda yüce Kur’an, “…Onlarla iyi geçinin. Eğer onlardan hoşlanmazsanız, 

olabilir ki, siz bir şeyden hoşlanmazsınız da Allah (c.c.) onda pek çok hayır yaratmış 

olur”182 diyerek eşlerin birbirine sabır ve anlayışla davranmaları gerektiğini belirtmiştir. 

Bu konuyu Hz. Muhammed (s.a.v.) hayatındaki birçok örnek davranışla desteklemiştir. 

Peygamberimiz her sabah ve ikindi vakti mescitten çıktıktan sonra eşlerine uğrar, bir 

sıkıntıları, herhangi bir istekleri olup olmadığını sorar, onlarla hasbıhal ederdi. Eşlerinin 

yanına vardığında onlara tebessüm eder ve onlara kibar davranırdı. Çünkü rahmet 

peygamberi, güler yüzlü olmanın bir sadaka olduğunu ifade ederdi. Sevgili 

peygamberimiz eşlerinin kusurlarını görmezden gelir, iyi huylarını överdi. Aile 

fertlerinin sıkıntılarını dinler, beraberce çözmeye çalışırdı. Eşleri arasında ayrım 

yapmaz, onlara adaletli davranırdı. Tüm bunları sabır ve hoşgörüyle yapardı. 

İnsanlar, birbirleri arasındaki beşeri ilişkilerde başarılı olmak için bireysel 

farklılıkları da göz önüne almalıdırlar. Her insanın yaratılış açısından yapısı farklıdır. 

Farklı psikolojik eğilimler göstermek yaratılış açısından tabiidir. Bundan dolayı aileyi 

oluşturan bireyler arasında olduğu gibi, toplumu oluşturan bireyler arasında da kişisel 

farklılıkların olması normaldir. İyilikler peşinden gidip salih ameller yapma konusunda 

yarışan, doğru, dürüst, güvenilir ve hiçbir çıkar gözetmeyen insanlar olabileceği gibi, 

toplumu kötü yönden etkileyecek olayları meydana çıkaran/çıkarabilecek (hırsızlık, 

görgüsüzlük, şiddet, sapıklık vb.) insanlar da vardır. 

Hayatta, çiçeklerle dikenler, lezzetlerle acılar birbirine karışmış bir şekildedir. Bu 

hayatta her bir insanın hem övülen hem de yerilen özellikleri vardır. Kim her yönüyle 

memnun olunan bir karaktere sahiptir ki?183 

Bütün bu farklılıkların üstesinden gelmek Kur’anî bir ifadeyle yumuşak 

huyluluktan, sabırlı olmaktan ve güzel öğütlerde bulunmaktan geçer. Bu hususta yüce 

Kur’an, “Rabbinin yoluna hikmetle ve güzel öğütle davet et; onlarla en güzel yöntemle 

tartış…” 184  buyurarak toplumsal ilişkilerde yanlışlıkları ve eksiklikleri düzeltmede 

sabırlı bir biçimde güzel yöntemler kullanarak davranmanın gerekliliğini ifade etmiştir. 

Çünkü güzel söz düşmanı bile dosta dönüştürür. Zira Kur’an-ı Kerim: “İyilikle kötülük 

bir olmaz. Sen (kötülüğü) en güzel olan davranışla sav; o zaman bir de göreceksin ki, 

                                                           
181 Karadâvî,  77. 
182 Nisa: 4/19. 
183 Karadâvî,  77. 
184 Nahl: 16/125. 



45 
 

seninle aranızda düşmanlık bulunan kimse kesinlikle sıcak bir dost oluvermiş! Bu 

sonuca ancak sabırlı olanlar ulaşabilir…”185 diye buyurmuştur. Başka bir ayette ise; 

“Rabbinin rızasına ermek için sabret”186 ifadesi kullanılarak beşeri ilişkilerdeki zorluk 

belirtilmiş, bu zorluğun üstesinden gelmek için sabretmenin gerekliliği beyan edilmiştir. 

Sosyal hayattaki ilişkiler, kimseye zarar vermemek için birleşmeye bağlı olduğu 

kadar, sinirlere hâkim olmaya da bağlıdır. İnsanı sinirlerine hâkim kılan, öfke anında 

durduran sıfat veya karakter, Allah (c.c.) rızası için gösterilen sabırdır. Yani sabır, genel 

fayda ve ortak gayenin gerçekleşmesi için tahammül göstermektir.187 

Yüce Kur’an’a göre; insan kendisine kötülük yapana misliyle karşılık verme 

hakkına sahiptir. Bu kula verilmiş bir haktır. Ancak bu hakkı kullanmaz, sabır ve af 

yolunu seçerse, Allah bundan hoşnut olur ve onu ödüllendirir.188 

Beşerî ilişkilerde bağları güçlendirmenin yollarından biri de affedici olmaktır. 

Affedicilik, insanı alçaltan bir durum değildir, aksine insanın Allah (c.c.) katındaki 

değerini artıran mükemmel bir erdemdir. Aynı zamanda insanların yaptıkları 

yanlışlıklardan dolayı affetme yolunu seçmek, topluma iyilik yolunda katkı sağlama 

adına atılan büyük bir adım demektir. Kur’an-ı Kerim af yolunu seçen kimseler için 

şöyle buyurmaktadır: “Onlar (takvâ sahipleri) bollukta da darlıkta da Allah yolunda 

harcarlar, öfkelerini yenerler, insanları affederler…”189 

Sevgili peygamberimiz Hz. Muhammed (s.a.v.), Uhud savaşında çok sevdiği, 

kendisini koruyup kollayan, yiğitlik ve cesaret timsali amcası Hz. Hamza’yı acımasızca, 

vahşice işkence edilmiş, ciğerleri çıkarılıp paramparça edilmiş bir halde görünce: 

“Allah’a yemin olsun ki, eğer Allah (c.c.) bana zafer verirse, senin yerine yetmiş kişiyi 

böyle yapacağım!” diye ant içti. Bunun akabinde şu ayeti celile nazil oldu: 

“Cezalandırmak isterseniz size yapıldığı kadarıyla cezalandırın, fakat sabır 

gösterirseniz bilin ki sabırlı davrananlar için bu muhakkak daha hayırlıdır.”190 Daha 

sonra Hz. Muhammed (s.a.v.) kefaret vererek ceza vermekten vazgeçti.191 

                                                           
185 Fussilet: 41/34-35. 
186 Müddessir: 74/7. 
187 Muhammed el-Behiy, Kuran’da Dini ve Ahlâki Kavramlar, Yöneliş Yayınları, İstanbul 2001, 241. 
188 İbn Kesir, II, 613. 

189 Âl-i İmran: 3/134. 
190 Nahl: 16/126. 

191 Taberi, IV, 196. 



46 
 

Af yolunu seçip ihsanı sergilemek, en azgın düşmanları bile dost yapar. 

Düşmanlığı terk edip, acıyı tatlıya, öfkeyi ve kini kucaklaşma ve sevgiye dönüştürmek 

sabır, af ve ihsan yolunu seçenlerin yaratacakları mutluluktur.192 

Bireysel anlamda af yolunu seçmek çoğu zaman avantajlı olabilir. Ancak toplumu 

ilgilendiren bir cürüm işlenmişse, buna müsamaha göstermek, doğru bir tutum olmaz. 

Çünkü toplumu alâkadar eden suçların affedilmesi; toplumsal değerlerin yok olmasına, 

toplumun huzurunun bozulmasına neden olur. Kur’an-ı Kerim, toplumsal bir ahlâksızlık 

ve suç olan zinanın cezasının uygulanmasından bahsederken, bu kötü fiili işleyenlere 

acınmaması gerektiğini de beyan etmiştir: “Zina eden kadın ile zina eden erkeğin her 

birine yüz sopa vurun. Allah’a (c.c.) ve âhiret gününe inanıyorsanız, Allah’ın dinini 

uygulama hususunda o ikisine karşı merhamet duygusuna kapılmayın.”193 Görüldüğü 

üzere, bireysel kusurların affından övgüyle söz edilirken, toplumsal yanlışlıklar yapıp, 

ahlaksızlıklar ve suçlar işleyenlerin cezalandırılmasında merhamet gösterilmesinin 

farklı olumsuz sonuçlar doğuracağı, yukarıdaki bilgilerden hareketle ifade edilebilir. 

Beşerî ilişkilerde diğer bireylerden gelen kötülüklere sabretme konusunda en iyi 

örneklerden birisi şüphesiz Hz. Yakup (a.s.) peygamberin ve oğlu Hz. Yusuf’un (a.s.) 

göstermiş olduğu tavırdır. Kardeşleri tarafından nice kötülükler yapılan ve en sonunda 

kuyuya atılan Hz. Yusuf (a.s.), kardeşlerine kin gütmemiş, eline fırsat geçmişken 

duygularına kapılıp onlara kötülük yapmamıştır. Babası Hz, Yakup ise, “…artık (bana 

düşen) güzelce sabretmektir…”194 diyerek Rabbine yönelmiş, kötü duyguların kendisini 

yönetmesine izin vermemiştir. 

Kur’an-ı Kerim’de, “Şüphesiz Sen büyük bir ahlâk üzeresin!” 195 diye 

nitelendirilen sevgili peygemberimiz (s.a.v.), bizler için hem söz, hem de davranışlarıyla 

eşsiz bir örnektir. Sosyal ilişkiler bağlamında incelendiğinde de sevgili 

peygamberimizin hayatında bizler için birçok örneğin olduğunu görmekteyiz.  

Karşılaştığı tüm sıkıntılı durumlara sabır göstermiş, hiçbir zaman şiddetle karşılık 

vermemiştir. En sevdiği insanlara zulüm edilmiş, hakaretler yağdırılmış, kendisi nice 

fiziksel ve psikolojik işkencelere maruz kalmış, ama sabırla yoluna devam etmesini 

hiçbir şey engelleyememiştir. İlâhi daveti tebliğ etme sürecinde öz vatanından sürgün 

                                                           
192 Öztürk, 28. 
193 Nur: 24/2. 
194 Yûsuf: 12/18. 
195 Kalem: 68/4. 



47 
 

edilmiş, ama sergilediği eşsiz sabır ve hoşgörü sayesinde davasını neticeye ulaştırmış ve 

kimseyi kırıp incitmeden tekrar vatanına (Mekke’ye) geri dönerek İslamı tebliğ sürecini 

başarıyla noktalamıştır. 

Bu bağlamda, beşerî ilişkilerin başarılı bir şekilde yürütülmesi ve 

neticelendirilmesi için en başta sabırlı bir tavır sergilemek gerektiğini belirtmek yerinde 

olacaktır. Gösterilecek bu sabır erdemi, beraberinde hoşgörüyü, anlayışı, sevgi ve 

saygıyı getirecek, yaşanması arzu edilen beşeri ilişkilerin geliştirilmesine zemin 

hazırlayacaktır. Böylece huzurlu bir aile ve dolayısıyla huzurlu bir toplum 

oluşturulacak, bedensel ve zihinsel anlamda sağlıklı ve nitelikli bireylerin yetişmesi 

yolunda büyük adımlar atılmış olacaktır. Bu güzel hasletleri oluşturabilmek/ 

başarabilmek için, beşeri ilişkileri sabır erdemi üzere bina etmek ve bu erdem 

doğrultusunda sürdürmeye çalışmak gerekir. 

1.3.4.1. Eğitim/Öğretimin Tatbîkinde Sabır 

Eğitim ve öğretim; insanın hayatını anlamlandırabilmesi için gerekli olan 

vazgeçilmez unsurlardandır. İnsanın kendini daha iyi tanıması, yeteneklerini keşfetmesi 

ancak eğitim ve öğretimle mümkündür. Ve insan kendini ne kadar iyi tanırsa, Rabbine o 

kadar yaklaşacaktır. 

Eğitim: Öğretim yoluyla toplumun fertlerine kazandırılan bilgilerin tatbik etme 

alışkanlığının kazandırılması için sarf olunan faaliyetlerdir. Öğretim: Toplumun 

fertlerine pedagojik metotlarla gerekli bilgiyi vermek için sarf edilen faaliyetlerin 

tümüdür.196 

Yüce Kur’an’ın ilk beyanının “Yaratan rabbinin adıyla oku!”197 diye başlaması, 

eğitim ve öğretimin ne kadar önemli olduğunun açık bir kanıtıdır. Bu anlamda okuma-

yazmanın ve dolayısıyla bunları gerçekleştirmek için gereken kalemin, hem dinimizce 

hem de kültürümüz açısından önemi büyüktür. “Nûn. Kaleme ve (yazanların) onunla 

yazdıklarına andolsun”198 ayetinde kaleme ve kalemden dökülenlere yemin edilmesi, 

eğitim/öğretim olgusunun ne denli önemli olduğunun işaretlerinden biridir. 

                                                           
196 Hasan Küçük, “Din Eğitimi ve Öğretiminde Genel Esaslar” adlı makalesi. Türkiye 1. Din Eğitimi Semineri Yay. 

Ankara 1981, IV, 296. 

197 Alak: 96/1. 

198 Kalem: 68/1. 



48 
 

Sevgili peygamberimiz: “Bir cemaat Allah’ın evlerinden bir evde toplanır, 

Allah’ın kitabını okur ve aralarında müzakere ederlerse, üzerlerine sekînet iner, onları 

rahmet kaplar ve melekler etraflarını kuşatır. Allah Teâlâ da o kimseleri kendi nezdinde 

bulunanların arasında anar.”199 “Kim ilim tahsil etmek için bir yola girerse, Allah o 

kişiye cennetin yolunu kolaylaştırır”200 buyurarak eğitim/öğretim faaliyetleri için çaba 

gösterenlerin Allah (c.c.) nezdindeki değerine ve karşılaşacakları güzel sonuçlara işaret 

etmiştir. 

İnsanın yetiştirilmesi ve hayata donanımlı bir şekilde hazırlanabilmesi, kısa 

vadede olabilecek bir iş değildir. Uzun bir faaliyet dönemi olarak nitelendirilebilecek 

insan yetiştirme süreci (eğitim-öğretim), sabır gerektiren, meşakkatli, bir o kadar da 

sıkıntılı bir süreçtir. Verilen her bilginin hemen davranışa dönüşmesini, hayata 

uyarlanmasını beklemek; insanı tanımamak ve insan yetiştirmeyi bilmemektir. Eğitim 

ve öğretimde aceleci olmaktır. Acelecilik ise, ortaya olumlu bir netice çıkarmaz. Çünkü 

insan yetiştirmek, toprağa tohum ekmeğe benzer. Tohum ekildiğinde ilk yıllar sabırla 

sulanıp, zirai bakımının iyi yapılması gerekir ki, olumlu bir sonuç elde edilebilinsin. 

Eğitim ve öğretim bağlamında buna en güzel misal, Çin`de yetiştirilen bambu 

ağaçlarıdır. Çinliler bambu ağacının tohumunu eker, sular ve gerekli diğer bakımlarını 

yaparlar. Ancak birinci yıl bu tohumda hiçbir değişiklik meydana gelmez. İkinci yılda 

da bu tohum sulanır, zirai bakımları yapılır. Yine tohumda hiçbir değişiklik meydana 

gelmez. Üçüncü ve dördüncü yıllarda da bu işler yapılır, ama bu inatçı tohum bir türlü 

filiz vermez. Tohum filiz vermemekte inat ederken, Çinliler de sabırda kararlılık 

gösterip tohumu beşinci yılda da sular, bakımlarına devam ederler. Nihayet, beşinci 

yılın sonunda bambu tohumu yeşermeye başlar ve bu defa çok hızlı bir şekilde 

büyüyerek, altı hafta gibi kısa bir sürede yirmi yedi metre uzunluğa ulaşır. Altı haftada 

ulaşılan yirmi yedi metre uzunluk, beş yıl gibi uzun bir sürede, sabırla devam edilen 

sulamanın ve üstün bir emeğin sonucudur. 

Zafere ulaşmak, sabırdan sonra gelir, ferahlık ve sevinç üzüntüden sonra gelir, 

güçlük ve sıkıntıdan sonra kolaylık gelir. Sabır, sahibine silahsız ve hazırlıksız bir 

ordudan daha çok yardımcıdır. Sabrın zaferdeki yeri, vücuttaki baş gibidir.201 

                                                           
199 Müslim, Zikr: 38. 
200 Müslim, Zikr: 39. 
201 Cevziyye,  9. 



49 
 

İnsanı eğitmek ve yetiştirmek de sabırla bir bitki yetiştirmeye benzer. Yıllar 

boyunca süren sulama ve bakım sonucunda filizlenme gecikebilir ama tohum filize 

dönüşünce, verilen emeğin boşa gitmediği anlaşılır. Ayrıca ürün elde etmenin mutluluğu 

dünyalara değer. Geçmişin derinliklerine bakıldığında görülmüştür ki; büyük 

şahsiyetler, zor süreçlerden geçilerek ve büyük sabırlar gösterilerek yetiştirilmişlerdir. 

Bu büyük şahsiyetler, dünyanın kaderinde büyük rol oynamışlar ve yaptıkları 

çalışmalarla insanlığa büyük fayda ve mutluluklar yaşatmışlardır. Bütün bunlar sabırla 

insan yetiştirme çabasının bir ürünüdür. 

Çoğu insan için başarılı olmak önemli bir ihtiyaçtır ve başarma güdüsü insanların 

davranışlarında belirleyici etkiye sahiptir. Abraham Maslow’un insan güdüleri 

piramidinde kendini gerçekleştirme aşamasının bir önceki basamağında “değer, başarı, 

kendine saygı” güdüleri yer almaktadır. 202  İnsan bu erdemleri, ancak eğitimle elde 

edebilir. 

Eğitim ve öğretimin birey için ehemmiyeti çok büyüktür. Birey kendini 

eğiterek/yetiştirerek hayata geliş gayesinin farkına varır. Kendi yeteneklerini keşfeder, 

eğitim sayesinde duygu ve düşüncelerini yönetir hale gelir. Edindiği bilgiler ve eğitimle 

şekillendirdiği davranışlarıyla hayatını kolaylaştırır, daha yaşanılır hale getirir. En 

önemlisi ise, Rabbine karşı görevlerini yerine getirme hususunda bilinçli bir kul hâline 

gelir. Bu doğrultuda  Rabbimiz Kur’an-ı Kerim’de: “…De ki: ‘Hiç bilenlerle 

bilmeyenler bir olur mu?’ Doğrusu ancak akıl iz‘an sahipleri bunu anlar”203 buyurarak, 

bilginin önemine işaret etmiştir. Yine insan eğitim sayesinde dünya hayatının 

geçiciliğini, dünyaya olan sevgisini sınırlı tutması gerektiğini, hayatını sürdürmesi için 

çalışıp kazanması gerektiğini, ancak bunu sekülerleşme hâlinden uzak bir biçimde 

gerçekleştirmesi gerektiğini kavrar. Ahiret hakkında bilgi sahibi olup, Yüce Yaratanının 

gazap ve merhamet yönünün farkına vararak kötülüklerden uzak durması, hayatta 

olduğu sürece kul olmanın gereği olarak ibadetlerine devam etmesi, sürekli iyilikler 

doğrultusunda hareket edip, salih ameller yapması gerektiği bilincine ulaşır. İyi bir 

eğitimle insan, gerçek anlamda kendini gerçekleştirme yolunda büyük mesafeler kat 

eder. Eğitim yolunda çekilen zahmet, gün gelir rahmete dönüşür. Yani insanın kendini 

veya başkalarını eğitme süreci sabır işidir. Ancak sabredilip, azim ve kararlılık 

                                                           
202 Doğan Cüceloğlu, İnsan ve Davranışı, (3.Baskı), Remzi Kitabevi, İstanbul 1992, 236. 
203 Zümer: 39/9. 



50 
 

gösterilerek, dua ve tevekkül üzere bir tavır takınılırsa, eğitimde istenilen zafere 

ulaşılabilinir. 

Eğitim ve öğretim faaliyetleri salih amel olarak nitelendirilebilecek güzel 

işlerdendir. Yapılan her güzel iş ise, övülmeye değerdir. Rabbimiz güzel işler yapanları 

birçok ayetinde övmüş, güzel neticelere ulaşacaklarını müjdelemiştir. Zira bu hususta 

Yüce Allah (c.c.) şöyle buyurmaktadır: “İman edip dünya ve ahiret için yararlı işler 

yapanları -hiç şüpheniz olmasın- içinde ebedî kalmak üzere altından ırmaklar akan 

cennetteki köşklere yerleştireceğiz…”204 

 Eğitimli insanların yetiştirilmesi,  toplumsal açıdan da büyük önem taşımaktadır. 

Eğitimli birey, eğitimli toplum demektir. İyi eğitilmiş bireylerden oluşan toplumların 

gelişmişlik düzeyi de yüksektir. Hayat standartları ve refah seviyesi, insanların mutluluk 

düzeyi, insanlar arası ilişkilerin kalitesi, verilen eğitimin kalitesiyle doğru orantılıdır. 

Sabırla sürdürülen kaliteli eğitim ve öğretim faaliyetleri, toplumsal açıdan da kaliteli 

sonuçlar ortaya çıkaracaktır. 

İnsanların eğitilmesi sürecinde sabırlı olunması gereken hallerden biri de, 

eğitmen/öğretmen ve öğrenci ilişkileridir. Bu konuda hem eğiticinin hem de öğrencinin 

eğitim faaliyetleri yürütülürken, başta kararlılık olmak üzere; anlayış, hoşgörü ve 

sorumluluk bilinci gibi erdemlere sahip olmaları, bu erdemler doğrultusunda hareket 

etmeleri esastır. Öğrenci, kendisini eğitip faydalı bilgiler vermeye ve istendik 

davranışlar oluşturmaya çalışan öğretmenini öfkelendirmekten kaçınmalı, eğitimin 

amacına ulaşması için gereken sorumluluğu yerine getirmeye çalışmalı, başarıyı 

yakalamak için azimli olmalıdır. Bıkkınlık göstermeden hedeflerine ulaşmada koşar 

adım ilerlemeyi düstur edinmelidir. Eğitmen/öğretmen ise; eğitim gibi uzun bir 

yolculukta sabır erdemini yol arkadaşı edinmeli, eğitimin amacına ulaşması için elinden 

gelenin en iyisini yapmaya çalışmalıdır. Eğitmeye çalıştığı bireyleri benimsemeli, 

bireysel özelliklerini dikkate almalı, ahlâki değerlerin ön planda olduğu (değerler 

eğitimini içeren) bir eğitim modeli öncelemeli, vereceği eğitimi önce kendisi 

özümsemeli, hayatında tatbik etmeli, tavır ve davranışlarıyla örnek olmaya çalışmalıdır. 

Bütün bunların yerine getirilmesi; hiç şüphesiz sabır, tahammül, kararlılık, hoşgörü, 

şefkat ve merhamet erdemleriyle hareket etmekle mümkündür. 

                                                           
204 Ankebût: 29/58,59. 



51 
 

Yukarıdaki bilgilerden hareketle bir insanın kişiliğinin gelişip şekillenmesi ve 

fıtrata uygun biçimde yetişmesi için, eğitim ve öğretime ihtiyaç vardır. Bireylerin iyi 

yetiştirilmesi ve bireylere Yüce Yaratıcının emir ve yasaklarının anlatılması, o 

bireylerin şekillendireceği toplumun eğitimi için vazgeçilmezdir. Çünkü bireyin eğitimi, 

aynı zamanda toplumun da eğitimidir. Bundan dolayı bütün bunları gerçekleştirmek 

büyük ehemmiyet taşımakta, bu yolda başarılı olmak için ise, büyük bir azim ve sabır 

gerekmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

DUA 

2.1. KUR’AN-I KERİM’DE DUA MEFHUMU 

Bütün inanç sistemlerinde olduğu gibi, son ilâhi din İslamda da dua önemli bir 

anlam ifade etmektedir. Tarih boyunca insanlar, hep bir şeylere inanmışlar, muhakkak 

bir şeyleri ve bazı varlıkları kutsal kabul etmişler ve inandıkları bu varlıklar ile 

aralarında ilişki şekilleri geliştirmişlerdir. Kutsalları ile bağ kurma adına, saygı ifadesi 

ve bağlılık göstergesi olarak, farklı şekillerde ibadet etmişlerdir. İnanılan bu kutsallar; 

kimi zaman bir heykel, bazen bir ağaç, bir kaya parçası, bazen bir ateş, bazen bir hayvan 

ve en nihâyetinde tek inanılması ve sadece kendisinden yardım beklenip, sadece 

kendisine kulluk edilmesi gereken Allah (c.c) olmuştur. Kulun isteklerini gerçek 

anlamda giderecek olan tek merci Yüce Yaratıcımızdır. Bu hususta peygamberimiz 

(s.a.v.): “…(Bir şey) istediğin vakit Allah'tan (c.c.) iste, yardım dilediğin vakit Allah'tan 

(c.c.) dile…” 205  buyurmaktadır. Kur’an-ı Kerim’de Allah (c.c.):‘‘Yalnız Sana kulluk 

eder ve yalnız Senden yardım bekleriz”206 diye buyurarak kulluğun ve ibadetin (duânın 

v.b.) yalnız Yüce Allah’a (c.c.) yapılması gerektiğini belirtmiştir. 

Yüce kitabımız Kuran-ı Kerim, duanın insan hayatındaki önemine birçok ayeti 

kerimede işaret etmiş, yaratılmışların en şereflisi olarak yarattığı insanın,207 aşağıların 

en aşağısı208 konumuna düşmemesi ve her dâim değerine değer katması, Rabbi katında 

değer bulması için,209 her zaman duayı yol arkadaşı olarak benimsemesi gerektiğini 

ifade etmiştir. 

Kuran-ı Kerim’de duaya genişçe yer verilmiştir. Bazı sure ve ayetler, örnek dua 

metinleri mahiyetindedir. Meselâ, Fatiha suresi Allah’ı (c.c.) veciz bir şekilde 

niteledikten sonra, O’na kulluk ve duadaki ihlâsı, insanlığın en çok muhtaç olduğu 

hidayeti (sırat-ı müstakim) içten dilemeyi, eşsiz bir üslupla ifade eden sözleriyle bütün 

Müslümanların en çok okudukları dua metni haline gelmiştir. “Ey Rabbimiz! Bize 

                                                           
205 Tirmîzî, Kitâb-uz Zuhd ve Sıfat-ul Kıyamet: 59 (2516). 
206 Fatiha: 1/5. 
207 Tin: 95/4. 
208 Tin: 95/5. 
209 Furkan: 25/77. 



53 
 

dünyada da güzellik ver, ahrette de güzellik ver; bizi cehennem azabından koru”210 

mealindeki ayetler de Fatiha’dan sonra en çok telaffuz edilen dualar olmuştur. Kur’an-ı 

Kerim’de dua ile ilgili iki yüz civarında ayet mevcuttur. Bu durum, dua ibadetinin 

önemini açıkça ifade etmektedir. 

Ayrıca tövbe, istiğfar gibi kulun Allah’a (c.c.) yönelişini ve O’ndan dilediklerini 

ifade eden çok sayıda ayet vardır. Konuyla ilgili ayetlerin bir kısmında insanların 

Allah’a dua etmeleri emredilmiş; duanın usûl, adap ve tesirleri üzerinde durulmuştur.211 

Yüce Kur’an’ın bu yaklaşımı, aslında insana ne derece değer verdiğinin 

kanıtlarından biridir. Rabbimiz insanı yaratmış, insanın dünya ve ahiret saadetini temin 

etmek için peygamberler, kitaplar göndermiş, en nihayetinde ise, eşsiz ve evrensel olan 

Kur’an-ı Kerim’i indirmiş, bu kitapta insanın hayatını kolaylaştıracak her şeyi 

bildirmiştir.  Böylelikle insanın, hangi ruh halinde olursa olsun, yanında olduğunu, her 

türlü sıkıntısına cevap vereceğini, sorunlarının çözüme kavuşması için tevekkül üzere 

sabırla dua etmesi, istemesi gerektiğini beyan etmiştir. Allah’ın (c.c.) bu beyanatları 

doğrultusunda duanın sözlük anlamlarının ve Kur’an-ı Kerim’deki muhtelif 

kullanımlarının açıklanması, söz konusu mefhumun daha iyi anlaşılmasını 

sağlayacaktır. Şimdi dua olgusunun anlamlarına ve ayetlerdeki farklı kullanımlarına 

değinmeye çalışalım. 

2.1.1. Sözlük Anlamları 

“De’ave” kök harflerinden türeyen dua kelimesi “çağırmak, seslenmek, istemek, 

sığınmak, haykırmak, talep ve niyazda bulunmak” gibi anlamlara gelmektedir. 212 

İnsanın var oluş gayelerinden olan, insanın hayatına anlam katan “dua”, Kuran’da yirmi 

yerde mastar olmak üzere yaklaşık iki yüz ayette geçmektedir.213 

Mukatil bin Süleyman, Kur’an-ı Kerim’de duanın altı anlamda yer aldığını ifade 

eder:214 

1. Dua, mefhumu “qavl/söz” manasında kullanılır; şu ayetlerde olduğu gibi: 

“Azabımız onlara gelip çattığında: “Biz gerçekten zalim kişilermişiz” diye yakınmaktan 

                                                           
210 Bakara: 2/201. 
211 Mustafa Çağrıcı, “duâ ”, İslam Ansiklopedisi, TDV, İstanbul 1994, IX, 536. 
212 İsfahani,  549,550. 
213 Çağrıcı, IX, 536. 

214 Mukatil b. Süleyman, Kur’an Terimleri Sözlüğü, (trc. M. Beşir Eryarsoy), İşaret Yayınları, İstanbul 2016, 341. 



54 
 

başka söyleyecekleri söz kalmadı.”215 İşte onlar hep bu şekilde, “veyl bize (yazıklar 

olsun bize), biz gerçekten zalimler idik” deyip durdular.” 216 Bu ayetlerde dua 

mefhumunun, söz anlamında kullanıldığı görülmektedir. Dua, kuldan Allah’a (c.c.) 

yükselen nidâlardır. İnsanların dilleri döndüğü kadarıyla kalplerinden geçirdiklerini, 

Allah’a (c.c.) ifade etmeleridir. 

2. Dua mefhumu “ibadet” manasında kullanılır. 217 Aşağıdaki ayetlerde olduğu 

gibi: “(Resulüm!) De ki: (Kulluk ve) yalvarmanız olmasa, Rabbim size ne diye değer 

versin?”218 Furkan suresindeki bu ayeti kerime, insanın dua ibadetini yerine getirerek, 

Allah (c.c.) katında takva yönünden mertebe kat edeceği, daha değerli bir konuma 

kavuşacağı konusunda yol göstericidir. 

Sevgili peygamberimiz (s.a.v.), duanın ibadet olduğunu, “Dua ibadetin ta 

kendisidir”219 sözüyle ifade etmektedir. 

Şu ayette de dua mefhumu ibadet anlamında kullanılmıştır: “Allah’ı bırakıp sana 

yararı da zararı da olmayan varlıklara tapma (ibadet etme)…”220 Bizi yaratıp, yoktan 

var eden Rabbimiz dışında, hiçbir varlığa ibadet (dua) etmememiz gerektiği, dua 

ederken aracılara ihtiyaç olmadığı, aracılar yoluyla (şeyh, türbe, yatır, put vb.) Allah’a 

(c.c.) ulaşmaya çalışanların belki farkına varmadan, belki de farkında olarak şirke 

bulaşacağı ve bunun sonucunda da helâk durumunun ortaya çıkacağı apaçık bir 

gerçektir. 

3. Dua mefhumu, “nidâ” (seslenmek, yüksek sesle çağırmak, davet etmek) 

manasında kullanılır.221 Aşağıdaki ayetlerde bu durumu görmekteyiz: 

“Bunun üzerine Nûh, ‘Artık yenik düştüm; yardımını esirgeme!’ diye rabbine 

yalvardı (nidâ etti /seslendi).” 222  Hz. Nuh’un, kavminin kötülükleri karşısında zor 

durumda kalması, kalbinin incinmesi ve kırılmasıyla beraber, kavmi karşısında 

çaresizliğini ifade ederek, Allah’tan (c.c.) yardım istediğini gösteren bu ayet, duanın 

yardım çağırmak anlamında kullanıldığını göstermektedir. 

                                                           
215 A’raf: 7/5. 
216 Mukatil b. Süleyman,  342. 

217 Mukatil b. Süleyman,  342. 

218 Furkan: 25/77. 
219 Tirmîzî, Deavat: 3247; Ebu Davud, Süleyman b. el Es’as, Süneni Ebu Davud, Daru’l Fikr, Beyrut 1994, Kitabu'd-

Dua: 1479. 

220 Yûnus: 10/106. Ayrıca bkz. Şuara: 26/213, Ankebût: 29/17, Kasas: 28/88, Furkan: 25/68. 
221 Mukatil b. Süleyman,  343. 

222 Kamer: 54/10. 



55 
 

“Öyleyse sen de onlardan yüz çevir. Çağrıcının görülmedik bilinmedik bir şeye 

çağıracağı (nidâ edeceği / yüksek sesle çağıracağı / davet edeceği) o gün...”223 Yine 

kamer suresinin bu ayetinde dua kelimesi, çağırmak anlamında kullanılmıştır. 

4. Dua mefhumu, “istiğâse/yardıma çağırmak” manasında da kullanılır: Aşağıdaki  

ayetlerde olduğu gibi:224 

“Kulumuza indirdiğimiz kitaptan dolayı bir şüphe içinde iseniz onun benzeri bir 

sûre de siz getirin, Allah’tan başka taptıklarınızı da yardıma çağırın; eğer iddianızda 

samimi iseniz!”225 Bu ayette müşriklerin, Kuran-ı Kerim’e şüphe ile yaklaşmaları ve 

peygambere ‘‘bu söylediğin şeyler kendi uydurduklarındır, sen bir kâhinsin vb.’’ gibi 

ithamlarını yöneltmeleri sonucu, Kur’an’ın bir meydan okuması olarak (tehaddî), 

kendilerine yardım etmeleri için ortak koştukları yardımcılarını (putları) yardıma 

çağırmaları anlamında kullanıldığı görülmektedir. 

“Firavun, ‘Bırakın beni de şu Mûsâ’yı öldüreyim! Tanrısına yalvarsın (Rabbini 

yardıma çağırsın) bakalım (kurtulabilecek mi)! Çünkü onun, dininizi değiştirmesinden 

yahut ülkede huzursuzluk çıkarmasından kaygı duyuyorum’dedi.”226 Bu ayeti celilede 

de dua mefhumu yardım istemek anlamını içermektedir. 

5. Dua mefhumu, kimi ayetlerde de  “sual etme, istifham (cevap amacı gütmeden 

soru sormak)” manalarında kullanılmıştır. Bakara suresinin aşağıda verilen ayetlerinde 

olduğu gibi: 

“Ey Musa! ‘Bizim adımıza rabbine dua et de (sor da) onun nasıl olduğunu bize 

açıklasın’ dediler…”227 Hz. Musa’nın kavmi ile olan diyalogunda Allah’ın (c.c.), bir 

sığır boğazlamayı emrettiği vakit, kavminin Hz. Musa’ya (a.s.) hitaben, bu sığırın nasıl 

olması gerektiğini Rabbine sormasını istemeleri olayının ifade edildiği bu ayette, dua 

kelimesinin soru sorma anlamında kullanıldığını görmekteyiz. Yine takip eden ayetlerde 

dua kelimesi kullanılmakta, Hz. Musa’nın (a.s.) kavminin, Hz. Musa’dan Rabbine farklı 

sorular yöneltmesini istedikleri belirtilmektedir.228  “Unutma ki bir gün Allah (c.c.), 

‘Benim ortaklarım olduğunu ileri sürdüğünüz şeyleri çağırın!’ buyuracak. Onları 

                                                           
223 Kamer: 54/6. 
224 Mukatil b. Süleyman,  343. 
225 Bakara: 2/23. 
226 Mü’min: 40/26. 
227 Bakara: 2/68. 
228 Bkz: Bakara: 2/69, 70. 



56 
 

çağıracaklar fakat kendilerine cevap veremeyecekler; çünkü biz aralarına aşılamaz bir 

uçurum koyduk.” 229 Ayeti Kerimede, Allah’a (c.c.) ortak koşanlara Rabbimiz, ortak 

koştuklarını yardım için çağırmalarını, ancak yalvarıp çağırmalarına rağmen, hiçbir 

karşılık bulamayacaklarını ifade etmektedir. Görüldüğü gibi bu ayette de dua mefhumu 

istifham (cevap amacı gütmeden soru sormak) anlamında kullanılmıştır. 

6. Dua mefhumu, “istemek, istekte/talepte” bulunmak manasında kullanılır. 

Aşağıdaki ayetlerde olduğu gibi:230 

“Azap üzerlerine çökünce, ‘Ey Mûsâ! Sana verdiği söz hürmetine, bizim için 

rabbine dua et! (istekte bulun!)…”231 Bu siyakı ve sibakı dikkate alındığında, İsrail 

oğullarının Hz. Musa’ya (a.s.) her ne yaparsa yapsın, mûcize dahi gösterse, 

inanmayacaklarını ifade ettiklerini, ancak başlarına belâ ve musîbetler geldiğinde, Hz. 

Musa’dan (a.s.) bu belâların kalkmasını Rabbinden istemesini (dua etmesini) 

söylediklerini, belâ ve musîbetler belli bir süreliğine ertelendiğinde, sanki hiç başlarına 

gelmemiş gibi davrandıklarının ifade edildiğini görmekteyiz. Ayeti celilede dua 

mefhumunun istekte bulunmak anlamında kullanıldığı açıktır. 

“Rabbiniz şöyle buyurdu: Bana dua edin, (Benden istekte bulunun!) duanızı kabul 

edeyim. Size icâbet edeyim (karşılık vereyim).”232 Yine bu ayeti kerimede dua kelimesi 

istemek, talepte bulunmak anlamlarında kullanılmıştır. 

2.1.2. Istılahi Anlamları 

Dua; terim olarak, kişilerin (dua edenlerin) baktığı noktaya göre, bulunduğu 

konum üzere farklı anlamlar kazanabilir. Çünkü hiçbir insan aynı duyguları hissetmez. 

Her insanın ruh dünyası farklıdır. Hayat tarzları, birçok yönden farklılık arz edebilir. 

Bundan dolayıdır ki, her insanın, inanıp bağlılık gösterdiği kutsalından farklı farklı 

istekleri olabilir. 

Her müslümanın da içinde bulunduğu duruma göre, Rabbinden istediklerinin 

değişiklik göstermesi kadar doğal bir durum yoktur. Bu durum markete giden ve alış 

veriş yapınca değişik şeyler alan insanların durumu gibidir. Her insan Allah’tan (c.c.) 

                                                           
229 Kehf: 18/52. 
230 Mukatil b. Süleyman,  344. 
231 A’raf: 7/134. 

232 Mü’min: 40/60. 



57 
 

dileklerde bulunur. Ama hepsinin de isteği farklıdır. Kimi dünya için bir şeyler ister, 

kimi ahiret için ister. Dua, aslında bir alış veriştir ki, bu alış verişi Allah (c.c.) ile 

yapılan alış verişe benzetmek, yanlış olmasa gerektir ve alış verişlerin en güzelidir. 

Aynı en güzel borcun Allah (c.c.) ile insan arasında olan borç olduğu gibi. (karz-ı 

hasen).233 

Dua; insanların hallerini Allah’a arz etmeleridir. İnsan; kendisine kendisinden bile 

yakın olan Allah (c.c.) ile öyle bir bağ kurar ki, bu bağ en başta dua ile olabilir. Dua 

sayesinde insan Rabbine arzu hâlini sunar. Dua; insanın Rabbi ile mutluluğunu 

paylaşmasıdır. Yaşadığı mutlu anı, Rabbinin kendisine yaşattığı için, Rabbine sonsuz 

teşekkür etmesidir. Dua; hamd etmektir. İnsanın; yalnızca kendisine bir şey verildiği 

vakit değil, verilmediği vakit de veya Rabbinden istediğinin, istediği anda değil de geç 

geldiği vakit de Rabbine teşekkür etmesidir. 

Dua; aslında mücâdele ruhunun zirve noktasıdır. İnsanın çaresiz kaldığı 

vakitlerinde, her şey bitti diye düşündüğünde, artık bir çözüm yolu yok dediğinde, 

imdadına koşan, onu elinden tutup miraç ettiren, her şey henüz bitmedi dedirttiren, pes 

etmelerin önüne geçen, insana mücadele etmesi gerektiğini yeniden hatırlatan, âdetâ 

pıhtılaşan, artık donup, kuruyup yok olmak üzere olan, hücresel faaliyetlerinin sonuna 

gelmiş bir kanı yeniden hayata döndürüp sulandırma vazifesi yapan bir etkendir. 

Dua; sebat etmektir. Dayanıklılık gösterip metanetli olmaktır. Başımıza gelen 

felâketler veya kötü olaylar karşısında isyan bayrağı çekmemektir. Dua; başkalarına da 

destek olmak, zor durumda olanların da yardımına koşmaktır. 

Dua; kendisi için istediğini; başkası için de istemek veya kendisi için zararlı 

olarak gördüğü bir şeyi başkası için de istememektir. Dua; nihayetinde ruhsal bir 

olgunun ortaya çıkarılışıdır. 234  Anlaşılan o ki, aslında dua; ruhun, dünyanın maddi 

olmayan merkezine doğru çekilmesidir. Dua, genel olarak yalvarıp yakarmaktan, 

ıstıraplı bir inleyişten ve yardım isteyişten, kimi zaman da bütün duygu dünyasının 

uzağında açık, dizgin, içsel ve sürekli bir buluş ve sezinleyiş halinden ibarettir. Bir 

başka deyişle denilebilir ki, dua; ruhun Allah’a doğru uçuşu veya hayat mucizesinin 

kaynağı olan başlangıç noktasına âşıkça tapınışı demektir. Nihâyet dua, bütün varlık 

                                                           
233 Bkz: Mâide: 5/12, Teğâbun: 64/17. 
234 Ali Şeriati, Dua, Fecr Yay. (Trc: Prof. Dr. Derya Örs), 5. Baskı , Ankara 2016, 27. 



58 
 

dünyasının yaratıcısı, külli akıl, mutlak güç, mutlak hayır, her birimizin yaratıcısı              

ve kurtarıcısı o görünmez varlıkla iletişim kurmaktır.235 

Dua; içtenliktir, samimiyettir. İnsanın kendisini tüm hücreleriyle yaratanına teslim 

etmesi, Rabbine dua ederken söylediklerini içselleştirmesidir. Dua; küçüğün büyükten, 

güçsüzün güçlüden, âcizin muktedir olandan dilek ve arzusunu samimiyetle istemesi, 

ricada bulunmasıdır. 

İbni Manzur, Lisân’ul Arab’da duanın üç şeklinin bulunduğunu belirterek şöyle 

sıralamıştır: 

1. Allah’ın birliğini dile getirerek onu övgü ile anma. 

2. Allah’tan af, merhamet gibi manevi isteklerde bulunma. 

3. Allah’tan dünyevî isteklerde bulunma. 236  İbn Manzur’un bu tahlili; duanın 

övmek, merhamet dilemek, dünya ve ahretle ilgili taleplerde bulunmak olduğunu 

göstermektedir. 

Aslında duanın aynı zamanda zikir sayılması, hatta İslam literatüründe çoğunlukla 

“ezkar ve ed’iye” gibi ifade edilmesi ve bu iki kavramın birlikte kullanılması, duanın 

içerdiği bu saygı unsurunun sonucudur. Bu şekilde dua ifadelerinin biri zikir ve saygı, 

diğeri de herhangi bir dilek olmak üzere iki unsurunun olduğunu göstermektedir.237 

Dua; bir şeyin yapılmasını veya yapılmamasını, Allah’ı medh ve sena ederek, 

kulun zillet ve ihtiyacını ifade eden bir dil ile istemekten ibarettir. Dua; kulun bütün 

ümitleri kırıldıktan sonra, Allah’a iltica ederek yalvarması ve O’nu tek yardımcı 

tanıması demek olduğundan, hakîki bir tevhid addedilerek, en iyi ibadet şekli sayılır.238 

Dua; ümit ile korku arasında yaşayıp, hiçbir zaman ümit kesmemektir. Her dâim 

ümit var olmaktır. İnsan ümit içerisinde olmadan hayatını sürdüremez ve ahireti için 

çaba gösteremez. İnsanın,  hayatta mücadele ruhu içinde olması için, ne kadar günahkâr 

olursa olsun, Rabbine güvenmesi gerekir. Çünkü Allah; “De ki: “Ey kendilerinin 

aleyhine aşırı gidenkullarım! Allah’ın rahmetinden ümidinizi kesmeyin. Şüphesiz Allah, 

                                                           
235 Şeriati, 28. 
236 İbn-i Manzur, “ duâ ” md.,  II, 1385. 
237 Selahattin Parladır, “Dua”,T. D. V. İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1994, IX, 532. 

238 M.E.B İslam Ansiklopedisi, ‘‘Dua’’ Eskişehir 1997, III, 650. 



59 
 

bütün günahları affeder…”239 buyurarak kulunun her dâim ümit var olması gerektiğini 

belirtmiştir. Yüce Rabbimiz bir başka ayette: “…O halde O'ndan mağfiret isteyin; sonra 

da O'na tevbe edin. Çünkü Rabbim (kullarına) çok yakındır, (dualarını) kabul 

edendir” 240  ifadesini kullanmış, duanın tevbe ederek Allah’tan (c.c.) af dilemek 

olduğunu beyan etmiştir. 

2.1.3. Dua İle Alâkalı Bazı Mefhumlar 

Dua kavramı ile benzer anlamlar taşıyan bazı kelimelere değinmek, konunun daha 

iyi anlaşılması için yerinde olacaktır. Şimdi bu kelimelerden bazılarını inceleyelim: 

“İstiğfar”, bir nesneyi kirden ve pastan koruyan mahfaza ile örtmek anlamındaki 

“ğa-fe-ra” kökünden gelir ve Allah’tan (c.c.) günahlarının bağışlanmasını istirham 

etmek demektir.241 

“Onlar çirkin bir şey yaptıkları veya kendilerine kötülük ettikleri zaman Allah’ı 

hatırlarlar da hemen günahlarının bağışlanmasını dilerler…” 242 Verdiğimiz ayette 

istiğfar kelimesinin, dua mefhumunun içerdiği anlamlardan biri olan bağışlanma 

anlamında kullanıldığını söylemek mümkündür. 

“Er-racau/racaun” kelimesi de dua kavramıyla benzer anlamlı olup, “içinde bir 

meserretin, sevincin veya mutluluk sebebinin bulunacağı bir şeyin, bir olayın meydana 

gelmesini iktiza eden, gerektiren bir zan”243 gibi anlamlar ifade eder. Yine burada da bu 

kelimenin dua kavramındaki ümit etme, umma anlamlarıyla eşdeğer anlam taşıdığını 

söylemek mümkündür. “Sual” kelimesi “se-e-le” kökünden türemiş olup, “isteme, 

dileme” anlamına gelir.244 

“…Bu nedenle lütfundan size bahşetmesini Allah'tan dileyin (isteyin); şüphesiz 

Allah, her şeyin tam bilgisine maliktir.”245 Bu ayeti celilede de “sual” kelimesinin, dua 

kavramının ifade ettiği anlamlardan biri olan isteme anlamı taşıdığını görmekteyiz. 

                                                           
239 Zümer: 39/53. 
240 Hud: 11/61 
241 İbn Manzur, “ ğa-fe-ra ”, md., V, 3274. 
242 Âl-i İmran: 3/135. 
243 İsfahani  s. 602. 
244 İbn Manzur, “se-e-le”, md., III, 1907. 
245 Nisa: 4/32. 



60 
 

“Nidâ” kelimesi de dua mefhumunun içerdiği anlamlardan olan “sesi yükseltmek 

ve sesin zuhuru aşikâr olması ya da ortaya çıkması”246 anlamlarına gelmektedir. “Nuh, 

gemiden uzakta bulunan oğluna, Yavrucuğum! (sen de) bizimle beraber bin, kâfirlerle 

beraber olma! diye seslendi.”247 Bu ayette Hz. Nuh’un, tufan sırasında oğlunun ısrarla 

gemiye binmemesi üzerine, ona bağırarak (seslenerek), son bir defa daha oğlunu 

kurtarmayı denemesi ifade edilmiş ve dua mefhumu seslenme anlamında kullanılmıştır. 

“Tazarru”, daha çok yalvarıp yakararak ve kendini zelil hissederek dua ve niyazda 

bulunma hâlini, acz ile boyun bükmeyi ifade eder. 248  Kur’an’da zorlu ve sıkıntılı 

anlarda, hatta ilâhi azaba uğranıldığı zaman Allah’a yalvarıp yakarmadan söz eder: “Hiç 

olmazsa onlara azabımız geldiği zaman yalvarıp yakarıp tövbe etselerdi ya!…”249 

“Teavvuh”, evvah asıl itibariyle çok ah eden manasındadır. Bu ah ediş bir hüzün 

ve elemden veya aşk ve korkudan kaynaklanabilir. Evvah, “ince kalpli, âşık ve yanık 

adam” manasına gelir. Selef müfessirleri evvah terimini “çok dua eden, pek merhametli, 

çok tövbe eden, Allah’ı çok zikir ve tespih eden, çok Kur’an okuyan, Allah korkusuyla 

çok ah u vah çeken, yalvarıp yakaran” gibi anlamlarda kullanmışlardır.250 

Allah (c.c.), Hz. İbrahim (a.s.) için çok ah çeken, içli anlamında evvah sıfatını 

kullanmaktadır. “…Şüphesiz İbrahim, çok içli, yumuşak huylu bir kişiydi.”251 

2.1.4. Duanın Mâhiyeti 

Dua; kendi âcizliğinin farkına varan insanın, Rabbine acziyetini ifade etmesi 

açısından büyük öneme sahiptir. Her şeyin fani oluşunun farkına varmak ve tekdüze 

hayatın, her ne kadar çok imkânlara sahip olunursa olunsun, belli bir aşamadan sonra 

sıkıcılığını fark etmek, insanı içsel bir duygu olarak duaya yöneltmekte ve böylece 

Rabbinden başka sığınacak bir kapısının olmadığını fark ettirmektedir. Bununla birlikte 

insan, kendisini kendisinden bile daha iyi tanıyan, ona şah damarından daha yakın 

olan 252  Rabbine iltica etmekte, tüm benliğiyle yalvarma, yakarma, tüm ruh hâlini 

paylaşma gibi eylemlerini gerçekleştirmek için duaya başvurmaktadır. Yaptığı her 

                                                           
246 İsfahani,  1417. 
247 Hud: 11/42. 
248 İbn’i Manzur, “ ضرع ”, md., VI, 2580. 

249 En’am: 6/43, A’raf: 7/94, Mü’minun: 23/76. 
250 Yazır, IV, 414. 
251 Tevbe: 8/114; Yûnus: 10/75. 

252 Bkz: Kaf: 50/26. 



61 
 

yalvarış ve yakarışları, Rabbinden dilediği bütün istek ve arzuları, insanın değerini 

küçültmemekte, aksine daha değerli hale getirmektedir. Bu bağlamda dua, insanı Rabbi 

katında değerli bir varlık hâline getirmekte 253  ve yine mü’mini insan-ı kâmil olma 

yolunda ilerletmektedir. 

Dua, insanın mânevi dünyası için vazgeçilmez bir unsurdur. Nasıl ki, insan bedenî 

ihtiyaçlarını gidermeden hayatını sürdüremezse, ruhunun ihtiyaçlarını gidermeden 

dingin bir yapıya kavuşamaz. Dua ibadeti, ruhun temel ihtiyaçlarındandır. Ruhsal 

ihtiyaçlarını karşılayan insan, hayatında karşılaştığı sıkıntılar karşısında sebatkâr olmayı 

ve metanet göstermeyi başarabilir. 

Günümüz toplumlarında duanın önemi daha da artmış durumdadır. Her şeyin 

maddiyat üzerine bina edildiği şu dünyada insan, çoğu zaman kendini dünya hayatının 

meşguliyeti peşinde sürüklemekte, daha çok mal kazanma arzusu içinde hareket 

etmektedir. Kazandıkça daha da kazanmak istemekte, ama ne kadar kazanırsa kazansın, 

elde ettikleri yine de kendisini tatmin etmemekte ve iç huzurunu sağlayamamaktadır. 

Bunun sonucunda, dünya hırsı ve mal hırsı içinde koştururken, yalnızlaşmakta ve belki 

de ailesi ve yakınları ile olan ilişkilerinde dahi yapmacık davranmakta, mutlu insan rolü 

oynamaktadır. Ama bu mutlu insan rolü günümüz insanının iç huzurunu hiçbir zaman 

gerçeğe dönüştürememekte ve insanı mutlu kılamamaktadır. Sonuç olarak kalabalıklar 

içinde ve dünya malı mülkü arasında gitgide yalnızlaşmakta, kendini bireysel olarak 

mâneviyata yönlendirmektedir. İşte bu durumda duaya sarılmakta, aslında tek gerçeğin 

mânevi huzur olduğunu anlamakta, her ne kadar maddi dünyada yalnızlık yaşasa da 

Rabbi ile olan diyalogu, onu bu hayat karşısında ayakta tutmaktadır. 

Yine genelde günümüz insanının, her türlü imkâna sahip olması, doyumsuzluk 

oluşturmaktadır. Maddi olarak istediklerine ulaşabilen insan, istediği şeylere ulaşınca 

anlık da olsa mutlu olduğunu ve aradığını bulduğunu zannetmekte, ama elde ettiği 

maddi haz ortadan kaybolunca, yine esas hazzın mânevi haz olduğunu anlamakta ve 

tekrar duaya, mânevi dünyaya yönelmektedir. 

Bütün bunlardan yola çıkarak, insanın konumu ne olursa olsun, maddi olarak 

nelere sahip olursa olsun, mânevi hazzını canlı tutmadıkça asla mutluluğa ulaşamaz. Bu, 

hem bireysel anlamda hem de toplumsal anlamda bir gerçekliktir. Toplumları da ayakta 

                                                           
253 Bkz: Furkan: 25/77. 



62 
 

tutan mânevi duygulardır. Yine aynı şekilde başarıya ulaşmak; mânevi olarak doyuma 

ulaşmak ve bu doyumu canlı tutmakla mümkündür. 

Modern insanlara duadan bahsetmek belki ilk bakışta faydasız gibi görünebilir. 

Ancak şu bir gerçektir ki, din ve ahlâk duygularının zayıflaması zekânın zayıflaması 

kadar zararlıdır. Alexis Carrel; “İnsan, Allah’a su ve hava kadar muhtaçtır.”der.254 

Batılı insanlar aklı sezgiden üstün görürler ve zekâyı hislerine tercih ederler. 

Bilimde ilerlerken dinden soğuyorlar. Bu durum onların ahlâk, güzellik ve bilhassa din 

duygusu gibi, ruhun akla ve zekâya ait olmayan faaliyetlerini tamamıyla ihmâl 

etmelerine sebep olmaktadır. Bu temel faaliyetlerin cılızlaşması modern insanı ruhen ve 

mânen kör bir mahlûk durumuna sokar.255 

Oysa hayatta başarılı olmak için akıl ve madde kadar mâneviyatın da bir ihtiyaç 

olduğu görülmektedir. O halde insan zekâdan daha çok, kişiliğe kuvvet veren beyinsel 

ve zihinsel faaliyetleri kendisinde süratle diriltmelidir. Bunların arasında en bilinmeyeni 

kutsiyet ve din duygusudur. Din duygusu genellikle dua ile ifade edilir. Dua, din 

duygusu gibi tamamen ruhi bir hâdisedir. Öyleyse dua hâdisesinin meydana geliş 

tekniğinin ve tesirlerinin nelerden ibaret olduğu, dua eden insan üzerinde yapılacak 

sistematik bir gözlemle görülebilir.256 

Dua, bir teslimiyet ve bir duygulanma işidir. Dua insanı ümitsizlik, karamsarlık ve 

yalnızlık gibi duygulardan uzaklaştırır. İnsan, karşılaştığı olumsuz durumlarda ve 

yaşadığı başarısızlıklarda kendini iyi hissetmez, kaygılanır, endişelenir ve üzülür, 

düşüncelere dalıp bir kısır döngü içerisine girerek sıkıntısını âdeta bir yumak gibi sarıp 

büyütür, ruhsal bunalımlara girer. Kişi inancı sayesinde böyle bir durumda, dua ile 

Rabbine yönelir, içini dökerek rahatlar, iç huzuru yakalar ve dua sayesinde sıkıntıların 

gelip geçici olduğu duygusunu tekrar hayata geçirir. Hayatın zorlukları karşısında yalnız 

olmadığını, dâima yardımını isteyebileceği, onu gören, gözeten ve her şeye gücü yeten 

bir yaratıcısı olduğunu hatırlayıp mânevi bir güç kazanır.257 Bu açıdan bakıldığında dua, 

mânevi bir kalkan, güç verici bir zırhtır. Dua, insana yalnız olmadığını her zaman telkin 

eden bir unsurdur. 

                                                           
254 Alexis Carrel, Dua, Yağmur Yay., (Trc: M. Alper Yücetürk), 4.Baskı, İstanbul 2001, 30-31. 

255 Carrel, 32. 
256 Carrel, 32-34. 
257 Habil Şentürk, Din Psikolojisi, Esra Yay., Konya 1997, 164. 



63 
 

2.2. DUA-İCÂBET İLİŞKİSİ 

Dua mefhumunu yukarıda genişçe açıklamaya çalıştık. Şimdi “icâbet” kavramına 

göz atarak, duâ- icâbet ilişkisine değinmeye çalışalım. 

İcâbet; cevap vermek, isteğini kabul etmek, ihtiyacını karşılamak anlamlarına 

gelmektedir. İcâbet etmek; kabul etmek ve muvafakat göstermek demektir. 

Yüce yaratanın, duaya icâbeti, dualara karşılık vermesi demektir. Kur'an-ı 

Kerim’de şöyle buyrulur: “Ey Muhammed! Eğer kullarım Ben'i senden sorarlarsa, 

şüphesiz ki, Ben, çok yakınım. Dua edenin duasını, dua ettiğinde kabul ederim. Benim 

emrime uysunlar ve Bana iman etsinler ki, doğru yolu bulalar.”258 Bu ayet, samimiyet 

içerisinde yapılan hiçbir duanın karşılıksız kalmayacağını vurgulamaktadır. 

Rabbimiz, bizi yarattığında, bize birçok özellik vermiştir. Bu özelliklerden biri de 

“isteme” eylemidir. İnsan, ister dünya hayatı için, ister ahiret hayatı için sürekli bir 

şeylerin peşinde koşar ve birçok istekte bulunur. Bu istekleri kimi zaman insanlarla, 

çoğu zaman da yaratıcısı (c.c.) ile ilgilidir. İnsanlar, genelde kendilerinden bir şey 

istenildiğinde, bu durum pek hoşlarına gitmez. Ya bu isteği geri çevirirler ya da 

istemeye istemeye yerine getirirler. Ama Rabbimiz için bu durum tam tersidir. Yani 

bizler ne kadar çok rabbimizden istekte bulunursak, bu durum rabbimizin hoşuna gider 

ve kişi için hayırlı olan ne ise, o isteğine icâbet eder, yani karşılık verir. Çünkü isteme 

özelliğini bize veren Allah’tır (c.c.) ve Allah, (c.c.) bize verdiği özelliklerin bizde tecelli 

etmesini ister. Bir sanatkârın, yaptığı bir sanat eserinde sanatının tüm inceliklerini 

konuşturmak, mahâretlerini sergilemek ve bunun sonucunda da emeğinin karşılığında 

saygı görmek ve kimi zaman da maddi bir karşılık görmek istemesi ne kadar doğalsa, 

Allah’ın da (c.c.) yarattığı varlıklardaki özelliklerine uygun hareket etmelerini görmek 

istemesi o kadar doğaldır. 

Bir insanın herhangi bir yere davet edildiği vakit, nasıl ki o davete icâbet etmesi, 

müslümanın diğer müslüman üzerindeki bir hakkı ve sergilediği şerefli bir davranış ise, 

Allah’ın da (c.c.) kulunun içten talebine (duasına) icâbet etmesi, rabbimizin şânının bir 

göstergesidir. İcâbet; Allah’ın (c.c.), varlıklar içinde en mükemmel olarak yarattığı259 

insana kıymet verdiğinin ve insanın içtenlikle yaptığı duaların, tüm yalvarış ve 

                                                           
258 Bakara: 2/186. 
259 Bkz: Tin: 95/4. 



64 
 

yakarışların, kısacası dilediği her şeyin, Allah (c.c.) katında karşılık bulmasıdır. İcâbet, 

Rabbimiz katında üç farklı aşamada gerçekleşir. Şimdi bu aşamaları inceleyelim: 

2.2.1. Dualara Hemen İcâbet 

İnsan; dua ederken, büyük bir teslimiyet göstermeli ve duasının kabulü hususunda 

asla şüphe etmemelidir. Yaptığı dualarda kararlılık göstermeli, belli bir noktadan sonra 

bıkkınlık gösterip duayı terk etmemelidir. Yapılan duaların ve istekte bulunulan her 

şeyin, Allah (c.c.) katından geri çevrilmeyeceğini asla unutmamalıdır. Bu doğrultuda 

Yüce Rabbimiz, kişinin yaptığı duaları hayır ve şer açısından değerlendirerek, kişi için 

en hayırlı olacak durum ne ise, o şekilde bir sonuç takdir eder. Bu sonuçlandırmalardan 

biri, kişinin duasının hemen karşılık görmesidir. Bu durum hastalanıp doktora giden bir 

hastaya, doktorun da uygun görmesi nedeniyle hastanın istediği ilacı vermesine benzer. 

Burada önemli olan aceleci davranmayıp sabır göstermek, duanın sonucu açısından 

büyük önem taşımaktadır. 

Hz. Peygamber (s.a.v.), duanın terkine sevk edecek bir aceleciliği hoş görmez ve 

bu sebeple duaya devam edilmesi durumunda, duanın mutlaka kabul olunup netice elde 

edileceğini kesin bir dille ifade ettikten sonra, bu kabûlün şu suretlerden biriyle 

olacağını belirtir: 

1. İsteğe uygun olarak dünyada görülecek bir şekilde kabul edilir. 

2. Ahirette verilmek üzere sevap takdir edilir. 

3. Kişinin yaptığı dua nispetince günahları affedilir.260 

Özetle, yapılan duaların hemen karşılık bulması, o duanın bizim için hayırlı olup 

olmadığıyla yakından ilgilidir. Yüce yaratanımız, bizler için muhakkak her şeyin en 

iyisinin gerçekleşmesini ister. Hiçbir şekilde yarattıklarının kötülüğünü arzu etmez. Bu 

doğrultuda duamız bizim için faydalı bir sonuç doğuracaksa, Rabbimiz duamıza icâbet 

ederek, karşılığını dünya hayatına yansıyacak biçimde bizlere nasip eder. Bize düşen 

sabır içerisinde duaya devam etmek ve rabbimizden hayırlı bir sonuç dilemektir. 

                                                           
260 İbrahim Canan, Kütüb-i Sitte Tercüme ve Şerhi, Akçağ yay., Ankara 1991, VI, 545. 



65 
 

2.2.2. Dualara Kulun Hayrına Olacak Şekilde Daha Sonra İcâbet 

İnsan yapısı gereği aceleci bir varlıktır. “İnsan hayrı istediği kadar şerri de ister. 

İnsan pek acelecidir!...” 261 Bu ayetin işaret ettiği gibi insan, istediklerinin hemen 

gerçekleşmesini ister. Dualarındaki dileklerinin de bir an önce gerçekleşmesi için 

sabırsızlanır. Ama insan, kendisi için neyin hayırlı olduğunu ve neyin de kötü bir sonuç 

doğuracağını kestiremez. “…Olur ki, bir şey sizin için hayırlı iken, siz onu hoş 

görmezsiniz. Yine olur ki, bir şey sizin için kötü iken, siz onu seversiniz. Allah bilir, siz 

bilmezsiniz.”262 

İnsan, her ne kadar isteklerinin hemen gerçekleşmesini, sıkıntılarının hemen 

çözüm bulmasını istese de, Allah (c.c) kulu için en iyi olanı bilir ve ona göre karşılık 

verir. Aynen doktorun hastaya istediği ilacı değil de, uygun ilacı vermesi gibi. Eğer, 

insanın yaptığı dua kendisi için hayırlı değilse, Rabbimiz bu duanın karşılığını, o duayı 

eden kişi için, duası nispetinde günahlarına kefaret sayarak sonuçlandırır. Yüce 

Yaratıcımız, kulunun yaptığı duayı bir hikmete binaen kabule şâyan görmez ise, yaptığı 

duanın karşılığını ona sevap olarak kayıt altına alır.  Ya da duasının karşılığını zamanı 

gelmediği için erteler. Uygun zaman ve şartlarda karşılığını verir. Yine burada insana 

düşen sabırla duaya devam etmek, ne kadar zor olsa da, “dualarım kabul olmuyor” diye 

isyan etmemektir. “Ey iman edenler! Sabır ve dua ile (salât) yardım dileyin. Şüphesiz 

Allah, sabredenlerle beraberdir”263 ayeti durumu güzelce özetlemekte ve duanın icâbeti 

aşamasında insanın takınması gereken tavrı açıkça ifade etmektedir. 

Bununla birlikte, dualarda talep edilenlerin geciktirilerek verilmesi, ya da dualara 

kişinin beklentisi yönünde icâbet edilmemesi, Allah’ın (c.c.) kullarının sabır 

derecelerini ve tevekkül anlayışlarını ilâhi bir imtihana tabi tutması ve onları imanî 

yönden kemâle erdirmeye çalışması anlamına da gelebilir. Dualarımızın karşılığının 

hemen gerçekleşmemesini ve istediklerimizin birebir yerine gelmemiş olmasını, 

yaptığımız duaların kabul olmadığı şeklinde yorumlamamız doğru bir sonuç ortaya 

çıkarmayacaktır. 

                                                           
261 İsra: 17/11. 
262 Bakara: 2/216. 
263 Bakara: 2/153. 



66 
 

2.2.3. Dualara Ahirette İcâbet 

Yapılan duaların Allah (c.c.) katında icâbet olunduğu bir durum da, ahiret 

hayatına ertelenme durumudur. Bu durumda Yüce Allah (c.c.) kullarının yaptığı bazı 

duaları, dünya hayatında karşılık vermek için uygun görmez ve sonuçlarının kulu için 

dünyada hayırlı olmadığını takdir ederse; bu duaların karşılığını hesap gününe saklar. 

Mahşer günü; iyilik ve kötülüklerin hesabı verilirken, Yüce Yaratıcımız dünyada 

yapılan bu duaları, kulunun günahlarının affı için değerlendirir. 

Dua ve icâbet ilişkisini kısaca özetlersek, samimiyetle ve halis bir kalple, kötü 

sonuçlar ortaya çıkaracak dualar olmaması kaydıyla bütün dualara Yüce Yaratıcımız 

tarafından icâbet olunur. Bu icâbet, Allah’ın (c.c.) tüm dualara karşılık vermesi anlamını 

taşır. Ama duaların karşılık bulma şekli, isteyen kişi için hayırlı olup olmamasına göre 

değişir ve yukarıda anlatılan üç durumdan biriyle sonuçlandırılır. 

Nitekim Tirmizî'nin Ebu Hüreyre (r.a)'den yaptığı rivayette¸ Hz.Muhammed 

(s.a.v) şöyle buyurmuştur: “Bir kul¸ Allah'a (c.c.) el açıp bir dilek ve duada bulunursa¸ 

mutlaka duasına icâbet edilir. Bu¸ ya dünyada kendisine hemen verilir¸ ya ahiret 

gününe ertelenir¸ ya da dua ettiği nispette günahları bağışlanır. Şu şartla ki¸ günahı 

gerektiren veya akrabalarıyla darılmasına yol açacak bir şey yapmamış ve acelecilik 

gösterip (hemen kabul olunmasını) istememiş olsun.” Bunun üzerine soruldu: 

-Ya Resulallah! Acele etmek ne demektir? Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle cevap 

vermiştir: 

-   Kulun ‘Rabbime dua ettim, dua ettim de kabul etmedi.’ diye söylenmesidir.”264 

Demek ki dua gibi üstün bir mefhuma, kulluğun bir gereği olarak bakıp devam 

etmek gerekir. Zaten dua da bir nevi ibadet demektir. İbadetlerin mutlaka bir karşılığı 

olduğu gibi duanın da karşılığı olacaktır. Bazı dualarımızın dünyada karşılığını 

görmüyor olmamız, kabul görmediği anlamına gelmez. Karşılığının ahirete tehir 

edilmesi de bir karşılıktır ve duanın kabulü anlamındadır. O halde hayatımız boyunca 

dua etmeye devam etmeliyiz.265 

Duaya karşılık vermeye kadir olan¸ Yüce Yaratıcımızdır. Kullarına; kendisine dua 

etmelerini emir buyuran¸ bizzat Yüce Allah'tır (c.c.) ve kullarına yaptıkları duaya icâbet 

                                                           
264 Müslim¸ Zikr: 90, 91; Tirmizî¸ Daavat: 145. 
265 Hasan Eker, Dua Bilinci, Düşün Yay., (7.Baskı), İstanbul 2015, 105. 



67 
 

edeceğini de vaat etmiştir. O'nun vaadi ise haktır. Büyüklenerek¸ ümidi keserek, isyan 

içerisine düşen, bir olan Yüce Yaratana dua ve ibadete tenezzül etmeyenler hor görülüp 

aşağılanmış kimseler olarak cehenneme gönderileceklerdir. Rabbimizin; dualarını 

içtenlikle eden ve yaptığı duaların kabulünden bir an bile şüpheye düşmeyen, sıkıntılar 

karşısında duadan ayrılmayıp sabır ve kararlılık gösteren kullarından olmamız en büyük 

dileğimizdir. 

2.3. DUA ETMENİN AMACI 

Duanın temel amacı Allah’ı (c.c.) zikrederek tesbih etmektir. Allah (c.c.) insanı 

yaratıp sonra da başıboş bırakmamıştır.266 İnsana yaratılış gayesini bildirerek sürekli 

kendisiyle irtibatlı olmasını, hiçbir anında O’ndan gafil olmamasını, tüm söz ve 

fiillerinde O’nu yüceltmeyi gaye edinmesini istemiştir: “Öyleyse beni anın ki, ben de 

sizi anayım; bana şükredin ve küfre düşerek bana karşı nankörlük etmeyin”267 

İnsan kendini müstağni görmeye başladığı zaman, yani kendi kendine yeterli 

görmeye başladığı zaman Allah’tan (c.c.) uzaklaşmaya başlamış demektir. Çünkü dua, 

insanın kendi kendine yetmediğinin göstergesidir.268 

Kendini büyük gören insan, Allah’a (c.c) ihtiyaç duymadığını zanneder. İçine 

düştüğü kibir duygusu, insana benliğini unutturur.  Zira bu hususta Kur’an-ı Kerim,       

“Gerçek şu ki, insan kendini müstağni (kendi kendine yeterli) görünce azar”269 diye 

buyurmaktadır. İnsanın kendi kendine yeterli olmadığı, her an başka bir şeye muhtaç 

olduğu apaçık bir gerçektir. Müstağnilik duygusu sadece psikolojik ve nefsi bir 

duygudur. Yoksa insan gerçekte müstağni bir varlık değildir.270 

İnsanın kendini her şeye yetecek zannetmesi, kendisine verilen nimetlerden dolayı 

şımarmasından ve şükrünü unutmasından kaynaklanmaktadır. Şımarık bir tavır 

içerisinde olmak ve şükürden uzak bir hayat sürmek, insanın felâketinin başlangıcıdır. 

Bu hususta Yüce Rabbimiz şöyle buyurmuştur: “Andolsun ki, şükrederseniz elbette size 

                                                           
266 Bkz: Kıyamet: 75/36. 
267 Bakara: 2/252. 
268 Hasan Eker,  19. 

269 Alak: 96/6,7. 
270 Eker, 19. 



68 
 

nimetimi artırırım ve eğer nankörlük ederseniz haberiniz olsun ki, azabım çok 

şiddetlidir.”271 

Dua, insanın nimetler karşısında şımarmasını önlediği gibi, şükürsüzlüğün de 

önüne geçer. Rabbimizin verdiği sayısız nimetler karşısında zaman zaman dünyaya 

dalıp, sanki hiç ölmeyecek gibi davrandığımız olmuştur. Bundan dolayı yaptığımız 

dualar, kul olma bilincimizi harekete geçirerek, sahip olduklarımızın bizde, sadece ve 

sadece emaneten bulunduğu fikrini aklımızdan çıkarmamamız gerektiğini hiçbir zaman 

unutturmaz. İnsan, Rabbi katında değerli olduğunu unutmamak, değerine değer katmak 

ve varlığını anlamlı kılmak için dua eder. Böylece Allah (c.c.) katında yüce bir 

mertebeye ulaşır. Duasız bir hayatın anlamsızlığını fark eder. Affedilmek için dua eder. 

Yüce Allah’ın (c.c.) büyük lütuf ve ihsanlarına rağmen, işlediklerine pişmanlık duyar ve 

düştüğü günah uçurumundan kurtulmak için Rabbine iltica eder. İnsanın hayatta birçok 

arzu ve isteği vardır, ne kadar çok şey elde ederse etsin, daha fazlasına kavuşmak için 

çabalar, gayret eder. Bu hedefleri doğrultusunda dua eder. İnsan, gerçek bir mü’min 

samimiyeti göstererek ahireti düşünür, hayatın bu dünyadan ibaret olmadığının farkına 

vararak dünyanın faniliği karşısında aldanmaz ve sadece dünyayı istemez. Ahiret için de 

dua eder, Rabbinden taleplerde bulunur. Dua, beraberinde tevekkülü de getirir. Dua 

eden insan, karşısına çıkabilecek zor ya da kolay her türlü durumu, tüm olayları, 

kâinatın Yaratıcısı ve Hâkimi olan Allah’ın (c.c.) takdirine bırakmış demektir. Bir 

problemi çözmenin ya da önlemenin bütün yollarının evrendeki tüm kudretin sahibi 

olan Allah’a (c.c.) dayandığını bilmek, tüm işlerin sonucunu Allah’tan beklemek ve 

sadece O’na dua etmek, mümin için bir ferahlık ve güven kaynağıdır. 

Kimi insanlar ise yalnızca sıkıntı, zorluk ya da ihtiyaç içerisinde olduklarında 

Allah’a (c.c.) sığınıp O’nun yardımını ister; ancak bu zorluklar ortadan kalktığında 

Allah’a (c.c.) karşı şükredici olmak yerine O’ndan yüz çevirirler. Kuran’da bu 

insanların gösterdiği samimiyetsiz tavır şöyle bildirilmektedir: “İnsana bir zarar 

dokunduğunda, yan yatarken, otururken ya da ayaktayken Bize dua eder; zararını 

üstünden kaldırdığımız zaman ise, sanki kendisine dokunan zarara Bizi hiç çağırmamış 

gibi döner gider….”272 

                                                           
271 İbrahim: 14/7. 
272 Yûnus: 10 /12. 



69 
 

Oysaki asıl güzel ve anlamlı olan davranış; rahatlıkta da zorlukta da hepimizin, 

sürekli olarak aczimizin ve Rabbimize ne kadar muhtaç olduğumuzun şuurunda olarak, 

her işimizde Allah’a (c.c.) sığınmamızdır. Allah’a (c.c) karşı böyle bir yakınlık 

içerisinde olan mümin, Allah’ın (c.c) rahmetinden yana sürekli ümit var bir tutum içinde 

olur. Dünyada da ahirette de Allah’tan (c.c.) her şeyin en güzelini ve en hayırlısını umut 

eder. 

Duadan maksat; bildirme değil, kulluğunu göstermek, âcizliğini arz ederek, 

müracaat etmektir. İstenen bu olunca, kaza ve kaderine rıza ile beraber, Allah’a (c.c.) 

dua etmek, beşerî hisseyi tercih değil, Allah’ın (c.c.) kudretine her şeyden fazla saygı 

duymaktır. Bu da en büyük makamdır.273 

Gerçek ve samimi iman üzere olanlar, Allah’a (c.c) iman edip teslim olmuşlardır 

ve Allah da (c.c) mümin kullarına sonsuz rahmetini vaat etmiştir. Allah’ın (c.c), mümin 

kulları üzerindeki rahmetinin yansımaları Kuran’da şöyle bildirilmektedir: “İman edip 

salih amellerde bulunanların kötülüklerini biz elbette örteceğiz ve onları yaptıklarının 

daha güzeliyle mükâfatlandıracağız.” 274  İyi bir insan olmak için; güzel ahlak ve 

davranışlara sahip olmak, doğru yoldan ayrılmamak ve yaratıcımıza daha yakın olmak 

için sabırla dua etmemiz gerektiği açık bir gerçektir. 

2.4. DUA AHLÂKI 

Her şeyin bir yolu, yöntemi, âdâbı ve bir ahlâkı olduğu gibi dua etmenin de bir 

yolu ve ahlâkı vardır. Öncelikle mü’min, duaya Allah’ın adıyla başlamalıdır. Bunun 

gereği olarak Allah’a tevekkül etmeli, dualarını şeytanî yönlendirmelerden Allah’a 

sığınış amacı taşıyan söz ve fiillerle desteklemelidir. İnsan, ihtiyaç duyduğu her zaman 

ve mekanda dua edebilir. İstenilen yer ve zamanda içimizden geçenleri Rabbimizle 

paylaşma özgürlüğümüz vardır. 

Ancak en iyisi herkesin odalarda, dağlarda, ormanlarda veya odasının sessizliği ve 

yalnızlığı içinde dua etmesidir. Duanın mekânı her neresi olursa olsun, içini bir huzur 

                                                           
273 Yazır, I, 524-525. 
274 Ankebût: 29/7. 



70 
 

kaplamadıkça Tanrı insanla konuşmaz. İç huzuru ise, bedensel ve fiziksel duruma ve 

içinde yaşadığımız çevre koşullarına bağlıdır.275 

Tanrıya ulaşmak için karmaşık protokollere, benlikten geçmeye veya kan 

dökmeye gerek yoktur; O’na dua etmek kolay ve basit bir yoldur. Dua etmek için 

Tanrıya doğru çekilmeye çabalamak yeterlidir ve bu çaba beyinle değil, gönülle 

olmalıdır. Örneğin, Tanrının ululuğunu derinlemesine tefekkür etmek, ancak bu 

tefekkürün aşk ve iman gözüyle birlikte olması durumunda bir dua sayılabilir.276 

Dua, uzun veya kısa, içe dönük veya dışa dönük, her ne şekilde olursa olsun, bir 

çocuğun babasıyla konuşması gibi olmalı ve kendisini olduğu gibi göstermelidir.277 

Duanın etkili olması için teşrifata, ihtişama ve tantanaya gerek yoktur. Duanın 

kabûlü için fesahate gerek yoktur.278 

Dua kapı çalmaktır. Kapının ne zaman açılacağının kararını ev sahibine 

bırakmalıyız. Biz sadece talep ederiz. Hakkıyla istemenin bir şartı da talebe cevap 

verecek konumda olanın karşısında hadsizlik yapmamaktır.279 

İbn Abbas (r.a.) anlatıyor. Hz. Muhammed (s.a.v.) buyurdular ki: “…Allah’tan 

avuçlarınızın içiyle isteyin, sırtıyla istemeyin, duayı tamamlayınca avucunuzu 

yüzlerinize sürün.”280 Rivayetlere göre; Hz. Muhammed (s.a.v.) avuçlarının içini yukarı 

doğru açıp ellerini koltuk altları görününceye kadar kaldırarak dua eder281 ve onları 

yüzüne sürmeden bırakmazdı.282 Hz. Salman (r.a.) anlatıyor. Hz. Muhammed (s.a.v.) 

buyurdular ki: “Rabbiniz hayiy (hayâ edici)’dir, Kerim’dir. Kulu dua ederek kendisine 

elini kaldırdığı zaman o, ellerini boş çevirmekten istihya eder.”283 

Bu hadislerden her ne kadar da dua ederken ellerin içi semâya çevrilmesi, bitince 

de ellerin yüze sürülmesi gibi şekilsel bir durum ortaya çıksa da, bu durumun her 

zamanda ve mekânda gerekli olmadığı ifade edilebilir. Çünkü duanın belli bir şekli 

                                                           
275 Şeriati,  32. 
276 Şeriati,  29. 
277 Şeriati,  30. 
278 Ebû Davûd, Salât: 358. 
279 Nevzat Tarhan, Mesnevi Terapi, (15. Baskı), Timaş Yay., İstanbul 2018, 106. 
280 Ebû Davûd, Salât 358. 
281 Buhârî, istiska: 21. 

282 Tirmîzî, Deavât: 11. 
283 Tirmîzî, Deavât: 118; Ebû Davût, Salât: 358. 



71 
 

yoktur. Duada şekilden ziyâde, içsellik önemlidir. Aslolan kalple dua etmek ve edilen 

duaları tüm hücrelerimizde hissetmektir. 

Dua esnasında ısrar ile dua etmek ve duayı üç defa tekrarlamak da duanın kabul 

edilmesine dair gözetilmesi gereken şartlardandır.284 

Yapılan dualardan sonra aceleci davranılmamalı, sonucunun hemen ortaya 

çıkmasını beklememelidir. Sabırlı olunmalı ve dualarda ısrarcı olma durumu devam 

ettirilmelidir. Duaların kabûlü konusunda tereddüde düşülmemeli, Rabbimizin icâbeti 

konusunda emin olunmalıdır. Dua ederken, hayırlı şeyleri dilemeli ve iyi şeyler 

konusunda kesin ifadelerde bulunulmalıdır. Dualarda kötülük dilenmemeli, başkalarının 

kötülüğünü içeren dualarda bulunulmamalıdır. 

Kur’an’da gerek ibadetlerimizde, gerekse günlük hayatımızda sesimizin tonunu 

ayarlama konusunda yol haritası belirlenmiştir: “Yürüyüşünde orta bir yol tut, sesinden 

de (yüksek perdeleri) eksilt; çünkü seslerin en çirkin olanı gerçekten eşeklerin 

sesidir.”285 Bu ayet doğrultusunda, hem konuşmalarımızı hem de dualarımızı bağırıp 

çağırmadan, yumuşak bir uslûp kullanarak gerçekleştirmemiz gerekir. Dualarımızda 

sesimizin yüksekliği ve sözlerimizin kâfiyeli olması önemli değildir. Önemli olan 

gösterdiğimiz samimiyet ve gizliliktir. Gizlice duada bulunmak, Allah’ın (c.c.) daha çok 

hoşuna gider.286 Gizlilik, gösterişten uzak olma anlamına gelir ki, Allah (c.c.) gösteriş 

yapanları sevmez. Allah (c.c.) katında ibadetlerin ve tabi ki duanın da gizli yapılanı 

değerlidir. Aşağıdaki ayette de gizli gizli, için için yakarma tavsiye edilmektedir: 

“Rabbini içinden yalvararak ve ondan korkarak, yüksek olmayan bir sesle (gizlice) 

sabah akşam an…”287 Yüce Yaratıcımız için hiçbir şeyin gizliliği söz konusu değildir. 

Çünkü O, bizim gizlediklerimizi de açığa vurduklarımızı da en iyi bilendir.288 O, bizi 

bizden daha iyi bilen, bize bizden daha yakın olandır. “…biz ona şah damarından daha 

yakınız.”289 

Hz. Peygamber (s.a.v.), duaların sâde bir şekilde yapılması gerektiği ile ilgili: 

“Duada seci’den (yani kâfiyeli okumaktan) ve yapmacık sözlerden kaçının, Allah’ım! 

                                                           
284 Eker, 95. 
285 Lokman: 31/19. 
286 A’râf: 7/55. 
287 A’raf: 7/205. 
288 Bkz: Nahl: 16/19. 
289 Kaf: 50/16. 



72 
 

Senden cenneti ve beni cennete yaklaştıracak söz ve ameli diler; cehennemve 

cehenneme yaklaştıracak söz ve işlerden sana sığınırım” demek kâfidir” 290 

buyurmaktadır. Ayrıca Peygamberimiz (s.a.v.) duanın sonunda amin demeyi tavsiye 

etmiş ve böyle yapanın duasının kabûle şâyan olduğunu söylemiştir.291 

2.5. DUA EDERKEN BAŞKALARINI DA DÜŞÜNMEK (İSÂR) 

Âdemoğlu dünyaya sadece kendisi için yaşayıp ve hayatını sürdürmek, yalnız 

hareket etmek, bencilce yaşamak için gönderilmemiştir. Beraber yaşamak ve bu yaşamı 

sürdürebilmek için başkalarını da düşünmek fıtri bir olgudur. Bu olguyu 

gerçekleştiremeyen insan, kendi yalnızlığı ve bencilliği içinde kaybolup gitmeye 

mahkûmdur. Çünkü bencillik âdeta ateşin odunu tükettiği gibi, insanı çepeçevre sarar ve 

etrafında hiçbir kimse bırakmaz.  Böylece insanı yalnızlaştırır. Samimi bir Müslüman 

için bencillik düşünülemez bir davranıştır. Bu açıdan bencillik, erdemli bir davranış 

olmayıp, Rabbimizin de hoşuna gitmeyen bir durumdur. Kur’an-ı Kerime bakıldığında 

ayetlerin içeriğinde Rabbimizin genellikle “biz” ifadesini kullandığını görürüz. Hâlbuki 

her şeyi yapıp yaratan, çekip çeviren, hiçbir şeye muhtaç olmadan her şeyi ayakta tutan 

Rabbimizin bizâtihi kendisidir. Bu ifadeyi kullanması, bencilliği sevmediğinin apaçık 

bir göstergesidir. 

Her şeyde olduğu gibi, duada da insanın sadece kendisi için bir şeyler istemesi, 

cimrilik ve bencillik alâmetidir. Gerçek bir mü’min, kendisi için istediğini başkası için 

de isteyen, kendisi için hayırlı görmediğini başkası için de hayırlı görmeyendir. Yüce 

Kur’an şöyle buyurmaktadır: “…Kendilerinde bir açıklık (ihtiyaç) olsa bile 

(kardeşlerini) öz nefislerine tercih ederler. Kim nefsinin cimri ve bencil tutkularından 

korunmuşsa, işte onlar felah (kurtuluş) bulanlardır.”292 

Bu doğrultuda isâr; kişinin din kardeşini kendi nefsine tercih etmesidir.293 Kişinin 

başkasını kendi nefsine tercih etmesi, zor bir iştir. Hakîki imanın ve sevginin göstergesi 

olan bir durumdur. Bu durumu başarabilmek, Allah (c.c.) katında değerli oluşun önemli 

bir yansımasıdır. İnsan, dua ederken tüm insanlığı düşünmeli, inanan inanmayan herkes 

için hayır duada bulunmalıdır. Ayrıca mü’minin başkalarından da dua istemesi, güzel 

                                                           
290 Buhârî, Deavât: 19. 

291 Ebû Dâvut, Salât: 172 (938). 
292 Haşr: 59/9. 
293 Fevzi Zülaloğlu, Kur’an’da Dua, Ekin Yay., İstanbul 2005, 57. 



73 
 

bir durumdur. Kendimiz için yaptığımız dualarımız zaman zaman gösteriş, bencillik, 

haset, nefret gibi duygularla değersiz bir hâle gelebilir. Çünkü değerli olan dua, bu 

duygulardan uzak olan duadır. Başkalarının bizim adımıza yaptığı dualar çıkarsız, saf ve 

samimiyet içerisinde olacağından değeri yüksektir. Aynı şekilde bizim de başkaları 

ardından (gıyâbî) yaptığımız dualar, çok kıymetli dualardır. Mü’minlerin kendi 

nefisleriyle beraber başkalarını da düşünmeleri, diğer insanlar için de duacı olmaları, 

Allah’ın (c.c.) çok sevdiği bir durumdur. Diğer mü’minlerin hallerini dert edinecek 

kadar yüce bir kalp taşıyor olmak, şüphesiz hem dünyada hem de ahirette kişiye büyük 

kazançlar sağlamak için değerlidir. 

Gerçek bir mü’minin görevlerinden biri de, kendisinden önce yaşayıp bu 

dünyadan göçmüş olanlara dualar etmektir. Bu hususta Yüce Kur’an: “Bir de onlardan 

sonra gelenler, derler ki: Ey rabbimiz! Bizi ve bizden önce iman eden kardeşlerimizi 

bağışla ve müminlerden hiçbirine karşı kalplerimizde, kin nefret, yersiz düşünce ve 

duygulara yer bırakma…”294 buyurmaktadır. 

Yüce Allah (c.c.) Peygamber (s.a.v.)’e kendisi ve tüm ümmeti için dua etmesini 

tavsiye etmektedir. Peygamberimizin de ümmeti için dua etmiş olduğunu Allah (c.c.): 

“…(Habibim!) Hem kendinin hem de mümin erkeklerin ve mümin kadınların 

günahlarının bağışlanmasını dile!...”295 ayetiyle ifade etmiştir. 

Yine Kur’an-ı Kerim’de Yüce Allah (c.c.), Hz. Yakub’un (a.s.) kendi çocukları 

için şu şekilde dua ettiğini ifade etmektedir: “(Oğulları) dediler ki: Ey babamız! 

(Allah'tan) bizim günahlarımızın affını dile! Çünkü biz gerçekten günahkârlar idik. 

(Ya'kub): Sizin için Rabbimden af dileyeceğim…” 296  Hz. İbrhim’in duasına 

baktığımızda; kendisinden sonra gelecek soyu, annesi, babası ve tüm inananlara dua 

ettiğini görmekteyiz: “Rabbim! Beni ve soyumu namaz kılanlardan eyle! Ey Rabbimiz! 

Duamı kabul eyle! Ey Rabbimiz! Hesabın görüleceği o gün, beni, anamı, babamı ve tüm 

müminleri bağışla!”297 

İsâr (başkalarını kendi nefsine tercih) kavramı, müminin hayatında önemli bir 

yerde olmalı ve gerçek iman sahibi kişi, başkalarını da ilgilendiren konularda bencillik 

                                                           
294 Haşr: 59/10. 
295 Muhammed: 47/19. 
296 Yûsuf: 12/97-98. 
297 İbrahim: 14/40-41. 



74 
 

etmemeli, cimri davranmamalıdır. Dualarını da bu hissiyatla yapmalı, tüm insanlığın 

ıslahı için dua etmeli, tanısa da tanımasa da, geçmiş ve gelecek nesilleri dualarında 

anmalıdır. 

2.6. DUANIN İNSAN YAŞAMINDAKİ TEZÂHÜRLERİ 

İnsanın hayatta iken yaptığı her eylemin bir sonucu, bir karşılığı vardır. Bu 

karşılık dünyada olabileceği gibi ahirete de tehir edilebilir. Yani insan ne yaparsa 

yapsın, yaptıkları kendisine muhakkak dönecektir. “Her kim zerre kadar hayır işlerse 

onun karşılığını, her kim de zerre kadar şer işlerse onun karşılığını görecektir.”298 Dua 

da insanın gerçekleştirdiği eylemlerden biri olduğuna göre, bu eyleminin karşılığının 

dünya veya ahiret hayatına yansıyacak olması, son derece doğaldır. 

Dua ruhumuz ve bedenimiz üzerinde etkili olur. Bu etki, duanın niteliği, şiddeti ve 

sıklığıyla bağlantılıdır. Dua, çok düşük seviyelere indiği ve papağan gibi tekrarlanan 

belirli formüller şekline girdiği zaman bile, kesinlikle gerekli olan ruhsal zemini bulmak 

için bir alıştırma sayılır ve beraberinde ahlâk ve irfâni duyguyu güçlendirir. Dua eden 

kimselerin yüzlerinde hemen hemen sabit bir şekilde vazifeşinaslık, biraz kıskançlık ve 

şirretlik ve bir dereceye kadar da başkalarına karşı iyilik ve hayırhahlık duygusu 

okunabilir. Dua; sürekli, coşkulu ve harâretli olduğunda etkisi daha belirgin şekilde 

ortaya çıkar.299 

Dua, insan için sığınılacak güvenli bir limandır. İnsan bu limana sığınınca kendini 

rahatlamış hisseder ve içi huzurla dolar, kalbi sükûnete kavuşur. “…Biliniz ki, kalpler 

ancak Allah’ı anmakla huzur bulur.”300 Dua; insanın rabbiyle bütünleşmesi olduğu için, 

insan duayla kendini Rabbine teslim eder ve artık hiçbir şeye karşı bir endişesi kalmaz. 

Duanın her dâim fedakârlık olduğunu hatırında tutan insan, hayatta yalnız olmadığının 

bilincinde olarak, sadece kendisi için yaşamaz ve bencillik etmez, dualarında cimri 

davranmaz, başkalarını kendi nefsine tercih etme yolunda adımlar atar (isâr ). 

İnsan, istediklerine kavuşmak veya sıkıntılarından kurtulmak için, her şeyin bir 

anda gerçekleşmeyeceği bilincine vararak, beklemesi gerektiğinin farkında olur ve 

böylelikle sabretmeyi öğrenir. Yani dua, sabrı öğreten çok önemli bir değerdir. 

                                                           
298 Zilzâl: 99/7-8. 
299 Şeriati,  38. 
300 Ra’d: 13/28. 



75 
 

Dua, bir iyiliktir. Duanın iyi olma bilinci ve iyi bir erdem olduğunu kavrayan 

insan, kendi nefsi ve başkaları için kötülük istemez. Sürekli Rabbinden iyi dileklerde 

bulunarak, tüm insanlığın iyiliğini ister. Hatta kendisine kötülük edenlere bile 

dualarında iyi dileklerde bulunur. Çünkü “İyilik yap denize at, balık bilmezse Hâlik 

bilir” sözü her an hatırındadır. İyiliği insanlar için değil, Rabbi için yapar. 

Dua ederek insan gitgide iç huzura ve barışa; mânevi ve sinirsel faaliyetleri 

arasında güzel bir uyum ve uzlaşmaya; mahrumiyet, suçlanma ve üzüntüye karşı büyük 

bir dayanma kapasitesine; her şeyini yitirdiğinde bile acılar, hastalık ve ölüm karşısında 

yenilmez, yılmaz ve gevşemez bir sabır gücüne sahip olur. Dua; meziyetlerini son 

derece somut ve kendine özgü belirtilerle gösterir. Saf bakışlar, sağlam davranışlar, 

kaygıdan uzak bir ferahlık ve sevinç, kesinlik ifade eden bir çehre, olayları yönlendirme 

ve karşılama kabiliyeti, bir askeri veya şehidi rahatça kucaklayabilme… İşte bütün 

bunlar bize, bedenimizde ve ruhumuzda gizli bir hazinenin varlığını anlatmaktadır. 

Böyle bir kudret ve hâkimiyet altında, geri kalmış gafil insanlar, hatta zayıf ve 

yeteneksiz kişiler bile aklî ve ahlâki yetilerini daha iyi kullanabilir ve yararlanabilirler. 

Anlaşılan odur ki dua, insanı kalıtımın ve çevrenin ona biçtiği elbise artık kendisine dar 

ve kısa gelebilecek şekilde geliştirmektedir. Rableri ile konuşmak onları büyük bir iç 

huzurla ve barışla doldurmaktadır. Öyle ki, bu barış hâlinin pırıltısı yüzlerinde 

görünmekte ve gittikleri her yere bu ışıltıyı da götürmektedirler.301 

Dua, bir mûcizedir. Ummadık anda, ummadık faydaları beraberinde getirir. 

Hastalıklara tüm müdahalelerden sonra, artık yapılacak bir şey kalmayıp durumu 

Allah’a havâle ettikten sonra, tam da çaresizlik içine düşecekken, dua devreye girer ve 

hastanın toparlanmaya başladığı görülür ve iyileşme süreci başlar. Dua, insana sürekli 

canlı olan bir ümit aşılar. Ne kadar sıkıntı içinde olunursa olunsun, Yüce Yaratıcının, 

her an bizimle beraber olduğu hissi, duayla yeşerir ve filizlenir. Dua, mü’minlerin 

üzülmemesi gerektiğini, üzüntülerin bâki olmadığını hatırlatır.  

Duanın can alıcı etkilerinden biri de, dua eden kimsenin kalbinin sonsuz bilgi, 

merhamet, sevgi, hoşgörü ve güç sahibi Allah (c.c.) ile doğrudan irtibat haline 

geçmesidir. Dua bizlere daha gerçekçi ve naif düşünce yolunu açmaktadır. Bizleri 

sürçmeden, hatadan ve şaşkınlıktan kurtarmaktadır. Bizlere doğruyu yanlıştan ayırt 

                                                           
301 Şeriati,  39. 



76 
 

etme fırsatı vermektedir. Böylece insan, kişisel ve toplumsal problemlerini çözüme 

ulaştırma imkânı elde etmektedir. 

Dua insanın duygularını, algılarını, davranışlarını, ruhi ve bedeni sağlığını etkiler. 

Hatta maddi olayları değişikliğe uğratan etkiler bile yapabilmektedir.302 

Dua normal bir durumda kişinin gücünü arttırmakta, şuur düzeyinin yükselmesine 

ve idrak kapasitesinin keskinleşmesine imkân vermekle beraber olağanüstü işleri 

başaracak güç, kuvvet ve yeterlilik kazandırmaktadır. Sıkıntılı, bunalımlı ve gergin bir 

durumda duanın etkisi yatışma ve rahatlama şeklinde kendini gösterir.303 

Duanın gözle görülür, elle tutulur birçok etkilerinin varlığı söz konusudur. Ne 

kadar garipsersek garipseyelim, bir gerçek olarak kabullenmek zorundayız ki, dua 

kapsını çalana bu kapı açılır ve isterse birey bu kapıdan içeri girer.304 

Derler ki, vicdanın derinliklerinde yanan bir ateş vardır.305 İnsan kendisini olduğu 

gibi görür; bencilliğinin, hırsının, azgınlığının, yanlış düşüncelerinin ve gururunun 

üzerindeki perdeleri kaldırır. Ahlâki yükümlülüğünü yerine getirmek için vicdanına 

boyun eğer. Düşünsel bir alçakgönüllülük elde etmeye girişir ve işte tam bu sırada ilâhi 

affın celâl sahibi saltanatı, karşısında beliriverir. 306  İşte insan bütün bunları duayla 

yapar. 

Alexis Carrel, duanın etki ve ürünlerinin yoksunluğunu şu sebeplere bağlar: 

1. Duanın çok seyrek ve nâdir yapılıyor olmasıdır. 

2. Duanın bugün etkisiz oluşudur. Çünkü ibadet ve dua edenler çoğunlukla egoist, 

büyüklenen, gururlu, ikiyüzlü, yalancı kimseler olduğundan aşk ve imana sahip 

bulunmamaktadırlar. Bu nedenle de duanın açığa çıkan, ya da gözle görülebilecek 

somut etkileri bize ulaşmamaktadır.307 

Sonuç olarak dua, insanı mânâ dünyasında bir yolculuğa çıkarır. İnsanın her şeyi 

anlamlandırmasını sağlayarak, bilinmezler dehlizinde boğulup kaybolmasını önler. 

İnsanın hayatını şekillendirir ve hayatı bir dua eylemine dönüştürür. Böylelikle dua 

                                                           
302 Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi, TDV yay., Ankara 1998, 227. 
303 Hökelekli,  229. 
304 Carrel,  47. 
305 Şeriati’ye göre, vicdanın derinliklerindeki ateş ‘‘fıtrat nuru’’dur. 
306 Şeriati,  38. 
307 Carrel,  47. 



77 
 

sayesinde insan, her zaman kulluk bilincinde olur ve bu bilincin gereklerini yerine 

getirme yolunda gayretten geri durmaz. 

2.7. DUANIN MAKBÛLİYETİNİN ŞARTLARI 

Hayatın düzgün biçimde, bir düzen içerisinde akıp gitmesi, her şeyin yerli yerinde 

olması için, belirli kuralar dâhilinde hareket etmek gerekir. Evrendeki mükemmel düzen 

ve işleyiş, Yüce Yaratıcımızın koymuş olduğu kurallar (sünnetullah) çerçevesinde 

gerçekleşmektedir. Eğer insan eylemlerini belirli kurallar doğrultusunda yerine 

getirmeye çalışırsa, hayatını kolaylaştırır ve olumlu sonuçlar elde eder. Gerçek bir 

müminin hayatı, başlı başına bir ibadetler bütünüdür ve her ibadetin de birtakım 

kuralları vardır. İbadetleri yerine getirirken, yüce Kur’an’ın ve sevgili peygamberimizin 

bizlere beyan ettiği kurallar doğrultusunda hareket etmek, ibadetlerin kabûlü açısından 

elzemdir. Bu ibadetlerin ilk sıralarında yer alan dua ibadetinin de geçerli olması, bazı 

şartlar doğrultusunda yapılmasına bağlıdır. Dualarımızın geçerli olması için dikkat 

etmemiz gereken bazı hususlar şunlardır: 

1. Uyanık ve bütün varlığı ile istediğine odaklanmış bir kalp ile dua etmek, 

2. Dua etmek için duanın en çok kabul edildiği vakitleri gözetmek. Bu vakitler 

şunlardır: Gecenin son üçte biri, ezan okunurken, ezan ile kamet arasında, farz 

namazların bitiminde, Cuma günü imam minbere çıktığı andan itibaren namazın 

bitimine kadar olan vakit, ikindinin son vakti. 

3. Kalpte huşû ile dua etmek, 

4. Allah’ın huzurunda kırık bir gönülle, tevâzu ile niyazda durmak, 

5. Kıbleye karşı dönmek, 

6. Temiz olmak, 

7. Allah’a ellerini açarak yalvarmak, 

8. Ardından Hz. Peygambere (s.a.v.) salât ve selâm getirmek, 

9. Duaya hamd ve övgüyle başlamak, 

10. İhtiyaçlarını dile getirmeden önce tevbe ve istiğfarda bulunmak, 

11. Sonra isteğini Allah’a açmak, ısrarla istemek, korku ve ümitle dua etmek, 



78 
 

12. Dua esnasında Allah’ın (c.c.) isimlerini, sıfatlarını ve birliğini anmak, 

13. Duaya başlamadan önce sadaka vermek. Bu şartların gözetilmesi ile yapılan 

duaların Allah (c.c.) katında kabul olunma şansı daha yüksektir. 

14. Olması gereken duada samimiyettir. Samimi bir kalple dualarda bulunup, 

Rabbimize sığınırsak, dualarımızın Rabbimiz tarafından icâbet olunacağı 

muhakkaktır.308 

Hz. Ebu Hureyre (r.a.) anlatıyor: Hz. Muhammed (s.a.v.) buyurdular ki: “Allah’a 

(c.c.) duayı, size icâbet edeceğinden emin olarak yapın. Şunu bilin ki Allah (c.c) (bu 

inançta olmayan) ve gafletle (başka meşguliyetlerle) oyalanan kalbin duasını kabul 

etmez.”309 

Duanın kabul edilmesi için kişinin yediğine ve içtiğine de dikkat etmesi gerekir. 

Hem sağlık açısından hijyenik olmasına, hem de Allah’ın (c.c.) haram kıldığı şeylerden 

olmamasına özen gösterilmelidir. İnsanın; Allah’ın (c.c.) kendisine haram kıldıklarına 

riayet etmeden rabbinden isteklerde bulunup, yardım istemesi, ahlâki bir tutum değildir. 

Ebu Hureyre’den rivayet edilen bir başka hadiste Resulullah (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

“…insanlar Allah yolunda uzun seferlere katlanır. Saçları bir birine karışmış, yüzü 

gözü toza bulanmış ‘Ya Rab! YaRab!’ diyerek ellerini gökyüzüne açar. Hâlbuki yediği 

haram, içtiği haram, giydiği haram, haramla beslenmiş. Böylesinin duası nereden kabul 

edilecek!”310 

Dua ederken dikkat edilmesi gereken hususlardan biri de, Allah’a (c.c.) dua 

ederken, aracılar edinerek şirke bulaşmamaktır. Şirk, Allah’ın affetmeyeceğini beyan 

ettiği bir günahtır. Allah (c.c.) ile iletişimde aracıya ihtiyaç yoktur. Çünkü Allah (c.c.), 

her şeyi aracısız gören duyan ve bilendir. “Şüphesiz Allah (c.c.), dilediği kimselerin 

daha hafif günahlarını bağışladığı halde, Kendisine ortak koşulmasını asla 

bağışlamaz…”311 

Bazen kişi övgü almak ve çıkar sağlamak için Allah’ın (c.c.) adını zikredebilir. 

Böyle durumlarda sırf Allah (c.c.) rızası amaçlanmadığı için dualar saf olmaz. Böylece 

kabûlden uzaklaşır. Duanın kabûle yakın olması için ihlâsla yapılması lâzımdır. 

                                                           
308 İbn Kayyim el-Cevziyye, Dua ve Yaşam, (5.Baskı), (Çev. Osman Arpaçukuru), İlke Yay., İstanbul 2003, 26-27. 
309 Tirmîzî, Deavât: 66 (3474). 
310 Müslim, Kitabu-z Zekat: 19, 65 (1015). 
311 Nisa: 4/48. 



79 
 

Günahsız bir ağızla yapılması evlâdır. Onda da dünyevî, uhrevî beklenti hatta cennet 

beklentisi bile olmaması gerekir. Sadece Allah (c.c.) için olması önemlidir.312 

Dualarımızın makbul olması, yapılan duaların bir yaşam tarzına dönüştürülmesi 

ve ihlâsla yapılmasına bağlıdır. Duayı hayatımıza hâkim unsur haline getirirsek ve 

sabırla dualarımıza devam edip, dualarımızda ısrarcı bir tavır takınırsak, yukarıda 

saydığımız şartların hepsi kendiliğinden gerçekleşmiş olacak ve bu şartları yerine 

getirmek için özel bir çabaya ihtiyaç duyulmayacaktır. Bunun sonucunda duanın 

etkilerinin hayatımıza nasıl yansıdığı açıkça görülecektir. 

2.8. İNSANI DUAYA YÖNELTEN BAZI İÇGÜDÜSEL ETKENLER 

2.8.1. Ümit 

Ümit de aynı dua ve sabır kavramları gibi insanın fıtri bir ihtiyacıdır. Ümit 

duygusu olmadan insanın varoluşunu sürdürebilmesi imkânsızdır. Ümit içerisinde bir 

hayat sürmeye çalışmak, beraberinde sabrı ve duayı getirir. İnsanın maddi şeylere bel 

bağlayıp onlardan medet umması, sonsuza kadar geçerli olabilecek bir durum değildir. 

Bu yüzden mânevi bir yöneliş olarak ümit içerisinde duaya sarılmak, insanı ruhen daha 

huzurlu kılar. 

Arapça’da, “et-tame’a/tamaun”, nefsin bir şeyi-kendisine karşı bir şehvet duyarak- 

şiddetli bir şekilde arzulaması ya da özlemesi, hırs gösterme, istek ve arzu duyulan bir 

şeye ilişkin insanın iç dünyasında ortaya çıkan mücâdele, bir konuda beklenti içerisinde 

olmak gibi anlamları ifade etmektedir.313 Bireyi; beklentilerinin gerçekleşeceği yönünde 

olumlu duygulara sevk eden duygulardan birinin ümit duygusu olduğu söylenebilir. 

Kur’an-ı Kerim’de:“Şimdi (ey müminler!) onların size inanacaklarını mı 

umuyorsunuz (bekliyorsunuz)?...” 314 ayetinde, ümit kavramı “beklenti, umut” 

anlamlarında kullanılmıştır. Başka bir ayette ümit, mal biriktirmeye yönelik tamah ve 

                                                           
312 Tarhan,  160. 
313 İsfahani, 919. 
314 Bakara: 2/75. Ayrıca bkz: Mâide: 5/84; A’râf: 7/46, 56; Ra’d: 13/12; Şuarâ: 26/51; Rum: 30/24, Secde: 32/16; 

Meâric; 70/38. 



80 
 

doyumsuzluğu ifade eder: “…(cezalandırmak üzere bana bırak)…Önüne nimetleri 

serdikçe serdiğim, arkasından daha fazla vermemi bekleyen (tamah eden) kişiyi!...”315  

‘‘Recâ’’ kelimesi; içinde bir meserretin, sevincin veya mutluluk sebebinin 

bulunacağı bir şeyin, bir olayın meydana gelmesini iktiza eden, gerektiren bir zan 

demektir.316  Kur’an-ı Kerim’de daha çok inananların Allah’tan (c.c.) beklentilerinin 

olduğunu, birtakım dilek ve ihtiyaçlarının Allah (c.c.) tarafından karşılanabileceğini 

umduklarını ifade etmek üzere kullanılır: “İman edenler, hicret eden ve Allah yolunda 

savaşanlar; şüphesiz işte bunlar Allah’ın rahmetini umarlar (beklerler)…”317 

Bireyin hayatla ilgili beklentilerini olumlu yönde etkilediği ve doğal bir iyimserlik 

hâli oluşturabildiğinden umutlu olmanın bireyin psikolojik iyi oluşu üzerinde doğrudan 

olumlu bir etkiye sahip olduğu söylenebilir. Çünkü umutlu ve iyimser bireyler 

karşılaştıkları olaylarda durumdan yakınmak yerine sıklıkla eyleme geçmeyi 

yeğlemekte, aktif bir tutum sergilemektedirler. Bu tutumu benimseyenler kendi 

duygusal ihtiyaçlarının daha fazla farkındadırlar ve hayatın getirdiği olumsuzluklara 

takılıp kalmamaktadırlar.318 

Ümit; insanları hayata bağlayan, Rabbimiz ile bağlarını kuvvetlendiren bir 

mefhumdur. Mümin; ümit duygusu sayesinde rabbine yönelir, sabırla dua ve 

ibadetlerine devam eder. Ayrıca ümit; müminin dünya hayatına tutunmasını sağladığı 

gibi, çekinip korku duyduğu, bilinmezlerle dolu ahiret hayatı karşısında da endişelerini 

hafifletir. Yüce Yaratıcının sonsuz affına beslediğimiz ümit ve affedilip cennete 

gidebilecek olma umudumuz, mânevi dünyamızı her zaman canlı tutar. Duayla iç içe bir 

yaşam tarzı geliştirmemize olanak sağlar. 

2.8.2. Hoşgörü 

Hoşgörü; kişinin mutlu bir hayat sürmesi, kin, öfke, nefret gibi duygulardan uzak 

kalabilmesi, kendisi ve çevresinde var olan kusurlara sabırlı bir yaklaşım sergileyip 

toleranslı davranabilmesi için vazgeçilmez bir mefhumdur. 

                                                           
315 Müddessir: 74/14-15. 
316 İsfahani, 602. 
317 Bakara: 2/218. Ayrıca bkz: Nisâ: 4/104; İsrâ: 17/28-57; Kehf: 18/110; Ankebût: 28/5; Ahzâb: 33/21; Fâtır: 35/29. 
318 Kemal Sayar, Merhamet, (2. Baskı), Timaş Yayınları, İstanbul 2008, 50. 



81 
 

Sosyo-psikolojik bir kavram olarak hoşgörü, başkalarının düşünce ve kanaatlerini 

serbestçe ifade etmelerini ve onların yaşamalarını hoş karşılamaktır. 319  Hoşgörü 

önyargılı olmak ve taassubun karşıtı iken, hoşgörüsüzlük toplum yönetiminde 

totalitarizme, dini alanda fanatizme ve dogmatizme götürmektedir.320 

Hoşgörünün hem bireye hem de topluma bakan yönü bulunmaktadır. Sosyal yönü 

ile bu kavram, kanunlara ve etik kurallara aykırı olmadıkça, sevilmeyen ve 

onaylanmayan şeylerin varlığından rahatsız olmamak anlamında kullanılmaktadır. 

Ayrıca hoşgörü, toplum içinde yaşayan herhangi bir insanın mâkul sebeplerden dolayı 

sosyal değerlerden ve kâidelerden belirli derecede sapması veya farklı davranışlarda 

bulunmasına karşılık, kendisine gösterilen müsamaha ve anlayıştır. İnsanın hem kendisi 

hem de sosyal çevresiyle huzurlu ve uyumlu bir hayat sürmesi gibi anlamlar da 

hoşgörünün muhtevası içindedir.321 

Sabır ve hoşgörü arasında karşılıklı bir ilişki vardır. Sabır hoşgörünün ön şartı ya 

da hoşgörü sabrın sonucu sayılabilir. Sabırlı bireyler hoşgörülü olmakta 

zorlanmamaktadırlar. Diğer taraftan hoşgörülü olmak; koşulsuz sevmeyi, menfaat 

gözetmemeyi ve sabırlı olmayı öğretmektedir.322 

Hoşgörü mefhumu, bireyi affedici bir konuma taşıyarak çevresinde olup biten 

olumsuzlukları düzeltme yönünde harekete geçiren bir erdemdir. Bu erdeme sahip olan 

birey, Allah (c.c.) dışında hiçbir varlığın kusursuz olmadığı bilincine ulaşarak her dâim 

bağışlama yolunu seçer. Çünkü bağışlayıcı olmanın Allah (c.c.) katında kendisini 

yücelteceğinin farkına varır. Yüce Kur’an: “Kötülüğün karşılığı, onun misli (benzeri) 

olan kötülüktür. Ama kim affeder ve ıslah ederse (dirliği kurup-sağlarsa) bu onun için 

daha hayırlıdır…” 323  buyurarak hoşgörü yaklaşımıyla hataları affetmenin güzel bir 

davranış olduğunu beyan etmektedir. 

Bireyler, hoşgörü erdemiyle beraber duaya yönelip kendilerinde ve 

çevresindekilerde var olan kusurların düzeltilmesi ve affı için Allah’a (c.c.) sığınırlar, 

O’ndan bağışlanma dilerler. Ahiret hayatının varlığı bilincini canlı tutarak affedilme 

                                                           
319 Süleyman Hayri Bolay, Felsefe Doktrinleri ve Terimler Sözlüğü, (9.Baskı), Akçağ Yayınları, Ankara 2004, 196-

197. 
320 Hayati Hökelekli, Psikoloji, Din ve Eğitim Yönüyle İnsani Değerler, Dem Yayınevi, İstanbul 2013, 317. 
321 Ali Seyyar, Ahlâk Terimleri (Ansiklopedik Sözlük), Beta Basım Yayım Dağıtım, İstanbul 2003, 194. 
322 Hökelekli, Psikoloji, Din ve Eğitim Yönüyle İnsani Değerler, 316. 
323 Şûra: 42/40. 



82 
 

umuduyla hareket ettikleri gibi, affetme eğilimini de hayatlarına yansıtırlar. “Sen af 

(veya kolaylık) yolunu benimse, (İslam'a) uygun olanı (örfü) emret ve cahillerden yüz 

çevir”324 ayetini kılavuz edinirler. Bu anlamda duaya yöneliş hoşgörünün sonucudur. 

Hoşgörü üzere duaya yönelen insan; sabır erdemiyle hareket edip, gerçekleştirdiği bu 

eylemi sürekli hâle getirir. Sabır ve hoşgörü erdemleri sayesinde dua üzere bir hayat 

tarzı oluşturmak mümkündür. 

2.8.3. Sevgi 

Sevgi; bir nesneyi sevmek ve bir nesnenin olmasını temenni etmek, bir şeyin 

meydana gelmesini arzu etmek, mevedde (saf sevgi), gözetmek, dost olmak, destek 

vermek, sıkı sıkıya bağlılık 325 gibi anlamlara gelmektedir. Sevgi; “habbe” şeklinde 

kullanıldığında tohum, tane; ‘‘mehabbetü’’ kalıbında geldiğinde ise; kişinin hayır olarak 

gördüğü veya sandığı, düşündüğü bir şeyi istemesi, sevmesi veya ondan hoşlanması 326 

anlamlarını içerir. 

Sevgi, ayet ve hadislerde “hubb, mehabbet, vüdd ve meveddet” kelimeleri ile 

ifade edilmiştir.327 

Sevgi mefhumuyla ilgili İncil’deki şu cümleler etkileyici, bir o kadar da 

sürükleyicidir: “İnsanların ve meleklerin dilleriyle konuşsam, ama sevgim olmasa, ses 

veren bir çalgı ya da gürültü çıkaran bir zil konumuna düşerim. Peygamberlik etme 

yeteneğim olsa, tüm gizleri ve bilgileri bilsem, üstelik dağları yerinden oynatabilecek 

iman bütünlüğüne sahip olsam, ama sevgim olmasa bir hiçim. Sahip olduğum her şeyi 

yardım olarak versem, bedenimi de yakılmaya sunsam, ama sevgim olmasa, bana hiçbir 

şey kazandırmaz. Sevgi sabırlıdır, iyilikle davranır, kıskançlık tanımaz. Sevgi 

büyüklenmez, böbürlenmez, utandırıcı bir şey yapmaz, kendi çıkarını gözetmez, 

içerlemez, kötülüğün hesabını tutmaz. Haksızlık karşısında sevinmez, gerçek karşısında 

sevinir. Sevgi her güçlüğe dayanır, her şeye inanır, her şeyden umutlanır, her durumda 

katlanır. Sevgi yozlaşmaz.”328 

                                                           
324 A’raf: 7/199. 
325 İsfahani,  1530,1531,1532. 
326 İsfahani,  363,364. 
327 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadisler Işığında Sevgi ve Dostluk, (4. Baskı), DİB Yay., Kozan Ofset, Ankara 2007, 22. 
328 İncil (Sevindirici Haber), Korintoslulara 1.Mektup 13-14, (İncil’in Yunanca Aslından Çağdaş Türkçeye Çevirisi), 

Kitabı Mukaddes Şirketi, İstanbul 1996, 346-347. 



83 
 

Sevgi duygusu; seveni sevdiğine yöneltip, koşulsuz bir şekilde bağlayan çıkarsız 

bir duygudur. Sevgi sayesinde insan kendi benliğinden sıyrılıp, “biz” olma yolunda 

büyük mesafeler kat eder. Ruhunu tam bir teslimiyet içerisinde sevdiğinin emrine 

amâde kılar. Mümin, sevgi erdemi sayesinde rabbine yönelir ve sırf rabbinin rızasını 

kazanmak üzere hareket eder. Bu doğrultuda hayatta karşılaştığı her durumda, rabbine 

olan sevgisinden dolayı iyilikler peşinden koşar, sabır ve duaya sarılarak hayatını bu 

erdemler üzerine bina eder ve sürdürür. Bunun sonucunda da nefsini huzura erdirmiş 

(mutmain olmuş) bir birey hâline gelir. Sevgi sayesinde imanının tadına varır. Yüce 

Allah (c.c.) ondan, o da rabbinden râzı olmuş bir biçimde 329  hayata geliş amacını 

gerçekleştirme yolunda büyük mesafe kat etmiş olur. 

Yüce Rabbimizin bizlere bahşettiği sevgiyi, yine O’nun istediği doğrultuda 

yönlendirmemiz esastır. Geçici olan varlıklara (eş, evlât, mal, mülk vb.) aşırı sevgi 

duymamız ve bu sevgiyi Allah’a (c.c.) göstermemiz gereken sevginin önüne geçirmemiz 

(şirk), bizleri felâkete sürükleyecek bir durum ortaya çıkarabilir. Rabbimiz Kur’an-ı 

Kerim’de: “İnsanlardan kimileri vardır ki, Allah’tan başka bazı varlıkları Allah’a denk 

tanrılar sayar da bunları Allah’ı sever gibi severler. İman edenler ise en çok Allah’ı 

severler…” 330 buyurarak bu hususta insanların dikkatli olmaları gerektiğine işaret 

etmiştir. 

İnsanın en çok Allah’ı (c.c.) sevmesi gerekir. Çünkü insanı yaratan, yaşatan ve 

rızık veren Allah’tır.331 Sevgili peygamberimiz (s.a.v.): “Sizi nimetleriyle rızıklandırdığı 

için Allah’ı seviniz”332 buyurmuştur. 

Mutlak sevginin kaynağı hiç şüphesiz rabbimizdir. Bu eşsiz kaynaktan sadır olan 

sevgi, tüm kâinata yayılmış ve her şeyi kuşatmıştır. Evrenin, tüm canlı ve cansız 

varlıkların yaratılışı ve var oluş süreci, Yüce Yaratıcımızın rahmetinin, sevgisinin bir 

sonucudur.Yüce Kur’an’da Allah (c.c.) rahmetinin mahiyetinden (sevgisinden) 

bahsetmiş, sevgi (rahmet, merhamet) mefhumunu ilke edindiğini ifade etmiştir: “…O, 

rahmet etmeyi Kendisine ilke edinmiştir…”333 Rabbimiz; sevgisinin bir yansıması olarak 

insanı en değerli varlık hâline getirmiş, her şeyi onun hizmetine sunmuş, tüm ihtiyaçları 

                                                           
329 Bkz: Fecr: 89/27-28-29-30. 
330 Bakara: 2/165. 
331 Karagöz, Ayet ve Hadisler Işığında Sevgi ve Dostluk, 30. 
332 Tirmîzî, Menâkıb: 33. 
333 En’am: 6/12. 



84 
 

için gereken ortamı hazırlamıştır. Bunun karşılığında insandan sadece rabbine sevgi 

duymasını ve bağlılık göstermesini istemiştir. İnsan; rabbine olan bağlılığını, O’nun emir 

ve yasaklarını yerine getirerek, sabır ve dua üzere bir hayat sürmeye çalışarak 

gösterebilir. Böyle bir hayat tarzı, ancak sevgiyle yoğrulmuş bir kalple mümkündür. 

2.8.4. Tevekkül 

Tevekkül; kendinden başkasına itimat etme, dayanma, kendi yerine vekil tâyin 

etme, yetinme, başkasının yerine herhangi bir şeyi üstlenme334 anlamlarını içermektedir. 

Tevekkül; Türkçede kadere razı olma, her işini Allah’a (c.c.) bırakma, Allah’tan 

bekleme, üzerine düşen her gayreti gösterip, ancak gücünün yetmediği yerde Allah’a 

(c.c.) güvenme gibi mânâlarını bünyesinde taşımaktadır. Tevekkül’ün diğer güçlü 

anlamlarından biri de vekâlettir. Vekâlet değişik mânâlara gelmekle birlikte, vekil 

terimi; bir başkasına ait iş ya da sorunların çözüm için emanet ya da havale edildiği 

kimseyi veya bir başkasının davranışından sorumlu olan kimseyi ifade eder.335 

Tarihsel süreç içerisinde tevekkül mefhumu, yüce Kur’an’daki mânâsından 

uzaklaştırılmıştır. İnsanlar, kendi anlayışlarına göre yeni bir tevekkül anlayışı ortaya 

koymuşlar ve bu mefhumun istismarına sebebiyet vermişlerdir. Allah’a (c.c.) güvenip 

dayanma, O’ndan yardım dileme, çalışma, çabalama gibi nitelikli anlamlar taşırken; 

tembellik, çalışmadan oturma, gevşeklik, uyuşukluk, bireyin şahsi görev ve 

yükümlülüklerini ifa etmesi yerine, hiçbir gayret göstermeden sonucun olumlu olmasını 

beklemesi, olumsuzlukları haşâ Allah’a atfetmesi, tembelliğini meşru gösterme gayreti 

içerisine girmesi gibi içi boş ve islamın tevekkül anlayışına tamamen zıt bir mânâ ortaya 

çıkarılmış ve bu yanlış tevekkül anlayışı genel anlamda bir hayat tarzı hâline 

dönüştürülmüştür. Günümüz insanlarının tevekkül anlayışını merhum Mehmet Akif, 

sanki yıllar öncesinden görerek müthiş bir tesbitle şöyle ifade etmiştir:  

Bu gün yatıp duruyorsun ayaklar altında.  

“Kadermiş!” Öyle mi? Hâşâ, bu söz değil doğru: 

Belânı istedin, Allah da verdi… Doğrusu bu. 

Talep nasılsa, tabî’î, netice öyle çıkar, 

                                                           
334 İsfahani,  1569. 
335 Muhammed Esed, Kur’an Mesajı, (Çev: Cahit Koytak-Ahmet Ertürk), İşaret Yay., İstanbul 1999, II, 560. 



85 
 

“Çalış!” dedikçe Şerîat, çalışmadın, durdun, 

Onun hesabına birçok hurâfe uydurdun! 

Sonunda bir de “tevekkül” sokuşturup araya, 

Zavallı dini çevirdin onunla maskaraya! 

Bırak çalışmayı, emret oturduğun yerden, 

Yorulma, öyle ya, Mevlâ ecîr-i hâsın iken! 

Yazıp sabahleyin evden çıkarken işlerini, 

Birer birer oku tekmîl edince defterini; 

Bütün o işleri Rabbim görür: Vazifesidir… 

Yükün hafifledi… Sen şimdi doğru kahveye gir!336 

Oysaki Kur’an ve hadislerde tevekkül, insanın herhangi bir konuda kendi üzerine 

düşeni yapması, sebeplere yapışması, gerekli çaba ve gayreti ortaya koyup Allah’ı vekil 

kılması, O’na güvenip dayanmasıdır. Yani tevekkül, hiçbir zaman tembelliğin, atâletin, 

uyuşukluk ve hareketsizliğin anlamı olmamalıdır. Bu bağlamda tevekkül, bir işi 

başarmamız için gerekli olan çaba ve gayreti sarf edip üzerimize düşen sorumluluğu 

yerine getirmemiz, neticeyi ise güvendiğimiz, dayandığımız, vekil kıldığımız Allah’tan 

(c.c.) beklemektir.337 Bu konuda sevgili peygamberimiz kendisine yöneltilen “Devemi 

bağlayıp da mı Allah’a tevekkül edeyim, bırakıp da mı tevekkül edeyim” sualini 

“Deveni bağlayıp Allah’a öyle tevekkül et” 338  ifadelerini kullanarak cevaplamış ve 

tevekkülden önce tedbir almanın gerekliliğine işaret etmiştir. Sevgili peygamberimizin 

hayatında tevekkül mefhumu her zaman ön planda olmuş, islamı yayma ve ilâhi daveti 

tamamlama adına müşriklere karşı verdiği her türlü mücâdelede tedbiri elden 

bırakmamıştır. Allah’a (c.c.) olan güvenini hiçbir zaman yitirmemiş, amacına ulaşma 

yolunda korku ve endişe duyduğu vakit rabbine sığınıp duayla iç içe bir hayat 

sürmüştür. Bu tevekkül anlayışı sayesinde Allah (c.c.), elçisinin işlerini her zaman 

kolaylaştırmış ve nihâyetinde ilâhi daveti tamamına erdirmesi yolunda her zaman 

destekçisi olmuştur. 

Tevekkül, müminlerin en önemli özelliklerinden biridir. İnsanın iç huzurunu 

temin eden, mutluluğa ulaştıran bir yoldur. Tevekkül, kalbin teslimiyetidir. Sevgili 

                                                           
336 Mehmet Âkif Ersoy, Safahat, TDV Yayın Matbaacılık ve Ticaret İşletmesi, Ankara 2011, 229-230. 
337 Muhsin Demirci, Kur’an’ın Temel Kavramları, İFAV Yay., İstanbul 2000, 302. 
338 Tirmîzî, Kıyamet: 60. 



86 
 

peygamberimiz (s.a.v.), “İlâhi! Sana teslim oldum. Sana inandım ve sana tevekkül 

ettim” 339 ifadesini kullanarak Allah’a (c.c.) güvenmenin teslimiyet üzere olması 

gerektiğine dikkat çekmiştir. Hayatını tevekkül üzere sürdüren bir mü’min, 

fiiliyatlarının olumlu sonuçlanmasını umarak elinden gelenin en iyisini yapmaya çalışır, 

tüm tedbirleri alır ve nihayetinde Allah’ı (c.c.) kendisine vekil tayin eder. Çünkü en 

güzel vekilin Allah (c.c.) olduğu bilincinde hareket eder ve “…Allah bize yeter, O ne 

güzel vekildir!...”340 ayeti celilesinin bir gereği olarak Allah’ın (c.c.) kendisine kâfi 

geleceğinden şüphe duymaz. Ortaya çıkan sonuçlara da sabır göstererek, isyan etmeden 

Allah’ın (c.c.) kendisi için takdir ettiklerine râzı olur. Rabbine duayla yönelip güven 

duygusu içerisinde hareket eder. Çünkü doğru tevekkül anlayışı bunu gerektirir. 

3.8.5. Şükür 

Şükür; nimeti tasavvur etmek ve izhar etmek, kalbin ve dilin nimeti ihsan edenin 

zikriyle dolması anlamlarına gelir. Nimeti unutmak ve üzerini örtmek, gizlemek 

anlamına gelen “küfür”, şükrün zıddıdır. Şükür üç kısımdır: 

1-Kalbin şükrü; “nimeti tasavvur etmesidir.” 

2-Dilin şükrü; “nimeti ihsan edeni senâ etmesi, övmesidir.” 

3-Diğer azaların, organların şükrü; “hak ettiği oranda nimetin karşılığını 

vermesidir.”341 

Şükretme değerinin özünde içinde bulunduğumuz anda her ne yaşıyor olursak 

olalım, içinde bulunduğumuz yaşantının olumlu yanını, yani hayrını keşfedip teşekkür 

etmek vardır.342 

Şükretme duygusu, mü’minin karşılaştığı olumlu ve olumsuz her durumda 

sergileyeceği bir tutumdur. Mü’minin şükrü; sıkıntı anında sabretmesi, mutluluk anında 

ise sabırla dua ve niyazlarda bulunması olarak ifade edilebilir. Yani şükür, mü’mini 

sabır ve duaya yönelten bir erdemdir. Sevgili peygamberimiz bu konuda,”Mü’minin her 

hâli kendisi için bir hayırdır. Başına bir iyilik geldiğinde, şükreder (dua eder.); bu onun 

                                                           
339 Buhârî, Deavât: 9. 
340 Bakara: 2/173. 
341 İsfahani,  807. 
342 Öznur Özdoğan, Mutluluğu Seçiyorum, (2. Baskı), Özdenöze Yay., Ankara 2007, 50. 



87 
 

için hayır olur. Başına bir belâ geldiğinde sabreder; bu da onun için hayır olur” 343 

buyurmuştur. 

Bireyler şükür duygusunu sadece hayatta her şey yolunda gittiğinde, hediyeler 

aldığında, mutlu haberler öğrendiği veya başarı gösterdiği zamanlarda değil, olumsuz 

bir durumla karşılaştıklarında da hissetmektedirler. Hatta bireyin beklemediği ve arzu 

etmediği olumsuz olay ve durumlar karşısında gösterdiği şükür hâli, olumsuzluklarla 

beraber hayatına giren stres, kaygı, anlamsızlık ve umutsuzluk duygularıyla başa 

çıkmasında yararlı olmaktadır. Birey böyle bir şükür duygusunu genellikle kendi 

olumsuz durumundan daha kötü durumda olanların olabileceğini düşündüğü veya 

olduğunu gördüğü zamanlarda yaşamaktadır. Böylece şükreden insanların günlük 

stresle başa çıkabildikleri, travma sonucu oluşan strese karşı büyük bir direnç 

gösterdikleri, şükrü sadece basit bir olumlu duygu/düşünce ya da mutlu olma aracı 

olarak değil, hayatla gelen zor anlarda iyiliğin varlığını hissettirerek başa çıkmayı 

sağlayan yardımcı bir araç olarak kullandıkları görülmüştür.344 Meselâ, depremde evleri 

yıkılan ve soğuk ortasında kalan bireyler hayatta oldukları ve ailelerine bir şey olmadığı 

için şükredebilmektedirler. 345 Bu örnek sabır, şükür ve dua erdemlerinin iç içe 

olduğunun açık bir ifadesidir. 

Allah (c.c.) geçici olmasına rağmen cezbedici dünya hayatını, kişinin sevip 

hoşlanacağı sayısız nimetlerle donatarak yaratmıştır. İnsanın bu nimetler karşısında 

yeterince şükretmediği ve nankörlük ettiği apaçık bir gerçektir. Bu hususta Kuran-ı 

Kerim: “O size istediğiniz her şeyi verdi. Allah’ın nimetlerini saymaya kalksanız başa 

çıkamazsınız. Şu bir gerçek ki insanoğlu çok zalim, çok nankördür!”346 buyurarak bu 

gerçeği insanlara anımsatmaktadır. Allah (c.c.), her insanın, ömrü boyunca, tüm bu 

nimetlerden helâl yollardan faydalanmasına izin vermiştir. Nimetin asıl sahibini 

unutmadan, gereği gibi kulluk edip, Allah’a (c.c.) şükürde devamlılık (sabır) gösteren 

mü’minlere verilen nimetlerin artırılacağı hususu yüce Kur’an’da birçok ayette ifade 

edilmiştir. 347 

                                                           
343 Müslim, Zühd : 64 
344 Hökelekli, Psikoloji, Din ve Eğitim Yönüyle İnsani Değerler, 152. 
345 Ali Ayten, Tanrıya Sığınmak, Dini Başa Çıkma Üzerine Psiko-Sosyal Bir Araştırma, İz Yay., İstanbul 2012, 45. 
346 İbrahim: 14/34. 
347 Bkz: İbrahim: 14/7. 



88 
 

İnsanın şükretmesi için birçok neden vardır. Bu nedenlerin en önemlilerinden 

birisi ise, en değerli varlık olan insan şeklinde var edilmiş olmasıdır.348 Yine Rabbimiz 

insanın neden şükretmesi gerektiğini farklı örnekler vererek birçok ayette beyan 

etmiştir: “Tâze etinden yemeniz ve mücevherini çıkarıp takınmanız için denizi 

hizmetinize veren de O’dur. Gemilerin denizi yararak gittiklerini görürsün ki, bu da 

O’nun lutfuna nâil olmanız ve O’na şükretmeniz içindir”349 ayeti celilesi bu duruma bir 

örnek olarak verilebilir. Âlemlere bir sevgi pınarı olarak gönderilmiş olan Hz. 

Muhammet (s.a.v.), rabbine olan bağlılığını ve şükrünü ifa etmek üzere gecelerde 

ayakları şişinceye kadar namaz kılar, dua ve niyazlarla dolu bir hayat sürerdi. Bu durum 

hakkında kendisine bir şey söylenildiğinde, “Allah’a şükreden bir kul olmayayım 

mı?”350 cevabını verirdi. 

Allah (c.c.) insanın yaşaması için en uygun ortamı sağlamış ve saymakla 

bitirilemeyecek kadar nimetler ihsan etmiştir.351  Bütün bunların karşılığı olarak ise, 

sadece kendisine sabır ve şükür içerisinde kulluk edilmesini istemiştir.352 Bu anlamda 

mümine düşen görevlerden bazıları da, yaratıcısına lâyıkıyla kulluk etmek,353 kendisine 

verilen nimetlere şükretmede devamlılık göstermek, her şeyin, Allah’ın yardımıyla 

olacağı bilincinde hareket etmek, varlığın gerçek sahibini unutmamak, yaratanı ile olan 

bağını dua, sabır ve şükürle güçlendirmektir. 

Mü’min sahip olduklarına şükretmeli, ulaşmak isteyip de ulaşamadıklarına, 

içinden çıkamadığı ve çözümünü bulamadığı sıkıntılarla mücâdelede sabretmeli, bütün 

bunları yaparken de dua gibi değerli ve etkili bir ibadete sarılmalıdır. Bu doğrultuda 

şükür, sabır ve dua mefhumları, bir mü’min için birbirinden ayrı birer erdem olarak 

düşünülemez. Aksine ismi anılan bu hasletler birbiriyle iç içe, biri diğerinin 

tamamlayıcısı olan unsurlardır. Şükreden mü’min, aynı zamanda sabreden (şükretmede 

sebat gösteren) ve dua eden kişi olarak tanımlanabilir. Unutmamalıdır ki, nimetin 

kıymetini bilenler Allah’ın (c.c.) rızasını kazanmak için şükredenlerdir ve şükredenler 

rablerine bol bol dua ve niyazlarda bulunanlardır. 

                                                           
348 Bkz: Tin: 95/4. 
349 Nahl: 16/14. 
350 Buhârî, Teheccüd: 6. 
351 Bkz: Nahl: 16/18. 
352 Bkz: Yasin: 36/61. 
353 Bkz: Fatiha: 1/5. 



89 
 

2.8.6. Nedâmet 

“En-nedâmetü”; artık geri getirilemez, ya da ulaşılamaz şekilde elden kaçıp gitmiş 

bir meseleyle, işle ilgili bir düşünce, görüş değişikliği sonucunda üzüntü duymak, 

kederlenmek ve teessüf etmek, pişmanlık duymak354 anlamlarına gelmektedir. 

İnsanın yaptığı herhangi bir işten dolayı duyduğu pişmanlık duygusu, tövbe ve 

istiğfara yöneliş durumunu ortaya çıkarır. Tövbe, insanın yaptığı işin yanlışlığının 

farkına varıp kalbini mânevi olarak temizlenmeye hazır hâle getirmesidir. Kişinin 

pişmanlık duyup kendini hesaba çekmesidir. Sevgili peygamberimiz (s.a.v.), “Tövbe 

pişmanlıktır”355 buyurmuştur. 

Tövbe; çirkin ya da fena oluşundan dolayı günah işlemeyi bırakmak, daha önce 

işlenmiş olanlara pişmanlık duymak, bir daha tekrar etmeyeceğine azmetme ve mümkün 

olduğu kadar onları başka amellerle telafi etmeye çalışmak356 demektir. 

İstiğfar, kişinin iç muhasebe yapıp kalbini mânevi arındırma konusunda 

yönlendirmesinden sonra işlediği cürümü, suçu bir daha yapmayacağı konusunda 

azmetmesi ve rabbine söz vermesi, samimiyet göstermesidir. Kişinin rabbinden 

bağışlanma dilemesidir. İstiğfar edip Allah’tan (c.c.) bolca af dileyen kimseleri 

peygamberimiz şu hadisinde hayırla yâd etmiştir: “Bütün Âdemoğulları günahkârdır, 

günahkârların en hayırlıları ise tövbe edenlerdir.”357 

İnsanın mânevi yönden sığınacağı ve her türlü sıkıntılarını açıp rahatlayacağı 

yegâne kapı, şüphesiz rabbimizin makamıdır. Bu makam öyle bir makamdır ki, bir 

dilekte bulunanın dileğini ve af dileyeni asla geri çevirmez. Korku, endişe ve ümitsizlik 

makamı değildir. Bunun için mümin hangi günahı işlemiş olursa olsun, rabbinin eşsiz 

merhametine sığınıp affedileceği konusunda her zaman ümit içerisinde olmalıdır. “De 

ki: Ey çok günah işleyerek kendi öz canlarına kötülük etmede ileri giden kullarım! Al 

lah’ın rahmetinden ümidinizi kesmeyiniz. Allah dilerse bütün günahları mağfiret 

eder…”358ayeti celilesi, ümitsizlik içerisinde olmanın kişinin faydasına olan bir durum 

olmadığını, Allah’ın (c.c.) eşsiz merhamet sahibi olduğunu açıkça beyan etmektedir. 

                                                           
354 İsfahani,  1416. 
355 İbn Mâce, Zühd: 30. 
356 İsfahani,  284. 
357 İbn Mâce, Zühd: 30 
358 Zümer: 39/53. 



90 
 

Allah (c.c.), insanı hata işlemeye meyilli bir varlık olarak yaratmıştır. Hata işleyip 

tövbe etme bilincine sahip bir mü’min, Allah’ın (c.c.) en sevdiği kulları arasında yer 

almaktadır. Kur’an-ı Kerim, “Şüphesiz Allah, çok tövbe eden ve çok temizlenenleri 

sever” 359 buyurarak hatasından dönmek üzere tövbeye yönelenlerin, Allah’ın (c.c.) 

sevgisine mazhar olacağını ifade etmiştir. Önemli olan yapılan tövbenin samimi bir 

şekilde icra edilmesidir. Yani Kur’an’ın ifadesiyle ‘‘nasuh’’ bir tövbe şeklinde 

olmasıdır. “Ey iman edenler! İçtenlikle ve kararlılık içinde Allah’a tövbe edin. Umulur 

ki, rabbiniz kötülüklerinizi örter ve sizi altından ırmaklar akan cennetlerine 

koyar…” 360 Mü’minin yaptığı tövbe kendisine öğüt verici özellikte olmalıdır. Yani 

yaptığı tövbeden ders almalı, bir daha o günaha yönelmemeye gayret etmelidir. 

Müminin, işlediği kötülükleri hayatı boyunca sürdürüp hiç pişmanlık duymaması 

ve günahları bir hayat tarzına dönüştürmesi düşünülemez. Müminde var olan vicdan 

olgusu, günah ve hata bataklığında bulunmanın vermiş olduğu huzursuzluktan dolayı 

kişiyi yargılayacak ve pişmanlık duygusuna yöneltecektir. Pişmanlık duygusu ise; 

duaya, tövbe ve istiğfara yönelişi gerçekleştirecektir. 

2.9. SABIR VE DUA İLİŞKİSİ 

                  İnsana istediğinin ve kendisi için hayırlı olanın en güzelini veren, Rabbimiz (c.c.), 

buna karşılık olarak kulundan sadece lâyıkıyla, sabır içerisinde kulluk etmesini 

istemekte; gerçek anlamda bir kulluğun karşılığında ise, yine eşsiz nimetlere dolu 

cenneti vaat etmektedir. 

                   İnsan; doğumundan ölümüne kadar, kimin daha güzel işler yapacağını görmek 

için yaratılan hayatın361 değişik aşamalarından geçerek, imtihan sürecini tamamlar. Bu 

imtihan sürecinin birtakım yol haritaları vardır. Bu yol haritaları doğrultusunda bir 

güzergâh izlerse, kendisini başarıya ulaştırabilecek sonuca ulaşır. Bu yol haritalarından 

en önemlileri sabır ve duadır. 

                  İnsanın dünyaya gelişinin başlangıcı olan ana rahmine düşme olayı gerçekleştiği 

andan itibaren,  annenin sevinç içinde gelişen sabır süreci başlar. Bu sürece dualar eşlik 

eder. Nice sıkıntılar yaşanır, çileler çekilir ama bir an olsun duadan ve sabırlı bir 

                                                           
359 Bakara: 2/222. 
360 Tahrim: 66/8. 
361 Bkz. Mülk: 67/2. 



91 
 

tevekkül anlayışından asla vazgeçilmez. Çünkü insanın doğumundan ölümüne kadar 

geçen süreçte sabır, dua ve tevekkül iç içedir. İnsanın sabrı aynı zamanda duasıdır da. 

Ve duası, tevekkülünün bir yansımasıdır. Çocuğun dünyaya geliş sürecinin sıkıntılarını 

Kur’an-ı Kerim şöyle ifade eder:  “…Annesi onu nice zahmete katlanarak taşıdı ve 

zorluk çekerek (sabrederek) doğurdu…” 362  Yine bu ayeti celilenin ifadesiyle çocuk 

dünyaya geldiğinde, bir zahmetli süreç bitmiş, başka bir zahmetli süreç başlamıştır. 

Çocuğun emzirilmesi süreci iki yıl sürer. 363  Anne sabırlı ve azimli bir yaklaşımla 

çocuğunu büyütmek için çabalar. Çocuğun büyümesi, ergen bir birey hâline gelip 

sorumluluk sahibi olması için; emek gösterilip sabır, dua ve tevekkül üzere olunması 

esastır. Bu erdemleri gerçekleştirmek ve bu aşamalardan geçip istenilen hedefe varmak, 

hem çocuk (çocuk daha farkında olmasa da) hem de anne için zor bir süreci ifade eder. 

Daha sonra ergenlik çağına gelindiğinde, birey olma sorumluluğunu taşımaya başlayan 

mü’min ergen; Rabbine, kendine ve diğer insanlara karşı görev ve sorumluluklarını 

yerine getirmesi gerektiğinin farkına varır ve bunları sabırla yerine getirmek için azimli 

bir duruş sergilemeye başlar. Zaman ilerleyip erişkinliğe doğru yol alan bireyin 

sorumluluk alanları da genişler ve birey bu sorumluluklarının hepsiyle ayrı ayrı 

mücâdele eder. Aile kurar, rızkını elde etmek için çabalar, kendi çocuklarının eğitimi ve 

terbiyesi için üzerine düşen her şeyi yapmaya çalışır. İnsan ölüm gelinceye kadar hayata 

ve hayatın getirdiklerine sabretmek (mücâdele etmek) durumundadır. Hayatla mücâdele, 

insanın temel görevlerindendir. Mü’minin bu zor mücâdele sürecini başarılı bir şekilde 

tamamlaması için; sabırla hareket etmesi ve çalışıp gayret etmesi gerekir. Çünkü insana 

ancak çalışmasının karşılığı vardır.364  

                  Mü’min, hayatı boyunca ibadet etme bilinci içerisinde hareket etmelidir. Çünkü 

Yüce Rabbimiz mü’minlere ölünceye kadar ibadet etmelerini emretmiştir.365 Bu ibadet 

sürecini Rabbinin emri doğrultusunda sürdürme bilincinde olan mü’minler, ibadetlerini 

yerine getirme hususunda bıkkınlık göstermemeli, ibadetlerde devamlılığı sağlamak için 

sabır içinde hareket etmeli, Allah’tan (c.c.) yardım dilemelidir. Zira Kur’an-ı Kerim: 

“Ey iman edenler! Sabır ve namazla (duayla) yardım dileyin. Şüphesiz Allah 

                                                           
362 Ahkâf: 46/15. 
363 Bkz: Lokman: 31/14. 
364 Bkz. Necm: 53/39. 
365 Bkz: Hicr: 15/99. 



92 
 

sabredenlerin yanındadır” 366  buyurarak Allah’ın (c.c.) emirlerini yerine getirip 

yasaklarından kaçınma hususunda sabır ve duanın önemine dikkat çekmiştir.  

         İnsanın yaratılış gayelerinden birisi de, etrafına faydalı olmak, imâr etmek, düzen 

vermek ve bu anlamda iyilikler (salih amel) yapma yolunda ilerlemektir. Zira Kur’an-ı 

Kerim: “…Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım...” 367 buyurarak insanın yeryüzündeki 

görevlerinden birini belirtmiş, bu görevinin yaşadığı ortamı düzenli hâle getirmek 

olduğuna işaret etmiştir. İnsanın çevresine  güzellik katması, güzel işler yapmasıyla 

mümkündür. Kur’an-ı Kerim iyi işler yapanları birçok ayetinde övmüş, eşsiz 

mükâfatlara erişeceklerini müjdelemiştir: “İman edip (sabırla) salih amellerde 

bulunanlar, Rablerinin izniyle altından ırmaklar akan, içinde ebedi kalacakları 

cennetlere konulmuşlardır…” 368  Mü’minlerin yaratılışlarına uygun fiiliyatları 

gerçekleştirmeleri (salih ameller yaparak çevrelerini ve içinde bulundukları toplumu 

ihyâ etmeye çalışmaları), sabır içerisinde hareket etmelerine, dualarını sabır ve eylemle 

desteklemelerine (fiili duada bulunmalarına) bağlıdır. 

        Duanın cevaplanması ve kabul buyurulması için sadece isteklerimizi dillendirmek, 

hatta büyük bir içtenlikle ifade etmek yeterli olmamaktadır. Duanın kabûlü için dilden 

kalbe, kalpten akla, akıldan irâdeye, irâdeden amele yani kısaca söylemden eyleme 

uzanan bir sürecin sağlıklı olarak katedilmesi gerekmektedir. Biz bu sürecin 

katedilmesine fiili dua diyoruz. 369  Kalbin yakarışları; dilden dökülüp kelimeler, 

cümleler hâline dönüşünce ve bu cümleler fiili dualarla (davranışlarla) birleşince, güzel 

davranışlar yapmaya sabırla devam edilince gerçek tevekkül ortaya çıkar. Mümin; 

olması gereken bu tevekkül anlayışını, hayıtının her aşamasına yansıtması gerektiğinin 

farkına varmalı, dua ve sabır içerisinde bu vazifesini yerine getirmeye çalışmalıdır. 

İnsanın fıtratında (ruhunda) iyiliklere yönelip kötülüklerden uzak durma eğilimi vardır. 

Bu eğilim, nefs tarafından gölgelenip etki altına alınmadıkça (yönetilmedikçe), insan 

iyilikler doğrultusunda kendini yönlendirecek ve Yüce Yaratanın çizdiği yol 

doğrultusunda ilerleyecektir. Yaratılış gayesinin, iyi bir insan olmak ve iyilikler 

doğrultusunda hareket etmek olduğu bilincine varan bir mü’min, her dâim yaratanı ile 

bağını sıkı tutma gayretinde olur ve bu gayretini sabır ve dua ile taçlandırır. 

                                                           
366 Bakara: 2/153. 
367 Bakara: 2/30. 
368 İbrahim:14/23.  
369 Abdullah Yıldız, Duâ Söylemden Eyleme, (4. Baskı), Pınar Yayınları, İstanbul 2016, 178. 



93 
 

         Meçhullerle dolu, bir o kadar da çabucak geçiveren hayatta her şey insan içindir. 

Bu anlamda, insanın başına olumlu veya olumsuz anlamda hiç ummadığı şeyler 

gelebilir. Olumsuz bir durumda karşılaşıldığında insanın kalbi daralır, âdetâ nefes 

alamaz duruma gelir, hatta zaman zaman hayata karşı hiçbir isteği kalmayabilir. Sabır 

ve dua bu durumdaki bir insanın elinden tutar. İnsan; inancı sayesinde gevşeklik 

göstermez,370 her ne kadar üzüntü yaşasa da sabır ve duaya sarılarak sağlam bir duruş 

sergiler, kalbin ve ruhun rahatlatılmasının yolunun, Allah’ı anmaktan geçtiği 371 

bilincinde hareket eder. Allah’ı (c.c.) anmayı bir hayat tarzı hâline getirmeyi sağlayacak 

temel dinamikler, sabırlı olmak ve dua üzere bir hayat sürmeye çalışmaktır.     

                  Peygamberlerin birçoğu isteklerini sabırla Allah’a (c.c.) ifade etmişler,  

rabbimiz ise bu peygamberlerin taleplerine bazen hemen, bazen de geciktirerek icâbet 

etmiştir. Hz. Yakub’un uzun bir zaman sonra hasret duyduğu oğluna (Hz. Yusuf’a) 

kavuşması, Hz. Yusuf’un yıllar boyu kaldığı zindandan kurtularak özgürlüğünü elde 

etmesi ve iffetinin mükâfatını görmesi, Hz. Eyyûb’un hastalığının şifa bulması uzun 

yıllar sonra gerçekleşen olaylardır. Rabbimiz ismini zikrettiğimiz elçilerinin taleplerine 

icâbeti geciktirmiş, bu sayede onların kemâlini artırmıştır. Allah (c.c.) Kur’an’da belâ 

ve musîbetlere sabırda peygamberlerin kararlılıklarını ve dualarına sabırla devam etmiş 

olmalarını bizlere beyan ederek sabır ve dua ilişkisine dikkat çekmiştir. 

         Sevgili peygamberimiz Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatının söz konusu 

erdemlerle harmanlanmış bir hayat tarzı olduğunu söylemek mümkündür. Bu 

doğrultuda Hz. Muhammed; hayatında farklı durumlarla karşılaşmış, hiçbir durumda 

kötü bir davranış sergilememiş, sabır ve duaya sarılarak her hâlini Rabbine arz etmiştir. 

Hz. Muhammed’in islamı tebliğde yaşadığı her hâdise şüphesiz mü’minleri derinden 

etkileyen hadiselerdir. Ancak bunların içinde belki de en etkileyici olanlarından birisi, 

Taif olayıdır. Taiflileri islama davet etme sürecinde peygamberimizin yaşadıkları, sabır 

ve dua arasındaki ilişkiyi anlatan etkileyici örneklerden biridir. Hz. Muhammed (s.a.v.) 

ve Zeyd b. Harise (r.a.) Taif yolculuğu sürecinde nice zorluklar çekmişler, hakaretlere 

uğramışlar ve en sonunda da öldüresiye taş yağmuruna tutulmuşlardır. Bunun 

sonucunda yaralanmış, kan revan içerisinde kalmışlardır. Sevgili peygamberimiz kendi 

canına kast edenlere merhametle yaklaşmış, başına gelenlere sabretmiş ve kendisini taş 

                                                           
370 Bkz. Âl-i İmran: 3/139. 
371 Bkz. Ra’d: 13/28. 



94 
 

yağmuruna tutan Taiflilere beddua etmemiş, aksine onların kurtuluşu için şöyle dua 

etmiştir: “Aman Yarabbi! Lütfen sevdiklerinin yüzü suyu hürmetine Taife belâ verme. 

Çünkü onlar bilmiyorlar. Onların kabahati yok. Ey Rabbim! Çare denizi Sensin. Sen 

çaresizler çaresisin. Bizleri çaresiz bırakma! Bu insanları hidâyetsiz, İslamsız bırakma. 

Ümit ediyorum ki, bizi taşlayan bu insanların arasından Sana ibadet edecek, hiçbir şeyi 

ortak koşmayacak insanlar çıkacaktır.”372  İşte bu örnek; mü’minlerin örnek alması 

gereken, sabır ve duanın iç içe olduğunu anlatan, kötülükler karşısında hiçbir şekilde 

ümitsizliğe düşmemek gerektiğine işaret eden, insanın içine işleyen bir örnektir. Bir 

başka örnekte ise, Mekkeli müşriklerin baskı ve işkencelerine direnen mü’minler; büyük 

bir sabır örneği göstermiş, zulme ve tevhid anlayışının zıddı olan putperstliğe asla 

yenilmemişlerdir. Davranışsal boyutta sıkı bir duruş sergilemişler, fiili duaları 

doğrultusunda ölümü dahi göze almışlar ve en sonunda  Allah’ın (c.c.) yardımıyla 

zafere ulaşmışlardır. Bu durumu Kur’an şöyle beyân etmektedir: “Andolsun, siz güçsüz 

iken Allah size yardım ederek Bedir’de zafer nasip etti…”373  

         Sabır ve dua, Kur’an’da bazı ayetlerde  beraber zikrolunur. Meselâ, “…Ey 

Rabbimiz! Üzerimize sabır yağdır, ayaklarımızı sağlam bastır ve şu kâfir kavme karşı 

bize yardım et!”374 ayeti, dua ile Allah’tan sabır dilemeyi ifade eden güzel bir misâldir. 

Belki de düşmanlarımızın bizi her taraftan kuşattığı bir dönemde müslümanlar olarak en 

çok ihtiyacımız olan duayı bu ayet bize bildirmektedir. Zemahşerî bu ayeti şöyle tefsir 

ederek dua ve sabır arasındaki ilişkiye işaret etmiştir: “Ayaklarımıza sebat ver. Savaşın 

ayakların sürçtüğü kaypak zemininde sebat edebileceğimiz yüreklilik, düşmanın 

gönlüne korku salma vb. sebepler nasip et bize.”375 Yapacağımız bu ve benzer duaların 

karşılık bulması, mü’minlerin uyanışına ve eyleme geçmelerine bağlıdır. Eylemsiz 

söylem, etkisi olmayan ilaç gibidir. İnsan her zaman yaratanına yönelmeli, üzerine 

düşenleri yapmalı, sıkıntılı durumlara sabretmeli, dua ile rabbinden yardım 

dilemelidir.376  

         Beydavî’nin “Rabbena efriğ aleyna sabran…” ayetini tefsir ederken kullandığı şu 

cümleler, sabır ve dua ilişkisi açısından dikkate şâyandır: “Talut ve ordusu Allah’a (c.c.) 

                                                           
372 Müslim, Cihad: 111. 
373 Âl-i İmran: 3/123. 
374 Bakara: 2/250. 
375 Ebu’l Kasım Carullah Mahmud b. Ömer Zemahşerî, El-Keşşaf an Hakâikı Ğavâmidı’t-Tenzil ve Uyûni’l-Ekâvîl fi 

Vucûhi’t-Te’vil, (Çev.: Muhammed Coşkun, Ömer Çelik, Necdet Çağıl, Adil Bebek), (1.Baskı) Mega Basım Yayın 

Sanayi ve Ticaret A.Ş. İstanbul 2016, I, 786. 
376 Bkz. Bakara: 2/153. 



95 
 

sığındılar. Bunda beliğ (derin bir ifade) vardır. Çünkü kalplerine, işin dayanağı olan 

sabrı aktarması için dua ettiler. Sonra da kaygan savaş alanında sabrın sonucu olan 

ayaklarının kaydırılmamasını istediler. En sonunda da bu ikisinden hasıl olan zaferi 

istediler.377 Bu ifadeler, dua vasıtasıyla Allah’tan sabır dilemenin ehemmiyetine ve iki 

kavram arasındaki bağlantıya vurgu yapmaktadır. 

         Dua ile sabır konusunda Allah’tan yardım dilenecekse, zorlukla karşılaşıldığında 

dilenmelidir. Zira herhangi bir zorluk ve belâ yokken Allah’tan sabır dilemek âdetâ 

belâyı çağırmak, şükredilmesi gereken durumda nankörlük etmek gibi algılanmakta, 

bunun yerine Allah’tan (c.c.) sabır yerine âfiyet dilemek gerektiği belirtilmektedir.378  

         Sabrın gücü, umudun desteğiyle orantılı olarak artmaktadır. Duanın buradaki 

fonksiyonu yardım talebinin yanı sıra umut için destek sağlamaktır. Sabır Allah’ın (c.c.) 

lûtfu ve ihsanı olduğu yahut Allah’ın (c.c.) sabır veren olması nedeniyle yalnızca 

O’ndan sabır konusunda yardım dileğinde bulunulması gerektiği Kur’anda 

hatırlatılmaktadır. 379  Dua ile Allah’tan (c.c.) yardım isteyen mü’minler, umutlarını 

artırmak suretiyle sabırlı olmaya pozitif destek sağlamaktadır.380 

         Mü’minler, tarih boyunca Allah’a (c.c.) inançlarından dolayı din düşmanlarının 

baskı ve eziyetlerinin odak noktasında yer almışlar, değişik zulümlere uğramışlar ve 

düşmanlarıyla mücâdele adına ellerinden gelen her şeyi yapmışlar ve savaşmışlardır. Bu 

gibi vaziyetlerde sabır ve dua; Allah’a (c.c.) inananların destekçisi olmuş, inançlarını  

muhafaza etmelerini sağlamıştır. Firavunun baskı ve zulümlerine maruz kalan Hz. Musâ 

(a.s) ve Allah’a (c.c.) inanan diğer mü’minler: “Ey rabbimiz! Üzerimize sabır yağdır ve 

müslüman olarak canımızı al!”381 şeklinde dua etmişler ve sabırla dua ilişkisinin güzel 

bir örneğini sergilemişlerdir. Zemahşerî: “Yani bize geniş bir sabır bahşet, sabrı bize 

bolca ver ki, suyun boşaldığı gibi üzerimize taşsın ve bizi sabra gark etsin. “Efriğ aleyna 

sabren” ifadesi bizi günahlarımızdan arındırıp tertemiz edecek olan şeyi dök 

                                                           
377 Abdullah b. Ömer b. Muhammed Beydavî, Envaru’t Tenzil ve Esraru’t-Te’vil, (Trc.: Doç. Dr. Abdülvehhab 

Öztürk), Kahraman Yay., İstanbul 2011, I, 317. 
378 İsmail Karagöz, Kur’an ve Hadislerin Işığında Sabır ve İnsan, Diyanet İlmi Dergi, DİB Yay., Ankara 2002, Cilt: 

38, Sayı: 1, s. 20. 
379 Bkz. Bakara:2/249-250, A’raf:7/126. 
380 Mebrure Doğan, Dinlerde ve İslam Kültüründe Sabır, RTEÜİF Dergisi, Rize 2014, Cilt: 3, Sayı: 5, s. 110. 
381 A’raf: 7/126. 



96 
 

üzerimize” 382  cümleleriyle bu ayeti tefsir etmiş, dualarımızda dünyadaki sıkıntılar 

karşısında rabbimizden bolca sabır dilememiz gerektiğini vurgulamıştır. 

         A’raf sûresindeki bu ayetin,383 “geçmiş peygamberlerin yanında birçok ribbîler 

(Allah’ı bilen, Allah’a ibadet eden, Allah yolunda cihâd eden insanlar) savaştılar. Allah 

(c.c.) yolunda uğradıkları belâlardan yılmadılar başlarına gelen olaylara sabrettiler. 

Allah’a dua edip sabır ve sebat istediler. Allah da onlara dünyanın da ahiretin de en 

güzel ödülünü verdi”384 şeklindeki tefsiri doğrultusunda, sabretmenin sıkıntılı bir süreç 

olduğu, ancak bu zor sürece dayanıp mücâdele eden mü’minlerin büyük mükâfatlara 

erişeceği söylenebilir. 

         Bizlerin de, inanan insanlar olarak, hayatımızda karşılaşacağımız her durum 

karşısında Rabbimizin çizdiği yol dışına çıkmamamız, gerek mutluluk, bolluk anlarında, 

gerekse yokluk darlık,  belâ ve musîbetler karşısında sabırlı bir duruş sergilememiz 

esastır. Mü’min; hayatının her anında Yaratanının kendisini gözetip koruduğunu ve 

gözetlediğini (Cibril hadisi “ihsan” bahsi) 385  unutmamalıdır. Hayatın varlığının ve 

hayatta karşılaşabileceği şeylerin başlı başına sabredilmesi gereken hususlar olduğu 

bilincini taşıyarak, hayatını sabır ve dua üzerine temellendirmeyi hedeflemelidir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
382 Zemahşerî, II, 940. 
383 Bkz. A’raf: 7/126. 
384 Süleyman Ateş, Kur’an-ı Kerim Tefsiri, Milliyet Gazetecilik A.Ş., İstanbul 1995, I, 357. 
385 Bkz:  Tirmizi, Îmân: 4; Ebû Dâvûd, Sünnet: 16. 



97 
 

SONUÇ 

Bize sonsuz nimetler, sağlık, sıhhat, afiyet veren, bizi insan olarak yataran, tüm 

evreni bizim hizmetimize sunan, gereği gibi kulluk etmemiz karşılığında cennet gibi 

mükâfatlar diyarı ile bizi ödüllendirecek olan, kalbimizi dile getiren, dilimizin bağını 

çözüp, sözcüklerimizi satırlara aktarma fırsatını bizlere veren, eşsiz Yaratıcımız Yüce 

Allah’a (c.c.) sonsuz şükürler olsun. Bu çalışmamızın nihayete ermesini bizlere nasip 

eden Rabbimize sonsuz hamdü senâlar olsun. 

Çalışmamızın başında gayret bizden, yardım ve başarı Allah’tan (c.c.) diyerek 

sözümüze başlamış, hedefimize varmak için yola koyulmuştuk. Çıktığımız sabır ve dua 

yolculuğunda hangi durakların olduğunu, bu duraklarda nelerin bulunduğunu amaç, 

yöntem ve kapsam bölümlerinde ifade etmeye çalışmıştık. Bu çalışmamızda, dilimizin 

döndüğünce, kalbimizin ifade edebildiğince, sabır ve dua mefhumlarını ve bu iki 

mefhumun insan hayatındaki önemini genel hatlarıyla anlatmaya çalıştık. 

Sabır ve dua mefhumlarını açıklarken, genel anlamda yol haritamızı Kur’an 

ayetleri olarak belirledik. Bu çalışmamızı nihayete erdirirken birtakım sonuçlar elde 

ettik. Bu sonuçlardan özet mahiyetinde bahsetmeye çalışalım. 

Sabır ve dua; aslında insanlık serüveninin başlangıcıyla vardır. İlk insanla birlikte 

var olagelmiş ve insanlığın son nefesine kadar da devam edecek olan erdemlerdir. Sabır, 

insanın acziyetini Yaratanına ifade etme yolunda gösterdiği dayanıklılıktır. Gerçek 

tevekkül anlayışının hayata yansıması için duaların eyleme dönüşmesidir. Yaratanımızla 

aramızda kurduğumuz bir köprüdür. Bizi yanlıştan doğruya, karanlıktan aydınlığa, 

kötülükten iyiliğe,  belâ ve musîbetlerden huzur ve güvene taşıyan bir güzergâhtır. 

Sabır, istemekte ısrardır. Bıkmadan usanmadan Rabbimize hâlimizi arz etmek, kararlı 

bir duruş sergilemektir, yalvarış ve yakarışlarımızı dâim kılmaktır. Başkaları için de 

iyilik yapabilmeyi, kötülükler karşısında dahi iyi olmayı başarabilmektir. Hayata ve 

hayatın getirdiklerine dayanabilmek, mücadeleci bir ruha sahip olmak, kararlı bir duruş 

sergileyip metanetli olmaktır. Sabır; sevgidir, hoşgörüdür, yumuşak huylu olmaktır, 

kırmamak incitmemektir. Yeri geldiğinde tahammüldür, öfkelenmemektir, dağılmamak 

ve dağıtmamaktır. 

 Dua; insanın acziyetinin ifadesi, yalnız başına hiçbir şey yapamayacağının bir 

göstergesidir. Sığınılacak gerçek liman; güven veren, kalpleri sükûna erdiren bir ruh 



98 
 

halidir. Teslimiyetin yegâne adresinin Allah (c.c.) olduğunun beyanıdır. Dua; 

tevekküldür. Çalışmanın, mücadele etmenin, olaylar karşısında soğukkanlı olmanın, 

sıkıntılar karşınında metanetli olmanın ve her dâim tedbirli olmanın ifadesidir. Ardı 

arkası gelmeyen duyguların, her yerde ve herkese ifade edilemeyecek söylemlerin 

Yaratana ifade edilmesidir. İnsanın Yaratanıyla arasındaki sırlar, gizemli duygular 

bütünüdür. Dua; istemektir. İnsanların pek hoşuna gitmeyen ama Allah’ın çok sevdiği 

ve insana bir hediye olarak verdiği isteme duygusudur. Maruzatlarımız için bir kulun 

kapısını ikince kez çalmaya yüzümüz yokken, Rabbimizin kapısını sınırsızca çalmaktır.  

Dua; Kur’an’dır. Kur’an’ın ruhuna uygun olan, doğrudan Allah’a (c.c.) yapılan, 

şirke bulaşmamak için aracılar edinmeden ve putlaştırılmadan ifade edilen bir nidâdır. 

Dua; haddini bilmektir. Bencillikten sıyrılıp, başkalarını kendi nefsine tercih etmek, 

kendisi için istediklerini başkaları için de istemek ve başkaları adına hayır 

temennilerinde bulunmaktır. Yaratanımıza sevgimizin ifadesidir. Gönülleri her an canlı 

tutan, ruhu yenileyen, ruhların ölümsüzlüğü yolunda rol oynayan etkendir. Hayatın ta 

kendisidir gerçek bir mümin için dua. 

Nihayet sabır ve dua; kulluğun mihenk taşlarındandır. İnsanın en değerli hâle 

geldiği bir durumun ifadesidir sabırla yapılan dua. Dua ibadettir. Sabırla ifa edildiğinde 

paha biçilmezdir. En sonunda dua; hayırlı bir sondur insan için. Rabbinin huzuruna 

tertemiz varışını sağlayan bir tevbedir. Sabır; dünya hayatının acı durumlarına ve 

ağızların tadını bozan ölümün varlığına dayanma gücü göstermek, ahiret için azık 

hazırlamaktır. Nihayetinde Rabbimizin rızasına ulaşıp eşsiz mükâfatlara erişmektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



99 
 

KAYNAKÇA 

Kur’an’ı Kerim 

Altan, Bayram, Dünyada Kazanabileceğimiz Sonsuz Mutluluk (120 Altın Kural), 

Dergâh Ofset, İstanbul 2014. 

Altuntaş, Ramazan, Kur’an’da Hidayet ve Dalâlet, Pınar Yay., İstanbul 1995. 

Ateş, Süleyman, Kur’an-ı Kerim Tefsiri, Milliyet Gazetecilik A.Ş., İstanbul 1995. 

Ayten, Ali, Tanrıya Sığınmak- Dini Başa Çıkma Üzerine Psiko-Sosyal Bir Araştırma, 

İz Yay., İstanbul  2012. 

Beydavî, Abdullah b. Ömer b. Muhammed, Envaru’t Tenzil ve Esraru’t-Te’vil,    

(Trc.: Doç. Dr. Abdülvehhab Öztürk), Kahraman Yay., İstanbul 2011. 

Buhâri, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, El-Cami’u’s-Sahih, Beyt’ul-Efkar,  

Riyad 1997. 

Buhâri, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim, Sahihu’l-Buhari,          

İstanbul 1979. 

Bolay, Süleyman Hayri, Felsefe Doktrinleri ve Terimleri Sözlüğü, (9. Baskı), Akçağ 

Yay., Ankara 2004. 

Canan, İbrahim, Kütüb-i Sitte Tercüme ve Şerhi, Akçağ Yay., Ankara 1991. 

Carrel, Alexis, Dua, (Çev.: M. Alper Yücetürk), Yağmur Yay., İstanbul 2001. 

Cevziyye, İbn Kayyım, Dua ve Yaşam, (Çev. Osman Arpaçukuru), İlke Yay.,   

İstanbul 2003. 

Cevziyye, İbn Kayyım, Sabredenler ve Şükredenler, (Çev.: Zeynelabidin Tatlılıoğlu), 

İnsan Yay., 18. Baskı, İstanbul 2017. 

Cüceloğlu, Doğan, İnsan ve Davranışı, (3.Baskı), Remzi Kitabevi, İstanbul 1992. 

Çağrıcı, Mustafa, “Dua Mad.” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret İşletmesi, İstanbul 1994. 

Demirci, Muhsin, Kur’an’ın Temel Kavramları, İFAV. Yay., İstanbul 2000. 

Doğan, D. Mehmet, Büyük Türkçe Sözlük,Vadi Yay., Ankara 2001. 



100 
 

Doğan, Mebrure, Dinlerde ve İslam Kültüründe Sabır, RTEÜİF Dergisi, Cilt: 3,    

Sayı: 5, s. 110, Rize 2014. 

Ebu Ceyb, Sadi, Kamüsü’l-Fıkhi, Daru’l-Fıkr, Dımeşk 1988. 

El-Behiy, Muhammed, Kuran’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, Yöneliş Yay.,       

İstanbul 2001. 

El-Karadâvî, Yusuf, Kur’an’da Sabır, (Çev.: Yrd. Doç. Dr. Fatih Tok), Nida Yay., 

İstanbul 2017. 

Eker, Hasan, Dua Bilinci, (7. Baskı), Düşün Yay., İstanbul 2015. 

Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, (Çev.: Cahit Koytak, Ahmey Ertürk), İşaret Yay., 

İstanbul 1999. 

Eren, Şadi, Olaylar ve Örneklerle Nefis Terbiyesi, (15. Baskı), Nesil Yay.,        

İstanbul 2011. 

Ersoy, Mehmet Âkif, Safahat, (Yayına Haz.: M. Ertuğrul Düzdağ), Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayın Matbaacılık ve Ticaret İşletmesi, Ankara 2011. 

Eskicioglu, Osman, ‘‘Fakir Mad.’’, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul 1991. 

Fuad, Abdülbâki, El Mu’cemü’l Müfehres li el-fazi’l Kuran’il Kerim, Darul Hadis, 

Mısır 1987. 

Gasson, N. Herbert, Hayat Yolunda Zorluklarla Mücadele, (Trc.: Recep Şükrü 

Apuhan), İstanbul 1997. 

Hökelekli, Hayati, Din Psikolojisi, TDV. Yay. Ankara 1998. 

Hökelekli, Hayati, Psikoloji, Din ve Eğitim Yönüyle İnsani Değerler, Dem Yay., 

İstanbul 2013. 

İbn Manzur, Ebu Fazl Muhammed b. Mükrim, Lisan’ul-Arab, Daru İhya-i't-Turasi'l 

Arabi, Beyrut 1992. 

İbn Kesir, İmâdü’d-Din ebu’l-Fidâ İsmail, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri         

(Trc.: Bekir Karlığa, Bedrettin Çetiner), Çağrı Yay., İstanbul 1993. 

İmam Gazâlî, Ebu Hamid Muhammed İbn Muhammrd, İhyau Ulumi’d-din,          

(Trc.: Ahmet Serdaroğlu), Bedir Yay., İstanbul 1975. 



101 
 

İncil (Sevindirici Haber), Kitabı Mukaddes Şirketi, İstanbul 1996. 

İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve İnsan, (Trc.: Süleyman Ateş), Pınar Yay., 

Ankara 1975. 

Kara, Necati, Kur’an’a Göre Hz. Musa Firavun ve Yahudiler, Seha Yay.,          

İstanbul 1991. 

Karaca, Faruk,  Din Psikolojisi, Eser Ofset Matbaacılık, Trabzon 2011. 

Karagöz, İsmail, Nimet ve Musibetler Karşısında İnsan ve Toplum, Lazer Ofset, 

Ankara 1995. 

Karagöz, İsmail, Ayet ve Hadisler Işığında Sevgi ve Dostluk, (4. Baskı), DİB Yay., 

Kozan Ofset, Ankara 2007. 

Karagöz, İsmail, Kur’an ve Hadislerin Işığında Sabır ve İnsan, Diyanet İlmî Dergi, 

DİB Yay., Cilt: 38, Sayı: 1, Ankara 2002.  

Kitab-ı Mukaddes, Eski ve Yeni Ahit, Kitabı Mukaddes Şirketi, İstanbul 1958. 

Kurtûbî, Ebu Abdillah Muhammed İbn Ahmed, el-Camiu li-Ahkami’l- Kur’an,       

(Trc: M. Beşir Eryarsoy), Buruc Yay., İstanbul 1997. 

Küçük, Hasan, “Din Eğitimi ve ÖğretimindeGenel Esaslar” adlı makalesi, Türkiye    

1. Din Eğitimi Semineri Yay., Ankara 1981. 

Keskin, Yusuf Ziya, Nebevi Hoşgörü, Timaş Yay., İstanbul 1997. 

Maslow, Abraham, İnsan Olmanın Psikolojisi, (Çev.: Okhan Gündüz), Kuraldışı Yay., 

İstanbul 2011. 

Meb, İslam Ansiklopedisi, Meb. Yay., Eskişehir 1997. 

Mevdûdî, Ebu’l-Ala, Sabır Bilinci, (Yayına haz: Abdülkadir Coşkun), Ehil Yay.,   

İstanbul 2017. 

Mevdûdî, Ebu’l-Ala, Tefhimü’l-Kur’an, (Trc: Muhammed Han Kayanî vd.), İnsan 

Yay., İstanbul 1997. 

Mukatil b. Süleyman, Kur’an Terimleri Sözlüğü, (Trc. M.Beşir Eryarsoy), İşaret Yay., 

İstanbul 2016. 



102 
 

Müslim, Ebu Hüseyin b. Haccac el-Kuşeyri en-Nisaburi, el-Camiu’s-Sahih,       

Beytu’l Efkâr, Riyad 1998. 

Necati, Osman, Kur’an ve Psikoloji, (2. Baskı), Fecr Yay., (Çev. Hayati Aydın), 

Ankara 2004. 

Özdoğan, Öznur, Mutluluğu Seçiyorum, (2. Baskı), Özdenöze Yay., Ankara 2007. 

Öztürk, Yaşar Nuri,  Kur’an’ın Temel Kavramları, Yeni Boyut Yay., İstanbul 1997. 

Parladır, Selahattin, “İslam’da Dua”,TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yay.,        

İstanbul 1994. 

Parlatır, İsmail vd., Türkçe Sözlük, tdk Yay., 8.Baskı, Ankara 1998. 

Pazarlı, Osman, İslam’da Ahlak, Remzi Kitabevi, İstanbul 1980. 

Rağıp El-İsfehani, Ebu’l-Kasım el-Huseyn İbn Muhammed, Müfredât Elfazi’l Kur’an, 

Kur’an Kavramları Sözlüğü, (Çev.: Yusuf Türker), Pınar Yay., İstanbul 2018. 

Sayar, Kemal, Merhamet, (2. Baskı), Timaş Yay., İstanbul 2014. 

Soysaldı, İhsan, Tasavvufta Sabır ve Şükür Kavramları Üzerine Bir İnceleme, FÜİFD, 

Sayı.1, Elazığ 1997. 

Şamil İslam ansiklopedisi, (Yaz.: Komisyon), Şamil Yay., İstanbul 2000. 

Şentürk, Habil, Din Psikolojisi, Esra yay., Konya 1997. 

Şeriati, Ali, Dua, (Trc.: Prof. Dr. Derya Örs), 5.Baskı, Fecr Yay., Ankara 2016. 

Taberî, Ebu Cafer Muhammed Cerir, Camiu’l-Beyan an Te’vili’l-Ku’ran,(Trc: Hasan 

Karakaya, Kerim Aytekin), Hisar Yay., İstanbul 1996. 

Tarhan, Nevzat, Mesnevi Terapi, (15. Baskı), Timaş Yay., İstanbul 2018. 

Tirmîzî, Ebu İsa Muhammed b. İsa, Sünenü’t-Tirmizi,İstanbul 1992. 

Uludağ, Süleyman, ‘‘Bela Mad.’’, Diyanet İslam Ansiklopedisi,TDV Yay.,       

İstanbul 1992. 

Yalçın, Cavit, Kur’an’da Temel Kavramlar, Vurla Yay., İstanbul 1997. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, (Sad.: M. Nur Çetin, Taha 

Parlar vd.), Birleşik Yay., İstanbul 2003. 



103 
 

Yıldız, Abdullah, Duâ Söylemden Eyleme, (4. Baskı), Pınar Yay., İstanbul 2016. 

Yılmaz, Hasan Kamil, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, Ensar Neşriyat,    

İstanbul 1997. 

Zemahşerî, Ebu’l Kasım Carullah Mahmud b. Ömer, El-Keşşaf an Hakâikı 

Ğavâmidı’t-Tenzil ve Uyûni’l-Ekâvîl fi Vucûhi’t-Te’vil, (Çev.: Muhammed 

Coşkun, Ömer Çelik, Necdet Çağıl, Adil Bebek), (1.Baskı) Mega Basım Yayın 

Sanayi ve Ticaret A.Ş. İstanbul 2016. 

Zülaloğlu, Fevzi, Kur’an’da Dua, Ekin Yay., İstanbul 2005. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

Kişisel Bilgiler  

Adı Soyadı  Süleyman YİLMAZ 

Doğum Yeri ve Tarihi  Erzurum- 28/01/1982 

Eğitim Durumu  

Lisans Öğrenimi  
Ankara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Din 

Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Öğretmenliği 

Y. Lisans Öğrenimi  

Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Temel İslam Bilimleri Bölümü, Tefsir Ana Bilim 

Dalı 

Bildiği Yabancı Diller  İngilizce, Arapça 

İş Deneyimi  

Çalıştığı Kurumlar  2005-2019… Milli Eğitim Bakanlığı (Öğretmen) 

İletişim  

E-Posta Adresi  ssyzh@hotmail.com 

Tarih  2019 

 


