
 
 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 
 

 

EĞİTİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

EĞİTİMİN FELSEFİ, SOSYAL VE TARİHİ TEMELLERİ 

PROGRAMI 

 
 

 

 

 

 

 

 

TÜRKİYE’DE ÖĞRETMEN ROLLERİNİN FELSEFİ 

DAYANAKLARI VE BUNUN YABANCILAŞMA VE 

VASIFSIZLAŞMA İLE İLİŞKİSİ 
 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 
 

 

 

 

 

 

 

ÖZLEM FAKAZLI 

 

 

 

 

 

 

 
ANKARA 

EYLÜL, 2024 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

EĞİTİM BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 
 

 

EĞİTİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

EĞİTİMİN FELSEFİ, SOSYAL VE TARİHİ TEMELLERİ 

PROGRAMI 
 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRKİYE’DE ÖĞRETMEN ROLLERİNİN FELSEFİ 

DAYANAKLARI VE BUNUN YABANCILAŞMA VE 

VASIFSIZLAŞMA İLE İLİŞKİSİ 
 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 
 

 

 

 

 

 

ÖZLEM FAKAZLI 
 

 

 

 
DANIŞMAN: PROF. DR. RIFAT MİSER 

 

 

 

 

 

 

 

ANKARA 

EYLÜL, 2024 



 
 

Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Müdürlüğüne,  

 

Özlem FAKAZLI adlı öğrencinin hazırladığı “Türkiye’de Öğretmen Rollerinin Felsefi 

Dayanakları ve Bunun Yabancılaşma ve Vasıfsızlaşma ile İlişkisi” başlıklı bu çalışma 

Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı / Eğitimin Felsefi Sosyal ve Tarihi Temelleri 

Programı’nda jüri üyelerince oy birliğince Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

Jüri Üyeleri     İmza 

 

Danışman Prof. Dr. Rıfat MİSER                …………………….. 

 

Üye  Prof. Dr. Hasan Haluk ERDEM           …………………….. 

 

Üye  Prof. Dr. Raşit ÇELİK   …………………….. 

 

Üye  Prof. Dr. Beyhan ZABUN                  …………………….. 

 

Üye  Prof. Dr. Mehmet Akif SÖZER  …………………….. 

 

 

 

 

 

 

ONAY 

Bu tez Ankara Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Öğretim Yönetmeliği’nin ilgili maddeleri 

uyarınca, danışman öğretim üyesi tarafından .../.../20… tarihinde, Enstitü Yönetim 

Kurulu tarafından ise …/…/2024 tarihinde kabul edilmiştir. 

 

 

      ………………………………………… 

        Prof. Dr. Mehmet İkbal YETİŞİR 

                                                                    Eğitim Bilimleri Enstitüsü Müdürü 



i 
 

 

 ETİK İLKELERE UYGUNLUK BİLDİRİMİ 

 

Tez içindeki bütün bilgileri akademik yazım kurallarına uygun biçimde 

raporlaştırdığımı ve bunları etik ilkelere (atıfta bulunulan tüm yapıtlara kaynaklarda yer 

verilmesi, tezde kullanılan bilgi ve belgelere resmi yollarla ulaşılması ve bunların aslı 

bozulmadan kullanılması vb.) uygun olarak elde ettiğimi ve sunduğumu bildiririm. 

 

 

                                                                                                                            

İMZA 

Özlem FAKAZLI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

 

 ÖZET 

 

TÜRKİYE’DE ÖĞRETMEN ROLLERİNİN FELSEFİ DAYANAKLARI VE 

BUNUN YABANCILAŞMA VE VASIFSIZLAŞMA İLE İLİŞKİSİ 

 

FAKAZLI, Özlem 

Doktora Tezi, Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Rıfat MİSER 

Eylül, 2024, xi + 308 

 

Bu araştırmanın genel amacı, Türkiye’de öğretmenlerin bireysel eğitim 

felsefelerinin oluşumunu etkileme potansiyeli bulunan Milli Eğitim Temel Kanunu’nun, 

YÖK’ün ve MEB’in resmi belgelerinin öğretmenlik rollerini hangi felsefi anlayışa/ 

anlayışlarına göre yönlendirme potansiyeline sahip olduğunu, bunların eğitim felsefeleri 

arasında tutarlık bulunup bulunmadığını, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin 

olup olmadığını ve bu bireysel eğitim felsefelerinin yabancılaşmanın bir boyutu olarak 

vasıfsızlaşma ile bağlantılı olup olmadığını saptamaktır.  

Nitel bir araştırma olarak tasarlanan bu çalışmanın birbirini bütünleyen üç boyutu 

bulunmaktadır. Birinci ve ikinci boyut için belgesel tarama, üçüncü boyut için yarı 

yapılandırılmış görüşmeler yapılmıştır. İlk boyutta, ilgili literatür incelenerek felsefelerin 

(idealizm, realizm, pragmatizm natüralizm, Marksizm, varoluşçuluk, neoliberalizm ve 

muhafazakârlık) ilkeler ve öğretmen rolleri bakımından çözümlemesi yapılmıştır. Bu 

çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımları betimsel analiz yöntemi kullanılarak 

çözümlenmiş, bunun sonucunda ilkeler ve öğretmen rolleri çıkarılmıştır. İkinci boyutta, 

bu ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak Milli Eğitim Temel Kanunu ile, 

Yükseköğretim Kurulunun (YÖK) ve Milli Eğitim Bakanlığının resmi belgelerinin, 

öğretmenleri hangi felsefi düşünceye göre yönlendirme potansiyeli taşıdığı ve bunlar 

arasında tutarlık bulunup bulunmadığı saptanmıştır. Araştırmanın üçüncü boyutunda, 

öğretmenlerin eğitim felsefelerinin ne olduğunu, öğretmenlik rollerini yönlendirme 

potansiyeli bulunan belgelerdeki eğitim felsefeleriyle örtüşüp örtüşmediğini ve 

öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin yabancılaşmanın bir boyutu olarak 

vasıfsızlaşma ile bağlantılı olup olmadığını saptamak için 24 öğretmen ile görüşme 



iii 
 

yapılmıştır. Görüşmelerden elde edilen veriler hem betimsel analiz hem içerik analizi 

yöntemi kullanılarak çözümlenmiştir.  

Eğitim felsefesi incelemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt 

olarak alınarak tüm belgelerin çözümlenmesi sonucunda; Millî Eğitim Temel 

Kanunu’nun realizm ve pragmatizm düşüncelerini yansıttığı kanaatine varılmıştır. 

YÖK’ün Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede 

Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünün neoliberalizmi ve pragmatizmi 

yansıttığı, YÖK’ün diğer belgelerinin ise neoliberalizmin yansımalarını içerdiği 

anlaşılmıştır. MEB’in Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesinin pragmatizm ve 

neoliberalizm temelinde biçimlendirildiği saptanmıştır. MEB’in 2018 yılı öğretim 

programlarının ortak metninde pragmatizmin ve muhafazakârlığın yol gösterici felsefeler 

olduğu, Tarih, Matematik, Fizik ve Türk Dili ve Edebiyatı (Hazırlık Sınıfı) öğretim 

programlarının ikinci ve üçüncü bölümünün ise pragmatizmi yansıttığı çıkarımı 

yapılmıştır.   

Görüşmelerden elde edilen bulgular ise öğretmenlerin tek bir eğitim felsefesi 

anlayışına sahip olmadığını, öğretmenlerin ifadelerinin çeşitli felsefi görüşlerle 

örtüştüğünü, öğretmenlerin eğitim felsefesi anlayışlarının pragmatizm, realizm, 

natüralizm ve idealizmden etkilendiğini göstermiştir. Bu bağlamda ülkemizde öğretmen 

rollerini etkileme potansiyeli olan kaynakların dayandığı felsefi düşüncelerle, 

öğretmenlerin bireysel eğitim felsefesi anlayışlarının kısmen örtüştüğü sonucuna 

ulaşılmıştır. Ayrıca bulgulara göre, öğretmenlerin meslekleri üzerinde denetim kaybı 

yaşadığı, iş yüklerinin arttığı ve mesleğin itibar kaybına uğradığı algısı sebepleriyle 

yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma durumu ile karşı karşıya kaldıkları tespit 

edilmiştir.  Öğretmenlerin vasıfsızlaşma ile karşı karşıya kaldıkları bu süreçte, bireysel 

eğitim felsefelerini uygulama alanı bulmakta zorlandığı, kendi felsefelerine 

bağlılıklarının azaldığı, bunun da vasıfsızlaşma durumlarına katkıda bulunduğu çıkarımı 

yapılmıştır.   

 

Anahtar Sözcükler: Eğitim felsefesi, öğretmen rolleri, yabancılaşma, vasıfsızlaşma  

 

 

 

 

 



iv 
 

 

ABSTRACT 

 

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF TEACHER ROLES AND ITS 

RELATIONSHIP WITH ALIENATION AND DESKILLING IN TURKEY 

 

FAKAZLI, Özlem  

Dissertation, Department of Educational Sciences 

Supervisor: Prof. Dr. Rıfat MİSER 

September, 2024, xi + 308  

 

The primary objective of the present research is to identify according to which 

philosophies of education, the sources that have the potential to influence the formation 

of teachers’ individual educational philosophies in Turkey; namely, Basic Law of 

National Education, official documents of Higher Education Council and Ministry of 

National Education, direct teaching roles, determine whether teachers have individual 

educational philosophies and to determine whether these individual educational 

philosophies are linked to deskilling as a dimension of alienation. 

This study, designed as a qualitative research, has three complementary 

dimensions. Document review was conducted for the first and second dimension, and 

semi-structured interviews were conducted for the third dimension. In the first dimension, 

a literature review was conducted to analyze the philosophies (idealism, realism, 

pragmatism, naturalism, Marxism, existentialism, neoliberalism and conservatism) in 

terms of principles and teacher roles. The approaches of these various philosophical 

movements towards education were analyzed using the descriptive analysis method, and 

as a result, principles and teacher roles were derived. In the second dimension, taking 

these principles and teacher roles as a criterion, the Basic Law of National Education, the 

official documents of Higher Education Council and the Ministry of National Education 

were analyzed to determine which educational philosophy has the potential to guide 

teachers and whether there is consistency between them. In the third dimension of the 

research, interviews were conducted with 24 teachers to determine what the teachers’ 

educational philosophies are, whether they overlap with the educational philosophies in 



v 
 

the documents that have the potential to guide their teaching roles, and whether this 

affects teachers in terms of deskilling as a dimension of alienation. 

In the third dimension of the research, interviews were conducted with 24 teachers 

to determine what teachers’ educational philosophies were, whether they overlapped with 

the educational philosophies in the documents that have the potential to guide their 

teaching roles, and whether these individual educational philosophies were linked to 

deskilling as a dimension of alienation. The data obtained from the interviews were 

analyzed using both descriptive analysis and content analysis method. 

As a result of the analysis of all documents by taking the principles and the teacher 

roles obtained from philosophy of education studies as a criterion; it was concluded that 

the Basic Law of National Education reflects the ideas of realism and pragmatism. It was 

understood that the section titled ‘New Structure in Teacher Training: 1997 Regulation’ 

of Higher Education Council's Teacher Training and Education Faculties document 

reflects both neoliberalism and pragmatism, while other documents of Higher Education 

Council contain reflections of neoliberalism. It was determined that the Ministry of 

National Education's General Competencies for the Teaching Profession document was 

shaped on the basis of pragmatism and neoliberalism. In the common text of the Ministry 

of National Education’s 2018 curricula, it was concluded that pragmatism and 

conservatism were the guiding philosophies, and the second and third parts of the History, 

Mathematics, Physics and Turkish Language and Literature (Preparatory Class) 

curriculum reflected pragmatism.   

Findings obtained from the interviews showed that teachers did not have a single 

understanding of educational philosophy, that teachers’ statements overlapped with 

various philosophical views, and that teachers’ understanding of educational philosophy 

was influenced by pragmatism, realism, naturalism and idealism. In this regard, it was 

observed that the philosophical thoughts which the resources that have the potential to 

influence the role of teachers in our country were based on and the teachers’ educational 

philosophies education partially overlapped. Additionally, according to the findings; 

teachers showed signs of deskilling due to loss of control over their profession, increasing 

workload and the perception that the profession has suffered a loss of reputation, and this 

deskilling also caused teachers to become alienated from their profession. 

 

Key Words: Philosophy of education, teacher roles, alienation, deskilling 

 



vi 
 

 

ÖNSÖZ 

 

 

Öncelikle danışmanım, Prof. Dr. Rıfat MİSER’e çalışmam boyunca sağladığı 

muazzam rehberlik, gösterdiği çaba ve teşvik için çok teşekkür ederim. Kendisi, tüm 

süreç boyunca, daha iyi sonuçlara ulaşmam için derin bilgisi, değerli geri bildirimleri, 

nezaketi ve sonsuz sabrıyla beni her zaman destekledi, motive etti.  

Ankara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı, Eğitimin Felsefi, Sosyal ve 

Tarihi Temelleri Programındaki öğretim elemanlarına; alana ilişkin bilgi edinmemde, 

farkındalık kazanmamda bana yardımcı oldukları için yürekten teşekkürlerimi 

sunuyorum.  Sayın hocam Hasan ÜNDER’e, değerli bilgi ve tecrübeleriyle yoluma ışık 

tuttuğu için büyük bir teşekkürü borç bilirim. Komite üyeleri Prof. Dr. Raşit ÇELİK’e, 

Prof. Dr. Hasan Haluk ERDEM’e, Prof. Dr. Beyhan ZABUN’a ve Prof. Dr. Mehmet Akif 

SÖZER’e yapıcı eleştirileriyle tezime sundukları katkı ve destek için en derin 

şükranlarımı sunarım. Sayın hocam Prof. Dr. Raşit ÇELİK’e, tezimin son şeklini alması 

sürecinde sunduğu destek ve gösterdiği çaba için ayrıca teşekkür etmek isterim.  

Doktora öğrenimim sırasında, TÜBİTAK Bilim İnsanı Destek Programları 

Başkanlığı (BİDEB) 2211-Yurt İçi Lisansüstü Burs Programı kapsamında aldığım destek 

için TÜBİTAK’a teşekkür ederim. Gerekli verilerin toplanmasında ve bu çalışmanın 

yürütülmesinde bana yardımcı olan, araştırmaya katılan öğretmenlere de çok 

minnettarım. Onların gönüllü katılımları ve yüksek motivasyonları olmasaydı bu tez 

tamamlanamazdı. 

Anne ve babama bana inandıkları ve beni sonsuz sevdikleri için en içten 

teşekkürlerimi ve şükranlarımı sunarım. Kayınvalideme ve kayınbabama, ders çalışmam 

gerektiği anlarda bebeğime bakıp onu sevgiyle, şefkatle büyüttükleri için ve onunla hayatı 

boyunca unutamayacağı güzel anılar biriktirdikleri için sonsuz teşekkür ederim.   

Sevgili eşim Dr. Ahmet Emre FAKAZLI, her ihtiyacımda yanımda olduğu için en 

büyük teşekkürü hak ediyor. Hiç bitmeyen sevgisi ve sürekli desteğiyle beni hep motive 

etti, hayatımızda yaşanacak çok önemli şeylerin olduğunu gösterdi. 

Ve canım oğlum Demir FAKAZLI, senden çaldığım zaman için özür dilerim. Bu; 

daha iyi bir insan, anne, eş ve öğretmen olabilmem içindi. Beni anlamanı diliyorum. Seni 

çok seviyorum.  

 



vii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aileme… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BİLDİRİMİ .................................................................. i 

ÖZET ................................................................................................................................ ii 

ABSTRACT .................................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ vi 

TABLOLAR DİZİNİ ........................................................................................................ x 

KISALTMALAR ............................................................................................................ xi 

BÖLÜM 1 ......................................................................................................................... 1 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

Problem Durumu .......................................................................................................... 1 

Amaç .......................................................................................................................... 10 

Çalışmanın Önemi ..................................................................................................... 11 

Sayıltılar ..................................................................................................................... 12 

Sınırlılıklar ................................................................................................................. 12 

BÖLÜM 2 ....................................................................................................................... 15 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE İLGİLİ ARAŞTIRMALAR ........................................ 15 

Felsefe ve Eğitim Felsefesi ........................................................................................ 15 

Eğitim Felsefesinin Tarihi ve Dünyada ve Türkiye’de Akademik Bir Disiplin Olarak 

Gelişimi ...................................................................................................................... 19 

Türkiye’nin Eğitim Felsefesine İlişkin Tartışmalar ................................................... 25 

Yabancılaşma ve Vasıfsızlaşma ................................................................................. 34 

Yabancılaşma ........................................................................................................ 34 

Yabancılaşmanın Bir Boyutu Olarak Vasıfsızlaşma ............................................. 41 

Öğretmenlik Mesleğinin Dönüşümü ..................................................................... 44 

Beceri Geliştirme .................................................................................................. 48 

Araştırmanın Konu Alanıyla İlgili Çalışmalar ........................................................... 53 

Eğitim Felsefesi ile İlgili Çalışmalar..................................................................... 53 

Yabancılaşma ve Vasıfsızlaşma ile İlgili Çalışmalar ............................................ 68 

BÖLÜM 3 ....................................................................................................................... 77 

YÖNTEM ....................................................................................................................... 77 

Araştırmanın Modeli .................................................................................................. 77 

Araştımanın Yöntemi……..……………………………………………...………….77 

Çalışma Belgesi ve Çalışma Grubu ........................................................................... 77 

Verilerin Toplanması ................................................................................................. 79 

Belgesel Tarama .................................................................................................... 79 

Görüşme ................................................................................................................ 80 

Verilerin Çözümlenmesi ............................................................................................ 81 

BÖLÜM 4 ....................................................................................................................... 83 

BULGULAR VE YORUM ............................................................................................ 83 



ix 
 

Felsefelerin Öğretmene Yüklediği Rollere İlişkin Bulgular ...................................... 83 

İdealizm ve Öğretmen Rolleri ............................................................................... 83 

Realizm ve Öğretmen Rolleri.............................................................................. 100 

Pragmatizm ve Öğretmen Rolleri ....................................................................... 107 

Natüralizm ve Öğretmen Rolleri ......................................................................... 117 

Marksizm ve Öğretmen Rolleri ........................................................................... 129 

Varoluşçuluk ve Öğretmen Rolleri ..................................................................... 142 

Neoliberalizm ve Öğretmen Rolleri .................................................................... 152 

Muhafazakârlık ve Öğretmen Rolleri.................................................................. 166 

Millî Eğitim Temel Kanunu ve Öğretmen Rolleri ................................................... 180 

YÖK Belgeleri ve Öğretmen Rolleri ....................................................................... 188 

Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi ............................ 188 

Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon ......................... 193 

Pedagojik Formasyon Sertifika Programı ........................................................... 196 

Kamu Personeli Seçme Sınavı ............................................................................ 198 

MEB Belgeleri ve Öğretmen Rolleri ....................................................................... 201 

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri Belgesi ................................................ 201 

Öğretim Programları ........................................................................................... 209 

Öğretim Programlarının Ortak Metni ............................................................. 210 

Öğretim Programlarının Derse Özgü Metni ................................................... 212 

Tarih Dersi Öğretim Programı ................................................................... 213 

Matematik Dersi Öğretim Programı. .......................................................... 215 

Fizik Dersi Öğretim Programı. ................................................................... 218 

Türk Dili ve Edebiyatı (Hazırlık Sınıfı). .................................................... 219 

Öğretmenlerin Eğitim Felsefelerine İlişkin Bulgular .............................................. 222 

Öğretmenlerin Yabancılaşmanın Bir Boyutu Olarak Vasıfsızlaşmasına İlişkin 

Bulgular ................................................................................................................... 234 

Denetim kaybı ..................................................................................................... 234 

Artan iş yükü ....................................................................................................... 239 

İtibar kaybı .......................................................................................................... 242 

BÖLÜM 5 ..................................................................................................................... 253 

SONUÇ VE ÖNERİLER ............................................................................................. 253 

Sonuçlar ................................................................................................................... 253 

Öneriler .................................................................................................................... 268 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 271 

EKLER ......................................................................................................................... 299 

EK 1. Etik Kurul Onayı ........................................................................................... 300 

EK 2. Aydınlatılmış Onam Formu ........................................................................... 301 

EK 3. Yarı Yapılandırılmış Görüşme Soruları ........................................................ 303 

BENZERLİK BİLDİRİMİ ........................................................................................... 305 

ÖZGEÇMİŞ .................................................................................................................. 307 

 

 



x 
 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

 

Tablo                                                                                                                            Sayfa 

 

Tablo 1. Öğretmenlerin / Öğretmen Adaylarının En Çok Benimsediği Felsefeler ........ 67 

Tablo 2. Katılımcı Bilgileri ............................................................................................ 79 

Tablo 3. Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Pragmatizme İlişkin Çıkarımlar

 ...................................................................................................................................... 222 

Tablo 4. Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Realizme İlişkin Çıkarımlar ... 228 

Tablo 5. Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Natüralizme İlişkin Çıkarımlar

 ..................................................................................................................................... .230 

Tablo 6. Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak İdealizme İlişkin Çıkarımlar ... 231 

Tablo 7. Çözümlemesi Yapılan Belgelerin Dayandığı Felsefeler ................................ 233 

Tablo 8. Denetim Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar .......................................................... 235 

Tablo 9. Artan İş Yükünü Yansıtıcı Anlatımlar ........................................................... 239 

Tablo 10. İtibar Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar.............................................................. 243 

Tablo 11. Öğretmenlerin Vasıfsızlaşma Belirtileri....................................................... 250 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

 

KISALTMALAR 

 

DMS   Devlet Memurluğu Sınavı 

EPDAD  Öğretmenlik Eğitim Programları Değerlendirme ve Akreditasyon   

Derneği 

KMS  Kurumlar için Merkezi Eleme Sınavı 

KPSS  Kamu Personeli Seçme Sınavı 

MEB  Milli Eğitim Bakanlığı 

MEGP Milli Eğitimi Geliştirme Projesi 

OECD  Ekonomik İşbirliği ve Kalkınma Örgütü  

ÖABT  Öğretmenlik Alan Bilgisi Testi 

ÖYMK Öğretmen Yetiştirme Millî Komitesi 

PISA Uluslararası Öğrenci Değerlendirme Programı 

YÖK   Yükseköğretim Kurulu 

YÖKAK Yükseköğretim Kalite Kurulu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://epdad.org.tr/
https://epdad.org.tr/


1 
 

 

BÖLÜM 1 

 

GİRİŞ 

 

Bu bölümde araştırmanın problem durumuna, amacına, önemine, sayıltılarına, 

sınırlılıklarına yer verilmiştir.  

 

Problem Durumu 

 

Bir toplumun geleceği, o toplumun eğitim sistemine emanettir. Eğitimin bir 

insanın geleceğinde oynayabileceği rol, Immanuel Kant’ın, “İnsan ancak ve ancak eğitim 

ile insan olabilir. O, eğitimin başardığı kadar insandır”  sözünde (2007:35); bir ulusun, 

bir ülkenin geleceğinde oynayabileceği rol, Atatürk’ün, “Eğitimdir ki, bir milleti özgür, 

bağımsız, şanlı, yüksek bir toplum halinde yaşatır veya bir milleti kölelik ve yoksulluğa 

terk eder” (Atatürk’ün S.D.II, 1952:198) sözünde; eğitimin kültürel ve sosyal sürekliliği 

sağlamadaki rolü, Dewey’in (2004:17)  “Eğitim olmaksızın karmaşık bir toplumun tüm 

kaynaklarının ve başarılarının kuşaktan kuşağa aktarılması mümkün olmayacaktır” 

sözünde kısa ve özlü biçimde vurgulanmıştır.  

Eğitim sistemleri, bir ulusun ülküsünü veya o eğitim sisteminin uzak amaçlarını 

gerçekleştirebilmesinin temel aracı olarak görülmekte (Ertürk, 2013); eğitim 

sistemlerinin en önemli öznelerinden birisinin öğretmen olduğu kabul edilmektedir. Öyle 

ki, ‘bir eğitim sisteminin ancak öğretmenleri kadar iyi olduğu’ (Kavcar, 1987) ileri 

sürülmektedir. Gerçekten de öğretmen; öğrencinin okula, derse, öğrenmeye karşı 

tutumunu, başarısını, dolayısıyla da kişinin mutluluğunu, toplumun refahını etkileyebilen 

bir öznedir. Bu durum onların öğretme rollerini etkin biçimde yerine getirebilmesini 

önemli hale getirmiş, öğretmenliğin alan yeterliğini, pedagojik yeterliğini ve genel kültür 

yeterliğini içeren ‘özel bir uzmanlık mesleği’ (METemel Kanunu, madde 43) olarak kabul 

edilmesini sağlamıştır. 

Bir eğitim sisteminde görev yapan her öğretmenden, öğrencilerini öğretim 

programlarındaki hedeflere ulaştırmaları beklenir. Ancak bu hedeflere ulaşırken, 

öğrenmenin gerçekleşeceği çevre, öğretme-öğrenme süreci,  kullanılacak yöntem ve 



2 
 

teknikler öğretmenlerin eğitime ilişkin bireysel inançları ile belirlenir (Doğanay ve Sarı, 

2003; Nespor,1987; Pajares, 1992; Romanowski, 1997).  

Bireylerin davranışlarını, olaylara karşı bir tavır alışlarını biçimlendiren (Brown 

ve Cooney, 1982) inançlar: bireyin bilişsel şemalarıdır veya “nesnelere, olaylara, 

ilişkilere ilişkin doğru olarak kabul ettiği ifadelerdir” (Krows, 1999:10). İnançlar bireyin 

görüşlerine ve davranışlarına yön verirler; insanların sahip olduğu inançlarından 

etkilenmesi ve ona göre davranışta bulunması oldukça olasıdır (Fang, 1996; Krows, 1999; 

Pajares, 1992).  

Öğretme ve öğrenme sürecinin önemli bileşenlerinden biri olarak kabul edilen 

öğretmen inançları (Ghaziani, Razavi, Sareshkeh ve Ghasemi, 2014), öğretmenlerin 

derslerini planlama ve uygulama biçimlerini etkiler (Krows, 1999). Öyle ki inançlar 

“öğretmenlik görevlerini tanımlamada ve bu görevlerle ilgili bilgilerin ve iletilerin 

örgütlenmesinde başrolü oynar” (Nespor, 1987:324); öğretim stratejilerini nasıl seçip 

uyguladığı öğretmenin taşıdığı inanç ve değerlerin bir dışavurumudur (Brown, 2003); 

öğretmenlerin öğrencilerini, konu alanlarını, kendi öğretmenlik rollerini ve 

sorumluluklarını daha iyi anlamalarını sağlar (Romanowski, 1997); öğretmenlik 

eğitimleri sırasında edindikleri bilgi ve becerileri öğretim sürecinde nasıl kullanacakları 

konusunda öğretmenlere yol gösterici olur (Ghaziani vd., 2014); öğrenme etkinliklerini 

planlarken, öğretim süreciyle ilgili karar alırken, uygun öğretim yollarını seçerken, 

öğrenciyi değerlendirirken, kısacası eğitim-öğretim sürecinin her aşamasında onları 

yönlendirir (Pajares, 1992).  

İlgili araştırmalar da öğretmenlerin eğitim inançlarının veya anlayışlarının, daha 

iyi bir deyişle eğitim felsefelerinin onların öğretmenlik rollerini yönlendirdiğini ve 

farklılaştırdığını göstermektedir. Örneğin, Pajares (1992:326) öğretmenlerin inançlarının 

onların algılarını ve değerlendirmelerini, dolayısıyla eğitsel davranışlarını 

farklılaştırdığını ifade etmiş,  “öğretmenlerin eğitim inançları ile öğretim planlamaları, 

öğretime ilişkin kararları ve sınıf pratikleri arasında güçlü bir ilişki olduğunun” altını 

çizmiştir. Lee (2015),  inançların öğretmen adaylarının gelecek pratiklerinin 

belirlenmesinde önemli bir role sahip olduğunu belirtmiştir. Kagan (1992) öğretmen 

adaylarının öğretme-öğrenme süreciyle ilgili önceden sahip olduğu inançlarının 

olduğunu, bu inançların öğretmenlik programı sırasında aldıkları eğitimle yeniden 

şekillenebildiğini ve davranışlarına farklı biçimlerde yön verebildiğini ileri sürmüştür. 

Ayrıca, “öğretmenler arasında oluşan kişisel inanç farklılıklarının öğretimin doğasına 

özgü belirsizliklerin sonucu olarak ortaya çıktığını ve bu durumun öğretmenlerin kendi 



3 
 

yol haritalarını çizip, içselleştirmelerine sebep olduğunu” dile getirmiştir (Kagan, 1992: 

65). Öğretmenlerin eğitim inançları ve sınıf içi pratiklerini inceleyen Cain (2012), yaptığı 

durum çalışmasında öğretmenlerin eğitsel inançlarının eylemlerini etkilediğini ve 

farklılaştırdığını belirtmiştir. Barrot (2016), tecrübeli öğretmenlerle yaptığı durum 

çalışmasında öğretmenlerin güncel öğretim yaklaşımlarına sahip olduklarını ancak yine 

de öğretmenler arasında pedagojik prensipler ve inançlar açısından farklılıklar olduğunu 

bulmuştur. Son yıllarda yapılan başka bir çalışma da benzer bir sonuca ulaşmış; 

öğretmenlerin genel olarak eğitimin rolüne ve öğretme ve öğrenmenin doğasına ilişkin 

güçlü inançlar taşıdıklarını, hem bu inançların hem de bu inançların gelişmesindeki 

kaynakların değişkenlik gösterdiğini ortaya koymuştur; ayrıca; bu çalışma 

“öğretmenlerin öğretim pratiklerinde yaşanan değişimin onların eğitim inançlarındaki 

değişimden kaynaklandığını” da belirtmiştir (Ciascai ve Zsoldos-Marchis, 2016:4439).  

Araştırmalar ülkemizde de öğretmenlik rolleri ile öğretmenlik inançları arasında 

koşutluk olduğunu, bir başka deyişle öğretmenlerin rol davranışlarının onların 

inançlarından etkilendiğini göstermektedir: Öğretmen adaylarının inançlarını inceleyen 

Şahan ve Terzi (2015) onların eğitsel inançları ve öğretme-öğrenme anlayışları arasında 

pozitif bir ilişki olduğu sonucuna ulaşmış; öğretmenlerin inançlarının geleneksel felsefi 

yaklaşımlar ve çağdaş yaklaşımlar arasında farklılaştığını ortaya koymuşlardır. Buna 

bağlı olarak da “geleneksel inançlara sahip olan öğretmen adaylarının çoğunlukla 

öğretmen merkezli yaklaşımları kullandıkları, çağdaş öğretmenlik inançlarına sahip 

olanların ise çoğunlukla öğrenci merkezli, yapılandırmacı yaklaşımları kullandıklarını” 

bulmuşlardır (Şahan ve Terzi, 2015:1267). Öğretmen adaylarının inançlarını ve eğitsel 

uygulamalarını nitel bir çalışmayla derinlemesine araştıran Sendurur (2018) öğretmen 

adaylarının hiçbirinin öğrenci merkezli öğretmen anlayışlarına sahip olmadığını, bir 

kaçının öğretmen merkezli eğitsel inançlara sahip olduklarını belirtmiştir; çoğu öğretmen 

adayının ise bu iki öğretme öğrenme anlayışının birleşiminden oluşan bir felsefelerinin 

olduğu sonucuna ulaşmıştır. Kıvılcan-Doğan (2014) ise öğretmenliğe yeni başlayan 

kişilerle yaptığı boylamsal araştırmasında öğretmenlerin inançları ile sınıf içi eğitsel 

pratikleri arasında bir uyum olduğunu tespit etmiştir. Öğretmenlerin zaman içinde 

inançlarının değişebildiği sonucuna varmış; elde edilen bulgular ışığında öğretmenlerin 

öğretmenin ve öğrencinin rolü, öğretim metotları, öğretmen-öğrenci etkileşimi gibi 

eğitime ilişkin konulardaki inançlarıyla tutarlı bir biçimde sınıf içi eğitsel davranışlar 

sergilediklerini ifade etmiştir.  



4 
 

Bu açıklamalar ve bulgular, öğretmenlerin eğitime ilişkin inançlarının onların 

davranışlarını yönlendirdiğini ve farklılaştırdığını göstermektedir.  

Öğretmenlerin inançlarının alanyazında öğretmenlerin öğretme-öğrenme anlayışı 

olarak da ifade edildiği görülür. Öğretme öğrenme anlayışı, öğretmenlerin kendi eğitim 

uygulamaları konusunda sahip oldukları inançları ifade eder (Chan, 2003) ve 

öğretmenlerin öğretme ve öğrenme yollarını nasıl ele aldıkları ve hangi yolları tercih 

ettikleri de onların öğretme-öğrenme anlayışını ortaya koyar (Chan ve Elliot, 2004). 

Alanyazında yaygın bir biçimde öğretmenlerin rol davranışları üzerindeki etkisi 

araştırılan ‘inanç’ (belief), ‘öğretme öğrenme anlayışı’ veya benzeri diğer kavramlar 

öğretmenlerin eğitim felsefelerini yansıtırlar. Öğretmenlerin düşünme ve karar verme 

süreçleri, eğitsel pratikleri, öğretmenlik deneyimleri sırasında yaşadıkları değişimler 

onların inançlarını, öğretme öğrenme anlayışlarını; diğer bir deyişle eğitim felsefelerini 

ortaya koyar (Richardson,1996). Daha iyi bir ifadeyle; “karar verme sürecine yardımcı 

olan ve eylemlere rehberlik eden eğitimin değerine ve amacına ilişkin kişinin sahip 

olduğu düşünceler seti” bireyin eğitim felsefesini gösterir (Gunzenhauser, 2003:52). 

Nitekim “bir felsefe, bireyin inançlarının, değerlerinin ve tavırlarının birlikteliğidir” ve 

“günlük yaşamda karar vermeye yol göstermesi için kullanılan bir sistem” (Heimlich ve 

Norland, 1994:38) olarak tanımlanır.  

Felsefe genellikle kuramsal, soyut, elverişsiz, okullarda öğrenilen ama eğitimin 

günlük sorunları ile pek ilgisi olmayan bir şey olarak görüldüğü için (Hitt, 1973; Akt. 

Heimlich ve Norland, 1994:38) olsa gerek, öğretmenlerin rol davranışlarını yönlendiren 

ve farklılaştıran değişkenler konusundaki araştırmaların eğitim felsefesi veya 

öğretmenlerin eğitim felsefesi kavramlarından daha çok ‘inanç veya ‘eğitim anlayışı’ 

kavramlarını kullandığı görülmektedir.  

Tüm eğitim felsefesi yaklaşımlarının eğitime ilişkin önermelerini ve çıkarımlarını 

birbirinden farklı biçimlerde geliştirdikleri, bu farklılıkların eğitim pratiklerini doğrudan 

ve çeşitli biçimlerde etkileyeceği açıktır (Doğanay, 2011). Örneğin; kimi öğretmenler 

formal bilginin aktarıcısı olma rolünü, kimileri bilginin taşıyıcısı olmaktan ziyade 

toplumsallaştırma rolünü benimser ve yerine getirirlerken, bazı öğretmenler yenilikçi ve 

yaratıcı davranışları öğrencide geliştirme rolünü, bazıları ise öğrencilerin öğrenmelerinin 

değerlendirilmesini önemseyen değerlendirme yönelimli öğretmen rolünü 

gerçekleştirirler (Prichard ve Buxton, 1975; Akt. Tezcan, 2018). Bu rollerden iki ya da 

daha fazla sayıda rolü yerine getiren öğretmenler de bulunabilmektedir. Öğretmenlerin 

rol davranışları bakımından, ‘akademik öğretmen’ yani akademik konu alanına iyi hâkim 



5 
 

olan ve bu konu alanını aktarmaya oldukça hevesli öğretmen; kendini çocuğa adayan 

‘öğrenciye yönelimli öğretmen’; ahlaki değerleri ve erdemleri çocuğa aktarmaya çalışan 

‘misyoner öğretmen’ (Tezcan, 2018)  olarak da sınıflandırıldığı görülmektedir. 

Hargreaves (1975) de yaptığı araştırmaya dayalı olarak; katı öğretmenlik sergileyen 

‘disiplinli öğretmen’, değişik yöntem ve teknikleri kullanarak öğrenmeyi eğlenceli hale 

getiren ‘güdüleyici öğretmen’, sınıfta dayanışmayı ve işbirliğini geliştirmeye çalışan 

‘romantik öğretmen’ ayrımını vurgulamıştır.  Öğretmenlerin rol davranışlarına göre 

birbirlerinden nasıl farklılaştığını ele alan bir başka çalışma ise öğretmenleri; ‘düzenli ve 

planlı öğretmen’, ‘korku ve endişe verici öğretmen’, ‘düzen ve denetim konusunda 

gevşek olan öğretmen’ olarak üçe ayırmaktadır (Phillips,1967:27).  

Kumaravadivelu (2003) da öğretmenleri, rollerini yerine getirme biçimlerine göre 

üç kümeye ayırmaktadır: ‘Pasif teknisyen öğretmen’, ‘düşünümsel (reklektif) düşünen 

öğretmen’, ‘dönüştürücü bir entelektüel olarak öğretmen’. Bu kategorizasyona göre, 

“pasif teknisyen olarak öğretmenin sınıftaki temel rolü aynı bir su kanalı gibi davranarak 

kendisine sunulan bilginin içeriğini değiştirmeden öğrenciye aktarmaktır” 

(Kumaravadivelu, 2003:8-9). Amaç, sadece bilginin öğrenci tarafından kavranmasını 

sağlamaktır; bu öğretmenler onlara öğretim programı içerisinde sunulan bilginin 

geçerliliğini neredeyse hiç sorgulamazlar. Bilgi üretme ve problem çözmeye dönük 

düşünen bir uygulayıcı olma rolünü benimseyen öğretmenler ise “onlara aktarılan bilginin 

pasif aktarıcısı değillerdir; onlar eleştirel bakma yeteneğine sahip problem çözücülerdir, 

neden-sonuç ilişkisi kurarlar, açıklayıcı kurallar üretirler, görev analizi ve geleceğe dönük 

planlamalar yaparlar” (Kumaravadivelu,2003:10). Kumaravadivelu bu öğretmen tipinin 

20. yüzyılın başında John Dewey tarafından ideal öğretmen tipi olarak savunulduğunu da 

belirtir. Dönüştürücü bir entelektüel olma rolünü benimsemiş olan öğretmenler ise 

“sosyo-politik olarak bilinçli, bu sosyo-politik bilincini eyleme geçirme konusunda 

kendine güvenen, sınıfların sınırlarını aşan bir öğretmendir. İki önemli görevi vardır: 

Sadece eğitimin gelişmesi için değil, bireylerin dönüşümü için çabalarlar” 

(Kumaravadivelu, 2003:14). Kumaravadivelu, daha adil, daha demokratik ve daha özgür 

bir toplumun inşası için çalışan bu tip öğretmenlerin düşünsel kökeninin Freire, Giroux, 

McLaren gibi eleştirel pedagoglara dayandığını da belirtmektedir.  

Bu saptamalar, öğretmenlerin eğitim felsefelerinin onların üstlendiği rolü yerine 

getirme yaklaşımını, sınıf içi uygulamalarını ve dolayısıyla eğitimin de etkililiğini 

belirleyen önemli bir etmen olduğunu ortaya koymaktadır. Öğretmenlerin rol 

davranışlarını yönlendiren ve farklılaştıran bireysel eğitim felsefeleri onların sahip 



6 
 

olduğu, “açık bilgi ve örtük bilgiden oluşan kişisel teorilerin ve formal teorilerin 

birleşimi” ile oluştuğu söylenebilir (Heimlich ve Norland,1994:180). Aslında yalnız 

ülkemizde değil, dünyanın diğer ülkelerinde de öğretmenlerin eğitim felsefeleri 

muhtemelen benzer kaynaklardan beslenerek oluşmaktadır. Ülkemiz açısından 

bakıldığında, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin oluşumunu etkileme 

potansiyeli bulunan beş temel kaynaktan söz edilebilir. Bu kaynaklar; 1739 sayılı Milli 

Eğitim Temel Kanunu, hizmet öncesi öğretmen eğitimi programları, bu programların bir 

parçası olan ‘eğitim felsefesi’ dersleri, öğretmenlerin hizmet öncesi dönemde ve 

hizmetleri boyunca etkilendikleri sargın (informal) öğrenmeleri ve Milli Eğitim Bakanlığı 

Talim Terbiye Kurulu tarafından öğretim programlarına (curriculum) yansıtılmış bulunan 

resmi eğitim felsefesidir.  

1739 sayılı Milli Eğitim Temel Kanunu’nun 43’üncü maddesi, öğretmenliğin, 

“devletin eğitim, öğretim ve bununla ilgili yönetim görevlerini üzerine alan özel bir 

ihtisas mesleği” olduğunu ve “bu görevlerini Türk Milli Eğitiminin amaçlarına ve temel 

ilkelerine uygun olarak ifa etmekle yükümlü” olduklarını vurgulamaktadır. Dolayısıyla 

bu yasanın öğretmenlik rollerine yön gösteren; Atatürk Milliyetçiliği, demokrasi eğitimi, 

eğitim hakkı, laiklik, fırsat ve imkân eşitliği gibi felsefi tercihlere dayanan inançları, 

uyulması zorunlu kurallar haline getiren bir dayanak,  ülkemizde öğretmenlerin eğitim 

felsefelerini etkileme potansiyeline sahip ilk ve en önemli kaynak olduğu söylenebilir.  

Öğretmenlerin eğitim felsefelerini etkileyebilecek diğer önemli bir kaynak da 

hizmet öncesi öğretmen eğitimi programlarıdır. Bu programlar aracılığıyla öğretmenler, 

öğretmenlik rollerini en uygun biçimde yerine getirmeleri için üç temel bilgi ve yeterlik 

alanında; alan bilgisi, öğretmenlik meslek (pedagojik) bilgisi ve genel kültür alanlarında 

yetiştirilirler (YÖK, 2018). “Alan bilgisi, öğretmenin öğreteceği konularla ilgili bilgisini 

ifade eder. Öğretmen, anlatacağı konunun temel kavramlarını bilmeli ve bunları konunun 

içeriğine uygun olarak düzenleyebilmelidir” (YÖK,2018:6). Öğretmenin sadece 

öğreteceği alanın bilgisini bilmesi yeterli değil; aynı zamanda o disiplin alanını nasıl 

öğreteceğini de bilmesi gerekir. Bir başka ifadeyle; “öğretmenin eğitim ve öğretime 

ilişkin genel ilke ve yöntemleri bilmesi” gereklidir (YÖK, 2018:6). Öğretmenin öğretme 

sanatının bilgisine de sahip olması öğretim sürecinin başarıyla ulaşması için son derece 

önemlidir. Dolayısıyla; alanında uzman olmasının yanı sıra, öğretmen öğretme işini de 

bilmelidir. Alanını iyi kavramış, öğretme yeteneğini kazanmış öğretmenlerin aynı 

zamanda Yabancı Dil, Türk Dili, Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi gibi alanlarda genel 

kültür bilgisinin de gelişmiş olması istenir.  



7 
 

Eğitim sisteminin başarısının alan bilgisi, pedagojik bilgisi ve genel kültür 

bilgisine sahip öğretmenlere bağlı olduğu (Kartal ve Afacan, 2012; YÖK, 2018) 

varsayılmaktadır. Bu üç alanda iyi yetişmiş öğretmenlerle çağın gerektirdiği bilgi, beceri 

ve tutumu önceden belirlenmiş hedefler doğrultusunda öğrencilere kazandırmak ve iyi bir 

toplum yaratmak hedeflenir (MEB, 2018).  

Ülkemizde öğretmenlik meslek bilgisi son yapılan düzenleme ile ‘eğitime giriş’, 

‘öğretim ilke ve yöntemleri’, ‘sınıf yönetimi’, ‘özel eğitim ve kaynaştırma’, ‘eğitimde 

ölçme ve değerlendirme’, ‘okullarda rehberlik’, ‘öğretmenlik uygulaması’ vb. alanlardan 

oluşur (YÖK, 2018). Öğretmenler bu bilgi alanlarında lisans düzeyinde ya da lisans 

sonrası pedagojik formasyon eğitimi sertifika programıyla yetiştirilirler. Bu dersler 

kapsamında öğretmen adayları davranışçı kuram, bilişsel kuram, yapılandırmacı kuram,  

hümanist kuram ve sosyal öğrenme kuramı gibi öğrenme kuramlarını da öğrenirler 

(Senemoğlu, 2018;  Yıldırım, Yerin-Güneri ve Hatipoğlu-Sümer, 2002). Ayrıca bu 

dersler öğrenme kuramlarıyla ilgili çeşitli öğretme-öğrenme modellerini, öğretim 

stratejilerini ve öğrenme stillerini de içerir (Oral ve Avanoğlu 2024; Senemoğlu, 2018). 

Aslında bu kuramların kendisi bir eğitim felsefesini yansıttığı gibi, bu dersleri veren 

öğretim üyelerinin öğrenim sürecinde hangi kuramlara daha fazla ağırlık verdiği, 

hangisini daha olumlu değerlendirdiği de öğretmen adaylarının bireysel eğitim 

felsefelerinin gelişimi açısından etkili olabilir. Nitekim Şahin (2014)  eğitim fakültesi 

öğretim elemanlarının eğitime ilişkin kendi görüş ve inançlarının öğretmen adaylarına 

yansıyabileceğini, onların kendi eğitim felsefelerini oluştururken bir etken olabileceğini 

belirtmiştir. Benzer şekilde, Şahan ve Tarhan (2016) da eğitimin çeşitli alanlarında 

çalışan öğretim elemanlarının benzer anlayışla hazırlanan eğitim programlarının 

yetiştirdikleri bireyler olmalarına rağmen farklı eğitim felsefesi anlayışlarını 

yansıtabildiklerini ifade etmiştir.   

Öğretmen eğitimi programlarındaki felsefe dersleri de öğretmenlerin eğitim 

felsefesini etkileme potansiyeline sahip diğer bir kaynak niteliğindedir. Eğitim 

felsefesinin konu alanları ülkemizde 1848’te Darülmuallimin-i Rüşdi’nin açılmasıyla 

birlikte öğretmen yetiştirmeden sorumlu kurumların programlarında yerini almıştır. 

Günümüze kadar eğitim felsefesi dersinin öğretmen yetiştirme programındaki varlığı 

zaman zaman sekteye uğrasa da genel olarak program dâhilinde öğretmen adaylarına 

sunulması onların rollerini yerine getirirken eğitsel davranışlarına etki eden diğer önemli 

unsur olarak ortaya çıkmaktadır.  



8 
 

Öğretmenlerin rollerini yerine getirirken etkilendiği bir diğer kaynak da Milli 

Eğitim Bakanlığının Talim ve Terbiye Kurulu eliyle hazırladığı ve öğretmenler için 

bağlayıcılığı bulunan öğretim programlarıdır. Talim ve Terbiye Kurulunun web 

sayfasında da yayımlanmakta olan bu resmi belgeler, öğrencilerden beklentileri, 

öğrenmeleri beklenen yetkinlikleri ve değerleri, ölçme ve değerlendirme yaklaşımlarını, 

uygulamada dikkat edilecek hususları vb.ni içermektedir.  

Öğretim programları öğretmen rollerine yön ve biçim veren belgelerdir.  Örneğin; 

Milli Eğitim Bakanlığının 2018 yılı öğretim programlarının hemen girişinde, ‘bilimsel, 

teknolojik ve toplumsal değişmelerin ihtiyaçları ve dolayısıyla bireyden beklenen rolleri 

değiştirdiği, bu rolleri yerine getirebilecek bireylerin yetişmesine hizmet edecek öğretim 

programlarının bilgi aktarmakla yetinemeyeceği, değer ve beceri de kazandıracağı, 

kazanımların önceki öğrenmelerle ve hayatla bütünleştirileceği, bireysel farklılıkların 

dikkate alınacağı’ vurgulanmaktadır (MEB, 2018b:4). Elbette vurgulanan bu hususların 

gerçekleştirilmesi öğretmenden beklenmektedir.  

Öğretmenlerin öğretmenlik eğitimi sırasında ve sonrasında gerçekleştirdikleri 

sargın (informal) öğrenmeler de kendi bireysel eğitim felsefelerinin oluşmasını sağlayan 

diğer bir kaynaktır. Öğretmenler, kendi deneyimlerine dayalı olarak gerçekleşen sargın 

(informal) öğrenmeleri yoluyla da mesleklerine ilişkin inançlar geliştirebilirler 

(Anderson, Lucas ve Ginns, 2003). Örneğin; öğretmenlerin, öğrencilik hayatları boyunca 

öykündüğü, model aldığı öğretmenleri olabilir ya da öğretmenlik yaparken çeşitli 

meslektaşlarını model alabilirler; onların öğretmenlik biçimlerinden, eğitim 

felsefelerinden öğrenebilirler. Ayrıca öğretmenler eğitim programı hedeflerini 

gerçekleştirmeye çalışırken çeşitli etkileşimler ve deneyimler yaşarlar ve deneyimleri 

üzerine düşünümsel (reklektif) düşünerek öğretmenliğe ilişkin yeni tutum, değer ve 

inançlar geliştirebilirler (Dewey, 1933). Daha iyi bir ifadeyle; öğretmenler çevrelerinden 

ya da kendi tecrübelerinden gelişigüzel, plansız şekilde oluşan yaşantılar bütünüyle, diğer 

bir deyişle sargın (informal) öğrenmeler (Tusting ve Barton, 2011) yoluyla da 

mesleklerine dair bir inanç geliştirirler. 

Türkçe alanyazında öğretmenlerin eğitim felsefelerinin oluşmasında etkili olma 

potansiyeline sahip olan kaynakların bireysel eğitim felsefelerine etkilerinin araştırıldığı 

bazı araştırmalara rastlanmaktadır. Örneğin, Şahin (2014) hizmet öncesi öğretmen 

eğitiminin nasıl bir öğretmen modeli yetiştirdiğini incelediği araştırmasında öğretmen 

adaylarından açık uçlu sorular yoluyla veri toplamış; bu veriler ışığında öğretmen 

adaylarının büyük bir kısmının geleneksel öğretmenlik anlayışına göre yetiştirildiği 



9 
 

inancını taşıdığını, az sayıda adayın da yapılandırmacı, çağdaş, öğretmen yetiştirme 

modeline göre yetiştirildiğine inandığı sonucuna ulaşmıştır. Diğer bir araştırma ise 

öğretmen eğitiminin ilk yılında verilen eğitim felsefesi dersinin öğretmen adaylarını nasıl 

etkilediğini incelemiş, dersi almadan önceki felsefi inançlarının bu dersi aldıktan sonra 

farklılaştığını tespit etmiş; öğretmen adaylarının öğretme öğrenme anlayışlarının çağdaş 

yaklaşımlara doğru yön değiştirdiğini belirtmiştir (Metin-Aslan, 2014). Öte yandan, 

Bostan-Sarıoğlan ve Küçüközer’in (2017) öğretmen adaylarının sargın (informal)  

öğrenmelerini araştırdığı çalışmada onların okul dışındaki sosyal çevresini, dershane ya 

da etüt merkezlerini öğrenme ortamı olarak gördüklerini, bu alanlarda gerçekleştirdikleri 

öğrenmelerin kalıcı olduklarını belirttiklerini ortaya koymuştur. İnal (2005) ise Milli 

Eğitim Bakanlığının 2005 yılında yenilediği öğretim programlarının eğitim felsefesi 

anlayışını incelemiş, programın çeşitli sorunları ve çelişkileri ile ilgili de tespitlerde 

bulunmuştur.  

Görüldüğü üzere, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerini etkileme potansiyeli 

bulunan birden fazla kaynağın olmasına karşın, bunların ortaya koyduğu eğitim 

felsefelerinin ne olduğuna ilişkin araştırmaların bu kaynakları tek tek ele aldığı, 

kaynakların bütününü kapsamadığı ve dolayısıyla bu kaynakların öngördüğü öğretmenlik 

rolleri arasında tutarlık bulunup bulunmadığı sorusunu da incelemediği görülmektedir. 

Türk eğitim sisteminin hangi eğitim felsefesine göre işlediğini çözümlemeye yönelik bazı 

çalışmalara rastlanmakla birlikte (Hesapçıoğlu, 2009; Kaygısız, 1997, Toprakçı, 2011; 

Ünder, 1996) Milli Eğitim Temel Kanunu’nun, örgün öğretmen eğitimi sisteminin, bu 

sistemin bir parçası olan eğitim felsefesi derslerinin, öğretmenlerin hizmet öncesi ve 

sırasındaki sargın (informal) öğrenmelerinin ve öğretmen rolleri bakımından bağlayıcılığı 

bulunan Talim ve Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan öğretim programlarının hangi 

eğitim felsefesine/felsefelerine dayandığı, öğretmenlik rollerini hangi eğitim felsefesine 

göre yönlendirme eğiliminde olduğu bir bütünlük içinde incelenmemiştir.  

Bu kaynakların her birinin ayrı ayrı incelenmesi, öğretmenlerin bireysel eğitim 

felsefelerinin oluşumunun hangi eğitim felsefesi akımı doğrultusunda etkilenmeye 

çalışıldığının anlaşılmasına ve rol davranışlarının aydınlanmış bir yorumuna temel 

oluşturabilir. Ancak böyle bir çözümleme, çözümleme sürecinde ölçüt olarak kullanılmak 

üzere öncelikle eğitim felsefesi akımlarının her birinin öğretmen rolleri konusundaki 

doğurgularını saptamayı gerektirir. Gutek gibi bazı eğitim felsefecilerinin, eğitim 

felsefesi akımlarını ele alırken bu yönde kısmi çıkarımlarda bulundukları, bir eğitim 

felsefesi akımına göre öğretmen rollerinin nasıl olması gerektiğini az da olsa belirlemeye 



10 
 

çalıştıkları görülmektedir. Ancak kuram-uygulama bütünlüğü bakımından bu yöndeki 

çabaları sürdürmeye ve artırmaya ihtiyaç olduğu söylenebilir. 

Çağımızda öğretmen rollerinin önemli bir boyutunu da yabancılaşmanın bir 

boyutu olarak vasıfsızlaşma oluşturur görünmektedir. Yabancılaşma, bireylerin üretim 

rollerini yerine getirirken kendi özünden, emeğinden, ürününden, doğal ve sosyal 

çevresinden kopmasıdır ve bireylerin üretim araçları üzerindeki hâkimiyetini 

yitirmesinin, üretim süreçlerinde ikincil bir pozisyonda kalmasının, üretimin 

gerçekleşmesi için gerekli olan bir nesneye dönüşmesinin sonucu olarak ortaya 

çıkmaktadır (Ollman, 1987). Vasıfsızlaşma ise bireylerin üretim sisteminde zihinsel ve 

yaratıcı güçlerini kullanamaması, özerkliklerini ve teknik becerilerini yitirmesidir 

(Edgell, 2012). Üretimde yeni teknolojilerin kullanılmaya başlanmasıyla zihinsel 

süreçlerin yöneticiler tarafından gerçekleştirilip, çalışanların yapacağı işlerin 

basitleştirilmesinin ve standartlaştırılmasının sonucu olarak oluşmaktadır 

(Braverman,2008). Diğer çalışanlar gibi öğretmenler de artık yaptıkları işin süreci ile 

ilgili ve ortaya çıkardıkları ürün ile ilgili büyük ölçüde kontrol gücünü kaybetmiş 

görünmektedir (Derber,1983); onlardan işlerini yerine getirirlerken, önceden belirlenmiş 

hedefleri gerçekleştirmeye hizmet etmeleri beklenmektedir (Giroux, 1983). Daha açık bir 

ifadeyle; öğretmenler öğretim sürecinin planlanmasından ziyade uygulanmasında rol 

almaktadırlar (Apple, 2012). Bunun sonucunda, öğretmenler yabancılaşmanın bir boyutu 

olarak vasıfsızlaşma ile karşı karşıya kalma durumu yaşamaktadırlar. 

Bu bağlamda bu araştırmanın problemi öğretmenin rollerinin felsefi 

dayanaklarına ve sosyolojik sonuçlarına odaklanmıştır: Bu araştırma, ülkemiz açısından 

bakıldığında, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin oluşumunu etkileme 

potansiyeli bulunan Milli Eğitim Temel Kanunu’nun, YÖK’ün ve MEB’in resmi 

belgelerinin, öğretmenlik rollerini hangi eğitim felsefesi anlayışına/ anlayışlarına göre 

yönlendirme potansiyeline sahip olduğunu, bunların eğitim felsefeleri arasında tutarlık 

bulunup bulunmadığını, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin olup olmadığını ve 

bu bireysel eğitim felsefelerinin yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma ile 

bağlantılı olup olmadığını saptamaktır.  

 

 Amaç 

 

Bu araştırmanın genel amacı; Türkiye’de öğretmenlerin bireysel eğitim 

felsefelerinin oluşumunu etkileme potansiyeli bulunan Milli Eğitim Temel Kanunu’nun, 



11 
 

YÖK’ün ve MEB’in resmi belgelerinin öğretmenlik rollerini hangi felsefi anlayışa/ 

anlayışlarına göre yönlendirme potansiyeline sahip olduğunu, bunların eğitim felsefeleri 

arasında tutarlık bulunup bulunmadığını, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin 

olup olmadığını ve bu bireysel eğitim felsefelerinin yabancılaşmanın bir boyutu olarak 

vasıfsızlaşma ile bağlantılı olup olmadığını saptamaktır. 

Bu genel amaç doğrultusunda aşağıdaki sorulara cevap aranmıştır: 

1. Eğitimle ilgilenen felsefelerin ayırt edici eğitim ilkeleri ve öğretmene yüklediği 

roller nelerdir? 

2. Öğretmen davranışlarına yön veren 1739 sayılı Milli Eğitim Temel 

Kanunu’nda benimsenen eğitim felsefesi ve öğretmenden beklenen roller nelerdir?  

3. YÖK belgelerine göre Yükseköğretim sisteminin öğretmen yetiştirme felsefesi 

nedir?  

4. MEB Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesinde benimsenen eğitim 

felsefesi ve öğretmenden beklenen roller nelerdir? 

5. MEB Talim Terbiye Kurulunun 2018 yılı öğretim programlarında benimsenen 

eğitim felsefesi nedir? 

6. Öğretmenlerin bireysel bir eğitim felsefeleri var mıdır? Varsa nedir? 

Yükseköğretim sisteminin ve MEB’in eğitim felsefesi ile örtüşmek midir?  

7. Öğretmenlerde yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma belirtileri 

gözlenmekte midir? Gözlenmekte ise, bu ilişki ne şekilde ortaya çıkmaktadır? 

 

Çalışmanın Önemi 

 

Bu araştırmanın, eğitim felsefesi alanyazınına kuramsal bakımdan ve eğitim 

uygulamalarına işlevsel bakımdan çeşitli katkılar sunacağı düşünülmektedir. 

İlk olarak, eğitim felsefesinin uzun geçmişi içinde, bu felsefelerin her birinin 

öğretmen rollerine ilişkin çıkarımların, sınırlı olduğu gözlenen çözümleme çalışmalarına 

kuramsal katkısı olacağı beklenmektedir. Böylece, öğretmen rol davranışlarına ilişkin 

aydınlatılmış bir yoruma ulaşılabilecek ve öğretmen rolleri bilimsel alanda özgün, derin 

bir kimlik kazanarak önemli bir konu alanı olabilecektir. Bunun yanı sıra, öğretmen 

eğitimine ilişkin beş temel kaynağın eğitim felsefelerinin ne olduğunu derinlemesine 

inceleyerek, bunlar arasındaki tutarlığın veya tutarsızlığın açığa çıkmasını sağlayarak ve 

öğretmenlerin felsefelerinin hangi felsefi anlayış doğrultusunda oluşturulmaya 



12 
 

çalışıldığını ortaya koyarak öğretmen eğitimi sisteminin felsefesinin ülke çapında 

bütüncül bir perspektifle anlaşılmasına da katkı sağlayacağı umulmaktadır.  

Diğer taraftan, bu araştırmanın öğretmenlerin bireysel eğitim felsefeleri ile 

devletin resmi kaynaklarındaki eğitim felsefelerinin birbirleri arasındaki tutarlığını 

aydınlatmaya da yardımcı olacağı düşünülmektedir. Böyle bir tutarlık olmadığında 

öğretmen rollerinin bundan nasıl etkilendiği de açıklığa kavuşturulacaktır.   

Öğretmenlerin yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma durumlarını ve 

öğretmenlerin bireysel eğitim felsefeleri ile onların yabancılaşmanın bir boyutu olarak 

vasıfsızlaşma durumları arasındaki bağlantıyı ortaya çıkarmak öğretmenlerin sosyolojik 

açıdan geçirdiği süreçlere ilişkin de bir anlayış geliştirmeye yardımcı olacaktır.  Böyle bir 

anlayış, günümüzde öğretmenlik mesleğinin gerçekliğine ışık tutacak ve bu gerçekliğe 

ilişkin tartışmalara, önlemler düşünülmesine, politikalar geliştirilmesine kaynaklık 

edebilecektir. 

Bu çalışmanın bulguları, öğretmenlerden beklenen rollerin ve onlarda 

oluşturulmak istenen eğitim felsefesi anlayışının yeniden gözden geçirilip 

değerlendirilmesini sağlayabilir, değişiklik yaratılması için ilham verebilir.  

Son olarak, bu araştırmanın öğretmen rollerini yönlendiren eğitim felsefeleri 

hakkında yapılacak diğer araştırmalara da yol gösterici olacağı düşünülmektedir. 

 

Sayıltılar 

 

Bu araştırmanın sayıltıları şunlardır:  

1. Eğitim felsefesi alanyazınından öğretmen rollerine ilişkin çıkarımlar, 

saptamalar yapılabilir. 

2. İlgili resmi belgelerden öğretmen eğitiminin hangi eğitim felsefelerine 

dayandırıldığı saptanabilir.  

 

Sınırlılıklar 

 

Bu araştırma; 

1. Eğitim felsefesine ilişkin Türkçe ve İngilizce alanyazının çözümlemesi ile, 

2. Türk Milli Eğitim Temel Kanunu ile, 

3. Öğretmen eğitimi programlarına ilişkin YÖK belgeleri ile,  

4. MEB’in Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesi ile; 



13 
 

5. MEB’in öğretim programı belgeleri ile,  

6. 2023-2024 eğitim-öğretim yılı Kastamonu İli Merkez İlçede Milli Eğitim 

Bakanlığı’nda görev yapan 24 öğretmenden oluşan bir çalışma grubu ile yapılacak 

görüşmeler ile sınırlıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

 

BÖLÜM 2 

 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE İLGİLİ ARAŞTIRMALAR 

 

Felsefe ve Eğitim Felsefesi 

 

Yunanca philosophia sözcüğünden gelen felsefe deyimi philia ve sophia  

sözcükleriyle kurulmuş bileşik bir sözcüktür; bilgiyi, bilgeliği sevmek anlamına 

gelmektedir. Bu bağlamda, felsefe, “durup dinlenmeden bilgiyi, doğruyu arama 

işidir…ona varmak özleyişiyle yoluna bir düşmedir, onu elde etmek için bir çabadır” 

(Gökberk, 2018:13).  

Gutek’e (2017:2) göre; felsefe, en genel anlamıyla “insanın evren ve evrenin 

insanlarla ilişkisi üzerine sistematik, derinlemesine ve spekülatif düşünmesi sonucunda 

oluşmuş bir bilgi alanıdır”. Ornstein ve Levine (2008:159) ise felsefeyi “dünyadaki 

yaşamlarımızın anlamı hakkında ve neyin doğru neyin yanlış, neyin iyi neyin kötü ve 

neyin güzel veya çirkin olduğunu derinlemesine düşünmenin en genel yolu” olarak 

tanımlamıştır. Öyleyse, “felsefe, yaşamı ve sorunlarını geniş bir perspektifle anlama 

çabasıdır” (Ornstein ve Hunkins, 2018:46).  

Özetle, felsefe, genel olarak gerçeklik, bilgi, ahlak ve insan varoluşu hakkındaki 

temel soruların sistematik olarak incelenmesi yoluyla bilgelik ve anlam arayışı olarak 

tanımlanabilmektedir.  

Felsefenin alt konularından ontoloji, varlık bilimidir, gerçekliğin doğasını inceler; 

varlık var mıdır?, var olmak nedir? varlığın kökeni nedir? gibi sorular sorar. Felsefenin 

ikinci alt konusu olan ve bir bilgi teorisi olan epistemoloji ise bilginin kökenini, doğasını, 

sınırlarını ve metotlarını inceleyen bir felsefe alanıdır. Bireylerin nasıl bilebildiği, yeni 

şeyleri nasıl öğrenebildiği, bilginin kaynağının ne olduğu sorularını sorar (Schunk, 2012). 

Diğer konu alanı ise aksiyolojidir (değer-bilim);  iyi olan nedir? doğru eylem nedir? güzel 

olan nedir? gibi moral ve estetik değerlere ilişkin sorulara cevap arar (Gutek, 2017).  

Felsefenin bu alanları eğitim süreciyle doğrudan ilişkilidir (Cevizci, 2018): 

Ontolojinin soruları gerçeklikle, eğitsel amaçlarla, öğretim programlarında bulunacak 

konu alanlarıyla, insan doğası anlayışı ile ilgilidir; epistemolojinin soruları ise, öğretim 

programlarında belirlenen içeriği nasıl bilebileceğimizle; bu içeriğin nasıl öğretilmesi 

gerektiğiyle; yani bilme, öğrenme süreci, öğrenme kuramları ve metotlarıyla ilgilidir; 



16 
 

değerlere ilişkin sorular, eğitim felsefesinin etik ve estetik boyutu ile ilgili olduğundan 

okulda hangi değerlerin öğretilmesi gerektiğiyle, ahlak ve karakter gelişimiyle ilgilidir.  

Felsefenin tüm bu konu alanları bağlamında yapılan felsefi sorgulama, eğitimin 

biçimlenmesinde yönlendirici olur (Wiles ve Bondi, 1989).  Öyleyse; felsefe, diğer birçok 

konu alanı üzerine derinlemesine sorgulama ve açıklama yaptığı gibi eğitim üzerine de 

düşünür ve çıkarımlarda bulunur.  

Antik Yunan’dan günümüze kadar eğitim her zaman felsefeyi ilgilendiren bir 

konu olmuştur. Örneğin; Platon demek neredeyse eğitim felsefesi demektir. Platon’un, 

Sokrates’in, sofistlerle mücadelesini içeren diyaloglarında eğitim olgusuna ilişkin 

sorunlar mevcuttur. Erdem nedir? İyi nedir? Doğruluk nedir? Bilgi nedir? Nasıl bilinir? 

Öğrenme bir hatırlama mıdır? Tüm bu sorular Platon’un Devlet kitabında tartışılan temel 

konulardır. Dolayısıyla, Dewey’nin (2004:353) belirttiği gibi “Avrupa felsefesi 

(Yunanlılarda) eğitimsel sorunların doğrudan baskısı altında ortaya çıkmıştır”. Ona göre; 

felsefedeki ana sorunların kökeni eğitim ile ilgili sorunlarıdır; felsefe sorunları üzerine 

yapılan tartışmalar ise doğrudan ya da dolaylı şekilde eğitimin sorunlarına ilişkin 

tartışmalardır. Bu sebeple eğitimin hedefleri, yöntemleri ve kavramlarına dair hemen 

hemen bütün düşünümsel (reflektif) düşünmeler ve bunların neticeleri eğitim felsefesi 

içinde yer alabilir. Dolayısıyla felsefe, eğitimin kendisi ve kazandırdıkları üzerine 

düşünmedir. Felsefe, sadece olup bitenler üzerine bir düşünme olarak değil, hayatın ne 

şekilde daha iyi olacağı konusundaki düşünceleri de içeren bir alan olarak görülürse, 

hayatın ve hayatın sürekliliği için gerekli olan eğitimin de bir teorisi olur. Felsefe, yaşanan 

kriz anlarında, belirsizliklerde, çatışmalarda devreye girerek, bunların üzerine düşünerek, 

hipotezler geliştirip deneyimlerin yeniden organize edilmesini sağlayarak, toplumun 

kurumları ya da kişileri arasında zihinsel ve duygusal değişiklikler yaratmayı ve bir denge 

oluşturmayı hedefler (Dewey, 2004). Felsefenin “değeri, çözümler sunmasında değil 

(çözümler, yalnızca eylemlerle kazanılabilir), tersine zorlukların ortadan kaldırılmasında 

olası yöntemler sunmasındadır” (Dewey, 2004:362). Bu sebeple, Dewey’e (2004:355) 

göre; felsefe, zaten “en genel anlamda bir eğitim teorisidir”;  neredeyse tüm felsefi 

düşünüş temelde eğitim felsefesi olarak düşünülebilir. Nitekim Dewey (2004:353) eğitimi 

“felsefi ayrımların somutlaştığı ve sınandığı bir laboratuvar” olarak tanımlamıştır. 

Öyleyse, eğitim ile felsefenin Antik Yunan’dan günümüze kadar güçlü bir ilişki içinde 

olduğunu söylemek kolaylıkla mümkündür.  

Ünder (2018), felsefe ve eğitim arasındaki ayrıntılı ilişkiyi eğitimin öğeleri 

üzerinden açıklamıştır: Bunlar; eğiten, eğitilen, eğitilene kazandırılması amaçlanan bilgi, 



17 
 

beceri, duygu ve yatkınlıklar, kullanılan yöntem ve teknikler olmak üzere formal eğitimin 

dört öğesidir. İlk olarak, kimler eğitmeli? Şairler mi?  Filozoflar mı? Din adamları mı? 

Profesyonel sofistler mi? vb. sorular. İkincisi, kimler eğitilmeli mi? Köleler mi özgür 

insanlar mı? Parası olan mı, herkes mi? Kadınlar mı, erkekler mi, herkes mi? İnsan zihni 

nasıldır? Önceden belirlenmiş bir yanı var mıdır? Neleri bilebilir, nasıl öğrenebilir? vb. 

sorular. Üçüncüsü, eğitimin amaçları ne olmalı? Nasıl bir insan yetiştirmek amaçlanmalı? 

Eğitilene hangi bilgiler, beceriler, değerler kazandırılmalı? Çocuğun iyiliği mi yoksa 

toplumun iyiliği mi ön planda tutulmalı? Eğitime ilişkin kararları kim vermeli? 

Yönetenler mi, eğiten mi, eğitilen mi, sivil toplum kuruluşları mı? vb. sorular. Son olarak, 

bireyler hangi yöntemlerle eğitilmeli?  Disiplin gerekli midir? Ceza gerekli midir? vb. 

sorular. Tüm bu sorular tartışmaya yol açacak sorulardır ve bu sorulara verilen cevaplar 

da felsefi sorgulamalar neticesinde gerçekleşir. Kısacası, yaşam üzerine düşünümsel 

(reflektif) düşünme olan felsefe; insan, dünya ve yaşamın sosyal, siyasal, ekonomik 

alanlarıyla ilgili sorgulamalar ortaya koyar. Öyleyse, aslında bütün felsefe şu ya da bu 

şekilde eğitimle ilgilidir.  

Ünder (2007a), eğitim felsefesinin genel bir tanımını vermenin zor olduğunu 

belirtir ama yine de alan yazında eğitim felsefesinin çeşitli tanımlarına 

rastlanabilmektedir. Eğitim felsefesi en genel anlamıyla “eğitimin doğası, amaçları ve 

problemleri üzerine felsefi düşünümlerin yapıldığı uygulamalı bir felsefe alanı” olarak 

tanımlanır (Siegel, 2009:1). Carr (2004) eğitim felsefesinin ilgili problemlere çözüm 

bulabilmeyi sağlayan bir uygulama alanı olarak tanımlanabildiğini ifade etmiştir. 

D’Souza’a (1992) göre eğitim felsefesi; eğitimin amaçlarının, yöntemlerinin felsefi 

olarak düşünülmesi ve belirlenmesini sağlayan bir disiplindir. Erden (1998) ise eğitim 

felsefesini, bir takım eğitim teorilerini, uygulamalarını, bileşenlerini ve bunlar arasındaki 

ilişkiyi ve tutarlığı bütüncül bir yaklaşımla analiz ederek açıklamaya çalışan bir disiplin 

olarak ele alır.    

Eğitim felsefesi, felsefenin alt disiplinlerinin, eğitime ilişkin meseleler hakkında 

düşünmek üzere bir araya getirilmesi olarak da görülmektedir (Moore,1982). Nitekim 

Siegel (2009) de eğitime ilişkin felsefi soruların, bir anlamda felsefenin epistemoloji, 

metafizik, etik gibi kendi temel konu alanlarının kılavuzluğunda araştırılmasına 

dayandığını belirtmektedir. Öyleyse “eğitim felsefesi, genel felsefe ile kısmen 

amaçlarıyla, ancak daha doğrudan yöntemleriyle bağlantılıdır” (Moore, 2010:1). “Eğitim 

felsefesinin konusu eğitim, yöntemleri de felsefenin yöntemleridir” denilebilir 

(Noddings,1995:7). Noddings’in (1995) eğitim felsefesi ile ilgili düşünceleri yukarıda 



18 
 

yazılan tanımları özetler niteliktedir: Ontoloji, epistemoloji ve aksiyolojiden kaynağını 

alan, öğrenme süreci, öğretim programı, eğitim politikası, pedagoji ile ilgili sorulara 

spekülatif, normatif ya da analitik yaklaşımlarla cevap arayan bir eğitim ve uygulamalı 

felsefe alanıdır.   

Phillips (2019:18) eğitim felsefesi alanının “felsefenin branşlarından herhangi 

biriyle eşit karmaşıklıkta değil, bütün felsefe alanı ile eşit karmaşıklıkta” olduğunu 

belirtmiştir. Çünkü bir alan olarak eğitimin kendisi çok boyutlu, karmaşık ve kapsamlıdır.  

Bu sebeple Phillips, ‘eğitim felsefesi nedir?’ sorusundan ziyade ‘neden önemlidir?’ 

sorusu üzerinde durulması gerektiğini ifade etmiştir. Ona göre; bu soruyu sormak, 

pratiklerimiz hakkında düşünüp taşınmanın, inançlarımızdaki tutarsızlıklardan 

kaçınmanın, benimsediğimizi iddia ettiğimiz ilkeleri benimsemenin bir sonucu olarak 

nelere bağlandığımızın farkına varmanın ve bazı eğitim filozoflarının çalışmaları 

olmasaydı asla aklımıza gelmemiş olabilecek alternatif amaçları ve idealleri dikkatle 

inceleyerek mümkün durumlara ilişkin ufkumuzu genişletmenin neden önemli olduğunu 

sormak anlamına gelir (Phillips, 2019: 18-19). 

 “Eğitimin hedefleri ve amaçları neler olmalıdır? Kimler eğitilmelidir? Eğitim 

doğal ilgiler ve yeteneklere göre değişiklik göstermeli midir? Devlet eğitimde nasıl bir 

rol oynamalıdır?” gibi sorular eğitim felsefesinin merkezinde olan, eğitim filozoflarının 

uzun yıllar boyunca üzerine derinlemesine düşünüp tartıştıkları ve açıklamaya çalıştıkları 

sorulardan bazılarıdır (Noddings,2020:1). Öğretim programlarından sınıf içi 

uygulamalara, ülkedeki ya da dünyadaki politikalara kadar bütün eğitsel faaliyetler 

kaçınılmaz şekilde çeşitli felsefi argümanlara ya da varsayımlara dayanır (Siegel, 2009). 

O halde, eğitim pratiklerinin doğru yönlendirilmesinin temelinde eğitim felsefesinin 

olduğu açıktır. Eğitim felsefesi; eğitimin nedenini, okulların varlık sebebini açıklamada, 

öğrencilerin şekillendirileceği çevrenin nasıl olması gerektiğine, ilgili konunun nasıl bir 

yaklaşımla öğretilmesi gerektiği ve vb. konularda karar vermede bir kılavuzdur (Doğanay 

ve Sarı, 2003). Benzer şekilde, Demirel (2012) de eğitim felsefesinin öğretim 

programlarının geliştirilmesinde önemli bir rol oynadığını, felsefenin okulların 

zihniyetini, görüş ve inançlarını temsil ettiğini belirtmektedir. Ornstein ve Hunkins 

(2018) de eğitim felsefesini hedeflerin oluşturulmasında ve yorumlanmasında, içeriğin 

hazırlanıp organize edilmesinde, öğretim yöntemlerine ve programın başarısının nasıl 

değerlendirileceğine karar verilmesinde etkili olan bir alan olarak ifade etmiştir. Aynı 

şekilde, Çelik ve Orçan (2016), bir öğretim programının altyapısının, eğitimin amacının, 



19 
 

içeriğinin, sınama durumlarının hangi ontolojik, epistemolojik, etik temellere 

dayandırılacağının felsefi bir bakış açısı ile belirlendiğini vurgulamıştır.    

Eğitim felsefecileri eğitime uygulanacak ilkeler üzerinde durur,  eğitimin 

hedefleri, öğretim programı veya mevzusu, genel yöntem ilkeleri, öğrenme öğretme 

süreçlerinin çözümlemesi, eğitim ve eğitimin gerçekleştiği toplum arasındaki ilişkiler gibi 

belirli genel ilkelerle ilgilenirler (Elias ve Merriam, 2005). Eğitimin anlamına ve 

hedeflerine ışık tutarken varsayımları belirleyerek derinlemesine bir inceleme ve 

argüman analizi gerçekleştirir, kavramlara açıklık getirir ve eğitim sorunlarına çözüm 

geliştirirler (Enslin, 2010). Sonuç olarak, eğitim politikaları ve uygulamaları belirlenirken 

hangi eylemleri neden yerine getirmek gerektiği, eğitim sisteminden nasıl bir insan 

yetiştirmesinin beklendiği soruları düşünümsel (reflective) ve sistematik bir etkinlik olan 

kuram ile; yani felsefe ile cevaplanır.  

Eğitim alanı çok geniştir; ortaya çıkardığı sorunlar neredeyse sayısızdır ve büyük 

karmaşıklığa sahiptir. Bu özellikler, eğitim olgularını ve sorunlarını, yanlarında kendi 

tercih ettikleri kavramsal çerçevelerini (kavramlar, teoriler ve ideolojiler, analiz ve 

tartışma yöntemleri, metafizik ve diğer varsayımlar) getiren çok sayıda sosyal meselelere 

ilgi duyan entelektüelde büyük ilgi uyandırmaktadır. Geniş kapsamda çalışmalar yürüten 

bilim adamlarının eğitim felsefesi alanında da kendilerine yer bulmaları şaşırtıcı değildir 

(Siegel, Phillips ve Callan,2018). Dolayısıyla; eğitim felsefesinin ilgilendiği, sorguladığı 

konu alanları oldukça kapsamlıdır; eğitime ilişkin sınırlı bir perspektif sunmaz. Eğitim 

sürecini sadece bir açıdan değil, eğitimi çok çeşitli açılardan ele alır. Öğretim programı, 

içerik, metot, öğrenme, motivasyon, insan doğası, değerler bunlardan bazılarını oluşturur. 

İlgilendiği konu alanlarının bolluğu dikkate alınınca, eğitimin, felsefenin en temel konu 

alanlarından biri olduğu söylenebilir. Bu sebeple, eğitim felsefesinin akademik bir 

disiplin olarak tanımını yapmak çok kolay değildir; eğitim felsefesi alanı sınırları açıkça 

belirgin olmayan bir disiplindir (Ünder, 2007a). Çalışma konularının çok geniş oluşu ve 

eğitim felsefesinin bir akademik alan olarak görece yeni olmasının bunda etkisi olduğu 

söylenebilir.  Bu durum ise alanda çeşitli görüşlerin yer bulması ve sürekli olarak farklı 

düşüncelerin doğması bağlamında bir özgürlük alanı da yaratmış olur. Bu sebeple eğitim 

felsefesi alanının belirgin bir çerçevesi olduğunu söylemek çok kolay değildir. 

 

Eğitim Felsefesinin Tarihi ve Dünyada ve Türkiye’de Akademik Bir Disiplin 

Olarak Gelişimi 

 



20 
 

Eğitim felsefesinin kökleri oldukça eskiye dayanır. Felsefi düşünce Antik 

Yunan’da Sokrates ve Platon ile başlatılır. Cevap bulmaya çalıştıkları temel sorunlar 

esasen eğitime ilişkin sorunlardır; bu sebeple eğitim felsefesinin de bu zamanda başladığı 

söylenebilir. Bir başka ifadeyle; felsefe sorunları üzerine yapılan tartışmaların ve tüm 

felsefi düşünüşün doğrudan ya da dolaylı şekilde eğitimin sorunlarına ilişkin tartışmalar 

olduğu kabul edilirse eğitim felsefesinin tarihinin felsefe tarihi kadar eski olduğunu 

söylemek mümkündür.   

Felsefenin eğitimi konu edinmesinin Antik Yunan’a uzanan uzun bir geçmişi olsa 

da eğitim felsefesinin bağımsız bir disiplin olarak ortaya çıkışı yeni bir olgudur (Elias ve 

Merriam, 2005). Sanayi Devrimi sonrasında eğitimin evrensel bir nitelik kazanmaya, 

herkesin ilgilendiği bir alan haline gelmeye başlaması ile birlikte eğitim felsefesi ayrı bir 

disiplin olarak görülmeye başlamıştır (Cevizci,2018). Fakat eğitim felsefesinin özerk bir 

felsefi alan olması büyük ölçüde John Dewey’in yazılarının etkisiyle olmuştur; onun 

çalışmaları yoğun destek ve ilgi görmüştür. Dewey geleneksel eğitimin eleştirisini 

yaparak yeni bir eğitim felsefesi yaklaşımı ortaya koymuş; bu da diğer çeşitli eğitim 

felsefesi yaklaşımlarının doğuşuna katkıda bulunmuştur (Elias ve Merriam, 2005). 

20.yüzyıla gelindiğinde ise üniversiteler bünyesinde eğitim fakültelerinin açılmasıyla 

diğer disiplinler arasında tam olarak yerini almıştır (Brubacher, 1969; Akt. Cevizci, 

2018). 

1941’de ABD’de eğitim sorunlarını akademik olarak ele alabilmek için PES 

(Philosophy of Education Society- Eğitim Felsefesi Derneği) kurulmuştur; böylece eğitim 

felsefesinin akademik bir disiplin alanı olarak kabul edilmesinin 1941’de gerçekleştiği 

belirtilmektedir (Kaminsky, 1993).  

İlgili alanyazın incelendiğinde eğitim felsefesi ve/veya felsefelerinden bahseden 

çeşitli yaklaşımların olduğu görülmektedir. İlk olarak en etkin ve en eski olan “izimler”, 

“felsefi sistemler”  veya “metafizikler” yaklaşımı dikkat çekmektedir. Bu izmler 

yaklaşımı, 1941’de ABD’de PES’in (Philosophy of Education Society- Eğitim Felsefesi 

Derneği) kurulmasından sonra benimsenmiştir (MacMillan, 1991). Bu yaklaşım ile 

eğitime ilişkin sorulara felsefenin ontoloji, epistemoloji, etik, mantık gibi alanları 

aracılığıyla tutarlı yanıtların verildiği çeşitli düşünce ekolleri oluşturulmuştur. Daha iyi 

bir ifadeyle, bu yaklaşım felsefeyi; filozofların metafizik, epistemoloji, etik, estetik 

alanlara dayanarak daimi problemlere, eğitim sorunlarına vermiş oldukları yanıtlar 

bütünü olarak ele alır. İzmler yaklaşımı, felsefe tarihindeki düşünceleri sadeleştirerek 

sunmuş, filozofları sınıflandırarak belli izmler altında toplamış, felsefe ve eğitim 



21 
 

ilişkisinin önemini vurgulamıştır  (Ünder, 2018). PES’in kurulmasıyla ortaya çıkan 

izimler arasında şunları görmek mümkündür: İdealizm, Realizm, Natüralizm, 

Pragmatizm, Thomizm. Ayrıca; Marksizm, Varoluşçuluk (Existentialism), Eleştirel 

Teori, Analitik Felsefe, Fenomenoloji, Postmodernizm, Davranışçılık, Yapılandırmacılık 

gibi daha çağdaş izmler de bunlar arasında yer alabilmektedir (Barrow, 2010; Elias ve 

Merriam, 2005). Her bir felsefi akım kendi içinde tutarlı bir epistemoloji, ontoloji ve 

aksiyolojiye sahiptir. Dolayısıyla eğitim ile ilgili meseleleri bir bütünlük içinde geniş bir 

perspektifle tartışırlar. Böylece eğitim bu mantıksal bir bütünlük içinde oluşan önermeler 

üzerine kurulur. Ünder’in (2007b:137) de belirttiği gibi “felsefe, filozofların var olma, 

bilme ve değerleme konularındaki düşüncelerinin özünü oluşturduğundan, bu alanlardaki 

felsefi görüşler eğitim için bir temel oluşturur”. 

 Öte yandan, programın amaçları, konuları, öğretimin metodu, öğretmenin ve 

öğrencinin rolü gibi konularda değişik görüşler ortaya koyan “eğitim akımları” veya 

“eğitim kuramları” yaklaşımı dikkat çekmektedir. Bunlar İlerlemecilik (Progressivizm), 

Toplumsal Yeniden İnşacılık (Social-Reconstructivizm), Daimicilik (Perennializm), 

Esasicilik (Essensializm) olarak sıralanabilir. Hutchins ve Adler’ın savunuculuğunu 

yaptığı Daimicilik, eğitimde; insanlığın kalıcı, değişmez gerçekliklerini taşıyan büyük 

eserlerin (kanonların)  incelenmesi gerektiğini belirtir (Adler, 1982). Bagley’in temsilcisi 

olduğu Esasicilik, eğitimde okuma, yazma, aritmetik gibi temel bilim konularının 

öğretilmesi gerektiğini savunur (Moss ve Lee, 2010). John Dewey ve Kilpatrick’in 

savunucusu olduğu İlerlemecilik öğrencinin ilgi ve ihtiyaçlarını merkeze alan, 

uygulamaya, problem çözmeye ağırlık veren bir eğilimdir (Gutek, 2014). Toplumsal 

Yeniden İnşacılık ise Counts’un temsilcileri arasında yer aldığı sosyalist yönelimli bir 

akımdır; eğitimin toplumsal kalkınmaya öncülük edeceğini ve sosyal, siyasal, kültürel 

politikalar üretmesi gerektiğini vurgulamışlardır (Cevizci, 2018). İlerlemecilik, Yeniden 

İnşacılık, Esasicilik, Daimicilik çoğunlukla filozof olmayan kişiler tarafından ortaya 

çıkarıldıkları ve özellikle felsefi önermelerden oluşturulmadıkları için çeşitli felsefi 

görüşlerle bağlantılı olabilirler (Ünder, 2007b).  Öğretmen ve öğrencinin rolü, eğitim 

toplum ilişkisi, eğitimin içeriği vb. konularda düşüncelerini farklı biçimlerde ortaya 

koymaktadırlar, böylece eğitim sistemlerinin biçimlendirilmesine çeşitli şekillerde etki 

ederler (Gutek, 2017). Eğitim kuramları yaklaşımı, eğitimle ilgilenen ya da ilgilenecek 

olan kişilere eğitim fikirleri önermesi, öğretmenlerin ve idarecilerin eğitimle ilgili 

alanlara ilişkin önceden sahip oldukları eğitsel inançlarını daha düzenli ve sistemli hale 

getirmelerine katkıda bulunması bakımından işlevsel olmuştur.  



22 
 

 Farklı bir eğitim felsefesi yaklaşımı da büyük düşünürler yaklaşımıdır. Bu felsefi 

yaklaşımda ise bir şekilde eğitime dair söz söylemiş, felsefe tarihinde yer etmiş önemli 

düşünürlerin eğitime ilişkin fikirleri inceleme konusu olur. Düşünürlerin açıkça eğitimle 

ilişkili görüşleri varsa incelenir ve yorumlanır. Eğer düşünürlerin açık bir biçimde ortaya 

koyduğu eğitim görüşleri yoksa dile getirdiği fikirlerinden çıkarımlar yapılır. Bu 

bağlamda, batı toplumunda en çok üzerinde durulup düşünceleri incelenen kişiler Platon, 

Aristoteles, Helvetius, John Locke, John Dewey, Rousseau, Kant, Russell, Whitehead, 

Pestalozzi, Herbart gibi eğitim düşünürleridir. Doğu toplumunda ise bu düşünürler 

arasında Farabi, İbni Sina ve Gazali gibi isimleri görmek mümkündür (Ünder, 2007b).  

Diğer bir eğitim felsefesi yaklaşımı ise kaynağını analitik felsefeden alan, 

20.yüzyılda Anglo-Sakson düşüncede ortaya çıkan ve Russell ve Moore ile başlayan 

analitik eğitim felsefesi yaklaşımıdır. Analitik eğitim felsefesinin esas başlangıcı olarak 

Israel Scheffler’in 1954 yılında yayınlanan Toward an Analytic Philosophy of Education 

makalesi de alınabilmektedir. Scheffler (1954), bu eserinde “eğitim felsefesinin, eğitim 

pratiği ile ilgili anahtar kavramların özenli mantıksal analizi olarak nadiren görüldüğünü 

ya da hiç görülmediğini” ifade etmiş;  analitik felsefenin araçlarının “yatkınlık, yaşantı,  

beceri, başarı, yetiştirme, zekâ, karakter, seçim, büyüme” gibi anlamı açık ve belirgin 

olmayan eğitim kavramlarının anlamlarının berraklığa kavuşturulmasında ve 

uygulanmasında etkili olacağını savunmuştur. Hardie, Scheffler, O’Connor, ve 

R.S.Peters’ın çalışmalarıyla bu yaklaşımın saygınlığı artmıştır. Peters, aynı zamanda 

İngiltere’de eğitim felsefesinin akademik bir disiplin olarak kabul edilmesinde etkili olan 

isimdir. O, 1966 yılında Philosophy of Education Society of Great Britain adlı etkili bir 

derneğin kurulmasını sağlamıştır. Paul Hirst, Robin Barrow, William Frankena, Anthony 

Flew, John White gibi düşünürler de analitik felsefenin diğer önemli isimleri arasındadır.  

Analitik eğitim felsefesi, eğitime ilişkin kavramların, görüşlerin, ifadelerin 

analitik bir şekilde incelenmesi ile ilgilenir. İnsanlara verilecek eğitimin ne olması ve ne 

şekilde olması gerektiği ile ilgili önermeler yapmanın etiğe aykırı ve doğru olmadığını 

düşünür; bu sebeple sadece eğitime ilişkin kavramların aydınlatılmasıyla ilgilenir 

(Clark,2006; Portelli,1987). “Günlük dil analizi” olarak da bilinen analitik eğitim 

felsefesi geleneği, günlük dil felsefesinin yöntemlerini kullanarak eğitime ilişkin 

kavramların eleştirel bir biçimde analizini yapar, bu kavramların anlamını açıklığa 

kavuşturmaya, birbirinden farklılıklarını ve birbirleriyle ilişkisini belirlemeye çalışır; 

sonuç olarak, bu eğitim felsefesi yeni bilgi ortaya koymaz (Ünder, 2007b). Diğer bir 

taraftan Clark’ın (2006) da belirttiği gibi bu yaklaşım kavramların doğru koşullarda 



23 
 

kullanımı için onların anlamlarını daha iyi aydınlatmaya çabalayarak aslında eğitim 

felsefesini bir kavram analizine indirgemiştir. Analitik eğitim felsefesi 1960’lı ve 1970’li 

yıllarda egemen bir eğitim felsefesi yaklaşımı haline gelmiş; yazılan kitaplar ve 

makalelerin artmasıyla bu yaklaşımın etkisi doruk noktasına ulaşmıştır.  

 Ancak 1980’lerde analitik eğitim felsefesi yoğun eleştiriler almaya başlamış, 

İngiltere’de ve Amerika’da yeni yönelimler ortaya çıkmış,  analitik felsefenin yerini 

hermeneutik, eleştirel teori, postmodernizm gibi çeşitli felsefi görüşler almıştır (Carr, 

2004). Eğitim felsefesi alanında araştırma yapan akademisyenler; başta Gadamer, 

Heidegger, Husserl, Foucault, Derrida, Lyotard, Nel Noddings gibi isimlerin 

çalışmalarını analiz etmişlerdir. Böylece analitik felsefenin etkisi zayıflamıştır (Siegel, 

Phillips ve Callan,2018). Ancak analitik eğitim felsefesi, eğitime ilişkin görüşlerin, 

anlamı açık olmayan ifadelerin özenli, mantıksal biçimde analiz edilip berraklığa 

kavuşturulması konusunda eğitim felsefesine katkı sağlamıştır.  

1980’li yıllarda ortaya çıkmış eleştirel eğitim felsefesi veya eleştirel pedagoji 

yaklaşımı günümüzdeki en etkili yaklaşımlardan biri olarak nitelendirilebilir. Ağırlıklı 

olarak Marxizm ve eleştirel teoriden yoğun bir biçimde beslenmiş olan eleştirel pedagoji 

(Abraham, 2014); sosyal sınıf, güç, toplumsal cinsiyet, ırk gibi eşitsizlik meselelerine 

yoğunlaşan, eğitime ilişkin yanlış algıları ortaya çıkararak eğitimi dönüşüme uğratmayı, 

hümanist ve özgür bir toplum yaratmayı amaçlayan bir yaklaşımdır (Merriam, Rosemary 

ve Lisa, 2007; Moss ve Lee,2010). Başta Paolo Freire, Antonio Gramsci, Ira Shor, Ivan 

Illich, Henri Giroux, Micheal Apple, Peter McLaren, Donaldo Macedo gibi özellikle 

eğitim üzerine düşünen eğitim felsefecileri tarafından temsil edilmektedir. Bunlar 

arasındaki en önemli isim ise 20.yüzyılın son çeyreğine büyük etki etmiş, eleştirel 

pedagojinin en önde gelen temsilcisi olarak kabul edilen Paolo Freire’dir. Freire’nin 

Ezilenlerin Pedagojisi adlı eseri de eleştirel pedagojinin temel metni kabul edilmektedir.    

Türkiye’de ise eğitim felsefesinin gelişimine bakıldığında, bu gelişmenin 1998-

1999 öncesi ve 1998-1999 sonrası olarak iki bölümde incelenebileceği, 1998-1999 öncesi 

dönemde ise dönüm noktasının 1953 yılı olduğu söylenebilir (Ünder, 2007b): 

Ünder’e (2007b) göre Türkiye’de eğitim felsefesinin bir akademik disiplin 

olarak başlangıcı eğitimde çağdaşlaşma hareketinin başlamasıyla olmuştur. Eğitimde 

çağdaşlaşma ise Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasından önceki döneme denk gelir. 18. 

yüzyılda başlayan batılılaşma hareketleriyle birlikte batıyı tanıyıp öğrenen entelektüeller 

“okuryazarlığın düşük oluşu”, “eğitimin yaygınlaşmaması”, “öğretimin verimsizliği”, 

“okulda öğretilenlerin pratik yaşamdan kopukluğu”, “medrese sistemi”, “Batılılaşmanın 



24 
 

eğitimde yol açtığı ikilik”, “yabancı okullar”, “geleneksel eğitim yöntemleri”, 

“öğretmenlerin niteliği”, “kızların eğitimsiz bırakılması” gibi daha birçok konuya ilişkin 

görüşler sunmuşlar, sorunlara çözüm önerileri getirmişlerdir.  Ayrıca eğitim felsefesinin 

en önemli eserlerinin de çevirileri yapılarak Türkçeye kazandırılmıştır. Bu çevirilerden 

bazıları Rousseau’nun Emile kitabı, Dewey’in Demokrasi ve Eğitim kitabı, William 

James’in Terbiye Muhasebeleri, Kant’ın Eğitim Üzerine adlı kitaplarıdır. “Ziya Gökalp, 

İsmail Hakkı Baltacıoğlu, İsmail Hakkı Tonguç, Halil Fikret Kanad gibi eğitimci ve 

düşünürler eğitim kuramları geliştirmişlerdir” (Ünder, 2007b:141).  

Yine Ünder’in (2007b) belirttiği gibi eğitim felsefesinin ele aldığı konular ise 

esas olarak ülkemizde 1848’te Darülmuallimin-i Rüşdi’nin açılmasıyla birlikte öğretmen 

yetiştirmeden sorumlu kurumların programlarında yerini almıştır; ancak, bu konular 

1953’ten önce yaygın olarak terbiye (pedagoji) ya da terbiye tarihi (pedagoji tarihi) 

derslerinin altında toplanmıştır. Çünkü o dönemlerde Avrupa ülkelerinde eğitim felsefesi 

adı hiç kullanılmıyordu. Bu derslerde eğitim-toplum ilişkisi, vatandaşlık eğitimi, karakter 

eğitimi, genetik ve çevre faktörleri (nature-nurture) gibi konular yer alır ve tartışılırdı ya 

da pedagoji tarihi dersi kapsamında eğitim tarihindeki önemli düşünür ve eğitimcilerin 

eğitim anlayışları tanıtılırdı.  Türkiye Cumhuriyeti kurulduktan sonra da öğretmen 

yetiştiren okullarda bu dersler okutulmaya devam etmiştir. Eğitim felsefesi cumhuriyet 

döneminde yükseköğretimde de çalışma alanı olarak kendine yer bulmuştur. 1917’de 

kurulan 1933’te İstanbul Üniversitesi’ne dönüştürülen Darülfünun’da pedagoji kürsüsü 

kurulmuştur. İsmail Hakkı Baltacıoğlu tarafından pedagoji tarihi dersi yürütülmüştür.  

Ünder (2007b) İkinci Dünya Savaşı’nın ardından Türkiye’nin ulusal ve 

uluslararası politikalarında, eğitimsel ve entelektüel yönelimlerinde önemli değişiklikler 

yaşandığını ifade etmiştir. Türkiye’nin Sovyet Rusya ile olan yakınlıktan uzaklaşarak 

demokratik batı ülkelerine, özellikle ABD’ye yaklaştığını, yakın politik, ekonomik, 

askeri ilişkiler kurduğunu; bunun ardından çok sayıda öğrencinin eğitim için ABD’ye 

gönderildiğini, dönenlerin Türkiye’deki eğitimi ABD’de olduğu gibi yapılandırmaya, 

kavramsallaştırmaya çalıştıklarını belirtmiştir. 1953’te gerçekleştirilen 5. MEB Şurası ile 

Alman eğitim anlayışından ABD’nin eğitim bilimleri anlayışına geçilmiştir. Amerikan 

eğitim felsefesinin Türkiye’de öğretmen yetiştiren okulların programlarına girmesiyle 

pedagoji ve pedagoji tarihinin yerini eğitim psikolojisi, eğitim sosyolojisi, eğitim felsefesi 

gibi eğitim bilimleri dersleri almıştır. Böylece eğitim felsefesi adıyla bir ders ilk defa 

programlarda yer almıştır (Ünder, 2007b). Ancak şu belirtilmelidir ki; eğitim felsefesi ilk 



25 
 

defa bu tarihte, bu adla okutulmaya başlasa da Türkiye’de eğitim felsefesinin kapsamında 

bulunan konular çok uzun yıllardır öğretmen yetiştiren okullarda öğretilmekteydi.  

1998-1999 eğitim yılında ise öğretmen yetiştirme programları yeniden 

yapılandırılmış; eğitim felsefesi, eğitim tarihi, eğitim psikolojisi dersleri programlardan 

çıkarılmıştır. Onun yerine,  eğitim felsefesi “Öğretmenlik Mesleğine Giriş” adlı dersin 

içinde “eğitimin sosyal, psikolojik, felsefi ve tarihi temelleri” şeklinde bir konu olarak 

yer alabilmiştir (Ünder, 2007b).  

Eğitim fakültesi eğitim programlarında 2006 yılında yapılan düzenlemeyle 

eğitim felsefesi okul öncesi öğretmenliğinin programında meslek bilgisi dersi olarak, 

diğer öğretmenlik programlarında ise seçmeli ders olarak okutulabilir duruma gelmiştir 

(YÖK, 2007a). 2018 yılında yeni bir değişiklik daha yapılmış;  yapılan bu son değişiklik 

ile tüm öğretmenlik lisans programlarında zorunlu ders olmuştur (YÖK, 2018). 1997’deki 

yeniden yapılanma sürecinde, Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi’nde temel 

bir çalışma alanı olarak yer bulmuş olan eğitim felsefesi çalışmalarını sürdürecek uygun 

ortam da kalmamıştı. Ancak 2007 yılından itibaren Fakültede eğitim felsefesi çalışmaları 

yeniden canlanmaya başlamış; 2016 yılında YÖK tarafından gerçekleştirilen eğitim 

fakültelerinin yeniden yapılanma çalışmaları kapsamında eğitim felsefesi bilimsel bir 

çalışma alanı olarak “Eğitimin Felsefi, Sosyal ve Tarihi Temelleri Anabilim Dalı” altında 

üniversitelerde yer almaya başlamıştır; böylece lisansüstü düzeyde alanla ilgili çeşitli 

akademik çalışmalar yürütülmesinin önü açılmıştır. Dolayısıyla, eğitim felsefesi alanının 

son zamanlarda yeniden değer kazanıp canlanmaya başladığı söylenebilir. 

Türkiye’de eğitim felsefesinin öğretimi ağırlıklı olarak izmler yaklaşımı ve 

eğitim kuramları yaklaşımı üzerinden olmuştur. Türkiye’de yayımlanmış eğitim felsefesi 

kitaplarının pek çoğu temelde bu yaklaşımları içermiştir (Ünder, 2018). Gerçekten de 

Veysel Sönmez, Ahmet Cevizci, Mustafa Güçlü, Mustafa Ergün, Mustafa Günay, Kemal 

Bakır gibi eğitimcilerin Eğitim Felsefesi adlı kitaplarının bu yaklaşımı temel aldığı 

görülmüştür.  

 

 Türkiye’nin Eğitim Felsefesine İlişkin Tartışmalar 

 

Bir ülkenin eğitim felsefesinin yalnızca felsefi akımlardan etkilenmediği 

bilinmektedir. Bu bağlamda sadece felsefi akımları temele alıp bir ülkenin eğitim 

felsefesini ortaya koymak iyi bir sonuç vermeyebilir. Çünkü eğitim; Uçak ve Erdem’in 

(2020) de belirttiği gibi; yaşanan toplumsal, politik, ekonomik değişikliklerden, çağın 



26 
 

beklentilerinden,  ihtiyaçlarından, düşünce ve inançlarından etkilenmektedir. Dolayısıyla, 

bir ülkenin eğitimine ilişkin kararlar esasen o ülkenin askeri, ekonomik, toplumsal 

ihtiyaçlarına, siyasal yapısına, geleneklerine, geçmiş tecrübelerine dayanarak alınır. Bu 

bağlamda, ülkelerin ideolojileri eğitimi etkileyen önemli bir unsur olarak ortaya 

çıkmaktadır. Özellikle 18. yüzyıl Aydınlanma Döneminden sonra ideolojik düşünceler 

siyasal, sosyal, ekonomik düşünceleri etkilediği gibi eğitim düşüncelerini ve 

uygulamalarını da etkileyen güçler olmuştur.   

Aydınlanma döneminin ardından modern ulus devlet anlayışının ortaya çıkışı ile 

birlikte ideolojinin eğitim politikalarını ve uygulamalarını doğrudan etkilediği 

bilinmektedir. Yeni kurulmuş ulus devletler, eğitimi, ideolojilerini yayma aracı olarak 

görmeye ve kullanmaya başlamışlardır (Sain ve Zabun, 2018). 

İdeoloji kavramının, alanyazında çeşitli tanımlarına rastlanmaktadır. Öncelikle bu 

kavram kelimenin kökünden de anlaşılacağı gibi düşünceyle, ideal olanla ilgilidir.  

İdeoloji kavramı, ilk olarak Fransız bir filozof olan Destuttde Traccy  (1755-136) 

tarafından Element d’idéologie adlı eserinde “ideler bilimi” olarak kullanılmıştır.  

İdeoloji kavramı, Traccy’den Marx’a kadar olan zamanda düşüncelerin 

araştırılması olarak ele alınmış, Marx’tan sonra ise yeni bir anlama kavuşmuştur (Yapıcı, 

2011).   Marx’a göre; ideoloji, görünürde mantıklı olan ancak gerçekte egemen sınıfların 

çıkarlarını haklılaştırmak için oluşturulan bir düşünce sistemidir. Bu sistemde, bir sınıfın 

üyeleri olan insanlar, doğru olmayan, ancak temel amacı, hâkim durumdakilerin gücünü 

meşrulaştırmak ve sürdürmek olan, ideoloji olarak nitelendirilen şeylere inanırlar 

(Wallace ve Wolf, 2018).  

Althusser’e (1991:47) göre; ideoloji, “toplumsal formasyonun belirleyicisi, buna 

göre toplumu dönüştürücü ve bireyleri bu ilişkiler ağı içerisinde yönlendirici egemen 

fikirler ve tasarımlar sistemi” olarak ifade edilebilir. McLaren’a (2011) göre ise; ideoloji, 

belirli sosyal grupların ve sınıfların çıkarlarını yansıtan karmaşık inanç, temsil ve 

uygulama sistemlerini kapsar; bireylerin ve grupların dünyayı nasıl algıladıklarını ve 

anladıklarını şekillendiren değerleri, normları ve anlamları içerir. Bu bağlamda, ideoloji 

kavramı, “hem gerçekliği gizleyen … hem de yeni toplumsal yapılar içinde insanları 

harekete geçirecek izlenceler anlamında kullanılabilmektedir” (Oskay,1952:199). 

Dolayısıyla,  ideoloji, “yeni bir toplumsal formasyon kurmaya yönelen bir sınıfın elinde 

iken izm-olarak; bu sınıf kendi toplumsal formasyonunu kurduktan sonra ise, hegemonik 

ideoloji olarak” ele alınabilmektedir (Oskay,1952:200). 



27 
 

Kaplan’a (2005) göre; ideoloji, en genel anlamda bireylerin toplumsallaştırılması 

sürecinde temel alınan bakış açısı, dünya görüşü olarak da tanımlanabilmektedir. Gutek  

(2017:163-164) ideolojiyi, büyük ölçüde “1776 Amerikan Devrimi, 1789 Fransız 

Devrimi, 1917 Bolşevik Devrimi ve 1949 Çin Komünist Devrimi gibi büyük devrimlerle” 

ortaya çıkmış olan ve “bir grubun görüş açısını, programını, eylemini, isteklerini teorik 

açıdan meşru kılmaya yara[yan]” olgular olarak belirtmiştir.  

Heywood (2014:28) ise ideoloji için şunları söylemiştir: 

Tüm ideolojiler, (a) genellikle dünya görüşü biçiminde mevcut düzene ait 

bir açıklama sunarlar, (b) arzulanan geleceğe ilişkin bir model, bir iyi 

toplum görüşü geliştirirler ve (c) siyasal gelişmenin nasıl yapılacağı ve nasıl 

yapılması gerektiğini, (a)’dan (b)’ye geçişin nasıl olacağını açıklarlar. 

Bu bağlamda, ideolojinin gücü, devletin siyasal iktidarının ortaya koyduğu 

tanımlar ve amaçlar doğrultusunda, toplumu oluşturma ve topluma bir üst kimlik 

kazandırma meselesindeki etkinliğinden gelmektedir (Çetin, 2001b).  Öyleyse, ideoloji 

en genel anlamıyla geleceğin politikalarını ve ideal insan tipini belirlerken, bireyleri 

toplumsallaştırırken başvurulan bir kaynak, bir ülkü, bir düşünceler, inançlar bütünü 

olarak ifade edilebilir. 

Modernleşme çabasıyla birlikte eğitim, Türkiye’de de devletin ve iktidarların 

yakından ilgilendiği bir alan olmuştur.  Çünkü eğitim her zaman belirli inanç ve 

görüşlerin topluma benimsetilmesi amacını yerine getirmiş, bir toplumsallaşma aracı 

olarak kabul edilmiştir. Bu bağlamda, eğitim ve eğitimdeki sorunlar, eğitimin yeniden 

düzenlenmesi sürecini etkileyen ideolojik görüşlerden ve pratiklerden ayrı ele alınamaz 

(Altın, 2019). Gutek’in (2017) de belirttiği gibi devletler ideal insan tipi yaratırken esas 

olarak eğitime başvururlar. İdeoloji, bilhassa egemen sınıfın ideolojisi ya da resmi 

ideoloji olarak eğitimi şu şekilde etkiler: “Eğitim politikaları, hedefleri, amaçları ve 

sonuçlarını belirler. Okul çevresindeki davranış ve değerleri belirleyip, kuvvetlendirir. 

Okulun resmi müfredatını oluşturan bilgi ve yetenekler üzerinde etkili olur” (Gutek, 

2017:181). Dolayısıyla, ideoloji ve eğitim arasında güçlü bir ilişki olduğu, ideolojinin 

eğitim politikalarını, öğretim programlarını, uygulamalarını etkilediği, davranış ve 

değerlerin oluşumunu sağladığı söylenebilir. Daha iyi bir ifadeyle, eğitimde ulaşılmak 

istenen hedeflere karar verilmesinde egemen sınıfın sahip olduğu ideoloji önemli ölçüde 

etkili olmaktadır.  

Türkiye’de de iktidarlar eğitimle ciddi anlamda ilgilenmiş, kendi hedeflerini 

gerçekleştirmek için eğitimi önemli bir enstrüman olarak görmüştür. Türkiye 



28 
 

Cumhuriyeti’nin eğitim düşüncesini ortaya koymak için alanyazın incelendiğinde,  

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşundan günümüze kadar eğitim alanında pek çok 

düzenleme ve değişiklik yapıldığı bilinmektedir. Şüphesiz ki; en önemli değişiklik 

Mustafa Kemal ve cumhuriyetin kurucu kadrosunun yaptığı eğitim devrimidir. Türkiye 

Cumhuriyeti bağımsız bir ulus devlet olarak kurulduktan sonra kendi insan idealini 

oluşturmayı hedeflemiştir. Atatürk ve kurucu kadro yeni kurulmuş devletin varlığını 

sürdürebilmesi için çeşitli devrimlerle yeni sosyal ve siyasal düzen kurmuşlardır. 

Atatürk’ün döneminde eğitim gençleri artık eski düzene göre yetiştirmeyecek; onlarda 

yeni siyasal düzenin ihtiyaç duyduğu fiziksel entelektüel, ahlaksal, zihinsel durumları 

oluşturacaktır. Çünkü kurucu kadronun toplumun bekası için gerekli kabul ettiği koşullar 

artık eskisinden köklü biçimde farklıdır.  

Burada her toplumun kendi ideal insanını oluşturduğunu belirten ve eğitimi 

toplumsal bir olgu olarak gören Durkheim’ın eğitim tanımına bakmak yerinde olacaktır. 

Durkheim (2016:8) eğitimi, “yetişkin nesillerin toplumsal yaşam için daha 

olgunlaşmamış kişiler üzerinde uyguladığı eylem” olarak tanımlar. Ona göre eğitimin 

amacı; çocuğun içinde bulunduğu toplumsal çevresinin ve ileride içinde yer alacağı aile, 

sınıf, meslek gibi grupların ondan geliştirmesini talep ettiği bir takım fiziksel, entelektüel 

ve ahlaki şartları çocuğun içerisinde harekete geçirmek ve geliştirmektir. Diğer bir 

söyleyişle, “eğitim genç neslin toplumsallaşmasıdır” (Durkheim, 2016:8).   

Durkheim’ın eğitim tanımından yola çıkarak Türkiye Cumhuriyeti’nin eğitim 

amaçlarına bakılacak olursa; yeni Türkiye’nin de kendine özgü bir insan ideali 

oluşturduğu görülmektedir. Gençlerin nasıl bir ideal doğrultusunda yetişmeleri 

gerektiğini düşünenler de Mustafa Kemal Atatürk ve cumhuriyetin kurucu kadrosudur. 

Bu kadro, Türkiye’nin ve cumhuriyet rejiminin var oluşunu ve devamlılığını bir takım 

siyasal ve toplumsal devrimlerle gerçekleştirmeye çalışmışlardır. Gençler artık yeni 

kurulan cumhuriyetin insan idealine göre yetiştirilecek; yeni Türkiye’nin talep ettiği 

zihinsel, fiziksel, entelektüel, ahlaki değişimler çocuklarda içsel olarak uyandırılacak ve 

geliştirilecektir.  

Burada ilk olarak Atatürk’ün eğitimci kişiliğinden ve yaptıklarından söz etmek 

yerinde olacaktır. O, yalnızca vatanı kurtarıp, cumhuriyetle yönetilen çağdaş bir devlet 

kurduğu için değil, milletini insan onuruna yaraşır şekilde yaşatmanın yolunun eğitimden 

geçtiğini gördüğü için Türkiye Cumhuriyeti’nin en değerli şahsiyeti kabul edilmektedir 

(Oğuzkan,1987). Türk milletinin kurtarıcısı büyük önder Mustafa Kemal’in, fikirleriyle 



29 
 

eğitime yön verdiği, Türk milli eğitiminin politikası, amaç ve ilkelerinin belirlenmesinde 

etkili olduğu bilinmektedir (Akyüz, 1989).  

Atatürk, kendisini ilk olarak eğitimci kişiliğiyle tanımlamak istemiştir. Sönmez’in 

(2002) aktardığına göre, Atatürk 1936’da kendisiyle ilgili yazılan bir şiiri okuduktan 

sonra şair Behçet Kemal Çağlar’a şöyle demiştir: “olmamış... Benim asıl bir niteliğim var 

ki onu hiç yazmamışsın... Benim asıl kişiliğim öğretmenliğimdir; ben milletimin 

öğretmeniyim, bunu yazmamışsın!”. Mustafa Kemal’in başöğretmen unvanıyla kara tahta 

başında milletine okuma yazma öğretmesi, her gittiği yerde okulları, sınıfları ziyaret 

etmesi, öğretmenlerle temasta olması, onlara çok değer vermesi, ders kitapları yazması, 

çok okuması ve okuduklarından diğerlerini de faydalandırmak istemesi, düşüncelerini 

açık ve anlaşılır anlatması, anlatırken kroki, araç-gereç vb. kullanması, Cumhuriyetin 

ilanından hemen sonra Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nu çıkartması onun eğitimci kişiliğini 

ve niteliklerini gösteren birkaç örnek arasında gösterilebilir (Sönmez, 2002).  Nitekim, 

Atatürk ‘başöğretmen’ unvanı ile kara tahta önüne geçip halkına öğretmenlik yapmış, 

halkın eğitim düzeyini yükseltmek için büyük çaba göstermiş; bu anlamda eğitimcilere 

ve öğretmenlere büyük bir manevi destek vermiştir (Akyüz,1989). 

Atatürk, Milli Mücadele tüm hızıyla devam ederken 16 Temmuz 1921’de 

Ankara’da Maarif Kongresini düzenlemiş ve Osmanlı’nın millî olmayan eğitim sistemini 

ülkenin felaketlere sürüklenmesinin temel nedenleri arasında görmüş, yüzyıllardır 

yıpranan toplumun eğitimle tedavi edileceğine işaret etmiş ve savaşın ardından 

uygulanması için milli bir eğitim programı hazırlamanın gerekliliğinden söz etmiştir. 

Atatürk, Milli Mücadele kazanıldıktan sonra 27 Ekim 1922’de Bursa'da 

öğretmenlere hitaben yaptığı konuşmasında en değerli görevin eğitim işleri olduğunu dile 

getirmiş, toplumun gerçek anlamda kurtuluşunun eğitimdeki başarıya bağlı olduğunu; bu 

sebeple eğitim işlerinde mutlaka başarıya ulaşmak gerektiğini şöyle ifade etmiştir: 

“Maarif işlerinde behemehal (muhakkak) muzaffer olmak lazımdır. Bir milletin halâsı 

hakikisi (gerçek kurtuluşu) ancak bu suretle olur”.  

Atatürk,  her türlü yeniliğin, ilerlemenin eğitimden geçtiğine inanıyordu. Anadolu 

halkından bir ulus yaratmak için neredeyse tamamı okuma yazma bilmeyen toplumun 

eğitilmesi, cahilliğin, bilgisizliğin giderilmesi gerekiyordu. Eğitim ve bilim toplumun 

sosyal değişiminin ve gelişiminin anahtarıydı. Ancak eğitim onun için sadece gelişmeyi 

sağlayacak insan gücünü yetiştirmek değildi. Eğitim aracılığıyla geçmişin mantıksız, 

faydasız uygulama ve inançlarından arınmak, aklı ve bilimi rehber edinmek, cehalete son 



30 
 

vermek, vatanperverlik, bağımsızlık onuru, insanlığa saygı gibi yüksek değerlerin 

bireylerde oluşturulması gerekiyordu (Oğuzkan,1987). 

Dolayısıyla, Atatürk için savaşın kazanılması yalnızca bir başlangıçtı. İlk olarak 

1922’de saltanat kaldırılmış; 1923’te cumhuriyet ilan edilmiştir. Ülkenin bağımsızlığının 

yeniden tehlikeye düşmemesi, cumhuriyet rejiminin halka benimsetilmesi, çağdaşlaşma 

yolunda ilerlemeler kaydedilmesi gerekiyor, işlevsiz kurumları, yapıları, zihniyetleri 

yıkmak, yeni ideale hizmet edecek yeni yapıları kurmak gerekiyordu. Bu amaçla, 1924’te 

hilafet kaldırılmış, Şeriye ve Evkaf Vekâleti kaldırılmış, Tevhid-i Tedrisat yasası 

çıkarılmış, medreseler kapatılmış, eğitim ve öğretimde birlik sağlanmıştır. 1925’te Şapka 

İnkılabı yapılmış, Tekke ve Zaviyeler kapatılmış, Hicri ve Rumi takvimler terk edilmiş, 

Miladi takvime geçilmiştir. 1926’da yine bir laikleşme adımı olan Medeni Kanun kabul 

edilmiş, tek eşlilik yasaklanmış, mirasta kadın erkek eşitliği sağlanmıştır. 1928’te 

“Devletin dini İslamdır” ibaresi kaldırılmıştır, Arap harflerinin kullanılmasına son 

verilmiş, Harf İnkılabı yapılmıştır. 1930’da Türk Tarih Kurumu, 1931’de Türk Dil 

Kurumu kurulmuştur. 1937’te laiklik ilkesi resmi olarak anayasaya girmiştir.  

Kemalist kadro tüm halkın eğitimden yararlanmasını sağlamak, bilgisizliği 

ortadan kaldırmak için bir eğitim seferberliği başlatmış, özellikle ilköğretim ve orta 

öğretimde eğitimi yaygınlaştırmaya çalışmıştır. Eğitim tüm öğrencilere açık ve parasız 

hale getirilmiştir. 1928’de Millet Mektepleri, 1930’da Halk Okuma Odaları, 1932’de 

Halk Evleri, 1936’da Köy Eğitmen Kursları ve de 1940’da Köy Enstitüleri kurulmuştur 

(Güven, 2015).  

Atatürk’ün tüm bu yaptıkları ve söyledikleri ışığında, alanyazında Kemalist 

ideolojinin eğitim felsefesine ilişkin çeşitli çözümlemelere ve görüşlere rastlanmıştır. Bu 

çözümlemelere göre; Atatürk’ün eğitim felsefesi anlayışının temelde Aydınlanma 

felsefesine ve pragmatizme dayandığı, ancak diğer çeşitli felsefi görüşlerle de 

ilişkilendirildiği, bu bağlamda Atatürk’ün eğitim felsefesi anlayışının genel olarak 

eklektik bir felsefeye dayandığı anlaşılmaktadır.   

Örneğin, Ünder’e (2017) göre; Osmanlı Devleti’nden devralınan eski kurumların 

ve yerine kurulan yeni kurumların temelindeki felsefeler karşılaştırıldığında, Kemalist 

devrimlerin özünde aydınlanma ve medenileşme ülküsü dikkat çekmektedir. Temelinde 

İslami düşünüş bulunan kurumlar kaldırılarak zihinlerden dinsel düşünüş sökülüp atılmak 

istenmiş; yerine zihinlerde bilimsel, rasyonel düşünüş tarzı oluşturulmak istenmiştir. 

Diğer yandan, Ünder (1996), Kemalist ideolojide temelde aydınlanma düşüncesi dikkat 

çekse de,  Kemalist devrimin eklektik bir felsefesinin olduğunu; tek başına bir izme 



31 
 

indirgenemeyeceğini, Atatürk’ün konuşmalarında pek çok akımı destekleyecek kanıtların 

bulunabileceğini belirtmiştir. Ancak genel olarak Türk eğitim felsefesinin kendiliğinden 

gelişen bir pragmatizm içerdiğini, pragmatist bir ruha sahip olduğunu vurgulamıştır. Bu 

pragmatist karaktere uygun olarak Türk devriminde;  

hiçbir öğreti, felsefe ya da politika iman ve bağlanma konusu olmamıştır. Onlara 

faydacı ve seçici bir bakış açısı egemen olmuştur. Araçlar, bu amaca ulaştırmayı 

vadettiği ölçüde değer verilmiş ve benimsenmiştir. Arzu edilmeyen sonuçlar 

ortaya çıktığı zaman da hemen terk edilmiştir (Ünder, 1996:41).  

Toprakçı (2011) da Atatürk’ün eğitim anlayışının tek bir felsefi akımla 

sınırlandırılamayacağını, çeşitli felsefi düşüncelerin bir sentezi olduğunu ifade etmiştir. 

Toprakçı’ya (2011) göre; onun yıkık bir milletin yeniden toparlanmasının eğitimle 

mümkün olacağını düşünmesi ve yeni bir Türk Devleti kurması bakımından yeniden 

kurmacı, eğitimin milli olması gerektiğini düşünmesi bakımından esasici, eğitimin 

işlevsel ve bilimsel olmasını savunması bakımından ilerlemeci, aktif ve üretken bir 

bireyler yetiştirmesi gerektiğini vurgulaması bakımından politeknik bir düşünceye sahip 

olduğunu, dolayısıyla yalnızca bir felsefeye bağlı kalmadığını ileri sürmüştür.  

Hesapçıoğlu (2009:135-136), Türk Eğitim Sistemi’nin,  “epistemolojik 

açıdan…rasyonalist bir felsefeye, problem çözme yaklaşımları bakımından 

dedüktif/tümdengelimci bir felsefeye, yönetim anlayışları açısından merkezî yönetimli 

bir felsefeye, doğru bilginin kriteri açısından toplum merkezli (Durkheimci)” bir 

felsefeye sahip olduğunu saptamıştır.  

Timur (1968), Adıvar (1995), Karaca (2004), Güven (2015), Koçak (2019)  

Kemalist ideolojide ilim ve fenni yücelten, ilerlemeye inanan bir perspektif dikkat çektiği 

ve toplumun her alanında bilim ve bilimsel yöntem temel alındığı için Kemalizmin 

felsefesinin pozitivist bir ağırlık taşıdığını ifade etmişlerdir. Tezcan (1989) ise Atatürk’ü 

pozitivist, pragmatist ve rasyonalist olarak nitelendirmiştir. Benzer şekilde, Albayrak 

(2019) da yaptığı güncel bir araştırmada Atatürk döneminde pozitivizm, pragmatizm ve 

rasyonalizm gibi felsefi akımların devrimler yoluyla Türk eğitim sistemini 

biçimlendirdiğini ifade etmiştir. 

İnal (2008), Kemalist ideolojinin Batının eğitim anlayışına bakışının temel 

çerçevesinin pragmatizm olduğunu, bilim anlayışının ve dünyaya bakışının da pozitivizm 

olduğunu belirtmiştir. Koçak (2019) eğitim yoluyla cumhuriyet rejiminin ve Atatürk ilke 

ve inkılaplarının topluma benimsetilmesinin, aklın ve bilimin ışığında toplumsal hayatta 

üretken ve aktif kişiler yetiştirilmesinin, eğitim programlarının faydacı bir perspektifle 



32 
 

oluşturulmasının, günlük üretime dönük bilgi ve becerilerin kazandırılmasının, ülkenin 

eğitim politikasının, pozitivist, pragmatist, laik, demokratik bir düşünce temeline 

dayandığını gösterdiğini ifade etmiştir.   

 Özetle, alanyazın değerlendirildiğinde, Kemalist ideolojinin eğitim düşüncesinde 

çeşitli izmlerden, felsefi düşüncelerden öğeler bulunabilmekte, farklı düşünürlerin 

izlerine rastlanabilmektedir. Daha iyi bir ifadeyle, temelde Kemalist devrimin 

aydınlanma felsefesine, çağdaşlaşmaya, laikliğe, pragmatizme dayandığı, Kemalizmin 

tek bir doktrine ya da bir felsefi izme indirgenemediği, eklektik bir yapıya sahip olduğu 

anlaşılmaktadır.  

Atatürk sonrası döneme gelindiğinde, 1946 yılında Türkiye'de ilk çok partili seçim 

yapılmıştır. Türkiye, siyasi değişikliklerle birlikte, önceki döneme göre daha çok 

liberalleşmeye başlamış; bu nedenle, ülke dış yardımlara ve yatırımlara açık hale 

gelmiştir (Boratav, 2011). Türkiye, 1947 yılında Dünya Bankası (WB) ve Uluslararası 

Para Fonu’na (IMF) üye olmuştur (Ekzen, 2009). 1950 seçimlerinden sonra siyasi 

iktidarın Demokrat Parti'ye (DP) devredilmesiyle Türkiye kendisini gerçek anlamda 

yabancı yatırımlara açmıştır. Türkiye'ye savaş sonrası ABD tarafından Marshall Yardımı 

sağlanmıştır (Güven, 2015). Türkiye'nin endüstriyel gelişimi uluslararası kuruluşlar 

tarafından desteklenmemiştir (Ekzen, 2009). Türkiye, 1952 yılında eski Sovyetler 

Birliği'nin komünist bloğuna karşı kurulan Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü'ne 

(NATO) üye olmuştur.  

Bu doğrultuda, Türk Eğitim Sisteminde de bazı değişim ve dönüşümler 

yaşanmıştır.1950’den sonra genel olarak muhafazakâr düşüncenin güçlenmesiyle 

eğitimde maneviyatı öne çıkaran yapılar ortaya çıkmıştır (İnal, 2008); bu muhafazakâr 

düşünce “dini, katı bir pozitivist anlayışla tümden reddeden görüşlere karşı, onun 

varlığını ve önemini kabul edip, toplumsal hayat içinde ve devletle ilişkisinde sınırlarını 

yeniden tanımlama gayreti” içinde olmuştur (Mert, 2006:319). 1952’de halkevleri, 

1954’te Köy Enstitüleri Demokrat Parti tarafından kapatılmıştır; diğer yandan, Rockfeller 

ve Ford Vakfı gibi kuruluşların Türkiye’ye yardım etmesi ve yabancı yatırımcıların ve 

sermayenin ülkeye girmesi sebebiyle yabancı dil bilen insan gücünü yetiştirmek üzere 

1955 yılında, daha sonra Anadolu liseleri olarak bilinecek olan, kolej adı verilen okullar 

açılmıştır (Güven, 2015).  

1960 askeri darbesinin ardından eğitim anlayışı muhafazakâr milliyetçi düzlemde 

devam ettirilmiş, Birinci ve İkinci Kalkınma Planları doğrultusunda, mesleki ve teknik 

liselerin sayısı artırılmış, fen liseleri açılmış, 1965 yılında özel eğitim kurumlarını 



33 
 

düzenleyen yeni bir kanun çıkarılmış ve bu durum özel okulların sayısında artışa yol 

açmıştır (Okçabol, 2005). 1971 darbesinin ardından, koalisyon hükümetleri, kısa vadeli 

avantajlar sağlayan popülist ekonomi politikalarını benimsemiş (Boratav, 2011), 

öğrencileri ülke çapındaki çeşitli standart sınavlara hazırlayacak özel dershanelerin sayısı 

da artmaya başlamıştır (Okçabol, 2005). 1980 darbesinin ardından ise yeni neo-liberal 

politikalar hükümetin üretim faaliyetlerindeki etkinliğinin azaltılmasına, sermayenin ve 

malların serbest dolaşımına, devlete ait sanayilerin özelleştirilmesine ve kamu 

harcamalarında azalmaya dayanmıştır (Boratav, 2011). Yeni eğitim ve kültür politikası 

Türk-İslam sentezine dayanmış, özel okulların açılması teşvik edilmiş (Okçabol, 2005), 

kapitalist dünyaya uyum sağlamak ve küresel şartlarda rekabet edebilecek bireyler 

yetiştirmek için eğitim sisteminde değişiklikler yapılmıştır (İnal, 2008). 1980’li yılların 

başında kurulan Yükseköğretim Kurulu (YÖK) ile üniversitelerin özerkliği tarihe 

karışmıştır (Güven, 2015).  

1980'den bu yana iktidar partisi birçok kez değişmesine rağmen neoliberal 

ekonomik politikaları değişmemiş, (Boratav, 2011), AKP'nin iktidara geldiği 2002'den 

bu yana daha da artmıştır. Bu bağlamda, 2004 yılında Avrupa Birliği'nin eğitim sistemine 

uyum sağlamak ve küreselleşen dünyanın ihtiyaç duyduğu işgücünün yetiştirilmesine 

sağlamak için yapılandırmacı, öğrenci merkezli bir eğitim modeli ortaya çıkmıştır 

(Güven,2015).   

Ardından 2012’ye gelindiğinde 4+4+4 denen reform kanunu kabul edilmiş, 

zorunlu eğitim 4 yılı ilkokul, 4 yılı ortaokul ve 4 yılı lise olmak üzere 12 yıla çıkarılmıştır 

(Güven, 2015): Bu gerçekte 8 yıllık zorunlu eğitim sürecinin kesintiye uğramasına sebep 

olmuş, 4 yıllık ilköğretimin ardından öğrencilerin uzaktan eğitim almasına izin 

verilmiştir. Bu kesinti aynı zamanda imam hatip okullarının yeniden açılmasına da olanak 

sağlamış, böylece dini eğitim veren okulların sayısı belirgin biçimde artmıştır. Programa 

eklenen zorunlu ve seçmeli derslerle öğretim programlarındaki dini derslerin sayısı da 

artmıştır.  

Eğitim sistemindeki bu düzenlemeler, hükümetin dindar nesiller yetiştirme 

hedefiyle uyumluydu. Nitekim 1980’ten sonra toplumsal düzeni ve devamlılığı sağlamak 

için dinden faydalanma durumu devletin kendisi tarafından bizzat uygun bulunmuştur 

(Bora, 2015).  

Özetle, 1950’den sonra Türkiye dünyadaki liberal-neoliberal düşüncelerden 

etkilenmiş, muhafazakâr düşüncenin eğitim sistemi üzerindeki etkileri artmış; o günden 



34 
 

bu yana Türk Eğitim Sistemi muhafazakârlığın merkezde olduğu, neoliberal eğitim 

politikaları ile sürdürülmektedir.  

 

Yabancılaşma ve Vasıfsızlaşma 
 

Bu bölümde araştırmanın konu alanı bağlamında, yabancılaşma ve 

vasıfsızlaşmaya ilişkin kavrasal çerçeve sunulmuştur.  

 

Yabancılaşma 

 

Yabancılaşma; felsefe, sosyoloji, psikoloji ve ekonomi gibi disiplinlerdeki çeşitli 

düşünürler tarafından araştırılan ve tanımlanan karmaşık bir kavramdır. Farklı bakış 

açıları yabancılaşmaya ilişkin farklı anlayışlar ortaya koymuştur.   

Örneğin, aydınlanma filozofu Jean-Jacques Rousseau, ‘yabancılaşma’ terimini 

kullanmasa da bireylerin kendi özgün benliklerinden yabancılaşması ve bunun yarattığı 

etkiye değinmiştir. Onun toplumsal sözleşme, eğitim ve uygarlığın etkileri hakkındaki 

fikirleri yabancılaşma kavramına dair içgörüler sağlamıştır. Rousseau'ya (2018) göre 

insan doğası iyidir; ancak medenileşen, toplumsallaşan insan kötüdür: İnsanın 

kötüleşmesinin, ahlakının bozulmasının sebebi; özel mülkiyetin ve sosyal kurumların 

ortaya çıkışı, doğa durumundan organize topluma yapısına geçilmesi ve kaynakların 

eşitsiz dağılımının ortaya çıkmasıdır.  Tüm bunlar, bireylerin doğal eğilimlerinden 

koptuğu ve yapay toplumsal geleneklere göre yaşadığı bir tür yabancılaşmaya katkıda 

bulunmuştur. Rousseau, medeni toplumun insanın ahlakını bozduğunu; bu doğrultuda 

geleneksel eğitim sisteminin de çoğu zaman dışsal değer ve beklentileri empoze ederek 

bireylerin gerçek doğasından uzaklaşmasına, diğer bir ifadeyle, kendi doğalarına 

yabancılaşmasına yol açtığını belirtmiştir. Bu yüzden, eğitimin, toplumsal normları 

empoze etmek yerine, çocukları doğal eğilimlerine uygun şekilde yetiştirmesi gerektiğini 

öne sürmüştür.  

Alman filozof Georg Wilhelm Friedrich Hegel, yabancılaşma kavramını Marx 

gibi sistematik bir şekilde doğrudan ele almasa da, onun, özellikle öz-bilinç, tanınma, 

insan öznelliğinin gelişimi, diyalektik süreç hakkındaki fikirlerine dayanılarak 

yabancılaşmayla ilgili temalara değindiği ifade edilebilir.    

Yabancılaşma bağlamında, Hegel'in diyalektik yaklaşımı; çelişkilerin ve 

olumsuzlamaların insan öznelliğinin ortaya çıkmasına nasıl katkıda bulunduğunu 



35 
 

anlamak için bir çerçeve sağlamaktadır (Akt. Osmanoğlu, 2016): Yabancılaşma, 

diyalektik süreçte bireylerin özgün benliklerinden ayrılmayı deneyimledikleri ancak 

sonunda yabancılaşmış durumların olumsuzlanması ve aşılması yoluyla daha yüksek bir 

kendini gerçekleştirme biçimine doğru ilerledikleri bir an olarak görülebilir. 

Hegel'in yabancılaşma tartışmalarıyla ilgili en ünlü kavramlarından biri, onun 

Tinin Görüngübilimi eserinde özellikle de ‘Efendi-Köle Diyalektiği’ olarak bilinen 

bölümde yer almaktadır  (Akt. Öztürk ve Çipe, 2020): Bu diyalektik, bireylerin 

kendilerini başkalarıyla ilişkili olarak tanımladığında ortaya çıkan potansiyel 

yabancılaşmaya değinen bir yaklaşım olarak yorumlanabilir. Hegel, bu diyalektikte, 

ötekinin tanınması yoluyla özbilincin oluşumunu araştırmıştır. Tanınma mücadelesi, 

bağımsızlık ve bağımlılık arasında karmaşık bir etkileşimi içerir ve bu diyalektiğin 

çözümü, öz bilincin gelişimi için çok önemlidir.  

Alman filozof Ludwig Andreas Feuerbach yabancılaşmaya ilişkin bakış açısı 

geliştiren bir diğer düşünürdür. Feuerbach; insanın, onu insan yapan niteliklerinden 

koparılmasını yabancılaşma olarak ifade etmiştir (Akt. Öztürk ve Çipe, 2020): 

Feuerbach’a göre; geleneksel dini inançlar, insani niteliklerin ve ideallerin ilahi bir 

varlığa yansıtılmasını içerir. Bu süreçte insanlar kendi temel niteliklerini dışsal, aşkın bir 

Tanrı’ya atfederek yabancılaşırlar. Bir başka söyleyişle, dini yabancılaşma, insan 

niteliklerinin bir tanrıya kaydırılmasını içerir ve bu da kişinin kendi özünden ayrılma 

hissine yol açar. Dolayısıyla, insanın yabancılaşması, Tanrı’ya ulaşma sürecinde 

gerçekleşir. İnsan, Tanrı’ya ulaşmak için, kendi özüne yabancılaşır. Çünkü kendi 

doğasındaki olumlu özellikleri Tanrı’ya atfeder, kötücül ve olumsuz yanlarıyla kendini 

yoksullaştırır.  

Sosyolojinin kurucu isimlerinden biri olan Émile Durkheim’ın özellikle toplumsal 

bütünleşme ve hızlı toplumsal değişimin etkilerine ilişkin analizi, modern toplumlarda 

bireylerin potansiyel yabancılaşmasıyla ilgili temaları içermektedir. Durkheim, 

Toplumsal İşbölümü adlı çalışmasında mekanik dayanışma ile organik dayanışma 

arasında ayrım yapmıştır (Akt. Wallace ve Wolf, 2018): Mekanik dayanışma, bireylerin 

benzer değer ve inançları paylaştığı sanayi öncesindeki geleneksel toplumları karakterize 

eder. Organik dayanışma ise; bireylerin uzmanlaşmış rol ve işlevlere dayalı olarak 

birbirine bağımlı olduğu modern, endüstriyel toplumlarla ilişkilidir. Durkheim 

‘yabancılaşma’ terimini kullanmasa da, mekanik dayanışmadan organik dayanışmaya 

geçişe ilişkin analizi, toplumsal bütünleşmede bir değişimi ve modern, karmaşık 



36 
 

toplumlarda bireylerin ortak değerler ve inançlar dizisine daha az bağlı hissetme 

durumunu ima etmiştir.  

Durkheim, İntihar adlı eserinde ‘anomi’ kavramını ortaya atmıştır. Anomi, 

normsuzluk durumunu veya sosyal norm ve değerlerde bir bozulmayı ifade eder (Akt. 

Wallace ve Wolf, 2018): Durkheim, anomiyi, toplumsal değişimlere ve geleneksel 

normların bozulmasına bağlamış, sosyal normlar çöktüğünde veya belirsizleştiğinde 

bireylerin kendilerini toplumdan kopmuş hissedebileceklerini, bunun da amaçsızlık ve 

yabancılaşma hissine yol açabileceğini savunmuştur.  

Sosyal psikolog ve psikanalist Erich Fromm, eserlerinde özellikle modern sanayi 

toplumları bağlamında yabancılaşma temasını araştırmıştır. Fromm, sosyal ve politik 

değişimlerin, özellikle de geleneksel toplumlardan modern endüstriyel toplumlara geçişin 

psikolojik sonuçları üzerinde durmuştur.  

Fromm’a göre; kapitalist sanayi toplumundaki sosyo-ekonomik koşullar modern 

insanın yabancılaşmasının kaynağıdır (Akt. Ertaylan, 2018):  Sanayi toplumu bireyleri 

ilksel bağlarından kopararak aidiyet ve güvenlik gibi insan doğasının temel duygularını 

zayıflatmış ve bireyleri giderek yalnızlaştırmıştır. Bu modern toplumda ilksel bağların 

yerini tüketim almış; özgür, bireyci, tüketen insan tipi ortaya çıkmıştır. Fromm, 

materyalist değerlere odaklanmanın ve insan ilişkilerinin metalaştırılmasının bireyleri 

gerçek benliklerinden uzaklaştırdığını ve özgün, anlamlı bağlantıların gelişimini 

baltaladığını ileri sürmüştür. Modern toplumlardaki bireylerin kendilerine ve başkalarına 

karşı derin bir yabancılaşma duygusu yaşayabileceğini, bunun da anlamsızlık ve 

kopukluk duygularına yol açabileceğini savunmuştur. 

Karl Marx ise yabancılaşma kavramını özellikle ilk dönem felsefi yazılarında 

kapsamlı ve sistematik bir şekilde ele almıştır. Marx'ın yabancılaşma teorisi onun 

kapitalizme ve sanayi toplumuna yönelik eleştirisinin merkezi bir bileşeni olarak ifade 

edilebilir.  Yabancılaşma, en dikkate değer şekilde Marx’ın (2003) 1844 Ekonomik ve 

Felsefi El Yazmaları (Economic and Philosophic Manuscripts of 1844) eserinde 

bahsedilmiştir. Bu el yazmaları koleksiyonu 1844 El Yazmaları (1844 Manuscripts) ya 

da Paris El Yazmaları (Paris Manuscript) olarak da bilinmektedir.  

Bu el yazmalarında Marx (2003), insan varlığının, emeğin ve kapitalizmin çeşitli 

yönlerini araştırmıştır. Yabancılaşma kavramı özellikle ‘Yabancılaşmış Emek’ başlıklı 

bölümde öne çıkmaktadır. Bu bölümde Marx, işçilerin emeklerinin ürünlerine, emek 

sürecinin kendisine, kendi insani özlerine ve çevrelerine nasıl yabancılaştığını 



37 
 

araştırmıştır. 1844 Ekonomik ve Felsefi El Yazmaları’ndaki yabancılaşma tartışması, 

Marx'ın daha sonraki ekonomik ve sosyopolitik teorilerinin de temelini oluşturmaktadır.  

Marx’a göre bu yabancılaşma dört şekilde gerçekleşir (Akt. Ollman, 2009): 

1. Ürüne yabancılaşma (Product alienation): İşçiler işverene ait olan ürünler 

üzerinde hiçbir kontrolü olmadığı için ürüne yabancılaşırlar.  

2. İşe yabancılaşma (Activity alienation): İş, emekçinin yaratıcılığını ve karar 

vermesini gerektirecek hiç yer bırakmadığı için yaptıkları işe yabancılaşırlar.  

3. Türüne yabancılaşma (Species alienation): İşçiler ürüne ve yaptıkları işe 

yabancılaşması sonucu kendi doğalarına yabancılaşırlar. 

4. Çevresine yabancılaşma (Social alienation) : İşçiler ürünlerine, işlerine ve 

kendilerine yabancılaştıkça rekabet ve kayıtsızlık yoluyla birbirlerine de yabancılaşırlar.  

Marx (2003), 1844 Ekonomik ve Felsefi El Yazmaları’nda dört şekilde 

gerçekleşen yabancılaşmayı oldukça detaylı açıklamıştır. Bu el yazmalarında büyük 

ölçüde Adam Smith ve David Ricardo gibi yazarlardan alıntılara yer vererek kapitalist bir 

toplumdaki işçi sınıfının durumunun net bir resmini ortaya koymak istemiştir. Ona göre; 

işçinin durumuna ilişkin soru, klasik politik iktisatçıların temel kaygısı değildir. Onlar, 

genel olarak, sistemin ne kadar gerekli ve rasyonel olduğunu göstererek bu toplumsal 

sistemi savunmaktadırlar. Marx, işçinin, bir insandan çok, salt bir emek kaynağı olarak, 

sıradan bir meta olarak görüldüğüne işaret eder. Ancak asıl hedefi politik iktisatçıların 

kendisi değil, onların teorilerinin temelini oluşturan toplumsal sistemdir. İşçiyi, bir tür 

üretim aracı olarak ele alan iktisatçı, işçileri üretim araçlarının mülkiyetinden ayıran ve 

yalnızca emeklerini kapitaliste satarak yaşayabilecekleri bir toplumsal gerçekliği 

yansıtmaktadır. Marx, ekonomi politiğin; işbölümü, fabrika sistemi, kâr ve ücretler gibi 

temaları ele alışından yararlanarak, her durumda bu sistemin daha verimli ve daha 

gelişmiş hale geldikçe, işçiyi insanlık dışı bir varoluş durumuna düşürdüğünü ifade 

etmektedir.  

Marx (2003), kapitalist sistemde işçilerin emek güçlerini üretim araçlarına sahip 

olanlara bir ücret karşılığında satarak hayatta kalmak zorunda olduklarını, kapitalist sınıf 

ve işçi sınıfı arasındaki bu eşitsiz ilişkinin işçileri güçsüzleştirdiğini belirtmiştir. Marx; 

işçilerin üretim araçlarını kontrol edemedikleri, üretim ilişkilerinde ikincil bir pozisyona 

itildikleri, yaratıcı olmalarının imkânsızlaştığı ve kapitalist üretim sistemi tarafından 

güçsüzleştirildikleri bu çaresiz durumu belirtmek için de ‘yabancılaşma’ (alienation) 

terimini kullanmıştır ve ‘Yabancılaşmış Emek’ bölümünde bu yabancılaşmanın dört 

farklı boyutunu detaylı bir şekilde açıklamıştır:   



38 
 

Marx (2003), ilk olarak ürüne yabancılaşma (product alienation) üzerinde durur: 

Modern toplumda işçinin bir meta muamelesi görerek ezildiğini ve sistemin doğası gereği 

bu kaderin kaçınılmaz olduğunu ifade eder. Ancak gerçekte ne olduğunu kavramak için 

bu üretim tarzı içinde olup bitenlerin bir analizini yapmak gerektiğini belirtir. Marx, her 

şeyden önce işçinin kendisine ait olmayan bir şey ürettiğini, üretilenlerin bağımsız ve 

yabancı bir varlığa büründüğünü, ürünün işçinin kendi gücünden ayrı ve aslında çok daha 

büyük bir güç olarak ortaya çıktığını, böylece insanların kendi yaratımlarının 

egemenliğine girdiğini öne sürer. İşçiler ne kadar çok şey üretirlerse, o kadar çok şeyin 

hâkimiyetine girerler.  

“İşçi yaşamını nesneye koyar. Ama o zaman yaşamı kendisinin değil, 

nesnenindir” (Marx, 2003:63). Bu, işçinin emek yoluyla üretilen nesnelerden 

ayrılmasıdır, kendi ürettiği ürüne yabancılaşmasıdır. Marx’ın  (2003:63) ifadesiyle; 

İşçinin kendi ürünü içinde yabancılaşması, sadece emeğinin bir nesne, dışsal bir 

varoluş durumuna geldiği anlamına değil, ama emeğinin kendi dışında, ondan 

bağımsız, ona yabancı ve onun karşısında özerk bir erk durumuna gelen bir varlık 

olarak var olduğu, ve nesneye çevirdiği yaşamın, hasım ve yabancı ve yaşam 

olarak, ona karşı çıktığı anlamına da gelir.  

Marx’a (2003) göre ikinci tür bir yabancılaşma daha vardır: İşçilerin işe 

yabancılaşması (activity alienation); diğer bir ifadeyle işçilerin kendi üretken faaliyetine 

yabancılaşması.  “Yabancılaşma sadece sonuç içinde değil, ama üretim eylemi içinde, 

üretici etkinliğin kendi içinde de görünür” (Marx, 2003:65). Nitekim 

eğer emek ürünü yabancılaşma ise, üretimin kendisinin de, eylem durumundaki 

yabancılaşma, etkinliğin yabancılaşması, yabancılaşmanın etkinliği olması 

gerekir. Emek nesnesinin yabancılaşması, emeğin etkinliğinin kendi içinde, 

yabancılaşmanın, yoksunlaşmanın özetinden başka bir şey değildir (Marx, 

2003:65). 

Dolayısıyla, bu, birincisine göre daha temel bir yabancılaşma türüdür, çünkü 

nesnenin niteliği her zaman üretim eyleminin niteliğine bağlıdır. Dolayısıyla, eğer üretim 

yabancılaşmış bir faaliyetse, bunun sonucu da ürünün kendisine yabancılaşma olacaktır. 

Kapitalist sistemdeki işçilerin kendilerine ait olmayan şeyler üretmesi, kendi 

faaliyetlerinin kendilerine ait olmamasından kaynaklanmaktadır, çünkü bunu zaten 

kendilerini çalıştıran kapitalistin malı haline getirmişlerdir. İşçinin kendi emeğine 

kapitalist tarafından el konulmuş ve sermayeye dâhil edilmiştir. Dolayısıyla işçi, emek 

gücünün satışıyla kendi emeğine yabancılaşmıştır.  

Çalışma faaliyeti artık işçilerin kendilerine değil, bir başkasına ait olduğundan 

özgür veya kendiliğinden bir faaliyet değildir. Aslında bu durum, “emeğin işçinin dışında 



39 
 

olması, yani özüne ilişkin olmaması, demek ki …işçinin mutlu değil mutsuz duyması, 

özgür bir fizik ve entelektüel etkinlik gösterme[mesidir]” (Marx, 2003:65). 

Sonuç olarak, işçi ancak çalışmanın dışında kendi kendisinin yanında olma 

duygusuna sahiptir ve çalışmada, kendini kendi dışında duyar. Çalışmadığı zaman 

kendi evinde gibidir ve çalıştığı zaman da kendini kendi evinde duymaz. Öyleyse 

çalışması istemli değil, ama istemsizdir, zorlama çalışmadır. Öyleyse bir 

gereksinmenin karşılanması değil, ama sadece çalışma dışındaki gereksinmelerin 

bir karşılama aracıdır (Marx, 2003:65). 

Öyleyse işçilerin hayatları, işlerinin bittiği yerden başlar. Bu sonuç son derece 

ironiktir. Çünkü olayların düzeni tersine dönmüştür.  Yaşamın insana özgü olan kısmı 

sadece bir araç haline gelir ve yaşamın insansal olmayan formlarıyla paylaştığımız kısmı 

amaç haline gelir. “İnsan (işçi artık kendini ancak yemek, içmek ve çoğalmak gibi 

hayvanal işlevlerinde, bir de olsa olsa konutta, süste, vb. özgürce etkin duyabilir, insan 

işlevlerinde ise ancak hayvanlığını duyar” (Marx, 2003:66). Yabancılaşmış birey, özgür 

üretken faaliyetten doyum bulmak için fiziksel varlığını sürdürmek yerine, fiziksel 

varlığını sürdürmek için çalışır. Bir başka ifadeyle, esas varlığı olan yaşam faaliyetini, 

yalnızca varoluşunun bir aracı haline getirir.   

Marx, işçilerin türsel varlıklarına yabancılaşması (species alienation) şeklinde 

ifade ettiği üçüncü bir yabancılaşma fikrinden de söz eder: O, bu yabancılaşma fikrine, 

insanın tür olarak hayvanlardan farklı olduğunu; bu farklılığın, insanın yaşam faaliyetini 

tür olarak hayvanların faaliyetlerinden farklı kıldığını belirterek varır. 

İnsan tüm doğayı yeniden üretir; hayvan ürünü doğrudan doğruya kendi fizik 

bedenini bir parçasıdır, oysa insan kendi ürünü ile özgürce karşı karşıya gelir. 

Hayvan sadece kendi türünün ölçü ve gereksinmelerine göre yapar, oysa insan her 

türün ölçüsüne göre üretir ve nesneye her yerde kendi iç doğasını uygulamasını 

bilir (Marx, 2003: 69).  

Marx’a göre; hayvanların ihtiyaçları her zaman özel, sınırlı ve tek taraflıdır, 

dolayısıyla faaliyetleri de öyledir. Ancak insanoğlu her türlü özel ihtiyacın ötesinde 

üretim yapar. Sınırlı ihtiyaçlar doğayla sınırlı bir ilişkiyi, yani doğanın yalnızca bir 

kısmıyla ilişkiyi ifade eder. Ancak insanoğlu bunun ötesine geçerek doğayla bir bütün 

olarak ilişki kurabilir. Dünyaya olan ilgileri belirli fiziksel ihtiyaçlarına bağlı değildir. Bu 

yalnızca doğanın kaynaklarının kullanımından kaynaklanan bir fayda ilişkisi değildir. 

İnsanın dirimsel etkinliği bilinçlidir.  

Bilinçli dirimsel etkinlik, insanı, hayvanın dirimsel etkinliğinden doğrudan 

doğruya ayırır. İşte …sadece bundan ötürü insan türsel bir varlıktır. Ya  da o 

sadece ancak türsel bir varlık olduğu için bilinçli bir varlıktır; bir başka deyişle, 



40 
 

kendi öz yaşamı onun için bir nesnedir. Etkinliği sadece bundan ötürü özgür 

etkinliktir  (Marx, 2003:68). 

Dolayısıyla, insan türsel varlık olduğunu nesnel dünyayı işleyebilme ve 

geliştirebilme olgusuyla kanıtlar. “Bu üretim onun etkin türsel yaşamıdır. Bu üretim 

aracılığıyla doğa,  onun yapıtı ve onun gerçekliği olarak görünür. Çalışmanın (emeğin) 

amacı demek ki insanın türsel yaşamının nesneleşmesidir” (Marx, 2003:69).  

İnsan doğasının evrenselliğine vurgu yapan ‘tür varlığı’ terimi;  Marx’a göre 

kişinin bilgi ve faaliyetinin kapsamını, gerçekliği bir bütün olarak kapsayacak şekilde 

genişletme yeteneğidir ve kişinin yalnızca belirli bir birey olmadığının, insan ırkının bir 

üyesi, hatta temsilcisi olduğunu ve bu nedenle nesnel bilgiye ve etik açıdan geçerli eyleme 

sahip olabileceğini farkına varmasıdır. Ancak kapitalist sistemde, 

yabancılaşmış emek insandan kendi üretim nesnesini çekip alırken, ondan türsel 

yaşamını, onun gerçek türsel nesnelliğini de koparıp alır ve insanın hayvan 

karşısında sahip bulunduğu üstünlüğü, örgensel-olmayan bedeninin, doğanın, 

elinden alınması elverişsizliğine dönüştürür (Marx, 2003:69). 

Bunun sonucunda ortaya çıkan kişinin türsel varlığına yabancılaşması; bakış 

açısının daralması, düşünce ve faaliyette tek yanlılık anlamına gelir. Marx bu 

farkındalığın kaybının özel mülkiyetin bir başka sonucu ve işçinin kapitalist sistemdeki 

konumunun bir başka yönü olduğunu iddia eder. Bu farkındalığın kaybı da işçilerin 

yabancılaşması ile sonuçlanır.   

İnsanın kendi emek ürününe, kendi dirimsel etkinliğine, kendi türsel varlığına 

yabancılaşmasının dolaysız bir sonucu da şudur: İnsan insana yabancılaşmıştır (social 

alienation). Marx,  dördüncü ve son yabancılaşma türü olarak belirttiği insanın insana 

yabancılaşması kavramını çok uzun ifade etmemiştir; bunun nedeni muhtemelen konunun 

kişinin türsel varlığından yabancılaşması fikrinde zaten ifade edilmiş olmasıdır. İnsanın 

insana yabancılaşması; kişinin gerçekten sosyal bir varlık olarak değil, yalıtılmış bir birey 

olarak var olduğu anlamına gelir. Kapitalist sisteminde bireyler birbirleriyle yalnızca 

dolaylı olarak, takas ettikleri metalar aracılığıyla ilişki kurarlar. İnsan ilişkisi nesneler 

arası bir ilişkiye dönüşür ve insanın kendisinden ayrılır. Bir başka deyişle, bireyler gerçek 

bir insan yaşamı için gerekli olan karşılıklı ilişkilerden uzaklaşmakta ve birbirlerine 

yabancılaşmaktadırlar.  

Öyleyse, Marx’ın yabancılaşma teorisi ışığında, yabancılaşmanın nedenlerinden 

birinin; çalışmanın, çalışanların, iş süreçleri üzerinde daha az kontrole ve özerkliğe sahip 



41 
 

olduğu ve kapitalist sistemde becerilerini ve yaratıcılıklarını ortaya koymadan monoton, 

dar, tekrarlayan görevleri yerine getirdikleri bir sürece indirgenmesi olarak anlaşılabilir.  

Üretimde teknolojinin kullanılması ve üretim süreçlerinin kolaylaştırılması, 

işyerindeki görevleri rutin ve standart hale getirerek basitleştirmekte ve azaltmaktadır; bu 

bağlamda, işçilerin karar verme yetkisi ellerinden alınmakta ve iş, düşük vasıflı 

görevlerin tekrarı haline gelmektedir (Braverman, 2008). İşçilerin makineler tarafından 

yerinden edilmesi ve görevlerin basitleştirilmesi, onların üretim süreci üzerindeki 

kontrollerini kaybetmelerine, işlerini şekillendirme veya etkileme becerisini 

kullanamamalarına; bir başka ifadeyle onların beceri ve yaratıcıklarını kullanma 

fırsatlarının azalmasına sebep olmaktadır (Ferretter, 2006; Previtali ve Fagiani, 2015). 

İşçiler becerilerini ve yaratıcıklarını kullanamadıkça kapitalist üretim sistemi tarafından 

vasıfsızlaştırılmakta, vasıfsızlaştırıldıkça güçsüzlük hissine kapılmakta ve kopukluk 

duyguları yaşayarak yabancılaşmaktadırlar (Majeed, 2021). Dolayısıyla, yabancılaşma, 

işçilerin görevlerinin dar, basit ve rutin bir şekilde tanımlandığı, onların, işin tüm 

yönlerini öğrenme fırsatı bulamadığı, üretim üzerindeki kontrolünü ve otoritesini 

kaybettiği ve yaratıcı güçlerini kullanamadığı bir vasıfsızlaşma sürecine dayanmaktadır 

(Braverman, 2008). Bir başka söyleyişle, vasıfsızlaşma yabancılaşmanın bir boyutu 

olarak ortaya çıkmakta ve yabancılaşmanın temel nedenlerin biri olarak anlaşılmaktadır. 

 

Yabancılaşmanın Bir Boyutu Olarak Vasıfsızlaşma  

 

Marx'ın yabancılaşma analizi, 19. yüzyılda sanayileşmeyle birlikte üretimin ve 

işçilerin yaptığı işin örgütlenmesinin değiştiğini ortaya koymuştur; ancak 20.yüzyılda 

teknolojinin ilerlemesi ve yeni yönetim sistemlerinin devreye girmesiyle birlikte (Edgell, 

2012) üretim ve işin organizasyonu daha da değişmiştir (Watson, 2012).  

Özellikle II. Dünya Savaşından sonra endüstrileşmiş ileri batı toplumlarında 

işlerde ve mesleklerde büyük bir dönüşüm yaşanmıştır. Sanayileşme döneminin 

başlangıcında, malların üretimi başından sonuna kadar yüksek vasıflı zanaatkârlar 

tarafından yapılıyordu. Ancak kapitalist üretim rejimi için bu, yönetimin işçileri kontrol 

etmesine tam olarak izin vermediğinden çok etkili bir üretim yöntemi değildi (Edgell, 

2012). Bu nedenle, emeği belirli bir teknolojik ilerleme düzeyinde kontrol etmekle 

ilgilenen Frederick Winslow Taylor, emek gücünün üretken emeğe dönüştürülmesini 

sağlamak için ‘bilimsel yönetim’ olarak da bilinen Taylorizm yöntemini geliştirmiştir 

(Thursfield, 2000). Taylorizmin temel fikirleri, verimliliği ve üretkenliği artırmak için iş 



42 
 

süreçlerinin bilimsel analizi ve optimizasyonu etrafında döner (Braverman, 2008): Bu 

modele göre; öncelikle belirli bir ürünün en iyi nasıl üretileceğine dair bilgiler toplanır ve 

sınıflandırılır. Daha sonra bu bilgi, yönetim tarafından bir görevin nasıl yerine 

getirileceğine ilişkin bir dizi kural haline getirilir. Son olarak, bilgi üzerindeki bu 

egemenliğin oluşturduğu ayrıcalıklı hakla üretim süreci kontrol edilir. Dolayısıyla, 

Taylor'ın bilimsel yönetim anlayışı, tasarımı uygulamadan ayırmayı ve böylece tüm bilgi 

ve otoriteyi yönetimin elinde toplamayı amaçlamıştır. Daha iyi bir ifadeyle, bu yönetim 

tekniği aslında çalışanlar üzerindeki denetim ve kontrolü artırmış, tüm iş süreçlerini 

yeniden tanımlamış, el emeği ve entelektüel çalışmayı birbirinden ayırmıştır.  

Kapitalistler, üretimi kontrol etmenin örgütsel araçlarına ek olarak, üretim 

sürecini standartlaştırmak için makine kullanmaya başlamışlardır. 20. yüzyılın başında 

Ford Motor Company'nin kurucusu olan Henry Ford, pazarın artan araba talebini 

karşılamak için araba üretim maliyetini azaltacak bir üretim sistemi geliştirmeye karar 

vermiştir (Edgell, 2012): Henry Ford, o zamanlar mevcut olan sınırlı sayıda vasıflı 

işgücünün farkındaydı. Bu nedenle işçilerin özel makineler kullanarak basit, 

standartlaştırılmış görevleri yerine getirebilecekleri bir seri üretim (assembly line) hattı 

tasarlamıştır.  

Fordizm terimi de seri üretim hattı tekniklerinin geliştirilmesinde önemli bir figür 

olan Henry Ford’un adından türetilmiştir. Fordizm, 20. yüzyılın başlarından ortalarına 

kadar Amerikan endüstriyel ve ekonomik modelinin karakteristik özelliği olan, özellikle 

Henry Ford'un yenilikleriyle ilişkilendirilen seri üretim ve tüketim sistemini ifade 

etmektedir.  

Fordizm; üretim sürecinin bir dizi basit, tekrarlanan görevlere bölünmesini 

içermekteydi (Jessop, 1992): Fordizmin en temel özelliği seri üretim hattının 

başlatılmasıdır. Her işçi belirli bir göreve odaklanacak ve ürün bir taşıma bandı boyunca 

hareket edecek ve her işçi ürünün montajına katkıda bulunacaktır. Bu sistem görevin daha 

da basitleştirilmesine dayandığından, vasıfsız işçiler işi yürütebilmişlerdir. Bu sistemde 

tüm zihinsel işler yönetim tarafından yürütülürken, elle yapılan işler basitleştirilmiş ve 

standartlaştırılmıştır. Bir başka ifadeyle, işçinin fazla düşünmesine gerek olmayan bir 

sistem geliştirilmiştir. Fordist üretim biçimi verimliliği önemli ölçüde artırmış ve üretim 

maliyetlerini azaltmıştır. Hem üretim süreçlerine hem de ürünlere standardizasyon 

getirilmiştir. Fordizm, seri üretim hattı ve standardizasyonla, daha önce görülmemiş 

ölçekte malların seri üretimini mümkün kılmıştır. Bu, büyük miktarlarda ve uygun fiyatlı 



43 
 

malların üretilmesine olanak tanımış ve bunları nüfusun daha geniş bir kesimi için 

erişilebilir hale getirmiştir. 

Ford, Taylor’un bilimsel yönetim anlayışını uygulamaya geçirmiştir, ancak 

Ford’u, Taylor’dan ayıran ve özel kılan şey onun vizyonudur (Harvey, 1991):  Çünkü 

Ford, “seri üretimin seri tüketimi, iş gücünün yeniden üretimini sağlayan yeni bir sistemi, 

işgücünün kontrolü ve yönetimi için yeni bir politikayı, … kısacası, yeni bir rasyonel, 

modernist ve popülist demokratik toplum gerektirdiğini” fark etmiştir  (Harvey, 

1991:125-126).  

Kapitalist sistemlerin verimliliği ve karı artırmak ve maliyetleri azaltmak için 

emek süreci üzerindeki kontrolü en üst düzeye çıkarmaya çalıştığını savunan; iş 

süreçlerini de kâr güdülerine uygun şekilde yeniden düzenlediklerini belirten Braverman 

(2008), kapitalist üretim yöntemlerinin görevleri basitleştirmek ve standartlaştırmak 

yoluyla yüksek vasıflı ve özerk işçilere olan ihtiyacı azaltmayı amaçladığını ileri 

sürmüştür:  Braverman 1974’te yayımladığı Labor and Monopoly Capital (Emek ve 

Tekelci Sermaye) adlı eserinde, özellikle gelişmiş sanayi toplumları bağlamında, 

kapitalist gelişmenin bir sonucu olarak işin doğasındaki dönüşümleri, özellikle de iş 

gücünün değersizleşmesi ve emeğin vasıfsızlaşması saptamasını yaparak emeğin 

kapitalist üretim sürecindeki durumuna yeni bir açıklama getirmiştir.  

Braverman'a (2008) göre kapitalizm, verimliliği en üst düzeye çıkarmak için 

işbölümünü ve uzmanlaşmayı teşvik etmekte, ancak bu uzmanlaşma çoğu zaman 

görevlerin daralmasına yol açarak çalışanların genel beceri gereksinimlerini 

azaltmaktadır. İşçiler, daha çok tekrarlayan ve dar bir şekilde tanımlanmış görevleri 

yerine getiren makinenin dişlileri haline gelmektedir. Böylece işçi sınıfının emeği değer 

düşümüne (devalüasyon) uğramakta, diğer bir ifadeyle, değersizleşmektedir. Bu da 

zanaatkârlığı sistematik olarak yok etmekte, işçilerin teknik becerilerini kaybetmelerine, 

bir başka söyleyişle, vasıfsızlaşmalarına yol açmaktadır. Braverman (2008), emeğin 

vasıfsızlaştırılmasının işçiler açısından ciddi sonuçlar doğuracağını savunmuş, işçilerin 

emek süreci üzerindeki kontrollerini azaltacağını, beceri geliştirme ve özerklik fırsatlarını 

sınırlandıracağını, böylece işçilerin kendi emeklerinin ürünlerine ve genel üretim sürecine 

yabancılaşacaklarını belirtmiştir.  

O halde, Braverman’in düşünceleri temelinde, vasıfsızlaştırma; işbölümünün 

arttığı, işe ilişkin görevlerinin rutinleştiği, düşünce ve uygulamanın ayrıldığı ve işin 

yoğunlaştığı durumlarda ortaya çıkmaktadır (Briggs-Carter, 1991). Bir başka deyişle, 



44 
 

vasıfsızlaştırma normalde karmaşık bir emek süreci parçalara ayrıldığında, böylece her 

bir öğe mümkün olduğu kadar basit hale geldiğinde ortaya çıkmaktadır (Ingersoll, 2003).  

Dolayısıyla, vasıfsızlaştırma belirli bir iş veya meslek için gerekli becerilerin, 

genellikle teknoloji veya iş organizasyonundaki değişiklikler nedeniyle basitleştirildiği 

veya azaltıldığı bir süreci ifade etmektedir. Bu, yüksek ‘vasıflı’ işin yüksek ‘vasıfsız’ işe 

dönüştürülmesidir. İşçilerin işleri üzerindeki kontrollerinin parçalanması ve üzerlerindeki 

yönetim kontrollerinin artmasına paralel olarak zanaat becerileri de azalmaktadır (Ozga 

ve Lawn, 1988). Kısacası, vasıfsızlaştırma (deskilling), “çalışanların kendi emekleri 

üzerindeki kontrollerini kaybetmeleri” anlamına gelen bir süreçtir (Apple ve Teitelbaum, 

1986:179). 

 

Öğretmenlik Mesleğinin Dönüşümü 

 

Dünya Savaşı’ndan sonra gerçekleşen hızlı endüstrileşme ile birçok iş ve meslekte 

değişim olduğu gibi öğretmenlik mesleğinde de değişim yaşanmıştır. Hargreaves (2000) 

öğretimdeki çeşitli değişiklikleri tanımlayan dört aşamalı bir yaklaşımdan söz etmiştir: 

(i) Profesyonellik öncesi dönem (the pre-professional age), (ii) profesyonellikte özerklik 

dönemi (the age of the autonomous professional), (iii) profesyonellikte eşit oranda 

sorumluluk dönemi (the age of the collegial professional) ve (iv) post-profesyonel ya da 

postmodern dönem  (the post-professional or postmodern age).  

Hargreaves’e (2000) göre; profesyonellik öncesi (the pre-professional age) 

dönemde, öğretmenlik bir zanaatkârlık biçimini temsil ediyordu ve çok fazla teknik bilgi 

gerektirmiyordu. Öğretmenlerin eğitimi deneme yanılma yöntemine dayalıydı veya 

çıraklık yoluyla gerçekleşmişti. Özellikle 1960’lı yıllardan itibaren endüstrileşmiş batı 

ülkeleri profesyonellikte özerklik (the age of the autonomous professional) dönemine 

geçmiş; öğretmenlik bir uzmanlık alanına dönüşmüş, üniversite düzeyinde bir eğitim 

gerektirmeye başlamış ve öğretmenlerin tercih edilebilir buldukları yaklaşımları ve 

prosedürleri takip etmelerine izin verilmiştir. Meslekte özerklik dönemi, 1980'lerin 

ortalarında gözetim altına alınmış ve öğretmenlik mesleği bir dönüşüm daha yaşamıştır. 

Bu süreçte öğretmenler; yöneticilerin, uzmanların, teknokratların uygun gördüğü eğitim 

yaklaşımlarını benimsemeye zorlanmışlardır. Bu doğrultuda profesyonellikte eşit oranda 

yetki dönemi (the age of the collegial professional),  hızlı değişim ve dönüşümlerle baş 

etme çabasında profesyoneller arasında bir işbirliği dönemi olmuştur. Son olarak ise, 

öğretmenlik mesleği yeni bir postmodern döneme (the post-professional or postmodern 



45 
 

age) girmiştir. Bu postmodern dönem, daha fazla sayıda grubun öğretmenlerin 

çalışmalarına müdahale etmesinin önünü açmış ve öğretmenlerin yaşamlarındaki 

belirsizlik düzeyini artırmıştır.  

Buradan da anlaşıldığı gibi; 1960’lardan sonra öğretmenlik mesleği bir uzmanlık 

alanına dönüştürülmeye başlamış, öğretmenliği profesyonel bir meslek haline getirmek 

ve eğitimin kalitesini artırmak için çeşitli reformlar uygulamaya geçirilmiştir. Ancak 

Popkewitz’e (1991) göre; öğretmenlik mesleğini profesyonelleştirmek ve eğitimi 

standartlaştırmak için benimsenen çeşitli yaklaşım ve teknikler aslında öğretmenlerin 

özerkliğine ciddi kısıtlamalar getirmiştir. Bir başka deyişle, öğretmenlere profesyonellik 

kazandırma çabaları onların özerkliğini ve gücünü azaltmıştır. Öğretmenlerin çalışmaları 

da eğitimin kalitesini artırma bahanesiyle dış kontrole daha açık hale gelmiştir (Ingersoll, 

2012).  

Bu bağlamda, öğretmenlerin iş pratiklerinde yaşanan bu değişim ve dönüşümleri 

ortaya çıkarmayı amaçlayan pek çok çalışma vasıfsızlaştırma (deskilling) terimini 

kullanmıştır. Öğretmenlerin vasıfsızlaştırılması tartışmalarında, genellikle öğretmenlik 

mesleğinin, öğretmenlerin rollerinin karmaşıklığında veya özerkliğinde bir azalmaya yol 

açabilecek değişiklikler geçiriyor olabileceği endişelerine atıfta bulunulmaktadır. 

Öğretmenlerin potansiyel vasıfsızlaştırılmasıyla ilişkili bazı faktörler şöyle ifade 

edilebilir: Vasıfsızlaştırma teorisine göre; öğretmenler gitgide emekleri üzerindeki 

kontrolü kaybetmişler, meslekleri üzerine teorik düşünme kapasitelerini ve sınıfta 

onlardan öğretmeleri beklenen konular üzerindeki kontrollerini büyük ölçüde 

yitirmişlerdir (Apple, 1988). Wong’a (2006) göre bunun nedeni; birçok ülkenin, 

öğrenciler için merkezi sınavları ve önceden hazırlanmış öğretim programı ve öğrenme 

görevlerini uygulaması ve hem okullar hem de öğretmenler için ayrıntılı denetim 

sistemlerini uygulamasıdır. Daha detaylı ifade edilecek olursa; öğretmenlerden 

öğrencinin ihtiyaçlarına ve yerelliğe göre programları uyarlamak yerine, önceden 

tasarlanmış öğretim programları, ders kitapları, ders planları, ölçme araçları gibi öğretim 

materyallerini kullanmaları beklenmiş (Gür, 2014); otoriteler, öğretmenlerin kendi 

kararlarını alacağı ve özerk bir şekilde uygulayacağı çoğu durum için önceden 

hazırlanmış kararlar hazırlamışlardır, bu da öğretmenlerin sadece uygulayıcı olarak 

hizmet etmelerinin beklendiği durumları ortaya çıkarmıştır (Apple, 1988).  

Benzer şekilde, Nunez (2015) de eğitimin kalitesini artırmak bahanesiyle 

gerçekleştirilen eğitim reformlarının aslında öğretmenleri vasıfsızlaştırdığını 

vurgulamıştır. Nunez’e (2015) göre; öğretmenler, kendilerine, öğrencilerin ilgi ve 



46 
 

ihtiyaçlarını anlayarak buna uygun bir eğitim programı tasarlama konusundaki 

becerilerini kullanmalarına fırsat verilmediğinden vasıfsızlaşmaktadırlar. Hatta 

öğretmenlerin gerçekte öğrencilerin neye ihtiyaç duyduklarına ilişkin özel alan bilgisine 

sahip olmadığı ve uluslararası testlerde öğrenci başarılarının düşük olduğu iddia edilerek 

öğretmenlerin, sadece hükümet otoriteleri tarafından belirlenmiş olan çocuk temel 

ihtiyaçlarına uygun olarak öğretim stratejileri kullanmalarına izin verildiğini ifade 

etmiştir.  

Bunların hepsi, eğitime ilişkin sonuçların kolayca ölçülebilmesi için öğretim 

sürecini ve öğretim ürünlerini rasyonelleştirmeyi ve standartlaştırmayı amaçlamaktadır 

(Apple ve Teitelbaum,  1986). Bu göz önüne alındığında, öğretmenlerin çalışmaları 

‘hesap verebilirlik’, ‘etkililik’, ‘performans’ ve ‘verimlilik’ kavramları tarafından sıkı bir 

şekilde kontrol edilmektedir (Wong, 2006). Öğretmenin her adımını kontrol etme 

ihtiyacını yansıtan bu yaklaşım, eğitimi, deneyimsiz bir öğretmenin bile rahatlıkla takip 

edebileceği bir dizi eğitim süreci ve materyalin geliştirilmesi olarak görmektedir (Gür, 

2014).   

Öğretmenlerin vasıfsızlaştırılması işlerinin farklılaşmasını ve yoğunlaşmasını da 

beraberinde getirmiştir. Öğretmenlerin eskisine göre daha az zamanda daha fazla görev 

yapmaları beklenmiş, öğrencilerin ihtiyaçlarına ilgi göstermekten daha çok idari işlere 

katılmaları istenmiştir (Apple, 1988). Öğrenci merkezli eğitim reformları, teknolojinin 

eğitime entegrasyonu, eğitime ayrılan kaynakların azalması, ölçme ve değerlendirme 

tekniklerindeki değişiklikler, öğretmenlerin sosyal sorumluluğunun artması, yeni hesap 

verilebilirlik mekanizmaları için gerekli bürokratik iş yükü, öğrenci nüfusundaki 

değişiklikler ve öğretim programı harici etkinlikler çoğu zaman öğretmenlerin daha fazla 

çalışmasını gerektirmiştir (Gür,2014).  

Öğretmenlerin her geçen gün artan iş yüküyle başa çıkmak için ayrılan zamanı da 

giderek azalmıştır. Apple ve Jungck’e (1990:235) göre;  

[Bu] yoğunlaştırma, insanları ‘kısa yollara’ yönlendirmekte, böylece o anda eldeki 

görevi hemen yerine getirmek için yalnızca ‘gerekli’ olan şey tamamlanmaktadır. 

Bu durum insanları, yıllar içinde kendi geliştirdikleri ihtisasa güvenmemeye,  

onlara ne yapmaları gerektiğini söyleyen ‘uzmanlara’ giderek daha fazla 

güvenmeye zorlamaktadır. Bu süreçte nicelik uğruna nitelik feda edilmekte, işi 

bitirmek iyi iş yapmaktan önce gelmektedir. 

Dolayısıyla, öğretmen emeğine bakıldığında, öğretmenler hem ürettikleri ürünler 

hem de çalışma süreçleri üzerindeki kontrollerini büyük ölçüde kaybetmişlerdir 

(Derber,1983). Planlama ve uygulama birbirinden ayrıldığı için planlama becerilerinin 



47 
 

gelişmesine de izin verilmemektedir (Giroux, 1983), onlardan sadece önceden planlanmış 

olanı gerçekleştirmeleri beklenmektedir  (Apple, 2012). Bu bağlamda, Connell’ın 

(2009:224) da belirttiği gibi, “eğitimdeki bu denetim kültürü, öğretmenleri,…önceden 

tanımlanmış bir öğretim programıyla önceden tanımlanmış en iyi uygulamaları hayata 

geçiren teknisyenler” olarak görmektedir. Apple ve Jungck (1990: 232)  bir kişinin işi 

üzerindeki kontrolünü kaybettiği bu süreci, “yabancılaşma ve tükenmişliğin formülü” 

olarak ifade etmiştir.  

Öte yandan, öğretmenlerin yabancılaşması sadece kendi ürünlerine ve 

faaliyetlerine yabancılaşmalarıyla sınırlı değildir. Apple (2012) onların sosyal olarak da 

yabancılaşmış olduklarını ileri sürmüştür; öğretmenlerin kullandığı materyaller önceden 

paketlenmiş olduğundan öğretim programıyla ilgili konularda birbirleriyle etkileşime 

girmelerine gerek kalmaz ve birbirlerinden izole olurlar. Bu tabloya performans ölçütleri 

için rekabet de eklendiğinde öğretmenlerin dayanışma içinde çalışmak yerine 

birbirlerinden uzaklaşmaları kaçınılmazdır (Durmaz, 2013). Performansa dayalı bu 

sistem, öğretmeyi, öğretmenler arasındaki işbirliği yoluyla gerçekleştirilen bir sosyal 

eylem olarak değil, bireysel bir eylem olarak ele alır (Connell, 2009). Connell'e (2009) 

göre, öğretimin, kontrol ve terfi sistemine dayalı izole bir eylem olarak anlaşılması, 

eğitim sistemine zarar vermektedir; çünkü iyi bir öğretim, öğretmenlerin kolektif emeğini 

gerektirmektedir.  

Böyle bir sistemde öğretmenler, işverenleri ister devlet ister şirket olsun, önceden 

belirlenmiş bir hedefe hizmet etmeye zorlanmaktadırlar (Apple, 2012): Onlar, ya mevcut 

düzenin yeniden üretimi için çalışmakta ya da özel bir okulun çıkarları için 

çalışmaktadırlar. Bu nedenle öğretmenler ideolojik olarak çoğunlukla 

proleterleşmişlerdir. Merkezileştirilmiş öğretim programı, standartlaştırılmış testler, 

öğretmenlerin kullanabileceği materyaller ve belirlenmiş öğretim metotları ile teknik 

olarak proleterleştirilmişlerdir. 

Öğretmenlerin bu proleterleşme süreci 1980'lerden itibaren uygulanan neoliberal 

politikalarla hızlanmıştır. Öğretmen kimliğini, ölçülebilir sonuçları olan farklı beceri ve 

yeterliliklere ayıran yeni yönetim anlayışıyla birlikte yeni bir denetim kültürü ortaya 

çıkmıştır (Connell, 2009): Eğitim kurumları ve öğretmenlere yönelik yeni bir hesap 

verebilirlik söylemi yaygınlaşmıştır; daha sonra tüm dünyada öğretmenlerin niteliği 

tartışılmaya başlanmış, öğretmen yeterlikleri şeklinde öğretmen hesap verebilirlik 

kriterleri oluşturulmuştur.  Connell'in (2009:218) öne sürdüğü gibi, bu yeterliliklerin 

öğretmen eğitimi programları için sonuçları oldukça ciddidir: “Böyle bir modelde kültürel 



48 
 

eleştiriye gerek yoktur”; çünkü eğitim sektöründen hangi hizmetlerin istenip, hangilerinin 

istenmediğine piyasa karar verir. Bir başka söyleyişle, eğitim piyasanın talep ettiği 

şekilde biçimlendirilir ve kontrol edilir. Ayrıca Connell (2009), sosyal düzenin yeniden 

üretilmesini sağlamaya çalışan kontrol kavramının kapitalist devletin doğasında yer 

aldığını belirtmekte, bu bağlamda öğretmen standartlarının empoze edilerek 

öğretmenlerin de kontrol edilmeye çalışıldığını düşünmektedir. Bu denetim ve kontrol 

kültüründe, öğretmenlerin eleştirel bir dil geliştirmeleri veya öğretim sürecinde eleştirel 

bir temsilci olarak hareket etmeleri pek mümkün değildir (Giroux, 1988); nitekim 

öğretmenlerin yaratıcı ve dönüştürücü davranışlara sahip olmaları da teşvik edilmez 

(Pratte ve Rury, 1988).  

Luke (2004) eğitimin öğretmenlerin kontrol edildiği bir işletme modeliyle 

yürütüldüğünü, bu işletme modelinin öğretimi ve öğretim programını piyasada bir tür 

meta haline getirdiğini savunmakta; bunun öğretmenlerin büyük ölçüde 

vasıfsızlaştırılmasıyla sonuçlandığını belirtmektedir. Çünkü Smyth'in (1995) de öne 

sürdüğü gibi, öğretmenlerin rolleri işletme ve endüstriye hizmet veren yardımcı rolü 

haline gelmiştir.  

Özetle, kapitalizmin gelişmesiyle birlikte eğitim alanında çeşitli reformlar ve 

düzenlemeler yapılmış; bu durum, birçok meslekte olduğu gibi öğretmenlik mesleğinde 

de çeşitli değişim ve dönüşümleri beraberinde getirmiştir. Öğretmenlerin mesleki 

uzmanlığını dikkate almadan standartlaştırılmış yaklaşımlara ve testlere öncelik veren 

eğitim politikaları, eğitime daha geniş ve daha yaratıcı bir yaklaşım yerine belirli içeriğe 

ve test çözme becerilerine odaklanarak öğretmenleri sınava göre öğretme konusunda 

baskı altında tutmuş ve onları, öğretimi öğrencilerinin özel ihtiyaçlarına göre uyarlama 

becerileri konusunda kısıtlamıştır. Ayrıca, önceden hazırlanmış öğretim programı veya 

öğretim materyallerinin benimsenmesi, öğretmenlerin dersleri tasarlama ve sunma 

konusundaki esnekliğini ve özerkliğini sınırlamış,  öğretmenlerin kendilerine yüklenen 

idari işlerle artan iş yoğunluğu da onları temel eğitim görevlerinden uzaklaştırmıştır. Tüm 

bunlar alanyazında öğretmenlerin vasıfsızlaştırılması durumuna katkıda bulunan faktörler 

arasında gösterilmektedir.  

 

Beceri Geliştirme  

 

Henry Ford'un öncülüğünü yaptığı seri üretim teknikleriyle ilişkilendirilen 

Fordizm, 20. yüzyılın başlarından ortalarına kadarki endüstriyel dönemi karakterize 



49 
 

etmiştir. Fordizm kavramı, yalnızca 1920'lerden 1970'lere kadar her sektörde yaygın 

olarak kullanılmaya başlanan seri üretim sistemiyle sınırlı kalmamış (Watson, 2012), aynı 

zamanda fabrikalarda çalışan emekçilerin, piyasanın bir parçası olduğunu kabul eden 

ekonomik sistemin de adı olmuştur (Edgell, 2012). Bu nedenle Ford ve diğer işverenler, 

işçilerin emeği sürdürebilmeleri ve üretilen malları tüketebilmeleri için fiziksel olarak 

sağlıklı olmalarını sağlamak gerektiğinden hem işçilerle hem aileleriyle ilgilenmişlerdir. 

Ford'un ortaya attığı bu düşünce çizgisi, ekonomide Keynesçi politikaların gelişmesine 

ve refah devletinin oluşmasına yol açmıştır; bu sistemde ürünler makul fiyatlarla, standart 

kalitede ve seri üretilmekte ve halkın büyük bir çoğunluğu tarafından tüketilmektedir.  

Ancak 1970'li ve 80'li yıllarda yaşanan ekonomik durgunluk bu politikaların 

değişmesine, Fordizmin çöküşe geçmesine, üretim ve işin örgütlenmesine ilişkin olarak 

post-Fordist döneme doğru gidilmesine yol açmıştır (Watson, 2012). Bu, aslında yüksek 

düzeydeki üretkenlik ile düşük düzeydeki tüketici talebi arasındaki uyumsuzluktan 

kaynaklanmıştır (Thursfield, 2000): Üretim daha az homojen hale gelmiş; bir başka 

deyişle, daha çeşitli hale gelmiş, şirketler ürettikleri malları değişen taleplere göre 

değiştirme konusunda daha esnek olmak zorunda kalmışlardır. Tam zamanlı çalışmanın 

yerini yarı zamanlı çalışma almıştır, geçici işçilerin sayısı artmıştır (Thursfield, 2000). 

Artık istikrarlı bir işgücüne ihtiyaç kalmamış; çünkü seri üretim azalmış; franchising ve 

taşeronluk yaygınlaşmış, devletler refah yardımlarını azaltmaya başlamıştır (Watson, 

2012) 

Fordizmin ilkelerinden ayrılarak ortaya çıkan bir dizi ekonomik, sosyal ve kültürel 

değişimi ifade eden ve Fordizmin katı yapılarından daha esnek (more flexible), merkezi 

olmayan (decentralized) ve bilgiye dayalı (knowledge-based) üretim biçimlerine doğru 

bir geçişi temsil eden post-Fordizmin bazı temel özellikleri ise şöyle ifade edilebilir 

(Jessop,1992):  

-Fordizmin seri üretim yöntemlerinden farklı olarak post-Fordist sistemler 

üretimde esnekliği ön plana çıkarır. Bu genellikle daha küçük, daha uzmanlaşmış üretim 

çalışmalarını ve tüketici talebindeki değişikliklere hızlı bir şekilde uyum sağlama 

becerisini içerir.  

-Post-Fordist üretim, otomasyon ve bilgi teknolojisi de dâhil olmak üzere büyük 

ölçüde ileri teknolojilere dayanır. Bu, daha verimli ve hassas üretim süreçlerine olanak 

tanır.  



50 
 

-Post-Fordizm, şirketlerin küresel pazarlara erişmeye ve çeşitli kaynaklardan ve 

iş gücü havuzlarından yararlanmaya çalıştıkça artan küreselleşmeyle ilişkilidir. Bu durum 

üretim süreçlerinin dünyanın farklı bölgelerine dağılmasına yol açmıştır.  

-Fordistlerin el emeğine vurgu yapmasının aksine, post-Fordizm entelektüel ve 

yaratıcı çalışmaya daha fazla önem vermektedir. Ekonomi giderek daha fazla bilgiye, 

yeniliğe ve bilgiye dayalı endüstrilere bağımlı hale gelmektedir.  

-Post-Fordist örgütler genellikle daha az hiyerarşik ve daha fazla ağ bağlantılıdır. 

Faaliyetleri koordine etmek için işbirliğine, iletişime ve bilgi ağlarının kullanımına daha 

fazla vurgu yapılmaktadır.  

Bilgi teknolojilerinin gelişmesi ve post-Fordist döneme doğru gidilmesiyle 

birlikte Braverman'ın vasıfsızlaştırma tezi de sorgulanmaya başlanmıştır. Bu bağlamda, 

iş ve mesleklerin dönüşümüne ilişkin Bell, Touraine, Habermas, Fuchs ve Becker gibi 

isimler farklı bir yaklaşım ortaya koymuşlardır. Bu yaklaşımı savunanlar; toplumlar 

ilerledikçe, yetenekli bireylere daha fazla talep olacağını ileri sürmüşlerdir. Örneğin, Bell, 

sanayi sonrası çağda eğitimsel niteliklere olan talebin ve teknik uzmanlara olan ihtiyacın 

artacağını savunarak ‘beceri geliştirme teorisini’ (upskilling theory) ortaya koymuştur 

(Edgell, 2012). Çünkü vasıfsızlaştırma tezi yirminci yüzyılın sonlarında profesyonel iş 

yaşamının karmaşıklığını açıklamaya yetmemiştir (Derber, 1983).  

Gür’ün (2014)  de belirttiği gibi; özellikle 1980'li yıllardan itibaren bilgisayarların 

iş süreçlerine giderek daha fazla entegre edilmesi, çalışanların becerilerinin artmasına 

neden olmuştur: Yeni değişiklikler çalışanları beceri geliştirmeye yöneltmiş; böylece 

yenilikler, vasıfsızlaşmaya karşı yönde iş görmüştür. Bu bağlamda, farklı ülkeler 

uluslararası ekonomik rekabetteki konumlarını güçlendirmek amacıyla farklı beceri 

geliştirme stratejileri benimsemişlerdir. Çünkü rekabet ortamında vasıfsızlaştırma 

yaklaşımı ülkeler için makul bir seçenek gibi görünmemektedir;  çalışanların 

vasıfsızlaştırılması bir ülkenin ekonomik rekabet gücünü azaltabilir. Böyle bir ortamda 

çalışanların esneklik ve değişen çalışma koşullarına uyum sağlama gibi yeni beceriler 

geliştirmesi giderek daha çok önem kazanmaktadır.  

Öyleyse, beceri geliştirme teorisi, bilgi ve iletişim teknolojilerinde yaşanan 

gelişmeler, endüstrilerdeki değişiklikler ve küresel ekonomideki değişimler nedeniyle iş 

piyasasında gerekli becerilerin sürekli olarak geliştiğinin kabulüne dayanmaktadır. 

Kavramın, istihdam edilebilirliği ve iş performansını artırmak için ek beceriler edinme 

veya mevcut becerileri geliştirme kavramını ifade ettiği anlaşılmaktadır. Beceri geliştirme 

kavramı, işgücünde sürekli öğrenme ve uyarlanabilirlik gibi kavramlarla yakından 



51 
 

ilgilidir. Bireyler, sürekli değişen dünyada kariyerleri boyunca yeni teknolojilere ve 

endüstri taleplerine uyum sağlamaya ve bunun için sürekli öğrenmeye teşvik edilir. İş 

alanın ihtiyaç duyduğu beceriler değiştikçe, işgücünün yeni talep edilen bu becerileri 

edinmesi beklenir. Dolayısıyla, beceri geliştirme teorisinin, modern iş piyasasının 

dinamik doğasına pratik bir yanıtı temsil ettiği söylenebilir. Sürekli değişen bir 

ekonomide kişisel ve mesleki gelişim için sürekli beceri gelişiminin önemini ortaya 

koymaktadır.  

Vasıfsızlaştırma ve beceri geliştirme teorileri göz önüne alındığında, Edgell’in 

(2012) de ifade ettiği gibi, farklı işgücü gruplarında beceri geliştirme ve vasıfsızlaşmanın 

aynı anda mevcut olabileceği bilinmelidir. Gelişmiş sanayi ülkelerinde, yüksek eğitimli 

ve yüksek vasıflı çalışanlar becerilerini geliştirme şansına sahipken, düşük eğitimli üretim 

işçileri hâlâ vasıfsızlaştırma sorunuyla karşı karşıya kalmaya devam etmektedirler 

(Thursfield, 2000). 

Görüldüğü üzere; bazı düşünürler üretimin yeniden örgütlenmesinin çalışanların 

vasıfsızlaştırılmasına yol açtığını belirtirken, bazı düşünürler vasıfsızlaştırma kavramına 

karşı çıkmış ve çalışanların kendilerine dayatılan vasıfsızlaşma sürecini aştığını ifade 

etmiştir. Daha iyi bir ifadeyle, bilgi ve iletişim teknolojilerinde ve endüstride yaşanan 

gelişmeler, mesleklerin vasıfsızlaştırılmasına karşı yönde bir hareket doğmasına yol 

açmış; çalışanları, iş ortamlarının sürekli değişen koşullarında çalışmak için yeni 

beceriler edinmeye veya mevcut becerileri geliştirmeye itmiştir. 

Öğretmenlerin de vasıfsızlaştırma sürecine çeşitli şekillerde tepki gösterdiği 

belirtilmektedir. Araştırmaların çoğu; öğretmenlerin uygulamalarını bu kadar karamsar 

ve pasif bir bakış açısıyla algılamamaktadır. Örneğin; Hargreaves (1992), öğretmenlerin 

çalışmalarının yoğunlaşmasının vasıfsızlaşmaya yol açabileceği fikrine şüpheyle 

yaklaşmaktadır. Çünkü gerçek dünyada öğretmenler sorunlarıyla baş etmek için çok 

çeşitli stratejiler benimsemekte; belli bir dereceye kadar hâlâ öğretimlerinin kontrolünü 

kendi ellerinde tutma eğilimi göstermektedirler (Winch, 2004). Örneğin, Ingersoll'un 

(2003) araştırması öğretmenlerin sınıf düzeyinde yüksek ila orta düzeyde kontrole sahip 

olduklarını hissettiklerini bildirmektedir. Helsby ve Knight (1997) ise; öğretmenlerin 

önceden hazırlanmış öğretim programını değiştirmek için empoze edilen eğitim amaç ve 

hedeflerini kendi yollarıyla yorumlayabildiklerini göstermiştir.  

İran'da İngilizce öğretmenleri üzerinde yapılan bir araştırma ise, bazı 

öğretmenlerin genellikle vasıfsızlaştırma nedeniyle eleştirilen kılavuz kitapları 

kullanmadığını, deneyimsiz öğretmenlerin ise talimatları yakından takip ettiğini ve 



52 
 

faydalı bulduğunu ortaya çıkarmıştır (Zabihi ve Tabataba'ian, 2011). Dolayısıyla, kılavuz 

kitapların tüm öğretmenlerin vasıfsızlaştırılmasında aynı etkiye sahip olduğunu ve 

vasıfsızlaştırmaya katkıda bulunduğunu iddia etmek yanlıştır. Ayrıca, bu tür materyaller 

yeni ve deneyimsiz öğretmenlerin güçlendirilmesine de hizmet edebilir. Böylece, 

öğretmenler meslekleriyle ilgili kararların ve öğretim materyallerinin uygulanmasına 

aktif olarak dâhil olurlar.  

Gür’ün (2014) Türkiye’de yaptığı nitel araştırmada, vasıfsızlaştırma yaklaşımının, 

Türk öğretmenlerin vasıfsızlaştırılması durumunu yeterince açıklayamadığını ortaya 

koymaktadır. Öğretmenlerin, öğretim programı ve kılavuz kitapları mesleki alanlarının 

bir kısıtlaması olarak görmezken, veli, müfettiş ve diğer kişilerin müdahalelerini bir 

kısıtlama olarak gördükleri bulunmuştur. Helsby (2000) ise, Birleşik Krallık'taki eğitim 

politikalarının öğretmenleri proleter hale getirdiği ve onları uygulayıcılara indirgediği 

yönündeki inancın, öğretmenlerin pasif alıcılar olarak hareket etmediklerini ve bunun 

yerine dış kontrole çeşitli şekillerde direnmek için kendi savunma mekanizmalarını 

geliştirdiklerini gösteren çalışmalarla çürütüldüğünü belirtmiştir.  

Ayrıca, vasıfsızlaştırma kavramına, yeniden beceri kazanma (upskilling) süreci 

eşlik edebilmektedir (Apple, 2012). Diğer bir ifadeyle, vasıfsızlaştırma yeniden 

vasıflandırmayla el ele gidebilmektedir.  Yeni eğitim gereksinimleri ve teknolojileri, 

öğretmenlerin yeni zorluklarla başa çıkmak için yeni beceriler kazanmasını veya 

bunlardan yararlanmasını zorunlu kılmaktadır; bu göz önüne alındığında öğretmenler, üst 

kademenin ihtiyaç duyduğu yeni yönetim görevlerini yerine getirmek amacıyla öğretme 

becerilerini de yenileyebilirler (Apple ve Jungck, 1990). Örneğin, Runte’nin (1998) 

gerçekleştirdiği bir vaka çalışmasında, öğretmenlerin değerlendirme becerilerini ve 

değerlendirme tekniğine ilişkin sorumluluklarını koruduklarını ve bu nedenle 

vasıfsızlaştırmaya maruz kaldıklarının söylenemeyeceğini ortaya çıkarılmıştır. Wong 

(2006) Çin'de yaptığı araştırmasında, öğretmenlerin vasıfsızlaştırılmayla karşı karşıya 

kaldığını ancak buna rağmen bazı öğretmenlerin pedagojik uygulamalarını ve bilgilerini 

güncellediklerini bulmuştur. Bu bağlamda, Ifanti ve Fotopoulou (2011), öğretmenlerin 

sürekli eğitim çabalarını mesleki gelişimlerinin önemli bir bileşeni olarak görme 

eğiliminde olduklarını ifade etmektedir.  Öyleyse,  öğretmenlik mesleğinin 

profesyonelleştirilme çabaları vasıfsızlaştırmaya ve beceri geliştirmeyi aynı anda sebep 

olabilmektedir.  

Bütün bunlar, öğretmenlerin kendi kararlarını verebilecekleri, yeni beceriler 

geliştirebilecekleri ve yeni dış talepleri ve eğitimsel gereklilikleri benimsemek amacıyla 



53 
 

olağan uygulama kalıplarını yaratıcı bir şekilde değiştirerek mesleki yeterliliklerini 

genişletebilecekleri gerçeğini desteklemektedir. Dolayısıyla öğretmenler eğitim 

reformlarına uyum sağlamak ve dayatılan düzenlemelere direnmek veya bunlara karşı 

çıkmak için kendi stratejilerini ve becerilerini kullanabilen ‘yaratıcı arabulucular’ olarak 

tanımlanabilmektedir (Osborn vd.,1997). 

Özetle; merkezi öğretim programı, standartlaştırılmış sınavlar, kılavuz kitaplar, 

artan iş yükü, değerlendirmelerin işletme benzeri okul yönetimi modelleri ile birleşmesi 

gibi faktörlerin, öğretmenlerin meslekleri üzerindeki kontrollerinin giderek azalmasına, 

onların vasıfsızlaşma sorunuyla karşı karşıya kalmalarına sebep olduğu belirtilmektedir. 

Ancak bu sürecin mekanik olarak her öğretmen için geçerli olduğu tartışmalıdır. Bazı 

öğretmenler, belki sayıları sınırlı olsa da, belirlenen eğitim hedefleri doğrultusunda 

çalışmak için kendilerini yeniden geliştirmek amacıyla ‘yaratıcı arabulucular’ olarak 

hareket edebilmektedir. 

 

Araştırmanın Konu Alanıyla İlgili Çalışmalar 

 

Bu başlık altında eğitim felsefesi ile yabancılaşma ve vasıfsızlaşma ile ilgili 

araştırmalara yer verilmiştir. 

 

Eğitim Felsefesi ile İlgili Çalışmalar 

 

Alanyazın incelendiğinde, öğretmenlerin felsefi inançlarını öğrenmemizi 

sağlayan pek çok araştırma olduğu, ancak öğretmenlerin rol davranışlarını yönlendiren 

ve farklılaştıran değişkenler konusundaki bu araştırmaların ‘eğitim felsefesi’ veya 

‘öğretmenlerin eğitim felsefesi’ kavramlarının yanı sıra ‘inanç veya ‘eğitim anlayışı’ 

kavramlarını da kullandıkları görülmüştür.  

Bu araştırmaların bir kısmı eğitim inançlarının nasıl oluştuğunu, hangi 

kaynaklardan etkilendiğini, nasıl geliştiğini ve değiştiğini anlamayı amaçlamıştır. 

Örneğin, örnek olay incelemelerini ve ampirik verileri kullanan Cuban (1993), eğitimde 

geleneksel yaklaşımlardan ilerici yaklaşımlara doğru değişim yaşanırken, kimi 

öğretmenlerin eğitim politikası ve uygulamalarındaki değişikliklere uyum sağladığını, 

kimilerinin ise bu değişikliklere direndiğini ortaya koymuştur. Cuban (1993), 

öğretmenlerin sıklıkla kendi inançlarını ve mesleki yargılarını dışsal emirlerle 

dengelediklerini, bunun da geleneksel ve yenilikçi uygulamaların bir karışımıyla 



54 
 

sonuçlandığını savunmuştur. Araştırmasının en önemli argümanlarından biri ise; eğitim 

politikası ve pedagojik teorideki sayısız değişikliğe rağmen, sınıf öğretiminin birçok 

temel yönünün oldukça tutarlı ve sabit kaldığı ve eğitimde yenilik ve gelenek arasında bir 

gerilim olduğudur. Bu doğrultuda, Cuban, etkili eğitim reformu için öğretmenlerin 

inançlarının ve bunların nasıl oluştuğunun anlaşılmasının hayati derecede önem taşıdığını 

öne sürmüştür. 

Kagan (1992), mesleğe yeni başlayan öğretmenlerin inançlarının, bilgilerinin ve 

uygulamalarının nasıl geliştiğine dair bulgular sunan kapsamlı bir araştırma yapmıştır. 

Kagan, ilk olarak öğretmen gelişiminin aşamalarını özetlemiş ve hizmet öncesi ve göreve 

yeni başlayan öğretmenlerin genellikle tanımlanabilir aşamalardan ilerlediğini 

vurgulamıştır. Örneğin, Kagan (1992), öğretmenliğin ilk aşamalarında, yeni başlayan 

öğretmenlerin genellikle sınıf yönetimi ve sınıfla baş etme konularına odaklandığını, 

öncelikle düzeni korumak ve otorite kurmakla ilgilendiklerini belirtmiş, bunun da bazen 

öğretimin kalitesine ve öğrencinin öğrenimine odaklanmalarını gölgede bırakabildiğine 

işaret etmiştir.  Ayrıca, öğretmenlerin deneyim kazandıkça konu hakkındaki bilgilerini 

öğrencilerin nasıl öğrendiğine dair anlayışlarıyla bütünleştirmeye başladıklarını ve bunun 

da daha etkili öğretim uygulamalarına yol açtığını açıklamıştır. Kagan (1992), mesleğe 

yeni başlamış olan öğretmenlerin deneyim kazandıkça odak noktasında meydana gelen 

kritik değişime vurgu yapmış; öncelikle kendi performanslarıyla ilgilendikleri 

benmerkezci bir perspektiften, öğrencilerin öğrenimi ve ihtiyaçlarının vurgulandığı 

öğrenci merkezli bir perspektife geçiş yaptıklarını belirtmiştir. Dolayısıyla öğretmenlerin 

inançları aldıkları eğitim ve kazandıkları deneyim sonucu oluşmakta ya da değişmektedir.  

Levin ve He (2008) ise araştırmasında, 84 öğretmen adayının pedagojik 

inançlarını üç kaynağa oldukça eşit bir şekilde bağladıklarını bulmuşlardır: (a) K-12 

öğrencileri olarak aile geçmişleri ve kişisel deneyimleri, (b) çeşitli okumalara, teorilere 

ve öğretim üyelerinin fikirlerine maruz kalmayı içeren öğretmenlik eğitimi dersleri ve (c) 

öğretmen eğitimi programları sırasında sınıflarda gözlem yapma ve uygulama yapma 

deneyimleri. Bu araştırmanın takip çalışması olarak 22 öğretmenin katılımıyla 

gerçekleştirilen araştırmada, Levin, He ve Allen (2013), 1-6 yıl arası öğretmenlik 

deneyimine sahip öğretmenlerin pedagojik inançlarını aşağıdakilere yüklediklerini 

bulmuşlardır: a) öğretmen eğitimi programı sırasında öğrendikleri; (b) K-12 öğrencileri 

olarak aile değerleri ve deneyimleri; (c) kendi öğretme deneyimleri; (d) güncel mesleki 

gelişimleri, mesleki okumaları ve izlediği videolar; ve (e) diğer öğretmenlerin gözlemleri.  



55 
 

Levin ve Wadmany (2006), öğretmenlerin öğrenme, öğretme ve teknolojiye 

ilişkin inançlarının gelişimini ve 4.-6. sınıflarda teknoloji tabanlı, bilgi açısından zengin 

görevlerin entegrasyonu bağlamında öğretim uygulamalarını analiz eden ve yorumlayan, 

keşfedici, boylamsal bir araştırma gerçekleştirmişlerdir. Araştırma, öğretmenlerin 

öğrenme ve öğretme ideolojilerindeki ve gerçek eğitim uygulamalarındaki değişim 

süreçlerini araştırmıştır. Teknoloji açısından zengin bir ortamda bilgi açısından zengin 

görevlere odaklanan öğrenme ve öğretmeye yönelik yenilikçi bir yaklaşımın boylamsal 

bir analizini kullanarak, her öğretmendeki değişikliklerin kalitesini ve benzersizliğini ele 

almıştır. Araştırmada, hem öğretmenlerin inançlarına hem de sınıf uygulamalarına 

odaklanan röportaj, anket ve gözlem gibi araçlar kullanılmıştır.  Araştırma, teknoloji 

açısından zengin bir ortamda üç yıl geçirmenin, öğretmenlerin eğitim inançlarında ve 

sınıf uygulamalarında önemli değişiklikler yarattığını bulmuştur. Bulgular, aynı zamanda 

bilgi teknolojisini içeren eğitimsel değişimin her öğretmene özgü bireysel bir süreç 

olduğunu; öğretmenlerin, teknoloji açısından zengin bir okulda, bilgi teknolojisiyle ilgili 

yenilikçi benzer fikirlere farklı yanıt verdiklerini göstermiştir.  

Eğitim felsefesine ilişkin bazı araştırmalar ise; öğretmenlerin felsefi inançlarının, 

öğretim uygulamaları, öğretme-öğrenme anlayışları, öğretmenlik mesleğine bakışları gibi 

çeşitli kavramlarla bir ilişkisinin olup olmadığını ortaya çıkarmayı amaçlayan ilişkisel 

tarama modeli ile tasarlanmış araştırmalardır.  

Örneğin, Brousseau, Book ve Byers (1988); öğretmen adaylarının ve tecrübeli 

öğretmenlerin inanç ve görüşlerinde farklılık olup olmadığını, sınıf tecrübesi ile öğretmen 

inanç ve görüşleri arasında bir ilişki olup olmadığını araştırmıştır. Araştırmanın verileri, 

“Eğitim İnançları Ölçeği” kullanılarak elde edilmiştir. Verilerin analizinin ardından, 

Brousseau, Book ve Byers (1988),  öğretmenlerin daha fazla tecrübe kazandıkça, 

öğrencilerinin güvenilir olduklarına inandıkları, herkes için ortak standartların olması 

gerektiğine inandıkları ve okulların değişimin ajanı olarak hareket etmesi gerektiğine 

inandıkları sonucuna ulaşmışlardır. Diğer yandan, sınıf içi öğretmenlik tecrübesi arttıkça, 

öğretim programlarının giderek daha fazla tercih edildiği ve bunun sonucunda 

öğretmenlerin yeterlik duygusunun giderek zayıfladığı bulunmuştur. Araştırma, öğretimi 

etkileme potansiyeli olan yöneticilerin veya öğretmen eğitimcilerin, öğretmenlerin 

değişen inançlarına ilişkin bu bulguları dikkat almalarının altını çizmektedir.    

Olafson ve Schraw (2006), ilkokul kademesinde görev yapan fen bilgisi 

öğretmenlerinin epistemolojik inançlarının ve dünya görüşlerinin öğretim uygulamalarını 

etkileyip etkilemediğini incelemiştir. Araştırma, öğretmenlerin birden fazla dünya 



56 
 

görüşünü destekledikleri, bu dünya görüşleriyle tutarlı ve tutarsız olan öğretim 

uygulamalarını kullandıklarını belirttiklerini; bu bağlamda hem fen bilimi dışındaki diğer 

konu alanlarına yayılan genel öğretim uygulamalarını hem de fen alanına özgü öğretim 

uygulamalarını kullandıkları sonucuna varmıştır.  

Amerika Birleşik Devletleri'ndeki iki yerel okul sisteminde matematik öğretimine 

yönelik reform odaklı bir yaklaşımın ilk uygulamasına odaklanan bir araştırma ise  

(Shirrell, Hopkins ve Spillane, 2019),  ilkokul öğretmenlerinin mesleki öğrenme 

fırsatlarının, matematikle ilgili öğretim uygulamalarındaki ve inançlarındaki 

değişiklikleri öngörüp öngörmediğini ve hangi koşullar altında öngördüğünü incelemiştir. 

Bulgular, reformun ilk yılında öğretmenlerin iş başındaki etkileşimlerinin öğretim 

uygulamalarındaki değişiklikleri öngördüğünü ortaya koymuştur. Diğer yandan, 

öğretmenlerin resmi mesleki gelişime katılımı ise, öğretimsel inançlarındaki 

değişiklikleri öngörmüş, ancak öğretmenlik uygulamalarını öngörmemiştir.  

Minor, Onwuegbuzie, Witcher ve James (2002), öğretmen adaylarının etkili 

öğretmenlerin özelliklerine ilişkin algılarını ve bu algıların eğitsel inançlarla ilişkili olup 

olmadığını araştırmışlardır. Bu araştırmanın verileri, 134 öğretmen adayından 

toplanmıştır. Derslerin 1. haftasında, öğrencilere, mükemmel öğretmenlerin sahip 

olduğuna inandıkları özellikleri tanımlamalarını, sıralamalarını isteyen bir anket ve 

katılımcıların eğitim inançlarını ilerlemeci (progressive) veya aktarıcı (transmissive) 

olarak tanımlayan bir anket uygulanmıştır. Yanıtların analizinden, öğretmen adaylarının 

çoğunun etkili öğretimi yansıttığını düşündükleri çeşitli özellikler sırasıyla şu şekilde 

ortaya çıkmıştır: Öğrenci merkezli, etkili sınıf ve davranış yöneten, yetenekli eğitmen, 

etik, öğretme konusunda hevesli, konu hakkında bilgili ve profesyonel. Detaylı analizler, 

etkili öğretmenler için ortaya çıkan yedi özellik ile öğretmen adaylarının eğitim yılı, 

öğretmenlik için gerekli gördükleri sınıf düzeyi ve eğitsel inançları arasında herhangi bir 

ilişki olmadığını ortaya çıkarmıştır. 

Bauch (1982), öğretmenlerin eğitsel inançlarını tanımlamaya ve bu inançları 

öğretmenlerin sınıf öğretmenliği uygulamalarıyla ilişkilendirmeye çalışmıştır. 13 

ilkokuldan 182 öğretmen ankete katılmış, onlardan ‘öğretmen disiplini ve kontrolü’ ve 

‘öğrenci katılımı’ olarak inancın iki boyutuna ilişkin puanlama yapmaları istenmiştir. 

Öğretmen eğitimi inanç türlerinin bir tipolojisi geliştirilmiştir. Öğretmen grupları, iki 

inanç boyutunu (öğretmen disiplini ve kontrolü ve öğrenci katılımı) temsil eden puanlara 

dayalı olarak otokratlar, stratejistler, bırakınız yapsınlar (laissez-faires) ve demokratlar 

olarak tanımlanıştır. Daha sonra sınıf süreci değişkenleri dört öğretmen inanç türüyle 



57 
 

karşılaştırılmak üzere seçilmiş; gözlem ve görüşmeler yapılmıştır. Araştırma, öğretmen 

inanç türlerinin önleyici davranışlar (yani hedefler, niyetler, kararlar) ve etkileşimli 

davranışlar (yani öğretim yöntemleri, gruplama düzenlemeleri, zaman kullanımı, liderlik 

ve ifade edici davranışlar) açısından nasıl farklılaştığına odaklanmıştır. Sonuçlar, dört 

öğretmen tipinin farklı amaç ve yöntemlere sahip olduğunu göstermiştir. Otokratların ve 

stratejistlerin temel becerilere ve entelektüel konu alanlarının öğrenilmesine vurgu yapma 

eğilimindeyken, demokratların ve bırakınız yapsınlar tipi öğretmenlerin kişisel ve sosyal 

gelişime vurgu yaptığı ve öğretmenlerin disipline ilişkin inançlarının çoğunlukla önleyici 

davranışla ve katılıma ilişkin inançlarının çoğunlukla etkileşimli davranışla ilişkili olduğu 

tespit edilmiştir.   

Valckx, Vanderlinde, Devos (2021), 302 Fransız öğretmenin eğitim inançlarının 

yapısını incelemeyi amaçlamıştır. Veriler, odak grup görüşmeleri ve çevrimiçi anket 

yoluyla toplanmıştır. Faktör analizleri, öğretmenlerin öğretme ve öğrenmeye ilişkin genel 

inançlarını ölçmek için üç faktörlü bir yapıyı ortaya koymuştur: ‘Öğrencinin öğrenme 

süreçleri ve bilgi yapılandırmasını düzenlemesine ilişkin inançlar’, ‘öğretmenin öğrenme 

süreçlerini düzenlemesine ilişkin inançlar’ ve ‘bilginin yeniden üretilmesine ilişkin 

inançlar’. Ayrıca öğretmenlerin Fransızca öğretimine özgü inançlarını ölçmek için iki 

faktörlü bir yapı bulunmuştur: ‘Fransızca öğretimine ilişkin geleneksel inançlar’ ve 

‘Fransızca öğretimine ilişkin yapılandırmacı inançlar’. Ayrıca, bu araştırma 

öğretmenlerin öğretme ve öğrenmeye ilişkin genel inançları ile Fransızca öğretimi alanına 

özgü inançları arasındaki ilişkiyi de araştırmıştır. Sonuçlar, geleneksel ve yapılandırmacı 

inanç yapısı olmak üzere iki farklı inanç yapısını ortaya çıkarmıştır. Dolayısıyla bu 

araştırmada, bu iki inanç yapısıyla tutarlı olan iki öğretmen kümesi bulunmuştur. 

Di Santo, Timmons ve Lenis (2017), birinci sınıf okul öncesi lisans programında 

bulunan 26 öğrencinin; çocuklar, sınıf uygulamaları ve çocukların davranışlarını 

yönlendirme konusundaki inançlarını incelemiştir. Katılımcılardan, öğretmen inançları 

anketini öğrenimlerinin ilk yılı boyunca üç farklı zamanda tamamlamaları istenmiştir. 

Öğrencilerin inançlarının zaman içinde değişip değişmediğini araştırmak için üç ayrı 

zamanda verdikleri yanıtlar karşılaştırıldığında;  bulgular üç ana tema altında ortaya 

çıkmıştır: 1) çocuklara ilişkin inançlar, 2) sınıf uygulamalarına ilişkin inançlar ve 3) 

davranış yönetimine ilişkin inançlar. Genel olarak bulgular, her üç tema için de, her bir 

zaman noktasında, katılımcıların en karakteristik inançlarını ortaya koyan pratiklerinin 

çocuk merkezli olduğunu, en az karakteristik inançlarını ortaya koyan pratiklerinin ise 

öğretmen merkezli olduğunu göstermiştir.  



58 
 

Diğer bir araştırma ise fen bilgisi öğretmenlerinin zekâya ilişkin inançları ile 

bilme ve bilgi edinme konusundaki inançlarının öğretim uygulamalarını nasıl etkilediğini 

araştırmıştır (Leng,  Abedalaziz, Orleans, Naimie ve Islam, 2018). Toplam 285 fen bilgisi 

öğretmeni bu araştırmaya katılmıştır. Epistemolojik inanç envanteri ile veriler 

toplanmıştır. Öğretmenlerin; öğretimi, öğrenci merkezli öğrenmenin yanı sıra bazı 

öğretmen merkezli öğrenmenin bir kombinasyonu olarak gördükleri ve bu bakımdan daha 

eklektik inanca sahip oldukları bulunmuştur. Ayrıca öğretmenlerin karmaşık 

epistemolojik inançlara sahip oldukları ve zamanla düşünceleri değişen teorisyenler 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Araştırmacılar, gelişmiş epistemik inançlara sahip olan ve 

değişen öğretmenlerin öğrenci merkezli uygulamaları benimseme olasılıklarının daha 

yüksek olduğunu ortaya koymuşlardır. Sonuç olarak, bu araştırma, öğretmenlerin 

inançlarının, öğrenci merkezli veya öğretmen merkezli olarak tanımlanan öğretim 

uygulamaları tercihlerini nasıl etkilediğine ışık tutmuştur.  

Şahan ve Terzi (2015), öğretmen adaylarının eğitim felsefeleri ile öğretme-

öğrenme yaklaşımları arasındaki ilişkiyi araştırmıştır. Araştırmanın çalışma grubunu 

pedagojik formasyon alan 328 öğretmen adayı oluşturmuştur. Veriler “Eğitim Felsefesini 

Algılama Ölçeği” ve “Öğretme ve Öğrenme Yaklaşımları Ölçeği” aracılığıyla 

toplanmıştır. Verilerin analizi sonucunda, öğretmen adaylarının çoğunlukla ilerlemecilik 

ve yeniden yapılandırmacılık felsefelerini benimsedikleri sonucuna ulaşılmıştır. 

Araştırma sonuçlarına göre; eğitim felsefesi ile öğretme-öğrenme yaklaşımı arasında 

pozitif bir ilişki vardır. Daimicilik ve esasicilik felsefesini benimseyen öğretmen adayları 

çoğunlukla geleneksel yaklaşımı kullanırken, ilerlemecilik ve yeniden yapılandırmacılık 

felsefelerini benimseyen öğretmen adayları çoğunlukla yapılandırmacı öğrenme 

yaklaşımını kullanmaktadır. 

Oğuz, Altınkurt, Yılmaz ve Hatipoğlu (2014) ilkokul, ortaokul ve lisede görev 

yapan öğretmenlerin eğitim inançları ve öğrenen özerkliğini destekleme davranışları 

arasında bir ilişkinin olup olmadığını belirlemeyi amaçlamıştır. Toplam 248 öğretmenden 

“Eğitim İnançları Ölçeği (EİÖ)” ve “Öğrenen Özerkliğini Destekleme Ölçeği (ÖÖDÖ)” 

kullanılarak veri toplanmıştır. Bulgulara göre, öğretmenler en yüksek katılımı varoluşçu 

felsefede göstermiş; bunu yeniden kurmacılık, ilerlemecilik, daimicilik ve esasicilik 

izlemiştir. Öğretmenler; öğrenen özerkliğini destekleme davranışlarını yüksek bir oranda 

gerekli görmüş, ancak kendilerinin bu davranışları orta düzeye yakın sergiledikleri ortaya 

çıkmıştır. Araştırma, genel olarak öğretmenlerin eğitim inançları ile öğrenen özerkliğini 

destekleme davranışları arasında anlamlı bir ilişki olduğunu tespit etmiştir. 



59 
 

Diğer bir ilişkisel tarama modelinde tasarlanmış araştırma ise Kozikoğlu ve 

Erden’in (2018) araştırmasıdır. Bu araştırma, öğretmen adaylarının eğitim felsefesi 

inançları ve eleştirel pedagoji ilkelerine katılma durumları arasında bir ilişki olup 

olmadığını incelemiştir. Veriler 341 öğretmen adayından, “Eğitim İnançları Ölçeği” ve 

“Eleştirel Pedagoji İlkeleri Ölçeği” kullanılarak toplanmıştır. Verilerin analizi sonucunda, 

öğretmen adayları tarafından en çok benimsenen eğitim felsefeleri sırayla varoluşçuluk, 

ilerlemecilik, yeniden kurmacılık, daimicilik ve esasicilik olarak gözlemlenmiştir. 

Ayrıca, adayların eleştirel pedagoji ilkelerine katılma düzeyleri orta düzeyde 

bulunmuştur. Bulgular, adayların benimsediği eğitim felsefesi anlayışları ile eleştirel 

pedagoji ilkelerine katılma durumları arasında pozitif anlamlı bir ilişkinin olduğunu 

göstermiştir.  

Bir başka güncel araştırma (Şahan,2020), öğretmen adaylarının eğitim felsefesi ve 

yaşam boyu öğrenmeye yönelik eğilimleri ile öğretme-öğrenme süreci yeterlilikleri 

arasındaki ilişkiyi belirlemeyi amaçlamıştır. Veriler, 238 öğretmen adayının katılımıyla 

“Eğitim Felsefesi Eğilimleri Ölçeği”, “Hayat Boyu Öğrenme Eğilimleri Ölçeği” ve 

“Öğretme-Öğrenme Süreci Yeterlilikleri Ölçeği” olmak üzere üç ölçek kullanılarak elde 

edilmiştir. Araştırmada öğretmen adaylarının ilerlemecilik ve yeniden yapılandırmacılık 

felsefesini daha çok benimsedikleri bulunmuş; yaşam boyu öğrenme ve öğretme-öğrenme 

süreci yeterliliklerinin ise yüksek düzeyde olduğu ortaya çıkmıştır. Cinsiyet değişkeni 

eğitim felsefesi eğilimleri ve yaşam boyu öğrenme eğilimleri bakımından yalnızca 

esasicilik boyutunda etkili olmuştur;  öğretme-öğrenme süreci yeterlilikleri üzerinde bir 

etkisi olmamıştır. Branş değişkeni eğitim felsefesi eğilimlerinin daimicilik dışındaki tüm 

boyutlarında etkili olmuştur. Eğitim felsefelerine yönelik eğilimlerin tek başına öğretme-

öğrenme süreci yeterliklerinin yordayıcısı olmadığı tespit edilmiştir. Ancak yaşam boyu 

öğrenme eğilimleri ve eğitim felsefeleri bir arada ele alındığında öğretme-öğrenme süreci 

yeterliklerini yordadığı bulunmuştur. 

Yolcu ve Sarı (2022),  öğretmen adaylarının eğitim felsefesi inançlarını ve 

öğretmenlik mesleğine bakışlarını incelemiştir. Betimsel tarama modelinde yapılan 

araştırmada, 793 öğretmen adayından “Öğretmenliğe Bakış Ölçeği (ÖBÖ)” ve “Eğitim 

İnançları Ölçeği (EİÖ)” kullanılarak veri toplanmıştır.  Araştırmanın bulguları, öğretmen 

adaylarının modern eğitim yaklaşımlarını daha önemli bulduklarını, modern eğitim 

düşüncesinin beklediği öğretmen tipini, diğer bir deyişle, uzman öğretmen tipini 

benimsediklerini göstermiştir. Buna ek olarak, uzman öğretmen anlayışının ilerlemeci ve 



60 
 

varoluşçu düşünceler ile pozitif bir ilişki içinde olduğu, teknisyen öğretmen anlayışının 

ise biraz düşük de olsa daimicilik, esasicilik ile pozitif bir ilişkisi olduğu tespit edilmiştir.  

Alemdar ve Aytaç (2022) ise öğretmenlerin eğitim felsefesi eğilimlerinin program 

özerkliğine etkisini incelemişlerdir. 258 öğretmenden “Eğitim Felsefesi Eğilim Ölçeği” 

ve “Öğretmenin Müfredat Özerkliği Ölçeği” aracılığıyla veri toplanmıştır. Sonuçlara göre 

ilerlemeci eğitim felsefesinin öğretmenler tarafından en sık benimsenen yaklaşım olduğu, 

esasici eğitim felsefesinin ise en az benimsenen yaklaşım olduğu bulunmuştur. 

Öğretmenlerin eğitim felsefesi eğilimleri ile program özerklikleri arasında zayıf ve orta 

düzeyde anlamlı ilişkiler bulunmaktadır. Ayrıca öğretmenlerin eğitim felsefesi eğilimleri 

öğretim programı özerkliğinin güçlü bir yordayıcısıdır. İlerlemeci eğitim felsefesi 

eğilimi, prosedürel özerkliği ve mesleki gelişim özerkliğini anlamlı düzeyde 

yordamaktadır. Yeniden yapılandırmacı, özcü ve daimici eğitim felsefesi eğilimleri ise 

öğretim programı özerkliği üzerinde hiçbir etkiye sahip değildir. Bu bağlamda 

öğretmenlerin benimsediği ilerlemeci eğitim felsefesi, mesleki gelişimlerini nasıl 

yapılandıracaklarını ve öğrenme-öğretme sürecini dış etkenlere fazla bağımlı kalmadan 

nasıl yürüteceklerini etkilemektedir. 

 Diğer bir araştırma ise; sınıf öğretmenlerinin eğitim inançlarını ve öğretim 

programına bağlılıklarını incelemiştir (Berkant ve Can, 2022). İlişkisel tarama modeli ile 

tasarlanan bu araştırmaya 300 sınıf öğretmeni katılmıştır. Veriler, “Eğitim İnançları 

Ölçeği” ve “Öğretim Programına Bağlılık Ölçeği” kullanılarak toplanmıştır. Analiz 

sonucunda, bulgular, sınıf öğretmenlerinin en çok benimsediği eğitim felsefesinin 

ilerlemecilik olduğunu; genel olarak öğretim programına bağlılık gösterdiklerini; 

esasicilik ve daimicilik eğitim felsefelerinin erkek öğretmenler tarafından daha çok 

benimsendiğini, daimicilik, ilerlemecilik ve varoluşçuluk felsefeleri ve öğretim 

programına bağlılık arasındaki ilişkinin yüksek düzeyde olduğunu göstermiştir.   

Çoşkunoğlu ve Ünal (2022), fen bilimleri öğretmenlerinin benimsemiş oldukları 

eğitim inançları ile epistemolojik inançları arasındaki ilişkiyi incelemiştir. Araştırmaya, 

149 fen bilimleri öğretmeni katılmıştır. İlişkisel tarama modeli ile tasarlanmış olan bu 

araştırmada, veri toplama aracı olarak “Eğitim İnançları Ölçeği” ve “Epistemolojik 

İnançlar Ölçeği” kullanılmıştır. Bulgular, fen bilimleri öğretmenleri tarafından en çok 

benimsenen eğitim inancının varoluşçuluk,  en az benimsenen eğitim inancının ise 

esasicilik olduğunu göstermiştir. Ayrıca, eğitim inançları ile epistemolojik inanç alt 

boyutları arasında anlamlı farklar tespit edilmiştir. Bulgulara göre; çağdaş eğitim 

inançlarını benimseyen öğretmenlerin,  bilginin, bilimsel yöntemle ulaşılacağına ilişkin 



61 
 

inançları ve öğrenmenin yeteneğe dayalı olduğuna ilişkin inançları artarken; geleneksel 

eğitim felsefelerini benimseyen fen bilimleri öğretmenlerinin, bilginin değişmez 

olduğuna ve öğrenmenin çabaya dayandığına ilişkin inançları artmıştır.  

Eğitim felsefesi alanındaki bazı araştırmalar ise; öğretmenlerin eğitim 

felsefelerini branş, cinsiyet, sınıf düzeyi, meslek yılı gibi değişkenlere bağlı olarak 

incelemiştir. Örneğin, Silvernail (1992), ortaokul öğretmenlerinin eğitim felsefesi 

yaklaşımlarını ortaya çıkarmayı amaçlamıştır. Araştırmanın çalışma grubunu 284 

ortaokul öğretmeni oluşturmuştur. Veriler, “Eğitim İnançları Ölçeği” ile toplanmıştır. 

Verilerin analizi sonucu elde edilen bulgular, öğretmenler arasında en çok benimsenen 

yaklaşımın ilerlemecilik olduğunu gösterse de, aslında genel olarak tek bir eğitim 

felsefesi anlayışının baskın olmadığını, aksine öğretmenlerin genel olarak ilerlemecilik, 

gelenekselcilik ve romantizm felsefeleriyle uyum içinde olduklarını göstermiştir. Diğer 

önemli bulgu ise; farklı konu alanlarını öğreten öğretmenlerin eğitim felsefesi 

anlayışlarının farklı olduğudur. İngilizce ve sosyal bilim alanlarını öğreten öğretmenlerin 

matematik ve fen bilgisi öğretmenlerinden daha ilerlemeci olduğuna ulaşılmıştır.  

Doğanay ve Sarı (2003) da ilköğretimdeki öğretmenlerin eğitim felsefesi 

görüşlerini belirlemeyi amaçlamıştır. İlköğretimde çalışan toplam 312 öğretmenden veri 

toplanmıştır. Verilerin toplanmasında “Felsefî Tercih Değerlendirme Ölçeği” 

kullanılmıştır. Bulgulara göre; öğretmenlerin en çok benimsediği felsefi düşünce 

deneyselcilik olmuş, bunu sırasıyla realizm, varoluşçuluk, daimicilik, idealizm izlemiştir. 

Ayrıca, öğretmenlerin eğitim felsefeleri cinsiyet, okul türü, hizmet yılı,  branş 

değişkenleri açısından farklılık göstermemiştir. Kanatlı ve Schreglman (2014) da aynı 

ölçeği kullanarak ilköğretimde çalışan toplam 144 öğretmenin eğitim felsefesi görüşlerini 

çeşitli değişkenler açısından incelemiştir. Bulgular, öğretmenlerin en çok tercih ettikleri 

eğitim felsefelerinin sırasıyla; ilerlemecilik, realizm, daimicilik, varoluşçuluk ve idealizm 

olduğunu göstermiştir. Ayrıca, araştırma, sınıf ve branş öğretmenlerinin eğitim felsefesi 

anlayışları arasında anlamlı bir farklılık bulunmadığını, mesleğe bakış açısı ve hizmet yılı 

değişkenleri bakımından ise bazı istisnalar haricinde anlamlı bir şekilde farklılaşmadığını 

bulmuştur.  

Ekiz (2007), öğretmen adaylarının eğitim felsefeleri ile ilgili görüşlerini farklı 

programlar (Fen Bilgisi, Matematik, Sosyal Bilgiler, Türkçe Öğretmenliği) açısından 

incelemiştir. Araştırmaya, lisans programının dördüncü sınıfında okuyan 314 öğretmen 

adayı katılmıştır. Bir ölçek ile toplanan verilerin analizi sonucunda, adayların en çok 

ilerlemecilik ve yeniden kurmacılık düşüncelerine karşı olumlu görüşe sahip oldukları, 



62 
 

daimicilik ve esasicilik düşüncelerine karşı ise olumsuz görüşe sahip oldukları 

bulunmuştur. Diğer yandan, bu araştırmada öğretmen adaylarının daimicilik, 

ilerlemecilik ve yeniden kurmacılık eğitim felsefelerine ilişkin görüşlerinin bulundukları 

programa göre farklılaştığı, fakat bu farklılaşmanın esacilik eğitim felsefesi için geçerli 

olmadığı tespit edilmiştir.  

Doğanay (2011), tezsiz yüksek lisans programı boyunca öğretmen adaylarının 

eğitim felsefelerinde bir değişim olup olmadığını belirlemeyi amaçlamıştır.  Araştırmaya, 

Eğitim Fakültesi Ortaöğretim Alan Öğretmenliği Tezsiz Yüksek Lisans Programı’nda 

okuyan 125 öğretmen adayı katılmıştır. Veriler, “Felsefi Tercih Değerlendirme” formu 

ile toplanmıştır. Verilerin analizi sonucunda, tezsiz yüksek lisans programı 

tamamlandığında; öntest ve sontest puanlarına göre; adayların eğitim felsefesi 

anlayışlarının daha çok deneyselcilik düşüncesine kaydığı, hem öntestte hem de sontestte 

daimicilik ve varoluşçuluk felsefelerinin ise adaylar tarafından en az tercih edilen 

düşünceler olduğu saptanmıştır. Araştırma kapsamında belirlenen bağımsız değişkenlerin 

anlamlı bir fark oluşturmadığı da tespit edilmiştir. Sonuç olarak, Ortaöğretim Alan 

Öğretmenliği Tezsiz Yüksek Lisans Programı, adayların benimsediği felsefi anlayışlar 

üzerinde sınırlı da olsa değişime sebep olmuştur.  

Altınkurt, Yılmaz ve Oğuz (2012) ilköğretim ve ortaöğretimde çalışan 

öğretmenlerin eğitim inançlarını ortaya çıkarmayı amaçlamıştır.  206 ilköğretim, 173 

ortaöğretim olmak üzere toplam 379 öğretmen araştırmaya katılmıştır. Veriler “Eğitim 

İnançları Ölçeği (EİÖ)” kullanılarak toplanmıştır. Bulgulara göre; öğretmenler, en çok 

varoluşçuluk düşüncesine katılım oranı göstermiştir; bunu sırasıyla ilerlemecilik, 

daimicilik, yeniden kurmacılık, esasicilik izlemiştir. Öğretmenlerin esasici eğitim 

anlayışına katılım düzeyi oldukça düşükken, diğerlerine katılım düzeyi ise yüksektir. 

Öğretmenlerin eğitim inançları, cinsiyet ve okul türü değişkenine göre bir farklılık 

göstermemiş, branş ve kıdem değişkenleri açısından ise bazı farklılıklar gözlemlenmiştir.  

Çetin, İlhan ve Arslan (2012) ilköğretim bölümünde okuyan öğretmen adaylarının 

benimsedikleri eğitim felsefelerinin çeşitli değişkenler bakımından incelemiştir. “Felsefi 

Tercih Değerlendirme Ölçeği” ile toplanan verilerin analizi sonucunda,  öğretmen 

adaylarının daimicilik ve esasicilik gibi geleneksel eğitim felsefelerini, çağdaş eğitim 

felsefeleri olan ilerlemeci ve yeniden kurmacı eğitim felsefelerinden daha çok 

benimsedikleri tespit edilmiştir. Bulgular, cinsiyetin bulgular üzerinde etkili bir değişken 

olmadığı, anabilim dalı ve sınıf düzeylerinin ise öğretmen adaylarının benimsediği eğitim 

felsefeleri üzerinde anlamlı bir etkiye sebep olduğunu göstermiştir.  



63 
 

Benzer şekilde, Yapıcı (2013) da ilköğretim öğretmenleri ve ilköğretim öğretmen 

adaylarının eğitim felsefelerini ortaya çıkarmak amacıyla bir araştırma gerçekleştirmiştir. 

Araştırmaya, 240 öğretmen ve Eğitim Fakültesi’nin son sınıfında okuyan 236 öğretmen 

adayı katılmıştır. Veriler, “Eğitim Felsefesi Ölçeği” kullanılarak elde edilmiştir. Bulgular, 

hem öğretmenlerde hem öğretmen adaylarında en yüksek aritmetik ortalamanın 

deneyselcilik (experimentalism) olduğunu göstermiştir. Felsefi akımlara ilişkin diğer 

aritmetik ortalamalar da birbirine yakın şekilde bulunmuştur. Öğretmenlerin ve öğretmen 

adaylarının değişim ve değişmezlik, öğretmen merkezlilik ve öğrenci merkezlilik gibi iki 

zıt düşünceyi aynı anda kabullenmelerinden dolayı, her iki grubun da eklektik bir felsefi 

anlayışa sahip oldukları veya henüz kendi eğitim felsefelerini tam olarak 

oluşturamadıkları sonucuna varılmıştır. 

Diğer bir araştırma ise; felsefe grubu öğretmen adaylarının eğitim felsefelerini 

belirlemeyi amaçlamıştır (Biçer, 2013).  Araştırmanın örneklemini, pedagojik formasyon 

programında aktif öğrenciler arasından tesadüfi olarak seçilen 149'u kadın, 30'u erkek 

olmak üzere toplam 179 felsefe grubu adayı oluşturmuştur. Veriler, “Eğitim İnançları 

Ölçeği” kullanılarak yapılmıştır. Verilerin analizinden elde edilen sonuçlara göre; felsefe 

grubu öğretmen adayları en çok varoluşçu felsefeyi benimsemiş, en az ise esasici felsefeyi 

benimsemişlerdir. Eğitim felsefesini benimseyen öğretmen adayları arasında cinsiyet ve 

eğitim durumu değişkenleri açısından bir farklılık bulunmamıştır. Mezunlar ise 

ilerlemecilik ve yeniden yapılanmacı eğitim felsefelerini diğerlerine göre daha fazla 

benimsemişlerdir. Öğretmen adaylarının benimsedikleri felsefeler karşılaştırıldığında 

varoluşçuluk ile daimicilik arasında düşük pozitif korelasyon, esasicilik ile ilerlemecilik 

arasında düşük negatif korelasyon, varoluşçuluk ile ilerlemecilik arasında pozitif yönde 

yüksek korelasyon ve ilerlemecilik ile yeniden yapılanmacılık arasında orta düzeyde 

pozitif korelasyon bulunmuştur. 

Çelik ve Orçan (2020) ise eğitim fakültesi son sınıfta okuyan öğretmen adayları 

ile pedagojik formasyon sertifika programına katılmış olan öğretmen adaylarının eğitim 

inançlarını belirlemeyi amaçlamıştır. Bu amaçla, 297 öğretmen adayından “Eğitim 

İnançları Ölçeği” kullanılarak veri elde edilmiştir. Bulgulara göre; her iki grupta da en 

yüksek katılım varoluşçulukta, en düşük katılım ise esasicillikte ortaya çıkmıştır. Ayrıca, 

iki grup arasında daimicilik alt boyutu bir farklılık bulunmamış, ancak diğer alt boyutlar 

için farklılık bulunmuştur. Dolayısıyla eğitim fakültesi son sınıfta okuyan öğretmen 

adayları ile pedagojik formasyon sertifika programına katılmış öğretmen adayları 

arasında eğitim inançları açısından farklılık olduğu görülmüştür. Buna ek olarak, 



64 
 

pedagojik formasyon sertifika programına katılmış öğretmen adaylarının öğretmenlik 

mesleğine olan ilgilerinin düşük olduğu anlaşılmıştır.   

Çelik ve Zelyurt’un (2021) yaptığı güncel bir araştırma ise; okul öncesi 

öğretmenlerinin eğitim felsefesi eğilimlerini ve çeşitli değişkenlerin eğitim felsefesi 

yönelimlerine etkisini belirlemeyi ve analiz etmeyi amaçlamıştır. Araştırma, Okul Öncesi 

Öğretmenliği bölümünde okuyan 381 okul öncesi öğretmen adayı ile gerçekleştirilmiştir. 

Araştırmanın verilerinin toplanmasında “Eğitim İnançları Ölçeği” kullanılmıştır. 

Verilerin analizinde öncelikle öğretmen adaylarının eğitim felsefesi eğilimleri 

belirlenmiştir. Belirlenen eğilimlerin MEB Okul Öncesi Eğitim Programı'nda 

benimsenen eğitim felsefesiyle tutarlılığı belirlenmiş ve veriler çeşitli değişkenlere göre 

karşılaştırılmıştır. Çoğu katılımcının varoluşçuluğu, ardından ilerlemeciliği benimsemesi, 

en az katılımcının ise esasicilik anlayışını benimsemesi, öğretmen adaylarının genel 

olarak çağdaş eğitim felsefelerini benimsediklerini ortaya koymuştur. Eşit ağırlık ve sözel 

bölümlerden mezun olan öğretmen adaylarının sayısal bölümlerden mezun olanlara göre 

ilerlemeci felsefeyi daha fazla benimsediği sonucuna ulaşılmıştır. Ayrıca öğrencilerin 

lisans öğrenimindeki sınıf kademesi arttıkça eğitim felsefesi eğilimlerinin geleneksel 

eğitim felsefelerinden çağdaş eğitim felsefelerine doğru değiştiği bulunmuştur.  

Demir ve Aktı-Aslan’ın (2021) araştırması da öğretmenlerin benimsedikleri 

eğitim felsefelerinin çeşitli değişkenler açısından belirlenmesini amaçlamıştır. Farklı 

branşlardan 265 öğretmene “Eğitim İnançları Ölçeği” uygulanmıştır. Verilerin analizi 

sonucu, öğretmenlerin en çok benimsedikleri eğitim felsefesi anlayışlarının sırasıyla 

varoluşçuluk, ilerlemecilik, daimicilik, yeniden kurmacılık ve esasicilik olduğu tespit 

edilmiştir. Cinsiyet değişkenine göre; erkek öğretmenlerin esasicilik düşüncesini daha 

fazla benimsedikleri bulunmuştur. Fakülte değişkenine göre; daimicilik, esasicilik, 

ilerlemecilik, varoluşçuluk görüşlerinde anlamlı bir farklılık bulunmamıştır. Fakat 

yeniden kurmacılık anlayışında eğitim fakültesinden mezun olan öğretmenler lehine 

anlamlı bir farklılık tespit edilmiştir.  Öğretmenlerin eğitim felsefeleri ile mesleki 

kıdemleri ve eğitim durumları arasında anlamlı bir farklılık görülmemiştir. Branşları 

açısından ise, sınıf öğretmenlerinin varoluşçuluğu daha fazla benimsedikleri 

bulunmuştur.  

Diğer bir güncel araştırma ise (Çoşkun ve Taneri, 2021) öğretmen adayların 

eğitime ilişkin yaklaşımlarını eğitim felsefeleri çerçevesinde değerlendirmeyi 

amaçlamıştır. Araştırmaya devlet üniversitesinde, Pedagojik Formasyon Eğitimi alan 195 

öğretmen adayı katılmıştır. Veriler, araştırmacıların geliştirdiği bir ölçek aracılığıyla 



65 
 

toplanmıştır. Bulgular, sırasıyla çağdaş eğitim felsefelerinden olan varoluşçuluk ve 

yeniden kurmacılık düşüncelerinin öğretmen adayları tarafından daha çok tercih 

edildiğini, esasicilik düşüncesinin ise en az benimsenen eğitim felsefesi anlayışı olduğunu 

göstermiştir. Ayrıca, bulgulara göre; öğretmenlerin eğitim felsefesi anlayışları, onların 

hayat deneyimleri, sosyal çevreleri, insanlarla etkileşimleri, değerleri ve felsefi 

düşüncelerle ilgili farkındalıkları gibi çeşitli kaynaklardan etkilenerek oluşmuştur.  

Bazı araştırmalar ise; çeşitli öğretim programlarının eğitim felsefeleri açısından 

incelenmesine odaklanmıştır. Örneğin, Gülersoy, Özbay, Yıldırım, Çetinkaya (2021), 

2018 yılı 4.,5.,6. ve 7. Sınıf Sosyal Bilgiler Dersi Öğretim Programı kazanımlarını, eğitim 

felsefeleri ve eğitim teorileri bakımından çözümlemektir. Nitel bir araştırma olan bu 

araştırmada doküman incelemesi yöntemine başvurulmuştur. Programda yer alan toplam 

131 kazanım; eğitim felsefeleri ve eğitim teorileriyle ilişkilendirilmiştir. Verilen analizi 

sonucunda, 4., 5., 6. ve 7. Sınıf Sosyal Bilgiler Dersi Öğretim Programı kazanımlarının 

büyük bir kısmının eğitim felsefesi olarak pragmatizm ve eğitim teorisi olarak da 

ilerlemecilik ile ilişkili olduğu belirlenmiştir. 

Çiydem ve Akdağ’ın (2021) araştırması, Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasından 

günümüze kadar uygulanmış ilkokul/ilköğretim programlarını  (1924, 1926, 1936, 1948, 

1968 İlkokul Programı, 1998, 2005 İlköğretim Programı ve 2018 İlkokul Programı) 

felsefi akımlar çerçevesinde bütüncül bir şekilde analiz ederek, programların hangi felsefi 

düşüncelerden etkilendiğini belirlemeyi amaçlamıştır. Araştırmada tarihsel araştırma 

yöntemine başvurulmuş, verilerin toplanmasında doküman incelemesi yöntemi 

kullanılmıştır. Veriler betimsel analiz yöntemi kullanılarak analiz edilmiştir. Bulgulara 

göre; tüm programlarda realizmin, pragmatizmin ve natüralizmin etkileri tespit edilmiştir. 

2000’den sonra tasarlanmış olan 2005 ve 2018 Öğretim Programında ise bu felsefi 

düşüncelere ek olarak yapılandırmacı yaklaşımın etkileri tespit edilmiştir.  

Çağlayan ve Ağgön (2021), beden eğitimi ve spor öğretmenlerinin beden eğitimi 

programının temel felsefesine ve öğrenme çıktılarına ilişkin görüşlerini belirlemeyi 

amaçlamıştır. Araştırmaya farklı illerde çalışan dokuz beden eğitimi ve spor öğretmeni 

katılmıştır. Araştırma nitel araştırma deseninde tasarlanmıştır. Veriler yarı 

yapılandırılmış görüşmeler yoluyla toplanmıştır.  Bulgulara göre; beden eğitimi ve spor 

öğretmenleri öğretim programının yapılandırmacı yaklaşımı destekler nitelikte olduğunu 

belirtmişler; ancak programın uygulama açısından yetersiz kaldığını vurgulamışlardır. 

Öğretmenler, uygulamanın yetersiz kalmasının ve programının uygulanmasının 



66 
 

güçleşmesinin sebebi olarak; tesis, imkân ve materyal eksikliğini ve öğrenci, veli, 

idarenin tutumunu göstermişlerdir.  

Manav (2014), 2009 yılı ortaöğretim felsefe ve estetik dersleri öğretim 

programlarının hangi eğitim felsefelerine göre geliştirildiğini incelemiştir. Nitel bir 

araştırma deseniyle tasarlanmış olan bu araştırmada doküman incelemesi yöntemiyle 

felsefe dersi ve estetik dersinin öğretim programları eğitim felsefeleri açısından 

çözümlenmiştir. Bulgular, bu araştırma kapsamında incelenen iki öğretim programının da 

eğitim felsefeleri bakımından ilerlemecilik ve yeniden kurmacılık düşüncesini, felsefi 

akımlar bakımından da pragmatizmi benimsediğini göstermiştir. Ayrıca, öğrenme 

yaklaşımının ise yapılandırmacılık olduğu sonucuna varılmıştır. Ancak, bulgular bazı 

çelişkili durumların da var olduğunu ortaya koymuştur. Hem felsefe hem estetik dersi 

öğretim programlarının ölçme-değerlendirme durumları ile ilgili açıklamalarda 

klasik/geleneksel ölçme-değerlendirme yöntemlerinin ve araçlarının kullanılmasının 

önerilmesinin ilerlemeci eğitim felsefesi ve yapılandırmacılık ile uyuşmadığı 

belirtilmiştir. Ayrıca kazanımlara bakıldığında şekil bakımından öğrenci ve aktivite 

merkezli görünse de, kazanımların yoğunluklu olarak bilişsel düzeyde olduğu, bilgi 

kazandırmayı amaçladığı, diğer bir söyleyişle içeriğe ağırlık verdiği görülmüştür. Bu 

nedenle programlarda hem ilerlemeci hem realist görünüm aynı anda tespit edilmiştir. Bu 

bağlamda, Manav (2014), programların sadece şekil olarak değil, öz olarak da temele 

aldığı eğitim felsefesi yaklaşımını ya da yaklaşımlarını yansıtması gerektiğini 

vurgulamıştır.  

Görgülü-Arı ve Arslan (2020) ise fen bilimleri öğretim programını eğitim felsefesi 

akımları açısından incelemiştir. Bu araştırma kapsamında eğitim daimicilik, esasicilik, 

ilerlemecilik ve yeniden kurmacılık eğitim felsefesi akımları temel alınarak öğretim 

programının içeriği çözümlenmiştir. Bu nitel araştırmada doküman analizi yöntemi 

kullanılmış, öğretim programı ve eğitim felsefesi literatürü taranarak veriler elde 

edilmiştir. Veriler, betimsel içerik analizi kullanılarak analiz edilmiştir. Analizin 

sonucunda, fen bilimleri öğretim programının ilerlemecilik ve yeniden kurmacılık 

akımlarının temel alınması ile oluşturulduğu saptanmıştır. 

Büyükalan-Filiz ve Kaya (2013), İlköğretim Fen ve Teknoloji Dersi Öğretim 

Programı ile Fen Bilgisi Öğretmenliği lisans ve lisansüstü programını felsefe, amaç ve 

içerik bakımından incelemiştir. Veriler, literatür taraması ve doküman incelemesi ile elde 

edilmiştir. Bulgulara göre; İlköğretim Fen ve Teknoloji Dersi Öğretim Programı ve Fen 

Bilgisi Öğretmenliğinin lisans ve lisansüstü programının, Türk eğitim sisteminin felsefesi 



67 
 

temel alınarak hazırlandığı tespit edilmiştir. Fakat Fen ve Teknoloji Öğretim Programına 

ilişkin özel alan felsefesinin bulunmadığı görülmüştür. Araştırmada, lisans ve lisansüstü 

Fen Bilgisi Öğretmenliği programının kazanımları düzenlenirken iki düzey arasında 

süreklilik ve aşamalılık ilişkisinin olması ve programın, İlköğretim Fen ve Teknoloji 

Dersi Öğretim Programı ile ilişki ve uyum içinde olması önerilmiştir.   

Görüldüğü üzere; alanyazında öğretmenlerin eğitim felsefesine ilişkin 

araştırmaların bir kısmı eğitim inançlarının nasıl oluştuğunu, hangi kaynaklardan 

etkilendiğini, nasıl geliştiğini ve değiştiğini anlamayı amaçlayan nitel araştırmalardır. Bu 

araştırmalar, genel olarak öğretmenlik eğitimlerini, öğretmenlik deneyimlerini ve kişisel 

deneyimlerini,  aile geçmişlerini ve öğretmenlerin gözlerimlerini öğretmenlerin 

inançlarının kaynağı olarak saptamıştır. Bazı araştırmalar da çeşitli öğretim 

programlarının hangi felsefelere dayanarak hazırlandığını incelemiş; çözümlemesi 

yapılan programların genel olarak pragmatizm, ilerlemecilik, yapılandırmacılık 

düşüncelerine dayandığı saptanmıştır. Araştırmaların bir kısmı da, öğretmenlerin eğitim 

inançları ile öğretmenlik deneyimleri, öğretim uygulamaları, öğretme-öğrenme 

anlayışları, öğretmenlik mesleğine bakışları,  öğretmen özellikleri gibi çeşitli değişkenler 

arasında ilişki olup olmadığını inceleyen ya da öğretmenlerin eğitim felsefelerini branş, 

cinsiyet, sınıf düzeyi, meslek yılı gibi değişkenlere bağlı olarak inceleyen nicel 

araştırmalardır. Bu araştırmalara dayanarak, öğretmenlerin/ öğretmen adaylarının ilk 

sırada tercih ettiği felsefi düşüncelerin ne olduğu Tablo 1’de verilmiştir. 

Tablo 1 

Öğretmenlerin / Öğretmen Adaylarının En Çok Benimsediği Felsefeler 

Felsefeler  Araştırmalar f 

Varoluşçuluk Oğuz vd., 2014; Kozikoğlu ve Erden, 

2018; Çoşkunoğlu ve Ünal, 2022; 

Altınkurt vd., 2012; Biçer, 2013; Çelik ve 

Orçan, 2020; Çelik ve Zelyurt, 2021; 

Demir Aktı-Arslan, 2021; Çoşkun ve 

Taneri, 2021 

 

 

9 

İlerlemecilik Şahan ve Terzi, 2015; Şahan, 2020; Yolcu 

ve Sarı, 2022; Alemdar ve Aytaç, 2022; 

Berkant ve Can, 2022; Silvernail, 1992; 

Kanatlı ve Schreglman, 2014;  Ekiz, 2007  

 

8 

Deneyselcilik  Doğanay ve Sarı, 2003; Doğanay,2011;   

Yapıcı, 2013 

3 

Daimicilik Çetin vd., 2012 1 

 

 Tablo 1’de görüldüğü üzere, var olan araştırma sonuçlarına göre, ülkemizde 

öğretmenlerin, öğretmen adaylarının tercih ettiği eğitim felsefeleri yaygınlık sırasına 

göre; varoluşçuluk, ilerlemecilik, deneyselcilik ve daimiciliktir.  



68 
 

 

Yabancılaşma ve Vasıfsızlaşma ile İlgili Çalışmalar 

 

Alanyazın incelendiğinde yabancılaşma ve vasıfsızlaşmaya ilişkin pek çok 

araştırmaya rastlanmaktadır. Bunlardan yabancılaşma ile ilgili araştırmaların özellikle 

son yıllarda ampirik verilerle incelendiği görülmektedir.  

Örneğin, Dhillon (2019) öğretmen yabancılaşmasının iş tatmini ve özgüvenle 

ilişkisi olup olmadığını incelemiştir. Araştırmada, Yabancılaşma ölçeği (Alienation 

Scale), İş Tatmini (Job Satisfaction Scale), ve Özgüven Envanteri (Self-esteem Inventory) 

kullanılarak, özel okulda çalışan 100 öğretmenden veri toplanmıştır. Verilerin analizi 

sonucunda, düşük iş tatmini ve düşük öz güvene sahip öğretmenlerin daha fazla 

yabancılaşma durumuyla karşı karşıya kaldığı sonucuna varılmıştır.  

Yorulmaz, Altınkurt ve Yılmaz (2015), öğretmenlerin mesleki profesyonellikleri 

ile örgütsel yabancılaşma düzeyleri arasındaki ilişkiyi belirlemeyi amaçlamıştır. Veriler, 

303 öğretmene Öğretmenlerin Mesleki Profesyonellik Ölçeği ve İşe Yabancılaşma Ölçeği 

uygulanarak toplanmıştır. Bulgulara göre; öğretmenlerin mesleki profesyonellik 

düzeyleri yüksek, örgütsel yabancılaşmaları ise düşüktür. Sonuç olarak, öğretmenlerin 

yabancılaşma düzeyleri ile mesleki profesyonellik düzeyleri arasında anlamlı bir ilişki 

bulunmuş, mesleki profesyonellik düzeyleri yüksek düzeyde olan katılımcıların örgütsel 

yabancılaşma düzeyleri düşük düzeyde çıkmıştır.  

Çağlar’ın (2013) araştırmasında ise, eğitim fakültesi öğrencilerinin yabancılaşma 

düzeyleri ile öğretmenlik mesleğine yönelik tutumları arasındaki ilişkinin belirlenmesi 

amaçlanmıştır. Araştırmanın örneklemini 875 eğitim fakültesi öğrencisi oluşturmuştur. 

Verilerin toplanmasında “Kişisel Bilgi Formu”, “Öğrenci Yabancılaşma Ölçeği” ve 

“Öğretmenlik Mesleğine Yönelik Tutum Ölçeği” kullanılmıştır. Elde edilen bulgulardan 

öğrencilerin orta düzeyde yabancılaşma yaşadıkları, öğretmenlik mesleğine yönelik 

tutumlarının ise yüksek düzeyde olduğu görülmüştür. Sonuç olarak, yabancılaşma düzeyi 

ile öğretmenlik mesleğine yönelik tutum arasında orta düzeyde negatif ilişki bulunmuştur. 

Kutlu ve Cansoy (2020) öğretmen yabancılaşmasının okul yöneticilerinin güç 

stilleri ile olan ilişkisini araştırmıştır. Araştırmaya; ilkokul, ortaokul, lise kademesinde 

toplam 582 öğretmen katılmıştır. Veriler, “Öğretmen Yabancılaşma Ölçeği” ve “Güç Tipi 

Ölçeği” kullanılarak toplanmıştır. Güç kaynaklarından ödül gücünün öğretmen 

yabancılaşmasını negatif yönde yordadığı ve zorlayıcı gücün öğretmen yabancılaşmasını 

pozitif yönde yordadığı”  sonucuna ulaşılmıştır (Kutlu ve Cansoy, 2020: 517).  



69 
 

Verma (2017), özel ve devlet okullarında görev yapan ilkokul öğretmenlerinin işe 

yabancılaşmasını araştırmıştır. Araştırma grubu toplam 120 öğretmenden oluşmuştur. 

Veriler “İşe Yabancılaşma Ölçeği” kullanılarak toplanmıştır. Verilerin analizi sonucunda, 

işe yabancılaşma duygusunda iş sektörü (devlet ya da özel) ve cinsiyet değişkeni 

açısından önemsiz bir fark olduğu ortaya çıkmıştır. Genel olarak erkek öğretmenlerin, 

kadın öğretmenlere göre daha fazla işe yabancılaşma hissettikleri görülmüştür. Ayrıca 

bulgular,  ilkokul öğretmenlerinde; ait olmama duygusu, izolasyon ve anlamsızlığın işe 

yabancılaşmanın diğer boyutlarına göre daha baskın olduğunu ortaya koymuştur.  

Özgen ve Erdem (2023a),  farklı devlet okullarında görev yapan öğretmenlerin 

kuruma, işe ve iletişime yabancılaşma düzeylerini incelemiştir. 162 öğretmen araştırmaya 

katılmıştır. Veriler,  araştırmacıların kendi geliştirdiği ‘Öğretmenlere Yabancılaşma 

Ölçeği’ kullanılarak toplanmıştır. Öğretmenlerin cinsiyete ve "kuruma yabancılaşma", 

“işe yabancılaşma” ve “iletişime yabancılaşma” alt boyutlarına göre yabancılaşma 

düzeylerinde anlamlı bir farklılık görülmemiştir. Ayrıca, meslek yılı 11-20 yıl olan 

öğretmenlerin, yabancılaşmanın tüm alt boyutları bakımından yabancılaşma düzeylerinin 

diğer meslek yılına sahip olanlara göre anlamlı düzeyde yüksek olduğu tespit edilmiştir. 

Yaş değişkeni bakımından ise; 25-35 yaş grubundaki öğretmenlerin “yabancılaşma” 

düzeylerinin diğer yaş gruplarına göre anlamlı düzeyde yüksek olduğu tespit edilmiştir. 

Ortaokul öğretmenlerinde genel olarak yabancılaşma düzeyinin daha yüksek olduğu, 

ortaokul ve lise öğretmenlerinde ise yabancılaşmanın alt boyutlarından “işe 

yabancılaşma” düzeyinin daha yüksek olduğu sonucuna varılmıştır. 

Özgen ve Erdem (2023b), başka bir araştırmada ise farklı okul türü ve 

kademelerinde görev yapan öğretmenlerin görüşlerine göre yabancılaşmanın nedenlerini 

araştırmıştır. Araştırmada nitel araştırma desenlerinden biri olan fenomenoloji 

kullanılmıştır. Çalışma grubunu ise 7 öğretmen oluşturmuştur. Verilerin elde edilmesinde 

araştırmacılar tarafından geliştirilen yarı yapılandırılmış “Öğretmenlerin Yabancılaşma 

Nedenleri Görüşme Formu" kullanılmıştır. Verilerin analizi için, içerik analizi 

kullanılmıştır. Araştırma sonucunda öğretmenlerin yabancılaşma nedenleri iş, kurum ve 

iletişim ile ilgili faktörler olmak üzere üç kategoride toplanmıştır. Araştırmanın 

bulgularına göre öğretmenler; (i) İşten uzaklaşma nedenlerini; idari sorun, mesleğin 

prestij kaybı, mali sorunlar, program ve araç-gereç-materyal, çalışma koşulları, ebeveyn 

ilgisizliği ve çevre baskıları; (ii) kurumdan uzaklaşma nedenlerini; karara katılamama, 

yönetimin olumsuz tutumu, yöneticilerin atanma şartları, okulun fiziki koşulları; (iii) 



70 
 

İletişimden uzaklaşmanın nedenlerini ise; siyasi ve ideolojik düşünceler, kişisel tutum ve 

davranışlar, bilgi paylaşmama ve gruplaşma olarak görmüşlerdir.  

Şimşek, Balay ve Şimşek (2012) tarafından yapılan araştırma ise; sınıf 

öğretmenlerinin işe yabancılaşma düzeyleri ve bunu etkileyen faktörleri belirlemeyi 

amaçlamıştır. Bu araştırmaya toplam 340 sınıf öğretmeni katılmıştır. Araştırma, sınıf 

öğretmenlerinin genel olarak işe yabancılaşma düzeylerinin orta düzeyde olduğunu, 

yabancılaşmanın en yüksek olduğu alt boyutun ise normsuzluk boyutu olduğu, 

yabancılaşmanın en az düzeyde olduğu alt boyutun ise sosyal mesafe alt boyutu olduğu 

sonucuna varılmıştır. Sınıf öğretmenlerinin yabancılaşmasını etkileyen faktörlerin 

genellikle sosyo-demografik özelliklerden ve çalıştıkları okulun ortamı ile ilgili 

özelliklerden de kaynaklandığı tespit edilmiştir. Ayrıca, öğretmenlerin medeni 

durumlarının, normsuzluk ve sosyal mesafe alt boyutunda anlamlı bir farklılık 

oluşturduğu tespit edilmiştir.  Öğretmenlerin mezun oldukları lisans programı ve görev 

yaptıkları okulun yeterliği de yabancılaşma bakımından anlamlı bir farklılık yaratmıştır. 

Son olarak, öğretmenlerin çalıştığı okul ortamının, öğretmenlerin genel yabancılaşma 

düzeyinde ve yabancılaşmanın tüm alt boyutlarında farklılık gösterdiği sonucuna 

ulaşılmıştır.  

Nitel bir araştırma olan diğer bir araştırma (Davarcı, Seggie, Kızıltepe ve Yılmaz, 

2014) yükseköğretimdeki İngilizce öğretmenleri bağlamında yabancılaşma kavramına 

odaklanmıştır. Araştırma yabancılaşmanın boyutunu ve bunu tetikleyen faktörleri 

anlamaya çalışmıştır. Çalışma grubunu; altısı özel üniversitede, altısı ise devlet 

üniversitesinde çalışan 12 İngilizce öğretmeni oluşturmuştur. Görüşmelerden elde edilen 

verilin analizi sonucunda, katılımcıların monoton, tatminsiz ve istemsiz çalışmaları gibi 

sebeplerden dolayı yaptıkları işe yabancılaşmış olduğu tespit edilmiştir. Öğretmenlerin iş 

güvenliği ve üretkenliğe ilişkin kaygıları; öğrencilerden, sınıf teknolojisinden, iş 

bölümünden, çelişkili ve rekabetçi ilişkilerden kaynaklanan yabancılaşmanın bir boyutu 

olarak değerlendirilmiştir. Makalede öğretmenlerin gerçeklikten kopukluk nedeniyle 

yabancılaşmalarının farkında olmadıkları sonucuna da varılmıştır. 

Pugh ve Zhao (2003) , teknoloji yeniliklerini sınıflarına entegre etmelerini 

sağlamak için tasarlanmış bir hibe programına katılan üç öğretmenin deneyimlerini 

incelemiştir. Araştırma, öğretmenleri güçlendirmek için tasarlanan bir programın 

istenmeyen sonucu olarak öğretmenlerin yabancılaşmasının nasıl ortaya çıkabileceğini 

anlamaya çalışmıştır.  Bu öğretmenler katıldıkları hibe programının ardından mesleki 

gelişmeyi ve güçlenmeyi deneyimlemek yerine, beklenmedik bir şekilde yabancılaşmayı 



71 
 

deneyimlemişlerdir. Öğretmenlerle yapılan görüşmelerden elde edilen verilerin analizi 

sonucunda, yabancılaşmanın iki kaynağı olduğu tespit edilmiştir: (1) öğretmenlerin hibe 

alma yoluyla elde ettiği kaynaklar eşitlikçi öğretmen kültürünü bozabilir ve (2) hibelerin 

sağladığı artan öznel yetkilendirme ve baskı, mevcut çatışmaların tırmanmasına yol 

açabilir. Genel olarak, öğretmenlerin başlangıçtaki yaşadıkları öznel güçlenme duyguları, 

öğretmen kültürü ve/veya idari kararlarla zayıflatıldığında yabancılaşma durumu ile karşı 

karşıya kaldıkları bulgusuna ulaşılmıştır.  

Soza (2015) doktora tez çalışmasında, öğretmenlerin çalışma koşullarındaki 

memnuniyetsizlik ile yabancılaşma arasındaki ilişkiyi incelemiştir. Altı öğretmenden 

görüşmeler yoluyla araştırmanın verileri toplamıştır. Öğretmenlerin anlatımlarının 

çözümlenmesi sonucu, bulguların hem memnuniyetsizlik hem de yabancılaşma 

alanyazını ile örtüştüğü bulunmuştur. Diğer bir ifadeyle,  araştırma yabancılaşmanın,  

tatmin edici olmayan çalışma koşullarının nasıl ayrılmaz bir parçası olduğunu ortaya 

çıkarmıştır. Sonuç olarak, öğretmen memnuniyetsizliğinin tüm biçimlerinin 

yabancılaşma duygularını doğurduğunu göstermiştir.  

Inandi ve Selbi’nin (2022) araştırması, okul müdürlerinin liderlik stillerinin 

öğretmenlerin örgütsel yabancılaşmasını ne ölçüde yordadığını ortaya çıkarmayı ve 

onların liderlik stilleri ile öğretmenlerin örgütsel yabancılaşmaları arasındaki ilişkiyi 

incelemeyi amaçlamıştır. Araştırmanın grubunu 13.134 devlet okulu öğretmeni 

oluşturmuştur. Evrenden orantısız örnekleme yöntemiyle 661 öğretmenin görüşü 

alınmıştır. Okul müdürlerinin liderlik tarzlarını belirlemek için “Liderlik Tarzı Davranış 

Ölçeği” kullanılırken, öğretmenlerin örgütsel yabancılaşmasını ölçmek için “Mesleki 

Yabancılaşma Ölçeği” kullanılmıştır. Verilerin analizi sonucunda, otokratik liderlik tarzı 

ile örgütsel yabancılaşma arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişki bulunmuştur. 

Demokratik liderlik tarzı ile örgütsel yabancılaşma alt boyutları arasında ise negatif 

yönde anlamlı bir ilişki bulunmuştur. Sonuç olarak, okul müdürlerinin otokratik liderlik 

stilleri öğretmenlerin örgütsel yabancılaşmasını pozitif ve anlamlı bir şekilde yordadığı, 

buna karşılık okul müdürlerinin demokratik liderlik stillerinin öğretmenlerin örgütsel 

yabancılaşmasını tüm alt boyutlarda negatif ve anlamlı bir şekilde yordadığı bulgusuna 

ulaşılmıştır. 

Tsang (2016) da öğretmenlerin olumsuz duygularının olası sosyal nedenlerini 

yabancılaşma teorisi perspektifinden incelemiştir. Hong Kong'da 21 öğretmenle yapılan 

derinlemesine görüşmeler, Hong Konglu öğretmenlerin öğretmenlik deneyimleri, 

istihdam durumları ve okullardaki yapısal konumları nedeniyle yabancılaşma sorunu 



72 
 

(güçsüzlük, anlamsızlık, izolasyon ve kendine yabancılaşma duygusuyla karakterize 

edilen) yaşıyor olabileceklerini ortaya koymuştur. Ayrıca, bulgular yabancılaşma 

kalıplarının daha fazla ve daha az deneyimli öğretmenler arasında farklılık 

gösterebileceğini ortaya çıkarmıştır.   

Akar’ın (2018) araştırması ise; iş yaşam kalitesi, tükenmişlik, okula 

yabancılaşma, duygusal bağlılık ve örgütsel vatandaşlık davranışları arasındaki ilişkilerin 

incelenmesi amaçlanmıştır. Araştırmaya devlet okullarında görev yapan 314 öğretmen 

katılıştır. Veriler ‘işe bağlı yaşam kalitesi ölçeği’, ‘tükenmişlik ölçeği’, ‘okula 

yabancılaşma ölçeği’, ‘duygusal bağlılık ölçeği’ ve ‘örgütsel vatandaşlık davranışları 

ölçeği’ aracılığıyla toplanmıştır. Analiz sonucunda öğretmenlerin iş yaşamının kalitesine 

ilişkin algılarının tükenmişlik ve okula yabancılaşma üzerinde olumsuz, duygusal bağlılık 

üzerinde ise olumlu etkisi olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca duygusal bağlılık algılarının 

örgütsel vatandaşlık davranışları üzerinde olumlu etkisi bulunmuştur. Araştırmadan elde 

edilen bir diğer önemli sonuç ise öğretmenlerin tükenmişlik ve okula yabancılaşma 

algılarının, yaşam kalitesinin duygusal bağlılık üzerindeki etkisinde kısmen etkili olduğu 

gözlemlenmiştir.  

Erbas (2014), beden eğitimi öğretmeni adaylarının öğretmenlik mesleğine 

yabancılaşma düzeylerini ve tutumlarını belirlemeyi ve yabancılaşma düzeyleri ile 

öğretmenliğe yönelik tutumları arasındaki ilişkiyi ortaya çıkarmayı amaçlamıştır. 

Çalışma grubu, beden eğitimi ve spor öğretmenliği bölümlerinde öğrenim gören 695 

öğretmen adayından oluşmuştur. Veriler ‘Öğrenci Yabancılaşması Ölçeği’ ve Beden 

Eğitimi Mesleğine Yönelik Tutum Ölçeği aracılığıyla toplanmıştır.  Verilerin analizi 

sonucunda, beden eğitimi öğretmeni adaylarının öğretmenlik mesleğine yönelik 

yabancılaşma düzeylerinin ve tutumlarının orta düzeyde olduğu, yabancılaşma 

düzeylerinin öğretmenlik mesleğine yönelik tutum düzeylerinin önemli bir yordayıcısı 

olduğu ortaya çıkmıştır. 

Alanyazın incelendiğinde, öğretmenlerin vasıfsızlaşması ile ilgili çalışmaların 

öğretmen yabancılaşması kadar çok olmadığı görülmektedir. Bu çalışmaların büyük bir 

kısmı da vasıfsızlaşma kavramı ile ilgili teorik tartışmalar içeren derleme makalelerdir. 

Ancak, öğretmenlerin vasıfsızlaşması konusunda yapılan nitel ve nicel araştırmalara da 

rastlanmaktadır.  

Sinclair, Ironside ve Seifert (1996) tarafından yapılan araştırma ile İngiltere ve 

Galler’de 1988’de yapılan eğitimde piyasa odaklı reformların (Education Reform Act) 

öğretmenlerin iş ve emek süreçleri üzerindeki sonuçları incelenmiştir. Araştırma, piyasa 



73 
 

odaklı reformların sıklıkla öğretmenlerin iş yükünün ve stresinin artmasına yol açtığını 

ortaya çıkarmış; performans ölçütlerine, standartlaştırılmış testlere ve hesap verebilirlik 

ölçümlerine yapılan vurgunun, eğitimciler üzerinde önemli bir baskı oluşturduğu 

anlaşılmıştır. Ayrıca, piyasa odaklı politikaların daha katı öğretim programı ve öğretim 

yöntemleri dayatması nedeniyle öğretmenlerin mesleki özerkliklerinde bir azalma 

yaşadığı tespit edilmiştir. Okullarda yönetsel gözetim ve kontrollerin artması, diğer bir 

ifadeyle, daha kurumsal bir yönetim tarzına doğru olan değişim, okulların geleneksel 

öğretmen ortamını değiştirerek, daha hiyerarşik bir yapıya ve öğretmenlerin daha az 

işbirlikçi olmasına yol açmıştır. Bulgular, reformların öğretmenlerin moralini ve iş 

tatminini olumsuz etkilediğini, performans hedeflerini karşılama baskısıyla artan 

incelemelerin öğretmenler arasında moral bozukluğu ve hayal kırıklığı duygularına sebep 

olduğunu göstermiştir. Araştırma, öğretmenlerin çalışmalarının daha ayrıntılı izlenmesi 

ve değerlendirilmesi de dahil olmak üzere, çalışma sürecindeki değişiklikleri vurgulamış; 

bu değişikliklerin genellikle öğretmenler tarafından müdahaleci ve verimsiz olarak 

algılandığını ve eğitim kalitesinden çok uyumluluğa odaklanıldığını ortaya koymuştur. 

Kısacası, bu araştırma, piyasa odaklı eğitim reformlarının öğretmenlik mesleği üzerindeki 

olumsuz etkilerini, öğretmenleri vasıfsızlaşmasına yol açtığını vurgulamıştır.  

Apple ve Jungck’un (1990), teknolojinin eğitime entegre edilmesinin sonuçlarını 

inceledikleri araştırma da sınıfta teknolojiye artan bağımlılığın öğretmenlerin 

vasıfsızlaşmasına yol açabileceğini ortaya koymuş, önceden hazırlanmış öğretim 

materyalleri ve yazılımların, öğretmenlerin mesleki uzmanlığına ve yaratıcılığına olan 

ihtiyacı azaltabildiğini ortaya koymuştur. Ayrıca araştırmada, teknolojinin entegrasyonun 

sıklıkla öğretmenlerin rollerini bilgi sağlayıcı olmaktan, teknolojik araçları kolaylaştırıcı 

bir unsur olarak kullanma ve yönetme rolüne kaydırdığı, bu değişimin öğretmenlerin 

otoritesini ve eğitim sürecindeki geleneksel pedagojik rollerini zayıflatabildiği 

belirtilmiştir. Bulgular, aynı zamanda öğretmenlerin teknolojinin vasıfsızlaştırıcı 

etkilerine direndiklerini ve mesleki eylemliliklerini öne çıkarmanın yollarını bulmaya 

çalıştıklarını da göstermiştir.  

Sarı (2018), öğretmenlerin öğretmen kılavuz kitaplarına ilişkin görüşlerini 

belirlemiş ve bu görüşleri vasıfsızlaştırma süreci temelinde analiz etmiştir. Veriler 67 

öğretmenden açık uçlu anket yoluyla toplanmış ve içerik analizi yöntemiyle analiz 

edilmiştir. Sonuçlar, öğretmenlerin çoğunun kılavuz kitapları gerekli görmesine rağmen 

bazı eleştirilerde bulunduğunu göstermiştir. Bu eleştirilerden birisi de kılavuz kitapların 

öğretmen özerkliğini çeşitli şekillerde engellediği görüşüdür. Öğretmenlerin bu yöndeki 



74 
 

görüş ve eleştirileri, öğretmenlerin vasıfsızlaştırılması sürecinde kılavuz kitapların 

önemli bir role sahip olduğunu doğrulamıştır. 

Wong’un (2006) araştırması, eğitimin yerelleşmesi bağlamında öğretmenlerin 

günlük uygulamalarına yönelik gerçek algılarını ortaya çıkarmayı amaçlamıştır.  Bu 

makalede, Çin'in Guangdong Eyaletindeki yedi okuldan veri toplanmıştır. Bulgular, 

Çin'deki eğitimde yerelleşme durumunun, dolaylı bir kontrolle sürdürüldüğü için 

öğretmenlerin vasıfsızlaşmasıyla sonuçlandığını, sadece az sayıda öğretmene pedagojik 

teknikleri ve eğitim bilgilerini yeniden geliştirmek ve öğretimde iyi uygulamaları takip 

etmek için rekabetçi bir ortam sağladığını göstermiştir.  Sonuç olarak, eğitimde 

yerelleşme, öğretmenlerin ya profesyonellikten uzaklaşmalarına (vasıfsızlaşma)  sebep 

olan ya da onlara yeniden profesyonelleşmeyi (reskilling) deneyimleyebilecekleri bir 

ortam sunmuştur.   

Yeni yayınlanan diğer bir araştırmada, Stacey, Gavin, Fitzgerald, McGrath-

Champ ve Rachel Wilson (2024) Avustralya'nın New South Wales eyaleti eğitim 

bürokrasisinin ‘Kaliteli Zaman Programı’ (Quality Time Program), vasıfsızlaşma ve 

öğretmenin iş yükü bağlamında analiz edilmiştir. Bu amaçla, ‘Kaliteli Zaman 

Programı’nın politika belgeleri ve belgenin nasıl kavramsallaştırıldığı incelenmiştir.  

Politika belgesinin çözümlenmesi sonucunda, belgenin eğitimde var olan sorunu bir 

verimlilik sorunu olarak gördüğü anlaşılmış, bu amaçla öğretmenlerin potansiyel olarak 

vasıfsızlaştırılmasını temsil eden ders planlama gibi temel işlerin azaltılmasının 

önerildiğini ortaya koymuştur. Sonuç olarak, ‘Kaliteli Zaman Programı’ gibi eğitim 

politikalarının öğretmenlerin iş yükünü azaltma çabaları bağlamında, aslında sürekli 

izleme ve analiz gerektiren bir çekişme alanı olarak ortaya çıktığı gözlemlenmiştir.   

Yine vasıfsızlaşma bağlamında değerlendirilebilecek diğer bir araştırma ise 

Danylewycz ve Prentice’in (1986) araştırmasıdır. Danylewycz ve Prentice (1986)  on 

dokuzuncu yüzyıl ve yirminci yüzyılın başlarında orta Kanada'da değişen eğitim 

politikaları sonucu öğretmenlerin işlerindeki ve toplumsal algılardaki dönüşüme ilişkin 

kapsamlı bir araştırma yapmıştır. Araştırma, on dokuzuncu yüzyılda ve yirminci yüzyılın 

başlarında öğretmenliğin resmi eğitim ve sertifika gereklilikleri olan daha yapılandırılmış 

ve profesyonel bir alana kaydığını, öğretimin kademeli olarak profesyonelleştirildiğini 

ortaya koymuştur. Öğretmenlik mesleğinde kadınların sayısının arttığı, ancak daha düşük 

ücret karşılığında çalıştıkları ve çalışma koşullarının daha zorlu hale geldiği tespit 

edilmiştir. Bu koşullar arasında uzun çalışma saatleri, sınıfların kalabalık olması ve 

tesislerin yetersiz olması yer alıyordu. Araştırma aynı zamanda, öğretmenlik mesleğini 



75 
 

profesyonelleştirme ve eğitimde kaliteyi artırma çabaları sonucu öğretim programının 

standartlaştırıldığına ve değişen çalışma koşullarıyla öğretmenlerin proleterleştiğine 

vurgu yapmıştır.  

Thoma’nın (2005) araştırması, 1980'lerde Yunanistan'da yeni bir öğretim 

programının getirilmesiyle, eğitiminin yeniden yapılandırılması sonrası ortaöğretimdeki 

öğretmenlerin emek sürecine odaklanmıştır. Thoma, öğretmenlerin emek sürecinin, 

1980'lerde yükseköğrenime giriş için bir seçim sisteminin başlatılmasından sonra 

şekillendiğini ve yeniden yapılandırıldığını belirtmiştir. Thoma’nın değişen eğitim 

politikasını çözümlemeye çalıştığı bu makale; yeni sistemin uygulamaya konmasının, 

öğretmenlerin özerkliğinin kısıtlanmasına, onların kendi öğretim uygulamaları hakkında 

bağımsız kararlar verme becerilerinin sınırlanmasına, otoritelerin öğretmenlerin çalışma 

süreçleri üzerindeki kontrolü ve gözetimi artırmasına, öğretmenlerin iş yüklerinin ve idari 

görevlerinin artmasına, daha büyük sınıf mevcutlarına, eğitimde destek ve kaynakların 

azalmasına yol açtığını ortaya koymuştur. Bu neoliberal politika ile standartlaştırılmış 

testlere ve hesap verebilirliğe daha fazla vurgu yapıldığını belirtilmiştir. Thoma, tüm bu 

değişikliklerin kamu hizmetlerinin metalaştırılması ve pazarlanması yönündeki daha 

geniş bir eğilimi yansıttığını savunmuştur.  

Durmaz’ın (2014) doktora tez çalışması öğretmen emeğinin dönüşümünü 

araştırmıştır. Veriler devlet okullarında ve kamu okullarında gerçekleştirilen saha 

çalışmaları yoluyla elde edilmiştir. Yapılan çözümlemenin sonucunda; kamu okullarında 

öğretmenlerin farklı ücretlendirmelerle çalışmasının öğretmenleri fiilen birbirinden 

ayrıştırdığı, kamu okullarında eğitim-öğretim dışında kalan bazı idari ve teknik görevlerin 

öğretmene yüklenmesiyle öğretmenlerin iş yükünün arttığı, eğitim-öğretim sürecinde 

kullanılmaya başlanan araç gereçlerin farklılaşmasıyla öğretmenlerin rollerinin etkisiz 

hale gelebildiği, özel okullarda öğretmen olmanın bir ayrıcalığının kalmadığı, özel 

okuldaki öğretmenlerin dersanede çalışan veya ücretli öğretmenlik yapanlardan bir 

farkının olmadığı, okullarda gelişmiş araç gereçlerin kullanılmaya başlanmasıyla 

eğitimin piyasaya açıldığı, devlet ve sermayenin işbirliği yoluyla gerekli teknolojinin 

piyasadan satın alınmasının tercih edildiği, mesleğin git gide itibarsızlaştığı, 

neoliberalizmin piyasa mantığının devlet okullarında da varlık göstermesiyle 

öğretmenlerin proleterleştiği, vasıfsızlaştığı ve otoritesini kaybettiği, öğretim programı 

gibi araçlarla öğretmenlere bir siyasi-ideolojik bir çerçeve belirlenip onların denetlendiği,  

şikâyet hatları gibi araçlarla da doğrudan kontrol edildiği bulgularına varılmıştır. Sonuç 

olarak bu araştırma, Türkiye’nin kapitalistleşme ve neoliberal politikaları benimseme 



76 
 

serüvenini ana hatlarıyla ortaya koymuş, bu serüvende öğretmenlerin emek sürecinin 

dönüşümünü, beyaz yakalı emekçi öğretmenlerin neoliberalizmle birlikte yeniden 

proleterleştiğini belirtmiştir.  

Görüldüğü gibi; yabancılaşma ile ilgili araştırmaların büyük bir kısmı ölçek 

kullanılarak gerçekleştirilmiştir. Bu araştırmalar genel olarak; öğretmenlerin orta 

düzeyde işe yabancılaşma durumuyla karşı karşıya kaldıklarını, bu yabancılaşmanın 

özellikle ait olamama, izolasyon, anlamsızlık alt boyutlarında yaşandığını ortaya 

koymuştur. Yabancılaşma ile çeşitli kavramlar arasında bir ilişki olup olmadığını 

inceleyen ilişkisel tarama modelinde tasarlanmış araştırmalar ise; yabancılaşma ile 

mesleğe karşı tutum, iş tatmini, özgüven arasında negatif yönde anlamlı ilişki, 

yabancılaşma ile çalışma koşullarındaki memnuniyetsizlik, idarecilerdeki otoriter liderlik 

tipi arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişki tespit etmiştir. Nitel araştırma olarak 

tasarlanmış birkaç çalışma ise yabancılaşmanın nedenlerini kapsamlı araştırmış; 

öğretmenlerin yabancılaşmalarının; öğretmenlerin yaptıkları işin rutin ve tatminsiz 

olması, idari sorunlar, mesleğin prestij kaybı, mali sorunlar, çalışma koşulları, karara 

katılamama, siyasi ve ideolojik düşünceler gibi pek çok sebepten kaynaklandığını 

saptamıştır.  

 Vasıfsızlaşma konusunu ele alan araştırmalar ise; özetle, piyasalaşma odaklı 

neoliberal eğitim politikaları ve reformları ile uygulanmaya başlanan standart öğretim 

programları, standart testler, öğretim yöntemleri ve materyalleri, kılavuz kitaplar ve bu 

reformların sonucunda değişen çalışma koşulları, artan iş yükü, öğretmen özerkliğinin 

azalması, düşük ücret karşılığında çalışma, sınıfların kalabalıklaşması gibi etmenlerin 

öğretmenlerin vasıfsızlaşmasına yol açtığını saptamıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 
 

 

BÖLÜM 3 

 

YÖNTEM 

 

Bu bölümde araştırmanın modeli, araştırmanın yöntemi, çalışma belgesi, çalışma 

grubu, verilerin toplanması ve çözümlenmesine yer verilmiştir.  

 

Araştırmanın Modeli 

 

Bu çalışma, nitel bir araştırma olarak tasarlanmıştır. Nitel araştırma; doküman 

analizi, görüşme, gözlem gibi çoklu veri toplama yöntemlerinin kullanıldığı, bireylerin 

deneyimlerinin, yorumlarının, algılarının derinlemesine incelendiği, olayların doğal 

ortamında izlendiği, bütüncül, tümevarımcı bir yaklaşım ortaya koyan bir araştırma 

türüdür (Creswell, 2012; Yıldırım ve Şimşek, 2016).  

Nitel araştırmalar, “dünyanın birçok gerçekten oluştuğunu, aynı durumla ilgili 

farklı kişisel görüşlerin olabileceğini ve böylece gerçeklerin sosyal ortamlarda 

yapılandığını temel almaktadırlar”; nitel araştırmalarda genellemeye ulaşma endişesi 

yoktur, herhangi bir olay ya da olguyu yorumlama, açıklama, betimleme durumu vardır, 

olay ve durumları araştırmaya katılanların bakış açılarından anlamaya çalışırlar 

(Büyüköztürk, Kılıç-Çakmak, Akgün, Karadeniz, Demirel, 2019:13).  

 

Araştırmanın Yöntemi 
 

Nitel bir araştırma olarak tasarlanan bu çalışmanın birbirini bütünleyen üç boyutu 

bulunmaktadır. Birinci ve ikinci boyut için belgesel tarama yöntemi kullanılmış, üçüncü 

boyut için ise görüşme yapılmıştır.  

 

Çalışma Belgesi ve Çalışma Grubu 

 

Araştırmanın ilk boyutunda, çeşitli felsefelerin (idealizm, realizm, pragmatizm 

natüralizm, Marksizm, varoluşçuluk, neoliberalizm ve muhafazakârlık) eğitime ilişkin 

görüşleri ilkeler ve öğretmen rolleri bakımından incelenmiştir. Bu amaç doğrultusunda 

eğitim felsefesi alanında yazılmış Türkçe ve İngilizce eğitim felsefesi kitapları ve 



78 
 

makaleleri eğitime ilişkin ilkeler ve öğretmen rollerini ortaya çıkarmak üzere 

çözümlenmiştir.   

Araştırmanın ikinci boyutunda, ülkemiz açısından bakıldığında, öğretmenlerin 

bireysel eğitim felsefelerinin oluşumunu etkileme potansiyeli bulunan Milli Eğitim 

Temel Kanunu, YÖK’ün resmi belgeleri (Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen 

Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesi ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 

Düzenlemesi, Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon kitabı, 

Pedagojik Formasyon ve Sertifika Programı, Kamu Personeli Seçme Sınavı), MEB’in 

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesi, MEB’in 2018 yılı öğretim 

programlarının ortak metni ile Tarih, Matematik, Fizik, Türk Dili ve Edebiyatı Öğretim 

Programı (Hazırlık Sınıfı) öğretmenlik rollerini hangi felsefi anlayışına/ anlayışlarına 

göre yönlendirme potansiyeline sahip olduğunu saptamak amacıyla çözümlenmiştir. 

Çözümleme aracı olarak ise, birinci boyutta felsefelerin eğitime ilişkin görüşlerinden elde 

edilen ilkeler ve öğretmen rolleri kullanılmıştır.   

Araştırmanın üçüncü boyutunda ise; öğretmenlerin eğitim felsefelerinin ne olduğu 

öğretmenlik rollerini yönlendirme potansiyeli bulunan YÖK’ün ve MEB’in eğitim 

felsefesi ile örtüşüp örtüşmediği,  onların bireysel eğitim felsefelerinin yabancılaşmanın 

bir boyutu olarak vasıfsızlaşma ile bağlantılı olup olmadığı bir çalışma grubu ile 

görüşülerek araştırılmıştır.  

Görüşme yapılacak çalışma grubunu belirlemek için nitel araştırmalar için geçerli 

olan amaçlı örnekleme yaklaşımı kullanılmıştır. “Amaçlı örnekleme, çalışmanın amacına 

bağlı olarak bilgi açısından zengin durumların seçilerek derinlemesine araştırma 

yapılmasına olanak tanır” (Büyüköztürk vd., 2019:92); olgunun keşfedilmesine ve 

derinlemesine analizine olanak sağlayan en uygun yöntemlerden biri olarak kabul edilir 

(Yıldırım ve Şimşek, 2016).  

Amaçlı örnekleme yaklaşımları arasından ise,  ‘maksimum çeşitlilik’ örneklemesi 

seçilmiştir. Maksimum çeşitlilik örneklemesi ile bir yandan araştırma sonuçlarının 

farklılıkları açığa çıkarma fırsatı sağlanırken, diğer yandan “genelleme kaygısı 

olmamakla bile, problemle ilgili farklı durumların örnekleme alınması nedeniyle, evren 

değerleri hakkında önemli ipuçları vereceği” düşünülmektedir (Büyüköztürk vd., 

2019:93). Böylece çeşitli farklılıkları yansıtan verilerden ortaklaşan örüntülerin 

bulunabileceği düşünülmüştür (Patton, 2014). 

Amaçlı örnekleme maksimum çeşitlilik yaklaşımına göre, Kastamonu İli Merkez 

İlçenin MEB’e bağlı farklı okullarında ve farklı kademelerinde  (okul öncesi, ilkokul, 



79 
 

ortaokul ve lise) görev yapan toplam 24 öğretmenden veri toplanmıştır. Ayrıca, verilerin 

zenginleştirilmesi amacıyla, farklı meslek yıllarına sahip olan ve farklı branşlardan olan 

öğretmenler seçilmiştir. Katılımcı bilgileri Tablo 2’de ayrıntılı olarak verilmiştir. 

Öğretmenlerin 13’ü kadın, 11’i erkektir. Öğretmenlerin biri okul öncesi kademesinde; 

beşi ilkokul kademesinde, 12’si ortaokul kademesinde, 6’sı ise lise kademesinde 

çalışmaktadır.  

 

Tablo 2 

 

Katılımcı Bilgileri 
Katılımcı Kodu Cinsiyet Branş Meslek yılı Okul kademesi 

K1 Kadın Sosyal Bilgiler  8 Ortaokul 

K2 Erkek Okul Öncesi 8 Okul öncesi 

K3 Erkek Beden Eğitimi ve Spor 9 Ortaokul 

K4  Erkek Meslek Öğretmeni 8 Lise 

K5 Kadın İngilizce 16 İlkokul 

K6 Erkek Sosyal Bilgiler 13 Ortaokul 

K7 Kadın İngilizce 17 Ortaokul 

K8 Erkek Beden Eğitimi ve Spor 15 Ortaokul 

K9 Erkek Beden Eğitimi ve Spor 8 Ortaokul 

K10 Erkek Türkçe 18 Ortaokul 

K11 Kadın  Sınıf 12 İlkokul 

K12 Erkek Fen 22 Ortaokul 

K13 Kadın Biyoloji 9 Lise 

K14 Kadın Matematik 7 Lise 

K15 Erkek Sınıf 17 İlkokul 

K16 Kadın Türk Dili ve Edebiyatı 18 Lise 

K17 Kadın Sosyal Bilgiler  17 Ortaokul 

K18 Kadın  Sınıf 13 İlkokul 

K19 Kadın  İngilizce 11 Ortaokul 

K20 Kadın Matematik 11 İlkokul 

K21 Kadın Matematik 11 Lise 

K22 Kadın İngilizce 20 Ortaokul 

K23 Erkek Beden Eğitimi ve Spor 23 Ortaokul 

K24 Erkek İngilizce 24 Lise 

 

Verilerin Toplanması  

 

Bu çalışmanın araştırma sorularına yanıt bulabilmek için gerekli olan veriler 

belgesel tarama ve görüşme ile toplanmıştır.   

 

Belgesel Tarama 

 

Bu araştırmada, ilk veri toplama aracı olarak belgesel tarama yöntemi 

kullanılmıştır. Belgesel tarama yöntemi, “var olan kayıt ve belgelerden veri toplama 



80 
 

tekniğidir” (Karasar, 2020:229). Bu araştırmanı ilk iki boyutunda belge taraması yöntemi 

kullanılmış; her bir boyut için farklı bir kaynak taraması yapılmıştır: 

 İlk boyutta, idealizm, realizm, pragmatizm natüralizm, Marksizm, varoluşçuluk, 

neoliberalizm ve muhafazakârlık düşüncelerini temsil eden filozof ve düşünürlerin hem 

birincil kaynakları hem de diğer yayınları kullanılmıştır. Çözümlemenin sonucunda 

eğitime ilişkin ilkeler ve öğretmen rolleri çıkarılmıştır.  

 İkinci boyutta, felsefelerin çözümlenmesi sonucu elde edilen ilkelerin ve 

öğretmen rollerinin ışığında, diğer bir ifadeyle, bu ilkelerin ve öğretmen rollerinin bir 

ölçüt olarak kullanılması ile; Milli Eğitim Temel Kanunu, YÖK’ün resmi belgeleri 

(Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesi 

‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi, Türkiye’de Öğretmen 

Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon kitabı, Pedagojik Formasyon ve Sertifika 

Programı, Kamu Personeli Seçme Sınavı), MEB’in Öğretmenlik Mesleği Genel 

Yeterlikleri belgesi ve MEB’in 2018 yılı öğretim programlarının ortak metni ile Tarih, 

Matematik, Fizik, Türk Dili ve Edebiyatı Öğretim Programı (Hazırlık Sınıfı) öğretmenleri 

hangi felsefe ya da felsefelere göre yönlendirme potansiyeli taşıdığını ve bunlar arasında 

tutarlık bulunup bulunmadığını saptamak için çözümlenmiştir.    

 

Görüşme 

 

Araştırmanın üçüncü boyutunda ise; katılımcıların bireysel bir eğitim 

felsefelerinin olup olmadığını, var ise bunların ne/neler olduğunu, resmi belgelerin eğitim 

felsefesi anlayışıyla örtüşüp örtüşmediğini, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin 

yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma ile bir bağlantısının olup olmadığını 

saptamak için görüşme formlarından yarı-yapılandırılmış görüşme tekniği kullanılmıştır.  

“Görüşme, araştırmada cevabı aranılan sorular çerçevesinde ilgili kişilerden veri 

toplama” olarak ifade edilir ve “belirli bir araştırma konusu veya bir soru hakkında 

derinlemesine bilgi sağlar” (Büyüköztürk vd., 2019:158). 

Görüşmeler sırasında katılımcıların kendilerini keşfi de söz konusu olabilir. Diğer 

bir deyişle, kişiler kendilerinin daha önce üzerine fazla düşünmedikleri anlamlar, 

deneyimler üzerine düşünme fırsatı bulur ve bunları dışa aktarabilir (Yıldırım ve Şimşek, 

2016). Yarı yapılandırılmış görüşme tekniğinde araştırmanın amacına uygun olarak temel 

sorular önceden hazırlanır; ancak bu teknik görüşme esnasında anlık yeni soruların 

eklenmesine de olanak sağlar (Yıldırım ve Şimşek, 2016).  



81 
 

Yarı yapılandırılmış görüşme sorularının taslağı, ilgili alanyazın dikkate alınarak 

hazırlanmış ve eğitim bilimleri alanında uzman olan tez danışmanı ile paylaşılmıştır. 

Danışmanın değerlendirmeleri doğrultusunda gerekli düzenlemeler yapılmış, soru setine 

son şekli verilmiştir. Ayrıca beş öğretmenle pilot bir uygulama yapılmış, bunun sonucuna 

göre sorular tekrar revize edilmiştir. Görüşme sorularının son şekli aşağıdaki gibidir: 

1. Size göre ideal bir öğretmenin özellikleri nelerdir? Örneğin ideal bir öğretmen 

neler yapmalı, neler yapmamalı, nelere dikkat etmelidir? 

2.  İdeal bulduğunuz öğretmenliği gerçekleştirmenin önündeki engeller, 

sınırlayıcılar, güçlükler sizce nelerdir? 

3. Öğretmenliğin sizi mutlu eden ve mutsuz eden yönleri nelerdir? 

Araştırmanın tüm süreçlerinde olduğu gibi bu süreçte de etik ilkelere dikkat 

edilmiştir. İlk olarak öğretmenlere araştırmanın amacı, konusu ve görüşme süreciyle ile 

ilgili bilgi verilmiş, araştırma için katılımcı olmaya gönüllü olup olmadıkları sorulmuştur. 

Katılımcı olmayı kabul eden öğretmenlerden randevu talep edilmiş, görüşme günü, saati 

ve görüşme yapılacak ortam belirlenmiştir.  

Görüşmelerden hemen önce araştırmaya ve sorulara ilişkin bilgilendirmeler 

yapılmış, “Aydınlatılmış Onam Formu” katılımcılara verilerek okumaları istenmiş ve 

araştırma için gönüllü olduklarını tekrar dile getirirlerse görüşmeye başlanacağı 

söylenmiştir. Bu form, çalışmanın EK bölümünde yer almaktadır. Katılımcılara onların 

kimlik bilgilerinin ve cevaplarının gizliliğinin korunacağı ve başka amaçlarla 

kullanılmayacağı da bildirilmiştir.  

Formu imzalayan katılımcılarla uygun ortamlarda görüşmeler yapılmış, 

katılımcıların da izniyle görüşmeler ses kayıt cihazıyla kaydedilmiştir. Görüşmeler 

bittikten hemen sonra onam formunun bir kopyası katılımcılara da verilmiştir.  

 

Verilerin Çözümlenmesi 

 

Araştırmanın ilk boyutunda, felsefelerin eğitim düşünceleri betimsel analiz 

yöntemiyle çözümlenmiş, ilke ve öğretmen rollerine ulaşılmış, eğitim felsefesi kitapları 

ve makalelerinden doğrudan alıntılarla desteklenmiştir.   

Araştırmanın ikinci boyutunda, felsefelerin eğitim düşüncelerinden çıkarılan ilke 

ve öğretmen rollerinin bir ölçüt olarak kullanılması ile YÖK ve MEB belgeleri 

çözümlenmiştir. Bu çözümleme betimsel analiz yoluyla gerçekleştirilmiş, doğrudan 

alıntılarla desteklenmiştir.  



82 
 

Yapılan tüm bu belge taramaya ilişkin çözümlemeler tez danışmanı tarafından da 

değerlendirilmiş; araştırmacının ve tez danışmanının çıkarımlarının örtüştüğü 

saptanmıştır. 

Araştırmanın üçüncü boyutunda, görüşmelerden elde edilen verilerin analizinde 

ise; ilk olarak, ses kayıtları, çözümlemeyi kolaylaştırmak amacıyla yazılı hale 

getirilmiştir. Katılımcıların anonimliğini korumak için katılımcılar verilerin analizinde 

K1, K2, K3, K4, … şeklinde kodlanmıştır.   

Görüşme yoluyla elde edilen veriler, çeşitli felsefi akımlarının eğitime yönelik 

yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rolleri ile eşleştirilerek çözümlenmiştir. 

Görüşme soruları, öğretmenlerin eğitim felsefelerinin ne olduğu ve onların yabancılaşma 

ve vasıfsızlaşma yaşayıp yaşamadıkları temalarına odaklanmıştır. Öğretmenlerin 

görüşme sorularına verdiği yanıtlar onların doğrudan ifadeleri ile sunulduğu için bu 

araştırmada betimsel analiz yöntemi kullanılmıştır. Önceden belirlenmiş temalar 

doğrultusunda, öğretmenlerin sorulara verdiği benzer cevaplar tekrarlama sıklığına göre 

sayısallaştırılarak sunulduğu için araştırmada içerik analizi yöntemi de kullanılmıştır. 

Görüşme metinleri tez danışmanı tarafından da değerlendirilmiş; araştırmacının ve tez 

danışmanının çıkarımlarının örtüştüğü saptanmıştır.  

Araştırma boyunca araştırmanın veri toplama araçlarının geliştirilmesi, çalışma 

grubunun belirlenmesi, verilerin analizi gibi tüm aşamalar kontrolden ve denetimden 

geçirmesi için tez danışmanına sunulmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

 

BÖLÜM 4 

 

BULGULAR VE YORUM 

 

Bu bölümde, araştırmanın alt amaçlarına uygun bulgulara ve bulguların 

yorumlarına yer verilmiştir. 

 

 Felsefelerin Öğretmene Yüklediği Rollere İlişkin Bulgular 

Bu başlık altında çeşitli felsefi görüşlerin öğretmene yüklediği rollere ilişkin 

bulgulara yer verilmiştir. 

 

İdealizm ve Öğretmen Rolleri 

 

En eski ve en etkili fikir sistemlerinden, geleneksel felsefelerden biri olan 

idealizmin Antik Yunan felsefesinin ilk sistematik filozofu olarak kabul edilen Platon’un 

düşünceleri ile başladığı söylenmektedir (Ornstein ve Levine, 2008). İdealizm, felsefi 

kuramlardan biri olmasının yanı sıra en eski eğitim kuramlarından da biridir 

(Bilhan,1991). İlkçağlardan günümüze kadar ulaşan idealizm şüphesiz eğitim alanını en 

çok etkileyen akımlardan biri olmuştur (Guyer ve Horstmann, 2020; Strain, 1975). 

İdealizm, düşünce, zihin, ruh, tin gibi anlamları olan “idea”  sözcüğünden gelir, gerçekliği 

maddi veya fiziksel değil idea cinsinden ifade eder (Cevizci, 2018). Bir başka söyleyişle, 

idealizm hakikatin tinsel ya da düşünsel bir temele dayandığını savunur (Momany ve 

Khasawneh, 2014). “İdealizm, dış dünyadaki varlıkları düşüncenin ürünü veya 

düşüncenin bizzat kendisi olarak kabul eder” (Ergün, 2018:49).  

İdealist felsefeye ilişkin temel özelliklere bakılacak olursa; idealizm, öncelikle, 

“duyulur dünyanın, görüngülerin (fenomenlerin) karşısında hiçbir koşula bağlı olmayanı, 

saltık (mutlak) olanı bulmaya” çalışır (Bilhan,1991:131). İdealist felsefe manevi, tinsel 

dünyanın asıl gerçeklik olduğunu belirtirken, kâinatı da evrensel bir aklın yansıması 

olarak kabul eder (Gutek,2017). Zihinsel ve spiritüel olan bu idealar dünyası ebedi, 

sürekli ve değişmezdir (Momany ve Khasawneh, 2014). Evrensel ruhun kendisi gibi 

iyilik, doğruluk, güzellik de evrensel ve sonsuzdur (Ornstein ve Levine, 2008). İdealist 

felsefede bilgi aprioridir, bilgiye sonradan ulaşılamaz; o zaten insanın varoluşuyla 

doğasında mevcuttur; “gerçek bilgi sadece aklın ürünüdür; çünkü esas gerçek fizik 

âlemde değil, aklın içindedir” (Ergün, 2018:49). Mutlak, genel geçer, evrensel olan 



84 
 

idealara, asıl hakikate ancak akıl ile ulaşılabilir (Klemke, Kline ve Hollinger, 1986). 

Dolayısıyla, idealist epistemoloji, kişinin bilinçli olarak fark etmesinden önce de orada 

olan,  zihnin derinlerinde bulunan ideaların anımsanması olarak ele alınır. Bu bağlamda, 

kişinin bilme edimi, özetle, ideaları kavraması ve zihninde bilinçli hale getirmesi 

durumudur. 

 İdealist felsefede insan ruh ve bedenden oluşan akıllı bir hayvan olarak 

tanımlanır; bedeni bu dünyaya, ruhu ise idealar dünyasına aittir. Bireyin ruhsal yönü ona 

dinamizm,  canlılık, düşünme ve hissetme gücü veren insan doğasının değişmez, kalıcı 

bir elementidir. Ruh, insan aklını temsil etmektedir; akıl sahibi tek varlık olan insan bu 

yönüyle idealara ulaşma potansiyeline sahiptir (Cevizci, 2018).  

Öncüleri.- Platon, Kant, Fichte, Schelling, Hegel idealist felsefeye katkıları olan 

düşünürler arasında gösterilebilir. Bunlardan Platon ve Kant idealist felsefenin yanında 

eğitim üzerine düşüncelerini de detaylı biçimde ortaya koymuş düşünürlerdir ve burada 

bunlar üzerine odaklanılmıştır.  

Platon’un eğitime ilişkin fikirleri büyük ölçüde idealist eğitimin temel 

varsayımlarını oluşturmuş ve eğitim uygulamalarını güçlü bir biçimde etkilemiştir. Onun 

eğitim düşüncelerini hem Devlet ve hem Yasalar kitabında bulmak mümkündür. 

Platon’un görüşlerinden çıkarılan idealist eğitimin ilkeleri ve bu ilkelerin öngördüğü 

öğretmen rolleri şunlardır:  

*İlke 1: Eğitim, insan zihninde önceden var olan bilgiyi açığa çıkarmalıdır. Platon 

eğitimle ilgili fikirlerini ahlaki (etik) bir güdü bağlamında ortaya koymuştur. Nitekim 

Peters’ın (2005:77) da ifade ettiği gibi “Platon’un tüm sisteminin temelinde değerler 

vardır; bu iki biçimde yer alır. Biri bireye ilişkin diğeri ise politik sisteme ve bireyin bu 

sistemdeki rolüne ilişkindir”. Bu bağlamda, temelde ahlaki sorunlara yönelen Platon 

erdem, birey ve politik sistem üzerine düşünmüş ve ahlak-eğitim-devlet ilişkisini ortaya 

koymuştur.  

İdealist felsefenin en büyük temsilcisi olarak kabul edilen Platon (M.Ö. 427 - 

M.Ö.347), ilk dönemlerinde hocası Sokrates’ten etkilenerek oluşturduğu düşüncelerinden 

ayrılarak kendi felsefi düşüncesinin temeli olan idealar öğretisine varmıştır. Platon (2018) 

varlığı, idealar ve görünüşler dünyası olarak ikiye ayırmıştır: Ona göre asıl gerçeklik 

idealar âlemindedir;  insanın duyumsadığı, algıladığı dünya ise ideaların yansımasıdır. 

Bireyin deneyimlediği dünya gölgelerden ibarettir ve bu deneyimler hakikatin bilgisini 

asla doğru bir biçimde veremez, aldatıcıdır; duyulardan gelen bilgiye tam olarak 



85 
 

güvenilemez. Çünkü insanın duyularıyla algıladığı her şey asıl hakikatin, diğer bir 

söyleyişle onun “idea” olarak ifade ettiği kavramın kopyasıdır. “Maddi dünyanın 

arkasında maddi olmayan ideal bir varlık alanı bulunmaktadır ve maddi olan her şey 

aslında bu gerçekliğin silik mükemmel olmayan kopyasıdır” (Bektaş, 2018:23).  

Buradan hareketle, Platon aslında iki temel düşünceye varır: “Episteme” ve “sanı” 

(doksa). Episteme mutlak, kesin, değişmez, sürekli olandır; sanı ise, değişen, bölünen, 

parçalanan, sallantılı bilgidir. Bu iki temel düşünceyle ilişkili olan Platon’un idealar 

öğretisine Menon, Gorgias, Kratylos, Euthydemos, Politeia, Parmenides gibi birçok 

diyaloğunda rastlamak mümkündür. Örneğin Menon diyaloğunda bilgiye varmaya 

çalışırken insan ruhunun ölümsüz olduğunu, çok kez yeryüzüne uğradığını; bu arada hem 

yeryüzünde hem öbür dünyadaki her şeyi görmüş olduğunu ifade etmiştir. Platon’a göre 

insan ruhu idealar dünyasında her şeyin bilgisine hâkimdir, fakat bu dünyaya geldiğinde 

unutmuş olduğu ya da bildiğini fark etmediği bilgileri birtakım uyaranlar sayesinde 

hatırlar. Daha iyi bir ifadeyle, ruhun içinde bilgi bilinçsiz bir şekilde vardır; bu tasavvurlar 

uygun sorularla bilinçte aydınlık hale gelirler. Dolayısıyla, öğrenmek aslında eskiden 

bilinen bir şeyi hatırlamaktır.  

İdealar âleminde bulunan ve bilginin konusu olan sağlam, değişmez, kalıcı bilgi, 

asıl hakikat olan ideaların bilgisi (formların bilgisi) insan ruhunda saklı olan bilgidir. Bu 

bilgi, Platon’un felsefi erdem olarak ifade ettiği gerçek bilgidir ve bu bilgiye ancak akıl 

ile düşünme ile ulaşılır. Görüngüler (duyular) dünyasına ilişkin olan, gerçek bilginin 

kopyası, ideaların yansıması, devamlı değişen, bölünen, kalıcı olmayan bilgiye ise duyu 

organları aracılığıyla varılır. Öyleyse maddi dünyanın konusu olan fenomenler 

(görüngüler) bir sanıdır, gerçek bilgi değildir; kaynağında bireyi yanılgıya götüren, 

değişken duyular mevcuttur. Öte yandan ideaların bilgisi ise gerçek ve rasyonel bilgidir; 

kaynağında akıl vardır. Dolayısıyla Platon’a göre gerçek bilgi değişmez ideaların 

bilgisidir.  

Ruh, idealar dünyasından maddi dünyaya gelince öteki dünyanın değişmeyen, 

evrensel hakikatlerini unutmuştur. Eğitim tam da burada devreye girmekte, bireye zaten 

zihninde var olan ancak unutmuş olduğu değişmezleri anımsatmaktadır. Eğitim sayesinde 

insan iyi ideasına ulaşabilecektir. Dolayısıyla eğitim, bireye yeni bir bilgi vermemektir; 

çünkü ruh düşünme yetisi (aklı) ile unuttuğu idealara varabilme potansiyelini 

taşımaktadır. O halde eğitimin amaçlarından biri; kişinin akıl potansiyelini geliştirerek 

yolunu şaşırmış bu kişiyi doğru yola döndürmektir. Platon’un (2018: 236) ifadesiyle; 



86 
 

eğitim, ruhun gücünü iyiden yana çevirme ve bunun için en kolay, en ucuz yolu 

bulma sanatıdır. Yoksa ruha görme gücünü vermek değil; çünkü güç onda 

kendiliğinden vardır; ama kötü yöne çevriktir. Bakılmayacak yana bakmaktadır. 

Eğitim yalnız onu iyi yana yöneltir.  

Yönlendirilen insan, idealar dünyasına ait hakikatleri kavrar, maddi dünyanın 

geçici, bayağı, önemsiz etkilerinden uzak durur. Bu bağlamda eğitim kişiyi idealara 

ulaştıran, onu doğru yola sevk eden bir araçtır. Buradaki çevirmenin mevcut olanı 

değiştirmeden onun sadece yönünü değiştirmek anlamına geldiği anlaşılmaktadır.  

Dolayısıyla Platon’a göre eğitim bireyin içinde doğuştan var olan potansiyelinin açığa 

çıkarılmasını sağlamaktır. Platon (2018:236), bireyin sahip olduğu idealara ulaşabilme 

potansiyelini şu sözlerle ifade etmektedir:  

Her ruhta bir öğrenme gücü ve bu işe yarayan bir örgen vardır. Gözün karanlıktan 

aydınlığa çevrilmesi için nasıl bütün bedenin birden dönmesi lazımsa, bu örgenin 

de bütün ruhla birlikte geçici şeylere sırtını dönüp varlığa bakabilmesi, varlığın en 

ışıklı yönüne, “iyi” dediğimiz yönüne çevrilmesi gerekir, değil mi? 

Platon’a göre insanın iyiye yönelmesi eğitimle mümkündür. İnsanların şans eseri 

iyi olma ihtimali düşüktür; sadece olağanüstü bir doğaya sahip olanlarda bu durum 

mümkün olabilir. Bunun haricindekiler ise küçük yaştan başlayarak iyi bir eğitimden 

geçmelidir; eğitim iyi olmanın yegâne yoludur. Platon (2018:104) eğitimi insan hayatına 

yön verecek önemli bir olgu olarak gördüğünü şu sözlerle açıklar: “İyilikse eğitimle 

zenginleşerek, bilgi yoluyla hem kendi gibi olanı hem de kötüyü tanır. Bilgili olmaksa, 

kötü adamın değil, iyi adamın harcıdır”, “gördüğü eğitim bir insanı nereye sürerse, oraya 

gider, benzer hep benzerini arar (s.122)”, “kusursuz bir eğitim ve öğretimden değerli 

varlıklar çıkar. Bu varlıklar da eğitimle yoğurularak eskilerden daha iyi olurlar her 

bakımdan…”(s.120).   

Platon, değerli varlıklar derken, erdemin bilgisine sahip; diğer bir ifadeyle, 

ideaların bilgisine sahip bireyleri vurgulamıştır. İnsan ideaların bilgisine ulaşarak 

yaşamını hakikat, iyilik, güzellik değerlerine göre biçimlendirir; başka bir deyişle kendini 

gerçekleştirir, mutluluğa ulaşır. İdeaların bilgisine ise eğitim sayesinde varılır.  Eğitim 

sürecinin ana ereği aslında; “insanı duyuşsal yaşayıştan duyular üstü bir yaşayışa 

yükseltmek, bu dünyadaki yaşamdan Tanrısal yaşamaya hazırlamaktır” (Gökberk, 

2018:63). Dolayısıyla Platon’un eğitimi temelde aklı geliştirmeye dayanan ahlaki, moral 

bir tasarıdır (Joyal, 2016).   

 Kısaca eğitim en temel anlamda bireyi; maddesel yaşamdan, geçici varlıkların 

dünyasından uzaklaştırıp duyular üstü bir manevi yaşayışa taşıma çabasıdır. Öyleyse 



87 
 

Platon’un eğitim düşüncesinde ahlaki ve moral ideal, eğitimin en önemli ideali olarak öne 

çıkmaktadır (Williams, 2019). Bunun gerçekleşmesi ise insanın içinde saklı olan ideaların 

bilgisini keşfetmesiyle mümkündür. Çünkü öğrenmek aslında eskiden bilinen bir şeyi 

hatırlamaktır. 

Platon evrensel, mutlak hakikatin doğuştan insan ruhunda var olduğunu kabul 

ettiği için, eğitimin bunu keşfetmeye yönelik yöntemler kullanması gereklilik olmaktadır. 

Buna en uygun olan, diyalektik bir sorgulama yöntemi olan sokratik tartışma yöntemidir; 

buna diyalog yöntemi de denir. Bu yöntemde mevcut bilgilerin, kavramların bilinç 

düzeyine çıkarılması; uyarıcı, sorgulayıcı, doğru soruların sık sık ve çeşitli şekillerde 

bireylere sorulmasıyla gerçekleşir (Gutek, 2017). Böylece bireyler önceden bilgi 

sandıklarının bilgi olmadığını anlar ve kendi içlerinde doğuştan var olan hakikate 

akıllarını kullanarak ulaşmaya yönelirler (Günay, 2018). Bir başka söyleyişle, birey 

kendisine dönerek doğuştan sahip olduğu bilgi ve yetilerini farkına varır ve hakikatin 

bilgisine ulaşır. Sezgi ve tümdengelim yoluyla da idealar âlemine, evrensel aklın 

düşüncelerine varmak mümkündür (Şahin, 2019). Birey, “derin bir düşünme, anlam 

arayışı ve içebakışla kendi zihninin içinde bir araştırma yapar ve evrensel ruhun kopyaları 

olan kendi içindeki ideaları keşfeder” (Ornstein ve Levine, 2008:164). Dolayısıyla, 

“idealizmin eğitim metodolojisinde yöntemin, nihayet hakikatin, öğretmenliğin rehberliği 

altında birlikte aranmasını mümkün kılan bir diyalog yöntemi olması gerekir” (Cevizci, 

2018:31).  

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğrencilere bilgiyi öğreten değil, onların zihninde 

var olan bilgiyi keşfetmesini sağlayan birisi olmalı; bunun için sokratik tartışma 

yöntemini kullanabilmelidir. 

*İlke 2: Eğitim, insan doğasına (yeteneklerine, ilgilerine) uygun olarak 

tasarlanmalıdır. Platon’a (2018) göre insan ruh ve bedenden oluşan bir varlıktır; bedeni 

bu dünyaya, ruhu idealar dünyasına aittir ve bu ruh; akıllı yanı, coşkun yanı ve iştahlar 

olarak üç parçalı bir yapıya sahiptir. Eğitim, bu üç bölüm arasında uyum yaratmalıdır. Bu 

üç parça ahenkli bir biçimde çalışırsa, kişinin akıllı yanı diğer parçaları da ruhun iyiliğini 

sağlayacak şekilde yönetirse kişi bilgeliğe ulaşır. Ona göre akıl ruhun en yüksek parçası, 

en değerli yanıdır; bu yanı ağır basanlar bilginin peşinden koşan, bilgece yaşamak 

isteyenlerdir. Coşkun yanı ağır basanlar ise kızgınlık, tutku, öfke duyanlardır. İştahları 

ağır basanlar ise düşünmeyen, sadece yeme, içme, çiftleşme gibi şeyleri arzulayan 

kimselerdir.  



88 
 

Ruhun üçlü yapısı gibi devlette de üç ayrı kısım vardır: Besleyenler (çiftçiler ve 

zanaatkârlar), koruyucular ve yönetenler. Platon (2018) Devlet kitabında bunu şu şekilde 

ifade etmiştir: Yöneticilerin hamurunda altın madeni vardır; onlar bilgelik peşinde 

koşarlar; koruyucuların hamurunda gümüş madeni vardır; onlar şeref peşinde koşarlar, 

besleyicilerin hamurunda ise bakır ya da tunç vardır; onlar ise zenginlik peşinde koşarlar. 

Platon insanları bilgelik seven, şeref seven ve zenginlik seven olarak üçe ayırır ve 

insanlarda bir yönün diğerlerinden daha baskın olduğunu ifade eder.  Devletin değişik 

alanlardan oluşmasının nedeni ise insanın kendi kendine yetememesi, başkalarına 

gereksinim duymasıdır. Bu gereksinmeden doğan toplumsal hayat devletin oluşmasını 

sağlamıştır. Devlet, varlığını sürdürmek için iş bölümlerine ihtiyaç duyar ve her bir iş 

alanı için farklı bir eğitim gerekir. Bu bağlamda, devlet bireyleri bu üç alandan birisi için 

hazırlar: Devletin verdiği eğitimde kimileri doğaları gereği zanaatkâr veya çiftçi, kimileri 

koruyucu, kimileri ise filozof olup devleti yönetirler. Ruhun her parçasının kendine uygun 

işlevini yerine getirmesi gibi üç sınıftan oluşan bir toplumda da her bireyin layık olduğu 

pozisyonda olup kendisine özgü olan görevlerini yerine getirmesi gerekir.  Öyleyse eğitim 

her bireyin hangi iş için yatkın olduğunu ortaya çıkaran ve onları bu işler için yetiştiren 

bir araçtır.  

Platon’un tasarladığı eğitim bireyi çocukluktan alıp yönetici olarak yetiştirene dek 

aşamalı olarak devam eder; bu sistemin bir ölçme ve yerleştirme sistemine dayandığı 

anlaşılmaktadır. Vatandaşları eğilimlerine ve kabiliyetlerine göre sınıflayan bu eğitim 

fazla kabiliyetli olmayana temel seviyede, çok kabiliyetli olana ise yüksek seviyede bir 

eğitim sunar. Bu süreçte her sınıfa farklı bir eğitim verilir ve bu eğitim yukarı gidildikçe 

artar. En altta yer alan halk (çiftçiler ve zanaatkârlar) eğitime pek ihtiyaç duymazken, bir 

yukarıdaki sınıf olan koruyucular için temel eğitim zorunludur. Bu temel eğitim de müzik 

ve beden eğitimini içerir. Platon, müzik ve beden eğitiminin insanın ruhunu iyiye 

yönlendirdiğini düşünür. Böylece beden ve zihin yapısı uyumlu olan kişiler yetiştirilir.  

Platon’a (2018) göre bu iş bölümlerinden en önemlisi yöneticiliktir ve 

yöneticilerin (filozof-kral) en iyi eğitimden geçmesi gerekmektedir. Onların eğitilmesi 

gereken alanlar arasında müzik, edebiyat, beden eğitimi, matematik, astronomi, 

diyalektik, felsefe yer almaktadır. Bu eğitim alanlarını başarıyla tamamlayıp felsefeyi 

öğrenmiş, uzun bir süreç sonunda ‘iyilik’ ideasına ulaşmış kişiler yöneticiliğe yükselirler. 

Platon’a göre ‘en yüksek iyi’, iyilik formudur ve bu form, bilgelik ve erdemin zirvesidir. 

Platon’un eğitim anlayışına göre, herkesin ‘en yüksek iyi’ olan iyilik formuna 

ulaşması mümkün değildir. Sadece belirli bir kesim, yani filozof-kral adayları, bu nihai 



89 
 

hakikati kavrayabilir. Platon, insanları doğuştan yeteneklerine ve ruhlarının yapılarına 

göre farklı sınıflara ayırır ve herkesin farklı rolleri olduğunu savunur. Bu nedenle, diğer 

sınıflar, yani askerler ve üreticiler iyilik formunu doğrudan kavrayamazlar ve onlarda en 

yüksek iyiye ulaşmaları beklenmez. Dolayısıyla, her sınıf kendi doğasına uygun 

görevlerini yerine getirerek toplumsal düzenin korunmasına katkıda bulunur ve böylece 

toplumun genel iyiliğine hizmet ederler. 

Özetle, halkın arasından koruyucular, koruyucular arasından da yöneticiler 

kabiliyetlerine göre seçilirler. Bu bağlamda, onun devletinin aristokrasi olduğu 

söylenebilir; bilgeliğe sahip olan filozofların devletin başında olması gerektiğini savunur.  

Ünder’in (1993) de ifade ettiği gibi devleti yönetecekler için düşünülen bu eğitim 

ayıklamaya, elemeye, seçmeye, yerleştirmeye dayanır. Eğitimde ileri kademeye 

ulaşamayanlar yüksek mevkilere erişemezler. Tüm eleme sürecini başarıyla bitirecek olan 

sadece az sayıda bilge yönetici olur. Bu seçkin kişiler en son felsefe eğitimini almış, iyi 

ideasını çok iyi kavramış filozoflar olmak durumundadır. Çünkü ancak bu kişiler devleti 

idealar dünyasına ait örneklere uygun şekilde tasarlayabilirler. Nitekim Platon’a 

(2018:215) göre “filozoflar devleti ele geçirmedikçe ne devletin ne de yurttaşların dertleri 

bitmez ve bizim tasarladığımız devlet hiçbir zaman gerçekleşemez”.  

Önceden belli olan bir insan doğasının olduğu varsayıldığına göre; eğitim her 

bireyin doğasının ne olduğunu ortaya çıkarmalı, hangi iş için yaratıldıklarını bulmalı ve 

onları buna göre yetiştirmelidir.  

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmenler öğrencilerin doğuştan getirdiği kabiliyetlerini 

fark edebilmeli, onlara yeteneklerini gözeterek eğitim vermelidir. 

*İlke 3: Devletin varlığı belirli erdemlere (bilgelik, ölçülülük, yiğitlik, doğruluk) 

sahip bireylerin yetiştirilmesine bağlıdır.  

Platon sadece tek bir bireyin değil toplumun mutluluğu üzerine yoğunlaşır. Tıpkı 

tek tek nesnelerden ziyade idealara (kavramlara), tümele değer verdiği gibi, ahlak 

bağlamında da kişi idealine değil toplum idealine değer verir. Toplumun mutluluğa 

ulaşması ise devlet sayesinde gerçekleşir.  

Platon (2018:125), “devletimiz iyi kurulmuşsa, her bakımdan iyi demektir… bu 

devlet bilge, yiğit, ölçülü ve doğrudur” diyerek ideal devletin bu özelliklere sahip olması 

gerektiğini ifade etmiştir. “Bir devlet, akıllı olmasını kendini yöneten küçük bir 

topluluğun bilgisine borçludur. Bilgelik diyebileceğimiz bilgi de budur” (Platon, 

2018:127). Dolayısıyla iyi yöneticiler tarafından akla uygun olarak yönetilen devlet bilge 

devlettir. Platon, bilgeliği diğer değerlerin temeline yerleştirir. Toplumun farklı 



90 
 

alanlarında toprağı işleme bilgisi, maden işleri bilgisi gibi bilgiler bulunur. Fakat bu bilgi 

alanları bilgeliği içermez. Platon’a (2018:126) göre bilgelik bilgisi, “devlette yurttaşların 

şu ya da bu işini düzenleyen bir bilgi değil, bütün toplumu düşünen ve devletin başka 

devletlerle ilişkilerini düzenleyen bir bilgidir”. Bu bilgi devlet adamlarında ve 

koruyucular sınıfında bulunur.  

Devletin sahip olması gereken yiğitlik ise Platon (2018:128) tarafından şöyle 

tanımlanmıştır: “Korkulacak ve korkulmayacak şeyler üstüne, kanunlara uygun olarak, 

beslediğimiz inancın sarsılmazlığına yiğitlik” denir. Savaşçılar bu inançla devleti korursa 

o devlet yiğittir. Savaşçılar bu değeri her yerde her zaman korumalıdır. Yiğitlik, kanun 

koyucu tarafından eğitim yoluyla bireylere kazandırılır. Bu inanç eğitim vasıtasıyla 

gelmezse bu yiğitlik gerçek yiğitlik değildir. 

Platon (2018:129), ölçülü olmayı ise şu şekilde açıklar: “Ölçü öteki değerlerden 

daha çok bir düzene, bir ahenge benzer… İsteklerimize, tutkularımıza vurduğumuz bir 

çeşit dizgindir”. Bu ölçülülük, kendini tutma, kendine hâkim olma olarak da ifade 

edilebilir. Platon insanın içinde iyi ve kötü olarak iki yan olduğunu; iyi yan kötü yanı 

buyruğu altına alır, kumanda ederse bu durumun ‘kendine hâkim olma’ olarak 

belirtilebileceğini ifade etmiştir. Kişi kendine hâkim olursa büyük ölçüde ölçülülüğü 

başarmış olur. Ölçülülük yalnız kişilerde değil, ideal devlet yapısında da olmalıdır. Bu 

sebeple Platon devlette de kendine hâkim bir yönün bulunduğunu belirtir. Devletin ölçülü 

olması bu değerin tüm topluma yayılması ile gerçekleşir. Bilgelik ve yiğitlik toplumun 

sadece bir parçasında bulunurken ve bu şekilde tüm toplumu bilge ve yiğit yaparken 

ölçülülük tüm vatandaşlarda olmalıdır. Böylece vatandaşlar arasında bir düzen ve ahenk 

oluşur.  

Devlette bulunması gereken doğruluk ise bu üç erdemi tamamlayan; “onları 

doğuran ve yaşatan değerdir” (Platon, 2018:132). Diğer erdemler gibi doğruluk da 

devletin gücünün, üstünlüğünün göstergesidir. Doğruluğun yansıması, “bir insanın 

toplumda yaradılışına uygun bir tek işi görmesi(dir)” (Platon, 2018:131). Diğer bir 

ifadeyle, toplumu oluşturan üç sınıfın;  besleyiciler, koruyucular ve yöneticilerin 

birbirlerinin işine karışmamasıdır. Dolayısıyla, Platon yurttaşların doğanın onlar için 

uygun gördüğü uzmanlık alanlarına ve sosyal statüye bağlı kalması gerektiğini savunur. 

Ona göre “herkesin kendi işine bakması, başkalarınınkine karışmaması doğru bir şeydir” 

(2018:132); “bir devleti doğru yapan da budur” (2018:134). Örneğin zanaatkâr aynı 

zamanda yöneticilik görevini yerine getirirse burada doğruluktan söz edilemez; bu 

devletin kargaşaya düşmesine ve yıkılmasına yol açar.  Bu erdemlerden hepsinin devlette 



91 
 

bulunması gerekir; birinin eksikliği devlette çöküntü meydana getirir. Toplumun üç 

sınıfının da kendi erdemi vardır. Bilgelik yöneticilerde olması gereken bir erdemdir. 

Koruyucular yiğitlik erdemine sahip olmalıdır. Ölçülülük ve doğruluk ise tüm topluma 

yayılması gereken değerlerdir.  

Devletin ana unsuru insansa ve devlet bu erdemleri insanın yapısından alıyorsa, 

devletin taşıdığı bu erdemler bireylerde de mevcuttur.  Platon devlet ile bireyin erdemler 

bakımından benzeştiğini, devlette bulunan erdemlerin insanın yapısında var olan 

değerlere karşılık geldiğini ifade etmiştir. Platon bu dört erdemin bireylerde de bulunması 

sayesinde ideal-mükemmel devletin gerçekleşebileceğini vurgulamıştır. İdeal devlet 

modelini birey üzerinde de uygulamak isteyen Platon’a göre, bilgelik, yiğitlik, ölçülülük 

ve doğruluk niteliklerine sahip insanlar ancak bu niteliklere sahip bir devlette ortaya çıkar. 

Öyleyse Platon devlet ve insan kavramlarını örtüştürmüş, devletin en iyi devlet olmasında 

bu özelliklere sahip bireylere ihtiyaç olduğunu belirtmiştir.  Bu özelliklere sahip bireyler 

ise devlet tarafından verilen eğitimle yetiştirilir. 

Bu bağlamda Platon, eğitimi devletin temeli olarak görür, idealindeki devleti 

oluşturabilmek için eğitimi kullanır, devletin sürekliliğini eğitim vasıtasıyla 

gerçekleştirmeyi planlar. Dolayısıyla devletin en temel görevlerinden biri vatandaşlarının 

eğitimini gerçekleştirmek olmalı; vatandaşların ruhlarının nasıl biçimlendirileceğine dair 

kararlar devlet tarafından alınmalıdır.  

Görüldüğü gibi Platon’un ahlak ve eğitim anlayışı devlet modeliyle iç içedir. 

Ahlak (erdem) için ideaların bilgisi, ideaların bilgisi için eğitim, eğitim için devlet, devlet 

için ahlak(lı), erdem(li) yurttaşlar gereklidir.  

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen devletin varlığını sürdürmesi için kabul edilen 

erdemler doğrultusunda devletin ihtiyaç duyduğu insanlar yetiştirmelidir.  

*İlke 4: Eğitim sürecinde kötü (olumsuz) sayılan örneklere yer verilmemelidir. 

Bireylerin erdemli olmalarını sağlamak ve birey üzerinden adil, mükemmel devleti 

yaratmak isteyen Platon, mükemmel insanın, mükemmel devlet gibi bilge, yiğit, ölçülü 

ve doğru olması gerektiğini, iyi bir eğitimin temel görevinin de bu niteliklere sahip 

mükemmel insanı yetiştirmek olduğunu ileri sürmüş, böyle bir insanın da müzik ve beden 

eğitimi ile yetiştirilebileceğini öngörmüştür.  

Platon’a (2018:66) göre eğitim çocuk küçük yaştayken başlamalıdır. “Çünkü 

insanlar bu çağda yatkın olurlar, hangi kalıba sokulmak istenirse o kalıba girebilirler”. Bu 

eğitimde, müzik ve beden eğitimi temel eğitim olarak verilir. Yetiştirme önce müzikle 

başlar, sonra beden eğitimi ile devam eder. Platon’a göre, müzik ve beden eğitimi insanın 



92 
 

ruhunu iyiye yönlendirir, beden ve zihin yapısı uyumlu olan kişileri yetiştirmeyi sağlar. 

Ancak bu sonuca, herhangi bir müzik ve beden eğitimi ile değil, bazı niteliklere sahip 

müzik ve beden eğitimi ile ulaşılabilir. 

Platon’un müzik eğitimi olarak adlandırdığı eğitim alanı şiir, destan, tiyatro, masal 

da içinde olmak üzere bütün söz sanatlarını kapsamaktadır. Çocukların bedenlerinden 

önce ruhlarını bu sanatlarla yoğurmak gerekir. Platon (2018), çocukların erken yaşta 

onlara ne verilirse onun şeklini aldıklarını düşündüğünden söz sanatlarının çocuklar için 

uygun olanlarının seçilmesi gerektiğini ifade etmiştir. Platon’a göre, (2018:68) bunların 

güzel olanları öğretilmeli, kötü, uydurma, ölçüsüz, bayağı ve çirkin olanları 

yasaklanmalıdır; “çocukların ilk duydukları sözlerin, iyilik yolunu gösterecek” eserler 

olması gerekir. Şairler ve yazarlar buna göre eserlerini düzenlemeli, onlara verilen 

öğütlere uygun eserler ortaya koymaya zorlanmalıdır.  

Bu bağlamda eğitimde taklidin önemli bir yer tuttuğu, çocukların öğrenmesinde 

etkili bir yol olduğu anlaşılmaktadır. Çocuklar iyi ve kötüyü tam olarak ayırt 

edemediklerinden her şeyi taklit edebilirler. Bu yüzden Platon kötü çevre şartlarını 

engellemek ister ve taklide sınırlamalar koyar. Platon’a (2018:86) göre bireyler “taklit 

ede ede, sonunda taklit ettikleri şeye alışırlar”, sonunda ona benzerler. Diğer bir 

söyleyişle, bir süre sonra taklit edilen bu davranışlar çocukların karakterinde yer bulur. 

Bu sebeple kimi taklitler yasaklanmalı, kimileri ise teşvik edilmelidir. Örneğin; kimi 

sanat eserleri kötü taklitler olduğu için çocuklara gösterilmemelidir; onlara olumlu 

davranış örnekleri içeren taklitler gösterilmeli, iyi modeller sunulmalıdır.  

Bu eğitim sonunda bireylerin devletin kanunlarına, Tanrılara, atalara, anne ve 

babaya saygılı olan, davranışlarında geleneklerine bağlı, neden korkup neden 

korkmayacağını bilen, kendi yurttaşlarına hoşgörülü, düşmanlarına ise sert olan, devletini 

ve dostlarını aldatmayan, sözünü tutan, hırsızlık yapmayan, yalana başvurmayan, paraya 

ve şöhrete düşkün olmayan gibi özelliklere sahip olması beklenir.  

Platon’un beden eğitimi olarak adlandırdığı eğitim alanı ise spor eğitimini ve 

beslenmeyi kapsamaktadır. Platon’a (2018:97) göre bu spor eğitimi “savaşa hazırlayacak, 

ölçülü, akıllıca bir beden eğitimi” olmalıdır. Böyle bir eğitimde koruyucular işitme, 

görme gibi duyularını iyi geliştirmiş olmalı, zor şartlara dayanıklı olmalı ve başına 

geleceklere karşı uyanık olmalılar. Beslenmeye gelince, koruyucular sarhoşluktan uzak 

durmalı, kendini bilmeyecek duruma gelmemeli, fazla çeşitli yiyecek içecek tüketmemeli, 

karmakarışık beslenmemelidirler; bu “çeşitlilik insanın içinde düzensizliğe, bedeninde 



93 
 

bozukluğa yol açar. Oysaki müzikteki sadeliğin kişinin içine düzen getirmesi gibi 

“idmandaki sadelik de bedenine sağlık verir” (Platon, 2018:98).   

“Yalnızca bedenlerinin gelişmesiyle uğraşanlar gereğinden çok sert, yalnız 

müzikle uğraşanlarsa, kendilerine yakışmayacak kadar gevşek oluyorlar” (Platon, 

2018:105). Müzik ve beden eğitimi; ikisi birlikte öğrenildiğinde bu sertlik yiğitliğe 

dönüşür, bu gevşeklik ise ölçülü bir yumuşaklık haline gelir. Dolayısıyla bu niteliklere 

sahip bir müzik ve beden eğitimi bireylerin yiğit ve ölçülü olabilmesini sağlar. Bir başka 

söyleyişle, bu nitelikler uzlaşınca birey hem yiğit hem ölçülü olur.   

Platon’a (2018:107) göre “Tanrı insanlara müzikle jimnastiği ne sadece kafasını 

ne de sadece bedenini eğitmek için değil, onlarda coşkun bir yürekle bilim sevgisi olsun 

diye vermiş olacak. İstemiş ki, insanın içindeki bu iki güç, iki tel gibi bir gerilip, bir 

gevşetilerek düzenlenebilsin”. 

* Öğretmen Rolü 4: Öğretmenler derslerinde bireylerde geliştirilmek istenen 

niteliğe uygun olumlu örnekleri ders malzemesi olarak kullanmalıdır. 

Immauel Kant (1724-1804) ise 18.yüzyıl aydınlanma düşüncesinin en önemli 

isimleri arasında gösterilmektedir. Kant, modern felsefenin gelişme sürecinde rasyonalist 

düşünceden ve ampirizminden bazı öğeleri alarak kendi bilgi kuramını, transandantal 

epistemolojik idealizmini ortaya koymuştur. Kant’ın en önemli yapıtları arasında şunlar 

gösterilebilir: Saf Aklın Eleştirisi (Kritik der reinen Vernunft), Gelecekte Bir Bilim Olarak 

Ortaya Çıkabilecek Her Metafiziğe Prolegomena (Prolegomena zu einer jeden künftigen 

Metaphysik), Ahlâk Metafiziğinin Temellendirilmesi (Grundlegung zur Metaphysik der 

Sitte), Pratik Aklın Eleştirisi (Kritik der praktischen Vernunft), Yargı Gücünün Eleştirisi 

(Kritik der Urteilskraft), Salt Aklın Sınırları İçinde Din (Religion innerhalb der Grenzen 

der bloßen Vernunft), Ahlâk Metafiziği (Metaphysik der Sitten)  

Kant, en önemli eserlerinden biri olan Saf Aklın Eleştirisi (1998) kitabında numen 

ve fenomen olarak varlık alanını ikiye ayırmıştır.  Fenomenler dünyası duyu organları 

yoluyla bilinen, doğanın kanunlarının, zorunlu yasalarının geçerli olduğu alandır; 

numenler dünyası ise duyusal olmayan, hakkında duyularla bilgiye ulaşılamayan alandır. 

Kant’ın bilgi anlayışına gelince, bilgi ne aklın ne de deneyimin ürünüdür. Aksine bu 

ikisinin ortaklığı sonucu ortaya çıkar. Kant, hem ampiristlerin ifade ettiği gibi bilginin 

deneyimden üretildiğini kabul eder hem de duyulardan gelen çok sayıda karışık algının 

aklın rolü olmadan bilgiye dönüşemeyeceğini vurgular. Akıl, duyulardan gelen verileri 

kendi zihin kategorileriyle (apriori kavramlarıyla) bilgiye dönüştürür. Böylece Guyer ve 

Horstmann’ın (2020) da vurguladığı gibi Kant, bilgi kuramında dış dünyayı yok 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Saf_Akl%C4%B1n_Ele%C5%9Ftirisi
https://tr.wikipedia.org/wiki/Gelecekte_Bir_Bilim_Olarak_Ortaya_%C3%87%C4%B1kabilecek_Her_Metafizi%C4%9Fe_Prolegomena
https://tr.wikipedia.org/wiki/Gelecekte_Bir_Bilim_Olarak_Ortaya_%C3%87%C4%B1kabilecek_Her_Metafizi%C4%9Fe_Prolegomena
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ahlak_Metafizi%C4%9Finin_Temellendirilmesi
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Pratik_Akl%C4%B1n_Ele%C5%9Ftirisi&action=edit&redlink=1
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Yarg%C4%B1_G%C3%BCc%C3%BCn%C3%BCn_Ele%C5%9Ftirisi&action=edit&redlink=1
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Salt_Akl%C4%B1n_S%C4%B1n%C4%B1rlar%C4%B1_%C4%B0%C3%A7inde_Din&action=edit&redlink=1
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Ahl%C3%A2k_Metafizi%C4%9Fi&action=edit&redlink=1


94 
 

saymamış, reddetmemiştir; ancak dış dünyanın gerçekte var olduğu şekli ile 

bilinemeyeceğini akıldan ve algıdan süzülerek geçtiği şekli ile bilinebileceğini ifade 

etmiştir. Bu şekilde Kant idealizmin başka bir formu olan transandantal idealizmi 

üretmiştir.  

Varlık anlayışıyla paralel olacak şekilde Kant, insanı da beden ve ruhtan oluşan 

bir varlık olarak görmüştür. Beden ve ruha sahip olan insanın bedeni fenomenler alanına, 

ruhu ise numenler alanına aittir. Kant’a göre; bu bağlamda insan, bir yönüyle zorunluluk 

alanına, diğer yanıyla özgürlük alanına tabidir. Hangisine uygun biçimde hayat süreceğini 

kişi kendi belirler. Eğer hayvani doğasına, dürtülerine uygun bir yaşamı tercih ederse 

fenomenler dünyasında kalacak, aklını kullanarak arzularını bastırırsa ahlaklı bir hayat 

sürecek ve özgürlükler alanında kalacaktır. Bu bağlamda bireyin özgürlük alanında 

kalmayı istemesi için eğitime gereksinim vardır (Gökberk, 2018).  

Kant'ın eğitim yaklaşımı onun ahlak felsefesinden hareketle incelenebilir. Kant'ın 

felsefi düşünceleri mantıksal bir düzen içinde incelendiğinde onun eğitim görüşünün 

ahlak felsefesinin tamamlayıcı bir unsuru olduğu rahatlıkla ileri sürülebilir.  

Kant, eğitimin temeline yerleştirdiği ahlakın, evrensel bir ahlak yasası 

olabilmesinin mümkün olduğunu Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, Pratik Aklın 

Eleştirisi ve Ahlak Metafiziği adlı eserlerinde anlatmaya çalışmıştır. Bunlardan belirgin 

olarak öne çıkan ise Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi kitabıdır. Kant’a (2012)  göre 

bu evrensel yasa bireyin içinde var olan iradeyle gerçekleşir; insan bu ahlak yasasını kendi 

oluşturur; bu yasaya uymak ise bir ödevdir, zorunluluk değildir. Ödev, kişinin kendi 

rızasıyla yapmayı üstlendiği bir buyruktur; diğer bir ifadeyle, kişinin kendisine bizzat 

koyduğu, başkası tarafından kişiye verilmeyen koşulsuz buyruktur (kategorik imperatif). 

Belirli bir hedefe varmak için yapılması gerekeni söyleyen buyruk ise koşullu buyruktur 

(hipotetik buyruk). Eğer bir eylem çıkar gözeterek gerçekleştirilmişse koşullu bir 

eylemdir ve bu ahlaki değildir. Ancak ödev duygusu ile çıkar beklentisi olmadan 

yapılmışsa ahlakidir. Kant’a göre koşulsuz buyruğun kaynağı saf akıldır; insanlar akıllı 

oldukları için bu buyruklara göre eylemde bulunmakla yükümlüdürler. Nitekim insanların 

bizzat kendileri bu buyrukları özgür iradeleriyle ortaya koymuşlardır. Diğer bir ifadeyle, 

böyle bir yasa iradeyle gerçekleştiğinden burada özgürlük ortaya çıkar. Özgürlük, bireyin 

kendisinin akılla vardığı evrensel ahlak yasası aracılığıyla ortaya koymasına dayanan bir 

özgürlüktür. Tam da burada ödev ile özgürlük kavramının kaçınılmaz birlikteliği ya da 

kopmaz ilişkisi görülmektedir. Bir yönüyle fenomen dünyasına diğer yönüyle numen 

dünyasına; yani özgürlükler dünyasına ait olan bireyin özgürlükler alanında kalabilmesi, 



95 
 

aklını kullanabilmesi, ödev güdüsüne dayanarak yargıda ve eylemde bulunabilmesi için 

eğitime ihtiyacı vardır. Dolayısıyla, yukarıda da belirtildiği gibi Kant’ın eğitim düşüncesi 

onun ahlak felsefi görüşlerinin tamamlayıcı bir parçası olarak belirgin biçimde öne çıkar.  

Kant’ın ders notlarından toplanarak oluşturulan Eğitim Üzerine kitabı onun eğitim 

yaklaşımını anlamak için başvurabilecek kaynaklardan biri olarak kabul edilebilir. Bu 

bağlamda Kant’ın görüşlerinden çıkarılan eğitimin ilkeleri ve bu ilkelerin öngördüğü 

öğretmen rolleri şu şekilde ifade edilebilir: 

*İlke 1: Eğitim, bireye, doğruluğunu otonom (özerk) bir varlık olarak kavradığı 

ve aklıyla ulaştığı evrensel yasaya uymasını öğretmelidir. 

Bebeklik, çocukluk ve yetişkinlik süreçlerinden geçen insan, aşama aşama 

gelişme göstererek mükemmelleşebilmek için eğitime gereksinim duyan yegâne canlıdır.  

Kant, insanların bazı özellikleri açısından diğer varlıklardan ayrıldığını söyler. O, insanla 

hayvan arasındaki farklılıkları, insanın ancak iyi bir şekilde eğitilirse hayvandan insana 

dönüşebileceğini, ancak bunun için bir başkasına gereksinim duyduğunu şu şekilde ifade 

etmiştir (Kant, 2019:8):  

 Eğitim hayvani tabiattan insani tabiata geçişte köprü görevi görür. Bir hayvan 

doğuştan itibaren içgüdülerle donatılmıştır. Harici bir saik, hayvanlar için her şeyi 

hazır etmiştir. Ama insan kendi saikini kendi bulmaya muhtaçtır. Çünkü 

hayvanlardaki gibi hazır içgüdüsü yoktur ve hayatına yön vermesine yarayacak, 

tutumlarını belirleyecek çizgileri kendi çizmek zorundadır. Ne var ki insan 

doğduğu zaman henüz terbiye edilmemiş olması sebebiyle bunu yapabilme 

yetisinden yoksun olduğu için başkaları onun yerine yapar.  

Kant’a göre insan hayatın ilk yıllarında hayvana kıyasla daha acizdir; yardıma ve 

bakıma ihtiyacı vardır. İlkel ve vahşi olarak dünyaya gelen insan hayatta kalabilmek için 

başkalarına gereksinim duyar. Hayvanlar içgüdüsel olarak hareket ederek hayatlarını 

başarılı şekilde sürdürebilirken insan akla ihtiyaç duyar, hayatına yön verecek çizgileri 

kendi belirlemek zorundadır.  İnsan doğuştan sahip olduğu yeteneklerini kendi gayreti ile 

aşama aşama bir takım süreçlerden geçerek geliştirebilir.  

Kant, bireylerin doğuştan içinde bir iyilik ya da bir potansiyel taşıdığına inanır; 

Kant’a (2019:14) göre yaratıcı (ilahi güç) bireye şunları anlatmak ister : “Hadi gidip bir 

şeyler yap, ben seni her alanda iyi olabilecek özellikleri barındıracak şekilde yarattım. 

Onları geliştirmek senin görevin ve mutluluk da mutsuzluk da tamamen senin ellerinde”. 

İşte Kant (2019:16) tam bu noktada “insanoğlunun yetenekleri kendiliğinden 

gelişmediğine göre her eğitim yöntemine bir sanat diyebiliriz” diyerek eğitimi bir 

uzmanlık alanı olarak tanımlamış, bireyin potansiyelini açığa çıkarmasının, doğuştan 



96 
 

getirdiği niteliklerini geliştirmesinin ve kendini gerçekleştirmesinin ancak ve ancak 

eğitimle olacağını belirtmiştir.  Öyleyse, eğitim, insana gerçek manada insan olması için 

gereklidir; diğer bir ifadeyle, “insan yalnızca eğitim vasıtasıyla insanlaşabilir” (Kant, 

2019:11). 

 Eğitimi bir sanat ve bir bilim dalı olarak gören Kant (2019:12) eğitimin bilim 

temelli planlanması gerektiğini, eğitim kurumlarının idaresinin, alanında başarılı, zeki 

kişilere verilmesi gerektiğini de vurgulamıştır; böylece, “eğitim verme yetisinin zaman 

içinde daha iyiye gitmesi ile insanoğlunun kuşaktan kuşağa mükemmelliğe birer adım 

daha yaklaşması mümkün” olacaktır. Dolayısıyla, Kant eğitimi yalnız bireyin gelişimi 

için değil insan ırkının gelişmesi ve insanlığın giderek daha iyi bir geleceğe sahip olması 

için de gerekli görmüştür. Ona göre; her kuşak kendinden sonra gelen kuşağın eğitimini 

üstlenir; bu şekilde insanlık aşama aşama mükemmelleşir. Bunu Kant’ın (2019:12) şu 

ifadelerinden de anlamak mümkündür: 

İnsan tabiatının eğitim aracılığıyla daha iyi bir seviyeye ulaşacağı ve insanlığın 

iyiliği için kullanılabilecek bir şekle dönüşeceği düşüncesi bile mest ediyor. Bu 

durum gelecekte daha mutlu ve müreffeh bir insan ırkının hüküm sürmesi için 

kapı açıyor.  

Kant’ın (2019:7) eğitim ile kastettiği; “her türlü toplum değerinin kullanımı ve 

gelecek nesillere nakledilmesini kapsayan ahlaki kültür bilincinin verilmesinin de dâhil 

olduğu, gözetim (kendini idame etme yetisi), talim ve terbiye ihtiyacıdır”.  

Kant (2019) yukarıda sözü edilen terbiye etme, talim, ahlakileştirme olarak 

belirtilen eğitimin aşamalarının eğitim bilimi veya pedagoji bağlamında fiziksel ve 

eylemsel (ahlaki) olarak iki şekilde uygulandığını ifade etmiştir. Fiziksel olan kısım 

hayvanlar ile ortak olan bakım ve gözetim, terbiye kısmıdır. Eylemsel, başka bir 

söyleyişle ahlaki kısım kişinin bilgi birikimi (talim)  edinerek kendine yetebilmesi, 

toplumda ve insanlık nezdinde değerli bir birey olmasını içerir. Daha iyi ifade edilecek 

olursa, eylemsel (ahlaki) eğitim kişiye yetenek kazandırılması, toplumla uyumunun 

sağlanması ve güzel huy edindirilmesini kapsar. 

Kant’a göre bu eğitim üç aşamada gerçekleşir; bunlar insan doğasını disipline 

etme (terbiye etme), insanlığın var olan kültürel bilgisinin kazandırılması (talim) ve 

adabın öğretilmesi ve benimsetilmesi (ahlakileştirme) aşamalarıdır. Daha detaylı ifade 

edilecek olursa; ilk olarak birey hayvani içgüdülerin bastırılarak insani içgüdülerin 

geliştirilmesi yoluyla terbiye edilmelidir. Kant’ın (2019:19) ifadesiyle  “terbiye etme, 

insanın içindeki vahşiliğe ket vurulmasıdır”. Kant  (2019:8) bu disiplin (terbiye) sürecini 



97 
 

negatif eğitim olarak tanımlar; işlevi ise sonradan gerçekleşecek olan ve onun eğitimin 

olumlu kısmı olarak tanımladığı kültürel bilgi birikimi (talim) kazanma aşamasına 

hazırlıktır:   

terbiye, bireyin aslında insanlık temelli fıtratından kaynaklanan hayvani 

içgüdüleriyle yolundan sapmasına engel olur. Kendisini vahşi (uygarlıktan uzak) 

ve düşüncesiz şekilde tehlikeye sokmaktan alıkoyar. Terbiye sırf bundan dolayı 

bu sürecin olumsuz kısmını temsil eder ki bu süreç bireyi yabanıllığından 

kurtarmaya yarar… Terbiye, bireyi beşer kanunlarına tabi kılar ve onlara uymaya 

zorlar. Ne var ki bu aşamaya hayatın ilk döneminde yani çocukluk döneminde 

geçilmelidir.  

Anlaşıldığı üzere Kant bu terbiye (disiplin) sürecinin erken yaşta başlaması 

gerektiğini vurgulamıştır. İnsan özgürlük içgüdüsüne sahip olduğu için arzularının 

peşinden gitme eğilimindedir. İnsanın doğuştan getirdiği eğilimlerinin peşinden giderek 

insan olma hedefinden uzaklaşmaması için disipline ihtiyacı vardır. Kant, bireyin erken 

yaşlarda serbest bırakılması ve bireye herhangi bir müdahale yapılmaması durumunda 

hayatının sonuna kadar vahşilik ve ilkellik göstergesi olan alışkanlıkları sürdüreceğine 

inanır. Eğer disiplin erkenden devreye sokulmazsa “insanoğlunu sonradan değiştirmek 

son derede güç olacaktır. Sonrasında her türlü geçici hevesin peşinden gidecektir”(Kant, 

2019:9). Bir başka ifadeyle, bireyler erken yaşta başıboş bırakılırsa onların yaşamlarının 

sonlarına kadar bırakamayacakları kötü huylar edinmeleri kaçınılmazdır. Kant için 

disiplinin kazandırılması bilgi verilmesinden daha mühimdir. Bilgi sonradan bir şekilde 

edinilebilir, ancak disiplinsizlik yüzünden ortaya çıkmış ve karakterin bir parçası olmuş 

kötü alışkanlıkları düzeltmek imkânsızdır. Kant’a göre disiplin bireyi insanlığın 

yasalarına uymaya alıştırır ve bu yasaların gücünü bireye hissettirir.   

Bu aşamada “her şey idmana ve terbiyeye bağlıdır. Bu türde, öğrencinin herhangi 

bir adabı öğrenmesine gerek duyulmaz. Öğrenci aktif değildir, başkasının talimatıyla 

hareket eder. Onun yerine başkası düşünür” (2019:52). Bu aşama öğrencinin öğretmenin 

gözetiminde tekrarlar yoluyla toplumsal kurallara itaat etmeyi alışkanlık haline getirdiği 

aşama olarak kabul edilir. 

Eğitimin ikinci aşamasında ise birey “belirli bir bilgi birikimi, kültür edinmelidir” 

(Kant, 2019:19). Kant’a (2019:19) göre, “kültür, talim ve eğitimi (information and 

instruction) ihtiva eder”. Talim, eğitimin olumlu kısmıdır; okulda edinilen bilgi birikimi 

aşamasını ifade eder. Bu aşamada birey insanlığın ortaya koyduğu bilgileri öğrenerek, 

yeteneklerini geliştirerek kültürlenir.   



98 
 

Son aşamada ise birey toplumun adap kurallarını öğrenmeli, evrensel insani 

değerleri kazanarak ahlakileşmelidir. Diğer bir ifadeyle, bu kısım bireyin toplumsal ve 

ahlaki kuralları öğrendiği ve benimsediği ve bu kurallara neden uyulması gerektiği ile 

ilgili farkındalık kazandığı aşamadır.   

Ahlakileştirme aşaması terbiyeye (disipline) değil adaba bağlıdır; adap ahlaki ve 

toplumsal kuralların bütünü olarak ifade edilebilir. Bu eğitim sürecinde öğrenci aktiftir. 

Disiplin yıllar geçince kaybolacak alışkanlıklar bırakır. Bu sebeple çocuk akla 

uygunluğunu kavrayıp benimseyerek adap kurallarına uygun olarak davranışta 

bulunmayı öğrenmeli, bu kurallar çocuğun içinde kök salmalıdır.   

Kant’a göre ideal eğitim esasen insanın iradesini doğal ve maddi arzulara göre 

değil, aklın ilkelerine, yani ahlak ilkelerine göre eğitmektir. Ahlak eğitimi, Kant’ın eğitim 

düşüncesinde çok önemli bir yere sahiptir; bu eğitim çocuğun karakter oluşumuna katkı 

sağlayan evredir. Nitekim Kant'a göre karakter, ahlak yasasına uygun hareket etme 

alışkanlığıdır ve karakteri şekillenen bir çocuk ahlaki eylemleri gerçekleştirebilir. 

Dolayısıyla, “ahlak karakter göstergesidir” (Kant, 2019:63); bu yüzden “ahlaki eğitimde 

ilk amaç karakter oturtmaktır” (Kant, 2019:56). 

Ahlak eğitimi maksimlere (ilkelere) dayanır; ödül, ceza ve tehdide yer yoktur. 

Çünkü ceza korkusu ya da ödül arzusuyla yapılan bir eylemin etik değeri yoktur. Ahlaki 

bir eylem, ancak özünde iyi ve erdemli olduğunda ve ahlak yasasına uygun olarak 

gerçekleştiğinde ahlaki olur. Bir çocuk iyiyi anlamadan ve kavramadan istenilen bazı 

davranışları sergiliyorsa bu o kadar önemli ve değerli değildir. Oysa “öğrencilerin 

alışkanlıktan değil kendi adabından kaynaklanan şekilde iyi davranışlar sergilemesine, 

iyilikleri sırf iyi şeyler oldukları için yapmasına özen gösterilmelidir” (Kant,2019:52). 

Öğrenci burada bir eylemin maksimini ve bunun ödev güdüsüyle olan ilişkisini anlamaya 

çalışır. “Her zaman yaptığı şeylerin ilkesini ve onun genel amaçla arasındaki bağı idrak 

etmelidir” (Kant,2019:52). Öyleyse Kant'a göre ahlak eğitimi, çocuğa uyması gereken 

kuralları baskı ve korku ile öğretmemeli, onları anlama ve benimseme temelinde 

öğretmelidir. Çocuğa ancak böyle bir ahlak eğitimi verilirse bilinçli ve ahlaki davranışlar 

sergileyebilir ve çocuk eğitimli ve ahlaklı olarak kabul edilebilir. 

Kant’a (2019) göre ahlaki eğitim, insana özgür bir varlık olarak nasıl yaşaması 

gerektiğini öğreten eğitimdir; burada itaat ve ödev kavramları oldukça önemlidir. İlk 

olarak çocuk itaat eder. Küçük yaşta çocuğa ödevden bahsetmeye gerek yoktur. Gelişme 

çağında ise çocuklar kurallara boyun eğer;  ancak bu akla ve ödev güdüsüne itaattir. 

Çünkü bu itaat kuralların akla uygunluğunu anlamanın ve benimsemenin sonucudur. 



99 
 

Eğitim bireyi yavaş yavaş özgür iradesini kullanabilecek aşamaya getirmeyi amaçlar. 

Bunun sonucunda birey kendi maksimlerini ortaya koyabilecek seviyeye varır. Eğitim ile 

yönlendirilen çocuk, eğitim sonunda sadece kendi iradesine itaat etmeyi öğrenir.  İlk başta 

henüz gelişmemiş birey akla uygun hareket edebilmek için başka bir akla ihtiyaç duyar. 

Diğer bir ifadeyle, aklını kullanabilen ahlaki, rasyonel bir varlık tarafından çocuğa ödev 

bilinci kazandırılır.  

Özetle, maksimleri taklit ederek başlayan ve Kant’ın “etik jimnastik” olarak 

adlandırdığı bu süreç birey otonom seviyeye ulaşana kadar devam ettirilir. İnsan, 

hayatının ilk döneminde “teslimiyetçi ve olumlu manada itaatkâr”; ikinci döneminde ise 

“özgürlüğünü ve düşünme gücünü kurallar çerçevesinde kullanabilir” hale gelir (Kant, 

2019:24). Erdemin doğuştan gelmediğini ancak bireyin erdemi doğuştan edinme 

potansiyeli olduğunu, bunun da akıldan geliştirilebildiğini savunan Kant, ilk olarak tekrar 

edilen eylemler yoluyla erdemin gelişeceğine inanmaktadır. Eğitim süreci boyunca da 

çocuk özgür iradesini kullanabilen, ahlaklı, rasyonel ve otonom bir birey haline gelecektir 

(Grenberg, 2019).  

Kısaca, Kant'a göre eğitimin en temel amacı, ahlak yasasına dayalı bir 

ahlakileştirme ve insanlaştırmayı gerçekleştirmektir. Birey, ödev bilinciyle hareket 

etmeli, diğer bir ifadeyle ahlak yasasına uygun hareket etmeli, etik açıdan özerk bir 

bireysellik geliştirmelidir. Bunun için Kant, mümkün olan en erken yaşlardan başlayarak 

çocukların disipline alıştırılması gerekliliğini vurgular. Bu aşama onları ahlaki eğitim 

aşamasına hazırlayan kısımdır. Ahlak eğitimi aşamasına gelindiğinde ise burada disipline 

yer yoktur; bu eğitim ahlak felsefesi doğrultusunda ele alınarak belirli kural ve yasalara 

dayandırılmalıdır. Bu evrede çocuk evrensel bir yasa olmasını bekleyebileceği bir yasaya 

göre hareket etmeyi öğrenir. Diğer bir ifadeyle, çocuk doğruluğunu bizzat kavradığı ve 

ortaya koyduğu evrensel yasaya uymayı öğrenir. 

Kant’ın bireyin doğuştan erdem potansiyelinin varlığını ve onu edindirmek için 

sokratik metodu kabul ettiğini Ahlak Metafiziği kitabında görmek mümkündür. Kant’a 

göre (1996) iyi bir öğretmen öğrenciye herhangi bir şey empoze etmez; ahlaki soru cevap 

yöntemiyle (catechism) öğrenci ile diyaloğa girer, onlara düşünme sürecinde rehberlik 

eder ve öğrencinin doğasında var olan ama onun henüz fark etmediklerine onu ikna eder. 

Kant (1996:267) bu öğretmeni, “öğrencinin düşüncelerini doğurtan ebe” olarak tanımlar. 

Böylece öğretmen, öğrencinin doğuştan getirdiği iyi ve erdemli olma potansiyelini açığa 

çıkararak geliştirir. Bir başka deyişle, öğrencilere toplumsal adap kuralları ile bu 



100 
 

kuralların sonuçları arasında bağ kurdurarak onları toplumsal adaba uygun yaşamaya ikna 

eder. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen öğrenciye kendi aklıyla ulaştığı evrensel ahlak 

yasasına göre, bir başka deyişle ödev ahlakına sahip birey olarak davranmayı 

öğretmelidir.  

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen öğrencinin evrensel ahlak yasasına ulaşabilmesi 

için sokratik tartışma yöntemini kullanabilmelidir. 

 

Realizm ve Öğretmen Rolleri 

 

Köklerini Herakleitos, Parmenides, Pythagoras ve Empedokles’den alan (Şahin, 

2019:56) realizm, idealizmin karşısında duran bir felsefi düşünce ekolü olarak kabul edilir 

(Başerer, 2018; Hotaman, 2019). İdealist felsefe gibi realist felsefe de batı dünyasında 

oluşturulmuş en etkili düşünce akımlardan biridir.  

Aynı zamanda klasik eğitim yaklaşımlarından biri olan realist düşünce, “bilgiyi ... 

özneden bağımsız kabul eden öğretidir” (Bilhan,1991:132). Daha geniş bir ifadeyle, 

realist felsefe, kişinin algısından bağımsız, bilincin dışında bir maddesel dünyanın 

varlığını savunur (Ergün, 2018). Dolayısıyla realizm, nesnel hakikatin olduğunu savunan 

felsefi bir düşüncedir ve maddenin asıl hakikat olduğuna duyulan inanca dayanır 

(Büyükdüvenci, 1987). Bu inanç “var olmayan ile değil var olan ile ilgilenmeye” 

odaklanmıştır (Uyangör, 2019:42). Birey maddelerin var olduğu dış dünya ile sürekli ve 

doğrudan doğruya temas eder ve bilgisini dış dünyadan sağlar (Ergün, 2018; Güçlü, 

2019). Duyumla başlayan bilgi edinimi süreci aklın işe koşulmasıyla tamamlanır 

(Başerer, 2018). Dolayısıyla bilgi a posterioridir. Realist felsefe bilgi ve varlık kuramıyla 

dünyanın ne olduğunu ve nasıl işlediğini tam olarak anlamanın en iyi yolunun bilimsel 

metot olduğunu ortaya koymuştur (Bakır, 2020; Güçlü, 2019; Ocak ve Akkaş-Baysal, 

2019).  Nitekim “bilim varlığa realist bir yaklaşımla bakar” (Şahin, 2019: 57). Bu 

bağlamda realizm “modern bilim olarak kabul edilen nesnelliğin ortaya çıkmasını” 

sağlamıştır (Uyangör, 2019:42).  

Öncüleri.- Aristoteles, Thomas Aquinas, Francis Bacon, John Locke gibi 

düşünürler realist felsefenin temsilcileri arasında gösterilir. Bunlardan özellikle 

Aristoteles realizmin öncüsü arasında sayılabilir.  

Realist felsefenin, Platon’un öğrencisi olan Antik Yunan filozofu Aristoteles (MÖ 

384-322) tarafından geliştirildiği kabul edilmektedir (Ocak ve Akkaş-Baysal, 2019). 



101 
 

Aristoteles, öğretmeni Platon’un görüşlerine zıt bir görüş ortaya koymuş, Platon’un 

idealar ve nesneler âlemi olarak ortaya koyduğu iki dünya anlayışına karşı çıkmıştır. 

Platon’a göre asıl gerçeklik idealar âlemidir; bu idealar dünyası akılla kavranabilir; 

nesneler âlemi ise geçici, ideaların sadece yansıması olan âlemdir (Gökberk, 2018). 

Aristoteles ise, algıdan bağımsız nesnel bir hakikatin var olduğunu düşünmesiyle 

Platon’dan ayrılır. O, deneyimleyebildiğimiz, gözlemleyebildiğimiz dünyanın asıl 

gerçeklik olduğunu, ideal bir âlemin var olmadığını belirtmiştir (Bakır,2020). Bu 

dünyanın nesneleri, kişilerin algılarından bağımsız olarak vardır. Dolayısıyla, 

Aristoteles’e göre gerçek, maddedir; “varlığı görünüşler dünyasının dışında değil, 

duyularla kavradığımız gerçeklik âleminde aramak” gerekir (Uludağ, 2019:102). Varlık 

iki temel unsurdan oluşur; bunlar madde ile formdur. Form, “maddeye biçim ve canlılık 

kazandıran, her nesnenin özünde bulunan bir özelliktir” (Başerer, 2018:37).  Bu şekilde 

Aristoteles aslında idealar dünyası ile fenomenler dünyasını birleştirmiştir. Çünkü 

hakikat, maddenin kendi içindedir.  

Aristoteles’e (Akt. Ozmon ve Craver, 2003)  göre her maddenin hem evrensel ve 

hem de kendine özgü özellikleri vardır. Maddenin büyüklüğü, şekli, ağırlığı, rengi 

maddeyi diğerlerinden ayıran kendine özgü özellikleridir. Örneğin iki meşe palamudu 

birbiriyle aynı değildir. Ancak her bir meşe palamudunun diğerleriyle evrensel olarak 

paylaştığı özellikler vardır ve bunlar formu oluşturur. Sonuç olarak, formlar objenin 

maddesel olmayan yönüdür. Aristoteles, insanların dış dünyadaki maddelerin tek tek 

özelliklerini incelemesi ve anlaması yoluyla formlara ulaşabileceğine inanmıştır.  O, 

maddenin evrensel yanı olan formların sürekli ve değişmez olduğunu, maddenin kendine 

özgü özelliklerinin ise değişebildiğini ileri sürmüştür. Dolayısıyla, Aristoteles formun 

maddenin kendi içinde olduğunu; diğer bir ifadeyle idealar dünyasında değil bu dünyada 

olduğunu söylemiştir. Aristoteles, evrende bir düzenlilik olduğunu, her şeyin bir düzen 

içinde meydana geldiğini belirtmiştir. Düzen, Aristoteles’in felsefesinin temelinde yer 

alır; o her şeyin bir hiyerarşiye göre organize olduğuna inanmıştır. Örneğin meşe 

palamudunun meşe ağacı olma amacı vardır. Ona göre evren amacı bakımından 

araştırılarak anlaşılabilir.  

 Aristoteles’in eğitime ilişkin fikirlerini ise Politika ve Nikomakhos’a Etik 

eserlerinde bulmak mümkündür. Onun eğitim düşüncesinde insan doğası önemli bir yere 

sahiptir. Aristoteles’in madde ve form olarak ortaya koyduğu düalist varlık anlayışı insan 

için de geçerlidir. Aristoteles’e (2022) göre insan ruh ve bedene sahip bir varlıktır. İnsanın 

bedeni maddesi, ruhu ise formudur. Ruh, insanın akılsal yanını, düşünme gücünü temsil 



102 
 

eder; bu insanı diğer canlılardan ayıran özelliğidir. İnsanın rasyonel yönünün yanında 

insanda rasyonel olmayan, arzu ve iştahlara ilişkin bir yan da vardır. İnsan iştahları, duygu 

ve istekleri tarafından yönetilirse akıldışı hareket eder; aklı tarafından yönlendirilirse 

duygu, iştah ve isteklerini kontrol edebilir, moral yanını mükemmel bir biçimde 

geliştirebilir.  İnsan, kendi algısından bağımsız olan nesnel dünyanın varlığını da aklı ve 

duyularıyla bilebilir, nesneleri tek tek objektif bir biçimde inceleyerek nesneler arasındaki 

düzenliliği, amaçlılığı keşfeder, soyutlamalar yapar,  kavramlara ulaşır, genellemeler 

yapar. 

Aristoteles’in görüşlerinden çıkarılan realist eğitimin ilkeleri ve bu ilkelerin 

öngördüğü öğretmen rolleri şunlardır: 

*İlke 1: Eğitim kişinin hem entelektüel hem de ahlaki yönlerini geliştirmelidir. 

Aristoteles’e göre diğer tüm varlıklar gibi insanın da evrende bir amacı vardır; insan için 

en yüksek amaç mutluluğa (eudaimonia) ulaşmaktır. Bu mutluluk erdemlere sahip 

olmaya bağlıdır. Erdem, her bir varlığın işlevini en iyi şekilde yerine getirmesidir; insanın 

işlevi ise aklını kullanmaktır: İnsan bilgi ve erdem sahibi olursa; yani aklını kullanır, aklın 

ilkeleri doğrultusunda bir hayat geçirirse mutlu bir hayat sürebilir ve kendini 

gerçekleştirebilir.  

O halde eğitimin amaçlarından biri, insan doğasının ortak yanını; diğer bir 

ifadeyle, insanın zihnini geliştirmek, onların mutluluğa ulaşmalarını sağlamaktır. 

Aristoteles’e göre;  (Aristoteles, 2000:219-220).  

insanlar üç nedenden ötürü iyi ve erdemli olurlar. Bunlar doğa, alışkanlık ya da 

eğitim ve akıldır. Önce doğa: Bir adam doğmalıdır, başka bir şey olarak değil de, 

bir adam olarak doğmalıdır; kendisinde bir adam vücudu ve zihni olmalıdır. Belli 

birtakım niteliklerle doğmakta hiç bir yarar bulunmayabilir, çünkü alışkanlık ve 

eğitim bunlarda değişikliklere yol açar, ikili bir olanağı içinde taşıyan bazı 

nitelikler de vardır; daha sonra edinilen alışkanlıklar bunları iyi yahut kötü yapar. 

Yaratıkların çoğunluğu yalnızca doğaya göre yaşar; bazıları bir ölçüde 

alışkanlıklara göre de yaşar, insan, üstelik akla göre de yaşar, akıl yetisi yalnız 

onda vardır, iyi bir insan meydana gelmesi için bunların üçünün de uyumlu olarak 

işlemesi gereklidir.  

Öyleyse insanın bir doğasının olması eğitim için gerekli potansiyeli sağlamıştır. 

Bu potansiyelin gerçekleştirilmesi; istendik alışkanlıkların geliştirilmesi ve aklın doğru 

kullanılmasıyla gerçekleşir. Aristoteles, tam da bu noktada, aklın doğru kullanılmasının, 

zihnin geliştirilmesinin eğitim ile sağlanabileceğini savunmuştur. Bir başka ifadeyle, 

erdeme uygun alışkanlıkları geliştirmek eğitim vasıtasıyla mümkündür. Bireyin 

entelektüel yanını mükemmelleştirmek üzere tasarlanan eğitim, onların gelecekteki 



103 
 

eylemlerini ve düşüncelerini belirleyerek onları özgürleştirir. Özgürleştiren bir eğitim 

bireylerin akıl gücünü mükemmelleştiren, dolayısıyla insan doğasını mükemmelleştiren 

bir eğitimdir. 

Özetle, insanın en büyük mutluluk kaynağı, temel ereğini gerçekleştirmesini 

sağlayan rasyonalitesindeki gelişimdir.  İnsan, aklı ve duyularının yardımıyla nesnelerin 

özelliklerini, birbirleriyle olan ilişkilerini ve bu ilişkilerdeki düzenlilikleri keşfedebilir, 

böylece evrendeki genel yasalara erişebilir. Dolayısıyla insan, zihnini kullanarak içinde 

yaşadığı fiziksel ve kültürel gerçekliği ve evrendeki düzenliliği kavrayabilir, evrensel 

hakikate göre yaşamını biçimlendirebilir, ahlaki olmayan istek ve arzularını aklı ile 

kontrol edebilir, rasyonel tercihlerde bulunarak değerli ve anlamlı bir yaşam sürebilir. 

Kısaca, insan rasyonalitesini geliştirdiği ve akla uygun hareket ettiği müddetçe amacına 

uygun davranmış olur. Çünkü insanın en ayırt edici özelliği düşünmek ve bilmektir.  

Aristoteles, bilgiyi, teorik ve pratik bilgi olarak iki ana kategoriye ayırır: Teorik 

bilgi, gerçeklik hakkında soyut ve teorik düşünceleri içerir. Bu tür bilgi, bilimsel ve felsefi 

araştırmalarla elde edilir. Matematik, fizik ve metafizik bu kategoriye girer. Pratik bilgi 

ise, günlük yaşamda uygulanabilir olan, ahlaki ve politik sorunları çözmeye yönelik 

bilgidir. Doğru davranışın öğrenilmesi ve siyasetin yönetimi bu tür bilgiyi kapsar. Bu 

bağlamda, insanın ahlaki (karakter) erdemler ve entelektüel erdemler olarak iki ana erdem 

kategorisi vardır: Ahlaki erdemler, adalet, cesaret, cömertlik, ölçülülük gibi erdemlerdir. 

Bu erdemler, doğru alışkanlıklar edinerek ve iyi davranışlar sergileyerek geliştirilir. 

Ahlaki erdemler, bireyin iradesi ve duygularının yönetimiyle ilgilidir. Entelektüel 

erdemler ise bilgelik ve bilimsel anlayış gibi erdemlerdir. Bu erdemler, eğitim ve 

düşünme yoluyla geliştirilir ve insanın akıl yürütme kapasitesini artırır. Ahlaki erdemler 

bireyin sorumlu bir vatandaş olarak gelişmesini sağlar, olasılıklı bilgi alanıyla ilgilidir; 

entelektüel erdemler ise bilim insanı olarak ya da filozof olarak kişinin kendini 

gerçekleştirmesini sağlar, kesin bilgi alanlarıyla ilgilidir. Bu erdemlere sahip birey 

evrendeki düzenliliği anlayabilir; arzularını, eğilimlerini kontrol edebilir;  eylemlerini ve 

kararlarını aklı temel alarak düzenleyebilir. Böylece insan gerçek manada insan olmaya 

yaklaşır  (Aristoteles, 2022).  

Eğitim, bu iki tür erdemi dengeli bir şekilde geliştirmeyi hedefler. Ahlaki erdemler 

pratiğe dayalıdır ve tekrar ederek öğrenilirken, düşünsel erdemler teorik düşünme ve bilgi 

birikimiyle gelişir. Aristoteles, eğitim sürecinde bu ikisinin birlikte ele alınması 

gerektiğini savunur. Diğer bir ifadeyle, Aristoteles, eğitimin hem teorik bilgiyi 

(entelektüel erdemler) hem de pratik bilgiyi (ahlaki erdemler) geliştirmesi gerektiğini 



104 
 

savunur. İyi bir eğitim, öğrenciyi hem soyut düşünme kapasitesine hem de günlük 

yaşamda doğru davranışları seçme yeteneğine sahip bir birey haline getirir. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmenin ahlaki (karakter) erdemler açısından rolü 

davranış ve alışkanlıklarıyla öğrencilere rol model olmak, bir başka deyişle iyi örnek 

olmaktır. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmenin entelektüel erdemler açısından rolü öğrettiği 

akademik disiplin alanlarına hâkim olmak, bir başka deyişle entelektüel yanını geliştirmiş 

olmaktır.  

*İlke 2: İyi yurttaş anayasayı bilen ve anayasaya uyan yurttaştır. Aristoteles’e 

göre eğitim sadece bireyin gelişimi için değil, aynı zamanda toplumun iyiliği için de 

önemlidir. Politika adlı eserinde Aristoteles, eğitimin politik bir araç olduğunu ve iyi bir 

yurttaş yetiştirmek için gerekli olduğunu savunur. İyi bir toplumun temelinde erdemli 

bireyler ve iyi eğitilmiş yurttaşlar yatar. 

Erdemli bir hayat için gerekli olan eğitim, devletin yönetim şekli ne ise ona uygun 

yaşamayı sağlayan yurttaş yetiştirmelidir. Aristoteles’e (2000:162) göre eğitimin amacı; 

“yurttaşların anayasaya uygun bir yolda yaşamak için eğitilmeleri(dir)…gördükleri 

öğrenim, onların bir oligarşide oligark, bir demokraside demokrat olarak yaşamalarını 

olanaklı kılmalıdır”. Başka bir ifadeyle, erdemli bir hayat için gerekli olan eğitim, 

yönetim şeklinin ilkeleri göz önünde bulundurularak oluşturulacağı için yasalara dayanan 

bir eğitim söz konusudur. 

İnsanın kendini gerçekleştirmesini, yetkinleşmesini sağlayacak olan devlet ve 

yaşadığı toplumdur. Platon gibi Aristoteles de eğitime ilişkin düşüncelerini devlet ve 

toplum felsefesi bağlamında ortaya koymuştur (Günay, 2018), onun da siyaset ve toplum 

anlayışı ahlak felsefesi ile yakından ilişkilidir;  ancak Aristoteles, Platon’dan farklı olarak 

ideal bir devlet yaratmayı hedeflememiştir (Noddings, 2020). Aristoteles, bireyi 

toplumsal ve siyasal varlık olarak görür. Toplumsal bir varlık olduğu için ahlak olgusuna 

sadece devlette, toplumda ulaşabilir. Bu bakımdan devletin ereği; vatandaşlarının 

ahlakını olgunlaştırmak, şekillendirmek olmalıdır; devletin en temel görevlerinden biri 

yurttaşlarının eğitimini gerçekleştirmektir ve bu görevini erdemli yurttaşların yetişmesini 

sağlayarak gerçekleştirmelidir. Devletin varlığını sürdürebilmesi yurttaşların yasalara 

uymasını sağlamakla olanaklıdır (Aristoteles, 2000).  

Aristoteles’e göre bireyin mutluluğu ve iyi yaşamı ancak iyi bir toplumda 

gerçekleşebilir. Bu nedenle, eğitim sadece bireysel değil, aynı zamanda toplumsal, 

kamusal bir meseledir. Devlet, vatandaşlarını erdemli bireyler haline getirecek şekilde 



105 
 

eğitmelidir. Ona göre devlet ve toplum, “üyeleri üzerinde uygun biçimde yaptırım” 

uygulayabilir; toplumun iyiliği ve refahı tek tek bireylerden üstündür; iyi vatandaş devlete 

karşı sorumluluklarını bilen ve uygulayandır (Noddings, 2020:11). Bu, Aristoteles’in 

kendi sözlerinden de anlaşılmaktadır (2000:219): 

…bir şehrin iyi olması, o anayasayı paylaşan yurttaşların iyi olmalarına dayanır 

ve bizim için bütün yurttaşlar anayasayı paylaşırlar. Öyleyse, soru bir adamın nasıl 

iyi olacağıdır? Elbette (yalnız teker teker yurttaşların değil) hepsinin birden iyi 

olmaları olanağı vardır ve bu daha iyidir, çünkü hepsi her birini zaten kapsar. 

Görüldüğü üzere, Aristoteles devletin iyi olmasını yurttaşların iyi olmasına 

bağlamıştır. Yurttaşların iyi olması da eğitim ile mümkündür. Dolayısıyla, iyi insan ile 

iyi vatandaş, iyi vatandaş ile iyi devlet arasında karşılıklı bir ilişki vardır. Liberal eğitim 

görmüş akıl sahibi birey aynı zamanda devletin değerli bir yurttaşıdır. Bu bağlamda 

devleti yönetenlerin temel görevi çocukların eğitim işini tasarlamak ve düzenlemek 

olmalıdır. Böylece toplum için iyi vatandaş yetiştirmek mümkün olabilir. Erdemli, 

karakterli vatandaşlar yetiştirilerek aynı zamanda devletin politik hedefleri de 

gerçekleştirilmeye çalışılır. Bu yüzden çocukların eğitimi kamuyu ilgilendiren bir 

meseledir. Çünkü çocuklar geleceğin vatandaşları ve yöneticileridir. Yöneticiler; 

çocukları, gençleri erdemli birer yurttaş olarak eğiterek devletin sürekliliğini 

sağlayacaktır. Dolayısıyla, Aristoteles’in devlet ve eğitim anlayışı birbiriyle çok yakından 

ilişkilidir. Şunu da belirtmek gerekir ki; Aristoteles’in tasarladığı eğitim özgür 

vatandaşlar içindir.  

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen toplumsal düzenin koruyucusu ve sürdürücüsü olma 

rolünü yerine getirmeli,  devletin anayasasını benimseyecek öğrenciler yetiştirmelidir.  

*İlke 3: Eğitim, entelektüel konu alanlarını (gramer, retorik, diyalektik, aritmetik, 

geometri, müzik, astronomi) kendileri değerli olduğu için öğretmelidir. 

İnsan doğasının düalist yapısı bazı eğitsel sonuçlar da doğurmuştur. Bilgi teorik 

ve pratik bilgi olarak, sanatlar güzel sanatlar ve uygulamalı sanatlar olarak, eğitim ise 

liberal ve mesleki eğitim olarak ikiye ayrılmıştır. Teorik, güzel ve liberal olan şeyler, 

uygulamalı, pratik ve mesleki olan şeylerden daha üstün kabul edilmiştir. Aristoteles 

(2000), insana özgü etkinliğin düşünme olduğunu söyler. İnsanın düşünme kapasitesi ne 

kadar geliştirilirse o kadar mükemmel bir insan olur. İnsan için en değerli etkinlik 

düşünsel etkinliktir; teoridir. İnsanın mutluluğu ancak bilgelikle ve ruhun erdemlere 

ulaşmasıyla; bir başka ifadeyle, teorik etkinlikle mümkündür. Bu entelektüel-zihinsel 

gelişim için serbest zaman (leisure) çok önemlidir. Serbest zaman geçirmenin en değerli 



106 
 

yolu da düşünsel etkinlikler yapmaktır. Özgür insan serbest zamanlarında aklı geliştiren, 

fayda amacı gütmeyen liberal konuları öğrenmelidir. Aristoteles’e göre teknik ve pratik 

etkinlik, teorik etkinlik kadar değerli değildir. Özgür insanlar entelektüel etkinliklerle 

meşgul olmalıdır. Aristoteles’in liberal eğitim anlayışı bizzat kendisi değerli olduğu için 

bilginin öğrenilmesi gerektiğini vurgular. Ona göre yarar gözetilerek yapılan faaliyet 

değerli değildir.  

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen gramer, retorik, diyalektik, aritmetik, geometri, 

müzik, astronomi gibi liberal sanatlarda kendini geliştirmeli, bunları öğrencilerine 

aktarmalı, onların özgürleşmesine katkıda bulunmalıdır. 

Aristoteles’in tasarladığı eğitim çocukların yaşlarına göre değişiklik 

göstermektedir. 0-5 yaş arasındaki çocuklar oyun ve masallarla eğitilmelidir, bu yaşlarda 

çocuklar bedensel hareketler yapmaya yatkındırlar. 5-7 yaşları arasında ise çocuklara 

öğrenecekleri şeyler gözlem yoluyla öğretilir. 7-14 yaşları arasında moral değerlerin ve 

alışkanlıkların kazandırılması, okuma, yazma, hesap öğretilmesi yönünde eğitim verilir. 

Bu aşamada bedensel alıştırmalar ve hareketler yine önemlidir. Çünkü ahlaki değerler 

tekrar edilerek öğrenilir, alışkanlık haline getirilir. 14-21 yaşlarındaki bireyler ise 

astronomi, geometri, aritmetik, müzik, edebiyat, gramer, retorik, etik gibi entelektüel 

gelişimi amaçlayan disiplin alanlarını öğrenirler. 21 yaş sonrası gençlere mantık, 

metafizik, biyoloji, fizik gibi daha karmaşık konu alanları öğretilir (Aristoteles, 2000).  

Görüldüğü gibi Aristoteles’in öngördüğü eğitim, beden eğitimi ile başlayıp 

alışkanlık edindirme, karakterin ve ahlakın biçimlendirilmesi ve rasyonalitenin 

geliştirilmesi ile devam etmektedir. Dolayısıyla önce beden eğitimi sonra ruh eğitimi söz 

konusudur. Bir başka deyişle eğitimdeki konular ve yöntemler yaşa göre ardışıklık 

göstermelidir. Konu ve yöntemdeki bu ardışıklık Aristoteles’in (2000:226) şu sözlerinde 

görülmektedir: “Çocuklarda doğumdan itibaren iştiha gibi, tutku ve iradenin de 

bulunmasına karşılık, akıl yürütme ve zekâ büyüdükçe ortaya çıkar. Onun içindir ki, 

vücudun bakımı zihnin bakımından önce gelmelidir”.  

Sonuç olarak, Aristoteles’in eğitim anlayışında akli bir potansiyel taşıyan bireyler 

gerekli alışkanlıklar ve karakter özellikleri için eğitilir; sonrasında bireyin özerkliğe sahip 

bir kişi olarak en iyi, en mükemmel davranışı bilinçli ve kendi arzusuyla 

gerçekleştirebileceğine inanılır (Frankena,1965). Onun realist eğitimi esasen zihinsel ve 

moral eğitimdir; devlet, bireylerin aklını geliştirmek suretiyle onları erdemli, ahlaklı, 

mutlu bir hayat için hazırlar (Uludağ, 2019; Reeve, 2006). Eğitim en genel anlamda 

bireyleri vatandaşlığa hazırlama, erdemli, karakter sahibi, görev ve sorumluluklarını bilen 



107 
 

insanlar haline getirme sürecidir (Reeve, 2006). Bu bağlamda Aristoteles’in eğitim 

anlayışında ahlak ve karakter boyutunun öne çıktığı açıktır. Nitekim eğitimcilerin en çok 

ilgi duydukları alan Aristoteles’in etik anlayışı olmuştur. Aristoteles çocukların olmaları 

gerektiği şekilde eğitilmeleri gerektiğini savunur, iyi karakter alışkanlıkları geliştirmeleri 

için özel olarak düzenlenmiş aktivitelerle çocukların etik davranışları tekrar edip, etik 

tepkiler ortaya koyup bunları alışkanlık haline getirmeleri gerektiğini vurgular 

(Noddings, 2020). Eğitim, iyi karakterler yetiştirirse iyi bir sosyal düzene hizmet 

edecektir; diğer bir söyleyişle, iyi yetiştirilmiş birey ile iyi yetişmiş vatandaş arasında çok 

yakın bir ilişki vardır (Ozmon ve Craver, 2003). Sonuç olarak, realist eğitim sadece 

disiplin alanlarında bir uzman yetiştirmeyi değil sorumlu bir vatandaş yetiştirmeyi de 

hedefler (Donskikh,2019).  

 

Pragmatizm ve Öğretmen Rolleri 

  

Pragmatizm tamamen yeni bir felsefi düşünce olmamakla birlikte, “klasik 

natüralizmin ve liberal dünya görüşünün, sanayileşme sonrası Amerikan ruhunda ortaya 

çıkan yeni bir versiyonu” (Cevizci, 2018:122) olarak kabul edilmektedir. Birinci Dünya 

Savaşı’nın ardından Amerika’da siyasal, sosyal alanda ve eğitim alanında çok sayıda 

reformlar gerçekleştirilmiştir. Pragmatizm bu dönemde Amerika’nın içinde bulunduğu 

bu reform durumunun ihtiyaçlarından doğmuş; mevcut sorunlara pragmatik felsefeye 

dayanarak çözümler üretilmeye çalışılmıştır (Güçlü,2019). 

Pragmatizm; bireyin, gerçeği çevresiyle etkileşime girerek ve duyularıyla 

deneyimleyerek idrak edeceğini ortaya koyan bir felsefi akımdır (Güçlü, 2019).  Bu 

kapsamda pragmatizm en geniş ifadeyle; “dünyanın, içindeki aktörden bağımsız olarak 

bilinemeyeceğini ifade eden bir felsefi gelenektir” (Legg ve Hookway, 2020:1). Evrensel 

ve değişmeyen gerçeklik üzerinde temellenen idealizm, realizm gibi geleneksel felsefi 

düşüncelerin aksine pragmatizm, doğrulanamayan spekülasyonları reddeder; varlık 

deney ile kanıtlandığı sürece gerçek kabul edilir (Cevizci, 2018). Dolayısıyla, 

pragmatizm, gerçekliği ve doğruluğu eylemin sonuçları ile değerlendirir (Günay, 2018). 

Dünya sürekli değişim ve oluş içindedir; öyleyse bilgi mutlak ve evrensel değildir 

(Bakır,2020). Bilgi deneysel tecrübeden gelmek zorundadır; birey bilgisini sürekli olarak 

deneysel, bilimsel pratiklerle elde eder (Kop, 2004).  

Herhangi bir belirsizliği ya da problem durumunu çözüme kavuşturmak için 

geliştirilen düşünceler önceden belirlenmiş bir hedef doğrultusunda bilimsel metot 



108 
 

kullanılarak deneysel olarak test edilmeli, deney ve araştırmalarla, problem çözme 

yöntemiyle kanıtlanmalıdır (Gutek, 2017). Dolayısıyla, bilgi deneyimin sonucundaki 

öğrenmedir. Bilginin doğruluğu yaşamdaki problemleri çözmedeki katkılarında 

aranmalıdır (Dilekli, 2019); bir şeyin değerli olması onun kişisel ve sosyal gelişmeye 

katkıda bulunmasıyla ölçülür (Bakır, 2020; Sünney, 2018; Uludağ, 2019). Bilgi, faydalı 

ve işe yarar olduğu ölçüde doğru kabul edilir.   

Pragmatizme göre; değerler yere, zamana, kültüre göre değişebilir. Bireyler bugün 

kendi deneyimlerine dayanarak gerçeğe ulaşacaklar ve buna bağlı olarak değerler 

benimseyeceklerdir (Doğan, 2003). Pragmatizmde ahlaki ilkeler ve değerler pratik 

sonuçları bakımından değerlendirilir. Bu bağlamda kültürü oluşturan unsurlar, gelenek ve 

görenekler de mutlak değildir, devamlı değişir (Dilekli, 2019). Değerler de değişim içinde 

olduğuna göre kültürel miras değerlerini kör bir biçimde kabul etmek yerine deneyimlerle 

test ederek ve yeniden yapılandırarak açıklığa kavuşturmak gereklidir (Ornstein ve 

Levine, 2008).  

Pragmatizmin kurucusu olarak Charles Sanders Peirce (1839-1914) kabul 

edilmektedir. Matematik, fizik, astronomi ile de ilgilenmiş olan Amerika’nın özgün ve 

seçkin bir filozofu olan Peirce, pragmatizm terimini 1870’lerde kavramlaştırmıştır 

(Curren, 2009). Peirce Pragmatizm nedir adlı eserinde pragmatizmi bir anlam kuramı 

olarak ifade etmiş, pragmatizmin metodunun ana hatlarını ortaya koymuş ve 

pragmatizmin amacının problemleri çözmek değil, düşünceleri açık ve seçik hale 

getirmek olduğunu ileri sürmüştür. Ona göre felsefe ancak bu şekilde bir bilim olacaktır. 

Dolayısıyla Peirce için pragmatizm düşünceleri açıklığa ulaştırmayı hedefleyen bir 

düşünme yöntemidir.  

Peirce, bireylerin deneyimleri sonucu şeylere anlam yüklediklerini; diğer bir 

ifadeyle sözcüklerin anlamlarını eylemden ya da deneyimden edindiklerini vurgulamıştır. 

Peirce’a (1905:162-163) göre;  

deneme sonucu ortaya çıkmayan hiçbir şey davranış üzerinde hiçbir doğrudan 

etkiye sahip olmadığından, bir kavramın kabul veya reddedilişinin ima 

edebileceği tüm kavranabilir deneme olguları kesin olarak tanımlanabilirlerse o 

zaman kavramın tam tanımı elde edilecektir ve kavramın içinde kesinlikle daha 

fazla bir şey yoktur.   

Pragmatizme göre; bir kavramı anlamak eylemle, pratikle ilişkilidir; genel 

sonuçları veya etkileri bakımından sınanamayan düşünceler anlamsızdır. Çünkü bir 

kavramın anlamı, onun kavranabilir etkilerinde yatar. Düşünceler bir işlem tarzı ile ifade 

edildiğinde açık ve anlaşılır olurlar.  Nitekim Peirce’ın (1878:266) en bilinen pragmatizm 



109 
 

ilkesi Düşüncelerimizi Nasıl Netleştirebiliriz adlı makalesinde belirtildiği şekli ile 

şöyledir: “Bir kavramın anlamına karar vermek için söz konusu kavramın doğruluğundan 

hangi anlaşılabilir sonuçların çıkabileceğine bakmak gerekir; işte bu sonuçların toplamı 

kavramın anlamını oluşturacaktır”. Dolayısıyla bir kavramın anlamı eylemde, eylemin 

sonuçlarında ortaya çıkar. Daha iyi bir ifadeyle, kavramın anlamı gerçek hayatta kişinin 

çevresiyle ilişkilerinde ortaya çıkar. Deneyimler ve eylemlerin sonuçları kavramın gerçek 

anlamını belirler.  

Bir objeye ilişkin kavramlar sadece o objeyle ilişkili olarak var olmakta ve bir 

kavramın sahip olduğu tüm anlam, kavram üzerinde yapılan çalışmanın pratik 

sonuçlarında yatmaktadır. Pierce’in (1878) pragmatist düşüncesinde, her anlam 

deneyimin ürünüdür. Bilgi deneye dayanmak zorundadır, gözlem ve deneyle 

doğrulanabilmelidir. Diğer bir ifadeyle, bilgi deneysel tecrübeden ortaya çıkmaktadır ve 

bu bilginin sonuçlarına ulaşmak için ise bilgiyi test etmek gereklidir.  Düşünce deneyler 

yoluyla doğrulanmaktadır. Eğer düşünce sorun çözmede; bir başka söyleyişle, 

uygulamada işe yararsa doğru kabul edilir,  işe yaramazsa o yanlış kabul edilir. Öyleyse 

Peirce’a (1878) göre bilgiye ulaşmanın tek yolu bilimsel yöntemdir ve felsefenin de 

bilimsel yöntemi kullanması gereklidir.  

Pragmatizmin dünyada tanınmasını sağlayan ve öncülerinden biri olarak kabul 

edilen bir filozof da Peirce’ın çağdaşı olan William James’tir (1842-1910). O, 

pragmatizmin mevcut felsefi anlayışlara bir tepki olduğunu ifade etmiş ve pragmatizmi 

hukuk, sanat, bilim, devlet, etik gibi çeşitli alanlara uygulamıştır. Tüm bu alanlarda 

mevcut olan düşüncelerin tekrar incelemeden geçirilmesi gerektiğini ve uygulamada 

hangi sonuçları ortaya çıkardığını görmek için test edilmesi gerektiğini vurgulamıştır.  

Peirce, pragmatizmi esas olarak bir anlam kuramı olarak görürken, kavramların 

anlamlarıyla ilgilenirken, James bir adım daha ileri giderek anlamlardan çok tepkilerle 

ilgilenmiştir. James’e (1907:29) göre “bir nesne konusundaki düşüncelerimizde kusursuz 

açıklığı elde etmek için, o nesnenin ne gibi tasavvur edilebilir pratik etkilerinin 

olabileceğini, ondan ne gibi duyumlar beklememiz gerektiğini ve ne tür tepkiler 

göstermeye hazırlanmamız gerektiğini göz önünde bulundurmalıyız”. Doğan’ın 

(2003:84-85) da belirttiği gibi “konu şimdi sadece ateşin altına konulduğunda elimin 

yanması değil ve fakat durum böyle ise ‘ne yapmalıyım, bir ateş gördüğümde nasıl tepki 

göstermeliyim’ sorusudur”.  

James’e (1907: 30) göre; “felsefenin tek işlevi, bu veya şu dünya görüşünün 

gerçek olması durumunda, bunun insanlar için ne gibi kesin bir fark yaratacağını bulmak 



110 
 

olmalıdır”. Bu bağlamda onun bilgiyi sorunu çözme konusundaki faydasına bakarak 

tanımladığını belirtmek gerekir. Eğer bir kuram veya düşünce problem çözme konusunda 

yeterli değilse doğru değildir, ondan vazgeçmek gerekir; eğer sonuca götürmede işe 

yararsa doğrudur. Dolayısıyla, James (1907:34) bilgiyi verimli bir sonuca ulaşmada bir 

araç olarak görmüş ve doğruluk ile fayda arasındaki bu ilişkiyi Pragmatism: A New Name 

for Some Old Ways of Thinking adlı eserinde şu sözlerle ifade etmiştir:  

Bizi bir deneyimden diğer deneyime rahatlıkla taşıyacak, güvenli bir biçimde işe 

yarayacak, kolaylık sağlayacak, emekten tasarruf ettirecek bilgi gerçek bilgidir. 

Bu bilginin araçsal olarak doğru olma durumudur…  düşünceler ancak hayatın 

farklı yanlarıyla tatmin edici ilişkiler kurmaya yardımcı oluyorsa doğrudur… Bir 

şey faydalıdır çünkü doğrudur ya da doğrudur çünkü faydalıdır. Her iki cümle de 

aynı anlama gelmektedir.  

Öncüleri-. Charles S. Pierce ve William James pragmatist felsefenin en önde gelen 

temsilcileri olmasına rağmen pragmatist düşünceyi eğitim alanına uygulayan ve eğitim 

felsefesi haline getiren isim John Dewey’dir.  

John Dewey (1859-1952), klasik Amerikan pragmatizminin ve 20.yüzyılın en 

önemli filozoflarından biridir. Dewey, hem Peirce hem James’in deneysel ve bilimsel 

varsayımlarından etkilenmiş ve pragmatist bilgi kuramının gelişmesine katkıda 

bulunmuştur.  Dewey, pragmatist düşüncelerini şekillendirirken Darwin’in 1859’da 

yazdığı Türlerin Kökeni adlı eserinde ortaya koyduğu evrim teorisinden ciddi biçimde 

etkilenmiştir. Hiçbir şeyin aynı kalmadığını, her şeyin değiştiğini savunmuştur. Benzer 

şekilde insan da tarihsel süreç içerisinde değişen bir varlıktır. Dewey (2004), idealist ve 

realist felsefenin insanın değişmez doğası, sabit bir özü olduğu anlayışına karşı çıkar;  

insan doğasını biyolojik organizma ile sosyal çevresi arasındaki karşılıklı etkileşiminin 

bir ürünü olarak görür. Bireylerin kişilik ve zekâ özelliklerinin değişmez ve sürekli şeyler 

olmadıklarını; aksine çevresel koşullarla olan temasın neticesinde farklılaşabilecek esnek 

özellikler olduğunu iddia eder.  

Dewey (2004) geleneksel felsefi düşüncelerin varlığı değişmez kabul eden 

metafizik açıklamalarına, evrensel doğruluk iddialarına, geleneksel eğitimdeki var olan 

düalizme karşı çıkar: Düşünsel ve maddi olarak oluşturulan düalist gerçeklik yüzünden 

düşünceler hiyerarşik sıralamada en üstte yer alırken maddi dünyaya ait pratik şeyler en 

altta yer almıştır. Düşünsel ve tinsel olan genel geçer, değişmez kabul edilirken, maddi 

ve pratik olan gelip geçici, değişen bir düzen olarak görülmüştür. Bu metafizik görüşler 

ruh-beden, teori-pratik, liberal (entelektüel) eğitim-mesleki eğitim, güzel sanatlar-

uygulamalı sanatlar, boş zaman-faydalı iş olarak gündelik yaşama ve eğitsel yaşama 



111 
 

uygulanmıştır. Ancak Dewey’e göre bu düalizme son verilmelidir. Her şeyin değiştiği, 

evrim geçirdiği bir evrende yaşayan birey, karşılaştığı değişim ve problemlerle ancak 

deneyle, uygulama ile baş edebilir. Teoriye ulaşmak deney ile mümkündür. Bu bağlamda 

Dewey’in Peirce ve James gibi deneyci bir epistemolojik anlayışı olduğu anlaşılmaktadır.  

Dewey, diğer pragmatistlerden farklı olarak “pragmatizmin alanını genişleterek 

bir toplum felsefesi olarak benimsemiş” (Sünney, 2018:71), felsefi düşüncelerini esas 

olarak toplumsal bir kurum olan eğitimin problemleri üzerine yoğunlaştırmıştır. 

Noddings’in (2020:25) de vurguladığı gibi “Dewey için eğitim felsefesi, yaşamın 

felsefesidir”. Eğitim felsefesinin Dewey’nin  eğitim üzerine yaptığı çalışmalar sayesinde 

bağımsız bir disiplin haline geldiği söylenmektedir (Elias ve Merriam, 2005). Bu 

bağlamda, Dewey pragmatist eğitim alanına katkısı en büyük olan pragmatist düşünür 

olarak kabul edilmektedir. Öyle ki, pragmatist eğitim John Dewey’nin kendisi ile adeta 

özdeşleşmiştir; bu vesileyle bir felsefi düşünce olmanın da ötesine giderek eyleme 

dönüşmüş, toplumun ilerlemesini hedefleyen güçlü bir hareket olmuştur (Uludağ,2019). 

Dewey, pragmatist düşüncelerini bizzat eğitime uygulayarak eğitimde bir reform hareketi 

başlatmış, ilerlemeci hareketin (progressivist movement) de öncü ismi olmuştur.  

Dewey (1859-1952), Chicago Üniversitesinde bir Laboratuvar Okulu (1896-

1904) açarak teorisini uygulamaya geçirmiştir. Bu okulda gerçekleştirdiği incelemeler 

Okul ve Toplum (School and Society) kitabında yer almıştır. Laboratuvar okuldaki eğitim 

uygulamalarında öğrencilerin ilgi ve ihtiyaçlarına,  aktif katılımına,  yaşam becerileri 

kazanmasına, uygulamalı problem çözmeyi öğrenmesine, okulun evin devamı olmasına, 

hayatta işe yarar bilgiler kazandırmaya, demokrasi ve toplumla bütünleşmeye yönelik bir 

eğitim anlayışına önem vermiştir.  

Dewey’in pragmatist eğitim felsefesinin ilkelerini My pedagogic Creed, Okul ve 

Toplum (The School and Society), Çocuk ve Öğretim Programı (The child and the 

Curriculum) Nasıl Düşünürüz (How we think), Demokrasi ve Eğitim (Democracy and 

Education), Deneyim ve Eğitim (Experience and Education) adlı eserlerinde bulmak 

mümkündür.  Demokrasi ve Eğitim adlı kitabı eğitime ilişkin en geniş kapsamlı eseri 

olarak kabul edilmektedir. Dewey’nin görüşlerinden çıkarılan pragmatist eğitimin ilkeleri 

ve bu ilkelerin öngördüğü öğretmen rolleri şunlardır:  

*İlke 1: Eğitim, deneyime dayanan bir gelişme sürecidir. Dewey (2004), bireyi 

biyo-psiko-sosyal bir canlı olarak görmüştür. Gelişimsel olarak insan biyolojik, sosyal, 

duygusal, kişisel yönden devamlı bir büyüme halindedir. Bu büyüme ve gelişme 

sürecinde birey devamlı olarak çevresiyle etkileşim içindedir ve bu etkileşim devam ettiği 



112 
 

sürece büyüme devam eder. Daha iyi bir ifadeyle, bireyin sosyal, kültürel ve doğal çevre 

ile etkileşimi bir yaşama ve gelişme sürecidir.  

“Gelişim yaşamın vazgeçilmez bir unsuru olduğu için eğitim de gelişime 

dönüktür; kendisinin ötesinde bir sonu yoktur” (Dewey, 2004:69). Eğitim sürekli bir 

gelişim ve büyüme sürecidir; eğitimin amacı da bu büyüme ve gelişme sürecini 

sürdürmektir. Eğitimin sürekliliğinin sağlanması için “yaşamın kendisinden öğrenme 

eğilimi ve yaşam koşullarının herkesin yaşarken öğrenmesini mümkün kılacak şekilde 

düzenlenmesi” gerekir (Dewey, 2004:66). Eğitim devamlı olarak süregelen değişim ve 

gelişimlere göre kişinin çevresiyle etkileşimini sürdürerek kendi deneyimlerinin 

birikimini ve sürekli yenilenmesini sağlayacak biçimde yapılandırılmalıdır.   

Dewey (2021) deneyimi, bireyin çevresiyle etkileşimi olarak tanımlamıştır; eğitim 

ise bu deneyimlerin sürekli olarak yeniden yapılandırılmasıdır. Birey her etkileşiminde 

deneyim kazanır ve her problem durumuyla karşılaştığında yaşadığı güçlüğü aşabilmek 

için deneyimlerinden yararlanır. Diğer bir söyleyişle, insan deneyimlerine yüklediği 

anlamı öğrenir. Her yeni öğrenme de bir sonraki deneyimin anlamlandırılmasında etkili 

olur. Dolayısıyla eğitim, insanın deneyimlerine anlam vererek öğrenmesi demektir. 

Ancak Dewey’e (2021) göre her deneyim eğitici değildir; bir deneyimin eğitsel 

olabilmesi demek, deneyimlerin sonuçlarının kişinin gelecek pratiklerini 

biçimlendirmesi, belirlemesi demektir. Diğer bir söyleyişle, eğitim bireyde sürekli bir 

gelişim arzusu yaratmalıdır. Örneğin, öğrenciler bir deneyim sonucunda yeteneklerini 

artırmış ve yeni deneyimlere girişmek için daha meraklı ve arzulu hale gelmişlerse, yeni 

amaçlar belirlemişlerse bu deneyim eğiticidir. O halde bireyin deneyim sonucu kazandığı 

“bilgi ve beceriler daha sonra gelecek durumları anlaması ve bunlarla etkin biçimde başa 

çıkabilmesi için bir araç olur. Yaşam ve öğrenme devam ettiği sürece bu süreç de devam 

eder” (Dewey, 2021:54).  

Öte yandan, Dewey’e göre (2021) öğrenen için bir deneyim yaratılırken, 

öğrenenin etkileşim yaşayacağı çevre düzenlenirken ve materyal hazırlanırken bireyin 

mevcut kapasite ve ihtiyaçları da göz önünde bulundurulmalıdır. Örneğin, bebeklere 

besin olarak biftek verilmemesinin nedeni onun besin değerinin olmamasından değildir; 

aynı şekilde trigonometrinin de alt sınıflarda öğretilmemesinin nedeni o konunun değersiz 

kabul edilmesiyle ilgili değildir. Çünkü gelişmeyi, büyümeyi sağlayan konunun kendisi 

değildir. “Eğitici değeri, kendi tabiatında var olan veya öğrenen kişinin erişmiş olduğu 

büyüme safhasından bağımsız olarak mevcut olan hiçbir konu yoktur” (Dewey, 2021:56). 

Nitekim Dewey’e (2021:56) göre geleneksel eğitimdeki en büyük sorunlardan biri buydu: 



113 
 

“Belli konu ve yöntemlerin esasen kültürel veya zihinsel disiplin oluşturmak için 

geliştirici ve iyi olduğu düşüncesinin sebebi, bireylerin ihtiyaç ve kapasiteleri ile uyumlu 

olunması gerektiği gerçeğinin hesaba katılmamasıydı”. Dolayısıyla, problemin kaynağı; 

herhangi bir deneyim oluşturulurken asıl değerli olanı; yani öğrencilerin güçlerini ve 

amaçlarını dikkate almamaktı.  

Geleneksel eğitim düşüncesinin varsaydığı şey; bireylerin, daha sonra gereksinim 

duyacakları konu alanlarını ve becerileri öğrenerek gelecek için hazırlanmış olmalarıdır. 

Bunun sonucu olarak öğrenmeler tesadüfi hale gelmişti, sadece şartlara uyum 

sağlayabilenler öğrenebilmişti. Üstelik bu konular “ilk öğrenildiği anda tecrit edilmiş 

olduğu için diğer deneyimlerden öylesine kopuktur ki; gerçek yaşam koşulları altında 

ortaya çıkamaz” (Dewey, 2021:58). Ortaya çıkabilmesi için öğrenildiği andaki şartların 

aynılarının mevcut olması gerekir. İlk öğrenildiğinde her ne kadar iyi öğrenilmiş olsa da 

bu öğrenmelerin gerçek anlamda çocukları geleceğe hazırladığını varsayıyor olmak 

deneyim prensipleriyle uyuşmaz. Oysa “her deneyim kişiyi daha sonra tecrübe edeceği 

daha derin ve kapsamlı nitelikteki deneyimlere hazırlamak için bir şeyler yapmış 

olmalıdır. Büyümenin, devamlılığın ve deneyimin yeniden yapılandırılması düşüncesinin 

tam anlamı budur” (Dewey, 2021:57).  Bir başka söyleyişle, her deneyim yeni 

deneyimlere kaynaklık etmelidir. Öyleyse yapılması gereken şey; gelecekte işe yarayacak 

deneyimlerin şimdide kazandırılması için gerekli koşullar yaratılmasıdır; öğrenciler için 

deneyim yaratılacak koşullar hazırlanırken onların amaçlarını ve mevcut kapasitelerini 

anlamak sorumluluğu vardır.  Daha iyi bir ifadeyle, öğrenciler için tasarlanacak eğitsel 

çevre onların mevcut deneyimleri, becerileri, kapasiteleri ve ihtiyaçlarıyla uyumlu 

olmalıdır.  

Dewey (1902), Çocuk ve Öğretim Programı (The Child and the Curriculum) 

kitabında, eğitim sürecinde çocuğun ihtiyaçlarının ve deneyimlerinin dikkate alınması 

gerektiğine, öğrencinin bireysel deneyimleri ile öğretim programının içeriği arasında bir 

denge kurulması gerektiğine odaklanmıştır. Dewey’e (1902:9) göre, “çocuk, başlangıç 

noktası, merkez ve nihai hedeftir, onun gelişimi ve büyümesi ideal olandır”; dolayısıyla 

“asıl mesele çocuktur, kendisini gösterecek olan onun mevcut güçleridir; kullanılacak 

olan mevcut kapasiteleridir; gerçekleştirilecek olan mevcut tutumlarıdır” (1902:31).  

Dewey (1902), çocukların eğitimde sadece pasif bilgi alıcıları olmadığını, aktif 

birer katılımcı olduklarını, onların doğal merakları, ilgi alanları ve bireysel 

deneyimlerinin eğitim sürecinin merkezinde yer alması gerektiğini vurgulamıştır. Ona 

göre, öğretim programı çocuğa uydurulmalı, çocuk öğretim programına uydurulmaya 



114 
 

çalışılmamalıdır. Çocuğun kendi içgüdüleri ve yetenekleri tüm eğitim için başlangıç 

noktasını verir. Dewey, öğretim programının, diğer bir ifadeyle eğitimde öğretilmesi 

gereken bilgi ve becerilerin eğitimdeki yerini kabul eder, ancak bu bilginin çocuğun doğal 

deneyimlerinden ve ilgi alanlarından bağımsız olarak verilmesine karşı çıkar. Ona göre, 

öğretim programı çocuğun dünyasıyla ve yaşamıyla ilişkilendirilmeli, çocuk ile öğretim 

programı arasında bir köprü kurulmalıdır. Ne yalnızca çocuğun ilgi alanlarına dayalı bir 

eğitim ne de sadece öğretim programını esas alan katı bir eğitim sistemi yeterlidir.  

Çocukların doğal merak ve deneyimlerinden hareket ederek, öğretim programının 

içeriğini onların anlayabileceği ve anlamlı bulabileceği bir şekilde sunmanın önemine 

vurgu yapar. Nitekim ona göre, eğitimdeki temel sorunlardan biri, öğretim programının 

çocukların günlük hayatlarından kopuk ve soyut bir şekilde sunulmasıdır. Oysa öğrenme, 

çocuğun deneyimleriyle bağlantılı hale getirildiğinde etkili ve kalıcı olur. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğretme faaliyet ve projelerini öğrencilerin mevcut 

deneyimlerine, ilgilerine, yeteneklerine ve kapasitesine göre oluşturmalıdır.  

*İlke 2: Eğitim, hayat sorunlarını çözmede yararlı olanı öğretmelidir. Dewey de 

Peirce ve James gibi, doğruluğu, belirli bir sorgulama ve test etme sürecinin sonunda 

ortaya çıkan doğrulanmış inançlar olarak ifade eder. Bilgi bireyden bağımsız şekilde var 

olan bir gerçeklik durumunun bireyin zihninde temsil edilmesi değil, hakikatle verimli 

bir şekilde baş etmenin aracıdır. Ona göre bilmek deneysel bir süreçle ortaya çıkar ve 

yöntemi de bilimsel olmalıdır. Eğer bir kuram veya düşünce problem çözmede yeterliyse 

o doğrudur; eğer sonuca ulaştırma konusunda yeterli değilse o doğru değildir.   

Dewey (2004), fayda gözetmeyen bir gerçeklik arayışının olamayacağını, her 

düşünme durumunun bizzat problem çözmeye ilişkin bir mesele olduğunu savunur.  

Dewey’in sorgulama kavramını Mantık: Sorgulama Teorisi (Logic: The theory of 

Inquiry) adlı eserinde görmek mümkündür: Sorgulamanın bir problemi fark etmekle 

başladığını ifade eder. Bundan sonra, unsurları tanımlayarak ve aralarındaki ilişkiyi 

ortaya koyarak problemi anlamak gerekir. Cevap aranacak somut bir soru ortaya koymak 

problem çözme sürecinde bir ilerlemeye işarettir. Bu soruşturma sürecinde kullanılan 

mantıklı düşünce formları ise problemi çözmede birer araçtır. Esasen, Dewey burada 

hayatın her alanında insanları yönlendiren bilimsel metot formlarının kullanıldığını 

vurgulamıştır. Dewey, 1910’da yayımlanan Nasıl düşünürüz (How we think) adlı 

kitabında ise problem çözmeye dayanan deneysel düşünme üzerinde durur ve bilimsel 

metoda dayanan düşünce ile hipotezlerden yola çıkarak belli tanımlara ulaşılacağını 

savunur. Dewey’e göre birey sadece bir problem durumu olduğunda düşünme ve zekâsını 



115 
 

kullanma gereksinimi duyar. O, düşüncelerin, bir sorun ile yüz yüze gelindiğinde bireyde 

ortaya çıkan huzursuzluğu gidermenin, merakı doyuma ulaştırmanın aracı olduğunu iddia 

eder. Diğer bir ifadeyle, deneysel bir araştırma sırasında düşünceler bireyi hedefe 

ulaştıran araçlardır. Dewey, akıllı insanların problemleri çözmek için bilimsel metodu 

kullandıklarını ve her bir problem durumundan elde ettikleri yararlı sonuçları gelecek 

tecrübelerinde işe koştuklarını vurgular. Dewey, problemin çözümüne ulaşırken 

kullanılan her bilimsel teoriyi, kuramı, düşünceyi, nesneyi birer alet olarak gördüğünden 

onun felsefi öğretisinin aynı zamanda enstrümentalizme (araççılık) dayandığı da 

söylenebilir. 

Dewey’nin (2021) Deneyim ve Eğitim kitabında açıkladığı gibi, dünyayı tanımak 

devamlı yeni problem durumlarıyla yüz yüze gelmektir ve problemlerle başa çıkmak için 

bireysel aklı araç olarak kullanmaktır. Eğitimin amacı da çocukları diğer insanların da 

içinde var olduğu dünyada yaşamak için hazırlamaktır. Bunun yollarından biri çocuklara 

bilimsel olarak nasıl düşüneceklerini öğretmektir. Bilginin sistematik ve metodik bir 

şekilde kazanılması belirli bir yöntem gerektirir. Dewey (2021) insanların gündelik 

hayatlarında nasıl tecrübe edindikleri ile nasıl bilim ürettikleri arasında prensip olarak bir 

fark olmadığını belirtir. Her ikisi de temelde bireylerin devamlı olarak tecrübelerini 

yapılandırırken problem çözme durumlarıdır.  

Bu bağlamda, “eğitim, hayata hazırlık değil hayatın kendisi olmalıdır” (Dewey, 

1897:79). Okul ise gerçek yaşam problemlerinin karşılaşıldığı ve bunlara aktif ve sosyal 

bir şekilde çözümler bulunduğu bir mekân olmalıdır; böylece okul sadece geleceğe 

hazırlamaz; hayatın da tam olarak kendisi olur. Diğer bir ifadeyle; okul, bir sosyal yapıda 

hayatta kalabilmek için gerekli olan bilgi, beceri ve yöntemlerin kazandırılıp denendiği, 

bireyin günlük hayatını keşfetme olanağı bulduğu, toplumun kendisini yansıtan mekân 

olmalıdır. Okul, hayat ile içe içe ve hayatın sürdürüldüğü yer olmak durumundadır; çünkü 

okul toplumun küçük bir örneğidir. Okul aynı zamanda teori ile pratiği bir araya getiren, 

problem çözebilecekleri, araştırma yapabilecekleri etkinlikler sunan, toplumun ve bireyin 

aynı anda gelişmesine hizmet eden bir alandır. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öğrenenin gündelik hayattaki ihtiyaçlarıyla ilgili 

problemleri çözme deneyimi kazanmasına yönelik etkinlikler ve projeler yaptırmalıdır.   

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, öğrenme durumlarını bilimsel problem çözme 

yöntemini kullanarak yürütmelidir. 

*İlke 3: Eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel 

mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir. Dewey, toplum ve eğitim arasındaki ilişki 



116 
 

üzerinde de durmuş, eğitimin sosyal fonksiyonuyla yakından ilgilenmiştir. Dewey’e 

(2004:10) göre; “eğitim, yaşamın sosyal sürekliliğini sağlamanın araçlarından biridir”. 

İnsan yaşamının sınırlı olması, birilerinin doğarken birilerinin ölüyor olması fikirlerin, 

bilgi birikiminin, deneyimlerin kuşaktan kuşağa aktarılması gerekliliğini ortaya 

çıkarmıştır. “Belirli bir toplumu oluşturan üyeler sürekli olarak var olabilselerdi eğitim 

sosyal bir ihtiyaç olmaktan çıkıp kişisel bir tercih boyutuna inebilirdi. Ancak böyle 

olmadığına göre eğitim bir zorunluluktur” (Dewey, 2004:11). İnsan, yaşamın sürekliliğini 

sağlamaya çalışırken devamlı olarak deneyimler elde eder, bu deneyimlerini kendisinden 

sonra gelen nesillere aktarmak ister. Dünyaya yeni gelmiş bireyler ise yardıma muhtaç 

haldedirler; başkalarının yardımı ve rehberliği olmadan hayatta kalamaz, varlıklarını 

sürdüremezler. Yeni doğmuş bu bireyler toplumun birer üyesi olabilmek için yetişkinlerin 

deneyimlerine, bilgilerine, yeteneklerine gereksinim duyarlar. Aksi takdirde içinde 

bulunduğu sosyal grubun kendine ait hayat tarzını sürdüremezler.  Öyleyse “toplum da 

biyolojik yaşam gibi bir dönüşüm süreci geçirerek yaşamını sürdürür. Bu dönüşüm 

eylem, düşünce ve duygu alışkanlıklarının yaşlı kuşaklardan genç kuşaklara aktarılması 

aracılığıyla gerçekleşir” (Dewey, 2004:11). Bu aktarım ise eğitim ile gerçekleştirilir. 

Dolayısıyla eğitim; toplumun devamlılığını, yaşamın sürekliliğini sağlayan bir araçtır.  

Toplumun sürekliliğini sağlayabilmesi için kültürel mirasın değerli unsurları 

eğitimde yer almalıdır. Nitekim Dewey’e (2004) göre okul, çocukların kültürel değerleri 

kazanmaları için oluşturulmuş özel bir çevredir. Okulun, kültürel mirası yeni nesle 

öğretirken onu basitleştirmesi, sadeleştirmesi ve dengelemesi gerekir. Basitleştirmek için 

toplumun ve kültürün belirli ögelerini seçerek onları çocukların kavrayabileceği şekilde 

bir araya getirir. Sadeleştirmek için değerli olan kültürel ögeleri seçer, topluma ayak bağı 

olan, değersiz unsurları eler. Okul basitleştirilmiş ve sadeleştirilmiş kültürel deneyimleri 

bir uyum içinde birleştirir ve dengeler.  

Eğitim bireylerin sosyal hayata katılma becerilerini geliştirerek devamlı değişen 

doğal ve kültürel şartlara etkili bir şekilde uyum sağlamalarına yardımcı olur. “Eğitim 

vasıtasıyla, toplum kendi amaçlarını belirleyebilir, araçlarını ve kaynaklarını 

düzenleyebilir ve böylece gitmek istediği yöne doğru kendini şekillendirebilir” (Dewey, 

1897:79). Dolayısıyla, eğitim bireylerin gelişmesini sağlayarak toplumu da düzeltip 

geliştiren, toplumun ilerlemesine ve devamlılığına hizmet eden bir araçtır.  

Dewey, eğitim ve toplum arasındaki ilişkiyi tartışırken bilhassa demokrasi 

kavramı ve demokratik toplum yapısı üzerinde durur. Dewey, eğitim ve demokrasiyi, 

bireylerin hem toplumsal yaşamda aktif katılımcı olmalarını sağlayan hem de toplumsal 



117 
 

gelişimin devamlılığını mümkün kılan araçlar olarak görmüştür. Ona göre demokrasi, 

bireylerin eşit fırsatlara sahip olduğu, birlikte karar aldığı, çözüm ürettiği bir toplumsal 

düzeni ifade eder;  eğitim de demokratik bir toplumun en temel aracıdır. Her birey, sosyal 

sınıf, cinsiyet, etnik köken fark etmeksizin, eşit eğitim fırsatlarına sahip olmalıdır. Bu 

eşitlik, bireylerin demokratik katılıma tam olarak dâhil olabilmeleri için hayati önem 

taşır. Eğitim yoluyla bireyler, sadece bilgi ve beceri kazanmaz, aynı zamanda eleştirel 

düşünmeyi, iş birliğini ve topluma katkıda bulunmayı öğrenirler. Bu doğrultuda sınıflar 

da, öğrencilerin birlikte çalıştığı, sorunları tartıştığı, çözümler ürettiği birer demokratik 

topluluk olarak işlev görürler. Böylece bireyler gerçek yaşamın demokratik süreçlerine 

hazırlanır; bu demokratik toplumun devamlılığı için son derece önemlidir.   

Dewey’e göre, toplum çeşitli insan gruplarını barındırdığı için çocuklar diğer 

gruplardan gelen kişileri anlamada desteğe ihtiyaç duyarlar. Bu bağlamda demokratik, 

uyumlu, dengeli bir toplumun inşası için okul gençlerin birlikte çevreyi değiştirmelerini 

ve demokratik ilişkiler kurmalarını sağlamalı; bunun için de kültürü basitleştirme, 

sadeleştirme ve dengeleme görevini yerine getirmelidir. Dolayısıyla, okullar sosyal 

dayanışmanın üretildiği ve demokrasinin yaşadığı alanlar olmak durumundadır. Toplum 

demokratik ilkeler göz önünde bulundurularak yapılandırılmalıdır. Kültürel çeşitliliğe 

sahip olan bir toplumda okul, öğrencilerin diğer kültürlerden gelen öğrencileri 

anlayabilmesine ve takdir edebilmesine yardımcı olmalıdır. Bütünleşmiş ve demokratik 

bir öğrenme topluluğu olan okullar toplumun her kesimine açık olmalı ve tüm kültürler 

arasındaki kaynakların birbirleriyle paylaşılmasını teşvik etmelidir (Dewey, 2004).  

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen, öğrencilerin kültürel mirasın değerli unsurlarını 

anlamalarını ve demokratik hayata etkin bir şekilde katılmalarını sağlamalıdır. 

*Öğretmen Rolü 5: Öğretmen, demokratik bir sınıf ortamı oluşturmalıdır. 

 

Natüralizm ve Öğretmen Rolleri 

 

Natüralizm kendisinden önceki idealist, Tanrı merkezli düşünceleri reddederek 

ortaya çıkmış, bilimin en büyük bir güç olduğu dönemde insanı ve doğayı merkeze alan 

modern felsefeyi temsil etmiştir; realist felsefenin ilkelerini temel aldığı için realist 

felsefenin yeni bir versiyonu olarak da kabul edilmiştir (Uçak, 2018a). 

Ortaçağdan modern zamana geçişle birlikte Tanrı merkezli anlayışın yerini insan 

ve doğa merkezli anlayış almış; doğaüstücülüğün yerini ise natüralizm (doğalcılık) 

almıştır. Francis Bacon, Thomas Hobbes, John Locke, David Hume gibi İngiliz 



118 
 

Aydınlanmasının düşünürleri ve d’Alembert, Voltaire, Diderot, Helvetius, Jean Jacques 

Rousseau gibi Fransız filozofları natüralizme katkıları olan isimler arasında gösterilir. 

Natüralizme göre gerçeklik doğanın kendisidir; diğer bir ifadeyle gerçeklik fiziksel 

dünyadadır. Evren ve doğadaki her şey belirli bir plan dâhilinde, bir neden-sonuç ilişkisi 

içinde gerçekleşmektedir. Doğa her şeyi açıklamak için yeterlidir. İnsan da bu doğanın 

bir parçasıdır; doğaüstü hiçbir bir yanı yoktur. Tek gerçeklik olan doğa, bilgi ve değerin 

de kaynağıdır. Doğuştan getirilen hiçbir bilgi yoktur; bilgi, duyular ve deneyimler 

aracılığıyla, bilimsel metodoloji ile elde edilir. Değerler ise doğaüstü bir güçten değil 

kişinin çevresiyle etkileşiminden ortaya çıkmaktadır (Cevizci, 2018).  

Öncüleri.- 16. yüzyıldan itibaren çeşitli düşünürlerin katkısı olsa da natüralizmin 

en seçkin temsilcisi olarak Jean Jacques Rousseau (1712-1778) gösterilmektedir.  

Rousseau, 18. yüzyıl felsefesinin en önde gelen yenilikçi, özgürlükçü 

filozoflarındandır. Fikirleriyle sosyal, politik, ahlaksal düşüncelere etkili biçimde yön 

vermiş; akla ve otoriteye karşı duyguyu, medeniyete karşı doğanın savunuculuğunu 

yapmıştır. O, her tür beşeri ve maddi olgunun kaynağı olarak doğayı görmüş ve tüm 

fikirlerini doğallık bağlamında temellendirmiştir. Rousseau, aydınlanmaya getirdiği 

eleştiriler ve siyaset teorisi ile ortaya koyduğu etkili düşünceler bakımından aydınlanma 

filozofları arasında yer alır. Aydınlanma döneminde felsefe, din, siyaset ve ekonomiye 

ilişkin tüm problemler aklın ışığında tekrar ele alınmıştır. Rousseau bu dönemde 

aydınlanmayı natüralizm ile yorumlamış, fikirleri de Fransız İhtilalinin tohumları 

arasında gösterilmiştir (Bakır,2007). 

Bilginin deneyden geldiği düşüncesini benimseyen Rousseau, erken dönemde 

bireyin iyiyi kötüyü ayırt edemeden insan kültürünün etkisinde kalmasının onun ahlakını 

bozduğunu onu doğadan kopardığını belirtmiş; kültürün bu etkisini kötülüğün kaynağı 

olarak görmüştür. Diğer taraftan, doğayı ise iyi ve saf olanın bizzat kendisi, doğallığı da 

bireyin özgür olduğu bir durum olarak kabul etmiştir. Doğal haldeki insanın tekrar doğaya 

dönerek özgürlüğüne kavuşacağını savunmuş, bunun doğayla etkileşime girip bireyin 

yeteneklerini geliştirmesiyle mümkün olacağını ileri sürmüştür.  

Rousseau’nun siyaset, toplum, eğitim düşünceleri bakımından ün kazanmasını 

sağlayan en önemli eserleri şunlardır: İlimler ve Sanatlar Hakkında Nutuk (Discourse on 

the Arts and Sciences), Siyasal Ekonomi Üzerine Tartışma (Discourse on Political 

Economy), İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı (Discourse on the Origin of 

Inequality), Toplum Sözleşmesi (The Social Contract), Emile ya da Eğitim Üzerinde 

(Emile or on Education), İtiraflar (Confessions).    



119 
 

Rousseau ilk olarak 1749 yılında Dijon Akademisinin düzenlediği yarışmada 

İlimler ve Sanatlar Hakkında Nutuk adlı eseriyle birinci olmuş ve dikkat çekmiştir. Bu 

eserde bilim ve sanatların toplumu bozduğunu, toplumun ahlakını zedelediğini 

belirtmiştir. Rousseau’ya (1989:13) göre “ilim, edebiyat ve sanatlar insanları bağlayan 

zincirleri çiçeklerle örter; hür yaşamak için doğmuş görünen insanların damarlarında 

taşıdıkları hürriyet duygusunu söndürür; onlara kölelik hayatını sevdirir; onları medeni 

milletler dediğimiz kütleler haline sokar”.  Onun aydınlanmaya ve medeniyete getirdiği 

eleştirilerin ana teması olan bu konu onun mülkiyet eleştirileri ile tamamlanır.  

Rousseau’ya (1995) göre, insanlar doğa durumunda özgürce yaşarken, birinin bir toprak 

parçasının etrafını çitle çevirip ‘bu benimdir’ dediği an insanda bozulma başlamıştır; bu 

kişi de medeni toplumun asıl kurucusu olmuştur. Bu bağlamda medeniyet doğadan 

kopuşun ve mülkiyet anlayışının ardından gelen toplumsal adaletsizliklerin, eşitsizliklerin 

de kaynağıdır.  

Rousseau’ya göre doğa durumundayken özgür olan insanı uygar toplum 

köleleştirir. Uygar siyasal sistemler sosyal bilimler, sanat, edebiyat gibi bilim alanlarıyla 

mülkiyet olgusunu teminat altına alırlar. Aslında bilim ve sanatlara karşı çıkmayan 

Rousseau, bunların uygar toplumda insanın iyiliği ve mutluluğuna değil yanlış amaçlara 

hizmet ederek kötülüğün kaynağı haline gelmesini eleştirmiştir. O, uygar toplumda aklın, 

bilimin, ilerlemenin önemsendiğini ancak duygudan, vicdandan yoksunluğun ortaya 

çıktığını, bu durumun doğal olanla ilgisinin olmadığını ifade etmiştir. Ona göre doğal 

olan iyi ve özgürdür. “Doğal insan kendisi için her şeydir; sayısal birliktir, mutlak 

bütündür, ancak kendisiyle ya da benzeriyle ilişkisi vardır. Uygar insan ise paydaya bağlı 

ve değeri bütünle, yani toplumla ilişkisi içinde olan yalnızca kesirli bir birliktir” 

(Rousseau, 2018:8).  Rousseau’ya göre uygarlık doğa ve insan arasındaki dengeyi 

bozmuştur. Doğa durumunda gerçek bir eşitlik vardır, insanlar arasındaki farklılıklar 

birini diğerine üstün kılacak kadar büyük değildir. Medeni toplumda ise boş bir hukuk 

eşitliği vardır, eşitliği yerine getirmesi gereken araçlar zayıf olana haksızlık yaparak 

doğanın getirmiş olduğu eşitliği bozar. 

İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı ve Toplum Sözleşmesi eserleriyle 

toplum, siyaset, özgürlük üzerine çok çarpıcı düşünceler ortaya koyan Rousseau’nun, 

çalışmalarını özellikle eğitim üzerine yoğunlaştırmasının ardından, eğitim, üzerinde 

önemle durulan popüler bir konu haline gelmiştir. O, insan doğasının eğitim ve toplumsal 

reformlar vasıtasıyla sınırsızca geliştirilebileceğini savunmuştur. Rousseau 1762 yılında 

yazdığı Emile ya da Eğitim Üzerine adlı eseri ile natüralist felsefenin eğitime nasıl 



120 
 

uygulanacağını göstermiştir. Bu kitap henüz pedagoji biliminin olmadığı bir zamanda 

günümüzde hala tartışılan yanlarıyla eğitim felsefesine ve eğitim tarihine yön vermiş, 

ilham kaynağı olmuş çok önemli bir eserdir. Martin ve Martin’in (2019) ifadesiyle Emile 

eseri Platon’un Devlet kitabından sonra eğitim alanında en büyük etkiyi yaratan diğer 

önemli eser olmuştur.  

Rousseau, Emile adlı hayali bir erkek çocuğunun bebeklikten yetişkinliğe kadar 

nasıl eğitilmesi gerektiğini detaylı anlatmıştır. Emile’in eğitimini onun doğal gelişim 

aşamalarını göz önünde bulundurarak çeşitli evrelere ayırmıştır.  Emile I. kitapta bebek, 

II. kitapta çocuk, III. kitapta ergenliğin başında, IV. kitapta ergenliğe girmiş, V. kitapta 

ise yetişkindir. Eğitimin amacı; Emile’i iyi, bağımsız, kendine yeten, mutlu, özgür bir 

birey yapmaktır. 

Bu bölümde Emile eseri üzerinden Rousseau’nun eğitim anlayışının temel ilkeleri 

ve bu ilkelerin öngördüğü öğretmen rolleri ortaya koyulacaktır: 

*İlke 1: Eğitim, insanı yozlaşmış toplumun etkilerden korumalıdır. Rousseau’ya 

göre insan doğuştan iyi ve özgürdür; ancak toplum insanda bozulma sürecini başlatmıştır. 

Rousseau (2018:5), toplumun insan doğasını bozduğunu Emile kitabının daha ilk 

sayfalarında şu sözleriyle ifade etmiştir:  

Her şey yaratıcının elinden çıktığında iyidir; insanoğlunun elinde bozulur. 

İnsanoğlu bir toprağı başka bir toprağın ürünlerini beslemeye, bir ağacı başka bir 

ağacın meyvelerini taşımaya zorlar; iklimleri, elementleri, mevsimleri birbirine 

karıştırır; karmakarışık yapar; köpeğini, atını, tutsağını sakatlar; her şeyi altüst 

eder, her şeyin biçimini değiştirir, biçimsizliği, aykırı yaratıkları sever; hiçbir şeyi 

hatta insanı bile, doğanın yaptığı şekliyle istemez.  

Rousseau’ya göre (2018), insanın doğuştan getirdiği iki temel duygusu vardır: Öz-

sevgi ve öz-saygı. Öz-sevgi (amour de soi), “bizim tutkularımızın kaynağı, tüm öteki 

tutkuların kökeni ve ilkesi, insanla doğup onu hiç bırakmayan tek kaynağıdır”; insan ve 

hayvanı kendi varlığını korumaya yönelten ve insanlık ve erdemin kökenini oluşturan en 

temel duygudur (Rousseau, 2018:284). Birey öz-sevgisinin sonucu olarak kendisine iyi 

gelecek olanı ister, varlığına, refahına zarar verenden kaçınır. Rousseau (2018:284) 

Emile’de bunu şöyle dile getirir:  “Bize yarayanı arar, buluruz; bize yararlı olmak isteyeni 

severiz; bize zarar verenden kaçarız, ama bize zarar vermek isteyenden nefret ederiz”. 

Öz-sevgi, doğa durumundaki insanın kendi varlığına dair bir duygu durumu ve bu varlığı 

sürdürme arzusudur. Ayrıca öz-sevgi,  doğal insanın doğanın bir parçası olduğunu fark 

etmesini, doğa ile uyumlu bir varlık haline gelmesini, doğanın bahşettiğinden daha 

fazlasını istememesini, sadece doğal gereksinimlerini karşılayarak doğa ile olan 



121 
 

birlikteliğini yeniden üretmesini sağlayan bir duygudur. Bu öz-sevgi, insanın kendisini 

başkalarıyla eşit görmesini ama asla üstün görmemesini sağlar; bu duygudan da 

merhamet duygusu türer. Ona göre; asıl mutlu, özgür, iyi, merhametli olan doğa 

durumundaki insandır; vahşi olan, özgürlüğü kısıtlanmış olan, hırslı, açgözlü, arzuları 

ihtiyaçlarından hep daha fazla olan ise medeni insandır. Diğer yandan, insanın 

toplumsallaşmasının, başkalarıyla etkileşim içinde olmasının sonucu olarak hayvanlardan 

farklı olarak insanda başka bir arzu doğmuştur. Bu arzu, öz-saygı (amour de propre)’dır.  

Medenileşen insan artık türdeşlerine geri dönüşü olmayan bir bağımlılık içerisindedir 

çünkü öz saygı doğmuştur. Her insanın kendinden başka herkesten daha iyi, daha üstün 

olma arzusu, saygın bir kişi olarak görülme isteği olarak tanımlanan öz-saygı ahlaki 

bozulmaya zemin hazırlayan sadece insana özgü, sonradan geliştirilmiş bir duygudur. 

Rousseau  (2018:285) insanın toplumsallaşması ile ortaya çıkan öz-saygıyı şöyle ifade 

eder:  

Kendini kendisiyle kıyaslayan öz-saygı ise hiçbir zaman hoşnut değildir; zaten 

hiçbir zaman da hoşnut olamaz, çünkü bu duygu bizi başkalarına yeğleyerek, aynı 

zamanda başkalarının da bizi kendilerine yeğlemelerini ister ki bu olanaksızdır. İşte 

sevgi dolu tutkular öz-sevgiden, kin dolu öfke dolu duygularsa öz-saygıdan böyle 

doğarlar. 

Dolayısıyla, Rousseau’ya göre medenileşme yozlaşmanın en temel sebebidir: Diğer 

insanlarla yaşamaya başlamak ve bu yüzden ortaya çıkan yeni ihtiyaçlara uyum sağlamak 

insanda ahlaki bozulmayı başlatmıştır. Çünkü insan, bu yeni doğan arzunun etkisinde 

kalarak doğuştan getirdiği iyiliğini ve duyarlılığını kaybetmiştir. 

 Eğitim ile yapmak istediği şey toplumsal yaşamın ve kültürün etkilerini en aza 

indirmektir; bu negatif bir yöntemle gerçekleştirilmelidir. Daha iyi bir ifadeyle, eğitim 

insanın doğuştan getirdiği iyiliğini ve özerkliğini korumak için negatif bir yöntem 

kullanmalıdır.  

Negatif eğitim Rousseau’nun eğitim anlayışında çok önemlidir. Rousseau 

(2018:92), negatif eğitimi “tüm eğitimin en büyük, en önemli, en yararlı kuralı” olarak 

tanımlar. Bu yöntemle gerçekleştirilecek “ilk eğitim tümüyle olumsuz olmalıdır. Erdemi 

ve gerçeği öğretmek değil, yüreği kötülüğe karşı zihni yanlışa karşı korumak üzerinde 

yoğunlaşmalıdır” (Rousseau, 2018:93). Tıpkı bir bahçıvan gibi onun etrafındaki yabani 

otları ayıklamalı, güneşini suyunu almasını sağlamalıyız; o zaten doğasındaki iyilikten 

dolayı iyi olacak ve yolunu bulacaktır. Dolayısıyla, çocuklar, medeni insanın ve 

toplumsal hayatın etkilerinden uzak tutulursa zaten doğasına, eğilimlerine uygun olarak 



122 
 

iyi ve mutlu bir insan olacaktır. Çünkü zaten  “doğa, onu insan olarak yaşamaya çağırır” 

(Rousseau, 2018:12).  

Rousseau, Emile’i toplumsallaşmanın ürettiği zararlı etkilerden korumak için onun 

çevresini düzenler ve onu toplumdan uzak bir köyde büyütür. Toplumsallaşan uygar 

insandan ve bu insanın başkalarıyla etkileşimi sonucu ortaya çıkan hırslardan, 

hoşnutsuzluklardan, doymazlıktan Emile’i uzak tutarak, onun bu duyguları hiç 

tatmamasını, sadece doğasının gerektirdiği gibi iyi bir insan olmasını sağlamaya çalışır. 

Emile, “önce insan olacaktır: bir insanın olması gereken şey olmayı bilecek, hem de 

gerektiğinde kim olursa olsun fark etmeyecektir” (Rousseau, 2018:12).  

Emile’in insan olabilmesi için öğretmen de belirli bir biçimde davranmalıdır. 

Çocuğa söyledikleriyle değil, yaptıklarıyla örnek olmalı, kendini sevdirmeli, dürüst 

davranmalı, ona karşı sert ve soğuk olmamalı ancak fazla yumuşak olup her şeye de göz 

yummalıdır, onu kötü ahlaklı kişilerden ve zarar göreceği ortamlardan uzak tutmalıdır.  

Rousseau, Emile’in türdeşlerini seven, acıma duygusu olan, empati duyan, 

iyiliksever bir birey olmasını ister. Diğer bir ifadeyle, onun doğuştan getirdiği iyi oluşunu 

korumak ister. “Duyarlı ve merhametli olmak için, çocuğun kendisine benzeyen, kendisi 

gibi acı çeken, kendisi gibi acıları hisseden varlıkların bulunduğunu bilmesi gerekir” 

(Rousseau, 2018:300). Bunun için Emile’in eşitliği öğrenmesi gerekir.  Rousseau, 

Emile’in gözünde bütün insanların ayrım yapılmaksızın eşit olması gerektiğini, bu eşitlik 

fikrinin onda gelişmesi için de Emile’e türdeşlerini sevmesinin öğretilmesi gerektiğini 

belirtmiştir. Ona insan sevgisinin aşılanması şu şekilde gerçekleştirilebilir (Rousseau, 

2018: 305):  

Kısacası öğrencinize tüm insanları, hatta insanların değerini azımsayanları bile 

sevmesini öğretin; hiçbir sınıfta yer almasın, ama kendisini tüm sınıfların içinde 

bulsun: Onun önünde insan türünden sevecenlikle, hatta acımayla söz edin, ama 

hiçbir zaman küçümsemeyle söz etmeyin. İnsan insanı hiçbir zaman küçültmez.  

Rousseau’ya (2018:347) göre insan sevgisi adalet kavramıyla ilişkilidir; 

“içimizdeki insan sevgisi adalet sevgisinden başka bir şey değildir”. Fakat bu adalet 

duygusu insanda medenileşmeyle ortaya çıkan ve herkesten daha iyi, daha üstün olma 

arzusu olan özsaygının başka varlıklara yönlendirilmesi ile bir erdem haline gelebilir.  

“Adalet, insanların ortak iyiliğine en çok yardımcı olanıdır” (Rousseau, 2018:348). Bu 

yüzden Emile,  başkalarının mutluluğu için çabalamalı,  iyilik yapmalı, herkesin en büyük 

mutluluğa ulaşmasına yardımcı olmalıdır.  “Bilge insanın kendi özel çıkarından sonra ilk 



123 
 

çıkarı budur; çünkü herkes, başka bir kimsenin değil, türünün bir parçasıdır” (Rousseau, 

2018:348).  

Bunun yanı sıra Rousseau (2018:305-306) çocuğun iyiliğini korumak için “gurura, 

rekabete, şan ve şöhrete, kendimizi başkalarıyla kıyaslamaya zorlayan” duygulara 

eğitimde hiç yer verilmemesi gerektiğini de belirtmiştir. Bu duygular kin ve öfkeye yol 

açan, insandaki sevgiyi sınırlandıran duygulardır. Rousseau çok tehlikeli olan bu 

tutkuların er ya da geç insanda ortaya çıkacağını bilir. Ancak bu duyguların bireyin içinde 

doğup gelişmesine yardımcı olmamak gerektiğini ifade etmiştir. Çocuk, diğer çocuklarla 

kıyaslanmamalı, rekabete, yarışmaya, kıskançlığa sürüklenmemeli, çocuğun kendi 

kapasitesini aşan ihtiyaçlar edinmesi önlenmelidir. Ona göre çocuğun ihtiyaçları 

kapasitesiyle orantılı olmalıdır.   

Rousseau (2018) çocuğun doğuştan sahip olduğu özerkliğin korunmasını da 

önemser.  Emile’i özgür, kendi seçimlerini yapabilen, eylemlerini özgürce ortaya koyan, 

kimseye muhtaç olmayan bir birey olarak yetiştirmeyi amaçlamaktadır.  Ona göre çocuk 

kimsenin otoritesine itaat etmemeli, özgür bırakılmalı, kendisini özgürce ifade etmesine 

izin verilmeli; çocuğa sürekli olarak ne yapması gerektiği söylenmemeli, ona 

görevlerinden önce hakları öğretilmelidir. Emile kır yaşamında büyürken henüz kendi 

kendine yeterli olmasa da toplumdan kısıtlanmış olsa da bu ona hissettirilmeyecek, 

öğretmen bir bağımsızlık yanılsaması yaratacaktır. Diğer bir ifadeyle, öğretmen, Emile’e 

sınırları iyi belirlenmiş bir özgürlük sağlayacaktır. Çocuğa emir vermeyecek ve yasaklar 

koymayacak; çocuk uygun olmayan isteklerde bulunursa çevreyi kontrol ederek ve maddi 

engeller çıkararak çocuğu belli bir biçimde davranmaya zorlayacaktır; böylece çocuğu 

özgür ve bağımsız hissettirecektir. 

Emile bağımsız bir birey olabilmek için kendi aklının kılavuzluğunda bir yaşam 

sürmeyi de öğrenmelidir. Emile doğada yetişse de sonunda modern toplum içinde 

yaşamak zorunda kalacaktır. Emile’in “başkalarının fikirlerine kapılması, tutku ve 

hırslarının tuzağına düşmesi muhtemeldir” (Rousseau, 2018:351). İleride gireceği 

toplumun bu tehlikelerinden korunabilmek için Emile’in özerk bir insan olarak 

büyütülmesi önemlidir. Bunun için aklı onun yol göstericisi olmalıdır. Örneğin, Emile 

kendi dinini de kendi seçecektir. Çünkü bu onun eğitilme biçimiyle son derece 

uyumludur. Belirli bir bilişsel düzeye ulaşana kadar Emile herhangi bir inanç sistemiyle 

karşı karşıya getirilmeyecektir. O, kendi düşünme ve muhakeme becerisini geliştirdikten 

sonra kendi değer yargılarını oluşturacak ve kendisi için en uygun dini bulabilecektir.   



124 
 

Özetle, Rousseau çocuğun doğuştan sahip olduğu iyi oluşunu ve özerkliğini 

negatif eğitim olarak tanımladığı öğretim yöntemi ile korumak istemiştir. Bunu çocuğun 

çevresini kontrol ederek ve onu toplumsal yaşamın olumsuz etkilerinden uzak tutarak 

gerçekleştirmeye çalışmıştır. Bir başka ifadeyle, Rousseau çocuğun doğasının 

gerektirdiği gibi bir birey olmasını sağlayacak bir ortam oluşturmanın, çevreyi çocuğa 

göre düzenlemenin önemini vurgulamıştır.   

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, eğitimin ilk aşamasında çocuğun doğuştan 

getirdiği iyiliğini koruyacak şekilde onun çevresini düzenlemeli, onu yozlaşmış toplumun 

kültürel etkilerinden uzak tutmalıdır.  

*İlke 2: Eğitimde insanın doğal gelişim aşamaları dikkate alınmalıdır. 

Rousseau’ya göre çocukluk yaşamın açık seçik bir aşamasıdır, çocuk olmak doğal 

düzenin bir parçasıdır. Ona göre eğitim üç kaynaktan gelir: Doğadan, insanlardan ve 

şeylerden. Doğadan gelen eğitim bireylerin organlarının ve uzuvlarının gelişimi ile 

ilgilidir. İnsanlardan gelen eğitim ise mevcut içsel gelişimini nasıl kullanacağını 

çevresindeki insanlardan öğrenmesidir. Şeylerden gelen eğitim fiziksel çevre, objeler, 

eşyalar ile olan etkileşimden gelir; bu üçünün uyumlu olması gerektiğini ifade etmiştir. 

Doğadan gelen eğitimi değiştirmek olanaksız olduğuna göre insanlardan ve şeylerden 

gelen eğitimi doğadan gelen eğitim ile uyumlu hale getirmek gerekir. Emile’de eğitimin 

çocuğun doğasına uygunluğu en temel ilkelerinden biridir.  “İnsanın, eğitim yerinde 

eğitilen bir at gibi, kendisi için eğitilmesi gerekir; onu, bahçesindeki bir ağaç gibi, kendi 

tarzında yetiştirmelidir” (Rousseau, 2018:5). Öyleyse eğitime yol gösteren bireylerin 

gelişim aşamalarıdır; eğitime ilişkin hedefler insanın doğasına uygunluğu bakımından 

belirlenmelidir. Bir başka ifadeyle, insan sadece hazır olduğunda öğrenebildiğinden 

eğitimde insanın doğal gelişim aşamaları dikkate alınmalıdır.  

Bu bağlamda Emile öncelikle doğanın öğrencisi olacak, “derslerini insanlardan 

değil doğadan” alacaktır (Rousseau, 2018:135). Diğer bir ifadeyle, Rousseau onu insanın 

elinden çıkmış biri olarak değil aslında doğanın elinde yetişmiş bir birey olarak büyütmek 

ister. Rousseau için doğa tek başına iyi bir öğreticidir. Doğadaki düzene uygun eğitim en 

sade, en doğru eğitim olacaktır. Bu bağlamda;  

Doğa, çocukların büyüyüp adam olmadan önce onların çocuk olmalarını istiyor. Bu 

düzeni bozmaya kalkarsak, ne olgunluğu ne de tadı olan ve çürümekte 

gecikmeyecek turfanda sebzeler üretiriz: Genç bilginlere ve yaşlı çocuklara sahip 

oluruz. Çocukların kendilerine özgü görme, düşünme, hissetme biçimleri vardır; 

bunların yerine kendimizinkileri koymak istemekten daha akılsızca bir şey olamaz 

ve ben çocuğun on yaşındayken düşünme yetisine sahip olmaktansa, beş kadem 

boyunda olmasını yeğlerim (Rousseau, 2018:88). 



125 
 

Doğanın sunduğu eğitim ile insanların verdiği eğitim arasındaki fark şudur 

(Rousseau, 2018:288) :  

Doğanın verdiği eğitim geç gelir ve yavaştır. İnsanların verdiği eğitim ise nerdeyse 

her zaman vakitsizdir. Doğanın eğitiminde duyular hayal gücünü uyandırır, 

insanların eğitiminde ise hayal gücü duyuları uyandırır ve onları erkenden etkin 

kılar. Bu durum, önce bireyleri, sonra da hatta tüm insan soyunu sinirlendirip 

zayıflatmaktan geri kalmaz.   

Doğa durumundan toplumsal hayata geçilen modern toplumda Emile uygar 

zamanın doğal bir bireyi olacaktır. Bu amaçla toplumun sebep olduğu ihtiyaçları 

hissetmemesi için kırsal bir bölgede yetiştirilecek, sonra toplum ile karşılaşacaktır.  İlk 

olarak Emile’in bebeklik ihtiyaçları zamanında ve yeterince karşılanacaktır. Çocukluk 

evresinde yalnızca doğayla etkileşim içinde olacak, çevresindeki objelerle ilişki kuracak, 

duyuları çeşitli fiziksel aktivitelerle geliştirilecektir. Örneğin, gözlerin gelişimi için resim 

yapacak, kulaklarının gelişimi için şarkı söyleyecek, yürüyüşlere çıkacak etrafına bakarak 

uzaklık tahminlerinde bulunacaktır.  

Çocuğun vücudu ve duyuları geliştirildikten sonra zihin ve muhakeme gücünü 

geliştirme zamanıdır; Emile 12 yaşında akıl çağına gelmiştir. Bu akıl yürütebilme yaşıdır; 

bu evrede bilgi kazanma yetisi gelişmiştir. Artık doğa bilimleri zamanıdır. Emile 

çevresindeki objelerin fonksiyonlarını, bunlar arasındaki ilişkileri öğrenecektir.  Doğal 

çevreyi, fenomenleri gözlemleyerek elde ettiği duyumları yavaş yavaş 

kavramlara(düşüncelere) dönüştürecektir. Ona bilgi verilmeyecek; onda öğrenme arzusu 

uyandırılacak, uygulama yoluyla bilimlerin bilgisini kendisinin keşfetmesi sağlanacaktır.  

Şimdiye kadar Emile’in  

vücudunu ve duyularını çalıştırmakla işe başladıktan sonra, zihnini ve düşünme 

yetisini çalıştırdık. Sonunda organlarının kullanımını yetilerinin kullanımı ile 

birleştirdik. Onu etkin ve düşünen bir varlık yaptık; geriye insan yanını 

tamamlamak için onu seven ve duyarlı bir varlık yapmamız … kalıyor (Rousseau, 

2018:270).  

Ergenlik evresi olan bu dönemde Emile için duyguları olan bir birey haline gelme 

vaktidir. Rousseau, bu evrede Emile’in cinsel arzularını dizginlemek, dikkatini başka 

şeylere yönlendirmek ister. Çünkü Emile’i türdeşlerini seven, onlara merhamet duyan biri 

olarak yetiştirecek, toplumun kültürel bilgisini vererek onu vatandaşlığa hazırlayacaktır. 

Emile’in sevgi dolu bir insan olmasını, kendinden zayıf ve üstün olanlara karşı acıma 

duygusu geliştirmesini ister. Emile sevmeyi, merhamet etmeyi, iyiliği, adaleti, moral 

ilişkileri öğrendikten sonra topluma karışmaya hazır olacaktır.  



126 
 

Yetişkinlik evresinde öğretmeniyle seyahatler edecek, her türlü kitabı okuyacak, 

insanları, ülkeleri, dilleri tanıyacak, toplumun kültürünü öğrenecek, resim, müzik, 

edebiyatta kendi zevkleri, estetik duyguları gelişecektir. Seyahat bittiğinde Emile Sophie 

ile evlenecek, nerede mutlu ve huzurlu yaşayacaklarına karar verecekler, doğanın 

ilkelerine uygun olarak çocuklar yetiştireceklerdir.     

Özetle, Rousseau bu düşünceleriyle aslında eğitimde çocuk merkezli anlayışın, 

zamanlamanın ve hazırbulunuşluğun önemini ortaya koymuştur. Diğer bir ifadeyle, 

Rousseau çocukluk kavramına ve gelişim dönemlerine, dereceli eğitime çok önemli bir 

vurgu yapmıştır. Çocuklar, doğasının vaktinden önce herhangi bir şeyle 

tanıştırılmamalıdır. Çocukluğun ne olduğunu anlamak, her gelişim dönemine uygun 

eğitimi tasarlamak gereklidir. Dolayısıyla, Rousseau’nun ilgilendiği; çocuğa ne 

öğretmeliyiz sorusu değil daha çok çocuğun hangi dönemde neyi öğrenmesinin onun 

doğasına uygun olduğu sorusudur.  

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öncelikle çocuğu doğayla etkileşime sokarak onun 

doğal yeteneklerini geliştirmelidir.  

*Öğretmen Rolü 3:Öğretmen, çocuk iyiyi ve kötüyü ayırt edebildiği yaşa geldiğinde 

(12 yaş) ona gerekli olduğu ölçüde toplumun kültürünü öğretmelidir.  

*İlke 3: Çocuk, deneyim yoluyla öğrenmelidir. Rousseau’nun eğitim anlayışında en 

önemli ilkelerden biri deneyim yoluyla öğrenmedir. Ona göre çocuk kitaptan bilgiyi pasif 

bir biçimde ezberlememeli, deneyim yoluyla bilgiyi keşfetmelidir; bu en iyi, en gerçekçi 

öğrenme yoludur. “Çocuklar söylemiş olduklarını ve kendilerine söylenmiş olanları 

kolayca unuturlar, ama yapmış olduklarını ve kendilerine yapılanları unutmazlar” 

(Rousseau, 2018:104). Çocuklara “sözlerle değil eylemlerle” ders verilmeli, onlar 

“deneyimin onlara öğreteceği hiçbir şeyi kitaplardan” öğrenmemeli (Rousseau, 

2018:345). Dolayısıyla onların deneyimle öğrenebilecekleri şeyleri onlara öğretmeye 

gerek yoktur.  

Öğretmenin anlatması öğrenme için doğru bir yöntem değildir. “İnsan anlatılacak 

olanları mümkün olduğunca eylemlerle anlatmalı ve yalnızca yapılamayacak şeyleri sözle 

dile getirmelidir” sözleri bu anlayışını yansıtmaktadır (Rousseau, 2018:236). Çünkü 

anlatmak çocuğun deneyimlemesine izin vermez. “Çocuğun tüm deneyimleri yaşamasını 

sağlayınız; yapabileceklerini yapsın, ötekileri tümevarım yoluyla bulsun; ben, ona sizin 

söylemeniz gerekiyorsa, bunları hiç bilmemesini yüz kere yeğlerim” (Rousseau, 

2018:182), “bir şeyi, siz söylediğiniz için değil, kendisi anladığı için bilsin: Bilimi 

öğrenmesin, icat etsin” (Rousseau, 2018:212). 



127 
 

Emile deneyimler elde ederken bir hata yaparsa öğretmen cezalandırmayacak, 

ders vermeyecek, hatasını sözleriyle ve hareketleriyle yüzüne vurmayacak, eleştirip 

hatasını düzeltmeye çalışmayacaktır. O, Emile’in kendi hatasının farkına varabilmesi için 

ona süre tanıyacak ve öyle bir düzenleme yapacak ki Emile hareketlerinden doğan 

olumsuzluklarla karşı karşıya kalacak, cezasını kendi eyleminin doğal sonucu (doğal 

sonuçlar öğretisi) olarak yorumlayacaktır. Böylece Emile yapıp ettiklerinin sonucundan 

sorumlu olacak, bunlara katlanmayı öğrenecek, davranışının sonucundan öğrenecektir.  

Rousseau, deneyimleyerek öğrenme süreci için başka önerilerde de bulunmuştur: 

Çocuğun beyni erkenden bilgiyle doldurulmamalı, anlayamayacağı uzun açıklamalar 

yapılmamalı, kısa ve anlaşılır cümleler kurulmalıdır. Çocuğun küçük oyunlarla, 

eğlencelerle ya da günlük yaşadığı olaylarla farkına varmadan, tecrübe edinerek 

öğrenmesi sağlanmalıdır. Öğrenme sürecinde öğretmen çocuğa öğrenmesi gerekenleri iş 

içinde gösterip yaptırmalı, çocuğun önceki deneyimlerini, öğrenmelerini kullanmalı, yeni 

edindiği bilgileri hayata geçirmesi konusunda çocuğu teşvik etmeli, dersi örneklerle 

süslemeli, çocuğa yapamayacağı ağır görevler yüklememeli, yapabileceğinden fazlasını 

ondan beklememelidir.  

Deneyimleme sürecinde çocuk duyuları yardımıyla doğayla etkileşime girerek 

doğal bir süreç içinde bilgiyi keşfetmelidir. Doğayı anlamanın yolu duyumlardan geçer, 

duyumlar gerçekliğe ilişkin bilgimizin temeli durumundadır. Dolayısıyla eğitim 

doğrudan çevreyle kurulacak duyusal etkileşime dayanmalıdır. Rousseau deneyim 

yoluyla öğrenmede duyusal etkileşimin sağlanabilmesi için nesnelerin kullanımına da 

önem vermiştir. Örneğin, coğrafya dersinde küreler, haritalar yerine nesnenin kendisini 

göstererek işe başlamak gerektiğini vurgulamıştır: 

Bir yere gezmeye gidilecektir; burada ufuk açık olduğu için güneşin batışı tam 

olarak görülür ve battığını belli eden nesneler gözlemlenir. Ertesi sabah, serin 

havayı solumak üzere, güneş doğmadan aynı yere yeniden gidilir. Güneşin uzaktan 

önüne attığı ateşten oklarla gelişini haber verdiği görülür” (Rousseau, 2018:212).  

Çocuk deneyim yoluyla öğrenirken onun merakının uyandırılması ve ona gelişim 

düzeyine uygun olan doğru sorular sorarak problem çözmesine rehberlik edilmesi de son 

derece önemlidir. Çocuk, üstesinden gelebileceği sorunlarla baş başa bırakılmalı ve 

çözüm yolunu kendisinin bulmasına imkân tanınmalıdır. Rousseau, nesneleri çocuğa tam 

zamanında gösterdikten ve onun merakı yeterince uyandırıldıktan sonra “ona yanıtlaması 

için ipucu veren kısa ve özlü bir soru” sormak gerektiğini belirtmiştir (Rousseau, 

2018:214). Bir başka söyleyişle, çocuğun ilgisi ustaca uyandırılmalı ve ona anlayacağı 



128 
 

düzeyde iyi ve dikkatli seçilmiş sorular sorulmalıdır. Örneğin “güneşin dün akşam 

buradan battığını, bu sabah da buradan doğduğunu düşünüyorum; bu nasıl olabilir?” 

şeklinde bir soru uygun olacaktır (Rousseau, 2018:214). Yöneltilen uygun sorular çocuğu 

kendi kendine düşünmeye ve sorunu çözmeye teşvik edecektir.   

Sonuç olarak, Rousseau kitaplarda yer alan bilgileri ezberlemek ya da bir 

öğretmenin çocuğa anlatması yerine, çocuğun doğayla etkileşim kurmasını ve bizzat 

deneyim kazanarak bilgiye ulaşması gerektiğini savunmuştur. Deneyim yoluyla öğrenme 

Rousseau’nun eğitime ilişkin en önemli ilkeleri arasındadır. 

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen, çocuğun deneyimlerinden öğrenmesine imkân 

verecek öğrenme durumları oluşturmalı, onun hata yapmasına ve hatalarından 

öğrenmesine izin vermelidir.   

*İlke 4: Eğitim, çocuğun ihtiyaçlarını gidermede yararlı olanı öğretmelidir. 

Rousseau’ya (2018:230) göre, bu neye yarar? cümlesi çocuğun öğrenme sürecine rehber 

olmalıdır; Emile ile öğretmeninin “yaşamındaki tüm etkinliklerinde belirleyici olacak söz 

budur”; çocuğa yararlı olan şeyler öğretilmelidir.  Çocuk bir şeyin yararlı olduğunu 

öğretmenin kurduğu uzun açıklamalardan, sözlerden öğrenemez; kendisi bizzat 

yaşayarak ve yaşadıklarından ders çıkararak öğrenir. Daha iyi bir ifadeyle, çocuk 

kendisine öğretilmek istenen şeyin yararlı olduğuna kendi deneyimleri sonucunda ikna 

olur. 

Örneğin Emile oyun oynarken öğretmeni ile kaybolduğu bir gün yönünü bulmaya 

çalışırken astronominin yararını keşfedecek, “astronomi de bir işe yarıyormuş” diyecektir 

(Rousseau,2018:236).  Emile okumaya gereksinim duyana kadar, okumanın faydalı 

olduğunu anlayana kadar kitap okuması için zorlanmayacaktır. O, 12 yaşına geldiğinde 

bir kitabın ne olduğunu bilecektir; okumanın kendisi için yararlı olduğunu keşfedene 

kadar okumayı bilmesine gerek yoktur. Nitekim Rousseau masalların sadece yetişkinler 

için anlam taşıdığını, çocukların deneyimleriyle ilişkilenmediği için bir anlam 

taşımadığını ifade eder. Çocuğun saflığı ve doğallığını temel alan La Fontaine 

masallarında bile ahlaki kodlar çocukların anlayabileceği düzeyde değildir. Çocuklar, 

masallardaki ahlaki kodların sadece bir kısmını deneyimleri ile ilişkilendirerek belki 

anlayabilirler ancak çoğunu anlamlandıramazlar. 

Rousseau’ya göre bir insan meslek seçiminde de yarar ilkesini göz önünde 

bulundurmalı, hayatta kimseye muhtaç olmamasını, bağımsızlığını korumasını, kendine 

yeten biri olmasını olanaklı kılacak olan bir zanaat de öğrenmelidir. Nitekim Emile için 

marangozluk zanaatını uygun görmüştür. Ancak meslek seçimi yapmak öğretmene değil 



129 
 

öğrenciye düşen bir görevdir ve öğretmen bu görevi yerine getirirken öğrencinin “hiçbir 

değeri olmayan işlere asla zaman harcamak istememesine”, ancak gerçek yararı olan, hem 

zihnini hem de bedenini kullanabileceği şeylere değer vermesine kılavuzluk etmelidir 

(Rousseau, 2018:262).  

Öyleyse Rousseau’ya göre eğitim yaşam için yararlı şeyleri de öğretmelidir.  

Mesleki becerilere sahip olmak da gerçek hayatta çocuk için yararlı şeylerden biridir. O, 

Emile’e beceri kazandırarak onun gerektiğinde bu becerisiyle kendi parasını kazanmasını 

ve kimseye muhtaç olmadan hayatını geçindirmesini sağlamak istemiştir.  

*Öğretmen Rolü 5: Öğretmen, bilginin gerçek hayatla bağını kurmalı, çocuğun 

bilginin gerçek hayatta neye yarayacağını fark etmesini sağlamalıdır. 

 

Marksizm ve Öğretmen Rolleri  

 

Marksist düşünce Karl Marx (1818-1883) ve Friedrich Engels’in (1820-1895) 

19.yüzyıldaki çalışmalarına dayanmaktadır (Best, 2003).  Marx ve Engels; felsefe, 

sosyoloji, ekonomi, politika, tarih, kültürel araştırmalar ve diğer birçok alanı kapsayan 

geniş bir sosyal teori ortaya koymuşlar (Joseph, 2006) ve sosyal yaşamın en ses getiren, 

en tartışmalı teorik analizlerinden birini geliştirmişlerdir (Watson, 2012). Onlar, kapitalist 

toplumun feodalizmden nasıl ortaya çıktığını, nasıl işlediğini ve kendi yıkımına nasıl 

sebep olacağını açıklamışlardır (Ollman, 2009). Marx ve Engels’e göre kapitalizm, 

üretim araçlarına sahip olan kapitalistler sınıfı ile emeğini satmak zorunda olan işçi sınıfı 

(proletarya) arasındaki çatışmaya dayanır ve iki sınıf arasındaki ilişkilerin analizi 

Marksizmin özünü oluşturur (Ollman, 1987).  

Marx’ın en ünlü eserleri Komünist Manifesto (1848) ve Kapital’dir (1867-1894). 

Marx genç bir Hegelci olarak başladığı düşünce hayatına daha sonra Hegel’inkinin tam 

tersine olacak şekilde devam etmiş, Hegel’in akla verdiği ağırlığın aksine Marx olayların 

maddi koşullar yüzünden meydana geldiğini ifade eden kendi diyalektik materyalist 

felsefesini ortaya koymuştur (Wallace ve Wolf, 2018). Marx, Hegel’in idealist 

düşüncesinden devralarak geliştirdiği diyalektik düşünceyi ayakları yere basar hale 

getirdiğini belirterek kendi felsefesini temellendirmiştir; böylece Marx, Hegel’in idealist 

diyalektik anlayışına materyalist bir boyut eklemiştir (Löwith, 2003). Böylece Marx,  

Hegel’in diyalektik düşüncesini sosyal değişim kuramıyla birleştirmiş ve diyalektik 

materyalizmi geliştirmiştir (Gutek, 2017).  



130 
 

Marx'ın felsefesi hem diyalektik hem de materyalisttir. Diyalektik düşünce, sosyal 

fenomeni sabit ve istikrarlı olarak değil, sürekli değişim içinde ve diğer sosyal, ekonomik 

ve kültürel faktörlerle etkileşim içinde görmesini sağlayan bir bakış açısıdır (Small, 

2017). Ayrıca Marx, maddi hayatı şekillendiren fikirlerden çok, sosyal koşulların 

insanların fikirleri üzerindeki etkisiyle ilgilenmiştir (Sarup, 1978). Tüm sosyal olayları 

tarihsel bağlamlarına yerleştirme eğilimi, ona olayları geçmişte, günümüzde ve gelecekte 

incelemek için bir perspektif sağlamıştır (Ollman, 2009).  

Marx, materyalist bir içerik kazandırdığı diyalektik yöntemine, toplumu 

ekonomik ve siyasi açıdan analiz etmek için başvurmuş ve bu yöntem toplumun 

çözümlenmesi için kullanınca “tarihsel materyalizm” ve “diyalektik materyalizm” olarak 

da anılagelmiştir. Marx’ın toplum kuramının en belirgin özelliği; toplum değişirken kendi 

içindeki çelişkiler sebebiyle oluşan yeni toplumsal düzenin öncekini aşmış olması, ondan 

daha ileri olmasıdır. Diyalektik yönteme göre, tez kendi içinde bulunan çelişkilerle 

antitezi oluşturur; tez ve antitez çatışınca yeni oluşan durum ise sentezi meydana getirir. 

Yeni oluşan bu durum bir öncekinden daha ileridir; artık onu aşmıştır.  

Marx (2021) ortaya koyduğu sosyal teorisinde, toplumun evrimsel sürecini, 

üretim araçlarının mülkiyetine bağlı olarak oluşan üretim ilişkilerinin üretim tarzlarını da 

belirlemesi şeklinde açıklamıştır: Ona göre; toplumun bu evrimsel süreci üretim 

tarzlarının evrimidir; her bir üretim tarzı bir sonraki üretim tarzının kendi içerisinde 

gelişmesine sebep olur. Daha iyi bir ifadeyle, yeni ortaya çıkan üretim tarzı egemen 

olduktan sonra, bir diğer üretim tarzının ortaya çıkmasını sağlayacak çelişkileri de içinde 

barındırır. Bu bağlamda Marx’a göre toplum; ilkel komünizm, kölelik, feodalite ve 

kapitalizm evrelerini geçirmiştir. Her bir evrede üretim araçlarının mülkiyetinden ve bu 

üretimde ortaya çıkan artık değerin bölüştürülmesinden doğan bir eşitsizlik vardır; bu 

insanlığın her farklı döneminde üretim araçlarına sahip olup olmamaya göre ortaya çıkan 

bir durumdur.  

Tarihsel materyalizmde Marx, üretim tarzı değiştiğinde bir toplum biçiminin nasıl 

diğerine dönüştüğünü ve değişen üretim güçlerinin üstyapının yeni yasal, politik ve 

kültürel kurumlarını nasıl şekillendirdiğini açıklamıştır (Watson, 2012). Örneğin, 

feodalizm kapitalizme doğru gelişmiş ve Marx ve Engels (2021) kapitalizmin sosyal 

sınıflar arasındaki iç çatışmaları ve çelişkileri içerdiği için kapitalizmin yerini zamanla 

sosyalizmin alacağını savunmuştur; O, proletaryanın egemen sınıflar tarafından 

sömürüldüğünü anladığında, sistemi yıkacağına inanmıştır. Nitekim Marx için kapitalist 

sistemin sonu zaten kendi varoluşunda mevcuttur. 



131 
 

Dolayısıyla, Marx’ın toplum çözümlemesi üretim tarzlarının evrimsel sürecini 

açıklamakla birlikte temelde üretim tarzının kendi içerisindeki çelişkilerini belirlemeyi 

hedeflediği söylenebilir. Ona göre; insanlık tarihi çeşitli çıkarlara sahip grupların 

çatışmasından ibarettir. Diğer bir ifadeyle; Marx, insanlık tarihini diyalektik yönden ele 

alarak birbiriyle çatışan ekonomik sınıfların sonu gelmeyen bir savaşı olarak görmüştür. 

Tarih boyunca üretim güçlerine sahip olanlar, bu güçlerden yoksun olanları devamlı 

olarak sömürmüştür, bu yüzden de çatışma kaçınılmaz olmuştur. Dolayısıyla toplumların 

gelişme sürecinde sınıflar arası mücadele en temel unsurdur. Kapitalist toplumda savaş, 

burjuvazi ve proletarya arasındadır. İşçi sınıfının iktidara gelip sosyalist ekonomiyi 

kurmasıyla komünizme doğru en önemli eylem de gerçeklemiş olur. Sosyalist iktidarlar 

tüm dünyada kurulunca komünizmin üretim tarzı kapitalizmi yok edecektir.   

Marx’a göre; bir toplumu anlamak için o toplumun alt yapısına ve üst yapısına 

bakmak gerekir (Best, 2003): Alt yapı (economic base), üretim güçlerini ve üretim 

ilişkilerini içeren üretim tarzını ifade eder.  Üretim güçleri; bir malın üretilmesi için 

ihtiyaç duyulan her şeyi ifade eder.  Üretim ilişkileri ise üretim güçlerine (araçlarına) 

sahip olan sınıf ile bu güçlere sahip olmayan sınıf arasındaki ilişkiyi ifade eder.  Üretim 

biçiminin şekillendirdiği kültür, politika ve fikirler ise üst yapıdır (superstructure). 

Marx’ın analizine göre; bireylerin fikirleri ve inançları ekonomik faktörler tarafından 

belirlenir; bilinci etkileyen en önemli şey egemen olan üretim ilişkilerinden elde edilen 

tecrübelerdir. Marx, kapitalist üretim biçimlerinin insanın dünyayı ve toplumsal 

gerçekliği algılama ve anlamlandırma biçimini, düşünme ve yaratma biçimlerini 

etkilediğini savunur. Dolayısıyla, alt yapı olarak kabul edilen ekonomik koşullar sistemin 

üst yapısını belirler.  

Marksist düşünceye göre;  eğer bir grup üretim araçlarına sahipse, sadece 

ekonomik güce sahip değil; aynı zamanda siyasi güce sahiptir (Best, 2003): Çünkü devlet,  

toplumu burjuvazinin çıkarları doğrultusunda örgütlemeye yardım eden bir kurum olarak 

görev yapar. Kapitalist sistemin meşruiyeti ise işçi sınıfı insanlarını yanlış bilincin 

kurbanları haline getiren burjuvazi tarafından sağlanır ve sürdürülür. İşçi sınıfının 

eşitsizliğin doğası hakkında kendi ekonomik çıkarlarına uymayan değerlere, fikirlere ve 

inançlara sahip olduğu söylenir; çünkü onların fikirleri ve inançları medya, okul, din, 

ekonomik eşitsizliği adil ve haklı gören kurumlar tarafından manipüle edilir. Bu şekilde 

egemen sınıf, tüm toplumu kendi mülk edinme koşullarına uydurur, elde ettiği hâkimiyeti 

sağlamlaştırarak ayrıcalıklı konumunu meşrulaştırır ve mevcut statükosunu sürdürür.  



132 
 

Marx'ın sınıf sömürüsünü açıklamak için geliştirdiği “emek değer teorisi” ise şu 

şekilde açıklanabilir (Best, 2003): Marx'ın en etkili kitabı Kapital'in açılış bölümü 

Marksist analizde anahtar bir kavram olan “meta” hakkındadır. İnsanın herhangi bir 

yaratımı, bir “meta” (commodity) olabilir;  meta hem bir kişinin metayı tüketmesine yol 

açan kullanım değerini hem de bir kişinin mala sahip olmak için vereceği parasal miktarı 

ifade eden değişim değerini içerir. İşçiler, herhangi bir metaya “değeri” koyan kişilerdir. 

Marx, sınıf sömürü teorisini bu fikirler üzerine kurar. Marx'a göre kapitalist toplum; 

fabrikaların, dükkânların ve ofislerin hükümete ait olmaktan çok özel mülkiyete ait 

olduğu bir toplum biçimidir. Kapitalizm içinde birkaç ekonomik sınıf vardır, ancak Marx 

sadece ikisi üzerinde durur: üretim araçlarına sahip olan burjuvazi ve olmayan proletarya. 

Bu iki grubun bir çıkar çatışması vardır. Kâr elde etmek için burjuvazi proletaryayı 

sömürmek zorundadır; proletarya ise kendi yaşam standartlarını iyileştirmek için 

burjuvazinin kârını işçilere aktarılmasını sağlayarak kendilerine ödenen ücreti 

artırmalıdır. Marx, burjuvazi ile proletarya arasındaki ilişkiyi sömürücü bir ilişki olarak 

görür. Ona göre; kârın kaynağı ancak emek gücünün sömürülmesinden gelebilir. İşçilere 

emek güçlerinin gerçek “değeri” ödenmez ve bu, Marx'ın sömürü ile kastettiği şeydir; 

işçiler bir metaya “değer” kazandırırlar; ancak kattıkları “değerin” yalnızca bir kısmını 

ücret olarak alırlar. 

Marx'a göre emek, insan faaliyetinin özünü oluşturur; çünkü yalnızca insanlar 

düşünebilir ve dünyayı değiştirebilirler (Sarup, 1978). Marx, insanların kendilerini emek 

yoluyla gerçekleştirdiğine inanmıştır; ancak kapitalist ekonomi koşullarında çalışmanın 

ve emeğin köklü bir değişime uğradığını da gözlemlemiştir (Edgell, 2012): Endüstriyel 

kapitalizmin ortaya çıkmasından önce, iş, hayatta kalmak amacıyla temel ihtiyaçların 

karşılanmasını sağlayan bir insan etkinliği anlamına geliyordu. İşin evden ayrı bir yerde 

yapılan düzenli ücretli istihdamla ilişkilendirilmesi ise oldukça yeni bir olgudur. İşin 

anlamının değişmesiyle birlikte, bir insanın hayatındaki yeri ve işlevi de değişmiştir.  

Marx’a göre iş, bir zamanlar insanlaştırma faaliyetiyken, kapitalizm ile birlikte 

çalışmanın yabancılaştırıcı koşulları altında insanlıktan çıkarmanın bir aracı olmaya 

başlamıştır (Akt. Sarup, 1978). Marx, işçilerin, kapitalist toplumda hayatta kalmak için 

üretim araçlarına (makineler, hammaddeler, fabrikalar) sahip olanlara emek güçlerini 

satmaktan başka hiçbir yolu olmadığından, kapitalistlerin onları hayatta kalmaları için 

gerekenden daha fazla iş yapmaya zorlayarak onlardan "artı değer" elde ettiklerini ileri 

sürmüştür (Ollman, 2009). Kapitalist ve işçi sınıfı arasındaki bu eşitsiz ilişki, Marx için 

kapitalist üretim tarzındaki çatışmanın ana sebebidir. 



133 
 

Marx, işçileri kapitalist üretim sistemi içinde kendilerini güçsüzleştiren bu çaresiz 

durumu ifade etmek için “yabancılaşma” (alienation) terimini kullanmıştır. Sanayinin 

gelişmesiyle birlikte iş, emekçi tarafından ev dışında bir yerde ağır çalışma koşulları 

altında yürütülen, emekçinin üretim üzerinde sınırlı özgürlüğü ve sınırlı kontrolü olduğu 

bir etkinlik haline geldi. Marx, üretim araçlarından yalıtılmış ve üretim ilişkilerinde 

ikincil bir yere sahip olan işçilerin yaratıcı olmasının imkânsızlığını savundu; ona göre 

bu koşullar altında, işçinin yabancılaşması zaten kaçınılmazdır (Marx, 2003). İşçiler, 

ürettikleri ürüne, yaptıkları işe, kendilerine ve doğal çevrelerine yabancılaşırlar. Diğer bir 

deyişle, işçilerin emeği bir meta haline gelirken, işçiler de üretim sürecinin nesnesi haline 

gelir; zihinsel ve yaratıcı güçlerini kullanamaz ve güçsüzleşirler (Ferretter, 2006).  Sonuç 

olarak, kapitalizm bireyin kendisine yabancılaşmasına yol açar ve kişinin kendisini çok 

yönlü ve tam anlamıyla gerçekleştirmesini engeller.  

Marx,  doğrudan eğitime ilişkin bir eser ortaya koymamıştır. Ancak eğitim 

fikirleri genel teorisiyle birleştiğinde, Marx’ın kendine eğitici bir rol verdiği 

anlaşılmaktadır. Nitekim Small (2014:2) devrimci Marx’ın eğitici rolünü şu sözleriyle 

anlatmıştır: “Marx bizim için bir eğitimcidir. Bizi, kendi toplumumuz hakkında eleştirel 

düşünme kapasitemizi geliştirmeye ve özellikle okulun arka planına bakıp sosyal hayatın 

bu alanında gerçekte neler olup bittiğini anlamaya davet eder”. Dolayısıyla, Marksist 

eğitim, Marx’ın kapitalizm sonrası alternatif bir geleceği öngörmek ve gerçekleştirmek 

üzere bireylerin insanileşme kapasitelerini geliştirmek için ortaya koyduğu eserlerinin 

içeriğinden çıkarılabilir (Banfield, 2015).  

Her bir üretim tarzı kendine özgü kurumlarını oluşturduğuna göre, bir başka 

söyleyişle, alt yapı üst yapıyı belirlediğine göre, doğal olarak her üretim tarzının da 

kendine özgü eğitim kurumları oluşmaktadır. Marx’ın eğitime ilişkin görüşleri, kapitalist 

üretim tarzının egemen kıldığı eğitim ve bu durumun üstesinden gelinmesini sağlayacak 

olan üretim tarzının eğitimiyle ilgilidir. Daha iyi bir ifadeyle, Marx’ın eğitim görüşlerinin 

kendi dönemindeki kapitalist toplum yapısına bağlı olarak ortaya koyduğu saptamalar 

olduğu söylenebilir. Buna bağlı olarak, Marksist eğitimin ilkeleri ve öğretmen rollerine 

ilişkin şu çıkarımlardan söz edilebilir: 

* İlke 1: Eğitim; insanın zihinsel, bedensel ve üretimsel yeteneklerini geliştirme 

sürecidir. Marx’a (2021) göre; eğitim tüm yönleriyle gelişmiş insan yaratmanın tek 

yoludur. Marx’ın gelişmiş insan derken neyi kastettiğini anlamak için öncelikle onun 

insan doğası anlayışını anlamak gerekir (Small, 2017): Marx’a göre insan doğası sabit 

değildir. Onu incelemek ancak tarihini incelemek olabilir ve bu da toplumların gelişimini 



134 
 

ve üretim tarzlarını incelemek anlamına gelir. Nitekim üretim ve endüstri tarihi, “insanın 

temel güçlerinin açık kitabıdır” (Akt. Small, 2017). Marx sadece insan doğasının 

değiştiğine değil, aynı zamanda belirli bir şekilde değiştiğine inanır. İnsan doğası, insanın 

kendisi tarafından değiştirilir. Bu süreç, türlerin evriminden veya nesnelerin 

çevrelerindeki etkilerle değiştiği jeolojik süreçlerden oldukça farklıdır. Marx, insani 

gelişmeyi, gerek toplumun, gerekse tek tek insanların gelişimini, yalnızca koşulların 

sonucu olarak görmez. İnsanlar dünyayı etkiledikleri gibi, kendilerini de etkilerler; 

çevrelerini değiştirdikçe kendilerini de değiştirirler. Onlar hem yeni yeteneklere hem de 

yeni ihtiyaçlara sahip olarak gelişir ve daha karmaşık hale gelir. Marx'ın dediği gibi, 

“üreticiler ... kendilerini kendi içlerinden yeni nitelikler geliştirerek ve yeni güçler, yeni 

fikirler, yeni ilişki biçimleri, yeni ihtiyaçlar ve yeni söylemler geliştirerek dönüştürürler” 

(Akt. Small, 2017). Bu değişiklikler, insan doğasının kendisindeki değişiklikler anlamına 

gelir.  

Öyleyse Marx’a göre insan doğası kavramı tarihseldir (Small, 2017). Bir toplumda 

ve bir dönemde tam insani gelişmeyi oluşturan şey, başka bir tarihsel bağlamda tam 

gelişmeyle özdeşleştirilemez. Bu nedenle, herhangi bir evrensel eğitim modelini ayrıntılı 

olarak ortaya koymak mümkün değildir. Modern toplum birçok yönden eski 

toplumlardan farklıdır, insani gelişme için yeni fırsatlar sunarken, bu fırsatların 

gerçekleştirilmesinin önüne de yeni engeller koyar. Herhangi bir eğitim planı, içinde 

bulunduğumuz durumun her iki yönüne de uygun olmalıdır. Bu durumda eğitimin genel 

amacı ise; insani güçlerin geliştirilmesi olmalıdır.   

Döneminin sosyal olaylarını ve gelişmelerini çok iyi gözlemleyen Marx’ın 

eğitimle ilgili düşüncelerinin bilhassa Fransa ve İngiltere’deki yaşamı sırasında bu 

ülkelerdeki okulların mevcut durumunu gözlemlemesi ve bazı okumalar yapması 

neticesinde şekillendiği bilinmektedir (Kaymak, 2018).  O, özellikle fabrikalarda 

çalıştırılan çocukların durumuyla ilgilenmiş, bunu Kapital’in 1.cildinde ele almıştır; 

ütopyacı sosyalist Robert Owen’dan esinlendiğini de ifade eden Marx, Owen’ın eğitimle 

üretimin birleştirilmesi gerektiği düşüncesini benimseyerek kendi düşüncesini şöyle ifade 

etmiştir:  

Robert Owen’ın ayrıntıları ile göstermiş olduğu gibi, gelecekteki eğitimin tohumu 

fabrika sistemi içinde atıldı ve ilk sürgünlerini vermeye başladı: bu eğitim 

sisteminde belli bir yaşın üstündeki bütün çocuklar için üretken çalışma ile eğitim 

ve jimnastik birleştirilmiş olacaktır; bu yöntem, sadece toplumsal üretimi 

artırmaya yarayan bir yöntem olarak kalmayacak, aynı zamanda bütün yönleri ile 

gelişmiş bir insan üretmenin de biricik yöntemi olacaktır (Marx, 2021:461-462).  



135 
 

Fabrika sahibi olan Robert Owen eğitimle özel olarak ilgilenmiş, işçilerin nitelikli 

bir işgücü olarak yetiştirilmesi gerektiğini savunmuş, daha üretken, daha zengin ve daha 

mutlu bir toplum için çok yönlü bir eğitimin herkes için zorunlu olmasını önermiştir. 

Owen (1995:11) bireyin gelişiminde eğitim ve sosyal çevrenin oldukça önemli olduğunu 

belirtmiş, kişinin iyi veya kötü olmasının nedeni olarak eğitimi göstermiştir:  

En iyisinden, en kötüsüne, en cahilinden, en aydınlanmışına kadar her türlü genel 

karakter beşeri olaylar üzerinde etkisi olanların büyük ölçüde ellerinde tuttukları 

ve kontrol altında bulundurdukları uygun araçların kullanılmasıyla herhangi bir 

topluluğa, hatta bütün dünyaya verilebilir.   

Owen’a (1995:63) göre çok ufak farklar dışında insan doğası her bireyde aynıdır,  

bu doğaya kolaylıkla şekil verilebilir; iyi bir eğitimle “dünyadaki herhangi bir sınıfın 

çocukları herhangi başka bir sınıfın yetişkinlerini meydana getirecek şekilde 

yetiştirilebilir”. Bu doğrultuda eğitime ilişkin planlar, “çocukları en erken çağlarından 

itibaren her türlü iyi alışkanlığı edinecekleri şekilde terbiye etmek üzere düzenlenmelidir. 

Çocuklar daha sonra akla uygun şekilde eğitilmeli ve emekleri yönlendirilerek yararlı 

olmaları sağlanmalıdır” (Owen,1995:15). Owen (1995), küçük çocukların fabrikalarda 

çalışmasına karşı çıkmış, 12 yaşın altındaki çocukların çalışmaması gerektiğini, onların 

12 yaşına kadar temel eğitimlerini tamamlamaları gerektiğini, bunun onların vücutlarını 

ileride onlardan istenecek olan işlere hazırlayacağını ifade etmiştir. Owen bu fikrini 

hayata geçirmiş, kendi iş yerlerinde çocukların hem eğitim almalarını hem de üretimde 

görev almalarını sağlamış, teorisini pratik hayata geçirmiştir.  

Owen’ın eğitimle üretimin birleştirilmesi fikrinden etkilenen Marx’a göre; bu 

eğitim şöyle olmalıdır:  

Birincisi: Zihinsel eğitim. İkincisi: Bedensel eğitim. Beden eğitimi okullarında ve 

askeri talimlerle verilenler gibi. Üçüncüsü: Bütün üretim süreçlerinin genel 

ilkelerini veren ve aynı anda, çocuğa ve gence bütün çalışma dallarındaki basit 

aletleri pratik olarak kullanmayı gösteren politeknik öğrenim” (Marx ve Engels, 

2003:75).  

Marx’ın eğitimin üretimle birleştirilmesi gerektiği düşüncesi alanyazında 

genellikle politeknik eğitim olarak anılmaktadır. Ozmon ve Craver (2003) Marx’ın 

diyalektik materyalizme dayanan politeknik eğitimi gerekli görmesinin sebebini şu 

şekilde açıklamıştır:  Marx için burjuvazinin savunduğu eğitim işçileri burjuva çıkarlarına 

meydan okumaya isteksiz kılan dar bir endüstriyel eğitimdi; ekonomik sistemin iç 

işleyişindeki bilgisizliğin, proletaryayı esaret altında tutmanın bir yolu olarak 



136 
 

kullanılmaması için tüm üretim sürecinin işçiler tarafından tam olarak anlaşılması 

gerekiyordu.  

Bu bağlamda Marx, bilhassa modern toplumdaki iş bölümünün ortaya çıkardığı 

sınırlı ve tek yönlü gelişimin üstesinden gelmek istemiş,  bu sınırlı ve tek yönlü gelişime 

karşı koymak için bir düşünceler üretmiş, insanın bütünsel olarak geliştirilmesiyle 

ilgilenmiştir. Bu bütünsel gelişim ise her bir üretim alanının bir eğitim alanı veya okul 

olarak tasarlanmasıyla mümkün hale gelir.  Marx’a göre;  

herkesin başka işe meydan vermeyen bir faaliyet alanı olmadığı, ama herkesin 

hoşuna giden faaliyet dalında kendini geliştirebildiği komünist toplumda, toplum 

genel üretimi düzenler. Bu da benim için, bugün bu işi, yarın başka bir işi yapmak, 

canımın istediğince, hiç bir zaman avcı, balıkçı ya da eleştirici olmaksızın 

sabahleyin avlanmak, öğleden sonra balık tutmak, akşam hayvan yetiştiriciliği 

yapmak, yemekten sonra eleştiri yapmak olanağını yaratır (Akt. İnal, 2008).  

Marx’ın eğitimde her çocuğun öğretim programının bir parçası olarak emeğe 

önemli bir yer verdiği söylenebilir. Emeğin esas olduğu politeknik eğitimde, çocukların 

kapitalist sistem içinde kendilerinin ürettiği değeri fark edebilmesi, yetenek ve ilgilerine 

göre çeşitli alanlarda uzmanlaşabilmesi ve bir işin tamamını anlayabilmesi beklenir. 

Nitekim Marx, “işçi sınıfı iktidara geldiğinde gerek teorik gerekse pratik teknik eğitim, 

işçi sınıfı okullarında uygun yerini alacaktır" öngörüsünde bulunur (Akt. Small,2017): 

Marx’ın öğrenmede teori ve pratiğin birleştirilmesi üzerindeki bu ısrarı onun praksis 

kavramına karşılık gelir. Daha iyi bir ifadeyle,  bu praksis, Marx'ın “yalnızca üretim 

verimliliğine katkıda bulunan yöntemlerden biri olarak değil, aynı zamanda tamamen 

gelişmiş insanlar üretmenin tek yöntemi olarak” savunduğu politeknik eğitime karşılık 

gelir (Akt. Small,2017).  

Toplumumuzda genellikle üretken emeğin eğitimde hiçbir rolü olmadığı 

varsayılır (Small, 2017):  Bu varsayım, okulun toplumsal üretim dünyasından keskin bir 

şekilde ayrılmasının bir ifadesidir. Marx, bu ayrımın dezavantajlarının farkındadır ve 

pratik eğitim programında bunun üstesinden gelmeye çalışır. Onun üretken emeğe 

yalnızca eğitim sürecinin yanında değil, aynı zamanda içinde bir yer vermek istediği 

anlaşılmaktadır. Eğitim pratiği olarak öğretim, bazı bilgilerin bir kişinin zihninden 

diğerine aktarıldığı tek yönlü bir öğretim süreci değildir.  

Marx’ın savunduğu politeknik eğitim; öğrencinin zihinsel, psikolojik, bedensel 

olarak gelişiminin yanında onun üretim süreçleri hakkında bilinçlenmesini de 

önemsemektedir (Gutek, 2017). Politeknik eğitim; politeknik kelimesinin de işaret ettiği 

gibi, teknoloji ile ilgili olup, geniş bir teknik hazırlık ve üretim süreçlerini ifade eder, 



137 
 

teorik ve pratik vurguları içerir; teori ve pratiğin bağlantısını sağlamak ve entelektüel ve 

fiziksel emek arasındaki farklılıkları önlemeyi hedefler (Ozmon ve Craver (2003).   

Daha detaylı ifade edilecek olursa; politeknik içerikli bir eğitim öğrenciye üretim 

sürecinin ekonomik, teknik, teknolojik ve bilimsel temellerini uygulama yoluyla öğretme 

imkânı sağlayacak (Güçlü,2019), bireylerin ürettiklerine ve yaptıkları işe 

yabancılaşmalarını önleme görevini üstlenecek, eğitimi emekle birleştirecek, 

kapitalizmin sömürücü doğasına ilişkin genel bilinci artıracaktır (Cole, 2008). Diğer bir 

deyişle, eğitim ile ekonomik açıdan yarar sağlayacak olan üretici iş birleştirilir, birey 

yeteneklerini geliştirirken aynı zamanda ekonomik olarak değer taşıyan bir iş de ortaya 

koyar, toplumun ve üretim sürecinin bir parçası haline gelir. Öyleyse politeknik eğitimde 

uygulama ve kuram iç içedir ve eğitim üretim içindir; bu yüzden bütün eğitim faaliyetleri 

üretim için düzenlenmeli, eğitim ekonomik anlamda yarar sağlayacak üretici işleri 

merkeze koymalıdır (Anyon, 2011; Feinberg ve Soltis, 2009).   

Marx ve Engels tarafından 1886 yılında İşçi Birliği tarafından Cenevre 

Toplantısına sunulan “Geçici Genel Konsey Delegelerine Talimatlar- Çeşitli Sorunlar” 

başlıklı belgenin “Çocukların ve Gençlerin Çalıştırılması” başlıklı bölümü, onun 

politeknik eğitime ilişkin görüşlerinin özeti gibidir: Buna göre (Marx ve Engels, 

2003:75);  

“Her çocuk … 9 yaşından itibaren … üretken bir işçi haline gelmelidir.”  

“Hiçbir ana-babanın ve işverenin genç emek kullanmasına, eğitimle birleştirilmiş 

olması dışında izin” verilmemelidir”. 

“Adım adım ilerleyen zihinsel, bedensel ve politeknik öğrenim kursları, genç 

işçilerin sınıflandırılmasına tekabül etmelidir. Politeknik okulların giderlerinin bir kısmı, 

bu okulların kendi üretimlerinin satışından karşılanmalıdır.” 

“Ücretli üretken emeğin, zihinsel eğitimin, bedensel eğitimin ve politeknik 

öğrenimin birleştirilmesi, işçi sınıfını üst ve orta sınıfların düzeyinin çok yukarılarına 

çıkaracaktır.”  

“9-17 (dahil) yaşlar arasındaki herkesin, gece işlerinde ve sağlığa zararlı işlerde 

çalıştırılmalarının yasa ile kesinlikle yasaklanması gerektiği açıktır”. 

O halde Marx’ın, eğitim ve yaşamı bir bütün haline getirmek ve eğitimi hayata 

hazırlanmaktan ziyade hayatın içine sokmak istediği; böylece eğitim ve üretim arasında 

bir bağ kurmayı amaçladığı söylenebilir. Daha iyi bir ifadeyle, Marksist eğitim, bireyin 

zihin ve vücut gelişimini sağlamanın yanı sıra bireye üretim faaliyeti içinde mesleki 

becerileri de kazandırmayı ve insanı tüm yönleriyle geliştirmeyi hedeflemiştir. 



138 
 

Dolayısıyla onun eğitim anlayışına göre çocukluk hayattan bağımsız bir dönem değildir; 

çocuklar emek gücü olarak iş hayatında olmalıdır. Bunu Marx’ın (2021:461) şu 

sözlerinden de anlamak mümkündür: “Benim kesin kanım odur ki, becerikli işçiler 

yaratmanın gerçek sırrı işle eğitimin çocukluk çağından itibaren bir arada yürütülmesinde 

yatar. Doğal olarak, işin çok yorucu, bıktırıcı ve sağlığa zararlı olmaması gerekir. Ben 

kendi çocuklarımın, okul dışında, değişiklik için, hem çalışmalarını hem de oyun 

oynamalarını isterdim”.  

Özetle, Marx’ın eğitim görüşünün kapitalist üretim tarzı üzerinden biçimlendiği 

anlaşılmaktadır. O, eğitimin emekle olan ilişkisini temel alan, diğer yandan çocuğun 

emeğinin sömürülmesini ortadan kaldıran, herkesin birer üretici olmasını sağlayan 

politeknik bir eğitimi savunmuştur.  

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğrencilerin kuramsal bilgiler öğrenmesiyle 

yetinmemeli, bunları üretimde kullanabilme becerisi de kazandırabilmelidir.  

*İlke 2: Eğitimin amacı; kapitalist düzeni değiştirecek özneyi yetiştirmektir. 

Banfield’ın (2015) ifadesiyle; Marxist eğitimin amacı, devrimci özne üretmektir: Eğitim, 

sosyalist dönüşüm için çalışmak üzere insan kapasitelerinin inşasına yönelik kasıtlı ve 

bilinçli bir süreç olmalıdır. Özel bir meta olarak emek gücü gerçek bir umuda işaret eder. 

Çünkü emek gücü demek, bireyin düşünme ve yapma kapasitesi demektir; bu kapasite 

eğitim yoluyla geliştirilmeli ve beslenmelidir. Bu bağlamda eğitim devrimci bir kapasite 

oluşturma çalışması olarak konumlandırılabilir.  

İnsanlık tarihi gibi eğitim alanı da bir sınıf mücadelesi alanı olduğuna göre; politik 

görev, “eğitimi hâkim sınıfın nüfuzundan kurtarmak[tır]” (Marx ve Engels, 2021:63).  

Öyleyse eğitim, işçilerin sömürü ve yabancılaşma yoluyla bir nesne statüsüne 

indirgendiklerinin farkına varmalarını, devrimci eylemi gerçekleştirebilmeleri için bir 

sınıf bilinci geliştirmelerini ve sınıfsız bir toplumun oluşmasını mümkün kılmalıdır 

(Sarup,1978).  İşçi sınıfı materyalist bir bilinç kazanırsa, kendi dünya görüşünü 

değiştirerek dünyayı değiştirebileceğinin farkına varırsa, devrimci eylem mümkün hale 

gelecektir (Anyon, 2011; Feinberg ve Soltis, 2009).  

Marx’ın eğitimi detaylı olarak ele almadığı, eğitime ilişkin çok fazla düşünce 

üretmediği bilinmektedir (Banfield, 2015; Ozmon ve Craver, 2003). Marksizmden 

oldukça etkilenen ve eleştirel pedagojinin en önde gelen ismi olan Brezilyalı eğitim 

filozofu Paolo Freire, sınıflar arasındaki tahakküm ilişkilerini analiz etmek ve toplumu 

dönüştürmekle daha fazla ilgilenmiştir. O, eğitimi ezen-ezilen ilişkisi bağlamında ele 



139 
 

almış ve eğitimi hâkim sınıfın nüfuzundan kurtarmak, dünyayı ve mevcut düzeni 

değiştirip dönüştürecek özneleri üretmek için eğitime ilişkin düşünceler geliştirmiştir.  

Freire (2017), eleştirel pedagojinin temel eseri olarak kabul edilen Ezilenlerin 

Pedagojisi kitabında dezavantajlı grupların yani ezilenlerin baskılanması ve bilinçlerinin 

kontrol altına alınması sonucu içinde bulundukları koşulların farkında olmadıklarını ifade 

eder. Ezenler tarafından tahakküm altına alınan insanlar egemen sınıfın menfaatlerinin 

kendi menfaatleri olmadığını fark edemezler ve olan biteni doğal karşılarlar. Freire’ye 

(2017) göre bu bilinçsizlik yüzünden toplumda sessizlik kültürü varlığını sürdürür. Böyle 

bir dünyada bireyler özgür olmayıp, onları biçimlendiren etkileri göremezler. Artık onlar 

Freire’nin ifadesiyle insandışılaşmışlardır, her etkiye maruz kalabilecek birer nesnedirler, 

edilgen varlıklardır. Kendilerine ve dış dünyaya yabancılaşmış, itaatkâr hale gelmişlerdir.  

Toplumda ortaya çıkan sessizliğin oluşturulduğu en önemli yer evcilleştirilmiş 

eğitim kurumlarıdır. Freire (2017), bu evcilleştirmede ezenlerin en büyük ezme aracı 

olarak kullandıkları bu eğitim biçimini bankacı (yığmacı) eğitim modeli olarak tanımlar: 

Her grup için standart bir öğretim programı vardır; bu öğretim programı öğrenenleri 

içinde şekillendikleri sosyal dünyadan yalıtır ve o sosyal dünyayı yok sayar. Bir anlamda 

teori ile pratiği ayırır; gerçek hayattan uzak teorik bilgileri bireylerin zihnine doldurur. 

Bankacı eğitim modelinde eğitim bilgiyi aktarma hastalığından muztariptir; aktarılan 

bilgiler sorgulamaya, eleştirmeye, araştırmaya açık değildir. Bu aktarım sürecinde eğitici 

aktiftir; öğrenciler ise pasif alıcıdırlar. Bankacı eğitimde öğretmen bilgiyi aktarır, 

açıklamalar yapar ve görevi öğrencilerin zihnini gerçeklikten koparılmış içeriklerle 

"doldurmak" tır. Öğretmen kapları ne kadar çok doldurursa, o kadar iyi bir öğretmendir. 

Öğrenci de ona aktarılanları ne kadar iyi ezberlerse, tasnif ederse o kadar başarılıdır. Bu 

bankacı eğitim, diğer adıyla yığmacı eğitim anlayışı zihinlere pratikten uzak teorik 

bilgilerin depolanmasını ve bireylerin her şeye boyun eğer hale gelmesini sağlar. 

Öğrencileri eleştirel düşünmeye yönlendirmeyen bu eğitim modeli var olan düzeni açık 

bir biçimde destekler; baskıcı ve otoriterdir, dünyanın anlamlandırılmasını ve 

dönüştürülmesini istemeyen ezenlerin menfaatine hizmet eder.   

Dolayısıyla, yaratılan bu eğitim sistemleri siyasal ideolojinin muhafaza edilmesi 

ve güçlendirilmesi için kullanılan güçlü bir araç (Durakoğlu, 2018), okullar ise eşitsizlik 

ve adaletsizlik üreten mekânlar olurlar (Yapıcı, 2019).  

Freire’e (2017) göre toplumun dönüşmesi ve özgürleşmesi bireylerin nesne 

durumlarını fark ettiklerinde, baskı koşullarına karşı mücadele etmeye başladıklarında ve 

bu mücadeleyi kazandıklarında gerçekleşecektir. Bu, okullarda eleştiri kültürü ile 



140 
 

kişilerde bilinç kazandırma (conscientization) ve sonra praksis (praxis) ile, diğer bir 

ifadeyle, insanların üzerinde yaşadıkları dünyayı dönüştürmek için düşünüme (reflection) 

ve eyleme (action) geçmesi yoluyla gerçekleşebilir. Dolayısıyla, ezilenlerin kendilerini 

özgürleştirmeleri için önce içinde bulundukları durumun nedenlerini anlamalı ve sonra 

bu durumu dönüştürerek kendi eylemlerinin temsilcisi olmaya başlamalarıyla 

gerçekleşecektir. Ezenler tarafından manipüle edilmek ve susturulmak yerine onlar artık 

kendi kararlarını verirler, kendi fikirlerini dile getirirler. Freire’nin (2017:49) Ezilenlerin 

Pedagojisi adlı kitabındaki cümleleri de bunu destekler niteliktedir: 

Öğretmenler ve öğrenciler (önderler ve halk), gerçeklik karşısında ortak amaçlıdır 

ve her ikisi de sadece bu gerçekliği deşifre etme ve böylelikle gerçekliğin eleştirel 

bilgisini edinme görevinde değil, bu bilgiyi yeniden yaratma görevinde de 

öznelerdir. Gerçekliğin bu bilgisine ortak düşünce ve eylem aracılığıyla ulaşırken, 

kendilerini bu bilginin sürekli yeniden yaratıcıları olarak keşfederler. Bu şekilde, 

ezilenlerin özgürleşme mücadelesinde bulunuşları, olması gereken şey haline 

gelecektir: Sahte katılım değil, yükümlülükleri olan bir girişim…  

Freire (2017) ana akım eğitim modeli olan bankacı eğitim modeline karşılık 

eleştirel eğitimi destekleyen model olarak problem tanımlayıcı/ sorun merkezli eğitim 

modelini önerir: Problem tanımlayıcı eğitim modelinde ise eğitici yol göstericidir ve 

öğrenenler aktif olarak eğitimin her aşamasına katılırlar. Ayrıca öğrenenler yaşadıkları 

dünyadan soyutlanmazlar, aksine yaşadıkları dünya içinde eğitim alırlar. Ayrıca her 

toplumun problemi aynı olmayacağından toplumsal problemin etrafında eğitim şekillenir. 

İnsanları yaşadıkları dünya ile ele alır, çünkü bilinç ve dünya eşzamanlıdır.  

Freire’nin (2017:57) ortaya koyduğu problem tanımlayıcı yöntemin en temel 

unsuru diyalogdur:  

Diyalog aracılığıyla, öğrencilerin öğretmeni ve öğretmenin öğrencileri ortadan 

kalkar ve yeni bir terim doğar: Öğrenci-öğretmen ve öğretmen-öğrenciler. 

Öğretmen artık sadece öğreten değil, öğrencilerle diyaloğu içinde kendisine de 

öğretilen biridir; öğrenciler ise kendilerine öğretilirken kendileri de öğreten 

kişilerdir. Böylece öğretmen ve öğrenciler, içinde herkesin büyüdüğü bir sürecin 

sorumluları haline gelirler. Bu süreçte "otorite"ye dayalı gerekçeler artık geçerli 

değildir: artık etki edebilmesi için otorite özgürlüğün safında olmalıdır, karşısında 

değil. Burada hiç kimse başkasına ders vermez, hiç kimse de kendi öğrenmiş 

değildir. 

Diyalog olmadan bireylerin eleştirel bilinç kazanmaları ve özgürleşmeleri 

mümkün değildir (Freire, 2017): Diyalog aracılığı ile gerçekleştirilen eleştirel 

düşünümsel (reflektif) düşünme ve eyleme geçme, tahakkümü ortadan kaldırmak için tek 

yoldur. Özgürleştirici eğitimin ana unsuru ve yöntemi olarak diyalog ve diyalojik yöntem 

dünyanın insanileştirilmesi için son derece gereklidir. Diyalog olmadan iletişim 



141 
 

olmayacağı için eğitim de gerçekleşemez. İnsanların önce içinde yaşadığı toplumu sonra 

dünyayı anlamlandırması, eşitsizlikleri fark edip bunlar üzerine düşünüp kendi sözlerini 

söyleyebilmesi ve bu dünyayı değiştirmek için eylemde bulunabilmesi için diyaloğa 

girmesi gerekmektedir.  

Freire (2017), öncelikle ezilenlerin ezildiklerini fark etmeleri, sonra bu durumu 

ortadan kaldırmak için harekete geçmeleri gerektiğini dile getirmiş, hem ezen hem ezilen 

açısından insanlaşmanın bu şekilde gerçekleşeceğini vurgulamıştır. Kimsenin bir diğerini 

özgürleştiremeyeceğini, insanların diyalog ve dayanışma ile kendilerini 

özgürleştireceğini vurgulamıştır. Freire ezilenler adına gerçeklik ortaya çıkmadan ve aktif 

bir düşünümsel (reflektif) düşünme olmadan insanların kendilerini dönüştürmelerinin 

imkânsızlığını da ifade etmiştir. 

Freire’nin ezilenlerin pedagojisi olarak adlandırdığı bu özgün pedagoji bireylerin 

daha önce bilincinde olmadıkları hegemonik ilişkilerin ve baskılayıcı eğitimin sisteminin 

nesneleri olmaktan kurtularak özgürleşmelerini, birer özne haline gelmelerini ve dünyayı 

dönüştürmeye, insanileştirmeye muktedir olmalarını sağlar (Kellner, 2006). Ayrıcalıklı 

sınıflar tarih boyunca okullara hükmetmiş olsalar da eleştirel pedagoji bu egemenlik ve 

tahakkümü kaçınılmaz bir durum olarak görmez (Ornstein ve Levine, 2008). Eğitimin 

daha demokratik ve adil bir şekilde yeniden düzenlenmesiyle aynı zamanda toplumun da 

daha barışçıl olarak inşa edileceğine inanır; öğrencilerin eleştirel bir perspektif 

kazanmalarını, hem kendilerini hem yaşadıkları toplumu iyileştirmek için mücadele 

edebilecek güvene sahip olmalarını sağlayan bir eğitimden söz eder (Kincheloe, 2008).   

Moss ve Lee’nin (2010)  ifade ettiği gibi; eğitim, öğretmenlerin ve öğrencilerin 

teori ile pratik, öğrenme ile toplumu dönüştürme arasındaki ilişkiyi fark edebilecekleri, 

üzerine düşünebilecekleri bir alan oluşturmalı; okullar, okul içi uygulamalar, eğitsel 

içerikler, öğrencilerin toplumu daha özgür, daha hümanist, daha demokratik bir yapıya 

dönüştürmelerine fırsat verecek biçimde yapılandırılmalıdır. Böylece, bireyler üyesi 

olduğu topluma ve politik sisteme karşı sorumluluk duyarak gelişecek, eşitsizlikleri yok 

etmeye çalışarak toplumu sosyal adaletin, demokrasinin, hümanizmanın var olduğu bir 

yapıya dönüştürecektir.  

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öğrenmeyi (kapitalist) toplumu dönüştürmek için 

kullanmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, öğrencilerin eleştirel bilinç kazanmalarını ve 

toplumu dönüştürmek üzere harekete geçmelerini sağlamak için diyalojik yöntem 

kullanmalıdır.  



142 
 

 

Varoluşçuluk ve Öğretmen Rolleri  

 

19. yüzyılda ortaya çıkmış olan varoluşçuluk, nesnel hakikate odaklanan felsefi 

düşüncelerin aksine, varlığın öznel veya kişisel yanlarıyla ilgilenen ve merkezine insanı 

yerleştiren modern bir felsefedir (Magrini, 2012). Varoluşçuluk, özellikle iki büyük 

dünya savaşından sonra Avrupa’da belirgin bir düşünce akımı olmuş, büyük bir felsefi 

üne kavuşmuştur (Bakır,  2020). Bu düşünce, ilerlemeye olan inancın kaybından doğmuş, 

batı medeniyetinin ilerleme ve gelişmeye odaklanıp insanı ihmal ettiğini vurgulamıştır 

(Boos, 1970; Harper, 1955).  

O’Neill (1964) varoluşçuluğu tanımlamanın zor olduğunu söylese de Ornstein ve 

Levine’e (2008:173) göre “hem çaresizliği ve hem umudu temsil eden varoluşçuluk 

hayatı kişisel bir şekilde inceleyen” bir düşünce akımı olarak ifade edilebilir. Noddings 

(2020:61) ise varoluşçuluğun tam olarak bir felsefi sistem olmadığını,  her türlü düşünce 

ekolüne ve sistematik felsefeye karşı olduğunu belirtmiştir. Ornstein ve Levine’e (2008) 

göre varoluşçuluk sistemli olmaktan özellikle kaçınan bir düşünce akımıdır; bu sebeple 

varoluşçuluğu metafizik, epistemoloji, aksiyoloji, mantık açısından kategorize etmek 

zordur. Gutek (2017) de benzer şekilde varoluşçu düşünürlerin yaklaşım farklılıkları 

yüzünden varoluşçu düşüncenin sistemli bir hale gelemediğini, daha çok felsefi bir eğilim 

olduğunu ifade etmiştir.  

Boos’un (1970) da vurguladığı gibi; gerçekten de bütün varoluşçu düşünürler 

herhangi bir şekilde etiketlenmekten kaçınır: Çünkü bu etiket bir “sistem” anlamına gelir. 

Tüm varoluşçu düşünce herhangi bir felsefe ya da sistem düşüncesini doğal olarak 

ortadan kaldıran öznellik ve bireycilik temeline dayanır; bu ilkenin kabulü aynı zamanda 

genel bir tanım önermesini de neredeyse imkânsız hale getirmiştir. 

Bowers’a (1965) göre varoluşçuluk genel olarak bireyin felsefi, dini, politik, 

teknolojik bir sistem içine gömülmesine karşı bir tepki biçimi, bir isyan felsefesi olarak 

ifade edilebilir; diğer bir ifadeyle, varoluşçuluk insanları kolayca manipüle edilebilen ve 

kontrol edilebilen sayılara indirgeyerek onların insanlıktan çıkarıcı uygulamalara maruz 

bırakılmasına,  ticari ve politik amaçlar için bir araç olarak görülmesine ve zihinsel 

farkındalıklarının kasıtlı olarak yok edilmesi gibi konulara tepki göstermiştir. 

Bu yazarların açıklamalarının da gösterdiği üzere varoluşçuluk kolayca 

tanımlanacak bir felsefi yaklaşım değildir. Onu tanımlamaya çalışan düşünürler genel 

olarak onun şu özelliklerine dikkat çekmişlerdir: 



143 
 

Varoluşçuluk bilimsel yöntem gibi bir analiz metoduna sahip sistematik bir felsefe 

değildir; daha ziyade içinde kişinin varlığını sorguladığı bir var olma yoludur. Bu yolda 

birey için derin ve kişisel anlamı olan şeyler merkezdedir; bireyler, başkalarıyla da 

etkileşim kurarak kendi yaşamlarının anlamını aramaya çalışırken özgürlük, sorumluluk, 

ölüm, ıstırap, suçluluk ve otantik değerlerin insan yaşamındaki yeri ve anlamı gibi ortak 

temaları fark etmeye başlarlar (Malik ve Akhter, 2013).  

Cevizci’ye (2018) göre; varlık ve bilgi anlayışından daha ziyade bir etik teorisi 

olarak anlaşılan varoluşçuluk, bireye kendini tanıması, olmak istediği kendini seçmesi 

yönünde yardım eder, kişinin kendini seçimleriyle yarattığı ve seçimlerinden sorumlu 

olduğu kabul edilir.  

Bu bağlamda özgürlük de sorumluluktan ayrılamaz; insan sadece kendinden değil 

yapıp ettikleriyle diğerlerini de etkilediğinden aynı zamanda herkesten sorumludur. 

Dolayısıyla, birey tercihte bulunurken değer yaratır; bir anlamı ve amacı olmayan bu 

dünyaya anlam ve değer katar (Cevizci, 2018).  

Varoluşçuluğun en belirgin özelliğinin ise varoluşu gerçekleştirmek olduğu 

söylenebilir. Bu bağlamda, varoluşçulukta bireyin biricikliği ve özgürlüğü esastır. 

Varoluşçulara göre insanın önceden belirli bir özü, bir doğası yoktur; insan dünyaya 

atılmış bir canlı olarak yapıp ettikleriyle, özgür seçimleriyle kendini var eder; diğer bir 

ifadeyle, insan önce var olur, sonra seçimleriyle kendi özünü yaratır; dolayısıyla, kişi 

kendisinin mimarıdır (Flynn, 2006). 

Buradan anlaşılıyor ki varoluşçular, Platon ve Aristoteles'in takipçileri tarafından 

yüzyıllardır savunulan insanın önceden belirlenmiş özü olduğu fikrini reddetmişler, 

insanın kendi istediği kişi olmakta tamamen özgür olduğunu savunmuşlardır. Dolayısıyla, 

insanın önce var olduğu, sonra kendi özünü yarattığı yönündeki bu iddia insanın özünün 

bireyden önce evrensel olarak var olduğu görüşüyle belirgin bir şekilde tezatlık gösterir.  

Bowers’ın (1965) da vurguladığı gibi; kişinin yarattığı öz, kendi tercihlerinin 

ürünüdür ve bireyden bireye değişiklik gösterir. İnsan, hayatının her anında seçim yapma 

gerekliliği ile karşı karşıya kalır; bu yüzden ne karar vermenin yükünden ne de sonunda 

yapılan seçimin sorumluluğundan kaçamaz.  

Öyleyse insan; özgürlüğe ve kendi özünü, kendi değerler sistemini, kendi ahlak 

anlayışını, kendi yaşam tarzını oluşturacak yeteneğe sahiptir. Boos’un (1970) ifadesiyle, 

insan özgürce seçimde bulunabilecek, hayatla cesurca, yaratıcı ve doğal bir şekilde 

yüzleşecek güçtedir; bu yüzden en yüksek, en iyi değerleri ve ahlakı ortaya çıkaracak olan 



144 
 

da insanın kendisi olmak durumundadır. Nitekim insan, ancak kendi yaşam tarzını seçme 

ve belirleme özgürlüğüne sahip olduğunda insan onuruna uygun bir hayat sürer.  

Varoluşçuluk doğa kanunlarının varlığını ve doğada bir nedensellik olduğunu 

reddetmez, ancak evrenin yaratıcının eseri olmadığını, evrensel bir akıl tarafından 

oluşturulmadığını iddia eder. Diğer bir söyleyişle, dünyanın anlamı önceden 

belirlenmemiştir ve bu yüzden dünya kaçınılmaz bir şekilde anlaşılmazdır (Cevizci, 

2018). Dolayısıyla, varoluşçu düşünceye göre dünyada bir amaç, anlam, akılsallık yoktur; 

dünya tümüyle saçmadır. İnsan ise anlamı olmayan bu saçma dünyaya anlam yüklemeye 

çalışma görevini yerine getirir (Cevizci, 2018).  

Boos (1970), varoluşçuluğun bilgi görüşünü ise şöyle açıklamaktadır: Varoluşçu 

düşünce akla dayalı bir bilgiden ziyade tüm anlamın doğrudan kişisel deneyimin ürünü 

olduğunu kabul eder; bilgi bireysel tecrübeyle öznel olarak oluşturulur. Bu bağlamda 

varoluşçu düşünürler, gerçekliğin zihinsel yollarla kavranabileceğini varsayan akıl 

yürütme biçimlerine karşı çıkarlar; bireyler yaşadıkları deneyimleriyle gerçekliklerini 

kendi oluştururlar. Dolayısıyla, bilgi sübjektiftir; bilginin geçerliliği kişi açısından 

taşıdığı anlama ve değere bağlıdır.  

Öncüleri.- Varoluşçu felsefe kapsamında değerlendirilen isimler Soren 

Kierkegaard (1813-1855), Martin Heidegger (1899 -1976), Karl Jaspers (1883- 1969), 

Martin Buber (1878-1965), Gabriel Marcel (1889-1973) ve Jean Paul Sartre’dır (1905-

1980).  

Bunlardan Hristiyan Soren Kierkegaard ile ateist varoluşçu Jean Paul Sartre’ın 

görüşlerinin varoluşa ilişkin iki farklı anlayışı temsil ettiği görülmektedir. 

Soren Kierkegaard (1813-1855), varoluşçuluğun öncüsü olarak kabul edilen 

Danimarkalı bir düşünürdür. Sistemli bir filozof olmayan Kierkegaard birçok kişi 

tarafından sadece düşünür olarak nitelendirilmiştir. Sıkı bir Protestan olarak yetiştirilen 

Kierkegaard dine ilişkin ciddi tartışmalara girmiştir (Güçlü, 2019).  

Kierkegaard, insanın varlığını, doğasını öznel bir biçimde yorumlamış, insanın 

seçimlerinde ve ne olmak istediği konusunda özgür olmasına önem vermiş, insanın 

doğuştan bir özünün olduğunu savunan idealizm ve realizm gibi geleneksel felsefi 

düşünceleri reddetmiş, kendisi Hristiyan olmakla birlikte paradoksal ve saçma olanı ve 

dolayısıyla insanın muhakemesinin dışında olanı anlamaya ve açıklığa kavuşturmaya 

çalışan kurumsallaşmış Hristiyanlığa, dinin değişmez kurallarına ve geleneklerine karşı 

çıkmıştır (Koirala, 2011). 



145 
 

O, en uygun inanma biçiminin kişinin öznel seçimlerine dayandığını ileri sürmüş, 

inancın soyut ve dışsal bir dinden değil öznel deneyimlerden kaynaklandığını ileri 

sürmüş, Hristiyanlığı öznel bir biçimde yorumlayarak kendine bir inanç yolu bulmuştur 

(Gutek,  2017). 

Reneaux (1994) Kierkegaard’ın, varoluş meselesinin saf akılla, soyut düşünceyle 

anlaşılamayacağını iddia ettiğini belirtmektedir:  Kişi varoluşu üzerine ne kadar 

düşünürse düşünsün onu gerçek manada kavrayamaz. Nitekim ona göre insan devamlı bir 

oluş ve değişim içinde olduğundan onu bir kategoriye sokmak imkânsızdır. Varoluş 

önceden verilmiş, tanımlanmış ve sona ulaşmış bir şey değildir; kişi de gerçeklik de 

devamlı değişir, sürekli olarak değişen birey önceden bilinemeyen bir yaşama doğru yol 

alır.  

Kierkegaard’ın felsefesi üzerine geniş kapsamlı çalışmalar yapan Durmuş (2018) 

ve Çelebi (2008)’in de analizlerinden yararlanarak Kierkegaard’ın “öznellik olarak 

hakikat” fikri, buna bağlı olarak ortaya koyduğu yaşamın çeşitli safhaları, bu varoluş 

safhalarından ortaya çıkarılabilen varoluşçuluğun temel kavramları şu şekilde ifade 

edilebilir:  

Kierkegaard’a göre; öznellik olarak hakikat öznel düşünüm (subjective reflection) 

ile birlikte değerlendirilmelidir. Bu tür bir düşünüm hem hakikat sorusuyla hem de kişinin 

hakikatle girdiği ilişkiyle ilgilenir. Diğer bir ifadeyle, öznel düşünümde hem kavramlar 

hem de kişinin bu kavramlarla girdiği ilişki üzerinde durulur; böylece hem sorunun ilgili 

olduğu şey hem de soruyu soran kişinin o şeyle girdiği ilişki sorgulanır. Dolayısıyla, öznel 

düşünüm ile birey de felsefi sorgulamanın içinde yer almış,  birey hakikate varma 

sürecine dâhil edilmiş olur (Durmuş,2018).  

Kierkegaard’ın kişinin kendi hakikatini oluşturma sürecini anlattığı Yaşamın 

Safhaları onun öznel refleksiyon kavramının ne olduğunun anlaşılması bakımından 

önemlidir. Ona göre yaşamın safhaları üç şekilde ele alınır: Estetik Yaşam, Etik Yaşam 

ve Dini Yaşam.  

Bireyin her safhadaki var olma biçimi ise şöyle açıklanabilir (Kierkegaard, 1988): 

Estetik yaşamda birey, haz peşinde olan, arzularının esiri olan, şuurlu ve özgür seçim 

yapamayan bir kişidir. Estetik bireyin ahlaki sorumluluk ve ödev bilinci yoktur; onun için 

önemli olan sadece haz almaktır. Birey sadece yaşadığı andaki hazza odaklanır, geçmiş 

ve gelecek üzerine hiç düşünmez. Kişide hazza karşı doymayan bir istek vardır, bu haz 

alma isteği bireyde artarak devam eder. Ancak devamlı olarak yenilenen haz her 

defasında kişide acı ve sıkıntıya sebep olur. Bu acı ve sıkıntıdan kurtulmak için birey 



146 
 

yeniden arzularının peşinden gider. Eğer bireyin duyduğu acı ve yaşadığı sıkıntı çok 

şiddetli bir hal alırsa kişi sıçrama yaşayarak etik yaşama ya da dinsel yaşama geçiş 

yapabilir; bu sıçrama bireyin kendi seçimidir.   

Kierkegaard  (1988), etik varoluş alanını ise şöyle açıklar: Yaşamın bu safhasında 

birey yüksek farkındalığa sahiptir, bilinçli bir şekilde kendini seçmeye çalışır.  Etik 

yaşamın en temel amacı; toplumsal ödev ve ahlaki sorumlulukları yerine getirmektir. Bu 

bir anlamda kişinin kendini seçmesi, ben olma ödevini yerine getirmesi anlamına gelir. 

Dolayısıyla, etik yaşamdaki birey ahlaki olanı seçer ve toplumsal sorumluluklarını yerine 

getirir. Birey diğerlerinin de topluma karşı sorumlulukları olduğunu bilir; kendisi de bu 

yükümlülükleri yerine getirirken seçimde bulunur ve seçimlerinin başkalarını da 

etkilediğini bilir. Dolayısıyla, birey hem kendi benliğini hem de ötekinin benliğini 

belirlemiş olur.  

Bu etik yaşam safhasında özgürlük ve seçim yapma belirleyici kavramlar olarak 

öne çıkar. Özgürlük etik varoluşun gerçekleşebilmesi için temel koşuldur. Estetik 

yaşamdaki birey, özgürlüğünü özgür olmamayı seçerek kullanır ve ben olabilmeyi 

ortadan kaldırır; etik yaşamdaki birey ise bu özgürlüğü ahlaksal benliğini oluşturmak ve 

kendisini belirlemek için kullanır. Bu durumda kişinin benliğini oluşturabilmesi için 

seçim yapması özgürlük anlamına gelmektedir.  Öyleyse etik varoluş alanında birey 

özgürlük, seçim yapma ve sorumluluk kavramlarına sahiptir (Çelebi, 2008). 

Dini varoluş alanı ise şu şekilde açıklanabilir (Kierkegaard, 1988): Dini yaşam 

akıl dışıdır. Bu varoluş alanını akılla açıklamak imkânsızdır; ancak imanla açıklanır. 

Burada bireyin sadece Tanrı’ya karşı sorumlulukları vardır; toplumun bireyin davranışları 

üzerinde bir yaptırımı yoktur. Dolayısıyla akıl ve evrensel etik Tanrı’nın emirleri 

karşısında önemli değildir. Eğer bir davranış Tanrı’nın buyruğuysa birey o davranışı 

herhangi bir mantık aramadan gerçekleştirir. Birey Tanrı’ya yakınlaşabildiği ölçüde kendi 

benliğini kurabilir; bireyin Tanrı ile olan ilişkisi ise akıl yoluyla değil, imanla kurulur. 

Birey dünyadaki seçimleriyle Tanrı’ya ulaşmak mecburiyetindedir; bu şekilde 

sıkıntılarından ve umutsuzluklarından kurtulacaktır. 

Kierkegaard, dini varoluş alanında bireyin kendini yaratma sürecini dinsel 

hikâyeler aracılığıyla anlatırken hakikat üzerinde durur. Hristiyanlıkta var olan “Tanrı’nın 

Vücut Bulması” doktrini üzerinden mutlak paradoks düşüncesine varır. Ona göre; sonsuz 

olanın sonlu olan bir varlığa bürünmesi; diğer bir ifadeyle Tanrı’nın vücut bulması mutlak 

bir paradokstur. Paradoksal ve “saçma” olan bireyin muhakemesinin dışındadır, akıl 

Tanrısal gerçekliği anlayacak güce sahip değildir. Çünkü bu insan aklını aşan bir şeydir. 



147 
 

Bu yüzden birey bu paradoksu, yani “saçma” olanı kavramaya çalışmak yerine, bunun bir 

iman meselesi olduğunu kabul etmelidir. Tam da bu noktada birey bu paradoksa ilişkin 

imanı üstlenince hakikate ulaşır (Kierkegaard, 1988). 

Bu safhaların hepsinde birey öteki olanla girdiği ilişki vasıtasıyla kendisine ve 

yaşamına ilişkin bir keşif yaşar. Fakat bu keşif kolay bir keşif olmaz; birey seçimlerinin 

sonunda yaşadığı çaresizlikle, bunaltıyla karşı karşıya gelir.  Bu acılı çaresizlik aslında 

ona kendi hakikatini gerçekleştirebilme olanağı olduğunu gösterir. Birey ya o sırada 

içinde olduğu yaşamdan vazgeçer ve yeni bir seçimin yükünü alır ya da vazgeçemediği 

yaşam biçiminde çaresizlik içinde kalmaya devam eder (Durmuş,2018).  

Dolayısıyla yukarıda sözü edilen yaşamın safhaları birbirlerinden bağımsızdır, 

aralarında devamlılık yoktur. Bu yüzden birey bir safhadan diğer safhaya geçerken bir 

önceki yaşam şeklini ve kendiliğini korumaz (Kierkegaard, 1988). Bu da göstermektedir 

ki bir yaşam biçiminden diğerine geçmek bireyin kendi tercihidir ve birey her seçimiyle 

birlikte bir önceki safhadaki kendiliğinden vazgeçmiş olmaktadır. Böylece birey özgürce 

kendi var olma şeklini belirler; bir başka söyleyişle, birey kendini özgür seçimleriyle var 

etmeye çalışır.  

Tüm bunların ışığında şu görülmektedir ki Kierkegaard’ın varoluşun özden önce 

geldiği düşüncesinin temelinde özgürlük vardır. İnsan özgür olduğu için varoluşu özden 

önce gelir; insan özgür eylemleriyle kendi özünü oluşturan bir varlıktır. Nitekim önceden 

belirlenmiş bir özle doğmak bireyin özgürlüğüne aykırıdır. Bu sebeple varoluş kişinin 

kendi özünü inşa edebilmesi için bir imkân sunar. Kişi, bu özgürlük vasıtasıyla kendi 

değerlerini yaratır, seçim yapar ve eylemde bulunur; böylece kendi varoluşunu ortaya 

koyar. Dolayısıyla birey seçimlerinde özgürdür, bu özgürlük sorumluluğu getirir; başka 

bir söyleyişle, birey özgür olduğu için sorumlu, sorumlu olduğu için de özgürdür (Çelebi, 

2013).  

Öyleyse, bireyin kendi hakikatini oluşturma ve varoluşunu belirleme serüveninde 

özgürlük, seçim yapma ve sorumluluk temel kavramlar olarak öne çıkmaktadır. Bu 

kavramlar daha sonra varoluşçu felsefenin temel tezleri haline gelmesi bakımından 

önemlidir; bunlar Kierkegaard’ın varoluşçuluğa en büyük katkıları olarak 

değerlendirilebilir. 

Jean-Paul Sartre (1905 –1980) ise varoluşçu bir filozof olmasının yanında roman 

ve oyun yazarıdır.  

Sartre, II. Dünya Savaşı sürecinde insanların var olma mücadelesine, acılarına 

tanıklık etmiş; artık bir anlam taşımayan bu saçma dünyada insanların çektiği kederleri, 



148 
 

umutsuzlukları, ölüm ve yaşam arasında kalışlarını derinlemesine sorgulamıştır 

(Gutek,2017). Kierkegaard gibi  ‘varoluş özden önce gelir’ fikrini öne süren Sartre 

(1985:63), bu düşünceye ondan farklı olarak Tanrı’nın yokluğu fikrinden varır: “Tanrı 

yoksa, hiç olmazsa varoluşu özden önce gelen bir varlık vardır. Bu varlık, bir kavrama 

göre tanımlanmazdan, belirlenmezden önce de vardır. Bu varlık insandır”. Varoluşun 

özden önce gelmesi ise “şu demektir: İlkin insan vardır; yani insan önce dünyaya gelir, 

var olur, ondan sonra tanımlanıp belirlenir, özünü ortaya çıkarır” (Sartre,1985: 63). 

Sartre (1985:71), kişinin daha önceden belirlenmiş bir özü olmadığını, bu dünyada 

yalnız ve özgür olduğunu Dostoyevski’nin bir cümlesinden hareket ederek şu şekilde 

açıklamıştır: 

Dostoyevski, Tanrı olmasaydı her şey mubah olurdu, diye yazmıştı. Gerçekten de, 

Tanrı yoksa her şey mubahtır, hiçbir şey yasak değildir. Bu demektir ki, insan 

kendi başına bırakılmıştır. Ne içinde dayanacak bir destek vardır, ne de dışında 

tutunacak bir dal. Artık, hiçbir özür, dayanak bulamayacaktır yaptıklarına. 

Varoluş özden önce gelince, verilmiş ve donmuş bir insandan söz edilemez elbet. 

Önceden belirlenmiş, donmuş bir doğa açıklanamaz çünkü. Başka bir deyişle, 

gerekircilik, kadercilik yoktur burada, kişioğlu özgürdür, insan özgürlüktür.  

Ona göre insan, dünyaya bırakılmış yalnız biridir; kendi özünü ve kendi anlamını 

oluşturmak ve kendisinin mimarı olmak durumundadır. Dolayısıyla, varoluş, eylemin ve 

özgürlüğün sonucunda ortaya çıkar; özgürlük varoluşun temelini oluşturur. Çünkü 

özgürlük mümkün olanın gerçeğe dönüşmesini sağlar. Diğer bir ifadeyle, varoluş, 

özgürlük ve bilinç sayesinde kişinin kendinde potansiyel olarak var olan öze varması için 

bir çabadır.  Sartre bunu bir şey yapma olarak ifade eder (Sartre, 1985).  

Önceden belirlenmiş bir doğası olmayan insan, kendi eylemlerini ve seçimlerini 

ortaya koyarak kendi varoluş değerini yaratmak zorundadır. Öyleyse,  insan önce var olur, 

sonra seçimleriyle kendini istediği şekilde oluşturur.   

 “İnsan, nasıl olmayı tasarladıysa öyle olacaktır. Olmak isteyeceği şey değil, 

tasarlayacağı şey yani” (Sartre,1985:64). Varoluş seçim yapma özgürlüğünü, seçim 

yapma özgürlüğü de sorumluluğu beraberinde getirmektedir (Sartre,1985:65): 

varoluş özden önce geliyorsa, insan ne olduğundan sorumludur öyleyse. İşte, 

varoluşçuluğun ilk işi de her insanı kendi varlığına kavuşturmak, varlığının 

sorumluluğunu omuzuna yüklemektir. Ne var ki biz, insan sorumludur derken, 

yalnızca kendinden sorumludur demek istemiyoruz, bütün insanlardan 

sorumludur demek istiyoruz. 

Özetle, Sartre’a göre insan kendini mimarı olan bir varlıktır. İnsanın kendisine 

nasıl bir öz oluşturacağı ise insanın özgürce hangi seçimlerde ve eylemlerde 



149 
 

bulunduğuyla ilgilidir. İnsan, bu seçimlerinin ve eylemlerinin sonucudur. İnsanın kaderi 

özgürlük olduğu için insan hem kendinden hem diğer insanlardan sorumludur. 

Varoluşçuluk bir eğitim felsefesi akımı olmamakla birlikte, birçok felsefecinin 

ondan eğitime ilişkin çıkarımlar yaptığı görülmektedir. Gerçi Büyükdüvenci (2001), 

Uludağ (2019),  Akpunar (2019) gibi düşünürler, varoluşçu filozofların çeşitli düşünceler 

ortaya koyması, bu düşünceler arasında yeterince bütünlük sağlanamaması, bu yüzden 

varoluşçuluğun sistematik bir felsefe olamaması gibi nedenlerle eğitime ilişkin çıkarımlar 

yapmanın güçlüğüne dikkat çekseler de Cevizci (2018) gibi yazarlar varoluşçuluğun 

eğitim felsefesine yansımasının olduğunu ileri sürmüşlerdir. Örneğin Ralph Harper, Van 

Cleve Morris ve George F. Kneller’in daha 1950’li yıllarda eğitimde varoluşçu 

düşüncenin önemi üzerinde durdukları görülmektedir. 

Harper’a (1955) göre aydınlanmadan köklerini alan rasyonalitenin, bilimsel 

metodun, ilerlemenin insanlığı mutluluğa ulaştıracağına, mükemmel bir hayat 

yaratacağına olan iyimser inanç bireyin bütünlüğünün inkâr edilmesine sebep olmuştur. 

Bu bağlamda varoluşçuluk, eğitime ilişkin olarak bireyin bir bütün olarak gelişmesiyle 

ilgilenir. “Bütün insan” ile Harper  (1955) hem rasyonellik hem de duygusallık dâhil 

olmak üzere kişiliğin bütünlüğünü kastetmiş ve bu iki yönün de doğum, ölüm, aşk gibi 

yaşamın evrensel, varoluşsal boyutları için önemli olduğunu belirtmiştir.   

Varoluşçuluğu rasyonalizme bir tepki olarak gören May’e (1958) göre ise eğitim 

kişinin kendi varoluşunu gerçekleştirmesine yardım etmelidir: Rasyonalizme bir tepki 

olan varoluşçu düşünceye göre; insan salt düşünen ya da mekanik bir töz olmaktan ziyade 

var olmaya çalışan bir yapıyı yansıtır. İnsanlar her zaman olabilecekleri şey olma 

potansiyellerini gerçekleştirme sürecindedirler. Bu bağlamda eğitim de kişinin kendisinin 

tüm ihtimalleri, seçenekleri görerek hayatının yönünü kendisinin belirleyebilmesine 

yardım eden bir süreç olmak durumundadır.  

Morris’e (1966:110) göre ise “insan olmak önce var olmaktır; var olmak ise 

varlığın ve var olduğunun farkında olmaktır”. Bu farkındalık, insan deneyiminin tüm 

kritik varoluşsal boyutları için bir başlangıç noktasıdır. Bu bağlamda varoluşçu eğitim, 

her bireyi kendi benliğinin en yüksek kapasitesine ulaşması ve kendi yaşam biçiminin 

sorumluluğunu alması için harekete geçirme işini yerine getirir. Benzer şekilde Kneller 

(1964) da eğitimin; varoluşun temel sorularıyla yüzleşmek ve öğrenciye potansiyelini 

gerçekleştirmesinde yardım etmek için ideal bir alan olduğunu ifade etmiştir.  

 Varoluş felsefesini eğitime yansıtmak için çaba gösteren felsefecilerin, varoluş 

felsefesine göre eğitimin bireyin varoluşunu gerçekleştirmeye yardım etmesi gerektiğini 



150 
 

ileri sürdükleri belirtilebilir. Bunların yanı sıra varoluşçu felsefenin insanın var olma, 

özgürlük, seçim ve sorumluluk niteliklerine yaptığı vurgu da dikkate alınarak, varoluşçu 

eğitimin ilkeleri ve ilkelerin öngördüğü öğretmen rolleri şu şekilde ifade edilebilir: 

*İlke 1: Eğitim, kişinin seçme özgürlüğünü kullanma ve seçimlerinin 

sorumluluğunu üstlenme yeteneğini geliştirme sürecidir. “Eğitim bireyin (kendi) kimliği, 

sorumlulukları ve seçimleri üzerine derinlemesine düşünmesini teşvik eder” (Ornstein ve 

Levine, 2008:173). Bu bağlamda eğitimin ilk adımı esasen bireyin seçim yapma 

konusunda özgür olduğunun bilincini uyandırmak (Ornstein ve Levine, 2008), kişinin 

kendini tanıyıp anlaması, olmak istediği kendisini seçmesini sağlamaktır (Ozmon ve 

Craver, 2003).  

Bu amaçla paralel olacak şekilde varoluşçu eğitim düşüncesinde birey tek ve 

biricik bir varlık olarak kabul edilir. Diğer bir söyleyişle, çocuk ve çocuğun ilgi, 

ihtiyaçları eğitimin merkezinde yer alır. Bu bağlamda Boos’un (1970) da açıkladığı gibi 

varoluşçu eğitimde kişinin kendi deneyimleri en değerli, bireysel düşünme stilleri ise en 

önemli kabul edilmelidir. Böylece eğitim, bireylere kendi varoluşlarına erişme ve 

kendilerini dönüştürme yönünde rehberlik eder. 

Bu durumda, varoluşçuluk bireyin toplumun taleplerine göre değil, bireyin bizzat 

kendisine uygun, onun bireyselliğini geliştirmesini, kendi varoluşunu gerçekleştirmesini 

ve kendi kaderinin belirleyicisi olmasını sağlayacak bir eğitim gerekliliğini ortaya koyar 

(Güçlü,2019).  Günay’ın (2018:107) ifadesiyle böyle bir eğitim, öğrenciyi “özgürce 

seçimler yapmaya, sorumluluk duymaya, yaratıcılığını ortaya koymaya yöneltmelidir”. 

Daha geniş bir ifadeyle, varoluşçu bir eğitim insanın özgürlüğünün önemli olduğunu 

öğretmeli, kişinin yaşam sorumluluklarını geliştirmeli, ona hayatını zenginleştirecek çok 

sayıda seçenek sunmalı, onun alternatifler arasından seçim yapma becerisini ve 

seçimlerinin sorumluluğunu alma bilincini geliştirmelidir. Nitekim varoluşçu düşüncede 

özgürlük seçim yapma, eylemde bulunma ve yapıp ettiklerinden sorumlu olmadır; özgür 

olmak için seçim yapma ve bu seçime bağlılık gerekir.  

Kişinin biricikliğinin ve özgürlüğünün esas olduğu varoluşçuluk, çocukların 

bireysel farklılıklarını göz ardı eden, onları belli kategorilere koymaya çalışan eğitim 

anlayışını doğru bulmaz; öğrencilerin hepsini tümüyle aynı kabul eden, bireylerin kendini 

bulmasına mani olan bu anlayış varoluşçu felsefede kabul edilemez (Ornstein ve Levine, 

2008). Varoluşçuluk, “insanın bir sosyal varlık olarak toplum içinde ve insanlık ideali 

için eğitilmesine karşıdır” (Ergün,2018:52); sadece toplumsal kurumlara uymayı öğreten, 

grup bilinci kazandırmaya çalışan, uzmanlaşmaya ve meslek edindirmeye dayanan eğitim 



151 
 

anlayışını eleştirir. Çünkü böyle bir eğitim kişilerin bireysel farklılıklarını yok sayar, 

birey olma bilincini zayıflatır, bireyin özgürlüğünü kısıtlar ve kendi varoluşunu ortaya 

koymasını engeller; bireyselliği, biricikliği vurgulaması gereken eğitim her birimize 

korkularımız, hayal kırıklıklarımız ve umutlarımızla kendimizi görmemize yardımcı 

olmaya çalışmalıdır (Ozmon ve Craver, 2003).  

 Öyleyse eğitim genel bir eğitim olmalı, birtakım toplumsal idealler için olmamalı, 

herhangi bir ahlaksal, kültürel sistemi çocuklara dayatmamalı, onları serbest bırakmalıdır; 

kişi seçimini özgürce yapabilmeli, kendi kaderinin belirleyicisi olmalıdır. Dolayısıyla, 

insan kendi tercihlerinin ve eylemlerinin ürünü olmalıdır.  

Varoluşçu eğitimin hedeflerini gerçekleştirmek için tek bir öğretim programı 

değil, çeşitli öğretim programlarından söz edilebilir; öğrenci bunlardan dilediğini seçer. 

Çünkü Boos’ un  (1970) da belirttiği gibi öğrencilerin biricikliğini kabul etmek öğretim 

metotlarında esneklik ve öğretimde kişiselleştirilme gerekliliğini ortaya çıkarır. Gutek’e 

(2017) göre varoluşçu bir öğretim programı, kişilerin tecrübelerini ve seçimlerini temel 

alan fiziksel ve sosyal gerçeklikle ilgili konu alanlarını ve yeteneklerini içermelidir. Bu 

öğretim programında yoğunluklu olarak edebiyat, tarih,  felsefe, güzel sanatlar, etik, 

estetik gibi sosyal bilim alanları bulunur; bu dersler estetik, ahlaksal, duygusal özellikler 

taşıdığından çocuğun öznel seçimler yapmasına, kendi bireysel varoluşunu 

gerçekleştirmesine yardımcı olacağı düşünülür (Ornstein ve Levine, 2008). Diğer bir 

söyleyişle, konu öğrencide öznelliğin gerçekleştirilmesi için bir araç olmalıdır 

(Kneller,1964).  Doğa bilimleri bireyi nesne olarak gördüğü için varoluşçu programda 

sosyal bilimler daha ağırlıklı olarak yer alır (Cevizci, 2018). Standartlaştırılmış bir 

öğretim programını reddeden varoluşçu düşünce öğrencinin kendine özgü, benzersiz 

yanlarını geliştirmesine izin verir (Magrini, 2012). Böylece öğrenci, farklı disiplin 

alanları aracılığıyla elde ettiği yaşantılardan gerçekliği kendisi yapılandırır, kendi 

değerlerini, özünü yaratır.  

Öğrencinin dilediği konu alanlarını seçebildiği öğretim programı için ise açık okul 

sistemi önerilmiştir.  Açık okul sistemini ilk savunan kişi John Holt’tur. Holt (1972) 

Freedom and Beyond adlı eserinde geleneksel okulların öğrencileri kategorilere ayırıp, 

diplomalar verip toplumsal rollerine ve mesleğe hazırlarken öğrencilerin kendi 

kişiliklerini, özel yeteneklerini geliştirmelerini engellediğini ifade etmiştir.  Onun 

önerdiği açık okulda ise öğrenci dilediği alanda dilediği konuyu serbestçe seçer, öğrenir. 

Geleneksel okullardaki kuralların, yasakların aksine açık okulda öğrencinin tercihte 

bulunması, tercihlerinin sorumluluğunu alması istenir. Dolayısıyla öğrenci kendi istediği 



152 
 

için kendisine kılavuzluk ederek öğrenir; okul öğrenciye çok çeşitli olanakları, 

etkinlikleri sunan bir mekândır.  

Öğrenci geleneksel okuldaki gibi edilgen değil aktif, öğrenme ortamı ise dinamik 

ve esnek bir karaktere sahiptir; böyle bir okulda kurallar mümkün olduğunca azaltılır, 

sorumluluk ve özgürlük duygusu geliştirilir (Gutek,2017). Nitekim varoluşçu eğitim 

düşüncesi, “eğitimde Rousseau’yla başlayan Kopernik Devrimi’nin son noktasını, çocuk 

ya da birey merkezli yaklaşımın doruk noktasıdır” (Cevizci, 2018: 147).   

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, bilgi ve toplumsal değerler aktarmamalı, kurallar 

ve yasaklar koymamalı; öğrencinin dilediği konu alanlarını özgürce seçebildiği öğretim 

programı seçenekleri hazırlamalı ve sunmalıdır.  

*İlke 2: Varoluşçu eğitimde Sokratik tartışma yöntemi en uygun yöntemdir. Sezgi 

ve bilimsel yöntem gibi çeşitli yöntemler varoluşçu eğitimde kullanılmakla birlikte, 

Sokratik tartışma yöntemi daha çok öne çıkar. Bu teknik kullanılırken öğrenciyi doğru 

cevap için etkilemek doğru değildir; öğreticinin de doğru cevabı bilmemesi gerekir; 

öğrencilere hayatın anlamına ilişkin sorular sorularak onların kendi doğrularını, 

anlamlarını öznel bir biçimde inşa etmeleri ve kendi sorumluluklarını fark etmeleri 

hedeflenir. Dolayısıyla, varoluşçu düşüncede eğitim diyaloga dayanmalıdır; daha geniş 

bir ifadeyle, bireyler hayatlarına ve tercihlerine ilişkin tartışmalar yapmalı, sorular 

sormalı, cevaplar ortaya koymalı ve diyaloğa girmelidir (Ornstein ve Levine, 2008).  

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, hayatın anlamına ilişkin öğrencileri düşünmeye, 

sorgulamaya, diyaloğa girmeye, kendi doğrularını ve değerlerini oluşturmaya teşvik 

etmek için sokratik yöntemi kullanmalıdır. 

 

Neoliberalizm ve Öğretmen Rolleri 

 

Neoliberalizm, klasik liberalizmin zaman içinde evrilerek yeni bir biçim 

kazanmasıyla ortaya çıkmıştır. Neoliberalizmin tarihsel arka planını oluşturan klasik 

liberalizmden kısaca söz edilecek olursa; liberalizm kökleri Rönesans ve Reforma kadar 

uzanmakla birlikte, feodal, tarımsal üretime dayalı ve skolastik düşüncenin hâkim olduğu 

ortaçağ sisteminin eleştiriye uğradığı, aydınlanma çağı düşünürlerinin insanın 

ilerlemesine engel teşkil eden monarşiye ve kiliseye karşı çıkan fikirler ortaya koydukları, 

18.yüzyıla gelindiğinde tam anlamıyla ifadesini bulan felsefi bir akım olmuştur (Gutek, 

2017). Liberalizm bireyin hak ve özgürlüklerine, bireyin faaliyetlerinde serbestliğine 

vurgu yapan, bireyin özgürlükleri ve serbest girişimi karşısında devletin yetkilerinin 



153 
 

daraltılmasını, bireylere müdahalesinin kısıtlanmasını savunan siyasal ve iktisadi bir 

düşüncedir (Karataş, 2019). 

Liberal düşünce meslek sahipleri, bankacılar ve tüccarlardan oluşan orta sınıfın 

sosyal ve siyasal hakları için aristokrasiye karşı mücadele etmeye başlamalarının bir 

eseridir (Gutek, 2017).  Monarşinin ve kilisenin kendini her konuda otorite sayması ve 

devlet yönetimindeki mutlak egemenliği sermaye sahibi olan ve üretimi elinde 

bulunduran burjuva sınıfını rahatsız etmiş; kralların ve papaların baskısından ve sosyal, 

siyasal, ekonomik alanda kendilerine uygulanan kısıtlayıcı etkilerden kurtulmak 

istemişlerdir (Uçak, 2018b). Fransız İhtilali ve Sanayi Devrimi’nin ardından burjuva 

sınıfının talep ettiği hak ve özgürlüklerin devlet tarafından hukuki güvence altına 

alınmasıyla siyasi liberalizm doğmuştur (Göze, 2016). Temel hedefi toplumun üyelerini 

devletin gözetiminden ve kontrolünden kurtarmak olan liberalizm, aristokrasiye karşı 

verilmiş mücadelenin de en güçlü kazanımı olarak ifade edilen bir düşünce akımıdır 

(Kahraman, 1995).   

Dolayısıyla, liberalizm Avrupa Aydınlanmasının bir açıklamasını, onu takip eden 

siyasi devrimler dönemini ve çeşitli düşünürlerin çalışmalarının dikkatli bir şekilde ele 

alınmasını içermektedir. Thompson’ın  (2017) da ifade ettiği gibi temelde özgürlük ve 

eşitliğe odaklanan liberalizm, ilerlemeye ve özgürlükler yoluyla elde edilen daha büyük 

insani gelişmeye inanır. Bu bağlamda liberalizm, üretken insan davranışını yönetmek için 

güçlü bir otoritenin gerekliliğini kabul etmez; bunun yerine herkesin eşit şartlarda hareket 

edebilmesi ve özgürlüklerin genişletilmesi gerektiğini savunur, insanlığın kendi 

çıkarlarına hizmet etme kabiliyeti olduğuna inanır.  

Siyasal bir yaklaşım olarak liberal düşüncenin temel nitelikleri şu şekilde ifade 

edilebilir: Liberalizm düşüncesinin temelinde birey ve bireyin özgürlüğü vardır (Chau, 

2009). Liberal düşünceye göre birey rasyonel bir varlıktır, her zaman toplumdan, 

devletten daha önemlidir. Bu sebeple birey hakları toplumdan önce gelmelidir 

(Güçlü,2019).  Liberal devlette demokrasi meşruiyetini halkın rızasından ve insan 

haklarına saygıdan alsa da bu devlet yetkileri sınırlı olan anayasal bir devlettir (Erdoğan, 

2003). Devlet mümkün olduğunca geri planda kalmalı, devletin baskıcı tutumları ortadan 

kaldırılmalıdır; bir başka söyleyişle, bireycilik ve özgürlüğün var olabilmesi için devlet 

yetkilerinin sınırlandırılması gerekir (Güçlü,2019). Bu bağlamda, liberal anlayışın 

özünde din ve vicdan özgürlüğünün var olduğu da bilinmektedir. Birey kimsenin baskısı 

ve zorlaması olmadan kendi aklı ve vicdanıyla istediği dine, ahlaka, değere inanma ya da 

inanmama özgürlüğüne sahiptir (Sambur, 2011).  



154 
 

Liberal bir sistemde devletin ana amacı, bireyin mutluluğunu gerçekleştirmektir 

(Göze, 2016): Devletin bunu gerçekleştirebilmesi için bireylerin doğuştan getirdiği, 

devredilemez haklarını güvence altına alması ve bu hakların kullanılmasını engelleyen 

durumları da ortadan kaldırması gerekir. Bu bakımdan ülkeyi yöneten iktidarın görevi; 

özgürlüklerini hukuka uygun biçimde kullanan bireylere müdahale etmeme, bireylerin 

can ve mal güvenliğini koruma, bireylerin kendilerini özgürce geliştirebilmelerini 

sağlama, toplumun ortak iyiliğine ve mutluluğuna hizmet etmektir.  

Ekonomik bir yaklaşım olarak ise liberal düşüncenin şu temel niteliklerinden söz 

edilebilir: Ekonomi, serbest piyasa ilkelerine göre işlemelidir. Liberalizmin ekonomik 

boyutunu oluşturan düşünce serbest piyasa ekonomisini, devletin ekonomiye 

müdahalesinin olmamasını, piyasa üzerindeki hâkimiyetinin kısıtlanmasını, rekabet 

ortamında yer almamasını, bireylerin ekonomik faaliyetlerinde özgürce hareket etmesini 

ifade eder (Yayla, 2015). Diğer bir ifadeyle,  bireyin ekonomik özgürlüğünü, serbestçe 

ekonomik girişimde bulunabilmesini vurgular. Bu; özel teşebbüs, özel mülkiyet, özgürlük 

esasına dayanan bir piyasa sistemi olarak da açıklanabilir (Aktan, 1995). Bu ekonomik 

sistem dokunulmaz ve kutsal bir hak saydığı mülkiyet hakkını teminat altına alır ve bu 

durum ilerde kapitalizmin de ilkelerini yaratması bakımından önemlidir (Göze, 2016). 

Hatta Yayla’ya (2015) göre serbest piyasa serbest ticareti savunmanın yanı sıra düşünce 

ve ifade özgürlüğünü ve basın özgürlüğünü de savunan bir kavram haline dönüşmüştür. 

Dolayısıyla, piyasa ekonomisi, bireylerin piyasada özgürce rekabet edebilmesine, 

bireylere sayısız imkânlar sunarak onları özgürleştirmeye dayanır. 

Bir felsefi düşünce olarak liberalizmin temel nitelikleri de şöyle açıklanabilir 

(Ağaoğulları ve Köker, 1991): Varlık görüşü açısından liberalizm esasen özgürlükleri 

temel alan bir düşünce ortaya koyar. Kişinin hak ve özgürlüklerinin oluşturulmasını ve 

geliştirilmesini savunur, bunun toplumun genelinin çıkarına sonuçlanacağını iddia eder. 

Bu bağlamda sınıflardan değil bireylerden oluşan bir toplumdan söz eder. Bilgi görüşü 

açısından bilimsel bilgiyi savunur. Akıl tek yol gösterici olandır; insan aklı sürekli 

gelişme halindedir, akla dayalı bir düzen kurmak gereklidir. Değerler bakımından ise yine 

bireyi ve özgürlüklerini merkeze koyar. Liberal düşüncede bireyin özgürlüğü en nihai 

hedeftir; bu özgürlük inanç ve ibadet özgürlüğünü, serbest teşebbüsü ve rekabet 

özgürlüğünü de kapsamaktadır. Liberalizm bireye sınır koyan, onun gelişmesini 

engelleyen toplum ve devlet tarafından getirilen tüm baskılara karşı bireyin yanında yer 

alır. Bireyin tüm yönlerden özgürleşmesini sağlamaya çalışır.  



155 
 

Tüm bunların ışığında liberalizmin bazı nitelikleri genel olarak; bireycilik, 

özgürlük, demokrasi, hukukun üstünlüğü, temel hak ve özgürlüklerin yasal güvence altına 

alınması, rıza, eşitlik, laiklik, akılcılık, bilimsellik, hoşgörü, halkın temsili, sınırlı 

hükümet, serbest piyasa şeklinde belirtilebilir (Chau, 2009; Raico, 2006). 

Liberalizmin ortaya çıkışını hazırlayan düşünürler arasında John Locke (1632-

1704), David Hume (1711-1778), Adam Smith (1723-1790), Jeremy Bentham (1748-

1832),  John Stuart Mill (1806-1873), Herbert Spencer (1820-1902), Benjamin Constant 

(1767-1830), Alex De Tocqueville (1805-1859) gibi isimler vardır.   

Bu düşünürlerin liberalizme katkıları kısaca şu şekilde özetlenebilir (Çetin, 

2001a): Locke, bireylerin doğuştan getirdiği hakları olduğunu, bu haklar tehlikeye 

düştüğünde onların bir araya gelerek toplumsal sözleşme oluşturduklarını, dolayısıyla 

devletin meşruiyetin toplumsal sözleşmeden geldiğini, toplumsal sözleşmeye katılan 

vatandaşlar arasından devleti yönetmek için temsili hükümet kurulması gerektiğini ifade 

etmiştir. Bu fikirleriyle liberal düşüncenin kuruculuğunu ve öncülüğünü yapmıştır. David 

Hume’e göre özgürlük ve faydacılık insan doğasında vardır; akıl kişisel yararın peşinden 

koşar. En adil düzen kendiliğinden düzendir; bu düzende özgürlük vardır, devlet buna 

karışmamalıdır. Adam Smith ise “görünmez el” teorisini ortaya koymuş, insanın kendi 

çıkarlarının peşinden koştuğunu, bunun tüm toplumun çıkarına olduğunu, doğadaki 

mevcut düzenin en özgür düzen olduğunu, devletin güvenliği sağlamak dışında hiçbir 

şeye karışmaması gerektiğini vurgulamıştır. Jeremy Bentham’a göre; devletin asıl hedefi 

bireysel çıkarı artırmaktır. Mutluluk için fayda, ekonomik özgürlük, mülkiyet gerekir; 

bunlar olmadan mutluluk olamaz. John Stuart Mill için haz, devleti ve ahlakı belirleyen 

şeydir. Özgürlük en büyük hazdır; devlet bu hazzı çoğaltmalıdır. Sosyal darvinist Herbert 

Spencer ise, topluma en iyi uyum sağlayanın hayatta kaldığını (survival of the fittest), 

böylece sosyal ayıklanmanın gerçekleştiğini belirtmiş ve “laissez faire”i; “bırakınız 

yapsınlar, bırakınız geçsinler” ilkesini savunmuştur. Benjamin Constant, basın, din, 

ekonomi ve mülkiyet gibi tüm alanlarda maksimum düzeyde özgürlüğün şart olduğunu 

ifade etmiştir. Alexis de Tocqueville’e göre liberalizm ve demokrasi birbirinin 

tamamlayıcısı, olmazsa olmazıdır. O, tarihin amacının özgürlüğü ve eşitliği sağlamak 

olduğunu ifade ederek liberalizme katkıda bulunmuştur. 

Öyle anlaşılmaktadır ki; John Locke’un bilhassa insanın doğuştan getirdiği,  

yaşama, özgürlük ve mülkiyet hakkı olduğunu ifade eden doğal haklar teorisi ve temsili 

hükümet düşünceleri klasik liberalizmin siyasi boyutunu ortaya çıkarırken, Adam 

Smith’in insanın doğuştan özçıkarının peşinden koştuğu, bunun herkesin yararına olduğu; 



156 
 

böyle bir toplumda ise uyumun bir müdahaleye gerek kalmadan (görünmez el teorisi) 

kendiliğinden oluşacağı düşüncesi ve arkasından gelen diğer liberal düşünürlerin de 

sunduğu katkılar liberalizmin ekonomik boyutunun ortaya çıkmasını sağlamıştır.  

Bu klasik liberal düşüncenin zaman içinde evrim geçirerek aldığı yeni biçime 

neoliberalizm denilmektedir (Harvey, 2021): Harvey’e (2021) göre, liberal kapitalist 

sistem 1929 ekonomik buhranında ciddi bir çıkmaza girmiş; çözüm, klasik liberalizmi 

terk etmek ve sosyal devleti tercih etmek ve Keynesyen iktisat politikalarını ve onun 

müdahaleci devlet anlayışını uygulamak olmuştur, 1947’de bir grup bilim insanı 

entelektüel çabalarını liberalizmi geliştirme ve yenileme yönünde göstermiş, Avusturyalı 

Friedrich von Hayek’in başkanlığında toplanarak Mont Pelerin Topluluğu’nu kurmuştur. 

Topluluğun üyeleri arasında Ludwig von Mises, Milton Friedman ve Karl Popper’ın 

olduğu bilinmektedir. Topluluk; Marksizme, sosyalizme, devlet planlaması ve devlet 

müdahalesini savunan Keynesçi para ve maliye politikalarına karşı çıkmıştır; ancak bu 

hareket 1970’lere kadar düşünce alanında kalmış; ne akademide ne de politikada kendine 

yer bulabilmiştir. 1970’lere gelindiğinde yeni bir ekonomik bunalım yaşanmış, 

Keynesyen düşüncenin yetersizliği görülmüş, bu kez sosyal devlet anlayışı terk edilmiştir. 

Bu yıllarda devletin doğrudan müdahalesine tepkiler iyice artmış, bunun ardından 

devletin müdahalesinin minimalize edilmesine ilişkin düşünceler yoğunlaşmış, 

liberalizmin yenilenmesi ve gelişmesi ekonomik ve siyasi yaşama da taşınmıştır. Mont 

Pelerin hareketi 1970’lerde bilhassa İngiltere’de ve ABD’de finansal ve politik destek 

bulmuş, Milton Friedman’ın Chicago Üniversitesi’ndeki akademik çalışmalarının da 

etkisiyle ön plana çıkmaya başlamıştır. 1974 yılında Hayek’in, 1976 yılında ise 

Friedman’in Nobel ödülü almasıyla neoliberalizmin saygınlığı artmıştır. Liberal kapitalist 

sistem 1979’da İngiltere’de Margaret Thatcher liderliğinde, 1980’de Amerika’da Reagan 

liderliğinde neoliberal politikalar uygulamaya başlamıştır.  

Yaşar ve Yenimahalleli-Yaşar’a (2012:65) göre, kapitalist düşüncenin yaşadığı 

gelişmeler, liberalizmin üç farklı şeklini ortaya koymaktadır: Birincisi, klasik liberalizm 

dönemi (1700-1930), ikincisi refah devleti veya sosyal liberalizm dönemi (1930-1970) ve 

üçüncüsü de 1970’lerden günümüze kadar devam eden neoliberalizm dönemidir.  

Klasik liberalizmde olduğu gibi, neoliberalizmde de özgürlük önemli bir değerdir.  

Neoliberal düşünürlerin temsilcilerinden biri olan Hayek’e (2013) göre özgürlük; kişinin 

başkasının zorlaması altında kalmadan davranabilmesi, kendi kararlarına göre hareket 

edebilmesidir. Bu bağlamda her yurttaşın demokratik, adil ve eşit bir düzende 

yaşayabilmesi için temel özgürlükler esastır. Liberal bir devlette bu özgürlükler temel 



157 
 

ilkeler olarak kabul edilir ve alınan tüm kararlar bu özgürlüklere dayanarak alınır ve 

uygulanır; dolayısıyla, bireysel özgürlük hukukun üstünlüğü ilkesiyle güvence altına 

alınır (Hayek, 2013). Neoliberal devletin en temel görevi; hukukun üstünlüğünü öne 

çıkararak, kişi özgürlüklerini korumak, adaleti ve düzeni tesis etmek, özel anlaşmalarda 

bu özgürlüklerin uygulanmasını sağlamaktır (Friedman, 1988).  

Bireysel özgürlüğün teminat altına alındığı bu yeni neoliberal sistemde amaç, 

devletin yetkilerini sınırlandırmak ve rekabetçi piyasayı güçlendirmektir (Friedman 

(1988). Burada devletin görevi ise; özgürlük bağlamında bir çerçeve oluşturup, bunu 

piyasa ekonomisine dayalı bir biçimde korumak ve bireylerin refah düzeyini artırmaktır 

(Harvey,2021).  

Esasen bir ekonomi ve politika teorisi olan (Harvey,2021) neoliberalizm, 

sermayenin küreselleşmesini, özelleştirmeyi, serbest piyasa sisteminin egemenliğini 

devlet müdahalesinin reddini ve yenidünya düzeni ile bütünleşmeyi savunur; devletin, 

sosyal adaleti tesis etmek için piyasaya müdahale etmesini onaylamaz; devlet sadece 

kanunların uygulanmasını sağlama, özel mülkiyeti koruma, rekabete destek verme 

görevlerini yerine getirmelidir (Friedman,1988).  

Neoliberalizmin, liberalizmden en önemli farkının adalet anlayışındaki farklılık 

olduğu söylenebilir (Miser, 2019): Sermaye sınıfı, güçlendiği dönem içinde, dönemin 

aristokrasi sınıfıyla mücadele etmiş ve herkesin sahip olduğunun kendisine verilmesini 

talep etmiştir. Bu talebe göre adalet, herkesin sahip olduğunun kendisine verilmesidir. Bu 

adalet anlayışına bağlı olarak, özellikle dünya ekonomik bunalımından sonraki yıllarda 

işçi sınıfının aynı yöndeki talebini kısmen karşılayan sosyal devlet anlayışına yönelmiş, 

dezavantajlı grupları devlet hazinesinden desteklemiştir. Ancak sonraki dönemlerde, 

özellikle işçi sınıfı hareketlerinin Batı’da daha uzlaşmacı hale gelmesi ve dünyanın politik 

ikliminin kapitalizm lehine dönmesiyle birlikte sermaye sınıfının adalet anlayışının da 

dönüştüğü görülmektedir. Bu yeni anlayışa göre adil olan, herkesin aynı kurallara bağlı 

olmasıdır; bir çeşit eşitliktir. Bu eşitlik anlayışı, temel eğitim hizmeti dışında, devletin 

dezavantajlı olanları hazineden desteklemesini onaylamamıştır. Devletin temel eğitimde 

dezavantajlı olanlara desteği de piyasa kuralları içinde, özel girişimi destekleyecek 

biçimde, ‘kupon sistemiyle’ verilmeye başlanmıştır. 

Neoliberal düşüncenin adalet anlayışını değiştirmesi, kendinden önce var olan 

sosyal devlet temelli Keynesyen iktisat politikalarından farklı bir politika ortaya 

koymasına ve liberalizmden iyice farklılaşmasına yol açmış; devletin ekonomik alandaki 

rolünün iyice küçültülmesi, kamuya ait kurumların ve kaynakların neredeyse tamamıyla 



158 
 

özel sektöre devredilmesi savunulur hale gelmiştir. ‘Devletin küçültülmesinin’ amacı, 

devletin ekonomik alandaki etkisinin büyük ölçüde sınırlandırılmasını, devletin kamu 

hizmetleri üretme görevinden vazgeçmesini ve özelleştirmeler vasıtasıyla kamu 

hizmetlerini özel sektöre devretmesini sağlamaktır (Hayek, 2013). Dolayısıyla, her şeyin 

piyasaya bırakılmasını isteyen neoliberalizm, devletten sadece piyasaların düzenlenmesi 

rolünü yerine getirmesini istemiştir (Friedman,1988). Hizmetlerin ve malların serbest 

piyasalarda özgür bir biçimde alınıp satılmasının verimliliği, rekabeti, üretkenliği, sosyal 

refahı artıracağı, bireylerin özgürce tercihte ve serbest girişimde bulunabilecekleri ve 

mülkiyet edinme hakkına sahip olabilecekleri (Turner, 2008) ileri sürülmüştür. 

Öyleyse neoliberal devlette “birey eylemlerinden ve refahından sorumlu” tutulur 

(Harvey 2021:73); bu sorumluluk onu kendisini daha iyiye taşıyacak imkânları da talep 

etmesini sağlar. Bu durumda toplumun çeşitli kurumlarında değişiklik kendiliğinden 

gelir. Bireyin ekonomik ilişkileri ve talepleri doğrultusunda her şey serbest piyasa uğruna 

değişip dönüşür. 

Labaree’e (1997) göre, neoliberalizm politik bir yönelim olmaktan daha çok, 

ülkelerin demokrasiyi ekonomik terimlerle yorumlamasının bir sonucudur. Hayek (2007) 

ise bunu var olma özgürlüğünün (freedom to be) seçme özgürlüğüyle (freedom to choose) 

birleştirilmesi olarak değerlendirmiştir. Dolayısıyla, siyasi özgürlük olarak demokrasiden 

ekonomik özgürlük olarak demokrasiye geçiş, neoliberalizmin temel ilkesi olarak kabul 

edilmektedir (Harvey, 2021). Öyle anlaşılmaktadır ki; neoliberal politika, ekonomik 

kontrolü hükümetlerden alıp piyasaya devretmek amacıyla, baskın bir siyasi ideoloji 

olarak liberalizmin yerini almıştır (Centeno ve Cohen, 2012). Neoliberal doktrinde 

piyasa; politik, ekonomik ve sosyal alanlarda karar almak için merkezi bir düzenleme 

ilkesi haline gelmiştir (Down, 2009). 

Sonuç olarak neoliberalizm, 1970 sonrası dönemin talepleri ve sorunları 

doğrultusunda sosyal, politik ve ekonomik alandaki yeni bir yapılanmayı ifade eden, 

dönemin sorunlarını çözmeyi hedefleyen, özelleştirme, serbest piyasa ekonomisi, özel 

teşebbüs, hukukun üstünlüğü, devletin yetkilerinin kısıtlanması, kişi özgürlüklerinin ve 

özel mülkiyetin garanti altına alınması gibi ilkelere dayanan bir düşünce akımı olarak 

özetlenebilir.  

Neoliberal politikalar devletin rolünü piyasayı düzenlemek olarak belirlerken, 

devletin üzerindeki bütün kamusal hizmetlerin de olabildiğince özel sektöre açılmasını 

savunmuştur. Bu bağlamda neoliberal politikaların ve uygulamaların diğer alanlar için 



159 
 

olduğu gibi eğitim için de özel etkileri olmuştur. Neoliberal düşüncenin eğitim ilkeleri ve 

öğretmen rolleri şu şekilde ifade edilebilir:   

*İlke 1: Eğitim özelleştirilmelidir. 1960'ların ve 70'lerin Keynesyen ekonomik 

sisteminde Batılı hükümetler iyi işleyen sosyal kurumlara yatırım yapmışlar, eğitim ve 

sağlık gibi alanlardaki ilerlemelerle insan sermayesinin iyileştirilmesine katkıda 

bulunmuşlardır (Davies ve Bansel, 2007): Eğitim, emeğin kalitesini iyileştirmenin ana 

yollarından biri olarak görülmüştür. Bu dönemde eğitim kurumları, bilginin ve eğitimin 

devlet ve toplum için değerli olduğu inancıyla, hem savunma amacıyla hem de toplumun 

tüm üyelerinin eğitime katılıp refaha katkıda bulunabilmesini sağlamak için devlet 

tarafından finanse edilmiştir. Ekonomik üretkenliğin, devletin eğitime yaptığı yatırımdan 

değil, eğitimi başka herhangi bir şey gibi alınıp satılabilen bir ürüne dönüştürmesinden 

geleceğini öne sürmüştür. Dolayısıyla, neoliberalizm ile devletin en önemli görevlerinden 

biri olan eğitim hizmeti, diğer kamu hizmetleri gibi piyasada bir değişim değerine sahip 

olarak alınıp satılan bir ürün haline gelmiş; ticaret alanında yerini almıştır.  

Neoliberal politikalar ve uygulamalar 1980'lerden beri özellikle kapitalist 

toplumlardaki okullarda etkili olmaya başlamıştır (Davies ve Bansel, 2007): Neoliberal 

yönetime geçiş; hükümet, özel girişim ve toplum arasındaki ilişkileri yeniden 

şekillendirmiştir. Özel sektörün ekonomik zorunluluklarının hükümetin ekonomik ve 

sosyal politikalarının merkezine yerleştirilmesiyle, okullar ve hastaneler gibi daha önce 

toplumun refahı için gerekli olduğu için desteklenen kamu kurumları, piyasanın bir 

parçası olarak, neoliberalizm altında yeniden yapılandırılmıştır. Kamu hizmeti ve okullar, 

bu neoliberal ideolojinin ilk hedefleri haline gelmiştir. Bu görüşe göre eğitim veya sağlık, 

diğerleri gibi pazarda alınıp satılacak hizmetler ve ürünler olmalıdır.  

Aslında liberalizm gibi neoliberalizm de iyi bir eğitim gerekliliğine vurgu yapar. 

Ancak neoliberalizm, liberalizmden farklı olarak eğitimin devlet tarafından verilmesini 

onaylamaz. Neoliberallere göre eğitim özel sektör aracılığıyla verilmeli ve piyasa 

kurallarına göre işlemelidir. Hatta eğitimin piyasalaşmasının, eşitlik gibi demokratik 

değerleri teşvik ettiği belirtilmiştir (Dixon, 2012; Tooley, 2018). Neoliberalizm, bu 

iddiaları klasik ekonomik liberalizm söyleminden ilham alarak ve devlet okullarının 

kırsaldaki ve şehirdeki genellikle yoksul olan öğrencilere kaliteli eğitim ulaştıramadığını 

belirterek desteklemiştir (Boucher, 2020).   

Neoliberalizmin öncü isimlerinden Hayek, Özgürlüğün Anayasası adlı eserinin 

son bölümünde eğitime ilişkin düşüncelerini ortaya koymuştur. Hayek (2013), halka 

genel bir temel eğitimin zorunlu olarak verilmesi gerektiği argümanını kabul etmiştir. 



160 
 

Bireylerin eğitim sayesinde diğerleriyle bazı ortak temel bilgi ve inançları paylaşması 

durumunda, herkesin “daha az riske maruz kalacağı ve “daha fazla yarar” elde edeceğini 

düşünür (Hayek, 2013:546) ve demokratik kurumlara sahip bir ülkede demokrasinin cahil 

bir halkla yürümeyeceği düşüncesini onaylar. Ancak verilecek olan bu temel eğitimin 

devletin kontrolüne girmesini ve tüm eğitimin sisteminin merkezden idare edilmesini 

doğru bulmaz. Ona göre; bireylerin zihinlerini şekillendirecek gücün, “oldukça merkezi 

ve hükümet ağırlıklı bir eğitim sisteminin” hâkimiyetinde olmasına tereddütle 

yaklaşılmalıdır (Hayek, 2013:549); eğitimin, devlet tarafından düzenlenmesinden yana 

olan iddiaların çoğu artık ortadan kalkmış, geçerliliğini yitirmiştir. “Evrensel eğitimin 

sağlam şekilde oturmuş gelenekleri ve müesseseleriyle… bugün artık eğitimin devletçe 

sadece finanse edilmesi değil, devletçe sunulması (tedarik edilmesi) da zaruri değildir” 

(Hayek, 2013:552). 

Neoliberal eğitim akımının etkisiyle eğitimi piyasa yaklaşımlarıyla yeniden 

düzenleme düşüncesi baskın hale gelmiştir (Bracey, 2003). Neoliberalizm denilince akla 

gelen diğer önemli isim Milton Friedman (1955) de Hükümetin Eğitimdeki Rolü (The Role 

of Government in Education) adlı eserinde hem genel eğitim giderlerinin kamu 

fonlarından karşılanmasınının hem de eğitimi bütünüyle özel teşebbüse bırakmanın 

mümkün olduğunu belirtmiştir: Ailelerin çocuklarını istedikleri okullara verebileceği, bu 

okulların masrafının da devlet tarafından aileye verilen ödeneklerle karşılanacağını ifade 

etmiştir. Devletin sadece öğrenci sayısının çok az olması sebebiyle özel teşebbüsün 

işletemediği yerlerde eğitimi sunması arzu edilir. Dolayısıyla nüfusun çoğunluğu, 

devletin sadece finansör olmasıyla, eğitimin özel teşebbüs tarafından yürütüldüğü 

yerlerde minimum standartları olan asgari bir eğitim görebilecektir.  

Friedman'ın bu eserinden sonra, eğitimi yeniden yapılandırmak ve yönetmek için 

farklı türde tahayyülleri gerçekleştirmek üzere serbestleşme (deregulation) ve yönetimin 

yerelleşmesi (decentralization) kavramları ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda özgürlük ve 

seçim kavramları eğitim sistemlerinde ödenebilirlik (affordability), hesap verebilirlik 

(accountability) ve erişilebilirlik (accessibility) ile ilgili konuları yeniden yapılandırmak 

için birlikte ele alınmıştır (Lee ve Perez, 2019).  Okul seçimi hareketinin (school choice 

movement) etkisiyle, düşük ücretli özel okullar (low free private schools) (Boucher, 

2020), devlet tarafından finanse edilen ancak bağımsız olarak yönetilen ve ücretsiz olan 

sözleşmeli okullar (charter schools) ve kamu kaynaklarını özel okullara yönlendiren 

kupon programları (voucher programs) yükselişe geçmiş (Ndimande ve Lubienski, 2017), 

öncelikle Amerika’nın çeşitli birçok eyaletinde uygulanmış ve sonra dünya çapında 



161 
 

popülerlik kazanmıştır (Lee ve Perez, 2019).  Bu okullar ve kupon programları 

aracılığıyla devletin sadece dezavantajlı grupların çocuklarını desteklemek için özel 

okulları finanse etmesi, bu şekilde eğitimde eşitliğin genişlemesi beklenmiştir.   

Böylece neoliberalizmin adalet anlayışı (herkese aynı biçimde davranma) 

bağlamında her bir fert için imkânlar ve fırsatlar artırılmış olacaktır; daha kabiliyetli 

olanların bu imkân ve fırsatların avantajını fark edecekleri ve bunları daha iyi 

değerlendirecekleri düşünülmektedir.  Nitekim “bir ferdin esas katkısı, karşısına çıkan 

tesadüflerden en iyi şekilde istifade etmektir” (Hayek, 2013:561). Dolayısıyla kişinin 

hayattaki başarısı ve başarısızlığı, gösterdiği bireysel çaba ve imkânları nasıl 

değerlendirdiğiyle ilgilidir. Bu yüzden neoliberal devlette “birey eylemlerinden ve 

refahından sorumlu” tutulur (Harvey, 2021:73); bu sorumluluk onu kendisini daha iyiye 

taşıyacak imkânları da talep etmesini sağlar.  

Anlaşılacağı üzere neoliberalizm, eğitim ve sosyal adalet arasındaki ilişkide bir 

dönüşüm gerektiğini varsaymaktadır. Bu neoliberal varsayıma göre, eğitime erişim 

sağlandığında, sosyokültürel bağlamlardan bağımsız olarak herkesin başarılı olabileceği 

kabul edilmektedir. Neoliberalizme göre dezavantajlı gruplardan gelen çocukları 

engelleyen şey, ayrıcalıklı grupların çocuklarının tüm eğitim avantajlarından 

yararlanmaları değil, onların yüksek vasıflı, yüksek ücretli işler için rekabet 

edebilmelerini sağlayacak bilgi ve becerilerden yoksun olmalarıdır. Bu bağlamda adil bir 

eğitim sistemi bireyleri “küresel işgücü piyasasında değer verilen bilgi ve becerilerle 

donatmak için yükseköğretime daha fazla erişimi kolaylaştırmaya adanmış bir sistem”  

olmalıdır (Brown ve Lauder, 2006:28).   

Kuşkusuz eğitimin özel sektör tarafından piyasa koşulları içinde sunuluyor 

olmasının doğal sonucu olarak eğitimi sunan okullar öğrencileri kendilerine çekmek için 

rekabet içinde de olacaklardır. Bu ise ancak öğrencilerin ve velilerin memnuniyetini 

artırmakla olanaklı görünmektedir.  

Özellikle ABD'deki neoliberal reformcular pazarlar, ürünler veya özelleştirme 

gibi ekonomik terminolojiyi kullanmak yerine seçim veya ebeveyn hakları hakkında 

konuşma eğilimi göstererek rekabet etmişler, ebeveyn olarak tüketici seçiminin ve okul 

rekabetinin daha etkili eğitim sistemleri ortaya çıkaracağını savunmuşlar; çocukları 

eğitime devam ederken, ebeveynlerin kendilerini tüketici olarak görmesini teşvik 

etmişlerdir (Lubienski, 2006).  

Nitekim piyasalaşma rekabet eden çok sayıda aktörün dâhil olduğu bir alandır 

(Lubienski, 2006). Seçim ve kalite arasında yakın bir bağlantı olduğu varsayılır ve bu 



162 
 

nedenle doğru seçimin yapılması için eğitimde uygun piyasa koşullarının yaratılması 

ihtiyacı vardır. Bu da bir tüketici olarak ebeveynlerin ve öğrencilerin daha kaliteli bir 

hayat sürme gücü olduğunu göstermektedir (Pring,1987). Eğitimdeki okul seçimi 

hareketiyle oluşan ailelerin ve öğrencilerin okul seçme özgürlüğünün ve özel sektörde 

oluşan rekabetin birincil yararlanıcısı halkın kendisidir. Çünkü bu rekabetçi, yarışmacı 

piyasadaki okul seçenekleri eğitimde verimliliğin ve etkililiğin artmasını sağlar 

(Lubienski, 2005).  

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen özel sektör eliyle sunulan ve fakat devlet tarafından 

finanse edilen fırsat ve imkânları öğrencilerin fark etmesini ve kendisine en uygununu 

seçmesini kolaylaştırmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen veli ve öğrencilerin memnuniyet duygusunu 

artırmaya önem vermeli ve özen göstermelidir.   

*İlke 2: Eğitim piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır. Küreselleşmiş bir ideoloji 

olarak neoliberalizm, eğitimsel çıktılarını ve amaçlarını kavramsal hale getirmek için 

bilgi ekonomisi kavramını popüler hale getirmiştir (Patrick, 2013): Bu kavramın hem 

eğitimi metalaştırılması ve hem de potansiyel bilgi işçisi (knowledge worker) olarak 

öğrenciyi metalaştırılması ilgi çekicidir. Eğitim; bilgi ekonomisi (Powell ve Snellman, 

2004), bilgi toplumu ve girişim toplumu gibi söylemler aracılığıyla ulus devlet düzeyinde 

zenginlik üretimini sağlayan bir araç olarak ifade edilmiştir (Brancaleone ve O’Brien, 

2011:509).  

Eğitimin ekonomik büyüme, kalkınma veya küreselleşmiş piyasa koşulları altında 

uluslararası rekabet gücü için bir itici güç olacağı varsayımı, bilgi ekonomisine ilişkin 

birçok açıklamada yer almıştır (Peters, 2003). Her bilgi işçisinin zekâsı, en önemli 

üretken kaynaktır; bu yüzden eğitim yoluyla bireysel zekânın şekillendirilmesi, beşeri 

sermayenin geliştirilmesi ve böylece ekonomik büyümenin sağlanması gerekmektedir 

(Peters ve Reveley, 2012). Bu paradigma içindeki bilginin değeri ise ‘insan sermayesini’ 

geliştirmeye olan faydasından kaynaklanmaktadır (Olssen, 2006).  Böylece, okulların ve 

üniversitelerin bireyin eğitimi ile ilgili rolü önemli ölçüde değişmiş; eğitimin amacı bilgi 

işçisinin yetiştirilmesi olarak ifade edilmiştir (Patrick, 2013).  

Geleceğin bilgi işçisi olarak öğrenci (Down, 2009), belirsizlik ve kariyer 

istikrarsızlığı ile karakterize edilen istihdam piyasasında iş aramaya ve yeniden beceri 

kazanmaya uyarlanabilir olmalı, eğitim kariyeri boyunca öğrenmelerinin sorumluluğunu 

da almalıdır. Sorumlu, başarılı ve uyarlanabilir öğrencinin özellikleri İngiliz Ulusal 

Öğretim Programında (2011) şöyle belirtilmiştir: (i) öğrenmekten zevk alan, ilerleme 



163 
 

kaydeden başarılı öğrenciler, (ii) güvenli, sağlıklı ve tatmin edici hayatlar yaşayabilen 

özgüvenli bireyler, (iii) topluma olumlu katkıda bulunan sorumlu vatandaşlar. 

Neoliberalizm, belirli bir gelir elde etmeyi olanaklı kılacağı beklentisi ile eğitimi 

beşeri sermayeye yapılan bir yatırım olarak görmektedir (Keating, Preston, Burke, 

Heertum ve Arnove, 2013; Klees, 2008). Devamlı işleyen bir piyasa oluşturan, piyasanın 

işlemesi için ihtiyaç duyulan kuralları ve kurumları ortaya çıkaran bir güç olarak devlet, 

neoliberal düşüncenin talep ettiği rekabetçi, kendi çıkarlarını temel alarak hareket eden, 

özerk bireyleri, diğer bir ifadeyle homoeconomicusları yetiştirme hedefine hizmet etmeye 

başlamıştır (Olssen, 1996).  

Homoeconomicus olarak tanımlanan bu bireyin kendisi için en doğru kararları 

verebileceği düşünülür. Bu düşünce de bireyin eylemlerinin ölçülmesini beraberinde 

getirerek onun bir yatırım aracı olarak görülmesini sağlamıştır.  Bireyin hem piyasanın 

taleplerine yanıt verecek yeterlikte olması hem de bu yeterliliğiyle kendi hayat kalitesini 

yükseltecek üretkenlikte olması gerekecektir. Dolayısıyla, eğitim ekonomik bireyi 

(homoeconomicus) yetiştirmeli ve ekonomik büyümeye hizmet etmelidir. Bu bağlamda 

kendilerinin hem özerk hem de özgür olduğuna inanan, sosyal sorumluluk duygusu 

azalmış ve fakat bireysel sorumluluk duygusu artmış, işyerine en uygun nitelikler olan 

girişimci, rekabetçi, bireyci özneler üretmelidir (Davies ve Bansel, 2007). 

 Bu amaçları gerçekleştirmek için oluşturulan öğretim programı ise bireyi 

ekonomik açıdan sorumlu ve girişimci olarak şekillendirmeye uygun olmalıdır. Bu 

öğretim programının içeriği, büyük ölçüde piyasa için gerekli olan beceriler şeklinde 

kavramsallaştırılmıştır (Patrick, 2013). Diğer bir ifadeyle, öğretim programı piyasanın 

değer verdiği bilgi ve becerileri içerir.  

* Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, ekonomik fayda sağlayan, piyasanın ihtiyaçlarını 

ve beklentilerini karşılayan bireyler yetiştirmelidir. 

Neoliberal eğitim anlayışında piyasanın sermaye grupları için eleman yetiştiren 

ve ekonomik büyümeye katkıda bulunan temel kurumlar ise üniversitelerdir. 

Üniversiteler artık neoliberal politikada bilgi üreticileri ve bireysel ve kolektif beşeri 

sermayeyi artırabilen, böylece ekonomik büyüme ve kalkınmayı olumlu yönde 

etkileyebilecek bilgi ürünleri olarak görülmektedir (Patrick, 2013). Bilginin geliştirilmesi 

ve yayılmasında üniversitelerin önemli bir role sahip olduğu yeni bir fikir olmasa da 

üniversitenin rolü kavramı, son zamanlarda akademik bilgi ve çalışmanın değerine ilişkin 

daha işlevsel ve piyasalaştırılmış bir görüşe doğru bir değişiklik göstermiştir (Torres, 

2011). 



164 
 

*İlke 3: Eğitim standartlaştırılmalıdır.  Neoliberalizmnin öncülerinden biri olan 

Hayek’in, üniversitelerin bilgi toplumundaki rolü üzerinde özellikle durduğu 

görülmektedir. Demokratik bir toplumda bilginin temel eğitim yoluyla geniş kitlelere 

ulaştırılmasını oldukça önemli gören Hayek (2013), bu bilginin ancak araştırma ile 

ilerletilebileceğini de vurgulamıştır. 

Hayek (2013:564), bilginin ilerlemesi ve gelişmesini sağlayacak bilim 

insanlarının çalışmalarına dışarıdan yapılan siyasi müdahaleleri ve baskılara maruz 

kalmasını onaylamaz; araştırma müesseselerinin “tek bir anlayışın kontrolü altında 

olmasını zararlı bulur. Çünkü o, modern sanayideki ilerlemenin sanıldığı gibi dışarıdan 

yönlendirilen organize bilimsel çabalar sonucunda gerçekleştiği yönündeki anlayışa karşı 

çıkar; ona göre son teknolojik gelişmelerin büyük bir oranı, insanların bireysel çabaları 

veya tesadüfi problemlerin sonucunda ortaya çıkmıştır. Bu nedenle; 

Bilginin geliştirilmesi konusunda kapasitelerini ve işlerine bağlılıklarını 

kanıtlamış insanların enerjilerini harcayacakları problemleri bizzat kendilerinin 

tespit ettiği, ulaştıkları sonuçlar işverenlerinin ya da tekmil halkın hoşuna gitsin 

ya da gitmesin bunları açıklayabilecekleri mümkün olduğu kadar çok sayıda 

bağımsız çalışma merkezleri olması” gerekir (Hayek, 2013:564). 

Aslında Hayek entelektüel özgürlüğün de içinde olduğu daha geniş bir 

özgürlükten söz etmektedir. Nitekim “özgürlüğün nihai amacı insanın atalarını aştığı ve 

her kuşağın katkısını eklemeye çalışması gereken kabiliyetlerin daha da büyütülmesidir” 

(Hayek, 2013: 569). Bu katkı, bilginin büyümesinde ve ahlaki ve estetik inançların 

kademeli olarak ilerlemesinde, hiçbir üstün gücün neyin doğru ya da iyi olduğuna dair 

görüşlerini dayatmasına izin verilmeyeceği, yalnızca yeni deneyimlerin neyin geçerli 

olduğunu belirleyeceği katkıdır.  

Bu bağlamda üniversiteler, bilgi toplumunda bilgi üretiminin ana aktörlerinden 

biri olarak kabul edilmektedir. Ancak günümüzde üniversitelerin bireysel gelişimi nasıl 

artıracağından ziyade ticari olarak yararlanılabilecek bilgiyi üretmesine daha çok vurgu 

yapılmaktadır (Patrick, 2013). Piyasalaştırmanın ve bununla ilişkili neoliberal yönetim 

biçimlerinin kabulü, Hayek’in beklentisinin aksine, üniversiteleri “bağımsız bilgi ve 

araştırma kaynakları” olmaktan uzaklaştırmıştır (Torres, 2011:192). 

Artık üniversitelerin birincil işlevlerinden biri hayatta kalabilmek için kendi 

üretkenliklerini artırmaktır. Bilgiyi paketlemeli, bilgi ve iletişim teknolojisi 

yoluyla esnek eğitim sağlamalı, “bilgi işçileri” için yeterli eğitim sağlamalı ve 

daha düşük birim maliyetle daha fazlasını üretmelidirler (Levidow, 2002:3). 



165 
 

Bu vurgunun bir sonucu olarak, üniversiteler artık öğrencilerin ve öğretmenlerin 

bireysel olarak eleştiri ve tartışmaya katılmalarını sağlayan “kültürel alanlar” olmaktan 

ziyade (Davies ve Bansel, 2007) “tüm gerçekliği kendi suretinde şekillendiren bir 

ekonomik değer sistemiyle özdeşleşen” (Brancaleone ve O’Brien, 2011:502) bir 

toplumsal gerçekliğin parçası haline gelmiştir. Bu değer sistemi içinde bilgi 

“nesnelleştirilir, ölçülebilir ve aktarılabilir” hale gelmiştir (Brancaleone ve O’Brien, 

2011:506). Bunun bir etkisi, yeterlilik belgesinin sistemde önemli bir yer edinmesidir; 

sertifikalar ve dereceler şeklinde sahip olunan daha fazla kimlik bilgisi ile birey daha fazla 

pazarlanabilir olmuştur. Öğrenen olarak benlik (self), “ekonomik ampirik bir temele” 

(Brancaleone ve O’Brien, 2011:517) bağlanmıştır. Bu temelin göstergesi, kanıtı 

diplomalar ve sertifikalardır. 

Aslında modern endüstri standardizasyon sütunları üzerinde büyümüştür, 

toplumların modernleşmesinde kilit bir rol oynamıştır (Rasco,2020). Dahası 

standardizasyon, gerekli ve değerli bir şey olarak onaylanmış ve teşvik edilmiştir 

(Lampland ve Star, 2009). 

Standartlar ölçülebilmeyi, test edilebilmeyi, incelenebilmeyi ve yeniden gözden 

geçirilebilmeyi sağlar. Nicel bir işleve sahip olmanın yanında, altında yaşamak zorunda 

olduğumuz kurallar olarak da işlev görürler (Busch, 2011).  Dolayısıyla standardizasyon, 

güçlü bir yönetim aygıtı olarak değerlendirilir.  

Neoliberalizm ise standardizasyonu ve standardizasyon süreçlerini daha önemli 

hale getirmiştir (Hursh, 2008; Smith ve Kovacs, 2011). Standartlaşma yeni bir olgu gibi 

görünse de, standartlara dayanan eğitim politikaları, her zaman aynı kavram üzerinden 

gösterilmese de aslında uzun bir geçmişe sahiptir. Bobbitt (1918) ve Charters (1922) 

tarafından yazılan öğretim programı teorisinin başlangıcına ve 1960'larda eğitimde 

davranışsal hedeflerin reformuna (Pritchard, 2017) ve Taylor (1970) tarafından 

geliştirilen eğitimde bilimsel yönetimin kullanımına kadar götürülebilir. 

Bu tarihsel gelişimin devamı olarak standart testlerin (high-stakes tests) ulusal ve 

uluslararası düzeylerde yaygınlaşmasına yol açan Küresel Eğitim Reformu Hareketinden  

(Global Educational Reform Movement) (GERM) (Shalberg, 2016) söz etmek gerekir. 

Bu hareketle 1980'lerin sonlarından bu yana, ayrıntılı performans hedeflerini ve 

öğrencilerin ve öğretmenlerin sık sık test edilmesini ve teste dayalı hesap verebilirliği 

içeren merkezi olarak belirlenmiş bir öğretim programı söz konusu olmuştur (Shalberg, 

2016). Temel konular ve bilgiye odaklanacak şekilde daraltılan (Fuller ve Stevenson, 

2019)  böyle bir öğretim programı ile standartlaşma hareketi, okul kalitesini ve etkililiğini 



166 
 

artırmak isteyenler için daha düşük maliyetli çözümler sunarak dünya çapında eğitim 

politikalarının homojenleştirilmesini sağlamıştır (Shalberg, 2016). Bu hareketin ilk 

belirtileri ise Amerika Birleşik Devletleri, Şili ve Birleşik Krallık'ta uygulamaya konulan 

eğitim reformlarında görünür hale gelmiştir.  

Eğitimde standardizasyon bağlamında, hükümetler arası bir kuruluş olan ve 

dünyadaki insanların ekonomik ve sosyal refahını iyileştirmeyi amaçlayan politikaları 

destekleyen Ekonomik İşbirliği ve Kalkınma Örgütünden (OECD) de söz etmek yerinde 

olacaktır. Genel olarak, OECD'nin eğitim alanındaki çalışmaları, ülkelerin ekonomik 

büyümeyi, sosyal gelişmeyi ve bireysel refahı destekleyen eğitim sistemleri 

geliştirmelerine yardımcı olmayı amaçlamaktadır. Bu amaçla, OECD, Uluslararası 

Öğrenci Değerlendirme Programının  (PISA) geliştirilmesinde ve uygulanmasında 

merkezi bir rol oynamaktadır. PISA, OECD tarafından yürütülen ve 15 yaşındaki 

öğrencilerin okuma, matematik ve bilim alanlarındaki bilgi ve becerilerini değerlendiren 

üç yılda bir yapılan uluslararası bir ankettir. PISA, eğitimde en yaygın kullanılan 

standartlaştırılmış değerlendirmelerden biridir ve dünyanın dört bir yanındaki hükümetler 

tarafından eğitim sistemlerini diğer ülkelerinkilerle karşılaştırmak, iyileştirme alanlarını 

belirlemek ve eğitim sonuçlarını iyileştirmek için kanıta dayalı politikalar geliştirmek için 

kullanılmaktadır. 

Öyle anlaşılmaktadır ki; neoliberalizm eğitimde standartlaşmayı, okul 

programlarının standartlaştırılması, öğretmenin çalışmalarının standartlaştırılması, ulusal 

ve uluslararası standart testlerin yaygınlaştırılması (Pettersson, Popkewitz ve Lindblad, 

2016)  yoluyla gerçekleştirmeye çalışmış; bunları yaparken eğitimde eşitlik retoriğini 

kullanmıştır (Rasco,2020). Hâlbuki çok da uzak olmayan bir geçmişte, öğrenciler hangi 

okul onlara tahsil edildiyse o okula gider, mevcut öğretim programını kullanan ve 

uyarlayan öğretmenlerden konuları öğrenir ve öğretmen tarafından hazırlanan ödevlere 

göre değerlendirilirlerdi. Neoliberal eğitim politikalarının uygulanması ile öğrenciler 

genellikle hangi okula gideceklerini kendileri seçmiş ve devletin standartlaştırılmış 

sınavlarında ne yapması gerektiğini öğretmenlerinden öğrenmişlerdir (Hursch, 2008).  

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen öğrencileri standardize edilmiş merkezi sınavlarda 

başarılı olacak biçimde hazırlamalıdır. 

 

Muhafazakârlık ve Öğretmen Rolleri 

 



167 
 

Muhafazakârlık, etimolojik kökeni itibariyle Latince olan conservare 

kelimesinden türetilmiştir ve anlaşıldığı üzere koruma (muhafaza etme) anlamına 

gelmektedir. Basitçe toplumsal değişiklere karşı olma, geleneksel olanı koruma şeklinde 

karakterize edilse de bu kavramın alanyazında çeşitli tanımlarına rastlanmaktadır.  

Çağdaş ideolojik görüşler arasında sayılan muhafazakâr düşünce; statükonun 

devamlılığını istemesi, yeniliklere karşı uzak olması sebebiyle değişime direnç gösteren 

bir ideoloji olarak kabul edilmektedir. Muhafazakârlık, en genel anlamıyla insan aklının 

sınırlılığına inanan, aile, gelenek ve din gibi geleneksel değerlerin ve kurumların 

korunmasına öncelik veren ve toplumdaki değişimi ve reformu sınırlamaya çalışan bir 

siyasi ideoloji olarak tanımlanabilir. 

Muhafazakârlık bilhassa Napolyon’un politikalarının başarısızlığa uğramasıyla 

birlikte devrimden önceki dönemin inanç ve değerlerini tekrar gerçekleştirmek üzere yeni 

bir siyasal teori olarak ve bir ideolojiyi topluma zorla benimsetme olarak bilinen jakoben 

düşünceye  karşı adaleti ve güvenliği tekrar sağlama anlamında kullanılmıştır (Heywood, 

2014). Fakat muhafazakâr düşüncenin başlangıç noktasını insanlık tarihinin ilk 

zamanlarına kadar götürenler de vardır: Eren’in (2012) belirttiğine göre, muhafazakârlık 

en yoğun olarak İlk Çağ’da gözlemlenmiştir. Platon’un Devlet eserinde bahsi geçen ideal 

toplumda, ani bir değişikliğin ortaya çıkaracağı karışıklık, düzensizlik, uyumsuzluk 

ortamından söz edilmiş;  arzu edilenin ise toplumdaki uyum ve ahenk olduğu 

vurgulanmıştır; bu da muhafazakâr düşünceyi destekler niteliktedir. Orta Çağ’da ise; 

Hristiyanlığın öğretilerinin, kurallarının çok yoğun yaşanması sebebiyle muhafazakâr 

tutum belirgin bir şekilde öne çıkmıştır.   

Muhafazakâr düşüncenin beslendiği kaynaklar her ne kadar Antik Yunan’a kadar 

götürülebilse de esasen Avrupa’nın 17. ve 18. yüzyıldaki Aydınlanma düşüncesine ve 

liberal düşünceye karşı bir tepki olarak doğduğu ifade edilmektedir (Beylur, 2022). Diğer 

bir söyleyişle, ideolojik bir düşünce olarak muhafazakârlığın tarihi görece yeni kabul 

edilir (Özipek,2009). Bu bağlamda muhafazakâr düşüncenin ortaya çıkmasını sağlayan 

üç önemli olgu; Aydınlanma düşüncesi, Fransız Devrimi ve Sanayi Devrimi olarak ifade 

edilebilir  (Ergil, 1986).  

Aydınlanma düşüncesi 15.ve 16.yüzyılda ortaya çıkan Rönesans ve Reform 

hareketlerinin etkisiyle şekillenmiştir (Çiğdem, 1997): 17. ve 18. yüzyıla gelindiğinde 

dine ve kiliseye olan inanç sarsılmış, yerini rasyonalizme bırakmış, insanlar otoriteye 

başkaldırmış, özgürlük, eşitlik, hak taleplerinde bulunmuşlardır. Fransız Devrimi ile 



168 
 

birlikte daha önceki tüm siyasal, toplumsal şeyler yok sayılmış, yepyeni bir düzen 

oluşturulmaya çalışılmıştır. 

Dolayısıyla, muhafazakârlık Aydınlanma Çağı ve onun getirdiği toplumsal, 

politik, ekonomik alanlardaki radikal sonuçlara getirilen eleştirilerden de başlatılabilir. 

Aydınlanma düşüncesinin felsefi temellerine ve Aydınlanmanın büyük sonuçlardan biri 

olan Fransız Devrimi’ne getirilen eleştirilerin tutarlı bir şekilde bir araya getirilmesi, 

muhafazakâr düşüncenin doğuşunu hazırlamıştır. Bu bakımdan muhafazakârlık, Fransız 

Devrimi’ni ve devrimin düşünsel ve felsefi alt yapısını hazırlayan, otorite, gelenek ve 

dinin önem verdiği şeyleri eleştiren Aydınlanma düşünürlerine yönelik olarak getirilen 

eleştiriler sonucu ortaya çıkmış bir ideoloji ya da bir fikir geleneği olarak ifade edilebilir 

(Özipek,2009). 

Muhafazakârlığın doğuşundaki diğer önemli unsur ise Sanayi Devrimi’dir. Bu 

devrim kırsal bölgelerden kentlere göçü artırarak toplumsal yapıyı, aile, akrabalık, 

komşuluk ilişkilerini etkilemiş; toplumsal kargaşaya sebep olarak kırsal bölgelerde yakın 

ilişkilere dayanan mekanik dayanışmanın yerine şehirlerde iş bölümüne dayanan organik 

dayanışmayı ortaya çıkarmış, böylece geleneksel değerlerde bozulmalar, çözülmeler 

meydana gelmiştir (Çaha, 2012). Bu yüzden muhafazakârlar; geleneklere zarar verdiği 

düşüncesiyle Sanayi Devrimi’ne de karşı çıkmışlardır  (Nisbet, 2010).   

Bu açıklamalar, muhafazakârlık kavramının siyasi alanyazına Fransız İhtilali 

sonrasında girdiğini (Akıncı, 2008) göstermektedir. Gerçekten de, muhafazakârlık 

kelimesi 1818 yılında uç bir gazetenin adı olarak kullanılmaya başlanmış, 1830’lara 

gelindiğinde de İngilitere’de Tory Partisi ismi yerine Conservative Party (Muhafazakâr 

Parti) isminin kullanılmasıyla siyaset alanındaki yerini güçlendirmiştir (Beneton, 2011). 

Dolayısıyla, esas olarak 18.yüzyılın değişim ortamının, siyasal bir düşünce olarak 

muhafazakârlığı şekillendirdiği anlaşılmaktadır. Çiğdem’in (2001:40)  deyişiyle 

“[m]muhafazakârlığın temel yönelimi modern olmamakla birlikte, muhafazakârlık 

modern bir ideoloji”dir. Bu yüzyılın modernleşmenin yüzyılı olduğu düşünüldüğünde; 

muhafazakârlık, “19. yüzyılda, modernleşmeyi ve Aydınlanmayı kontrol etmeye dönük 

modern bir ideoloji olarak” (Bora, 2015:100) kabul edilir.  

Muhafazakâr düşüncenin dayandığı ilkeler ise Gutek’in (2017) düşünceleriyle şu 

şekilde özetlenebilir: Muhafazakâr düşünce, toplumsal sürekliliği sağlamada önemli bir 

görevi olan kültürel mirasın gelecek kuşaklara aktarılmasını önemser. Çünkü toplumun 

gelenek, adet, din, milliyetçilik gibi değerlerle yaşadığını kabul eder, uzun bir evrim 

sonucu ortaya çıkan gelenek bir otorite olarak görülür. Doğası gereği bencil olan ve 



169 
 

kişisel güdüleriyle hareket eden insan gelenekler ve toplumsal kurumlar yoluyla 

engellenmelidir. Aile, kilise, okul gibi kurumlar geleneğin özünün genç nesilllere 

aktarılması için devlet tarafından teşvik edilir; geleneğe verdiği bu öneme karşın değişime 

şiddetle karşı çıkmaz ancak dengesizliğe ve çatışmaya yol açabileceği için değişime 

kuşkuyla yaklaşır.  

Muhafazakârlık, kendi gelişme sürecinde içinde ortaya çıktığı sosyal, siyasal, 

tarihsel durumlardan etkilenerek çeşitli tavırlar ortaya koymuştur; muhafazakârlığın 

tarihsel gelişimi bağlamında üç özgün çizgiden bahsedilebilir: Bunlar; İngiliz, Alman ve 

Fransız muhafazakârlığıdır (Ergüç, 2013).   

İngiliz muhafazakârlığının, Alman ve Fransız muhafazakâr düşüncesinden 

kavramsal olarak farklılık gösterdiği ifade edilmektedir. Bu farklılığın sebebi de 

Burke’un tutumudur. İngiliz muhafazarlığını Burke’un düşünceleriyle şekillenmiştir ve 

esas olarak bu muhafazakârlık Fransız Devrimi’ne karşı ortaya koyulan bir duruş temsil 

etmiştir (Ergüç, 2013).   

 İngiltere’de ilk baştan itibaren hem kral önemli yetkilere sahip oldu hem de 

ülkede Kıta Avrupa’sından daha çok güvenlik ve barış sağlandı. Bu sebeple ülkenin 

kurumları bir düzen içinde gelişebildiler (Sander, 2007). Böyle bir gelişim süreci geçiren 

İngiliz muhafazakârlığı liberal muhafazakârlık olarak tanımlanır. Burke’un ortaya 

koyduğu parlamentoya ve sınırlı monarşiye dayanan gelenek, İngiliz liberal muhafazakâr 

gelenektir. Parlamentarizm, hukukun üstünlüğü, güçler ayrılığı, kişi özgürlüğü ve 

güvenliği hakkı İngiliz muhafazakârlığına ait özelliklerdir (Beneton, 2011: 50). Ayrıca 

İngiliz muhafazakâr düşünce pragmatik bir karakter de gösterir. Katı bir gelenekten 

ziyade canlı bir geleneğe bağlı olan bu muhafazakârlık kurallara uyma ve yorumlama 

konusunda daha geniş bir alan bırakır. Bu çerçevede, İngiltere’deki muhafazakârlık, 

Burke’un düşüncesini genişleterek yorumlamış, daha reformist bir karaktere sahip 

olmuştur (Beneton, 2011). 

Fransız muhafazakârlığı ise İngiliz muhafazakârlığından farklılık gösteren bir 

düşünce olarak gelişim göstermiştir. İngiltere muhafazakârlığının liberal özelliği eski ve 

yeni kurumların aynı anda var olmasını sağlayabilirken, Fransa’da devrim öncesi liberal 

düşünce kendine yer bulamamış, devrim yaşandıktan sonra da liberalizm ve 

muhafazakârlık birbirlerine muhalif olmuşlardır. Fransız muhafazakârlığı devrimi 

eleştirmiş, devrim öncesi kurumlara ve geleneklere dönüş talep etmişlerdir (Beneton, 

2011). Buna ek olarak, Fransız muhafazakârlığı, dini belirgin bir şekilde önceleyen, 

monarşi ve dine dayalı katı düşünce ve eylemleri savunmuştur. Diğer bir ifadeyle, bu 



170 
 

muhafazakârlık, monarşik düzeni, geleneği, dini düşünceye dayanan yapılanmayı 

desteklemiş, devrim düşüncesine şiddetle karşı çıkmıştır (Çaha, 2012). Sonuç olarak, 

Fransız muhafazakârlığı belirgin bir şekilde ihtilal öncesi mutlakiyetçi düzene geri dönüş 

arzusunu taşır ve bu yönüyle de İngiltere’nin muhafazakâr düşüncesinden ayrılır 

(Beneton, 2011). 

Kıta Avrupa’sındaki diğer muhafazakâr düşünce ise Alman muhafazakârlığıdır. 

Bu düşüncenin felsefi temellerinin daha güçlü olduğu ifade edilmektedir. Bu 

muhafazakârlığın oluşmasında ulus ve devlet kavramlarına verdiği önemle Hegel’in 

felsefi düşüncelerinin etkili olduğu bilinmektedir (Çaha, 2004). Hegel, bilhassa 

Aydınlanma düşüncesinin insanı ve doğayı mekanik olarak algılamasına, tek boyutlu 

olarak ele almasına eleştiri getirmiştir. O, diğer aydınlanmacılar gibi tarihsel olarak 

ilerleme fikrini ve özgürleşmeyi desteklemesine rağmen, bu sürecin akıl ile veya 

devrimsel bir yolla değil, milletin ve tarihin özündeki diyalektik gelişmeyle olduğunu 

ifade etmiş, aydınlanmayı özden yoksun olmakla eleştirmiştir (Vural, 2007). Alman 

muhafazakârlığı kendi ilkelerine somut gelenek üzerinden değil soyut düşünme tavırları 

üzerinden varmıştır. Aklın yerine milleti kutsallaştıran Alman muhafazakârlığının (Bora, 

2015) en temel amacı; Almanya’nın tarihsel olarak farklılığının ön plana çıkarılması ve 

bu farklılıkların korunması olarak ifade edilebilir (Çiğdem, 2001: 50-51). Alman 

muhafazakârlığı, Fransız İhtilali’nin jakoben döneminin aşırılıklarına ve saldırgan siyaset 

anlayışına tepkisini ortaya koyarak kendini devlet olarak güçlendirmek istemiştir; Alman 

muhafazakârlarına göre muhafaza edilecek şey ilk olarak devlettir. Böylece, devlete çok 

önem veren muhafazakârlık, devlete sınırlı güç veren liberalizmden farklılaşmıştır 

(Ergüç, 2013).  

Görüldüğü gibi muhafazakârlık düşüncesinin Avrupa’da üç farklı biçimi 

mevcuttur. İngiliz muhafazakâr düşüncesi Edmund Burke’un liberal çizgisinde olan, 

önemsediği değerlerin muhafaza edilmesi şartıyla parlamenter devrimi ve reform fikrini 

kabul eden bir düşüncedir. Fransız muhafazakârlığı ise; dini dünya görüşünü öne çıkaran 

ve monarşinin restore edilmesini isteyen bir düşüncedir. Alman muhafazakârlığı ise; 

devletçi, milliyetçi tavırlarıyla öne çıkmış, kozmopolitist düşünceye karşı olan bir 

gelenektir. 

Özipek’in  (2009) ifadeleriyle; Aydınlanma düşüncesinin, Fransız İhtilali’nin ve 

Sanayi İnkılabının getirdiği değişimlerden ve bunların yol açtığı sosyo-politik 

sonuçlardan rahatsız olan insanlar tüm bunlara şiddetli eleştiriler getirmişler; bilhassa 

Fransız devrimini, siyaset tarzını geçmişin tüm değerlerini ve kurumlarını tamamen 



171 
 

silerek toplumun ahengini ve organik yapısını alt üst etmekle suçlamışlar; bu yüzden ani 

değişimlere tereddütle bakan, geleneksel olmayana şüpheyle yaklaşan, değişimi tehdit 

olarak gören bir düşünce şekillendirmişlerdir.  

Özetle, muhafazakârlık geçmişin yerleşik beceri ve değerlerinin, otoritenin ve 

hiyerarşik düzenin korunmasını, böylece toplumsal uyumun ve istikrarın sağlanmasını, 

ortak siyasi, dini ve ahlaki değerlerin gelecek nesillere aktarılmasını ve daha üstün 

kapasiteye sahip olanların seçilip eğitilmesini amaçlar.   

Muhafazakâr düşüncenin şekillenmesine katkı yapan en önemli yazılı metinlerden 

birisi de Edmund Burke’un Fransız Devrimine İlişkin Düşünceler (Reflections on the 

Revolution in France) (1790) adlı ünlü eseridir.  Muhafazakârlığın bilhassa Burke’un 

Fransız İhtilali’nin şiddetine ve aşırılıklarına ilişkin eleştirilerini içeren bu eseriyle bir 

ideoloji olarak belirgin hale geldiği yaygın olarak ifade edilir. Edmund Burke’ün devrim 

hala devam ederken yazmış olduğu bu eser, muhafazakâr düşüncenin temel metni olarak 

kabul edilir. Beneton’ın (2011) belirttiğine göre; Burke’un devrim üzerine düşünceleri 

anlaşılması zor olsa da ve Burke bu eserde muhafazakârlık sözcüğünü hiç kullanmasa da 

bu metin muhafazakârlığın genel hatlarını ortaya koyması bakımından oldukça önemlidir.  

Modern muhafazakârlığın babası olarak anılan Burke, 1729’dan 1797’ye kadar 

yaşamış İrlandalı bir devlet adamı, yazar ve filozoftur. Burke, en çok muhafazakâr 

düşüncenin gelişmesinde etkili olan siyasi yazılarıyla tanınır. O, İngiliz Whig partisinin 

bir üyesidir ve mutlak monarşiye karşıdır.   

Burke (2016:29), Fransız Devrimine İlişkin Düşünceler adlı eserinde yerleşik 

gelenekleri ve kurumları devirmeye yönelik şiddetli ve yıkıcı bir girişim olarak gördüğü 

Fransız Devrimi'ni eleştirmiş, “devrimi bugüne kadar meydana gelen olayların en hayret 

verici olanı” şeklinde tanımlamıştır: Fransız İhtilali’nin takipçilerinin yasaları zorbalıkla 

ve korkuyla yürüttüklerini ifade etmiş; bu aklı yıkıcı ve devrimci bir akıl olarak belirtmiş; 

bağlılık, sevgi, saygı gibi duyguları uyandırmasının mümkün olmadığını vurgulamıştır. 

Ona göre bu akıl her şeyi yıkıp onların yerine geçmek istemiş, ancak sevginin yerini 

alamamıştır. Geçmişin adetlerinin ve kadim düşüncelerin yok edilmesinin büyük bir 

hasara sebep olacağını ifade etmiş, bunu bir trajedi olarak görmüştür. 

Burke’un (2016) muhafazakâr düşüncesinin üç temel ilkeye dayandığı 

söylenebilir: İnsan aklının sınırlılığı, gelenek ve göreneklerin korunması ve tedrici 

değişim:  

Burke, devrimcilerin insan iradesini sınırsız olarak görmelerini eleştirmiştir. Ona 

göre, sadece Tanrı’daki irade sonsuzdur. Dolayısıyla o, devrim düşüncesini, sınırsız insan 



172 
 

iradesine ve insan aklının mükemmelliğine dayandırıldığı için reddetmiştir. Burke, 

Hristiyan inancındaki ilk günah öğretisine uygun olarak insanı kusurlu bulmaktaydı. 

Onun bu ‘kusurlu insan’ görüşü insan aklının sınırlılığını ve henüz tamamlanmamış 

olduğunu ortaya koyar.  

Burke’e göre, gerçeklik salt akılsal değildir, soyut akıldan hareket ederek yargılara 

ulaşılamaz. Toplumun tarih boyunca ortaya çıkardığı gelenek, örf, adet ve tüm 

önyargılardan bağımsız şekilde akıl yürütmek imkânsız ve tehlikelidir. Burke 

devrimcilerin, tarihin birikmiş bilgeliği yerine soyut ilkelere dayalı yeni bir düzen 

yaratma girişimlerinde yanlış yönlendirildiklerini düşünmüş; duyguları yok sayan, ahlaki 

tahayyülün/ imgelemin aklın ve toplumun üzerindeki etkisini kabul etmeyen devrimci 

düşünceyi şu şekilde eleştirmiştir (2016:115):  

Gücü yumuşak, itaatkârlığı ise serbest kılan, hayatın farklı siluetlerini birbiriyle 

uyumlu hale getiren ve mahrem bir toplumu güzelleştiren ve yumuşatan 

duyguları, hafif bir özümsemeyle, siyasetin kapsamına dâhil eden memnuniyet 

verici tüm yanılsamalar, ışık ve aklın bu yeni muzaffer imparatorluğu tarafından 

ortadan kaldırılmaktadır. Hayatın tüm o saygın perdesi, terbiyesizce 

yırtılmaktadır. Yüreğe ait olan ve çıplak, titrek tabiatımızın kusurlarını örtmek ve 

ona zannımızca haysiyet kazandırmak için gerekli olduğu üzere, idrakin 

onayından geçen ve ahlaki bir tahayyülün gardırobundan çıkan mevcut fikirlere 

eklenen fikirler, gülünç, abes ve modası geçmiş düşünceler olarak 

çürütülmektedir.  

Burke’un ifade ettiği ahlaki tahayyül veya imgelem, insanların tarih boyunca elde 

ettiği deneyimleri ifade eder. Burke’e göre aklı, insanların tarihsel tecrübelerini içeren bu 

ahlaki imgelemden ayırıp kullanmak yıkıcı sonuçlara sebep olacaktır. Bu yüzden Burke, 

aydınlanma düşüncesinin insanların yüzyıllar boyunca oluşturduğu ahlaki imgelemi yok 

saymasına tepki göstermiş, toplumun önyargılarını Fransız Devrimine İlişkin Düşünceler 

eserinde bilgelik olarak değerlendirmiş, bu önyargıların toplumda önemli bir rolünün 

olduğunu düşünmüştür. Diğer bir söyleyişle, tek başına aklın yol göstericiliğine şüphe 

duymuş, duygu ve deneyimlerin birikmesiyle oluşan ve toplumun devamlılığı açısından 

önemli bir rolü bulunan önyargıların silinmeye çalışılmasını tehlikeli bulmuştur. Ona 

göre, insanların asırlar boyunca oluşturduğu bu bilgelik aniden silinip atılamaz. 

Dolayısıyla, Burke, aydınlanma düşüncesinin akılcılığını, insanların denenmiş ve işlevi 

bulunan önyargılarını ortadan kaldırarak yerine kişisel ve neticesi belirsiz önyargıları 

geçirmeye çalıştığı için eleştirmiştir.  

Diğer yandan, Burke (2016), Fransa’daki devrimcileri aileden miras kalan dükkân 

ve sermayeyi tamamen yakarak yeniden dükkân açmak için para ve güç bulamayan 



173 
 

insanlara benzetmiştir. Burke’e göre Fransız devrimcileri kendilerinin olan her şeyden 

nefret ettiler, geçmişten miras kalan her şeyi yıkıp yeniden bir düzen inşa etmeyi seçtiler. 

Oysa son nesillerini beğenmeseler de bir önceki nesillerine bakarak yeniden devam 

edebilirlerdi. Anlaşılacağı üzere Burke'ün temel fikirlerinden biri de, toplumdaki gelenek 

ve göreneklerin önemiydi: O, gelenek ve göreneklerin keyfi olmadığına, aksine geçmişin 

birikmiş bilgeliğini yansıtmak için zaman içinde geliştiğine inanmıştır. Locke’un ampirist 

ve devrimsel temellendirmelerine karşı çıkmış, toplumların devamlılığını sağlayan 

kültürel mirasın korunmasını ve yeni kuşaklara aktarılmasını önemsemiş, insanlığın tarih 

boyunca oluşturduğu bilgeliği yüce kabul etmiştir. Ona göre; bu miras insanların tarih 

boyunca deneyip elde ettiği başarılarının toplamından oluşan bir hazinedir.  

Örneğin, devlet, kilise, aile, okul gibi siyasal, dinsel, sosyal kurumlar insan 

deneyimlerini etkileyen kültürel unsurlardır. İnsanların davranışları sözü edilen bu 

kurumların içinde gelişir ve kültürel miras nesilden nesle aktarılır. Bu kurumlar ve kültür, 

denenmiş insan deneyimlerinin sürekliliğini gösterir; bu deneyimler denenmemiş diğer 

yeni eylemle veya devrimsel hareketlerle yok edilmemelidir. Öyleyse, kültürel mirasın 

aktarılması bağlamında geçmiş ve gelenek önemlidir. İnsanlar geçmişleri ve gelenekleri 

sayesinde kültürel bir kimlik kazanır ve bir toplumun üyesi haline gelirler. Burke, bu 

kültürel mirasın, gelenek ve göreneklerin sosyal düzen ve istikrar için bir çerçeve 

oluşturduğunu ve bunları devirmeye yönelik herhangi bir girişimin kaosa ve düzensizliğe 

yol açacağını belirtmiştir. Bu bağlamda Burke Fransızları, İngiltere’nin oturmuş 

demokrasisini ve bir komşu ülke olarak deneyimlerini göz ardı ettikleri için eleştirmiştir. 

Burke (2016)  Fransız İhtilali’ne şiddetle karşı çıkarken, İngiltere’de gerçekleşen 

Şanlı Devrim’i (The Glorious Revolution) ise adil bir savaş olarak tanımlamış, devrimin 

tutkulu bir savunucusu olmuştur. Bu devrim; tahtın devam ettirilmesini, geleneği 

korumak için kralla halk arasındaki ilişkileri düzeltmeyi ve eski adetlerin sürdürülmesini 

hedeflemesi, tamamen yeni bir siyasal düzen kurmayı amaçlamaması gibi nedenlerle 

Burke tarafından desteklenmiştir. O, krallığın veraset sistemiyle sürdürülmesini, bunun 

faydalı bir iş olduğunu ve özgürlüklerin güvencesi olduğunu, kralların halkın menfaatleri 

doğrultusunda hizmet etmesi gerektiğini savunmuştur.  

Burke, toplumun tamamen yeniden inşa edilmesi düşüncesini ise reddetmiştir. O, 

var olan sistemin temellerine dokunmadan ufak değişikliklerle devam ettirilmesini 

savunmuştur. Nitekim İngiltere’de o vakte kadar gerçekleştirilen reformlar hep geçmişe 

dönük olmuş, yapılan tüm değişiklikler İngiliz geleneklerine saygı ve sadakat içerisinde 

gerçekleştirilmişti. Bir başka ifadeyle, Fransız Devrimi’nden farklı olarak Şanlı Devrim 



174 
 

“münakaşa edilmez kanun ve özgürlüklerimizi ve hukuk ve özgürlüğümüzün tek 

güvencesi olan kadim anayasal devletimizi korumak” (Burke, 2016:57) amacıyla 

yapılmış; atalardan alınan mirasın korunması ve mevcut düzenin devam ettirilmesi için 

gerçekleştirilen değişimleri ve reformları kapsamıştır. 

Burke’e (2016) göre mevcut politik model, köklü ve derin bir düşünme ile gelen 

sezgisel bir bilgelik neticesinde doğaya boyun eğerek oluşmuştur. Bu siyasal düzen, 

Tanrının bir hediyesi ve iradesinin göstergesidir. Dolayısıyla miras olarak korunmalı ve 

gelecek kuşaklara aktarılmalıdır. Bu politik model, kendi ifadesiyle “doğayı model alan 

anayasal bir politika” (s.60) modelidir. Bu yüzden İngiltere’de mevcut siyasal sistem asla 

yaşlanmayan ancak evrendeki “ebedi çürüme, düşüş, yenilenme ve ilerlemenin değişken 

silsilesiyle” ahenk içindedir; “bu nedenle, devlet idaresinde doğal yöntemi koruyarak, 

geliştirdiğimiz şeyde hiçbir vakit tam olarak yeni bir hal almıyoruz; muhafaza ettiğimiz 

şeyde hiçbir zaman tam olarak köhneleşmiyoruz” (s. 61). 

Anlaşıldığı üzere, bu politik düzen değişmez bir temele sahiptir, her daim ebedi 

olan bir süreci; diğer bir ifadeyle, çürüme, düşüş, yenilenme ve ilerleme süreçlerini tekrar 

tekrar yaşamaktadır. Dolayısıyla, değişse bile tamamıyla yeni bir biçim almaz, kendini 

muhafaza etse bile bütünüyle köhne bir yapıya dönmez.  

Özetle, Edmund Burke'ün muhafazakârlık anlayışı; insan aklının sınırlılığına 

inanan, mevcut durumları ve kurumları muhafaza etmeyi, otoriteye dayanan geleneği, 

geçmişi ve hiyerarşik düzeni sürdürmeyi amaçlayan, hızlı ve devrimsel değişikliğe 

şüpheyle bakan ve geleneğin ve yerleşik kurumların kademeli, yavaş ve tedrici değişimi 

önemseyen bir düşüncedir.  

Burke’ün bilhassa eğitime ilişkin bir eseri bulunmamaktadır; ancak onun eğitim 

düşüncelerini Louis Gabriel Ambroise Vicomte de Bonald’ın geliştirdiği söylenebilir.  

Muhafazakâr düşünürlerden birisi olan Louis de Bonald (1754-1840), 18. yüzyılın 

sonlarında ve 19. yüzyılın başlarında yaşamış bir Fransız filozof, politikacı ve yazardır.  

Eğitime ilişkin görüşleri de bulunan Bonald, bu görüşlerini Theorie de l'éducation sociale 

kitabında ortaya koymuştur. Onun eğitim fikirleri, toplumun istikrarı için dinin, geleneğin 

ve hiyerarşik yapıların önemini vurgulayan politik felsefesiyle yakından bağlantılıydı. 

Yaklaşık yetmiş sayfadan biraz daha uzun olan kitap on üç bölüme ayrılmıştır ve 

bu bölümler aracılığıyla Bonald okuyucuya bir eğitim projesi sunmuştur. Onun bu 

eserinden ortaya çıkarılan muhafazakâr eğitimin ilkeleri ve öğretmen rolleri şu şekilde 

ifade edilebilir:  



175 
 

*İlke 1: Dini ve dine dayalı ahlaki eğitim esastır. Bonald (1854), bireylerin ve bir 

bütün olarak toplumun gelişmesinde eğitimin çok önemli bir faktör olduğuna inanmıştır. 

Bonald, esasen eğitimi, devletin yönetimi konusuyla ilişkili biçimde ele almıştır. Ona 

göre; doğası gereği iyi olmayan insan, yönetimi yozlaştırır ya da sürekli olarak onu 

yozlaştırmaya eğilimli olur. Bu nedenle, insanların devleti yönetmesine izin vermeden 

önce onların eğitilmesi gerekir; diğer bir söyleyişle devlet yönetiminden önce insanın 

eğitimiyle ilgilenmek gerekir. 

Bonald (1854), kamusal (toplumsal) eğitim ve evde eğitim (özel eğitim) olmak 

üzere iki tür eğitimden söz eder. Evde eğitim, insanın aile içinde ve ailesi için aldığı 

eğitimdir. Kamusal eğitim ise insanın toplumda ve toplum için aldığı eğitimdir: Sivil 

toplum hem dini hem de politik toplumdur; bu nedenle eğitim hem dini hem de politik 

olmadan toplumsal olamaz. Bir insanın kaderinde doğuştan veya kendi seçimiyle kamusal 

veya toplumsal bir mesleği icra etmek varsa kamusal bir eğitim almalıdır. Erkek, kamusal 

olmayan özel bir mesleği icra etmek isterse evde eğitim alabilir. Çünkü insan, toplumsal 

olmadan önce doğaldır; topluma ait olmadan önce ise aileye aittir. Bu nedenle eğitim, 

toplumsal olmadan önce ev içinde olmalıdır. Erkek, ailenin ihtiyaç duyduğu yaşta olduğu 

sürece evde eğitim almalıdır. İnsan, toplumun ona ihtiyaç duyduğu bir yaşa gelir gelmez, 

eğitim kamusal olmalıdır. Dolayısıyla Bonald’a göre iki tür eğitimin de gerekliliği açıktır: 

Çünkü nasıl ki aile, toplumun insana ihtiyaç duyduğu yaşta toplumsal eğitim veremezse, 

toplum da insanın aileye ihtiyaç duyduğu yaşta ev içi eğitimi veremez.  

Evde eğitim varoluşun hassas yönleriyle sınırlı olsa da, hiçbir ayrım yapılmadan 

bir bütün olarak insanlara yönelik olduğu için Bonald’ın eğitim anlayışında belirleyici bir 

öneme sahiptir. Bir başka söyleyişle, evde eğitim Bonald'ın tüm pedagojik yapısının 

temelini oluşturur. Ebeveynler, çocuklarının birincil eğitimcileridir. Bonald, ebeveynlerin 

çocuklarını eğitmesinin doğal bir zorunluluk olduğunu ve ailenin toplumun temel birimi 

olduğunu savunmuştur. Çocuklar evde eğitim sürecinde dinlerinin esaslarını okumayı, 

yazmayı öğrenmiş olacaklardır. Dolayısıyla bu esasen evde din eğitimi anlamına 

gelmektedir. Hem kendilerini ev eğitimiyle sınırlayanlar hem de toplumsal eğitim alacak 

olan çocuklar dinin ilkelerini ve görevlerini eşit derecede Bonald’ın İlmihal adını verdiği 

bir temel kitaptan öğrenmelidir ve bu kitabın tüm krallıkta birlik ve bütünlük için sadece 

bir tane olması gerektiğini ifade etmiştir.  Öyleyse eğitim ilk olarak dini ve ahlaki bir 

temele oturtulmalıdır. Bonald, bir amaç ve yön duygusu sağladıkları için din ve ahlakın 

bireylerin eğitimi için gerekli olduğuna inanmıştır. Elbette günümüz koşullarında ilk 

eğitimin evde verilmesi büyük ölçüde savunulur olmaktan çıkmış gözükmektedir. Bu 



176 
 

nedenle günümüz muhafazakârlığının ailede eğitimi, okulda ailenin istediği eğitim olarak 

ifade edilebilir.  

Özetle, Bonald, eğitimin Hristiyan ilkelerine, özellikle de Katoliklik ilkelerine 

dayanması gerektiğine inanıyordu. Dini, ahlaki ve sosyal düzenin temeli olarak görmüştü 

ve bu nedenle din eğitimi, bireylerde itaati ve dine dayalı ahlakı geliştirmek için elzemdi. 

Bonald'a göre, gençlerin uygun değerlerle ve topluma ve Tanrı'ya karşı bir görev 

duygusuyla yetiştirilmesini sağlamak için dinin eğitim sisteminde merkezi bir rolü 

olmalıydı. 

Nitekim Wyne (1993) de bu duruma işaret etmektedir: Din, muhafazakârlık için 

önemli bir entelektüel temeldir. Resmi dinler inananların maddi dünyayı yorumlamada 

uygulayacakları çerçeveler sağlar. Bu çerçeveler genellikle yukarıda belirtilen 

muhafazakâr temalara paraleldir. Bu nedenle, uzun ömürlü dinlerin çoğu, hızlı 

değişimden şüphe duyar, çoğu zaman insanın mükemmelliği konusunda karamsar bir 

görüşe sahiptirler, aileyi ve insanların oluşturduğu yerel toplulukları önemser ve bu aile 

ve yerel topluluk kavramlarına sempati duyarlar. Birçok insan için din, bireysel 

felsefelerinin birincil kaynağını oluşturur. Bu bağlamda okullar çocukların resmi dinlere 

bağlılıklarını artırmaya çalışmalıdır. Bunu ülkenin resmi dinine sempati duyan bir 

öğretim programıyla gerçekleştirebilir.  

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğrencilerini dini bilgiye ve dine dayalı ahlaki 

anlayışa uygun olarak yetiştirmelidir.  

*İlke 2: Eğitim, seçkinlerin yetiştirilmesini hedefler. Kitabın üçüncü ve dördüncü 

bölümlerinde Bonald, kamu işlerinin yönetiminden sorumlu olacak yönetici sınıfın 

eğitimiyle; yani kamusal eğitimle ilgilenmiştir. Evde eğitim süresi sona erdikten sonra, 

sekizinci yılın sonunda, elit kesimler, ekonomik yükü ailelere ait olacak şekilde kamusal 

eğitime gönderilir.  

Bonald’a (s.355-356) göre; “insan ruh, kalp ve duyulardır ama yetileri ancak 

birbiri ardına gelişir. Çocuğun küçük yaşta yalnızca duyuları vardır…daha sonra kalp 

kendini gösterir…Her ikisi de aile içi eğitimin hedefi olmalıdır”. Duyuların ve duyguların 

kullanımı ve düzenlenmesinde çocuk aile tarafından yönlendirilmelidir. Çünkü henüz 

toplumsal olmayan erkek aile içinde yalnızca yüreğine ve duyularına ihtiyaç duyar. Daha 

sonra ise zihin gelişir ve evde verilen eğitim, verdiği temel bilgilerle zihnin gelişimi için 

çocukta bir temel oluşturur.  

İnsandaki akıl, kalp ve duyular zekâ, sevgi, güç anlamına gelir. Ancak toplumsal 

insan hiçbir yetisini topluma yararlı bir biçimde kullanamaz, kendi yetilerini 



177 
 

mükemmelleştiremez. Toplum, insanın tüm yetilerini kendi kullanımına çevirme hakkına 

sahiptir; “bu nedenle genel fayda için isteme yetisini, sevme yetisini, eyleme yetisini, 

aklını, kalbini ve duyularını biçimlendirmelidir: toplumsal eğitimin amacı budur” (s.356). 

Topluma yararlılığı için kişinin zihninin geliştirilmesi, kalbinin yönlendirilmesi ve 

duyularının mükemmelleştirilmesi gerekir. Bir başka söyleyişle, insan toplum için 

biçimlendirilmelidir; bu da “zihninde bulunan ve kalbiyle ya da duyularıyla kullanmak 

istediği hükmetme iradesini toplum için yararlı bir amaca yönelterek olacaktır” (s.356).  

Eğitim insanda tüm bu yetileri mümkün olduğu ölçüde geliştirmeli ve 

mükemmelleştirilmelidir; bunlar geliştirilip mükemmelleştirildiklerinde, insan toplumun 

kendisine emanet ettiği çeşitli görevleri yerine getirebilir. Diğer bir ifadeyle, toplumsal 

insan o zaman şekillenir ve toplumsal eğitimin amacı yerine getirilir. Toplumsal “insanın 

görevi, en basit, en vazgeçilmez görevi, doğanın kendisine verdiği tüm yetileri toplum 

yararına kullanmaktır” … “insanın yetileri, onun topluma karşı görevlerinin tek 

ölçüsüdür” (s.391). Böylece en kahramanca eylemleri gerçekleştiren veya kendini en 

faydalı işlere adayan kişi, yeteneklerini yalnızca toplum yararına, toplumun 

mükemmelleşmesinde kullanıyor ve yalnızca görevini yapıyor demektir. Bonald’a göre 

evde eğitim bunu sağlayamaz; zihni şekillendiremez, kalbi yönetemez, duyuları toplumun 

yararı için mükemmelleştiremez ve dolayısıyla toplumsal insanı ortaya çıkaramaz.  

Çocukların hem aile hem de toplum içinde eğitilmesi gerektiğinden aileler tek 

başına yeterli eğitimciler değillerdir; bu yüzden eğitim okullarda devam etmelidir 

(Wynne,1993): İnsanlar genellikle bencilce hareket etmeye eğilimli olduklarından okullar 

ve diğer kamu kurumları yasak ve cezalarla desteklenen gerçekçi davranış kuralları 

geliştirmeli, yayınlamalı ve uygulatmalıdır. 

Üyelerin toplumun sürekliliğinin sağlanması için yerine getirmesi gereken farklı 

meslekler vardır (Bonald, 1854): Bir toplum hem doğal meslekleri hem de kamusal 

(siyasal) meslekleri içerir. Doğal meslekler, ailenin korunması için doğrudan gerekli olan, 

yani onsuz doğal toplumu veya aileyi düşünemeyeceğimiz mesleklerdir. Örneğin, 

mekanik sanatlar ya da meslekler doğal toplumun korunması için gerekli mesleklerdir, 

çünkü doğal toplumu; aileyi giydiren, ona ev sahipliği yapan, besleyen sanatlar ya da 

meslekler olmadan düşünemeyiz. Tarım, doğal mesleklerin yalnızca ilki ve en yararlısıdır 

ama siyasal bir meslek değildir, çünkü tarım siyasal toplumdan önce var olmuştur, siyasal 

toplum olmadan da var olabilir. Toplumsal bir mesleği benimseyecek olan bireyden 

kendini toplumun bekasına adaması istenir. 



178 
 

Doğal toplumun veya politik toplumun korunmasıyla zorunlu ve dolaysız bir 

ilişkisi olmayan ve karma meslekler olarak kabul edilebilecek meslekler de vardır. 

Zenginleştirdikleri veya eğlendirdikleri doğal topluma ve politik topluma aittirler; ama 

bu meslekler doğal ve sosyal toplum olmadan da tasavvur edilebilir. Ticaret ve güzel 

sanatlar bunlardan bazılarıdır; doğal toplum ve politik toplum, dış ticaret olmaksızın, 

şairler, ressamlar, müzisyenler, avukatlar olmaksızın tasavvur edilebilir; tüm bu 

meslekler faydalıdır ama gerekli değildir.  Hatta bu meslekler, doğal meslekleri toplumsal 

mesleklere karşı kırbaçlayarak toplumu perişan eden devrimi gerçekleştirmiştir.  

Seçkinlerin eğitimi aslında kamusal eğitimin diğer boyutunu, siyasal meslekleri 

ortaya koyar. Bu, eğitimin en önemli amacıdır. Siyasal meslekler, siyasal toplumun 

korunması için gerekli olan, yani onsuz siyasal toplumu düşünemeyeceğimiz 

mesleklerdir. Kraliyet, rahiplik ve asil meslekler, yani (hukuk mesleğinden ayırt edilmesi 

gereken) askerlik veya senatörlük meslekleri, siyasi toplumun korunması için acilen 

gerekli olan siyasal veya toplumsal mesleklerdir; politik toplumu, onu yöneten bir meslek 

ve onu savunan meslekler olmadan düşünemeyiz.  Bonald bu seçkin kişileri, doğuştan 

kaderinde devleti yönetmek olan kişiler olarak ifade eder. Kamusal eğitim, doğuştan 

ayrıcalıklı olan kişileri kamuya yararlı olacak şekilde yönlendirme görevini de yerine 

getirecektir. Kamusal meslekleri yerine getirecek olan siyasal toplumdaki ailelerin 

çocuklarının kolejlerde kamusal eğitim almaları gerekir. Çocuklar, bu eğitimi 

bulundukları bölgenin veya ilin kolejine gönderilerek alacaklardır.  

 Kitabın on birinci ve on ikinci bölümleri bu bakımdan belirleyici bir öneme 

sahiptir, çünkü bunlar, erken yaşlardan itibaren kamusal görevinde eğitilmesi gereken tek 

Fransız olan tahtın varisinin eğitimiyle ilgilidir. “Toplum içinde mesleğinde ve mesleği 

için yetiştirilmesi gereken tek bir çocuk vardır; o, çocuk-kraldır” (s.359). Bonald, bu 

görev için çocuk kralın asil kökenlerden gelen Fransız gençleriyle çevrili olacağı bir 

eğitim ortamı tasarlamıştır. Her kolejin en iyi öğrencileri, eğitiminde prensi desteklemek 

için seçilecek ve sivil ve dini yetkililerin başkanlık ettiği ciddi bir törenle 

ödüllendirileceklerdir.  On sekiz yaşında, on yılın ardından erdem ve başarı ile seçilen, 

sağlam bedene ve iyi bir zihne sahip krallığın tüm gençlerinin seçkinleri sarayın ve 

dünyanın yozlaşmasından uzak, gösterişsiz, kibirsiz yetiştirilecek ve prenslerinin 

eğitimini destekleyeceklerdir.  

Tahtın varisinin eğitimiyle ilgili olan bu bölümler diğer bölümlerden açıkça 

farklıdır. Çünkü Bonald, tahtın varisinin eğitimi hakkında, her şeyden önce gelecekteki 

rolüne özgü konulara uygulanması gereken somut didaktik göstergeler ortaya koymuştur. 



179 
 

Örneğin tahtın varisi tarih, siyaset ve ekonomi bilmelidir. Ancak, her şeyden önce, prens, 

bir gün liderlik etmesi için çağrılacağı Fransızlar hakkında somut ve derinlemesine bilgi 

sahibi olmak zorundadır. Çalışma arkadaşları olarak her ilden erkek çocukların olduğu 

bir çevreye sahip olmanın avantajı, yerel gerçekler hakkında değerli bilgilere sahip 

olmayı ve halkı akıllıca yönetme becerisini geliştirmeyi sağlayacaktır. Dolayısıyla 

Bonald, geleceğin hükümdarının en seçkin Fransız ailelerinden gelen akranlarıyla birlikte 

eğitileceği ve tacın aristokrasi tarafından aktif olarak desteklenmesini ve böylece yerleşik 

geleneklerin korunmasını sağlayacak olan bir okul fikri ortaya koymuştur.   

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öğrencileri seçkin olma durumlarını koruyacak 

şekilde yetiştirmelidir.  

*İlke 3: Eğitim, cinsiyete özgü olmalıdır. Bonald (1854), kitabının son bölümünde 

ise kadınların eğitimi konusunu kısaca ele almıştır.  O, insan doğası hakkında karamsar 

bir görüşe sahip olup, kadınları kibir ve kurnaz eğilimli olarak görmüş, “akıl ve duyuların 

kadında erkekten daha zayıf olduğu[nu]” belirtmiştir  (s.398). Kadın ayrıca “düzensiz bir 

öz sevgiye ya da hükmetme tutkusuna sahiptir;...bu hükmetme tutkusu, kendi haline 

bırakıldığında, bireyde zihnin ya da duyuların egemen olmasına göre kurnazlık, bir 

entrika ruhu ya da şiddet, gurur, hatta gaddarlık haline gelir”(s.398). Bu tutku yararlı bir 

amaca yöneltilirse “bir kadında kendini ailesine hoş gösterme arzusundan başka bir şey 

olmaması gereken bir memnun etme arzusuna dönüşür” (s.398).   

Genç kızların eğitimi, akıllarından çok yüreklerine hitap etmelidir. Çünkü kadında 

akıl içgüdüdür ve “doğa, erkeğe yansıma olarak verdiğini onlara duygu olarak vermiştir” 

(s.399). Kadınların ince bir zevke ve sevimli tavırlara sahip olmalarının sebebi budur. 

Kadınların eğitiminde fizik, doğa tarihi, felsefe, belagat, binicilik sanatı vb. dersler 

olmamalıdır; “hayatları, meslekleri ve görevleri gibi birleşik, mütevazı, basit olmalıdır” 

(s.400). Erkekler nasıl atlara silahlara şapellere karşı zevk sahibiyse kadınlar da ev işleri 

için zevk sahibidir.   

Anlaşıldığı üzere, Bonald, genç kızlara aile dışında herhangi bir toplumsal rol 

tasarlamamıştır. “Kadınlar politik toplumdan çok aileye aittir;…eğitimleri tamamen evde 

olabilir” (s.398). Bu evde eğitim ise ahlaki ve dini eğitimi kapsayan temel eğitimle 

sınırlıdır.  

Özetle, eğitim cinsiyete özel olmalıdır. Bonald, erkeklerin ve kadınların toplumda 

farklı rolleri olduğunu ve eğitimin bu rollere göre düzenlenmesi gerektiğini savunmuştur. 

Erkeklerin kamusal yaşam için, kadınların ise ev yaşamı için eğitilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır.  



180 
 

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, kız ve erkek çocuklarını cinsiyetlerine uygun 

toplumsal rollere hazırlamalıdır.   

 

 Millî Eğitim Temel Kanunu ve Öğretmen Rolleri 

 

1739 sayılı Millî Eğitim Temel Kanunu (1973) Türk eğitim sistemini bir 

bütünlük içinde ele almak için çıkartılmıştır. Türk milli eğitim sisteminin ana 

çerçevesini oluşturan 1739 sayılı Milli Eğitim Temel Kanunu (1973:5101),  “Türk 

milli eğitiminin düzenlenmesinde esas olan amaç ve ilkeler, eğitim sisteminin genel 

yapısı, öğretmenlik mesleği, okul bina ve tesisleri, eğitim araç ve gereçleri ve devletin 

eğitim ve öğretim alanındaki görev ve sorumluluğu ile ilgili temel hükümleri bir sistem 

bütünlüğü içinde kapsar”.  

Eğitim sistemimize yön gösteren temel metin olan bu Kanun, ‘Türk Milli 

Eğitimin Genel Amaçları’ ile ‘Türk Milli Eğitiminin Temel İlkeleri’ başlıklarının 

altında yer alan maddeler çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından 

çıkarılan ilkeler ve öğretmen rolleri ölçüt alınarak çözümlenmiştir. Bu çözümleme ile 

Milli Eğitim Temel Kanunu’nun hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi 

öğretmen rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır.  

Çözümlemenin sonucuna göre, bu Kanun’un realizm ve pragmatizm 

felsefelerinin eğitime ilişkin yaklaşımlarını yansıttığı görülmüş, öğretmen rollerine bu 

iki felsefe açısından yön verdiği sonucuna ulaşılmıştır:   

*Realizm: Kanun’da milli eğitimin üç temel amacının olduğu belirtilmiştir. 

Bunların birincisinde, eğitim yoluyla devlete karşı sorumluluklarını bilen ve yerine 

getiren ‘iyi’ yurttaş yetiştirilmesine ilişkin esaslar yer almıştır.  Bu esasların 

açıklamasına dönük bazı ifadeler, eğitimin düzenlemesine yön gösteren eğitim 

felsefelerinden birinin realizm olduğunu göstermektedir. Bu, Kanun’da şu ifadelerle 

yer almıştır (1973:5101):  

Türk Milli Eğitiminin genel amacı, Türk Milletinin bütün fertlerini Atatürk 

inkılap ve ilkelerine ve Anayasada ifadesini bulan Atatürk milliyetçiliğine 

bağlı; Türk Milletinin milli, ahlaki, insani, manevi ve kültürel değerlerini 

benimseyen, koruyan ve geliştiren; ailesini, vatanını, milletini seven ve daima 

yüceltmeye çalışan, insan haklarına ve Anayasanın başlangıcındaki temel 

ilkelere dayanan demokratik, laik ve sosyal bir hukuk Devleti olan Türkiye 

Cumhuriyeti’ne karşı görev ve sorumluluklarını bilen ve bunları davranış 

haline getirmiş yurttaşlar olarak yetiştirmek[tir].  

Kanun’da temel ilkeler arasında yer alan şu ifadelerin de realizmin yansımaları 



181 
 

olduğu söylenebilir (1973:5103): 

Eğitim sistemimizin her derece ve türü ile ilgili ders programlarının hazırlanıp 

uygulanmasında ve her türlü eğitim faaliyetlerinde Atatürk inkılap ve ilkeleri 

ve Anayasada ifadesini bulmuş olan Atatürk milliyetçiliği temel olarak alınır. 

Milli ahlak ve milli kültürün bozulup yozlaşmadan kendimize has şekli ile 

evrensel kültür içinde korunup geliştirilmesine ve öğretilmesine önem verilir.  

Görüldüğü üzere, Türk Eğitim sisteminin en temel amaçlarından biri iyi yurttaş 

yetiştirmektir. Aristoteles (2022) de devletin iyi olmasını yurttaşların iyi olmasına 

bağlamıştır. O, toplumsal ve siyasal yaşamda yurttaşların rolünü ve sorumluluğunu 

vurgulamıştır; çünkü ona göre bir devletin kalitesi, yurttaşlarının niteliğiyle doğrudan 

ilişkilidir. İyi bir devlet, ancak iyi yurttaşlarla var olabilir ve gelişebilir. Aristoteles, 

devletin bir organizma gibi olduğunu ve bu organizmanın sağlıklı işlemesi için tüm 

parçalarının, yani yurttaşların, işlevlerini doğru bir şekilde yerine getirmesi gerektiğini 

savunur. İyi bir yurttaş, devletin devamlılığı ve istikrarı için çalışan ve devletin 

yasalarına uyan kişidir. Diğer bir ifadeyle, iyi yurttaş, devlete karşı sorumluluklarını 

bilen ve yerine getiren kişidir. Yurttaşların iyi olması da eğitim ile mümkündür. 

Dolayısıyla, iyi insan ile iyi vatandaş, iyi vatandaş ile iyi devlet arasında karşılıklı bir 

ilişki vardır. Çocuklar geleceğin vatandaşları ve yöneticileridir; devleti yönetenlerin, 

çocukları iyi birer yurttaş olarak eğiterek devletin sürekliliğini sağlaması gerekir. 

Öyleyse Aristoteles’e göre; devletin en temel görevlerinden biri yurttaşlarının 

eğitimini gerçekleştirmektir; devletin varlığını sürdürebilmesi yurttaşların yasalara 

uymasını sağlamakla mümkündür. Bu; Aristoteles’in (2000:162) eğitimin amacına 

ilişkin söylediği “yurttaşların anayasaya uygun bir yolda yaşamak için 

eğitilmeleri(dir)…gördükleri öğrenim, onların bir oligarşide oligark, bir demokraside 

demokrat olarak yaşamalarını olanaklı kılmalıdır” sözünde açık ifadesini bulmuştur.  

Buna göre; eğitim, devletin yönetim şekli ne ise ona uygun yaşamayı sağlayan yurttaş 

yetiştirmelidir. Diğer bir söyleyişle, eğitim, yönetim şeklinin ilkeleri göz önünde 

bulundurularak oluşturulacağı için yasalara dayanan bir eğitim söz konusudur.   

Yukarıda belirtilen Kanun’daki alıntılar da Türk Milli Eğitiminin amacının, 

ülkenin tüm fertlerinin Türkiye Cumhuriyeti’ne karşı görev ve sorumluluklarını bilen, 

Atatürk inkılap ve ilkelerine ve Anayasada belirtilen Atatürk milliyetçiliğine bağlı, , 

demokratik, laik, sosyal ve hukuk devleti olan Türkiye Cumhuriyeti’nin rejimini 

benimsemiş yurttaşlar olarak yetiştirmek olduğunu, ders programlarının hazırlanmasında 

ve uygulanmasında Türkiye Cumhuriyeti’nin dayandığı ilke ve inkılapların ve Atatürk 

Milliyetçiliğinin temel alındığını göstermektedir. Dolayısıyla, Kanun’un, bu araştırma 



182 
 

kapsamında gerçekleştirilen eğitim felsefesi çözümlemesinde ortaya çıkarılan, realizmin 

‘iyi yurttaş anayasayı bilen ve anayasaya uyan yurttaştır’ ilkesini yansıttığı ifade 

edilebilir.  

Bu ilke bağlamında öğretmenin ‘toplumsal düzenin koruyucusu ve 

sürdürücüsü olma, devletin anayasasını benimsemiş öğrenciler yetiştirme’ rolünü 

yerine getirmesinin beklendiği söylenebilir. Çünkü Kanun’daki, “Öğretmenler bu 

görevlerini Türk Millî Eğitiminin amaçlarına ve temel ilkelerine uygun olarak ifa 

etmekle yükümlüdürler” ifadesi, öğretmenlerin “Türkiye Cumhuriyeti’ne karşı görev 

ve sorumluluklarını bilen ve bunları davranış haline getirmiş” iyi yurttaşlar yetiştirme 

rolünü yerine getirmekle yükümlü olduklarını göstermektedir. Kanun’daki bu ifade, 

kanun metninden çıkarılarak 2022 yılında yürürlüğe giren Öğretmenlik Meslek 

Kanunu’na aktarılmıştır. Ancak öğretmenlerin yerine getirmeleri beklenen role ilişkin 

özün değişmediği; ifadenin bu Öğretmenlik Meslek Kanunu’nda (2022:1), 

“Öğretmenler bu görevlerini, Türk Millî Eğitiminin amaçları ve temel ilkeleri ile 

öğretmenlik mesleği etik ilkelerine uygun olarak ifa etmekle yükümlüdür.” halini 

aldığı görülmektedir.  

Kanun’da realist düşünceye işaret eden başka ifadeler de mevcuttur. 

Kanun’un ikinci temel amacında, kişilerde eğitim yoluyla kazandırılması amaçlanan 

özelliklerden söz edilmiştir. Bahsedilen bu özelliklere bakıldığında erdemli, karakter 

sahibi bireylerin yetiştirilmesinin amaçlandığı anlaşılmaktadır. Kişilerde 

kazandırılması istenen bu özellikler Kanun’da ikinci temel amaç olarak şöyle ifade 

edilmektedir (1973:5101): 

Türk Milli Eğitiminin genel amacı, Türk Milletinin bütün fertlerini … beden, 

zihin, ahlak, ruh ve duygu bakımlarından dengeli ve sağlıklı şekilde gelişmiş 

bir kişiliğe ve karaktere, hür ve bilimsel düşünme gücüne, geniş bir dünya 

görüşüne sahip, insan haklarına saygılı, kişilik ve teşebbüse değer veren, 

topluma karşı sorumluluk duyan; yapıcı, yaratıcı ve verimli kişiler olarak 

yetiştirmek[tir].  

Görüldüğü üzere, kişinin hem beden hem ruh bakımından geliştirilmesi, kişilerde 

iyi alışkanlıklar ve bilimsel düşünce gücü kazandırılması gerektiği belirtilmiştir. Bu amaç 

kısaca, iyi insan yetiştirmek olarak da ifade edilir. Aristoteles’in düşüncesinde bu 

özelliklere sahip kişi erdemli insan olarak tanımlanır: Aristoteles, kişide hem ahlaki hem 

de entelektüel erdemlerin geliştirilmesi gerektiğini savunmuştur. Bir başka ifadeyle, 

kişiye doğru davranışların kazandırılarak karakterinin geliştirilmesi ve akıl yürütme 

kapasitesinin artırılarak bilimsel anlayışının geliştirilmesi amaçlanmıştır. Dolayısıyla 



183 
 

Aristoteles’e göre eğitim, bu iki tür erdemi dengeli bir şekilde geliştirmeyi hedefler. 

Ahlaki erdemler pratiğe dayalıdır ve tekrar edilerek öğrenilirken, düşünsel erdemler 

teorik düşünme ve bilgi birikimiyle gelişir. Aristoteles, eğitim sürecinde bu ikisinin 

birlikte ele alınması gerektiğini savunur. İyi bir eğitim, öğrenciyi hem soyut düşünme 

kapasitesine hem de günlük yaşamda doğru davranışları seçme yeteneğine sahip bir birey 

haline getirir.  

Aristoteles’in bu eğitim düşüncesine dayanarak; Kanun’un, bu araştırma 

kapsamında gerçekleştirilen eğitim felsefesi çözümlemesinde ortaya çıkarılan realizmin, 

‘eğitim kişinin hem entelektüel hem de ahlaki yönlerini geliştirmelidir’ ilkesine göre 

temellendirildiği söylenebilir. 

Bu ilke bağlamında öğretmenin ‘ahlaki (karakter) erdemler açısından rolü 

davranış ve alışkanlıklarıyla öğrencilere rol model olması, bir başka deyişle iyi örnek 

olması’, ‘entelektüel erdemler açısından rolü öğrettiği akademik disiplin alanlarına hâkim 

olması, bir başka deyişle entelektüel yanını geliştirmiş olmasının’ beklendiği söylenebilir. 

Öğretmenlerin entelektüel ve ahlaki erdemler bakımından öğrencilerine örnek olması 

gerektiği, Kanun’un eski halinde, “Öğretmenlik mesleğine hazırlık genel kültür, özel alan 

eğitimi ve pedagojik formasyon ile sağlanır” ifadeleriyle vurgulanmıştır. Kanun’un bu 

ifadesi 2022 yılında çıkarılan Öğretmenlik Meslek Kanunu’na (2022:1) da hemen hemen 

aynı sözcüklerle geçmiştir: “Öğretmenlik mesleğine hazırlık; genel kültür, özel alan 

eğitimi ve pedagojik formasyon/öğretmenlik meslek bilgisi ile sağlanır.” Bu ifade; 

Kanun’un, öğretmenden hem davranışlarıyla rol model olması hem de uzmanlık alan 

bilgisine sahip bir entelektüel olmasını beklediğini göstermektedir.  

Şunu da belirtmek gerekir ki; Kanun’daki alıntılar muhazakarlığın genel olarak 

statükonun veya mevcut ilişkilerin korunması olarak tanımlanması bağlamında 

muhafazarlıkla ilişkilendirebilir görülebilir; fakat muhafazakârlık geleneksel olmayana 

şüphe duyan, değişimi tehdit olarak gören, geleneklerin ve yerleşik değerlerin genç 

kuşaklara aktarılmasını amaçlayan bir düşüncedir. Öte yandan, yukarıdaki alıntılarda da 

görüldüğü gibi; Kanun’da milli, manevi, ahlaki değerlerin sadece korunması değil, 

geliştirilmesine de vurgu yapılmıştır. Ayrıca yurttaşların sınırlı, dar bir görüşe değil, geniş 

bir dünya görüşüne sahip olması da beklenmektedir. Dolayısıyla, muhafazakârlık 

toplumsal istikrarın, yerleşik değerlerin genç nesillere aktarılması yoluyla sağlandığını 

savunurken, realist düşünce toplumsal istikrarının hem karakter erdemlerine hem 

entelektüel erdemlere sahip yurttaşların yetiştirilmesiyle sağlanacağını belirtmiştir. 

Öyleyse, muhafazakârlıkta devletin işlevi; kültürel değerleri benimsemiş bireyler 



184 
 

yetiştirmek,  realist düşüncede ise devletin işlevi; ahlaki ve entelektüel erdemlere sahip 

iyi insan ve devletin yasalarına uyan iyi yurttaş yetiştirmektir. Muhafazakârlıkta iyi bir 

toplumun temelinde yerleşik değerleri ve gelenekleri benimsemiş bireyler yatarken, 

realizmde iyi bir toplumun temelinde erdemli bireyler ve iyi eğitilmiş, sorumlu, yasaları 

bilen ve yasalara uyan yurttaşlar yatar. Bu sebeplerden dolayı; bu çalışma kapsamında, 

Milli Eğitim Temel Kanunu muhafazakârlıkla ilişkilendirilmemiş, realizm ile 

ilişkilendirilmiştir.  

*Pragmatizm: Türk Milli Eğitim Temel Kanunu, eğitim felsefeleri 

çözümlemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen rollerine dayalı olarak 

çözümlendiğinde, eğitime yön veren felsefelerden birinin de pragmatizm olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır.   

Kanun’da pragmatist felsefeyi yansıtan şeylerden biri; Kanun’un üçüncü temel 

amacında belirtilen eğitim bireylerin ilgi ve yeteneklerine göre mesleki anlamda 

yönlendirilmesi ve toplumun gelişmesine, refahına sunacakları katkıdır. Bunu 

Kanun’daki şu ifadelerde görmek mümkündür (1973:5102):    

Türk Milli Eğitiminin genel amacı, Türk Milletinin bütün fertlerini,… ilgi, 

istidat ve kabiliyetlerini geliştirerek gerekli bilgi, beceri, davranışlar ve birlikte 

iş görme alışkanlığı kazandırmak suretiyle hayata hazırlamak ve onların, 

kendilerini mutlu kılacak ve toplumun mutluluğuna katkıda bulunacak bir 

meslek sahibi olmalarını sağlamak[tır]. 

Eğitimin toplumun kalkınmasına sunacağı katkı, Milli Eğitim Temel Kanunu’nun 

28’inci maddesine ise şu şekilde yansımıştır (1973:5106):  

Ortaöğretimin amaç ve görevleri; Millî Eğitimin genel amaçlarına ve temel 

ilkelerine uygun olarak, bütün öğrencilere ortaöğretim seviyesinde asgarî ortak bir 

genel kültür vermek suretiyle onlara kişi ve toplum sorunlarını tanımak, çözüm 

yolları aramak ve yurdun iktisadi, sosyal ve kültürel kalkınmasına katkıda 

bulunmak bilincini ve gücünü kazandırmak[tır]. 

 

Yukarıdaki bu alıntı, Dewey’nin demokrasi kavramıyla da ilişkilendirilebilir. 

Eğitimin toplumsal işleviyle yakından ilgilenen Dewey’e göre, demokrasi ve eğitim 

arasındaki ilişki birbirini destekleyen ve tamamlayan iki temel unsurdan oluşur: Dewey, 

demokrasinin yalnızca bireylerin özgürce katıldığı bir sistem olmasının ötesinde, aynı 

zamanda toplumun ortak değerler etrafında birleştiği bir yapı olduğunu savunur. Kültürel 

mirasın aktarımı, bireylerin bu ortak değerleri anlamalarını ve demokratik hayata etkin 

bir şekilde katılmalarını sağlar. Demokratik bir toplumun sürdürülebilmesi için bireylerin 

ortak bir geçmişe, paylaşılan değerlere ve toplumsal sorumluluk bilincine sahip olmaları 



185 
 

gerekir. Dewey’e göre bireyler, bu mirası öğrenerek toplumun bir parçası olduklarını 

hissederler. Böylece, bireyler, toplumsal bağları güçlendirir ve daha katılımcı ve 

sorumluluk sahibi yurttaşlar haline gelirler. Dewey, eğitim ve demokrasiyi, bireylerin 

hem toplumsal yaşamda aktif katılımcı olmalarını sağlayan hem de toplumsal gelişimin 

devamlılığını mümkün kılan araçlar olarak görmüştür. Ona göre, demokrasi, bireylerin 

eşit fırsatlara sahip olduğu, birlikte karar aldığı, çözüm ürettiği bir toplumsal düzeni ifade 

eder;  eğitim de demokratik bir toplumun en temel aracıdır. Dewey, demokrasi anlayışına 

bağlı olarak eğitim sisteminin geleneksel eğitim anlayışındaki gibi elitist olmasına 

karşıdır; o, demokratik toplumların eşitlikçi bir eğitim sistemi kurması gerektiğini 

savunur, okulların küçük bir azınlık gruba değil, çoğunluğa hizmet edecek şekilde 

yapılandırılması gerektiğini ileri sürer. Her birey sosyal sınıf, cinsiyet, etnik köken fark 

etmeksizin eşit eğitim fırsatlarına sahip olmalıdır. Bu eşitlik, bireylerin demokratik 

katılıma tam olarak dâhil olabilmeleri için hayati önem taşır. Eğitimde sağlanan eşitlik 

toplumda da fırsat eşitliğinin temelini oluşturur ve demokrasinin sürdürülebilirliğini 

sağlar. Dolayısıyla eğitim, bireyleri topluma hazırlayan ve onları demokratik değerlere 

uygun şekilde yetiştiren bir süreçtir. Eğitim yoluyla bireyler, sadece bilgi ve beceri 

kazanmaz, aynı zamanda eleştirel düşünmeyi, iş birliğini ve topluma katkıda bulunmayı 

öğrenirler. Bu doğrultuda sınıflar da, öğrencilerin birlikte çalıştığı, sorunları tartıştığı ve 

kararlar aldığı birer demokratik topluluk olarak işlev görürler. Bu şekilde, bireyler gerçek 

yaşamın demokratik süreçlerine hazırlanırlar. Dolayısıyla, eğitim demokratik toplumun 

kalıcılığı ve başarısı için kritik bir önem taşır. 

Dewey’nin eğitim ve demokrasi arasında kurduğu bu ilişkinin ışığında, yukarıdaki 

alıntıda yer alan bütün öğrencilere asgari ortak bir genel kültür kazandırmak, kişilerin 

toplumun sorunlarını anlayıp birlikte çözüm yolları üretmeleri ve toplumun kalkınmasına 

katkıda bulunmalarının sağlanmasına ilişkin ifadeler, toplumsal değerlerin, kültürel 

normların ve geleneklerin aktarılarak bireylerin toplumsal hayata katılımlarının 

desteklenmesinin, herkesin eşit eğitim fırsatların sahip olmasının, bireylerin demokratik 

bir ortamda birlikte karar alma ve iş görmelerinin amaçlandığını göstermektedir.  

Pragmatist felsefenin en temel özelliklerinden biri olan gelişim ve süreklilik 

vurgusu da Kanun’da belirgin bir biçimde yer almıştır. Bu, Türk Milli Eğitiminin İlkeleri 

bölümünde şu ifadelerle belirtilmiştir:  “Fertlerin genel ve mesleki eğitimlerinin hayat 

boyunca devam etmesi esastır (1973:5102),  



186 
 

her derece ve türdeki ders programları ve eğitim metotlarıyla ders araç ve 

gereçleri, bilimsel ve teknolojik esaslara ve yeniliklere, çevre ve ülke 

ihtiyaçlarına göre sürekli olarak geliştirilir. Eğitimde verimliliğin artırılması ve 

sürekli olarak gelişme ve yenileşmenin sağlanması bilimsel araştırma ve 

değerlendirmelere dayalı olarak yapılır (1973:5103). 

Kanun, eğitimin uygulamaya dönük olması gerektiğini vurgulaması bakımından 

da pragmatizmi yansıtmaktadır. Kanun’da yer alan şu ifadelerin, eğitimin uygulamaya 

dönük olması, bilginin gerçek hayatta işe yarar olması gerektiğine işaret ettiği 

söylenebilir: “Gençlerin eğitimi yanında, hayata ve iş alanlarına olumlu bir şekilde 

uymalarına yardımcı olmak….bir eğitim görevidir” (1973:5102), Türk Milli Eğitim 

Temel Kanunu’nun amacı; bireyleri “Türkiye Cumhuriyeti’ne karşı görev ve 

sorumluluklarını bilen ve bunları davranış haline getirmiş yurttaşlar olarak yetiştirmek”, 

“yapıcı, yaratıcı ve verimli kişiler olarak yetiştirmek”, onlara, “gerekli bilgi, beceri, 

davranışlar ve birlikte iş görme alışkanlığı kazandırmak[tır]” (1973:5101-5102).   

Nitekim Dewey (2021), Chicago Üniversitesinde kurduğu Laboratuvar Okulunda 

eğitimin uygulamaya dönük olması gerektiği düşüncesini hayata geçirmiştir. Laboratuvar 

okuldaki eğitim uygulamalarında öğrencilerin ilgi, ihtiyaç ve kapasiteleri dikkate alınarak 

onların yaşam becerileri kazanmasına, aktif katılımına, okulun evin devamı olmasına, 

hayatta işe yarar bilgiler kazandırmaya yönelik bir eğitim anlayışına önem vermiştir.  

Görüldüğü gibi; okulların herkesin eşit eğitim alarak toplumun sorunlarına birlikte 

çözüm ürettiği demokrasinin bir örneği olarak yapılandırılması, eğitim sürecinde kültürel 

mirasın gelecek nesillere aktarılması yoluyla demokratik toplumun devamlılığının 

sağlanması, eğitimin toplumun ekonomik, sosyal ve kültürel kalkınmasında bir araç 

olarak görülmesi, dünyadaki bilimsel ve teknolojik gelişmeler doğrultusunda eğitimin de 

yenilenmesi gerektiği, eğitimin uygulamaya, hayata dönük olmasının önemsenmesi, 

eğitimde bireylerin ilgi, yetenek ve önceki deneyimleri dikkate alınarak mesleğe 

yönlendirilmeleri pragmatist özellikler olarak değerlendirilmiştir.  

Bu çözümlemenin sonucuna göre; Milli Eğitim Temel Kanunu’nda bütün 

bireylere eşit eğitim verilerek onlara asgari ortak bir genel kültür kazandırılmasının, 

onların demokratik bir öğrenme ortamında toplumsal sorunların çözümünde aktif birer 

katılımcı olmalarının sağlanması ve böylece toplumsal devamlılığının ve kalkınmanın 

amaçlanmasına ilişkin ifadelerden Kanun’un pragmatizmin ‘eğitim, demokratik 

toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ 

ilkesini yansıttığı ifade edilebilir. Bu ilke bağlamında öğretmenlerden, ‘öğrencilerin 

kültürel mirasın değerli unsurlarını anlamalarını ve demokratik hayata etkin bir şekilde 



187 
 

katılmalarını’ sağlamalarının beklendiği söylenebilir. Kanun’da yer alan “bütün 

öğrencilere ortaöğretim seviyesinde asgarî ortak bir genel kültür vermek suretiyle onlara 

kişi ve toplum sorunlarını tanımak, çözüm yolları aramak ve yurdun iktisadi, sosyal ve 

kültürel kalkınmasına katkıda bulunmak” ifadesinin bu role işaret ettiği kanaatine 

varılmıştır.  

Ayrıca, Milli Eğitim Temel Kanunu’nun gelişim, süreklilik ve uygulama 

kavramları üzerine de kurulduğu görülmüştür. Bu yönüyle Kanun’un pragmatizmin 

‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesini esas aldığı söylenebilir. Bu ilke 

bağlamında, öğretmenlerden, ‘öğretme faaliyet ve projelerini öğrencilerin mevcut 

deneyimlerine, ilgilerine, yeteneklerine ve kapasitesine göre oluşturması’nın beklendiği 

ifade edilebilir. Kanun’un temel amacında yer alan; bireyleri “ilgi, istidat ve 

kabiliyetlerini geliştirerek ... hayata hazırlamak” ifadesinin öğretmenin bu rolüne işaret 

ettiği söylenebilir (1973:5101-5102). Bu ifadede yer alan ‘ilgi’nin öğretmen rolünde 

belirtildiği şekli ile bireyin önceki öğrenmeleri ve deneyimleriyle kişide bir şeye karşı 

oluşan yakınlık duyma haline, ‘istidat’ın kişinin ilgileri vasıtasıyla elde ettiği 

deneyimlerle ortaya çıkan, kişide potansiyel olarak mevcut olan, gelişmeye dönük 

yeteneklerine ve ‘kabiliyet’in ise kişinin deneyimleri aracılığıyla var olan bu potansiyelini 

geliştirip kazandığı kapasiteye işaret ettiği düşünülmüştür. Dolayısıyla bu üç kavramın 

birbirine dayandığı ve adım adım geliştiği anlaşılmıştır; Kanun’da yer alan “ilgi, istidat ve 

kabiliyetlerini geliştirerek ... hayata hazırlamak” ifadesinin eğitim felsefesi 

çözümlemesinde ulaşılan öğretmen rolüyle örtüştüğü görülmüştür. 

Özetle, Türk eğitim sistemini bir bütünlük içinde ele almak için çıkartılan 1739 

sayılı Türk Milli Eğitim Temel Kanunu’nda devletin ihtiyaç duyduğu erdemli, iyi 

yurttaşların yetiştirilmesinin, Türkiye Cumhuriyeti’nin anayasasında ifadesini bulan 

Atatürk inkılap ve ilkelerini benimsemiş, anayasaya saygılı, bedenen sağlıklı, karakter 

bakımından kuvvetli, bilimsel düşünebilen, toplumun gelişmesinde katkıda bulunan, 

faydalı, üretken ve aktif bireylerin yetiştirilmesinin hedeflendiği görülmüştür. Bu 

bağlamda, Kanun’un realizm ve pragmatizm temelinde biçimlendirildiği sonucuna 

ulaşılmıştır. Eğitim felsefesi incelemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen rollerinin 

bir ölçüt olarak kullanıldığı bu çözümlemede; ‘iyi yurttaş anayasayı bilen ve anayasaya 

uyan yurttaştır’ ve ‘eğitim kişinin hem entelektüel hem de ahlaki yönlerini 

geliştirmelidir’, ‘eğitim deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ve ‘eğitim, demokratik 

toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ 

düşünceleri bu belgenin dayandığı ilkeler olarak ifade edilebilir.  



188 
 

Bu ilkeler bağlamında, öğretmenden ‘toplumsal düzenin koruyucusu ve 

sürdürücüsü olma, devletin anayasasını benimsemiş öğrenciler yetiştirme’, ‘davranış ve 

alışkanlıklarıyla öğrencilere rol model olma (ahlaki erdem), bir başka deyişle iyi örnek 

olma, ‘akademik disiplin alanlarına hâkim olma (entelektüel erdem), bir başka deyişle 

entelektüel yanını geliştirmiş olma’, ‘öğrencilerin kültürel mirasın değerli unsurlarını 

anlamalarını ve demokratik hayata etkin bir şekilde katılmalarını sağlama’ ve ‘öğretme 

faaliyet ve projelerini öğrencilerin mevcut deneyimlerine, ilgilerine, yeteneklerine ve 

kapasitesine göre oluşturma’ rolünü yerine getirmesinin beklendiği söylenebilir. 

 

YÖK Belgeleri ve Öğretmen Rolleri 

 

Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi  

 

Türkiye’de 16 Mart 1848’de başlayan öğretmen yetiştirme süreci uzun bir 

geçmişe sahiptir. Öğretmen yetiştirme, cumhuriyetin kuruluşundan bugüne kadar Türk 

eğitim tarihindeki en mühim konulardan biri olmuştur.  

Cumhuriyet döneminde yüksek öğretmen okulları, eğitim enstitüleri,  

üniversiteler okullara öğretmen yetiştiren çeşitli kaynaklar olmuşlardır. Öğretmen 

yetiştirme ile ilgili ilk kapsamlı düzenlemeler 1982 senesinde çıkarılan 2547 sayılı 

Yükseköğretim Kanunu ile yapılmıştır. Bu Kanun’un gerektirdiği düzenlemelerle 

Türkiye’nin tüm yükseköğretim kurumları üniversitelere bağlanmış ve tek bir çatı altında 

toplanmıştır. Üniversite bünyesinde yer alan eğitim fakülteleri öğretmen yetiştirme 

görevini üstlenmiş ve  “öğretmen yetiştiren kurumların adları, öğretim süreleri, bölüm ve 

program yapıları vb. unsurlarında da değişiklikler olmuş veya yenileri açılmıştır” (YÖK, 

2007b:37). Ayrıca bu kararla, Eğitim Fakültelerinin yanı sıra Fen-Edebiyat Fakültesi 

öğrencilerine de pedagojik formasyon sunularak öğretmen olarak yetişmeleri sağlanmaya 

çalışılmıştır (YÖK, 2007b) 

Üniversiteler öğretmen yetiştirme görevini tamamen devraldıktan yaklaşık 15 

sene sonra dikkat çeken bir diğer önemli gelişme, oldukça kapsamlı bir düzenleme olan 

Eğitim Fakültelerinin yeniden yapılanmasıdır. 1997 yılında gerçekleştirilen yeni 

düzenlemeyle; “öğretmen yetiştirme modeli, öğretmen yetiştiren kurumların öğretim 

süreleri, bölümleri, program adları ve bağlantıları, programları, MEB ile işbirliği, eğitim-

istihdam uyumu, Fen-Edebiyat Fakültesi / Eğitim Fakültesi ilişkileri” (YÖK, 2007b:43) 

gibi alanlarda değişiklikler yapılmıştır.   



189 
 

Bu değişikliklerin en önemlilerinden biri; Eğitim Fakültelerinin ortaöğretime 

öğretmen yetiştirmeye yönelik olan bölümlerinin ‘Ortaöğretim Fen ve Matematik Alanlar 

Eğitimi’ ve ‘Ortaöğretim Sosyal Alanlar Eğitimi’ adlı iki grupta toplanmasıdır 

(YÖK,2007b): Bu değişikle öğretim sürelerinde ve derecelerde de düzenlemeler 

yapılmıştır. Ortaöğretime öğretmen yetiştirmeye dönük programların 3.5+1.5 ya da 4+1.5 

yıl şeklinde sürdürülmesi planlanmıştır. Birincisi (3.5+1.5 yıl) eğitim fakültelerinin fen 

ve/veya edebiyat fakülteleriyle birlikte yürüttüğü tezsiz yüksek lisans programıdır. 

İkincisi (4+1.5 yıl) ise; eğitim fakültesi dışında YÖK’ün belirlediği fakültelerden mezun 

olanların ortaöğretim alanında öğretmen olabilmeleri için düzenlenen programdır. Bu 

programı başarıyla tamamlayan öğrenciler tezsiz yüksek lisans derecesine sahip olarak 

mezun olmuşlardır. 

1997 yılındaki bu yeniden yapılanmaya 2006, 2009 ve 2010 yıllarında yeni 

uygulamaları içeren bazı düzenlemeler getirilmiş, öğretmen yetiştirme tezsiz yüksek 

lisans programları kaldırılmıştır; ancak temel düzenlemeler sürdürülmektedir. Eğitim, 

1997 yılındaki değişikliklere göre şekillenen mevcut öğretmen yetiştirme programları ile 

gerçekleştirilmektedir (YÖK, 2007b).   

Dolayısıyla, ‘1997 Eğitim Fakültelerinde yeniden yapılanma’ oldukça kapsamlı 

değişiklikler içerdiği ve etkisi halen devam ettiği için daha çok dikkat çeken bir çalışma 

olmuştur.  Bu bakımdan Yükseköğretim Kurulu tarafından hazırlanan ‘Öğretmen 

Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri’ belgesinin Türkiye’de öğretmen yetiştirme alanında 

ortaya konulan önemli belgelerden biri olduğu, özellikle ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni 

Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünün bu çalışma kapsamında incelenmesi 

gerektiği düşünülmüştür. 

Yükseköğretim Kurulunun ‘Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri’ belgesi, 

Millî Eğitimi Geliştirme Projesinin bir parçası olan ‘Hizmet Öncesi Öğretmen Eğitimi’ 

alt projesi kapsamında hazırlanmıştır. Belgenin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni 

Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünde; ‘1997 Düzenlemesine Temel 

Oluşturan Çalışmalar: Millî Eğitimi Geliştirme’, ‘Yeni Yapılanmanın Gerekçeleri: 

Sorunlar ve Yetersizlikler’ ve ‘1997 Yılında Öngörülen Yeni Yapı ve Program’ alt 

başlıkları yer almaktadır.  

Belgenin bu bölümünün, Yükseköğretim Kurulunun felsefesini en iyi yansıtan 

bölüm olduğu düşünülmektedir. Bu yüzden Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen 

Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 

1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümü çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik 



190 
 

yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rollerine göre çözümlenmiş ve öğretim 

programının hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini 

vurguladığının ortaya çıkarılmasına çalışılmıştır: 

Bu çözümlemenin sonucuna göre Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen 

Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 

1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünün neoliberalizm ve pragmatizm felsefelerinin 

eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı değerlendirilmiştir. Belgenin 

öğretmen rollerine bu iki felsefi düşünce açısından yön verdiği sonucuna varılmıştır: 

*Neoliberalizm: Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim 

Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ 

başlıklı bölümü incelendiğinde standartlaşma kavramının bu belgede temel alındığı 

görülmektedir. Daha iyi bir ifadeyle, neoliberalizmin en ayırt edici özelliği olarak 

belirlenmiş olan ‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ ilkesinin bu belgeye yansıdığı kanaatine 

varılmıştır.  

Çünkü belgede Eğitim Fakülteleri bünyesinde önceden uygulanmış olan öğretmen 

yetiştirme programlarının üniversitelerin öğretmen adaylarını öğretmenlik mesleğine 

yeterli bir şekilde hazırlayamadıkları ifade edilmiştir.  Bu yüzden öğretmen yetiştirmede 

1997 yapılanması gerekli görülmüş ve yapılanmanın gerekçeleri sunulmuştur. Gerekçeler 

arasında;  “içerik, ders sayıları ve kredileri, okullarda uygulamalar gibi çeşitli yönlerden 

belirli bir standardın olmadığı”,  “programlarda yer alan derslerin içeriği ve ilgili okul 

düzeyindeki öğretim alanının içeriği arasında tutarsızlıkların olduğu”, “programlarda 

açılan derslerin öğretmen adaylarının ve ilgili okul düzeyinin ihtiyaçlarından çok öğretim 

elemanlarının yönelimleri ve tercihleri doğrultusunda şekillendiği ve bu nedenle ders 

sayıları ve zorunlu kredi yükünün çok arttığı” (YÖK, 2007b:51) ve “programın bütünü 

ile okullarda yapılan uygulama arasında tutarsızlıklar olduğu” (YÖK, 2007b:52) ifadeleri 

yer almaktadır. Dolayısıyla, bu belgede, eğitimde standartlaşmanın olmaması öğretmen 

yetiştirme alanında bir yetersizlik olarak ifade edilmiş ve öğretmen yetiştirme 

programında standartlaşmanın gerekliliği üzerinde durulmuştur.  

Anlaşılacağı üzere; bu çözümlemenin sonucuna göre; Yükseköğretim Kurulunun 

Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni 

Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünde öğretmen eğitiminin kalitesini 

artırmak için öğretmen eğitiminde standartlaşmanın gerekliliği sıklıkla vurgulanmıştır. 

Bu bağlamda, bu belgenin neoliberalizmin ‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ ilkesine göre 

temellendirildiği söylenebilir.     



191 
 

Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin 

‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünde 

neoliberalizmin rekabet ve piyasalaşma kavramının da temel alındığı görülmektedir. 

Daha iyi bir ifadeyle, neoliberalizmin diğer ayırt edici özelliği olarak belirlenmiş olan 

‘eğitim piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkesinin bu belgeye yansıdığı kanaatine 

varılmıştır. 

Çünkü belgede serbest piyasa koşulları altında rekabet oluşabilmesi için bazı 

dikkat çekici değişiklikler yapıldığı anlaşılmıştır. Örneğin, 1997 yapılanmasının eğitim 

fakültelerinin öğretmen yetiştirme sorumluluğunu fen-edebiyat fakülteleriyle 

paylaştırması, bu fakültelerden mezun öğrenciler ile eğitim fakültesinin aynı alandan 

mezun olan öğrencileri arasında bir rekabet öngördüğünü akla getirmektedir. Milli Eğitim 

Bakanlığı ortaöğretim kurumlarında öğretmen ihtiyacının olmadığı ve eğitim fakültesi 

mezunlarının atanamadığı bir zamanda ayrıca fen-edebiyat fakültesi öğrencilerine de 

öğretmen olma imkânı sunulması dikkat çekicidir. Çünkü bu durum eğitim fakültesi 

mezunlarının sayısı yetmiyormuş gibi, fen-edebiyat fakültesi mezunlarını da öğretmen 

istihdamı için rekabete sokmuş görünmektedir.  

Anlaşılacağı üzere; bu çözümlemenin sonucuna göre; Yükseköğretim Kurulunun 

Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni 

Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünde, 1997 yapılanması ile eğitim 

fakülteleri dışında fen-edebiyat fakültesi mezunlarının da öğretmen olabilmelerinin 

sağlandığı anlaşılmış bu da eğitim piyasasında öğretmen istihdamı için daha büyük bir 

rekabet oluşturmuştur. Dolayısıyla, belgede piyasacı bir anlayışın hâkim kılındığını 

söylemek mümkündür. Bu bağlamda, bu belgenin neoliberalizmin ‘eğitim piyasanın 

ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkesine göre temellendirildiği de söylenebilir.     

*Pragmatizm: Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim 

Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ 

başlıklı bölümü incelendiğinde pragmatizmin deneyim ve uygulama kavramlarının bu 

belgede temel alındığı değerlendirilmiştir. Daha net bir ifadeyle, bu araştırmada 

pragmatizmin en ayırt edici özelliği olarak belirlenmiş olan ‘eğitim, deneyime dayanan 

bir gelişim sürecidir’ ilkesinin bu belgeye yansıdığı kanısına varılmıştır.  

Çünkü belgede, mevcut öğretmen yetiştirme programları incelenerek 

programların uygulama boyutunun yetersiz kaldığı değerlendirilmesi yapılmış ve 

öğretmen eğitiminin uygulamaya dönük, deneyime dayalı olması gerektiği sıklıkla 

vurgulanmıştır. Örneğin; 1997 Yapılanmasının gerekçeleri arasında Eğitim Fakülteleri ve 



192 
 

MEB okulları arasında yaşanan sorunlar sebebiyle “öğretmen yetiştirme işinde teori-

pratik dengesi[nin] teori lehine aşırı derecede bozul[duğu] (YÖK, 2007b:50); diğer bir 

ifadeyle eğitimde daha çok teoriye ağırlık verildiği dile getirilmiştir.  

Ayrıca alan fakülteleri mezunlarına yönelik olarak oluşturulan öğretmenlik 

sertifika programlarının daha çok para kazanmaya dönük olduğu,  “öğretmenlik 

formasyonuna ilişkin derslerin eğitim bilimleri alanındaki bazı teorik derslerden oluşup 

öğrencileri öğretmenliğin gerektirdiği uygulamaya dönük bilgi, beceri ve bakış açılarını 

kazandırmaktan uzak olduğu” (YÖK, 2007b:51) ifade edilmiştir. Bu sertifika 

programlarının hem içerik hem de süreç bakımından yetersiz kaldığı, programlarda 

uygulamaya yeterince yer verilmediği şu şekilde vurgulanmıştır: “Zaman zaman bu 

programlar oldukça sınırlı bir zaman dilimine sıkıştırılarak verilmekte, programdaki 

derslerin içeriği değiştirilmekte ve uygulamaya yeterli özen gösterilmemektedir” (YÖK, 

2007b:50). Kısacası, sertifika programlarında “teorik derslere daha fazla ağırlık verildiği 

ve uygulamanın geniş ölçüde ihmal edildiği”  (YÖK, 2007b:51) sık sık belirtilmiştir.  

Bu sorunun çözümü için 1997 Yapılanması öğretmen yetiştirmede “en önemli 

boyutun öğretmen yetiştirme etkinliklerinde sınıf içi kuramsal boyutun azaltılarak 

okullarda geçen uygulama boyutunun önemli ölçüde artırılması olduğu[na]” (YÖK, 

2007b:50) dikkat çekmiştir. Bu doğrultuda ‘Eğitim Fakültesi – Uygulama Okulu İşbirliği 

programı’ hazırlanmıştır. Bu program, “MEB / YÖK Hizmet Öncesi Öğretmen Eğitimi 

Projesi’nin program geliştirme kapsamında gerçekleştirdiği etkinliklerden birisidir” 

(YÖK, 2007b:45). Bu program ile YÖK ve MEB arasında bir protokol yapılmış ve 1998 

yılında yürürlüğe girmiştir. Böylece öğretmen yetiştirmede kaliteyi artırmak ve öğretmen 

adaylarının başarılarını artırmak için uygulama ve öğretmen deneyimlerinin artırılması 

üzerinde durulmuştur. Bunun için Eğitim Fakültelerinin okullarla işbirliği ve 

koordinasyon içinde çalışması ve nitelikli öğretmen yetiştirmede sorumluluğu paylaşması 

gerektiği de ayrıca vurgulanmıştır (YÖK, 2007b:45):   

Yeni düzenleme öğretmen yetiştirme programlarında okullarda uygulamaya 

ayrılan zamanı önemli ölçüde arttırmakta ve bu kapsamda öğretmen adaylarının 

meslekte gereksinim duyacakları öğretmenlik deneyimini gerçek ortamda yani 

okullarda kazanmasını öngörmektedir. Hizmet öncesi öğretmen eğitiminde 

okullarda uygulama etkinlikleri, öğretmen adaylarının lisans öğrenimi boyunca 

öğrendiği bilgi ve becerilerin bizzat okul ve sınıf ortamında uygulamaya 

konulması ve denenmesi açısından oldukça önemli bir aşamayı oluşturmaktadır. 

Bu nedenle yeni programlarda öğretmen adaylarının ilk yıldan itibaren okullara 

uygulama amacıyla gitmeye başlaması ve okulda kazanılan gözlem ve 

deneyimlerin fakültede öğrenilen bilgi ve becerilerle anlamlı bir biçimde 

bütünleştirmesi öngörülmektedir.  



193 
 

Görüldüğü gibi; bu çözümlemenin sonucuna göre, Yükseköğretim Kurulu’nun 

Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni 

Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünde öğretmen kalitesindeki düşüklüğün 

sebebi olarak eğitim fakültelerindeki öğretmen yetiştirme programlarında ve alan 

fakülteleri mezunlarına yönelik olarak oluşturulan öğretmenlik sertifika programlarında 

uygulamanın yetersiz olması gösterilmiş, öğretmen eğitiminde kalitenin artırılması için 

YÖK ve MEB okulları arasında işbirliği ve koordinasyon sağlanarak uygulama ve 

öğretmen deneyimlerinin artırılması gerekliliği üzerinde durulmuştur. Bu bağlamda, bu 

belgenin pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesine göre 

temellendirildiği söylenebilir.     

 

Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon  

 

Yükseköğretim Kurulu 1997 yapılanmasından beri, öğretmen eğitiminde 

standartlar ve akreditasyon çalışmalarına değer vermekte ve desteklemektedir. Bu 

çalışmalar başlangıçta, Dünya Bankası’nın Türkiye’ye sağladığı bir krediyle yürütülmüş 

olan Millî Eğitimi Geliştirme Projesinin (MEGP) alt bileşeni olan ve amacı öğretmen 

eğitiminin kalitesini artırmak olan ‘Hizmet Öncesi Öğretmen Eğitimi’ projesinde en 

temel çalışmalardan biri olarak gerçekleştirilmiştir.  “Çalışma, Ekim 1998 – Temmuz 

2001 tarihleri arasında iki yabancı danışman ve Eğitim Fakültelerinden seçilmiş 13 

öğretim üyesi ile birlikte yürütülmüştür” (YÖK, 2007b:46). “Çalışmanın başlangıç 

aşamasına, ABD ve İngiltere akreditasyon ve standartlar sistemlerini tanıtıcı bir doküman 

(Öğretmen Eğitiminde Akreditasyon: İngiltere ve ABD Örnekleri) temel oluşturmuştur” 

(Şimşek ve Yıldırım, 1998; Akt. YÖK, 2007b:46). Bu doküman temel alınarak, çeşitli 

tarihlerde gerçekleştirilen bir dizi toplantı, pilot çalışma, inceleme gezisi ve seminer 

sonrasında; öğretmen eğitiminde akreditasyon ve standartlar konusunda, “Eğitim 

Fakültelerinde bir kurumsal kapasite oluşturulmuş ve bir akreditasyon sürecinin tüm 

aşamalarını tanımlayan ve açıklayan kılavuz niteliğinde Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde 

Standartlar ve Akreditasyon başlıklı bir kitap üretilmiştir” (YÖK, 2007b:47). 

Bu kitap, çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan 

ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt alınarak çözümlenmiş ve akreditasyon çalışmalarını 

içeren bu belgenin hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini 

vurguladığının ortaya çıkarılmasına çalışılmıştır. Bu çözümlemenin sonucuna göre bu 

belgenin neoliberalizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 



194 
 

değerlendirilmiştir. Belgenin öğretmen rollerine neoliberalizm düşüncesi açısından yön 

verdiği sonucuna varılmıştır: 

*Neoliberalizm: Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon 

kitabı incelendiğinde standartlaşma kavramının bu belgede temel alındığı görülmektedir. 

Daha iyi bir ifadeyle, neoliberalizmin en ayırt edici özelliği olarak belirlenmiş olan 

‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ ilkesinin bu belgeye yansıdığı kanaatine varılmıştır.  

Kitapta, standartların, “akreditasyonun temelini oluştur[duğu] ve yüksek nitelikli 

lisans programlarının geliştirilmesi için neler yapılması gerektiğini belirle[diği]” ifade 

edilmiştir (YÖK,1999). “Yükseköğretim programlarının akredite edilmesi için 

tasarlanmış bir sistemde standartlar, bir yükseköğretim programının kabul edilebilir 

düzeyde olduğuna karar verilebilmesi için hangi öğelerin programda bulunması 

gerektiğini gösterirler” ve “eğitim programınızın; nitelikli ·öğretmenler yetiştirilmesini 

sağlamak için tartışması gereken asgari özellikleri nelerdir?” (YÖK,1999) sorusuna cevap 

verirler.  

Bu kitabın belirttiğine göre (YÖK,1999); öğretmen eğitiminin akreditasyonu; 

başlangıç (girdi) standartları, süreç standartları ve ürün standartları olarak üç grup 

standart üzerine kurulmuştur. Standartlaşma alanları ise;  “öğretim, personel, öğrenciler, 

işbirliği, fiziksel yapı, yönetim, kalite güvencesi” olarak yedi tanedir. Her bir standart 

yine önceden belirlenmiş olan göstergeler, kanıtlar ve derecelendirme yoluyla 

ölçülmektedir. Özetle, Türkiye’de öğretmen eğitimi akreditasyon sürecinde yedi farklı 

alanda başlangıç, süreç ve ürün standartları yer almaktadır. Her bir standart; standart 

göstergeleri, kanıtlar ve derecelendirme yoluyla değerlendirilmektedir.  

Yukarıda söz edilen yükseköğretimdeki tüm bu standartlaşma ve akreditasyon 

süreçleri Yükseköğretim Kalite Kurulu tarafından yürütülmektedir. “Yükseköğretim 

Kalite Kurulu (YÖKAK); 23 Temmuz 2015 tarih ve 29423 sayılı Resmi Gazetede 

yayımlanarak yürürlüğe giren “Yükseköğretim Kalite Güvencesi Yönetmeliği” 

kapsamında oluşturulmuş daha sonra 1 Temmuz 2017 tarihli 7033 sayılı 'Sanayinin 

Geliştirilmesi ve Üretimin Desteklenmesi Amacıyla Bazı Kanun ve Kanun Hükmünde 

Kararnamelerde Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun' ile 2547 sayılı Yükseköğretim 

Kanunu'na eklenen Ek Madde 35 hükümlerine göre yeniden düzenlenmiştir” (YÖKAK, 

2023).  

Yükseköğretim Kalite Kurulu,  

“Yükseköğretim kurumlarının eğitim-öğretim ve araştırma faaliyetleri ile idari 

hizmetlerinin kalite düzeylerine ilişkin ulusal ve uluslararası kalite standartlarına 



195 
 

göre değerlendirmeler yapan, iç ve dış kalite güvencesi, akreditasyon süreçleri ve 

bağımsız dış değerlendirme kurumlarının yetkilendirilmesi süreçlerini yürüten 

Yükseköğretim Kalite Kurulu idari ve mali özerkliğe sahip, kamu tüzel kişiliğini 

haiz ve özel bütçeli bir kuruluştur” (YÖKAK, 2023).   

 

Yükseköğretim Kalite Kurulu (2023), yetkilendirdiği kuruluşlar vasıtasıyla 

yükseköğretimdeki akreditasyon süreçlerini gerçekleştirmektedir. Kurul tarafından yetki 

verilmiş, çeşitli yükseköğretim kurumlarını değerlendiren çeşitli dernekler vardır. 

Türkiye’de öğretmen yetiştiren kurumların akreditasyon süreci ise ‘Öğretmenlik Eğitim 

Programları Değerlendirme ve Akreditasyon Derneği (EPDAD)’ tarafından 

gerçekleştirilmektedir. 2018 yılından bugüne kadar,  yedi farklı alanda başlangıç, süreç 

ve ürün standartları açısından; standart göstergeleri, kanıtlar ve derecelendirme ölçütleri 

ile değerlendirilerek akreditasyon sürecini başarıyla tamamlayan ve EPDAD tarafından 

akreditasyon verilen çok sayıda eğitim fakültesi lisans programı olmuştur (EPDAD, 

2023).  

Görüldüğü gibi 2007 yılında Dünya Bankası’nın Türkiye’ye sağladığı bir krediyle 

yürütülen, öğretmen eğitiminin kalitesini artırmayı hedefleyen ve  ‘Hizmet Öncesi 

Öğretmen Eğitimi’ projesi kapsamında öğretmen eğitiminde standartlar ve akreditasyon 

çalışması başlatılmıştır. 2017 yılından itibaren, 2547 sayılı Yükseköğretim Kanunu’na 

eklenen madde ile standartlaşma ve akreditasyon süreci Yükseköğretim Kalite Kurulu 

tarafından gerçekleştirilmektedir. Kurul, bu süreci yükseköğretim kurumlarını belirli 

standartlar açısından değerlendirmek üzere yetkilendirdiği kuruluşlar vasıtasıyla 

tamamlamaktadır.  

Standartlaştırılmanın sağlanması için yapılan diğer şey ise, bu reformun 

devamlılığını ve etkinliğini sağlamak için Öğretmen Yetiştirme Millî Komitesi’nin 

(ÖYMK) kurulmasıdır. Bu komitenin amaçları arasında “hizmet öncesi öğretmen eğitimi 

için ulusal ölçütler belirleyip bunları uygulamak”, “öğretmen eğitimi kalitesini 

değerlendirme ve iyileştirme amacı ile kalite kontrol mekanizmaları geliştirmek”,  

“öğretmenler için gerekli olan bilgi, anlama, beceri ve yeteneklere ilişkin ulusal ölçütler 

oluşturmak” (YÖK, 2007b:48) yer almaktadır. Yine standartlaştırma bağlamında 

komitenin görevleri arasında ise; “öğretmen eğitimi derslerine ilişkin ulusal ölçütler 

geliştirmek ve uygulamayı değerlendirmek” ve “yeni öğretmenler için ulusal standartlar 

geliştirmek ve uygulanmasını sağlamak” (YÖK, 2007b:48) yer almaktadır.  

Anlaşılacağı üzere; bu çözümlemenin sonucuna göre; standartlaşma ve 

akreditasyonla ilgili çalışmalarda öğretmen eğitiminin kalitesini artırmak için öğretmen 

https://epdad.org.tr/
https://epdad.org.tr/


196 
 

eğitiminde standartlaşmanın gerekliliği sıklıkla vurgulanmıştır. Bu bağlamda, bu 

belgenin neoliberalizmin ‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ ilkesine göre temellendirildiği 

söylenebilir.     

 

Pedagojik Formasyon Sertifika Programı  

 

Bu çalışma kapsamında pedagojik formasyon sertifika programıyla ilgili belgeler, 

çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen 

rollerine göre çözümlenmiş ve bu programın hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi 

öğretmen rollerini vurguladığının ortaya çıkarılmasına çalışılmıştır: 

Bu çözümlemenin sonucuna göre pedagojik formasyon sertifika programının 

neoliberalizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmektedir. Belgenin öğretmen rollerine neoliberalizm düşüncesi açısından 

yön verdiği sonucuna varılmıştır: 

*Neoliberalizm: Türkiye’de pedagojik formasyon sertifika programlarıyla ilgili 

belgeler incelendiğinde piyasalaşma kavramının bu programda temel alındığı 

görülmektedir. Daha iyi bir ifadeyle, neoliberalizmin en ayırt edici özelliği olarak 

belirlenmiş olan ‘eğitim piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkesinin bu belgeye 

yansıdığı kanaatine varılmıştır. 

“Pedagojik formasyon eğitimi, öğretmenlik mesleğine kaynaklık eden lisans 

programı mezunlarına uzun zamandır verilmekte olan pedagoji ile ilgili kazanımları 

içeren bir sertifika programıdır” (YÖK, 2023). Daha önce belirtildiği üzere, YÖK, Eğitim 

Fakültelerinin 1997 yılındaki yapılandırması sonrasında öğretmenlik sertifika 

programlarını tezsiz yüksek lisans programına çevirmiş, ancak 2010 yılına gelindiğinde 

YÖK çarpıcı bir karara daha imza atmış, tezsiz yüksek lisans uygulamasını sonlandırmış, 

fen-edebiyat fakültesi öğrencileri dışında diğer mezunlara yönelik olarak da pedagojik 

formasyon programlarının açılması ve öğrencilerin bu formasyon programına 

alınabilmeleri için ağırlıklı not ortalamalarının 4.0 üzerinden en az 2.5 olması kararını 

almıştır (Özoğlu, 2010).  

Bu tarihten sonra da YÖK tarafından öğretmenlik sertifikası programları ile ilgili 

pek çok değişiklik yapılmış, 29.12.2022 tarihine gelindiğinde ise “Pedagojik Formasyon 

Eğitimi Sertifika Programına İlişkin Çerçeve Usul ve Esasların 2022-2023 Eğitim-

Öğretim Yılı Bahar Yarı Yılından itibaren izin verilen üniversitelerde uygulanmak üzere” 

yeniden düzenlenmesi kararı alınmış (YÖK, 2022) ve  “öğrencilerin, eğitim ve öğretim 



197 
 

süreciyle eş zamanlı olarak bu eğitimi alabilmelerine imkân” (YÖK, 2023) tanınmıştır. 

“Böylece öğretmenliğe kaynaklık teşkil eden lisans programları için bir şart niteliğinde 

olan bu programın, öğrencinin istek ve talebine bağlı olarak lisans eğitimi sürecinde 

alınabilmesinin önü açılmıştır” (YÖK, 2023). “Millî Eğitim Bakanlığı Talim ve Terbiye 

Kurulunun 20/02/2014 tarihli ve 9 sayılı “Öğretmenlik Alanları, Atama ve Ders Okutma 

Esasları"nın ekinde yer alan öğretmen yetiştiren fakülteler dışında formasyon eğitimi 

alınabilen alanlardaki öğrenciler pedagojik formasyon eğitimi alabilecektir” (YÖK, 

2023).  

YÖK’ün sözü edilen kararına göre (2023), bu programı başarıyla tamamlamaları 

için “pedagojik formasyon eğitimi için belirlenen tüm derslerden gerekli şartlar 

sağlanarak başarılı olunması zorunludur”: Bu dersler; Eğitime Giriş, Öğretim İlke ve 

Yöntemleri, Sınıf Yönetimi, Özel Öğretim Yöntemleri, Rehberlik ve Özel Eğitim, 

Eğitimde Ölçme ve Değerlendirme, Eğitim Psikolojisi, Öğretim Teknolojileri, 

Öğretmenlik Uygulaması dersleridir; bu derslerin, “öğrencilerin kayıtlı olduğu programın 

örgün eğitim ve öğretimi esnasında seçmeli ders olarak üçüncü yarıyıldan itibaren 

veril[mesi] [öngörülmektedir].  Öğrenciler bu seçmeli dersleri sekiz yarıyıllık 

eğitimlerinin üçüncü yarıyılından itibaren alabileceklerdir” (YÖK, 2023).    

Bu dersler; eğitimin mekanik-teknik bir süreç olarak görüldüğünü akla 

getirmektedir. Programlarda felsefe, sosyoloji, eğitim tarihi gibi öğretmenliğin genel 

kültür boyutunu oluşturan dersler yer almamıştır. Bunun yerine; öğretimde planlama ve 

değerlendirme, öğretim teknolojileri, sınıf yönetimi, özel öğretim yöntemleri gibi 

öğretmenliği mekanik bir işe indirgeyen dersler yer almıştır. Böylece öğretmen adayları 

mekanik bir öğretimle öğretmenlik mesleğine hazırlanmakta ve adaylardan Kamu 

Personeli Seçme Sınavında (KPSS) daha çok soru çözerek öğretmenlik yarışını 

kazanmaları beklenmektedir. 

Bu bağlamda, YÖK’ün, devamlı işleyen bir piyasa oluşması ve piyasanın işlemesi 

için ihtiyaç duyulan rekabet ortamının oluşması için neoliberal düşüncenin talep ettiği 

rekabetçi bireyleri, diğer bir ifadeyle, homoeconomicusları yetiştirme hedefine hizmet 

etmeye çalıştığı söylenebilir: Çünkü adeta öğretmenlik sınavlarına yönelik ekonomik bir 

sektör oluşturulmakta ve desteklenmektedir. 

Tüm bunlar yine piyasacı bir mantığa işaret etmekte; “eğitim fakülteleri de bu 

piyasacı mantığı inşa edecek öğretmenleri yine piyasacı bir bakış açısı ile 

yetiştir[mektedir]” (Yılmaz, 2017:38). Bu piyasacı anlayışla, yine Yılmaz’ın (2017:23) 

belirttiği gibi Türkiye oldukça eski bir öğretmen yetiştirme deneyimine sahip olsa bile 



198 
 

bilhassa 1997 yapılanmasındaki değişiklerinin ardından “eğitim fakültelerinde 

öğretmenlik mesleği mekanik-teknik bir süreç olarak ele alınmış, eğitimci duruşuna sahip 

öğretmenlerden daha çok sisteme memur yetiştirilmiştir”.  

Tüm bunların ışığında; piyasacı bir anlayışla, üniversitelerde öğretmen 

adaylarının daha çok piyasaya hazırlandığını söylemek mümkün görünmektedir. Öyleyse 

Türkiye’de pedagojik formasyon sertifika programının piyasacı bir ideolojik sistemin 

aracı olarak işlev gördüğü çıkarımı yapılabilir.  

Görüldüğü gibi; bu çözümlemenin sonucuna göre, eğitim fakülteleri dışındaki 

alanlardan mezun olan öğrencilerin pedagojik formasyon eğitimi alarak öğretmen 

olabilmelerinin sağlandığı, eğitim piyasasına daha çok mezun üreterek öğretmen 

istihdamı için daha büyük bir rekabet oluşturulduğu ve öğretmenliği bilgi, beceri, tutum 

açısından geliştirecek derslerin kaldırılarak yerlerine öğretmenliğin sadece mekanik-

teknik bir iş olarak yürütülmesini sağlayacak derslerin konularak programda piyasacı bir 

anlayışın hakim kılındığı anlaşılmıştır. Bu bağlamda, bu belgenin neoliberalizmin ‘eğitim 

piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkesine göre temellendirildiği söylenebilir.     

 

Kamu Personeli Seçme Sınavı 

 

Bu çalışma kapsamında Kamu Personeli Seçme Sınavı (KPSS) ile ilgili usul ve 

esasları düzenleyen belgeler de çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından 

çıkarılan ilkeler ve öğretmen rollerine göre çözümlenmiş ve bu usul ve esasların hangi 

felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini vurguladığının ortaya 

çıkarılmasına çalışılmıştır: 

Bu çözümlemenin sonucuna göre; KPSS sınavına ilişkin usul ve esasların 

neoliberalizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmektedir. Sınava ilişkin usul ve esasların öğretmen rollerine neoliberalizm 

düşüncesi açısından yön verdiği sonucuna varılmıştır: 

*Neoliberalizm: Türkiye’de ilgili belgeler incelendiğinde piyasalaşma 

kavramının KPSS’ye ilişkin belgelerde temel alındığı görülmektedir. Daha iyi bir 

ifadeyle, neoliberalizmin en ayırt edici özelliği olarak belirlenmiş olan ‘eğitim piyasanın 

ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkesinin bu belgelere yansıdığı kanaatine varılmıştır: 

1997’den bu yana mezunların sayısı devamlı artmış, öğretmen istihdamında arz-

talep dengesizliği ortaya çıkmıştır. Bu dengesizliği çözmek için, öğretmen adayları;  2002 

yılından itibaren “Türkiye’de kamu personeli olarak atanmada önkoşul olan” (YÖK, 



199 
 

2007b:79) ve öğretmen olarak istihdam edilebilmeleri için piyasanın talep ettiği 

yeterlikleri sağladıklarını gösteren KPSS’ye girmek zorunda kalmışlardır.  

Bu sınav ilk defa 1999 yılında Öğrenci Seçme ve Yerleştirme Merkezi (ÖSYM) 

tarafından Devlet Memuru Olarak Atanacaklar İçin Seçme Sınavı (DMS) olarak yapılmış, 

2001 yılında Kurumlar için Merkezi Eleme Sınavı (KMS) olarak değiştirilmiştir. ÖSYM 

daha sonra DMS ve KMS sınavını birleştirmiş, 2002 yılından itibaren öğretmen 

adaylarının da gireceği Kamu Personel Seçme Sınavı yapılmaya başlanmıştır (ÖSYM, 

2023a). Böylece 2002 yılında KPSS’nin, Öğrenci Seçme ve Yerleştirme Merkezi 

(ÖSYM) tarafından yılda bir kez uygulanmaya başlanmasıyla birlikte, öğretmen 

adaylarının pedagojik formasyon eğitimini tamamlamalarının yanında KPSS’den de 

yeterli puanı almaları gerekmiştir. Anlaşılacağı üzere; KPSS öğretmen adaylarının 

kamuda istihdam edilmeleri için bir eleme aracı olarak işlev görmektedir.  

Türkiye’de öğretmen atamasında sınav zorunluluğunun getirilmesi,  atanmak için 

başvuran öğretmen adayı sayısının istihdam edilecek öğretmen sayısından daha çok 

olmasından kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla, öğretmen istihdamındaki bu sorunun insan 

kaynakları planlamasındaki eksiklikten kaynaklandığı söylenebilir. Bu sınav, arz-talep 

dengesizliğini çözüme ulaştırmak için getirilmiş, öğretmen adaylarının mesleğe 

uygunluğu çoktan seçmeli testlerle belirlenmeye başlamıştır.  

Öğretmen adaylarının KPSS ile atamaları 2013 senesine kadar eğitim bilimleri, 

genel kültür, genel yetenek testlerinden aldıkları sonuçlara göre yapılmış ve adayların 

atanma puanının %60’unı genel kültür-genel yetenek, %40’ını eğitim bilimleri 

oluşturmuştur; 2013 yılına gelindiğinde adaylara, bu testlere ek olarak Öğretmenlik Alan 

Bilgisi Testini (ÖABT) de çözme zorunluluğu getirilmiştir (Karaer, Karaer ve Kartal, 

2018). Daha net bir ifadeyle, adayların “mesleğe atanabilmeleri için alan bilgisi, eğitim 

bilimleri, genel kültür ve genel yetenek alanlarını içeren KPSS’nin ilgili puan türünde, 

alan için belirlenen puana sahip olmaları ve aday öğretmenlik sürecini başarıyla 

tamamlamaları gerekmektedir” (YÖK, 2023). Bu değişikle, 2013 yılından sonra, atanma 

puanının %30’unu genel kültür-genel yetenek, %20’sini eğitim bilimleri, %50’sini ise 

alan bilgisi testi (ÖABT) oluşturmaktadır (Karaer vd., 2018). 

2016 yılına gelindiğinde ise; öğretmen atamalarında KPSS’de yer alan bu dört 

teste ek olarak mülakat sınavı (sözlü sınav) getirilmiştir. 2016’da “657 sayılı Devlet 

Memurları Kanunu, 25/8/2011 tarihli ve 652 sayılı Millî Eğitim Bakanlığının Teşkilat ve 

Görevleri Hakkında Kanun Hükmünde Kararname ile 6/6/1978 tarihli ve 7/15754 sayılı 

Bakanlar Kurulu Kararıyla yürürlüğe konulan Sözleşmeli Personel Çalıştırılmasına 



200 
 

İlişkin Esaslar hükümlerine dayanılarak” (Sözleşmeli Öğretmen İstihdamına, 2016) bir 

yönetmelik oluşturulmuş ve bu yönetmelikle; kadrolu ilk atama uygulaması kaldırılmış, 

sözleşmeli öğretmenlik ve mülakat uygulaması getirilmiştir: Böylece, Türkiye’de 

öğretmen olarak atanmak için pedagojik formasyon eğitimini başarıyla tamamlamış 

olmanın ve KPSS’den adayların atanacakları alanlar için belirlenmiş olan taban puan ve 

üzerinde puan almış olmanın yanında, sözlü sınavdan da başarılı olma şartı getirilmiştir. 

Tüm bu süreçleri başarıyla tamamlayarak sözleşmeli öğretmen olarak atanan 

öğretmenler, atandıkları kurumda dört yıl çalıştıktan sonra kadrolu öğretmen statüsüne 

atanabilmektedirler.  

Diğer yandan, 2002’den bu yana KPSS’ye başvuranların sayısı gittikçe artmış ve 

atanmayan öğretmen sorunu ortaya çıkmıştır. Örneğin, 2003 yılında 162.438 öğretmen 

adayı KPSS’ye başvurmuş, bunların sadece 22.814’ü atanmıştır. 2013 yılına gelindiğinde 

ise bu sayı artmış,  345.664 öğretmen adayı KPSS’ye başvurmuştur, bunların sadece 40 

bini atanmıştır. 2016 yılında 455.119 öğretmen adayı KPSS’ye başvurmuş,  sadece 

49.015’i öğretmen olarak atanmıştır. 2022 yılında ise; 476.974 öğretmen adayı KPSS’ye 

başvurmuş, 45.000 bin öğretmen atanmıştır (ÖSYM, 2023b). Dolayısıyla Türkiye’de 

atanmayan öğretmen sorunu artarak devam etmektedir. 

Bugün itibariyle atanmayı bekleyen birçok öğretmen adayı vardır (Kiraz ve Kurul, 

2018): Öğretmen adayları kamu okullarında öğretmen olmak için çoğunlukla lisans 

programlarının son yılında KPSS kurslarına gitmeye başlamaktadırlar. Mezun olduktan 

hemen sonra girdikleri KPSS’den yeterli puanı alıp atanacakları konusunda yüksek 

inanca sahip olmaktadırlar. Ancak atanamayıp işsiz kaldıkça inançları zayıflamakta, iş 

bulabilecekleri başka kanallara yönelmektedirler.  

Atanmayan öğretmenler ise; özel okullarda veya etüt merkezlerinde; ilgili okulun 

veya kursun diploma, pedagojik formasyon, dil yeterliliği, deneyim gibi genel ve özel 

şartlarını karşılayarak öğretmen olarak çalışmaya başlamakta ya da kamu okullarında 

ücretli öğretmenlik yapmaktadırlar ya da öğretmenlik dışında bir mesleğe 

yönelmektedirler (Çınkır ve Kurum,2017).   

Bu durumda Kiraz ve Kurul’un (2018) da belirttiği gibi düşük ücretli, güvencesiz 

ve geçici işler yapmış olmaktadırlar; aynı zamanda KPSS’ye tekrar hazırlanarak kamu 

okullarına atanmaya çalışmaktadırlar. Dolayısıyla mezun olduklarında güvenceli ve 

kadrolu çalışacaklarına ilişkin yüksek inanca sahip olan öğretmen adaylarının büyük bir 

kısmı ucuz işgücü olarak piyasada yer almakta, aslında öğretmenler bir anlamda mavi 

yakalılaşmaktadırlar.  



201 
 

Görüldüğü gibi; bu çözümlemenin sonucuna göre, 1997’den sonra kamuda 

öğretmen olmak için rekabet edenlerin sayısının artması, 2002 yılında KPSS adıyla bir 

eleme sınavı yapılmaya başlanması, atanmayan öğretmen sorununun oluşması, 

atanmayanların özel okullarda veya etüt merkezlerinde düşük ücretle öğretmenlik 

yapmaya başlaması veya farklı mesleklere yönelmeleri öğretmen yetiştirmede ve 

istihdamında piyasacı bir anlayışın hâkim olduğunu göstermektedir. 1980’lerden bu yana 

Türkiye’de neoliberal politikaların yaygınlaşması ile kamu hizmetlerinden biri olan 

eğitimin piyasa koşullarına uygun hale getirilmeye çalışıldığı anlaşılmaktadır. 

Dolayısıyla, eğitim sektörünün ticarileştirildiği, piyasalaştığı değerlendirilmesi 

yapılabilir. Bu bağlamda, KPSS ile ilgili usul ve esasların neoliberalizmin ‘eğitim 

piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkesine göre temellendirildiği söylenebilir.     

 

MEB Belgeleri ve Öğretmen Rolleri 

 

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri Belgesi  

 

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri  (MEB, 2017) belgesi, MEB tarafından 

ülkenin öğretmen yetiştirme ve geliştirme politikası için bir temel olmak, bu süreçte yer 

alan paydaşlara kılavuzluk etmek ve bir çerçeve metin olmak üzere hazırlanmıştır. İlk 

defa 2006 yılında yayımlanan Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesi gelişen 

ihtiyaçlar doğrultusunda 2017 yılında güncellenmiştir. Bu belgede, 21.yüzyılda dünyada 

büyük teknolojik gelişmelerin yaşandığı, bunun sosyolojik değişimleri de beraberinde 

getirdiği belirtilmektedir. Bu bağlamda bireylerin sahip olması gereken niteliklerin de 

farklılaştığı, bu niteliklerin eğitimle kazandırılması gerektiği, bu eğitimi verecek olan 

öğretmenlere ise çeşitli toplumsal sorumluluklar düştüğü ifade edilmektedir. Diğer bir 

ifadeyle, bireylerin dünyadaki değişimlere uygun olarak yetiştirilmesi gerekmektedir; 

bunu gerçekleştirecek olanlar ise öğretmenlerdir, denilmektedir.  

Belgede öğretmen yeterlik alanı, “belirli bir alanda birbirleriyle ilişkili bilgi, 

beceri, tutum ve değerlerin bir bütün olarak görülebildiği yapılar” olarak; yeterlik ise “bir 

işi etkili ve verimli biçimde yerine getirebilmek için sahip olunması gereken bilgi, beceri, 

tutum ve değerler”  olarak tanımlanmıştır (MEB,2017:II). Yeterli göstergesi ise 

“yeterliklere sahip olabilme düzeyini ortaya koyan bilgi, beceri, tutum ve davranışlar” 

(MEB,2017:II) şeklinde ifade edilmiştir.   

Söz konusu bu belge,  öğretmen yetiştirme ve geliştirme politikası ile ilgili çeşitli 



202 
 

ilkelere dayanmaktadır. İlkeler bir eylemin başlangıcıdır ve eğitimle ilgili çabaların 

yönünü gösterir; diğer bir ifadeyle, eğitsel çabaların hangi yönde gitmesi gerektiğini ifade 

eder. Roller ise bu yön doğrultusunda öğretmenin hangi çabayı, hangi davranışları 

göstermesi gerektiğini belirtir.  

Araştırmanın bu bölümünde Türkiye’de öğretmenlik mesleği ve öğretmen 

yetiştirme alanına yol göstermek için MEB tarafından hazırlanmış olan Öğretmenlik 

Mesleği Genel Yeterlikleri belgesi, çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik 

yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt alınarak çözümlenmiştir. 

Bu çözümleme ile belgenin hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen 

rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır.  Çözümlemenin sonucuna göre 

bu belgenin pragmatizm ve neoliberalizm felsefelerinin eğitime ilişkin yaklaşımları temel 

alınarak hazırlandığı görülmüştür.  Diğer bir söyleyişle, belgenin, öğretmen rollerine bu 

iki felsefe açısından yön verdiği sonucuna ulaşılmıştır:  

*Pragmatizm: Belgede yer alan pek çok ifade, öğretmenlik mesleği genel 

yeterliklerinin belirlenmesi çabalarına yön gösteren, ışık tutan felsefelerden birinin 

pragmatizm olduğunu göstermektedir: Bir ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve öğretmen 

rolleri dikkate alınarak yapılan çözümlemenin sonucunda öğretmen yetiştirmenin, 

‘gelişim’ kavramı üzerinden temellendirildiği görülmüştür. Dewey (2004)  

pragmatizminin en ayırt edici özelliklerinden biri; eğitimin sürekli bir gelişimi ve 

büyümeyi sağlama işlevidir. Belgede öğretmen yeterliklerini gerekçelendiren 

ifadelerin önemli bir kısmı pragmatist bir yönelime dayalıdır; belge, eğitimin değişim 

ve gelişim sağlamadaki rolüne vurgu yaparak öğretmenlerin mesleki yeterliklerinin ne 

olması gerektiğini temellendirmektedir. Örneğin belge, aşağıdaki alıntılarda da 

görüleceği üzere, yaşamın, yaşanan deneyimler sonucu sürekli bir değişim içinde 

olduğunu, öğrenme ve bilginin sabit ve değişmez olmadığını, sürekli değiştiğini ve 

çoğaldığını, bu bağlamda eğitimin çağın ihtiyaçlarına ve eğitim felsefelerine göre 

düzenlenmesi gerektiğini ifade etmektedir: 

Günümüzde toplumsal yaşam tarihin hiçbir döneminde olmadığı kadar hızlı ve 

sürekli bir değişim içerisindedir. Bu değişime sebep olan en önemli etkenlerden 

biri, insan bilgisinin çoğalması, derinleşmesi ve tüm dünyaya hızla yayılmasıdır 

(MEB, 2017:1). 

  

Dünyada yaşanan değişimler karşısında eğitim sistemlerinin, bireylerin kişisel 

becerilerini, mesleki becerilerini ve sosyal değerlerini geliştirmesine imkân 

verecek şekilde yenilenmesi bir zorunluluk halini almıştır (MEB, 2017:2) 

Bir pragmatist olan Dewey’e (2004) göre de eğitim, devamlı bir gelişim ve 



203 
 

büyümedir; eğitimin amacı da bu gelişme ve büyümeyi sürdürmektir. Dewey’in 

eğitimden beklediği bu işlevin, yukarıdaki alıntıya aynen yansıdığı; ‘eğitimin bireylerin 

gelişmesi görevini yerine getirmek için sürekli yenilenmesinin’ zorunluluk olduğunun 

vurgulandığı görülmektedir. Alıntı, belgenin pragmatist bir karakter taşıdığını ortaya 

koymaktadır. 

Bunun yanı sıra pragmatizmin eğitimi, ‘devamlı bir gelişim ve büyüme’ olarak 

tanımlamasına uygun biçimde, belgede de dünyadaki hızlı değişimin öğretmenlerin sahip 

olması gereken nitelikleri de değiştirmesi gerektiği, dolayısıyla öğretmen yeterliklerinin 

de çağın gereksinimlerine göre yenilenmesi gerektiği şu ifadelerle belirtilmiştir: 

Bu görecelilik ve sürekli değişim, öğretmenlerin sahip olması gereken bilgi, 

beceri, tutum ve değerlerin belirlenmesi çalışmalarında her ülkenin kendi şartları 

ve eğitim felsefeleri çerçevesinde bağımsız olarak yeterlik belirlemesini ve bu 

yeterliklerin de dinamik olarak güncel ihtiyaçlar doğrultusunda yenilenerek 

belirlenmesini gerektirmiştir (MEB, 2017:2)   

Pragmatizmin eğitimi, ‘devamlı bir gelişme ve büyüme’ sayma anlayışının 

belgedeki şu ifadelere de açık biçimde yansıdığı görülmektedir:  

[Eğitim], bireysel yeteneklerin keşfedilmesi ve geliştirilmesinde bireye 

yardım ederek kişilik kazanmasını sağlamak, hayatını sürdürebilmek ve 

toplumsal yaşama katkıda bulunmak üzere, bireylerin ihtiyaç duyacağı bilgi, 

beceri ve davranışlar ile iş görme alışkanlığı kazandırarak meslek sahibi 

olmalarını sağlamak gibi birçok önemli işlevi yerine getirir (MEB, 2017:1).  

 Bu sürekli gelişim ve büyüme içinde öğretmen yeterliklerinin de yenilenmesi 

gerektiği ise belgede şu şekilde yer almıştır: 

Günümüzde çağın eğitim gerekleri, eğitim ve öğretmene yüklenen yeni anlamlar 

öğrencilerin farklılaşan ihtiyaçları, bireyin eğitimi konusundaki yeni yaklaşımlar 

öğretmene mesleki anlamda yeni sorumluluklar yüklemektedir…Bu anlayış 

öğretmenlerin sürekli gelişime açık bireyler olmasını zorunlu kılmaktadır (MEB, 

2017:2-3) 

Bu bağlamda eğitimin görevinin, “21.yüzyıl becerileri olarak sayılan karmaşık 

problem çözme, eleştirel düşünme, yenilikçi üretim, etkili iletişim, kültürel farklılıklara 

saygı, yüksek düzeyde iş birliği geliştirebilme, uluslararası ölçekte rekabet edebilme 

becerilerini kazanmış” (MEB, 2017:2) bireylerin yetiştirilmesi olduğu belirtilmektedir.  

Öğretmen yeterliklerini biçimlendiren çerçeveyi sağlayan bilim ve teknolojideki 

değişimler vurgulanarak bu değişikliklerle paralel olacak şekilde öğrencilere 

kazandırılacak becerilerin ne olacağını belirlemiş olması, belgenin pragmatist 

karakterinin bir yansıması olarak değerlendirilmektedir. Çünkü bu ifadelerin tamamı çağa 

uygun ihtiyaçların karşılanması için gerekli olan uygulama alanına işaret etmekte ve 



204 
 

dolayısıyla öğretmen yeterliklerinin alacağı biçimin temelini oluşturmaktadır. 

Nitekim Dewey’e (2004) göre, gelişim kavramı, bireylerin zamanla değişen 

ihtiyaçlarına, çevrelerine ve koşullarına uyum sağlama yeteneklerini ifade eder, bireylerin 

ve toplumların sürekli değişen bir dünyada yaşadığını kabul eder ve bu değişime uyum 

sağlama kapasitesini vurgular. Dewey’nin felsefesinde, eğitim bireylerin yalnızca mevcut 

bilgiye adapte olmasını değil, aynı zamanda değişen toplumsal ve çevresel koşullara nasıl 

uyum sağlayacağını öğretmeyi amaçlar. 

Bu çözümlemenin sonucuna göre; Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri 

belgesinin öğretmen yeterliklerinin gelişim kavramı üzerine kurulduğu anlaşılmıştır. 

Diğer bir ifadeyle, bu metnin pragmatizmin ‘eğitim deneyime dayanan bir gelişim 

sürecidir’ ilkesine göre temellendirildiği söylenebilir.  

Bu ilke bağlamında öğretmenlerin, ‘öğretme faaliyet ve projelerini öğrencilerin 

mevcut deneyimlerine, ilgilerine, yeteneklerine ve kapasitesine göre oluşturması’nın  

beklendiği söylenebilir. Belgede yer alan şu yeterlik göstergeleri, öğretmenden beklenen 

bu role kanıt olarak gösterilebilir:  

Öğretmen, “öğrencilerin gelişim ve öğrenme özelliklerine ilişkin bilgisini öğretim 

süreçleri ile ilişkilendirir”, “öğrencilerin bireysel farklılıklarını ve sosyokültürel 

özelliklerini dikkate alarak esnek öğretim programı hazırlar”, “öğrenme ortamlarını 

öğrencilerin bireysel farklılıklarını ve ihtiyaçlarını dikkate alarak düzenler”, “öğrencilerin 

öğrenme süreçlerine aktif katılımını sağlar”, “derslerini öğrencilerin günlük yaşamlarıyla 

ilişkilendirir”, “öğretme ve öğrenme sürecini yürütürken, özel gereksinimli olan 

öğrencileri dikkate alır”, “uygulamalarında, çalıştığı çevrenin doğal, kültürel ve 

sosyoekonomik özelliklerini dikkate alır”, “öğrencilerin derslerde analitik düşünmelerine 

yönelik etkinlikler hazırlar” (MEB, 2017:14).  

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesi, öğretmen yeterliklerini 

biçimleyici bir etmen olarak eğitimin toplumsal işleviyle de yakından ilgilenmiş, 

toplumun sürekliliğini sağlayabilmesi için insanlığın geçmişten bugüne kadar taşıdığı ve 

geliştirdiği kültürel mirasın, bilgi ve değerlerin sürekliliğinin sağlanması gerektiğini 

vurgulamıştır. Toplumsal süreklilik vurgusu, pragmatizmin öncü ismi Dewey’nin 

Demokrasi ve Eğitim kitabında da temel ilkelerden biri olarak yer almaktadır. Dewey, 

eğitimi, yaşamın sosyal sürekliliğini sağlamanın araçlarından biri olarak ifade etmiş;  

toplumun değerlerinin, fikirlerinin, inançlarının ve deneyimlerinin kuşaktan kuşağa 

aktarılması gerekliliğini ortaya koymuştur. Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri 

belgesi de toplumsal yaşamın devamlılığının sağlanması ve bireylerin sosyal hayata 



205 
 

katılma becerilerinin geliştirilmesi ve toplumların birer üyesi olması için eğitimin, 

“mevcut değerleri yeni kuşaklara aktararak sosyalleşmeyi sağlama[sı]”  (MEB, 

2017:1) gerektiğini belirtmiştir.  

Bu belgede ifade edildiği şekli ile devletin “kendi milli değerlerini koruması 

büyük önem arz etmektedir” (MEB, 2017:2). Nitekim eğitimin amaçlarından biri de 

“kendi milli benlik ve bilincini koruyarak yüceltebilen nesiller yetiştirebil[mektir]” 

(MEB, 2017:2) ifadeleri, kültürel miras unsurlarının korunup geliştirilmesi gerektiğini 

göstermektedir. 

Bu çözümlemenin sonucuna göre Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri 

belgesinin ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın 

değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesine göre temellendirildiği ifade edilebilir.    

Bu ilke bağlamında öğretmenin, ‘öğrencilerin kültürel mirasın değerli unsurlarını 

anlamalarını ve demokratik hayata etkin bir şekilde katılmalarını sağlama’ rolünü yerine 

getirmesi beklenmektedir. Belgede yer alan şu yeterlik göstergeleri bu öğretmen rolüne 

kanıt olarak gösterilebilir:   

Öğretmen, “milli ve manevi değerlerin alanına yansımalarını yorumlar”, “alanının 

öğretiminde milli ve manevi değerlerden nasıl yararlanacağına karar verir” (MEB, 

2017:13), “öğretim sürecini planlarken milli ve manevi değerleri dikkate alır”, 

öğrencilerin milli ve manevi değerleri içselleştirmesine katkıda bulunacak öğrenme 

ortamları oluşturur” (MEB, 2017:14), “bireysel ve kültürel farklılıklara saygılıdır”, “ her 

öğrenciye insan ve birey olarak değer verir”, “insan ilişkilerinde empati ve hoşgörüyü 

esas alır”,  “öğrencilerin milli, manevi değerlere saygılı, evrensel değerlere açık bireyler 

olarak yetişmelerine katkıda bulunur”, “doğal çevre ile tarihsel ve kültürel mirasın 

korunmasına duyarlıdır” (MEB, 2017:16).   

Şunu da belirtmek gerekir ki; Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri 

belgesindeki kültürel mirasın aktarılmasına ilişkin ifadeler, muhazakarlığın genel olarak 

statükonun veya mevcut ilişkilerin korunması olarak tanımlanması bağlamında 

muhafazarlıkla da ilişkilendirebilir görülebilir; ancak muhafazakârlık geleneksel 

olmayana şüphe duyan, değişimi tehdit olarak gören, geleneklerin ve yerleşik değerlerin 

genç nesillere aktarılmasını amaçlayan bir düşüncedir. Ancak yukarıdaki alıntılarda, bilgi 

ve öğrenmenin sabit, katı ve değişmez olmadığı sıklıkla vurgulanmış; bu bağlamda 

toplumun değerlerinin de katı, değişmez olarak algılanmadığı anlaşılmıştır. Yine 

alıntılarda görüldüğü gibi, toplumun üyelerinin hem kültürel mirası benimsemeleri hem 

de evrensel değerlere açık olmaları beklenmektedir. Bu bağlamda, muhafazakârlık 



206 
 

kültürel mirası koruyucu ve devam ettirici bir unsur olarak görürken, pragmatizm bu 

mirası eleştirel bir bakışla değerlendirerek, değişime açık ve deneyimlerle zenginleşen bir 

süreç olarak ele alır. Muhafazakârlık, kültürel mirası toplumsal istikrarın ve sürekliliğin 

temeli olarak görürken, pragmatizm bu mirası yenilikçi bir şekilde bireysel ve toplumsal 

gelişime katkıda bulunan bir kaynak olarak görür. Muhafazakârlığa göre eğitim, kültürel 

mirası olduğu gibi aktarma görevi taşır; öğrenciler, geçmişten gelen değerlere ve 

geleneklere bağlılık geliştirmelidirler. Pragmatizm ise kültürel mirası bir başlangıç 

noktası olarak görür, ancak eğitimde öğrencilerin bu mirası sorgulama, eleştirme, 

geliştirme ve yeniden şekillendirme becerilerini kazanmalarını savunur. Muhafazakârlık, 

toplumsal düzenin korunmasına büyük önem verir ve kültürel mirası bu düzenin 

devamlılığı için gerekli bir unsur olarak görür. Pragmatizm ise bireyin ve toplumun 

sürekli gelişimi üzerinde durur. Kültürel miras, bu gelişimi desteklediği ölçüde değerlidir 

ve bireylerin kendilerini sürekli olarak yenilemelerine olanak tanımalıdır. Bu sebeplerden 

dolayı; bu çalışma kapsamında, yukarıdaki alıntılara da dayanarak Öğretmenlik Mesleği 

Genel Yeterlikleri belgesi muhafazakârlıkla ilişkilendirilmemiş, pragmatizm ile 

ilişkilendirilmiştir.  

*Neoliberalizm: Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesinde bulunan bazı 

ifadeler de öğretmenlik mesleği genel yeterliklerinin belirlenmesinde kılavuz olan 

felsefelerden birinin neoliberalizm olduğunu göstermektedir: Yine eğitim felsefesi 

çözümlemesinde elde edilen ilkeler ve öğretmen rolleri bu belgenin çözümlenmesinde 

ölçüt olarak kullanılmış ve belgenin öğretmen yeterliklerini, ‘eğitimde 

standartlaşmanın sağlanması gerektiği düşüncesine’ de pek çok kez vurgu yaparak 

temellendirildiği anlaşılmıştır. 

Neoliberal ekonomik politikalar, standartlaşmanın her alanda yapılması 

gerektiğini, bunun ölçebilmeyi, test edebilmeyi, inceleyebilmeyi ve yeniden gözden 

geçirilebilmeyi sağladığını vurgulamıştır. Bu bakımdan standartlara dayanan eğitim 

politikaları yürütmek neoliberal eğitim politikalarının ayırt edici özelliklerinden biridir. 

Nitekim Milli Eğitim Bakanlığı’nın Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesinin 

hazırlamasının en temel güdüsünün ekonomik hedefleri gerçekleştirmek için dünyadaki 

standartlaşmayı yakalamak, bu doğrultuda diğer birçok alanda olduğu gibi öğretmen 

yeterlilikleri konusunda da standartlar oluşturmak olduğu şu ifadelerden anlaşılmaktadır:  

1970'li y1llarda ABD ve İngiltere gibi ülkelerde başlayan, öğretmenlere 

ilişkin modern anlamda standartlar ya da yeterlikler belirlenmesi yaklaşımı 

2000'li yıllarda dünya geneline yayılmaya başlamıştır. Avrupa Birliği ülkeleri 



207 
 

de bu süreçte, bilgiye dayalı sürdürülebilir ekonomik kalkınma hedeflerini 

gerçekleştirebilmek için öğretmen niteliklerinde ve yeterliklerinde ortak bir 

standart oluşturma ihtiyacını hissetmiştir (MEB, 2017:6). 

Türkiye de 1998-1999 yıllarında öğretmen yetiştirmenin standartlarını 

belirlemeye ve akreditasyon çalışmaları yapmaya başlamıştır. Aslında incelenen bu 

belgenin kendisi de öğretmen yeterliklerinde standartlaşma arayışlarının bir ürünü olarak 

değerlendirilebilir. Nitekim 2017 yılında, Avrupa Birliği ülkeleriyle uyumlu olmak için, 

Avrupa Parlamentosu ve Avrupa Konseyi tarafından 2008 yılında kabul edilen Avrupa 

Yeterlilikler Çerçevesi doğrultusunda hazırlanan Türkiye Yeterlilikler Çerçevesi [TYÇ] 

yürürlüğe girmiştir. Öğretmen yetiştirmeden sorumlu olan Yükseköğretim Kurulunu 

(YÖK) ilgilendiren bu çerçeve, YÖK’ün de MEB’in paydaşlarından biri olarak 

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterliklerinin yeniden güncellenmesinde rol almasını 

sağlamıştır (MEB, 2017). 

MEB Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesiyle “asgari bir standart 

oluşturabil[meyi] ve böylelikle birbirini destekleyen bütüncül bir yapı tesis 

edilebil[meyi]” (MEB, 2017:9) amaçlamıştır: Aşağıdaki alıntıda bunu görmek 

mümkündür:  

Yeterlikler, öğretmen yetiştirme ve geliştirme sürecinde bütün paydaşlar 

açısından dikkate alınması gereken temel bir kaynak olmasının yanı sıra, YÖK, 

ilgili diğer kamu kurum ve kuruluşları, sendikalar ve çeşitli sivil toplum 

kuruluşları tarafından ortaya konulacak politika ve uygulamalarda eşgüdüm 

sağlayabilecek ortak bir hareket noktası olma niteliğindedir (MEB, 2017:9). 

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesinde sözü geçen standartlaşmanın 

hangi alanlarda olması gerektiği ve işlevi ise şu şekilde belirtilmiştir:     

Üniversitelerin öğretmen yetiştirmeye yönelik programlarında zorunlu ve 

seçmeli derslerin ve ders içeriklerinin belirlenmesinde, derslerde kullanılacak 

materyallerin tasarımında, öğrenme ortamlarının düzenlenmesinde, fakülte-

okul iş birliğinin sağlanmasında, öğretmen yetiştirme süreçlerinin 

planlanmasında Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri yol gösterici olacaktır 

(MEB, 2017:10). 

Adı geçen bu belge, standartlaşma ile Kamu Personeli Seçme Sınavı (KPSS) 

ve Öğretmenlik Alan Bilgisi Testi (ÖABT) sınavlarıyla Öğretmenlik Mesleği Genel 

Yeterlikleri kapsamında öğretmen adaylarının sahip olması gereken bilgi, beceri ve 

tutum ve değerlerin objektif bir şekilde ölçüldüğünü ifade etmiştir. Nitekim 



208 
 

neoliberalizm de öğrencilerin ve öğretmenlerin test edilmesi, ulusal ve uluslararası 

testlerin yaygınlaşması ve teste dayalı hesap verebilirliğin olması gerektiğini savunur. 

Neoliberalizm, rekabet piyasasında kişilerin öğrenmeyi öğrenmiş olmasını, 

kendi öğrenmelerinin sorumluluğunu almasını,  becerilerini artırabilmesini ve 

kendini geliştirebilmesini ister.  Kişinin kariyeri boyunca daha fazla bilgi beceri 

sahibi olması ve ilerleme kaydetmesi, insan sermayesinin gelişmesi anlamına gelir; 

bunun da uluslararası rekabet gücüne ve ekonomik kalkınmaya katkıda bulunacağı 

ifade edilir.  

Bu belgede, öğretmenlerin yeterlik göstergelerini dikkate alarak kendi 

performansları üzerine bir öz değerlendirme yapmaları, yine bu ölçütlere göre 

öğretmenlerin meslektaşlarını gözlemleyip güçlü ve zayıf yönlerini görmeleri, ve 

zayıf yönlerini geliştirmek için planlar yapmaları, standart ölçütlere dayanarak 

öğretmenlerin performanslarının ilgili kurum tarafından değerlendirilmesi, kariyer 

gelişimlerinin sağlanması ve ödüllendirmelerin yapılması, hizmetiçi eğitim 

programlarının planlanmasıyla öğretmenlerinin sürekli mesleki gelişimlerinin 

sağlanması gerektiğinin belirtilmesi neoliberalizmin eğitim alanındaki yansımaları 

olarak değerlendirilmiştir. Aşağıdaki alıntı da buna örnek olarak gösterilebilir:  

Yeterliklere dayanarak oluşturulacak performans ölçütleri öğretmenin 

performansını belirleme konusunda kapsamlı ve objektif bir değerlendirme 

imkânı sağlayacaktır. Kariyer basamaklarında yükselmeler ile ödüllendirmelerde 

yeterlikler çerçevesinde yüksek performans gösteren öğretmenlerin öncelikle 

dikkate alınması, şeffaf, adil ve hakkaniyetli bir sistemin tesisinde önemli bir 

katkı sağlayacaktır (MEB, 2017:11) 

Anlaşıldığı üzere Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesi dünya ile 

rekabet edebilmek için eğitimde standartlaşmanın sağlanması gerektiğini, bunun için 

öğretmen ve öğrenci performanslarının değerlendirilmesinde standardize edilmiş ölçme 

değerlendirme süreçlerinin uygulanması gerektiğini vurgulamıştır.  Dolayısıyla, bu belge 

öğretmen yeterliklerinin hangi yönde olması gerektiğini ‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ 

ilkesi üzerinden temellendirilmiştir.  

Bu ilke bağlamında öğretmenin ‘öğrencileri standardize edilmiş merkezi 

sınavlarda başarılı olacak biçimde hazırlama’ rolünü yerine getirmesinin beklendiği ifade 

edilebilir. Belgede yer alan şu yeterlik göstergeleri de öğretmenin bu rolü oynaması 

gerektiğine işaret etmektedir:  



209 
 

Öğretmen, “alanın öğretim süreçlerinde kullanılabilecek ölçme değerlendirme 

yöntemlerini karşılaştırır” (MEB, 2017:13), “planlarını alanının öğretim programına 

uygun olarak hazırlar”, “kazanımlara uygun öğretim materyalleri hazırlar”, (MEB, 

2017:14), “alanına ve öğrencilerin gelişimsel özelliklerine uygun ölçme ve değerlendirme 

araçları hazırlar ve kullanır”, “ölçme ve değerlendirmede süreç ve sonuç odaklı yöntemler 

kullanır”, “ölçme ve değerlendirmeyi objektif ve adil olarak yapar”, “ölçme ve 

değerlendirme sonuçlarına göre öğrencilere ve diğer paydaşlara doğru ve yapıcı 

geribildirimler verir”, “ölçme ve değerlendirme sonuçlarına göre öğretme ve öğrenme 

süreçlerini yeniden düzenler” (MEB, 2017:15), “paydaşlardan gelen görüş ve önerilerden 

de yararlanarak öz değerlendirme yapar”, “kişisel ve mesleki yönden kendisini 

geliştirmeye yönelik faaliyetlerde bulunur”, “meslektaşlarıyla bilgi ve deneyim 

paylaşımına açıktır”, “Türkiye ve dünya gündemini takip eder” (MEB, 2017:16).  

Özetle, öğretmen yeterliklerinin belirlenmesine yön vermek için MEB tarafından 

hazırlanmış olan bu belgenin pragmatizm ve neoliberalizm temelinde biçimlendirildiği 

anlaşılmaktadır. Eğitim felsefesi incelemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen 

rollerinin bir ölçüt olarak kullanıldığı bu çözümlemede; ‘eğitim deneyime dayanan bir 

gelişim sürecidir’, ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel 

mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ ve ‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ düşünceleri bu 

belgenin dayandığı ilkeler olarak ifade edilebilir. Bu ilkeler bağlamında öğretmenden 

‘öğretme faaliyet ve projelerini öğrencilerin mevcut deneyimlerine, ilgilerine, 

yeteneklerine ve kapasitesine göre oluşturması’, ‘öğrencilerin kültürel mirasın değerli 

unsurlarını anlamalarını ve demokratik hayata etkin bir şekilde katılmalarını sağlaması’ 

ve ‘öğrencileri standardize edilmiş merkezi sınavlarda başarılı olacak biçimde 

hazırlaması’ rolünü yerine getirmesinin beklendiği söylenebilir.  

 

Öğretim Programları  

 

1739 sayılı Millî Eğitim Temel Kanunu’nda yer alan, ‘Türk Millî Eğitiminin 

Genel Amaçları’ ile ‘Türk Millî Eğitiminin Temel İlkeleri’ esas alınarak MEB Talim 

Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan öğretim programları da eğitim sürecine kılavuzluk 

eden bir diğer önemli belgedir.  

Türkiye’de 2010’dan sonra eğitim sisteminde bazı önemli değişiklikler 

yapılmıştır. 2012-2013 eğitim öğretim yılında 4+4+4 olarak ifade edilen 12 yıllık zorunlu 



210 
 

eğitime geçilmiştir. Bu bağlamda eğitim programlarının da güncellenmesi gerekliliği 

ortaya çıkmıştır. 2013 ve 2015 yılında bazı derslerin eğitim programlarında 

güncellenmeler yapılsa da eğitim programlarında bütüncül bir yenileme yapılmamıştır. 

Ancak çeşitli çalışmalar sonucunda 2018 yılında eğitimin tüm kademelerindeki 51 dersin 

öğretim programı güncellenmiştir. 

Öğretim programları Talim Terbiye Kurulu’nun web sayfasında yer almaktadır. 

Öğretim programları ‘özel eğitim ve rehberlik’, ‘ilköğretim’, ‘ortaöğretim’, ‘güzel 

sanatlar liseleri ve spor liseleri’ olarak kümelenmiş ve her bir dersin öğretim programı 

ayrı ayrı sunulmuştur. Öğretim programlarının her birinin ‘Milli Eğitim Bakanlığı 

Öğretim Programları’ başlıklı ortak bir parçası bulunmaktadır. Bu ortak metin, her bir 

dersin öğretim programının en başında yer almaktadır.  

 

Öğretim Programlarının Ortak Metni. MEB Öğretim Programları başlığı 

altında; ‘öğretim programının amaçları’, ‘öğretim programının perspektifi’, ‘öğretim 

programlarında ölçme ve değerlendirme yaklaşımı’, ‘bireysel gelişim ve öğretim 

programları’ ve ‘sonuç’ bölümü yer almaktadır. Öğretim programının perspektifi ise 

‘değerlerimiz’ ve ‘yetkinlikler’ olarak iki alt başlık altında verilmektedir.  

Tüm öğretim programlarında ortak olan bu metnin, öğretim programlarının 

felsefesini en iyi yansıtan bölüm olduğu düşünülmektedir. Bu yüzden bu çalışma 

kapsamında MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından 2018 yılında hazırlanan öğretim 

programlarının ortak metni çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından 

çıkarılan ilkeler ve öğretmen rollerine göre çözümlenmiş ve öğretim programının hangi 

felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini vurguladığının ortaya 

çıkarılması amaçlanmıştır. Bu çözümlemenin sonucuna göre 2018 yılı öğretim 

programlarının felsefesini en iyi ortaya koyan bölüm olduğu düşünülen bu metnin, 

pragmatizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı değerlendirilmiştir: 

*Pragmatizm: Öğretim programlarının ortak metni incelendiğinde deneyime 

dayalı gelişim ve değişim kavramının programların geliştirilmesinde temel alındığı 

görülmektedir. Daha net bir ifadeyle, bu araştırmada pragmatizmin en ayırt edici özelliği 

olarak belirlenmiş olan ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesinin bu 

ortak metne yansıdığı kanısına varılmıştır. Çünkü metinde, bilimsel ve teknolojik 

gelişmeler sonucu bireylerden beklenen rollerin değiştiği,  bu rolleri yerine getirecek 

bireylerin geliştirilmesi gerektiği, bireylerinin gelişiminin sağlanması için ise eğitimin 



211 
 

uygulamaya dönük, deneyime dayalı olması ve gündelik hayatta işe yarar bilgi ve beceri 

kazandırması gerektiği vurgulanmıştır. Aşağıdaki alıntılar bunu doğrulamaktadır 

(MEB,2018a:3): 

Bilim ve teknolojide yaşanan hızlı değişim, bireyin ve toplumun değişen 

ihtiyaçları, öğrenme öğretme teori ve yaklaşımlarındaki yenilik ve gelişmeler 

bireylerden beklenen rolleri de doğrudan etkilemiştir. Bu değişim bilgiyi üreten, 

hayatta işlevsel olarak kullanabilen, problem çözebilen,…topluma ve kültüre 

katkı sağlayan vb. niteliklerdeki bir bireyi tanımlamaktadır. Bu nitelik dokusuna 

sahip bireylerin yetişmesine hizmet edecek öğretim programları salt bilgi aktaran 

bir yapıdan ziyade…beceri kazandırma hedefli, sade ve anlaşılır bir yapıda 

hazırlanmıştır.  

[Öğretim programının amacı], ilkokulu tamamlayan öğrencilerin …gündelik 

hayatta ihtiyaç duyacağı temel düzeyde sözel, sayısal ve bilimsel akıl yürütme ile 

sosyal becerileri ve estetik duyarlılığı kazanmış, bunları etkin bir şekilde 

kullanarak sağlıklı hayat yönelimli bireyler olmalarını sağlamak[tır]. 

Eğitimin uygulamaya dönük olması gerektiği öğretim programlarının perspektifi 

bölümünün ‘yetkinlikler’ başlığı altında yer alan “matematiksel yetkinlik ve 

bilim/teknolojide temel yetkinlikler” bölümünde yeniden vurgulanmış, “matematiksel 

yetkinlik, günlük hayatta karşılaşılan bir dizi problemi çözmek için matematiksel 

düşünme tarzını geliştirme ve uygulama” olarak tanımlanmış, matematiksel yetkinliğin 

günlük hayattaki problemleri çözmedeki katkısından dolayı öğrencilerde geliştirilmesi 

gerektiği ifade edilmiştir (MEB,2018a:5): 

Yetkinlikler başlığında yer alan “öğrenmeyi öğrenme” bölümünde “bilgi ve 

becerilerin ev, iş yeri, eğitim ve öğretim ortamı gibi çeşitli bağlamlarda kullanılması ve 

uygulanması için önceki öğrenme ve hayat tecrübelerine dayanılması yönünde 

öğrenenleri harekete geçirir” (MEB,2018a:5) ifadesi de benzer şekilde eğitimin deneyime 

dayalı ve uygulamaya dönük olması gerektiğini vurgulamakta ve pragmatizmle 

örtüşmektedir. 

Öğretim programının ölçme ve değerlendirme yaklaşımı başlığının altındaki şu 

ifadeler de pragmatist felsefeye işaret etmektedir (MEB,2018a:6): “Ölçme ve 

değerlendirme uygulamaları öğretmen ve öğrencilerin aktif katılımıyla 

gerçekleştirilir”,“bireylerin ölçme ve değerlendirmeye konu olan ilgi, tutum, değer ve 

başarı gibi özellikleri zamanla değişebilir; bu sebeple söz konusu özellikleri tek bir 

zamanda ölçmek yerine süreç içindeki değişimleri dikkate alan ölçümler kullanmak 

esastır” (MEB, 2018a:6). 

Anlaşılacağı üzere, bu çözümlemenin sonucuna göre, öğretim programlarının 



212 
 

ortak metninde gelişim, değişim, deneyim, uygulama kavramlarından sıklıkla söz 

edilmiştir. Bu bağlamda, bu metnin pragmatizmin ‘eğitim deneyime dayanan bir gelişim 

sürecidir’ ilkesine göre temellendirildiği söylenebilir.     

*Muhafazakarlık: ‘Din ve dine dayalı ahlaki eğitimin esas olması’, muhafazakar 

eğitim felsefesinin ilkelerinden biridir. MEB’in hiçbir belgesinde ‘din ve dine dayalı’ 

ifadesine rastlanılmamakla birlikte değerlerin ‘toplumun millî ve manevi kaynaklarından 

damıtılarak’ geçmişten bugüne taşınması ve gelecek kuşaklara aktarılacak bir ‘öz miras’ 

olarak tanımlanması, “bütün eğitim sürecinin nihai gayesi ve ruhu” olarak tanımlanması, 

bu bağlamda kişilerde ‘ahlaki bütünlüğün’ sağlanarak onların ahlaki yeterlilikler 

kazanmalarının amaçlanmasına dönük ifadeler (MEB, 2018a:4), 2018 yılı öğretim 

programlarının hazırlanmasına muhafazakârlığın örtük bir biçimde etkide bulunduğunu 

düşündürtmektedir. Gerçekten de bireylerin ‘ahlaki kararlar alma ve bunları 

davranışlarında sergileme yeterliliği’ kazanmasının amaçlanması, pragmatizmin 

uygulamalı öğrenme ilkesiyle de örtüşüyor görünmekle birlikte aynı zamanda 

muhafazakâr bir etkiden de izler taşıyabilir; çünkü değerlerin geleneksel, millî ve manevi 

köklere güçlü ifadelerle dayandırılması, bu köklerin içinde dinî unsurların da yer aldığı 

bir düzeni koruma amacını yansıtıyor olabilir. Nitekim ahlak dinle de ilişki bir kavramdır.  

Ancak Türkiye Cumhuriyeti’nin anayasasının ve 1739 sayılı Milli Eğitim Temel 

Kanunu’nun laiklik ilkesine dayanması sebebiyle dini dayalı ahlaki eğitim çağrısının açık 

biçimde yapılması beklenemez. Bu çerçevede, geleneksel ve kök değerlere dayanan ahlak 

eğitimine yapılan bu örtük vurgunun, öğretim programlarının ortak metnine 

muhafazakârlığın ‘dini ve dine dayalı ahlaki eğitim esastır’ ilkesini yansıtıyor 

olabileceğinin de söylenmesine imkân vermektedir. Bu etkinin tüm dersler için geçerli 

olabileceği düşünülmektedir.  

 

Öğretim Programlarının Derse Özgü Metni. Her bir dersin öğretim 

programının ortak bir metni olduğu gibi, o derse özgü olan ayrı bir metni de vardır; 

öğretim programlarının ikinci ve üçüncü bölümlerini oluşturmaktadır. Kurulun web 

sitesinde yer alan ve derslere göre değişen bu iki bölümden birincisi ‘dersin öğretim 

programının uygulanması’ başlığını taşımaktadır. Ders programlarının bazılarında bu 

başlık altında o dersin felsefesini belirten bir açıklamanın yer almadığı görülmüştür. 

Programların üçüncü bölümü ise ‘dersin öğretim programının yapısı’ başlığı altında o 

dersin kazanımlarını göstermekte ve yer yer de öğretmenlere ne yapmaları gerektiğine 



213 
 

ilişkin yönergeler vermektedir.  Çok sayıdaki dersin öğretim programlarının her birini tek 

tek incelemek olanaklı görülmediğinden, örnek olması için bunlar içinden temel derslere 

ait olan ve dersin felsefesini belirten programlar seçilmiş ve incelenmiştir. Bu bağlamda 

şu derslerin öğretim programları seçilmiş ve incelenmiştir:  

 

Tarih Dersi Öğretim Programı. İlk olarak bu çalışma kapsamında MEB Talim 

Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan Tarih Dersi Öğretim Programı, çeşitli felsefi 

akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rollerine göre 

çözümlenmiş ve öğretim programının hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi 

öğretmen rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. Yapılan 

çözümlemenin sonucunda, ortak metin gibi, Tarih Dersi Öğretim Programının hem ikinci 

hem üçüncü bölümünde pragmatizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak 

hazırlandığı değerlendirilmiştir: 

*Pragmatizm: Tarih Dersi Öğretim Programının derse özgü olan ikinci bölümü 

incelendiğinde yine gelişim ve değişim kavramının bu öğretim programının 

geliştirilmesinde temel alındığı görülmüştür. Diğer bir ifadeyle, bu araştırmada 

pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesinin Tarih Dersi 

Öğretim Programına yansıdığı kanısına varılmıştır.   

Çünkü programda tarih öğretimi anlayışının değişmiş olduğu özellikle 

vurgulanmakta ve ayrıca Tarih Dersi Öğretim Programının amaçlarından birinin de 

değişim ve sürekliliği algılama becerisi kazandırmak olduğu şu sözlerle ifade 

edilmektedir (2018b:14):   

Geçmişin her hangi bir kesiminde birden fazla gelişmenin aynı anda meydana 

geldiği muhakkaktır. Bunların bazıları hızla değişip dönüşürken bazılarının da 

uzun süreler devam ettiği görülür… Değişim ve sürekliliği anlamanın yollarından 

biri sağduyumuza güvenerek hangi dönemlerde hiçbir değişim olmadığına, hangi 

dönemlerde sınırlı değişimler gerçekleştiğine ve/veya hangi dönemlerde önemli 

değişimler meydana geldiğine bakmaktır. Değişim ve süreklilik konusunda bir 

yargıya varmadan önce, geçmişteki iki farklı tarih arasında veya geçmişteki bir 

zaman ile günümüz arasında nelerin değiştiğini ya da nelerin aynı kaldığını 

görmemiz gerekir. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e geçişte yaşanan değişmeler ve 

devam eden durumlar buna örnek olarak gösterilebilir.  

Tarih Dersi Öğretim Programında gelişim ve değişim kavramının yanı sıra 

pragmatizmin temel belirtilerinden biri olan deneyime de önemli bir yer verildiği 

görülmektedir. Örneğin Tarih Dersi Öğretim Programının temel felsefesi ve amaçları 

bölümünde; “bilgiden ziyade tarihsel düşünme becerileri ön plana çıkarılmış ve 



214 
 

öğrencilere kanıt değerlendirme, eleştirel düşünme ve problem çözme gibi becerilerin 

kazandırılması[nın] hedeflen[diği]” görülmüştür (2018b:11). Yine öğrencilerin kendi 

deneyimleri yoluyla, tarihte gerçekleşen değişimi ve sürekliliği anlayabilmeleri için 

“yaşadıkları toplum, ülke ve dünyanın bugünlere nasıl geldiğinin farkındalığını 

kazanarak, günümüzde olup bitenleri yorumlamayı ve geleceğe yönelik projeksiyonlar 

oluşturabilmeyi” (2018b:12) öğrenmeleri ve  “aktif olarak rol aldığı bir öğrenme 

ortamında tarihî bilginin yapılandırılması” (2018b:11) aşamasında bizzat rol almaları 

öngörülmektedir.  Şu alıntı da öğretmenlerden, öğretimi deneyime dayalı yürütmesinin 

beklendiğini vurgulamaktadır (2018b:18): 

Öğretmenler konuların öğretiminde yer temelli öğrenmeye dayalı etkinliklere de 

yer vermelidirler. Bu çerçevede, öğretmen denetiminde sanal müze ziyaretleri, 

çevre ve okul imkânları uygun ise tarihi mekân ve müze ziyaretleri yapılmalıdır. 

Öğretmenler ziyaretlerin; ilişkilendirilen kazanım ve açıklamaları doğrultusunda 

planlanması, uygulanması ve sonuçlandırılması konusunda gerekli tedbirleri 

almalıdır.  

Tarih Dersi Öğretim Programında kültürel mirasın değerli unsurlarının 

öğretilmesinin esas alındığı da anlaşılmıştır. Diğer bir ifadeyle, bu araştırmada 

pragmatizmin ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın 

değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesinin Tarih Dersi Öğretim Programına yansıdığı 

kanısına varılmıştır.   

Öğretim programının temel felsefesi ve genel amaçları başlığının altında 

öğrencilerin; “geçmişten bugüne insanlığın birikimli mirasını kavramaları”, “Türk, İslam 

ve Türkiye tarihinde rol oynamış önde gelen siyasi ve sosyal teşekküller ile önemli 

şahsiyetleri tanımaları”, “insanlık tarihi bağlamında Türk milletinin ve Türk kültürünün 

geçmişten bugüne serüvenini takip etmeleri ve anlamaları”, “medeniyetimizin dayandığı 

temel değerleri kavramaları, benimsemeleri ve bunları davranışlarına yansıtmaları, “millî 

kimlik ve aidiyet duygularını geliştirerek Türkiye’nin küreselleşen dünya içindeki yerini 

ve rolünü kavramaları”, “toplumsal birlik ve dayanışmanın sağlanması ve 

sürdürülmesinin yanı sıra millî kimliğin oluşmasında ortak tarihin rolünü kavrayarak 

kültürel ve tarihî mirasa sahip çıkan bireyler olarak yetişmeleri amaçlanmaktadır” 

(2018b:12), “tarihin şekillenmesinde önemli rol oynamış bu şahısların hayat ve 

kariyerleri ile tarihe mal olmuş eser ve faaliyetleri programda yer alan konu ve 

kazanımlarla ilişkilendirilerek öğretilmelidir” (2018b:17) şeklindeki ifadeler  ‘eğitim, 

demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli unsurlarını 

öğretmelidir’ ilkesinin esas alındığını doğrulamaktadır.   



215 
 

Tarih Dersi Öğretim Programının üçüncü bölümünde, ‘dersin öğretim 

programının yapısı’ başlığı altında yer alan kazanımlar ve açıklamaları ile öğretmenlere 

yönelik yönergeler incelendiğinde de öğretim programının yine aynı şekilde pragmatizme 

göre temellendirildiği değerlendirilmektedir.  

*Pragmatizm: Bu araştırmada belirlenen, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime 

dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesinin Tarih Dersi Öğretim Programının kazanımlar 

bölümüne de yansıdığı kanısına varılmıştır.  Bir ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve 

öğretmen rolleri dikkate alınarak programın kazanımları ve açıklamaları incelenmiş; 

programın, eğitimin ezbere dayalı olarak değil, deneyime dayalı olarak yapılması 

gerektiğini vurguladığı ve kazanımların pragmatist bir karakter gösterdiği 

değerlendirilmiştir. Programda öğretmenlere yönerge olarak verilen aşağıdaki alıntı buna 

örnek olarak gösterilebilir (2018b:22):  

Kronolojik sıralama, öğrencilerin kronolojik düşünme becerilerini desteklemeye 

yöneliktir. Sıralanan olay ve olgulara ilişkin bir konu anlatımı yapılmamalı ve 

bunların ezberletilmesi yoluna gidilmemelidir.  

Tarih Dersi Öğretim Programının kazanımları içeren üçüncü bölümü 

incelendiğinde, bu bölümde öğretmenlere verilen yönergelerin önemli bir kısmının, 

pragmatist düşüncenin ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için 

kültürel mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesini yansıttığı kanaatine varılmıştır. 

Çünkü bu yönergelere bakıldığında, Türk kültürünün dayandığı değerleri, şahsiyetleri, 

eserleri öğrenmeleri gerektiğinin vurgulandığı görülmektedir:  

Bu değerlendirmeye yol açan yönergelere örnek olarak şunlar verilebilir:  

Emeviler Dönemi’nde İslamiyet’in Kuzey Afrika ve Avrupa’daki yayılışına ve 

İslam kültürünün Avrupa’ya etkilerine değinilir. Endülüs’teki düşünce ve kültür 

dünyası; önemli şahsiyetler ve tercüme faaliyetleri ekseninde özellikle vurgulanır 

(2018b:26). 

Özlü sözlerinden hareketle Ahmet Yesevî, Mevlânâ Celâleddîn-î Rumî, Ahî 

Evran, Yunus Emre, Hacı Bektâş-ı Velî ve Hacı Bayrâm-ı Velî gibi şahsiyetlerin 

temel öğretilerine değinilir (2018b:31). 

Osmanlı dünyasında medreseler ve âlimlerin yanı sıra tekkeler ve ariflerin de bilgi 

üretimi ve eğitim alanında önemli vazifeler üstlendiği vurgulanır (2018b:31).  

Matematik Dersi Öğretim Programı. MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından 

hazırlanan Matematik Dersi Öğretim Programı da çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik 

yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rollerine göre çözümlenmiş ve öğretim 

programının hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini 



216 
 

vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. Yapılan çözümlemenin sonucunda, 

Matematik Dersi Öğretim Programının hem ikinci bölümünde hem üçüncü bölümünde 

pragmatizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı değerlendirilmiştir: 

*Pragmatizm:  Matematik Dersi Öğretim Programının derse özgü olan ikinci 

bölümü incelendiğinde yine gelişim ve değişim kavramının bu öğretim programının 

geliştirilmesinde temel alındığı görülmüştür. Diğer bir ifadeyle, bu araştırmada 

pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesinin Matematik Dersi 

Öğretim Programına yansıdığı kanısına varılmıştır.   

Çünkü programda toplumun değişmesi ve gelişmesiyle birlikte matematik 

biliminin ve matematiği öğretme anlayışının da değişmiş olduğu ifade edilmekte ve 

Matematik Dersi Öğretim Programının amaçlarından birinin de değişen dünyanın ortaya 

çıkardığı problemleri çözmek için öğrencilere matematiksel düşünme becerisi 

kazandırmak olduğu şu sözlerle ifade edilmektedir (2018c:11):   

Toplumsal değişim ve gelişimin giderek ivme kazandığı, bilgi ve iletişim 

teknolojilerinin insan hayatının her anını etkilediği bir çağda yaşamaktayız. Yeni 

bilgiler, fırsatlar ve araçlar matematiğe bakış açımızı, matematikten 

beklentilerimizi, matematiği kullanma biçimimizi ve hepsinden önemlisi 

matematik öğrenme ve öğretme süreçlerimizi yeniden şekillendirmektedir. Başta 

teknolojik gelişmeler olmak üzere hayatımızda yaşanan değişimlerin ortaya 

çıkardığı yeni problemlerin çözümü için; matematiğe değer veren, matematiksel 

düşünme gücü gelişmiş, matematiği modelleme ve problem çözmede kullanabilen 

bireylere her zaman olduğundan daha çok ihtiyaç duyulmaktadır.  

Matematik Dersi Öğretim Programında gelişim ve değişim kavramının yanı sıra 

pragmatizmin temel belirtilerinden biri olan uygulama kavramına da önemli bir yer 

verildiği görülmektedir. Örneğin, Matematik Dersi Öğretim Programının temel felsefesi 

ve amaçları bölümünde (2018c:11); öğrencilerin; 

problemlere farklı açılardan bakarak problem çözme becerilerini geliştirmeleri, 

matematiksel düşünme ve uygulama becerileri kazanmaları, matematiği doğru, 

etkili ve faydalı bir şekilde kullanmaları, …hayatta karşılaştıkları bir sorunun 

onlar için problem olup olmadığına dair bakış açısı geliştirip belli bir bilgi 

düzeyine ulaşmaları amaçlanmıştır.  

Görüldüğü üzere; programda gelişim ve değişim kavramları vurgulanmış ve 

matematik eğitiminin uygulamaya dayalı olarak yürütülmesi gerektiği ifade edilmiştir. 

Bu bağlamda Matematik Dersi Öğretim Programının pragmatizmi yansıttığı 

düşünülmüştür.  

Matematik Dersi Öğretim Programının üçüncü bölümünde, ‘dersin öğretim 

programının yapısı’ başlığı altında yer alan kazanımlar ve açıklamaları ile öğretmenlere 



217 
 

yönelik yönergeler de incelenmiş, öğretim programının pragmatizme göre 

temellendirildiği kanaatine varılmıştır.  

*Pragmatizm: Bu araştırmada belirlenen, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime 

dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesinin Matematik Dersi Öğretim Programının 

kazanımlar bölümüne de yansıdığı kanısına varılmıştır.  Bir ölçüt olarak kullanılan 

ilkeler ve öğretmen rolleri dikkate alınarak programın kazanımları ve açıklamaları 

incelenmiş; programın, matematik eğitimin uygulamaya, deneye dayalı olarak yapılması 

gerektiğini vurguladığı ve pragmatizmin kazanımlara da yansıdığı değerlendirilmiştir. 

Programda öğretmenlere yönerge olarak verilen şu alıntılar buna örnek olarak 

gösterilebilir: “Kümelerle ilgili gerçek hayattan örneklere yer verilir” (2018c:18), “bir 

gerçek sayının tam sayı kuvveti ile ilgili uygulamalar yapılır” (2018c:21), “gerçek hayat 

durumlarını temsil eden sözel ifadelerdeki ilişkilerin cebirsel, grafiksel ve sayısal 

temsilleri ile ilgili uygulamalar yapılır (2018c:21), “dinamik matematik yazılımları 

kullanılarak oluşturulan üçgenlerin kenar ve açıları arasındaki ilişkinin gözlemlenmesi 

sağlanır” (2018c:22), “iki kenar uzunluğu verilen bir üçgenin üçüncü kenar uzunluğunun 

hangi aralıkta değerler alabileceğine ilişkin uygulamalar yapılır” (2018c:22).  

Matematik Dersi Öğretim Programının kazanımları içeren üçüncü bölümünde 

öğretmenlere verilen yönergelerin bir kısmının da pragmatist düşüncenin ‘eğitim, 

demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli unsurlarını 

öğretmelidir’ ilkesini yansıttığı kanaatine varılmıştır.  

Çünkü bu yönergeler incelendiğinde, öğretmenlerin Türk kültürü içerisinde 

matematiğe katkıda bulunmuş şahsiyetleri, eserleri öğretmeleri gerektiğinin vurgulandığı 

görülmektedir: “Harezmî’nin denklemler konusundaki çalışmalarına yer verilir” 

(2018c:20), “Ebu’l Vefa ve Gıyaseddin Cemşid’in trigonometrik oranlarla ilgili 

çalışmalarından bahsedilir” (2018c:24), “İkinci dereceden bir bilinmeyenli denklemlerin 

tarihsel gelişim sürecine ve bu süreçte rol alan Brahmagupta, Harezmî ve Abdulhamid 

İbn Türk’ün çalışmalarına yer verilir” (2018c:29), “kültür ve medeniyetimizden 

geometrinin tarihsel gelişim sürecine katkı sağlamış bilim insanları ve bilim insanlarının 

yaptığı çalışmalar tanıtılır. Mustafa Kemal Atatürk’ün geometri üzerine yaptığı 

çalışmalardan bahsedilir (2018c:22), “Pascal üçgeninin, aralarında Ömer Hayyam’ın da 

bulunduğu Hint, Çin, İslam medeniyetlerindeki matematikçi ve düşünürler tarafından 

Pascal’dan çok önceleri ele alındığı; bu çerçevede matematiksel bilginin oluşumunda 

farklı kültür ve bilim insanlarının rolü vurgulanır” (2018c:26). 



218 
 

Fizik Dersi Öğretim Programı. MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan 

Fizik Dersi Öğretim Programı da çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik 

yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rollerine göre çözümlenmiş ve öğretim 

programının hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini 

vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. Yapılan çözümlemenin sonucunda, 

Fizik Dersi Öğretim Programının hem ikinci hem üçüncü bölümünün pragmatizmin 

eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı değerlendirilmiştir: 

*Pragmatizm: Fizik Dersi Öğretim Programının derse özgü olan ikinci bölümü, 

bir ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve öğretmen rolleri dikkate alınarak incelendiğinde, 

bu araştırmada belirlenen, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim 

sürecidir’ ilkesinin Fizik Dersi Öğretim Programına yansıdığı kanısına varılmıştır.  

Çünkü programın ikinci bölümü olan temel felsefesi ve genel amaçları kısmında 

fizik eğitiminin hayata dönük ve işlevsel olması ve uygulamaya, deneye dayalı olarak 

yapılması gerektiğinin vurgulandığı görülmüştür. Örneğin; programda (2018d:11) 

öğrencilerin, Fizik biliminin evrendeki olayların anlaşılmasındaki önemini kavramaları, 

… bilimsel süreç becerilerini kullanarak bilimsel bilgi üretmeleri, problem çözmeleri ve 

bilimsel bilgiyi paylaşmaları, deney yaparak veri elde etmeleri, bu verileri kullanarak 

çıkarım yapmaları, yorumlamaları ve genellemelere ulaşmaları, Fizik biliminin ilke, 

prensip ve yöntemlerini günlük hayattaki olay ve/veya durumlarla 

ilişkilendirmeleri,…işlevsel projeler, kapsamlı ve özgün tasarımlar, buluşlar 

üretebilmeleri amaçlanmıştır. 

Fizik Dersi Öğretim Programının üçüncü bölümünde, ‘dersin öğretim 

programının yapısı’ başlığı altında yer alan kazanımlar ve açıklamaları ile öğretmenlere 

yönelik yönergeler de incelenmiş, öğretim programının pragmatizm düşüncesine göre 

temellendirildiği kanaatine varılmıştır.  

*Pragmatizm: Bu araştırmada belirlenen, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime 

dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesinin Fizik Dersi Öğretim Programının kazanımlar 

bölümüne de yansıdığı kanısına varılmıştır.  Bir ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve 

öğretmen rolleri dikkate alınarak programın kazanımları ve açıklamaları incelenmiş; 

programın, fizik eğitiminin hayata dönük, işlevsel olması, uygulamaya, deneye dayalı 

olarak yapılması gerektiğini vurguladığı ve pragmatizmin kazanımlara da yansıdığı 

kanaatine varılmıştır.  

Programda öğretmenlere yönerge olarak verilen şu alıntılar buna örnek olarak 

gösterilebilir: “Fiziğin felsefe, biyoloji, kimya, teknoloji, mühendislik, sanat, spor ve 



219 
 

matematik alanları ile olan ilişkisine günlük hayattan örnekler verilir” (2018d:15), “skaler 

ve vektörel niceliklerde toplama işlemlerine (tek boyutta) günlük hayattan örnekler 

verilerek, karşılaştırma yapılması sağlanır” (2018d:15), “öğrencilerin günlük hayatta 

karşılaştıkları küresel ayna gibi davranan cisimlere örnekler vermeleri sağlanır” 

(2018d:27), “öğrencilerin ısı yalıtımı ile ilgili günlük hayattan bir problem belirlemeleri 

ve bu problem için çözümler üretmeleri sağlanır” (2018d:20), “deney veya 

simülasyonlardan yararlanılarak ısıl dengenin sıcaklık değişimi ve ısı ile ilişkisinin 

belirlenmesi sağlanır” (2018d:20), “öğrencilerin basit devreler üzerinden deney yaparak 

elektrik akımı, direnç ve potansiyel farkı arasındaki ilişkinin (Ohm Yasası) matematiksel 

modelini çıkarmaları sağlanır” (2018d:22), “öğrencilerin deneyler yaparak veya 

simülasyonlar kullanarak manyetik alanı incelemeleri sağlanır” (2018d:23), “öğrencilerin 

deney yaparak veya simülasyonlarla ortam derinliğinin dalganın hızına etkisini 

incelemeleri ve dalga boyundaki değişimi gözlemlemeleri sağlanır (2018d:25). 

Fizik Dersi Öğretim Programının kazanımları içeren üçüncü bölümü 

incelendiğinde, öğretmenlere verilen yönergelerin bir kısmının da pragmatist düşüncenin 

‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli 

unsurlarını öğretmelidir’ ilkesini yansıttığı görülmüştür.  

Çünkü bu yönergelerde, öğretmenlerin Türk kültürü içerisinde fizik alanına 

katkıda bulunmuş kişileri ve onların eserlerini öğretmeleri gerektiği vurgulanmıştır: “İbn-

i Sina’nın hareket konusunda yaptığı çalışmalar hakkında kısaca bilgi verilir” (2018d:17), 

“Farabi'nin ses dalgaları ile ilgili yaptığı çalışmalar hakkında kısaca bilgi verilir” 

(2018d:26), “Canan Dağdeviren’in yaptığı çalışmalar hakkında bilgi verilir” (2018d:30), 

“…, Ali Kuşçu ve Uluğ Bey’in gök cisimleri ve gök cisimlerinin hareketleri ile ilgili 

çalışmalarına yer verilir” (2018d:37), “Feza Gürsey, Asım Orhan Barut ve Behram N. 

Kurşunoğlu'nun atom fiziği konusunda çalışmalar yaptığı vurgulanır” (2018d:39).  

 

Türk Dili ve Edebiyatı (Hazırlık Sınıfı). MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından 

hazırlanan Hazırlık Sınıfı Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programı da benzer 

şekilde çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve 

öğretmen rollerine göre çözümlenmiş ve öğretim programının hangi felsefi görüşleri 

yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. 

Yapılan çözümlemeye göre; Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programının hem 

ikinci hem üçüncü bölümünde pragmatizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak 

hazırlandığı kanaatine varılmıştır.  



220 
 

*Pragmatizm: Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programının derse özgü olan 

ikinci bölümü, bir ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve öğretmen rolleri dikkate alınarak 

incelendiğinde, bu araştırmada belirlenen, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir 

gelişim sürecidir’ ilkesinin Türk Dili ve Edebiyatı Dersi öğretim programına yansıdığı 

görülmüştür.  

Çünkü programın ikinci bölümü olan temel felsefesi ve genel amaçları kısmında  

Türk Dili ve Edebiyatı eğitiminin uygulamaya dayalı olarak yürütülmesi, öğrencilerin 

öğrendiklerini günlük yaşamlarına yansıtmalarının sağlanması gerektiğinin vurgulandığı 

görülmüştür. Nitekim Türk Dili ve Edebiyatı Öğretim Programının “Türkçeyi doğru ve 

etkili kullanabilen bilinçli bireyler yetiştirme” ve “her düzeydeki dil göstergelerini 

kullanabilecek yeterlilikte olan ve sahip olduğu edebî kültürü yaşantısına yansıtabilecek 

bireyler yetiştirme görevini üstlenmiştir” (2018e:12). Ayrıca, öğrencilerin; “etkili okuma, 

dinleme, konuşma ve yazma stratejilerini öğrenmeleri ve uygulamaları”, “okuma, 

dinleme-izleme yoluyla zenginleştirdikleri söz varlığını kullanmaları”, “kendisini yazılı 

ve sözlü olarak ifade etme alışkanlığı kazanmaları amaçlanmıştır” (2018e:12).  

Öğretim programının temel felsefesi ve genel amaçları başlığının altında yer 

alan şu ifadeler ise Türk toplumuna ait değerlerin edebi türler aracılığıyla gelecek 

nesillere öğretilmesi eğitimin temel amaçlarından biri olduğunu göstermiş, pragmatizmin 

‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli 

unsurlarını öğretmelidir’ ilkesinin Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programına 

yansıdığını ortaya koymuştur: Öğrencilerin; “dilin birey ve toplum için önemini 

kavramaları”, “edebî metinler aracılığıyla Türk kültürünü ve Türkçenin inceliklerini 

tanımaları”, “Türk ve dünya edebiyatının önemli eserlerini inceleyerek edebî zevk sahibi 

olmaları”, “edebî eserler aracılığıyla millî, manevi, ahlaki, kültürel, evrensel değerleri 

tanımaları ve benimsemeleri amaçlanmıştır (2018e:12).  

Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programının üçüncü bölümünde, ‘dersin 

öğretim programının yapısı’ başlığı altında yer alan kazanımlar ve açıklamaları ile 

öğretmenlere yönelik yönergeler incelendiğinde ise, öğretim programının bu bölümünün 

yine benzer şekilde pragmatizme göre temellendirildiği kanaatine varılmıştır.  

*Pragmatizm: Bu araştırmada belirlenen, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime 

dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesinin Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim 

Programının kazanımlar bölümüne de yansıdığı görülmüştür.  Bir ölçüt olarak kullanılan 

ilkeler ve öğretmen rolleri dikkate alınarak programın kazanımları ve açıklamaları 



221 
 

incelenmiş; programın, hayata dönük olması ve uygulamaya dayalı olması gerektiğini 

vurguladığı ve pragmatizmin kazanımlara da yansıdığı kanaatine varılmıştır.  

Programda öğretmenlere yönerge olarak verilen şu alıntılar buna örnek olarak 

gösterilebilir: “Şiirde ifade edilenler ile kendi yaşantısı ve güncel hayat arasında bağlantı 

kurar” (2018e:19), “işlenen metinden hareketle farklı türlerde yazma çalışmalarına da yer 

verilir” (2018e:22),  “metinde ifade edilenler ile kendi yaşantısı ve güncel hayat arasında 

bağlantı kurar. Öğrencilerden seçtikleri bir tema etrafında istedikleri tarzda şiir yazmaları 

istenir” (2018e:29), “okuduklarından, seyrettiklerinden, hayal güçlerinden ya da kendi 

hayatlarından yola çıkarak bir hikâye yazmaları istenir”(2018e:30), “öğrencilerden 

romandaki kişi veya mekânlardan biri üzerine betimleyici birer paragraf yazmaları ve 

yazdıklarını arkadaşlarınınkiyle karşılaştırmaları istenir” (2018e:32), “öğrencilerden 

okudukları bir tiyatro metnini ya da hikâyeden uyarladıkları tiyatro metnini 

canlandırmaları (dramatize etmeleri) istenir” (2018e:33), “öğrencilerden gezdikleri bir 

yeri konu alan ve bu yer hakkındaki bilgi ve izlenimlerini içeren bir gezi yazısı yazmaları 

istenir. Mümkünse bu amaçla bir gezi düzenlenir” (2018e:36), “öğrencilerden, bilimsel 

makalenin bilim, toplum ve millî hedefler açısından önemi konulu bir konuşma yapmaları 

istenir” (2018e:38). 

Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programının kazanımları içeren üçüncü 

bölümü incelendiğinde, öğretmenlere verilen yönergelerin bir kısmının da pragmatist 

felsefenin ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın 

değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesini yansıttığı görülmüştür. Çünkü bu yönergelerde, 

öğretmenlerin edebi metin türleri aracılığıyla Türk dilini, Türk kültürünü, Türk dilinin ve 

edebiyatının gelişmesinde rol almış şahsiyetleri ve onların eserlerini öğretmeleri 

gerektiği, diğer bir ifadeyle, gelecek kuşaklara edebi metin türleri aracılığıyla Türk 

kültürünün değerleri unsurlarının öğretilmesi gerektiği vurgulanmıştır. Bunu şu 

alıntılardan yola çıkarak söylemek mümkün görünmektedir: “Metinde millî, manevi ve 

evrensel değerler ile tarihî ögeleri belirler” (2018e:20), “dilimizin korunması, 

geliştirilmesi ve bugünkü durumu konusunda bir yazı yazmaları sağlanır” (2018e:27),  

“öğrencilere Türk kültür ve medeniyetinin önde gelen şahsiyetlerini anlatan videolar 

izlettirilir. Bu şahsiyetlerin edebiyat, tarih ve kültürümüzdeki yeri üzerine konuşmaları 

sağlanır” (2018e:27), “Millî Mücadele, bağımsızlık, Atatürk, şehitler ve 15 Temmuz 

konularından biri etrafında kendi seçtikleri türde bir metin yazmaları istenir” (2018e:28), 

“İstiklâl Marşı incelenerek İstiklâl Marşı’nın önemi ve özellikleri üzerinde durulur 

(2018e:29).  



222 
 

 

Öğretmenlerin Eğitim Felsefelerine İlişkin Bulgular 

 

Bu araştırma kapsamında, öğretmenlerin bireysel bir eğitim felsefelerinin olup 

olmadığını ve hangi eğitim felsefeleri ile örtüştüğünü ortaya çıkarmak amacıyla 

öğretmenlerle yarı yapılandırılmış görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Bu görüşmelerde 

öğretmenlere şu sorular yöneltilmiştir: 

1.   Size göre ideal bir öğretmenin özellikleri nelerdir? Örneğin ideal bir öğretmen 

neler yapmalı, neler yapmamalı, nelere dikkat etmelidir? 

2. İdeal bulduğunuz öğretmenliği gerçekleştirmenin önündeki engeller, 

sınırlayıcılar, güçlükler sizce nelerdir? 

3.  Öğretmenliğin sizi mutlu eden ve mutsuz eden yönleri nelerdir? 

Görüşme sorularına verilen yanıtlar, çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik 

yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rolleri ile eşleştirilerek çözümlenmiştir. 

Çözümlemelerin sonucuna göre öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerine sahip 

oldukları ve eğitim felsefesi anlayışlarının pragmatizm, realizm, natüralizm ve idealizm 

ile örtüştüğü sonucuna varılmıştır.  

*Pragmatizm: Görüşmelerde öğretmenlerin, ideal bir öğretmeni tanımlarken 

kullandığı çeşitli sıfatlar, öğretmenlerin yapması ve yapmaması gereken eylemler ve 

öğretmen tutumlarına ilişkin ifadeleri, ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve öğretmen 

rolleri ile eşleştirilerek çözümlenmiş; bu çözümlemeler bazı öğretmenlerin eğitim 

felsefesi anlayışlarının pragmatizm ile örtüştüğünü göstermiştir. Öğretmenlerin 

anlatımları ve bu anlatımların pragmatist felsefenin hangi ilke veya öğretmen rolüyle 

eşleştiği Tablo 3’te gösterilmiştir. 

 

Tablo 3 
 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Pragmatizme İlişkin Çıkarımlar 
Katılımcı Pragmatizmi Yansıtıcı Anlatımlar Eşleştiği ilke 

veya rol 

f 

K4 
Öğrencileri sürekli değişen dünyaya hazırlamalı, yol gösterici 

olmalı 

Eğitim 

deneyime 

dayanan bir 

gelişme 

sürecidir. 

18 

K6 
Öğretmen, özeleştiri yapıp kendini değerlendirebilmeli, 

alanındaki gelişmeleri izlemeli, teknolojiyi verimli kullanmalı. 

(Devam ediyor) 

 



223 
 

Tablo 3 (Devam) 
 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Pragmatizme İlişkin Çıkarımlar 
Katılımcı Pragmatizmi Yansıtıcı Anlatımlar Eşleştiği ilke 

veya rol 
f 

K10 

İdeal bir öğretmen çağın şartlarına ayak uydurabilmelidir. Eğitim 

teknolojilerini iyi takip etmelidir. Öğrenci faydasını en merkeze 

koymalıdır…10 sene önceki öğrenci profiliyle şu anki öğrenci 

profili aynı değil. 10 sene önceki eğitim metotlarıyla aynı sınıf 

alışkanlığını sağlayamayabiliriz. O yüzden hem teknolojiye ayak 

uydurmalıyız hem de çocukların isteklerini göz önüne almalıyız. 

Eğitim 

deneyime 

dayanan bir 

gelişme 

sürecidir 

18 

K11 
Öğretmen, sürekli araştırma içinde olmalı… sürekli kendisine bir 

şeyler katabilmeli, gelişmeye açık olmalı 

K3 

Öğretmen her zaman için yeniliklere açık olmalı, sürekli olarak 

kendini geliştirmelidir. Özellikle alanıyla alakalı güncel bilgileri 

takip etmeli, öğretim plan ve programını bu doğrultuda 

hazırlamalı,…kendini geliştirmek konusunda işten kaçmamalı 

K5 

Öğretmen açık görüşlü ve yeniliğe kesinlikle açık olmalı. 

Özellikle bu kadar hızlı değişimlerin yaşanıldığı dönemde eskiye 

saplanıp kalmamalı… kendini geliştirmeli ve iletişime açık 

olmalı. 

Şehir merkezini öğrencileri getiren öğretmenlerimiz var ve onlara 

şehir hayatını gösteriyorlar. Aslında hiç köyünden çıkmamış 

insanlar da olabiliyor. Evet, onlara ufuk açıyorlar, sonra onları 

yeni kitaplarla tanıştırıyorlar. Başkent gezileri düzenliyorlar, bazı 

projelerle beraber çocuklarla beraber yurt dışına çıkıyorlar. 

Çocuklara bir dünya görüşü sağlıyorlar 

K14 

Öğretmen, kendini geliştirmeli, öğrenmeye açık olmalı, sürekli 

aktif olmalı, kalıpların dışına çıkabilmeli. Her şey değişiyor, biz 

de değişiyoruz. 

K15 

Öğretmen, kendini yenilemeli. Çünkü eski nesil öğretmenliği 

artık bu sistem kabul etmiyor. Kendini sürekli güncel 

tutmalı…projelere katılmalı 

K1 

Öğretmenler, toplumu tekrar revize edip tekrar düzenleyebilecek 

kişiler olmalı, bu misyonu yüklenmeli. Eğitim araçsal olarak 

insanları değiştirme ve geliştirme işlemi yürütüyor. Eğitimin 

değiştirme ve geliştirme ve adapte etme işlemi varsa dünya 

problemlerine dayanarak öğretmenin de adapte etme, iyileştirme 

ve geliştirme misyonunu yüklenmesi gerekiyor. 

K8 
Öğretim aşamasındayken öğrencinin zevk aldığına yani isteyerek 

yaptığına emin olmalı, öğrenciyi öğretim süreci içine çekmeli. 

K15 
Uygulayıcı olmalıyız, çocukları derslere çekebilmeliyiz, 

etkinliklere katabilmeliyiz diye düşünüyorum 

K11 
Öğrencilerin değişimine, gelişimine, böylece ülkenin refahına 

katkıda bulunabilmeliyiz…Eğitimin amacı budur. 

K17 
Kendini sürekli geliştirmeli, teknolojik imkanlardan 

faydalanmalı. 

K18 

İdeal öğretmen sürekli kendini yenilemelidir, teknolojiye açık 

olmalıdır…Sadece akademik düzeyde değil çocukların her türlü 

gelişimine destek veren bir öğretmen olmalıdır bence. 

Okul, çocuğun sosyalleşmesini sağlayan bir alan olmalı. Benim 

çocuğum atıyorum ilk defa uçağa binebilmeli, gezilerle, 

sinemalarla deneyim kazanabilmeli, sadece televizyondan 

gördüğü meyveleri değil, ananası da tanıyabilmeli, arkadaşlarıyla 

hoş vakit geçirebilmeli. İdeal öğretmen bu tarz olanakları 

sunmaya çalışandır. 

(Devam ediyor) 

 



224 
 

Tablo 3 (Devam) 
 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Pragmatizme İlişkin Çıkarımlar 
Katılımcı Pragmatizmi Yansıtıcı Anlatımlar Eşleştiği ilke 

veya rol 
f 

K19 

İdeal öğretmen öncelikle kendisi de iyi bir öğrenci olan 

öğretmendir. Yani öğrenmeyi bırakmamış, kendisini hala 

geliştirmeye devam eden bir öğretmendir. Çağa ayak uydurması 

da gerekir. 

 

Gündemi iyi takip edebilmeli,  sadece dünyada ya da ülkemizde 

olan olaylar değil de eğitim camiasında olan diğer gelişmeleri de 

takip etmeli 

Eğitim 

deneyime 

dayanan bir 

gelişme 

sürecidir 

18 K20 

Günümüzdeki öğrencilerin dilinden konuşabilen öğretmen, 

eğitim ortamında teknolojiyi yakalayabilen, kendini yenileyen 

öğretmendir. …Ülkede ve ülke sınırları dışında yaşanan 

dünyadaki tüm gelişmeleri yakından takip edebilmesi 

bekleniliyor. 

K10 

Akademik olarak başarılı yaptığımız bir birey, toplumda faydalı 

bir insan olamaz ise bizim verdiğimiz eğitim amacına ulaşmamış 

olur. Yani hem sosyal, hem akademik hem ailesine faydalı hem 

ülkesine faydalı… 

K13 

Atölyedir, etkinliktir; yani yaparak yaşayarak öğrenebileceği 

çocuğun dâhil olabileceği hem fiziksel olarak hem de zihinsel 

olarak içinde bulunabileceği bir ortam olsa belki öğrenme daha 

farklı ve daha keyifli olabilir. 

K5 

Öğretmen çözüm odaklı olmalı; özellikle sınıfta 

düşünüldüğünden çok farklı ya da hayal gücünüzü çok zorlayan 

sorunlarla karşılaşabiliyorsunuz. Dolayısıyla öğretmen 

soğukkanlı ve çözüm odaklı olmalı, kesinlikle eylem insanı 

olmalı…Ona güvenen ve ondan çözüm bekleyen onlarca insanın 

karşısında olduğunu unutmamalı…özellikle kriz anlarını nasıl 

yöneteceğine dair bir fikri olmalı. 

Öğretmen 

hayat 

sorunlarını 

çözmede 

yararlı olanı 

öğretmelidir. 

3 

K2 

İdeal bir öğretmen, karşılaştığı sorunları aşmaya çalışmalı, bir 

sorun var deyip oradan uzaklaşmamalı ya da vazgeçmemeli, 

çözüm odaklı olmalı. 

K20 
Bir matematikçi gibi her sorunu çözmeye çalışan kişidir. 

 

K1 İdeal öğretmen, demokratik değerlere sahip olmalı.  

 

 
Öğretmen, 

demokratik bir 

sınıf ortamı 

oluşturmalıdır. 

 

 

 

7 

K10 

Örneğin başarısız bir öğrenciye siz, eşit, adil ve iyi bir şekilde 

davrandıysanız, o çocuk sokakta başka bir meslek sahibi olsa bile 

sizi gördüğünde koşa koşa geliyor. Yani bu çok önemli bir 

kavram. İdeal bir öğretmen, her öğrenciyi eşit davranmalıdır. 

K2 Öğretmen, hak hukuk gözetmeli diye düşünüyorum. 

K14 

Eşit davranmalı, öğrenciler arasında ayrımcılık yapmamalı. 

Hepsine aynı gözle bakabilmeliyiz, ayrımcılık yapmamalıyız diye 

düşünüyorum. 

K20 

Öğrenciler konuyla ilgili başta yorum yapmıyorlar çünkü 

alışmamışlar. ‘Lütfen konuş, bizim bu dersimizde doğru ya da 

yanlış yok. Konuş, serbestçe söyle fikrini, atış makinesi gibi at 

gitsin...Bir perspektiften bakmayın, bir yere bağımlı kalmayın, bir 

kişinin görüşüne bakmayın, eleştirin arkadaşlar’ diyorum. 

K1 

Bana göre ideal bir öğretmen demokratik ve özgürlükçü 

olmalı.  Çünkü öğretmen özgürlük ortamını sağladığında bir 

gelişme kaydedilebilir. Öğrenciler kendini ifade ettiğinde, ifade 

etmekten korkmadığında, eleştirdiğinde, birlikte fikir ürettiğinde 

bir gelişme sağlanabileceğini düşünüyorum. 

(Devam ediyor) 



225 
 

 

Tablo 3 (Devam) 
 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Pragmatizme İlişkin Çıkarımlar 
Katılımcı Pragmatizmi Yansıtıcı Anlatımlar Eşleştiği ilke 

veya rol 

f 

K20 

Sınıfta çok farklı öğrenciler olacak; yani kültür açısından. 

Farklılıklara karşı saygılı olabilmeli ideal öğretmen. Bunun yanı 

sıra kapsayıcı da olabilmelir. 

Öğretmen, 

demokratik bir 

sınıf ortamı 

oluşturmalıdır. 

7 

K4 

Bence her şeyden önce bireysel farklılıklara dikkat etmeli…Yani 

ilgilerine, yeteneklerine, önceki deneyimlerine…Birisi başka bir 

yönde başarılı olabilirken, diğeri başka bir alanda başarılı 

olabiliyor. 

 

 

 

Öğretmen, 

öğretme 

faaliyet ve 

projelerini 

öğrencilerin 

mevcut 

deneyimlerine, 

ilgilerine, 

yeteneklerine 

ve 

kapasitesine 

göre 

oluşturmalıdır. 

7 

K3 Öğretmen, öğrencilerin bireysel farklılıklarını göz önünde 

bulundurarak derslerini işlemelidir. 

K1 Hani her çocuğa aynı tipte aynı şekilde yaklaşamıyoruz, onları 

farklı birey olarak kabul etmemiz gerekiyor…her çocuk kendi 

içerisinde farklı bir dünya…Müfredatlar çocuğun bireysel bir 

şekilde yeteneklerini, gayesini veya amacını ortaya çıkaramıyor. 

Bu durumda da çocuğun ilgisi varsa bile bu ilgisini keşfedemiyor, 

çünkü belirli bir kalıp içerisinde sıkıştırılmış oluyor. 

K7 Öğretmenin dikkat etmesi gereken şeyler; her öğrencinin 

ihtiyaçlarının ve yeteneklerinin farklı olduğu ve buna göre farklı 

etkinlikler üretmesi gerektiği ve herkesin ihtiyaçlarını 

karşılayabilmesi gerektiği…Öğretmenin yapmaması gereken 

şeyler de yine aynı şekilde herkesi tek bir tornadan çıkmış gibi 

düşünmesi ve farklılıkları görmezden gelmesi ya da farklılıkları 

yeterince dikkat etmemesi. 

K11 Sınıf ortamında her öğrencinin aynı olmadığını farkında olmalı. 

Hepsinin birbirinden farklı yeteneklere ve ilgilere sahip 

olduğunu, ihtiyaçlarının da buna bakarak farklı olabileceğini 

bilmeli. 

K17 Öğrencilerin bireysel farklılıklarını dikkate almalı. Öğrencilerin 

kendi seçtiği yolları kabullenip, onlara yeteneklerini 

geliştirmesinde destek olmalı. 

K24 

Öğrencilerin hazır bulunuşluğunu bilmeli bence; yani öğrencinin 

altyapısını bilmeli, öğrencinin ihtiyaçlarına göre hareket etmeli. 

Öğrenci ne yapmak istiyor? Örneğin, dil sınıfına giriyorsan 

üniversiteye dönük çalışmalısın ama diğer sınıflarda daha çok 

konuşma amaçlı olmalı, günlük hayatta ihtiyaç duyacağı şekilde 

olmalı.  

   K20 

Öğretmen, toplumun kültürünü ve o sentezini barındırabilen, 

toplumun dinamiklerini, değişimlerini bilen kişidir… Toplumun 

kültürünü öğretmen yansıtıyor, öğrenciye aktarıyor, toplumla 

ilgili olan diğer sosyolojik meseleleri de aktarıyor.  

 

Eğitim, 

demokratik 

toplumun 

devamlılığını 

sağlamak için 

kültürel 

mirasın 

değerli 

unsurlarını 

öğretmelidir. 

 

1 

 Toplam  36 

 



226 
 

Tablo 3’te görüldüğü üzere; görüşülen öğretmenlerden on sekizi; öğretmenler 

“öğrencileri sürekli değişen dünyaya hazırlamalı”, “sürekli olarak kendini 

geliştirmeli”, “eskiye saplanıp kalmamalı”, “öğretmenler … toplumu tekrar revize edip 

tekrar düzenleyebilecek kişiler olmalı”, “öğretmenlerimiz … onlara ufuk açıyorlar” gibi 

ifadelerle, eğitimi bir gelişim süreci, öğretmeni bu gelişim sürecini düzenleyen ve 

uygulayan bir meslek elemanı olarak gördüklerini ortaya koymuşlardır. Öğretmenlerin, 

ideal öğretmene yönelik bu perspektifleri (bakış açıları), öncülüğünü Dewey’in yaptığı 

pragmatizmin, “eğitim deneyime dayalı bir gelişim sürecidir” görüşüyle uyum içindedir. 

Nitekim Dewey eğitimi sürekli bir gelişim ve büyüme süreci olarak görmüştür. Ona göre 

eğitim, sadece bilgi aktarımı ya da soyut kavramların öğretilmesi değil, öğrencilerin 

yaşadıkları deneyimler aracılığıyla aktif olarak öğrendikleri, problem çözdükleri, gelişim 

gösterdikleri bir süreçtir. Bu ilke, eğitimin dinamik, sürekli ve yaşamla iç içe bir süreç 

olduğunu vurgular. Bu bağlamda Dewey’nin öğretmene büyüme ve gelişme sürecini 

sürdürmek görevini yüklediği anlaşılmaktadır.  

Öğretmenlerden üçü;  “öğretmen çözüm odaklı olmalı” , “karşılaştığı sorunları 

aşmaya çalışmalı”, “kriz anlarını nasıl yöneteceğine dair bir fikri olmalı” gibi ifadelerle 

ideal öğretmenin bir problem durumuyla karşı karşıya kaldığında bunu çözebilmesi 

gerektiğini ortaya koymuşlardır. Öğretmenlerin ideal öğretmene yönelik bu 

perspektifleri, Dewey’nin felsefesinde öğretmene yüklenen “öğretmen hayat sorunlarını 

çözmede yararlı olanı öğretmelidir” rolüyle uyum içindedir.  Nitekim pragmatist 

felsefede, dünyayı tanımak; devamlı yeni problem durumlarıyla yüz yüze gelmek olarak 

ifade edilmiş; eğitimin amacı da çocukları diğer insanların da içinde var olduğu dünyada 

yaşamak için hazırlamak şeklinde açıklanmıştır. Bu bağlamda, öğretmenin kendisinin de 

krizleri yönetebilmesi, hayat sorunlarını çözebilmesi ve hayat sorunlarını çözmede yararlı 

olanı öğretmesi beklenmektedir.  

Öğretmenlerden yedisi; öğretmen, “demokratik değerlere sahip olmalı”,  “eşit 

davranmalı, öğrenciler arasında ayrımcılık yapmamalı”, “hak, hukuk gözetmeli” gibi 

ifadelerle ideal öğretmenin demokratik davranması, adil olması gerektiğini 

belirtmişlerdir. Öğretmenlerin ideal öğretmene yönelik bu perspektifleri, Dewey’nin 

felsefesinde öğretmene yüklenen “öğretmen, demokratik bir sınıf ortamı oluşturmalıdır” 

rolüyle örtüşmektedir. Nitekim Dewey’e göre, demokratik sınıf, öğrencilerin demokratik 

değerlere dayalı bir yaşam biçimini öğrenmeleri, eleştirel düşünce, iş birliği, sorun 

çözme, eşitlik ve aktif vatandaşlık becerileri kazanmaları, bireylerin topluma daha etkin 

bir şekilde katılabilmeleri ve daha iyi bir toplum inşa edebilmeleri için kritik bir araçtır. 



227 
 

Demokratik bir sınıf ortamı, her öğrencinin düşüncelerine ve katkılarına eşit derecede 

değer verildiği bir ortamdır. Böylece, toplumsal hayatta da eşitliğin ve sosyal adaletin 

temel alınması gerektiği anlayışı öğrencilere kazandırılır. Öğrenciler, sınıf içinde 

herkesin fikirlerine saygı duyulan ve adil bir ortamda öğrenmenin nasıl olduğunu 

deneyimleyerek bu ilkeleri içselleştirirler.  

Öğretmenlerden yedisi; öğretmen, “öğrencilerin bireysel farklılıklarını göz 

önünde bulundurarak derslerini işlemeli”, “hepsinin birbirinden farklı yeteneklere ve 

ilgilere sahip olduğunu, ihtiyaçlarının da buna bakarak farklı olabileceğini bilmeli”, 

“öğrencilerin hazır bulunuşluğunu bilmeli” gibi ifadelerle ideal öğretmenin, öğrenciler 

için deneyim yaratılacak koşulların, eğitsel çevrenin ve öğretilecek içeriklerin onların 

mevcut deneyimleri, becerileri, kapasiteleri ve ihtiyaçlarıyla uyumlu olması gerektiğini 

belirtmişlerdir. Öğretmenlerin ideal öğretmene yönelik bu perspektifleri, Dewey’nin 

felsefesinde öğretmene yüklenen “öğretmen, öğretme faaliyet ve projelerini öğrencilerin 

mevcut deneyimlerine, ilgilerine, yeteneklerine ve kapasitesine göre oluşturmalıdır” 

rolüyle uyumludur. Dewey (1902), eğitimin başlangıç noktasının çocuk olduğunu, 

eğitimin merkezinde çocuğun olduğunu ve nihai hedefin de çocuk olduğunu 

vurgulamıştır. Bir başka ifadeyle, çocukların doğal merakları, yetenekleri, mevcut 

kapasitesi eğitim için hareket noktasıdır; tüm eğitim süreci buna göre 

biçimlendirilmelidir. Böylece, eğitim çocuğun kendisiyle ilişkilendirilir ve öğrenme daha 

anlamlı, etkili ve kalıcı olur.  

 Öğretmenlerden biri; “öğretmen, toplumun kültürünü ve o sentezini 

barındırabilen, toplumun dinamiklerini, değişimlerini bilen kişidir…öğrenciye aktarıyor, 

toplumla ilgili olan diğer sosyolojik meseleleri de aktarıyor” şeklindeki ifadesiyle ideal 

öğretmenin, toplumun kültürünü ve toplumsal değişiklikleri bilmesi ve öğretmesi 

gerektiğini vurgulamıştır. Öğretmenin ideal öğretmene yönelik bu perspektifi Dewey’nin 

felsefesinde, “eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın 

değerli unsurlarını öğretmelidir” ilkesiyle örtüşmektedir. Dewey’e göre demokratik bir 

toplumun sürdürülebilmesi için bireylerin ortak bir geçmişe ve paylaşılan değerlere sahip 

olmaları gerekir. Bu bağlamda, kültürel mirasın aktarılması, toplumsal sürekliliği ve 

bireylerin topluma entegre olmasını sağlamak açısından kritik bir öneme sahiptir. Diğer 

bir ifadeyle, kültürel mirası sadece geçmişin birikimi olarak görmez; onun için kültürel 

miras, bireylerin topluma uyum sağlamaları ve içinde yaşadıkları dünyayı anlamaları için 

bir araçtır. Kültürel mirasın eğitimin bir parçası olması, bireylerin toplumsal 



228 
 

sorumluluklarını anlamalarını, eleştirel düşünme yeteneklerini geliştirmelerini ve 

topluma etkin bir şekilde katılmalarını sağlar. 

*Realizm: Yapılan görüşmelerde öğretmenlerin, ideal bir öğretmeni 

tanımlarken kullandığı çeşitli sıfatlar, öğretmenlerin yapması ve yapmaması gereken 

eylemler ve öğretmen tutumlarına ilişkin ifadeler, ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve 

öğretmen rolleri ile eşleştirilerek çözümlenmiş; bu çözümlemenin sonucunda bazı 

öğretmenlerin eğitim felsefesi anlayışlarının realist felsefe ile paralellik gösterdiği 

bulunmuştur. Öğretmenlerin anlatımları ve bu anlatımların realist felsefenin hangi ilke 

veya öğretmen rolüyle eşleştiği Tablo 4’te gösterilmiştir. 

Tablo 4 

 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Realizme İlişkin Çıkarımlar 
Katılımcı Realizmi yansıtıcı anlatımlar Eşleştiği ilke  

veya rol 

f 

K3 

Öğretmen bir rol model; o açıdan baktığınızda da kılıyla 

kıyafetiyle, hal, hareket tutum ve davranışlarıyla 

öğrencilerine örnek olmalı. 

 

Öğretmenin ahlaki 

(karakter) erdemler 

açısından rolü 

davranış ve 

alışkanlıklarıyla 

öğrencilere rol 

model olmak, bir 

başka deyişle iyi 

örnek olmaktır. 

 

12 

K2 

Öğretmen, topluma örnek olmalı, söyledikleriyle de örnek 

olmalı ama esas davranışlarıyla; çünkü insanlar 

söylediklerinizden ziyade davranışlarınızla yaptıklarınıza 

bakarlar 

K5 

Öğretmen, korkusuz, cesaretli, özgüvenli olmalı, dik 

duruşundan taviz vermemeli, kibirli olmamalı, 

yürüyüşüyle, oturuşuyla, kalkışıyla kesinlikle örnek olmalı, 

Türkçeyi güzel kullanabilmeli, hitabet becerisi olmalı. 

K6 Küfretmemeli, argo sözcük kullanmamalı. 

K10 

İdeal bir öğretmen, öğrenciyi akademik olarak 

geliştirmekle beraber aynı zamanda onun davranış olarak 

yetiştirmeyi kendine görev edinmeli. Çünkü ben mesela 

Türkçe öğretmeniyim ama görevim sadece Türkçe 

öğretmek olmamalıdır. Toplumda karşımıza çıkacak 

bireyleri en iyi şekilde yetiştirmek bizim önceliğimiz 

olmalıdır. 

K12 

 

Evet, yani öğretmen aslında sadece bilgisiyle değil de 

davranışlarıyla da bir öğretmen…Yani sadece bilgisini 

aktaran bir kişiden daha ziyade yaşantısıyla da 

konuşmasıyla da davranışlarıyla da öğretmen olmak 

gerekir. 

Öğrencilere verdiği eğitimle ilgili kendisi de aynı vasıfları 

göstermesi lazım…İmla kurallarını anlatırken kendisi imla 

kurallarına uymayan bir öğretmenin çocuklarına ne kadar 

yaptırım gücü olabilir? Onların gördüğü yerde sigara 

kullanmamalı, giyim kuşamına dikkat etmeli gibi. O 

yüzden ideal bir öğretmen, bir kere her şeyiyle örnek olmak 

zorunda diye düşünüyorum. 

Öğretmenlerin hem akademik alanda kendisini geliştirmesi, 

dolu hale gelmesi hem de davranışsal olarak örnek bir 

karaktere, kişiliğe sahip olması gerektiğini düşünüyorum. 

K14 

Sadece ders açısından değil, ahlaki açıdan da öğrencilere 

bir şeyler öğretebilmeli. Başarı beklentisi olmalı ama 

öğrencilere ahlaki olarak da bir şeyler öğretebilmeliyiz. 

(Devam ediyor) 



229 
 

Tablo 4 (Devam) 

 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Realizme İlişkin Çıkarımlar 
Katılımcı Realizmi yansıtıcı anlatımlar Eşleştiği ilke veya 

rol 

f 

K16 

Mesleğimiz rol model olma üzerine kurulu; öğretmenin 

kılık kıyafetine dikkat etmesi gerektiğini düşünüyorum. 

Adab-ı muaşeret kurallarına dikkat etmek, nezaketen bir 

selam vermek bence çok önemli. Onlar bize örnek alıyor 

her haliyle. Öğretmen, türkçeyi düzgün kullanmalı, argolu, 

küfürlü konuşmamalı. 

 

Öğretmenin ahlaki 

(karakter) erdemler 

açısından rolü 

davranış ve 

alışkanlıklarıyla 

öğrencilere rol 

model olmak, bir 

başka deyişle iyi 

örnek olmaktır. 

 

12 

K20 
Tavır, kıyafet, davranış, öğrenciyle olan iletişimi, tutumu, 

sevgisi, motivasyonu; bu şekilde bir rol model alıyor. 

K21 

Onlara ahlaki yönde bir insan içine çıktığında oturması, 

kalkması, davranışı, dürüstlüğü; hani bunlarla iyi bir 

vatandaş yetiştirmeye çalışıyorum.  

K23 

Öncelikle iyi bir insan, dürüst bir insan olmalı, çocuklara 

karşı da hoşgörülü olmalı. Elinden geldiği kadar sabırlı, 

anlayışlı, sevecen olmalı. Derslerine zamanında girip 

zamanında çıkmalı, işini sevmeli. 

K24 

İdeal bir öğretmen her şeyden önce işine saygı duymalı. Bu 

meslekten para kazanıyorsun, evine ekmek götürüyorsun. 

Üzerine düşen sorumlulukları yapmalı.  

K5 

Zeki olmanız gerekiyor…vasat olamazsınız, genel kültür 

konusunda kendisini yetiştirmiş olmalı, mesleki bilince 

sahip olmalı, çok yönlü olmalı. 

Öğretmenin 

entelektüel erdemler 

açısından rolü 

öğrettiği akademik 

disiplin alanlarına 

hâkim olmak, bir 

başka deyişle 

entelektüel yanını 

geliştirmiş olmaktır. 

 

8 

K8 
İdeal öğretmen ilk olarak alanına çok hâkim olmalı, işini 

severek yapmalı. 

K9 
Öğretmen, öncelikle mesleki yeterliliğe ve bilgi 

aktarabilme kabiliyetine sahip olmalıdır. 

K10 

İdeal öğretmen alanına hâkim olmakla birlikte o müfredatı 

en iyi şekilde öğrenciye aktarabilmenin yollarını 

bulmalıdır. 

K11 
Öncelikle mesleğime hâkim olmalı. Yani mesleğini nasıl 

yapacağını bilmeli, detaylarını bilmeli. 

K12 

Akademik alanda yani kendi alanıyla ilgili de tabii ki 

donanımlı olması gerekiyor. İki boyutu var: hem akademik 

anlamda hem de eğitim yöntemleri anlamında. 

K16 

Dersimizi anlatırken alanımıza hâkim olmamız gerektiğini 

düşünüyorum; çocuklara neydi, ne yaptık ne işledik gibi 

sorular sormamalı. Yani kendim dersimizin farkında 

olmalıyız diye düşünüyorum 

K22 
Öğretmen, yıllar geçse bile unutulmamalıdır. Nasıl yapar 

bunu? Tabi ki branşını çok iyi öğrenciye aktararak. 

 Toplam  20 

 

Tablo 4’te görüldüğü üzere; görüşülen öğretmenlerden on ikisi, “öğretmen … 

kılıyla kıyafetiyle, hal, hareket tutum ve davranışlarıyla öğrencilerine örnek olmalı”, 

“topluma örnek olmalı”, “yürüyüşüyle, oturuşuyla, kalkışıyla kesinlikle örnek olmalı” 

gibi ifadelerle öğretmeni bir rol model olarak gördüklerini ortaya koymuşlardır. 

Öğretmenlerin ideal öğretmene ilişkin bu anlatımları, Aristoteles’in realist düşüncesinin 

öğretmene yüklediği “öğretmenin pratik erdemler açısından rolü davranış ve 



230 
 

alışkanlıklarıyla öğrencilere rol model olmak, bir başka ifadeyle iyi örnek olmaktır” 

rolüyle uyuşmaktadır.  

Öğretmenlerden sekizi ise; “zeki olmanız gerekiyor”, “genel kültür konusunda 

kendisini yetiştirmiş olmalı”,  “çok yönlü olmalı” gibi ifadeleriyle öğretmenin entelektüel 

olması gerektiğini belirtmiştir. Öğretmenlerin ideal öğretmeni tanımlarken ortaya 

koyduğu bu bakış açıları, Aristoteles’in düşüncesinden çıkarımı yapılan “öğretmenin 

teorik erdemler açısından rolü öğrettiği disiplin alanlarına hâkim olmak, bir başka deyişle 

entelektüel yanını geliştirmiş olmaktır” şeklindeki öğretmen rolüyle uyum içindedir. 

Nitekim Aristoteles’in eğitim düşüncesi bağlamında, pratik erdemler açısından 

öğretmenin davranış ve alışkanlıklarıyla öğrencilere rol model olması gerektiği, teorik 

erdemler açısından da öğretmenin alanına hâkim olması ve entelektüel olması gerektiği 

anlaşılmıştır.  

*Natüralizm: Görüşmelerde öğretmenlerin, ideal bir öğretmeni tanımlarken 

kullandığı çeşitli sıfatlar, öğretmenlerin yapması ve yapmaması gereken eylemler ve 

öğretmen tutumlarına ilişkin ifadeleri, ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve öğretmen 

rolleri ile eşleştirilerek çözümlenmiş; bu çözümlemenin ardından öğretmenlerin eğitim 

felsefesi anlayışlarının natüralist felsefeden de izler taşıdığı sonucuna ulaşılmıştır. 

Öğretmenlerin anlatımları ve bu anlatımların natüralizmin hangi ilke veya öğretmen 

rolüyle eşleştiği Tablo 5’te gösterilmiştir.  

Tablo 5 

 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak Natüralizme İlişkin Çıkarımlar  
Katılımcılar Natüralizmi yansıtıcı anlatımlar Eşleştiği ilke 

veya rol 

f 

K5 

Ben iyi insan seviyorum ve çocuklar iyi insanlar ve bir sorun 

olduğu zaman da onlardan kaynaklanmadığını bildiğim için 

onlara kızmıyorum; ben annesine, babasına, topluma 

kızıyorum, komşuya kızıyorum. 

Eğitim, insanı 

yozlaşmış 

toplumun 

etkilerden 

korumalıdır. 

1 

K2 

Öğretmen, çocuk seviyesini inebilmeli. Yani çocuk sizin 

anlattığınızı siz gibi almıyor sonuçta. Onun seviyesi daha 

düşük yaşı küçük onun seviyesine inmeniz gerekiyor. 

Eğitimde 

insanın doğal 

gelişim 

aşamaları 

dikkate 

alınmalıdır. 

 

5 

K1 

Öğretmen, öğrenci seviyesine kesinlikle dikkat etmeli. 

Öğrenci seviyesine göre hareket etmeli ve aynı zamanda da bu 

seviyelere göre bir program düzenlemeli. 

K6 
Öğretmenin çocuklarla iletişimi iyi olmalı, yerine göre onların 

seviyesine inebilmeli. 

K8 
İdeal öğretmen; becerileri, bilgileri verme konusunda öğrenci 

seviyesine inebilmeli. 

K14 
Çocuğun seviyesine inmeli; sınıf öğretmenliğinde çok önemli. 

Çocukla çocuk olacağız. 

 Toplam  6 

 



231 
 

Tablo 5’ten de anlaşıldığı gibi; öğretmenlerden biri; “ben iyi insan seviyorum ve 

çocuklar iyi insanlar ve bir sorun olduğu zaman … onlara kızmıyorum; ben annesine, 

babasına, topluma kızıyorum” şeklindeki ifadesiyle çocukların doğasının iyi olduğunu, 

onların çevresinden dolayı kötü olabileceğini vurgulamıştır. Öğretmenin, ideal öğretmene 

ilişkin bu anlatımı, Rousseau’nun natüralist felsefesinin ‘insan doğası iyidir’ ilkesiyle 

uyum içindedir. Nitekim Rousseau da insanın doğuştan iyi olduğunu, ancak toplumun, 

çevrenin insanı bozduğunu ifade etmiştir.  

Buna ek olarak, öğretmenlerin beşi, “öğretmen, çocuk seviyesini inebilmeli”,  

“öğrenci seviyesine göre hareket etmeli … bu seviyelere göre bir program düzenlemeli” 

şeklindeki ifadeleriyle eğitimi gerçekleştirirken çocukların gelişim düzeylerinin dikkate 

alınması gerektiğini ortaya koymuşlardır. Öğretmenlerin, ideal öğretmene ilişkin bu 

anlatımları Rousseau’nun natüralist felsefenin “eğitim, çocuğun gelişim düzeylerine 

uygun olmalıdır” ilkesiyle örtüşmektedir. Rousseau’ya göre eğitime yol gösteren 

bireylerin gelişim aşamalarıdır; eğitime ilişkin hedefler insanın doğasına uygunluğu 

bakımından belirlenmelidir, diğer bir söyleyişle, eğitimde insanın doğal gelişim aşamaları 

dikkate alınmalıdır.  

*İdealizm: Görüşmelerde öğretmenlerin, ideal bir öğretmeni tanımlarken 

kullandığı çeşitli sıfatlar, öğretmenlerin yapması ve yapmaması gereken eylemler ve 

öğretmen tutumlarına ilişkin ifadeleri, ölçüt olarak kullanılan ilkeler ve öğretmen 

rolleri ile eşleştirilerek çözümlenmiş; bu çözümlemenin ardından öğretmenlerin eğitim 

felsefesi anlayışlarının idealist felsefeden de izler taşıdığı sonucuna ulaşılmıştır. 

Öğretmenlerin anlatımları ve bu anlatımların idealizmin hangi ilke veya öğretmen 

rolüyle eşleştiği Tablo 6’da gösterilmiştir.  

Tablo 6 

 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak İdealizme İlişkin Çıkarımlar  
Katılımcılar İdealizmi yansıtıcı anlatımlar  Eşleştiği ilke 

veya rol 

  f                       

K12 

Eğitim olmalı, her insan eğitilmeli ama her insana fen dersi, 

matematik dersi … zorunlu hale getirilmemeli. İlgisi olmayan, 

12 yıllık eğitim alma zorunluluğu hisseden, ilkokul yıllarından 

itibaren yeteri kadar akademik beceriye sahip olamadan gelen 

öğrencileri sınıfta kalmama gibi bir durumun olmasıyla mezun 

etmek zorunda kalıyoruz. Biz sınıfta ders işlerken gerçekten 

akademik ilerleme yapabilecek öğrencilerimizle geriden gelen 

öğrencileri bıktırmamak, utandırmamak anlamıyla frene 

basarak ders içiyoruz. Yani onların belki ilerlemesinde engel 

oluyoruz…Her insanın aynı şeyi yapmasını bekleyemezsiniz. 

Ama her insan farklı şeylerde uzmanlaşabilir. 

Eğitim, insan 

doğasına 

(yeteneklerine, 

ilgilerine) uygun 

olarak 

tasarlanmalıdır. 

4 

(Devam ediyor) 



232 
 

Tablo 6 (Devam) 

 

Görüşülenlerin Anlatımlarına Dayalı Olarak İdealizme İlişkin Çıkarımlar  
Katılımcılar İdealizmi yansıtıcı anlatımlar  Eşleştiği ilke 

veya rol 

  f                       

K13 

İdeal öğretmen olmak; öğrenci tipine, okul tipine göre göre 

davranabilmek bence…Bunu öğreteceğim demek, onun 

öğrenmek istediği anlamına gelmiyor ne yazık ki… Meslek 

liselerinde fen bilimleri, matematik, edebiyat o öğrencilerin 

çok önemsediği şeyler değil... Öğretilmesi gereken konular en 

hafifiyle öğretiliyor; zaten fazlasını onların kapasitesi de 

almıyor…Bir sürahi ve yanında duran bir bardak 

düşünelim..Ama karşınızdaki öğrenci sizin bardağınız yani 

sizin ne kadar dolu olduğunuzun işte büyüklüğünüzün 

hacminizin ne kadar olduğunun çok önemi olmuyor; çünkü o 

öğrencinin kapasitesi o bardak. 

Eğitim, insan 

doğasına 

(yeteneklerine, 

ilgilerine) uygun 

olarak 

tasarlanmalıdır. 

4 

K18 

Herkesin mühendis, doktor avukat olmasına gerek yok. Yani 

bu memleketin bir tamirciye de ihtiyacı var, terziye de ihtiyacı 

var ama devamlı ‘sen kaç soru doğru yaptın?’  şeklinde 

çocuklar at yarışında gibi çocukluklarını yaşayamadan hemen 

hop bir yetişkin olma yönünde ilerletiliyor. 

K21 

Müfredatı fen liselerinde ayrı, ama geri kalan bütün liselerde 

aynı. Meslek lisesinde matematik öğretmeniyim. Müfredatta 

olan şeyleri maalesef veremiyoruz, işine yarayacak kısmı onun 

aklının alabileceği kısmı vermeye çalışıyoruz. Çocuğun 

kapasitesi o kadar. Yani sınıfın ortamına göre hareket etmeye 

çalışıyoruz. Bence idealist öğretmen de bu şekilde yapabilmeli 

 Toplam  4 

 

Tablo 6’dan anlaşıldığı gibi; öğretmenlerin dördü; “eğitim olmalı, her insan 

eğitilmeli ama her insana fen dersi, matematik dersi … zorunlu hale getirilmemeli… her 

insanın aynı şeyi yapmasını bekleyemezsiniz ama her insan farklı şeylerde 

uzmanlaşabilir”, “meslek liselerinde fen bilimleri, matematik, edebiyat o öğrencilerin 

çok önemsediği şeyler değil… öğretilmesi gereken konular en hafifiyle öğretiliyor; zaten 

fazlasını onların kapasitesi de almıyor”, “herkesin mühendis, doktor avukat olmasına 

gerek yok. Yani bu memleketin bir tamirciye de ihtiyacı var, terziye de ihtiyacı var” gibi 

ifadeleriyle eğitimin bireyin yeteneklerine ve ilgilerine göre tasarlanması gerektiğini 

belirtmiştir. Öğretmenlerin, ideal öğretmene ilişkin bu anlatımları, Platon’un idealist 

felsefesinin “eğitim, insan doğasına (yeteneklerine, ilgilerine) uygun olarak 

tasarlanmalıdır” ilkesiyle uyum içindedir. Platon’a göre önceden belli olan bir insan 

doğası vardır; eğitim her bireyin doğasının ne olduğunu, hangi yeteneklere, ilgilere sahip 

olduğunu ortaya çıkarmalı, hangi iş için yaratıldıklarını bulmalı ve onları buna göre 

yetiştirmelidir. 

Sonuç olarak, görüşme sorularına verilen yanıtların, çeşitli felsefi akımların 

eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rolleri ile eşleştirilerek 



233 
 

çözümlenmesinin ardından, öğretmenlerin tek bir eğitim felsefesi anlayışına sahip 

olmadığı, eğitim felsefesi anlayışlarının çeşitli felsefi düşüncelerden etkilenerek 

oluştuğu, diğer bir söyleyişle, öğretmenlerin ifadelerinin çeşitli felsefi görüşlerle 

örtüştüğü; dolayısıyla bireysel eğitim felsefelerinin çoğunlukla tek bir eğitim 

felsefesinden değil, onların birkaçının bir bileşiminden oluştuğu; bu çerçevede görüşülen 

öğretmenlerin eğitim felsefesi anlayışlarının pragmatizm, realizm, natüralizm ve 

idealizmden etkilendiği, bunlarla ilişkili olduğu sonucuna varılmıştır. Bu bağlamda, 

görüşülen öğretmenlerin eğitim felsefesi anlayışlarının en çok pragmatizmden ve 

realizmden etkilendiği; natüralizm ve idealizmden ise kısmen etkilendiği 

değerlendirmesine varılmıştır.    

Öğretmenlerin bu bireysel eğitim felsefelerinin Yükseköğretim sisteminin ve 

MEB’in eğitim felsefeleri ile örtüştüp örtüşmediği, bu araştırma kapsamında çözümlenen 

tüm belgelerin dayandığı felsefeleri gösteren Tablo 7 üzerinden anlaşılmaktadır.   

 

Tablo 7 
 

Çözümlemesi Yapılan Belgelerin Dayandığı Felsefeler 

Belgeler Dayandığı felsefe 

Milli Eğitim Temel Kanunu  Realizm, pragmatizm 

Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi 

(YÖK) 

Neoliberalizm, pragmatizm 

Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon  

(YÖK) 

Neoliberalizm 

Pedagojik Formasyon Sertifika Programı  (YÖK) Neoliberalizm 

Kamu Personeli Seçme Sınavı (YÖK) Neoliberalizm 

Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri Belgesi (MEB) Pragmatizm, neoliberalizm 

Öğretim Programlarının Ortak Metni (MEB) Pragmatizm, muhafazakârlık 

Tarih Dersi Öğretim Programı (MEB) Pragmatizm 

Matematik Dersi Öğretim Programı (MEB) Pragmatizm 

Fizik Dersi Öğretim Programı (MEB) Pragmatizm 

Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programı (Hazırlık Sınıfı) 

(MEB) 

Pragmatizm 

 

Tablo 7’ye bakılarak, çözümlenen tüm belgeler genel olarak değerlendirildiğinde; 

Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin 

‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ bölümünde hem 

pragmatizm ve hem neoliberalizm yansımaları görülse de, YÖK’ün diğer belgeleri 

dikkate alındığında YÖK’ün öğretmen yetiştirme felsefesinin ağırlıklı olarak 

neoliberalizme dayandığı anlaşılmaktadır. MEB’in eğitim felsefesi anlayışının ise; 

pragmatizm düşüncesinin yanında, muhafazakâr düşünceden de izler taşıdığı 



234 
 

düşünülmüştür. Pragmatizm felsefesi, Milli Eğitim Temel Kanunu’na yansıdığı gibi, 

‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ belgesine ve MEB’in 

belgelerine de ortak olarak yansımıştır. Dolayısıyla, öğretmen rollerini etkileme 

potansiyeli olan kaynaklar arasında dayandıkları felsefi görüş açısından net bir tutarlıktan 

söz etmek zor görünse de pragmatist düşüncenin hem Kanun’a, hem YÖK belgesine, hem 

de MEB belgelerine yansıdığı açıktır.  

Öğretmenlerin bireysel eğitim felsefesi anlayışlarına sahip olduğu, bu 

anlayışlarının pragmatizm, realizm, natüralizm ve idealizmden etkilendiği bulgusu 

dikkate alındığında;  ülkemizde öğretmen rollerini etkileme potansiyeli olan kaynakların 

dayandığı felsefi düşüncelerle, öğretmenlerin kendi eğitim felsefesi anlayışlarının tam 

olarak örtüşmediği, kısmen örtüştüğü yorumu yapılabilir. Belgelerin dayandığı felsefi 

görüşler arasında neoliberalizm ve muhafazakârlık felsefeleri önemli bir yer tutarken, bu 

felsefi düşüncelerin diğerlerine oranla öğretmenlerce daha az benimsendiği saptanmıştır. 

 

Öğretmenlerin Yabancılaşmanın Bir Boyutu Olarak Vasıfsızlaşmasına İlişkin 

Bulgular 

 

Bu araştırma kapsamında, öğretmenlerde yabancılaşmanın bir boyutu olarak 

vasıfsızlaşma belirtilerinin olup olmadığını ortaya çıkarmak amacıyla yarı 

yapılandırılmış görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Bu görüşmelerde öğretmenlere şu sorular 

yöneltilmiştir: 

1. Size göre ideal bir öğretmenin özellikleri nelerdir? Örneğin ideal bir öğretmen 

neler yapmalı, neler yapmamalı, nelere dikkat etmelidir? 

2. İdeal bulduğunuz öğretmenliği gerçekleştirmenin önündeki engeller, 

sınırlayıcılar, güçlükler sizce nelerdir? 

3. Öğretmenliğin sizi mutlu eden ve mutsuz eden yönleri nelerdir? 

Görüşme sorularına verilen yanıtlar, alanyazında vasıfsızlaşmaya yol açtığı 

belirtilen faktörler dikkate alınarak çözümlenmiştir. Çözümlemenin sonucuna göre; 

öğretmenlerde vasıfsızlaşma belirtilerinin olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Öğretmenlerdeki 

vasıfsızlaşmanın mesleklerinde yaşadıkları denetim kaybı, artan iş yükü ve itibar kaybı 

sebebiyle ortaya çıktığı bulunmuştur.  

 

Denetim kaybı 

 



235 
 

Görüşmelerde öğretmenlerin, ideal buldukları öğretmenliği gerçekleştirmenin 

önündeki engellere, sınırlayıcılara veya güçlüklere ilişkin ve öğretmenliğin mutlu eden 

ve mutsuz eden yönlerine ilişkin ifadeleri alanyazında vasıfsızlaşmaya yol açtığı belirtilen 

faktörler dikkate alınarak çözümlenmiş; bu çözümlemeler bazı öğretmenlerin meslekleri 

üzerindeki denetimi kaybetmelerinden dolayı vasıfsızlaşma belirtileri gösterdiğini ortaya 

çıkarmıştır.  Öğretmenlerin denetim kaybına bağlı olarak yaşadığı vasıfsızlaşmayı 

yansıtan ifadeler Tablo 8’de gösterilmiştir.  

 

Tablo 8 

 

Denetim Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcı Denetim kaybını yansıtıcı anlatımlar Denetim        

kaybının 

nedenleri 
f 

K1 

Bir merkezi müfredatımız olmalı ama merkezi müfredatta 

kendi içerisinde bazı özerkliklere sahip olmalı; en büyük 

engel müfredatın çok fazla sınırlayıcı olması. Bu yüzden 

öğretmenler rahat hareket edemiyor ve öğrenci seviyesine çok 

rahat bir şekilde inemiyor. Çünkü çok fazla anlatılacak şey var 

ama ders sayısı az. 

Öğretim 

programının 

neden olduğu 

deneyim kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

7 

K3 

Sürekli olarak değişen bir müfredat var, buna ayak uydurmak 

bazen çok zor olabiliyor. Her bakanda neredeyse farklı 

uygulamalar görebiliyoruz. Her bakan değişikliğinde farklı 

şeyler izleniyor. Bu da açıkçası sürdürülebilirlik ya da uzun 

süreli hedefler koyma anlamında zorluk yaratabiliyor 

K20 

İdeal öğretmen, ideal öğretmen olmaya çalışırken, önüne 

çıkabilecek engellerden birisi; kazanımı yetiştirme telaşı, diğer 

bir ifadeyle programı yetiştirme. Öğretim programındaki 

kazanımlar çok yoğun. 

K22 

Müfredat bize diyor ki geçmiş zamanı öğretir…Ama sadece 

öğretir, yapar, eder gibi müfredatta böyle genel ifadelerin 

olması …çok aydınlatıcı değil. 

K10 

Sürekli güncellenen eğitim sistemi, müfredat uyumu bir sıkıntı.  

4+4+4 sistemine geçildi fakat 5. sınıf müfredatı ilkokuldan 

geldiği gibi devam ediyor…Bunun sonucunda ne ortaya 

çıkıyor? Beşinci sınıfta çok kolay bir şekilde eğitim görüyor ve 

konular çok basit düzeyde. Altıncı sınıfa geldiğinde bir çöküş 

dönemi, bocalama dönemi oluşuyor. 

K12 

Eğitimin yıpratılması, sürekli müfredat değişiklikleri, bunlar 

tabii ki eğitimdeki olumsuzluklar…Gerçekten yorucu bir 

meslek. 

K16 

9. sınıfta çok fazla kazanım var ama 10. sınıfa geldiğinizde 

birden daha az oluyor. Bu yüzden 9.sınıf çocuklara o 

kazanımları öğretmekte güçlük yaşayabiliyoruz. 

K5 

Bazı kitaplar bazı alıştırmalar o kadar yıpratıcı, o kadar 

anlamsız ki...Çocukların zekasını kullanabileceği bir şey yok, 

eğlenceli alıştırmalar yok ve sürekli aynı kitaplar kullanılıyor 

ya da değişen kitap daha kötüye gidiyor… Kitaplarla çocukların 

dünya görüşü geniş olur ya genel kültür kazandırır ya; o yok, 

gerçekten yok. 

Ders 

kitaplarının 

neden olduğu 

denetim kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

 

4 

K24 
Öğretmen, istediği kitabı seçemiyor, herhangi bir kaynak kitap 

getiremiyor, yasak. 

(Devam ediyor) 



236 
 

 

Tablo 8 (Devam) 

 

Denetim Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcı Denetim kaybını yansıtıcı anlatımlar Denetim        

kaybının 

nedenleri 

f 

K22 

Öğrencinin ulaşabileceği en temel şey ders kitabı; ders 

kitaplarının da maalesef içeriği çok boş ve bunu birçok branş 

arkadaşımız da söylüyor…İngilizce kitapları sadece bol resimli 

ama az etkinlikli…kaynak kitap getirmek yasak…Çocukları 

nasıl merkezi sınavlara ya da mecburi girmesi gereken sınavlara 

hazırlayacağız. 

Ders 

kitaplarının 

neden olduğu 

denetim kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

 

4 

K16 

Okulumdaki çocukların seviyeleri, bir Anadolu lisesindekiler 

gibi değil maalesef. Fen lisesindeki bir çocukla bizim 

çocuğumuz aynı kitabı görüyor;  aynı metni görüyor ama 

anlamalarında zorluk oluyor. 

K24 

Uygulanan eğitim politikaları tam bir sınırlayıcı. Öğretmenlere 

özgürlük verilmiyor, öğretmenler istediğini 

soramıyor…Sınıflarda belirleyici olamıyor, sınıf sayılarını 

ayarlayamıyor…Öğretmen direniyor, sonra pes ediyor. Yani 

sisteme boyun eğmek zorunda kalıyor…yapacaklarımız kısıtlı, 

söyleyeceklerimiz kısıtlı. 

Uygulama 

sınırlamalarının 

neden olduğu 

deneyim kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

5 

K14 

Bize özgür alan bırakmaları gerekiyor; sadece mesela konunun 

içinde sınırlanıp kalmamamız gerekiyor. Şunu sorun ya da şunu 

yapmayın, sınav test olmasın gibi şeyler olmamalı. Biraz daha 

özgür olmamız lazım. 

K6 

Amirlerin, yöneticilerin, milli eğitimin öğretmenler üzerindeki 

hiyerarşisini hissettirmesi zorlayıcı; biraz daha özgürlükçü 

olabilir. Resmiyet var ortamda; demokratik bir ortam olursa ben 

daha iyiye gideceğini düşünüyorum. 

K7 

İdarecilerin bazı konulardan aşırı derecede korkuyor olmaları, 

bazı şeylerde öğretmenlere çok baskı yapmaları bizi çok 

zorluyor…Güçlü bir öğretmenseniz buna savaşıyorsunuz, 

direniyorsunuz ama değilseniz zaten bunu hiç karşı 

çıkmıyorsunuz. 

K22 

Bize diyor ki sadece bu senaryolardan soru sorabilirsin, sadece 

bu konuları alabilirsin. Kontrol altında hissediyorum, esneklik 

tanınmıyor…Bunun denetimi olur diye ben tecrübeli öğretmen 

olsam bile buna bağımlı kalmak zorunda kaldım. Yeni başlayan 

öğretmenler hiç riske girememiştir.  

 

 Toplam  16 

 

Tablo 8’de görüldüğü gibi, görüşülen 24 öğretmenden yedisi öğretim programının 

neden olduğu deneyim kaybına ilişkin, dördü ders kitaplarının neden olduğu denetim 

kaybına ilişkin, beşi ise uygulama sınırlamalarının neden olduğu denetim kaybına ilişkin 

olarak toplam 16 anlatımda bulunmuşlardır.   

Anlatımlara bakılacak olursa; öğretmenlerden yedisi; “en büyük engel müfredatın 

çok fazla sınırlayıcı olması. Bu yüzden öğretmenler rahat hareket edemiyor ve öğrenci 

seviyesine çok rahat bir şekilde inemiyor”, “sürekli olarak değişen bir müfredat var, 

buna ayak uydurmak bazen çok zor olabiliyor”, “ideal öğretmen olmaya çalışırken, 



237 
 

önüne çıkabilecek engellerden birisi; kazanımı yetiştirme telaşı öğretim programındaki 

kazanımlar çok yoğun” gibi ifadelerle öğretim programına uymak zorunda olduklarını, 

programı uygularken kendilerine esneklik tanınmadığını, öğretim programının kısıtlayıcı 

olduğunu belirtmişlerdir.  

Öğretmenlerden dördü; “bazı kitaplar bazı alıştırmalar o kadar yıpratıcı, o kadar 

anlamsız ki...çocukların zekasını kullanabileceği bir şey yok, eğlenceli alıştırmalar yok”,  

“öğretmen, istediği kitabı seçemiyor, herhangi bir kaynak kitap getiremiyor, yasak,  

“ders kitaplarının … içeriği çok boş ve bunu birçok branş arkadaşımız da 

söylüyor…İngilizce kitapları sadece bol resimli ama az etkinlikli…kaynak kitap getirmek 

yasak” gibi ifadelerle ders kitaplarının yeterince zengin olmadığını ve herhangi bir 

kaynak kitap getirmenin yasak olduğunu belirterek ders kitaplarının meslekleri 

üzerindeki kısıtlayıcı etkisini ortaya koymuşlardır.  

Öğretmenlerden beşi ise; “öğretmenlere özgürlük verilmiyor, öğretmenler 

istediğini soramıyor…sınıflarda belirleyici olamıyor, sınıf sayılarını 

ayarlayamıyor…öğretmen…sisteme boyun eğmek zorunda kalıyor…yapacaklarımız 

kısıtlı, söyleyeceklerimiz kısıtlı”, “bize özgür alan bırakmaları gerekiyor”, “amirlerin, 

yöneticilerin, milli eğitimin öğretmenler üzerindeki hiyerarşisini hissettirmesi zorlayıcı; 

biraz daha özgürlükçü olabilir”, “bize diyor ki sadece bu senaryolardan soru 

sorabilirsin, sadece bu konuları alabilirsin kontrol altında hissediyorum, esneklik 

tanınmıyor” şeklindeki ifadelerle uygulama alanlarının sınırlı olduğunu, özgür 

alanlarının daraltılmış olduğunu, Milli Eğitim Bakanlığı’ndaki hiyerarşik yapının bir 

baskı unsuru olduğunu  vurgulamışlardır.  

Tüm bu alıntılardan da anlaşıldığı üzere, öğretmenlerin vasıfsızlaşmasına sebep 

olan faktörlerden birinin kendi emekleri üzerindeki denetimi kaybetmeleri olduğu 

anlaşılmaktadır. Öğretmenlerin, önceden tasarlanmış öğretim programları ve ders 

kitaplarına sıkı sıkıya bağlı kalmak zorunda olması, öğretim materyallerini 

denetleyememesi, öğretmenlere öğrencilerinin ilgi, ihtiyaç ve seviyelerini anlayarak, 

bulundukları bağlama uygun bir eğitim tasarlama fırsatı verilmemesi, esneklik 

tanınmaması, yapacak ve söyleyeceklerinin kısıtlanması gibi sebeplerle kendilerini 

kontrol ve denetim altında hissettikleri ve tüm bunları mesleki özerkliklerine bir 

müdahale olarak gördükleri anlaşılmaktadır. 

Tüm bunların ışığında, vasıfsızlaşmanın, öğretmenlerin mesleki özerkliğinin, 

uzmanlığının ve anlamlı öğretim uygulamalarını yürütme yeteneğinin erozyona uğraması 

ile ortaya çıktığı söylenebilir. Bu; öğretim programına,  standart sınavlara ve ders 



238 
 

kitaplarına bağımlılığın artması ve uygulamada özgürlük alanlarının daraltılması 

durumunun, öğretmenlerin pedagojik uzmanlıklarını uygulama fırsatlarını azaltmış gibi 

görünmektedir. Diğer bir ifadeyle, vasıfsızlaşmanın, öğretmenlerin öğretim programı 

tasarımı, ders kitapları, değerlendirme yöntemleri ve öğretim stratejileri gibi konularda 

kontrolünü sınırlayan uygulamalar aracılığıyla gerçekleştiği anlaşılmaktadır.  

Alanyazında, kapitalizmin gelişmesiyle birlikte öğretmenlik mesleğini 

profesyonelleştirmek, eğitimi standartlaştırmak ve eğitimde kaliteyi artırmak için 

gerçekleştirilen çeşitli reform ve düzenlemelerin sonucunda kontrol ve denetim sistemleri 

oluşturulduğu; bunun da öğretmenlerde vasıfsızlaşmaya yol açabileceği belirtilmiştir 

(Connell, 2009; Nunez, 2015; Wong, 2006). Örneğin, Gür (2006) öğretmenlerden 

standart öğretim programı, ders kitapları, çeşitli ölçme araçlarının kullanılmasının 

beklenmesi durumunun öğretmeni kontrol edebilmeyi sağladığını ifade etmiş; ayrıca bu 

durumun öğretimle ilgili görevlerin tasarlanması, modellenmesi ve uygulanması arasında 

giderek artan bir boşluk ortaya çıkardığını vurgulamıştır. 

Bu araştırmada öğretmenler üzerindeki denetimin; öğretim programı, ders 

kitapları ve öğretmenlik uygulama alanlarının sınırlandırılması yoluyla sağlandığı 

sonucuna varılmıştır. Easthope ve Easthope (2000) da öğretmenlerin sadece diğerlerinin 

kararlarını uygulayan kişilere dönüştürülmesiyle gitgide kontrole daha açık hale 

getirildiğini, bunun da vasıfsızlaşmayla sonuçlandığını belirtmiştir. Dolayısıyla, 

öğretmenlerin sadece bir uygulayıcı olarak hizmet verdiği (Apple, 1988), işe ilişkin 

görevlerinin rutin hale geldiği, düşünce ve uygulamanın ayrıldığı durumlarda 

vasıfsızlaşmanın ortaya çıktığı (Briggs-Carter,1991) ifade edilebilir.  

Diğer yandan, öğretmenlerin çalışmalarının kontrole daha açık hale gelmesi 

durumunun, öğretmenlik mesleğinin dönüşümü üzerine çalışan Hargreaves’in (2000) 

ortaya koyduğu “post profesyonel ya da post-modern çağ” kategorisine giriyor gibi 

görünmektedir; bu postmodern dönem, daha fazla sayıda grubun öğretmenlerin çalışma 

alanlarına müdahale etmesinin önünü açmış ve öğretmenlerin yaşamlarındaki belirsizliği 

artırmıştır.  

Öğretmenlerin, gitgide kendi meslekleri üzerindeki denetimlerini, güçlerini 

kaybettikleri, derslerini tasarlama ve uygulama konusundaki özerkliklerinin 

sınırlandırıldığı, mesleki becerilerini kullanmalarına izin verilmediği, eğitimin kalitesini 

artırmak ve standartlaşmayı sağlamak gerekçesiyle öğretmenlerin baskıya, kontrole ve 

müdahaleye açık hale geldiği, böylece öğretmenlerin vasıfsızlaşma sorunuyla karşı 

karşıya kaldığı anlaşılmaktadır. 



239 
 

 

Artan iş yükü 

 

 Görüşmelerde öğretmenlerin, ideal buldukları öğretmenliği gerçekleştirmenin 

önündeki engellere, sınırlayıcılara veya güçlüklere ilişkin ve öğretmenliğin mutlu eden 

ve mutsuz eden yönlerine ilişkin ifadeleri alanyazında vasıfsızlaşmaya yol açtığı belirtilen 

faktörler dikkate alınarak çözümlenmiş; bu çözümlemeler bazı öğretmenlerin artan iş 

yüklerinden dolayı vasıfsızlaşma belirtileri gösterdiğini ortaya çıkarmıştır.  

Öğretmenlerin artan iş yüklerine bağlı olarak yaşadığı vasıfsızlaşma Tablo 9’da 

gösterilmiştir.  

Tablo 9 

 

Artan İş Yükünü Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcılar Artan iş yükünü yansıtıcı anlatımlar İş yükünün 

nedenleri 
f 

K5 

Her geçen gün yükümüz artıyor. İdareciden beklenmiyor, 

temiz görevlisinden beklenmiyor ama öğretmen her şeyi 

yapabilir, kimse yapamıyorsa öğretmen yapar görüşü çok 

ciddi bir engel… Bu sadece bizim sırtımıza yüklenmiş bir 

yük. 

Öğretmenlik 

görevlerinin 

çeşitlenmesinin 

neden olduğu 

artan iş yükünü 

yansıtıcı 

anlatımlar 

4 

K6 

Öğretmenlerin üzerinde nöbet görevi, şube öğretmenler 

kurulu, zümre öğretmenler kurulu, rehber öğretmen 

toplantısı, veli toplantısı, sınıf rehber öğretmenliği, sosyal 

kulüpler; yani gerçekten fazla öğretmenleri yoran görevler 

var. Aşırı iş yükü ve giderek artıyor. İngilizce öğretmenleri 

için Erasmus, teknoloji tasarım öğretmenleri için Teknofest 

Tübitak projeleri bunlara katılım gönüllülük esasına göre 

değil son dönemlerde. 

K16 

Edebiyat öğretmeni olduğumuz için bazen birçok anlamda 

sizden çok fazla bir beklenti oluşuyor. Çünkü birçok belirli 

gün ve hafta var. Bu anlamda hem derse giriyorsunuz hem de 

ekstra sizden bir çaba bekliyorlar…Bunlar da tabi ki süreç 

içerisinde bizleri yoruyor. 

K22 

Bizden yetersiz ders saatinde dört beceriyi (İngilizce dersi) 

tam anlamıyla ölçmemizi ve çocuklara dönüt vererek bunu 

notlandırmamızı istediler…20 yıllık öğretmenim ama bu yıl 

gerçekten zorlandık… Tek tek puanlama ölçütleri, 

değerlendirme ölçütleri… 

 

K22 

Her branştan bir TÜBİTAK,  E-Twinning, Teknofest tarzı 

projeler istendi; işte sırf sayı olsun diye. Bu sene 

öğretmenlerde acayip bir küstürülme ya da moral bozukluğu 

oldu...Öğrenciye bir katkısı var mı?, öğretmene bir katkısı var 

mı ya da branşına bir katkısı var mı? diye düşünülmeden 

okullar yarıştırılıyor. 

Rekabetin 

neden olduğu 

artan iş yükünü 

yansıtıcı 

anlatımlar 

2 

(Devam ediyor) 

 

 

 



240 
 

Tablo 9 (Devam) 

 

Artan İş Yükünü Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcılar Artan iş yükünü yansıtıcı anlatımlar İş yükünün 

nedenleri f 

K18 

Kalite bu çocukların ne öğrendiği, ne kadar öğrendiğinden 

ziyade EBA'ya kaç kere tıklamak oldu. Yani şu an sadece 

rakamlar üzerinden bazı şeyler gidiyor…Sadece şu kadar şu 

tıklandı, burada bu yapıldı şeklinde…En çok fotoğraf 

paylaşan, en çok sosyal medyayı aktif kullanmaya çalışan ne 

yazık ki başarılı görüldü…Attığınız her adımı kâğıt üzerinde 

kanıtlandırmanız gerekiyor. Evraklar tamsa her şey yolunda. 

Sınıfın içinde gerçekten ne yapıldığı bilinmiyor bile. 

Rekabetin 

neden olduğu 

artan iş yükünü 

yansıtıcı 

anlatımlar 

2 

K2 

Tüm sınıflara akıllı tahta takılacaktı, ancak ana sınıflarından 

bu projeyi kaldırdılar… Akıllı tahtalar bizim için çok büyük 

bir yardımcıydı…Tüm bahçeyi betonla kaplamışlar, bir 

metrekare bile toprak alan yok, bir tane ağaç dikemiyoruz. 

Çocuklarla doğa gezisi yapmamız gerekiyor, çıkıp yaprakları 

gözlemlememiz gerekiyor, yaprak bulamıyoruz. Mecbur okul 

bahçesinin de dışına çıkmamız gerekiyor. 

Fiziki 

imkânların 

yetersizliğinin 

neden olduğu 

artan iş yükünü 

yansıtıcı 

anlatımlar 

8 

K3 

Her okul birbirinden farklı fiziksel özelliklere sahip 

bazılarının çok iyi imkânları varken bazısının hiç imkânları 

olmayabiliyor. Bu açıdan benzerlik olması lazım, daha 

birbirine yakınlaşması lazım. Mesela işte bizim okulumuzda 

salon varken başka bir okulda spor salonu yok ya da başka bir 

okulda ekipman anlamında her şey varken diğer okullarda 

yok….Fiziki şartların biraz daha uygun hale getirilmesi 

gerekiyor. 

K4 

Okulların yapısı, maddi imkânsızlıklar öğretmenleri 

engelliyor…Benim çok ideal bir atölyem olmadığı zaman 

ister istemez vereceğim uygulamalı dersler olsun, bire bir 

eğitimler olsun olumsuz etkileniyor 

K7 

Sınıfların çok kalabalık ve tekdüze olması, belli bir sınav 

düzeninin olması bir engel. Farklı ihtiyaçlara göre dersi 

düzenleyemiyoruz… Okulda akıllı tahta olması okulun 

imkânları var anlamına gelmiyor, başka alanlar da olması 

lazım… maalesef yetersiz alanlar ya da yetersiz malzememiz 

var. 

K8 

Eskiden bir Spor Kulübü vardı, spor aidat topluyorduk, 

bununla okulu tüm malzemelerini bir şekilde alabiliyorduk şu 

anda top aldık, topun parasını biz öğretmenler toplanıp 

vereceğiz…Sporla ilgili bir ödenek yok. 

K9 

Bizim ülkemizde fiziki açıdan eğitimde çok problem var, yani 

okulların maddi gücü feci durumda yetersiz, sınıf sayıları 

yetersiz. 

K13 

Laboratuvar adı altında bir alanımız olsa bile içerisinde deney 

yapacak kimyasal malzeme olmuyor…Mikroskop var ama 

bozuk…Öğrencinin dâhil olabileceği, yaparak yaşayarak 

öğrenebileceği bir ortam yok. Hatta sıraların düzeni bile grup 

çalışmalarına uygun bir şekilde hazırlanmamış oluyor. 

Öğretmen değiştirmiyorsa onlar arka arkaya oturup sadece 

dinleyici pozisyonunda alıcı pozisyonunda kalıyorlar. 

K23 

Spor salonunun olmaması, yeterli malzemenin olmaması bir 

engel. Tabii bunlar eksik olduğu zaman istediklerimizi 

istediğimiz şekilde yaptıramıyoruz. 

 Toplam  14 

 



241 
 

Tablo 9’da görüldüğü gibi; görüşülen 24 öğretmenden dördü, öğretmenlik 

görevlerinin çeşitlenmesinin neden olduğu artan iş yüküne ilişkin, ikisi rekabetin neden 

olduğu artan iş yüküne ilişkin,  sekizi ise fiziki imkânların yetersizliğinin neden olduğu 

artan iş yüküne ilişkin toplam 14 anlatımda bulunmuşlardır.  

Anlatımlara bakılacak olursa; öğretmenlerden dördü, “her geçen gün yükümüz 

artıyor…kimse yapamıyorsa öğretmen yapar görüşü çok ciddi bir engel”, “aşırı iş yükü 

ve giderek artıyor. İngilizce öğretmenleri için Erasmus, teknoloji tasarım öğretmenleri 

için Teknofest Tübitak projeleri bunlara katılım gönüllülük esasına göre değil son 

dönemlerde”, “yetersiz ders saatinde dört beceriyi (İngilizce dersi) tam anlamıyla 

ölçmemizi ve çocuklara dönüt vererek bunu notlandırmamızı istediler…Tek tek puanlama 

ölçütleri, değerlendirme ölçütleri…” şeklindeki ifadelerle her geçen gün öğretmenlik 

görevlerinin artmasından dolayı iş yüklerinin arttığını vurgulamışlardır. 

Öğretmenlerden ikisi; “her branştan bir TÜBİTAK,  E-Twinning, Teknofest tarzı 

projeler istendi; işte sırf sayı olsun diye…öğrenciye bir katkısı var mı?, öğretmene bir 

katkısı var mı ya da branşına bir katkısı var mı? diye düşünülmeden okullar 

yarıştırılıyor”, “kalite bu çocukların ne öğrendiği, ne kadar öğrendiğinden ziyade 

EBA'ya kaç kere tıklamak oldu; şu an sadece rakamlar üzerinden bazı şeyler 

gidiyor…sadece şu kadar şu tıklandı, burada bu yapıldı şeklinde” gibi ifadelerle eğitimde 

kaliteden ziyade sayıların, istatistiksel verilerin önemli olduğunu, okullar arası rekabet 

yüzünden ders dışı proje ve etkinliklere katılmanın zorunlu hale getirildiğini, bu rekabet 

ortamının öğretmenlerin iş yüklerini artırdığını ortaya koymuşlardır.   

Öğretmenlerden sekizi ise; “tüm sınıflara akıllı tahta takılacaktı, ancak ana 

sınıflarından bu projeyi kaldırdılar… akıllı tahtalar bizim için çok büyük bir 

yardımcıydı”, “okulların yapısı, maddi imkânsızlıklar öğretmenleri engelliyor”, 

“sınıfların çok kalabalık ve tekdüze olması, belli bir sınav düzeninin olması bir engel; 

farklı ihtiyaçlara göre dersi düzenleyemiyoruz…maalesef yetersiz alanlar ya da yetersiz 

malzememiz var”, “öğrencinin dâhil olabileceği, yaparak yaşayarak öğrenebileceği bir 

ortam yok. Hatta sıraların düzeni bile grup çalışmalarına uygun bir şekilde 

hazırlanmamış oluyor” şeklindeki ifadelerle fiziki imkânların yetersiz olmasının, maddi 

kaynakların azaltılmasının işlerini yapmalarını zorlaştırdığını vurgulamışlardır. 

Alıntılardan da anlaşıldığı gibi, öğretmenlerin işleri gitgide çeşitlenmiş ve 

yoğunlaşmıştır. Bulgular, öğretmenlerin zamanlarının büyük bir kısmını ders dışı 

etkinliklere harcadıklarını ortaya koymaktadır. Bu bulgular, ABD, Avustralya ve İngiltere 

gibi gelişmiş ülkelerde yapılan araştırmalarla örtüşmektedir (Apple, 1988; Easthope ve 



242 
 

Easthope, 2000; Hall, 2004). Gerçekten de öğrenci merkezli eğitim reformları, veri girme 

ve veli-öğretmen toplantıları gibi ders dışı faaliyetler nedeniyle birçok ülkede 

öğretmenlerin iş yükü artmıştır  (Şahin, 2012). Dolayısıyla, öğretmenlerden beklenen 

görevlerin artmasıyla, öğretmenlerin vasıfsızlaşma durumuyla karşı karşıya kaldığı 

söylenebilir. Nitekim Apple’a (1988) göre, öğretmenlerin vasıfsızlaştırılması daha az 

zamanda daha çok iş yapmalarını da beraberinde getirmiştir. Benzer şekilde Gür (2014) 

de, vasıfsızlaşma bağlamında, eğitime ilişkin sonuçların kolayca ölçülebilmesi için ortaya 

çıkan yeni ölçme değerlendirme tekniklerinin, yeni hesap verilebilirlik mekanizmaları 

için ortaya çıkan iş yükünün, öğretim programı harici etkinliklerin, eğitime ayrılan maddi 

kaynakların azaltılmasının, öğretmenlerin daha çok çalışmasını gerektirdiğini ifade 

etmiştir. Çünkü öğretmenlerin çalışmalarının, Wong’un (2006) da belirttiği ‘hesap 

verebilirlik’, ‘etkililik’, ‘performans’ ve ‘verimlilik’ gibi kavramlarla değerlendirilmeye 

çalışıldığı anlaşılmaktadır.  

Dolayısıyla, artan iş yükleri, öğretmenlerin uzmanlık bilgisi ve becerisi gerektiren 

görevlerle meşgul olma becerilerini sınırlayarak vasıfsızlaşmaya yol açabilmektedir. 

Öğretmenler idari görevler, evrak işleri ve diğer eğitim dışı sorumlulukların altında 

ezildiklerinde, öğrencilerin öğrenmesini ve eleştirel düşünmeyi teşvik eden etkili öğretim 

uygulamalarına odaklanmak için daha az zaman ve enerjiye sahip olabilmektedir. Sonuç 

olarak, öğretmenler öğretimde standartlaştırılmış veya kalıplaşmış yaklaşımlara 

başvurabilmekte ve bu da vasıfsızlaşmaya sebep olabilmektedir.   

 

İtibar kaybı 

 

Görüşmelerde öğretmenlerin, ideal buldukları öğretmenliği gerçekleştirmenin 

önündeki engellere, sınırlayıcılara veya güçlüklere ilişkin ve öğretmenliğin mutlu eden 

ve mutsuz eden yönlerine ilişkin ifadeleri alanyazında vasıfsızlaşmaya yol açtığı belirtilen 

faktörler dikkate alınarak çözümlenmiş; bu çözümlemeler bazı öğretmenlerin mesleğin 

itibar kaybı yaşamasından dolayı vasıfsızlaşma belirtileri gösterdiğini ortaya çıkarmıştır.  

Öğretmenlerin, itibar kaybına bağlı olarak yaşadığı vasıfsızlaşma Tablo 10’da 

gösterilmiştir.  

 

 

 

 



243 
 

Tablo 10 
 

İtibar Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcılar İtibar kaybını yansıtıcı anlatımlar İtibar kaybının 

nedenleri 

f 

K1 
Bu değeri aynı zamanda öğretmenin haklarını koruyarak 

sağlarsın. İkinci olarak da maddi çıkarı olarak belirtirsin. 

Düşük ücretin 

neden olduğu 

itibar kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

 

13 

K2 

Eğitim görmüş insanla, eğitim görmemiş insanın bir farkının 

olması gerekiyor bence, en basitinden maddi olarak mesela. 

Öğretmenlerin maddi gelirlerinden bahsediyorum. 

K3 

Maalesef ülkemizde maaş politikası eğitime göre şekillenmiş 

değil…Yıllarca okuyoruz sonucunda aldığımız ücret bu; yapılan 

işi karşılamıyor diye düşünüyorum. Öğretmenler odasında 

sürekli olarak nasıl geçinebileceğini düşünen bir öğretmeni 

düşünün; bu, mesleki performansını çok olumsuz yönde 

etkileyecek. 

K4 

Öğretmenler arasında kazanç farklılıkları branş bazında 

olabiliyor, bu tabii mutsuz ediyor. Örnek veriyorum işte 

lisansüstü eğitimler vesaireler. Bunlara mesela tamamlamamızı 

istiyorlar bizden gelişimimiz için önemli olduğunu söylüyorlar, 

bunu yapıyoruz ama karşılığını alamıyoruz... Eşiniz çalışmıyorsa 

veya bekarsanız özellikle tabii ki sıkıntı. Ama tabii öyle eşinizde 

çalışıyorsa veya ailenizden herhangi bir ekstra bir destek 

alıyorsanız bu şekilde çok fazla bir sıkıntı yaşamıyorsunuz. 

K5 

Öğretmenler için kitap alma bir lüks. Bu, olmamalı, her 

öğretmenin kendi kütüphanesi olmalı, öğrencilerine alabildiği 

bir bütçesi olmalı…Alım gücünden bahsediyorum, yaşam 

kalitesinden bahsediyorum, tiyatroya, sinemaya gitme; sürekli 

gerçekten fakirlik sendromu var, o kadar acıklı ki. Öğretmenin 

alım gücü olmalı, öğretmen tatile gidebilmeli, ama mümkün 

değil. Öğretmen karnını doyurmanın derdinde.  

K6 

Öğretmenler düşük ve alt düzey gelir grubuna indiler. Neredeyse 

okulda çalışan bir hizmetli, bir öğretmen kadar ücret alabiliyor. 

Ücretler belirlenirken eğitim düzeyi yaptığı, profesyonellik 

bunlara da bakılmalı. Öğretmen camiası şu anda hani asgari ücret 

ve hizmetli sınıfı dışında düşük alt gelir düzeyinde. Bu da parasal 

olarak öğretmeni tatmin etmiyor. Kendini diğer meslek 

gruplarıyla kıyaslayıp mutsuz oluyor, ‘bunun için mi okudum?’ 

şeklinde yargıya varıyor haklı olarak. 

K8 

Bir okuldaki memurla, hizmetliyle öğretmen aynı maaşı alıyorsa 

bu işte bir anormallik var gerçekten. Kafası rahat değil 

öğretmenin maddi olarak, nasıl işe odaklansın?...Bizim okulun 

memuru öğretmenden fazla maaş alıyor. 

K9 

Maaşımız yaptığımızın karşılığı değil. Mesela benim eşim de 

öğretmen, okulunda hizmetli çalışıyor ya arasında 3-4.000 liralık 

bir fark var. Karşılığı bu olmamalı. Ekonomik bir kaygımızın 

olmaması gerekiyor. 

K12 
Zahmetli de bir işi yaptığımıza göre, bunun maddi bir 

karşılığının da olması gerektiğini düşünenlerdenim. 

(Devam ediyor) 

 

 

 



244 
 

Tablo 10 (Devam) 
 

İtibar Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcılar İtibar kaybını yansıtıcı anlatımlar İtibar kaybının 

nedenleri 

f 

K13 

Akşam ne yiyeceğimi düşünüyorum artık,  daha ekonomik nasıl 

olabilirim? Daha iyi beslenebilir miyim? Dengeli ve yeterli 

beslenmek bile artık problem olduğu için tek maaşla yaşayan biri 

adına yani ekonomik sıkıntıları düşünüp bu ay kiramı nasıl 

ödeyeceğim? Yani kredi kartını ödeyebilecek miyim? Bu tarz 

problemler de motivasyon düşürücü gerçekten meslekte. 

Düşük ücretin 

neden olduğu 

itibar kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

 

13 

 

K15 

Öğretmenler odasında maaşlar konuşulmamalı; yani 

öğretmenlerin maddi olarak bence imkânları yetersiz. Kitap bile 

alamıyor öğretmenlerin çoğu…İtibar görmek istiyoruz biz yani. 

Ücret konuşmak istemiyoruz…Öğretmen mutlu olursa toplum 

da mutlu olur diye düşünüyorum ben. 

K19 

Öğretmen maaş konusunda da küçümseniyor. Hatta öğrencimle 

sınıfta birebir yaşadığım diyalogdan aktarayım. Öğrencimin 

annesi, babası burada işçi ikisi de çalışıyor. ‘Hocam ya sizin ki 

de maaş mı? Benim annem sizden daha çok çalışıyor hem de 

okumadı’ dedi öğrencim. 

K22 

Öğretmenler hem emekli olmak istiyor hem de ekonomik 

boyutundan dolayı olamıyor, sıkışmış durumda. Bir an önce 

emekli olmak istiyorum ama ekonomik sebeplerden olamıyorum 

diyen çok fazla arkadaşım var.  

K5 

Herkesin öğretmen olabileceğini düşünmesi çok komik, ki bu, 

mümkün değil… Çok büyük bir küstahlık ve bu sayının çok 

yüksek olması gerçekten bazen yorucu. 

Öğretmenliğin 

kolay bir 

meslek olarak 

algılanmasının 

neden olduğu 

itibar kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

4 

K12 

İnsanlar güç gösterisi ya da bilgi donanımı olarak parayı 

gördükleri için öğretmenliğin elde ettiği gelir düzeyinin 

toplumsal anlamda biraz daha geride kalması, insanların 

öğretmenliğe bakış açısını çok kolay bir meslek, herkesin 

yapabileceği bir meslek olarak görmesine sebep oldu. 

K14 

Herkes öğretmen oluyor…Eğitim fakültelerinin dışında diğer 

fakültelerden mezun olanlar artık formasyon alıyorlar bir 

şekilde. Açık öğretimden çocuk gelişimi mezunu oluyor, 

formasyon alıyor. Hiç çocuk görmemiş hayatında ama çocuk 

gelişimi öğretmeni oluyor. Böyle öğretmenler de olunca tabi ki 

belki insanlar bunlarla karşılaşınca mesleğimizin itibarı düşüyor. 

K15 
Öğretmenlik vasfı olmayan çok öğretmen var; öğretmenlikte 

bence eleme olmalı, önüne gelen öğretmen olmamalı… 

K1 

Bir itibarı kazandıracak olan şeylerden bir tanesi devletin 

öğretmene vermiş olduğu değerdir… Bu değeri öğretmenin 

haklarını koruyarak sağlarsın…Her sene bu saygı duyma, 

öğretmene değer verme, öğretmenin dediğini yapma; bu 

durumun gittikçe düştüğünü hissediyorum. Bu durum beni 

mutsuz ediyor.  

Devletin ve 

toplumun 

öğretmene 

ilişkin bakış 

açısının neden 

olduğu itibar 

kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

14 
K2 

Öğretmenliğin değersizleştirildiğini düşünüyorum…Hiç 

okumamış birisiyle bizi karşılaştırdığımız zaman, yerimizin bu 

olmaması gerektiğini düşünüyorum. 

K5 

Hademelerin, temizlikçilerin altında ezilebiliyoruz… Prestij 

korunmadığı için prestij sahibi olmadığımız için hademesinden 

veliye çok fazla kişiyle yüz göz oluyoruz.   

K6 

Milli eğitimin öğretmenlerin arkasında durmaması, destek 

olmaması, bu tarz şikâyetleri ciddiye alıp idarecilere, okul 

müdürlüklerine yazı göndermesi, hatta soruşturma açması 

mesleğin itibar kaybına uğramasına sebep oluyor. 

(Devam ediyor) 



245 
 

 

Tablo 10 (Devam) 
 

İtibar Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcılar İtibar kaybını yansıtıcı anlatımlar İtibar kaybının 

nedenleri 

f 

K8 

Yaptığınız işin takdir görmemesi, önemsenmemesi beni en çok 

üzen şey. Türkiye finali oynayan bir takım çıkardık. Hiç kimse 

pek umursamıyor gibi. Bizim için önemli olan bir şey onlar için 

önemsiz. Varsa yoksa tabii bir tane daha fen lisesi kazandır; 

onlar için bu daha önemli. 

Devletin ve 

toplumun 

öğretmene 

ilişkin bakış 

açısının neden 

olduğu itibar 

kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

14 

K10 

Öğretmenin eski konumu ve pozisyonu zamanla bir şekilde 

azaltıldı. Eskiden eti senin kemiği benim anlayışı varken bu 

anlayışın artık ‘benim çocuğum’ noktasına geldi… 

K11 
Öğretmenliğin eski saygınlığını yitirmesi, öğretmenlerin hak 

ettiği değeri görmemesi en önemli sorun.  

K12 

Toplumun öğretmenliğe ve okula bakış açısındaki düşüş 

mutsuzluk verici…Öğretmenin yaptırım gücünün eskisi kadar 

olmadığını düşünüyorum. Eskiden öğretmenlik kariyerli, gözde 

bir meslekti; ‘öğretmenin söylediği kuraldır’ anlayışı varken 

şimdi ise öğrenciyi bırakın, veli gözünde bile öğretmenin 

söylediklerinin çok yaptırım gücü kalmadığını düşünüyorum. 

K15 

Öğretmenin itibar kaybı oldu…Bence iktidarın eğitim 

politikalarından kaynaklanıyor…Öğretmenin itibarı daha 

yukarılarda olmalı… 

K17 

Bu itibarsızlaştırma en çok mutsuz eden şey…Çünkü çocuğun 

saygı kavramı veli ile eş değer gidiyor. Dolayısıyla daha önceki 

yıllara göre saygı kavramının düştüğünü düşünüyorum. 

K19 

İnsanlar, öğretmenim deyince ‘sizin mesleği de çok eziyorlar’ 

şeklinde bir yaklaşımla yaklaşıyor ve bu da beni üzüyor açıkçası. 

Benim orada okulda nelerle mücadele ettiğimi bilmiyorsun, 

mesleğimi küçümsemek istiyorsun. Bunun politika yapıcıların 

bizi küçümsemesiyle en başta başladığını ve halkın da onlardan 

destek olarak bunu sürdürdüğünü düşünüyorum. 

K21 

Öğretmene değer verilmezse bir şekilde medyadan öğrenci de 

bunu görebiliyor…öğretmenlere tavrı tabii ki değişebiliyor. Bu 

zor duruma koyuyor, disiplin sorunları oluşabiliyor 

K22 

Mutsuz eden şey mesleğin gitgide itibarsızlaşması. Eskiden 

mesela öğretmen deyince herkes büyük saygı gösterirken, şimdi 

öğretmene kız verilir mi noktasına bile geliniyor. Öğretmene çok 

önem veriliyormuş gibi yapılıp, daha çok öğretmenin 

itibarsızlaşmasını görüyorum ben…Öğretmenlerin 

sınıflandırılması da bence hani öğretmeni üzen bir şey itibar 

açısından. Öğretmenlerin ünvanlaştırılması, kendi arasına 

kategorilendirilmeleri de bayağı bir olumsuz.  

K23 
Devletimizin öğretmene değer vermediği gözüküyor. Yani bir 

öğrenci bile bizi öğretmen gibi görmüyor, veli de görmüyor.  

K3 

Veliler en ufak şeyde şikâyet etmeye meyilliler. Sürekli olarak 

işte CİMER'dir, il milli eğitimdir vesaire. Notlar konusunda da 

öğretmenler üzerine baskı kurma çabası içerisinde oldukları 

söylenebilir. Çünkü herkes artık çocuğum çok iyi olsun, notları 

çok yüksek olsun düşüncesinde, bunun sonucunda da tabii ki 

öğretmen olumsuz yönde etkilenebiliyor…Yani sizin hakkınızda 

bir şikayet geldiğinde tabii doğal olarak üzülüyorsunuz ve 

kafanızı sürekli olarak oraya takılıyor, sonucunda da 

performansınız etkileniyor.  

Veli şikâyetleri 

ve 

müdahalelerinin 

neden olduğu 

itibar kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

11 

(Devam ediyor) 

 



246 
 

Tablo 10 (Devam) 
 

İtibar Kaybını Yansıtıcı Anlatımlar 
Katılımcılar İtibar kaybını yansıtıcı anlatımlar İtibar kaybının 

nedenleri 

f 

K6 

Veliler, çocuğun hangi öğrenciyle oturacağından, öğretmenin 

dersi nasıl anlattığına kadar her şeye müdahil olmak 

istiyorlar… Bence Milli Eğitim Bakanlığının politikalarından 

ve öğretmenlerin böyle giderek sahipsiz ve değersiz gibi 

olmasından veliler bu hakkı buluyor…Velilerin CİMER tarzı 

şikâyet hatlarından güç bulduğunu düşünüyorum. 

Veli şikâyetleri 

ve 

müdahalelerinin 

neden olduğu 

itibar kaybını 

yansıtıcı 

anlatımlar 

11 

K7 

Bizim işimiz konusunda bilgili olmayan kişilerin bizim işimiz 

konusunda bilirkişi olması bir engel. Örneğin, veli bana 

devamlı neden oyun oynattığımı soruyor; çocukların mutlu 

olacağı aktiviteleri yapıyoruz ama bunu bir ve ciddiyetsizlikle 

suçlayabiliyor. Zaten idare ve CİMER gibi kanallar çok açık 

olduğu için her türlü şikâyete, haksızlığa maruz kalıyoruz. 

Bunlarla savaşmak çok güç oluyor…Biz sürekli kendimizi 

kanıtlamaya çalışıyoruz ve bu çok acı bir şey. 

K8 
Veliyle diyalog iyi olmazsa iş kötüye doğru gitmeye başladı şu 

anda 

K10 

Veliler bu gücü toplumda öğretmenin küçültülmesinden 

buluyorlar. ‘Öğrenci, veli her zaman haklıdır’ durumundan 

buluyorlar maalesef. 

K11 

Velinin çok rahat bir şekilde öğretmene konuşabilmesi ya da 

farklı şekilde şiddet olaylarının olması; bunlar 

hoşlanmadığımız izlediğimizde hani üzüldüğümüz şeyler. 

K12 

Artık çok sıradan bir şekilde başka bir anne baba başka bir 

çocuğu eleştirip onun davranışlarını ya da neler yapmamız 

gerektiği gibi konularda bize bir şeyler söylüyorlar; şöyle yapın, 

hocam böyle yapın gibi. Bize mesleğimizi öğretme gibi 

mesleğimi de müdahale ediyorlar gibi söyleyebilirim 

K15 

CİMER, şikâyettir, falandır, filandır çok. Çoğu öğretmen 

mesleğe küsüyor…Veli okulun bahçesinden girdi, öğretmenlik 

bitti. Eskiden veli öğretmeni işine karışmazdı, şimdi her şeye 

karışıyorlar. Neden çok ödev veriyorsun? Çocuğa bağırmışsın, 

çocuğun psikolojisi bozulmuştur, yani neler var neler… 

K17 

Gelişen teknolojiyle beraber öğretmenin veli tarafından çok 

fazla ulaşılabilir hale gelmesi ya da şikâyet mekanizmasında 

tamamen bir mesaj yoluyla bunu yapabiliyor olmaları sıkıntı 

yaratıyor. 

K19 
Veliden de saygı görmüyorsunuz, seni CİMER’e şikâyet 

ederim, görürsün modunda dolanıyorlar. 

K22 
Şikâyet hatları var. Hatta CİMER’e şikâyet edilen 

öğretmenlerin çoğu belki de ideal öğretmenlerdir. 

 Toplam  42 

Tablo 10’da görüldüğü gibi; görüşülen 24 öğretmenden 13’ü, düşük ücretin neden 

olduğu itibar kaybına ilişkin, dördü öğretmenliğin kolay bir meslek olarak algılanmasının 

neden olduğu itibar kaybına ilişkin, 14’ü devletin ve toplumun öğretmene ilişkin bakış 

açısının neden olduğu itibar kaybına ilişkin, 11’i ise veli şikâyetleri ve müdahalelerinin 

neden olduğu itibar kaybına ilişkin toplam 42 anlatımda bulunmuşlardır.  

  Anlatımlara bakılacak olursa; öğretmenlerden 13’ü; “ülkemizde maaş politikası 

eğitime göre şekillenmiş değil…Yıllarca okuyoruz sonucunda aldığımız ücret bu; yapılan 



247 
 

işi karşılamıyor diye düşünüyorum”, “öğretmenler düşük ve alt düzey gelir grubuna 

indiler, neredeyse okulda çalışan bir hizmetli, bir öğretmen kadar ücret alabiliyor; 

ücretler belirlenirken eğitim düzeyi yaptığı, profesyonellik bunlara da bakılmalı”, “bir 

okuldaki memurla, hizmetliyle öğretmen aynı maaşı alıyorsa bu işte bir anormallik var 

gerçekten. Kafası rahat değil öğretmenin maddi olarak, nasıl işe odaklansın?”, “zahmetli 

de bir işi yaptığımıza göre, bunun maddi bir karşılığının da olması gerektiğini 

düşünenlerdenim” şeklindeki ifadelerle aldıkları maaşın; gördükleri eğitimin ve 

gösterdikleri emeğin karşılığı olmadığını, düşük ücret karşılığında çalıştıklarını, bunun 

mesleğin itibar kaybına uğradığını gösteren bir işaret olduğunu ileri sürmüşlerdir.  

Öğretmenlerden dördü, “herkesin öğretmen olabileceğini düşünmesi çok komik, 

ki bu, mümkün değil… Çok büyük bir küstahlık ve bu sayının çok yüksek olması gerçekten 

bazen yorucu”, “herkes öğretmen oluyor…eğitim fakültelerinin dışında diğer 

fakültelerden mezun olanlar artık formasyon alıyorlar bir şekilde…hiç çocuk görmemiş 

hayatında ama çocuk gelişimi öğretmeni oluyor; böyle öğretmenler de olunca tabi ki belki 

insanlar bunlarla karşılaşınca mesleğimizin itibarı düşüyor”, “öğretmenlik vasfı 

olmayan çok öğretmen var; öğretmenlikte bence eleme olmalı, önüne gelen öğretmen 

olmamalı…” şeklindeki ifadelerle öğretmenliğin herkesin kolaylıkla olabileceği bir 

meslek haline getirildiğini ve kolay yapılan bir meslek olarak algılanmasından rahatsızlık 

duyduklarını, bu algı nedeniyle mesleğin itibarsızlaştığını, değersizleştiğini 

vurgulamışlardır. 

Öğretmenlerden 14’ü, “öğretmenliğin eski saygınlığını yitirmesi, öğretmenlerin 

hak ettiği değeri görmemesi en önemli sorun”, “toplumun öğretmenliğe ve okula bakış 

açısındaki düşüş mutsuzluk verici…öğretmenin yaptırım gücünün eskisi kadar olmadığını 

düşünüyorum”, “öğretmenin eski konumu ve pozisyonu zamanla bir şekilde azaltıldı; 

eskiden eti senin kemiği benim anlayışı varken bu anlayışın artık ‘benim çocuğum’ 

noktasına geldi”, “öğretmenin itibar kaybı oldu…bence iktidarın eğitim politikalarından 

kaynaklanıyor…” gibi ifadelerle devletin ve toplumun gözünde öğretmenlik mesleğinin 

saygınlığını yitirdiğini, bu bakımdan da öğretmenliğin gözde meslekler arasındaki yerini 

kaybettiğini, mesleğin zamanla itibarsızlaştığını ifade etmişlerdir. 

Öğretmenlerden 11’i, “Veliler en ufak şeyde şikayet etmeye meyilliler. Sürekli 

olarak işte CİMER'dir, il milli eğitimdir vesaire… Yani sizin hakkınızda bir şikayet 

geldiğinde tabii doğal olarak üzülüyorsunuz ve kafanızı sürekli olarak oraya takılıyor, 

sonucunda da performansınız etkileniyor”, “Veliler…çocuğun hangi öğrenciyle 

oturacağından, öğretmenin dersi nasıl anlattığına kadar her şeye müdahil olmak 



248 
 

istiyorlar…”,  “CİMER, şikayettir, falandır, filandır çok. Çoğu öğretmen mesleğe 

küsüyor…Veli okulun bahçesinden girdi, öğretmenlik bitti. Eskiden veli öğretmenin işine 

karışmazdı, şimdi her şeye karışıyorlar”, “Veliden de saygı görmüyorsunuz, seni 

CİMER’e şikayet ederim, görürsün modunda dolanıyorlar” şeklindeki ifadelerle velilerin 

öğretmenlik alanlarına müdahale ettiklerini ve kolaylıkla şikayet kanallarına 

başvurabildiklerini belirtmişler; bunun mesleğin itibar kaybına uğraması ya da 

uğratılmasının bir sonucu olduğunu ileri sürmüşlerdir.   

Tüm bu alıntılardan da anlaşıldığı üzere, öğretmenliğin değersizleştirilmesi, 

öğretmenlik mesleğinin tanınırlığının, saygınlığının ve toplumsal takdirinin azalması 

anlamına gelmektedir. Öğretmenler, düşük ücret karşılığında çalıştıklarına, 

öğretmenliğin herkesin kolaylıkla olabileceği bir meslek haline getirilmesine ve 

kolaylıkla yapılacak bir meslek olarak düşünülmesine, devletin ve toplumun gözünde 

mesleğin saygınlığını yitirmesine, takdir ve değer görmediklerine, velilerin öğretmenin 

işine karışacak hakkı kendilerinde görmesine ve kolaylıkla şikâyet kanallarına 

başvurmasına ilişkin görüşler ortaya koymuşlar ve bu sebeplerle mesleğin 

itibarsızlaştığını, değersizleştiğini vurgulamışlar. Buna bağlı olarak da motivasyonlarını 

kaybettiklerini, performanslarının düştüğünü, mutsuzlaştıklarını ifade etmişlerdir.   

Bu durum,  Braverman’ın (2008) ifadesiyle yapılan işin, gösterilen emeğin 

devalüasyonla (değer kaybı ile) karşı karşıya kalması olarak değerlendirilebilir. 

Braverman’e (2008) göre bunun sebebi; kapitalizmin verimliliği artırmak için 

uzmanlaşmayı ve işbölümünü teşvik etmesi, görevi yerine getirirken ihtiyaç duyulan 

beceri gereksinimi azaltmasıdır. Kapitalist ekonomik sistemleri benimsemiş devletlerin 

eğitim politikalarının da bu ekonomik sisteme göre belirlendiği bilinmektedir. Bu 

bağlamda, Türkiye’nin eğitim politikaları doğrultusunda, düşünce ve uygulamanın 

birbirinden ayrılması, öğretim programı, ders kitapları, ölçme araç ve gereçleri gibi 

unsurların Milli Eğitim Bakanlığı tarafından detaylı olarak hazırlanması, öğretmenlerden 

sadece uygulayıcı olmalarının ve standart, rutin görevleri yerine getirmelerinin istenmesi;  

bir yandan öğretmenleri denetim altında tutmayı sağlarken, diğer yandan da öğretmenlik 

mesleğinin çok fazla beceriye ihtiyaç olmadan yürütülebileceğinin düşünüldüğünü 

göstermektedir.  

Dolayısıyla, öğretmenlerin emeğinin devalüasyonla karşı karşıya kalmasının, 

yaptıkları işe karşılık düşük ücret almalarının sebebi, mesleğin çok fazla beceriye ihtiyaç 

duyulmadan gerçekleştirilebileceği inancından kaynaklanıyor gibi görünmektedir.  

Nitekim Gür’ün (2006) de belirttiği gibi, eğitim, deneyimsiz bir öğretmenin bile rahatlıkla 



249 
 

takip edebileceği, çok fazla beceri kullanmasını gerektirmeyen bir dizi eğitim süreci ve 

materyalin geliştirilmesi olarak görülmektedir 

Yine, Türkiye’de formasyon eğitimi alabilmenin kolaylaştırılmasının sebebinin, 

devletin öğretmenliği çok beceri gerektirmeyen, gerekli talimatları takip ederek herkesin 

yapabileceği bir meslek olarak görmesinden kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Bu durumla 

paralel olarak da toplumun öğretmenlik mesleğine verdiği değerin düştüğü, genel olarak 

öğretmene saygının azaldığını ve velilerin öğretmenlere karşı tutumlarında değişiklik 

olduğu ve velilerin öğretmenler üzerinde bir baskı unsuru haline geldiği 

düşünülebilmektedir. Day’in (2000) de belirttiği gibi, öğretmenlerin belirsizliklerle dolu 

bir dünyada yaşadıkları ve velilerin öğretmenlik mesleğinin tanımı olan saygı ve güven 

gibi bazı değerleri ciddi biçimde sorguladıkları anlaşılmaktadır.  

Buna ek olarak, öğretmenliğin bir dönüşüm yaşadığını ve çeşitli sebeplerle 

mesleğin saygınlığını yitirdiğini belirten öğretmenlerin motivasyon kaybıyla karşı 

karşıya kaldıkları, mesleğine küstükleri, öğretmenliğe olan ilgilerinin azaldığı, mesleğin 

geleceğine ilişkin endişe duydukları görülmüştür. Bu bulgu, özellikle gelişmekte olan 

ülkelerde öğretmenlerin motivasyonlarının azaldığını gösteren araştırmaların 

bulgularıyla da tutarlıdır (Voluntary Service Overseas [VSO], 2002). Benzer şekilde, 

Türkiye'de yapılan çalışmalar da öğretmenlerin, öğretmenlik mesleğinin prestiji 

konusunda karamsar olduklarını ve bu karamsarlığın zamanla arttığını ortaya çıkarmıştır 

(Eğitim Bir-Sen, 2008). 

Öyleyse, öğretmenlik mesleğinin düşük vasıflı ve önemsiz bir meslek olduğu 

algısı güçlendikçe öğretmenlerin vasıfsızlaştıkları duygusu artabilmektedir. Öğretmenler 

mesleki değerlendirme ve uzmanlıklarını kullanma fırsatlarından mahrum 

bırakıldıklarında ilgileri dağılabilmekte ve moralleri bozulabilmektedir. Bu da, 

öğretmenlik mesleğinin önemsiz ve basit bir iş olduğuna ilişkin olumsuz algıları 

güçlendirerek öğretmenliğin değersizleştirildiği düşüncesini doğurabilmektedir. 

Öğretmenler mesleklerini yeterince değer verilmeyen ve desteklenmeyen bir meslek 

olarak algıladıklarında, kendilerini güçsüz hissedebilirler ve yenilikçi veya öğrenci 

merkezli öğretim uygulamalarına katılma konusunda daha az motive olabilmekte, bu da 

vasıfsızlaşmaya katkıda bulunabilmektedir.  

Öğretmenlerin anlatımlarından vasıfsızlaşmaya ilişkin olarak çıkarılan tüm tema, 

alt tema ve kodlar Tablo 11’de özetlenmiştir.  

 

 



250 
 

Tablo 11 
 

Öğretmenlerin Vasıfsızlaşma Belirtileri  
Tema Alt Tema Kod Katılımcı f 

  
  

  
  

  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  

  
  
  
V

as
ıf

sı
zl

a
şm

a 

Denetim 

kaybı 

Öğretim programından kaynaklanan 

nedenler 

K1,K3,K10,K12, 

K16, K20,K22 

7 

Ders kitaplarından kaynaklanan sebepler K5, K16, K22, K24 4 

Uygulama sınırlamalarından kaynaklanan 

sebepler 

K6,K7,K14,K22,K24 5 

Artan iş yükü 

Öğretmenlik görevlerinin 

çeşitlenmesinden kaynaklanan sebepler 

K5,K6, K16, K22 4 

Rekabetten kaynaklanan sebepler K18,K22 2 

Fiziki imkânların yetersizliğinden 

kaynaklanan sebepler 

K2, K3, K4, K7, K8, 

K9,  

K13, K23 

8 

İtibar kaybı 

Düşük ücretten kaynaklanan sebepler K1,K2,K3,K4,K5,K6, 

K8,K9,K12,K13,K15, 

K19,K22 

13 

Öğretmenliğin kolay bir meslek olarak 

algılanmasından kaynaklanan sebepler 

K5,K12,K14, K15 4 

Devletin ve toplumun öğretmene ilişkin 

bakış açısından kaynaklanan sebepler 

K1,K2,K5,K6,K8,K10,

K11,K12,K15,K17,K19,

K21,K22,K23 

14 

Veli şikâyetleri ve müdahalelerinden 

kaynaklanan sebepler 

K3,K6,K7,K8,K10,K11,

K12,K15,K17,K19,K22, 

11 

Toplam   72 

 

Tablo 11’de görüldüğü gibi, vasıfsızlaşma temasının altında denetim kaybı, artan 

iş yükü ve itibar kaybı olarak üç alt tema yer almaktadır. Her bir alt temanın kodlarına 

bakılacak olursa; denetim kaybı temasının altında öğretim programından kaynaklanan 

sebepler, ders kitaplarından kaynaklanan sebepler ve uygulama sınırlamalarından 

kaynaklanan sebepler olmak üzere üç kod bulunmaktadır. Artan iş yükü alt temasının 

altında ise öğretmenlik görevlerinin çeşitlenmesinden kaynaklanan sebepler, rekabetten 

kaynaklanan sebepler ve fiziki imkânların yetersizliğinden kaynaklanan sebepler 

şeklinde üç kod yer almaktadır. Son olarak itibar kaybı alt temasında düşük ücretten 

kaynaklanan sebepler, öğretmenliğin kolay bir meslek olarak algılanmasından 

kaynaklanan sebepler, devletin ve toplumun öğretmenliğe ilişkin bakış açısından 

kaynaklanan sebepler, veli şikâyetleri ve müdahalelerinden kaynaklanan sebepler 

şeklinde dört adet kod yer almaktadır.   

Dolayısıyla, Apple’ın (1988) vasıfsızlaşma teziyle tutarlı olarak, öğretmenlerin 

denetim kaybı, artan iş yükü ve itibar kaybı sebebiyle vasıfsızlaşma ile karşı karşıya 

kaldıkları bulgusuna ulaşılmıştır. Öğretmenler, öğretim programı hazırlama, ders planı 

yazma, materyal hazırlama gibi bazı becerilerden yoksun bırakılmıştır. Öğretmenler, 

öğretim programını, ders kitaplarını, uygulama alanlarının daraltılmasını mesleklerine 

müdahale olarak görmüşler, mesleki özerkliklerinin sınırlandırıldığını ifade etmişlerdir. 



251 
 

Ayrıca, öğretmenlik görevlerinin artırılması, okullar arası rekabet ve fizik imkânsızlar 

yüzünden öğretmenliği gerçekleştirmenin daha da güçleştiğini, iş yüklerinin günden güne 

arttığını belirtmişlerdir. Son olarak, düşük ücret, öğretmenliğin herkesin olabileceği bir 

mesleğe dönüştürülmesi, devletin ve toplumun öğretmenliğe bakış açısı, velilerin 

şikâyetleri ve müdahaleleri gibi sebepler yüzünden öğretmenliğin mesleki itibarını 

yitirdiğini, bu durumun mesleklerine olan ilgilerini azalttığını, motivasyonlarını 

düşürdüğünü vurgulamışlardır.  

Kısacası, öğretmenlerin verdiği yanıtlar çözümlediğinde, öğretmenlerdeki 

vasıfsızlaşmanın, mesleği üzerinde denetim kaybı yaşaması, artan iş yükleri ve mesleğin 

itibar kaybına uğraması sebebiyle ortaya çıktığı bulunmuştur. Çalışanların görevlerinin 

rutin ve standart bir şekilde tanımlandığı, onların, planlama ve uygulama birbirinden 

ayrıldığı için işin tüm yönlerini öğrenme fırsatı bulamadığı, emeği üzerindeki otoritesini 

kaybettiği ve yaratıcı güçlerini kullanamadığı bir süreç olan vasıfsızlaşmanın, 

yabancılaşmanın bir boyutu olduğu bilinmektedir (Braverman, 2008). Bu bağlamda, 

vasıfsızlaşan öğretmenlerin mesleklerine yabancılaştığı da söylenebilir.    

Öğretmenlerin benimsedikleri bireysel eğitim felsefeleri ile onların 

yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşmasına ilişkin bulgular birlikte 

değerlendirildiğinde ise aşağıdaki çıkarımlara ulaşılmıştır:   

 Bu çalışma kapsamında, öğretmenler, standartlaştırılmış öğretim programının 

sınırlayıcı olduğunu, esneklik tanımadığını, ders kitaplarını seçemediklerini, sınıfa 

kaynak kitap getiremediklerini, kendilerinden belirli öğretim stratejileri ve 

değerlendirme yöntemleri kullanmalarının beklendiğini, yapacaklarının ve 

söyleceklerinin kısıtlı olduğunu, genel olarak özgürlük alanlarının dar olduğunu 

belirterek meslekleri üzerindeki denetimi, kontrolü kaybettiklerini vurgulamışlardır. 

Bu durum, bu çalışmada öğretmenlerin en çok pragmatist felsefeyi benimsedikleri 

bulgusu da dikkate alındığında, öğretmenleri mekanik bir uygulayıcılığa indirgeyerek 

onların deneyimsel bir öğrenme sürecini yaratmakta zorlanmalarına, katı öğretim 

programları standartları altında yaratıcı ve esnek bir öğretim yapma, derslerine 

bireysel dokunuşlar yapma ve kendi eğitim felsefelerini uygulama imkânı 

bulamamalarına yol açmış görünmektedir. Ayrıca, her ne kadar bu araştırmada Talim 

Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan öğretim programlarının dayandığı felsefelerden 

birinin pragmatizm olduğu saptansa da, öte yandan ülkemizdeki test temelli 

yaklaşımların veya daha çok akademik başarıya odaklanan sistemlerin de var olmaya 

devam etmesi, öğretmenleri pasif bilgi aktarıcılarına dönüştürerek onların yaratıcı, 



252 
 

eleştirel düşünme becerileri ile öğrencilerin bireysel ilgi ve ihtiyaçlarına göre ders 

tasarlama becerilerini zayıflatmış olabilir. Tüm bunların sonucunda öğretmenler, 

öğretim programını ve resmi hedefleri yerine getirme baskısı altında, kendi eğitim 

felsefelerini uygulamaya vakit bulamadan yüzeysel bir öğretime yönelmiş olabilirler. 

Bu, zamanla öğretmenlerin kendi eğitim felsefelerini sorgulamalarına veya bu 

felsefeleri uygulayamaz hale gelmelerine yol açmış görünmektedir. Bu durum 

öğretmenlerin vasıfsızlaşma durumlarına katkıda bulunmuş görünmektedir.  

 Öğretmenler, bürokratik işler, standart testlerin hazırlanması, raporlama, TÜBİTAK, 

E-Twinning, Teknofest tarzı projeler, okullar arası rekabet, okulların fiziksel 

imkânsızlıkları sebepleriyle ortaya çıkan artan iş yüklerinden söz etmişlerdir; bu 

durum öğretmenlerin kendi eğitim felsefelerini yansıtacak etkili öğretim 

uygulamalarını geliştirme ve uygulamada yeterli enerjiyi bulamamalarına, uzmanlık 

bilgisi ve becerisi gerektiren görevlerle meşgul olma becerilerinin sınırlanmasına, 

öğretimde standartlaştırılmış veya kalıplaşmış yaklaşımlara başvurmak zorunda 

kalmalarına yol açmış görünmektedir. Bu durum öğretmenlerin vasıfsızlaşma 

durumlarına katkıda bulunmuş görünmektedir.  

 Öğretmenler, emeklerinin karşılığı olarak yeterli maaş almamaları, öğretmenliğin 

kolay bir meslek olarak algılanması, devletin ve toplumun gözünde de mesleğin 

saygınlığını yitirmesi, velilerin öğretmenin işine karışacak hakkı kendilerinde 

görmesi ve kolaylıkla şikâyet kanallarına başvurmaları sebepleriyle mesleğin itibar 

kaybına uğradığını vurgulamışlardır. Buna bağlı olarak motivasyonlarını 

kaybettiklerini, performanslarının düştüğünü, mutsuzlaştıklarını, tatminsiz, güçsüz 

hissettiklerini ifade etmişlerdir. Bu durum, onların kendi eğitim felsefelerine olan 

bağlılıklarını zayıflatmış ve kendi eğitim felsefelerini uygulama konusunda daha az 

istekli olmalarına yol açmış, dolayısıyla vasıfsızlaşma durumlarına katkıda bulunmuş 

görünmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



253 
 

 

BÖLÜM 5 

 

 SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

Bu araştırmanın genel amacı, Türkiye’de öğretmenlerin bireysel eğitim 

felsefelerinin oluşumunu etkileme potansiyeli bulunan Milli Eğitim Temel Kanunu’nun, 

YÖK’ün ve MEB’in resmi belgelerinin, öğretmenlik rollerini hangi felsefi anlayışa/ 

anlayışlarına göre yönlendirme potansiyeline sahip olduğunu, bunların eğitim felsefeleri 

arasında tutarlık bulunup bulunmadığını, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin 

olup olmadığını ve bu bireysel eğitim felsefelerinin yabancılaşmanın bir boyutu olarak 

vasıfsızlaşma ile bağlantılı olup olmadığını saptamaktır.  

Nitel bir araştırma olarak tasarlanan bu çalışmanın birbirini bütünleyen üç boyutu 

bulunmaktadır. Birinci ve ikinci boyut için belgesel tarama, üçüncü boyut için yarı 

yapılandırılmış görüşmeler yapılmıştır. İlk boyutta, felsefelerin (idealizm, realizm, 

pragmatizm, natüralizm, Marksizm, varoluşçuluk, neoliberalizm ve muhafazakârlık) 

ilkeler ve öğretmen rolleri bakımından çözümlemesini yapmak için literatür taraması 

yapılmıştır. Bu çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımları betimsel analiz 

yöntemi kullanılarak çözümlenmiş, bunun sonucunda ilkeler ve öğretmen rolleri 

çıkarılmıştır. İkinci boyutta, bu ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak Milli 

Eğitim Temel Kanunu, Yükseköğretim Kurulunun (YÖK) ve Milli Eğitim Bakanlığının 

resmi belgeleri, öğretmenleri hangi felsefi anlayışa göre yönlendirme potansiyeli 

taşıdığını ve bunlar arasında tutarlık bulunup bulunmadığını saptamak için 

çözümlenmiştir. Araştırmanın üçüncü boyutunda, öğretmenlerin eğitim felsefelerinin ne 

olduğunu, öğretmenlik rollerini yönlendirme potansiyeli bulunan belgelerdeki 

felsefelerle örtüşüp örtüşmediğini ve öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin 

yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma ile bağlantılı olup olmadığını saptamak 

için 24 öğretmen ile görüşme yapılmıştır. Görüşmelerden elde edilen veriler, hem 

betimsel analiz hem içerik analizi yöntemi kullanılarak çözümlenmiştir.  

 

Sonuçlar 

 

 Bu doktora tez çalışmasının ilk boyutunda, eğitim ilkeleri ve öğretmen rolleri 

açısından çözümlemesi yapılan felsefi düşünceler idealizm, realizm, pragmatizm, 



254 
 

natüralizm, varoluşçuluk, Marksizm, neoliberalizm ve muhafazakârlıktır. Bu 

düşünceleri temsil eden ve eğitime ilişkin fikirler ortaya koymuş önemli isimlerin 

temel eserleri incelenerek, bu eserlerden her bir felsefenin eğitime ilişkin ilkeleri ve 

öğretmen rolleri çıkarılmıştır. Bu çözümleme sonucunda ulaşılan tüm ilke ve roller 

aşağıda sunulmaktadır: 

İdealizm 

Platon’un görüşlerine dayanarak idealist eğitimi ayırt eden ilkelerin ve öğretmen 

rollerinin şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır: 

*İlke 1: Eğitim, insan zihninde önceden var olan bilgiyi açığa çıkarmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğrencilere bilgiyi öğreten değil, onların zihninde var 

olan bilgiyi keşfetmesini sağlayan birisi olmalı; bunun için sokratik tartışma 

yöntemini kullanabilmelidir. 

*İlke 2: Eğitim, insan doğasına (yeteneklerine, ilgilerine) uygun olarak 

tasarlanmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmenler öğrencilerin doğuştan getirdiği kabiliyetlerini fark 

edebilmeli, onlara yeteneklerini gözeterek eğitim vermelidir. 

*İlke 3: Devletin varlığı belirli erdemlere (bilgelik, ölçülülük, yiğitlik, doğruluk) 

sahip bireylerin yetiştirilmesine bağlıdır.  

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen devletin varlığını sürdürmesi için kabul edilen erdemler 

doğrultusunda devletin ihtiyaç duyduğu insanlar yetiştirmelidir.  

*İlke 4: Eğitim sürecinde kötü (olumsuz) sayılan örneklere yer verilmemelidir. 

* Öğretmen Rolü 4: Öğretmenler derslerinde bireylerde geliştirilmek istenen niteliğe 

uygun olumlu örnekleri ders malzemesi olarak kullanmalıdır. 

 

Kant’ın görüşlerine dayanarak idealist eğitimi ayırt eden ilkelerin ve öğretmen 

rollerinin şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır: 

*İlke 1: Eğitim, bireye, doğruluğunu otonom (özerk) bir varlık olarak kavradığı ve 

aklıyla ulaştığı evrensel yasaya uymasını öğretmelidir. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen öğrenciye kendi aklıyla ulaştığı evrensel ahlak yasasına 

göre, bir başka deyişle ödev ahlakına sahip birey olarak davranmayı öğretmelidir.  

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen öğrencinin evrensel ahlak yasasına ulaşabilmesi için 

sokratik tartışma yöntemini kullanabilmelidir. 



255 
 

Realizm 

Aristoteles’in görüşlerine dayanarak realist eğitimi ayırt eden ilkelerin ve öğretmen 

rollerinin şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır:  

*İlke 1: Eğitim kişinin hem entelektüel hem de ahlaki yönlerini geliştirmelidir. 

*Öğretmen Rolü 1:Öğretmenin ahlaki (karakter) erdemler açısından rolü davranış ve 

alışkanlıklarıyla öğrencilere rol model olmak, bir başka deyişle iyi örnek olmaktır. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmenin entelektüel erdemler açısından rolü öğrettiği 

akademik disiplin alanlarına hâkim olmak, bir başka deyişle entelektüel yanını 

geliştirmiş olmaktır.  

*İlke 2: İyi yurttaş anayasayı bilen ve anayasaya uyan yurttaştır. 

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen toplumsal düzenin koruyucusu ve sürdürücüsü olma 

rolünü yerine getirmeli,  devletin anayasasını benimsemiş öğrenciler yetiştirmelidir.  

*İlke 3: Eğitim, entelektüel konu alanlarını (gramer, retorik, diyalektik, aritmetik, 

geometri, müzik, astronomi) kendileri değerli olduğu için öğretmelidir.  

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen gramer, retorik, diyalektik, aritmetik, geometri, müzik, 

astronomi gibi liberal sanatlarda kendini geliştirmeli, bunları öğrencilerine aktarmalı, 

onların özgürleşmesine katkıda bulunmalıdır. 

Pragmatizm 

Dewey’nin görüşlerine dayanarak pragmatist eğitimi ayırt eden ilkelerin ve öğretmen 

rollerinin şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır:  

*İlke 1: Eğitim, deneyime dayanan bir gelişme sürecidir. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğretme faaliyet ve projelerini öğrencilerin mevcut 

deneyimlerine, ilgilerine, yeteneklerine ve kapasitesine göre oluşturmalıdır.  

*İlke 2: Eğitim, hayat sorunlarını çözmede yararlı olanı öğretmelidir. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öğrenenin gündelik hayattaki ihtiyaçlarıyla ilgili 

problemleri çözme deneyimi kazanmasına yönelik etkinlikler ve projeler 

yaptırmalıdır.   

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, öğrenme durumlarını bilimsel problem çözme 

yöntemini kullanarak yürütmelidir. 

*İlke 3: Eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın 

değerli unsurlarını öğretmelidir. 



256 
 

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen, öğrencilerin kültürel mirasın değerli unsurlarını 

anlamalarını ve demokratik hayata etkin bir şekilde katılmalarını sağlamalıdır. 

*Öğretmen Rolü 5: Öğretmen, demokratik bir sınıf ortamı oluşturmalıdır.  

Natüralizm 

Rousseau’nun görüşlerine dayanarak natüralist eğitimi ayırt eden ilkelerin ve 

öğretmen rollerinin şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır:  

*İlke 1: Eğitim, insanı yozlaşmış toplumun etkilerden korumalıdır. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, eğitimin ilk aşamasında çocuğun doğuştan getirdiği 

iyiliğini koruyacak şekilde onun çevresini düzenlemeli, onu yozlaşmış toplumun 

kültürel etkilerinden uzak tutmalıdır.  

*İlke 2: Eğitimde insanın doğal gelişim aşamaları dikkate alınmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öncelikle çocuğu doğayla etkileşime sokarak onun 

doğal yeteneklerini geliştirmelidir.  

*Öğretmen Rolü 3:Öğretmen, çocuk iyiyi ve kötüyü ayırt edebildiği yaşa geldiğinde 

(12 yaş) ona gerekli olduğu ölçüde toplumun kültürünü öğretmelidir.  

*İlke 3: Çocuk, deneyim yoluyla öğrenmelidir. 

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen, çocuğun deneyimlerinden öğrenmesine imkân verecek 

öğrenme durumları oluşturmalı, onun hata yapmasına ve hatalarından öğrenmesine 

izin vermelidir.   

*İlke 4: Eğitim, çocuğun ihtiyaçlarını gidermede yararlı olanı öğretmelidir. 

*Öğretmen Rolü 5: Öğretmen, bilginin gerçek hayatla bağını kurmalı, çocuğun 

bilginin gerçek hayatta neye yarayacağını fark etmesini sağlamalıdır. 

Varoluşçuluk  

Alanyazına dayanarak varoluşçu eğitimi ayırt eden ilkelerin ve öğretmen rollerinin 

şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır:  

*İlke 1: Eğitim, kişinin seçme özgürlüğünü kullanma ve seçimlerinin sorumluluğunu 

üstlenme yeteneğini geliştirme sürecidir. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, bilgi ve toplumsal değerler aktarmamalı, kurallar ve 

yasaklar koymamalı; öğrencinin dilediği konu alanlarını özgürce seçebildiği öğretim 

programı seçenekleri hazırlamalı ve sunmalıdır.  

*İlke 2: Varoluşçu eğitimde Sokratik tartışma yöntemi en uygun yöntemdir. 



257 
 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, hayatın anlamına ilişkin öğrencileri düşünmeye, 

sorgulamaya, diyaloğa girmeye, kendi doğrularını ve değerlerini oluşturmaya teşvik 

etmek için sokratik yöntemi kullanmalıdır. 

Marksizm 

Alanyazına dayanarak Marksist eğitimi ayırt eden ilkelerin ve öğretmen rollerinin 

şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır:  

* İlke 1: Eğitim; insanın zihinsel, bedensel ve üretimsel yeteneklerini geliştirme 

sürecidir. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğrencilerin kuramsal bilgiler öğrenmesiyle 

yetinmemeli, bunları üretimde kullanabilme becerisi de kazandırabilmelidir.  

*İlke 2: Eğitimin amacı; kapitalist düzeni değiştirecek özneyi yetiştirmektir. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öğrenmeyi (kapitalist) toplumu dönüştürmek için 

kullanmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, öğrencilerin eleştirel bilinç kazanmalarını ve toplumu 

dönüştürmek üzere harekete geçmelerini sağlamak için diyalojik yöntem 

kullanmalıdır. 

Neoliberalizm 

Alanyazına dayanarak neoliberalizmin eğitim anlayışını ayırt eden ilkelerin ve 

öğretmen rollerinin şunlar olabileceği sonucuna varılmıştır:  

*İlke 1: Eğitim özelleştirilmelidir. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen özel sektör eliyle sunulan ve fakat devlet tarafından 

finanse edilen fırsat ve imkânları öğrencilerin fark etmesini ve kendisine en uygununu 

seçmesini kolaylaştırmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen veli ve öğrencilerin memnuniyet duygusunu artırmaya 

önem vermeli ve özen göstermelidir.   

*İlke 2: Eğitim piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır. 

* Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, ekonomik fayda sağlayan, piyasanın ihtiyaçlarını ve 

beklentilerini karşılayan bireyler yetiştirmelidir. 

*İlke 3: Eğitim standartlaştırılmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 4: Öğretmen öğrencileri standardize edilmiş merkezi sınavlarda 

başarılı olacak biçimde hazırlamalıdır. 

Muhafazakârlık  



258 
 

Louis de Bonald’ın görüşlerine dayanarak muhafazakârlık düşüncesinin eğitim 

anlayışını ayırt eden ilkelerin ve öğretmen rollerinin şunlar olabileceği sonucuna 

varılmıştır:  

*İlke 1: Dini ve dine dayalı ahlaki eğitim esastır. 

*Öğretmen Rolü 1: Öğretmen, öğrencilerini dini bilgiye ve dine dayalı ahlaki anlayışa 

uygun olarak yetiştirmelidir.  

*İlke 2: Eğitim, seçkinlerin yetiştirilmesini hedefler. 

*Öğretmen Rolü 2: Öğretmen, öğrencileri seçkin olma durumlarını koruyacak şekilde 

yetiştirmelidir.  

*İlke 3: Eğitim, cinsiyete özgü olmalıdır. 

*Öğretmen Rolü 3: Öğretmen, kız ve erkek çocuklarını cinsiyetlerine uygun 

toplumsal rollere hazırlamalıdır.   

 Eğitimle ilgilenen felsefelerin incelemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen 

rolleri bir ölçüt olarak alınarak, ilk olarak Millî Eğitim Temel Kanunu 

çözümlenmiştir. Bu çözümlemenin sonucunda, Kanun’un realizm ve pragmatizm 

düşünceleri temel alınarak oluşturulduğu kanaatine varılmıştır. Daha detaylı ifade 

edilecek olursa; Kanun’da Türk Milli Eğitiminin amacının, ülkenin tüm fertlerinin 

Türkiye Cumhuriyeti’ne karşı görev ve sorumluluklarını bilen, Atatürk inkılap ve 

ilkelerine ve Anayasada belirtilen Atatürk milliyetçiliğine bağlı, demokratik, laik, 

sosyal ve hukuk devleti olan Türkiye Cumhuriyeti’nin rejimini benimsemiş yurttaşlar 

olarak yetiştirmek olduğu, ders programlarının hazırlanmasında ve uygulanmasında 

Türkiye Cumhuriyeti’nin dayandığı ilke ve inkılapların ve Atatürk Milliyetçiliğinin 

temel alındığı vurgulanmıştır. Buna dayanarak, Kanun’un, bu araştırma kapsamında 

gerçekleştirilen eğitim felsefesi çözümlemesinde ortaya çıkarılan, realizmin ‘iyi 

yurttaş anayasayı bilen ve anayasaya uyan yurttaştır’ ilkesini yansıttığı çıkarımı 

yapılmıştır. Ayrıca Kanun’da kişinin hem beden hem ruh bakımından geliştirilmesi, 

kişiye doğru davranışların kazandırılarak karakterinin geliştirilmesi ve akıl yürütme 

kapasitesinin artırılarak bilimsel düşünce gücünün geliştirilmesi amaçlanmıştır. 

Kısaca, kişide hem ahlaki hem de entelektüel erdemlerin geliştirilmesi gerektiği 

belirtilmiştir. Dolayısıyla, iyi bir eğitimin öğrenciyi hem soyut düşünme kapasitesine 

hem de günlük yaşamda doğru davranışları seçme yeteneğine sahip bir birey haline 

getirmesi istenmiştir. Buna dayanarak, bu araştırma kapsamında gerçekleştirilen 

eğitim felsefesi çözümlemesinde ortaya çıkarılan, realizmin ‘eğitim kişinin hem 



259 
 

entelektüel hem de ahlaki yönlerini geliştirmelidir’ ilkesini yansıttığı çıkarımı 

yapılmıştır. Yine Kanun’da, bütün bireylere eşit eğitim verilerek onlara asgari ortak 

bir genel kültür kazandırılması, onların toplumsal sorunların çözümünde aktif birer 

katılımcı olmalarının sağlanması yoluyla demokratik toplumun sürekliliğinin 

amaçlanması, eğitimin toplumun ekonomik, sosyal ve kültürel kalkınmasında bir 

araç olarak görülmesi, dünyadaki bilimsel ve teknolojik gelişmeler doğrultusunda 

eğitimin de yenilenmesi gerektiği, eğitimin uygulamaya, hayata dönük olmasının 

önemsenmesi, eğitimde bireylerin ilgi, yetenek ve önceki deneyimleri dikkate 

alınarak mesleğe yönlendirilmeleri, verimli ve üretken olarak yetiştirilmeleri 

gerektiğine ilişkin vurgular pragmatist özellikler olarak değerlendirilmiştir. Bunlara 

dayanarak, Kanun’un  ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için 

kültürel mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesini ve ‘eğitim, deneyime 

dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesini yansıttığı kanaatine varılmıştır.   

 Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin 

‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümü de 

çeşitli felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve 

öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak çözümlenmiş ve belgenin hangi felsefi 

görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması 

amaçlanmıştır. Bu çözümlemenin sonucuna göre; Yükseköğretim Kurulunun 

Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni 

Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ başlıklı bölümünün neoliberalizm ve pragmatizm 

felsefelerinin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmiştir. Belgenin öğretmen rollerine bu iki felsefi düşünce açısından yön 

verdiği sonucuna varılmıştır. Daha detaylı belirtilecek olursa; belgenin bu bölümünde 

öğretmen eğitiminin kalitesini artırmak için öğretmen eğitiminde standartlaşmanın 

gerekliliğinin sıklıkla vurgulanması, eğitim fakültelerinin öğretmen yetiştirme 

sorumluluğunun fen-edebiyat fakülteleriyle paylaştırılması ile serbest piyasa koşulları 

altında eğitim piyasasında rekabet oluşabilmesinin desteklendiğinin anlaşılması 

neoliberalizm düşüncesinin bu belgeye yansıdığını ortaya koymuştur. Bunlara 

dayanarak, belgenin neoliberalizmin ‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ ve ‘eğitim 

piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkelerini yansıttığı değerlendirmesine 

varılmıştır.  Ayrıca, belgede öğretmen kalitesindeki düşüklüğün sebebi olarak eğitim 

fakültelerindeki öğretmen yetiştirme programlarında ve alan fakülteleri mezunlarına 

yönelik olarak oluşturulan öğretmenlik sertifika programlarında uygulamanın yetersiz 



260 
 

olması gösterilmiş, öğretmen eğitiminde kalitenin artırılması için YÖK ve MEB 

okulları arasında işbirliği ve koordinasyon sağlanarak uygulama ve öğretmen 

deneyimlerinin artırılması gerekliliği üzerinde durulmuştur. Bunlara dayanarak, 

belgenin pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişme sürecidir’ ilkesini 

yansıttığı tespit edilmiştir.   

 Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon başlıklı kitap da çeşitli 

felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen 

rolleri bir ölçüt olarak alınarak çözümlenmiş ve akreditasyon çalışmalarını içeren bu 

belgenin hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini 

vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. Bu çözümlemenin sonucuna göre bu 

belgenin neoliberalizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmiştir. Belgenin öğretmen rollerine neoliberalizm düşüncesi açısından 

yön verdiği sonucuna varılmıştır. Daha detaylı belirtilecek olursa; bu çözümlemenin 

sonucuna göre; Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon 

kitabında standartlaşma ve akreditasyonla ilgili çalışmalarda öğretmen eğitiminin 

kalitesini artırmak için öğretmen eğitiminde standartlaşmanın gerekliliği sıklıkla 

vurgulanmıştır. Bu amaçla, 2017 yılında, 2547 sayılı Yükseköğretim Kanunu’na 

eklenen madde ile standartlaşma ve akreditasyon süreci Yükseköğretim Kalite Kurulu 

tarafından gerçekleştirilmeye başlamıştır. Kurul, bu süreci yükseköğretim 

kurumlarını belirli standartlar açısından değerlendirmek üzere yetkilendirdiği 

kuruluşlar vasıtasıyla tamamlamaktadır. Ayrıca, standartlaştırılmanın sağlanması için 

Öğretmen Yetiştirme Millî Komitesi’nin (ÖYMK) kurulmuş, bu komite hizmet 

öncesi öğretmen eğitimi için ulusal ölçütler belirlemeyi ve uygulamayı, öğretmen 

eğitimi kalitesini değerlendirme ve iyileştirme amacı ile kalite kontrol mekanizmaları 

geliştirmeyi, öğretmenlerin sahip olması gereken bilgi, anlama, beceri ve yeteneklere 

ilişkin ulusal ölçütler belirlemeyi amaçlamaktadır. Standartlaşmanın gerekliliğine 

ilişkin bu ifadeler, Türkiye’de Öğretmen Eğitiminde Standartlar ve Akreditasyon 

kitabının neoliberalizm ‘eğitim standartlaştırılmalıdır’ ilkesini yansıttığı kanaatine 

varılmıştır.  

 Pedagojik formasyon sertifika programıyla ilgili belgeler, çeşitli felsefi akımların 

eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt olarak 

alınarak çözümlenmiş ve bu programın hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi 

öğretmen rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. Bu 

çözümlemenin sonucuna göre; pedagojik formasyon sertifika programı 



261 
 

neoliberalizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmiştir. Belgenin öğretmen rollerine neoliberalizm düşüncesi açısından 

yön verdiği sonucuna varılmıştır. Daha detaylı belirtilecek olursa; eğitim fakülteleri 

dışındaki alanlardan mezun olan öğrencilerin pedagojik formasyon eğitimi alarak 

öğretmen olabilmelerinin sağlandığı, eğitim piyasasına daha çok mezun üreterek 

öğretmen istihdamı için daha büyük bir rekabet oluşturulduğu ve öğretmenliği bilgi, 

beceri, tutum açısından geliştirecek derslerin kaldırılarak yerlerine öğretmenliğin 

sadece mekanik-teknik bir iş olarak yürütülmesini sağlayacak derslerin konularak 

programda piyasacı bir anlayışın hakim kılındığı anlaşılmıştır. Bu bağlamda, 

Türkiye’de pedagojik formasyon sertifika programının piyasacı neoliberal felsefenin 

aracı olarak işlev gördüğü çıkarımı yapılmış ve programın neoliberalizmin ‘eğitim 

piyasanın ihtiyaçlarını karşılamalıdır’ ilkesini yansıttığı tespit edilmiştir.  

 Kamu Personeli Seçme Sınavı ile ilgili usul ve esasları düzenleyen belgeler de çeşitli 

felsefi akımların eğitime yönelik yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen 

rolleri bir ölçüt olarak alınarak çözümlenmiş ve bu usul ve esasların hangi felsefi 

görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması 

amaçlanmıştır. Bu çözümlemenin sonucuna göre; KPSS sınavına ilişkin usul ve 

esasların neoliberalizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmiştir. Sınava ilişkin usul ve esasların öğretmen rollerine neoliberalizm 

düşüncesi açısından yön verdiği sonucuna varılmıştır. Daha detaylı ifade edilecek 

olursa; bu çözümlemenin sonucuna göre; 1997’den sonra kamuda öğretmen olmak 

için rekabet edenlerin sayısının artması, 2002 yılında KPSS adıyla bir eleme sınavı 

yapılmaya başlanması, atanmayan öğretmen sorununun oluşması, atanmayanların 

özel okullarda veya etüt merkezlerinde düşük ücretle öğretmenlik yapmaya başlaması 

veya farklı mesleklere yönelmeleri öğretmen yetiştirmede ve istihdamında piyasacı 

bir anlayışın hâkim olduğunu göstermiştir. Özellikle 1980’lerden bu yana Türkiye’de 

neoliberal politikaların yaygınlaşması ile kamu hizmetlerinden biri olan eğitimin 

piyasa koşullarına uygun hale getirilmeye çalışıldığı anlaşılmıştır. Dolayısıyla, eğitim 

sektörünün ticarileştirildiği, piyasalaştığı değerlendirilmesine varılmış; bu bağlamda, 

KPSS ile ilgili usul ve esasların neoliberalizmin ‘eğitim piyasanın ihtiyaçlarını 

karşılamalıdır’ ilkesini yansıttığı tespit edilmiştir.  

 Öğretmen yeterliklerinin belirlenmesine yön vermek için MEB tarafından hazırlanmış 

olan Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri belgesi, eğitim felsefesi 

incelemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak 



262 
 

çözümlenmiştir ve belgenin hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen 

rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. Bu çözümlemenin 

sonucunda belgenin; pragmatizm ve neoliberalizm temelinde biçimlendirildiği 

anlaşılmıştır. Belgede; pragmatizmin eğitimi, ‘devamlı bir gelişim ve büyüme’ olarak 

tanımlamasına uygun biçimde, dünyadaki hızlı değişimin öğretmenlerin sahip olması 

gereken nitelikleri de değiştirmesi gerektiği, dolayısıyla öğretmen yeterliklerinin de 

çağın gereksinimlerine uygun olarak yenilenmesi, değişmesi gerektiğine işaret 

edilmiştir. Bilim ve teknolojideki değişiklere paralel olarak öğrencilere 

kazandırılacak becerilerin de değiştiğine vurgu yapılmıştır. Buna ek olarak, belgede 

toplumun sürekliliğini sağlayabilmesi için insanlığın geçmişten bugüne kadar taşıdığı 

ve geliştirdiği bilgi ve değerlerin, kültürel mirasın gelecek kuşaklara aktarılması 

yoluyla toplumsal sürekliliğinin sağlanması gerektiği de vurgulanmıştır. Tüm bunlar 

belgenin pragmatist karakterinin bir yansıması olarak değerlendirilmiş ve belgenin 

‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli 

unsurlarını öğretmelidir’ ilkesini ve ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ 

ilkesini yansıttığı kanaatine varılmıştır. Ayrıca, Öğretmenlik Mesleği Genel 

Yeterlikleri belgesi dünya ile rekabet edebilmek için eğitimde standartlaşmanın 

gerekliliğini, bunun için öğretmen ve öğrenci performanslarının değerlendirilmesinde 

standardize edilmiş ölçme değerlendirme süreçlerinin uygulanması gerektiğini de 

vurgulamıştır; bu bakımdan belgenin neoliberalizmin ‘eğitim piyasanın ihtiyaçlarını 

karşılamalıdır’ ilkesini yansıttığı tespit edilmiştir.  

 Bu çalışma kapsamında MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan 2018 yılı 

öğretim programlarının da hangi felsefi görüşleri yansıttığının ve hangi öğretmen 

rollerini vurguladığının ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. İlk olarak öğretim 

programlarının ortak metni (her bir öğretim programının ilk bölümü); eğitim felsefesi 

incelemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak 

çözümlenmiştir. Bu çözümlemenin sonucunda, öğretim programlarının ortak 

metninin pragmatizm ve muhafazakârlık felsefelerinin eğitime ilişkin yaklaşımlarını 

yansıttığı değerlendirilmesi yapılmış; öğretim programlarının öğretmen rollerine bu 

iki felsefi düşünce açısından yön verdiği sonucuna varılmıştır. Daha detaylı 

belirtilecek olursa; bu ortak metinde bilim ve teknolojinin gelişmesiyle bireylerden 

beklenen rollerin değiştiği,  bu rolleri yerine getirecek bireylerin geliştirilmesi 

gerektiği, bireylerinin gelişiminin sağlanması için ise eğitimin uygulamaya dönük, 

deneyime dayalı olması, gündelik hayatta işe yarar bilgi ve becerileri kazandırması 



263 
 

gerektiği vurgulanmıştır. Bunlar, pragmatizmin yansımaları olarak değerlendirilmiş, 

ortak metnin pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesini 

yansıttığı kanaatine varılmıştır. Öte yandan,  ortak metinde değerlerin aktarımına, 

kişilerin ahlaki bütünlüğünün sağlanmasına, toplumun ahlaksal düzeninin 

sürdürülmesine yönelik ifadelerdeki dil ve yaklaşıma dayanarak öğretim 

programlarının ortak metnine muhafazakârlığın ‘dini ve dine dayalı ahlaki eğitim 

esastır’ ilkesinin yansımış olabileceği de değerlendirilmiştir. Diğer bir ifadeyle, ortak 

metindeki ahlaki bütünlüğün sağlanmasına yönelik kullanılan dil ve yaklaşım, 

muhafazakâr etkilerin örtülü bir şekilde var olduğunu düşündürtmüştür. 

 MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan Tarih Dersi Öğretim Programının 

ikinci ve üçüncü bölümü de eğitim felsefesi incelemelerinden elde edilen ilkeler ve 

öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak çözümlenmiştir. Bu çözümlemenin 

sonucunda, Tarih Dersi Öğretim Programının hem ikinci ve hem üçüncü bölümünün 

pragmatizm felsefesinin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmesine varılmış, öğretim programlarının öğretmen rollerine bu 

pragmatizm düşüncesi açısından yön verdiği sonucuna ulaşılmıştır. Daha detaylı 

açıklanacak olursa; Tarih Dersi Öğretim Programında, günümüzde tarih öğretimi 

anlayışının değişmiş olduğu özellikle vurgulanmış, programın amaçlarından birinin 

öğrencilere değişim ve sürekliliği algılama becerisi kazandırmak olduğu, öğrencilerin 

bu değişim ve sürekliliği aktif rol aldığı bir öğrenme ortamında kendi deneyimleri 

yoluyla yorumlamaları ve tarihi bilgiyi yapılandırmaları gerektiği belirtilmiştir.  Buna 

ek olarak, programda yer alan kültürel ve tarihi mirasın gelecek kuşaklara aktarılması, 

Türk-İslam ve Türkiye tarihindeki önemli şahsiyetlerin öğretilmesi ve milli kimlik ve 

aidiyet duygularının geliştirilmesine ilişkin ifadeler de yer almıştır. Tüm bunlar, 

pragmatizmin yansımaları olarak değerlendirilmiş, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime 

dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesi ve ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını 

sağlamak için kültürel mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesinin Tarih Dersi 

Öğretim Programına yansıdığı kanaatine varılmıştır.   

 MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan Matematik Dersi Öğretim 

Programının ikinci ve üçüncü bölümü de eğitim felsefesi incelemelerinden elde edilen 

ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak çözümlenmiştir. Bu 

çözümlemenin sonucunda,  Matematik Dersi Öğretim Programının hem ikinci hem 

üçüncü bölümünün pragmatizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak 

hazırlandığı değerlendirilmiştir. Daha detaylı belirtilecek olursa; programda 



264 
 

toplumun değişmesi ve gelişmesiyle birlikte matematik biliminin ve matematiği 

öğretme anlayışının da değişmiş olduğu ifade edilmiş ve Matematik Dersi Öğretim 

Programının amaçlarından birinin de değişen dünyanın ortaya çıkardığı problemleri 

çözmek için öğrencilere matematiksel düşünme ve uygulama becerisi, problem çözme 

becerisi kazandırmak olduğu vurgulanmıştır. Ayrıca, programda Türk kültürü 

içerisinde matematiğe katkıda bulunmuş şahsiyetleri, eserleri öğretmenin 

gerekliliğine ilişkin ifadeler yer almıştır. Tüm bunlar pragmatizmin yansımaları 

olarak değerlendirilmiş, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim 

sürecidir’ ilkesi ve ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel 

mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesinin Matematik Dersi Öğretim 

Programına yansıdığı kanaatine varılmıştır.   

 MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan Fizik Dersi Öğretim Programının 

ikinci ve üçüncü bölümü de eğitim felsefesi incelemelerinden elde edilen ilkeler ve 

öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak çözümlenmiştir. Bu çözümlemenin 

sonucunda, Fizik Dersi Öğretim Programının hem ikinci hem üçüncü bölümünün 

pragmatizmin eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı 

değerlendirilmiştir. Daha detaylı açıklanacak olursa; fizik eğitiminin hayata dönük 

olması ve uygulamaya, deneye dayalı olarak yapılması gerektiğinin vurgulanması 

Fizik Dersi Öğretim Programının pragmatizm temelinde hazırlandığını göstermiştir. 

Programda Türk kültüründe fizik bilimine katkısı olan şahsiyetlerin ve onların 

eserlerinin öğrencilere öğretilmesi gerektiğine ilişkin ifadeler de yer almıştır. Tüm 

bunlar pragmatizmin yansımaları olarak değerlendirilmiş, pragmatizmin ‘eğitim, 

deneyime dayanan bir gelişim sürecidir’ ilkesi ve ‘eğitim, demokratik toplumun 

devamlılığını sağlamak için kültürel mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ 

ilkesinin Fizik Dersi Öğretim Programına yansıdığını söylemeyi olanaklı kılmıştır.  

 MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan Türk Dili ve Edebiyatı (Hazırlık 

Sınıfı) Öğretim Programının ikinci ve üçüncü bölümü de eğitim felsefesi 

incelemelerinden elde edilen ilkeler ve öğretmen rolleri bir ölçüt olarak alınarak 

çözümlenmiştir. Bu çözümlemenin sonucunda, Türk Dili ve Edebiyatı (Hazırlık 

Sınıfı) Öğretim Programının hem ikinci hem üçüncü bölümünün pragmatizmin 

eğitime ilişkin yaklaşımları temel alınarak hazırlandığı değerlendirilmiştir. Daha 

detaylı açıklanacak olursa; öğrencilerin Türk dilini uygulama yaparak öğrenmelerinin 

sağlanması, öğrendiklerini günlük yaşamlarına yansıtmaları, Türkçeyi doğru ve etkili 

kullanabilen bilinçli bireyler olarak yetişmeleri gerektiğine ilişkin ifadeler, Türk Dili 



265 
 

ve Edebiyatı Dersi Öğretim Programının pragmatizme göre temellendirildiğini 

göstermiştir. Programda yer alan, millî, manevi, ahlaki, kültürel, evrensel değerlerin, 

Türk kültürünün ve Türkçenin inceliklerinin edebi türler aracılığıyla gelecek nesillere 

öğretilmesinin amaçlandığı da görülmüştür. Tüm bunlar; pragmatizmin yansımaları 

olarak değerlendirilmiş, pragmatizmin ‘eğitim, deneyime dayanan bir gelişim 

sürecidir’ ilkesi ve ‘eğitim, demokratik toplumun devamlılığını sağlamak için kültürel 

mirasın değerli unsurlarını öğretmelidir’ ilkesinin Türk Dili ve Edebiyatı Dersi 

Öğretim Programına yansıdığını söylemeyi olanaklı kılmıştır.  

 Araştırmanın ikinci boyutu olan belge inceleme kısmı genel olarak 

değerlendirildiğinde; Yükseköğretim Kurulunun Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim 

Fakülteleri belgesinin ‘Öğretmen Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ 

bölümünde hem pragmatizmin hem neoliberalizmin yansımaları görülse de, YÖK’ün 

diğer belgeleri dikkate alındığında YÖK’ün öğretmen yetiştirme felsefesinin ağırlıklı 

olarak neoliberalizme dayandığı anlaşılmıştır. MEB’in eğitim felsefesi anlayışının 

ise, belirgin bir şekilde pragmatist bir karakter gösterdiği tespit edilmiş, 

muhafazakârlıktan da izler taşıyor olabileceği çıkarımına varılmıştır. Pragmatizm 

felsefesi, Milli Eğitim Temel Kanunu’na yansıdığı gibi, YÖK’ün ‘Öğretmen 

Yetiştirmede Yeni Yapılanma: 1997 Düzenlemesi’ belgesine ve MEB’in belgelerine 

de yansımıştır. Dolayısıyla, öğretmen rollerini etkileme potansiyeli olan kaynaklar 

arasında dayandıkları felsefi görüş açısından net bir tutarlıktan söz etmek zor görünse 

de pragmatizm felsefesinin yansımaları hem Milli Eğitim Temel Kanunu’nda hem 

YÖK belgelerinden birinde, hem de MEB belgelerinde tespit edilmiştir. 

 Bu araştırmanın üçüncü boyutunda, öğretmenlerin bireysel bir eğitim felsefelerinin 

olup olmadığını ve hangi eğitim felsefeleri ile örtüştüğünü ortaya çıkarmak amacıyla 

öğretmenlerle yarı yapılandırılmış görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Görüşme 

sorularına verilen yanıtların, çeşitli felsefi anlayışların eğitime yönelik 

yaklaşımlarından çıkarılan ilkeler ve öğretmen rolleri ile eşleştirilerek 

çözümlenmesinin ardından, öğretmenlerin tek bir eğitim felsefesi anlayışına sahip 

olmadığı, eğitim felsefesi anlayışlarının çeşitli felsefi düşüncelerden etkilenerek 

oluştuğu, diğer bir ifadeyle, öğretmenlerin ifadelerinin çeşitli felsefi görüşlerle 

örtüştüğü saptanmıştır. Bu çerçevede görüşülen öğretmenlerin eğitim felsefesi 

anlayışlarının en çok pragmatizmden ve realizmden etkilendiği; natüralizm ve 

idealizmden ise kısmen etkilendiği değerlendirmesine varılmıştır.    

 İlgili belgelerin çözümlenmesi ile elde edilen bulgular değerlendirildiğinde, öğretmen 



266 
 

rollerini etkileme potansiyeli olan kaynakların tek bir felsefi düşünceden değil, 

realizm, pragmatizm, neoliberalizm, muhafazakârlık düşüncelerinden etkilenerek 

biçimlendirildiği görülmüştür. Yarı yapılandırılmış görüşmelerden elde edilen 

bulgulara göre ise; öğretmenlerin bireysel eğitim felsefesi anlayışlarına sahip olduğu, 

bu anlayışlarının pragmatizm, realizm, natüralizm ve idealizmden etkilendiği 

görülmüştür. Bu bağlamda ülkemizde öğretmen rollerini etkileme potansiyeli olan 

kaynakların dayandığı felsefi düşüncelerle, öğretmenlerin kendi eğitim felsefesi 

anlayışlarının kısmen örtüştüğü yorumu yapılabilir. Belgelerin dayandığı felsefi 

görüşler arasında neoliberalizm ve muhafazakârlık yer alırken, bu felsefi düşüncelerin 

diğerlerine oranla öğretmenlerce daha az benimsendiği saptanmıştır. 

 Bu araştırmada, öğretmenlerde yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma 

belirtilerinin olup olmadığını ortaya çıkarmak amacıyla yarı yapılandırılmış 

görüşmeler gerçekleştirilmiştir. Öğretmenlerin verdiği yanıtlar çözümlediğinde, 

öğretmenlerin vasıfsızlaşma sorunu yaşadıkları, öğretmenlerdeki vasıfsızlaşmanın, 

meslekleri üzerinde denetim kaybı yaşamaları, artan iş yükleri ve mesleğin itibar 

kaybına uğraması sebepleriyle ortaya çıktığı sonucuna ulaşılmıştır. Çalışanların 

görevlerinin rutin ve standart bir şekilde tanımlandığı, onların, planlama ve uygulama 

birbirinden ayrıldığı için işin tüm yönlerini öğrenme fırsatı bulamadığı, emeği 

üzerindeki otoritesini kaybettiği ve yaratıcı güçlerini kullanamadığı bir süreç olan 

vasıfsızlaşmanın, yabancılaşmanın bir boyutu olduğu bilinmektedir. Bu bağlamda, 

vasıfsızlaşan öğretmenlerin mesleklerine yabancılaştığı da söylenebilir.    

 Öğretmenlerin bireysel eğitim felsefeleri ve yabancılaşmanın bir boyutu olarak 

vasıfsızlaşma durumları birlikte değerlendirildiğinde, öğretmenlerin standart öğretim 

programlarını takip etmek zorunda oldukları, mekanikleşen, tekrara dayalı ve 

kalıplaşmış yöntemlere itildikleri, mekanik bir uygulayıcılığa indirgenmiş oldukları, 

meslekleri üzerindeki kontrolü kaybettikleri, bu yüzden öğretmenlerin kendi felsefi 

görüşlerini uygulama alanı bulmalarının zorlaştırdığı saptanmıştır. Bu durumun 

öğretmenlerin vasıfsızlaşma durumlarına katkıda bulunduğu değerlendirmesine 

varılmıştır. Öğretmenlerin, çeşitli sebeplerle iş yüklerinin artması da öğretmenlerin 

kendi eğitim felsefelerini yansıtacak etkili öğretim uygulamalarını geliştirme ve 

uygulamada yeterli enerjiyi bulamamalarına, öğretimde standartlaştırılmış veya 

kalıplaşmış yaklaşımlara başvurmak zorunda kalmalarına yol açmış, bu durumun 

öğretmenlerin vasıfsızlaşma durumlarına katkıda bulunduğu değerlendirmesine 

varılmıştır. Öğretmenler, mesleğin itibar kaybına uğradığını vurgulamışlar, buna 



267 
 

bağlı olarak da motivasyonlarını kaybettiklerini, performanslarının düştüğünü, 

mutsuz, tatminsiz, çaresiz hissettiklerini ifade etmişlerdir. Bu durum, onların kendi 

eğitim felsefelerine olan bağlılıklarını zayıflatmış ve kendi eğitim felsefelerini 

uygulama konusunda daha az istekli olmalarına yol açmış ve vasıfsızlaşma 

durumlarına katkıda bulunmuş görünmektedir.  

 1973 yılında yürürlüğe giren Milli Eğitim Temel Kanunu realizm ve pragmatizm 

temel alınarak oluşturulmuşken, özellikle 1980’den sonra hazırlanan, öğretmen 

rollerini etkileme potansiyeli olan YÖK belgelerinde neoliberalizm, MEB 

belgelerinde ise pragmatizm düşüncesi ön plandadır. Bu bağlamda, Atatürk’ün eğitim 

anlayışı ve 1945 sonrası Türkiye’nin eğitim anlayışı göz önünde bulundurularak bir 

değerlendirme yapıldığında, neoliberalizmle birlikte öğretmen rollerinin ve öğretmen 

emeğinin bir dönüşüm yaşadığı anlaşılmaktadır. Bu durum, Türkiye’nin 

kapitalistleşme sürecinin kristalize olmuş hali olarak değerlendirilebilir. Öğretmenler, 

bir yandan, şimdiye kadar saygıdeğer kabul edilen diğer meslek gruplarında olduğu 

gibi, haleleri sökülmüş bir meslek grubunun üyesine dönüşmüş;  öte yandan Türkiye 

Cumhuriyeti’nin milli ve çağdaş bir devlet olarak inşa edilmesinde etkin rol alan 

aydınından, standart sınavlara hazırlayan, piyasanın ihtiyaç duyduğu insan gücünü 

yetiştiren teknisyen öğretmene dönüşmüştür. Ayrıca bu teknisyen öğretmenin, 

Türkİslam kültürünü gelecek kuşaklara aktararak muhafazakârlık düşüncesine uygun 

olarak öğretmenlik yapması, öğrenci yetiştirmesi beklenmektedir. Araştırmanın 

konusu bağlamında değerlendirilirse, Türkiye’de neoliberal eğitim politikalarının 

uygulanmaya başlanmasıyla öğretmenlik mesleği ve öğretmenlerin emek süreci de 

dönüşmeye başlamıştır; beyaz yakalı emekçi öğretmenlerin neoliberalizmle birlikte 

proleterleştiği, diğer bir ifadeyle maviyakalılaştığı anlaşılmaktadır. Nitekim bu 

çalışmada öğretmenler, proleterleşmenin sonucu olarak, meslekleri üzerindeki 

kontrolü kaybettiklerini, yaratıcı kapasitelerini mesleklerine dahil edememeye 

başladıklarını, işlerinin standart ve rutin hale geldiğini, iş yüklerinin arttığını, 

emeklerinin karşılığı olarak yeterli maaş alamadıklarını ve öğretmenlik mesleğinin 

prestij kaybına uğradığı düşüncesini ortaya koyarak yabancılaşmanın bir boyutu 

olarak vasıfsızlaşma belirtileri göstermişlerdir. Vasıfsızlaşma yabancılaşmanın bir 

boyutu olarak değerlendirildiğinde, vasıfsızlaşmanın, bir başka ifadeyle 

proleterleşmenin bir sonucu olarak da öğretmenlerin emek sürecine yabancılaştığı 

değerlendirilmesine varılmıştır.  

 



268 
 

Öneriler  

Bu araştırmadan elde edilen sonuçlara dayanarak politika yapıcılara ve 

uygulayıcılara ve bu alanda araştırma yapmak isteyen araştırmacılara bazı önerilerde 

bulunulmuştur.  

 

Politika Yapıcılara ve Uygulayıcılara Yönelik Öneriler 

 Öğretmenlerin göstermiş olduğu yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma 

belirtilerine dayanarak, öğretmenlerin ders planlaması, öğretim programı 

düzenlemesi ve öğrenci değerlendirmesi gibi konularda daha fazla özerklik 

kazanmalarını sağlayacak ve bireysel eğitim felsefelerini uygulama fırsatı 

bulmalarına yardımcı olacak düzenlemelerin yapılması önerilmektedir.   

 Öğretmenlerin mesleklerindeki özerkliklerini artırmak, onların eğitim felsefelerini 

daha etkin bir şekilde uygulamalarına yardımcı olacağı düşünülmektedir. Politika 

yapıcılar, öğretmenlere sınıf içinde daha fazla karar alma yetkisi vererek, kendi eğitim 

yaklaşımlarını ve felsefelerini sistemin hedefleriyle uyumlu hale getirmelerini teşvik 

edebilirler. 

 Öğretmenlerin iş yükünü hafifleterek, onların daha yaratıcı ve öğrenci merkezli 

öğretim yöntemlerine odaklanmalarına olanak tanıyacak ve bireysel eğitim 

felsefelerini uygulama fırsatı bulmalarına yardımcı olacak düzenlemelerin yapılması 

önerilmektedir.   

 Öğretmenlerin iş güvenliğini ve refahını sağlayacak, öğretmenlik mesleğine olan 

saygı ve güveni yeniden inşa ederek mesleğinin itibarını yeniden geri kazandıracak 

ve böylece öğretmenlerin kendi eğitim felsefelerine olan bağlılıklarını güçlendirerek 

felsefelerini uygulama konusunda güç ve motivasyon bulmalarını sağlayacak 

politikaları hayata geçirmeleri önerilmektedir. 

 Öğretim programının daha esnek ve öğretmenlerin bireysel yaklaşımlarına yer veren 

bir yapıya dönüştürülmesi, öğretmenlerin pedagojik özgürlüğünü artırabilir. 

 Öğretmenlerin, eğitimdeki yeni felsefi yaklaşımları ve yöntemleri takip etmeleri 

teşvik edilmelidir. Böylece, hem öğretmenler hem de sistem, birbirlerine karşı 

esneklik göstererek uyum içinde hareket edebilirler.  

 Eğitim politikalarının, farklı eğitim felsefelerini ve öğretmenlerin özgün 

yaklaşımlarını dikkate alan kapsayıcı bir yapıya sahip olması önemlidir. 



269 
 

Standartlaştırma yerine, öğretmenlerin öğrenci merkezli ve yaratıcı yöntemlerle kendi 

pedagojik anlayışlarını uygulamalarına izin verilmesi önerilmektedir. 

  

Araştırmacılara Öneriler 

 

 Bu çalışma kapsamında, eğitim ilkeleri ve öğretmen rolleri açısından çözümlemesini 

yapılan felsefi düşünceler idealizm, realizm, natüralizm, pragmatizm, varoluşçuluk, 

Marksizm, muhafazakârlık ve neoliberalizmdir. Gelecek çalışmalarda, bu felsefi 

düşüncelere ek olarak başka felsefi düşünceler de eğitim ilkeleri ve öğretmen rolleri 

açısından çözümlenebilir ve öğretmen rollerini etkileme durumları açısından 

incelenebilir. 

 Bu çalışma kapsamında, felsefi çözümlemeler sonucu elde edilen ilke ve roller bir 

ölçüt olarak alınarak MEB Talim Terbiye Kurulu tarafından hazırlanan öğretim 

programlarının ortak metni, Tarih Dersi Öğretim Programı, Matematik Dersi Öğretim 

Programı, Fizik Dersi Öğretim Programı ve Türk Dili ve Edebiyatı Dersi Öğretim 

Programı (Hazırlık Sınıfı) incelenmiştir. Gelecek çalışmalarda, başka öğretim 

programları da eğitim ilkeleri ve rolleri bir ölçüt olarak alınarak çözümlenebilir, hangi 

felsefi görüşleri yansıttığı bakımından incelenebilir.  

 Ülkemizde, öğretmenlerin rollerini etkileme potansiyeli taşıyan çeşitli kaynaklar 

olmasına rağmen, öğretmenlerin kendi bireysel eğitim felsefelerini inşa ettikleri 

görülmüştür. Öğretmenlerin bireysel eğitim felsefesi anlayışlarının, onların kendi 

deneyimlerinden, öğrenmelerinden nasıl etkilendiği başka bir araştırmada daha geniş 

kapsamlı araştırılabilir.   

 Öğretmenlerin rollerini etkileme potansiyeli taşıyan başka resmi kaynaklar da ileriki 

çalışmalara dâhil edilebilir.  

 Benzer bir çalışmada, hem devlet okulunda hem özel okulda çalışan öğretmenlerin 

görüşleri alınarak, öğretmenlerin vasıfsızlaşma durumları karşılaştırmalı 

araştırılabilir.  

 

 

 

 

 

 



270 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



271 
 

 

KAYNAKÇA 

 

Abraham, G.Y.(2014). Critical Pedagogy: Origin, Vision, Action & Consequences. 

Karlstads universitet, 10(1), 90-98. 

 

Adıvar, A.A. (1995). Türkiye’de İslami ve Batılı düşüncelerin etkileşimi. (D. Dursun, 

Der.) Türkiye’de İslam ve Laiklik, (s.11-21). İstanbul: İnsan Yayınları. 

 

Adler, M. (1982). The Paidea Proposal: An Educational Manifesto, New York: 

Macmillan.  

 

Ağaoğulları, M. ve Köker L. (1991). Tanrı devletinden kral devletine. Ankara: İmge. 

 

Akar, H. (2018). The relationships between quality of work life, school alienation, 

burnout, affective commitment and organizational citizenship: A study on teachers. 

European Journal of Educational Research, 7(2), 169-180. doi: 10.12973/eu-

jer.7.2.169. 

 

Akıncı, M. (2008). Türk Muhafazakâr Düşüncesinde Ana Temalar: 1946-1980 Dönemi. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Hacettepe Üniversitesi, Ankara, Türkiye. 

 

Akpunar, B. (2019). Eğitim Felsefesi, Akımlar, Öncüleri ve Eğitime İlişkin Görüşleri. 

M.Ergün ve A.Çoban (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.117-143). Ankara: Pegem Akademi.  

 

Aktan, C. C. (1995). Klasik Liberalizm-Neoliberalizm. Amme İdaresi Dergisi, 28, 3–32. 

 

Akyüz (1989). Türk Eğitim Tarihi (Başlangıçtan 1988’e) (Genişletilmiş 3.Baskı). 

Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi.  

 

Albayrak, A. (2019) . Felsefi Akımların Atatürk Dönemi Türk Eğitim Sistemi Üzerine 

Yansımaları (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Erzincan Binali Yıldırım 

Üniversitesi, Erzincan, Türkiye.  

 

Alemdar, M. & Aytaç, A. (2022). The impact of teachers' educational philosophy 

tendencies on their curriculum autonomy. Journal of Pedagogical Research, 6(1), 

270-284. https://dx.doi.org/10.33902/JPR.2022.166 

 

Althusser, L. (1991), İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları (Y. Alp ve M. Özışık, Çev.) 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Altın, M. (2019).  Kemalizm ve Muhafazakârlık Arasında Türkiye’de Eğitim. Elektronik 

Sosyal Bilimler Dergisi, 18(71), 1497-1510.  

 

Altınkurt, Y., Yılmaz, K. ve Oğuz, A. (2012). İlköğretim ve ortaöğretim okulu 

öğretmenlerinin eğitim inançları. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Eğitim Fakültesi 

Dergisi, 31(2), 1-19. 

 

https://dx.doi.org/10.33902/JPR.2022.166


272 
 

Anderson, D., Lucas, K. B., & Ginns. I. S. (2003). Theoretical perspectives on learning 

in an informal setting. Journal of Research in Science Teaching, 40 (2), 177–199. 

 

Anyon, J. (2011). Marx and Education. New York: Routledge.  

 

Apple, M. W. (2012). Education and power. New York: Routledge. 

 

Apple, M. W. & Jungck, S. (1990). "You don't have to be a teacher to teach this unit!:" 

Teaching, technology, and gender in the classroom. American Educational Research 

Journal, 27(2), 227-251. 

 

Apple, M. W. (1988). Teachers and texts: A political economy of class and gender 

relations in education. New York: Routledge. 

 

Apple, M. W. & Teitelbaum, K. (1986). Are teachers losing control of their skills and 

curriculum? Journal of Curriculum Studies, 18(2), 177–184. 

 

Aristoteles (2022). Nikomakhos’a Etik (F. Akderin, Çev.). İstanbul: Say Yayınları  

 

Aristoteles (2000). Politika (M. Tuncay, Çev.). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri, C. II (1952). Ankara: Türk İnkılap Tarihi Enstitüsü 

Yayınları. 

 

Bakır, K. (2020). Eğitim Felsefesi. Ankara: Pegem Akademi.  

 

Bakır, K. (2007). Jean-Jacques Rousseau’nun Natüralist Eğitim Anlayışı. Atatürk 

Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi, (15), 103-122. 

 

Banfield, G. (2015). Marx and Education: working with the revolutionary 

educator. Journal for Critical Education Policy Studies, 13(3), 8-28. 

 

 

Barrot, J. (2016). Examining the Teaching Beliefs and Practices of Experienced ESL 

Teachers: A Sociocognitive-Transformative Perspective. 3L: The Southeast Asian 

Journal of English Language Studies, 22(1), 153 – 163. 

 

Barrow, R. (2010). Schools of thought in philosophy of education. In R. Bailey, R.  

Barrow, D. Carr and C. McCarthy (Eds.), The SAGE handbook of the philosophy of 

education (pp. 21–36). London: SAGE Publications Limited. 

 

Başerer, D. (2018). Realizm ve Eğitim. F.Manav (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.35-46). 

Ankara: Pegem Akademi.  

 

Bauch, P. A. (1982). Predicting Elementary Classroom Teaching Practices from 

Teachers' Educational Beliefs. Paper presented at the Annual Meeting of the 

American Educational Research Association. New York, NY, March 19-23.  

 

Bektaş, E. (2018). İdealizm ve Eğitim. F.Manav (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.23-34). 

Ankara: Pegem Akademi.  



273 
 

 

Beneton, P. (2011).  Muhafazakârlık (Çev. C. Akalın). İstanbul: İletişim Yayınları  

 

Berkant, H. G., & Can, Ö. (2022). Sınıf öğretmenlerinin eğitim inançlarının ve öğretim 

programına bağlılıklarının incelenmesi. International Journal of Social and 

Humanities Sciences Research (JSHSR), 9(90), 2447–2473. 

https://doi.org/10.26450/jshsr.3385 

 

Best, S. (2003). A beginner's guide to social theory. London: SAGE Publications.  

 

Beylur, S. (2022). Muhafazakâr Düşünce ve Sosyal Değişim. Manas Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 11(3), 1205-1217. 

 

Biçer, B. (2013). Philosophy group teacher candidates’ preferences with regard to 

educational philosophies of teaching and learning activities. The 

Anthropologist, 16(3), 427-434. 

 

Bilhan, S. (1991). Eğitim felsefesi. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Yayınları.  

 

Bobbitt, F. (1918). The Curriculum. Boston: Houghton Mifflin Company.  

Bonald, L. G. A.V. D. (1854). Theorie de l'éducation sociale. Available at: 

https://books.google.com.tr/books?id=FI5WeD1j1G8C&printsec=frontcover&hl

=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false 

 

Boos, R. W. (1970). Existentialism & Education. Journal of Thought, 113-117. 

 

Bora, T. (2015). Türk Sağının Üç Hali. İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Boratav, K. (2011). Türkiye iktisat tarihi 1908-2007. Ankara: İmge Yayınevi. 

 

Bostan-Sarıoğlan, A. ve Küçüközer, H. (2017). Fen Bilgisi Adaylarının Okul Dışı 

Öğrenme Ortamları ile İlgili Görüşlerinin Araştırılması. İnformal Ortamlarda 

Araştırmalar Dergisi, 2(1), 1-15.  

 

Boucher, E. (2020). Democracy, Neoliberalism, and School Choice: A Comparative 

Analysis of India and the United States. Journal of Global Education and 

Research, 4(2), 96-112. 

 

Bowers, C. A. (1965). Existentialism and educational theory. Educational Theory, 15(3), 

222-229. 

 

Bracey, G. (2003). On the death of childhood and the destruction of public schools: The 

folly of today's education policies and practices. Portsmouth, NH: Heinemann. 

 

Braverman, H. (2008). Emek ve Tekelci Sermaye: Yirminci Yüzyılda Çalışmanın 

Değersizleştirilmesi (Ç.Çidamlı, Çev.). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

 

https://books.google.com.tr/books?id=FI5WeD1j1G8C&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=FI5WeD1j1G8C&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false


274 
 

Brancaleone, D. &  O’Brien, S. (2011). Educational commodification and the (economic) 

sign value of learning outcomes. British Journal of Sociology of Education, 32(4), 

501–519. 

 

Briggs-Carter, J. M. (1991). Socialization of prospective principals as instructional 

leaders in the ear of ‘school reform’: anticipatory deskilling and reskilling in the 

process of becoming a principal. (Unpublished Doctoral Dissertation). University of 

Houston, Texas, USA (ERIC Document Reproduction No. 380442).  

 

Brousseau, B., Book, C., & Byers, J. (1988). Teacher beliefs and the cultures of teaching. 

Journal of Teacher Education, 39(6), 33-39. 

 

Brown, P. & Lauder, H. (2006). Globalisation, knowledge and the myth of the magnet 

economy, Globalisation. Societies and Education, 4, 25–57. 

 

Brown, G. T. L. (2003). Teachers’ instructional conceptions: Assessment’s relationship 

to learning, teaching, curriculum, and teacher efficacy. Paper presented at the Joint 

Conference of the Australian and New Zealand Associations for Research in 

Education, Auckland, New Zealand. 

 

Brown, C. A., & Cooney, T. J. (1982). Research on teacher education: A philosophical 

orientation. Journal of Research and Development in Education, 15(4), 13-18. 

 

Burke, E. (2016). Fransız Devrimine İlişkin Düşünceler (O.Aslan, Çev.). Ankara: Kadim 

Yayıncılık.  

 

Busch, L. (2011). Standards. Recipes for Reality. The MIT Pres: Cambridge, 

Massachusetts. 

 

Büyükalan-Filiz, S. ve Kaya, V.H. (2013). İlköğretim fen ve teknoloji dersi öğretim 

programı ile fen bilgisi öğretmenliği lisans ve lisansüstü öğretim programının felsefe, 

amaç ve içerik ilişkisinin incelenmesi. Türk Eğitim Bilimleri Dergisi, 11(2), 185-208. 

 

Büyükdüvenci, S. (2001). Varoluşçuluk ve Eğitim. Ankara: Siyasal Kitabevi.  

 

Büyükdüvenci, S. (1987). Eğitim felsefesi: “Yazılar”. Ankara: Yargıcıoğlu Matbaası. 

 

Büyüköztürk, Ş., Kılıç-Çakmak, E., Akgün,Ö.E., Karadeniz, Ş., ve Demirel, F. (2019). 

Eğitimde Bilimsel Araştırma Yöntemleri (27.Basım). Ankara: Pegem Akademi. 

 

Cain, M. (2012). Beliefs about Classroom Practice: A Study of Primary Teacher Trainees 

in Trinidad and Tobago. International Journal of Humanities and Social Science, 

2(3), 96-105. 

 

Carr, W. (2004). Philosophy and Education. Journal of Philosophy of Education, 38(1), 

55-73.  

 

Centeno, M.A. & Cohen, J.N. (2012). The Arc of Neoliberalism. Annual Review of 

Sociology, 38, 317–340. 

 



275 
 

Cevizci, A. (2018). Eğitim Felsefesi. İstanbul: Say Yayınları. 

 

Cevizci, A. (2017). Felsefenin Kısa Tarihi. İstanbul: Say Yayınları. 

 

Chan, K.W., & Elliott, R.G. (2004). Relational Analysis of Personal Epistemology and 

Conceptions about Teaching and Learning. Teaching and Teacher Education, 20, 

817–831. 

 

Chan, K. W. (2003). Hong Kong teacher education students' epistemological beliefs and 

approaches to learning. Research in Education, 69(1), 36-50. 

 

Chau, R. (2009). Liberalism: A political philosophy. Mankal Economic Education 

Foundation, 1-6. 

 

Charters, W.W. (1922). Activity analysis and curriculum construction. Journal of 

Educational Research, 5(5). 

 

Ciascai, L. and Zsoldos-Marchis, I. (2016). Study on Teachers’ Beliefs about teaching. 

Paper presented 10th International Technology, Education and Development 

Conference, Valencia, Spain.  doi: 10.21125/inted.2016.2106. 

 

Clark, J. (2006). Philosophy of Education in Today’s World and Tomorrow’s: A View 

from ‘Down Under’. Paideusis,15(1), 21-30. 

 

Cole, M. (2008). Marxism and Educational Theory. London and NewYork: Routledge.  

 

Connell, R. (2009). Good teachers on dangerous ground: Towards a new view of teacher 

quality and professionalism. Critical Studies Education, 50(3), 213- 229. 

 

Creswell, J. W.(2012) Educational Research: Planning, Conducting, and Evaluating 

Quantitative and Qualitative Research. England: Pearson Education. 

 

Cuban, L. (1993). How Teachers Taught: Constancy and Change in American 

Classrooms, 1890-1990. New York: Teachers College Press. 

 

Curren, R.R. (2009). Pragmatist philosophy of education. In H.Siegel (Ed.) The Oxford 

handbook of philosophy of education. New York: Oxford University Press.  

 

Çağlar, C. (2013). The Relationship between the Levels of Alienation of the Education 

Faculty Students and Their Attitudes towards the Teaching Profession. Educational 

Sciences: Theory and Practice, 13(3), 1507-1513. 

 

Çağlayan, G., & Ağgön, E. (2021). Beden Eğitimi ve Spor Dersi Öğretim Programının 

Temel Felsefi ve Genel Amaçlarına Yönelik Öğretmen Görüşleri, Anatolia Sport 

Research, 2(2): 26-32. 

 

Çaha, Ö. (2012).  Dört Akım Dört Siyaset. İstanbul: Orion Kitabevi 

 

Çaha, Ö. (2004). Muhafazakâr Düşüncede Toplum. Uluslararası Muhafazakârlık ve 

Demokrasi Sempozyumu Kitapçığı. Ankara: Ak Parti Yayınları. 

https://philpapers.org/rec/SIETOH
https://philpapers.org/rec/SIETOH


276 
 

 

Çelebi, V. (2013). JP Sartre ve S. Kierkegaard’ın varoluşçuluk düşüncelerinin 

karşılaştırılması. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 23(2), 247-262. 

 

Çelebi, V. (2008). S. Kierkegaard ve JP Sartre'ın varoluşçuluk anlayışlarının 

karşılaştırılması (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Pamukkale Üniversitesi, 

Denizli, Türkiye. 

 

Çelik, M., & Zelyurt, H. (2021). The analysis of educational philosophy trends among 

pre-school teachers: Educational philosophy trends among pre-school 

teachers. International Journal of Curriculum and Instruction, 13(3), 3057-3069.  

 

Çelik, R., & Orçan, F. (2020). Pedagojik Formasyon Eğitimi Sertifika Programı ve Eğitim 

Fakültesi Öğrencilerinin Eğitim İnançlarının Karşılaştırılmas. Uluslararası Türkçe 

Edebiyat Kültür Eğitim (TEKE) Dergisi, 9(2), 872-883. 

 

Çelik, R., ve Orçan, F. (2016). Öğretmen adaylarının eğitim inançları üzerine bir çalışma. 

Eğitimde Kuram ve Uygulama, 12(1), 63-77. 

 

Çetin, B., İlhan, M. ve Arslan, S. (2012). Öğretmen adaylarinin benimsedikleri eğitim 

felsefelerinin çeşitli değişkenler açisindan incelenmesi. International Journal of 

Social Science, 5(5), 149-170. 

 

Çetin, H. (2001a). Liberalizmin temel ilkeleri. Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi, 2(1), 219-237. 

 

Çetin, H. (2001b). Devlet, ideoloji ve eğitim. CÜ Sosyal Bilimler Dergisi, 25(2), 201-

211. 

 

Çınkır, Ş. & Kurum, G. (2017). Atanmak ya da atanamamak: Ücretli öğretmenlerin 

yaşadıkları sorunlar. Eğitimde Nitel Araştırmalar Dergisi, 5(3), 9-35. 

 

Çiğdem, A. (1997). Muhafazakârlık Üzerine. Toplum ve Bilim, 74 Güz, 32-52 

 

Çiğdem, A. (2001). Taşra Epiği: Türk İdeolojileri ve İslamcılık. İstanbul: Birikim 

Yayınları. 

 

Çiydem, E., & Akdağ, H. (2021). Türkiye’deki İlkokul/İlköğretim Programlarının Felsefi 

Temeller Açısından İncelenmesi (1924-2018). Vakanüvis Uluslararası Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 6 (Prof. Dr. Süleyman Büyükkarcı Özel Sayısı), Aralık 2021, 

52-81. 

 

Çoşkun, S., & Taneri, P. O. (2021). Öğretmen adaylarının eğitim yaklaşımlarının eğitim 

felsefeleri çerçevesinde değerlendirilmesi. Dört Öge, (19), 29-49. 

 

Çoşkunoğlu, İ. M., & Ünal, C. (2022). Fen bilimleri öğretmenlerinin eğitim felsefelerinin 

ve epistemolojik inançlarının incelenmesi. Dokuz Eylül Üniversitesi Buca Eğitim 

Fakültesi Dergisi, (53), 263-286. 

 



277 
 

Danylewycz, M., & Prentice, A. (1986). Teachers’ Work: Changing Patterns and 

Perceptions in the Emerging School Systems of Nineteenth-and Early Twentieth-

Century Central Canada. Labour/Le Travailleur, 17, 59-82. 

 

Davarcı, E., Seggie, F. N., Kızıltepe, Z., & Yılmaz, G. (2014). Perceptions of English 

language teachers about their alienation of labour at universities in Turkey. World 

Studies In Education, 15(1), 67-88. 

 

Davies, B.  & Bansel, P. (2007). Neoliberalism and education, International Journal of 

Qualitative Studies in Education, 20(3), 247–259.  

 

Day, C. (2000). Stories of change and professional development: The costs of 

commitment. In C. Day, A. Fernandez, T. E. Hauge, & J. Muller (Eds.), The life and 

work of teachers international perspectives in changing times (pp. 109-129). 

London: Falmer Press. 

 

Demir, O., & Aktı-Aslan, S. (2021). Öğretmenlerin benimsedikleri eğitim felsefelerinin 

çeşitli değişkenler açısından incelenmesi. Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi [MSKU Journal of Education], 8(1), 307-321. DOI: 

10.21666/muefd.842880. 

 

Demirel, Ö. (2012). Eğitimde program geliştirme: Kuramdan uygulamaya. Ankara: 

Pegem Akademi. 

 

Derber, C. (1983). Managing professionals: Ideological proletarianization and 

postindustrial labor. Theory and Society, 12, 309-341. 

 

Department for Education, The overall aims of the National Curriculum, Qualifications 

and Curriculum Authority, 2011, 

http://media.education.gov.uk/assets/files/pdf/c/curriculum% 20aims.pdf. 

 

Dewey, J. (2021). Deneyim ve Eğitim (S. Akıllı, Çev.). Ankara: ODTÜ Yayınları. 

 

Dewey, J. (2004). Demokrasi ve Eğitim (T. Göbekçin, Çev.). Ankara: Yeryüzü Yayınevi. 

 

Dewey, J. (1933). How We Think. Chicago: D. C Heath & Co Publishers.  

 

Dewey, J. (1902). The child and the curriculum. Chicago & London: The University of 

Chicago Press. 

 

Dewey, J. (1897). My Pedagogic Creed. The School Journal, 54(3), 77-80. 

 

Dhillon, M. (2019). Alienation among school teachers in relation to job satisfaction and 

self-esteem. International Journal of Arts Humanities and Social Sciences 

Studies, 4(8). 

Dilekli, Y. (2019). Felsefi ekoller açısından eğitim: natüralizm, pragmatizm ve analitik 

felsefe. E.Tezci (Ed.), Eğitim Felsefesi: Temeller, Ekolller, Kavramlar (ss.49-62). 

Ankara: Nobel Yayıncılık.  

 



278 
 

Di Santo, A., Timmons, K.  & Lenis, A. (2017). Preservice early childhood educators’ 

pedagogical beliefs. Journal of Early Childhood Teacher Education, 38(3), 223-241. 

 

Dixon, P. (2012). Why the denial? Low-cost private schools in developing countries and 

their contributions to education. Econ Journal Watch, 9(3), 186-209. 

 

Doğan, N. (2003). Pragmatizmin felsefi temelleri. Erciyes Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi, 20 (1), 83- 93. 

 

Doğanay, A. (2011). Hizmet öncesi öğretmen eğitiminin öğretmen adaylarının felsefi 

bakış açılarına etkisi. Eğitim ve Bilim, 36(161), 332-348. 

 

Doğanay, A., ve Sarı, M. (2003). İlköğretim öğretmenlerinin sahip oldukları eğitim 

felsefelerine ilişkin algılarının değerlendirilmesi “öğretmenlerin eğitim felsefeleri”. 

Türk Eğitim Bilimleri Dergisi, 1(3), 321-337. 

 

Donskikh, O.A. (2019). Significance of Aristotle’s Teaching Practice for Modern 

Education. In R.B. Monyai (Ed.), Teacher Education in the 21st Century, (pp.113-

124). DOI: http://dx.doi.org/10.5772/intechopen.84180 

 

Down, B. (2009). Schooling, productivity and the enterprising self: beyond market 

values. Critical Studies in Education, 50(1), 51–64. 

 

D’Souza, M.O. (1992). Philosophy, Philosophy of Education, and the Education of 

Teachers. Interchange,23(3), 255-264. 

 

Durakoğlu, A. (2018). Eleştirel Pedagoji ve Temsilcileri. F.Manav (Ed.), Eğitim Felsefesi 

(ss.179-188). Ankara: Pegem Akademi.  

 

Durkheim, E. (2016). Eğitim ve Sosyoloji (P. Ergenekon, Çev.). İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık.  

 

Durmaz, O. S. (2014). Emek süreci ve yeniden proleterleşme: Türkiye’de öğretmen 

örneği (Yayımlanmamış doktora tezi). Ankara Üniversitesi, Ankara, Türkiye.  

 

Durmaz, O. S. (2013). Hegemonik üretim rejiminden hegemonik despotizme: Türkiye'de 

öğretmenlerin dönüşümünü Burawoy'un kavram setiyle okumak. 5. Ulusal Sosyal 

Haklar Sempozyumu, Uludağ Üniversitesi, Bursa. 

 

Durmuş, S. (2018). Hegel and Kierkegaard on the relation between truth, selfhood and 

authorship (Unpublished Master's thesis). Middle East Technical University, 

Ankara, Turkey.  

 

Easthope, C., & Easthope, G. (2000). Intensification, extension and complexity of 

teachers’ workload. British Journal of Sociology of Education, 21(1), 43-58. 

doi:10.1080/01425690095153. 

 

Edgell, S. (2012). The sociology of work (2nd ed.). London: Sage Publications. 

Eğitim-Bir-Sen. (2008). Öğretmenlerin meslek memnuniyeti araştırması. Ankara: Yazar 

http://dx.doi.org/10.5772/intechopen.84180


279 
 

 

Ekiz, D. (2007). Öğretmen adaylarının eğitim felsefesi akımları hakkında görüşlerinin 

farklı programlar açısından incelenmesi. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 24, 1-12. 

 

Ekzen, N. (2009). Türkiye kısa iktisat tarihi 1946'dan 2008'e iliştirilmiş ekonomi IMF-

Dünya Bankası düzeninde 62 yıl. Ankara: ODTÜ Yayıncılık. 

 

Elias, J.L. & Merriam, S. (2005). Philosophical Foundations of Adult Education USA: 

Krieger Publishing Company.  

 

Enslin, P. (2010). Philosophy of Education: Overview. International Encyclopedia of 

Education, 1–10. doi:10.1016/b978-0-08-044894-7.00532-7.  

 

Erbas, M. K. (2014). The Relationship between alienation levels of physical education 

teacher candidates and their attitudes towards the teaching profession. Australian 

Journal of Teacher Education, 39(8). https://doi.org/10.14221/ajte.2014v39n8.3 

 

Erden, M.  (1998). Öğretmenlik mesleğine giriş. İstanbul: Alkım Yayınları. 

 

Erdoğan, M. (2003). Anayasal demokrasi. Ankara: Siyasal. 

 

Eren,  E. K. (2012). Muhafazakâr Siyaset Anlayışı ve Demokrasi (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi. Gazi Üniversitesi, Ankara, Türkiye.  

 

Ergün. M. (2018). Eğitim Felsefesi. Ankara: Pegem Akademi. 

 

Ergüç, V. (2013). Türkiye’de Muhafazakâr Milliyetçilik: Erol Güngör Örneği. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Hacettepe Üniversitesi, Ankara, Türkiye.  

 

Ergil, D. (1986). İdeoloji: Milliyetçilik, Muhafazakârlık ve Halkçılık.  Ankara: “S” 

Yayınları. 

 

Ertaylan, A. (2018). Fromm’un yabancılaşma kuramı perspektifinden Haneke 

sinemasındaki yabancılaşmış karakterlerin analizi: ‘7. Kıta’. Akademik Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 6 (77), 123-141. 

 

Ertürk, S. (2013). Eğitimde program geliştirme. Ankara: Edge Akademi Yayınları. 

 

Exley, S., & Ball, S.J. (2011). Something old, something new… understanding 

Conservative education policy. In H. Bochel (Ed.) The Conservative Party and Social 

Policy. Bristol: Policy Press. 

 

Fang, Z. (1996). A review of research on teacher beliefs and practices. Educational 

Research, 38(1), 47–65. 

 

Feinberg, W., & Soltis, J. F. (2009). School and society. New York: Teachers College 

Columbia Universty. 

 

Ferretter, L. (2006). Louis Althusser. New York: Routledge Critical Thinkers. 

https://doi.org/10.14221/ajte.2014v39n8.3


280 
 

 

Flynn, T. (2006). Existentialism: A Very Short Introduction. New York: Oxford 

University Press. 

 

Frankena, W. K. (1965). Three historical philosophies of education: Aristotle, Kant, 

Dewey. USA: Scott, Foresman and Company. 

 

Freire, P. (2017). Ezilenlerin Pedagojisi (D. Hattatoğlu ve E. Özbek, Çev.). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

 

Friedman, M. (1955). The role of government in education.  In R.Solo (Ed.), Economics 

and the Public Interest (ss. 123-144). New Brunswick, NJ: Rutgers University Press. 

 

Friedman, M. (1988). Kapitalizm ve Özgürlük (D. Erberk ve N. Himmetoğlu, Çev.). 

İstanbul: Altın Kitaplar.  

 

Fuller, K., & Stevenson, H. (2019). Global education reform: Understanding the 

movement. Educational Review, 71(1), 1-4. 

 

Ghaziani, F.G., Razavi, S. M. H., Sareshkeh S.K., & Ghasemi R. (2014). Preference of 

Educational Philosophy and Philosophical Mindedness of Iranian Physical Education 

and Sport Science Lecturers. Annals of Applied Sport Science, 2(1), 81-86.  

 

Giroux, H. (1988). Teachers as intellectuals. Toward a critical pedagogy of learning. 

Granby, Mass.: Bergin & Garvey. 

 

Giroux, H. (1983). Theory and resistance in education towards a pedagogy for the 

opposition. New York: Bergin & Garvey Publishers. 

 

 

Gökberk, M. (2018). Felsefe Tarihi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

 

Görgülü-Arı, A. ve Arslan, K. (2020). Fen Bilimleri Öğretim Programının Eğitim 

Felsefesi Akımları Açısından İncelenmesi. Ulakbilge, 53, 1127–1141. doi: 

10.7816/ulakbilge-08-53-04. 

 

Göze, A. (2016). Siyasal düşünceler ve yönetimler (16. Basım). İstanbul: Beta 

 

Grenberg, J.M. (2019). Autonomous moral education is Socratic moral education: The 

Import of repeated activity in moral education out of evil and into virtue, Educational 

Philosophy and Theory, 51(13), 1335-1346. DOI: 10.1080/00131857.2018.1487285 

 

Gunzenhauser, M. G. (2003). High-stake testing and the default philosophy of education. 

Theory into Practice, 42(1), 51-58. 

 

Guyer, P., & Horstmann, R.P. (2020). Idealism. In  E. N. Zalta (Ed.), The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy. Erişim adresi : 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/idealism/>. 

 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/idealism/


281 
 

Gutek, G. L. (2017). Eğitime Felsefi ve İdeolojik Yaklaşımlar (N. Kale, Çev.). Ankara: 

Ütopya Yayınevi.  

 

Güçlü, M. (2019). Eğitim Felsefesi. Ankara: Pegem Akademi. 

 

Gülersoy, A. E., Özbay, G., Yıldırım, G., & Çetinkaya, B. (2021). Sosyal Bilgiler dersi 

öğretim programı kazanımlarının (4., 5., 6. Ve 7. Sınıflar) eğitim felsefesi ve eğitim 

teorileri açısından incelenmesi, Uluslararası Sosyal Bilimler Eğitimi Dergisi, 7(1), 

151-199. DOI: 10.47615/issej.944834 

 

Günay, M. (2018). Eğitim Felsefesi. Konya: Çizgi Kitabevi. 

 

Gür, B. S. (2014). Deskilling of teachers: The case of Turkey. Educational Sciences: 

Theory and Practice, 14(3), 887-904. 

 

Güven, İ. (2015). Türk Eğitim Tarihi. Ankara: Pegem Akademi.  

 

Hall, C. (2004). Theorising changes in teachers’ work. Canadian Journal of Educational 

Administration and Policy, 32. Retrieved from https://eric.ed.gov/?id=EJ848225.  

 

Hargreaves, A. (2000). Four ages of professionalism and professional learning. Teachers 

and Teaching, 6(2), 151- 182. doi:10.1080/713698714. 

 

Hargreaves, A. (1992). Time and teachers’ work: an analysis of the intensification thesis, 

Teachers College Record, 92(1), 87–108.  

 

Hargreaves, D.H. (1975). Interpersonal relations and education. London, UK: Routledge 

& Kegan Paul.  

 

Harper, R. (1955). Significance of existence and recognition for education. Teachers 

College Record, 56(9), 215-258. 

 

Harvey, D. (2021). Neoliberalizmin Kısa Tarihi. (A. Onacak, Çev.). İstanbul: Sel 

Yayıncılık. 

 

Harvey, D. (1991). The Condition of Postmodernity. Blackwell: Massachusetts.  

 

Hayek, F.A. (2013). Özgürlüğün Anayasası (Y. Z. Çelikkaya, Çev.). Ankara: BigBang 

Yayınları.  

 

Hayek, F. A. (2007). The road to serfdom. Routledge.  

 

Heimlich, J. E. & Norland, E. (1994). Developing teaching style in adult education. San 

Francisco, CA: Jossey-Bass Publishers. 

 

Helsby, G. (2000). Multiple truths and contested realities: The changing faces of teacher 

professionalism in England. In C. Day, A. Fernandez, T. E. Hauge, & J. Muller 

(Eds.), The life and work of teachers:  International perspectives in changing times 

(pp. 93-108). London: Falmer Press. 

 

https://eric.ed.gov/?id=EJ848225
https://catalogue.nla.gov.au/catalog/2716478
https://catalogue.nla.gov.au/catalog/2716478
https://catalogue.nla.gov.au/catalog/2716478
https://catalogue.nla.gov.au/catalog/2716478


282 
 

Helsby, G. & Knight, P. (1997) Continuing professional development and the National 

Curriculum. In G. Helsby & G. McCulloch (Eds.), Teachers and the National 

Curriculum (pp. 145–162) London: Cassell 

 

Hesapçıoğlu, M. (2009). Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Eğitim Politikası ve 

Felsefesi, M.Ü. Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, 29, 121-138. 

 

Heywood, A. (2014). Siyasi İdeolojiler (A. K. Bayram, Ö. Tüfekçi, H. İnaç, Ş. Akın, B. 

Kalkan, Çev.). Ankara: Adres Yayınları. 

 

Holt, J.  (1972). Freedom and Beyond. New York: E. P. Dutton and Company, Inc. 

 

Hotaman, D. (2019). Temel Felsefi Ekoller. M. Yapıcı (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.57-88). 

Ankara: Eğiten Kitap Yayıncılık.  

 

Hursh, D. (2008). High-stakers testing and the decline of teaching and learning. The Real 

crisis in education. New York: Rowman & Littlefield Publis. 

 

Inandi, Y., & Selbi, A. (2022). Teachers’ organizational alienation predicted by 

leadership styles of school principals, International Online Journal of Educational 

Sciences, 14 (2), 432-448. 

 

Ingersoll, R. M. (2012). Power, accountability, and the teacher quality problem. In S. 

Kelly (Ed.), Assessing teacher quality: Understanding teacher effects on instruction 

and achievement (pp. 97-109). New York: Teachers College Press.  

 

Ingersoll, R. (2003). Who controls teachers’ work? : Power and accountability in 

America’s schools. Cambridge. MA: Harvard University Press. 

 

İnal, K. (2008). Eğitim ve İdeoloji. İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

 

İnal, K. (2005). Yeni İlköğretim Müfredatının Felsefesi. Muhafazakâr Düşünce, 2(5), 75- 

92. 

 

James, W. (1907). Pragmatism: A new name for some old ways of thinking. Mineola, NY: 

Dover.  

 

Jessop, B. (1992). Fordism and post-Fordism: a critical reformulation. In A.J. Scott and 

M.J. Storper (Eds), Pathways to Regionalism and Industrial Development (pp. 43-

65). London: Routledge,  

 

Joseph, J. (2006). Marxism and social theory. New York: Palgrave Macmillan. 

 

Joyal, M. (2016). Philosophical Idealism and Educational Theory. In M.A. Peters (Ed.), 

Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory. DOI 10.1007/978-981-287-

532-7_1-2. 

 

Kagan, D. M. (1992). Implications of research on teacher belief. Educational 

Psychologist, 27(1), 6590. 

 



283 
 

Kahraman, H.B. (1995). Sağ Türkiye ve Partileri. Ankara: İmge Kitabevi. 

 

Kaminsky, J. (1993).  A new history of educational philosophy. Westport, Conn.: 

Greenwood Press.  

 

Kanatlı, F. ve Schreglman, S. (2014). İlköğretim öğretmenlerinin sahip oldukları eğitim 

felsefelerine ilişkin algılarının değerlendirilmesi. Gümüşhane Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Elektronik Dergisi, 9(1), 127-138. 

 

Kant, I. (2019). Eğitim Üzerine (S. E. Bekman, Çev.). İstanbul: İz Yayınları. 

 

Kant, I. (2012). Groundwork of the metaphysics of morals. (M. Gregor & J. Timmerman 

Eds. & Trans.) Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Kant, I. (1996). Metaphysics of morals. (M. Gregor, Ed. & Trans.) Cambridge: 

Cambridge University Press. [MS] 

 

Kant, I. (1998). Critique of Pure Reason (P. Guyer and A.W. Wood, Eds.) New York: 

Cambridge University Press. 

 

Kaplan, İ. (2005). Türkiye’de Milli Eğitim İdeolojisi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

 

Karaca, N. (2004). 1923-1945 arası Türk sosyolojisinde pozitivist eğilimler 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Atatürk Üniversitesi, Erzurum, Türkiye.  

 

Karaer, H., Karaer, F., & Kartal, E. (2018). Opinions of teacher candidates towards the 

teaching field knowledge tests on the public personnel selection examination, Erciyes 

Journal of Education, 2(2), 40-58. DOI: 10.32433/eje.448155 

 

Karasar, N. (2020). Bilimsel Araştırma Yöntemi (35.Basım). Ankara: Nobel Akademik 

Yayıncılık. 

 

Karataş, M. (2019). Farklı Siyasi ve Ekonomik İdeolojiler Açısından Eğitim. R.Y. Kıncal 

(Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.227-243). Ankara: Nobel Yayıncılık.  

 

Kartal, T. ve Afacan, Ö. (2012). Pedagojik Formasyon Eğitimi Alan Öğretmen 

Adaylarının Öğretmenlik Mesleğine İlişkin Tutumlarının İncelenmesi. Mehmet Akif 

Ersoy Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, (24), 76-96. 

 

Kavcar, C. (1987). Yüksek Öğretmen Okulunun Öğretmen Yetiştirmedeki Yeri. Gazi 

Üniversitesi Öğretmen Yetiştiren Yükseköğretim Kurumlarının Dünü-Bugünü 

Geleceği Sempozyumu, Gazi Üniversitesi, Ankara.  

 

Kaygısız, İ. (1997). Eğitim Felsefesi ve Türk Eğitim Sisteminin Felsefi Temelleri. Eğitim 

ve Yaşam. Erişim adresi: https://docplayer.biz.tr/4908544-Gitim-egitim-felsefesi-ve-

turk-egitim-sisteminin-felsefi-temelleri-ibrahim-kaygisiz-kis-97.html. 

 

Kaymak, M. (2018). Marx’ın Eğitime Dair Görüşleri: Eğitimin Üretimle Birleştirilmesi. 

Pedagoji, 8. 

 

https://docplayer.biz.tr/4908544-Gitim-egitim-felsefesi-ve-turk-egitim-sisteminin-felsefi-temelleri-ibrahim-kaygisiz-kis-97.html
https://docplayer.biz.tr/4908544-Gitim-egitim-felsefesi-ve-turk-egitim-sisteminin-felsefi-temelleri-ibrahim-kaygisiz-kis-97.html


284 
 

Keating, J., Preston, R., Burke, P., Heertum, R., & Arnove, R. (2013). Institutionalizing 

international influence. In R. Arnove, C. Torres, & S. Franz (Eds.), Comparative 

education: Dialectics of the global and the local, (pp. 247-292). Rowman and 

Littlefield. 

 

Kellner, D. (2006). Critical Theory. In Randall Curren (Ed.), A Companion to the 

Philosophy of Education (pp.161-175). Malden, Mass: Blackwell Publishing.  

 

Kıvılcan-Doğan, Ö. (2014). Mesleğe Yeni Başlayan Fen Öğretmenlerinin Pedagojik ve 

Epistemolojik İnançları ve Sınıf İçi Uygulamaları: Boylamsal Durum Çalışması 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Marmara Üniversitesi, İstanbul, Türkiye.  

 

Kierkegaard, S. (1988). Stages on Life’s Way (H. V. Hong & E. H. Hong Ed. &Trans.). 

Princeton: Princeton University Press. 

 

Kincheloe, J. K. (2008). Critical pedagogy (2nd ed.). New York: Peter Lang Publishing. 

 

Kiraz, Z., & Kurul, N. (2018). Türkiye’de öğretmen işsizliği ve ataması yapılmayan 

öğretmenler hareketi. Mersin Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 14(1), 270-302. 

 

Klees, S.J. (2008) A quarter century of neoliberal thinking in education: misleading 

analyses and failed policies. Globalisation, Societies and Education, 6(4), 311-348. 

DOI: 10.1080/14767720802506672 

 

Klemke, E. D., Kline, A. D., & Hollinger, R. (1986). Philosophy: The basic Issues. New 

York: St. Martin’s Press. 

 

Kneller, G. F. (1964). Introduction to the Philosophy of Education. USA: John Willey 

&Sons.  

 

Koçak, S. (2019). Türk Eğitim Sisteminin Felsefi Temelleri. M.Yapıcı (Ed.), Eğitim 

Felsefesi (ss.215-25). Ankara: Eğiten Kitap. 

 

Koirala, M. P. (2011). Existentialism in education. Academic voices: A Multidisciplinary 

Journal, 1, 39-44. 

 

Kop, Y. (2004). Progressivizm ve Progressivizme Eleştirel Bir Yaklaşım. Kazım 

Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi, 10(200),271-272.  

 

Kozikoğlu, İ., & Erden, R. Z. (2018). Öğretmen Adaylarının Eğitim Felsefesi İnançları 

ile Eleştirel Pedagojiye İlişkin Görüşleri Arasındaki İlişkinin İncelenmesi. Ilkogretim 

Online, 17(3). 

 

Krows, A. J. (1999). Preservice Teachers’ Belief Systems and Attitudes Toward 

Mathematics in the Context of a Progressive Elementary Teacher Preparation 

Program (Unpublished Doctoral Dissertation). The University of Oklohama, 

Norman, Oklohoma. 

 

Kumaravadivelu, B. (2003). Beyond methods macrostrategies for language teaching. 

New Haven: Yale University Press. 



285 
 

 

Kutlu, H, & Cansoy, R. (2020). Examining the Relationship between School Principals’ 

Power Styles and Teacher Alienation. İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları 

Dergisi, 9 (1), 514-540. 

 

Labaree, D. F. (1997). Public goods, private goods: The American struggle over 

educational goals. American educational research journal, 34(1), 39-81. 

 

Lampland, M., & Star, S. L. (Eds.). (2009). Standards and their stories: How quantifying, 

classifying, and formalizing practices shape everyday life. New York: Cornell 

University Press. 

 

Lee, I. F., & Pérez, M. (2019) Foggy Futures in Education: The Looming Storms of 

School Choice and Voucher Programs. International Critical Childhood Policy 

Studies Journal, 7(2), 1-3. 

 

Lee, I. (2015). Student teachers’ changing beliefs on a pre-service teacher education 

Course in Hong Kong. In T. Wright & M. Baumont (Eds.), Experiences of Second 

Language Teacher Education (pp. 15–41). UK: Palgrave Macmillion. 

 

Legg, C. and Hookway, C. (2020). Pragmatism. In  E. N. Zalta (Ed.), The Stanford 

Encyclopedia of  Philosophy . 

<https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/pragmatism/>. 

 

Leng, C. H., Abedalaziz, N., Orleans, A. V., Naimie, Z., & Islam, A. (2018). Teaching 

practices of Malaysian science teachers: Role of epistemic beliefs and implicit 

intelligence. MOJES: Malaysian Online Journal of Educational Sciences, 6(2), 48-

59. 

 

Levidow, L. (2002). Marketizing higher education: neoliberal strategies and counter-

strategies. In K. Robins & F. Webster (Eds.) The Virtual University?: Knowledge, 

Markets and Management (pp. 227–248).Oxford, UK: Oxford University Press.  

 

Levin, B. B., He, Y., & Allen, M. H. (2013). Teacher beliefs in action: A cross-sectional, 

longitudinal followup study of teachers’ personal practical theories. Teacher 

Educator, 48 (3), 1–17. doi:10.1080/08878730. 2013.796029 

 

Levin, B. B., & He, Y. (2008). Investigating the content and sources of preservice 

teachers’ personal practical theories (PPTs). Journal of Teacher Education, 59, 55–

68. doi:10.1177/0022487107310749 

 

Levin, T., & Wadmany, R. (2006). Teachers’ beliefs and practices in technology-based 

classrooms: A developmental view. Journal of research on technology in 

education, 39(2), 157-181. 

 

Löwith, K. (2003). Max Weber and Karl Marx. London and New York: Routledge.  

 

Lubienski, C. (2006). School choice and privatization in education: An alternative 

analytical framework. Journal for critical education policy studies, 4(1), 1-26. 

 



286 
 

Lubienski, C. (2005). Public schools in marketized environments: Shifting incentives and 

unintended consequences of competition-based educational reforms. American 

Journal of Education, 111(4), 464-486 

 

Luke, A. (2004) Teaching after the market: from commodity to cosmopolitan, Teachers 

College Record, 106(7), 1422–1443. 

 

Macmillan, C. J. B. (1991). PES and the APA- An Impressionistic History. Educational 

Theory, 41(3),  275-286.  

 

Magrini, J. (2012). Existentialism, phenomenology, and education. Philosophy 

scholarship, 30. 

 

Majeed, I. (2021). An Analysis of the Labour Process Theory: From Marx to Post-

Braverman Debate. Arabian Journal of Business and Management, 11(2), 1-6.  

 

Malik, G. M., & Akhter, R. (2013). Existentialism and classroom practice. IOSR Journal 

of humanities and Social Science, 8(6), 87-91. 

 

Manav, F. (2014). Ortaöğretim felsefe ve estetik dersleri 2009 öğretim programlarının 

eğitim felsefeleri üzerine bir inceleme. I. EĞİTİM KONGRESİ “21. Yüzyılda Bir 

Eğitim Felsefesi Oluşturmak ve Özel Okullar”, 28-30 KASIM 2014, ANTALYA, 

Türkiye.  

 

Martin, J. & Martin, N. (2019). Rousseau’nun Emile’i ve Eğitimsel Mirası. (Ş.S. Çiftçi, 

Çev.). H. Ünder (Ed.), Eğitim Felsefesi Kılavuzu (ss. 81-95). Ankara: Pegem 

Akademi. 

 

Marx, K.(2021) Kapital/Ekonomi Politiğin Eleştirisi, Sermayenin Üretim Süreci Cilt-1, 

(M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). İstanbul: Yordam Yayınları. 

 

Marx, K., & Engels, F. (2021). Komünist manifesto (N. Satlıgan, Çev.). İstanbul: Yordam 

Kitap. 

 

Marx, K. (2003). 1844 El Yazmaları Ekonomi Politik ve Felsefe (K. Somer, Çev.). 

İstanbul: Sol Yayınları (Türkçe 1. Baskısı 1976 yılında Sol Yayınları tarafından 

yapılan eser, 2003 yılında Eriş Yayınları tarafından yeniden düzenlenmiştir). 

 

Marx, K., & Engels, F. (2003). Seçme Yapıtlar 2.Cilt (Türkçe 1. Baskısı 1977 yılında Sol 

Yayınları tarafından yapılan eser, 2003 yılında Eriş Yayınları tarafından yeniden 

düzenlenmiştir). 

 

May, R. (1958). The Origins and Significance of the Existential Movement in 

Psychology. In R. May, E. Angel, & H. F. Ellenberger (Eds.), Existence: A new 

dimension in psychiatry and psychology (pp. 3–36). Basic Books/Hachette Book 

Group. 

 

Mclaren, P. (2011). Okullarda Yaşam Eleştirel Pedagojiye Giriş. (M. Y. Eryaman ve H. 

Arslan, Çev. Ed.). Ankara: Anı Yayıncılık. 

 



287 
 

Merriam, S.B., Rosemary, S.C., & Lisa, M.B. (2007). Learning in Adulthood: A 

Comprehensive Guide. San Francisco, CA: John Wiley & Sons/Jossey-Bass. 

 

Metin-Aslan, Ö. (2014). Eğitim Felsefesi Dersinin Okul Öncesi Öğretmen Adaylarının 

Felsefesi Tercihlerine ve Eleştire Pedagojiye Yönelik Görüşlerine Olan Etkisi. 

Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 13(48), 1-14. 

 

Milli Eğitim Bakanlığı [MEB] (2018a). Öğretim Programları. Erişim adresi:  

https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx 

 

Milli Eğitim Bakanlığı [MEB] (2018b). Ortaöğretim Tarih Dersi (9, 10 ve 11. Sınıflar) 

Öğretim Programı. Erişim adresi:  https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx 

 

Milli Eğitim Bakanlığı [MEB] (2018c). Ortaöğretim Matematik Dersi (9,10,11 ve 12. 

Sınıflar) Öğretim Programı. Erişim adresi:  

https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx  

 

Milli Eğitim Bakanlığı [MEB] (2018d). Ortaöğretim Fizik Dersi (9,10,11 ve 12. Sınıflar) 

Öğretim Programı. Erişim adresi:  https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx 

 

Milli Eğitim Bakanlığı [MEB] (2018e). Ortaöğretim Hazırlık Sınıfı Türk Dili ve Edebiyatı 

Dersi Öğretim Programı. Erişim adresi:  https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.asp 

 

Milli Eğitim Bakanlığı [MEB] (2017). Öğretmenlik Mesleği Genel Yeterlikleri. Ankara: 

MEB yayını. Erişim adresi: 

http://oygm.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2017_12/11115355_YYRETMENLYK_

MESLEYY_GENEL_YETERLYKLERY.pdf adresinden 16.04.2020 tarihinde 

indirilmiştir. 

 

Millî Eğitim Temel Kanunu (1973). Resmî Gazete. Yayım Tarihi: 24.06.1973. Sayısı: 

14574. Numarası: 1739. Erişim adresi: 

https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.1739.pdf 

 

Miser, R. (2019). Ders Notları 

 

Minor, L. C., Onwuegbuzie, A. J., Witcher, A. E., & James, T. L. (2002). Preservice 

teachers' educational beliefs and their perceptions of characteristics of effective 

teachers. The Journal of Educational Research, 96(2), 116-127. 

 

Momany, M. A., & Khasawneh, O. (2014). The implications of idealism as an educational 

philosophy in Jordan as perceived by elementary teachers. European Journal of 

Educational Sciences,1 (2), 319-333).  

 

Moore, T.W. (2010). Philosophy of education: an introduction. London ve New York: 

Routledge & Kegan Paul.  

 

Moore, T.W. (1982). Philosophy of Education. New York: Routledge. 

 

Morris, V. C. (1966). Existentialism in education: What it means. Harper's Series on 

Teaching. 

https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx
https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx
https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx
https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.aspx
https://mufredat.meb.gov.tr/programlar.asp
http://oygm.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2017_12/11115355_YYRETMENLYK_MESLEYY_GENEL_YETERLYKLERY.pdf
http://oygm.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2017_12/11115355_YYRETMENLYK_MESLEYY_GENEL_YETERLYKLERY.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.1739.pdf


288 
 

 

Moss, G., & Lee, C. (2010). A Critical Analysis of Philosophies of Education and 

INTASC Standards in Teacher Preparation. International Journal of Critical 

Pedagogy, 3(2),36-46.  

 

Ndimande, B. S., & Lubienski, C. (2017). Privatization and the education of 

marginalized children: Policies, impacts, and global lessons. New York, NY: 

Routledge. 

 

Nespor, J. (1987). The role of beliefs in the practice of teaching. Journal of Curriculum 

Studies, 19, 317–28. 

 

Nisbet, R. (2010). Muhafazakârlık  (E. Mutlu, Çev.). T. Bottomore & R. Nisbet (Eds.), 

Sosyolojik Çözümlemenin Tarihi (ss. 97-133). İstanbul: Kırmızı Yayınları.  

 

Noddings, N. (2020). Eğitim Felsefesi (R. Çelik, Çev.). Ankara: Nobel Akademi 

Yayıncılık. 

 

Noddings, N. (1995). Philosophy of Education. Boulder, CO: Westview Press. 

 

Nunez, I. (2015). Teacher bashing and teacher deskilling. In M. F. He, B. D. Schultz, & 

W. H. Schubert (Eds.), Guide to curriculum in education (pp. 174–182). Sage 

 

Ocak, G., & Akkaş-Baysal, E. (2019). Temel Felsefi Akımlar ve Önemli Temsilcileri. 

M.Ergün & A.Çoban (Eds.), Eğitim Felsefesi (ss.96-112). Ankara: Pegem Akademi. 

 

Oğuz, A., Altınkurt, Y., Yılmaz, K. ve Hatipoğlu, K. (2014). Öğretmenlerin eğitim 

inançları ile öğrenen özerkliğini destekleme davranışları arasındaki ilişki. Tukish 

Journal of Educational Studies, 1(1), 37-78. 

 

Oğuzkan, T. (1987). Cumhuriyet Dönemi Eğitimcileri. H.Cırıtlı ve B. Sorguç (Eds.), 

Atatürk’ün Eğitimci Kişiliği. Ankara: Unesco Türkiye Milli Komisyonu. 

 

Okçabol, R. (2005). Türkiye eğitim sistemi. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

 

Olafson, L., & Schraw, G. (2006). Teachers’ beliefs and practices within and across 

domains. International journal of educational research, 45(1-2), 71-84. 

 

Ollman, B. (2009). Marksizme sıradışı bir giriş. İstanbul: Yordam Kitap. 

 

Ollman, B. (1987). What is Marxism? A bird's eye view. Dialectical Marxism. Erişim 

adresi: http://www.nyu.edu/projects/ollman/docs/what_is_marxism.php. 

 

Olssen, M. (2006). Understanding the mechanisms of neoliberal control: lifelong 

learning, flexibility and knowledge capitalism, International Journal of Lifelong 

Education, 25(3), 213–230. 

 

Olssen, M. (1996). In defence of the welfare state and publicly provided education. 

Journal of Education Policy, 11, 337-362. 

 

http://www.nyu.edu/projects/ollman/docs/what_is_marxism.php


289 
 

O'Neill, W. F. (1964). Existentialism and education for moral choice. The Phi Delta 

Kappan, 46(2), 48-53. 

 

Oral, B. ve Avanoğlu, Y. (2024).Öğrenme Stilleri ve Öğrenme Stili Modelleri. B. Oral, 

(Ed.), Öğretme Öğrenme Kuram ve Yaklaşımları (ss.279-307.). Ankara: Pegem 

Akademi. 

 

Ornstein, A.C. & Hunkins, F.P. (2018). Curriculum Foundations, Principles, and Issues 

(7th ed.). England: Pearson.  

 

Ornstein, A.C., & Levine, D.U (2008). Foundations of Education (10th ed.). Boston: 

Houghton Mifflin Company.  

 

Osborn, M., Croll, P., Broadfoot, P., Broadfoot, P., Pollard, A., McNess, E., & Triggs, P. 

(1997). Policy into practice and practice into policy: creative mediation in the 

primary classroom. In G. Helsby & G. McCulloch (Eds), Teachers and the National 

Curriculum (pp.52-65). London: Cassell. 

 

Oskay, Ü. (1952). Popüler Kültür Açısından “İdeoloji” Kavramına İlişkin Yeni 

Yaklaşımlar. Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi. 35 (1), 197–253. 

 

Osmanoğlu, Ö. (2016). Hegel’den Marcuse’ye yabancılaşma olgusu. Üsküdar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (3), 65-92. 

 

Owen, R. (1995).  Yeni toplum görüşü (D.Şahiner, Çev.) İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

 

Ozga, J. & Lawn, M. (1988) Schoolwork: interpreting the labour process of teaching, 

British Journal of Sociology of Education, 9(3), 323–336. 

 

Ozmon, H.A. & Craver, S.M. (2008). Philosophical Foundations of Education (7nd 

Edition). Upper Saddle River, New Jersey: Merrill Prentice Hall.  

 

Öğretmenlik Meslek Kanunu (2022). Resmi Gazete. Yayım Tarihi: 14.02.2022. Sayısı: 

31750. Numarası: 7354. Erişim adresi : 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2022/02/20220214-1.htm. 

 

Öğretmenlik Eğitim Programları Değerlendirme ve Akreditasyon Derneği [EPDAD] 

(2023). Akreditasyon. Erişim adresi: https://epdad.org.tr/icerik/epdad-ogretmen-

egitimi-standartlari  

 

ÖSYM (2023a). Sayısal Bilgiler. Erişim adresi: 

https://www.osym.gov.tr/TR,25749/2023-kpss-a-grubu-ve-ogretmenlik-genel-

yetenek-genel-kultur-egitim-bilimleri-alan-bilgisi-ve-oabt-sinav-sonuclarina-

iliskin-sayisal-bilgiler.html.  

 

ÖSYM (2023b). Kılavuzlar. Erişim adresi:  

https://www.osym.gov.tr/TR,3563/1999.html.  

 

Özgen, V. & Erdem, A. R. (2023a). Level of Alienation of Teachers. International 

Journal of Latest Research in Humanities and Social Science, 6(4), 601-615.  

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2022/02/20220214-1.htm
https://epdad.org.tr/
https://epdad.org.tr/icerik/epdad-ogretmen-egitimi-standartlari
https://epdad.org.tr/icerik/epdad-ogretmen-egitimi-standartlari
https://www.osym.gov.tr/TR,25749/2023-kpss-a-grubu-ve-ogretmenlik-genel-yetenek-genel-kultur-egitim-bilimleri-alan-bilgisi-ve-oabt-sinav-sonuclarina-iliskin-sayisal-bilgiler.html
https://www.osym.gov.tr/TR,25749/2023-kpss-a-grubu-ve-ogretmenlik-genel-yetenek-genel-kultur-egitim-bilimleri-alan-bilgisi-ve-oabt-sinav-sonuclarina-iliskin-sayisal-bilgiler.html
https://www.osym.gov.tr/TR,25749/2023-kpss-a-grubu-ve-ogretmenlik-genel-yetenek-genel-kultur-egitim-bilimleri-alan-bilgisi-ve-oabt-sinav-sonuclarina-iliskin-sayisal-bilgiler.html
https://www.osym.gov.tr/TR,3563/1999.html


290 
 

 

Özgen, V., & Erdem, A. R. (2023b). Reasons for Teachers' Alienation. Eğitim Kuram ve 

Uygulama Araştırmaları Dergisi, 9(1), 88-97. 

 

Özipek, B. B. (2009). Muhafazakârlık, Devrim ve Türkiye. A.Çiğdem (Ed.),  Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce Cilt-5: Muhafazakârlık, (ss. 66-84). İstanbul: İletişim 

Yayınları.  

 

Özoğlu, M. (2010). Türkiye’de Öğretmen Yetiştirme Sisteminin Sorunları. Seta Analiz, 

Sayı:17 

 

Öztürk, S. ve Çipe, B. (2020). Kafka, metamorfoz ve emeğin yabancılaşması. Dokuz 

Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 22 (1), 105-121. 

 

Pajares, F. M. (1992). Teachers’ beliefs and educational research: cleaning up a messy 

construct. Review of Educational Research, 62, 307-332. 

 

Patrick, F. (2013). Neoliberalism, the knowledge economy, and the learner: Challenging 

the inevitability of the commodified self as an outcome of education. International 

Scholarly Research Notices, 2013. 

 

Patton, M. Q. (2014). Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri (M. Bütün ve S. B. 

Demir, Çev. Ed.). Ankara: Pegem Akademi. 

 

Peirce, C.S. (1905).  What Pragmatism Is. Monist 15(2): 161–81. 

Peirce, C.S. (1878). How to make our ideas clear. Popular Science Monthly, 286-302.  

 

Peters, M.A.  & Reveley, J. (2012). Retrofitting drucker: knowledge work under cognitive 

capitalism. Culture and Organization, 1–17. 

 

Peters, R.S. (2005). Education and the education of teachers. London: Routledge & 

Kegan Paul. 

 

Peters, M. A. (2003). Classical political economy and the role of universities in the new 

knowledge economy. Globalisation, Societies and Education, 1(2), 153–168. 

 

Pettersson, D., Popkewitz, T. S., & Lindblad, S. (2016). On the use of educational 

numbers: Comparative constructions of hierarchies by means of large-scale 

assessments. Espacio, Tiempo y Educación, 3(1), 177-202. 

 

Phillips, D.C. (2019). Eğitim Felsefesi Nedir? (E.Turan, Çev.)  H. Ünder (Ed.), Eğitim 

Felsefesi Kılavuzu, (ss.3-19). Ankara: Pegem Akademi. 

 

Phillips, Jr. J.A. (1967). Teacher Typologies. The High School Journal, 51(1), 26-31. 

 

Platon (2018). Devlet (S. Eyüboğlu & M.A. Cimcoz, Çev.). İstanbul: İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

 

https://philpapers.org/asearch.pl?pub=3236


291 
 

Popkewitz, T. S. (1991). A political sociology of educational reform: Power/knowledge 

in teaching, teacher education, and research. New York: Teachers College Press. 

 

Portelli, J.P. (1987). Analytic Philosopy of Education: Development and Misconceptions. 

The Journal of Educational Thought, 21(1). 20-32.  

 

Powell, W.W. & Snellman, K. (2004). The knowledge economy. Annual Review of 

Sociology, 30, 199–220. 

 

Pratte, R. & Rury, J. L. (1988) Professionalism, autonomy and teachers. Educational 

Policy, 2(1), 71–89. 

 

Previtali, F. S., & Fagiani, C. C. (2015). Deskilling and degradation of labour in 

contemporary capitalism: The continuing relevance of Braverman. Work 

Organisation, Labour and Globalisation, 9(1), 76-91. 

 

Pring, R. (1987). Privatization in education. Journal of Education Policy, 2(4), 289-299. 

 

Pritchard, A. (2017). Ways of learning: Learning theories for the classroom. Routledge. 

 

Pugh, K. J., & Zhao, Y. (2003). Stories of teacher alienation: A look at the unintended 

consequences of efforts to empower teachers. Teaching and Teacher 

Education, 19(2), 187-201. 

 

Raico, R. (2006). What is Classical Liberalism? American Conservatism: An 

Encyclopedia, 498-502. 

 

Rasco, A. (2020). Standardization in education, a device of Neoliberalism. Journal for 

Critical Education Policy Studies (JCEPS), 18(2). 

 

Reeve, C. D. C. (2006). The Socratic Movement.  In R. Curren (Ed.), A Companion to 

the Philosophy of Education (pp. 7–24). Malden, Mass.: Blackwell Publishing. 

 

Reneaux, R. (1994). Egzistansiyalizm Üzerine Dersler (M. Korlaelçi, Çev). Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi Yayınları.  

 

Richardson, V. (1996). The role of attitudes and beliefs in learning to teach. In J. Sikula 

(Ed.), Handbook of research on teacher education (ss. 102-119). New York: 

Macmillan. 

 

Romanowski, M. H. (1997). Teachers' Lives and Beliefs: Influences That Shape the U.S. 

History Curriculum. Paper presented at the Annual Meeting of the American 

Educational Research Association (Chicago, IL, April 24-28, 1997). 

 

Rousseau, J.J. (2018). Emile. Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 

 

Rousseau, J. J. (1995). İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı (R.N. İleri, Çev.) 

İstanbul: Say Yayınları.  

 



292 
 

Rousseau, J. J. (1989). İlimler Ve Sanatlar Hakkında Nutuk (S. Eyüboğlu, Çev.). Ankara: 

MEB. 

 

Runte, R. (1998) The impact of centralized examinations on teacher professionalism, 

Canadian Journal of Education, 23(2), 166–181. 

 

Sahlberg, P. (2016). The Global Educational Reform Movement and Its Impact on 

Schooling. In K. Mundy, A. Green, B. Lingard, & A. Verger, The Handbook of 

Global Education Policies (pp. 128–144). John Wiley & Sons, Ltd. 

 

Sain, K. ve Zabun, B. (2018). Eğitim- İdeoloji İlişkisinde Ulus Devletin Tarihsel 

Belirleyiciliği. SADAB I. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Ve Davranış Bilimleri 

Sempozyumu (ss.130-139). 28-30 Nisan, 2018, Antalya. 

 

Sambur, B. (2011). Din özgürlüğü, çoğulculuk ve liberal demokrasi. Liberal Düşünce 

Dergisi, 16 (63), 7-14.  

 

Sander, O. (2007). Siyasi Tarih: İlkçağlardan 1918’e. Ankara: İmge Yayınevi. 

 

Sarı, M. (2018). A Critical View on Teacher Guidebooks as an Agent in Teacher 

Deskilling Process. International Journal of Progressive Education, 14(1), 56-74. 

 

Sartre, J. P. (1985). Varoluşçuluk (A. Bezirci, Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

 

Sarup, M. (1978). Marxism and education. New York: Routledge. 

 

Scheffler, I. (1954). Toward an Analytic Philosophy of Education. The Harvard 

Educational Review, 24, 223-230.  

 

Selden, S. (1977). Conservative Ideology and Curriculum. Educational Theory, 27(3), 

205-222. 

 

Sendurur, E. (2018).    The Pedagogical Beliefs and Instructional Design Practices: Pre-

Service IT Teachers’ Case. Eurasian Journal of Educational Research,75, 59-80.  

 

Senemoğlu, N. (2018). Gelişim, Öğrenme ve Öğretim: Kuramdan Uygulamaya. Ankara: 

Anı Yayıncılık.  

 

Shirrell, M., Hopkins, M., & Spillane, J. P. (2019). Educational infrastructure, 

professional learning, and changes in teachers’ instructional practices and 

beliefs. Professional development in education, 45(4), 599-613. 

 

Siegel, H. (2009). Introduction: Philosophy of Education and Philosophy. Oxford 

Handbooks Online. doi:10.1093/oxfordhb/9780195312881.003.0001 

 

Siegel, H., Phillips, D.C. & Callan, E. (2018). Philosophy of Education. In E. N. 

Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2018 Edition), Erişim 

adresi: <https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/education-

philosophy/>. 

 



293 
 

Silva, E. M. (2021). John Stuart Mill on education and progress. Revista Anglo 

Saxonica, 19(1), 1-17. 

 

Silvernail, D. L. (1992). The educational philosophies of secondary school teachers. The 

High School Journal, 75(3), 162-167. 

 

Sinclair, J., Ironside, M., & Seifert, R. (1996). Classroom struggle? Market oriented 

education reforms and their impact on the teacher labour process. Work, Employment 

and Society, 10(4), 641-661. 

Skirbekk, G. & Gilje, N. (2014). Antik Yunandan Modern Döneme Felsefe Tarihi (E. 

Akbaş  & Ş. Mutlu Çev.)  İstanbul: Kesit Yayınları.  

 

Small, R. (2017). Marx and education. London and New York: Routledge. 

 

Small, R. (2014). Karl Marx - the Revolutionary as Educator. Dordrecht: Springer. 

 

Smith, J. M., & Kovacs, P. E. (2011). The impact of standards‐based reform on teachers: 

the case of ‘No Child Left Behind’. Teachers and Teaching: theory and 

practice, 17(2), 201-225. 

 

Smyth, J. (1995). Devolution and teachers’ work: the underside of a complex 

phenomenon. Educational Management and Administration, 23(3), 168–175. 

 

Soza, J. (2015). Teacher alienation: Reconceptualizing the educational work 

environment (Unpublished Doctoral Dissertation). Loyola Marymount University, 

LA, USA. 

 

Sönmez, S. (2002). Gazi Mustafa Kemal Atatürk’ün eğitim felsefesi, amacı ve politikası, 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 9 (19), 305-330. 

 

Sözleşmeli Öğretmen İstihdamına İlişkin Yönetmelik (2016, 3 Agustos). Resmi Gazete 

(Sayı: 29790). Erişim adresi: 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2016/08/20160803-22.htm 

 

Stacey, M., Gavin, M., Fitzgerald, S., McGrath-Champ, S., & Wilson, R. (2024). 

Reducing teachers’ workload or deskilling ‘core’work? Analysis of a policy response 

to teacher workload demands. Discourse: Studies in the Cultural Politics of 

Education, 45(2), 187-199. 

 

Strain, J.P. (1975). Idealism: A Clarification of an Educational Philosophy. Educational 

Theory, 25(3), 263-271.  

 

Sünney, F.H. (2018). İlerlemecilik.  F.Manav (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.121-126). 

Ankara: Pegem Akademi.  

 

Şahan, H. H. (2020). The relationship of prospective teachers' educational philosophy and 

life-long learning tendencies to their teaching-learning process competencies. Pegem 

Eğitim ve Öğretim Dergisi, 10(4), 1325-1367. 

http://dx.doi.org/10.14527/pegegog.2020.040 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2016/08/20160803-22.htm
http://dx.doi.org/10.14527/pegegog.2020.040


294 
 

 

Şahan, H. H., & Tarhan, R. (2016). Farkı Alanlardaki Öğretim Elemanlarına Yönelik 

Metaforların Eğitim Felsefeleri Çerçevesinde İncelenmesi. Electronic Turkish 

Studies, 11(9). 

 

Şahan, H.H. ve Terzi, A. R. (2015). Analyzing the relationship between prospective 

teachers’ educational philosophies and their teaching-learning approaches. 

Educational Research and Reviews, 10(8), 1267-1275. 

 

Şahin, Ç. (2019). Eğitim ve Temel Felsefe Akımları. R.Y.Kıncal (Ed.), Eğitim Felsefesi 

(ss.43-68). Ankara: Nobel Yayıncılık. 

 

Şahin, İ. (2014). Öğretmen Adaylarının Nasıl Yetiştirildiklerine İlişkin Görüşleri, 

Kastamonu Eğitim Dergisi, 22(1), 241-258. 

 

Şahin, A. (2012). Manifestations of curriculum change on organizational culture: 

Teachers’ perceptions (Unpublished Doctoral Dissertation). Middle East Technical 

University, Ankara, Turkiye.  

 

Şimşek, H., Balay, R., & Şimşek, A. S. (2012). İlköğretim sınıf öğretmenlerinde mesleki 

yabancılaşma. Eğitim Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 2(1), 53-72. 

 

Taylor, F.W. (1970). Management Científico. [The Principles of Scientific Management]. 

Barcelona: Orbis. 

 

Tezcan, M. (2018). Eğitim Sosyolojisi. Ankara: Anı Yayıncılık. 

 

Tezcan, M. (1989). Atatürk'ün Eğitim Anlayışına Felsefi ve Sosyolojik Bir 

Yaklaşım. Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 5(15), 557-594. 

 

 

Thoma, D. (2005). Restructuring the Teachers' Labor Process: The Case of Greece. 

Mediterranean Journal of Education Studies, (10) 2, 1- 17. 

 

Thompson, W.C. (2017).  Liberalism in Education. Oxford Research Encyclopedia of 

Education DOI: 10.1093/acrefore/9780190264093.013.49. Erişim adresi:  

https://www.researchgate.net/publication/319007951_Liberalism_in_Education. 

 

Thursfield, D. (2000). Post-Fordism and skill theories and perceptions. Hampshire: 

Ashgate Publishing Company. 

 

Timur, T. (1968). Türk Devrimi: Tarihi Anlamı ve Felsefi Temeli. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları. 

 

Tooley, J. (2018). A chain of low-cost private schools for England. Policy, 34(2), 13-17. 

 

Toprakçı, E. (2011). Atatürk’ün Eğitim Felsefesi (Atatürk'ün Söyledikleri ve Yazdıkları 

Işığında). Journal of educational research, 2(4),  1-27.   

 

https://www.researchgate.net/publication/319007951_Liberalism_in_Education


295 
 

Torres, C.A.(2011). Public universities and the neoliberal common sense: seven 

iconoclastic theses.  International Studies in Sociology of Education, 21 (3), 177–

197. 

 

Tsang, K. K. (2018). Teacher alienation in Hong Kong. Discourse: Studies in the cultural 

politics of education, 39(3), 335-346. 

 

Turner, R. (2008). Neo-liberal Ideology History, Concepts and Policies. Edinburgh: 

Edinburgh University Press. 

 

Tusting, K. ve Barton, D. (2011). Öğrenme Kuramları ve Yetişkin Öğrenme Modelleri 

Üzerine Kısa Bir İnceleme (A. Yıldız ve A. Demirli, Çev.). Ankara: Dipnot 

Yayınları. 

 

Uçak, S., ve Erdem, H. H. (2020). Eğitimde yeni bir yön arayışı bağlamında “21. yüzyıl 

becerileri ve eğitim felsefesi”. Uşak Üniversitesi Eğitim Araştırmaları Dergisi, 6(1), 

76-93. 

 

Uçak, S. (2018a). Natüralizm ve Eğitim. F.Manav (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.49-65). 

Ankara: Pegem Akademi.  

 

Uçak, S. (2018b). Liberalizm ve Eğitim. F.Manav (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.135-146). 

Ankara: Pegem Akademi.  

 

Uludağ, Z. (2019). Eğitim Felsefesi: Bir Giriş Denemesi. Ankara: Nobel Yayıncılık.  

 

Uyangör, N. (2019). Felsefi Ekoller Açısından Eğitim: İdealizm, Realizm ve 

Rasyonalizm. E.Tezci (Ed.), Eğitim Felsefesi: Temeller, Ekolller, Kavramlar (ss.37-

46). Ankara: Nobel Yayıncılık.  

 

Ünder, H. (2018). Eğitim Felsefesi Ders Notları. 

 

Ünder, H. (2017). Atatürk Döneminde Türk Eğitiminin Felsefesi. F.Bıkmaz (Ed.),  

Cumhuriyetimizin Kültür ve Eğitim Politikaları. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Fakültesi Yayınları, No: 225. 

 

Ünder, H. (2007a). Philosophy of education as an academic discipline in Turkey: The 

past and the Present. Studies in Philosophy and Education, 27, 405-431.doi:DOI 

10.1007/s11217-007-9049-z 

 

Ünder, H. (2007b). Eğitim felsefesi. A. Cevizci (Ed.), Felsefe Ansiklopedisi Cilt 5 

(ss.133-145). İstanbul: Ebabil Yayınları.  

 

Ünder, H. (1996). Kemalizmin ya da Türk Devriminin Felsefesi Nedir? Mürekkep, 6, 31-

48. 

 

Ünder, H. (1993). Platon’un Devletinde Eğitim ve İnsan doğası. Ankara University 

Journal of Faculty of Educational Sciences (JFES), 26(1), 185-201. 

 



296 
 

Valckx, J., Vanderlinde, R., & Devos, G. (2021). Measuring and exploring the structure 

of teachers’ educational beliefs. Studies in educational evaluation, 70, 101018. 

 

Verma, S. (2017). Feeling of Work Alienation among Primary School Teachers. Journal 

of Psychosocial Research, 12(2), 469-476. 

Voluntary Service Overseas  [VSO] (2002). What makes teachers tick? A policy research 

report on teachers’ motivation in developing countries. London: Author. Retrieved 

from http://www.vso.org.uk/Images/What_Makes_Teachers_ Tick_tcm79-

21000.pdf 

Vural, M. (2007). Siyaset Felsefesi Açısından Muhafazakârlık. Ankara: Elis Yayınları. 

 

Wallace, A.R. ve Wolf, A. (2018). Çağdaş Sosyoloji Kuramları (L. Elburuz & M.R. Ayas, 

Çev.) Ankara: Doğubatı Yayınları.  

 

Watson, T. J. (2012). Sociology, work and organisation (6th ed.). London: Routledge. 

 

Wiles, J. & Bondi, J. (1989). Curriculum Development. USA: McMillan Publishing, Co. 

 

Williams, I. (2019). Platon ve Eğitim. (Ş.S. Çiftçi, Çev.)  H. Ünder (Ed.), Eğitim Felsefesi 

Kılavuzu (ss. 67-80). Ankara: Pegem Akademi. 

 

Winch, C. (2004). What do teachers need to know about teaching? A critical examination 

of the occupational knowledge of teachers. British Journal of Educational Studies, 

52(2), 180–196. 

 

Wong, J. (2006). Control and professional development: are teachers being deskilled or 

reskilled within the context of decentralization? Educational Studies, 32(1), 17-37. 

doi:10.1080/03055690500415910.  

 

Wynne, E. A. (1993). A Conservative Perspective on Policy Choice in 

Education. International Journal of Educational Reform, 2(2), 166-175. 

 

Yapıcı, Ş. (2019). Eğitime Felsefi Yaklaşımlar. M. Yapıcı (Ed.), Eğitim Felsefesi (ss.163-

207). Ankara: Eğiten Kitap Yayıncılık.  

 

Yapıcı, Ş. (2013). Öğretmen ve öğretmen adaylarının eğitim felsefeleri. Turkish Studies, 

8(8), 1431-1452. 

 

Yapıcı, M. (2011). İdeoloji ve eğitim. Journal of Human Sciences, 8(1). Erişim adresi:  

https://www.j-humansciences.com/ojs/index.php/IJHS/article/view/100 

 

Yaşar, Y. & Yenimahalleli-Yaşar, G.Y. (2012). Neoliberal Küreselleşme ve Sosyal 

Politikada Dönüşüm. Mülkiye 2012, XXXVI (274), 63-92.  

 

Yayla, A. (2015). Liberalizm. Ankara: Liberte Yayınları.  

 

Yıldırım, A., Yerin-Güneri, O., ve Hatipoğlu-Sümer, Z. (2002). Development and 

Learning. Ankara: Seçkin Kitabevi. 

http://www.vso.org.uk/Images/What_Makes_Teachers_%20Tick_tcm79-21000.pdf
http://www.vso.org.uk/Images/What_Makes_Teachers_%20Tick_tcm79-21000.pdf
https://www.j-humansciences.com/ojs/index.php/IJHS/article/view/100


297 
 

 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2016). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri (10. 

Baskı). Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

 

Yılmaz, K. (2017). Eğitim fakülteleri yeni bir eğitim felsefesi oluşturabilir mi? Türkiye 

Eğitim Dergisi, 2(1), 22-41. 

 

Yolcu, E. & Sarı, M. (2022). An investigation of preservice teachers’ views on profession 

and educational philosophy beliefs. Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi [MSKU Journal of Education], 9(1), 286-301. DOI: 

10.21666/muefd.981487. 

 

Yorulmaz, Y. I., Altınkurt, Y., & Yilmaz, K. (2015). The Relationship between Teachers’ 

Occupational Professionalism and Organizational Alienation. Educational Process: 

International Journal, 4 (1-2), 31-44. 

 

Yükseköğretim Kurulu [YÖK] (2023). Pedagojik Formasyona Yönelik Bilgilendirme. 

Erişim adresi: 

https://www.yok.gov.tr/HaberBelgeleri/BasinAciklamasi/2023/pedagojik-

formasyona-yonelik-bilgilendirme.pdf.  

 

Yükseköğretim Kurulu [YÖK] (2022). Mezunlar İçin Pedagojik Formasyon Eğitimi 

Sertifika Programına İlişkin Çerçeve Usul ve Esaslar. Erişim adresi: 

https://www.yok.gov.tr/Documents/Kurumsal/egitim_ogretim_dairesi/formasyon/m

ezunlar-icin-formasyon-egitimi-cerceve-usul-esaslar.pdf, alıntılama tarihi: Ekim, 

2023. 

 

Yükseköğretim Kurulu [YÖK] (2018). Öğretmen Yetiştirme Lisans Programları. Erişim 

adresi:https://www.yok.gov.tr/Documents/Kurumsal/egitim_ogretim_dairesi/Yeni-

Ogretmen-Yetistirme-Lisans-

Programlari/AA_Sunus_%20Onsoz_Uygulama_Yonergesi.pdf  

 

Yükseköğretim Kurulu [YÖK] (2007a). Eğitim fakültesi öğretmen yetiştirme lisans 

programları. Ankara: Yükseköğretim Kurulu Yayını. Erişim adresi: 

https://www.yok.gov.tr/Documents/Yayinlar/Yayinlarimiz/egitim-fakultesi-

ogretmen-yetistirme-lisans-programlari.pdf 

 

Yükseköğretim Kurulu [YÖK]  (2007b). Öğretmen Yetiştirme ve Eğitim Fakülteleri 

(1982-2007) (Öğretmenin Üniversitede Yetiştirilmesinin Değerlendirilmesi. Ankara: 

Meteksan A.Ş. 

 

Yükseköğretim Kurulu [YÖK]  (1999). Türkiye’de öğretmen eğitiminde akreditasyon ve 

standartlar. YÖK/Dünya Bankası Milli Eğitim’i Geliştirme Projesi Hizmet Öncesi 

Öğretmen Eğitimi. Ankara: YÖK Yayınları. 

 

Yükseköğretim Kalite Kurulu [YÖKAK] (2023). Hakkımızda. Erişim adresi: 

http://yokak.gov.tr.  

 

Zabihi, R., & Tabataba’ian, M. (2011). Teachers’ evaluation and use of teacher’s guides 

in foreign language classes. Continental Journal of Arts and Humanities, 3(1), 1-10. 

https://www.yok.gov.tr/HaberBelgeleri/BasinAciklamasi/2023/pedagojik-formasyona-yonelik-bilgilendirme.pdf
https://www.yok.gov.tr/HaberBelgeleri/BasinAciklamasi/2023/pedagojik-formasyona-yonelik-bilgilendirme.pdf
https://www.yok.gov.tr/Documents/Kurumsal/egitim_ogretim_dairesi/formasyon/mezunlar-icin-formasyon-egitimi-cerceve-usul-esaslar.pdf
https://www.yok.gov.tr/Documents/Kurumsal/egitim_ogretim_dairesi/formasyon/mezunlar-icin-formasyon-egitimi-cerceve-usul-esaslar.pdf
https://www.yok.gov.tr/Documents/Kurumsal/egitim_ogretim_dairesi/Yeni-Ogretmen-Yetistirme-Lisans-Programlari/AA_Sunus_%20Onsoz_Uygulama_Yonergesi.pdf
https://www.yok.gov.tr/Documents/Kurumsal/egitim_ogretim_dairesi/Yeni-Ogretmen-Yetistirme-Lisans-Programlari/AA_Sunus_%20Onsoz_Uygulama_Yonergesi.pdf
https://www.yok.gov.tr/Documents/Kurumsal/egitim_ogretim_dairesi/Yeni-Ogretmen-Yetistirme-Lisans-Programlari/AA_Sunus_%20Onsoz_Uygulama_Yonergesi.pdf
https://www.yok.gov.tr/Documents/Yayinlar/Yayinlarimiz/egitim-fakultesi-ogretmen-yetistirme-lisans-programlari.pdf
https://www.yok.gov.tr/Documents/Yayinlar/Yayinlarimiz/egitim-fakultesi-ogretmen-yetistirme-lisans-programlari.pdf
http://yokak.gov.tr/


298 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



299 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



300 
 

 

EK 1. Etik Kurul Onayı 

 

 

 

 

 

 

user
Pencil



301 
 

 

EK 2. Aydınlatılmış Onam Formu 

Araştırmanın adı: Türkiye’de Öğretmen Rollerinin Felsefi Dayanakları ve Bunun 

Yabancılaşma ve Vasıfsızlaşma ile İlişkisi 

“Sayın gönüllü, 

Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Eğitim Bilimleri Anabilim Dalı Eğitimin Felsefi, Sosyal 

ve Tarihi Temelleri bölümündeki doktora tezim kapsamında planlanmış olan araştırmaya katılmak üzere 

davet edilmiş bulunuyorsunuz. Bu araştırmada yer almayı kabul etmeden önce, araştırmanın ne amaçla 

yapılmak istendiğini anlamanız ve kararınızı bu bilgilendirme çerçevesinde özgürce vermeniz 

gerekmektedir. 

Aşağıdaki bilgileri lütfen dikkatlice okuyunuz, sorularınız olursa sorunuz ve açık yanıtlar isteyiniz.” 

1. Çalışmanın amacı, Türkiye’de öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin oluşumunu etkileme 

potansiyeli bulunan Milli Eğitim Temel Kanunu’nun, YÖK’ün ve MEB’in resmi belgelerinin öğretmenlik 

rollerini hangi felsefi anlayışa/ anlayışlarına göre yönlendirme potansiyeline sahip olduğunu, bunların 

eğitim felsefeleri arasında tutarlık bulunup bulunmadığını, öğretmenlerin bireysel eğitim felsefelerinin olup 

olmadığını ve bu bireysel eğitim felsefelerinin yabancılaşmanın bir boyutu olarak vasıfsızlaşma ile 

bağlantılı olup olmadığını saptamaktır. 

2.Çalışmaya katılma koşulları MEB bünyesinde çalışan öğretmen olmak ve araştırmaya katılmayı kabul 

etmektir.  

3.Çalışma kapsamında katılımcılara konu hakkında yarı yapılandırılmış şekilde hazırlanmış sorular 

yöneltilecektir. Görüşme süresinin yaklaşık 60-80 dakika sürmesi beklenmektedir. Görüşme yapılırken ses 

kaydı alınacak daha sonra toplanan verilere içerik analizi yapılacaktır. Ses kaydı istemeyen katılımcıların 

verdiği bilgiler yazılı olarak not edilecektir. 

4.Araştırmaya 30 gönüllü dâhil edilmesi planlanmaktadır. 

5.Gönüllüler, araştırmaya katılmaları halinde herhangi bir riskle karşı karşıya kalmamaktadırlar. 

6.Gönüllüler, araştırmaya katılmayı kabul etmemeleri ya da araştırmadan ayrılmaları durumunda herhangi 

bir olumsuz sonuçla karşı karşıya kalmazlar. 

7. Görüşmeler için gönüllülere herhangi bir ücret ödenmeyecektir. 

“Bu araştırmada yer almak tümüyle sizin isteğinize bağlıdır. Araştırmada yer almayı reddedebilirsiniz ya 

da başladıktan sonra yarıda bırakabilirsiniz. Bu araştırmanın sonuçları bilimsel amaçlarla kullanılacaktır. 

Araştırmadan çekilmeniz ya da araştırmacı tarafından araştırmadan çıkarılmanız halinde, sizle ilgili veriler 

kullanılmayacaktır. Ancak veriler bir kez anonimleştikten sonra araştırmadan çekilmeniz mümkün 

olmayacaktır. Sizden elde edilen tüm bilgiler gizli tutulacak, araştırma yayınlandığında da varsa kimlik 

bilgilerinizin gizliliği korunacaktır.” 

 

 “Yukarıda yer alan ve araştırmaya başlanmadan önce gönüllülere verilmesi gereken bilgileri içeren metni 

okudum (ya da sözlü olarak dinledim). Eksik kaldığını düşündüğüm konularda sorularımı araştırmacıya 

sordum ve doyurucu yanıtlar aldım. Yazılı ve sözlü olarak tarafıma sunulan tüm açıklamaları ayrıntılarıyla 

anladığım kanısındayım. Çalışmaya katılmayı isteyip istemediğim konusunda karar vermem için yeterince 

zaman tanındı. 

 Bu koşullar altında, araştırma kapsamında elde edilen şahsıma ait bilgilerin bilimsel amaçlarla 

kullanılmasını, gizlilik kurallarına uyulmak kaydıyla sunulmasını ve yayınlanmasını, hiçbir baskı ve 

zorlama altında kalmaksızın, kendi özgür irademle kabul ettiğimi beyan ederim.” 

 

Güvence Bölümü:  

Onay Bölümü:  

Bilgilendirme Bölümü. 



302 
 

İmza/Tarih                                                                                             İmza/Tarih 

Katılımcının/ adı/soyadı                                                                               Araştırmacının adı/soyadı 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Not: İlgili form iki kopya olarak hazırlanmıştır, imzalı kopyalardan biri size teslim edilecektir. 



303 
 

 

EK 3. Yarı Yapılandırılmış Görüşme Soruları 

 

1. Size göre ideal bir öğretmenin özellikleri nelerdir? Örneğin ideal bir öğretmen neler 

yapmalı, neler yapmamalı, nelere dikkat etmelidir? 

2.İdeal bulduğunuz öğretmenliği gerçekleştirmenin önündeki engeller, sınırlayıcılar, 

güçlükler sizce nelerdir? 

3.Öğretmenliğin sizi mutlu eden ve mutsuz eden yönleri nelerdir? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



304 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



305 
 

 

BENZERLİK BİLDİRİMİ 

 

 “Türkiye’de Öğretmen Rollerinin Felsefi Dayanakları ve Bunun Yabancılaşma ve  

Vasıfsızlaşma ile İlişkisi” başlıklı tezimin ana bölümü (ön bölüm, kaynaklar ve ekler 

hariç) Turnitin İntihal Tespit Programı aracılığıyla incelenmiş ve ilgili rapor danışmanım 

tarafından da kontrol edilmiştir. Kontrol sırasında (1) “Yedi sözcükten daha az olan 

benzeşmeler” (2) “Kaynaklar” (3) “Doğrudan alıntılar” ve (4) “Lisansüstü tezim ile ilgili 

yapmış olduğum kendi yayınlarım ve yararlandığım mevzuat metinleri gibi kaynaklar” 

dışarıda tutulmuştur. Benzerlik kontrolüne ilişkin rapordan elde edilen sonuçlar aşağıda 

sunulmuştur.  

Rapor Tarihi : 24.07.2024 

Gönderim Numarası  : 2421941645 

Sayfa Sayısı : 337 

Sözcük Sayısı : 98,541 

Karakter Sayısı : 721,989 

Benzerlik Oranı : % 5 

Savunma Tarihi : 26.09.2024 

 

Yukarıda belirtilen sonuçları gösteren Turnitin İntihal Tespit Programı’na ilişkin 

orijinal raporu, sonuçlarda herhangi bir değişiklik yapmaksızın bu beyanım ekinde 

Enstitüye teslim ettiğimi, tezimin %10’dan fazla benzerlik oranı içerdiğinin, tek bir 

kaynakla eşleşme oranının ise %2’den fazla olduğunun belirlenmesi durumunda, bundan 

doğabilecek tüm yasal sorumluluğu kabul ettiğimi bildirir, saygılarımı sunarım.   

 

                                                           Öğrencinin Adı Soyadı: Özlem Fakazlı 

Tarih: …………………………………… 

İmza: ……………….…………………… 



306 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



307 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı ve Soyadı  : Özlem Fakazlı 

E-Posta Adresi : ozlemfakazli@kastamonu.edu.tr 

İş Deneyimi  : 

Unvan Görev Yeri Yıl  

Ögr. Gör.  Kastamonu Üniversitesi 2012 

Öğretmen  MEB 2011 

   

Akademik Bilgiler 

Öğrenim Durumu: 

Derece  Bölüm/Program Üniversite  Yıl  

Yüksek lisans Yabancı Dil Eğitimi Anadolu Üniversitesi 2015 

Lisans İngilizce Öğretmenliği ODTÜ 2011 

    

Yayınlar: 

Dimici, K., Fakazlı, Ö., & Fakazlı, A. E. (2022). The relationship between cultural 

intelligence and attitude towards English Language: A study with Turkish EFL 

learners. O.Zahal (Ed.), Current Research in Education (ss.13-32). Ankara: Gece 

Kitaplığı. 

user
Pencil



308 
 

Demirel, İ. F. & Fakazlı, Ö. (2021). A CEFR-based comparison of English and Turkish 

language teaching course books in terms of speaking and writing skills. Journal of 

Theoretical Educational Science, 14(2), 167-185. 

Fakazlı, Ö. (2021). Different ways of promoting reflective teaching. International 

Journal of Social and Humanities Sciences Research (JSHSR), 8(69), 1255-1267. 

Fakazlı, Ö. & Baytar, İ. (2021). A comparative analysis of two English coursebooks in 

terms of cultural elements (Headway and English File). İnönü Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 22(3), 2259-2276. 

Fakazlı, Ö. (2021). Critical pedagogy as a teaching approach to education. International 

Journal of Social and Humanities Sciences Research, 8(76), 2704-2713. 

Fakazlı, Ö. (2021). Current issues in grammar teaching. The Criterion: An International 

Journal in English, 12(3), 223-239. 

Fakazlı, Ö. (2021). How does extensive reading promote language development? Journal 

of International Social Research, 14(78), 499-506. 

Fakazlı, Ö. & Gönen, S.İ.K. (2018). Exploring Turkish EFL Instructors’ perceptions on 

reflective teaching practices. 2nd International Black Sea Conference on Language 

and Language Education, September 21-22, Sinop, Turkey. Erişim adresi: 

https://drive.google.com/file/d/11op6ZjdefKW3msP79j7oOlPxnYfaOnfT/view 

Fakazlı, Ö. (2018). Exploring the use of oral corrective feedback in Turkish EFL 

classrooms: A case study at a state university. Kastamonu Education Journal, 26(6), 

2177-2187. doi: 10.24106/kefdergi.2971. 

Fakazlı, Ö. & Gönen, S.İ.K. (2017). Reflection on Reflection: EFL university instructors’ 

perceptions on reflective practices, Hacettepe University Journal of Education, 

32(3), 708-726. doi: 10.16986/HUJE.2017025118. 

Şivetoğlu, Ö. (2015). An Empirical study on vocabulary learning strategies employed by 

Turkish learners of English. In Akbarov A. (Ed.), The Practice of Foreign Language 

Teaching: Theories and Applications, (pp.454-476). UK: Cambridge Scholars 

Publishing.  

Aksoy, F. & Şivetoğlu, Ö. (2014). A correlational study of language learning motivation 

and language learning strategies of Turkish preparatory school students. Annals of 

the University of Craiova, 15 (1), 7-26. 

 

https://drive.google.com/file/d/11op6ZjdefKW3msP79j7oOlPxnYfaOnfT/view

