
  

 

T.C. 

AMASYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

DİN-ŞİDDET BAĞLAMINDA IŞİD VE IRAK’IN DİNİ AZINLIKLARI 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

MEHMET MUVAFFAK KAZAR 

 

 

 

AMASYA 

Ekim – 2024 

  



  

 

T.C. 

AMASYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

DİN-ŞİDDET BAĞLAMINDA IŞİD VE IRAK’IN DİNİ AZINLIKLARI 

 

Hazırlayan 

Mehmet Muvaffak KAZAR 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Abdulhamit BUDAK 

 

 

 

AMASYA – 2024 



  

TEZ ONAY SAYFASI 

Mehmet Muvaffak KAZAR tarafından hazırlanan “DİN-ŞİDDET BAĞLAMINDA IŞİD VE 

IRAK’IN DİNİ AZINLIKLARI” başlıklı çalışma aşağıdaki jüri tarafından 26/09/2024 

tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda oy birliği ile Amasya Üniversitesi Sosyal 

Bilimleri Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalında Yüksek Lisans Tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

Jüri  İmza 

Danışman : Doç. Dr. Abdulhamit BUDAK …………………. 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Harun TUNÇ …………………. 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Fatih DEMİRDAĞ …………………. 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 26/09/2024 

 

……………………………… 

Doç. Dr. Hasan YERKAZAN 

Sosyal Bilimler Enstitü Müdürü 



 

 

 

ETİK BEYAN SAYFASI 

 

Tezimin içerdiği yenilik ve sonuçları başka bir yerden almadığımı ve bu tezi Amasya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünden başka bir bilim kuruluşuna akademik gaye ve 

unvan almak amacıyla vermediğimi; tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik 

kurallar çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırlanan bu çalışmada kullanılan her türlü̈ kaynağa eksiksiz atıf yapıldığını, bu tezde 

sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir, aksinin ortaya çıkması durumunda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

 

 

26/09/2024 

Mehmet Muvaffak KAZAR 

İmza 

 



 ii 

ÖZET 

DİN-ŞİDDET BAĞLAMINDA IŞİD VE IRAK’IN DİNİ AZINLIKLARI 

Mehmet Muvaffak KAZAR 

Amasya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans, Ekim/2024 

Danışman: Doç. Dr. Abdulhamit, BUDAK 

Bu çalışma, din-şiddet ilişkisi sosyal, dini ve politik sebeplerle Selefiyye’nin temel görüşlerini 

referans alarak ortaya çıkan Cihadi Selefiyye üzerinden incelemeyi amaçlamaktadır. Dört 

bölüme ayrılan çalışmada Cihadi Selefiyye’nin eylemsellik hali olan Küresel Cihat Teorisi’nin 

anlaşılması amacıyla el-Kaide’nin oluşumundaki dönüm noktaları ele alınmıştır. IŞİD’in 

ortaya çıkışı ise toplumsallığın rolü bağlamında açıklanmıştır. Dinlerin, şiddeti amaç olarak 

kullanmayı tavsiye etmediği gerçeğinden hareketle, din ve şiddet ilişkisi temel kavramlar 

üzerinden tartışılmıştır. Selefiyye’nin ilk ortaya çıkışı, Muhammed bin Abdulvahhab’ın 

yöntemleri ile tabanını genişletip canlanması ve dönüşümü incelenmiştir. Ayrıca, Afganistan 

cihadı ile Cihadi Selefiyye’nin metodolojisini güçlendirmesi, küresel cihat teorisinin gelişimi 

teorisyenlerin eserleri üzerinden ve sosyolojinin metodolojisinden uzaklaşılmadan 

aktarılmıştır. Çalışmada Irak’ta yaşayan dini azınlıkların tarihleri, yaşadıkları bölgeler, hukuki 

statüleri, teolojik yapıları incelenmiştir. Dini azınlık mensuplarıyla yapılan yarı yapılandırılmış 

mülakatlarda, özellikle Irak’ın işgali sonrasında toplum içindeki değişen konumları 

incelenmiştir. Devletin hukuki güvencelerinin etkinliği, şiddete maruz kalmaları ve maruz 

kaldıkları şiddeti anlamlandırma biçimleri değerlendirilmiştir. Ayrıca IŞİD’in ortaya çıkışı 

sonrasında yaşadıkları sorunlar, Türkiye ve Avrupa devletlerine göç süreçlerinde şiddetin etkisi 

ve hâlihazırda göç edilen ülkedeki durumları değerlendirilmiştir. Grup olma bilinci, dini 

yaşantılarındaki değişiklikler ve ibadet yerlerine ulaşım imkânları gibi sonuçlar elde edilerek 

değerlendirmeler yapılmıştır. Küresel Cihat Teorisi’nin ortaya çıkmasında Cihadi 

Selefiyye’nin önemli rol oynadığı tespit edilmiştir. Ayrıca, politik sebeplerin yanında IŞİD’in 

tabanının genişlemesinde toplumsal olayların ve durumların belirleyici olduğu tespit edilmiştir. 

Irak’ın ABD tarafından işgali, bölgedeki direnişin kurumsallaşmasına yol açmıştır. IŞİD’in 

2014 sonrasında dini azınlıklara uyguladığı şiddetin ölüm ve göç gibi iki sonucu olmuştur. Bu 



 iii 

sonuçlar ise 2014’te şiddete bizatihi maruz bırakılan dini azınlıkların tecrübelerinden hareketle 

incelenmeye ve yorumlanmaya çalışılmıştır. Elde edilen bulgular din-şiddet ilişkisinin tarihsel 

ve toplumsal dinamiklerin etkisiyle şekillendiği yönündedir. 

Anahtar Kelimeler: Cihadi Selefiyye,  El-Kaide, dinsel şiddet, dini azınlıklar,  IŞİD  



 iv 

ABSTRACT 

ISIS AND IRAQ'S RELIGIOUS MINORITIES IN THE CONTEXT OF RELIGION AND 

VIOLENCE 

Mehmet Muvaffak KAZAR 

Amasya University, Institute of Social Science 

Department of Philosophy and Religious Sciences, M.A., October/2024 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Abdulhamit BUDAK 

This study aims to examine the relationship between religion and violence through Jihadi 

Salafism, which emerged by referencing the fundamental views of Salafiyya due to social, 

religious, and political reasons. Divided into three sections, the study addresses the turning 

points in the formation of al-Qaeda to understand the Global Jihad Theory, which represents 

the activism of Jihadi Salafism. The emergence of ISIS is explained in the context of the role 

of sociality. Based on the fact that religions do not advocate the use of violence as a purpose, 

the relationship between religion and violence is discussed through fundamental concepts. The 

initial emergence of Salafiyya, its revival and expansion of its base through the methods of 

Muhammad ibn Abd al-Wahhab, and its transformation are examined. Additionally, the 

strengthening of Jihadi Salafism's methodology through the Afghan jihad and the development 

of the Global Jihad Theory are analyzed through the works of theorists without deviating from 

the methodology of sociology. The study examines the histories of religious minorities living 

in Iraq, the regions they inhabit, their legal statuses, theological structures, and the forms of 

their relationships with adherents of other religions. In semi-structured interviews conducted 

with members of religious minorities, efforts were made to obtain results on various aspects: 

their changing positions within society, especially after the invasion of Iraq; the validity of state 

laws in protecting religious minorities; their exposure to violence and their ways of making 

sense of it; the problems they faced after the emergence of ISIS; the impact of violence on their 

migration processes to Turkey and European countries; their current situations in the countries 

to which they have migrated; group consciousness; changes in their religious lives; and access 

to places of worship. It has been determined that Jihadi Salafism played a significant role in 

the emergence of the Global Jihad Theory. Furthermore, it has been identified that, in addition 

to political reasons, social events and circumstances were decisive in the expansion of ISIS's 



 v 

base. The invasion of Iraq by the USA led to the institutionalization of resistance in the region. 

The violence that ISIS inflicted on religious minorities after 2014 resulted in two main 

outcomes: death and migration. These outcomes have been examined and interpreted based on 

the experiences of religious minorities who were directly subjected to violence in 2014. The 

findings indicate that the relationship between religion and violence is shaped by historical and 

social dynamics. 

Keywords: Jihadi Salafism, Al-Qaeda, religious violence, religious minorities, ISIS  

 



 vi 

ÖNSÖZ 

Sosyal yapı içerisinde yaşanan, inananların da dünyaya ve ötesine dair çözüm aradıkları 

dinin şiddet yönü farklı sebeplerle ortaya çıkmaktadır. Din, olgu olarak şiddete karşı olmakla 

beraber şartların olgunlaşması halinde savaşı/öldürmeyi de tavsiye edebilmektedir. Kutsal 

metinlerde şiddete dair referanslar ise muhtelif hedefler adına kullanılabilmeleri için metinlerin 

mobilize edilebilmesine sebebiyet verebilmektedir. Mobilize edilen kutsal metinler şiddetin 

mübahlaştırılmasına ve olağanlaştırılmasına sebebiyet verebilmektedir. Bu durum örneğin; 

IŞİD’in kutsal metinleri anlama biçimi, yorumlaması ve esas alınan metni uygulama biçiminde 

kendisini göstermektedir.  

Müslüman toplumlarda meydana gelen değişimler ve dönüşümlerin çözüme muhtaç 

olması farklı yöntemleri beraberinde getirmiştir. Selefiyye’nin yöntemini temel alan çözüm 

arayışları ise son iki yüzyıl içerisinde artma eğilimindedir. Ekol olarak Selefiyye öze dönüşü 

hedef edinmiştir. İslam coğrafyasındaki her türlü işgalin (siyasi, askeri, kültürel vs.) 

sonlandırılabilmesi için Müslümanları diriltmeyi hedef edinen Selefiyye’nin muhtelif biçimleri 

ortaya çıkmıştır. Selefiyye hareketlerinde, anlayış biçimlerinde meydana getirdikleri değişim 

ve dönüşüm sebebiyle Müslüman Kardeşler’in 1924’te kuruluşu farklı bir önem arz etmektedir.  

Bu çalışmanın her aşamasında değerli destek ve sabrını esirgemeyen saygıdeğer hocam 

Doç. Dr. Abdulhamit BUDAK'a en içten teşekkürlerimi sunarım. 

 

Mehmet Muvaffak KAZAR 

26/09/2024 

 

 



 vii 

İÇİNDEKİLER 

ETİK BEYAN SAYFASI .......................................................................................... i 

ÖZET ......................................................................................................................... ii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... vii 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ .............................................................. ix 

I. BÖLÜM 

1. GİRİŞ ..................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Problemi ................................................................... 2 

1.2. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları.............................................................. 2 

1.3. Araştırmanın Yöntem ve Teknikleri ................................................................. 4 

II. BÖLÜM 

2. TEORİK VE KAVRAMSAL ÇERÇEVE ............................................................. 6 

2.1. Dini Grup .......................................................................................................... 6 

2.2. Radikalizm ve Dini Radikalizm ....................................................................... 7 

2.3. Fundamentalizm ............................................................................................... 8 

2.4. Terör ve Dini Referanslı Terörizm ................................................................... 8 

2.5. Şiddet ve Din-Şiddet İlişkisi ............................................................................. 10 

2.6. Azınlık .............................................................................................................. 11 

2.6.1. Azınlık Olmanın Unsurları ve Azınlık Çeşitleri ..................................... 12 

2.6.2. Etnik Azınlıklar ....................................................................................... 13 

2.6.3. Ulusal Azınlıklar ..................................................................................... 14 

2.6.4. Dil Azınlıkları ......................................................................................... 16 

2.6.5. Din Azınlıkları ........................................................................................ 16 

2.7. İslam’da İlk Azınlıklara Yaklaşımlar: Sosyal ve Hukuki Yansımalar ............. 16 

III. BÖLÜM 

3. DİNİ ŞİDDETİN TEORİK VE PRATİK KÖKENLERİ: SELEFİYYE ............... 20 

3.1. Selefiyye Tanımlamaları ve Ehli Hadis Ekolü ................................................. 20 

3.2. Yöneticilerin Gölgesinde: Vahhabi Hareketi veya Suudi Selefiyye ................ 22 



 viii 

3.3. Modernitenin Karşısında Alternatif Konum: İlmi Selefiyye ............................ 25 

3.4. Cihadi Selefiyye’nin Ortaya Çıkış Sürecinde İslami Hareketler ...................... 27 

3.5. El Kaide: Küresel Cihad Teorisinin Pratik Yüzü ............................................. 30 

3.6. Cihadi Hareketlerde Kırılma: Irak ve Şam İslam Devleti (IŞİD) ..................... 37 

IV. BÖLÜM 

4. IRAK VE IRAK’TA DİNİ AZINLIKLAR ........................................................... 43 

4.1. Irak'ın Karmaşık Dokuları: Etnik ve Dini Yapının Analizi .............................. 43 

4.2. Azınlıkların Irak’taki Yasa ve Yönetmeliklerdeki Konumları ......................... 44 

4.3. Şiddet Ekseninde Irak'ın 2003 Öncesi ve Sonrası Portresi ............................... 44 

4.4. Irak’ın Dini Azınlıkları ..................................................................................... 47 

4.4.1. Keldaniler ................................................................................................ 47 

4.4.2. Asuriler ve Aramiler ............................................................................... 48 

4.4.3. Süryaniler ................................................................................................ 49 

4.4.4. Ezidiler .................................................................................................... 49 

4.4.5. Sabii/Mendailer ....................................................................................... 56 

4.5. Elde Edilen Verilerin Tematik Analizi ............................................................. 57 

4.5.1. Dini Kimlikle Yaşam ve Sosyal Gerçeklik ............................................. 58 

4.5.2. Dini Eğitim ve İbadet Olanakları ............................................................ 63 

4.5.3. Devlet Politikaları ve Uygulanabilirliği .................................................. 66 

4.5.4. Şiddeti Anlamlandırmak, Mağduriyet ve Göç ........................................ 67 

4.5.5. Göç Edilen Ülkedeki Zorluklar ve Toplumsal Kabul ............................. 72 

V. BÖLÜM  

5. SONUÇ .................................................................................................................. 78 

KAYNAKÇA ............................................................................................................. 81 

EKLER  ..................................................................................................................... 87 

Ek 1. Etik Kurul Kararı............................................................................................ 88 

Ek 2. Etik Kurul Değerlendirme Formu .................................................................. 89 

ÖZ GEÇMİŞ .............................................................................................................. 90 

 

 

 

 



 ix 

 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ 

 

Kısaltmalar Açıklama 

ABD Amerika Birleşik Devletleri  

b. Bin 

BMGK Birleşmiş Milletler Güvenlik Kurulu 

BMMYK Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği 

ICMC International Catholic Migration Commission (Uluslararası 

Katolik Muhacerat Komisyonu) 

IKBY Irak Kürt Bölgesel Yönetimi 

IOM International Organization for Migration (Uluslararası Göç 

Örgütü) 

IŞİD Irak ve Şam İslam Devleti 

KDP Kürdistan Demokratik Partisi 

KYB Kürdistan Yurtseverler Birliği 

MHB Mücahitlere Hizmet Bürosu 

PKK Partiya Karkerên Kurdistanê (Kürdistan İşçi Partisi) 

SSCB Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

YPG Yekîneyên Parastina Gel (Halk Savunma Birlikleri) 

 

 



 

I. BÖLÜM 

1. GİRİŞ 

Din, kültürel yapıyı inşa eden unsurlardan olmasının yanı sıra toplumsal tanımlamaları 

netleştirip sınırlandıran bir fonksiyona da sahiptir. Bu yönüyle, ulusal ve uluslararası etkileri 

bulunan ve aynı zamanda sosyal kimliği oluşturan unsurlardandır. Dinin dünyayı ve ötesini 

anlamlandırma iddiası, faniliğinin bilincinde olan insanın üretebileceği ideolojilerden (veya -

izm'lerden) daha etkili olduğu söylenebilir.  

Dinin kaynağı olan kutsal metinler, çeşitli şekillerde meşrulaştırma aracı olarak 

kullanılabilmektedir. Meşrulaştırma, şiddeti mübahlaştırma yönündeyse bu eylemler "din 

referanslı şiddet" veya “dini şiddet” olarak adlandırılmaktadır. Dinin yaşandığı toplumlarda, 

şiddetin dini referanslarla mübahlaştırılması, kutsanması ve yüceltilmesi yeni bir olgu değildir. 

Selefiyye, İslam'ın ilk üç neslinin din anlayışına göre hareket edilmesi gerektiğini 

savunmaktadır. Ehli Hadis olarak da isimlendirilebilen ilk dönem Selefiyye, mutezili ve batıni 

görüşlere karşı akıl yerine nakli savunmuştur. Selefiyye'nin sonraki tezahürleri ise İslam 

coğrafyasında yaşanan sorunların çözümüne yönelik ortaya çıkmıştır. Selefiyye ekollerinin 

dünya görüşleri farklılaşmıştır. Müslüman Kardeşler'in tavrı ve yapısı ile Suudi Selefiyye 

(Vahhabilik) birçok anlamda ortak noktada buluşmamaktadır. Ancak, Selefi öğretileri taşıma 

ve Müslümanların yaşadığı sorunların dinin özüne dönüşle çözülebileceği konusunda 

ortaktırlar.  

Çalışmada, Ehli Hadis’ten başlanarak Selefiliğin tanımı, gelişimi ve ortaya çıktığı 

topluma etkileri incelenmektedir. Cihadi Selefiyye, Müslüman Kardeşler'den ayrılan Seyyid 

Kutub'un öncülüğünde oluşmaya başlayan bir yapıdır. Bu yapının teorisyenleri, Küresel Cihad 

Teorisi’ni oluşturmuşlardır. Küresel Cihad Teorisi, yeryüzünün tamamına yayılmayı ve 

nihayetinde İslami Devleti/Hilafeti inşa etmeyi hedeflemektedir. Küresel Cihad Teorisi’nin 

ortaya çıkardığı en büyük yapı El-Kaide'dir. Irak Şam İslam Devleti (IŞİD) ise Küresel Cihad 

teorisyenlerinin oluşturduğu ve özellikle Irak'ta halk nezdinde taban bulan bir harekettir. 

IŞİD'in 2019'da öldürülen lideri Ebu Bekir el-Bağdadi, 2013 yılında El-Kaide ile ilişkilerini 

tamamen kopararak örgütünün ayrı bir yola girmesine sebep olmuştur. Bu kopuş, Küresel 

Cihad teorisinde duraksamalara ve yapılar içerisinde bugüne kadar süren çatışmalara neden 

olmuştur. 

Irak, Sümer, Babil ve Akad gibi medeniyetlerin ortaya çıktığı Mezopotamya 

coğrafyasında yer almaktadır. General Abdülkerim Kasım'ın 1958'deki darbesinden günümüze 



 2 

kadar federal parlamenter cumhuriyetle yönetilen Irak'ta, farklı etnisite ve dinlere mensup 

gruplar yaşamaktadır. Bu gruplardan Keldaniler, Süryaniler, Asuriler, Sabii/Mendailer ve 

Ezidiler ile din-şiddet ilişkisinin anlaşılması bağlamında mülakatlar yapılmış ve çalışmaya 

dahil edilmiştir. 2005 Irak Anayasası ile azınlıklara haklar tanınmıştır. Ancak adalet sisteminin 

işlevsiz hale getirilmesi, mezhepçi politikaların artması, sosyal dokunun zayıflatılması ve 

güvenlik sorunları, 2014 sonrasında farklı azınlıklara mensup yüz binlerce insanın Irak'ı terk 

etmesine katkı sağlamıştır. 

1.1.  Araştırmanın Konusu ve Problemi 

Araştırma, din-şiddet ilişkisini Selefiyye’nin dönüşümü üzerinden incelemeyi 

amaçlamaktadır. Selefiyye’nin değişimi ve dönüşümü, Müslümanların tarihi, sosyal ve siyasi 

birikimlerine göre şekillenmiştir.  

Birinci bölümde verilen teorik ve kavramsal çerçeve, diğer bölümlerde işlenecek 

konuların temelini oluşturmaktadır. İkinci bölümde, Selefiyye’nin tarihsel süreci ana kaynaklar 

ve metodolojisini kuranların eserleri üzerinden aktarılmaya çalışılmış ve ilgili bölümler 

toplumsal perspektifle yorumlanmıştır. 

İslam coğrafyasında, askerî ve kültürel işgal altında olduğunu hisseden Müslüman 

toplumlar, kurtuluş için çözüm yolları aramışlardır. Siyasi, askeri, kültürel ve sosyal alanda 

mücadeleyi başlatanlar ise Selefiyye’nin çizgisinden yola çıkarak kendilerine bir metot 

oluşturmuşlardır. Müslüman Kardeşler'in veya ilmî olarak mücadele etmek isteyen çeşitli 

isimlerin kurduğu yapıların dönüşümü çalışmada ele alınmıştır. Ayrıca Küresel Cihad Teorisi, 

1979 yılında Afganistan’ın işgaliyle birlikle kurumsallaşmıştır. Bu kurumsallaşma süreci, 

kurucu isimler ve teorinin kendisi üzerinden incelenmiştir. 

Çalışmanın son bölümünde, din kaynaklı şiddete maruz kalan dini azınlıkların 

tecrübeleri aktarılarmış ve konu farklı bir boyutta anlaşılmaya çalışılmıştır. Din-şiddet 

ilişkisinin incelenmesi genellikle grupların incelenmesi üzerinden yürütülmektedir. Bu 

çalışmada ise din-şiddet ilişkisi, bizzat şiddete maruz bırakılan azınlıkların tecrübelerinin 

aktarılmasıyla sosyolojik analize tabi tutulmuştur. 

1.2.  Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları 

Bu çalışmanın kapsamı, Irak'ta yaşayan ve devlet tarafından resmi statüde dini azınlık 

olarak kabul edilen veya edilmeyen dini gruplardan oluşmaktadır. Görüşme yapılanlar -farklı 

mezheplerden olanlarla birlikte- beş Hristiyan, beş Sabii ve beş Ezidi olmak üzere toplam 15 



 3 

kişiyle sınırlandırılmıştır. Dini azınlıkların mensuplarına yöneltilen 16 soruluk yarı 

yapılandırılmış mülakat soruları, 2003-2014 yılları arasında dini azınlıkların yaşadığı kişisel 

ve toplumsal tecrübelerle sınırlandırılmıştır. Bu yıllar arasındaki dönem Irak’ta din-şiddet 

ilişkisinin yoğunlukla hissedildiği ve dini azınlıkların kritik değişimleri yaşadıkları dönemdir. 

2003’te Irak’ın işgali sonrasında güvenlik boşluğu oluşmuştur. 2005 yılında kabul edilen 

anayasa ile kurulan yeni hükümetlerin mezhepçi tutumları çatışma ortamı ve toplumsal 

gerginlikleri arttırmıştır.  IŞİD’in Musul’u ele geçirmesi geçirmesiyle dini azınlıkların güvenlik 

sorunları artmıştır. 2014 yılı Irak’taki dini azınlıkların şiddete maruz bırakılmalarına ve yüz 

binlercesinin göçüne sebep olmuştur. Görüşme yapılanlara yönlendirilen soruların 2003-2014 

yıllarıyla sınırlandırılmasıyla çalışma, amaca uygunluk ve bütünlük hedefini taşımıştır.  

Çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Bu yöntemle derinlemesine veri elde 

etme imkânı sağlanmıştır. Nitel yöntemin doğası gereği çalışmanın bazı sınırlılıkları 

bulunmaktadır. Şiddet deneyimlerini aktaran katılımcıların cevapları subjektiftir. 

Katılımcıların eğitim düzeyi, cinsiyeti, yaşı, kültürel farklılıkları gibi durumlar veri toplama 

sürecinde farklılıklara yol açabilen unsurlardandır. Aynı zamanda, tüm azınlık mensupları 

benzer bir şiddete maruz kalmamışlardır. Her ne kadar gruplarının şiddetten etkilenme 

oranlarına dair sorular sorulmuş olsa da çoğunlukla kişisel deneyimlerinden hareketle cevaplar 

elde etmeye yönelik sorular iletilmiştir. Araştırmanın 15 dini azınlık mensubuna yönlendirilen 

yarı yapılandırılmış mülakatlarla gerçekleştirilmesi, bulguların ilgili azınlık gruplarının 

tümüne genellenebilirliğini sınırlamaktadır. Mülakatların, katılımcıların konuştuğu Arapça 

dilinde gerçekleştirilmesi ve ifadelerin orijinalliği korunacak biçimde Türkçe’ye çevrilmesi, 

verilerin güvenirliği ve geçerliliğini desteklemiştir. Araştırma, veri toplama ve analiz süresince 

bilimsel standartlar ve etik ilkelere uygun olarak, objektifliğin sağlanmasına ve korunmasına 

özen gösterilerek yürütülmüştür. 

El-Kaide ve IŞİD'in tarihleri, politik bağlamdan ziyade mümkün olduğunca sosyal 

etkiler ve toplumsal tepkiler üzerinden incelenmiştir. Grupların eylemleri, teorik bölümde ele 

alınmamıştır.  Örneğin El-Kaide, küresel cihadın teorisyenleri olarak bilinen Abdullah Azzam, 

Ebu Muhammed el-Makdisi, Eymen el-Zevahiri ve Ebu Musab es-Suri’nin eserlerine 

dayanılarak açıklanmıştır.  Ayrıca El-Kaide; Usame bin Ladin'in röportajları, bildirileri ve 

mektupları üzerinden de incelenmiştir 

 

 

 



 4 

1.3. Araştırmanın Yöntem ve Teknikleri 

Araştırmada, 16 soruluk yarı yapılandırılmış mülakat soruları 15 dini azınlık 

mensubuna yöneltilmiştir. Katılımcılar; Süryaniler, Asuriler, Aramiler, Keldaniler, Sabiiler ve 

Ezidiler olmak üzere 15 kişiden oluşmaktadır.  

Mülakatlar katılımcılarla Arapça dilinde gerçekleştirilmiştir. Soruların Arapça 

yönlendirilmesi ve cevapların alınmasıyla katılımcıların kendilerini daha doğal ifade 

edebilmeleri amaçlanmıştır. Yöreye göre değişen lehçeler, ağızlar veya deyimler, eğitim düzeyi 

gibi durumlar kişinin kendisini ifade etmesinde önemli bir role sahiptir. Farklı şehirlerden ve 

köylerden olmaları da ifade biçimleri üzerinde etkilidir. Katılımcılardan doğrudan alıntı 

yapılırken ifade şeklini bozmadan Türkçe diline çevrilerek aktarım yapılmasına özen 

gösterilmiştir. 

2014 sonrasında Türkiye’ye gelen Iraklı Ezidiler kısa süreler içerisinde Avrupa 

ülkelerine düzenli veya düzensiz yollarla gitmeleri nedeniyle Ezidilerle yapılan görüşmeler 

iletişim uygulamaları üzerinden görüntülü olarak gerçekleştirilmiştir. Ezidiler dışındaki diğer 

dini azınlıklarla yüz yüze görüşmeler yapılmıştır.  Ezidilere yöneltilen 2003 yılı öncesine dair 

sorulara verdikleri sınırlı cevaplar, Sabiiler ve Hristiyanlarda değişkenlik göstermektedir. 

Sincar bölgesinde yaşadıkları göz önüne alındığında bu durum anlaşılabilir bir seviyededir. 

Menşe ülkelerinde yaşadıkları il, ilçe, köy ve meslekleri gibi ayrıntılar, kendilerinin izni olması 

halinde içerik analizi ve doğrudan alıntı kısmında kullanılmış, aksi halde 'x' harfiyle 

belirtilmiştir. Hristiyan ve Sabiilerin Türkiye'de yaşadığı şehirler, etik sebepler ve kendilerinin 

izni olmadığından aktarılmamıştır. İsimleri, aşiretleri veyahut kullandıkları aile isimleri ise 

kendilerinin izni olmamasından dolayı aktarılmamıştır. Mümkün olduğunca mülakatlar yüz 

yüze, katılımcıların rahat hissettikleri ortamlarda gerçekleştirilmiştir. Mülakat yapılan kişiler, 

ses ve görüntü kaydı alınmamasına özen gösterilmesini istemişlerdir. 

Mülakat soruları yarı yapılandırılmış usulle düzenlenmiştir. Katılımcılara verecekleri 

cevaplar için süre sınırlaması konulmamış ve olabildiğince rahat cevap verebilecekleri sorular 

hazırlanmıştır. Verilen cevaplar söylem analizi yöntemine tabi tutularak araştırmanın “Elde 

Edilen Verilerin Tematik Analizi” başlığı altında yorumlanmıştır. Teorik kısım için ise 

dokümantasyon yöntemi tercih edilmiştir. Verilen cevapların bazıları ortak bir tecrübe yaşayan 

dini azınlıkların bazılarında benzerlik göstermektedir. Bu durumlarda tekrarlı ifadelerin 

oluşmaması adına araştırmada ilgili yerlere işlenmemiş ancak bulguların ortaya konulması 

sürecinde anlamlılığın bozulmaması adına göz önünde bulundurulmuştur. 

Araştırmada gerçekleştirilen mülakatlar 03/04/2024 tarihli ve E-30640013-108.01-



 5 

188561 sayılı Amasya Üniversitesi Bilim Etik Kurulu – Sosyal Bilimler Etik Kurulu’nun 

onayıyla yürütülmüştür.  Katılımcıların hassas profilden olmaları sebebiyle etik ilkelere, 

mahremiyete ve gizliliğe titizlikle uyulmuştur. Verilerin toplanması ve analiz edilmesi 

sürecinde de etik standartlara uyum sağlanmıştır.



 

II. BÖLÜM 

2. TEORİK VE KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

2.1. Dini Grup 

Dinin toplumu ve mensuplarını değiştirici-dönüştürücü özelliklerinin yanında farklı 

kimlikteki insanların da dahil olmasıyla dine bağlı olarak gruplar/kimlikler yeniden 

oluşmaktadır. İnsanların bir araya gelip grup oluşturmalarının temel sebebinin “din” olduğu 

gruplar; tabii dini gruplar ve sırf dini gruplar şeklinde kategorize edilmektedir.1 Dini gruplar, 

mensubu oldukları ana akım cemaatten ayrılma hedefiyle oluşmaz. Bu ayrılıklar muhtelif 

ihtilafların sonucudur ve farklı sebepleri bulunmaktadır. Seküler dünyada dini kimliğin 

formasyonunu şekillendiren yapılar yalnızca otoritenin dayattığı unsurlardan oluşmamaktadır. 

Bu süreçte farklı dinamiklerin de -dini- grubu oluşturmada etkili olduğunu belirtmek grup 

dinamiğini anlayabilmek bağlamında önemlidir.2  

Belirli simgeler manzumesi ve simgeler vasıtasıyla toplumu öz bilincine ulaştıran araç 

olarak da tanımlanan ve müntesiplerini cemaatte birleştiren bir sistem özelliği taşıyan 

dinlerdeki gruplaşma, genellikle cemaatteki iç ve dış etkenlere bağlı olarak meydana gelir. 

Modern toplumda grup yapısının şeması karışıklık gösterse de dini gruplar sosyal grupların 

altında kategorilendirilmektedir. Dinler, başlangıçta tek bir gruptan meydana gelirken zamanla 

ve farklı sebeplerle (tecrübenin çoğullaşıp zenginleşmesi, politik ve kültürel nedenlerle sosyal 

farklılaşmanın belirginleşmesi vb.) ayrışıp gruplar oluşturmaktadırlar. Gruplaşmanın oluşması 

sürecinde iç etkenler; dinin tecrübe, doktrin ve ritüellerine dair değişmeler sebebiyle 

farklılaşmayı açıklarken dış etkenler sebebiyle ayrışma ise sosyal, kültürel veya iktisadi 

nedenlerle meydana gelmektedir.3 Dolayısıyla dini grup/kimlikler ‘hem yapılaşmış hem de inşa 

edilmişlerdir’ denilebilir.4 

Toplumsal hareketlerin oluşum ve gelişim süreçleri benzerlik göstermektedir. Radikal 

dini hareketlerde, hareketin ruhunu üzerinde taşıyan kurucu, “karizmatik lider” olarak 

adlandırılır. Kurucunun etrafında toplanan maneviyatı güçlü eylemciler veya tilmizler 

(öğrenciler, mensuplar) sayesinde, liderin ölümü sonrasında da hareket ayakta kalır ve yayılır. 

Ayrıca grup üyeleri, harekete mensubiyetlerinin anlaşılması ve diğer üyeler tarafından 

 
1 Ünver Günay, Din Sosyolojisi (İstanbul: İnsan Yayınları, 2021), 262. 
2 Nancy T. Ammerman, “Dini Kimlikler ve Dini Kurumlar”, çev. Hüsamettin Arslan, Din Sosyolojisi El Kitabı, 

ed. Michele Dillon (İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2014), 323-324. 
3 Günay, Din Sosyolojisi, 323. 
4 Ammerman, “Dini Kimlikler ve Dini Kurumlar”, 312. 



 7 

tanınmalarını kolaylaştırmak adına üzerlerinde işaret, nişan gibi semboller taşırlar. (Örneğin, 

sarık takmak veya sakal uzatma biçimleri gruplar arasında farklılık göstermektedir. 

Türkiye’deki Mevlevi dervişlerinin giydikleri başlık (sikke) ve beyaz etek (tennure), Nakşilerin 

takke takmaları sembollere örnek olarak sayılabilir. Hristiyanların haç kolye taşımaları; 

Yahudilerin ise kipa takmaları, tallit ve tefillin gibi ibadet esnasında kullanılan objeleri 

yanlarında bulundurmaları da bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Ayrıca kapalı veya gizli 

grupların üyeleri, birbirlerini tanımalarını kolaylaştırmak adına yüzük ve rozet gibi semboller 

kullanmaktadırlar.) Sloganlar ise hareketlerde kolaylıkla öğrenilebilen, akılda kalıcı, genellikle 

özlü bir ifade olarak ortaya çıkar. Sloganlar sayesinde üyelerin birlik ve beraberliği hedeflenir. 

Bu anlamda sloganlar, “ideolojilerin haplaştırılmış özetleridir” denilebilir.5 Üyelerin, hareketin 

taşıdığı fikri rahatlıkla kavrayabilmeleri adına hareketin ideolojisi formüle edilip basitleştirilir. 

İdeolojinin veya hareketin savunduğu duruşun geniş kitlelere ulaşabilmesi için avamileşmesi 

yani halk arasında yayılması önemlidir. Harekete mensup her fert aynı eğitim, görgü ve 

idealizm, bağlılık düzeyinde olmadığından fikir daha basit bir dile indirgenir. Bu da hareketin 

entelektüel özünün tahrifine ve sloganlaşmasına yol açar.6 

2.2. Radikalizm ve Dini Radikalizm 

Din, içinde bulunduğu toplumlarda olumlu, olumsuz ve çatışmalara sebebiyet veren bir 

yapı görünümündedir. Toplumlarda şiddetin din referansıyla meşrulaştırılması yeni bir olgu 

değildir ve tarihi süreçte birçok örneğine rastlamak mümkündür. Din, ilkesel olarak şiddeti 

amaç olarak edinmemekle beraber sosyolojide şiddetin ortaya çıkması olağandışı bir sonuç 

olarak görülmemiş ve tek bir sebebe bağlanmamıştır.7  

Radikalizm, otoritenin memnun olunmayan mevcut yapısını, süratli biçimde ve sert 

yöntemlerle -paradigmayı da dahil ederek- değiştirme sürecini anlatır. Bugün anlaşıldığı 

şekliyle radikalizm, 18. yüzyılda İngiltere’deki din-siyaset ekseninde yaşanan sorunların 

kökten çözümünü savunan hareketlerin ortaya çıkışıyla oluşmuştur. Radikalizm, talep edilen 

değişimin ıslah yollarıyla veya iyileştirme yollarıyla sürecin yönetilmesine karşıdır. Sorunlu 

olanın -gerektiğinde ve genellikle de şiddet yoluyla- tamamen ortadan kaldırılıp sistemin kendi 

teorilerine göre yeniden inşa edilmesini savunur. Radikalizm temelde aşırılık ve şiddetten 

beslenir; fiile döküldüğünde ise terörizmle arasındaki sınırlar belirsiz hale gelir.8 

 
5 Alev Erkilet, Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler (İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2017), 50. 
6 Erkilet, Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 62. 
7 James K. Wellman - Kyoto Tokuno, “Dinsel Şiddet Kaçınılmaz mıdır?”, çev. İhsan Çapcıoğlu, Dini Araştırmalar 

Dergisi 7/20 (01 Haziran 2004), 365. 
8 Mehmet Ali Kirman, Din Sosyolojisi Sözlüğü (Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 248. 



 8 

Dini radikalizm, sekülerleşme sürecinin yayılmasıyla beraber ‘süreçten korunabilmek 

adına’ dinin arkaik yorumuna, pratiklerine ve geleneğin önemine vurgu yapan ifadelerin 

saldırganlıkla birleşip şiddet potansiyeline dönüşmesi süreci olarak da yorumlanmıştır.9 

2.3. Fundamentalizm 

Fundamentalizm, bildirilmiş olanın temeline geri dönmeyi hedefleyen hareketleri 

tanımlamak için kullanılan, teolojik nitelik taşıyan ve modernizme karşı bir dini tepki 

hareketini ifade eden kavramdır.10 Amerikan Protestanlığı içerisinde ortaya çıkan 

fundamentalizm; ‘dini öğretinin esas ilkelerine katı bir bağlılığı, Kutsal Kitap’ın yalnızca ahlak 

ve iman konularında değil onun tanrısal bir belge niteliğinde olduğunun unutulmamasını’ ve 

‘literal anlamının benimsenip üzerinde yapılacak tüm yorumların reddedilmesini’ 

savunmaktadır.11 Hareketin ortaya çıkışındaki hedeflerden biri de dinin temeline dönmektir.12 

İncil’in öğretilerine zıt olan tüm inançlara karşı çıkmaları, fundamentalistlerin temel ayırt edici 

özelliklerindendir. Örneğin, 1920-1930’lu yıllarda İsa’nın kökenine ilişkin yapılan 

tartışmalarda kesin bir şekilde evrim yerine yaratılış (tekvin) fundamentalistlerce savunulmuş 

ve nihayetinde fundamentalizm, ‘eleştirel araştırmalara kapalılığıyla’ özdeşleştirilmiştir.13 

Modernleşme ve sekülerleşme süreçlerinin hızlı yayılması ve toplumda kabul görmesi 

sebebiyle toplumdaki normların, ahlaki kıstasların ve dini kurum yapılarının çözülmesi 

ihtimalinin oluşturduğu tedirginlikler, sanayileşme ve kırdan kente göç gibi nedenler, dinin 

inşa ettiğine inanılan değerlerin yitirilmesi endişesini doğurarak fundamentalist hareketin 

oluşmasında motivasyon kaynağı olmuştur.14 Fundamentalizmin tepkisel tavrını salt Batı 

kaynaklı sekülerizm karşıtlığı olarak anlamak eksik bir yorum olur. Fundamentalist grupların 

devlet ve toplumsal hayatı tekrar kutsallaştırmak veya sekülerizmin yayılımını durdurmak 

adına otorite üzerinde hâkim olma hedeflerinin olduğu görülmektedir.15 

2.4. Terör ve Dini Referanslı Terörizm 

Terör kavramı, dehşet ve korku uyandıran eylemlerle sistematik ve asimetrik biçimde 

şiddet kullanılması yoluyla kabul ettirilmek istenen şeyin gerçekleştirilmesi sürecini ifade 

 
9 Karen Armstrong, Tanrı Adına Savaş, çev. Murat Erdem (İstanbul: Alfa Yayınları, 2017), 515. 
10 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2005), “Fundamentalizm (dinsel)”, 

251. 
11 Halil Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2016), 118. 
12 Armstrong, Tanrı Adına Savaş, 9. 
13 W. Montgomery Watt, İslami Hareketler ve Modernlik, çev. Turan Koç (İstanbul: İz Yayıncılık, 2016), 13-14. 
14 Abdurrahman Kurt, Din Sosyolojisi (Bursa: Sentez Yayıncılık, 2020), 215-216. 
15 Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi, 123. 



 9 

etmektedir. Günümüzde sosyo-politik yapıların hızlı değişimi ve silahlı devrimci grupların 

artması, terör kelimesini yaygın olarak kullanılan kavramlardan biri haline getirmiştir.16 Dinin 

sembol ve argümanlarıyla saldırganlığın kutsanması ve yüceltilmesi ile gerçekleşen şiddet 

eylemleri ise “din referanslı terörizm” olarak adlandırılmaktadır.17   

Hedefin gerçekleştirildiğine ikna olunana dek şiddet eylemlerinin sistematik bir şekilde 

sürdürülmesi stratejisi, şiddetin bilinçli ve kasıtlı kullanıldığını göstermektedir. Terör 

eylemlerinin doğrudan muhatabı halk iken, asıl yıldırılmak istenen ise devlettir. Terör ve 

terörizm kavramları arasındaki fark, terörizmde ideoloji ve metodoloji gibi unsurların 

sistematik olarak mevcut olmasıdır.18 

Dini motifler, toplumsal bütünleşmeye katkı sunmasının yanı sıra inananların 

eylemlerinde olumlu ve olumsuz etkilere de sahiptir.19 Din, toplumsal sınırları ve tanımlamaları 

netleştiren, genel olarak ulusal ve uluslararası siyasete etki ettiği kabul edilen bir sosyal kimlik 

unsurudur.20 Dinin, insan hayatına anlam kattığı iddiası ve ‘dünyanın ötesini kazanmayı’ vaat 

etmesi, onu diğer uyarıcılardan daha etkili hale getirmiştir. Dini metinlerin literal okunması 

sonucunda dini gelenek ve kültürden kopuk bir şekilde ortaya konan hedef ve öğretiler 

çerçevesinde, hareketin lideri tarafından da onaylanan şiddeti içeren ‘kutsal eylemler’ 

meşrulaştırılabilmektedir.21 

Terörün Arapça karşılığı olan tedhiş, kutsal bir öğretiye veya külte yapılan mistik 

katkıyla -ölerek veya öldürerek- ilahi olana inananın kendisini sunuşu veya kurban etmesi 

haline dönüşmektedir. Bu biçimiyle, dini referanslarla eylemcinin eylemini kutsallaştırmasıyla 

ortaya çıkan ‘din referanslı terör’, referansları ve hedefleriyle “seküler terörden” ayrılmaktadır. 

Seküler terörün hedeflerinden biri, sıklıkla olmasa da sistemdeki eksik veya hatalı yönleri 

düzeltmek iken, dini referanslı terör ise sistemin tümünü reddederek eylemlerini 

gerçekleştirmektedir. Dini kaynak ve söylemleri referans alarak terör eylemlerinde bulunan 

dini gruplar sadece belirli bir coğrafyadaki bir dine veya gruba özgü olmayıp (Örneğin: Gush 

Emunim, Kach, Hristiyan Kimliği, Aum Shinrikyo hareketleri gibi) motivasyonları 

bakımından benzerlikler göstermektedirler.22  

Terör kelimesinin sonuna konulan “-izm” eki, genel olarak açıkça ortaya konulan dini, 

 
16 Kirman, Din Sosyolojisi Sözlüğü, 310. 
17 Mehmet Ali Kirman, “Küresel Bir Sorun Olarak Din ve Şiddet”, Dini Araştırmalar Dergisi 7/20 (2004), 321. 
18 Jacob Rogozinski, Cihatçılık - Kurban Geri Döndü, çev. Melis Aktaş (İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2021), 32. 
19 Wellman - Tokuno, “Dinsel Şiddet Kaçınılmaz mıdır?”, 365. 
20 Halil Aydınalp, “Sosyal Çatışma Sürecinde Din”, Din Sosyolojisi El Kitabı, ed. İhsan Çapcıoğlu - Niyazi Akyüz 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2020), 650. 
21 Kirman, “Küresel Bir Sorun Olarak Din ve Şiddet”, 320. 
22 Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi, 80, 81. 



 10 

felsefi ya da siyasi bir öğretiyi niteler.23 Terörizm olarak adlandırılabilmesi için motivasyonun 

siyasi olması, şiddetin de sistematik ve sürekli olması gerekmektedir. Terörizm, kurumsal 

olarak anlaşılırken terör ise sistematik olmayan şiddet olaylarını tasvir eder. Sistematik 

olmayan terör, terörizm olarak adlandırılacak şiddetin başlangıç adımıdır.24  

2.5. Şiddet ve Din-Şiddet İlişkisi 

Sosyolojide, dinin fert olarak insanın, kitle olarak da toplumların hayatında bu denli 

etkili olmasının sebepleri ve nitelikleri açıklanmaya çalışılmıştır. Durkheim, dinin temel 

niteliği olarak onun sürekliliğini göstermiş ve bütün dinlerin, rutin yönlerin geri kalanından 

oldukça farklı bir şekilde deneyimlenen kutsal nesneler ve semboller aracılığıyla dünyayı 

kutsal ve profan (din dışı) alanlara böldüklerini ifade etmiştir. İnsanlık tarihinde bu denli uzun 

süre etkin olmalarının nedenini dinlerin sosyal ilişkilerin üretildiği ve güçlendirildiği temel bir 

dayanak olmalarına bağlamaktadır. Durkheim’e göre insanlara köklü değişimlere ayak 

uydurmaları için baskı yapıldığı zamanlarda dinler, kolektif seremoniler aracılığıyla grup 

dayanışmasına ve bütünleşmesine temel oluştururlar. Durkheim, insanların dinsel deneyiminin 

sadece kendi kendini kandırma ya da dinin bir ideoloji olarak algılanıp basitçe 

reddedilemeyeceğini belirtir. Kendi ifadesine göre; “Esasen din, hakiki sosyal güçlerin gerçek 

deneyimidir.”25 

Sosyolojide toplumsal ilişkiler ve toplumsal çatışmalar bağlamında ilk olarak ele 

alınmaya başlanan şiddet, hâlen ilgi çeken toplumsal olgulardandır. Şiddete dair yapılan 

tanımlamalarda ortak olan öğeler şunlardır: Kişiyi yaralama, acı verme, maddi zarar verme, 

öldürme, hukuka aykırı güç kullanımı, hürriyetin engellenmesi, tehdit içeren ve genel kabul 

gören kurallara aykırı şekilde fiziksel hasar verme gibi eylemler.26  

Toplumlara sevgi ve barışı getireceği iddiasının aksine dinin, Avrupa’da 16. ve 17. 

yüzyıllarda yıkımın temel sebebi olduğunun Avrupalılar tarafından kabulü, din ile ilgili ön 

kabullerin sorgulanmasına yol açmıştır. Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam’ın kutsal metinleri 

incelendiğinde şiddete dair bazı referansların olduğu anlaşılmaktadır. Şiddeti enstrüman olarak 

kullanmayı reddetmelerine rağmen, her dini gelenek kutsalı tarafından meşrulaştırılabilen 

şiddete dair imgeler ve örnekler içermektedir.27 Kutsal metinler, yapıları gereği normatif olarak 

 
23 Rogozinski, Cihatçılık, 28. 
24 Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi, 51. 
25 Anthony Giddens - Philip W. Sutton, Sosyolojide Temel Kavramlar, çev. Ali Esgin (İstanbul: Phoneix, 2018), 

172. 
26 Kirman, Din Sosyolojisi Sözlüğü, 296. 
27 Mark Juergensmeyer, “Dini Şiddet”, çev. Halil Aydınalp, Din Sosyolojisi Çağdaş Gelişmeler, ed. Peter B. 

Clarke (Ankara: İmge Kitabevi, 2012), 448. 



 11 

savaş ve şiddet karşıtlığını açıkça belirtmişlerdir. Dinler, olgusal bir gerçeklik olarak sosyo-

politik ve dini sebeplerden dolayı bir vakıa olarak kabul ederek şiddetle sürekli iç içe 

olmuşlardır. İslam özelinde Kur’an-ı Kerim, haksız yere öldürmeyi kesin bir ifadeyle 

yasaklarken28 adaletin tesisi ve toplum düzeninin korunması gibi sebeplerle haksız yere 

öldürme fiilini işleyen kişinin cezalandırılmasına izin verir.29 Ayrıca, şartların oluşması halinde 

savaşa (kıtale/cihada) müsaade eder ve inananların cihada katılmaları hususunda 

mecburiyetlerini vurgular.30  

Evrensel dinlerin yayılmacı yapılarından dolayı birbirleriyle ve aynı dinlerin alt 

grupları (mezhep, tarikat, mahalli cemaat vb.) arasında çatışmalar yaşanabilmektedir. Tarihte, 

aynı dine mensup farklı grupların çatışmalarının daha kanlı geçtiği bilinmektedir. Toplumdaki 

dini homojenliğin yitirilmesi bu çatışmalara sebebiyet verebilen durumlardandır. Din kaynaklı 

görünen çatışmaların temelinde başka faktörler de bulunabilmektedir. Örneğin, İslamiyet’te ilk 

çatışmaların temelinde -özellikle ilk dönemde- siyasi sebepler de rol oynamıştır.31 

Din, geçici dünyaya dair realitelerin tümünü aşarak -öte dünyayı vaat ederek- kutsal 

hakikat aracılığıyla hayatı ve insanlık tarihini anlamlandırmaktadır. Dünyaya dair hesaplar, 

beklentiler ve gerçeklikler bu yönüyle anlamsızlaştırılmakta ve din nihai statüko haline 

gelmektedir.32 Dini gelenekler, inancın savunulması veya sosyal düzenin muhafazası adına 

şiddeti çeşitli şekillerde meşrulaştırabilmekte veya haklılaştırabilmektedir. İslam özelinde 

şiddet, gelenek içerisinde cezalandırma gayesi dışında, inancı savunmada zorunlu bir araç 

olarak kabul edilmektedir. Gelenek içerisinde cihad, kültürel varoluşun devamını sağlayan ve 

politik genişlemeye referans olan önemli olgulardandır. İslami hareketler, son dönemde cihad 

kavramını seküler dünyada inancın dolaylı müdafaası adına yapılan politik faaliyetlerin 

haklılaştırması için kullanmışlardır. 33 

2.6. Azınlık 

Azınlıklar, tarihi süreç içerisinde bugünkü anlamıyla ortaya konmadan önce birden 

fazla türüyle toplum içerisinde yaşamaktaydı. Roma veya Eski Yunan’da köleliğin hukuki 

boyutta korunması ve yurttaş statüsünde sadece özgür insanların kabul edilmesi, doğal bir 

bölünmüşlük yaratmıştır. Azınlıkların otorite tarafından kabul edilmemesi ve görmezden 

 
28 Mâide Sûresi 5/32 
29 İsrâ Sûresi 17/33 
30 Bakara Suresi 2/216 
31 Günay, Din Sosyolojisi, 481-482. 
32 Aydınalp, “Din Sosyolojisi”, 649. 
33 Juergensmeyer, “Dini Şiddet”, 461. 



 12 

gelinmeleri ise Avrupa’da meydana gelen olaylarla değişmiştir. Geleneksel toplumlarda 

toplulukları birbirinden ayıran en temel özellik olarak din kabul edilmektedir.34 Moderniteye 

uyumun telkini ve gelenekselin terk edilmesinin teşviki, azınlık kavramını da dönüştürmüştür. 

Ulus devletler çağında ise dini azınlıkların yanında farklı azınlık statüleri ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Azınlıklara ‘insan hakları sorunu’ bağlamında değerlendirilmeleri 19. yüzyıla denk 

gelmektedir. Günümüzde azınlıklar dil, etnisite, ulus ve din üzerinden kategorize edilmektedir. 

Bu kategorizasyon biçimi azınlık kimliğini oluşturan ‘farklılığı’ esas almaktadır.35 

2.6.1. Azınlık Olmanın Unsurları ve Azınlık Çeşitleri 

Sosyoloji ve hukuk alanlarında ele alındığında azınlık kavramının biçimi, unsurları, 

kapsamı farklılaşabilmektedir. Sosyolojinin tanımındaki; başat olmayan ve çoğunluktan farklı 

niteliklere sahip az sayıda insan grubunu kapsamasıyla diğer tanımlardan farklılaşarak tanıma 

dahil olan grupların geniş anlamda incelenmesi sonucunu doğurmuştur. Sosyoloji ve diğer 

alanların azınlık tanımlamaları, türlerinde ortaklıklar olsa da sosyolojide kategorizasyon daha 

geniştir. Devletlerin sınırları içerisinde yaşayan farklı azınlıkların resmi olarak tanınmamaları 

ile azınlıkların o devlet içerisinde kendi kimlikleriyle yaşamlarını sürdürmeleri birbirinden 

farklıdır. Hilmi Ziya Ülken, azınlığı asıl topluma göre daha az sayıdaki diğer/farklı etnik köken 

veya dine mensup olan zümreleri anlatmak için kullanılan kavram olarak tanımlar.36 

Hukuksal metinler ve -genellikle politik- sebeplere bağlı olarak yorumlar ise süreç 

içerisinde kavramın kapsayıcılığı açısından değişiklikler göstermiştir. Azınlık olmanın şartı 

olan ‘diğerlerinden farklılık’ unsurlarının neler olduğu hususunda fikir birliği 

bulunmamaktadır. Milletler Cemiyeti’nden (sonradan Birleşmiş Milletler) bu yana, azınlıkların 

korunması adına tam kapsayıcı bir tanım çabasına rağmen devletlerin kabul ettiği ortak bir 

tanım bulunamamıştır.  BM özel raportörü Capotorti’nin 1966 yılında BM Medeni ve Siyasal 

Haklar Uluslararası Sözleşmesi’nin azınlıkların korunmasını ilgilendiren 27. maddesi 

bağlamında yaptığı tanım esas alınmaktadır.37 Capotorti’nin tanımında öne çıkan hususlar 

şunlardır;  

1- Çoğunluktan farklı olmak,  

2- Sayı olarak çoğunluktan az olmak,  

 
34 Baskın Oran, Etnik ve Dinsel Azınlıklar: Tarih, Teori, Hukuk, Türkiye (İstanbul: Literatür Yayınları, 2018), 20. 
35 Baskın Oran, Türkiye’de Azınlıklar: Kavramlar, Teori, Lozan, İç Mevzuat, İçtihat, Uygulama (İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2018), 17. 
36 Hilmi Ziya Ülken, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Milli Eğitim Basımevi, 1969), “Azınlık (minorite)”, 33-34. 
37 Ayşe Füsun Arsava, Azınlık Kavramı ve Azınlık Haklarının Uluslararası Belgeler ve Özellikle Medeni ve Siyasi 

Haklar Sözleşmesinin 27. Maddesi Işığında İncelenmesi (Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Basımevi, 1993), 43. 



 13 

3- Başat olmama (Tarihte az sayıda olan topluluğun ezici çoğunluğa hükmettiği 

durumlar görülmektedir. Dolayısıyla sayıca az olmak tek başına azınlık olmak için yeterli 

değildir. Örneğin; beyazların sayıca azınlıkta olmasına rağmen %80 oranındaki Güney 

Afrika’yı 1994 yılına kadar yönetmeleri gibi),  

4- Bulundukları devletin vatandaşlığına sahip olmak (Azınlık olmak vatandaşlığa 

bağlı değildir fakat bir ülkenin vatandaşı olmayanlar, uluslararası yabancılar hukuku veya 

mülteci hukuku kapsamında korunmaları açısından ayrı değerlendirilmektedir.)  

5- Azınlık bilincine sahip olmak. Azınlık olduğu iddiasında bulunan veya azınlık 

olarak tanınma talebi bulunan grup, öz niteliklerini ve geleneklerini korumaya istekli olmalıdır. 

Öz niteliklerini ve geleneklerini korumaya istekli olmayan grubun, yaşamını sürdürdüğü ve 

sayıca çoğunlukta olan toplum tarafından asimile edilmeye gönüllü olduğu anlaşılır.38 

Azınlıklar; işgal, arkaik bir toplumun devamı oldukları iddiası, zorunlu (siyasal, dinsel 

vb. baskılar sebebiyle) veya gönüllü göç (ticaret, iş bulma, sistematik kolonizasyon, göç 

rekabeti) gibi nedenlerle oluşabilmektedir. Göçe bağlı her iki azınlık oluşturucu unsur da 

diaspora ve getto oluşumuna yol açmaktadır.39 İnsan hakları perspektifinden uzaklaşılarak ulus-

devlet bağlamında incelendiğinde ise azınlıklar, devletin uluslararası siyasetinde önem arz 

eder. Azınlıkların, yaşadıkları devlete yakın coğrafyada kendilerine yakın hissettikleri ‘akraba 

devletin’ varlığının dış politikada yaratacağı olası sorunlar, ulusal/milli birliği tehdit edici 

yönleri ve devletin azınlıklarına davranış biçimi (eğer kötü ise o devlet yeterince demokratik 

sayılmamakta ve diğer devletler nezdinde itibar kaybıyla karşı karşıya kalabilmektedir) gibi 

konular, azınlıklar konusunu karmaşıklaştırmaktadır.40 

2.6.2. Etnik Azınlıklar 

Grekçede bir kavme aidiyeti ifade eden ethnos sözcüğünün anlam değişimine 

uğramasıyla dilimize geçen etnik/etnisite kelimesi; biyolojik, kültürel ve tarihi nitelikleriyle 

aidiyeti kapsadığından ırk kavramından daha geniş bir anlam ifade eder. 41  

Etnik/etnisite kavramı Antik Yunan’dan 19. yüzyıla kadar dışlayıcı ve olumsuz bir 

anlama sahiptir. Bu kavram 1. ve 2. yüzyıllarda Yeni Ahit yazarları tarafından Hristiyan ve 

Yahudiler dışında kalan halkların tümünü tanımlamak için kullanılmıştır. 20. yüzyılın 

 
38 Oran, Etnik ve Dinsel Azınlıklar, 98-99. 
39 Baskın Oran, Küreselleşme ve Azınlıklar (Ankara: İmaj Yayınevi, 2009), 67-72. 
40 Oran, Küreselleşme ve Azınlıklar, 65. 
41 Ülkü Bilgin, Azınlık Hakları ve Türkiye (İstanbul: Kitap Yayınevi, 2007), 24. 



 14 

başlarından itibaren ise hukuki ve günlük dilde kullanım biçimi değişerek genişlemiştir.42 

Ana nitelikleri;  

- Kolektif özel bir isim, 

- Üzerinde birleştikleri soya dair mit, 

- Paylaştıkları tarihi anılar, 

- Ortak kültürlerini diğerlerinden farklı kılan bir veya birden fazla unsur, 

- Kendilerine has, özel bir ‘yurt’ ile bağ, 

- Dayanışma duygusu, 

olan etnik gruplar, bu sayede etnisiteye mensup bir fert olmaktan çıkıp grup bilinciyle 

var olmaktadırlar. Nitelikler incelendiğinde -dördüncü özellik hariç- genellikle öznel özellikler 

barındırdıkları, olgusal verilerden ziyade ecdada dair mitler üzerine kurulu oldukları, soya dair 

geniş bir anlatı barındırdıkları ve belirli bir toprağa aidiyet hissettikleri, kendilerinden önce 

yaşamış ve yaşanmış olanlara nostaljik bir bağ hissettikleri anlaşılmaktadır.43 

 Ortak kültürü yaratan unsurlar veya kültürlerde ortaklık, muhtelif suretlerde var 

olabilir. Etnik azınlıkların ortak paydaşı olarak kültür, Medeni ve Siyasal Haklar Sözleşmesinin 

27. maddesinde zikredildiği gibi karakteristik bir niteliktir. Kültür; aşılanabilir, öğretilebilir, 

yeni kuşaklara aktarılabilir muhtevadan oluşması sebebiyle aidiyetin inşasına ve etnik azınlığın 

kimliğini devam ettirmesine yardımcı olmaktadır.44 

Etnik toplulukların dinsel topluluklarla kesişen ve birleştiren yönleri bulunmaktadır. 

Dinler, etnik sınırları kaldırmayı ve öğretileri etrafında birleşmeyi öğütlemesine rağmen bazen 

etnik gruplar azınlık bilinciyle belirli bir dinin en dindarları haline gelebilmektedirler. 

Yahudiler, Habeşiler, Mısır’daki Kıptiler gibi gruplar başlangıçta dini bir cemaat olarak 

adlandırılmalarına rağmen sonradan etnik cemaatlere evrilmişlerdir. Örneğin; 11. yüzyılda 

ortaya çıkan Dürzilik, öğretileri sebebiyle uğradığı baskıdan dolayı yok olmamak adına Lübnan 

Dağı’na çekilmiş ve orada kendisini ‘etno-dinsel’ cemaate dönüştürerek ve cemaate sonradan 

giriş-çıkışlara izin vermeyen kapalı bir topluluk haline gelerek korunmuştur.45 

2.6.3. Ulusal Azınlıklar 

İmparatorlukların çöküşü, ulus devletleri dünya siyasetinde model olarak ortaya 

çıkarmıştır. Ulus devletlerin içerisinde kendini bulan ve “çoğunluktan” farklılaşan 

 
42 Arsava, Azınlık Kavramı ve Azınlık Haklarının Uluslararası Belgeler ve Özellikle Medeni ve Siyasi Haklar 

Sözleşmesinin 27. Maddesi Işığında İncelenmesi, 54. 
43 Anthony D. Smith, Milli Kimlik, çev. Bahadır Sina Şener (İstanbul: İletişim Yayınları, 1994), 42-44. 
44 Bilgin, Azınlık Hakları ve Türkiye, 27. 
45 Smith, Milli Kimlik, 21. 



 15 

özellikleriyle azınlık olarak tanımlanan gruplar asimile olmaları pahasına modern devletin 

sınırları içerisinde yaşayıp ulus devletin himayesine girmişlerdir. Ulus devlet yapısı, varlığını 

sürdürebilmek için ‘tek millet’ modeli yaratıp idamesini sürdürmeyi hedeflendiğinden 

içerisinde yaşayan azınlıklara her daim ‘toleranslı’ olma ihtiyacı duymamıştır. Tolerans, 

üretilen ulus inşasını ya da inşa edilenin sarsılmasına sebep olabilecek tehlikenin fark edilmesi 

anında sona ermektedir. Aynı zamanda ulus-devlet içerisinde hayatı sürdürmek kamusal alanda 

kültürel farklılıklardan grubu/ferdin bertaraf etmeyi gerektirmektedir. Azınlık olmayı 

gerektiren özelliklerindeki akışkanlıklarına aşırı bağlılık gösteren gruplar hakkındaki karar ise 

devleti yöneten ulusa bırakılmaktadır.46  Fransız Devrimi ile ortaya çıkan ulusçuluk anlayışı ve 

Birinci Dünya Savaşı, ulus devletlerin kuruluşunda etkili olmuştur. İmparatorlukların 

parçalanması sonrasında topraklar üzerinde birçok ulus devlet kurulmasıyla azınlıklar sorunu 

uluslararası düzenlemelere ihtiyaç duymuştur. Azınlık kavramının dini boyutu aşıp ulusçuluk 

bağlamında tartışılmaya başlanması ise Fransız Devrimi zamanında olmuştur. Bu dönemde 

ulus yeniden tanımlanmış ve belirli bir toprak parçası üzerinde aynı din, dil ve ırktan insanların 

oluşturduğu daha homojen bir tanım ortaya konmuştur.47 

Paris Barış Konferansı sürecinde ulusal azınlık kavramı ele alınmış ve “kendisini 

çoğunluk nüfusun veya hâkim ulusun parçası olarak görmeyip bu sınırlar içerisinde sayısal 

olarak daha az bir nüfusu oluşturan halk” olarak tanımlanmıştır. Ulusal azınlıklar; kendi tarih, 

kültür, dil gibi özellikleri olan ve bu özellikleri kaybetmeden taşıyan dar grupları 

kapsamaktadır.48 Polonya halkının üç devlet arasında bölünmesi sorununun statüye bağlanması 

amacıyla Viyana Kongresi’nde (1815) bölünmüş Polonya halkına birtakım haklar ve statüler 

verilmiş, azınlıklar ilk defa dinsel topluluklar yerine ulusal gruplar olarak tanımlanmıştır.49  

Ulusal Azınlıklar, kavram olarak geçişli ve diğer azınlık türlerinden farklılaşan, azınlık 

olmak için gereken nesnel ve öznel koşulları yerine getiren gruplardır. Ulusal azınlıklar, 

‘akraba devlet’ sahibi olup içinde azınlık olarak yaşadıkları devleti vatan, akraba devletlerini 

ise anavatan olarak isimlendirmektedirler. Örneğin, Yunanistan’daki Batı Trakya Müslüman-

Türk azınlığı için akraba devlet ve anavatan Türkiye’dir.50 

 

 
46 Zygmunt Bauman, Akışkan Modern Dünyada Kültür, çev. İhsan Çapçıoğlu - Fatih Ömek (Ankara: Atıf 

Yayınları, 2015), 85-87. 
47 Bilgin, Azınlık Hakları ve Türkiye, 31. 
48 Arsava, Azınlık Kavramı ve Azınlık Haklarının Uluslararası Belgeler ve Özellikle Medeni ve Siyasi Haklar 

Sözleşmesinin 27. Maddesi Işığında İncelenmesi, 55. 
49 Suavi Aydın - Kudret Emiroğlu, Antropoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003), “Azınlık”, 110. 
50 Oran, Türkiye’de Azınlıklar, 41. 



 16 

2.6.4. Dil Azınlıkları 

Dil, “ulusun kültürel, manevi, ilmî ve edebî yaşantısını ortaya koyan en belirleyici 

araçlardan” biri olduğundan azınlık gruplarını birbirlerinden farklılaştırıcı ve aynı zamanda 

azınlıkları birleştirici bir unsur olarak önemlidir. Azınlıkları dilsel boyutta ele alan ve dil 

azınlığının tanımını yapan sözleşme, 1992 yılında imzalanmıştır. Avrupa Konseyi Bölgesel ve 

Azınlık Dilleri Sözleşmesi’nde azınlık dili; “sayısal bakımdan azınlıkta kalan halkın kullandığı, 

devletin resmi dil/dillerinden/lehçelerinden biri olmayan dillerdir” olarak tanımlanmıştır.51  

2.6.5. Din Azınlıkları 

Din azınlıkları veya dinsel azınlıklar,  imparatorluklar dönemi ve sonrasında ulus 

devletler döneminde doğal olarak yaşayan topluluklardır. Tarihi süreçte bir devlet sınırları 

içerisinde yaşayan halkın tümünün aynı dine, mezhebe, cemaate mensup oldukları 

rastlanılmayan durumlardandır. Devletler, hukuki dilde dini azınlık olarak isimlendirmeseler 

de farklı dini inançları taşıyan gruplara karşı yaklaşımları farklılık göstermiştir. Azınlık 

kavramı; henüz üzerinde ortak bir görüş bulunmayan, hayli geçişli, yüzyılın dengeleri, siyasi 

ve hukuki değişiklikler, modernite ile toplumlardaki kabullerin değişip dönüşmesi, geleneğin 

reddi gibi sebeplerle anlamı da değişmektedir. 

1598 yılında Protestanlara Nantes Fermanı ile tanınan haklar, hukuki olarak din 

azınlıklarının devletler düzeyinde resmi olarak kabul edilmesinin ilk adımlarındandır. Aynı 

zamanda din azınlıkları, azınlık literatüründe kabul edilen ilk azınlık türüdür. Günümüz azınlık 

literatüründe din azınlıklarının hukuki statüsüne dair uluslararası sözleşme Birleşmiş Milletler 

Genel Kurulu’nun 1966 yılında kabul ettiği ve 1976 yılında yürürlüğe giren “Medeni ve Siyasi 

Haklara İlişkin Uluslararası Sözleşme” ismiyle yayımlanmıştır.52  

2.7. İslam’da İlk Azınlıklara Yaklaşımlar: Sosyal ve Hukuki Yansımalar 

Bu bölümde Müslümanların hükmettikleri bölgeleri genişletmesiyle zımmi hukukun 

hicri ilk yüzyıldaki pratik yansımaları ve Hristiyanların bu süreçteki toplumsal-dini algıları 

incelenecektir. İslam Devleti’nin farklı coğrafyalarda hakimiyet kurmaya başlamasıyla 

muhtelif dinlere mensup olan halklarla etkileşimi kaçınılmaz hale gelmiştir. Mezopotamya 

topraklarında yaşayan ve Hristiyanlığın bir mezhebi olan Süryanilerin Müslümanlarla ilk 

 
51 Bilgin, Azınlık Hakları ve Türkiye, 23. 
52 Arsava, Azınlık Kavramı ve Azınlık Haklarının Uluslararası Belgeler ve Özellikle Medeni ve Siyasi Haklar 

Sözleşmesinin 27. Maddesi Işığında İncelenmesi, 56. 



 17 

ilişkileri din-şiddet bağlamıyla tarihi süreç içerisinde değerlendirilecektir. 

Ehl-i Kitap olarak anılan dini gruplarla Müslümanlar arasındaki ilişkiler Tevbe 

Suresinin 29. ayetine dayanmaktadır. İlgili ayetin emriyle “cizye”, gayrimüslimlerin 

himayesinin temini için şart koşulmuştur. Anlaşma metinlerine sadık kalıp cizyelerini ödemeye 

devam edenler tarihi süreç içerisinde himaye altında güven içerisinde İslam Devleti 

topraklarında yaşamışlardır. Fetihlerin geniş coğrafyaya yayılmasıyla, daha öncesinde; 

Yahudiler, Hristiyanlar, Putperestler/Paganlar ve kısmen Mecusilerle etkileşimde olan 

Müslümanlar birçok yeni inançla karşılaşmışlardır. Sabiiler, Maniehistler, Budist ve Hindular 

da farklı etnik gruplarla beraber Müslüman yönetimi altına girmişlerdir. Müslümanlar ile 

gayrimüslimler arasında yapılan ilk hukuki metin, Hz. Muhammed’in 622’de onayladığı 

Medine Sözleşmesi’dir. Bu sözleşmede “Müminlerin tebaası” olarak zikredilen gayrimüslim 

gruplar tek tek sayılmış ve diğerlerinden ayrılmıştır. Medine’de kurulan devletin başkanlık 

yetkisinin Hz. Muhammed’de olduğunun kabul edilmesi şartıyla himaye edilecekleri vaat 

edilmiştir.53 

Süryaniler, İslam fetihlerinden önce bölgede o döneme kadar en güçlü iki devlet olan 

Roma ve Pers/Sasani İmparatorluğu arasındaki yaklaşık 400 yıl süren savaşlarda büyük zararlar 

görmüşlerdir. Bu devletler arasındaki savaşlar sırasında ekonomik kaynak ihtiyacı arttığında 

bölgede yaşayan Süryaniler ve Nesturîlerden alınan vergiler arttırılmaktaydı.54 Aynı zamanda 

Bizans imparatoru Heraklius’un kristolojik tartışmalara müdahalesi ve yaklaşımı da 

Süryanilere zarar vermekteydi. İslam fetihleri esnasında Irak ve Suriye’de yaşayan Süryaniler, 

dönemin Antakya Süryani Ortodoks Patriği’nin ifadelerine göre “Müslümanların dinlerine 

saygı göstermeleri, kilise ve manastırları talan etmeyip yıkmamaları ve ‘Arapların Allah’ının’ 

Hristiyanlara düşman olmaması” sebebiyle direnç göstermeksizin Müslümanları kendilerine 

kurtuluş ümidi olarak görmüşler ve yeni yönetim altında sosyal, siyasi ve kültürel alanlarda 

ortak faaliyetler göstermişlerdir.55  

Zımmi hukuku, bir anlamda gayrimüslimlere otonom yapı statüsü vermiştir. Bu yapıda 

Zımmiler; kendi yargıçları tarafından yargılanmalarına izin verilmiş, kendi gelenekleriyle 

yaşayıp ibadetlerini mabetlerinde sürdürmelerine karışılmamış ve gettolarda yaşamaları 

zorunlu tutulmamıştır. Bu geniş hareket sahasını ve himayeyi edinmelerinin yolu ise ilk olarak 

Müslüman yönetimleri kabul edip cizye ödemektir.56 Cizyeden Rahipler, keşişler, yaşlı 

 
53 Zafer Duygu, İslâm ve Hristiyanlık: Hristiyanlara Göre İki Dinin Karşılaşması ve İlk Etkileşimler (İstanbul: 

Timaş Yayınları, 2021), 290-291. 
54 Aziz S. Atiya, Doğu Hristiyanlığı Tarihi, çev. Nurettin Hiçyılmaz (İstanbul: Doz Yayınları, 2005), 295. 
55 Gabriyel Akyüz, Tüm Yönleriyle Süryaniler (Mardin: Anadolu Ofset, 2005), 415. 
56 Duygu, İslâm ve Hristiyanlık, 294-296. 



 18 

erkekler, kadın ve çocuklar muaftır. Müslüman yönetimi altında ilk dönemde düzenli olarak 

cizyeyi ödeyen Hristiyanların kültür ve birikimden yararlanmak isteyen Halifeler, saraylarında 

Yakubi ve Nesturîleri de görevlendirmişlerdir.57 

Müslümanlar, tarihi süreçte bazı durumlarda gayrimüslimlerin düzenli ödedikleri 

cizyeyi iade etmiş veya iade talebinde bulunmuşlardır. Örneğin, Şam ve Humus şehirlerinde 

yaşayan gayrimüslimlere ödedikleri cizye Bizans ordusunun İslam ordularını yenilgiye 

uğratma ihtimali ve bu durumda himaye şartının sağlanmayacağı gerekçesiyle iade edilmiştir. 

Bu durumda gayrimüslim halk kendi güvenliklerini sağlayacaktır. Eğer Müslümanlar galip 

gelirse cizye geri alınacaktır.58 

Müslümanların Bizans’ı bölgeden uzaklaştırmasıyla Süryaniler, medeniyet 

birikimlerini tercüme ve direkt aktarım yoluyla Müslümanlarla paylaşmışlardır. 636 yılında 

kuşatılan ve her iki tarafın da kutsal kabul ettiği Kudüs’te kan dökülmesini önlemek amacıyla 

Başpiskopos, şehri teslim etmeye karar vermiştir. Şehir anahtarını da davet üzerine Kudüs’e 

giden Halife Hz. Ömer’e bizzat teslim etmiştir.59 Hz. Ömer’in, Süryani Kadim Yakubi Patriği 

aracılığıyla İslam’ın hüküm sürdüğü bölgede yaşayan Hristiyanlara yönelik verdiği Emanname 

(Ahitname) sebebiyle Halife’ye Süryanice “Frak” veya “Foruko”  kelimesinden türettikleri ve 

“Kurtarıcı” anlamına gelen sıfatla anmışlardır.60  

Miafizit Süryani tarih yazarları Dionysius (ö. 845) ve Mihayel Rabo (ö. 1199), ilk İslam 

yönetimini Bizans yönetimine tercih ettiklerini belirtmişler61 ve Müslümanların otorite sahibi 

olmasıyla Süryani halklarını “özgürleştirici” yönleri üzerinde durmuşlardır. İslam fetihlerinin 

ilk döneminde yaşayan Nesturi Patrik III. İşo’yab (ö. 659) Müslümanların Hristiyanlara, 

kiliselere ve ruhbanlara zarar vermeyip koruduklarını aktarmaktadır.62 Ancak bu tarih 

yazımının fetihlerin yapıldığı dönemde değil en erken iki veya üç yüzyıl sonrasında yazılması 

dönemin Hristiyanlarının görüşünü yansıtıp yansıtmadığıyla alakalı şüpheleri beraberinde 

getirmektedir. Tarihçilerin yaşadığı yüzyıl muhtemelen Hristiyanların paradigma değişikliğine 

uğradıkları ve Müslümanlarla ilişkilerin kurumsallaştığı dönemdir. Bölgelerini fetheden 

fatihleri “özgürleştirici, kurtarıcı” olarak anmaları, bazı araştırmacılar tarafından “Bizans 

karşıtlığı üzerinden cemaat kimliği oluşturma veya belirgin kılma çabaları” olarak 

 
57 Aziz S. Atiya, Doğu Hristiyanlığı Tarihi, 217. 
58 Duygu, İslâm ve Hristiyanlık, 306. 
59 Duygu, İslâm ve Hristiyanlık, 169. 
60 Akyüz, Tüm Yönleriyle Süryaniler, 417. 
61 Zafer Duygu, Hristiyanlık ve İmparatorluk: Geç Antikçağ’da Kilise-Devlet İlişkileri ve Kristoloji 

Paradigmaları (İstanbul: Timaş Yayınları, 2023), 565. 
62 Yaşar Kaplan, Doğu Hıristiyanları Nesturiler: Tarih, İnanç, Ritüel (İstanbul: İletişim Yayınları, 2023), 125. 



 19 

açıklanmaktadır.63  

İlk dönem fetihlere olumlu bakışın yanı sıra Yuhanna Bar Penkaye gibi yazarlar, 

Müslümanların başarısını yaratıcının iradesine bağlamışlardır. Ona göre, “Zırh ve kalkanları 

olmadan at binen Müslümanların o dönemde dünyanın en büyük iki imparatorluğunu mağlup 

etmesi, Tanrı’nın onayı olmadan mümkün değildir”64 ve “Tanrı, hiddetini” de Arapların eliyle 

çıkarmıştır. Birçok Hristiyan yazar, bu görüşte ortaktır.65 

Bizans İmparatorluğu’nun daha önce hüküm sürdüğü bölgeleri Müslümanlar’ın ele 

geçirip Sasani İmparatorluğu’nu yıkmalarının ardından Doğu Hristiyanları İslam Devletinin 

egemenliği altına girmiştir. Bu egemenlik Doğu Hristiyanlarının bölünmüş yapısının Bizans 

İmparatorluğu ve Batı’daki Hristiyanlardan koparak kalıcı hale dönüşmesine neden olmuştur. 

Müslümanların uyguladığı politikalardan biri, parçalanan Hristiyan cemaatlerine müdahale 

etmeyip bölünme sonrasında ortaya çıkan cemaatleri resmi olarak tanıyıp meşru bir zemine 

oturtmaktır. Bu durum, miafizit inançlı kiliselerin yok olmasını engelleyerek Hristiyanların 

kendi inanç ve hiyerarşilerini sürdürebilmelerine olanak sağlamıştır. 66 

Patrik III. İşo’yab (ö. 659) , herhangi bir zorlama olmaksızın bölgede İslam’ı kabul 

eden Hristiyanların sayısının çokluğundan dolayı ruhban sınıfının azalmasından şikayet 

etmiştir. İslam’ın bölgeye gelişi ilk zamanlarda Hristiyanlar tarafından geçici bir süreç olarak 

görülürken hükmün devam etmesi ve baskı olmaksızın İslam’a geçişlerin artması, mevcut 

durumlarını koruyabilmek ve cemaatlerini bir arada tutabilmek için Müslüman Arapları 

Hristiyan apokaliptik metinleriyle bağdaştırmalarına yol açmıştır. Raşid Halifeler döneminden 

itibaren Hristiyanlarla ilişkiler kurulmuş ancak entelektüel ve teolojik tartışmalar Emeviler 

döneminde başlamıştır. İki dinin mensuplarının birbirlerinin dillerini öğrenerek tartışmaları 

Şam’da başladığından Yakubiler ve Melkit Hristiyanlar muhatap olmuşsa da mücadelelerin 

Bağdat’a taşınması Nesturi Kilisesinin de yoğunlukla katılımıyla devam etmiştir.67 

Süryanice, VII. yüzyıla kadar Süryani Ortodoks Kiliselerinde Yunanca kadar etkili ve 

yoğun kullanılmamaktaydı. Müslüman idaresi altına girmelerinden sonra Süryaniler, 

Yunancayı terk edip kendi öz kimliklerini yansıtan Süryanicenin kullanımına önem 

göstermişler ve kendilerinin Arami/Süryani yönlerine önem vermeye başlamışlardır.68 

 
63 Duygu, İslâm ve Hristiyanlık, 243. 
64 Duygu, Hristiyanlık ve İmparatorluk, 556. 
65 Duygu, İslâm ve Hristiyanlık, 213. 
66 Duygu, İslâm ve Hristiyanlık, 100. 
67 Kaplan, Doğu Hıristiyanları Nesturiler, 127. 
68 Sebastian P. Brock, “‘Süryani’: Kimlik ve Arkaplanı”, çev. Zafer Duygu vd., Süryaniler: Kimlik, Din, Literatür, 

ed. Zafer Duygu vd. (İstanbul: Selenge Yayınları, 2023), 26. 



 

III. BÖLÜM 

3. DİNİ ŞİDDETİN TEORİK VE PRATİK KÖKENLERİ: SELEFİYYE 

Dini anlayış, yeknesak bir yapıda olmayıp tarihsel bağlamda değişen ve dönüşen bir 

süreçtir. Selefiyye yeni bir hareket değil kendini yenileyen bir hareket/ekoldür ve tarihsel 

süreçte birçok farklı izi bulunabilir. Selefiliğin tarih boyunca -ilmi ve sosyal olarak- tek bir 

anlamı ifade etmemesinin sebeplerinden biri Müslüman alimlerin kendi fikirlerinde 

bağımsızlığa ve özgürlük alanlarına sahip olmalarıdır. Bir diğer neden ise, Selefi alimlerin 

eleştirdikleri Eşariler gibi diğer ekollerle de ortak noktalarda buluşabilmeleri ve muteber kabul 

edilen alanların her daim mevcut olmasıdır.69  

Selefilik, yekpare (monolitik) bir hareket olmamasına rağmen tüm Selefi görüşlerinin 

paylaştığı ortak noktalar şunlardır; toplumlardaki kültür farklılıklarına değer vermeden İslam’ı 

ilk haliyle yaşamaya çalışmak, İslam’a sonradan giren batıl inanç ve hurafelerle mücadele edip 

temizlemek, İslam toplumunu ilmi anlamda öne çıkarmak ve İslam birliğini savunmak.70 

Tedhiş (terör) eylemlerinin artması ve genelleyici yaklaşım, Selefiyye’nin ‘dogmatik’ veya 

‘homojen’ bir hareket olarak görülmesine neden olmuştur. Selefi gruplar, hangisinin ‘dini özü 

gibi yaşayan’ grup olup olmadıkları hususunda çatışmışlar fakat bu hareket içinde kendini 

tanımlayanların tümü tedhiş eylemlerini onaylamamışlardır.71 Kendisini Selefiyye’ye nispet 

eden hareketler, modernizmin getirdiği toplumsal değişimler neticesinde Müslümanların 

İslam’ın özünden uzaklaştıklarını iddiasını taşımakta ve metodolojileriyle dini/dindarları aslına 

döndürme çabasını temsil etmektedir.72  

3.1. Selefiyye Tanımlamaları ve Ehli Hadis Ekolü 

Selef, terim olarak Hz. Muhammed ve sonrasındaki ilk üç asırda yaşayan nesli ifade 

etmektedir.73 Selefi ise ahkâm konularında ilk üç neslin yöntem ve uygulamalarını o dönemde 

olduğu şekliyle sürdürmeyi hedefleyenleri ifade etmektedir.74 Farklı süreçlerden geçerek 

 
69 Beşir Musa Nafi, “Selefiliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, çev. Nurullah Çakmaktaş, 

Arap Dünyasında Selefilik ve Selefi Hareketler, ed. İzzuddin Abdu’l-Mevla vd. (İstanbul: Yarın Yayınları, 

2016), 20. 
70 Kurt, Din Sosyolojisi, 262. 
71 Mehmet Ali Büyükkara, “11 Eylül’le Derinleşen Ayrılık: Suudî Selefîyye ve Cihadî Selefîyye”, Dini 

Araştırmalar Dergisi 7/20 (2004), 206. 
72 Günay, Din Sosyolojisi, 370-371. 
73 Ramazan el-Buti, el-Selefiye Merhale Zamaniya Mübareka la Mezhep İslami (Şam/Suriye: Dar el-Fikr, 2010), 

9. 
74 M. Sait Özervarlı, “Selefiyye”, TDV İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 2009). 



 21 

reaksiyonel hareket ve metodolojik bir ilke olarak Selefiyye’nin ilk tezahürü olan Ehli Hadis 

ekolü, kutsal metinlere literalist yaklaşımın doğru olduğunu savunmuştur.75  

Selefiliği sistematize edip ekol haline gelmesinde öncü rolleri üstlendikleri kabul edilen 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855) ve İbn Teymiyye (ö. 728/1328), dine dair ortaya koydukları 

fikirleri o dönemki İslam toplumunun içinde bulunduğu durum ile alakalıdır. Örneğin İbn 

Teymiyye, Bağdat’ın Moğol istilacıları tarafından harap edildiği, Batıniliğin ve Şii 

yayılmacılığının zirvede olduğu dönemde, bir kalkan olarak gördüğü Selefiyye 

ekolünün/mezhebinin kurumsallaşması ve sistematik hale getirilmesi anlamında öncü isimdir.  

Tek sesliliğin ve kültürün hâkim olduğu topluma, farklı ırklardan ve kültürlerden 

insanlar da Müslüman olarak dahil olmuş ve geleneklerini tamamen terk etmemişlerdir. İslam 

coğrafyasında felsefenin sentezlenerek kendine has yeni bir yorumun ortaya çıkıp gelişmesi, 

sosyo-politik olaylar, öncesinde zühd olarak adlandıran tasavvuf metodolojisinin yerleşip 

tarikatlar dönemine evrilmesi sebebiyle dinin aslının kaybolmaya başladığı ve bu kayboluş 

halinden de ancak öze dönüşle kurtulunabileceği yorumu, Selefiyye’nin ekol olarak 

gelişmesine olanak tanımıştır.76 

Selefiliği benimseyenler tarafından Selefiyye’nin iki kullanımı vardır; 

1- Sahabe, Tâbiîn, Etbâu’t-Tâbiîn (Sahabe takipçilerinden sonraki nesil) 

dönemlerine zamana bağlı kalmadan belirli bir metodu benimsemeyi ve bu metodun da hayatın 

her alanında kullanılması savunanlar;  

2- ‘Tamamlanmış’ dine dışarıdan herhangi bir müdahalede bulunulmamasını 

gerektiğini savunanlar.77   

İbn Teymiye, Selefiyye’yi; “Ebu Hanife, İmam Malik, İmam Şafii ve İmam Ahmed’in, 

Allah tarafından yaratılmalarından önce de var olan ve Hz. Muhammed’in yol olarak 

belirlediği, hüccet sahabenin de devam ettirdiği mezhep” şeklinde tanımlar.78 İbn Teymiye, 

Selef-i Sâlihîn’i dine katkıları (tefsir, hadis, usulüddin, ibadet, ahlak, cihad vb.) ve övülen 

değerleri sebebiyle peygamberlerin ardından en hayırlı nesil olarak tanıtmaktadır. İbn 

Teymiyye, Selef’in tüm konularda birlik olmadıklarını, onların da birçok konuda ihtilafa 

düştüklerini ancak bu ihtilafın da faydalı olduğunu belirtmiştir.79 İbn Teymiye’ye göre bir 

Müslüman, ibadet, muamelat veya ilimde en üst seviyeye ulaşsa dahi Peygamber’in ashabının 

 
75 Mehmet Ali Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar (İstanbul: Klasik Yayınları, 2021), 59. 
76 Ramazan el-Buti, el-Selefiye Merhale Zamaniya Mübareka la Mezhep İslami, 33. 
77 Abdullah Omar Dumayji, Fehm es-selef es-saliḥ (Riyad/Suudi Arabistan: Merkez el-Beyan, 2015), 31-33. 
78 İbn Teymiye, Minhac el-Sünne en-Nebeviyye, thk. Muhammed Raşid Salım (Riyad/Suudi Arabistan: İmam 

Muhammed Bin Suud İslam Üniversitesi, 1986), 2/601. 
79 İbn Teymiye, Mecmuʿ el-Fetava (Medine/Suudi Arabistan: Kur’an-ı Kerim Basım ve Yayın Kompleksi - Davet 

ve İrşad Bakanlığı, 2004), 7/24. 



 22 

İslam’da ulaştıklarına erişemez ve onların söyledikleri dışında dine dair yeni bir söz söyleme 

veya yorum yapma cüretinde bulunursa hataya düşmüş olur ve söyledikleri de “bid’at” olarak 

kabul edilir.80 Hz. Muhammed ve ashabı döneminde olmayan herhangi bir şeyi dine entegre 

etmeyi bid’at olarak kabul nedeniyle Selefiyye, hakikate en yakın öğretiye sahip oldukları 

iddiasında bulunmuştur.81 İlk üç neslin yaşadığı dönemi Selefiyye olarak adlandıran Gazâlî; 

“…Sahabe ve Tabiin’in hak mezhebi/doktrinidir…” şeklinde terimi açıklamıştır. 82 

3.2. Yöneticilerin Gölgesinde: Vahhabi Hareketi veya Suudi Selefiyye 

Günümüze değin ortaya çıktığı toplumu değiştirip dönüştüren, dinin yaşanış biçimine 

ve asıl olana dönmeye ilişkin İslam coğrafyasındaki en etkili hareketlerden biri, Necd olarak 

bilinen -bugünkü Suudi Arabistan sınırları içerisinde kalan- bir bölgede ortaya çıkmıştır. 

Muhammed b. Abdulvahhab’ın başlattığı dini-sosyal ve dini-politik harekete kadar Necd 

bölgesi Emeviler, Abbasiler, Memlükler ve Osmanlılar tarafından devletin sınırlarına dahil 

edilmeye gerek duyulmayan, haritalarda ‘bölgeye/devlete ilgisiz kalındığının işareti’ olarak 

beyaz zeminde gösterilen bir yer olmuştur.83 Vahhabilik, Necd bölgesinde ortaya çıkarak 

Selefiliği siyasallaştırmış ve günümüzde Suudi devletinin resmi mezhebi haline gelmiştir.84  

Hanbeli kadılığı yapan babanın oğlu olan Muhammed b. Abdulvahhab, 1703 (h.1115) 

yılında Necd bölgesinin Uyeyne kasabasında doğmuştur.85 Medine’ye giderek İbn 

Teymiyye’nin eserlerini derinlemesine inceleme ve onun kitaplarını okuyup sistemini devam 

ettiren öğrencileriyle bir arada bulunma imkanına erişen Abdulvahhab’ın, sonradan 

kitaplaştıracağı ve yayacağı öğretileri bu ilim seyahatleri ve ilişkilerin de etkisiyle 

olgunlaşmaya başlamıştır.86 En önemli eserlerinden sayılan “Kitabul Tevhid”i neşretmesinden 

sonra daveti ve fikirlerinin yayılması hızlanmıştır. Medine’de ve yaşadığı Uyeyne’de, halkın 

dini yaşayışında hata olarak gördüğü ve imanın esasına zarar verdiğine inandığı; tevessül (aracı 

kılmak), şefaatin Allah’tan değil kişilerden istenmesi, türbelerin yükseltilmesi, kabirlerin 

ziyareti esnasında dua edilip şefaat talep edilmesi, yakarılması, yardım istenmesi gibi konuları 

eserlerinde işlemiş ve bu tür davranışların imana zarar verdiğini hatta İslam dairesinden 

 
80 İbn Teymiye, Mecmuʿ el-Fetava, 2004, 7/436. 
81 Nafi, “Selefiliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”, 16. 
82 Abu Hamid Muhammed Gazali, el-Cemʿ el-ʻAvām ʻan ʻilm el-kelām (Cidde/Suudi Arabistan: Dār el-Minhāc, 

2017), 49. 
83 Mehmet Ali Büyükkara, İhvan’dan Cuheymân’a Suudi Arabistan ve Vehhabilik (İstanbul: Klasik Yayınları, 

2020), 39. 
84 Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar, 63. 
85 Muhammed b. Salih el-Useymin, Şeyḫ Muhammad b. Abdulvahhab hayatuhu ve fikruhu (Riyad/Suudi 

Arabistan: Dar al-ʿUlum, 1993), 25. 
86 el-Useymin, Şeyḫ Muhammad b. Abdulvahhab hayatuhu ve fikruhu, 32. 



 23 

çıkardığını belirtmiştir.87 Medine’den dönüşüne dek davetçi alim sıfatını taşıyan Muhammed 

b. Abdulvahhab, şefaatle ve bid’atler ile ilgili durumları şiddetle eleştirmiştir. Babasının 

ölümünden sonra kendisini güven altında hissetmediğinden doğduğu Uyeyne’ye dönerek Emir 

Osman’ın himayesine girmiştir. Emir Osman b. Hamed’e fikirlerini benimsettikten sonra 

Uyeyne’ye bağlı tüm yerlerdeki türbeleri yıktırıp kutsallık atfedilen mağaraları ve halk 

tarafından ziyaretgâh kabul edilen yerlerin tümünü ortadan kaldırtmıştır.88  

Davetini Hicaz ve Yemen’de yaymaya çalışması, yöneticilere dini-politik mektuplar 

göndermesi, her geçen gün takipçi sayısının artması ve Muhammed b. Abdulvahhab’ın ‘dini 

karizması’ yöneticileri rahatsız etmiş ve kendisi Uyeyne’den Diriyye’ye sürülmüştür. Sürgün, 

Vahhabi hareketi için dönüm noktası olmuştur. Diriyye Emiri Muhammed b. Suud’tan himaye 

isteyen ve talebi kabul gören Muhammed b. Abdulvahhab, fikirlerini ve akidesini izah etmesi 

sonrasında, davasının tüm bölgeye yayılması için gerektiğinde Suud aşiretinin askeri ve siyasi 

gücünün hizmetine verileceği temin edilerek Emir Muhammed b. Suud’un tam desteğini 

almıştır. Muhammed b. Abdulvahhab da desteğin ve himayenin karşılığında Muhammed b. 

Suud’a biat ederek 1744 yılında “Diriyye İttifakı” olarak bilinen ittifakın ana temasını 

oluşturmuşlardır. Bu ittifak ve Muhammed b. Suud’un meşruiyetinin din ile de onaylanması, 

yüzyıl içerisinde önce Necd’e ardından Hicaz’ın tümüne hâkim olarak Suud Devleti’nin 

kurulmasının önünü açmıştır.89 

Dindarlık, geleneksel toplumlarda sosyo-kültürel alanların neredeyse tümüne etki eder. 

Geleneksel toplum, bir arada kalmayı teşvik edici bir unsur olarak dine bağlılık gösterir. 

Geleneksel toplumlardaki dini anlayışta fertler dinin emirlerine, yasaklarına ve ibadetlerine 

riayet etmeye özen gösterir.90  

Vahhabilik ise Hanbeli mezhebinin görüşlerini temel alarak ve tevhid üzerinde durarak 

İslam’a sonradan eklenmiş, asıldan olmayan her şeyle mücadele etmeyi hedeflemiştir. Bu 

durum davetin ulaştırıldığı ilk dönemlerde, geleneksel dindarlığı yaşayan halkın kabulünü 

zorlaştırmıştır. Metot olarak, Muhammed b. Abdulvahhab’ın Selef’in anlayışı ve dolayısıyla 

İslam’ı yaşayış biçimine geri dönmek gerektiğine dair görüşleri dini geleneğin bir nevi 

reddedilişi meselesini barındırmaktadır. ‘Vesayete bağlı olmaksızın içtihadın her Müslüman 

için hak’ olduğu iddiası, gelenekle kopuşu temsil eden örneklerdendir. Pratikte ise Muhammed 

b. Abdulvahhab’ın içtihat ettiği meseleler azdır. Hanbeli ekolünü taklit ederek önceden verilen 

 
87 el-Useymin, Şeyḫ Muhammad b. Abdulvahhab hayatuhu ve fikruhu, 74-75. 
88 Büyükkara, İhvan’dan Cuheymân’a Suudi Arabistan ve Vehhabilik, 39. 
89 Büyükkara, İhvan’dan Cuheymân’a Suudi Arabistan ve Vehhabilik, 48. 
90 Günay, Din Sosyolojisi, 396. 



 24 

fetvaları tatbik etmesi veya ettirmesi teorik-pratik farklılığı gösteren unsurlardandır.91 

Vahhabilik, mezhep olmayıp ve Selefiyye’den türeyen bir akımdır. Vahhabiliği 

benimseyen kimseler, kendilerini Vahhabi değil Selefi veyahut Ehl-i Hadis olarak 

adlandırmaktadır. Vahhabilik ise, kendisine muhalif olanların bu grubu tanımlamak için 

kullandıkları isimdir. Geleneksel Selefiyye’den farkı ise tekfirde daha katı tutum sergilemeleri 

ve kendilerinden olmayan Müslümanların itikad ve muamelat konusundaki eylemleri nedeniyle 

şiddete maruz bırakmalarıdır.92  

1920’li yıllarda Vahhabiliği bölgede daha da güçlendiren iki olay yaşanmıştır. İlki, 

Vahhabiliği benimseyen aşiretlerin Mekke ve Medine’nin yönetiminde tam yetkili olmaları 

sonucunda hac farizasına dair tüm işlerin kendi kontrollerine geçmesidir. Dolayısıyla o güne 

kadar Necd ve çevre bölgeyi kapsayan Vahhabiliğin tanınması ve yayılması hızlanmıştır. İkinci 

olarak, petrolün bulunmasıyla oluşan zenginlik sebebiyle Vahhabilik, ülke dışında da yayılmak 

amacıyla birçok sivil toplum kuruluşunu desteklemiş ve finanse edebilmiştir.  

Suudi Arabistan’da meydana gelen başta petrole bağlı çarpık kalkınma, ekonomik 

dengesizliği de artırmıştır. Arap devletlerinin İsrail karşısında yenilmesi sonrasında Arap 

Milliyetçiliği/Pan-Arabizm hareketlerinin başarısız kabul edilmesi ve toplumlardaki karşılığını 

yitirmesi, ideolojik boşluğa sebep olmuştur. 1964 yılında kral ilan edilen Faysal bin Abdülaziz 

el-Suud’un da teşvikiyle bu boşluğu İslami hareketler doldurmaya başlamıştır. Döneminde 

yaşanan 1967 Savaşı, Suudi ailesindeki karışıklıklar ve istikrarsızlık sebebiyle Faysal b. 

Abdülaziz meşruiyetini güçlendirmek adına dini kurumlara (ulemâya) başvurmuş, ulemâ da 

hareket sahalarının daha da genişletilmesi dahil olmak üzere kendilerine birtakım imtiyazlar 

tanınması şartıyla bu teklifi kabul etmiştir. İmtiyazlar ve açılımlar kapsamında; üniversitelerin 

yabancı öğretim görevlilerine açılması ve dernekleşmenin daha kolay hale getirilmesi 

sağlanmıştır. Mısır ve Suriye’den -Müslüman Kardeşler menşeli- aksiyoner ve Selefi öğretim 

görevlileri, Suudi Arabistan’a Kral Faysal’ın davetiyle gelmişlerdir. Radikal dini akımlarla 

hemhal olmayan Suudi Arabistan, bu şekilde “İslamcılık” ile tanışmıştır. 93 Bu açılım, Suudi 

Arabistan’daki Selefi düşüncenin değişip dönüşmesine ve nihayetinde 1980-1990’lı yıllarda 

Sahve (Uyanış) Hareketi’nin ortaya çıkmasına yol açmıştır.94 

Vahhabi ulemâ, Diriye Anlaşması’ndaki süreci devam ettirerek yöneticilerin 

eleştirilemezliği fikrini sürdürmüşlerdir. Müslümanların yaşadığı coğrafyalardaki sorunlara 

 
91 Hişam b. Galib, “Suudi Selefilik ve Siyasi Otorite”, çev. Nurullah Çakmaktaş, Arap Dünyasında Selefilik ve 

Selefi Hareketler, ed. Beşir Musa Nafi vd. (İstanbul: Yarın Yayınları, 2016), 37. 
92 Büyükkara, Çağdaş İslami Akımlar, 65. 
93 Mehmet Ali Büyükkara, Geçmişten Günümüze Kabe’nin İşgali (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2018), 100. 
94 Hişam b. Galib, “Suudi Selefilik ve Siyasi Otorite”, 38-39. 



 25 

herhangi bir çözüm üretme çabasına girmemeleri, yalnızca Suudi yöneticilerin yaptıkları 

yanlışları onaylayan mercii haline dönüşmeleri Suudi âlimlerin eleştirilmesine neden olmuştur. 

Halk ise yöneticilerin yozlaştığını ve kendileriyle irtibatı kopardıklarını düşünmeye 

başlamıştır. Şeyh bin Baz’ın da öğrencisi olan Cuheyman el-Uteybi ve etrafındaki küçük bir 

grup bu düşünceyi taşımaktaydı.95 Cuheyman, 1979 yılında Kâbe’yi işgal ederek Mehdi ilan 

ettiği kayınbiraderine biat etmiş ve biat toplamış, taleplerini ise “Batı orjinli toplumu dejenere 

edici taklidin terk edilmesi, emperyalist Batı ile sürdürülen ilişkilerin sonlandırılması, 

İslam’dan uzaklaşan Suud yönetiminin yerine İslam’ın hükümlerini uygulayacak bir yönetimin 

getirilmesi, İslam’ın ve Müslümanların baş düşmanı olan ABD ile ticaretin kesilmesi, Suudi 

Arabistan’da faal olan askeri üslerin kapatılması” şeklinde özetlenebilecek maddelerde 

belirtmiştir.96 Nihayetinde, Kâbe’nin işgali yaklaşık iki hafta sürmüş ve sorumluların tümünün 

öldürülmesiyle son bulmuştur. Cuheyman’ın Harem bölgesinde kalkıştığı eylem hiçbir otorite 

tarafından desteklenmemiş, dini ve siyasi manada meşru görülmemiş, övülmemiştir. 

Cuheyman’ın geçmişinden anlaşıldığı kadarıyla üzerinde durduğu asıl mesele Mehdiliktir ve 

silah zoruyla biat ettirilen hiç kimse biatında ısrarcı olmamıştır. Cuheyman’ın taleplerine 

benzer taleplerde bulunan sonraki hareketler onun yolunu izledikleri için değil benzer 

rahatsızlıkları taşıdıkları için ortaya çıkmışlardır. 97  

Cuheyman hareketinin sonraki İslami Hareketlerle herhangi bir bağı bulunmamaktadır. 

Cihadi Selefiyye’nin ideologlarından ve sonradan Zerkavi’nin hocası olan, Suudi Selefiyye’ye 

muhalif Ebu Muhammed el-Makdisi, eserinde Cüheyman’ın “tevhid ehlinden olup Suudi 

hükümetinin zulmüne uğradığını” belirtmektedir.98 Cüheyman’ın eylemleri, İslam 

coğrafyasındaki rejimlerin meşruiyetinin sorgulanması ve muhtelif şekillerde rejimlere karşı 

çıkılmasına yönelik başlattığı tartışma, yapıp ettiklerinden daha önemli sayılmaktadır.99 

3.3. Modernitenin Karşısında Alternatif Konum: İlmi Selefiyye 

Modernleşmeye karşı bir duruş olarak ortaya çıkan entelektüel veya ilmi Selefilik, 

Batılılaşmaya karşı İslam’ı yeniden özünde olduğu gibi inşa etme niyetini taşımaktadır. Ayrıca, 

çeşitli sebeplerle üstünlüğünü kaybetmiş olan özün yeniden diriltilmesini hedeflemektedir.100  

19. yüzyılda ortaya çıkan bu düşünce biçiminde kutsal metinlere olan yaklaşım 

 
95 William L. Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, çev. Mehmet Harmancı (İstanbul: Agora Kitaplığı, 2008), 507. 
96 Büyükkara, Geçmişten Günümüze Kabe’nin İşgali, 125-126. 
97 Büyükkara, Geçmişten Günümüze Kabe’nin İşgali, 142. 
98 Ebu Muhammed el-Makdisi, Milleti İbrahim, çev. Orhan Panaltı (Konya: Umde Yayınları, 2018), 16. 
99 Seyid Saleem Şahzad, El Kaide ve Taliban’ın İçinde - Bin Ladin ve 9/11’in Ötesinde, çev. Abdullah Tatlı 

(İstanbul: Küresel Kitap, 2014), 197. 
100 Aziz Al-Azmeh, İslamlar ve Moderniteler, çev. Elçin Gen (İstanbul: İletişim Yayınları, 2021), 105. 



 26 

Geleneksel Selefiyye’den farklılaşmıştır. Dini metinlerin çarpıtılan yönlerini izale edebilmek 

ve yanlış anlamaları düzeltebilmek amacıyla rasyonel yaklaşım, ilmi Selefiyye’de tavsiye 

edilmiştir. Bu yeni yorum, hareket olarak İslam dünyasını yeniden diriltmek hedefini 

taşıdığından, ‘köhnemiş’ olan geleneksel İslam hukuku ve hukukçularının taklit edilmesini 

değil modern hayatın gereksinimlerine cevap verilebilmesi için kaçınılmaz olarak içtihat 

taraftarı bir tavır izlemeyi tercih etmiştir.101 

Selef-i Sâlihîn’e yapılan vurgu, onların dinin ilk muhatabı olmaları ve dini ilk 

kaynaktan öğrenmiş olmalarından kaynaklanmaktadır. Muhtelif yorumların ve farklı 

kültürlerin entegre olmasıyla aslından uzaklaşan dinin, ancak ilk muhataplarının anlayışına 

dönülmesiyle özgünlüğünü bulacağını savunmuşlardır. Tevhid konusuna önem verdikleri, 

sonradan ortaya çıkan dini yorumların karşısında bir konum aldıkları, mukallitliği ve 

mistisizmi (ve buna tasavvuf da dahildir) Müslümanların gerilemesinin ana sebeplerinden 

olarak kabul ettikleri anlaşılmaktadır.102 

Müslümanların sayıca üstünlüklerine rağmen otorite ve kültürün değişmesini 

engelleyemedikleri, Müslümanların zayıf kalmalarının sebebinin ise yöneticilerin yozlaşması 

olduğu yönünde fikirler geliştirmişlerdir. Hareketin kuramcıları, çözüm olarak din öğretilerinin 

yenilenmesi veya zamana uydurulmasını değil, “asıl olana ve dini bilginin ediniminde ilk 

kaynaklara dönüş” gibi temel hedefleri ortaya koymuşlardır.103 Sömürge ve modernite 

karşıtlığıyla başlayan bu tartışmalarda Reşid Rıza, Cemaleddin Afgani ve Muhammed Abduh, 

Batı’nın dini, sosyal ve politik olarak dayattığı şeylerin tümüne karşı çıkmışlardır. Afgani, İbn 

Teymiye’nin görüşlerinden referansla İslam ile modernizasyonun birbirine uyuşmasının 

mümkün olmadığını belirtmiştir.104  Reşid Rıza’ya göre ise dönemin ihya hareketleri tamamen 

içe kapanmamalı, Selef’in ideallerine dönerek İslam’ı özündeki gibi yaşamalı, Müslümanları 

canlandırmalı ve nihayetinde İslam devletini tesis etmelidir. Batı’nın modernizminin 

kendilerini tamamen asıldan koparacağını ifade etmekle beraber, Batı’nın bilimine aşina olup 

kavrayabilmek için sosyoloji, uluslararası hukuk, dünya tarihi vb. bilimlerin de işlendiği 

fakülte kurma hedefini koymuşlardır.105  

Selefilik, İslam’ın evrensel bir sistem olduğunu ve modernleşmeye veya çağa göre 

değişip dönüşmeye ihtiyacı olmadığı tezini taşımakla beraber, bu görüşünü mecburen modern 

 
101 Watt, İslami Hareketler ve Modernlik, 157. 
102 Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi, 141-142. 
103 Ahmet Aktaş, “Müslüman Kardeşler (Mısır)”, İslam Dünyasında Alternatif Düzen Talepleri, ed. Ahmet Aktaş 

(Ankara: Hece Yayınları, 2021), 23. 
104 Gérard Challiand - Arnaud Blin, Terörizmin Tarihi: Antikçağdan IŞİD’e, çev. Bülent Tanatar (İstanbul: Nora 

Kitap, 2016), 339-340. 
105 Challiand - Blin, Terörizmin Tarihi, 305. 



 27 

terimlerle tanımlanmış olan toplum gibi modern bir nesneye uygulamaya çalışmıştır.106 

3.4. Cihadi Selefiyye’nin Ortaya Çıkış Sürecinde İslami Hareketler 

Bugüne kadar ortaya çıkan veya çıkmakta olan İslami hareketler (Selefiyye türevleri, 

ıslah, ihya vb. hareketler) topluma entegre olamamaktan kaynaklanan marjinalliklerden doğan 

salt sınıfsal, konumsal, ekonomik problemler veya modernleşmenin başarısızlığı gibi 

sebeplerle ortaya çıkmış hareketler değildir. Bu tür yaklaşımlar ve anlama biçimleri, olgunun 

kökenine inmeden, iç dinamikleri göz ardı ederek indirgemeci ve dışsal bir bakışla hareketleri 

açıklamaya çalışmaktadır. Farklı coğrafyalarda ve zamanlarda ortaya çıkan veya ileride 

çıkacak olan hareketlerin sahiplendikleri temalarda kökten bir söylem değişikliğinin olmaması, 

İslam toplumunu diriltme amaçlarında ortak olmaları, bu hareketlerin anlamlı bir süreklilik 

halinde değişip dönüştükleri sonucuna ulaştırabilmektedir.107 

Müslüman toplumların tarihte ayaklanmalarını, savaşa girmelerini veya devrim 

yapmalarını Batı kültür ve düşüncesiyle temellendirilen çözümlemelerin eksik kalabildiği 

yapılan genellemelerden yola çıkılarak görülmektedir. Basit tipolojik tanımlamalar veya 

çözümlemelerin şiddetin ortaya çıkmasına sebebiyet veren olayların açıklanmasında yetersiz 

kalması, din kaynaklı şiddetin boyutlarını ve çeşitliliğini de barındıran biçimde teorilerin 

yeniden oluşmasına yol açmıştır.108 Kaybedeceği bir şeyi olmayanların veya ölmeyeceğine 

inananların ayaklanacaklarının varsayımını İslami hareketler için kullanmak sağlıklı sonuç 

doğurmayacaktır. Bu varsayımda, ayaklanma/devrim sonrasında gelmesi beklenen maddi, 

sosyal veya statü içerikli faydaları görme hedefiyle pragmatik bir biçimde hareket edildiği 

sonucuna ulaşmak mümkündür. İslami hareketler açısından ise “kıyamdan” beklenti 

farklılaşmakta ve Weber’in açıkladığı ‘değerle ilişkili akılcı davranış’ kategorileri dahilinde 

kısmen de olsa ele almak daha olanaklı hale gelmektedir. İnanan bir Müslüman, uğradığı maddi 

zarara karşılık hedeflediği manevi ödülü (şehadet) kazanabileceğine inanmaktadır. Dolayısıyla 

kıyam halinde (ki cihad da dahildir) müminin ölmesiyle kazanılan ‘şehadet’ mertebesi, İslam 

düşüncesinde her zaman önemli sayılmıştır. Hareketlerin incelenmesi sürecinde de bu iç 

rasyonaliteyi ihmal etmek, İslami hareketlerin yapılaşmasını, hareketlere katılım 

motivasyonlarını, gelişimini ve ayakta kalışlarını anlamakta güçlüğe veya doğru olmayan 

sonuçlara ulaşılmasına sebebiyet verir.109  

 
106 Oliver Roy, Siyasal İslamın İflası, çev. Cüneyt Akalın (İstanbul: Metis Yayınları, 2020), 57. 
107 Erkilet, Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 13-14. 
108 Juergensmeyer, “Dini Şiddet”, 449. 
109 Erkilet, Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 29. 



 28 

Muhtelif alanlarda değişikliği reddetmekten ziyade İslami hareketlerin karşı çıktığı ana 

tema; Batılı veya modern biçimli ve bu biçimlerin de halklara dayatıldığı köklü değişikliklerdir. 

Son iki yüzyılda ortaya çıkan İslami hareketler, “modernleşme sürecinde inançları sistem dışı 

bırakılan kitlelerin sisteme karşı çıkışının somut ifadeleri” olarak öncü rolü üstlenmişlerdir.110 

Modernleşmenin halka (itirazlarına) rağmen getirilmeye çalışılması ve Mısır örneğinde olduğu 

gibi devlet eliyle zorla uygulanmaya çalışılması, kitlelerde gerginliklere sebep olmuştur. Bu 

gerginlikler ise muhtelif isimler altında hareketlerin birleşerek gruplara dönüşmesine ve 

dayatılan modernleşme/batılılaşmaya karşı çıkılmasına neden olmuştur. Çağdaş İslami 

hareketler, kabullenici ve kaderci tutuma karşı gelip Müslümanların içerisinde bulunduğu 

sorunların çözümünün aslen Kur’an ve Sünnet’teki eyleme yönelik metinlerde mevcut 

olduğuna ve reddedilen her iki tutumdan kurtuluşun mümkün olduğunu vurgulamaktadırlar. 

Aynı zamanda teslimiyetçi olmaktan vazgeçmeyi, haksızlıkların telafisinin öte dünyada 

yapılacağı fikrinden ayrılıp direnmeyi ve mücadele etmeyi öğütlemişlerdir.111 Islahçı, 

reformist, devrimci, ılımlı veya radikal biçimlerdeki bu hareketler; ekol, tarikat, parti, örgüt, 

cemaat, cemiyet ya da dernek/vakıf gibi muhtelif şekillerde ortaya çıkmışlardır.112 Seyyid 

Kutub’a göre Modernleşme, ‘Allah’ın dünyadaki kanun koyucu otoritesini insana 

devrettiğinden bu fikirle topyekûn mücadele gerekmektedir.’113 

1928 yılında Hasan el-Benna tarafından kurulan Müslüman Kardeşler; Selefiyye’nin 

metodunu referans alarak hedeflerini ortaya koyan ve kurumsallaşan harekettir. Müslüman 

Kardeşler, dernek görünümü altında kuruluşunu ilan etmiş olsa da aslında İslam coğrafyasında 

görülen birçok sorun ve uygulamalara karşı bir tepki hareketidir. 1882’den 1954 yılına kadar 

Mısır’ı işgal edip sömürgeleştiren İngilizlerin ve yönetimin gayrimeşru olduğu söylemleri, 

Müslüman Kardeşler’in toplum tarafından daha kolay bir şekilde benimsenmesine ve taban 

oluşturmasına yardımcı olmuştur.114  

Müslüman Kardeşler’in ortaya çıktığı tarihten bugüne halk nezdinde karşılığını 

yitirmemesinin sebeplerinden biri, kurduğu sosyal destek ağları sistemleridir. Mısır toplumuna 

kaybettikleri özü yeniden buldurmaya yardımcı olmak ve halkı İslamileştirme sürecinde 

yardımcı unsurlar olarak kurulan sosyal destek ağ türlerinden bazıları; sağlık hizmetleri, 

işsizler için meslek eğitim programları, yetim ve dullar için rehabilitasyon merkezleri ve sosyal 

destek programlarıdır. Sayılan hizmetlere otorite tarafından ihmal edilen kesimlerin ulaşımını 

 
110 Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, 486. 
111 Erkilet, Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 63. 
112 Erkilet, Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 31. 
113 Seyyid Kutub, Ma’alim fi’t-Tareek (Kahire/Mısır: Dar el-Şurūḳ, 1987), 68. 
114 Aktaş, “Müslüman Kardeşler (Mısır)”, 28. 



 29 

önceliklendirmeleri, hareketin verdiği hizmetlerin birçoğunda özel sektör firmalarına göre daha 

ulaşılabilir fiyat sunulması, sivil alanda etkinliği artırmış ve Müslüman Kardeşler’in sosyo-

politik aktörlerden biri olmasını sağlamıştır. 2016 yılının ocak ayında 1370 Müslüman 

Kardeşler üyesinin Mısır rejimi tarafından tutuklanması (sonradan birçoğunun da idam 

edilmesi) sürecinde, hareketin zayıflatılması adına yapılan operasyonlarla el konulan, 

kapatılan, kayyum atanan 81 şirket, 1125 müessese, 105 okul ve 43 hastane, hareketin 

büyüklüğünün ne dereceye ulaştığını gösterir niteliktedir.115  

Müslüman Kardeşler’in oluşturduğu yapının büyümesi, önceleri siyaset dilini 

kullanmamasına rağmen siyasi dili kullanmayı arttırması (Filistin’in işgali döneminde 

yöneticilere getirdikleri eleştiriler gibi), söylemin toplumu etrafında birleştiren bir güce 

dönüşmesi gibi sebepler devlet organını tedirgin etmiştir. Otorite tarafından baskıya maruz 

kalıp birçok yönetici ve teorisyenin hapisle cezalandırılması, idam edilmesi veya suikasta 

uğraması da hareketin yer altına çekilmesi sürecini başlatmıştır.  Müslüman Kardeşler, Sünni 

İslami hareketler için bir okul işlevi görmüştür. Suriye, Ürdün, Lübnan ve Filistin’deki İslami 

hareketlerin birçoğu ile Mısır’daki radikal hareketler Müslüman Kardeşler’den türemiş veya 

daha önce mensubu olan kişilerce kurulmuştur.116  

Seyyid Kutub, Müslüman Kardeşler içerisinde neşet eden ve 20. yüzyılın ideolojik 

İslam yorumunda öncü isimlerindendir. Kendisi, modern devlet ve modern toplum karşısına 

alternatifsiz olarak İslam Devleti’ni koymasının yanı sıra İslam Devleti’nin kurulması yolunda 

dinin özüne dönüşü, toplumsal tecrübeye yönelmeyi ve Batı karşısında proaktif hareket etme 

gibi ilkeleri savunmuştur.117 Örneğin Usame bin Ladin, Sovyetlerin Afganistan’da MHB ve 

diğer Afgan grupların çabalarıyla yenilgiye uğratılmaları sürecinde her türlü zorluğa rağmen 

tüm gruplar için birleştirici unsurun “İslam Devleti” hedefi olmasından dolayı da birliğin ve 

cihadın sürdürülebildiğini belirtmiştir.118 Seyyid Kutub’un “Yoldaki İşaretler” isimli eserinde; 

İslam’ın fertlerin hayatında sınırlı bir alan yerine toplumu şekillendirici, dönüştürücü ve 

sistemlere karşı devrim gücünü öğretilerinde barındıran yapıya sahip olduğu, dönemin 

ideolojilere bağlı (sosyalizm, komünizm, kapitalizm vb.) her türlü yönetim modelini kabul 

etmeyip reddeden yönü, emperyalizmin her türlüsünden kurtulmanın yolunun İslam olduğuna 

dair getirdiği yorumlar eserin yayılmasıyla geniş kitlelere ulaşmıştır.119 Kutub, şeriatın; 

evrensel ve mutlak hukuk sistemi olduğunu, diğer beşerî sistemlerin tümünün yanlışlığını 

 
115 Aktaş, “Müslüman Kardeşler (Mısır)”, 44-45. 
116 Erkilet, Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 229. 
117 Bayram Sevinç, Terör Endüstrisi: Din ve Şiddet (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019), 209. 
118 Usame bin Ladin, Cihad Menhecine Dair, çev. Feridun Dinçer (İstanbul: Küresel Kitap, 2016), 16. 
119 Seyyid Kutub, Ma’alim fi’t-Tareek, 10. 



 30 

vurgulayarak şeriatın yayılmasının Müslümanlar üzerine görev olduğunu ifade etmiştir.120  

Cihadi Selefiyye’nin ortaya çıkışında ve dini argümanların şiddet için yeniden 

meşrulaştırılması sürecinde kırılma noktası 1967 yılında gerçekleşen Altı Gün Savaşı’nda Arap 

devletlerinin İsrail’e karşı kaybetmeleriyle oluşmuştur. Pan-Arabizm veya Arap 

milliyetçiliğine olan güvenin sarsılması, ‘yeni bir ruh arayışını’ beraberinde getirmiştir. Bu 

süreçte oluşan boşluğu, ideolojik çeşitlilik barındıran İslami hareketler doldurulmuştur.121 

Dönemin anlayışına göre gerçek kurtuluşun İslam hukukunu temel alan bir sistem inşasıyla 

mümkün olabileceği, diğer türlü ise Batı’da ortaya çıkan sistemler manzumesinin İslam 

topraklarına dayatılmasıyla bir sonuca ulaşılamayacağı görüşü hakimdir.122 

Seyyid Kutub’un, “Yoldaki İşaretler” eseri ve “Kuran’ın Gölgesinde” isimli tefsiri, 

Kutub’u idama götüren mücadelesi sonradan El Kaide’nin kurucu ideologlarından Abdullah 

Azzam, Ebu Musab el-Suri, Ebu Muhammed el-Makdisi, Usame bin Ladin, Ebu Katade el-

Filistini gibi isimleri etkilemiştir. Ebu Musab el-Suri’nin ifadesiyle; “Cihadın yönteminin 

belirlenmesinde ‘Yoldaki İşaretler’, cihada çağrı ve cihadın kapsamını açıklayan işaretlerin 

toplamıdır.”123 Ebu Musab’a göre, Seyyid Kutub’un davet, cihat, tekfir, Daru’l İslam, Daru’l 

Küfr, tağut vb. kavramlara getirdiği yeni bakış Müslüman Kardeşler’in kabullerine 

uymadığından reddedilmiş ve bu da hareketin bölünüp ılımlı ve cihadi olmak üzere iki ana 

gruba bölünmelerine sebep olmuştur.124  

Nihai olarak Cihadi Selefiyye’nin birçok ismi -dolaylı veya dolaysız olarak- Müslüman 

Kardeşler’in bir şekilde tedrisatından geçmiş kişilerdir. Mücahitlere Hizmet Bürosu’nu kuran 

Abdullah Azzam, El Kaide’nin kurucusu Usame bin Ladin ve Eymen el-Zevahiri bu isimlerden 

sayılabilir. Abdüsselam Farac, Mustafa Şükri, Salih Seriyye, Ömer Abdurrahman gibi isimler 

de benzer Selefi metodolojiyi izlemelerine rağmen kurdukları veya yönettikleri hareketler 

katılım ve etki bağlamında genişleyememiş, bazıları da el-Kaide’ye katılmışlardır.125 

3.5. El Kaide: Küresel Cihad Teorisinin Pratik Yüzü 

Bu kısımda el-Kaide’nin kuruluş süreci ve dönüşümü incelenecektir. Kaynak olarak 

Ebu Musab es-Suri’nin eserlerinden yola çıkılarak inşa sürecinin ayrıntıları “Küresel İslami 

Direniş Çağrısı” , “Gerilla Savaşı İdaresi” , “Çözüm Cihattır” , “Yeni Dünya Düzeni” , “İslami 

 
120 Seyyid Kutub, Ma’alim fi’t-Tareek, 110-111. 
121 Sevinç, Terör Endüstrisi: Din ve Şiddet, 229. 
122 Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi, 166. 
123 Ebu Musab el-Suri, Da’va el-muḳavemeh el-İslamīyye el-ʿAlemīyye (İstanbul: Dar el-Kitab el-Aʿlemi, 2021), 

1/122. 
124 Ebu Musab el-Suri, Da’va el-muḳavemeh el-İslamīyye el-ʿAlemīyye, 1/312. 
125 Challiand - Blin, Terörizmin Tarihi, 355-358. 



 31 

Hareketlerin Tarihi” gibi eserler ve Ebu Muhammed el-Makdisi, Eymen el-Zevahiri gibi 

teorisyenlerin Arapça dilindeki birincil kaynaklar esas alınıp incelenecektir. El-Kaide ile 

alakalı ikincil kaynaklar, eylem biçimleri ve İslam coğrafyasına etkileri Usame b. Ladin’in 

hayatı üzerinden incelenecektir.  

1978 yılında gerçekleşen darbeyle Sovyet yanlısı Afganistan Demokratik Halk 

Partisi’nin öncülüğünde Marksist bir hükümet kurulmuştur. Geleneksel ve dindar toplum 

yapısına sahip Afganistan’da halk, darbeye karşı protestolar düzenleyerek tepkilerini dile 

getirmiştir. Merkez komitenin, protesto ve ayaklanmaları sert biçimde bastırmak istemesi ise 

1979 yılının Eylül ayında Muhammed Nur’un yönetimden uzaklaştırılıp yerine SSCB’nin 

rızası dışında Hafizullah Emin’in yönetime geçmesiyle sonuçlanmıştır. Bunun üzerine SSCB, 

27 Aralık 1979 tarihinde Afganistan’ı işgal ederek Hafizullah Emin’i öldürmüş ve Babrak 

Karmal hükümdar olarak atanmıştır. Sovyetlerin işgaline karşı halkın ilk başta oluşturduğu 

küçük direniş gruplarının örgütlenmesiyle kitlesel muhalefet ve kırsal direniş başlamıştır.126 

1979 yılında SSCB’nin Afganistan’ı işgali, küresel cihad teorisinin değişip 

dönüşümünde ve İslami hareketlerdeki eylemciliğin ön plana çıkmasında önemli rol 

oynamıştır. Bu süreçte en önemli isimlerden biri Dr. Abdullah Azzam’dır. Küresel cihad 

teorisinin anlaşılması bakımından Abdullah Azzam’ın ideolog, davetçi ve İslam Hukuku 

alanında doktor/akademisyen yönleri önemlidir. Kendisi, sonradan el-Kaide olarak 

adlandırılacak yapının ve silahlı mücadelenin tek çözüm seçeneği olarak aksiyoner söyleme 

dönüşmesindeki fikri altyapının temel mimarlarındandır.127  

1941 yılında Filistin’in Cenin bölgesinde doğan Abdullah Azzam, öğrenciyken 

Müslüman Kardeşler’le tanışmış ve hareketin faaliyetlerine katılmaya başlamıştır. Üniversite 

eğitimi için gittiği Şam Şeriat Fakültesi’nde İslami Hareketlerin muhtelif isimlerini bizatihi 

tanıma imkânı bulmuştur.128 1967 yılında savaşın kaybedilmesiyle İsrail’in işgal ettiği bölgeleri 

genişletmesi binlerce Filistinli ile Abdullah Azzam’ın da Ürdün’e göç etmesine sebep 

olmuştur. 1968-1970 yılları arasında Müslüman Kardeşler’in finanse edip desteklediği Beytü’l 

Makdis Kampı ve diğer kamplarda İsrail’e karşı düzenlenen askeri operasyonlarda öncü rol 

almıştır. Askeri operasyonlara katıldığı süreçte (sınav zamanlarında hazır bulunduğu) Ezher 

Üniversitesi Fıkıh Usulü alanında yüksek lisans eğitimine devam ettiği bilinmektedir.129 1973 

 
126 Thomas Barfield, Afganistan: Politik ve Kültürel Bir Tarih, çev. Burhan Yüksekkaş (İstanbul: VakıfBank 

Kültür Yayınları, 2021), 337. 
127 Ekrem Hicazi, Dirāsāt fi’s-Selefīye el-Cihādīyye (Kahire/Mısır: Madārāt li-l-Abḥās̱, 2013), 36-37. 
128 Hüsni Ethem Carrar, Abdullah Azzam - Racul Da’va ve Medresati’l Cihad (Amman/Ürdün: Dar el-Ziya, 1990), 

17-19. 
129 Carrar, Abdullah Azzam, 60-62. 



 32 

yılında yine Fıkıh Usulü alanında doktorasını tamamlamasının ardından Ürdün’e dönerek 1980 

yılına kadar Şeriat Fakültesi’nde öğretim üyeliği yapmıştır.130 Ürdün’de üniversite yönetimini 

eleştirmesi ve devamında yaşadıkları sorunlar sebebiyle hocalıktan uzaklaştırılmasından sonra 

Cidde’deki Melik Abdulaziz Üniversitesi Şeriat Fakültesinde Fıkıh Usulü hocalığı yapmaya 

başlamıştır. Bu dönemde Afgan cihadına yakın olabilmek adına Pakistan/İslamabad’taki İslam 

Üniversitesinde bir süre misafir hoca olarak görev aldıktan sonra 1981 yılında akademi 

görevlerinin tümünden istifa ederek hayatını tamamen cihad faaliyetlerine adamıştır. Usame 

bin Ladin’in mali desteğiyle Mücahitlere Hizmet Bürosu’nu 1984 yılında kurmuştur. İlk olarak 

cephede yaralananlar için sağlık revirleri, ideolojik ve dini eğitim için okullar, yetim ve ihtiyaç 

sahibi aileler için yardım birimleri, aşevleri vb. hizmetlerde bulunan Mücahitlere Hizmet 

Bürosu, birçok İslami Hareketin ve derneğin mali desteğini tek elden koordine etmiştir.131 

Abdullah Azzam, Sovyet işgaline karşı Afganistan’da mücadelenin farz-ı ayn (tüm 

Müslümanların yapmasının farz olan eylem) olduğunu belirtmiştir. Bu konuda yazdığı 

risaleler, kitaplar ve cihada dair yorum getirdiği fetvalar, döneminde ilmi otoritelerden biri 

kabul edilen Muhammed bin Salih ibn el-Useymin tarafından onaylanmış ve yayınlanması 

uygun görülmüştür. Abdullah Azzam, “İslam Topraklarını Savunmak” isimli eserinde, cihadın 

tüm Müslümanlara farz-ı ayn haline gelmesi için şartları şu şekilde sıralamaktadır; “Kafirlerin 

Müslüman topraklarına saldırmaları/işgal etmeleri, İmam’ın (İslam toplumunun liderinin) 

savaş ilanında bulunması, İslam-küfür ordularının karşılaşması, kafirlerin Müslümanların bir 

kısmını esir alması”. Abdullah Azzam normal şartlarda farz-ı kifaye olan cihadın bu gibi 

sebeplerle farz-ı ayn haline gelmesinde dört mezhebin de ittifak ettiklerini aktarmıştır.132 

Azzam’a göre siyasal olarak Müslümanların tümüne liderlik edecek birinin bulunmaması da 

cihadı engellemez. Bu durumda âlimler veya toplumda sözü geçenlerin önderliğinde cihad farzı 

yerine getirilmeye devam edilmelidir.133 “Afgan Cihadında Rahman’ın Ayetleri” isimli 

eserinde “İslam’ı yok etmek adına Afganistan’ın Sovyetler tarafından işgali sebebiyle” küresel 

bir cihat durumunun oluştuğunu ve artık kişinin velisinden herhangi bir izni olmaksızın cihada 

katılmasının dört mezhep nazarında da farz-ı ayn olduğunu delillendirmeye çalışmıştır.134 

Abdullah Azzam’a göre özetle savaş hali; ‘Müslüman topraklarında yaşayan veya yaşamayan 

tüm kafirlerin kayıtsız şartsız şekilde, kurulacak İslam Devletinin yönetimi altına girmeyi kabul 

 
130 Carrar, Abdullah Azzam, 23-24. 
131 Carrar, Abdullah Azzam, 91-93. 
132 Abdullah Azzam, Emperyalist İşgallere Karşı Topraklarımızı Savunmak Her Müslümanın En Önemli 

Görevidir, çev. Salih Barlak (İstanbul: Ravza Yayınları, 2023), 29-30. 
133 Abdullah Azzam, Topraklarımızı Savunmak, 76. 
134 Abdullah Azzam, Ayat al-Rahman fi Cihad’il Afgan (Zerka/Ürdün: Mektebe el-Menar, 1987), 161. 



 33 

etmesi, dinlerini yaymayı/misyonerliği bırakmaları ve güçlenmelerine olanak verilmemesine 

yönelik önlemlerin alınmasıyla sonlanabilir.’135  

Abdullah Azzam’ın kurduğu yapı, eserleri, tahsili, üslubuyla Cihadi Selefiyye’nin 

gelişimine katkı sağlamıştır. Abdullah Azzam, 24/11/1989 tarihinde zaman zaman vaaz da 

ettiği camiye cuma namazı için çocuklarıyla beraber gittiği sırada öncesinden konulan yaklaşık 

20 kiloluk el yapımı bombanın (veyahut TNT) patlatılmasıyla hayatını kaybetmiştir.136  

Abdullah Azzam’dan sonra Küresel Cihad Teorisi ve Cihadi Selefiyye için en önemli 

isimlerden biri Usame bin Ladin’dir. Yemen kökenli sülalenin soyundan gelen Usame’nin 

babası Muhammed Avad bin Ladin, 1930 yılında Hadramevt’ten Cidde’ye göç etmiştir. İşlerini 

geliştirip büyüterek müteahhitlik yapmaya başlayan Muhammed Avad bin Ladin, Suudi 

Arabistan’ın kurucusu Kral Suud, döneminin prenslerinden Faysal gibi isimlerle ilişkilerini 

geliştirmiş hanedan ailesi arasında anlaşmazlıkların çözümünde (Suud’un krallığı Faysal’a 

bırakması sürecinde) hakemlik yapmıştır. Hanedan ailesindeki iç sorunlar sebebiyle 

memurların maaşları 6 ay boyunca Suud hanedanı tarafından ödenememiş, bu süreçte memur 

maaşlarının tümünü Usame bin Ladin’in babasının gönüllü olarak ödediği aktarılmaktadır. 

Devlette durumlar iyileştiğinde ise ödüllendirilen Muhammed Avad bin Ladin’e inşaat 

anlaşmaları, müteahhitlikleri devredilerek bakanlıkta harici görev verilmiştir. Ladin ailesinin 

1969 yılında kundaklanan ve ciddi tahrip gören Mescid-i Aksa alanındaki Aksa Camii’nin 

restorasyonu, Mescid-i Nebi ve Mescid-i Haram’ın genişletilmesi projelerini gönüllü olarak 

üstlenmeleri Suudi Arabistan’da ve civar bölgede saygınlıklarını artırdığı ifade edilmektedir.137 

Usame bin Ladin ise babasının toplamda elli çocuğundan yedincisi (veya on yedincisi138) olarak 

dünyaya gelmiştir. Cidde Üniversitesi Kamu Yönetimi Lisans bölümünde eğitim gördüğü 

dönemde İslami hareketlerin metotları, hedefleriyle ilgili araştırmalar yaptığı bilinmektedir. 

Müslüman Kardeşler’in öncü isimlerinden olan Muhammed Kutub’la tanışma imkânı 

bulmuştur.139  

Bölgenin en zengin ailelerinden olan ve Suudi otoritesine yakın ailenin veliahtlarından 

olan Usame bin Ladin, ekonomik güç imkanları ve geniş siyasi çevresini Afganistan’daki 

direniş için harekete geçirerek MHB’nin (Mücahitlere Hizmet Bürosu) maddi istifadesine 

açmıştır.140 Suudi Arabistan’da Afganistan direnişi için yardım kampanyaları düzenleyen 

 
135 Abdullah Azzam, Topraklarımızı Savunmak, 98-99. 
136 Carrar, Abdullah Azzam, 202. 
137 Hubeyb es-Sudani, Küresel Cihadın Tarihi, çev. Ferhat Coşkun (İstanbul: Murabıt Yayınları, 2024), 91. 
138 Jason Burke, El Kaide: Terörün Gölgesi, çev. Ebru Kılıç (İstanbul: Everest Yayınları, 2004), 57. 
139 Fuad Hüseyin, Zerkavi: El-Kaide’nin Yeni Kuşağı, çev. Defne Bayrak (İstanbul: Küresel Kitap, 2023), 162-

164. 
140 Burke, El Kaide, 88-89. 



 34 

Usame bin Ladin, aile şirketi olan ‘Saudi Binladin Group’ isimli holdingin çalışanlarıyla 

Afganistan sınırlarına girmeden birçok defa yardımları Pakistan’a giderek ulaştırmıştır.141 

Abdullah Azzam’ın da teşvikleriyle cihada katılmak için temelli olarak Afganistan’a 

yerleşmeyi kararlaştıran Usame, müteahhitlik tecrübelerinden faydalanarak mücahitlerin 

dağlık arazilerde işlerini kolaylaştırabileceğini düşündüğü -yol açmak, kışlalar inşa etmek vb.– 

ekipman, dozer, ekskavatör gibi araçları bölgeye ulaştırmıştır.142 Ebu Musab el-Suri’nin 

aktardığına göre Usame bin Ladin, bilfiil ve kalıcı olarak Afganistan cihadına katıldığı sırada 

Suudi Arabistan’da neşet eden İslami Uyanış (Sahve) fikrini taşımaktaydı.143 Usame’nin 

Peşaver’de kiraladığı ev “Ensar Evi” olarak tanınmıştır ve gelen Arap gönüllüler için 

misafirhane ve ofis olarak hizmet vermiştir.144 Babası öldüğünde büyükten küçüğe elli 

civarındaki kardeşine mal dağılımı yapıldıktan sonra Usame bin Ladin’e kalan kişisel miras 

300 milyon dolar civarındadır.145 

Sovyetler Birliği’nin Afganistan’da yenilip SSCB’nin dağılması sürecinin tahlilinde 

elbette uluslararası dengeler ve politika boyutu -ABD’nin direnişte aldığı konum, tavrı vs.- 

bulunmaktadır fakat tek başına açıklayıcı değildir. Abdullah Azzam’ın Mücahitlere Hizmet 

Bürosu etrafında başlattığı, Usame bin Ladin’in de aldığı mirasla El-Kaide olarak sistemleşen 

ve Küresel Cihad Teorisi söyleminin taşıyıcılığını yapan bu hareketin146 savaşçılarının geneli 

Afganistan’ı terk etmiş olsa da küçük bir kısmı kazanımı koruyabilmek ve kurulan eğitim 

kamplarının aktif kalabilmesi adına Afganistan’da kalmaya devam etmişlerdir.147  

El-Kaide’nin ikinci lideri, Mısırlı, Tıp fakültesini bitirmesinden sonra Cerrah olan ve 

14 yaşında Müslüman Kardeşlerle başlayan yarım asırdan fazla İslami hareketlerin içerisindeki 

tecrübesiyle148 Eymen el-Zevahiri’ye göre aynı zamanda Sovyetlerin hezimeti, akıllardaki 

“süper güç” algısını yıkmış, ABD ile yapılacak savaş için eğitim safhası olmuş ve farklı 

etnisitelere mensup Müslümanların aynı hedef uğruna tekrar buluşabilmeleri ümmet bilincini 

yeniden canlandırıcı faktör olmuştur.149 El-Kaide’nin cihad anlayışı, Mücahitler aracılığıyla 

Afganistan’dan sonra işgal altında olan dünyanın farklı yerlerindeki ülkelere Küresel Cihad 

 
141 Hubeyb es-Sudani, Küresel Cihadın Tarihi, 28. 
142 Defne Bayrak, Usame (İstanbul: Ark Kitapları, 2012), 147. 
143 Ebu Musab el-Suri, Da’va el-muḳavemeh el-İslamīyye el-ʿAlemīyye, 1/144. 
144 Hubeyb es-Sudani, Küresel Cihadın Tarihi, 34. 
145 Burke, El Kaide, 58. 
146 Burke, El Kaide, 90. 
147 Ebu Musab es-Suri, Afganistan, Taliban ve İslam’ın Bugünkü Savaşı, çev. Muhammed Atta (İstanbul: Küresel 

Kitap, 2021), 80. 
148 Şahzad, El Kaide ve Taliban’ın İçinde, 124. 
149 Eymen ez-Zevahiri, Peygamber’in Sancağı Altındaki Süvariler, çev. Bilal Hicazlı - Melike Ayşe Hicazlı 

(İstanbul: Küresel Kitap, 2018), 90. 



 35 

Teorisi çerçevesinde yayılmıştır.150 Usame bin Ladin, Afganistan’ın Sovyetlerden 

temizlenmesi sonrasında Mücahitlerin farklı ülkelere dağılmasını “İslam kimliğinin 

müdafaası” olarak adlandırmış ve bu sürecin uzun yıllar aksamadan devam ettiğini ifade 

etmiştir. İşgal altındaki Bosna, Çeçenistan, Somali, Sudan, Arap Yarımadası, Yemen Keşmir 

gibi bölgelerdeki çatışmalar da Küresel Cihat Teorisi’ni canlı tutmuştur.151 Küresel Cihad 

Teorisyeni olarak bilinen Ebu Musab el-Suri, yönetimin İslami olmamasına rağmen sınırlarını 

koruyabilmek için bir devlet adına cihadın olamayacağını, Müslümanların yaşadıkları zulme 

bağlı olarak cihat sahasının açıldığını ve millet eksenli çatışmadan uzak olduklarını 

belirtmiştir.152 Usame bin Ladin, el-Kaide’nin kuruluşu öncesinde ve sonrasında otoritesini 

dayatmak yerine Challiand ve Blin’in ifadeleriyle;  

Eylemleri, stratejileri ve liderlik karizmasıyla Sovyet işgali dönemi Afganistan’da, Sudan’da, 

Suudi ulemayla ilişkileri ve tekrar Afganistan’da yaptıklarıyla kendini cihad sahası için 

vazgeçilmez kılmayı başarmış, iletişim stratejisi sayesinde de başta Arap yarımadası olmak 

üzere Filistin, Asya, Çeçenistan bölgelerindeki mücahitler ve bütün ezilen Müslümanlar için 

destek çağrısı yaparak mesajını yaymıştır.153 

El-Kaide’nin İslam’ı ifade ve uygulama biçimi Usame bin Ladin’in 

mektupları/risaleleri, röportajları ve örgütün yayınlarıyla daha net bir tablo ortaya koymaktadır. 

1990 yılında ABD ve Suudi Arabistan arasında imzalanan savunma anlaşması birçok grubun 

itirazlarına sebep olmuştur. Suudi Hükümetinin toplumsal tepkileri umursamayıp ABD ile 

yapılan anlaşmaya karşı çıkan ulemayı tutuklaması tepkilerin artmasına sebep olmuş154, El-

Kaide de tepkilerini lideri aracılığıyla dile getirmiştir. Örneğin; 3 Ağustos 1995 ve 23 Ağustos 

1996 tarihlerindeki Suudi Arabistan Kralı Fahd’a hitaben yazılan mektuplarında özetle Suudi 

yönetiminin; şeriatı değiştirmesi ve kanunlar üretmesi, alimler ve Müslüman gençlerle 

çatışmalara girilmesi, -her ne sebeple olursa olsun- ABD’nin ülkeye girişine izin verilmesi ve 

ekonomik olarak ABD’nin güdümüne girmesi gibi sebepleri sayarak rejimin meşruiyetini 

yitirdiğini belirtmiştir.155 23 Şubat 1998’de Usame bin Ladin ve Eymen el-Zevahiri’nin 

başkanlıklarında tertip edilerek ‘Yahudi ve Haçlılara Karşı Küresel İslami Cihat Cephesi’ 

ismiyle ilan edilen cephenin; 

1- “ABD’nin Arap Yarımadasındaki süreğen emperyalist tutumu, yeraltı ve 

yerüstü zenginliklerinin yağmalanması, kurdukları askeri üslerle Müslümanları korkutmaları, 

2- Irak’ta bir milyon civarında insanın Haçlı ve Siyonist ittifakıyla öldürülmesi ve 

 
150 Hubeyb es-Sudani, Küresel Cihadın Tarihi, 118. 
151 Bayrak, Usame, 147. 
152 Ebu Musab es-Suri, Mustaz’afların Savaşı, çev. Mahmud Bektaş (İstanbul: Küresel Kitap, 2023), 33. 
153 Challiand - Blin, Terörizmin Tarihi, 404. 
154 Şahzad, El Kaide ve Taliban’ın İçinde, 196. 
155 Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi, 231-232. 



 36 

Irak’ın yeniden işgal edilmek istenmesi, 

3- ABD’nin işgalci politikasını İsrail’in korunması ve büyümesi lehine 

kullanması, katliamların müsebbibi olması” gibi maddeler sıralanarak küresel cihad ilanı 

tekrarlanmıştır.  

Usame bin Ladin, ait oldukları topraklarda işgale karşı kendilerini savunmalarına 

‘terörizm’ ve kendilerine ‘terörist’ isimlendirmesini reddederek terörizmi “işgalcilerin 

faaliyetlerini tanımlayan terimdir” ifadesini kullanarak kendilerinin ancak “mütekabiliyet” 

tavrıyla hareket ettiklerini belirtmiştir. 156 11 Eylül 2001, ABD’ye etkileri en fazla olan ve El-

Kaide tarafından ABD’de gerçekleştirilen saldırının tarihidir. Usame bin Ladin, 1997 yılında 

verdiği röportajda kullandığı “Arap yarımadası halkı, Amerika başkanına hiçbir kelimenin 

yazılı olmadığı bir mektup gönderecek, çünkü o hiçbir kelimeden anlamaz.” ifadesiyle 2001’de 

ABD’de gerçekleştirecek eylemi kastettiği sonradan anlaşılacaktır.157 Dünya Ticaret 

Merkezi’ne ilk saldırı 2001 yılında gerçekleşmemiştir. 1993 yılında da benzer bir eylem 

denenmiş, yaklaşık 600 kiloluk kimyasal bileşenle İkiz Kuleler olarak bilinen Dünya Ticaret 

Merkezi’ni yıkma girişimi amacına ulaşamamıştır.158 11 Eylül 2001 tarihi ve sonrasında El-

Kaide’nin eleştirildiği konulardan olan saldırılarda ‘kadın ve çocukların da 

ölmesi/öldürülmesi’ hususunda Usame bin Ladin, İslam’ın temel kaynakları ve alimlerden 

deliller getirerek mütekabiliyet anlayışıyla hareket ettiklerini öne sürmektedir. Örneğin; İbn 

Kayyım el-Cevziyye’den alıntı yaparak; “Kafirlerin çocuklarımızı ve kadınlarımızı öldürmeye 

azmetmeleri halinde aynı şekilde karşılık verilmesinde hiçbir sakınca yoktur” görüşünü aktarıp 

“Eğer ceza verecekseniz, size yapılanın misliyle cezalandırın. Eğer sabrederseniz, elbette bu, 

sabredenler için daha hayırlıdır”159 ayetini de eylemlerinin meşruiyetinde delil göstermiştir. 

Usame bin Ladin, eylemleri el-Kaide adına 21 Ekim 2001 tarihinde el-Cezire kanalıyla yapılan 

röportajda üstlenmiştir. Eylemlerle ilgili olarak; “Onların (eylemcilerin) bu girişimleri kendini 

savunmadır. Filistin’deki kardeşlerimizi, oğullarımızı korumak, kutsal değerlerimizi 

özgürleştirmektir. Eğer bu saldırıların terörist saldırılar olduğu ve evlatlarımızı öldürülenlerin 

öldürülmesi de terör olarak yayılmaya çalışılıyorsa tarih şahitlik etsin biz teröristleriz.” 

cümlesiyle bitirmiştir.160 İlave olarak Usame bin Ladin, 11 Eylül’de uçakların yöneldiği Dünya 

Ticaret Merkezi hakkında;  

-Orası- çocukların okulu veya bazılarının evleri değildi. O merkezlerin içinde yer alan adamlar 

hakikatinde yeryüzünde bozgunculuk çıkaran en büyük ekonomik gücü destekleyen 

 
156 Aydınalp, Canlı Bomba Sosyolojisi, 234-235. 
157 Bayrak, Usame, 158. 
158 Burke, El Kaide, 122. 
159 el-Nahl 16/126 
160 Bayrak, Usame, 199. 



 37 

insanlardı… Nasıl ki bizim kadınlarımızı, masum insanlarımızı öldürüyorlar, onlar bundan 

vazgeçene kadar biz de onların kadınlarını, masumlarını öldüreceğiz… Amerika’da 

masumlardan bahsedenler çocuklarını kaybetmenin acısını kesinlikle yaşamamışlar, Filistin’de 

ve diğer Müslüman ülkelerde olduğu gibi çocuklarının kopmuş parçalarına bakmamışlardır. Ne 

hakla Filistin’deki halkımızı güvenlik hakkından mahrum bırakırlar, (onların) helikopterleri ve 

uçakları -sanki- kadınlar ve çocuklar arasından -sadece- erkekleri mi öldürüyor? 

ifadelerini kullanmıştır.161 El Kaide’nin lideri, 11 Eylül’e dair yöneltilen soruda 

saldırıların etkilerinin çok boyutlu olduğunu özetle; “Eylemlerden sonra birkaç saatlik sürede 

Wall Street’te 640 milyar dolar zarar ettiler. Korkularından bir hafta işe gidememeleri ve 

yapılara verilen zarar beraber hesaplanırsa 800 milyar dolar kaybettiler. Görünen zarar -

şimdilik- 1 trilyon dolardır” cevabıyla saldırının ABD halkına verdiği psikolojik hasarların 

yanında maddi zararlarını da açıklamıştır.162  

Bush’un 11 Eylül sonrasında; ''Her ulus, her bölge için şimdi karar verme zamanıdır. 

Ya bizimlesiniz ya da teröristlerin yanındasınız"163 ve ''Terörizme karşı bu Haçlı Seferi, bu 

savaş zaman alacaktır. Amerikalılar sabırlı olmalıdır'' ifadeleri sonraki yıllarda oluşan durum 

ve ABD’nin coğrafyaya dair bakışında önem arz etmektedir. Nihayetinde 2001 yılının Ekim 

ayında ABD ve kurulan koalisyondaki 37 devlet Bush’un ifadesindeki “haçlı savaşını” 

Afganistan’ı işgal ederek başlatmışlardır.164 İşgal sonrasında El-Kaide’nin lider kadrosunun 

yönlendirmeleriyle savaşçılar Afganistan, Yemen, Pakistan, Irak, Afrika ülkelerine 

dağılmışlardır. İşgal ve yeniden yapılanmak adına dağılan bu birimler, sayılan ülkelerde 

bugüne kadar faaliyet göstermeye devam eden El-Kaide ağlarını kumuşlardır. 2003 yılından 

itibaren yeniden toparlanan Taliban, işgalin 20. yılında 15 Ağustos 2021 tarihinde ABD ve 

ABD’nin devşirdiği, diğer devletlerden ithal ettiği müttefiklerine karşı Kabil’i tekrar ele 

geçirerek zafer ilan etmiştir. ABD ise daha öncesinde İngiltere’nin ve SSCB’nin yenildiği 

Afganistan’dan çekilmiştir. 

3.6. Cihadi Hareketlerde Kırılma: Irak ve Şam İslam Devleti (IŞİD) 

Ekim 2001’de Afganistan’ın işgali ile El Kaide’ye bağlı veya bağlı olmayan gruplardan 

bazıları Irak’a geçmişlerdir. Bu gruplardan biri de Ebu Musab el-Zerkavi’nin grubudur. 

Zerkavi, el Kaide’nin teorik eğitimini almamış olmasına rağmen Irak’a gidişi kendisine yeni 

bir karakter ve El-Kaide’ye biat ilanıyla IŞİD’e dönüşen süreçte Irak’ın toplumsal-siyasi 

dinamiklerinde önemli rolü olmuştur.  

Zerkavi’nin gençliği doğup büyüdüğü Ürdün’ün Zerka şehrinde geçmiştir. Gençliğinde 

 
161 Bayrak, Usame, 119-120. 
162 Bayrak, Usame, 203. 
163 Kasım Timur, Performatif Terörizm ve “İslam Devleti” Örgütü (Ankara: Siyasal Kitabevi, 2023), 172. 
164 Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, 593. 



 38 

çeşitli adli suçlara karışan ve sorunlu geçmişe sahip olan Ahmed Fadıl Nezzal’den Ebu Musab 

Zerkavi’ye dönüşümü Küresel Cihad Teorisyenleri’nin öncülerinden kabul edilen ve telif ettiği 

eserlerle Cihadi Selefiyye’nin yönelimine yeni bir veçhe kazandıran Ebu Muhammed el-

Makdisi ile 1989 yılında tanışması, ideolojik dönüşümünde önemli rol oynamıştır. Ebu Musab 

el-Zerkavi, Abdullah Azzam’ın yönettiği Mücahitlere Hizmet Bürosu aracılığıyla Afganistan 

cihadına 1989-1993 yılları arasında katılmış ve Seyyaf’ın kampında eğitimler almış olsa da165 

bu süreç kendisi üzerinde Makdisi ile tanışmasının üzerinde bıraktığı etki kadar belirgin 

olmamıştır.166 1999 yılında genel afla Makdisi ile tahliye edilmesinin ardından takipçileriyle 

Çeçenistan’a gidemeyince Afganistan’a gitmeyi tercih etmişlerdir. Zerkavi, El-Kaide ve 

Taliban’la olumlu ilişkiler kurmuş fakat “düşmanı vurma hususunda yeterince sert 

olmadıkları” gerekçesiyle eleştirmiştir. Aynı yıl kendilerine ‘Şam’ın Askerleri’ ismini veren 

Zerkavi’nin takipçileri Herat sınırlarında kurduğu kampta toplanmaya başlamıştır. 2001 yılında 

ABD’nin Afganistan’a yönelik hava operasyonları ve bombalaması sırasında Tora Bora 

savaşında El-Kaide ile aynı safta çatışmıştır. Başkent Kabil’den sonra Kandahar’ın düşmesiyle 

Taliban geri çekilmiştir. Bu süreçte Zerkavi’nin bulunduğu kamp da bombalanmış ve 

yaralanmıştır. Zerkavi, Irak’ın kuzeyindeki Ensar el-İslam isimli grubun kontrol ettiği bölgeye 

kalan takipçileriyle beraber geçmiştir.167 Ensar el-İslam, isim değiştirerek İslami hareketlerin 

çeşitli unsurlarının birleştiği ve kendi ifadeleriyle Irak’ın kuzeyindeki “Talabani’nin Marksist, 

Barzani’nin etnik temelli politikalarına karşı İslami yönetimi kurmayı” hedefleyen yapıdır.168 

Zerkavi’yi 2001’de bölgeye kabul eden ve kamplar kurmasına yardımcı olan Ensar el-İslam, 

Talabani yönetimiyle farklı zamanlarda silahlı çatışmalara girmiştir.169 

Zerkavi’nin Irak’ta yükselişi Irak’ın işgaliyle başlamıştır. Zerkavi, ses/video 

kayıtlarından elde edilen konuşmalarının yayınlandığı kitapta Şiiliği; “-Müminlerin analarına 

hakaretten İslam ehlini tekfir etmeye, çeşitli şirklere ve hurafe çeşitlerine, batıl inanca, saptırıcı 

masallara kadar- İslam’la ancak Yahudilik ve Hristiyanlığın ‘Ehli Kitap’ ismi altında 

buluştukları kadar buluşabilir.”170 sözleriyle anlatmıştır. Şiilere yönelik sert politika izlemesinin 

sebeplerini; “Kafirlerle ortaklaşa planlar yürütmeleri, Ehli Sünnete açık veya gizliden düşman 

olmaları, Irak’taki Şiilerin İran’ın emellerine destek vermeleri, Sünni gruplara karşı 

 
165 Joby Warrick, Siyah Bayraklar: IŞİD’in Hikayesi, çev. Işık Tansal (İstanbul: A7 Kitap, 2016), 77. 
166 Fuad Hüseyin, Zerkavi, 15. 
167 Warrick, Siyah Bayraklar: IŞİD’in Hikayesi, 96. 
168 Medya Kurulu, Ensar el-İslam Cemaati, çev. Muhsin Demirci (İstanbul: Küresel Kitap, 2015), 47-48. 
169 Medya Kurulu, Ensar el-İslam Cemaati, 67. 
170 Fuad Hüseyin, Zerkavi, 65. 



 39 

savaşmaları ve tutukladıkları Sünnilere ağır işkenceler yapmaları” olarak sıralamıştır.171 

Irak’taki faaliyetlerine Tevhid ve Cihad Cemaati ismiyle devam eden Zerkavi, bu süreçte el-

Kaide’ye biat etmemiştir. Ürdün ve Suriye’de kurduğu ağ sayesinde örgütün tanınırlığını 

arttırıp Sünni halktan insan toplamaya çalışmıştır. El-Kaide’nin yönetim kadrosuyla arasında 

Zerkavi arasında Şiilere yöneltilen şiddetin sertliği ve genel bombardıman olaylarının sıklığı 

gibi konularda anlaşmazlık yaşanmıştır. 17/10/2004 tarihinde sorunların çözümü ertelenmiş, 

Zerkavi de Usame bin Ladin’e biat ederek Tevhid ve Cihad Cemaatinin ismini Mezopotamya 

El Kaidesi / Irak el-Kaidesi olarak değiştirmiştir. El-Kaide’nin genel yönetimi altına girilmesi 

ve el-Kaide fenomeninin Irak’ta resmileşmesi iki taraflı sonuçlar doğurmuştur. Birleşme 

sonrasında örgüte katılım sayısında artık gözlemlenerek aynı zamanda Felluce, Diyala, 

Bakuba, Musul, Beyci, Hadise, Tikrit, Ratba, Ramadi gibi şehirlerdeki Sünni aşiretler 

Zerkavi’nin kontrolü altına girerek hem aşiret olmalarından gelen maddi güçlerini hem de insan 

güçleriyle destek vermeye başlamışlardır. Zerkavi, bu çabalarıyla grupların tümünü tek çatı 

altında birleştirerek sürecin tek elden yürütülmesi için komutayı ele almak istemiştir. 

Zerkavi’nin bu tür birleşme düşünceleri işgalci güçler yenildikten sonra Irak’ta kurulacak İslam 

Devletinin önündeki engelleri erkenden kaldırmayı da hedeflemekteydi.172 

ABD, Irak’ta kendisine tehlike olarak gördüğü birçok direnişçiyi veya direniş liderini 

tutuklamıştır. Bu hapishanelerden ilk dönemde en önemli olanı ise Felluce’deki Ebu Gureyb 

hapishanesidir. İnsan hakları ihlallerinin yaşandığı, işkencelerin, kadınlara ve erkeklere ABD’li 

askerler tarafından yapılan tacizler/tecavüzlerin ortaya çıkmasının173 etkisiyle direniş toplumun 

geniş kesimine yayılmasında rol oynamıştır. Irak işgalinin yaşandığı sene direniş bireysel ve 

küçük gruplarla sürdürülmekteydi. Nisan 2004’te Birinci Felluce Savaşı olarak bilinen 

çatışmalarda Zerkavi’nin dinamizmi Sünni halk nazarında ve Irak direnişinde önemli etkileri 

olmuştur.174 Zerkavi, işgale karşı çıkmasının sebeplerinden bazılarını; “Sykes Picot 

anlaşmasıyla işgalcilerin böldüğü Müslümanların topraklarında hakimiyeti kurmaya devam 

etmek istemeleri, İsrail’in bölgedeki güvenliğinin teminat altına alınmasının sağlanmak 

istenmesi ve petrolü yağmalamaları” olarak sıralamıştır.175 

2006 yılında Zerkavi’nin insansız silahlı hava aracıyla öldürülmesi sonrasında şuranın 

seçtiği Ebu Eyüp el-Mısri ile Mücahitler Şura Konseyi’nin daha etkin olması planlanmıştır. 

 
171 Ebu Musab ez-Zerkavi, Tarih Boyunca Şiilerin İslam Ümmetine Yaptıkları İhanetler, çev. Mahmud Bektaş 

(İstanbul: Küresel Kitap, 2020), 121-122. 
172 Timur, Performatif Terörizm ve “İslam Devleti” Örgütü, 184. 
173 “Factsheet: Torture at Abu Ghraib and Al Shimari v. CACI”, Center for Constitutional Rights (Erişim 12 

Haziran 2024). 
174 Sevinç, Terör Endüstrisi: Din ve Şiddet, 301. 
175 Fuad Hüseyin, Zerkavi, 213. 



 40 

Mücahitler Şura Konseyindeki grupların tümü 12/10/2006’da kuruluşu ilan edilen “Irak İslam 

Devleti’nin” içerisinde erimişler dolayısıyla konsey doğal bir dağılma süreci yaşamıştır. Irak 

İslam Devletinin emiri Ebu Ömer el-Bağdadi olarak bilinen Hamid Davud el-Zavi’dir. Kendisi 

Tevhid ve Cihad örgütüne biat ederek Zerkavi ile faaliyet sürdürmüştür. Ebu Ömer el-

Bağdadi’nin emir olarak seçilmesiyle Ebu Eyüp el-Mısri tüm çatışmalardan sorumlu Savaş 

konseyinin başına getirilmiştir. Irak İslam Devleti el-Kaide’nin gözetiminde faaliyetlerini 

sürdürmeye devam etmiştir. Anbar, Kerkük, Ninova, Diyala, Babil gibi şehirleri kapsayan 

hakimiyet alanlarını 25/04/2010’da iki liderin eşzamanlı öldürülmesine kadar kontrol altında 

tutmaya çalışmışlardır.176  

IİD, Musul şehri örneğinde varlığını 2004’ten 2017 yılına kadar sürdürmüştür. IID, 

kontrol ettiği bölgelerde kendi istihbarat ve güvenlik ağını oluşturmuş, bazı altyapı hizmetlerini 

sürdüren birimler kurmuşlardır. Irak İslam Devleti’nin her iki liderinin eşzamanlı 

öldürülmelerinin ardından Ebu Bekir Bağdadi Irak İslam Devletinin emiri seçilmiştir. Irak 

İslam Devletinin liderliğine şura kararı ile getirilen Ebu Bekir el-Bağdadi (İbrahim Avad 

İbrahim Ali el-Bedri), ABD’liler tarafından tutuklanan binlerce Sünni direnişçi ile Buka Kampı 

Cezaevinde 02.02.2004 - 06.12.2004 tarihleri arasında tutuklu kalmıştır. Cezaevindeki Cihadi 

Selefi eğilimli kişilerin çokluğu ve cezaevinde ideolojik eğitimlerin yaygınlaşması, ilerleyen 

süreçte yönetim kadrosunun çoğunluğunun birbirini buradan tanıması sonucunu doğuracaktır. 

Adli veya siyasi sebeplerle cezaevinde bulunanların dahi cezaevlerindeki baskın ideolojik 

öğretiler sebebiyle örgüte katıldıkları bilinmektedir. Bedri aşiretinin/kolunun soyu Hz. 

Muhammed’in torunu Hz. Hüseyin’e dayanmaktadır.177 Ebu Bekir el-Bağdadi, Bedri 

aşiretinden ve İslami İlimler doktorasına sahip olması sebebiyle Zerkavi döneminden itibaren 

Şeri danışman konumundaydı. Irak İslam Devleti döneminde örgüt içerisinde yükselmeye 

başlayan Bağdadi, önce Anbar eyaletinin Şeri sorumlusu ardından da Irak İslam Devletinin en 

üst noktadaki Kadısı olmuştur.178  

Bağdadi’nin liderliğinde örgüt, Sünni aşiretler ve topluluklarla ilişkilerini daha da 

geliştirmeye yönelik politikalar izlemiştir. Bağdadi aynı zamanda 2012 yılında seri olarak 

gerçekleştirdiği ‘Duvarları Yıkın’ ismini verdiği operasyonlarla cezaevlerinden binlerce 

kişinin firar etmesini sağlamıştır. Bu cezaevlerinden olan Taji, Tasfirat ve Ebu Gureyb’ten firar 

eden IŞİD’in yönetim kadrosu sahada örgütün daha da güçlenmesine sebep olmuştur. Aynı yıl 

‘Askerlerin Hasadı’ operasyonları ve suikastlarıyla siyasetçiler, güvenlik güçlerine yönelik 

 
176 Enver Arpa, Siyasi Selefilik & Küresel Cihad (Ankara: Eskiyeni Yayınları, 2018), 56. 
177 “Aşiretü’l ‘el-Bağdadi’ lilarabiya net: Lem nubayi’ ve nahnu minhu bera”, alarabiya (18 Ağustos 2015). 
178 Warrick, Siyah Bayraklar: IŞİD’in Hikayesi, 320. 



 41 

suikastlar gerçekleştirilmiştir. Ebu Bekir el-Bağdadi, Şam diyarını da örgütün ismine ekleyerek 

Nisan 2013’te örgütün ismini Irak ve Şam İslam Devleti (IŞİD) olarak değiştirmiştir. Diğer 

liderlerden farklı olarak Bağdadi, yönetime geldiği ilk zamandan itibaren Suriye’de faaliyetler 

yürütmüştür. 5 Haziran 2014 tarihinde Samarra ele geçirilmiştir. 2006’da Zerkavi tarafından 

bombalanan Şiilerin el-Askeri Camisi tekrar havaya uçurulmuştur. Ardından Felluce’yi ele 

geçiren IŞİD Musul’a yönelmiştir. Musul şehri girişinde bekleyen 1500 IŞİD’li, 25 bin kişilik 

Irak ordusunu dağıtarak 10 Haziran 2014’te yaklaşık 2 milyon nüfusu olan Musul’u resmi 

olarak ele geçirmiştir. Musul halkının mukavemet göstermemelerinin nedenleri arasında; 2003 

yılından itibaren yaşadıkları sorunlar nedeniyle bazı kesimlerin IŞİD’i bir alternatif olarak 

görmesi ve önceki yıllarda IŞİD’le yaşanan etkileşimler yer alabilir. Bu nedenle Musul’un ele 

geçirilmesi IŞİD’in askeri başarısından ziyade sosyolojik etkenlere bağlanabilir. IŞİD’in ele 

geçirdiği bölgelerdeki stratejisi, yönetimin tekrar yerel halka devredilmesidir. IŞİD, Musul’u 

ele geçirmesinden birkaç gün sonra şehri yönetme sorumluluğunu kabileler ve aşiretlere 

devretmiştir. IŞİD bu süreçte yönetimi devrettiği yapılardan mutlak sadakat, kendi bayrağı 

dışında bir bayrak/simge kullanılmaması ve şeriatın işletilmesi konusunda verilecek emirlere 

uymalarını istemiştir.179  

IŞİD, hilafeti yeniden tesis etmeyi hedeflediğini ve Sykes-Picot Anlaşması ile konulan 

sınırları kabul etmediğini ilan etmiştir. 10 Haziran 2014’te yayınladığı video ile IŞİD, Suriye-

Irak arasındaki sınırı sembolik olarak kaldırdığını göstermiştir. Bağdadi, Musul’daki el-Nuri 

Camii’nde yaptığı konuşmada kendisini “müminlerin halifesi” olduğunu ilan etmiş ve 29 

Haziran 2014 tarihinde örgütün adı “İslam Devleti” olarak değiştirilmiştir.180  

IŞİD, gelir kaynaklarını kullanırken devlet yapısına benzer yöntemler kullanmıştır. 

Raporlara göre IŞİD’in; petrol, doğalgaz ve antik eserlerin kaçakçılığı, vergiler, bağışlar, rehine 

takasları, zekât ve fidye gelirleri, emlak müsadereleri ve bankaların ele geçirilmesi gibi 

sayılabilecek bazı gelir getirici faaliyetlerden toplam gelirin 2014 yılında 1.9 milyar dolara 

ulaştığı aktarılmaktadır. IŞİD’e karşı başlatılan operasyonlardan sonra kontrol ettiği bölgelerin 

daralması gelirlerine de yansımış ve 2016’da yıllık geliri 870 milyon dolara kadar düşmüştür.181  

IŞİD, Irak ve Şam İslam Devleti’ni ilan ederek El-Kaide’nin o dönemki lideri Eymen 

el-Zevahiri ile bağlarını tamamen kopardığını duyurmuştur. IŞİD, kendi yayınlarında Irak 

(Mezopotamya) El-Kaidesi’nin kurucusu ve ilk lideri Ebu Musab el-Zerkavi’yi liderleri olarak 

 
179 Pierre-Jean Luizard, Işid Tuzağı, çev. Yasemin Özden Charles (İstanbul: İletişim Yayınları, 2018), 15-16. 
180 Warrick, Siyah Bayraklar: IŞİD’in Hikayesi, 374. 
181 Agnès Levallois - Jérôme Cousseran (ed.), The Financing of the “Islamic State” in Syria and Iraq (ISIS): in-

depth analysis (Brüksel: Avrupa Parlementosu, 2017), 15. 



 42 

görmeye devam etmiş ve Küresel Cihad teorisyenleri Ebu Muhammed el-Makdisi ve Ebu 

Katade el-Filistini’yi “gerçeği saptıran, ilmiyle amel etmeyip Müslümanları yanlış yollara 

yönlendiren, cihada katılmayanlar” olarak nitelemiştir.182 Bu ifadeler, IŞİD’in El-Kaide’nin 

çizgisinden tamamen ayrıldığını ve kendilerini desteklemeyenleri düşman olarak gördüklerini 

göstermektedir. IŞİD, Rumiya dergisinin aynı sayısında Müslüman Kardeşler’i ‘mürted’ olarak 

nitelendirmiştir. Müslüman Kardeşler’in şeriattan uzaklaşmalarından, pasifizmi ve 

demokrasiyi seçenek olarak görmeleri nedeniyle kendilerinden bu şekilde bahsedilmiştir.183 Bu 

örnekler tarihsel, sosyal ve dini argümanlar ile askeri birikimin etkisiyle ortaya çıkan IŞİD’in, 

geleneğe olan bağlarını koparmayı tercih ettiğini göstermektedir. Bu kopuş biçimini kendi 

yöntemlerine uygun olarak diğer grup ve bireylere de uygulamıştır.  

IŞİD, hakimiyet kurduğu alanlarda veya dünyanın diğer ülkelerinde gerçekleştirdiği 

terör saldırılarının kısa, orta ve uzun vadeli zararlarını hesaplamıştır. Örneğin “yapılan 

eylemlerin başlıca kayıpları; mülkiyet ve mal kaybı, şehrin ve yolların kapatılması, tesis ve 

kurumların imha olması, hastane maliyetleri ve dükkanların kapanmasıdır. Orta vadede; hisse 

fiyatlarının düşmesi, turizm ve sigorta sektöründeki zararlar, artan iç güvenlik maliyetleri ve 

sermaye göçü beklenmektedir. Uzun vadede ise; asker maaşları ve tazminatları, silah, cephane 

ve ekipmanlar (maliyetleri), işsizlik artışı, şirketlerin ve kurumların denetimi, bütçe açığının 

artması gibi etkiler öngörülmektedir.”184 Bu veriler IŞİD’in terör eylemlerini bilinçli bir strateji 

olarak seçtiğini ve saldırıların sosyal, siyasi, askeri ve ekonomik sonuçlar doğurmasını 

hedeflediği anlaşılmaktadır.

 
182 “İslam Dini ve Müslümanların Cemaati-1”, Rumiyah 1 (2016), 38. 
183 “Mürted Kardeşler”, Konstantiniyye 6 (2016), 19. 
184 “Mücahidlerin Saldırılarının Müşriklerin Ekonomisine Etkisi”, Rumiyah 6 (2017), 15. 



 

IV. BÖLÜM 

4. IRAK VE IRAK’TA DİNİ AZINLIKLAR 

4.1. Irak'ın Karmaşık Dokuları: Etnik ve Dini Yapının Analizi 

Bu başlık altında Irak Devleti içerisinde yaşayan dinler, mezhepler, azınlıklar ve 

bunlara oranla halkın yapısı ve sosyal hayata yansımaları bağlamında incelenecektir.  

Modern Irak; aslen Osmanlı Devleti’nin vilayetleri durumunda olan ve demografik 

farklılıklar (din, mezhep, etnik köken, dil) gösteren Musul, Bağdat ve Basra vilayetlerinin 

birleştirilmesine dayanmaktadır.185 Irak, zayıf devlet görünümünü üzerinde taşıyan birçok 

özelliğe sahiptir. Zayıf devletlerde tüm halkın çıkarını korumak yerine belirli bir grubun 

çıkarını korumak üzere bir sistem geliştirilmekte ve belirli bir grubun desteğiyle liderlik 

durumu sürdürmeye çalışılmaktadır. Ulus devlet özelliği taşımalarına rağmen zayıf devletler 

ortak bir tarih, kültür, dil veya mitler gibi unsurları kullanamadıkları için ulusallaşamamışlardır 

ve bu nedenle genellikle aşiret, mezhep gibi birliktelikler daha çok hissedilmektedir.186 

Tarihsel, sosyal, dini ve kültürel yapısı gereği Orta Doğu’daki azınlıklar veya gruplar 

açısından incelendiğinde, genel kabul gören tanımlamaların sağlıklı olmayacağı 

anlaşılmaktadır. 1985 yılında azınlık kavramına ilişkin en kapsamlı raporlardan biri olan 

Azınlıkların Korunması Alt Komisyonu’ndaki “egemen konumda olmayan ve sayı olarak 

azınlığı oluşturan…” ifadesi durumu tanımlamada eksik kalabilmektedir. Örneğin Suriye, uzun 

yıllar boyunca sayıca az durumda olan Nusayri rejimi tarafından yönetilmiştir.187 

Irak, birçok etnik ve dini grubu bir arada barındırmaktadır. Etnik olarak sayıca üstün 

olandan aza doğru Araplar, Kürtler, Türkmenler ve ardından hem dini hem de etnik grup 

özelliği taşıyan Asuriler, Keldaniler, Süryaniler, Ermeniler, Ezidiler sıralanabilir. Geçerliliği 

kabul gören en son resmi nüfus sayımı Irak’ta 1957 yılında gerçekleşmiştir. Bu tarihten sonra 

1958, 1987 ve 1997 yıllarında resmi ve genel nüfus sayımları yapılmış olsa da bu sayımlar 

politik hedefler için kullanılmak üzere yapıldığından geçerliliği genellikle kabul 

görmemektedir. Hristiyanlar, Irak’ta homojen yapıda olmayıp farklı kiliselere -Keldani 

Katolik, Süryani Katolik, Süryani Ortodoks, Evanjelik Protestan , Asur Evanjelik Presbiteryen 

gibi- bölünmüşlerdir. Irak’ta nüfusun dine ve mezhebe göre illere ve vilayetlere dağıldığı, dini 

grupların tarihi, politik ve sosyolojik tecrübeler sonucunda güncel durumda da bir arada 

 
185 Emin Salihi, Irak: Devletin Çöküşü ve Çatışma Süreci (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2017), 124. 
186 Salihi, Irak: Devletin Çöküşü ve Çatışma Süreci, 100. 
187 Salihi, Irak: Devletin Çöküşü ve Çatışma Süreci, 37. 



 44 

yaşamayı tercih ettikleri görülmektedir. Örneğin Musul, Sünni Müslümanların yoğunlukla 

yaşadığı şehir olmakla beraber dini azınlık gruplardan Hristiyanlar, Ezidiler ve Bahailerin de 

ağırlıklı olarak Musul şehri ve civarında yaşadıkları bilinmektedir. Şiilerin ise Ehli Beyt 

soyundan olduklarına inandıkları ve kutsiyet atfettikleri “İmamların” mezarlarının bulunduğu 

Samarra, Necef, Basra, Kerbela gibi şehirlerde nüfus olarak yoğunlaştıkları görülmektedir.188 

4.2. Azınlıkların Irak’taki Yasa ve Yönetmeliklerdeki Konumları 

Bu başlık altında Irak’taki azınlıkların hukuki altyapısı anayasa, kanun, genelge ve 

yönetmelikler bağlamında ele alınacaktır.  

2005 yılında kabul edilen Irak anayasasında azınlıkların durumu dört ayrı maddede ele 

alınmıştır. Irak Anayasasının ikinci maddesinin birinci fıkrasında “İslam’ın devletin resmi dini 

ve yasamanın da esası olduğu” vurgulanırken ikinci fıkrada ise anayasanın “Hristiyanları, 

Yezidileri, Sabii/Mendai gibi tüm gruplara mensup bireylerin inanç ve ibadet özgürlüklerini 

garanti ettiği” geçmektedir. 

Anayasanın 14. maddesi tüm Irak vatandaşlarının kanun önünde “cinsiyet, etnik köken, 

ırk, din, milliyet, mezhep, inanç veya fikri bağlamda sosyal statülerine bakılmaksızın” eşit 

olduklarına dairdir. 

Madde 41’de Iraklıkların tümünün “mezheplerinde, dinlerinde, inanç biçimleri ve 

tercihlerinde özgür oldukları anayasayla teminat altına alındığı” ifade edilmiştir. 

Irak Anayasası’nın 125. Maddesine göre devletin resmi dilleri Arapça ve Kürtçe’dir. 

Aynı maddede “Türkmenler, Keldaniler, Asuriler ve diğer topluluklar/bileşenler” tanımlaması 

dikkat çekicidir. Bu ibareye göre Türkmenler de Irak’ta azınlık kategorisine dahil edilmektedir 

fakat nüfus ve politik olarak asli unsur sayılmaları gerektiğine dair tartışmalar devam 

etmektedir. Devletin iki resmi dili haricinde Türkmence, Asurice (Süryanicenin tüm alt 

lehçelerini kapsamaktadır) ve Ermenilere anadillerinde eğitim hakkı tanınmıştır. 

4.3. Şiddet Ekseninde Irak'ın 2003 Öncesi ve Sonrası Portresi 

Bu başlık altında 2003 yılında ABD’nin Irak’ı işgali sonrasında hükümet boşluğu ve 

geçici hükümetlerin ağırlıklı olarak belirli bir gruba, mezhebe mensup olmalarından dolayı 

oluşan hoşnutsuzluk, protestolar, hukuka güvenin kalmaması ve Sünni-Şii mezhep çatışmaları 

sürecinde kültürel, sosyal çöküş ve toplumsal kırılmalar bağlamında incelenecektir.   

 
188 Serhat Erkmen, “Irak’ta İşgal Sonrası Sı̇yasal Yaşam ve 2010 Parlamento Seçı̇mleri”, Ortadoğu Etütleri 2/3 

(Temmuz 2010), 111-113. 



 45 

Körfez savaşı sebebiyle BMGK kararıyla 6 Ağustos 1990 tarihinde 661 sayılı kararla 

Irak’a ambargo kararı alınmıştır. Konulan ambargo “Irak’ta kimyasal silahların varlığı” 

sebebiyle 2003 yılındaki Irak işgaline kadar kaldırılmamıştır. Siyasi ve ekonomik maddeleri 

kapsayan ambargo, raporlara göre yüzbinlerce çocuğun ilaçsızlıktan ve gıda yetersizliğinden 

ölümüne sebep olmuştur.189  

Saddam Hüseyin’in kitle imha silahları bulundurması ve el Kaide ile bağlantılı olup 

desteklediği iddiasıyla ABD’nin başını çektiği koalisyon güçleri tarafından Irak, 20 Mart 2003 

tarihinde işgal edilmiştir. İşgale sebep olarak gösterilen durumlar ise uluslararası kuruluşlar ve 

devletlerin kendi raporlarınca doğru olmadığı sonradan ortaya konmuştur. Örneğin; 2009 

yılında dönemin İngiltere Başbakanı Gordon Brown’un emriyle hazırlanan ve Irak’ın işgal 

öncesi-sonrası durumunu komite halinde incelenip Avam Kamarası’na sunulan rapora göre 

Irak ile el Kaide arasında iş birliğinin olası olmadığını ve iddiaya yönelik delil dahi 

bulunamadığı belirtilmiştir.190 Raporun nihai sonuçlarına göre ise kitle imha silahlarıyla alakalı 

tüm iddialara rağmen hiçbir delilin bulunmadığı ifade edilmiştir.191  

ABD’nin Irak’ı işgali sonrasında “Baassızlaştırma stratejisi” Sünnilerin durumunu 

genelleştirerek toplumsal-siyasi alanlarda faaliyet göstermelerinin engellenmesine ve rol 

bekleyen Şiilerin mezhepsel görünümlü yayılmacı politikalarını gerçekleştirmelerine olanak 

sağlamıştır.192 İran, 1979 yılındaki devrimin ardından bölgedeki önemli güç olma niyetiyle 

hareket ederek ve bu yönde stratejiler izlemiştir. Coğrafi olarak İran, devlet politikası olarak 

Irak’ı kendi topraklarından bir parça olarak kabul etmektedir ve bu düşünce İranlı siyasilerce 

muhtelif alanlarda “Körfez İran’ındır” , “Irak, petrolüyle beraber İran’a aittir” gibi ifadelerin 

kullanıldığı görülmektedir. 2003 sonrası dönemde İran, Irak parlamentosundaki Şii partileri, 

hareketleri açıktan veya gizliden muhtelif yollarla desteklediği, işgal sonrası ilk dönemde Irak 

Yüksek İslam Konseyi, Bedr Tugayları, Sadr Grubu, Fazilet Partisi ve İslami Dava Partisi 

isimli siyasi görünümlü hareketleri etki alanını genişletebilmek için kullanmıştır. İran, 

desteklediği paramiliter yapıları güçlendirmek ve izlediği politikaya maddi destek kaynağı 

bulabilmek adına Irak ekonomisini istismar etmiştir. Sanayi ve üretim alanında yerel ürünlerini 

Irak pazarına ulusal – uluslararası anlaşmaları bertaraf ederek ulaştıran İran, kutsiyet atfettikleri 

şehirlerde taraftarlarını zenginleştirme ve piyasaya hâkim olma yoluna gitmiştir. Mezopotamya 

coğrafyasında olan Irak, bin yıllardır verimli topraklarıyla bilinmektedir. İran, Irak’ta tarımı da 

 
189 BMGK (Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi), K.661/1990 (06 Ağustos 1990). 
190 Komite, Irak Soruşturma Raporu, çev. Muhammed İkbal Sayık (İstanbul: İyidüşün Yayınları, 2018), 123. 
191 Komite, Irak Soruşturma Raporu, 135. 
192 Ümit Tetik, Orta Doğu’da Devlet Dışı Silahlı Aktörlerin Oluşumu: Irak ve Suriye (Ankara: Siyasal Kitabevi, 

2023), 154. 



 46 

yozlaştırmıştır. Karun Nehri örneğinde olduğu gibi temiz su kaynaklarına fabrika veya sanayi 

atıklarını yönlendirerek üretim faaliyetlerinin önüne geçmeyi, bu yolla Irak’ı kendi pazarına 

yönlendirmeyi hedeflemiştir. Sünnilerin yoğunlukla yaşadığı Diyala şehrindeki tarımsal 

alanları besleyen Elvend Nehri’nin akış yönünü kendi sınırlarına çevirmesi ise bir başka 

örnektir. ABD’nin askeri olarak 2011 yılında Irak’tan çekilmesi sonrasında oluşan anomide 

İran, desteklediği paramiliter grupları Sünni bölgeler dahil olmak üzere Irak geneline 

yerleştirerek Sünnilerin bölgeden uzaklaştırılmasını / dahili veya harici olarak tehcir edilmesini 

hedeflemiştir. 2014 yılında IŞİD’le mücadele için Sistani’nin çağrısıyla kurulan Haşd-i Şabi 

(Halk Seferberlik Güçleri)  Irak’taki İran’ın hedeflerini gerçekleştirmede büyük rol oynamıştır. 

Kuruluş sebebi IŞİD’le mücadele olan ve 35’in üzerinde ayrı yapıdan oluşan bu paramiliter 

yapı 2016’da Irak Devleti’nin silahlı kuvvetlere dahil ederek aylık maaş ödenmeye 

başlanmıştır. Şii mezhebi aşırıcılığını ön planda tutmaktan çekinmeyen bu tür örgütler İran’ın 

bölgedeki yayılmacı politikasının menfaatine çalışmaya veya İran için modern tabirle “vekalet 

savaşı” vermeye devam etmektedir.193  

2003 yılında ABD’nin işgaliyle istikrarsızlık, güvenlik olayları ve çatışmalar sebebiyle 

yaklaşık 250.000 Iraklı yerinden edilmiş veya göç etmiştir. 2006 yılının şubat ayında Samarra 

şehrindeki Şiilere ait İmam el-Askeri Camii ve türbesinin bombalanması, otoriteyi ellerine 

almanın gücü ile hareket eden paramiliter gruplara ve hükümet desteğine sahip Şiilerle, ABD 

ve Şiilere karşı çatışan Sünniler arasındaki bu durum sebebiyle dini azınlıklar dahil olmak üzere 

milyonlarca kişinin mülteci durumuna gelmesine yol açtığı raporlanmıştır.194 Birleşmiş 

Milletler Mülteciler Komiserliği’nin verileri, 2007 yılının şubat ayına kadarki dönemde 

toplamda 4.5 milyon kişinin bir şekilde yerinden edildiğini, 2.2 milyon kadar insanın Irak 

dışında olduklarını ve civar ülkelerde -Suriye, Ürdün ağırlıklı olmak üzere- iltica 

başvurularında bulunduklarını raporlamıştır.195  

Irak’ta kurulan geçici koalisyon ve hükümette Sünni temsiliyetinin neredeyse yok 

sayılması, ordu ve devlet dairelerinde ‘Baassızlaştırma’ olarak adlandırılan politika sebebiyle 

Sünnilerin devlet organından uzaklaştırılmalarına sebep olmuştur. Baassızlaştırma politikası 

sebebiyle sadece İçişleri ve Savunma Bakanlıklarından 385.000 rütbeli-rütbesiz ordu mensubu, 

285.000 polis ve özel kuvvetlerden 50.000 kişi tasfiye edilmiştir. Görevlerinden aniden alınan 

Emniyet-Ordu mensubu aileleriyle beraber toplamda 720.000 kişi, Irak’ın tecrübeli ve yetişmiş 

 
193 Abdalsalam Mahmood, Irak’ta Yeniden Devlet İnşa Sürecinin Başarısız Olmasında İç ve Dış Faktörlerin Rolü 

(2003-2017) (Ankara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 159-161. 
194 Ongoing Displacement: A Profile of Iraq 2013-2014 (Irak: Uluslararası Göç Örgütü (IOM), Eylül 2014), 15. 
195 Kelly O’Donnell - Kathleen Newland, The Iraqi Refugee Crisis: The Need For Action (Migration Policy 

Institute, 2008), 3. 



 47 

çoğunluğudur.196 Sünnilerin toplum olarak marjinalleştirilmeleri sebebiyle devlete olan 

güvenleri azalarak devlet organına yabancılaşmışlardır. Geçici meclis seçimlerine yansıyan bu 

yabancılaşma Sünni şehirleri olan Musul, Tikrit, Diyala-Bakuba, Anbar-Ramadi, Felluce gibi 

şehirlerdeki halkın seçimleri protesto etmesiyle kendisini göstermiştir. Örneğin Musul’da 

seçimlere katılım oranı %10 civarında kalmıştır.197 Anbar eyaletinde ise halkın seçime katılım 

oranı %2’de kalmıştır. Geçerliliği sorgulanan fakat kabul edilen bu seçimler sonrasında sosyal 

ve kurumsal hayattan tedricen uzaklaştırılan Sünniler, siyasi temsilinden de uzak 

kalmışlardır.198 

4.4. Irak’ın Dini Azınlıkları 

4.4.1. Keldaniler 

Keldani terimi hem etnik hem de dini anlamlar barındırmaktadır. Tarihsel bağlamda 

işaret edildiğinde etnik yönü, 15. ve 16. yüzyıllarda Hristiyanlığın içinde Doğu Süryanileri 

arasındaki bölünme kastedildiğinde ise dini yönü ifade edilmektedir.199 Keldaniler, 

Aramice’deki ‘Keldi’ kelimesinden türeyen ve tarihi süreçte Mezopotamya’da, özellikle 

astronomi alanında medeniyete önemli katkıları olan ve Babil ülkesinde yaşayan halkın adıdır. 

M.Ö. 1000’lerde ‘savaşçı topluluklar’ olarak anılan Keldaniler, Kitab-ı Mukaddes’te Babil’de 

hâkim güçte olan halk olarak geçmektedir. Ayrıca Nebukadnezar’ın Keldani halktan olduğuna 

dair pasajlar da bulunmaktadır.200  

Keldaniler, Mezopotamya coğrafyasında otorite sahibi olmalarından sonra birçok 

buluşa öncülük etmişlerdir. Ay hareketlerine göre yılı 12 aya taksim etmişlerdir. Senenin 365 

gün ve 6 saatten oluştuğunu, ayın 30 gün sürdüğünü, günün 24 saat, bir saatin 60 dakika ve bir 

dakikanın ise 60 saniye olduğunu keşfetmeleri astronomi alanındaki gelişmişliklerini 

göstermektedir. Ayrıca yazılı hukuk sistemlerinin temeli oluşturan medeniyetlerden biri de 

Keldanilerdir.201 

Pers/Sasani İmparatorluğu’nun hakimiyet alanında kalanlara Doğu Süryanileri, Roma 

İmparatorluğu’nun hakimiyet alanında kalanlara ise Arapça yazımda yaygın olarak kullanılan 

Yakubi veya Batı Süryanileri denilmiştir. Roma Katolik Kilisesi’nin öğretilerini reddederek 

inançlarını sürdüren Süryaniler, 15. ve 16. yüzyıllarda Katolik misyonerlerin Mezopotamya 

 
196 Salihi, Irak: Devletin Çöküşü ve Çatışma Süreci, 206. 
197 Salihi, Irak: Devletin Çöküşü ve Çatışma Süreci, 227. 
198 Warrick, Siyah Bayraklar: IŞİD’in Hikayesi, 227. 
199 Kadir Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler (Konya: Vadi Yayınları, 1997), 22. 
200 Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, 46-47. 
201 Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, 66. 



 48 

bölgesindeki faaliyetleri sonucunda tekrar bölünme yaşamışlardır. 1445 yılında Katolikliği 

kabul ederek Papa IV. Eugenius tarafından ‘Keldani’ olarak isimlendirilen ve Bağdat merkezli 

Babil Patrikliği altında birleşenler Keldani Kilisesi’ni oluşturmuşlardır.202 

4.4.2. Asuriler ve Aramiler 

Süryanilerin Arami olarak adlandırılmasının tarihi bir temeli vardır. M.S. 420’den önce 

Süryanice’ye tercüme edilen “Kilise Tarihi” isimli eserde Süryani halkını tanımlamak için 

Suryoyo, Suryaya veya Oromoyo (Arami) kelimeleri eş anlamlı olarak kullanılmıştır.203  

“Asuri” isimlendirmesi Arami veya Süryani sözcükleri kadar eski bir tarihe 

dayanmamaktadır. Süryani dilindeki “Athuroyo”, “Asurlu” anlamına gelir ve ‘Ninova ve 

Musul yörelerinden olma kimseler’ için kullanılır. 19. yüzyılda Batılı arkeologların özellikle 

Irak’taki arkeolojik buluntuları ve yoğun misyonerlik faaliyetleri Asuri isminin gündeme 

gelmesine sebep olmuştur. 20. yüzyılın başından itibaren bu isimlendirme Süryanilerin 

kökeninin Asur İmparatorluğuna dayandığı ve kendilerinin de Asurluların torunları olduğuna 

dair görüşün desteklenip yayılması sürecini hızlandırmıştır. Diasporada yaşayan Süryani 

Ortodoksların kendilerini Asuri olarak tanımlamaya başlamaları ise yaşadığımız yüzyılda 

yaygınlaşmıştır. Günümüzde Süryanilerin kendilerini isimlendirmeleri üçe ayrılarak 

incelenebilir; Kültürel ve dini mirasın vurgulanması istendiğinde Süryani (Suryoyo), 

Süryaniliği de kapsayan daha geniş ve linguistik bağlantıları ifade etmek için Arami 

(Oromoyo), Geç Asur İmparatorluğu’nda yaşayan Arami nüfusuna ve Eski Mezopotamya 

uygarlığına vurgu yapılmak istendiğinde ise Asuri (Athuroyo) terimleri edilmektedir. 

Süryaniler, bu üç isimlendirmeyi de günümüzde kullanılmaya devam etmektedirler.204  

Birinci Dünya Savaşı ve sonrasında Süryanilerin yaşadığı çeşitli olaylar 

anavatanlarından göç etmelerine neden olmuştur. Günümüzde diasporada yaşayan Süryaniler, 

Asuri kimliğini diri tutulmaya çalışılmaktadır. Asur kimliğini kabul etmeyip bunun milli 

duyguların bir yansıması olduğunu ve kendilerini soyun değil dinin yücelttiğini savunan 

Süryanilerin de bulunmaktadır.205 

1234 yılına tarihlendirilen bir kronikte Süryani kimliğinin yalnızca Arami dilini 

konuşmak veya belirli bir coğrafyanın insan olmakla sınırlı olmadığı üzerinde durulmuştur. 

Mihayel Rabo’nun (ö.1199) eserinde belirtildiği üzere, etnik kimlikten ziyade din (yani Süryani 

 
202 Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, 97. 
203 Aaron Michael Butts, “Asuri Hristiyanlar”, çev. Zafer Duygu vd., Süryaniler: Kimlik, Din, Literatür, ed. Zafer 

Duygu vd. (İstanbul: Selenge Yayınları, 2023), 34. 
204 Brock, “‘Süryani’: Kimlik ve Arkaplanı”, 31. 
205 Butts, “Asuri Hristiyanlar”, 46. 



 49 

Ortodoks inancı) önem taşımaktadır. Başka bir dini seçen ve ‘inanan’ olmayı bırakan kişi “artık 

Süryani de değildir” ifadesiyle vurgu yapılmıştır.206 

4.4.3. Süryaniler 

Keldaniler, Asuriler, Aramiler olarak isimlendirilen halkların tümü Süryani’dir. Hz. 

İsa’nın konuştuğu dil olan Aramicenin lehçelerini konuşmaya devam eden Süryanilerde menşe 

ile ilgili kesin bir yargıda bulunmak zordur. Genel kanı olarak Süryaniler; kendilerini 

Hristiyanlıkla var eden ve havariler döneminde halk halinde Hristiyanlığı toplu şekilde kabul 

eden halkın soyundandırlar. Hz. İsa’nın konuştuğu Arami dilinin bir lehçesiyle konuşmaya 

devam eden Süryaniler, nüfusları göçle azalan topluluklardandırlar. 

Ortaya çıktığı yüzyılda Hristiyanlığı kabul eden Süryaniler, oluşturdukları 

teşkilatlanma ile Doğu Hristiyanlığının ilk temsilcilerinden olmuşlardır. Süryaniler, etnik 

menşelerini üç farklı anlatıda ifade etmektedirler. Dini görüşe dayanan ilk anlatıda, aslen 

Süryanilerin Arami ırkına mensup oldukları fakat Hristiyanlığı kabul etmelerinin ardından 

pagan olan Aramilerden kendilerini ayırabilmek için Süryani ismini aldıkları yönündedir. 

Siyasi görüşe dayanan ikinci yorumda; “Asurlu” ifadesi aslen tüm Mezopotamya halklarını 

kapsar ve Süryani adlandırması da Asur halkını nitelemektedir. Üçüncü görüş ise daha 

genelleyici bir sentez içermektedir; Süryanilik Helen uygarlığını özümseyerek ortaya çıkan, 

daha öncesinde Mezopotamya’da yaşamaları itibariyle coğrafyanın kültür özelliklerini taşıyan 

ve Hristiyanlığı kabul eden halkların devamıdır.207 

4.4.4. Ezidiler 

Ezidiliğin kökeni ve ortaya çıkış süreci hakkında ortak bir görüş bulunmamaktadır. 

Yazılı kaynakları olmayan Ezidilerin ve inançlarının ortaya çıkışıyla alakalı birçok ihtilaf 

bulunmaktadır. Ezidilik, uzun süreli sözlü aktarımın ürünü olarak değerlendirilebilir. Ezidilikte 

yazılı geleneğin olmaması aynı zamanda resmi bir teolojinin gelişmesi ve monolitik inanç 

sisteminin ortaya çıkmasını engellemiştir.208  

İslam tarihçileri ve Şarkiyatçılar tarafından yaygın olarak savunulan görüş Ezidiliğin 

İslam’dan kopmuş bir ğuluv (aşırı, sapmış) hareketi veya aslında tasavvufi bir hareket/cemaat 

 
206 Umut Can, “1234 Anonim Süryani Kroniğinde Süryani Kimliği”, Süryaniler: Kimlik, Din, Literatür, ed. Zafer 

Duygu vd. (İstanbul: Selenge Yayınları, 2023), 303. 
207 Nihat Durak, “Süryani Ortodoks Kilisesi”, Süryaniler ve Süryanilik, ed. Ahmet Taşğın vd. (Ankara: Orient 

Yayınları, 2005), 1/189-190. 
208 Philip G. Kreyenbroek, Ezidilik - Arka Planı, Dini Adetleri ve Metinsel Geleneği, çev. Amed Gökçen - Damla 

Tanla (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2014), 26. 



 50 

olduğu yönündedir. Şeyh Adi b. Musafir öncülüğündeki bu hareket, Hakkâri’ye ve sonradan 

Laleş’e çekilmesiyle tarikat görünümü almıştır. Şeyh Âdi’nin ölümünden sonra onun ilkelerini 

sürdüren ve kısa bir süre içerisinde Müslüman toplum içerisinde eriyen ilk grupla, Laleş 

etrafında İslam’dan uzaklaşarak hareketi bugüne değin eviren ikinci grup olarak 

bölünmüştür.209 Bar Hebraeus’un araştırmalarına göre Ezidilik, Zerdüştlük ve Maniehizm 

kaynaklı bir inançtır.210 Nesturi belgelerinde Ezidiliğin kaynağının Hristiyanlık olduğu kabul 

edilmektedir.211  

İbn Teymiyye (ö.1328) ‘Adi bin Musafir’in Takipçilerine Nasihat’ isimli eserinde, Adi 

bin Musafir’in hayatını ve sonrasındaki cemaatinin durumu detaylıca ele almıştır. Eserinde Adi 

bin Musafir’in soyunu Emevî Halifesi Mervan’a kadar dayandırarak bugünkü Lübnan sınırları 

içerisindeki Baalbek civarında doğduğunu, ‘el-Şâmi’ ve ‘el-Hakkâri’ nispetiyle tanındığı ve 

Adeviyye isimli grubun/tarikatın şeyhi olduğunu zikretmektedir. Şeyh Âdi’nin, Abdulkadir 

Geylani ve A. Sühreverdi gibi dönemin tasavvuf büyükleriyle ilişkiler kurduğunu ve uzlet 

amacıyla çekildiği Hakkâri Dağı’nda vefat ettiğini aktarmaktadır.212 İbn Teymiyye, “Fetvalar” 

adlı eserinde Âdi b. Musafir için; “Allah yolunda salih kullardan olduğu, ehli sünnet ve’l 

cemaat akidesini hiç terk etmediğini, onun Müslümanlar için örnek bir şahsiyet” ifadelerini 

kullanmıştır.213  

Şeref Han Bitlisi’nin 1597 yılında tamamladığı ‘Şerefname’ adlı eserde Adi bin 

Musafir’in takipçileriyle ilgili bir bölüm bulunmaktadır. Eserde Adi bin Musafir’in 

takipçilerinden; Şeyh Adi’nin kendileri yerine tüm ibadetleri yaptığına ve sadece öğretilerine 

bağlı kalarak cennete sorgusuz gireceklerine inanan bir grup olarak bahsedilmektedir.214 

Âdi b. Musafir’in yazdığı kabul edilen ve günümüze ulaşan birkaç risalesi vardır. Bu 

risaleler Ehli Sünnetin görüşleri çerçevesinde yazılarak aksi ifadeler içermemektedir.215 Ehli 

Sünnet ve’l Cemaat’in İtikadı, Nefsin Edebi İçin, Âdi b. Musafir’den Halife’ye Nasihatler, Kaid 

isimli Müridi ve Diğer Müritlerine Nasihatler adlı eserleri bulunmaktadır. Bu eserlerinde Adi 

b. Musafir, müritlerine Kur’an-ı Kerim ve Hz. Muhammed’in sünnetinden ayrılmamaları 

gerektiğini, Allah dışında gaybı bilen kimsenin olamayacağını ve bidatlere karşı tavır alınması 

 
209 Roger Lescot, Yezidiler - Din Tarih ve Toplumsal Hayat Cebel Sincar ve Suriye Yezidileri, çev. Ayşe Meral 

(İstanbul: Avesta Yayınları, 2014), 18. 
210 Birgül Açıkyıldız, Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün ve Dinin Tarihi (İstanbul: Alfa Basım Yayım, 2015), 97. 
211 Lescot, Yezidiler, 17. 
212 İbn Teymiye, el-Vasiyye el-Kübra (ila atba’ Adi b. Musafir el-Emevi), thk. Muhammed Abdullah el-Nimr, 

Cuma Osman (Taif/Suudi Arabistan: Mektebe el-Sadīḳ, 1987), 25-26. 
213 İbn Teymiye, Mecmuʿ el-Fetava (Medine/Suudi Arabistan: Kur’an-ı Kerim Basım ve Yayın Kompleksi - Davet 

ve İrşad Bakanlığı, 2004), 3/377. 
214 Şeref Han, Şerefname, çev. Mehmet Emin Bozarslan (İstanbul: Ant Yayınları, 1971), 21. 
215 Kreyenbroek, Ezidilik, 48. 



 51 

gerektiğini nasihat etmiş, bu öğütlerini ayet ve hadislerle desteklemektedir.216  

Şeyh Âdi’nin Laleş’e yerleştiği haberi Irak ve Suriye’de duyulunca kendisini ziyaret 

etmek için gelenlerle birlikte Adi bin Musafir’in adını taşıyan Adeviyye tarikatı oluşmuştur.217 

Kaynaklara göre Adi bin Musafir, hayattayken takipçilerince insanüstü konumda görülmüştür. 

Kendisi hakkında abartılı fikirleri yıkabilmek ve ilahi olmadığını ispatlayabilmek için halkın 

önünde yemek mecburiyetinde kalmıştır.218 Adi bin Musafir’in Ezidilere göre yeme-içme gibi 

ihtiyaçları yoktu. Hayatı boyunca abdestli ve oruçlu idi. Onun evlenmemesi ise insan suretinde 

melek olmasından kaynaklanmaktadır. Ezidilere göre Adi bin Musafir, öğretilerinin tümünü 

topluma öğretip tatbik ettikten sonra tekrar gökyüzüne yükseltilmiştir.219 İmam Zehebi’nin 

1338-1342 yılları arasında telif ettiği eserinde, Baalbekli Adi b. Musafir’in takipçilerinin haddi 

aşıp onu Şeyhlik mertebesinin üzerine çıkardıklarını ve kendisine nispet edilen kerametler 

ürettiklerini belirtmiştir.220 Bu bilgiler ışığında, Adi bin Musafir öncesinde Laleş bölgesindeki 

halkın inançları İslam’dan farklıydı.  

Adi bin Musafir’in tebliği ve çabaları, bölgedekilerin İslam’ı kabul etmesini 

sağlamıştır. Fakat şeylerinin ölümüyle bilgilerini kaybetmeye başlayan halk, eski inançlarını 

ve bölgedeki diğer dinlerin öğretilerini İslam’la sentezlemişlerdir.221 Şeyhlerinin ölümünden 

sonra ise tarikat mensuplarının dini ve toplumsal anlayışları değişmeye başlamıştır. Tarikatın 

müritleri, Şeyh Adi’ye insanüstü sıfatlar yükleyerek kendisinin mücessem bir melek olduğu 

savunmuşlardır. Tarikatın velilerinin mezarlarına olan saygıda aşırıya kaçılarak ibadet 

edilmeye ve namazlarını da Kabe’ye değil Laleş’e doğru dönerek kılmaya başlamışlardır.222  

Ezidilere göre Melek Tavus yaratıcıdan bağımsız fakat onunla bütünleşmiş, yaratıcının 

öteki benliği ve tezahürü olarak kabul edilmiştir. Ezidilikte iyiliğin karşısındaki kötülük 

kavramı kabul edilmektedir ve Şeytan olarak bilinen varlık kötülüğün tezahürü olmayıp 

kendilerine göre cennetten kovulmuş değildir. O, yaratıcıya duyduğu hakiki sevgi sebebiyle 

Adem’in önünde diz çökmeyi reddetmiştir. Aslen yaratıcı da “Adem’e secde edin” emrini 

Melek Tavus’un sadakatini ölçmek için tertiplemiştir. Sınavı geçen meleklerin başı -ve o güne 

değin Azazil-, Melek Tavus olmuştur. Ezidiler, dinsel ritüelleri sırasında tavus kuşu biçiminde 

sancaklar taşıdıkları için, dışarıdan bakanlar tarafından ‘Şeytana tapanlar’ olarak 

adlandırılmıştır. Melek Tavus’un affedilmesi ile ilgili Ezidilerin meşhur anlatılarından biri de; 

 
216 Lescot, Yezidiler, 22-23. 
217 Lescot, Yezidiler, 26. 
218 Kreyenbroek, Ezidilik, 50. 
219 Davut Okçu, Yezidilik ve Yezidiler (İstanbul: Ekin Yayınları, 2021), 40. 
220 İmam Zehebi, Siyer aʿlâmi nübelâ (Beyrut/Lübnan: Mūessese el-Risāle, 1986), 20/343-344. 
221 Kreyenbroek, Ezidilik, 38. 
222 Lescot, Yezidiler, 36. 



 52 

Adem’e secde etmeyi reddetmesinden dolayı cennetten kovulan Şeytan/İblis, pişman olarak 

yedi bin yıl boyunca ağlamış ve gözyaşları yedi küpü doldurmuştur. Küpler cehennem ateşinin 

söndürmüş ve bu şekilde yaratıcı tarafından affedilip itibarını yeniden kazanmıştır. Bu tarihten 

sonra kötülüğün değil iyiliğin kaynağı olarak görülmüştür. Diğer meleklerin isimleri ve 

görevleri Ezidilikte dinin yazılı bir geleneği olmaması sebebiyle anlatılarda farklılık arz 

etmektedir. 223 Ezidiler’deki sözlü kültürdeki hikayelerin birinde Hz. Âdem, yaratıcının emrine 

itaatsizlik etmesinden dolayı Melek Tavus’un refakatinde dünyaya indirilmiştir. Hz. Âdem, 

cennetten gönderilmenin öfkesiyle Melek Tavus’a hakaret olarak ‘Şeytan’ ismiyle hitap 

ettiğinden bu kelime Ezidilerde yasaklı kelimelerdendir.224 Ezidilerin, Melek-i Tavus ile 

Şeytan’ın isimlerini beraber kullanma veya ima etmeyi dahi etme yasaklamaları, bir yanıyla bu 

iki varlığın birbirleriyle özdeşleştirilmelerindeki doğruluğunu kabul etmek anlamına da geldiği 

söylenmektedir.225  

Melek Tavus dünya işlerinin tümünden sorumlu olmasının yanında insan kaderi ile 

ilgili işleri de sürdürmektedir. Bu meleklerden her biri bin yılda bir defa yeryüzüne inerek 

kurallar ve öğretiler getirir. Melek, işini tamamladığında gökyüzüne geri yükselir veya 

yeryüzünde kalarak soylarını bırakır. Soyu “melek kanından” geldiğine inanılan kast sınıfı ise 

Şeyh ve ailesidir. Ezidi anlatılarına göre soyut olan yaratıcı, kendisini üç farklı şekilde 

mücessem kılmıştır; ilki kuş şeklinde Melek Tavus, ikincisi genç adam olarak Sultan Ezi, 

üçüncü de yaşlı adam Şeyh Adi’dir.226 

Ezidilerde kutsal metin anlayışı diğer dinlerdeki gibi değildir. Dini ritüeller esnasında 

kutsal kitaplar olan Mushaf-ı Reş (Kara Kitap) ve Kitabul Cilve’den (Vahiyler Kitabı) herhangi 

bir pasajın okunması gibi bir durum yoktur. 20. yüzyıla kadar okuma-yazma yasağına 

Ezidilerin uyması, hem eğitimden uzak kalmalarına hem de kutsal kitaplarını orijinalinden 

okumamalarına sebep olmuştur. Ezidilerin diğer din mensuplarıyla bir arada yaşamaya yönelik 

yasakları da bulunmaktadır. Bu nedenle yakın tarihe kadar Ezidiler, kapalı ve dinleriyle ilgili 

diyalog kurmayan bir cemaat görünümündeydiler.227  

Ezidilikte dinin kurumsal veya yazılı anlatısı olmadığından inanç yapısı, uygulamaları 

ve gündelik yaşamları sadece sözlü aktarımlar vasıtasıyla öğrenilebilmektedir. Akademik 

bağlamda Ezidiliğin incelenebilmesini mümkün kılabilen ilk belge, 1872 yılında Ezidilerin 

Osmanlı Devleti yönetimine sundukları bir mektuptur. Bu mektupta askerlikten muaf 

 
223 Açıkyıldız, Ezidiler, 113. 
224 Okçu, Yezidilik ve Yezidiler, 61. 
225 Lescot, Yezidiler, 45. 
226 Açıkyıldız, Ezidiler, 108-109. 
227 Okçu, Yezidilik ve Yezidiler, 100. 



 53 

olabilmeleri için inançlarını ve bu inançlar ile gündelik pratikler sebebiyle askerlik 

yapmalarının mümkün olmadığı anlatılmaktadır. Bu mektupta özetle;  

1- “Yılda üç defa (Rumi takvimin Nisan, Eylül ve Kasım aylarında) Melek 

Tavus’un suretini ziyaret etmemeleri halinde inançsız olacakları,  

2- Her yılın 15-20 Eylül tarihleri arasında Şeyh Âdi’nin mabedinin ziyaret etmeleri 

gerektiği,  

3- Müslüman, Hristiyan ve Yahudilerin bulunmadığı bir yerde cemaatin her 

üyesinin güneşin doğuşunu görmesi gerektiği, 

4- Her Ezidi’nin Ahiret Kardeşi ve Şeyh/Pir’inin elini her gün öpmesi gerektiği, 

5- Müslümanların namazlarında söyledikleri “Şeytan’dan Allah’a sığınırım” 

sözünü duyması halinde Ezidi’nin kendisini öldürmesi gerektiği, 

6- Ezidilerin başka bir dini tebliğ edenlerin etrafında olmasının yasak olduğu ve 

din değiştiren Ezidi’nin inançsız sayılacağı, 

7- Her Ezidi’nin cebinde Şeyh Adi’nin mezarından alınan ve “nimet” olarak 

sayılan toprakla özel ritüelleri olduğu ve ölüm geldiğinde cebinde bu toprak olmayan Ezidi’nin 

inançsız sayılacağı, 

8- Ezidilerin oruç esnasında evlerinde olması gerektiği ve oruca başlamak için 

Şeyh/Pir’inin evinde başlaması gerektiği aksi halde ibadetinin kabul olmayacağı, 

9- Bir Ezidi’nin bir yıldan fazla yabancı bir ülkede kalmasının yasak olduğu, 

bunun olması halinde eşinin kendisine gayrimeşru sayılacağı ve bir daha evlenemeyeceği, 

10- Her Ezidi’nin Ahiret erkek/kız kardeşiyle aralarında şart olan ritüelleri 

gerçekleştirmeleri gerektiği 

11- Yeni bir gömlek diktirilmesi halinde Şeyh’in türbesindeki kutsal suya 

batırılması gerektiği,  

12- Müslüman, Yahudi, Hristiyanların kullandıkları tarağı, usturayı kullanmalarının 

yasak olduğu ve ancak Şeyh Adi’nin türbesindeki kutsal suyla yıkanması halinde temize 

çıkacağı, 

13- Kamuya açık tuvalete, hamama girmelerinin ve Müslümanın kaşığıyla yemek 

yemenin, bardağıyla su içmenin yasak olduğu,  

14- Balık, kabak, bamya, fasulye, lahana ve marulu yemelerinin yasaklandığı” 

bu sebepleri sunarak askerlikten muafiyet talep etmişlerdir. Kendilerine yardımcı 

olmaları için Osmanlı Devleti topraklarında yaşayan İngiliz bürokratlarından yardım 

istemişlerdir. Talepleri bürokratların yardımıyla kabul edilen Ezidilerin bu mektupları, inanç 



 54 

yapılarına ve gündelik yaşamlarına dair ayrıntılı bilgiler sunması sebebiyle önemlidir.228 

Ezidilikte dini ritüelleri sürdürmekten ve cemaatin tümünden sorumlu Şeyh ailesinin 

yanında “Pirler” denilen bir kast daha bulunmaktadır. Bu iki kastın dünyevi ve uhrevi 

görevleri benzerlik gösterse de farklılıklar etnik aidiyetlerinden kaynaklanmaktadır. Şeyhler, 

Adi b. Musafir’in soyundan geldikleri için aslen Arap’tırlar. Pirler ise, Adi b. Musafir’in ilk 

müritlerinin soyundan gelen Kürt sınıftır. Pirler, Şeyhlerin yokluğunda ayinleri yönetmekten 

sorumludurlar ve ayinler esnasında ise Şeyhlere yardımcı olurlar. Her iki kast da geçimlerini 

cemaat mensuplarından alınan vergiler ve zekatlardan sağlamaktadırlar.229 

Ezidiler dualarında, “tu ezdai” (beni sen yarattın) ifadesini kullanarak kendilerini 

yaratılış anlamında insanlığın geri kalanından farklı bir konuma yerleştirmektedirler. Ezidilik, 

inanç sistemi olmasının yanı sıra etnik topluluğu da ifade etmektedir. Ezidiler, kendilerinin saf 

şekilde Adem’den “doğan” ve “Şehit” veya “Şahit” olarak anılan Said b. Cer’den türediklerine 

inanırlar. Diğer insanların ise “zayıf yaratılışlı” Havva’dan dünyaya geldiklerine 

inanmaktadırlar. Anlatılarına göre; Said b. Cer cennetten gönderilen bir huri ile evlenmiştir ve 

Ezidiler de bu birliktelik soyundan gelmektedirler.230  

Fakirler (Feqiran), Ezidiliğin dönüşmesine rağmen Adeviyye tarikatının izlerinden 

kalan nadir mirasçıları olarak görülen kast sınıfıdır. Bu kasttakiler çileci bir yaşam sürerler. 

Halen yılın seksen gününde oruç tutmaktadırlar, dilenerek hayatlarını devam ettirirler, sert 

zeminde yatarlar ve dünyadan uzaklıklarını ispatlamak için kendilerine has bir kıyafet 

giymektedirler. Fakirler sınıfı, Ezidilikteki diğer kastlar gibi -şeyhin oğlunun şeyh doğması, 

Pir’in oğlunun Pir doğması- babadan oğula geçmemektedir ve bu hayat biçimi tercihe bağlıdır. 

Çileciliğin zorluğu sebebiyle bu unvana talip olanların sayısı gittikçe azalmaktadır.231 

Ezdai (Beni Yaratana Mensup) kelimesi de dönüşerek Ezidi’ye dönüşmüştür. 

Ezidilerde inançlarına davet etmek, tebliğ ve sonradan dahil olmak gibi olgular yoktur. 

İnançlarına göre anne ve babası Said bin Cer kıssasında anlatılan kandan/soydan gelmeyenlerin 

Ezidi olması mümkün değildir. Bu dine anne-babası Ezidi olmayanın sonradan girişi mümkün 

değildir. Aynı zamanda Ezidilikteki kastlar da kan bağıyla oluşturulan sosyal tabakalar olup 

kastlar arasında sosyal hareketlilik mümkün değildir.232  

Ezidilerin Yezid bin Muaviye’ye muhabbet besledikleri, her ne kadar günümüzde 

reddedip şiddetle karşı çıksalar da kaynaklarda belirtilmiştir. Bu muhabbeti tarihi kaynaklarda 

 
228 Kreyenbroek, Ezidilik, 10-11. 
229 Lescot, Yezidiler, 81. 
230 Kreyenbroek, Ezidilik, 43. 
231 Lescot, Yezidiler, 87. 
232 Okçu, Yezidilik ve Yezidiler, 23-24. 



 55 

(İbn Teymiyye’nin – Adi b. Musafir Takipçilerine Nasihatler, İmam Zehebi’nin eseri vs.) 

bulmak mümkündür. Tarihi kaynaklar, bu muhabbetin aşırılığından dolayı kendilerine 

“Yezidi” denildiğini ifade etmektedir. Günümüzde Ezidi olmayanlar veya aynı dili 

konuşmayanlar haricinde “Yezidi” ismiyle bilinmektedirler. Bu araştırmada ise kendilerinin 

kabul ettiği isimlendirme kullanılmıştır. Ezidilerin Yezid ile alakalı sözlü kültürde anlattıkları 

muhtelif hikayeler bulunmaktadır. Tarihi kaynağı ve doğruluğu da olmayan bu hikayeler Hz. 

Muhammed ve Muaviye b. Ebu Süfyan etrafında şekillenmiştir. Anlatıların birine göre;  

Ezid veyahut Yezid, Muaviye’nin Hz. Muhammed’i tıraş ederken yanlışlıkla kan akıtması 

sebebiyle Peygamberin ettiği dua sonucunda bir daha evlenmemeye karar vermiştir. Ancak 

hastalık durumu kendisini evlenmeye mecbur kılmıştır (veya bir başka anlatıda yaratıcının 

iradesine karşı çıkarak evlenmeye karar vermiştir). Bu evlilikten ise Hz. İsa’nın doğumuna 

benzer şekilde Yezid/Ezid/Ezi dünyaya gelmiştir. Biyolojik olarak Muaviye’nin Yezid’in 

doğumuna katkısı yoktur ve Yezid de yaratıcının insan suretinde gönderdiği bir melektir. Yezid 

hiç Müslüman olmamıştır ve büyüdüğünde Muaviye’nin yönetimini yıkmıştır.233  

Ezidiler günümüzde “Ezi’nin” Yezid b. Muaviye ile hiçbir bağının olmadığını, 

kendisinin yaratıcı tarafından Ezidi toplumuna gönderilen melek olduğunu kabul 

etmektedirler.234  

Geleneksel Ezidilerde evlilik erkeklerde yaklaşık 15 yaş, kızlarda ise 12-13 

yaşlarındayken gerçekleşmektedir. Çokeşlilik Ezidilikte yasaklanmamıştır. Kaç kadınla 

evlenilebileceği hususunda ise kesin bir sınır koyamamışlardır.235 Özellikle din adamları 

kastında çokeşlilik görülmektedir. Dini -ve soyu- temiz tutabilmek için bölgede kendileriyle 

beraber yaşayan Müslüman ve Hristiyanlarla evlilik yasaktır. Başka dinden bir kişiyle evlenen 

Ezidi, o dine de geçmiş kabul edilir ve hem cemaatten hem de aşiretten dönüşü olmayan şekilde 

uzaklaştırılır.236 Zina ise kati suretle cezalandırılmaktadır. Sincar/Şengal bölgesinde zina yapan 

kadınların ölüm cezasına çarptırıldığı, erkeklerin ise üç defa kan parası ödemekle yükümlü 

kılındığı aktarılmıştır.237 Kadınların geleneksel Yezidilikte miras hakları yoktur “çünkü onlar 

da bırakılan mirasın parçası” konumundadırlar.238 

Aralık ayında “Cejna Rojiyen Ezi” (Ezi Güneş Bayramı) olarak bilinen ve günümüzde 

daha az uyulan üç günlük oruç, Ezidilere göre Müslümanlar tarafından yanlış anlaşılmıştır. 

Yaratıcı, insanlara üç gün (se roj) oruç tutmayı emretmiş fakat Müslümanların bu emri otuz 

gün (si roj) olarak anlamışlardır. Din adamları kastı (Baba Şeyh, fakirler ve fakriyeler, 

köçekler) yılda kırk gün oruç tutmaya özen gösterirler. Ezidi cemaatinin kıblesi ve hac merkezi 

 
233 Kreyenbroek, Ezidilik, 43. 
234 Okçu, Yezidilik ve Yezidiler, 17. 
235 Lescot, Yezidiler, 145. 
236 Açıkyıldız, Ezidiler, 149. 
237 Lescot, Yezidiler, 148. 
238 Lescot, Yezidiler, 150. 



 56 

olan Şeyh Adi’nin türbesi Laleş’tedir. Ezidilere göre mukaddes bir alan kabul edilir ve 

cennetten tek parça halinde indirildiği inancı vardır.239 

4.4.5. Sabii/Mendailer 

Sabiilik inancının ortaya çıkış tarihiyle ilgili ortak görüş bulunmamaktadır. Temelinin 

Babil dönemi dinleri, İran menşeli Mitraizm ve Parsizm olduğu, Filistin bölgesinde 

Hristiyanlığın doğuşu sürecinde gnostik bir inanç veya Ürdün’de heretik Yahudi mezhebi 

olduğu gibi farklı görüşler mevcuttur.240 Kutsal metinlerinde Sabiiler, Adem’in yaratılışıyla 

beraber oluşan dinin temsilcileridir. Ginza Rabba (Büyük Kitap) isimli Sabiilerin temel kutsal 

kitabı, teoloji ve kozmolojiye dair anlatıları barındıran Sağ Ginza ve ışık alemi, ruhla ilgili 

anlatıları barındıran Sol Ginza olmak üzere ikiye ayrılmıştır. Diğer kitaplar arasında Yahya’nın 

Öğretileri, Kralların Öğretileri, Koleksiyon/Övgü Kitabı’dır. Sabiilikte hayat her şeyden önce 

var olmuştur. İyilik-kötülük, ışık-karanlık arasında kesin bir ayrım vardır ve ruh insanın içine 

hapsedilmiştir. 241  

Sabiiler’e göre Hz. İsa, Hz. Yahya tarafından vaftiz edilmiştir. Tarihi kaynaklarda 

belirtildiğinin aksine Hz. Yahya’nın hiç öldürülemediğini ve gökyüzüne ölüm meleğiyle 

birlikte yükseltildiğini ifade etmektedirler.242 Sabiiler, peygamberlerinin Hz. Yahya olduğunu 

belirtseler de bu durum tartışmalıdır. Sabiiler’e göre din, herhangi bir insan tarafından 

kurulmamıştır. Işık Tanrısı, Hz. Şit ve Hz. Yahya gibi peygamberleri sadece ‘örnek temsilci’ 

olarak göndermiştir. Kutsal metinlerinde Hz. İbrahim, Hz. Musa ve Hz. İsa nbiha d kadba 

(sahte peygamberler) olarak adlandırılırlar.243 

Sabiiler, Kur’an-ı Kerim’de Bakara-62, Maide-69 ve Hac-17. Ayetlerde adı geçen bir 

halk/inançtır. Günümüzde gnostik inanç sisteminin yaşayan temsilcileridir. Arapça’da “Sabii” 

olarak isimlendirilmişseler de kendilerine Manden/Mendai (Bilginler, Arifler) veya Nasuralar 

(Kutsal öğretinin koruyucuları) demektedirler.244 

Sabiilik gibi Gnostik dinlerde inananın inancını saklamak için (Şiilerde olduğu gibi) 

takiye yapması şarttır. Örneğin, Sabiilerin dünyalık isimlerinin yanı sıra sadece kendi inanç 

mensuplarının bildiği ve kendi inancı dışındakilerine söylemesi halinde küfre dahi bir isimleri 

bulunmaktadır. Bu tür takiyeler inancın korunması ve dışarıdan fark edilmemesi için 

 
239 Kreyenbroek, Ezidilik, 80. 
240 Şinasi Gündüz, Son Gnostikler: Sabiiler, İnanç Esasları ve İbadetleri (Ankara: Vadi Yayınları, 1995), 13. 
241 Mehmet Aydın, Dinler Tarihine Giriş (Konya: Nüve Kültür Merkezi, 2008), 155. 
242 Gündüz, Son Gnostikler: Sabiiler, 33. 
243 Gündüz, Son Gnostikler: Sabiiler, 111. 
244 Kirman, Din Sosyolojisi Sözlüğü, 255. 



 57 

Sabiiler’de önem arz etmektedir.245 

4.5. Elde Edilen Verilerin Tematik Analizi 

Bu başlık altında mülakatlar bölünmeden ve ayrıştırılmadan önce kullanılan metot, 

mülakat yapılan kişilerin seçilme süreci, katılımcı portreleri, mülakat teknikleri ve karşılaşılan 

kısıtlılıklar ele alınacaktır. Alt başlıklarda ise (4.5 ve devamında) yapılan mülakatların 

çözümlenmesi başlıklar altında kategorize edilecektir.  

Bu bölümde 2003 yılından sonra özellikle 2014 yılında IŞİD kaynaklı şiddet ve şiddete 

maruz kalan dini azınlıkların tecrübeleri yansıtılarak çözümlenecektir. Farklı dinlere ve 

mezheplere mensup 15 kişiyle gerçekleştirilen yarı yapılandırılmış mülakatlardan elde edilen 

verilerin işlenmesinde söylem analizi yöntemi kullanılacaktır. Katılımcıların söylemleri 

aktarılırken kişisel verilerin hassasiyeti ve etik sebeplerden dolayı kodlanarak aktarılmıştır. 

Örneğin; 1. Hristiyan katılımcı H1 şeklinde kodlanmıştır. 

Görüşülen Hristiyanlar ve Sabiiler/Mendailer 2014 yılı ve sonrasında IŞİD’in 

bölgelerini ele geçirmesi sonrasında can güvenliklerinden endişe ederek Türkiye’ye sığınan 

Irak uyruklu ve hali hazırda Uluslararası Koruma Başvuru Sahipleri/Statü sahipleri olarak 

çeşitli şehirlerde ikamet etmektedirler. Mülakatı yapılan Hristiyanlardan üç aile ve Sabiilerin 

tamamı ise Türkiye’de herhangi bir işle meşgul olmamaktadırlar. Geçimlerini ise kendilerinden 

önce veyahut beraber Türkiye’ye gelip sığınma başvurusunda bulunan ardından ICMC’nin 

(Uluslararası Katolik Göç Komisyonu) yeniden yerleştirme programları kapsamında Amerika 

Birleşik Devletleri’ne yerleşen aileleri/yakınları tarafından gönderilen havaleler ile 

sağlamaktadırlar. Sabiiler ise ekserisi Avusturalya’da bulunan aileleri tarafından kendilerine 

havale yapıldığını belirtmişlerdir. Görüşmesi yapılan Hristiyan ve Sabiilerin tümü kendilerini 

dindar olarak kabul etmekte ve ibadetlerini aksatmadan yapmaya çalıştıklarını ifade 

etmişlerdir. Ezidilerden iki katılımcı ise dindarlıklarının ön planda olmadığını ve dini 

öğretilerini uygulamadıklarını belirtmişlerdir.  

Eğitim düzeyi olarak; mülakatı yapılan Hristiyanlardan bir lisans, iki önlisans, bir 

ortaöğretim biri de ilköğretim derecesinde öğrenime sahiptir. Sabiilerden: bir lisans derecesi, 

bir lise, bir ortaöğretim, biri de okur yazar düzeydedir. Ezidilerden: iki kişi okuma yazma 

bilmeyen, iki kişi ilkokul mezunu, biri de ortaokul mezunu durumdadır. Mülakat yapılan 

Hristiyan ve Sabiilerin tümü de Türkiye’de yaşamak konusunda kendilerini kalıcı 

hissetmemektedirler. Aynı zamanda mülakat yapılanların tamamı Irak’a geri dönüşü 

 
245 Şinasi Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü (Konya: Vadi Yayınları, 1998), 357. 



 58 

düşünmemektedir. 2014 yılının ağustos ayında Türkiye’ye yasal olmayan yollarla gelen ve yine 

yasal olmayan yollarla Avrupa’ya gitmelerinden önce Güneydoğu Anadolu bölgesinde (AFAD 

veyahut belediyelerin kamplarında) ikamet eden mülakatı yapılan Ezidiler, kutsal saydıkları 

ibadet günleri veya ritüellerini yerine getirmekte zorluk yaşadıklarını belirtmişlerdir. 

Hristiyanlardan Keldaniler, Asuriler ve Süryaniler ise yaşadıkları şehirlerde kiliselerin 

bulunmamasının yanında kutsal günlerinde İstanbul ilindeki Patrikliklere -veyahut varsa yakın 

illerdeki kiliselere- müracaat ettiklerini belirtmişlerdir. Şehirdeki yerel yönetimlerin tutumuna 

bağlı olarak paskalya ve yılbaşı yortularında yerel yönetimlere sundukları yazılı izin 

taleplerinin olumlu cevaplanması halinde -düğün salonu veya kır bahçesi gibi- muhtelif alanları 

kiralayarak İstanbul’daki patriklikler veya kilise merkezlerinden gelen din adamlarının 

yönetiminde ibadetlerini cemaat halinde gerçekleştirebildiklerini belirtmişlerdir.  

Ezidilerin maruz bırakıldıkları şiddet, katliam ve uluslararası olarak kabul edilen 

soykırıma varan durumun katkısıyla diğer azınlıklarda görülmeyen değişiklikler oluşmuştur. 

Siyasi yönelimleri Barzani’nin peşmergelerince 3 Ağustos 2014’te terk edilip katliama açık 

hale gelmelerinden sonra PKK – YPG’ye sempatileri mülakatlarda da rastlanılan vakıadır. Bu 

sempatinin aşırıya gittiği ve PKK – YPG gibi örgütleri direkt olarak “kendilerinin kurtarıcısı” 

olarak gördükleri anlaşılmaktadır. 2014 sonrasında PKK – YPG’ye Irak ve Suriye’deki yoğun 

Ezidi katılımı bu durumu açıklar niteliktedir. Almanya’ya binlerce Ezidi’nin yerleşmesi 

sonrasında ise modernleşmeyi yaşama biçimleri inançlarına tezat durumlar 

oluşturabilmektedir. Cemaatin dini-itikadi yönünün geleneklerin terkiyle beraber kaybolmaya 

başladığı anlaşılmaktadır. 

4.5.1. Dini Kimlikle Yaşam ve Sosyal Gerçeklik 

Hristiyanlık dinine tabi Keldani olan H1, Irak’ta tüccarlık yapan ve aynı zamanda 

kilisede diyakozluk hizmetini sürdürmüştür. Ailesiyle beraber Hristiyan nüfusunun diğer 

şehirlere kıyasla daha az olan bir şehirde yaşayan H1 din kaynaklı şiddetin kendilerine 

yöneltilmesinden önceki hayatlarına dair yöneltilen sorunun cevabında; 

Benim yaşadığım şehirde (Basra) Hristiyan nüfusu diğer bölgelerden daha azdır. Ülkemde 2003 

yılı sonrasında etkisini gösteren çatışma durumu, kültürel ve dini çoğulculuğun önüne 

geçmesine vesile oldu” ilave olarak; “Bu çeşitliliğe tahammül azalınca ise bizler daha az 

görünür olmaya başladık. Bir semtten diğerine veyahut bir şehirden diğerine yolculuk etmemiz 

gerektiğinde tek düşündüğümüz şey yol kontrol noktalarında başımıza gelebileceklerdi. Bizim 

kimlik belgelerimizde din kısmı halen mevcuttur. Din kısmı olmasa bile Hristiyanların 

kullandıkları isimler elbette diğer dinlerin kullandıklarından farklıdır. Yol kontrol noktalarında 

zarar vermek istenirse bir bahane bulunup mutlaka zarar verilebilirdi. Ben devlet dairelerinde 

memur olarak hiç çalışmadım fakat cemaatimizde 2003 yılı öncesine kadar sorun yaşamadan 

çalışanlar vardı. Sonradan ötekileştirildiler, istifa etmeye zorlandılar. Haklarını kaybetmemek 



 59 

için ise hukuki anlamda direndiler fakat sonucunda Irak’ı terk etmek zorunda kaldılar. Biz ise 

ayrımcılık ve sonrasında şiddetin yayılmasıyla beraber durumu kabullenip cemaatimiz dışına 

çıkmamaya ve ilişki kurmamaya başladık. Yaşadığım şehrin havalimanındayken boynumdaki 

haçı çıkarmaya zorlandım, eşim daha az dışarı çıkmaya başladı ve çocuğumu okula 

gönderemedik.  

ifadelerini kullanmıştır. Hristiyanların yoğunlukla yaşadıkları Ninova eyaleti, Musul 

çevresindeki köylerde kiliseler ve manastırlar işlevsel kalmaya devam etmiştir. H1’in yaşamını 

sürdürdüğü Basra’da Hristiyan sayısı az olmakla beraber Şii nüfusu yoğunluk teşkil etmektedir. 

Bugün halen çoğunluğu oluşturan Şiiler, milisleriyle beraber şehri kontrol altında tutmaktadır. 

Yapılan mülakatlarda diğer Hristiyanlar Musul ve çevresindendir. Musul merkezinde Sünni 

nüfus baskındır ve 2004 yılından 2014’e kadar ABD işgaline karşı Anbar ve Felluce şehirleriyle 

direniş göstermişlerdir. Mülakatı yapılan Hristiyanlar kendi yaşadıkları köyler, kasabalarda 

dini inançlarını yaşamakta 2014 yılına kadar daha özgür hissettiklerini fakat çatışmaların 

olduğu şehirlere giderken tedirginlik yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Irak kimlik belgelerinde 

ve vatandaşlık belgelerinde din ibaresinin olması dini azınlıkların şiddete açık hale gelmelerine 

sebep olan unsurlardandır. Irak’ta 1 Ocak 2016 tarihinde yeni bir kart tipine geçilerek din 

ibaresi kartlardan kaldırılmıştır.246 

Süryani Ortodoks olan ve Başika’da Resim Öğretmenliği yaparak geçimini sağlayan 

H2;  

Bizim kasabamızda Müslüman sayısı çok azdır. Hristiyanlardan farklı gruplar ve Ezidiler 

burada fazladır. Ben resim öğretmeniydim. Öğrencilerim de ekseri olarak Hristiyan’dı. 2003 

öncesinde hayatımız iyiydi işin doğrusu Ninova merkezine gitmekte de sorun yaşamazdık ve 

ibadetlerimizi, yortularımızı, ayinlerimizi yapabiliyorduk…. Bize karşı ayrımcılık yapılması 

2003 sonrasında başladı. Yani doğrusu ben direkt olarak yaşamadım ama Bağdat, Musul, Basra 

merkezlerinde yaşayan tanıdıklarımızın anlattığı kadarıyla bazen Hristiyan olmalarından dolayı 

kendilerine kafir denildiği oluyormuş. Birkaç defa da kiliselere saldırdılar. Elbette kötü 

şeylerdir bunlar. Zaten dediğim gibi bağlı olduğumuz şehir merkezine gitmesek genelde bir 

sorun olmuyordu. Biz normal hayatımızı sürmeye devam ettik. Musul merkezi bize 20 km 

uzaktır ama gitmemeye çalışıyorduk. 

cümleleriyle azınlıklara karşı durumun değişmesi sürecini belirtmiştir. Hristiyanlara 

yönelik saldırılar 2004 yılında başlayarak saldırı silsilesi 1 Ağustos 2004’te toplam altı farklı 

kiliseye yapılan eş zamanlı canlı bomba eylemleri düzenlenmiştir. Bu kiliseler mezheplere göre 

ayrılmamış ve aralarında Katolik, Asuri, Ortodoks kiliselerinden oluşan; Aziz Peter & Paul 

Ermeni Katolik Kilisesi, Azize Mary Asur Kilisesi, Aziz Elia Kilisesi, Sayyidat al-Najat 

Kilisesi, Aziz Paul Kilisesi ve Sayyidat al-Zohur Kilisesi olmak üzere sıralanabilir. 

Bombalanan Kiliselerin beşi Bağdat’ta biri Musul merkezinde yer almaktadır. Aynı zamanda 

Katedral işlevi gören Meryem Ana Kilisesi 2010 yılında tekrar bombalı saldırıya uğramıştır. 

 
246 Country Policy and Information Note Iraq: Internal Relocation, Civil Documentation and Returns, Resmi 

(Home Office, Ekim 2023) (Home Office), 28. 



 60 

Saldırılardan Ebu Musab el-Zerkavi sorumlu tutulmuştur. Musul şehir merkezinde 2004 ile 

2014 yılları arasında farklı tarihlerde Hristiyanların öldürüldüğü ve bu saldırıların genelini 

Tevhid ve Cihad Cemaatinin lideri Ebu Musab el-Zerkavi, ardından ise yerine gelen grubun 

liderleri, örgütleri adına üstlenmiştir. IŞİD’in kaynaklarında gayrimüslimlere yönelik şiddetin 

sebepleri ve biçimleri ayrıntılı olarak ele alınmıştır. IŞİD, gayrimüslimlerle yapılacak 

sözleşmeler veya emannamelerle güvende yaşayabileceklerini ancak sözleşmeyi bozmaları, 

eman sürelerinin dolması halinde -arizi durumun da ortadan kalkmasıyla- kanlarının tekrar 

mübah sayılabileceğini delillendirmeye çalışmıştır.247 

Bağdat doğumlu Keldani ve Sosyal Çalışmacı olan H3;  

Bağdat’ta Hristiyan nüfusu eskiden fazlaydı. Şiddet ve güvenlik sorunları sebebiyle Hristiyan 

nüfus zamanla azaldı, insanlar göç etti. IŞİD öncesinde de göç edenler oldu. Azınlıkken daha 

da azınlığa düştük… 2007 sonrasında yaşadığımız Basra’da ve ailemi ziyarete gittiğim 

Bağdat’ta başörtüsüz çıktığımız için laf işittiğimiz oluyordu. Devlet otoritesi denilen şey 

kaybolmuştu bu yüzden hiç sesimizi çıkaramıyorduk. Azınlık olduğumuz için bize her şey 

yapılabilir gibi hissediyorduk. Kaçırsalar, öldürseler kimse hesap sormazdı. Tanıdıklarımızın 

başına geldi. Şikâyet kaydı bile açılmadı o dönemde.  

2003 sonrası dönemde Hristiyan ve kadın olarak sosyal veya kamusal yaşam içerisinde 

aktif olmanın dini referanslı şiddet nedeniyle daha da zorlaştığını belirtmiştir. Osmanlı 

döneminde Karakuş olarak tarih kitaplarında kayıtlı olan ve Hristiyanların Bakhdida olarak 

isimlendirdiği bucak/köyde doğan Süryani H5, 2013 yılına kadar memurluk yaparak ailesinin 

geçimini sağladığını;  

Memur olmamdan sonra da Bağdat ve Musul şehirlerinde devlet dairelerinde çalıştım. 2003 

yılına kadar hiç sorun yaşamadık. Ben ve kardeşlerim okullarımızı bitirdik ve sınıf 

arkadaşlarımız da çoğunlukla Müslümandı. Aramızda sorun olmadı hiç…  2004’te ben 

Bağdat’ta memurken bombalama ve silahlı çatışmalardan dolayı ailemi alıp Hamdaniye’ye 

bağlı Bağdida’ya (Karakuş) geri döndük. Bağdida’da Hristiyanlar yaşar ve sorunlardan uzaktır. 

Bağdida Musul’a yaklaşık 30 km uzak olduğu için tayinimi Musul’a aldırdım.  

Yapılan mülakatlarda Hristiyan azınlıkların özelinde işgal sonrası dönemde ortaya 

çıkan sistemin çöküşü/anomi durumunda seçenek olarak doğdukları veya Hristiyanların 

yoğunlukla yaşadıkları bölgelere göç ettikleri anlaşılmaktadır. Ülke içerisinde yer değiştiren 

azınlıklar haricinde binlerce Iraklı Hristiyan ülke dışına göç etmiştir. Suriye, Ürdün, Mısır, 

Lübnan, Türkiye gibi ülkelere sığınan Hristiyanlar bu ülkelerden Kanada, ABD, Avrupa 

ülkelerine yerleştirilmişlerdir. BMMYK (Birleşmiş Mülteciler Yüksek Komiserliği) ve IOM 

(International Organization for Migration – Uluslararası Göç Örgütü) verilerine göre 2007 

yılında ABD’ye yerleştirilen Hristiyan mültecilerin oranı %62’dir. Sabiiler, Irak’taki sayısal 

olarak en az nüfusa sahip dini azınlıktır. İnançlarını rahatlıkla uygulayabilmek adına 

akarsu/nehirler yakınlarındaki yerleşim yerlerinde hayatlarını sürdürmüşlerdir. 2003-2007 

 
247 “Muharip Hristiyanların Hedef Alınmasının Hükmü”, Rumiyah 9 (2017), 5. 



 61 

yılları arasında Sabiilerin yaklaşık %85’inin Irak’ı terk ettikleri bilinmektedir. 248 

Yapılan görüşmelerde elde edilen verilere göre Sabiiler 2003’e kadar olan dönemde 

dini şiddet sebebiyle Irak’tan ayrılma mecburiyeti yaşamamışlardır. Sabiiler, inançlarını başka 

dinlere mensup insanların önünde konuşup tartışmaya açmaktan kaçınmaktadırlar. 

Cemaatlerinin ve dinlerinin yapısından kaynaklanan bu durum, dini şiddete maruz 

bırakılmamak adına da çıkar yol sunmuştur. 2003 öncesi dönemle ilgili Irak toplumu içerisinde 

yaşamalarına yönelik verdikleri cevaplarda S1 ve S2;  

Kamu ve toplumsal alanda herhangi bir dini konuşmaya dahil olmak veya tartışmaktan 

kaçınıyorduk. Mensubu olduğum Sabii azınlığının toplumsal tecrübesi, dini görüşlerimizi ya 

da itikadımızı açıkça ifade etmemizin önüne geçiyordu. Aksi halde ‘kafir’ olarak 

adlandırılıyorduk. 

S3 ve S4 paylaştıkları benzer ifadelerinde sosyalliği de cemaatiyle beraber tercih 

ettiklerini ve 2003 öncesinde dini sebebiyle kişisel tecrübelerinin olmadığını;  

Biz Sabiiler bir arada yaşama kültürü olan bir cemaatiz. İbadetlerimiz de toplumsallık yanımız 

da cemaatimizle beraber gerçekleşir. Dolayısıyla şiddetten önce hayatımızı sorun olmadan 

sürdürüyorduk. Ben basit işletmesi olan bir esnaftım” , S5 ise 2003 öncesindeki yaşamını; “Biz 

Sabii’yiz. Irak’ta bize Subba denir. Mendai veya Mandean olarak isimlendirmeler de vardır. 

Irak’ta 2003 yılında kadar biz Sabiiler bahsedilmeye değmeyecek birkaç münferit olay 

haricinde sorun yaşamadık. Ben lisans eğitimimi güven içerisinde tamamladım.”  

şeklinde aktarmayı tercih etmiştir. 

Saddam Hüseyin döneminde hatırladıklarından yola çıkarak 35 yaşındaki Sincar’a bağlı 

Hanesor köyü doğumlu ve çiftçilikle uğraşan E1;  

Doğrusu Saddam bize dinimizden dolayı eziyet etmedi. Saddam devrildi ve askerlik paralı oldu. 

Çevre köylerden orduya katıldılar çünkü iş bulamadılar ama ben katılmadım. O verdikleri maaşı 

başka işler yaparak da kazanabildik. Dayımın oğlu paralı askerlik yaptı. Saddam gitti sonra her 

şey birbirine girdi. Güvenlik kalmadı. Bizim o zamanlar irhab dediğimiz kişiler ortaya çıktı. 

Bunlar grup oldular çete oldular. Saddam zamanında Musul’a gidebiliyorduk ve güvenle geri 

dönüyorduk. Bu tipler Musul’a geldikten sonra maalesef kaçırmalar başladı. Fidye istemeye 

başladılar.  İstedikleri fidye bazı aileler için çoktu. 10.000 dolar, 30.000 dolar arasında fidye 

istediklerini duymuştum. Bizim ailemizin başına gelmedi. Bazen fidye istenen kişiler 

ödüyorlardı ama rehin kişi yine irhab tarafından öldürülüyordu. Bu bahsettiğim irhab hiç 

azalmadı Irak’ta, sonra galiba aynı adamlar IŞİD’e dönüştüler. Hatırladığım kadarıyla Ezidi 

olduğumuz için çocukluğumda da zorluk yaşamadık. Tabi 2014 fermanını hariç tutuyorum. 

Sincar’a bağlı Sinun kasabasında doğan 43 yaşındaki E2, Ezidilere karşı olan şiddetin 

‘tarih boyunca azalmayarak devam ettiğini’ 2007’deki patlamalar üzerinden ifade etmektedir;  

Ben daha 25-26 yaşlarımdayken irhab halkımıza saldırdı. Kim yaptı bilmiyoruz ama Ezidi 

olduğumuzdan dolayı bizi öldürmek istediler. İki tane kamyondu, köylerimize girdiler ve 

kendilerini patlattılar. 500’ün üzerinde Ezidi öldü. Devlet peşine düşmedi. Büyüklerimiz bu 

duruma şaşırmadı. Çünkü onların ataları da katliam gördüler. Daha dikkatli davranmak zorunda 

kaldık. Ben çalışmadım evlendikten sonra da ev hanımıydım. Ama kardeşlerim ve sonra eşim 

için korkmaya başladım. İş olsa da Musul’a gitmelerini hiç istemiyordum.  

anlatısı mühimdir. Ezidilerin sözlü anlatı geleneği bugüne kadar inançları sebebiyle maruz 

kaldıkları şiddetin unutulmaması ve nesilden nesile aktarılmasını sağlamıştır. 14/08/2007 

 
248 O’Donnell - Newland, The Iraqi Refugee Crisis: The Need For Action, 9. 



 62 

tarihinde Siba Şeyh Hıdır ve Tilezer (Kahtaniye) köylerindeki eş zamanlı patlamalarda 800’e 

yakın kişinin öldürüldüğü bilinmektedir. Saldırılar sonrasında Sincar bölgesinde politik 

değişimler yaşanmıştır. Irak ve IKBY arasındaki çözülemeyen sorunlardan olan Sincar 

bölgesini patlamadan sonra Peşmergeler korumaya başlamıştır. Şehre, kasabalara, köylere giriş 

çıkışta Ezidi olmayanlardan özellikle Müslümanların aşırı şekilde teftiş edilmesi iki tarafın da 

tepkisine yol açmıştır. Tekrar yaşamaya başladıkları şiddet olayları karşısında E1; 

Ezidiler olarak daha fazla kenetlendik. Daha çok yeni zamanda okullara gitmeye başladık, 

biliyorsunuz bizde dengbejlik ve qewaller çok yaygındır. Biz tarihimizi ve dinimizi böyle 

öğreniyoruz. Qewaller’in deyişlerinden Ezidilere tarihte yaşatılan fermanları öğrendik. O 

zamanlar ferman çıkınca bizim halkımız nasıl davranıyor zaten biliyorduk. Saddam gittikten 

sonra az önce size söylediğim gibi kaçırmalar, fidye istemeler oldu. Bize yakın şehir Musul’a 

çok acil ihtiyaçlarımız olmadıkça gitmiyorduk. Devlet kurumlarına herhangi bir iş için gittiğimi 

zaten hatırlamıyorum böyle kimlik çıkarmak gibi mecbur işler haricinde. Yani 2014’e kadar 

bizim sınırları peşmerge koruyordu ve tekrar ferman çıkacağı aklımıza gelmezdi. Bizim Ezidi 

köylerin bazılarında az sayıda Müslüman yaşar. Sincar çevresinde de Müslüman Arap ve 

Müslüman Kürt köyleri vardır. Biliyorsunuz bizim kültürümüzde kirvelik çok önemlidir. Kirve 

olduğun aile artık senin ailendir. Kanındandır. Canındandır. Bizim köyden Müslüman Araplarla 

kirvelik akrabalığı kuranlar oldu. Ama bunlar bize Ağustos 2014’te ihanet ettiler. Onlardan da 

zulüm gördük. Yani demek istediğim her şeye rağmen ilişkilerimiz sürüyordu. Örneğin 

Arapların tarlasında çalışmak için sürekli beraber gittiğimiz Ali isminde galiba Sünni olan bir 

arkadaşım vardı. Birbirimizle yakındık. Ben doğmadan önce Ezidiler anlatılanlardan bildiğim 

kadarıyla Sincar Dağı ve etrafına çok yakın yaşarlardı. Ama Saddam bunu değiştirdi. 

Değiştirmeseydi bile dünya değişiyor. Artık telefon var, internet var, mecburen ait olduğun 

topluluğun dışına çıkıyorsun.  

ifadeleriyle cemaatinin tavrını daha fazla bir araya gelmekte bulduklarını belirtmiştir. İki 

köydeki patlamalarla ilgili olarak E3;  

Bize saldırmadan bir ay önce Musul’u da işgal ettiler. Hep bize doğru yaklaştılar. Sınırlarımızı 

peşmerge koruyordu diye rahattık biraz. Çünkü onlar daha dün gelmemişlerdi buralara. 

Tilezer’de ve Siba Şeyh Hıdır’da bombalar patlattı irhab sonra peşmerge geldi. Artık bölgeye 

hakimdiler, bizi tanıyorlardı. Geceydi bomba patladı uyandık, ne yapacağımızı bilemedik 

korkudan. Geldiler mi çatışma mı var bilmiyorduk. Meğerse ihanet etmişler, haber vermeden 

kaçıp gitmişler. IŞİD ilk bize saldırdı. Vallahi komşu köylerden gelip bize yardım edenler 

olmasaydı o halimizle bir şey yapamazdık. Onların eline düşerdik sonrası zaten malumdur, 

öldüreceklerdi. Bizden binlerce silahsız insan öldürdüler, silahsızlardı vallahi. Ezidi gençler 

çatışmak istedi, dayanamadılar. Biz Sincar Dağı’na çıktık. Yedi gün açıkta kaldık. 

açıklamıştır. Ezidilerin “irhab” diye isimlendirdikleri oluşum Arapça dilinde “terör” demektir. 

2004 yılında oluşmaya başlayan gruplar, radikalleşerek şiddeti arttırmışlardır. 2014’te IŞİD ile 

iş birliği yapıp komşularının kendilerine zarar verdiklerini anlatmaktadır. Sincar ve Telafer’de; 

Araplar, Türkmenler ve Kürtlerden IŞİD’e 2014’te biat eden aşiretler olmuştur. Bu aşiretler 

IŞİD’e lojistik desteği sağlamışlardır. Ezidilerin tecrübelerinden anlaşıldığı kadarıyla 

kendilerini, köylerini, yerleşim biçimlerini tanıyan bu aşiretlerin desteğiyle ve yol 

göstermesiyle katliama uğramışlardır. Kirvelik Ortadoğu’da yaygın bir adettir. Ezidiler 

kirveliği kurum olarak kabul etmektedirler ve kirvelerini akrabaları derecesinde yakın görürler.  

E1, Saddam Hüseyin’in 1970-75 arasında yoğunlukla sürdürdüğü Ezidilerin dağdan 



 63 

ovaya inmelerine ve kurulan toplu köylerde yaşamalarına dair çıkardığı karardan 

bahsetmektedir. Saddam Hüseyin, bu kararıyla kendisine sorun çıkarıp Irak’ı bölmeye çalışan 

Barzani ve Talabani’nin peşmergelerine karşı önlem almak hedefiyle bu şekilde politika 

seyretmiştir. Saddam’ın politikasıyla ilgili Sincar’a bağlı Digure köyü doğumlu 39 yaşındaki 

E4;  

Ben çocukken Saddam tüm Ezidiler micemma’lara toplama kararı almış. Toplu köyler inşa 

ettirmiş yol yaptırmış. ben daha çocuktum tam aklım yetmiyordu. Bizim yaşadığımız köyün 

etrafındaki köyler de micemma’ köyleridir ve neredeyse hepsi Ezidi’dir. Siyasi sebeplerle yaptı 

bunu, hem bizi kendi tarafına çekmek için hem de KDP’den koparmak için. Peşmergeye destek 

vermemizi de katılmamızı da istemiyordu. Müslümanların yaşadığı köyler de vardır az da olsa. 

Biz onların düğünlerine katılırdık, onlar da bizim düğünlerimize gelirlerdi…. Saddam gitmeden 

önce Müslüman komşularımızla iyiydik. Onlar da bizim gibi kendi hallerindeydi. Sonra ne oldu 

bilmiyorum. Müslümanlar bizim için ‘Ezidilerin kestiği et yenmez’ demeye başladılar, bizden 

uzaklaştılar. Bizimle yemek yemiyorlardı ama yine düğünlerimize gelenler çay içip 

kalkıyorlardı. Saddam zamanında olsaydı böyle bir şey diyebileceklerini sanmam, yeter ki 

siyasete karışmayalım bize zulmetmezdi dinimizden dolayı. Saddam zamanında eğitim dili 

Kürtçe değildi. Yani okullarda eğitim Arapçaydı. 2003’ten sonra KDP Şengal’de otorite oldu. 

İsteyen Kürtçe eğitim alabildi.  

E4, aynı bölgede yaşayan Müslümanların kendilerine karşı 2003’ten sonra aniden 

değişebildiklerini ve daha önce kendilerine bu şekilde davranılmamasının sebebini Saddam 

Hüseyin’e bağlamıştır. Ezidilerin Irak siyasetine, değişen toplumsala yaklaşımlarında etnisite 

– din çatışması yaşadıkları ve pragmatik tavır aldıkları anlaşılmaktadır. Ezidiler, mutlak iyi 

olan yaratıcıya taptıklarını ifade ederler. “Khuda” ismiyle seslendikleri yaratıcı, 

yaratılacakların tümünü yarattıktan sonra işlerini yedi büyük meleğe (Heft Sır) devretmiştir. 

İslam, Hristiyan ve Yahudilikteki yaratılış kıssasındaki ‘Şeytan’, Ezidilerde “Melek-i Tavus” 

olarak anılır ve kendileri için baş melek hükmündedir.249   

4.5.2. Dini Eğitim ve İbadet Olanakları 

Irak Anayasasının dini eğitimi de kapsayan; “Anayasa Türkmenler, Keldaniler, 

Süryaniler gibi çeşitli unsurların idari, politik, kültürel ve eğitim haklarını garanti edip 

düzenler.” 125. Maddesinde vurgulanmıştır. Hristiyanların din eğitimlerinin şekli ve müfredatı 

mezheplere göre değişkenlik göstermektedir. Müfredatının esasını Papalık kurumundan alan 

Keldaniler ve diğer Katolik Hristiyanların yanında Süryani, Asuri, Ermeni, Protestan Kiliseleri 

yerel düzeyde kilise merkezlerince kararlaştırdıkları müfredatı uygulayabilmektedirler.  

Hristiyanların din eğitimiyle alakalı yönlendirilen soruya H5;  

Dini eğitim görmek isteyen bir Hristiyan Irak’ta belirli yerlerde görebilirdi. Örneğin 

Hristiyanların yaşadıkları Ninova vilayetine bağlı Tellisqof, Bağdida, Alqosh gibi yerlerdeki 

manastırlar yüzyıllardır Süryani dilinde eğitim verir.” , H2 ise; “Başika ve civar bölgede birçok 

kilise ve manastır vardır. Din adamları yetiştirirler. Hatta sayı fazla geldiğinde ve yer 

 
249 Lescot, Yezidiler, 44. 



 64 

kalmadığında IKBY’deki manastırlara giderler. Biz Süryanice’nin batı lehçesine yakın bir 

lehçe kullanırız. Manastırlarımızda kendi anadillerinde eğitim görmek isteyen görüyordu. 2014 

yılında kadar sorun yaşadığımızı hatırlamıyorum.  

şeklinde ifade etmiştir. Asuri Kilisesine bağlı olan H3, kendisini Asuri olarak 

tanımlayarak din öğretiminin yanında dilin unutulmaması gerektiğini, uygarlıklarının 

Hristiyanlık öncesinde de konuştuğu dilin önemini vurgulamıştır;  

Bizde dini öğretmekten ve Rahip, Rahibelerin barındığı yerler manastırlardır. Din insanları 

orada yetişir ve bizlere aktarır. Biz İncil’i de anadilinde yani Aramice olarak okuma taraftarıyız. 

Buna devlet müsaade ediyordu. Fakat bazı Hristiyanlar daha kolaylarına geldiği için Arapça 

okuyorlardı. Bu yanlıştır, biz dilimizi dahi koruyamayacaksak bu toprakların asil sahibi 

olduğumuzu kimseye anlatamayız. 

XIX. yüzyılda Avrupa kaynaklı millet ve milliyetçilik kavramlarının bölgede yaşayan 

muhtelif etnik ve dini gruplar arasında yayılması şüphesiz “Asuri kimliğinin” gelişmesinde 

önemli rol oynamıştır. Musul’da 19.yüzyılda yoğunlaşan arkeolojik kazılarda keşfedilen Asur 

Medeniyetiyle kurulan bağlantı, Doğu Süryani Hristiyanlarının milli bir kimliğe kavuşmalarını 

sağlamıştır. Bu dönemde Doğu Kilisesine mensup Hristiyanlar, o döneme kadar 

kullanmadıkları Türkçesi Asuri kelimesini de kendilerini tanıtıcı olarak kullanmaya 

başlamışlardır.250 

Sabiilik sonradan dahil olunması mümkün olunmayan ve bu yapısını sürdürmeye 

çalışan bir dindir. Sabiiler dışarıdan evlilik yapmaya karşı çıkmaktadırlar. Dışarıdan evlilik 

yapılması halinde kişinin cemaatle bağlantısı geri dönülemez şekilde kesilmekte, evlenen kişi 

de kafir kabul edilmektedir. Geleneksel Sabiiler ibadetleri esnasında kendi cemaatlerinden 

olmayanlar tarafından görülmeyi tercih etmemişlerdir. İbadetleri esnasında yabancıların 

olmasına izin verilmesini zındıklık görmektedirler. Gnostik özellikleri barındıran Sabiilikte 

dini yaşam sosyal hayatı düzenlemekle beraber gizlilik her zaman tavsiye edilendir.251 Durumla 

ilgili Sabiilere yöneltilen sorulara verdikleri cevaplar S3’ün verdiği cevapla ortaktır;  

Bizim cemaat olarak nadiren dışarıda insanlara görünür şekilde olan ibadetlerimiz vardır. 

Genellikle ibadet ederken de akarsuda-nehirde temizlenme şartı haricinde kimse tarafından 

görünmek istemeyiz. Temizlenmemiz esnasında mecburen açıkta oluyorduk son zamanlarda. 

İsteyerek yapsak zındıklık olur. Din adamı olmak isteyenler yüzyıllardır süregelen eğitim 

biçimiyle eğitilirler. Şartlar ağırdır, tahammül zordur. Fakat din adamı olanlara biz çok ciddi 

saygı duyarız. Hem dinimizin emridir hem de bizim kültürümüzü sürdürebilmek için çektikleri 

çilelere minnettar kalırız. Irak’ta Vakıflar dairesine kayıtlı vakfımızda kültürümüzü, dinimizi 

yaşatmaya çalışıyorduk. İlave olarak S1; “Bize Irak anayasasında resmi azınlık statüsü verildi 

ve bu da dini eğitimimizi yapabileceğimiz anlamına geliyordu. Fakat pratikte bu mümkün 

olmadı 2003’ten sonra. Örneğin Kutsal kitaplarımızın en büyük parçasını oluşturan Ginza 

Rabba’yı (Büyük Hazine) atalarımızın kutsal Mandean dilinde öğrenemedik. Irak’ta devlet 

kadar aşiretlerin de söz hakları vardır, yaşanan herhangi adli veya güvenlik olayında haksız da 

olsa şüphelinin güçlü aşiretlerden çıkması ihtimali ve olayın bize dönüp zarar verici boyutlara 

ulaşmaması adına sosyal hayata müdahil olmaktan geri durduk. 

 
250 Albayrak, Keldaniler ve Nasturiler, 71. 
251 Gündüz, Son Gnostikler: Sabiiler, 183. 



 65 

Sincar’a bağlı Hanesor köyü doğumlu 35 yaşındaki çiftçilikle geçimini sağlayan E1, 

din ve eğitim sorusuna yönelttiği cevapta;  

Biz Sincar Dağını kutsal sayarız ve neredeyse tüm ibadet yerimiz oradadır. Köyümüz kutsal 

dağımıza yaklaşık 10 km uzaktadır. Biz kast sınıfından değiliz sadece müridiz ve ibadetlerimizi 

normal bir inanan olarak yapıyoruz. Bizim topluluğumuz dışında elbette bize karşı yargılar var. 

Şeytana taptığımızı söylüyorlar, bizim kafir olduğumuzu söylüyorlar, bizim kestiğimiz eti 

yemiyorlar. Bunlara artık alışmıştık. Yani zaten doğuştan beri böyle geldik. Biz inanıyoruz ki 

ilk yaratılan halk biziz, dinimiz cennetten beri vardır.  

Ezidi anlatılarına göre Melek-i Tavus yaratıcının danışmanı konumundayken Adem’in 

yaratılışı sürecinde emrolunmasına rağmen secde etmeyi reddetmesi, yaratıcıya karşı büyük 

saygısından kaynaklanmaktadır. Melek-i Tavus, işlediği bu “basit düşüncesizlik” karşısında 

küçük bir cezaya çarptırılır ve tekrar yaratıcı yanında önceki konumuna geri döndürülür.252 

Dolayısıyla bu taife Şeytan ve Melek-i Tavus’u çağrıştıracak bir cümle dahi duymayı 

istemezler, onlara göre Melek-i Tavus, yaratılmışların en değerlilerindendir. Geleneksel 

Ezidilerde ibadet; güneşin doğumu, batımı ve ayın doğumunda olmak üzere günde üç defa dua 

edilerek gerçekleşir. Ellerini ve ayaklarını yıkadıktan sonra ayakta ellerini göğüslerine 

bağlayarak ve kıble kabul edilen Şeyh Adi’nin türbesine dönerek birtakım dualar okurlar.253  

E2, Sincar içerisinde kaldıkları sürece dini eğitimlerine karışılmadığını fakat Sincar 

dışında yaşam alanlarının daraldığını ifade ettiği cevabında;  

Biliyoruz ki Şengal dışında bize hayat yoktu. Yani belki IKBY’de bazı şehirler hariç. Orda da 

kendimiz gibi hissetmiyoruz çok karışık. Ezidiler dışında çevremizde olanlar bizim dinimizi ve 

yaşama şeklimizi az çok biliyorlar. Yani bir sürü şey söylüyorlardı hakkımızda ama biliyorlardı 

kim olduğumuzu. Ben okul okumadım, okuma yazma da bilmiyorum bu bizim için mecburi 

değil. Şimdiki zamanda artık herkes okula gidiyor. Eskiden ne zordu bu işler bilseniz. Bizim 

ibadetimiz, hac yerimiz zaten bize yakındır, mübarek dağdır. Eğitimimizi biz aileden aldık, 

dinimizi öğrendik.  

Ezidilerin tarihi incelendiğinde Ezidi kastlarının kalıtsal olduğu, ebeveynden miras 

alınan kast veya hiyerarşik statünün değiştirilmesinin de mümkün olmadığı görülmektedir. 

Okuma-yazma öğrenmek ve kullanmak ise 20. yüzyıla kadar -Şeyh Hasan soyundan geldiğine 

inanılan Adaniler dışında- kesinlikle yasaktı. 20. yüzyıla kadar olan bu yasağın sebebi ise 

anlatıcılar tarafından farklı sebeplere bağlanmış, yazılı kaynak olmadığından da kesin olarak 

bilinmemektedir.254 E3 ve E4 ibadetlerinin diline vurgu yaparak; “Biz Ezdi’lerin bizim 

kastımızın üstünde pirleri, şeyhleri, qewalleri vardır. Feqiran dediklerimiz de vardır onlar 

köyleri gezerler. İbadetimizi Kürtçe yapıyoruz.” Ezidiler, Orta Farsça ve Kürtçede yaratıcı 

anlamına gelen “Yazdan” veya Melek kavramını tanıtmak için kullanılan İzid/İzad 

kelimesinden Ezidiliğin türediği veya Kürtçede Yazdan ‘yaratıldım’ anlamına gelen ez da’dan 

 
252 Lescot, Yezidiler, 54. 
253 Lescot, Yezidiler, 63. 
254 Açıkyıldız, Ezidiler, 138. 



 66 

türediği öne sürülmektedir. Mülakatı yapılan E3, Ezidi’yi tarif eden sıfatın bir başkasını 

kullanmıştır. Dolayısıyla kullanımda Ezidi, Ezdi, Yezidi gibi farklılıklar oluşabilmektedir. 255 

4.5.3. Devlet Politikaları ve Uygulanabilirliği 

Mülakat yapılan kişilerin tümü devletin kendilerini koruduğuna inanmadıklarını 

belirtmişlerdir. Irak anayasasının 2.maddesinin 2.fıkrasında Hristiyanların, Sabii/Mendailerin, 

Ezidilerin ve ‘diğerlerinin’ inançlarında özgür oldukları vurgulanmıştır. Ezidiler örneğinde 

devletin yasaları işletmediği açıktır. IŞİD’in Musul’u, Telafer’i, Sincar’ı ele geçirme sürecinde 

ordu müdahale etmemiş aksine sivilleri terk ederek Bağdat tarafına çekilmiştir.  

Hristiyanların ve Sabiilerin tümü devlet politikaları konusunda benzer görüştedirler, 

örnek olarak H3;  

Evet bu tür kanunlar olabilir fakat sadece ismen var. Hiç fiile geçtiğini görmedik bu kanunların. 

Hani fidye isteyenler, fidye verildiği halde garibanı öldürenler yıllarca dışarıda gezdi ? nerede 

kanunlar veya diğer yaptırımlar ? Bunlar siyasilerin halkı ve uluslararası kamuoyunu oyalamak 

için yeri geldiğinde bahsettikleri birtakım yazılı şeylerdir. Uygulandıklarına şahit olmadık. 

2014’te devlet neredeydi biz ölümle burun buruna geldik. Belki birkaç saatle kurtulduk yok 

olmaktan. Tüm köylerimiz, kasabalarımız vahşetten kaçtılar. Haziranda bizim köylerimiz işgal 

edildi, bizim başımıza gelen geldi. Azınlıklar Irak’ta kimsenin umurunda olmadı. Eğer olsaydı 

bizim gibi azınlık olan Yezidilerin köylerine IŞİD Ağustos’ta saldırdı. Onlara da önlem 

almadılar.  

Dini azınlıklar içerisinde yaşadıkları devletin kendilerini koruyacağından emin 

değildirler. Sabiiler ve Hristiyanlara göre yasaların ‘bile isteye’ işletilmemesi Irak’ı dini ve 

mezhepsel anlamda homojen hale getirme çabalarından ileri gelmektedir. 

Devletin azınlık olarak kendilerini korumasıyla alakalı sorulan soruya E1;  

Devlet koruma tabi yeterli değildi. Hiç yeterli olmadı. Olsaydı halkımızın başına bunlar 

mı gelirdi? Biz tam arada kaldık. IKBY ile Irak devleti arasında yıllardır süründük. İkisi de 

bizim topraklar üzerinde hak talep etti. Devletten biz koruma falan beklemeyeli yüzyıllar 

oluyor. Başımıza gelen fermanlar herkes tarafından duyulmuştur. Irak devletinin ve IKBY’nin 

de bizim üzerimizdeki siyasetinden dolayı kendi topraklarımızda istediğimiz gibi tasarrufta 

bulunamadık. Önce Irak Devleti vardı sonra anlaşmazlığa düştüler hatta dediler ki 2007’de 

referandum yapacağız. O da olmayınca tam ortada kaldık. Tam bu işleri bilmiyorum fakat biz 

resmi azınlık sayılmıyoruz. 2014’teki ferman başımıza geldiğinde bunu anladık. Kimse biz 

Ezidileri korumadı, sınırları bırakıp kaçtılar. Kalacağız deselerdi hep beraber çatışırdık. Ama 

gittiler ve ferman yaşandı  

Görüşmesi tamamlanan Ezidiler, peşmerge ve Irak Devletinin kendilerini IŞİD 

karşısında yalnız bıraktıkları düşüncesinde ortaktırlar. Aynı zamanda Ezidilerin bazıları 

Sincar’a veya Şeyhan’a dönmenin hali hazırdaki siyasi kargaşa sebebiyle mümkün 

görmediklerini belirtmiştir. E5, ilave olarak bugünkü Ezidilerin politik düşüncelerini ve sosyal 

konumunu yansıtır biçimde;  

Almanya’da kendi vakıflarımızı kurduk. Almanya vakıflar kurmamızı destekledi 

 
255 Açıkyıldız, Ezidiler, 57. 



 67 

zorluk çıkarmadı. Fermandan önce gelenler vardı artık buralara alışmışlardı. Şimdi etkinlikler 

düzenliyorlar biz de katılıyoruz. Yaşadıklarımız Ezidileri daha çok birbirine bağladı. 

Çocuklarımıza da kültürümüzü anlatıyoruz ki unutmasınlar…. Dönecek bir ülke yok artık. 

Bizim vatanımız Şengal’di orasını da paylaşmaya çalışıyorlar. Ferman zamanında peşmerge toz 

oldu. Her şeylerini alıp kaçtılar. Bize çatışmak için silah bile bırakmadılar. 2017’de çıkardılar 

IŞİD’i Şengal’den. O zamandan beri PKK ile kavga ediyorlar kim toprakta söz sahibidir diye. 

Duyduk ki Şii çeteler de gelmiş Şengal’e. Artık orası Ezidilerin yeri değil…  

Son 50 yıl içerisinde siyasi, sosyal veya iktisadi sebeplerle Avrupa’ya göç eden Ezidi 

ailelerin sonraki nesillerinde inanç pratikleri değişmeye başlamış ve cemaatin geleneksel 

değerlerinden kopuş gözlemlenmiştir. Bu kopuş, Ezidilikte yeni bir söylemin ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. Daha önceki yıllarda da görülen fakat özellikle 2014-2015 sonrasında 

Avrupa’ya göç eden Ezidilerin merkeze aldıkları olgu insan hakları ihlalleri üzerinden dönüşen 

politik söylem olmuştur. Politize olan Ezidiler, Yezid bin Muaviye’nin inançlarında önemli bir 

yer tuttuğu ve yüzyıllardır yaşadıkları coğrafyada “Yezidi” olarak anılmalarının sebebinin 

iddia edildiği gibi “önce İslam içerisinde bir tasavvufi hareket veya Emevîler’i şedit şekilde 

savunan sosyo-politik bir grup oldukları” savını reddetmektedirler. Dolayısıyla günümüzde 

kendilerini “Yezidi” olarak değil “Ezidi” olarak tanımlamakta ve gelenekten kopuşlarını yazılı 

basın ve kurdukları televizyon kanalları aracılığıyla savlarını güçlendirmek istemektedirler.256 

Türkiye Ezidileri, 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Avrupa ülkelerine -yoğunlukla 

Almanya’ya- göç etmeye başlamışlardır. 1980 yılına kadar Batman, Siirt, Mardin, Şırnak, 

Şanlıurfa, Hakkâri illerine tabi köylerde yaklaşık 60 bin Ezidi bulunurken günümüze kadar 

devam eden göçler nüfusu ciddi oranda azaltmıştır.257 

4.5.4. Şiddeti Anlamlandırmak, Mağduriyet ve Göç 

2003 sonrasında Irak’ta dini azınlıklara karşı birçok şiddet olayı yaşanmıştır. Bu şiddet 

olayları fidye talep etmek için kaçırmak, ibadet yerlerine saldırı, suikast gibi türlerde meydana 

gelmiştir. 2003’ten sonra başlayarak genel şiddet olayları sebebiyle yüzbinlerce dini azınlık 

mensubu ülkeyi terk etmek zorunda kalmıştır.  2014 sonrasında her insanın kendi tecrübesi 

farklılaşmıştır. Ezidiler, 3 Ağustos 2014’te şiddeti tüm halk olarak yaşamışlardır. 

Hristiyanlardan Musul ve çevresinde yaşayanlar Haziran ve Temmuz 2014’te yerinden 

edilmişlerdir. Sabiiler diğer azınlıklara nazaran sayıları az olduğundan ve 2014 öncesinde 

çoğunluğunun ülkeyi genel güvenlik olayları sebebiyle terk ettiklerinden kalanlar şiddete 

maruz bırakılmamak adına küçük gruplar halinde Irak’ı terk etmişlerdir. Bu başlık altında 

azınlıkları menşe ülkelerini terk etmelerine sebep olan kişisel tecrübeleri aktarılacaktır. Din 

 
256 Okçu, Yezidilik ve Yezidiler, 184. 
257 Açıkyıldız, Ezidiler, 96. 



 68 

kaynaklı şiddeti yaşadıkları kişisel tecrübeleriyle anlatmayı tercih edenlerin ifadeleri direkt 

olarak aktarılma yoluna gidilmiştir. İleride görüleceği üzere özellikle IŞİD’in Ezidi kadınlar 

konusunda kaynakları mobilize ederek “cariye” kararını ilan etmeleri tecrübesini yaşamış 

olsalar da direkt olarak anlatmayı tercih etmedikleri gözlenmiştir.  IŞİD’in Ezidilere yönelik 

tutumu kendi basın-yayınlarında açıklanmıştır. IŞİD’ göre Ezidilere saldırılmasının, 

“kadınlarının cariye statüsüyle alınmalarının, erkeklerin öldürülmesinin” sebebinin mensup 

oldukları Kürt etnisitesinden dolayı değil “şeytana tapan kafirler” oldukları gerekçesiyledir. 

Konstantiniyye dergisindeki ilgili bölümde sadece Ezidilerin değil “tevhid akidesini taşımayan 

herkesle koşulsuz olarak savaşıldığı” kaynaklarında geçen ibarelerdir.258 

H1 ve H2 IŞİD’li olduklarını giyimleri ve konuşmalarından anladıkları kişiler 

tarafından “Hristiyan olmalarından dolayı Irak’ta yaşama haklarının kalmadığı” tehdidine 

maruz kalmalarından sonra Türkiye’ye sığındıklarını belirtmişlerdir. H3 2014 sonrasında; 

 Artık dışarı çıkamaz olmuştuk. İşe giderken korkuyorduk, dönerken korkuyorduk. Bu korku 

bizim psikolojimizi de etkiledi. Ben sosyal çalışmacıydım. Çalıştığım vakıf uluslararası 

Hristiyan Katolik bir vakıftı. Orada çalıştığımızın bilinmesinden dolayı ben ve diğer mesai 

arkadaşlarımızın yaşadıkları baskılar sebebiyle işi bırakmak zorunda kaldık. Arkadaşlarımdan 

kimse kalmadı Irak’ta bu olaylar sebebiyle…  

cümleleriyle tecrübesini aktarırken H4 ise;  

Ben Aziz Yusuf kilisesinin temizlik işlerine bakıyordum… Telkeyf’in ele geçirilmesinden bir 

hafta önce kilisedeydim, işlerimi yapıyordum. Tanımadığım birkaç kişi geldi ve beni 

öldürmekle tehdit ettiler. Telkeyf 06/08/2014 tarihinde IŞİD tarafından ele geçirildi. Yine 

devlet ortada yoktu. Toprakları koruyan olmadı. 2014 yılında özellikle Haziran ve temmuz 

aylarında farklı yerlerdeki Hristiyan kardeşlerimin tehdit edildiklerini duyuyorduk. Bu 

korkutucu tabi, kim nerede ne zaman ne yapar bilemiyorsunuz. Amcam Telkeyf’te çiftçilik 

yapıyordu arazileri vardı. Haziran 2014’te kendisini arayıp ‘buğdaylarınıza el koyuyoruz ya 

cizye ödersiniz ya din değiştirirsiniz ya da buradan gidersiniz’ demişler. Bunların hepsi 

IŞİD’tir. Amcam da bu tehditten sonra Irak’tan çıkmaya karar verdi Zaho’ya bağlı Bersiva 

köyüne gitti tanıdıkları var diye…  

ifadeleri, yakın tarihlerde maruz kaldıkları şiddeti anlatmaktadır. Dini şiddetle alakalı 

H2; 

Irak özelinde söylemek gerekirse her gün radikallik arttı. Bunu elbette yeni üretmediler. Yani 

eski kaynaklarda Müslüman olmayanlara yönelik davranış biçimleri farklıdır. Bazılarında daha 

normalken bazı kaynaklarda çok serttir. Bu sertliği neden seçtiler benim hissetmem veya 

anlamam mümkün değil. Biz mazlum taraftayız sonuç olarak yerimizden edildik. Irak’ın siyasi 

durumu, Saddam’ın devrilmesi, yabancı uyruklu ve bu radikal fikirleri taşıyanların gelmesi hep 

daha da kötüleştirdi…   

H4 ve H5 benzer sonuçlar çıkararak; “Dinin içerisinde var bunlar. Kutsal kitapların 

içerisinde var. Bu yaptıklarının doğru olduğunu bilerek hareket ediyorlar. Yüz yıl daha geçse 

aynı şeye inanacaklar çünkü Kuran’ları bunu söylüyor.” İfadelerini kullanmışlardır. 

Sabiiler dağınık ve şehir merkezlerinde yaşamalarından dolayı toplu bir şiddet 

 
258 “İslam Devleti Kürtlerle Neden Savaşmaktadır?”, Konstantiniyye, (2015), 18. 



 69 

tecrübesine maruz bırakılmadıklarını, mülakatı yapılan beş Sabii’nin de 2003 sonrasında 2014 

yılına değin en az bir akrabası din kaynaklı şiddet veya genel şiddet olayları sebebiyle Irak’tan 

ayrılan akrabalarının olduğu anlaşılmaktadır. S1 yaşanan durumu;  

Irak 2003’ten sonra tam bir kargaşa halindeydi. Devlet sadece isim olarak vardı. Silahlı çeteler 

otoriteydi. Başınıza ne geleceğini kestirmeniz mümkün değildi. Hele 2014 yılında olanları 

görmesek ve şahit olmasak hayal edemezdik. Dini azınlıklar her türlü tehlikeye açık duruma 

gelmişti… özellikle 2005 yılından sonra da Sabiilerin kaçırılıp fidye istendiğine şahit olduk. 

Sırf Sabii olmalarından dolayı mallarının müsadere edildi, kadınlara ise devlet dairelerinde 

başörtüsü zorunluluğu getirilmişti. Divaniye, Ur, Nasiriye, Bağdat ve Meysan illerinde 2014 

öncesinde tüm baskılara rağmen Sabii cemaati bulunuyordu fakat IŞİD’in ortaya çıkışı ile Irak 

genelinde oluşan güvensiz yapıya güvenemeyip Avrupa ülkelerine, Kanada, ABD veya 

Avustralya’ya göç ettiler. Biz Sabiilerle alakalı Kuran’da bazı ayetlerin olduğunu biliyoruz. 

Bundan dolayı 2014 yılında Ezidiler gibi soykırıma maruz kalmadığımızı tahmin ediyorum. 

ifadeleriyle, S2 ise;  

Hristiyan, Ezidi ve Sabii Mandean Dinleri Vakıflar Dairesinde yarı zamanlı görevim vardı. 

2014 sonrasında vakfımıza gitmeye çekinir olduk. Çünkü IŞİD’liler bizim girip çıktığımızı 

görürse zarar görebilirdik. Vakfımıza ortak kültürel veya bayramlar haricinde Müslüman 

gelmez pek. Hele o zamanlarda hiç gelemezdi herkes canı için korkuyordu, Türkiye’ye 

sığınmama kadar başıma çok olay geldi. Bana kafir de dediler, Bağdat’ın Dora semtindeki iş 

yerime ses bombası da attılar. 

demiştir. Çocuğu kaçırılıp fidye istenen arkadaşına destek olmaktan başka ellerinden bir şey 

gelmediğini ve ülkesini terk etmesindeki en büyük etkenin IŞİD’in ilanları olduğunu belirten 

S3;  

IŞİD’in ortaya çıkıp her şeyimizin yerle bir olacağını doğrusunu düşünmüyorduk, kimse 

düşünemezdi zaten. IŞİD zamanla güçlendi. 2003 sonrasında küçük gruplar kuruldu, Müslüman 

olmayanlara zarar vermeye başladılar. Öldürdüklerini de duyuyorduk. Benim komşumun 

oğlunu kaçırmışlardı, fidye istediler 50.000 dolar kadar. Kaçırmalarının tek sebebi de Sabii 

olmasıydı. Arkadaşım o parayı denkleştirmeseydi çocuk bir daha geri dönmeyecekti. Böyle 

hayat ucuzdu işte Irak’ta…. IŞİD yayınları her yerdeydi oradan hatırlıyorum. Müslüman 

olmayanların daha doğrusu onların diliyle “kafirlerin” yaşama haklarının olmadığına dair çok 

şey söylüyorlardı. “Ya Müslüman olun ya cizye verin ya da öldürülürsünüz” diyorlardı. Halbuki 

devlet onlar değildi. Onlar sadece silahlı örgütlerdi. 2004’ten sonra geldiler. Devlet bir şey 

yapmadı uzun süre. Biz Irak’tan ayrılmak zorunda kaldık sonra müdahale etmeye başladılar 

ama ne fayda…  

IŞİD’in kendilerine sunduğu seçenekleri yerine getirmemeleri halinde can 

güvenliklerini sağlayacak bir otoritenin o dönemde olmadığını kişisel tecrübesi bağlamında 

açıklamıştır. S5, 2013’e kadar Müslüman arkadaşlarının da olduğunu fakat 2014 yılıyla beraber 

o arkadaşlarının kendisiyle görüşmeyi bıraktıklarını, Ezidilerin Sincar’da yaşadıklarının 

üzerinde travma oluşturduğunu;  

2013’te IŞİD ortaya çıkarak Musul, Anbar, Ninova gibi şehirleri ele geçirdi. Bizim şehrimiz 

olaylara uzaktı. Ama Nasiriye’de veya genel olarak Zi Kar’da da onların fikrine yakın olanlar 

vardı. Cemaatimizin Zi Kar’da yeri vardır. Oraya gidenler sözlü saldırılara maruz kaldılar. Daha 

önce benimle zaman geçiren Müslümanlar zaman geçirmez oldu. Müslüman arkadaşlarım 

IŞİD’in fikrine mi yaklaştılar yoksa onlardan zarar gelir korkusuyla mı yaptılar öğrenemedim… 

Musul ve Sincar’da olanları gördükten sonra bizim de böylesine vahşi olaylara maruz 

bırakılmamak için cemaatimizden binlerce kişi Irak’ı terk etti. IŞİD’in ortaya çıkışına kadar 

sosyal biri olarak görürdüm kendimi. Katliamların yapıldığını görünce artık dışarı çıkmamaya 



 70 

başladım. Birikimim vardı Türkiye’ye gelene kadar onu harcadım…  

demiştir. IŞİD’e Irak’taki Sünni veya Şii her şehirden katılanların olduğu bilinmektedir. 

Azınlıklarla yapılan görüşmelerde Sünniler ve Şiiler arasında başlayan çatışmalara kadar 

aradaki farkı tam olarak bilmediklerini anlatmışlardır.  

Ezidilerin IŞİD’le karşılaşması dehşetli olmuştur. Sincar ve etrafında ağırlıklı yaşayan 

Ezidiler ferman olarak isimlendirdikleri 03/08/2024 tarihinde IŞİD’in her türlü katliamlarına, 

çocukların kaçırılıp ideolojilerince eğitilmelerine, köleleştirmeye maruz bırakılmışlardır. Hiç 

şüphe yoktur ki dini azınlıklar arasından din referanslı şiddeti en ağır deneyimleyen azınlık 

grubu Ezidilerdir. Aynı zamanda yaşadıkları durum daha öncesinde etnisitelerinden dolayı 

beraber hareket ettikleri peşmergelere olan bakışlarını tamamen değiştirmiştir. Oluşan acı 

durumdan PKK – YPG yararlanıp Ezidilerin politize olmalarına aracı olmuştur. Mülakatlarda 

da görüleceği üzere Ezidiler, IŞİD vahşetini yaşamaktan Barzani ve kısmen de Talabani’nin 

peşmergelerini sorumlu tutmuştur. IŞİD’in Musul’u ele geçirmesinden sonra kendilerini 

savunmak isteyen Ezidilerin anlattıklarına göre peşmergeden izin çıkmamış ve “Biz buradayız 

sizi korumak için varız, korkmanıza gerek yok” denilerek ellerindeki silahlar da toplanmıştır. 

Dolayısıyla peşmergenin sonradan dahi açıklayamadığı kaçışları sebebiyle IŞİD’in ilk köyü ele 

geçirdiği esnada neredeyse halk silahsız kalmıştır. IŞİD,  Dabıq dergisinde Ezidi kadınların 

köleleştirilmesini bir “hak” olarak yansıtmıştır. Kendilerine göre seby (esir alma) şeriat 

hükümlerindendir ve uygulanması da olağandır. İlave olarak IŞİD, derginin aynı sayısında 

destekçileri veya sempatizanlarına Ezidi olaylarına dair yapılan haberlerden, insanların 

eleştirilerinden etkilenmemeleri gerektiğini;  

Böylece destekçiler, sanki Hilafet askerleri bir hata ya da kötülük işlemiş gibi olayı inkâr 

etmeye başladılar. Evet Allah kendi dostlarına toprakları açtı, böylece onlar oralara girip 

topraklarda yayıldılar, kafirlerin savaşçılarını öldürüp, kadınlarını ele geçirip çocuklarını 

köleleştirdiler.  

ifadesiyle duyurmuştur.259 

Ferman olarak adlandırdıkları dönemde her Ezidi’nin yaşadıklarında ortak noktalar 

bulunmaktadır. Ezidiler, tarihte kendilerine yönelik 72 ferman çıkarıldığını, 73. Fermanın ise 

IŞİD tarafından gerçekleştirildiğini belirtmektedirler. Bu ferman sayısının 72 olma sebebi ve 

bu fermanların tarihleri kayıtlı değildir. 73. ferman olarak zikredilmesinin sebebi Ezidilerce 

açıklanamamıştır. Yapılan görüşmelerde Ezidiler, yaşadıklarını bazen açıklıkla bazen de 

muhtemelen hatıralarındaki acılar sebebiyle geçiştirmek suretiyle anlatma yoluna gitmişlerdir. 

Bunun psikolojik ve sosyolojik manada yeri vardır. Bir nevi toplu travma yaşatılan Ezidiler 

sosyolojik olarak da yıpranmışlardır. Cemaatleri, toplulukları belki de bir daha bir araya 

 
259 “Cariyelik mi Fahişelik mi?”, DABIQ 9 (2015), 45-46. 



 71 

gelemeyecek şekilde dağılmıştır. Her Ezidi’nin mutlaka bir akrabası veya bizatihi kendisi 

şiddet olayına maruz kalmıştır. Canlarını kurtarmak için binlercesinin tırmandığı dönemde 

maruz kaldıkları vahşetin biçimi hafızalarından silinmemiştir. Maruz bırakıldıkları soykırımı 

“ihanet” olarak adlandıran E1, yaşadıklarını özetlerken;  

2014’teki ferman yaşanmasaydı topraklarımızdan çıkmazdık. Orası bizim toprağımız. Kutsaldır 

bizim için. Yeryüzündeki ilk kara parçasıdır. Sincar dağını terk etmek hiç aklımıza gelmezdi. 

IŞİD Musul’u ele geçirdikten sonra korkmaya başladık. Başımıza ne geleceğini bilmiyorduk. 

Haziran’da insanlar Sincar’dan çıkmak istedi. Peşmergeler köyleri ve Sincar’ı çıkışlara 

kapattılar. ‘Burada sizi korumak için varız, siz neyden korkuyorsunuz, Şengal bize emanettir, 

geri dönün’ dediler. Bunu duyan Ezidiler peşmergeye güvendiler. Sonu felaket oldu. Hatta ne 

felaketi ferman oldu ferman. Bizim evlerimizin her birinde silah vardır. Bu gizli bir durum 

değildir. Her ihtimale karşı bulundururuz. Galiba temmuzdu peşmergeler dediler ki ‘silahı olan 

herkes bize teslim etsin.’ Bunu anlayamadık ama zorladılar. Benim Tel Qasab ve Koço 

köylerinde tanıdıklarım vardı. Onlara da aynı uyarıyı yapmışlar. Maalesef sonra Koço’da 

katliam yaşatıldı. Köy halkının hepsi öldürüldü, kaçırıldı. Köle yaptılar ve çocukları kaçırıp 

beyinlerini yıkadılar. Diğer köylerden Ezidiler getirilip orada öldürüldüklerini de duyduk. Feci 

olaydır. Biz elbette peşmergeye güvendik. Başka ne yapacaktık ? silah onlarda, otorite onlarda. 

Ama hayatımızın hatasını hayatımızla ödedik. 3 Ağustos 2014’te peşmergenin kaçtıklarını 

duyduk. Her şeylerini alıp kaçmışlar. Müslüman kirvelerimiz bize ihanet ettiler. IŞİD ile iş 

birliği yaptılar. Bu bizde yaradır. Onlar bizim komşularımızdı, kirvelerimizdi halbuki. İhanete 

uğradık her taraftan ve yem yaptılar bizi. Girzerik köyünden tanıdıklarımız aradı. Dediler ki 

‘Şengal’i IŞİD ele geçirdi, canınızı kurtarın’ neredeyse evden herhangi bir şey almadan çıktık. 

Eski bir arabamız vardı onunla dağa çıkmaya başladık. Hayatımda böyle perişanlık görmedim. 

Köyde ısrarla kalanlar oldu kimseyi dinlemediler. Çoğundan bir daha haber alan olmadı. Ölü 

mü diri mi bilmiyoruz. Mezarları bile yok. Bizim köyden Sincar Dağı’na hazırlıklı çıkan 

olmadı. Başımıza gelen musibetin ne zaman biteceğini bilmiyorduk çünkü. İçimizde hep ümit 

vardı. Birkaç gün dağda kalırız sonra rahmet iner dedik. Dağda biz 6 gün kaldık. Orada sıcak, 

açlık, susuzluktan dolayı insanlar öldü. Hepsini gördük. Çaresiz bir durumdaydık. Bunların 

hepsi bizim onların gözünde kafir olmamızdan dolayı yapıldı. Yani onlara göre bizim yaşamaya 

hakkımız yok. Şeytana tapıyoruz ve öldürülmemiz gerekiyor. Kadınları kendilerine helal ettiler. 

Binlerce Ezidi kadın yok. Cesedi bulunanlar oldu, iki sene sonra ortaya çıkanlar oldu, 

bazılarından haber aldılar dediler ki köle olarak satılmışlar Irak dışına, çoğu kadını köle olarak 

kullandılar. Kötü işler getirdiler başlarına… Eğer Sincar Dağı’na çıkamasaydık biz de 

öldürülecektik. Belki de bacım onlara esir olacaktı. Biz ölümden birkaç saatle kaçabildik. 

Binlerce Ezidi öldürüldü. Her köyde ölümler oldu. Bazılarını sonradan IŞİD’lilerin paylaştıkları 

videolardan gördük. Hakikaten içimiz paramparça oldu. Sincar Dağında 6 gün kaldık fakat ne 

yiyecek ne içecek ne de sağlık vardı. Peşmerge de bizi terk etti. Irak devletinin hiç umurunda 

olduğumuzu zannetmiyorum zaten. Sadece IŞİD bize saldırmadı ferman döneminde. O çok 

yaktı hepimizi. Düşünsenize düne kadar komşu veya kirve olarak baktıklarınız yarın sizi hedef 

gösterir olmuşlar. Bazı köyleri çıkışa Arap ve Kürt Müslümanlar kapadı. Bunları duyduk. Hiç 

inkâr etmediler. Bayraklarını astılar. IŞİD’in sadece silahlı bir örgüt olmadığını oradan çıktıktan 

sonra anlayabildim. Bu bir fikirdir ve bu fikir bizim yaşamamızı istemiyor. Biz Sincar Dağında 

olduğumuz sırada olaylar bitseydi bile duyduklarımız sebebiyle köylerimize dönmezdik.  

E1 gibi diğer görüşmesi yapılan Ezidiler aynı şekilde peşmerge ihanetinden dem 

vurmaktadırlar. Koço köyü özelinde yaşanan durumda vahşet IŞİD’in paradigmasını 

benimsediği Ebu Bekir Naci’nin Vahşetin İdaresi eserinde kurduğunun üzerindeydi. Civar 

köylere saldırı esnasında dağa çıkmakta veya kaçmakta geciken erkekler Koço’da toplanarak 

kurşuna dizilmişlerdir. Koço, IŞİD’in Irak topraklarının tümünde yenilmesinden sonra bize 

halen toplu mezarlar açılan köydür. IŞİD Koço köyünü 6 ağustosta ele geçirmiştir. Köydeki ve 



 72 

köye getirilen insanlara Müslüman olmaları için süre verilerek aksi halde öldürülecekleri ifade 

edilmiştir. Ezidilikten vazgeçmeyip Müslüman olmayı reddeden -tam sayı halen belli 

olmamakla beraber- yaklaşık 600 erkek IŞİD tarafından öldürülmüştür.  

E2, IŞİD’in bölgeleri yakınlarına geldiği haberini almalarına rağmen bildiklerine göre 

“10-15 bin peşmergenin” sınırlarını koruduğunu düşünmelerinden dolayı tedirgin 

olmadıklarını fakat “duygunun hangi türlüsünü anlayacağımızı bilemesek de gerçek buydu, 

terk edilmiştik” ifadesini peşmergenin kendilerini bırakıp gittiğini idrak edebilmekte 

zorlandıklarını belirtmiştir. E2; 

Yaşadığımız durumlar bir insanın kaldırabileceği şeyler değildi. Biz ne kasabayı ne de köyleri 

bir daha görmedik. Dönmedik ve bu doğru karardı. Haberlerde görmüşsünüzdür toplu mezarları 

yıllardır kayıp olan binlerce insanı, bacılarımızı… Bizim köyler yağmalandı. 

Yağmalayanlardan bazıları bizim Müslüman komşularımızdır. Böyle durumlar varken göç 

etmeyelim de ne yapalım. Şengal Dağında gördüklerimiz bizi tam çaresiz bıraktı. Çocuklarıma 

bir şey olmasın diye her şeyi yaptım. Orada açlıktan, susuzluktan çocuklar öldü çünkü. Biz 

dağda beş gün kadar kaldık. 

 

 

4.5.5. Göç Edilen Ülkedeki Zorluklar ve Toplumsal Kabul  

Bu başlık altında dini azınlıkların şiddet sebebiyle göç ettikleri ülkedeki deneyimleri 

ele alınacaktır. Mülakat yapılan kişiler 2014 yılında Türkiye’ye giriş yapmışlardır.  Sabiiler ve 

Hristiyanlar yasal/düzenli yollardan Türkiye’ye giriş yaparken Ezidilerin tümü düzenli 

olmayan yollardan giriş yapmışlardır. 2014 yılında öncelikle başvurular Ankara’daki BMMYK 

ofisinde alınmaktaydı. Başvuruları alınan SBS’ler (Sığınma Başvuru Sahipleri) uydu il olarak 

isimlendirilen illere yönlendirilmektelerdi. 11/04/2014 tarihinde Göç İdaresi Genel 

Müdürlüğü’nün 6458 sayılı Yabancılar ve Uluslararası Koruma kanunuyla beraber 

kurulmasına kadar olan süreçte İl Emniyet Müdürlüklerinde kayıtları alınan SBS’lerin 

başvuruları yine BMMYK tarafından değerlendirilmekteydi.  Yapılan değerlendirmeler 

sonucunda kısıtlı sayıda sığınma başvuru sahibi başta ABD, Kanada, Avustralya ve Avrupa 

ülkeleri olmak üzere yerleştirilme işlemleri tamamlanmaktaydı. Mülakatları yapılan 15 farklı 

kişinin tümü de Türkiye’deki yaşamlarına kalıcı olarak bakmadıklarını ifade etmişlerdir. 

Ezidilerle yapılan görüşmelerde politik ve sosyal sebeplerle Türkiye’ye gelmelerinin akabinde 

veyahut birkaç ay içerisinde Avrupa ülkelerine, özellikle de Almanya’ya yine düzensiz yollarla 

gittiklerini ifade etmişlerdir. Mülakatı yapılan 5 Ezidi haricindekiler halen Türkiye’nin farklı 

illerinde yaşamlarını Uluslararası Koruma Başvuru Sahibi veyahut Statü Sahibi olarak devam 

ettirmektedirler.  

H1, Türkiye’de ayrımcılık ve entegrasyonla ilgili sorulara;  



 73 

Maalesef ayrımcılık yaşadım. Bunu da hali hazırda bulunduğum ildeki Keldanilerin 

birçoğundan da duydum. 2015 yılında ev kiralamak istedik ve ev sahibiyle kontratı imzalama 

aşamasına geldiğimizde Türkiye’ye geliş hikayemi öğrenmeye çalıştı, Hristiyan olduğumu 

duyunca kontratı yırtıp attı ve ‘Gayrimüslime verecek evim yok’ gibi bir cümle kullandığını 

hatırlıyorum. Yabancı olmam ise hakkımızda önyargı sahibi olunmasından dolayı bazı 

zamanlar ırk temelli ötekileştirmelere maruz kaldığımız oluyor. Bununla başa çıkma 

yollarımızdan biri de bölgede yaşayan Keldani cemaati olarak birbirimizi ihmal etmemekten 

geçiyor. Karşılaştığımız zorluklara çözüm olmasa dahi birbirimize anlatabiliyor olmak ve 

cemaatimiz fertleriyle iletişimi koparmamak daha iyi hissettiriyor. Yaşadığımız bölgede pek 

Hristiyan kalmadı ve yerli halk da duruma yabancılaştı, bunu anlayabiliyorum. Allaha şükür 

Irak’la kıyaslanırsa çok daha güvende hissediyoruz. Hayatımızın geri kalanını Türkiye’de 

sürdürmeyi planlamadığımız ve bizleri kabul edecek bir ülke beklediğimiz için kendimizi 

yerleşik görmüyoruz…  

tecrübesini aktararak toplumsal kabul veyahut entegrasyon sorusuna ise;  

Çok zor veya bazı olaylar karşısında imkânsız olarak görüyorum. Yaşadığımız topluluğun 

Hristiyan /Keldani olarak bizi kabul etmekteki önyargıları sebebiyle sosyal entegrasyon için 

uğraşılsa bile çok fazla engel var. Örneğin ben Hristiyanlığın nispeten tanındığı ve bilindiği 

Türkiye’nin şehirlerinden birinde yaşasaydım toplumsal kabul ve entegrasyon anlamında daha 

kolaylaştırıcı bir tutum oluşabilirdi..  

cevabını vermiştir.    

H2, Türkiye’ye gelmelerinin ardından uyruklarıyla alakalı ayrımcılığa maruz 

kalmadıklarını fakat 10 yıllık süre içerisinde ibadet yeri sorunu yaşadıklarını;  

Doğrusu 2014’ten beri yaşadığımız bu şehir Hristiyanları pek tanımıyor. Yani normaldir 

Türkiye’de bazı bölgeler Hristiyanlar hakkında bilgi sahibidir bazıları değildir. Biz bu halka ve 

devlete minnettarız. Can güvenliğimiz tehlike altındayken bize kapılarını açtı. Biz 

geldiğimizden beri aynı şehirde yaşıyoruz. Şehir de değişti 2014’ten beri. Daha alıştık. 

Hristiyan olduğumuzun anlaşılmayacağı sınırlarda duruyoruz. Yani dini konulara pek 

girmiyoruz. Zaten Türkçem beni çarşıya gittiğimizde idare edecek kadardır. Tabi kızım var o 

6.sınıfa geçti Türkiye’de. Bizim sıkıntımız bu bölgede Süryani Ortodoks Kilisesi yok. En yakın 

şehirdeki Katolik kilisesine gitmek durumunda kalıyoruz…  

ve Türkiye’de yaşamaya kalıcı bakmadıkları için entegrasyon konusunda çaba 

harcamadıklarına dair ifadeleri içeren cevabında;  

Halkın çok da bizden haberdar olduğunu zannetmiyorum. Bizim statülerimiz de burada kalıcı 

değil. Biz de kendimizi kalıcı olarak görmüyoruz. Örneğin biz işlemlerimizi tamamladık uçak 

biletlerinin ICMC - IOM tarafından sağlanmasını bekliyoruz ABD’ye gitmek için. 2014’ten bu 

yana yaklaşık 10 yıl oldu diyebilirsiniz. Bu süre içerisinde herhangi bir sosyal entegrasyon veya 

toplumsal kabul için bir çaba görmedik. Gerçi son zamanlarda “uyum” ismi verilen faaliyetler 

yapıyorlar. Faydasını görmedik. Yakınlarım da görmedi. Çünkü kalıcı olarak bakmadık buraya. 

ifadelerinde diğer Hristiyanlarla ortaktır. Mülakat yapılan Hristiyanların tümü; ABD ve 

Kanada ülkeleri tarafından yerleştirme başvurularının kabul edildiğini ve en kısa zamanda 

Türkiye’den ayrılacakları, hayatlarının geri kalanında yaşayacakları ülkelere gidecekleri için 

ayrıca mutlu olduklarını eklemişlerdir.  Kanada ve ABD’de Keldani, Süryani diasporasının 

güçlü olmasından dolayı da gidecekleri ülkede Türkiye’deki kadar yabancılık 

çekmeyeceklerini, en az bir akrabalarının yerleştirecekleri ülkeye kendilerinden önce mutlaka 

göç edip hayatını düzene oturttuğunu belirtmişlerdir. 

Görüşmeleri yapılan Sabiiler, yaklaşık 10 yıldır yaşadıkları Türkiye’de dinlerinden, 



 74 

cemaatlerinden dolayı ayrımcılık yaşamadıklarını S1’in;  

Biz Türkiye’ye can güvenliğimizi koruyabilmek için geldik. Uzun yıllardır x şehrinde 

yaşıyoruz ve başvurumuzun sonuçlanıp akrabalarımızın yanına Avustralya’ya yerleştirilmeyi 

bekliyoruz. Bu süreçte Türkçe kursları açıldı katıldım ki en azından dışarıda temel işlerimi 

görebileyim. Ama çevremiz yine Iraklılardan oluşuyor. Birbirimize gidip geliyoruz. Belki 

gençler daha kolay uyum sağlarlar dil avantajlarından dolayı ama benim böyle bir hedefim pek 

olmadı. Komşularımızla iyi anlaşıyoruz, bize yemek getiriyorlar biz onlara götürüyoruz. 

Mesele iyi insan olabilmektedir. Biz Sabii olduğumuz için değil Iraklı olduğumuz için 

ayrımcılık yaşadık. Çünkü yaşadığımız şehirdeki insanlarla din ile alakalı konuşmayız. 

Üzerimizde dini sembol de taşımayız. Hatta geleneksel olarak annem başörtüsü takar. 

Dolayısıyla yaşadıysak da “Iraklı yabancı” olmamızdan dolayı yaşadık , S2; 2014’te 

yaşananlardan sonra Türkiye kapılarını açtı. Vizeleri kolaylaştırdı her şeyi yaptı. Buraya gelen 

özellikle Müslüman olmayanlar ben dahil her zaman başka bir ülkeye gitmeyi düşünüyoruz. 

Çünkü akrabalarımızın çoğu artık Irak’ta değil. Yaşadığım x şehrinde Sabii olarak 

yaşayabilmem mümkün değil. Güvenlikten bahsetmiyorum gayet güvendeyim. Biz cemaat 

halinde dinini ve dünyasını bir arada yaşayan topluluğuz. Cemaatten uzakta yalnız olmak her 

anlamda zor geliyor, S3; Biz Sabiiler toplumsal kabul, entegrasyon ya da uyum gibi bir beklenti 

içerisine girmedik. Türkiye halkı çok merhametli bir halk fakat bizim dinimiz, cemaatimiz 

onlara çok yabancı. Böyle bir ortalama veremem ama çoğu bizim varlığımızdan dahi 

bihaberdir, kutsal kitaplarında bizim ismimiz geçiyor belki oradan duymuşlardır. Türkiye’deki 

Irak’tan bizim gibi Sabiilerle konuşuyoruz bazen, kimsenin kendini anlatmaya gücü kalmamış, 

insanlar yol bulup hayatlarına bakmak istiyorlar , S4 ve S5; Türkiye, kendisine sığınan dini 

azınlıklar için ayrı bir politika yürütmüyor. Sadece kayıt işlemleri esnasında dinimizi / 

mezhebimizi soruyor o kadar. Dini azınlık olmamızdan dolayı ayrı bir faaliyet yürütmedikleri 

için rahatsız değilim. Bu topraklarda yaşayan Sabii kalmadı. Tarih kitaplarında Sabiilerin bu 

topraklarda da yaşadıklarını okumuştum ama kalmadılar. Benim şahsen hedefim Türkiye’de 

kalmak değil.  

ifadeleriyle Türkiye’deki durumlarını açıklamışlardır. Bu açıklamalardan hareketle Sabiilerin 

dini yapıları gereği Irak’ta olduğu gibi Türkiye’de de dini faaliyetleriyle toplum içerisinde 

olmak istemedikleri, IŞİD’in üzerlerinde bıraktığı kötü etkiler sebebiyle de yaşadıkları 

bölgeden tamamen uzaklaşmak ve Avustralya, ABD, Kanada ülkelerindeki diasporalarına 

katılmayı bekledikleri anlaşılmaktadır. Hristiyan ve Sabiiler, sığınma dosyalarının sonucunu 

beklemenin sonuçsuz kalmasından dolayı ülkelere yerleşebilmek için kişisel başvurular 

veyahut kefalet yöntemini kullanmaya başlamışlardır.  Sığınma sahibi azınlıkların Türkiye’de 

en büyük gündemlerinin aslında Türkiye’den ayrılmak olduğunu belirtmektedirler.  

Ezidiler, Sabiiler ve Hristiyanlardan farklı olarak Türkiye’ye düzensiz yollarla 

geldiklerini ifade etmişlerdir. Düzensiz yollarla gelmelerinde mülakat yapılan Ezidiler, Türkiye 

sınırlarına kadar kendilerine PKK -YPG’nin “eşlik ettiğini” belirtmişlerdir. Ezidi 2, süreci şu 

şekilde anlatmıştır;  

Biz dağda beş gün kadar kaldık. Sonra daha önce sadece ismini duyduğumuz bir grup geldi 

onlara “arkadaş” diye sesleniyorlardı tanıyanlar. (YPG kastediyor) onlar eşime ve babama 

dediler ki yol açtık sizin için Suriye’ye, yolun tamamını “gerillalar” koruyor. Sizin başınıza bir 

şey gelmez, burada yaşayamazsınız. Anlamadık tabi bu insanlar bize niye yardım ediyor. Ben 

siyaset çok bilmiyorum. Gelip her aileye böyle söylediler ve tek tek yardım dağıttılar. Ailemle 

beraber dağdan inmeye karar verdik. Dohla yolunu kullanacaktık doğrusu hem korkuyorduk 

hem de güvende hissediyorduk. Çünkü hem bizim dilimizi konuşuyorlardı hem de bizi 



 75 

koruyacağına söz veren binlerce kişi IŞİD’ten kaçmasına rağmen bu kişiler bize yetişmişti. Yol 

çok uzun geldi bana, her saniye başımıza bir şey gelmesinden korktum. Gelmedi çünkü bizi 

korudular. Suriye sınırı zaten bize pek uzak değildir, Suriye’de bizi Derik’e götürdüler (el-

Malikiyye kasabasından bahsediyor) ve gördük ki bir alanda kamp kurmaya başlamışlar. Çok 

minnettar kaldık karşılık da veremedik iyiliklerine. Orada kalmak istersek de IKBY’e gitmek 

isterse de bize yardımcı olacaklarını söylediler “gerillalar”. Bizi canilerin elinde bırakıp 

gidenlerin şehirlerine gitmek zorunda kaldık çünkü Derik’te durumlar çok kötüydü. Zaho ve 

Duhok’ta yaklaşık bir ay kaldık ama durum perişanlıktı. Orada yaşamayı sürdürmek mümkün 

değildi. Daha inşaatı bitmemiş binalarda kalıyorduk. Gerillaların bizi Türkiye’ye geçirmekte 

yardımcı olabileceklerini duyduk. Böyle grup grup insana yol gösteriyorlarmış. Biz de 

gruplardan biriyle beraber Roboski’den (Ortasu köyü) bizi Türkiye’ye geçirdiler.  

Örgütlerin suistimal edici yapısının Yezidiler üzerinde etkili olduğu görünmektedir. Bu 

etki sonradan kendisini örgütlere katılımlarla, örgütün fikirlerini benimsemeye başlamakla ve 

sekülerleşme ile kendini göstermektedir. “Ezidileri ölümden kurtaran” tek gücün PKK – YPG 

olduğuna inanmak katliamların etkisini atmaya başlayıp Almanya’da hayat kurduklarında 

politik bağlamda kendisini radikalleşme olarak göstermektedir. Ezidiler, KDP ve KYB 

tarafından simgesel önem atfedilen dini gruba dönüşmüştür. 1993 yılında Duhok’ta Laleş 

Kültür Merkezi’nin kurulması ve şubeleşmesi, Ezidi din adamlarının ücretlerinin/maaşlarının 

KDP tarafından ödenmeye başlanması, tarih ve kültürlerinin izlerini süren dergiler çıkarmaya 

teşvik edilmeleri desteklendiklerini göstermektedir. Ezidilerin din kimliklerini ırk/etnisitenin 

üzerinde taşımaları 2000’li yılların başından itibaren değişmeye başlamıştır. Gelinen durumda 

ise Almanya’ya yoğunlukla yerleşen Ezidiler, kozmopolit yapı içerisinde topluluklarını ayakta 

tutabilmek için siyasi birliktelik de sağlamaya çalıştıkları anlaşılmaktadır. Irak’ta yaşadıkları 

2014 öncesi dönemde KDP, hedefine koyduğu Musul ve çevresini IKBY’e bağlayacağı 

referandumda Ezidilerin oylarının tümüne talipti. Bu da Ezidilerin yaşadığı Sincar veyahut 

Şeyhan’e kültürel, ekonomik desteklerin arttırılmasıyla kendisini göstermişti.260 Yaşadıkları 

tecrübeler sonrasında dini bir grubun/cemaatin kısa sürede yaşayamayacağı değişimleri 

yaşayan Ezidiler, bunu farklı süreçlere bağlamaktadırlar. Mülakat yapılanlar, dinlerin 

birleştirici gücünün İslam tecrübesinde başarısız kaldığını ve bunun mümkün olmadığına 

inandıklarını belirtmişlerdir. Görüşme yapılan Ezidi 5; “İslam için geldiklerini söylediler. 

Dediler ki siz kafirsiniz Müslüman olun ya da bizim kurduğumuz devlette hayatta 

kalamazsınız. İslam’ın kendisi rol oynamıştır başka ne olabilir ki..” cümlelerinde yaklaşık 10 

sene sonra da şiddetin İslam’ın kendisinden geldiğini düşünmektedir.  

Göç olgusunun mecburi sebeplere dayanması topluluk üzerinde travma etkileri 

bırakabilmektedir. Görüşmeleri yapılan dini azınlıklar özelinde ise beklemedikleri toplu göç 

cemaatlerinin hafızasındaki yeri olumsuzdur. Hristiyanlar ve Sabiilerin Türkiye’ye sığınmaları 

 
260 Açıkyıldız, Ezidiler, 94. 



 76 

sürecinin nispeten Ezidilere göre bilinçli gerçekleştiği görülmektedir. Hristiyan ve Sabiiler 

zamanlarını kaybetmeden başka ülkelere yeniden yerleştirilmelerine değin hayatlarını 

sürdürebilmeleri için Ankara’daki BMMYK ofisine başvurarak 2014’te kurulan Göç İdaresi 

Genel Müdürlüğü’nün (hali hazırda Göç İdaresi Başkanlığı) koordinasyonuyla uydu illere 

yönlendirilmişlerdir. Mülakat yapılan Ezidiler ise Türkiye’de kısa süreli dahi kalmayı 

istemediklerinden geneli düzensiz yollarla Avrupa’ya varmayı denemişlerdir. Göç edilen 

toplumdaki toplumsal kabul ve ayrımcılık sorusu yönlendirilen Ezidilerin verdikleri cevaplar 

önce Türkiye’ye geçiş süreçleri ardından da Almanya’daki hayatları olmak üzere iki yönlü 

cevaplamışlardır. E1;  

O zamanlar akın akın insanlar Türkiye üzerinden Avrupa’ya gidiyorlardı. Biz de Türkiye’ye 

geldik. Kaçakçı bulduk ve bizi Türkiye’ye geçirdi. Cizre ve Batman’da yaklaşık 6 ay kaldık. 

Oradaki insanlar bize çok çok iyi davrandı. Yıllardır tanıyormuş gibi davranıldı bize. Her 

ihtiyacımızı karşıladılar. Ama kalıcı olarak yaşamamız mümkün değildi. Akrabalarımız 

Avrupa’ya ulaşmışlardı bize orayı anlatıyorlardı. Biz de Şengal’e dönmeyi asla düşünmedik. 

Yine kaçak yollarla Almanya’ya kadar ulaştık. Yaklaşık 9 senedir burada yaşıyoruz… Almanya 

göçmenlere imkân veren bir ülke. Biz kendimiz gibi yaşamak istiyoruz. Bunun için Almanya’ya 

geldik zaten. Türkiye’de bu şekilde yaşayacağımız zannetmiyorum çünkü orada bizim 

atalarımızın kötü anılarını halen unutmadık. Sağ olsun bu ülke bize kapılarını açtı. Kaçak olarak 

geldik fakat Ezidi olduğumuzdan o dönem bize çok kolaylık sağladı. Çocuklarım şimdi okullara 

gidiyor. Dil öğrendiler. Arkadaşları oldu. Tek dileğim bizim başımıza gelenlerin 

çocuklarımızın başına gelmemesi. Kendi kimliklerini sürekli hatırlatıyoruz onlara. Birçok farklı 

ülkeden, dinden arkadaşları var ve burası bu anlamda güvenilir bir yer. Almanya vatandaşlığına 

yakın zamanda hak kazandık. Avrupalılar bizim başımıza neler geldiğinin farkındalar. Destek 

oluyorlar. Bazı akrabalarım Almanya’da bazıları Fransa’da. Onlarla sürekli görüşüyoruz.” , E2; 

“Bizim amacımız Türkiye’de kalmak değil Avrupa’ya geçmekti. Orada insanlara değer 

verildiğini biliyorduk. Türkiye’ye geldikten sonra aileler farklı şehirlere yönlendirildi. Biz 

Siirt’e gittik ve orada yaklaşık 5 ay yaşadık. Topraklarımız ise şimdilerde çatışma alanıdır. 

Buraya (Almanya’ya) geldikten sonra görmeye başladık. Barzani’nin peşmergeleri orayı 

kontrolü altında tutmaya devam etmek istiyor hangi yüzle ? YPG’de var orada 2014’te emek 

verdi kimse yokken. Çeteler de varmış artık Şengal’de öyle duyduk. Devlet de sahiplenmek 

istiyor. Zamanında neredelerdi ? … Avrupa’da olmak bize iyi geldi. Çünkü Türkiye’de 

kendimize bir gelece ve hayat görmedik. Biz istedik ki çocuklarımızla beraber insan gibi 

yaşayalım. Burada sosyal haklardan faydalanabiliyoruz. Ekonomik durumumuz her şeyi 

bırakıp geldiğimiz için çok kötüydü. Yavaş yavaş toparladık. Yardım da veriyorlar burada. 

Çocuklarımız okula gittiği için ayrı veriyorlar mülteci olduğumuz için ayrı. Siirt’teyken kocam 

Kurtalan’a gidip çalışıyordu ama yevmiyesi çok azdı. Burada ise çalışana değer veriyorlar, evde 

oturana da. Hannover’de yaşıyoruz geldiğimizden beri. Yaşadığımız mahallede başka Ezidiler 

de var. Irak Hristiyanları da var onlar da 2014’te yaşananlardan dolayı gelmişler. Ama onlar 

resmi gelmiş. Yani bize o zaman demişlerdi işte Ankara’ya gideceksiniz orada kayıt 

yaptıracaksınız. Biz onu beklemedik çünkü çok uzun sürüyormuş biz kaçak olarak geldik…. 

Burada Avrupalılar bizim yaşadıklarımızı gördüler. Bunun için bize hep iyi davrandılar. 

Akrabalar ve tanıdıklar kurdukları vakıflarda zaman geçiriyorlar. Bu Irak’ta mümkün değildi. 

Türkiye’de de bunu sağlayamazdık. Onun için her şeyimizi ortaya koyup Avrupa’ya gelmeye 

karar verdik.  

Türkiye’ye düzensiz yollarla geliş süreçlerinde E1 ile benzer süreci yaşadıklarını 

belirten E3 ve E4, yerel yönetimlerin destekleyerek oluşturduğu geçici kamplarda kaldıktan 

sonra ayrıldıklarını;  



 77 

Biz Suriye’ye vardıktan sonra isteğimizle kuzey tarafına gittik Türkiye’ye gelmek için. 

Türkiye’ye gelecektik ama yol bilmiyorduk, yine gerillalar bize yardım etti ta Roboski’ye 

(Ortasu köyü) kadar getirdiler sonra geri döndüler. Ezidiler kaçak yollarla Avrupa’ya 

gidiyorlardı. Bizim de niyetimiz oydu. Belki 6 ay kaldık Türkiye’de, Şırnak’ta ve Diyarbakır’da 

bir kampta kaldık. Sonra yol bulup Almanya’ya kadar geldik. Türkiye’de ayrımcılık ve kötülük 

yaşamadık. İnsanlar bize hep yardım etti sağolsunlar. Almanya’da 8-9 senedir Duisburg 

şehrinde yaşıyoruz. Burada hiç ayrımcılık görmedik. O yaşadıklarımız bizi bir arada tutuyor. 

Acılarımız bizi ayırmıyor. Avrupa’da çocuklarınızı iyi yetiştirmek için uğraşıyorlar. 

Öğretmenler iyi davranıyor çocuklarıma. Hepsi Almancayı çok iyi konuşuyorlar ama 

kimliklerini de unutturmadık onlara. Almanya devleti de kimliğimizi tanıyor, çektiklerimizi 

anladılar  

demiştir.   

 

 



 

V. BÖLÜM 

5. SONUÇ 

Toplumun çoğunluğunun inandığı dinden farklı dine veya dinlere inanan ve topluluk 

içerisinde yaşamını sürdüren insan toplulukları "dini azınlık" olarak adlandırılmaktadır. Her 

din, "ötekine" nasıl davranacağını sistematize etmiştir. Günümüzde bir toprak parçası üzerinde 

tüm toplumun aynı dine inanması mümkün görünmemektedir. Dinlerin bazıları "öteki" için 

müsamaha gösterirken, bazıları da göstermemiştir. İslam örneğinde ehl-i kitap olarak sayılan, 

hükmü ve şeriatının geçerliliği ortadan kalktığı kabul edilen dinlerin mensuplarına "zımmi" 

ismi verilmekte ve kendilerine bu hukuk türü kapsamında davranılmaktadır. 

Her dinin içinde farklı anlayışlar gelişebilmektedir. Bu anlayışlar; yöntem, ekol, 

mezhep gibi isimlendirmelerle nitelendirilmektedir. İslam dininde, dinin özündeki gibi 

yaşanması için hakiki dini bizzat Hz. Muhammed'den görüp uygulayan Sahabe ve ardından 

gelen iki neslin yaşantısının, görüşlerinin ve dine bakışlarının taklidinin tek gerçek din 

olduğunu savunan anlayışa "Selefiyye" denilmiştir. Ahmed b. Hanbel ve İbn Teymiye'nin 

sistematize ettiği bu görüş, yorumdan ziyade literal anlayışın doğruluğunu savunmaktadır. Bu 

görüşün sistematize edildiği dönemde yaşanan sosyal ve politik olaylar, Selefiyye’nin 

sistematize edilme sürecinin savunma biçimi olarak ortaya çıktığını göstermektedir.  

Sosyolojide dini değişim, sosyal değişim ve dönüşümün sonucudur. Muhammed b. 

Abdulvehhab ve sonrasında ise bu ekol, sertliği ve radikalliğin kaynağı olarak anlaşılmıştır. 

Modernleşme ile geleneksel toplumların eritilmeye çalışılıp yeni bir toplum tasavvurunun 

üretildiği söylenebilir. Tarihi süreçte Müslüman halklar ise modernleşmenin devlet eliyle dikte 

edilip, kendilerinden olmayan ve kültürlerinin üretmediği ithal toplum anlayışına karşı 

çıkmışlardır. Bu süreçte, literatürde "İlmi Selefiyye" olarak adlandırılan hareket ortaya 

çıkmıştır. Geleneksel Selefiyye'den birçok konuda ayrışan bu hareketin Selefiyye olarak 

adlandırılması, dinin ilk muhatabı olan nesle dönüşü tavsiye etmelerinden kaynaklanmaktadır. 

İslam toplumlarının içinde bulundukları sıkıntıların sebebini dinden uzaklaşmak, 

istemeden de olsa sekülerleşmek ve Batılılaşmak olarak gören Hasan el-Benna, 1928 yılında 

bugüne dek kurumsallaşan en büyük İslami hareketlerden biri olan Müslüman Kardeşler'i 

kurmuştur. Bu hareket, birçok yeni hareketin ve Seyyid Kutub, Muhammed Kutub, Abdullah 

Azzam gibi teorisyenlerin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. İslam coğrafyasında yaşanan 

savaşlar, Arap devletlerinin 1967'de İsrail'e karşı aldığı yenilgi ve Afganistan'ın 1979'daki 

işgali, "Cihadi Selefiyye" olarak adlandırılan ve Küresel Cihad Teorisi’yle bağdaştırılan El-



 79 

Kaide'yi ortaya çıkaran olaylar silsilesidir. 

2003 yılından itibaren işgal altında olan Irak'ta, işgalci ABD ve diğer koalisyon güçleri 

tarafından kurulan geçici hükümete atanan Şii yöneticilerin fazlalığı, mezhepsel saiklerle 

hareket etmelerine sebep olmuştur. Irak’taki Ehl-i Sünnet'in söz hakkının sınırlandırıldığı bu 

dönemde Şii paramiliter gruplar, İran desteğini de kullanarak toplumdaki gerilimin artmasına 

sebep olmuştur. Sünnilerin direniş hareketi önceleri işgalci kuvvetlere yönelmişken yaşanan 

toplumsal gerginlik sebebiyle Şii ve Sünniler arasında kanlı çatışmalara dönüşmüştür. Bu 

süreçte kırılma noktası, Ürdünlü Ebu Musab el-Zerkavi'nin Afganistan'dan Irak'a gelmesi ve 

bir süre sonra Usame bin Ladin'e bağlılığını ilan ederek Mezopotamya El-Kaide'sini 

kurmasıdır. Kurulan bu örgüte katılımlar, beklendiği üzere dışlanmış hisseden ve işgalci 

devletleri topraklarından çıkarmayı hedefleyen Sünnilerden gerçekleşmiş ve direniş hareketi 

olarak başlayan çatışmalar, Cihadi Selefi öğretiler ışığında devam ederek Irak İslam Devleti'nin 

kuruluşuna kadar uzanmıştır. Azınlıklara bireysel ve ibadet yerlerine saldırılar IŞİD öncesinde; 

işgalcilere yardım ettikleri, beraber çalıştıkları iddia edilenleri kapsamaktaydı. 2014 yılının 

haziran ayında IŞİD'in Musul'u ele geçirmesi sürecinde birçok durum değişmiştir.  

IŞİD, kullanacağı şiddeti meşrulaştırabilmek adına, "kaynak mobilizasyonu" olarak 

tanımlanan yöntemi kullanmıştır. Kutsal metinlerdeki şiddete dair referansları geleneksel 

yorumları reddedip kendi şiddet eylemlerini meşrulaştırmaya çalışmıştır. Muhammed bin 

Abdulvahhab’ın getirdiği yöntem her ne kadar IŞİD’in şiddetini karşılamasa da ideolojik olarak 

IŞİD'in temelini oluşturmuştur. Şiddet, tedhiş veya terör, IŞİD'in propagandasının temel 

parçaları olmuştur. Medya ise IŞİD'in insan devşirmesi için profesyonel düzeyde kullandığı 

alanlardan biridir.  

Irak anayasasıyla korunacağı vaat edilen azınlıklardan Ezidiler IŞİD'in en sert şiddetine 

maruz kalmışlardır. Ezidilerden binlerce kişi öldürülmüş, kadınlar cariye olarak pazarlarda 

belirli mallar karşılığında satılmıştır. Hristiyanlar ve Sabiiler’e ise "cizye verip zımmi statüsünü 

kabul etmek, göç etmek veya öldürülmek" gibi seçenekler sunulmuştur. Sunulan seçeneklerini 

hiçbirini kabul etmeyen yüz binlerce azınlık mensubu Irak’ı terk etmiştir. IŞİD’ten önce de 

olmalarından dolayı Irak’ta zorluk yaşayan azınlık grupları, sayılarının daha da azalmasıyla 

birliklerini koruma çabası içerisindedirler.  

Irak özelinde, IŞİD'in şiddetinden en fazla etkilenen gruplar dini azınlıklardır. Keldani, 

Asuri, Süryani, Ezidi ve Sabii/Mendai gruplar, IŞİD tarafından çeşitli şekillerde hedef 

alınmıştır. IŞİD döneminde Irak'taki genel Hristiyan gruplarına cizye hukuku uygulanacağı ilan 

edilirken, Ezidiler konusunda ise merhametli davranılmamıştır. Bu gruplar, IŞİD döneminde 

toplum ve otorite tarafından ayrımcılık ve baskı altında kalmışlardır. Yapılan mülakatlarda, bu 



 80 

baskı ve özellikle Ezidilere yönelik doğrudan şiddetin her türlüsünün yaşatılması, onların "bir 

gün güvenli olma ihtimali bile olsa" Irak'a dönemeyecekleri bir travma silsilesi bırakmıştır. 

Şiddetin sonucu olan göç, azınlıklar için yeni sorunlar getirmiştir. Bu sorunlardan 

bazıları katılımcılardan elde edilen mülakat verilerine şunlardır: Göç edilen ülkeye uyum 

sağlama güçlüğü, kutsallık atfedilen mekânlardan uzak kalmak, yeni nesillere dinlerini ve 

kökenlerini aktarmada yaşayacaklarını düşündükleri zorluklar ve baskın kültürlerin yaşandığı 

ülkelere yapılan göç sebebiyle aidiyet duygusunu kaybetme korkusu. 

IŞİD’in Ezidilere uyguladığı katliam, radikalleşmenin bir başka tezahürünü ortaya 

çıkarmıştır. IŞİD'in bölgelerine saldırdığı dönemde, kendilerini korumak yerine kuzeye çekilen 

Peşmerge güçlerine karşı Ezidilerde bir öfke mevcuttur. Bu öfkeyi hafifletmek amacıyla 

ideolojik de olsa bazı Ezidilerin PKK ve YPG gibi terör gruplarına yöneldiği anlaşılmaktadır.  

Ezidiler, bu gruplarının "hayatlarını kurtardıkları" için minnettarlık hissetmekte ve bazı Iraklı 

Ezidilerin bu örgütlere katılım sağladığı görülmektedir. Geleneksel olarak dini kimliklerini 

etnik kimliklerinin üzerinde tutan Ezidilerin, 2014 sonrasında yaşadıkları değişimler de 

gözlenmektedir. Almanya'da Ezidiler’e yönelik kurulan farklı vakıflar aracılığıyla etnik kimliği 

öne çıkaran kültürel ve sosyal faaliyetler devam etmektedir. Hristiyanlar ve Sabiiler ise "Iraklı 

olmalarından dolayı ötekileştirildiklerini" belirtmelerine rağmen Türkiye'de 10 yıldır farklı 

statülerde ikamet etmişler ve hayatlarını sürdürebilmektedirler. 

Ezidiler, hayatlarını Türkiye'de sürdürmeme sebepleri olarak "sözlü kültür geleneğinde 

atalarının anlattıkları fermanları" göstermişlerdir. Ayrıca, Ezidilerin geleneksel yönlerini terk 

ederek modernleştikleri de tespit edilmiştir. Ezidilerin çoğunluğunun okuma-yazma yasağına 

artık riayet etmemesi, üç günlük orucu terk etmeleri ve miras bırakmadaki değişiklikler, bu 

modernleşmenin bazı örnekleridir. Aynı zamanda, İslam'dan kopup gelen bir grup oldukları 

savını sert bir biçimde reddedip etno-dinsel kimliklerine vurgu yapmaktadırlar.  

Din-şiddet ilişkisi, sosyolojik perspektiften, radikal silahlı ve dini referanslarla şiddeti 

meşrulaştıran IŞİD örgütü ve dini azınlıklarla yapılan mülakatlar üzerinden incelendiğinde, 

olgunun karmaşıklığı azalmıştır. 

 



 81 

KAYNAKÇA 

Abdullah Azzam. Ayat al-Rahman fi Cihad’il Afgan. Zerka/Ürdün: Mektebe el-Menar, 2. 

Basım, 1987. 

Abdullah Azzam. Emperyalist İşgallere Karşı Topraklarımızı Savunmak Her Müslümanın En 

Önemli Görevidir. çev. Salih Barlak. İstanbul: Ravza Yayınları, 2. Basım, 2023. 

Açıkyıldız, Birgül. Ezidiler: Bir Toplumun, Kültürün ve Dinin Tarihi. İstanbul: Alfa Basım 

Yayım, 1. Basım, 2015. 

Aktaş, Ahmet. “Müslüman Kardeşler (Mısır)”. İslam Dünyasında Alternatif Düzen Talepleri. 

ed. Ahmet Aktaş. 21-61. Ankara: Hece Yayınları, 1. Basım, 2021. 

Akyüz, Gabriyel. Tüm Yönleriyle Süryaniler. Mardin: Anadolu Ofset, 1. Basım, 2005. 

Al-Azmeh, Aziz. İslamlar ve Moderniteler. çev. Elçin Gen. İstanbul: İletişim Yayınları, 4. 

Basım, 2021. 

Alarabiya. “Aşiretü’l ‘el-Bağdadi’ lilarabiya net: Lem nubayi’ ve nahnu minhu bera”. 18 

Ağustos 2015. Erişim 13 Haziran 2024. https://l24.im/OTG72R 

Albayrak, Kadir. Keldaniler ve Nasturiler. Konya: Vadi Yayınları, 1. Basım, 1997. 

Ammerman, Nancy T. “Dini Kimlikler ve Dini Kurumlar”. çev. Hüsamettin Arslan. Din 

Sosyolojisi El Kitabı. ed. Michele Dillon. 299-325. İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 1. 

Basım, 2014. 

Armstrong, Karen. Tanrı Adına Savaş. çev. Murat Erdem. İstanbul: Alfa Yayınları, 2. Basım, 

2017. 

Arpa, Enver. Siyasi Selefilik & Küresel Cihad. Ankara: Eskiyeni Yayınları, 1. Basım, 2018. 

Arsava, Ayşe Füsun. Azınlık Kavramı ve Azınlık Haklarının Uluslararası Belgeler ve Özellikle 

Medeni ve Siyasi Haklar Sözleşmesinin 27. Maddesi Işığında İncelenmesi. Ankara: 

Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Basımevi, 1993. 

Aydın, Mehmet. Dinler Tarihine Giriş. Konya: Nüve Kültür Merkezi, 4. Basım, 2008. 

Aydın, Suavi - Emiroğlu, Kudret. Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 1. 

Basım, 2003. 

Aydınalp, Halil. Canlı Bomba Sosyolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2. Basım, 2016. 

Aydınalp, Halil. “Sosyal Çatışma Sürecinde Din”. Din Sosyolojisi El Kitabı. ed. İhsan 

Çapcıoğlu - Niyazi Akyüz. 645-670. Ankara: Grafiker Yayınları, 6. Basım, 2020. 

Aziz S. Atiya. Doğu Hristiyanlığı Tarihi. çev. Nurettin Hiçyılmaz. İstanbul: Doz Yayınları, 1. 

Basım, 2005. 

Barfield, Thomas. Afganistan: Politik ve Kültürel Bir Tarih. çev. Burhan Yüksekkaş. İstanbul: 



 82 

VakıfBank Kültür Yayınları, 1. Basım, 2021. 

Bauman, Zygmunt. Akışkan Modern Dünyada Kültür. çev. İhsan Çapçıoğlu - Fatih Ömek. 

Ankara: Atıf Yayınları, 1. Basım, 2015. 

Bayrak, Defne. Usame. İstanbul: Ark Kitapları, 1. Basım, 2012. 

Bilgin, Ülkü. Azınlık Hakları ve Türkiye. İstanbul: Kitap Yayınevi, 1. Basım, 2007. 

BMGK (Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi). K.661/1990 (06 Ağustos 1990). 

https://digitallibrary.un.org/record/94221?v=pdf 

Brock, Sebastian P. “‘Süryani’: Kimlik ve Arkaplanı”. çev. Zafer Duygu vd. Süryaniler: 

Kimlik, Din, Literatür. ed. Zafer Duygu vd. 17-32. İstanbul: Selenge Yayınları, 1. 

Basım, 2023. 

Burke, Jason. El Kaide: Terörün Gölgesi. çev. Ebru Kılıç. İstanbul: Everest Yayınları, 1. 

Basım, 2004. 

Butts, Aaron Michael. “Asuri Hristiyanlar”. çev. Zafer Duygu vd. Süryaniler: Kimlik, Din, 

Literatür. ed. Zafer Duygu vd. 33-48. İstanbul: Selenge Yayınları, 1. Basım, 2023. 

Büyükkara, Mehmet Ali. “11 Eylül’le Derinleşen Ayrılık: Suudî Selefîyye ve Cihadî 

Selefîyye”. Dini Araştırmalar Dergisi 7/20 (2004), 205-234. 

Büyükkara, Mehmet Ali. Çağdaş İslami Akımlar. İstanbul: Klasik Yayınları, 11. Baskı., 2021. 

Büyükkara, Mehmet Ali. Geçmişten Günümüze Kabe’nin İşgali. İstanbul: Rağbet Yayınları, 5. 

Basım, 2018. 

Büyükkara, Mehmet Ali. İhvan’dan Cuheymân’a Suudi Arabistan ve Vehhabilik. İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2. Basım, 2020. 

Can, Umut. “1234 Anonim Süryani Kroniğinde Süryani Kimliği”. Süryaniler: Kimlik, Din, 

Literatür. ed. Zafer Duygu vd. 299-310. İstanbul: Selenge Yayınları, 1. Basım, 2023. 

Carrar, Hüsni Ethem. Abdullah Azzam - Racul Da’va ve Medresati’l Cihad. Amman/Ürdün: 

Dar el-Ziya, 1. Basım, 1990. 

Center for Constitutional Rights. “Factsheet: Torture at Abu Ghraib and Al Shimari v. CACI”. 

Erişim 12 Haziran 2024. https://ccrjustice.org/node/10242 

Challiand, Gérard - Blin, Arnaud. Terörizmin Tarihi: Antikçağdan IŞİD’e. çev. Bülent Tanatar. 

İstanbul: Nora Kitap, 1. Basım, 2016. 

Cleveland, William L. Modern Ortadoğu Tarihi. çev. Mehmet Harmancı. İstanbul: Agora 

Kitaplığı, 2008. 

Country Policy and Information Note Iraq: Internal Relocation, Civil Documentation and 

Returns. Home Office, Ekim 2023. 

https://assets.publishing.service.gov.uk/media/654104b846532b001467f614/IRQ+CPI



 83 

N+Internal+relocation_+civil+documentation+and+returns.pdf 

Dumayji, Abdullah Omar. Fehm es-selef es-saliḥ. Riyad/Suudi Arabistan: Merkez el-Beyan, 1. 

Basım, 2015. 

Durak, Nihat. “Süryani Ortodoks Kilisesi”. Süryaniler ve Süryanilik. ed. Ahmet Taşğın vd. 

1/187-210. Ankara: Orient Yayınları, 1. Basım, 2005. 

Duygu, Zafer. Hristiyanlık ve İmparatorluk: Geç Antikçağ’da Kilise-Devlet İlişkileri ve 

Kristoloji Paradigmaları. İstanbul: Timaş Yayınları, 2. Basım, 2023. 

Duygu, Zafer. İslâm ve Hristiyanlık: Hristiyanlara Göre İki Dinin Karşılaşması ve İlk 

Etkileşimler. İstanbul: Timaş Yayınları, 1. Basım, 2021. 

Ebu Muhammed el-Makdisi. Milleti İbrahim. çev. Orhan Panaltı. Konya: Umde Yayınları, 5. 

Basım, 2018. 

Ebu Musab el-Suri. Da’va el-muḳavemeh el-İslamīyye el-ʿAlemīyye. 1 Cilt. İstanbul: Dar el-

Kitab el-Aʿlemi, 1. Basım, 2021. 

Ebu Musab es-Suri. Afganistan, Taliban ve İslam’ın Bugünkü Savaşı. çev. Muhammed Atta. 

İstanbul: Küresel Kitap, 2. Basım, 2021. 

Ebu Musab es-Suri. Mustaz’afların Savaşı. çev. Mahmud Bektaş. İstanbul: Küresel Kitap, 1. 

Basım, 2023. 

Ebu Musab ez-Zerkavi. Tarih Boyunca Şiilerin İslam Ümmetine Yaptıkları İhanetler. çev. 

Mahmud Bektaş. İstanbul: Küresel Kitap, 1. Basım, 2020. 

Ekrem Hicazi. Dirāsāt fi’s-Selefīye el-Cihādīyye. Kahire/Mısır: Madārāt li-l-Abḥās̱, 1. Basım, 

2013. 

Erkilet, Alev. Orta Doğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler. İstanbul: Büyüyenay 

Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Erkmen, Serhat. “Irak’ta İşgal Sonrası Sı̇yasal Yaşam ve 2010 Parlamento Seçı̇mleri”. 

Ortadoğu Etütleri 2/3 (Temmuz 2010), 107-145. 

Eymen ez-Zevahiri. Peygamber’in Sancağı Altındaki Süvariler. çev. Bilal Hicazlı - Melike 

Ayşe Hicazlı. İstanbul: Küresel Kitap, 1. Basım, 2018. 

Fuad Hüseyin. Zerkavi: El-Kaide’nin Yeni Kuşağı. çev. Defne Bayrak. İstanbul: Küresel Kitap, 

2023. 

Gazali, Abu Hamid Muhammed. el-Cemʿ el-ʻAvām ʻan ʻilm el-kelām. Cidde/Suudi Arabistan: 

Dār el-Minhāc, 1. Basım, 2017. 

Giddens, Anthony - Sutton, Philip W. Sosyolojide Temel Kavramlar. çev. Ali Esgin. İstanbul: 

Phoneix, 3. Basım, 2018. 

Günay, Ünver. Din Sosyolojisi. İstanbul: İnsan Yayınları, 6. Basım, 2021. 



 84 

Gündüz, Şinasi. Din ve İnanç Sözlüğü. Konya: Vadi Yayınları, 1. Basım, 1998. 

Gündüz, Şinasi. Son Gnostikler: Sabiiler, İnanç Esasları ve İbadetleri. Ankara: Vadi Yayınları, 

1. Basım, 1995. 

Hişam b. Galib. “Suudi Selefilik ve Siyasi Otorite”. çev. Nurullah Çakmaktaş. Arap 

Dünyasında Selefilik ve Selefi Hareketler. ed. Beşir Musa Nafi vd. 33-50. İstanbul: 

Yarın Yayınları, 1. Basım, 2016. 

Hubeyb es-Sudani. Küresel Cihadın Tarihi. çev. Ferhat Coşkun. İstanbul: Murabıt Yayınları, 

1. Basım, 2024. 

İbn Teymiye. el-Vasiyye el-Kübra (ila atba’ Adi b. Musafir el-Emevi). thk. Muhammed 

Abdullah el-Nimr, Cuma Osman. Taif/Suudi Arabistan: Mektebe el-Sadīḳ, 1.Baskı., 

1987. 

İbn Teymiye. Mecmuʿ el-Fetava. 36 Cilt. Medine/Suudi Arabistan: Kur’an-ı Kerim Basım ve 

Yayın Kompleksi - Davet ve İrşad Bakanlığı, 1. Basım, 2004. 

İbn Teymiye. Mecmuʿ el-Fetava. 36 Cilt. Medine/Suudi Arabistan: Kur’an-ı Kerim Basım ve 

Yayın Kompleksi - Davet ve İrşad Bakanlığı, 1. Basım, 2004. 

İbn Teymiye. Minhac el-Sünne en-Nebeviyye. thk. Muhammed Raşid Salım. 9 Cilt. 

Riyad/Suudi Arabistan: İmam Muhammed Bin Suud İslam Üniversitesi, 1. Basım, 

1986. 

İmam Zehebi. Siyer aʿlâmi nübelâ. 30 Cilt. Beyrut/Lübnan: Mūessese el-Risāle, 4. Basım, 

1986. 

Juergensmeyer, Mark. “Dini Şiddet”. çev. Halil Aydınalp. Din Sosyolojisi Çağdaş Gelişmeler. 

ed. Peter B. Clarke. 447-474. Ankara: İmge Kitabevi, 1. Basım, 2012. 

Kaplan, Yaşar. Doğu Hıristiyanları Nesturiler: Tarih, İnanç, Ritüel. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 1. Basım, 2023. 

Kirman, Mehmet Ali. Din Sosyolojisi Sözlüğü. Adana: Karahan Kitabevi, 1. Basım, 2016. 

Kirman, Mehmet Ali. “Küresel Bir Sorun Olarak Din ve Şiddet”. Dini Araştırmalar Dergisi 

7/20 (2004), 315-332. 

Komite. Irak Soruşturma Raporu. çev. Muhammed İkbal Sayık. İstanbul: İyidüşün Yayınları, 

1. Basım, 2018. 

Kreyenbroek, Philip G. Ezidilik - Arka Planı, Dini Adetleri ve Metinsel Geleneği. çev. Amed 

Gökçen - Damla Tanla. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 1. Basım, 2014. 

Kurt, Abdurrahman. Din Sosyolojisi. Bursa: Sentez Yayıncılık, 22. Basım, 2020. 

Lescot, Roger. Yezidiler - Din Tarih ve Toplumsal Hayat Cebel Sincar ve Suriye Yezidileri. 

çev. Ayşe Meral. İstanbul: Avesta Yayınları, 3. Basım, 2014. 



 85 

Levallois, Agnès - Jérôme Cousseran (ed.). The Financing of the “Islamic State” in Syria and 

Iraq (ISIS): in-depth analysis. Brüksel: Avrupa Parlementosu, 2017. 

https://doi.org/10.2861/193643 

Luizard, Pierre-Jean. Işid Tuzağı. çev. Yasemin Özden Charles. İstanbul: İletişim Yayınları, 3. 

Basım, 2018. 

Mahmood, Abdalsalam. Irak’ta Yeniden Devlet İnşa Sürecinin Başarısız Olmasında İç ve Dış 

Faktörlerin Rolü (2003-2017). Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2023. 

Marshall, Gordon. Sosyoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2. Basım, 2005. 

Medya Kurulu. Ensar el-İslam Cemaati. çev. Muhsin Demirci. İstanbul: Küresel Kitap, 1. 

Basım, 2015. 

Nafi, Beşir Musa. “Selefiliğin Kavram Sorunsalı, Tarihi ve Muhtelif Görünümleri”. çev. 

Nurullah Çakmaktaş. Arap Dünyasında Selefilik ve Selefi Hareketler. ed. İzzuddin 

Abdu’l-Mevla vd. 11-32. İstanbul: Yarın Yayınları, 1. Basım, 2016. 

O’Donnell, Kelly - Newland, Kathleen. The Iraqi Refugee Crisis: The Need For Action. 

Migration Policy Institute, 2008. 

Okçu, Davut. Yezidilik ve Yezidiler. İstanbul: Ekin Yayınları, 1. Basım, 2021. 

Ongoing Displacement: A Profile of Iraq 2013-2014. Irak: Uluslararası Göç Örgütü (IOM), 

Eylül 2014. 

Oran, Baskın. Etnik ve Dinsel Azınlıklar: Tarih, Teori, Hukuk, Türkiye. İstanbul: Literatür 

Yayınları, 1. Basım, 2018. 

Oran, Baskın. Küreselleşme ve Azınlıklar. Ankara: İmaj Yayınevi, 5. Basım, 2009. 

Oran, Baskın. Türkiye’de Azınlıklar: Kavramlar, Teori, Lozan, İç Mevzuat, İçtihat, Uygulama. 

İstanbul: İletişim Yayınları, 8. Basım, 2018. 

Özervarlı, M. Sait. “Selefiyye”. TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV Yayınları, 2009. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/selefiyye 

Ramazan el-Buti. el-Selefiye Merhale Zamaniya Mübareka la Mezhep İslami. Şam/Suriye: Dar 

el-Fikr, 14. Basım, 2010. 

Rogozinski, Jacob. Cihatçılık - Kurban Geri Döndü. çev. Melis Aktaş. İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık, 1. Basım, 2021. 

Roy, Oliver. Siyasal İslamın İflası. çev. Cüneyt Akalın. İstanbul: Metis Yayınları, 6. Basım, 

2020. 

Salihi, Emin. Irak: Devletin Çöküşü ve Çatışma Süreci. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 1. Basım, 

2017. 



 86 

Sevinç, Bayram. Terör Endüstrisi: Din ve Şiddet. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1. Basım, 

2019. 

Seyyid Kutub. Ma’alim fi’t-Tareek. Kahire/Mısır: Dar el-Şurūḳ, 11. Basım, 1987. 

Smith, Anthony D. Milli Kimlik. çev. Bahadır Sina Şener. İstanbul: İletişim Yayınları, 1. 

Basım, 1994. 

Şahzad, Seyid Saleem. El Kaide ve Taliban’ın İçinde - Bin Ladin ve 9/11’in Ötesinde. çev. 

Abdullah Tatlı. İstanbul: Küresel Kitap, 2. Basım, 2014. 

Şeref Han. Şerefname. çev. Mehmet Emin Bozarslan. İstanbul: Ant Yayınları, 1. Basım, 1971. 

Tetik, Ümit. Orta Doğu’da Devlet Dışı Silahlı Aktörlerin Oluşumu: Irak ve Suriye. Ankara: 

Siyasal Kitabevi, 1. Basım, 2023. 

Timur, Kasım. Performatif Terörizm ve “İslam Devleti” Örgütü. Ankara: Siyasal Kitabevi, 1. 

Basım, 2023. 

Usame bin Ladin. Cihad Menhecine Dair. çev. Feridun Dinçer. İstanbul: Küresel Kitap, 2. 

Basım, 2016. 

Useymin, Muhammed b. Salih el-. Şeyḫ Muhammad b. Abdulvahhab hayatuhu ve fikruhu. 

Riyad/Suudi Arabistan: Dar al-ʿUlum, 1. Basım, 1993. 

Ülken, Hilmi Ziya. Sosyoloji Sözlüğü. Ankara: Milli Eğitim Basımevi, 1. Basım, 1969. 

Warrick, Joby. Siyah Bayraklar: IŞİD’in Hikayesi. çev. Işık Tansal. İstanbul: A7 Kitap, 3. 

Basım, 2016. 

Watt, W. Montgomery. İslami Hareketler ve Modernlik. çev. Turan Koç. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 3. Basım, 2016. 

Wellman, James K. - Tokuno, Kyoto. “Dinsel Şiddet Kaçınılmaz mıdır?” çev. İhsan Çapcıoğlu. 

Dini Araştırmalar Dergisi 7/20 (01 Haziran 2004), 631-368. 

“Cariyelik mi Fahişelik mi?” DABIQ 9 (2015). 

“İslam Devleti Kürtlerle Neden Savaşmaktadır?” Konstantiniyye. 

“İslam Dini ve Müslümanların Cemaati-1”. Rumiyah 1 (2016). 

“Muharip Hristiyanların Hedef Alınmasının Hükmü”. Rumiyah 9 (2017). 

“Mücahidlerin Saldırılarının Müşriklerin Ekonomisine Etkisi”. Rumiyah 6 (2017). 

“Mürted Kardeşler”. Konstantiniyye 6 (2016). 

 

  



 87 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 88 

Ek 1. Etik Kurul Kararı 

 



 89 

Ek 2. Etik Kurul Değerlendirme Formu 

 


