
 

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI  

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           

           

           

           

           

   

 

 

 

SAMSUN 

2024 

 

YUNUS TİKER 

 

      

 

YARATICI YAZARLIĞIN TEMELİ OLARAK YARATICI 

OKURLUK 
 

Doktora Tezi 

 

Danışman 

Doç. Dr. Bekir Şakir KONYALI 

 

 

 

 

 

 



 

 

TEZ KABUL VE ONAYI 

 

Yunus Tiker tarafından, Doç. Dr. Bekir Şakir KONYALI danışmanlığında 

hazırlanan “YARATICI YAZARLIĞIN TEMELİ OLARAK YARATICI 

OKURLUK”  başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından  9.9.2024 tarihinde yapılan 

sınav sonucunda oy çokluğu ile başarılı bulunarak Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

 
Unvanı Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Ana Bilim/Ana Sanat Dalı 

 

 

Sonuç 

Başkan 

 

Prof. Dr. Burhanettin TATAR  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim 

Dalı 

☐  Kabul 

☒  Ret 

Üye 
 

Prof. Dr. Şaban Sağlık  

Fatih Sultan Mehmet Vakıf 

Üniversitesi 

Türkçe ve Sosyal Bilimler 

Anabilim Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

Üye 

Doç. Dr. İlknur TATAR 

KIRILMIŞ  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı 

☐  Kabul 

☒  Ret 

Üye 

 

Doç. Dr. Üyesi Bekir Şakir 

KONYALI  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

Üye 

 

Dr. Öğr. Üyesi Fikret USLUCAN 

Giresun Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

 

 

 

 Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 

üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 

 

 

 

Prof. Dr. Faik Ahmet SESLİ 

Enstitü Müdürü 

 



 

 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI  
 

Hazırladığım Doktora tezinin bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve akademik 

kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak kullandığım her 

alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin Kaynaklar’da 

gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna uygun yazıldığını 

ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu Yönetmeliği’nin 3. bölüm 9. 

maddesinde belirtilen durumlara aykırı davranılmadığını taahhüt ve beyan ederim. 

Etik Kurul Gerekli mi? 

Evet   ☐   (Gerekli ise ekler kısmına ekleyiniz) 

Hayır ☒ 

 

  

03/09/2024 

Yunus TİKER 

 

 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

Tez Başlığı : YARATICI YAZARLIĞIN TEMELİ OLARAK YARATICI 

OKURLUK   

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 02/01/2024 

tarihinde intihal tespit programından alınmış olan özgünlük raporu sonucunda;  

Benzerlik oranı   : % 22 

Tek kaynak oranı  : % 5    çıkmıştır.  

 

 

 

03/01/2024 

Doç. Dr. Bekir Şakir KONYALI 

 

 



iii 

 

ÖZET 

 

YARATICI YAZARLIĞIN TEMELİ OLARAK YARATICI OKURLUK  

Yunus TİKER 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı  

Doktora, Eylül/2024  

Danışman: Doç. Dr. Bekir Şakir KONYALI 

 

Yaratıcı okumanın, yaratıcı yazma sürecinde oynadığı rolü ortaya koymayı 

amaçlayan bu çalışma; edebiyat felsefesi, hermenötik ve okur merkezli edebiyat 

teorileri gibi disiplinler arası yaklaşımları temel alarak okurun metinle olan 

etkileşimini ve bu etkileşimin yaratıcı yazarlık becerilerini nasıl şekillendirdiğini ele 

almaktadır. Bu bağlamda okur, okuma, yazar ve yazma kavramlarının tarihsel 

gelişiminden ziyade kuramsal gelişimine odaklanılan araştırmada, öncelikle 

okumanın ontolojik boyutu ile ontolojik bir çaba olarak yazma eylemi genel 

hatlarıyla ortaya konulmaya çalışılmıştır. Ardından okurun metne yönelik tutumları 

tartışmaya açılarak pasif okurluktan yaratıcı okurluğa geçiş sürecinde kuramsal 

çerçevesi ile ortaya konulan; metnin karşısında durmak: pasif okuma, metni eylem 

olarak görmek: aktif okuma, metnin sınırlarını aşmak / sorgulamak: eleştirel / 

reflektif okuma, metni görünür kılmak: göstergebilimsel ve fenomenolojik okuma ve 

metni yeniden üretmek: yaratıcı okuma kavramları eşliğinde okurun metne yönelik 

tutumları ve metin ile okur arasında kurulan bağın, felsefî ve teorik boyutlarına 

dikkat çekilmiştir. Bununla birlikte sözlü gelenek ve yazılı kültür bağlamında 

anlatının güncelleştirilmesi, farklı alanlar arasında metnin transferi, yapıbozum, eş-

yazarlık ve okumanın kurgusal karakteri, diğer bir deyişle yeniden kurma 

bağlamında yaratıcı okumanın formları üzerinde durulmuştur. Böylece yaratıcı 

okumanın da kuramsal tasnifi oluşturulmaya çalışılmış ve yaratıcı okumanın, yaratıcı 

yazma sürecinde sadece bir araç olmakla kalmayıp aynı zamanda temel itici bir güç 

olduğu savunulmuştur. Bu minvalde okumanın, yalnızca metni anlamlandırma değil, 

aynı zamanda yeni anlamlar üretme ve üretilen yeni anlamlar eşliğinde yeni eserler 

ortaya koyma süreci olduğu ifade edilmiştir. Son olarak metinlerle etkileşim kurma 

ve anlam yaratma sürecinde kazanılan becerilerin, yazarların kendi metinlerini 

oluşturmalarında nasıl bir rol oynadığı ve bu bağlamda yaratıcı yazarlığın gerek 

teorik gerek pratik alanda yaratıcı okuma ile nasıl mümkün kılınabileceği dile 

getirilmiştir. 

 

 

 

 

Anahtar Sözcükler: Yaratıcı okurluk, Yaratıcı yazarlık, Edebî hermenötik, Okur-

tepki teorisi  



iv 

 

ABSTRACT 

 

THE CREATIVE READER AS THE FOUNDATION OF CREATIVE WRITING  

Yunus TİKER 

Ondokuz Mayıs University 
Institute of Graduate Studies 

Department of Turkish Language and Literature 

Ph.D., September/2024  

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Bekir Şakir KONYALI 

 

This dissertation aims to reveal the role of creative reading in the creative 

writing process, is based on interdisciplinary approaches such as the philosophy of 

literature, hermeneutics, and reader-response theories. It examines the interaction 

between the reader and the text, and how this interaction shapes the writing skills, 

and in this context, rather than focusing on the historical development of the concept 

of the reader, reading, writer, and writing, the research concentrates on its theoretical 

development. Initially, the attitudes of the reader towards the text are discussed. In 

the transition from passive readership to creative readership, the theoretical 

framework of the reader's attitudes towards the text and the bond established between 

the text and the reader  are highlighted, emphasizing their philosophical and 

theoretical dimensions. Moreover, the study explores the forms of creative reading in 

the context of the relevance of the narrative within oral tradition and written culture, 

the transfer of text between different fields, deconstruction, co-authorship, and re-

constructing the text. Thus, creative reading is argued not only to be a tool in the 

creative writing process but also a fundamental driving force. In this context, reading 

is described not only as the process of understanding the text but also as the process 

of generating new meanings and creating new works in tandem with these newly 

produced meanings. Finally, the study addresses how the skills acquired in the 

process of interacting with texts and creating meaning play a role in writers creating 

their own texts, and how creative writing can be made possible both theoretically and 

practically through creative reading. 

 

 

 

 

Keywords:  Creative readership, Creative writing, Literary hermeneutics, Reader-

response theory 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

ÖN SÖZ VE TEŞEKKÜR 

 

Yaratıcı yazarlık ve yaratıcı okurluk arasındaki ilişki, edebiyatın dinamik 

süreçlerini anlamak ve bu süreçleri anlamlandırmak için önemli bir tartışma alanı 

sunmaktadır. Bu ilişkinin temelleri, yalnızca yazarlığın teknik ve yaratıcı becerilerle 

sınırlı olmadığını, aynı zamanda okurun metinle kurduğu etkileşimin de yazının 

yaratım sürecine katkı sağladığını öne sürer. Yaratıcı yazarlık, yalnızca belirli bir 

konu veya formda yazı üretmekle değil, aynı zamanda varoluşsal, kültürel ve 

toplumsal bağlamlarla iç içe geçmiş anlamları ifade edebilme gücüyle de ilişkilidir. 

Bu bağlamda yaratıcı okurluk, okurun bir metni anlamaktan öte, metinle aktif bir 

diyalog kurarak metni yeni anlamlar üretmek için yeniden şekillendirme sürecidir. 

Yaratıcı okurluk, bir okurun metne kattığı her bir anlam, his ve tecrübe ile 

derinleşen bir deneyimdir. Bu süreçte okur, metni bir yaratım alanı olarak görür, ona 

kendi düşünsel ve duygusal perspektiflerini ekler. Yaratıcı okuma, bireyin metni 

kişisel bir yaratım sürecine dönüştürmesine olanak tanır ve metni yalnızca “alıcı” 

olarak değil, onun bir “yaratıcı ortak” olarak rol almasına imkân verir. Bu okuma 

türü, metnin katmanlarına inerek okurun daha önce gözden kaçırabileceği derin 

anlamları ve izlenimleri de gün yüzüne çıkarır.  

Yaratıcı yazarlık ise bu sürecin başka bir aşamasıdır. Yazar, tıpkı yaratıcı bir 

okur gibi, dünyayı ve insan deneyimini anlamak için dilin olanaklarını zorlar. Fakat 

yazarlık, bir adım daha ileriye giderek, dilin bu anlam üretme gücünü bireysel bir 

yaratım olarak sunma amacını taşır. Yaratıcı yazarlık, okurun yaratıcı katılımını bir 

tür yazılı eylem olarak kabul eder; burada metin yalnızca yazarın düşüncelerinin ve 

duygularının yansıması olmakla kalmaz, aynı zamanda okurun yaratıcı katkısı 

sayesinde şekillenen bir düşünsel alan hâline gelir. 

Bu iki süreç arasındaki etkileşim, yazının doğasında gizlidir. Yaratıcı 

yazarlık, yaratıcı okurlukla beslenir ve her iki alan da birbirini güçlendirir. Okurlar, 

metinlere kendi dünyalarından, geçmişlerinden, deneyimlerinden farklı katmanlar 

ekleyerek metni yeniden şekillendirir ve bu yeniden şekillendirme, yazarın yaratma 

sürecine benzer bir şekilde, yaratıcı yazarlığın temel taşlarını oluşturur. Bu 

bağlamda, yaratıcı yazarlık ve yaratıcı okurluk, birbirini tamamlayan ve birbirinden 

beslenen iki yaratıcı eylemdir.  



vi 

 

Bu bağlamda, "Yaratıcı Yazarlığın Temeli Olarak Yaratıcı Okurluk" konusu, 

yaratıcı yazarlık ve okurluk arasındaki karşılıklı etkileşimi, dilin ve metnin yaratıcı 

potansiyelini ortaya koyma sürecini incelemeyi hedeflemektedir. Okurun, yazının 

yaratım sürecine olan katkısı, yazarlığın evriminde ve dilin anlam üretme gücünün 

açığa çıkmasında merkezi bir rol oynamaktadır. Bu nedenle, yaratıcı yazarlığın 

temelleri yalnızca teknik becerilerle değil, aynı zamanda okurun yaratıcı katılımıyla 

şekillenir. 

Lisans öğrenciliğim yıllarına uzanan bir dönemde, Samsun’un en mütevazi 

mekânlarından biri olduğu hâlde edebiyat, sanat, felsefe, mimari ve bilumum bilim-

sanat konularının merkezi olan, müdavimlerinin büyük bir kısmı güzide okurlardan 

oluşmasına rağmen açıldıktan uzun yıllar sonra tesadüfi bir okumayla adınının 

Altınova Çay Bahçesi olduğu idrakine varılan, dervişane kişiliği sayesinde 

mihmanları tarafından ismi mekânıyla müsemma olarak bilinen Hamza Ağabey’in 

çay ocağındaki bir edebiyat sohbetinde, bölümümüzdeki bir doktora öğrencisi olarak 

tanıştığım ve o günden itibaren yolumuzun çok defa çeşitli vesilelerle kesiştiği, hem 

öykü yazarı hem de akademisyen kimliğiyle gıpta ettiğim değerli danışmanım Doç. 

Dr. Bekir Şakir Konyalı, gerek insani gerek akademik darlığa düştüğüm her an, beni 

yine ve yeniden ayağa kaldıran örnek danışan tutumuyla teşekkürlerin en büyüğüne 

mazhardır. Çalışma alanlarından biri ve belki de kendisi için en özeli olan yaratıcı 

yazarlık konusundaki fikirleriyle benim Rollo May’in cesaret imgesine dönüşmemi 

sağlayan Doç. Dr. İlknur Tatar Kırılmış’a ve hocalarım tarafından özenle korunup 

kristal fanus içinde sınıfa getirilerek dağarcık hazineme kazandırdıkları hermenötik 

kavramının zihnimdeki rol modeli olan ancak engin deneyiminden istifade edebilme 

şansını yılların araya koyduğu mesafeden dolayı kendisine geç kaldığım uktesini her 

daim içimde hissettiğim Prof. Dr. Burhanettin Tatar’a, tez izleme komitesinin jüri 

üyeleri olarak sundukları katkılardan ötürü müteşekkirim. Lisans yıllarımdan itibaren 

talep ettiklerimi temin, talep etmediklerimi de tedarik eden, beni bana okuyan, bana 

beni okutan, “nice okumaktır”ı nice okuma yaparak/yaptırarak bir miktar da (azlığı 

kendi eksikliğimdendir) olsa kavramamı sağlayan değerli hocalarım Prof. Dr. Yavuz 

Demir, Prof. Dr. Şaban Sağlık, Prof. Dr. Dursun Ali Tökel, Prof. Dr. Şahin Köktürk, 

Prof. Dr. Alaattin Karaca başta olmak üzere bütün hocalarıma okuduğum ve 

okuyacağım harfler miktarınca minnettarım. Haklarını, bilinen bilinmeyen hiçbir 

teşekkür sözcüğü ile ödeyemeyeceğim, benim ilk okurum olan, bana okuyan, beni 



vii 

 

okutan ve bugünlere gelmemi sağlayan annem Fatma Tiker ve babam Haydar Tiker’e 

sonsuz şükran borçluyum. Son ve en içten teşekkürümü ise, bilimsel her çalışmada 

olduğu gibi kendilerinden çalınan zaman ve ilgiye rağmen destek, saygı ve 

sevgilerini her an bana hissettiren, hem benim için hem de kendileri için zaman 

darlığı çektiğimiz bütün süreç boyunca bana karşı sergiledikleri ısrarlı sabır adına 

eşim Zeynep Hatice, kızım Beren İpek ve aramıza yeni katılan oğlum Mustafa 

Baran’a ediyorum. 

 

 

         Yunus TİKER 



viii 

 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ KABUL VE ONAYI  ..................................................................................................... i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI  ...................................................................... ii 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI  ...................................................... ii 

ÖZET  .................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT  .......................................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR  ..................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................... vii 

SİMGELER VE KISALTMALAR  .................................................................................. viii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 5 
OKUMA VE YAZMANIN ONTOLOJİK TEMELLERİ...................................... 5 

 Okumanın Ontolojisi ......................................................................................... 5 1.1.

 Ontolojik Bir Çaba Olarak Yazma .................................................................. 11 1.2.

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 17 
OKURUN METNE YÖNELİK TUTUMU ............................................................ 17 

 Metnin Karşısında Durmak: Pasif Okuma ...................................................... 17 2.1.

 Metni Eylem Olarak Görmek: Aktif Okuma ................................................... 26 2.2.

 Metnin Sınırlarını Aşmak/Sorgulamak: Eleştirel/Reflektif Okuma ................ 34 2.3.

 Metni Görünür Kılmak: Göstergebilimsel ve Fenomenolojik Okuma ............ 42 2.4.

 Metni Yeniden Üretmek: Yaratıcı Okuma ...................................................... 50 2.5.

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .................................................................................................. 59 

YARATICI OKUMANIN FORMLARI ................................................................ 59 
 Sözlü Gelenek Bağlamında Anlatının Güncelleştirilmesi ............................... 59 3.1.

 Yaratıcı Okuma Bağlamında Metnin Transferi ............................................... 67 3.2.

 Yaratıcı Okuma Bağlamında Eş-Yazarlık (Co-Authorship) ........................... 74 3.3.

 Yapıbozum (Deconstruction) ve Yeniden Kurma (Set Up) Bağlamında 3.4.

Yaratıcı Okuma ...................................................................................................... 82 

SONUÇ ...................................................................................................................... 89 
KAYNAKLAR ......................................................................................................... 97 
ÖZ GEÇMİŞ ........................................................................................................... 103 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

SİMGELER VE KISALTMALAR 

 

bk.   : bakınız 

C.   : Cilt 

çev.   : çeviren 

ed.  : editör 

eds.  : editörler 

Hz.  : Hazreti 

M.Ö.  : milattan önce 

No.  : numara 

S.  : Sayı 

s.  : sayfa 

ss.  : sayfadan sayfaya 

thk.  : tahkik eden 

trans.  : translator 

vb.  : ve benzeri 

vd.  : ve diğerleri 

Vol.  : volume 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 Yaratıcı yazarlık, genellikle bir yazarın zihninde şekillenen bir dünyanın 

kağıda dökülmesi olarak tasvir edilir. Bu süreç, sözün ve yazının bir araya 

gelmesiyle ortaya çıkan bir yaratım eylemi olarak görülür. Ancak, bu yaratım 

yalnızca yazarın bireysel çabasının ürünü değildir. Yazma eylemi, okuma eylemiyle 

iç içe geçmiş ve karşılıklı bir etkileşim içinde gelişen bir süreçtir. Yazar, yazarken 

okur; okur, okurken yazardır. Yaratıcı yazarlık, bu iki sürecin bir araya gelmesiyle 

ortaya çıkan bir anlam üretimi ve dünyayı yeniden kurgulama eylemidir. Yazmanın, 

yalnızca bir üretim süreci olarak değil, aynı zamanda bir anlam inşa etme süreci 

olarak ele alınması, edebiyatın doğasına dair daha geniş bir anlayış geliştirilmesini 

sağlar. 

Edebiyat teorilerinde, yazarlık ve okurluk arasındaki ilişki sıklıkla birbirinden 

ayrı, bağımsız süreçler olarak değerlendirilmiştir. Bu anlayış, yazmanın ve okumanın 

farklı boyutlarını yalnızca bireysel faaliyetler olarak ele almakta ve iki sürecin 

birbirine olan katkılarını yeterince sorgulamamaktadır. Bununla birlikte, yazının 

yalnızca yazar tarafından üretilen bir ürün olmadığı, aynı zamanda okurun metni 

yaratıcı bir biçimde yeniden anlamlandırarak eserin dinamik yapısını dönüştüren bir 

süreç olduğuna dair bir farkındalık giderek artmaktadır. Yazar, metni yazarken bir 

okur gibi düşünüp aynı zamanda metni yazdığı sırada okurun nasıl bir etkileşimde 

bulunacağını, metni nasıl algılayıp anlamlandıracağını da dikkate alır. Bu durum, 

yazma sürecinin bir okuma süreciyle paralel olarak işlediğini ve her yazma eyleminin 

aynı zamanda bir okuma eylemi olduğunu ortaya koyar. 

Yazarlık ve okurluk arasındaki bu ilişkinin göz ardı edilmesi, yazma 

süreçlerine dair daha derin bir anlayış geliştirilmesini engellemektedir. Örneğin, 

yaratıcı yazarlık eğitimi, genellikle yazmaya dair teknik becerilerin kazandırılması 

üzerine yoğunlaşırken okuma eyleminin bu süreçteki yaratıcı katkısı ihmal 

edilmektedir. Oysa yazma süreci, yalnızca dilin yapılarını öğrenmekten ibaret 

değildir. Yazma, anlam üretiminde okurun katkısını da hesaba katarak metnin 

dinamik yapısını sürekli bir şekilde yeniden şekillendiren yaratıcı bir çabadır. Bu 

bağlamda okurun yaratıcı okuma süreci, yazarlık için vazgeçilmez bir boyut 

oluşturur. Yazar, metnini yaratırken yalnızca kendi duygu ve düşüncelerini değil, 

okurun olası okuma süreçlerini de göz önünde bulundurur. Bu nedenle yazma ve 



2 

 

okuma, birbirinden ayrılmayan, birbirini tamamlayan ve dönüştüren yaratıcı 

süreçlerdir. 

“Okuma edimi, baştan sona, önümüzdeki metni okuma yaşantımızın geçmişi, 

şimdisi, geleceği arasındaki bir köprüdür.”
1
 Her okuma, yazmanın bir biçimidir; 

çünkü okur, metni kendi zihinsel dünyasında yeniden şekillendirir, yorumlar ve ona 

anlam katar. Okumak, anlam yaratma eyleminin bir parçasıdır ve bu anlam yaratma 

süreci, yalnızca metnin yüzeyindeki anlamlarla sınırlı kalmaz. Okurun zihinsel 

dünyası, metni bir yaratım süreci olarak yeniden kurar ve bu yeniden kurma, yazınsal 

bir eylemin doğasına katkı sağlar. Bu bağlamda yazarlık ve okurluk arasındaki 

sınırların net bir şekilde çizilemeyeceği, her iki sürecin birbirini besleyen yaratıcı 

boyutları olduğuna dair bir farkındalık geliştirilmesi gereklidir. Yazma sürecinin bir 

okuma süreci olarak anlaşılması, hem yazarlık hem de edebiyat kuramları açısından 

önemli bir yenilik taşır. Bu çalışma, yaratıcı yazarlığın yalnızca bireysel bir eylem 

olmadığını, okurun metne olan katkısının bu süreçte belirleyici bir rol oynadığını 

ortaya koymayı amaçlamaktadır. Yazarın metni üretirken okur perspektifini nasıl 

içselleştirdiği, okurun ise metni nasıl yaratıcı bir biçimde yeniden inşa ettiği, yazının 

anlamını ve biçimini nasıl dönüştürdüğü üzerine yapılacak bir inceleme, yazınsal 

üretimin çok boyutlu yapısını daha derinlemesine anlamamıza olanak tanıyacaktır. 

Bu bağlamlarla yola çıktığımızda çalışmamızın problemi, yazma ve okuma 

arasındaki ilişkiyi gözler önüne sermek ve yaratıcı okurluğun yazarlık sürecindeki 

rolünü tartışmaktır. Yaratıcı okurluğun, yazarlıkla eşdeğer bir öneme sahip olduğu 

düşüncesi, bu çalışmanın temel problematik alanını oluşturur. 

Çalışmanın amacı, yaratıcı yazarlık sürecini yalnızca yazan kişinin özgün bir 

dilsel üretimi olarak ele almamak, aynı zamanda yazma eyleminin okuma süreciyle 

nasıl iç içe geçtiğini tartışmaktır. Yazarlık, bir dilsel yaratım süreci olduğu kadar, 

okurun yaratıcı katkı sağladığı, metnin anlamını dönüştüren bir süreçtir. Çalışma, 

yazma ve okuma arasındaki sınırların yeniden değerlendirilmesi gerektiği görüşünü 

savunmakta ve her iki sürecin karşılıklı etkileşimde bulunarak nasıl birbirini 

dönüştürdüğünü açıklığa kavuşturmayı hedeflemektedir. Bu bağlamda, yaratıcı 

okurluk ile yaratıcı yazarlık arasındaki ilişkiyi daha derinlemesine inceleyerek yazma 

sürecinin okuma ile nasıl şekillendiğini ve okurun metni nasıl yaratıcı bir şekilde 

yeniden inşa ettiğini ortaya koymak amaçlanmaktadır. Böylece, yazarlık eğitiminde 

                                                 
1
 Akşit Göktürk, Okuma Uğraşı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2014, s. 138. 



3 

 

okurun yaratıcı katkısının nasıl yer alabileceğine dair yeni bir bakış açısı geliştirmek 

ve yaratıcı okurluğun yazarlık pratiğindeki önemi hakkında farkındalık yaratmak 

hedeflenmektedir. 

Bu çalışmanın önemi, yazma eylemini yalnızca yazara ait bir faaliyet olarak 

görmektense, okurun katkısını da hesaba katarak her iki sürecin bir bütün olarak nasıl 

işlediğini incelemesindedir. Edebiyat kuramlarında yazarlık ve okurluk genellikle 

birbirinden bağımsız, ayrı süreçler olarak ele alınır. Ancak bu çalışma, yazarlık ve 

okurluk arasındaki ilişkiyi yeniden tanımlayarak, bu iki sürecin birbiriyle olan 

karşılıklı etkileşimini ve yaratıcı süreçteki rollerini ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Yazma ve okuma, her ne kadar genellikle farklı faaliyetler olarak kabul edilse de 

yazma süreci okur perspektifini de içerir. Yazar, metni yaratırken okurun nasıl 

algılayacağına, anlamlandıracağına ve metni nasıl yeniden kurgulayacağına dair 

varsayımlarda bulunur. Bu da yazma sürecinin bir okuma süreci olduğunu gösterir. 

Ayrıca, yaratıcı yazarlık eğitiminde okurun katkısının vurgulanması gerektiği fikrini 

destekleyerek yazarlık eğitiminin daha kapsamlı ve yaratıcı bir yaklaşımla yeniden 

şekillendirilmesine katkı sağlamayı hedeflemektedir. Bu çalışma, yazma sürecine 

okurun yaratıcı katkısının dahil edilmesinin önemini ortaya koyarak, yazma ve 

okuma süreçlerinin birbirini nasıl dönüştürdüğünü ve anlam ürettiğini derinlemesine 

tartışacaktır. 

Bu araştırma, betimsel analiz yöntemine dayanmaktadır. Betimsel analiz, 

yazma ve okuma süreçlerinin dinamiklerini anlamak amacıyla kullanılmıştır. 

Çalışmada, yazma sürecinin okuma eylemiyle olan karşılıklı etkileşimi ve bu iki 

sürecin birbirini nasıl dönüştürdüğü üzerine kuramsal bir inceleme yapılmaktadır. 

Yazma ve okuma arasındaki ilişki, kuramsal bir çerçevede ele alınmış ve yazarlık 

sürecinin bir okuma süreci olarak anlaşılması gerektiği savunulmuştur. Betimsel 

analiz yöntemi ile bu ilişkilerin daha geniş bir bağlamda açıklığa kavuşturulmasını ve 

yazma sürecinde okurun yaratıcı katkısının nasıl bir rol oynadığını anlamayı 

hedeflemiştir. Bu araştırmada herhangi bir metin örneği üzerinden doğrudan bir 

inceleme yapılmamakla birlikte, yazma ve okuma arasındaki etkileşim üzerine genel 

bir analiz yapılmıştır. Betimsel analiz yöntemi, yaratıcı yazarlık ve yaratıcı okurluk 

arasındaki ilişkiyi ve bu ilişkilerin yazma pratiğine olan etkilerini ortaya koymak için 

tercih edilmiştir.  



4 

 

Bütün bu veriler ışığında çalışmamızın birinci bölümünde okuma ve yazmanın, 

insanın varoluşsal yapısıyla iç içe geçmiş iki temel eylem olduğu; bu bağlamda 

okumanın, varlıkla kurulan doğrudan bir bağa, bir ontolojik arayışa işaret ettiği ifade 

edilmiştir. Yazmanın ise, okumanın bu varlık arayışına yanıt verme amacıyla 

somutlaşan, düşünsel bir yaratım süreci olduğu dile getirilmiştir. Böylece yazma ve 

okumanın birbirini tamamlayan ontolojik süreçler olduğu fikriyle, her ikisinin de 

insanın kendisini ve çevresini anlama, varlığıyla bağ kurma ve dünyada bir anlam 

bulma arayışını simgelemesi yönüyle, çalışmaya temel edinmiştir.  

Çalışmamızın ikinci bölümünde okurun metinle kurduğu ilişkinin çeşitli 

yönleri, diğer bir ifadeyle okurun metne yönelik tutumları irdelenmiştir. Burada, 

metnin karşısında duran pasif okur, metni eylem alanı olarak gören aktif okur, 

metnin sınırlarını aşan ve metni sorgulayan eleştirel/reflektif okur, metni görünür 

kılan göstergebilimsel ve fenomenolojik okur, metni yeniden üreten yaratıcı okur 

kavramları teorik ve felsefî bağlamda ele alınmıştır.  

Üçüncü bölümde, yaratıcı okumanın formları, kavramsal ve kuramsal 

bağlamlar içinde tartışmaya açılmıştır. Bu bölümde, sözlü gelenekten yazılı kültüre 

geçiş sürecinde anlatıların nasıl güncellendiği, metinlerin farklı disiplinler ve alanlar 

arasında nasıl transfer edildiği ve eş-yazarlık ile yapıbozum kavramlarının yaratıcı 

okuma bağlamında nasıl ele alındığı incelenmiştir. Ayrıca, okumanın kendi içinde 

barındırdığı kurgusal karakter ve bu karakterin metinleri yeniden kurma (set up) 

sürecinde nasıl bir rol oynadığı üzerinde durulmuştur.  

Sonuç bölümünde ise yaratıcı yazmanın, hem geçmişin hem de geleceğin 

metinleriyle etkileşim içinde bulunarak ve yaratıcı okumanın açmış olduğu “geçit 

yolları” sayesinde ufukların kaynaşmasını sağlayarak yeni bir yaratım ya da yeniden 

bir yaratım süreci olduğu sonucuna varılmıştır. 

 

 

 

 

  



5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM  

OKUMA VE YAZMANIN ONTOLOJİK TEMELLERİ 

 Okumanın Ontolojisi
2
 1.1.

İlk varoluşundan itibaren gereksinim duyduğu her şey için üretmek durumunda 

olan insanoğlu, tarihsel sürecinin başlangıcıyla birlikte bu ihtiyaçlarını karşılamak ve 

yaşam kalitesini arttırmak için kendisini ve çevresini anlamaya çalışmış ya da 

anlamlandırmaya muhatap kılınmıştır. Doğası gereği yetinmeyi kabul etmeyen insan, 

ürettiği/yarattığı
3
 her şeyi sürekli geliştirerek, üzerine koyarak, kimi zaman da 

değiştirerek günümüze kadar yaşamı anlamlı kılmaya çalışmıştır ve bundan sonra da 

varoluş sürecini anlamlandırma çabasını devam ettirecektir. Bununla birlikte sosyal 

bir varlık olan ve sosyalleşme ihtiyacını dilin kılavuzluğunda sağlayan insanoğlu, var 

olduğundan beri kendini, yaşadıklarını, eğilimlerini, düşüncelerini, hayallerini, 

tecrübelerini veya başkalarıyla ilgili vb. olay ya da durumları, bu ihtiyacın bir gereği 

olarak anlama ve anlatma arzusu içerisinde olmuştur. Alıcı konumunda olan bir 

insanın, verici tarafından kendisine iletilen mesajı algılaması/kavraması “anlama”; 

verici konumunda olduğunda ise alıcıya ilettiği mesajın algılanması/kavranması ise 

“anlatma” olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu iki kavram edebî eser
4
 açısından ele 

alındığında anlama, dinleme/okuma sürecine; anlatma ise söyleme/yazma sürecine 

işaret etmektedir. 

Yaratıcı okuma bağlamında yaratıcı yazma sorununu ele alan bu çalışma, 

yazar, eser ve okur üçgeni arasındaki yaratıcılık ilişkisine dayanmaktadır. İster edebî 

eser açısından isterse edebî eserden bağımsız yalnızca anlama ve anlatma ihtiyacının 

karşılığı olarak düşünüldüğünde akla ilk gelen, acaba insan önce anlamış mıdır yoksa 

anlatmış mıdır sorusudur. Yani başlangıçta dinleyici/okur rolünü mü, yoksa 

söyleyici/yazar rolünü mü üstlenmiştir? Peki ilk okur ya da ilk yazar kimdir ve nasıl 

                                                 
2
 Bu alt başlığa ilham olan ve “oluş”un kılavuzluğunda anlama ve anlatmayı ele alan makale için bk.: 

M. Fatih Andı, “Okumanın Unutulan Ontolojisi”, Üsküdar Kültür, Sanat ve Medeniyet Dergisi, S. 7, 

2018-2, ss. 22-25. 
3
 Yaratmak sözcüğünün Latince kökeninde “hayata geçirmek”, “ortaya çıkarmak”, “üretmek”, 

“büyümek” gibi anlamları da içerdiğine dair bk.: “Create”, Online Etymology Dictionary, 

https://www.etymonline.com/search?q=create (Erişim: 29.05.2023). Ayrıca yine aynı şekilde 

Türkçe’deki yaratmak sözcüğünün kökeniyle ilgili etimologların görüşlerine dair bk.: Galip Güner, 

“Yarat- “Yaratmak, Halk Etmek” Fiilinin Etimolojisi”, Turkish Studies, Vol. 7/3, Summer 2012, ss. 

1415-1423. 
4
 Edebî eser, hem sözlü hem de yazılı olan edebî ürünleri kapsamaktadır. Edebî eserin söylenerek 

vücuda getirildiği sözlü edebiyat ürünlerinde; okurun yerinde dinleyen, yazarın yerinde ise söyleyen 

vardır. 

https://www.etymonline.com/search?q=create


6 

 

ortaya çıkmıştır? Bu sorular her ne kadar içinde paradoks barındırıyor gibi görünse 

de aslında cevapları ele alındığı kültür, felsefî doktrin ya da dinî inanışın bakış 

açısına göre belli oranda kimi farklılıklar içermektedir. 

“Okumak” terimi, kendinde barındırdığı istem, edim ve eylem yasalarıyla çok 

yönlü bir alanı kapsamaktadır. Bu itibarla okumak sözcüğünün dayandığı köken ve 

içerdiği anlam önem arz etmektedir. Küçük farklılıklar olsa da okumak sözcüğü 

hemen her dilde birbirine yakın anlamlar içermekte ve tarihsel süreç içerisinde 

okumak sözcüğünün benzer değişimler göstererek bugünkü anlamına kavuştuğu 

gözlemlenmektedir. Türkçedeki okumak kelimesinin kökeni, savaş aleti olan “ok”un 

ucuna konulan birtakım işaretlerle haber yollanması geleneğine dayandığı ileri 

sürülmektedir.
5
 Ok ile gönderilen haberler ve yapılan çağrıların Türk kültüründe yer 

edinmesiyle birlikte okumak sözcüğünün “çağırmak, davet etmek” anlamlarını 

kazandığı, daha sonra “yazılı bir metni sesli olarak okumak, seslendirmek” anlamına 

kavuştuğu ifade edilmektedir.
6
 Yine okumak sözcüğünün Arapça karşılığı olan 

“kara’e”
7
 ile Farsça karşılığı olan “handen”

8
 kelimeleri, “yazılı bir metni sese 

dönüştürme” anlamının yanında “davet etmek, misafir etmek” anlamlarını da 

taşımaktadır. Bununla birlikte İngilizcedeki “read”
9
 kelimesiyle birlikte Avrupa 

dillerinin birçoğunda okumak sözcüğü, köken bakımından Latince “bir araya 

toplamak” anlamındaki “legere” sözcüğüne dayandığı; hatta “ilkin meşe 

palamutlarının toplanması anlamını taşıdığı ve son olarak da harfleri bir araya 

getirme ve deyim yerindeyse, bir kelime olacak şekilde, onların bir demetini yapma 

legere, yani okuma olarak adlandırıldığı”
10

 öne sürülmektedir. 

Etimolojik olarak “çağırmak, davet etmek”, “toplamak”, “harf ve işaretlerden 

meydana getirilmiş bir metni çözümlemek veya seslendirmek” anlamlarını taşıyan 

okumak kavramı, özellikle tarihe yön veren medeniyetler açısından felsefî değeri 

olan, mitolojik önem atfedilen ve teolojik olarak öncelenmiş bir ontolojiye sahiptir. 

                                                 
5
 “Okumak” fiilinin kökeni ve ortaya çıkışı için bk.: Şinasi Tekin, İştikakçının Köşesi Türk Dilinde 

Kelimelerin ve Eklerin Hayatı Üzerine Denemeler, Dergâh Yayınları, İstanbul 2015, s. 31; Ünal Zal, 

“Türk Kültüründe “Ok”ların Taşıdığı Anlamlar ve “Okumak” Fiilinin Ortaya Çıkışı Üzerine”, Türk 

Dünyası Araştırmaları, S. 167, 2007, ss. 75-78. 
6
 “Okumak” sözcüğünün tarihsel süreç içerisinde yer aldığı yazılı metinlerdeki anlamları için bk.: Ali 

Arıkmert, “Okumak” Kelimesi Üzerine İnceleme, Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2014, ss. 14-17. 
7
 Mehmet Kanar, “Kara’e”, Arapça Türkçe Sözlük, Say Yayınları, İstanbul 2009, s. 1397. 

8
 Mehmet Kanar, “Handen”, Büyük Türkçe-Farsça Sözlük, Şirin Yayıncılık, Tahran 1995, s. 266. 

9
 “Read”, Online Etymology Dictionary, https://www.etymonline.com/word/read#etymonline_v_7319 

(Erişim: 29.05.2023). 
10

 Giambattista Vico, Yeni Bilim, çev. Sema Önal, Doğu Batı Yayınları, Ankara 2007, s. 111. 

https://www.etymonline.com/word/read#etymonline_v_7319


7 

 

Kelimenin kökeni bakımından ortaya çıkışında küçük farklar içerse de sonradan 

bütün dillerde sabitlenmiş ve ilk olarak zihinde beliren anlamıyla okumak, var olan 

bir konuşma eylemine, bir yazı sistemine, kısaca sesli ya da sessiz dile getirilen bir 

“söz”e işaret etmektedir. Bu bağlamda değerlendirildiğinde, Hristiyan teolojisi 

açısından “Başlangıçta söz vardı.”
11

 ayetiyle başlayan Yuhanna İncili’ne göre söz 

(Tanrı sözü), Tanrı’nın kendisidir. Diğer bir ifadeyle “söz, her şeyin kaynağını 

oluşturan mutlak varlığın ta kendisi; gerisi, o sözün yorumları veya açılımlarından 

ibarettir.”
12

 İncil’in devamında “söz”ün
13

 insan olup aramızda yaşadığı ve hiçbir 

zaman hiç kimsenin görmediği Tanrı’yı, onun anlatımıyla tanıdığımız ifade 

edilmektedir.
14

 Vücut bulan söz, Tanrı’nın varlığını ve “var-olan bir şey olarak var-

olan”ı insana aktaran okuma eyleminin bir ifadesidir. Burada, kendisinde okuma 

edimi bulunan ya da kendisine okuma edimi verilmiş olan Hz. İsa, okuma eylemini 

gerçekleştiren bir ilk-okur olarak karşımıza çıkar. Hristiyan teolojisinde okumanın 

yüceltilmesi bununla sınırlı kalmaz. Elçilerin İşleri kitabında, Yahudilerin yönelttiği 

suçlamalar üzerine savunmasını yapan Pavlus’a, “Pavlus, çıldırmışsın sen! Çok 

okumak seni delirtiyor.”
15

 diyen Festus, her ne kadar okumayı bir delilik olarak 

nitelemiş olsa da Pavlus, yaptığı savunmayla sıkı bir okur olmanın mükafatını alarak 

serbest kalmıştır. 

Sözün varoluşu ve insanlara ulaşması hususunun bir başka tezahürü de 

mitolojiktir. Yunan mitolojisine göre Tanrılar ile insanlar arasında elçilik görevi 

yapan Hermes, Tanrıların sözünü insanlara ileten bir sözcüdür. Ancak bu mesajları 

insanlara iletirken Tanrı sözünü insanların anlayabileceği bir forma dönüştürmüş ve 

bu mesajlara kendi yorumunu da katmıştır. Birçok görüşe göre Hermes’in bu 

davranışı, hermenötiğin temelini oluşturmaktadır. 

Hermeneutik terimi ilk kez olarak antik Yunan’da kullanılmıştır. Buna göre, 

antik Yunan’da, tanrıların sözleri ve mesajları insanlara, tanrıların habercisi olan 

Hermes tarafından iletildiği ve Hermes tarafından aktarılan bu sözlerde tanrılar, 

insan hayatı hakkında, insanların göremedikleri şeyleri anlaşılması kolay 

olmayan birtakım “sözel kalıplar” içinde aktardıkları, fakat bu sözlerin yalnızca 

lafzî anlamlarıyla dümdüz anlaşılmak yerine, açıklanmaları ve yorumlanmaları 

gerektiği için, tanrıların sözlerini yorumlama faaliyetine hermeneutik adı 

verilmiştir. Hermeneutik teriminin söz konusu teolojik anlamı Ortaçağda da 

                                                 
11

 Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil), Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul 2009, s. 

1125. 
12

 Yasin Aktay, vd., Önce Söz Vardı, Vadi Yayınları, İstanbul 2020, s. 17. 
13

 Burada sözün vücut bulmuş (insan olmuş) hâliyle kastedilen Hz. İsa’dır. 
14

 Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil), s. 1125. 
15

 Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil), s. 1196. 



8 

 

korunmuş ve terim, Hıristiyan teolojisinin kutsal kitaptaki tinsel hakikati anlayıp 

yorumlama işiyle meşgul olan kısmı için kullanılmıştır.
16

 

Hermes, yapmış olduğu elçilik görevinde Tanrı sözlerini aktarmakla bir diğer 

ilk-okur; bu sözleri asıllarından farklı bir formda, bağlamlarından koparıp yeniden 

tabir yoluna gitmekle de bir ilk-yorumcu olma hüviyeti gösterir. Yine Mısır 

mitolojisinde Osiris’in habercisi olan Thoth
17

, insan belleğinin unutkanlığına çare 

olması için hiyeroglifleri icat ederek ilk-okurlara kapı aralamıştır. Türk mitolojisinde 

ise Tanrı Ülgen ile insanlar arasında aracılık görevi yapan, gök dolaşmalarında 

şamanlara rehberlik eden ve şamanların kurbanlarını Tanrı Ülgen’e ulaştıran Yayık
18

, 

mitolojideki konumu itibariyle yine bir ilk-okurdur. 

Öte yandan bilimsel verilere daha doğru bir ifadeyle yazılı metinlerin (kil 

tabletler) kaynaklığına göre adı sanı bilinmeyen ve ilk çiziği atmış olan Sümerli ilk 

yazıcının, aynı zamanda ilk-okuru da yarattığı düşünülmektedir. Yazar ile okurun 

aynı anda varoluşunu Alberto Manguel şu ifadelerle dile getirir: 

Ne var ki, bu ilk çizik ile yaratılan yalnızca yazı olmakla kalmamıştır: 

Gerçekleşen bir başka buluş daha vardır. Yazı yazma eyleminin amacı metnin 

kalıcılığını sağlamak -başka bir deyişle okunabilir yapmak- olduğuna göre, çizik 

aynı anda bir okur da yaratmaktadır. Bu rol bir okur fiziksel anlamda var 

olmadan önce yaratılmış bir roldür. İlk yazan kil üstüne işaretler koymak 

türünden yeni bir sanat tasarlayadursun, oluşan bir başka sanat dalıydı. Bu 

olmadan işaretlerin hiçbir anlamı olmazdı. Yazar anlam üreticisi, işaretlerin 

yaratıcısıydı ama bu mesajların anlaşılabilir kılınması için onları çözebilecek, 

anlam verebilecek, seslendirecek bir büyücü gerekiyordu. Yani yazı bir de okur 

gerektiriyordu.
19

 

Bilinmeyen ilk yazıcının yanında “Tarihte bilinen en eski yazar [ise] bir 

kadındır: M.Ö. 2300 dolaylarında doğmuş olan, Akad kralı I. Sargon’un kızı Prenses 

Enheduanna”
20

, tabletlere yazmış olduğu ilahileri Inanna
21

 için kaleme almıştır. 

Burada diğerlerinden farklı olarak söyleyeni/yazanı insan olan bir metnin, kendisine 

ithafen yazıldığından hareketle okurunun Sümer tanrıçası Inanna olduğu söylenebilir. 

Yani şimdiye kadar söz edilen söyleyen-dinleyen/yazar-okur ilişkisinin tersine bir 

verici-alıcı durumu söz konusudur. Bunlara ek olarak Harran yakınlarındaki Nahur’a 

                                                 
16

 Ahmet Cevizci, “Hermeneutik”, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul 1999, s. 413. 
17

 Thoth ile ilgili bilgi için bk.: Margaret R. Bunson, “Thoth”, Encyclopedia of Ancient Egypt, Facts 

On File Inc., New York 2002, s. 405. 
18

 Celal Beydili, “Yayık-D’ayık”, Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük, çev. Eren Ercan, Yurt Kitap-

Yayın, Ankara 2004, ss. 603-604. 
19

 Alberto Manguel, Okumanın Tarihi, çev. Füsun Elioğlu, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2010, s. 

213. 
20

 Manguel, Okumanın Tarihi, s. 217. 
21

 Enheduanna’nın kaleme aldığı ilahilerin Inanna için yazıldığına dair bk.: William W. Hallo and J. J. 

A. Van Dijk, The Exaltation of Inanna, Yale University Press, New Haven and London 1968. 



9 

 

sürgün edilen bir kadının mutsuz olduğu için Mari kralı Zimri-Lim’e yalvardığı 

sırada yazıcıların kayıt altına aldığı, “Efendime de ki: Böyle der X kulunuz.”
22

 

cümlesindeki “de ki”nin, ikinci bir kişi olan “sana” seslenmesinden hareketle daha 

sonra edebiyatta karşımıza çıkmış olan “sevgili okur”un atası
23

 olduğu ileri 

sürülmektedir.  

Bütün bunlarla beraber ilk emri “oku” (ikra
24

), kutsal kitabının adı ise 

“okunan” (Kur’an
25

) olan İslam teolojisine göre “okumak”, insana verilmiş bir 

ikramdır. Allah, doğrudan insanı muhatap alarak okumayı emretmekle kalmamış; 

okumayla birlikte insana kalemle yazmayı ve bilmediği şeyleri öğrettiğini
26

 de 

bildirmiştir. Kur’ân-ı Kerim’in indirilen ilk beş ayeti dikkate alındığında ilk yazarın 

Allah, ilk okurun ise bizzat insanın kendisi olduğu söylenebilir. Burada İslam 

teolojisindeki inanışa göre ilk yazı ve ilk okumayla ilgili hadisi hatırlamakta fayda 

var. Yaratılan ilk insan olduğuna inanılan Âdem, bilinen hatayı işlediği zaman, 

Allah’tan Muhammed hakkı için bağışlanma talebinde bulunmuş; Allah ise Âdem’e, 

“Ben Muhammed’i cismen yaratmadığım hâlde sen onu nereden biliyorsun?” diye 

sorduğunda karşılık olarak Âdem, “Ya Rabbi! Sen beni yarattığın vakit başımı 

kaldırıp göğe baktığımda, ‘lâ ilâhe illallâh Muhammedun Rasûllullâh’ yazdığını 

gördüm.”
27

 cevabını vermiştir. Mark Twain’ın “İyi bir şey söylendiğinde, onu daha 

önce hiç kimsenin söylemediğini bilmekle (bildiği için) Âdem, ne kadar iyi bir şeye 

sahipti (şanslıydı).”
28

 ifadesinde de belirttiği üzere, Âdem kendisine bahşedilen ilk 

yaratılan olmanın lütfuyla ilk-okur olma hüviyetini de elde etmiştir. 

Hangi bağlamda ele alınırsa alınsın ilk-dinleyen/ilk-okur olma kimliğine haiz 

kişiler, karşılaştıkları sözlü ya da yazılı anlatı karşısında edindikleri tecrübeyle 

okurun varoluşunu ilan etmişlerdir. Fakat ilk-okurların tecrübe ettikleri bu varoluş, 

sanat eseri olma özelliğine sahip edebî metin okuru oldukları anlamına gelmez. 

Bununla beraber edebî eserleri bu ilk tecrübelerden ayırmak da doğru bir yaklaşım 

                                                 
22

 Georges Roux, Ancient Iraq, Penguin Books, London 1993, s. 220. 
23

 “Sevgili okur”un atası ifadesi Alberto Manguel’e aittir, bk.: Manguel, Okumanın Tarihi, s. 214. 
24

 Alak, 96/1. 
25

 Kur’an kelimesinin anlamı ile ilgili bk.: Bahattin Dartma, “Kur’ân Kelimesinin Semantik Analizi 

Üzerine”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 4, S. 3, 2004, ss. 7-16. 
26

 Alak, 96/4-5. 
27

 Hadisin tam metni için bk.: Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-

Müstedrek ala’s-Sahîhayn, C. 2, thk. Mustafa Abdülkadir Atâ, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002, 

s. 672. 
28

 Mark Twain, Mark Twain’s Notebook, ed. Albert Bigelow Paine, Harper & Brothers, New York 

1935, s. 67. 



10 

 

değildir. Aristoteles’in “mimesis”
29

 kavramı ile Gadamer’in “tarihsel olarak etkin 

bilinç”
30

 (wirkungsgeschichtliches Bewusstsein) şeklinde adlandırdığı metnin 

sürekliliği ilkesi birlikte değerlendirildiğinde, ilk anlatı tecrübelerinden sonra ortaya 

çıkan edebî eserlerin -ontik ve ontolojik yapıları itibariyle- bu ilk tecrübelerin tarihsel 

süreç içerisinde yeniden ve farklı olarak vücut bulmuş versiyonları olduğu 

söylenebilir. Anlatıların geçirmiş olduğu bu değişim, eserle sınırlı kalmayarak 

muhataplarının da değişimlerini zorunlu kılmıştır. Anlatının kendisi edebî eser (şiir, 

roman, hikâye vb.), söyleyeni/yazanı sanatçı (şair, romancı, hikâyeci vb.), 

dinleyeni/okuyanı ise okur (ideal okur, örnek okur, yaratıcı okur vb.) şeklinde belirli 

formlara bürünerek farklı isimler almışlardır. Edebî nitelik taşıyan eserler her ne 

kadar taklit içtepisinden
31

 kaynaklı kendinden önceki eserlerden etkilenerek 

oluşturulmuşlarsa da ontolojik yapıları dikkate alındığında, bir yaratmaya bağlı 

olarak meydana geldikleri gözlemlenir. Bu bağlamda yazar, eser ve okurun birbiriyle 

olan ilişkilerinin kendilerini hangi yönde etkiledikleri hususu, yaratıcılık sorununa 

işaret eder. 

Anlama/yorumlama tarihi dikkate alındığında daha çok yazar ve eser üzerinde 

durulduğu, okurun ön plana çıkarılmadığı gözlemlenmektedir. “Oysaki 

söylenen/yazılan her edebî eserin daha en başından itibaren bir muhataba 

yönelmişliği, bir dinleyen/okuyana seslenmek üzere dile gelmişliği söz konusudur.”
32

 

Vico’nun “Oysa […] harfler ve diller ikiz olarak doğmuştur.”
33

 ifadesi ile 

Manguel’in “[İlk] çizik aynı anda bir okur da yaratmaktadır.”
34

 tespitinden hareketle 

yazar, eser ve okurun üçüz olarak doğduğunu söylemek mümkündür. Buna rağmen 

“anlama/yorumlama tarihinde dinleyici/okurun, sözlü/yazılı metin karşısındaki 

konumları incelendiğinde, okurun edebî metnin anlamını üreterek yazılı olan 

karşısında gerçek bir rol üstlenmesinin çok da eski zamanlara uzanmadığı görülür.”
35

 

Elbette ilk edebî eserden itibaren okura biçilmiş ya da okurun kendisine biçmiş 

olduğu bir rol vardır. Ancak modern dönemlere kadar okurun üstlendiği roller 

                                                 
29

 Aristo, “[…] sanatların büyük bir kısmı, bütün bunlar genel olarak taklittir (mimesis).” ifadesini 

kullanır, bk.: Aristoteles, Poetika, çev. İsmail Tunalı, Remzi Kitabevi, İstanbul 2007, s. 11. 
30

 Daha detaylı bilgi için bk.: Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, çev. Hüsamettin Arslan ve 

İsmail Yavuzcan, C. II, Paradigma Yayınları, İstanbul 2009, ss. 111-118. 
31

 Aristoteles, Poetika, s. 16. 
32

 Atiye Gülfer Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, 

Hece Yayınları, Ankara 2021, ss. 11-12. 
33

 Vico, Yeni Bilim, ss. 44-45. 
34

 Manguel, Okumanın Tarihi, s. 213. 
35

 Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, s. 12. 



11 

 

üzerinde pek de durulmamıştır.  

 

  Ontolojik Bir Çaba Olarak Yazma 1.2.

Ontolojik bir çaba olarak yazma, varlığın mahiyetini ve insanın bu varlıkla olan 

ilişkisini anlama gayretiyle derin bir bağ taşır. Yazma eylemi, sadece dilsel bir 

üretimden öte, yazarın kendi varoluşunu anlamlandırma ve ifade etmesini de içerir. 

Bu bağlamda yazma eylemi, insanın varoluşsal durumunu ve kendi dünyasında yer 

edinme çabasını somutlaştıran bir alan olarak görülebilir. Yazı, yazarın hem iç 

dünyasını hem de dış dünyayla kurduğu ilişkileri ifade etmenin ötesine geçen ve aynı 

zamanda bu ilişkileri yeniden üretmeyi ve dönüştürmeyi sağlayan bir sağaltım işlevi 

görür. Bu süreç, varlığın anlamına dair bir sorgulama olarak ortaya çıkar ve yazı, bu 

sorgulamanın hem aracı hem de sonucu olur. Dolayısıyla yazma eylemi, insanın 

varoluşu üzerinde düşünme ve bu varoluşu yazılı bir forma dönüştürme çabasının bir 

ifadesi olarak değerlendirilmelidir. Yazmanın ontolojik boyutu, yazarın dünyayı 

anlama ve bu anlayışı yeniden yapılandırma sürecine doğrudan bağlıdır. Her yazı, 

yazarın dünyayı kavrama ve ona dair bir anlam üretme sürecinin bir ürünü olarak 

karşımıza çıkar. Bu anlamda yazma, sadece bir metin üretme süreci değil, aynı 

zamanda insanın kendisiyle ve kendisi dışında kalan her şeyle kurduğu ontolojik 

ilişkinin bir ifadesidir. Yazar, yazı aracılığıyla kendi varlık alanını genişletir ve bu 

genişleme, yazının ontolojik bir eylem olarak görülmesine zemin hazırlar.  

Bu perspektifte, Martin Heidegger ve Jean-Paul Sartre gibi düşünürlerin 

varoluşçu yaklaşımları, yazmanın ontolojik niteliğini anlamak için önemli bir temel 

teşkil eder. Heidegger, Varlık ve Zaman adlı eserinde varlığın anlamını ve insanın 

varlıkla ilişkisini sorgulamaktadır. Onun düşüncesinde, insan varlığı (Dasein), kendi 

varoluşunu anlamlandırmak ve yorumlamak zorundadır.
36

 Bu süreç yazmanın 

temelini oluşturur ve bu anlamda “edebiyat (Literatur) kelimesinin okumayı değil 

yazmayı işaret etmesi tesadüfi değildir.”
37

 Yazar, kelime ve cümleler aracılığıyla 

kendi “Dasein”ını, yani varlık içindeki konumunu anlamlandırır ve ifade eder. 

Yazarın kendi varlık deneyimini keşfetme ve ifade etme çabası, ontolojik bir arayışın 

tezahürüdür. Jean-Paul Sartre ise varoluşun özden önce geldiğini savunur. Bu 

                                                 
36

 Daha geniş bilgi için bk.: Martin Heidegger, Varlık ve Zaman, çev. Aziz Yardımlı, İdea Yayınevi, 

İstanbul 2004, ss. 219-227. 
37

 Hans-Georg Gadamer, Hakikat ve Yöntem, çev. Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan, C. I, 

Paradigma Yayınları, İstanbul 2008, s. 225. 



12 

 

bağlamda yazarın varoluşu, onun yaratıcı eylemleriyle tanımlanır. Sartre’a göre 

insan, özgür iradesiyle kendi varlığını yaratır ve bu yaratım süreci yazma eylemiyle 

iç içedir. Yazmak, yazarın kendi varoluşunu şekillendirdiği ve özgür iradesini ifade 

ettiği bir süreçtir. Yazarın kelimelerle kurduğu dünyalar, kendi varlık anlayışının bir 

yansıması olarak görülebilir. Yazmanın bu ontolojik süreci, aynı zamanda bir kimlik 

arayışını da içerir. Yazar, yazarak kendi kimliğini ve dünya görüşünü ifade eder. Bu 

süreçte yazar hem kendi iç dünyasını keşfeder hem de okurun dünyasını etkiler. 

“Yazma kendi kendine-yabancılaşmadır. Dolayısıyla, metni okuyarak bu kendi 

kendine-yabancılaşmayı aşmak anlamanın en önemli görevidir.”
38

 Yazma eylemi 

aynı zamanda bir yorumlama eylemidir; nitekim yazar, yazarken hem kendi 

deneyimlerini yorumlar hem de okura yeni yorumlar sunar.  

Sartre’a göre yazma eylemi, öznenin kendi bilincinin sınırlarını aşarak bir tür 

“konuşlandırıcı-olmayan bilinç”
39

 olarak kendini yeniden kurması anlamına gelir. Bu 

süreç, yazarın kendisi olduğu bir imkânı keşfetmesine ve bu imkânı varoluşsal bir 

zemin üzerinde inşa etmesine olanak tanır. Bu durum, Heidegger’in zaman anlayışı 

göz önünde bulundurularak gelecek zamanın, yazarın kendinde-varlığını geleceğin 

içine sürüklediği bir varoluş durumu olarak değerlendirilebilir. Bu doğrultuda yazma 

eylemi, bireyin gelecekteki mevcudiyetine doğru bir yönelimi temsil eder ve bu 

yönelim, şimdi mevcut olan kendi-içinde anlamını bulur. Yönelimsellik 

(intentionality), bilincin her zaman bir nesneye yönelik olmasıdır
40

; bu, yazma 

sürecinde bilincin, varoluşu anlamlandırma ve ifade etme edimine dönüşmesi 

anlamına gelir. Dolayısıyla yazı, bilincin yönelimselliği aracılığıyla varlığı görünür 

                                                 
38

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 179. 
39

 “Konuşlandırıcı-olmayan bilinç” kavramı, fenomenoloji ve varoluşçu felsefe alanlarında kullanılan 

bir terimdir. Öne sürdüğü kavramla Sartre, bilinci “konuşlandırıcı” ve “konuşlandırıcı-olmayan” bilinç 

şeklinde ikiye ayırır. Konuşlandırıcı bilinç, bir nesneye yönelmiş olan, onu algılayan ve onun 

hakkında düşünen bilinç türüdür. Örneğin, bir ağaca baktığınızda ve onu düşündüğünüzde, bu 

konuşlandırıcı bilinçtir. Konuşlandırıcı-olmayan bilinç ise, nesnesinin kendisi olmayan, doğrudan 

kendinin farkında olan bilinç türüdür. Bu, bilincin kendi varlığının öz-farkındalığıdır. Sartre’a göre 

her bilinç eylemi, aynı zamanda kendinin de farkındadır; ancak bu farkındalık, doğrudan bir nesne 

olarak konumlandırılmaz. Bu, bilincin arka plandaki sürekli öz-farkındalığıdır. Bu kavram, bilincin 

refleksif yapısını vurgular. Yani bilinç, bir şeyin bilinci olurken aynı zamanda kendinin de 

farkındadır; ancak bu farkındalık doğrudan bir düşünce nesnesi hâline gelmez. Konuşlandırıcı-

olmayan bilinç, insanın özgürlüğünün ve sorumluluğunun temelini oluşturur. Çünkü Sartre göre 

konuşlandırıcı bilinç, insanın sürekli olarak kendi varlığının ve eylemlerinin farkında olmasını sağlar. 

Bu kavram, varoluşçu felsefenin “kendinde varlık” ve “kendi için varlık” ayrımıyla da ilişkilidir. 

Konuşlandırıcı-olmayan bilinç, insanın “kendi için varlık” olma özelliğini yansıtan bilinçtir. Daha 

geniş bilgi için bk.: Jean-Paul Sartre, Varlık ve Hiçlik, çev. Turhan Ilgaz ve Gaye Çankaya Eksen, 

İthaki Yayınları, İstanbul 2014, ss. 162-234. 
40

 Bilinç edimlerinin yönelimselliği konusunda bk.: Edmund Husserl, Fenomenoloji Üzerine Beş Ders, 

çev. Harun Tepe, Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara 2003, ss. XIV-XV. 



13 

 

kılan ve varoluşu yeniden üreten bir edimdir. Bu bağlamda yazma, bireyin 

varoluşunu sadece şu anda değil, gelecekte de anlamlı kılma çabasıdır; bir başka 

deyişle yazma, varoluşun sürekliliğini sağlayan bir eylemdir. Yani yazma, bir tür 

kendi-için varoluş olarak bireyin varlığını, gelecekteki bir mevcudiyetle 

ilişkilendiren bir süreçtir. Sartre bu durumu, şu şekilde izah eder: 

[…] kendi(nin) konuşlandıncı-olmayan bilinc(i) olarak yazmak, kendisi 

olduğum imkandır. Böylece bir kendi-içinin bir varlığa gelecekteki mevcudiyeti 

olarak gelecek zaman, kendinde-varlığı da kendisiyle birlikte geleceğin içine 

sürükler. Kendisine mevcut olacağı bu varlık, şimdi mevcut Kendi-içinde 

birlikte-mevcut olan kendindenin anlamıdır, tıpkı geleceğin de Kendi-içinin 

anlamı olması gibi. Gelecek, ortak-gelecekteki bir varlığa mevcudiyettir, çünkü 

kendi-için ancak varlığın yanı başında ve kendi dışında varolabilir ve çünkü 

gelecek, gelecekteki bir Kendi-içindir. Ama böylece, Gelecek zaman aracılığıyla 

Dünyaya bir gelecek gelir, yani varlığın ötesinde olan bir varlığın mevcudiyeti 

olarak Kendi-için dünyanın anlamı olur.
41

 

Gelecek, yazarın kendini, kendi dışında var etme yetisini ifade eder. Nitekim 

Gadamer’e göre de “Yazma kendi kendine-yabancılaşmadır.”
42

 Kendi kendine-

yabancılaşma içindeki bu varoluş, ancak varlığın yanı başında ve kendi dışında 

gerçekleşebilir. Dolayısıyla gelecek, yazar için bir kendi-içinin imkânını taşır. Bu 

imkân, sadece bireyin kendi varlığına değil, aynı zamanda dünyanın anlamına da dair 

bir gelecek vizyonu oluşturur. Gelecek zamanın aracılığıyla, yazarın dünyaya bir 

gelecek getirdiği söylenebilir; bu, varlığın ötesinde bir varlığın mevcudiyeti olarak 

dünyaya anlam kazandıran bir süreçtir. Böylece yazma, sadece bireyin kendini ifade 

ettiği bir eylem değil, aynı zamanda geleceğe dair bir anlam arayışının ve varoluşsal 

bir yolculuğun da parçası hâline gelir. Bu yolculuk, yazarın kendi-için ve dünya için 

anlam üretme çabasını somutlaştırır ve bu anlam, yazının hem öznesi hem de nesnesi 

hâline gelir.  

Bu doğrultuda yazarın bilinci, yalnızca kendi bireysel varlığını değil, aynı 

zamanda evrensel varlığı da temsil eder. Yazar, varlığın sesini duyuran bir aracı, bir 

temsilci konumundadır; dil aracılığıyla varlık, yazarın kaleminde ifade bulur. 

Yazarın “varlığın bilinci” veya “varlıktaki bilinç” olarak tanımlanması, onun varlığı 

düşünme ve ona dair kaygılanma eyleminden kaynaklanır. Yazar, yazma süreci 

boyunca, sadece kendi bireysel varoluşunu değil, aynı zamanda tüm varlığın 

anlamını sorgular ve yeniden üretir. Bu sorgulama, yazma eylemini ontolojik bir 

çaba hâline getirir ve yazar, bu çaba aracılığıyla varlığın özünü yakalama gayretinde 

                                                 
41

 Sartre, Varlık ve Hiçlik, s. 185. 
42

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 179. 



14 

 

olur. Dolayısıyla yazma, sadece bir ifade biçimi değil, aynı zamanda varoluşsal bir 

sorumluluğun yerine getirilmesi anlamına gelir. Yazar, kendi bilinciyle dünyayı 

algılarken aynı zamanda bu dünyayı ve varlığı temsil etme yükümlülüğünü de taşır; 

böylece yazma eylemi, varoluşun anlamını kavrama ve ifade etme sürecine dönüşür. 

Yazma, varlık ve varoluş arasında köprü kurar. “Hiçbir varoluşsal edim, yazı kadar 

varlığa ve varoluşa yönelik değildir. Yazı, varoluşu varoluşa tanıtır, varoluşu 

varoluşa getirir.”
43

 Her varoluşsal edim, anlam üreten bir süreçtir ancak yazma, bu 

sürecin en güçlü ifadesidir. Yazının bu gücü, onu diğer sanatsal ve yaratıcı 

eylemlerden ayırır ve onu varoluşun kendisiyle doğrudan ilişkilendiren bir eylem 

hâline getirir. Çünkü yazı, varoluşun anlamını keşfeder, bu anlamı çözümler ve 

yorumlar. Yazar, yazma sürecinde kendi iç dünyasından dış dünyaya doğru bir 

yolculuk yapar. Bu yolculuk, bir anlamda yazarın kendisine yabancılaşmasını da 

içerir; çünkü yazma eylemi, içsel olanın dışa vurumu ile gerçekleşir. Ancak bu 

yabancılaşma, varoluşun yeniden kendine dönüşünü sağlar. Yani yazı, insanın 

kendisiyle olan ilişkisini yeniden kurar ve bu süreçte varoluşun anlamını yeniden 

tanımlar. Yazı, varoluştan kaynaklanan bir hareketle başlar, ancak varoluşa geri 

dönerken zenginleşmiş bir bilinç ve derinleşmiş bir bakış sunar; yazının diğer 

varoluşsal edimlerden farkı da burada ortaya çıkar. Roman, öykü veya şiir okurken 

hissettiğimiz duygusal yoğunluk ve insanlık kavrayışımızdaki zenginleşme, bu 

dönüşüm sürecinin bir sonucudur. Bu anlamda yazı, sadece bireyin kendini ifade 

ettiği bir araç değil, aynı zamanda kendini yeniden inşa ettiği, kendine geri dönme 

sürecini başlattığı bir imkândır. Diğer varoluşsal edimlerde bilinç ve bakışın kendine 

dönüşü her zaman bu kadar belirgin değildir; ancak yazıda bilinç, dış dünyaya 

yöneldikten sonra yeniden kendi içine döner ve bu dönüş, bireyin kendi varoluşunu 

daha derin bir şekilde kavramasına yardımcı olur. Yazma eylemi, bireyin kendini 

dinlemesini, kendini anlamasını ve nihayetinde kendini yeniden üretmesini sağlar. 

Bu sayede yazar, dış dünyaya yönelerek kendi özünden uzaklaşan bilincini, yazma 

aracılığıyla yeniden kendi merkezine getirir.
44

 Böylece yazma eylemi, yalnızca 

bireyin varoluşunu anlamlandırdığı bir araç değil, aynı zamanda kendi varoluşsal 

yolculuğunun bir deneyimi hâline gelir. 

                                                 
43

 Vefa Taşdelen, “Yazmak Eylemi: Varoluşun Kendine Dönüşü”, Hece Dergisi Hayat Edebiyat 

Siyaset Özel Sayısı, S. 90/91/92, (Haziran/Temmuz/Ağustos 2004), s. 315. 
44

 Yazma ediminin “varoluşun kendine dönüşü” bağlamında geniş bir incelmesi için bk.: Taşdelen, 

“Yazmak Eylemi: Varoluşun Kendine Dönüşü”, ss. 312-324. 



15 

 

Yazma eğiliminde olan bir insan, içinde bulunduğu hâl ve koşullara bağlı 

olarak kendini varoluşsal bir sorgulama sürecinin içinde bulur ve bu süreçte yazma 

eylemi, bir çözüm aracı olarak ortaya çıkar. Diğer bir ifadeyle yazma, bireyin ruhsal 

durumunu dengeleyen bir sağaltım aracı, kendi varlık problemine karşı geliştirdiği 

bir çözüm arayışı, varoluşunu anlamlandırma ve hiçlik duygusuna karşı bir meydan 

okuma girişimidir. Platon, bu bağlamda yazmanın kazandırdığı ölümsüzlüğü şu 

ifadelerle dile getirir:  

Bedenlerinde bereket taşıyanlar daha çok kadınlardan yana gider; onların 

sevme yolu, çocuk üreterek ölümsüzlüğü sağlamaktır. Adlarını yaşatarak, 

gelecek bütün zamanlar boyunca mutluluğa ereceklerini sanırlar. Ama canlarında 

bereket olanlara gelince... çünkü böyleleri de var, onlar bedenden çok daha bol 

verirler can ürünlerini. Nedir canın ürünleri? Düşünce ve daha ne varsa. İşte 

bütün yaratıcı şairler ve sanatlarına yenilik getiren işçiler bu canı bereketli 

insanlardır. Düşüncenin en güzel, en üstün şekli küçük, büyük insan 

topluluklarının düzenini kuran düşüncelerdir: ona da ölçü ve doğruluk derler. Bu 

insanlardan biri tâ genç yaşından beri içinde bu değerlerin tohumunu bir tanrı 

gibi taşıyorsa, olgunluk çağında canı doğurmak, yaratmak arzusu ile yanar. İşte 

asıl o zaman bence sağa sola baş vurup, hangi güzellik içinde doğuracağını 

araştırır. Çirkinlik içinde doğuramaz hiçbir zaman. Bu arzu ile yüklü oldukça, 

çirkin bedenlerden çok, güzel bedenlere yönelir, onlar arasında güzel, cömert, 

soylu bir cana da rasladı mı, bu iki güzelliğe birden vurulur, böyle bir varlık 

karşısında dili çözülüp, ona erdemi, iyi insanın nasıl olacağını, neler yapacağını 

anlatır, kısacası onu geliştirmeğe çalışır. Güzelle düşüp kalkma, ona çoktan beri 

canında taşıdığı tohumu geliştirmek, filizlendirmek imkânını verir; yanında, 

uzağında hep onu düşünür, aralarında doğan birlik baba ile çocukları arasındaki 

bağdan, sevgiden çok daha üstün, çok daha kuvvetlidir, çünkü o ikisi daha güzel, 

daha ölmez varlıklar yaratmak üzere birleşmişlerdir. Kim olsa böylesi varlıklar 

yaratmayı çocuk yetiştirmekten üstün görür, bir baksa yeter Homeros’a, 

Hesiodos’a, bütün büyük şairlere. Onların bıraktığı ölmez çocukları, babalarına 

şan kazandıran bu türlü çocukları kim kıskanmaz? [...] Nerde olursa olsun, ister 

Hellenler, ister yabancılar arasında kim güzel eserler ve değerler yarattıysa, 

dillere destan olmuştur. Bu türlü çocuklar babaları için tapınaklar kurdurmuştur. 

Bedenden doğan çocukların hangisi bunu yaptırabilmiş?
45

 

Felsefe, sanat, edebiyat ve ahlaki değerler gibi zihinsel ve ruhsal yaratımlar 

ortaya koyan bireyleri “canlarında bereket olanlar” ifadesiyle niteleyen Platon, bu 

bireylerin fiziksel bedenlerinden ziyade ruhsal ve entelektüel üretkenlikleri ile 

ölümsüzlüğe ulaştığını öne sürer. Bu fikirleriyle Platon yazmanın, düşüncenin ve 

sanatın ölümsüzlüğe ulaşmanın daha derin ve kalıcı yollar sunduğunu ortaya koyar. 

Bu bağlamada yazmak, bireyin varoluşunu fiziksel sınırlardan kurtararak düşüncenin 

ve yaratıcılığın sonsuzluğunda yeniden doğmasını sağlayan bir edim olarak tezahür 

eder. Öte yandan Platon, satır aralarında yaratıcı yazarlık ile ilgili de önemli bilgiler 

vermektedir. Canı bereketli insanların, olgunluk çağında canı doğurmak için güzelle 

düşüp kalkması gerektiğini ifade eder. Yaratıcı şairlerden, sanatlarına yenilik 

                                                 
45

 Platon, Şölen, çev. Azra Erhat ve Sabahattin Eyuboğlu, Remzi Kitabevi, İstanbul 1958, ss. 72-74. 



16 

 

getirmeleri için de güzele ihtiyaç duyduklarını savunur. Yani yaratıcılık bağlamında 

şiir için imge, imge için de nesne gerekir.  

Peki, yazma istemi olan biri niçin yazar? Bu soru, her sanatçının kendi 

varoluşunun bir ifadesi olarak dünyayla kurduğu özgün ve tekil ilişki bağlamında 

değerlendirilmelidir. “Bu bağlamda karşımıza çıkan yaygın başka bir cevap ise 

yazının varoluşsal bir zorunluluktan, hayatı anlamlandırma ihtiyacından 

kaynaklandığıdır.”
46

 Yazma istemine sahip bir kişinin yazma eylemine yönelmesinin 

altında yatan nedenler, genellikle bireyin varoluşsal durumuyla ve bu durumun 

getirdiği içsel gereksinimlerle bağlantılıdır. “İnsanın [...] niçin yazdığı sorusunun 

cevabı, onun varoluşunda içkin olarak bulunur.”
47

 Sanatçının yazma nedeni, onun 

kendine özgü varoluşsal deneyimlerini, düşüncelerini ve duygularını dünyaya 

yansıtma ve bu yansıma üzerinden kendi benzersizliğini ifade etme arzusundan 

kaynaklanır. Bu çerçevede insanın yazma nedeni, onun varoluşsal deneyimleri, içsel 

çatışmaları ve bu çatışmaları aşma çabasında yatar. Diğer taraftan yazı, insanın hem 

kendisiyle hem de insanlıkla kurduğu derin bir varoluşsal diyalogdur; bu diyalog 

sayesinde insan, yazı aracılığıyla kendini ve dünyayı yeniden inşa eder. Nitekim 

Eagleton “İnsan varoluşu dünyayla bir diyalogdur.”
48

 ifadesiyle bu duruma işaret 

eder. Bu bakımdan yazar, ortaya koyduğu eserle okurun kendi varoluşsal sorularını 

sormasına da olanak sağlar. Yazma eylemi, bu nedenle sadece bireysel bir yaratım 

değil, aynı zamanda yazar ile okur arasında varoluşsal bir diyalog da oluşturur. Bu 

diyalog, varoluşun en derin sorularını, soyut felsefi ifadelerden çok daha etkili bir 

şekilde, anlatılar üzerinden yanıtlamaya çalışır. Beauvoir’un da vurguladığı gibi, 

felsefi düşüncenin soyut düzeyde betimleyebileceği öz, ancak roman ve piyeslerde 

canlanan varoluşsal deneyimlerle tam anlamıyla yaşanabilir hâle gelir.
49

 Sonuç 

olarak yazma eylemi, yazarın kendi varoluşunu, kimliğini ve dünyayı anlama 

çabasının bir ifadesidir. Bu süreç bireysel deneyimler ve evrensel anlamlar arasında 

köprü kurar ve hem yazarın hem de okurun varlık anlayışını derinleştirir.  

 

 

                                                 
46

 Bekir Şakir Konyalı, “Yaratıcı Yazarlık Bağlamında Tutkulu Bir İşçilik Olarak Yazı”, “Beş 

Şehir”in Peşinde Yazma Dersleri: Bir Yazarlık Okulu Tecrübesi, ed. Bekir Şakir Konyalı ve 

Muhammet Esat Şengül, Etüt Yayınları, Samsun 2018, s. 155. 
47

 Taşdelen, “Yazmak Eylemi: Varoluşun Kendine Dönüşü”, s. 317. 
48

 Terry Eagleton, Edebiyat Kuramı, çev. Tuncay Birkan, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2014, s. 76. 
49

 Paul Foulquie, Varoluşçuluk, çev. Yakup Şahan, İletişim Yayınları, İstanbul 1991, s. 35. 



17 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

OKURUN METNE YÖNELİK TUTUMU 

 Metnin Karşısında Durmak: Pasif Okuma 2.1.

Dinleyicinin/okurun, sözlü/yazılı metne yönelik tutumu (rolü, konumu) 

Platon’dan bu yana tartışma konusudur. Bu durum, ilk olarak dinleyicinin/okurun 

tutumundan ziyade, söz ile yazının karşılaştırılmasından ortaya çıkan bir önceleme 

problemidir. Başka bir deyişle sözlü olanın mı yoksa yazılı olanın mı daha değerli 

olduğu noktasında, iki ifade yöntemi karşı karşıya getirilerek aralarında bir çatışma 

zemini oluşturulmuştur. Bu kutuplaştırıcı ayrım, ifade kültürünü derinden etkilediği 

gibi, ifade yönteminin üretmiş olduğu muhataplara (dinleyici-izleyici/okur) da birer 

rol biçmiştir. Biçilen bu rol, önceleri sözlü kültürün dinleyicisi ya da yazılı kültürün 

okuru olmak üzere iki boyutlu ele alınırken “okuma ve anlama ortamının 

dönüşmesi”, özellikle “yazılı olanın sözlü olan karşısında yükselişe geçmesiyle”
50

 

birlikte, okur açısından oldukça farklı nitelemelerin doğmasına ortam hazırlamıştır. 

Bu bağlamda okura atfedilen nitelikler doğrultusunda biçilen rollerden biri de pasif 

okur (passive reader) olma durumudur. 

Pasif okuma kavramı, ilkin okumanın pasifliğinden ziyade okur olma 

eyleminin pasif bir eylem olduğu üzerine kurgulanmıştır. Anlama/yorumlama 

tarihine baktığımızda “hem Platon’un hem de Aristoteles’in izleyici tepkisi 

konusundaki kaygılarının ve onların yolundan giden birçok eleştirmenin kaygısının 

altında, izleyicinin (ya da okurun) pasif olduğu varsayımı yatar.”
51

 Bu varsayım, 

dinleyici/izleyici ya da okur olma durumunun, karşısında durulan sanatsal yaratımın 

(oyun/metin) kendi düşüncelerine ve eylemlerine hükmetmesine izin verme 

anlayışından ileri gelmektedir. Diğer bir ifadeyle dinleyici/okur, oyuna/metne ya 

hiçbir şey katmaz ya da çok az şey katar; bununla birlikte oyun/metin kendini 

anlamlandırmak/yorumlandırmak için dinleyiciye/okura gerekli olan her türlü imkânı 

sağlayarak dinleyiciyi/okuru düşünce ve eylem alanında pasif olmaya iter.  

“Platon’un kendisinden Augustine’e, 15 ve 16. yüzyılların İtalyan ve Fransız
52

 

                                                 
50

 “Okuma ve Anlama Ortamının Dönüşümü” ve “Yazılı Kültürün Sözlü Kültüre Karşı Yükselişe 

Geçmesi” ile ilgili toplu bir değerlendirme için bk.: Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin 

Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, ss. 33-36, 65-121. 
51

 Charles E. Bressler, Literary Criticism An Introduction to Theory and Practice, Prentice Hall Inc., 

New Jersey 1994, s. 47. 
52

 Daha geniş bilgi için bk.: Frances Yates, The French Academies of the Sixteenth Century, London 

1947; reprinted Nendeln/Liechtenstein 1973. 



18 

 

aydınlarına kadar okuma üzerine Platoncu fikirlerin, okurun pasifliğini 

vurgula[ması]”
53

, bu anlayışın temellerine dayanmaktadır. Ancak okumanın pasifliği 

veya okur olmanın pasifliği durumunu yalnızca bu anlayışa dayandırmak, daha en 

başından itibaren yanılgıya düşme ya da eksik yargıya varma tehlikesi barındırır. Bu 

da ilk olarak yanıtlanmayı bekleyen “Dinleyici/okur her zaman ve her durumda pasif 

midir?” sorusunu sormayı zorunlu kılar. 

Her şeyden önce dinleyici/okur olmak, sözlü/yazılı olan ile karşılaşmış olmayı 

gerektirir. Sözlü/yazılı eser ile münasebet kurulmadan, dinleyicinin/okurun 

varlığından söz etmek ontolojik açıdan imkânsızdır. O hâlde dinleyicinin/okurun 

varlığını belirleyen şey nedir? Bu soruya Gadamer, “Seyircinin varlığını belirleyen 

şey “orada bulunuyor olmasıdır” (Dabeisein). Orada bulunuyor olmak sadece aynı 

zamanda orada olan bir şeyle orada birlikte olmak anlamına gelmez. Orada olmak, 

katılmak demektir.”
54

 yanıtını verir. Katılmak ile ilgili düşüncesini biraz daha 

derinleştiren Gadamer, birinin bir şeyde olmasını, onun fiilen nasıl bir şey olduğu 

konusunda her şeyi bildiğini ileri sürer.
55

 Ancak orada olmak/katılmak ile katılımda 

bulunulan şey konusunda her şeyi fiilen bilmek, tek başına dinleyicinin/okurun pasif 

olma durumunu değiştirmez. Dinleyiciyi/okuru pasif olmaktan kurtaran şey ise; daha 

sonra ele alınacak olan “aktif katılım” eylemidir. Yine benzer şekilde okumanın 

başlangıcı konusunda, okurun seçme eğiliminin ne olduğu sorusunu soran Derrida, 

buna karşılık “[kişi] okumada pasif olsa da en azından okumaya başlamayı seçme 

yönünde aktif özgürlüğe sahiptir ve aynı şeyin her sevgili okur için [de geçerli 

                                                 
53

 Cathleen M. Bauschatz, “Montaigne’s Conception of Reading in the Context of Renaissance Poetics 

and Modern Criticism”, The Reader in the Text, eds. Susan R. Suleiman and Inge Crosman, Princeton 

University Press, Princeton, New Jersey 1980, ss. 265-266. 
54

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. I, s. 174. 
55

 Edebî eserin yorumlanmasını oyun metaforu ile ele alan Gadamer, “orada olmak/katılmak” 

kavramını, orijinal Grekçe “Theoria” kavramının arkasında yatan kutsal “komünyon” kavramı ile 

ilişkilendirerek şunları söyler: […] tam anlamıyla orada olmak (Dabeisein), teorik tarzda eylemde 

bulunma yetisini belirleyen şey, kişinin bir şeye katıldığında kendi amaçlarını unutabilmesidir. (…) 

Aslında, kendisi dışında olma, pozitif başka bir şeyle birlikte olma imkânıdır. Bu orada olma türü bir 

kendi kendini-unutmadır ve seyirci olmak, kişinin seyrettiği şeyde kendini, kendini-unutmuşluğa 

bırakmasından ibarettir. (…) Apaçıktır ki kendisini bütünüyle sanat oyununa veren seyirci ile yalnızca 

merakla bir şeye bakan kişi arasında temel bir farklılık vardır. Keza merakın da karakteristiği, baktığı 

şeye sürükleniyor, bütünüyle unutuyor gibi görünse de kendisini ondan bütünüyle koparamamasıdır. 

Fakat merakın nesnesinin en önemli özelliği, temelde onun seyirciyle hiçbir ilgisinin olmamasıdır; 

onun seyirci için hiçbir anlamı/önemi yoktur. Seyircinin onda, ona dönerek ilgisini odaklayabileceği 

hiçbir şey yoktur. bk.: Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. I, ss. 170-180. Gadamer’in “orada 

olmak/katılmak” kavramıyla ilgili bu ifadeleri, “biri bir şeyde varsa onun fiilen nasıl bir şey olduğu 

konusunda bütünüyle her şeyi bilir” düşüncesini de açıklığa kavuşturur. 



19 

 

olduğunu]”
56

 dile getirmektedir. Okuma eylemine bu bağlamlarla yaklaştığımızda, 

dinleyici/okur her ne kadar okuma eylemini gerçekleştirdiği sırada pasif olsa da 

metin ile karşılaştığı andan itibaren kendi varlığını ontolojik açıdan gerçekleştirmiş 

olur ve okuma eylemine başlamakla beraber, en azından seçme yönüyle aktif bir 

tutum sergilemiş olur.  

Okumaya başlamadan okur olunamadığına, okumaya başlamakla beraber 

eyleme geçen kimse okur hüviyetini elde ettiğine ve bu eyleme başlamayı seçmekle 

de aktif bir tutum izlediğine göre okuru pasif kılan nedir? Bu sorunun temelinde 

yatan problem, tarihsel süreçte dikkatlerin öncelikli olarak yazar ile eser üzerinde 

yoğunlaşmasından ve okurun arka planda tutulmasından kaynaklanmaktadır. Modern 

edebiyat teorilerinde sırasıyla yazara dönük eleştiri kuramlarında yazarın hayatı, 

kişiliği ve psikolojisi gibi konular üzerinde durulurken metin ile okur; esere dönük 

eleştiri kuramlarında ise anlamanın kaynağının metin olduğu ileri sürülürken bu kez 

de yazar ile okur büyük oranda dikkate alınmayarak her defasında okur göz ardı 

edilmiştir.
57

 Bu noktada, bilginin kaynağının metin ve yazarı olduğuna inanılması, 

okur odaklı eleştiri kuramlarının ortaya çıkmasından önce okura pasif bir rol 

verilmesine yol açmıştır.
58

 Diğer bir deyişle pasiflik, okurun kendi tutumundan 

ziyade, kendisine dayatılan bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır. Yazar ve eser 

merkezli edebiyat kuramcılarının okura atfettiği bu durum, “pasif görülen okur” 

kavramıyla açıklanabilir. Bu bağlamda kitabı sadece bir kitap olarak değil de bir 

yazarın fikirlerini, duygularını, hayal kurma ve yaşama biçimlerini fiilen koruma 

aracı olarak gören Cenevre Dilbilim Okulu’nun temsilcilerinden Georges Poulet, 

edebî bir eseri anlama eylemini, onu yazan kişinin kendisini okurun bilincinde 

gösterdiğini ve bu sayede bir kitabın yazarını ölümden kurtardığını
59

 ileri 

sürmektedir. Kendi okuma tecrübesini aktarırken; “Başka birinin düşünceleri 

tarafından kişiliğimin tuhaf bir şekilde işgal edilmesiyle, kendisine yabancı fikirler 

düşünme deneyimi bahşedilmiş bir benliğim. Kendimden başka düşüncelerin 

                                                 
56

 Jacques Derrida, Edebiyat Edimleri, çev. Mukadder Erkan ve Ali Utku, Otonom Yayıncılık, 

İstanbul 2010, s. 191. 
57

 Gerek yazar merkezli edebiyat teorilerinde (romantik edebiyat teorisi, biyografik edebiyat teorisi, 

psikanalitik edebiyat teorisi), gerekse eser merkezli edebiyat teorilerinde (yeni eleştiri, yapısalcılık 

vd.) yazar ve eser üzerinde durularak okurun dikkate alınmadığına dair bk.: Berna Moran, Edebiyat 

Kuramları ve Eleştiri, İletişim Yayınları, İstanbul 2002. 
58

 Berna Köseoğlu ve Metin Toprak, “Modern Kuramların Postmodern Yansımaları: Okur Odaklı 

Edebiyat Kuramlarında Okurun Konumlandırılışı”, Diyalog, 2017/1, s. 57. 
59

 Georges Poulet, “Criticism and the Experience of Interiority”, Reader-Response Criticism From 

Formalism to Post-Structuralism, ed. Jane P. Tompkins, trans. Catherine Macksey, The Johns 

Hopkins University Press, Baltimore and London 1980, s. 46. 



20 

 

öznesiyim. Bilincim sanki bir başkasının bilinciymiş gibi davranıyor.”
60

 ifadelerini 

kullanan Poulet’nin ortaya koyduğu fenomenolojik tepki teorisi, okurların bu 

algılama biçimleriyle yoğun bir ilişki kurmak için ön yargılarını ve varsayımlarını 

“parantez içine aldıklarını”
61

 iddia eder. Böylelikle Poulet, okuyucunun pasif bir 

şekilde esere bağımlı olduğunu ve eserin kendi başına bir hayat sürdüğünü 

savunarak
62

 okuru pasif olarak görür. Poulet’nin okuru ile ilgili Schweickart’ın 

yaptığı değerlendirme bu noktada oldukça dikkat çekicidir. 

Poulet’nin okuru, okuma sırasında kendini “eli ayağı bağlı, kurmacanın her 

şeye kadirliğine” teslim eder. Okuduklarının “avı” olur. “Bu avlanmadan kaçışı 

yoktur.” Bilinci, “işgal edilmiş”, “ilhak edilmiş”, “gasp edilmiş”tir. Hak sahibi 

olduğu kendi zihninin “merkezi”ne “el konulmuş”tur. Son tahlilde, okuma süreci 

yalnızca tek bir öznelliğe yer bırakır. Eser, “hayatını askıya aldığı okur pahasına” 

“bir tür insan” hâline gelir.
63

 

Yine benzer şekilde yeni eleştiri hareketinin temsilcileri, metin analizi için 

yazarların biyografik bilgilerinden veya diğer dış kaynaklardan kaçınarak metin 

üzerine yakın okuma
64

 (close reading) yapılması gerektiğini savunmuşlardır. Charles 

Bressler’e göre “Yeni eleştirmenler, metnin kendi anlamını ortaya çıkaracağına 

inanıyorlardı. Onlar için tarihsel veya sosyal bağlam gibi dışsal faktörler çok az 

önemliydi.”
65

 Bu nedenle yeni eleştiri, okur yerine anlamın tek kaynağını metin 

olarak görmüştür. Tamamen yapısalcı olan bu görüşe göre okur, metin analizi 

konusunda herhangi kişisel bir fikir ortaya koyamadığı ve duygu yükleyemediği için 

                                                 
60

 Georges Poulet, “Phenomenology of Reading”, New Literary History, Vol. 1, No. 1, 1969, s. 56. 
61

 Parantez İçine Alma: Helenistik felsefede “yargının askıya alınması” anlamında kullanılan Antik 

Yunan terimi “epoché” (εποχη), modern felsefede fenomenolojik indirgeme ile birlikte ele alındığında 

“paranteze alma”, “askıya alma”, “yargıdan kaçınma” gibi anlamlara gelmekte ve kişinin dış dünyanın 

varlığına dair bütün bilgilerinin, inançlarının, varsayımlarının, duygu ve düşüncelerinin bir kenara 

bırakması yani “paranteze alma” sürecini ifade etmektedir. Daha detaylı bilgi için bk.: Edmund 

Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy: First 

Book: General Introduction to a Pure Phenomenology, trans. F. Kersten, Martinus Nijhoff Publishers, 

The Hague/Boston/Lancaster 1983, ss. 57-62. 
62

 Richard Beach, A Teacher’s Introducation to Reader-Response Theories, National Council of 

Teachers of English, Urbana 1993, s. 19. 
63

 Patrocinio P. Schweickart, “Reading Ourselves: Toward a Feminist Theory of Reading”, Readers 

and Reading, ed. Andrew Bennett, Lonteman, London and New York, 1995, s. 84. 
64

 Yakın Okuma (Close Reading): Tarihsel bağlam, yazarın niyeti veya biyografisi, estetik teoriler, 

politik görüşler vb. odaklar yerine “sayfadaki kelimelere” eğilerek okuma ve eleştirinin işlevinin 

basitçe metinde zaten “orada” olanı dikkatlice okumak olduğunu savunan okuma yaklaşımıdır, bk.: 

Andrew Bennett, “Key Concepts”, Readers and Reading, ed. Andrew Bennett, Lonteman, London and 

New York 1995, s. 235. Atiye Gülfer Gündoğdu, yakın okumayı bu yönüyle metni anlama uğraşından 

ziyade, metnin analiz edilmesi olarak değerlendirildiğini öne sürmektedir, bk.: Gündoğdu, Yazının 

Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, s. 167. 
65

 Bressler, Literary Criticism An Introduction to Theory and Practice, s. 36. 



21 

 

pasif olmak durumunda bırakılmıştır.
66

 Nihayetinde yazar ve eser odaklı teorilerin 

yöntemleri farklı olsa da okuru pasif olarak görmelerindeki tavırlarının ortak olduğu 

görülmektedir.  

Okura pasif olma durumunun dayatılması, yalnızca edebiyat teorilerinde 

karşımıza çıkmaz. Teorisyenlerin dışında yazarlar ve dolayısıyla kaleme almış 

oldukları metinler de okuru pasif olmak durumunda bırakabilir. Yazarın niyeti ile 

eserin söylem niteliğinden okurun karşı karşıya kaldığı bu durum ise, “pasif kılınan 

okur” kavramıyla ifade edilebilir. Böyle bir anlayışla kaleme alınan eserlerde, “Eğer 

yazar okura her şeyi hazır verirse okura yapacak bir şey kalmaz ve okur böyle bir 

metin karşısında sıkılabilir. Bunun tersi de doğrudur, yani metne bir anlam vermek 

olanaksızlaşırsa okur umutsuzluğa kapılır ve metni elinden bırakır.”
67

 Bu durumda 

yazar, niyeti doğrultusunda okura herhangi bir eylem alanı bırakmazsa ve metnini 

buna göre inşa ederse, okur zorunlu olarak pasif kalacaktır. Yine Wolfgang Iser da 

benzer bir ifadeyle yazar ve metnin okuru pasifleştirdiği hususuna değinmektedir. 

Iser’e göre, “Eğer yorum bir metnin içinde çok açık biçimde belirtilmişse, okura 

yapacak bir şey kalmaz. Okur bu yorumu ya kabul eder ya da tümüyle karşı çıkar. Bu 

durum da okuru pasifleştirir.”
68

 Bu bağlamda yazar, niyeti doğrultusunda ister 

bilinçli ister bilinçsiz bir tercihle olsun, inşa ettiği metninde ortaya koyduğu söylem 

niteliği ile okuru pasif olma durumuna sevk eder.  

Okurun bir diğer pasif olma durumu ise metin karşısındaki kendi tutumuyla 

ilgilidir. Okurun buradaki durumunun belirleyicisi, ne edebiyat teorileridir ne de 

yazar veya metinlerdir. Pasifliğin asıl belirleyicisi, herhangi bir dışsal faktörden 

ziyade metinle mücadele veya mukabele etmek yerine, “metnin karşısında durma”
69

 

eğilimi göstererek çabalamayı reddeden okurun kendi tutumudur. Okuma eylemi 

sırasında metnin karşısında durarak metne karşı direnen, aktif katılımı reddeden 

okurun bu durumu ise “kendinden pasif okur” şeklinde kavramsallaştırılabilir. Bu 

                                                 
66

 Alejandra Giangiulio Lobo, “Reader-Response Theory: A Path Towards Wolfgang Iser”, Letras, 

Vol. 2, No. 54, San José 2015, ss. 16-17. 
67

 Moran, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, s. 244. 
68

 Wolfgang Iser, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response, John Hopkins University 

Press, Baltimore, London 1978, s. 87. Burada kullanılan alıntının çevirisi, Serpil Tunç Oppermann’a 

aittir. Çeviri için bk.: Serpil Tunç Oppermann, “I. A. Richards’tan Wolfgang Iser’e: Okur Merkezli 

Eleştiri ve Okuma Kuramının Gelişimi”, Kuram Kitap, S. 4, Ocak 1994, s. 37. 
69

 “Metnin karşısında durmak” kavramıyla ifade edilmek istenen anlam, “metnin önünde bulunma” ya 

da “sanat eseriyle yüz yüze olma” durumundan ziyade, “okuma eylemi sırasında okunan metne karşı 

direnme; aktif katılımı reddetme” durumu kastedilmektedir. Öte yandan “hareketsiz durumda olmak; 

işlemez olmak; devinimsiz kalmak” gibi anlamlar içeren “durmak” sözcüğü ile okurun pasif olma 

durumu vurgulanmaktadır. 



22 

 

bağlamda okurun metin karşısındaki bilinç düzeyi, kendi rolünü belirlemede son 

derece önemlidir. Bir metnin amacını veya anlamını bilimsel bir yöntemle keşfetmesi 

gerektiği durumlarda bilinç düzeyi, okuru “duygusal olarak pasif olma eğilimine”
70

 

sevk etmektedir. Okumayı, pasif ve aktif okuma olmak üzere ikiye ayırarak okuma 

eyleminde bulunanları da aktif ve pasif okur olarak isimlendiren Roman Ingarden, 

müzik eseri ve kimliği sorunu üzerine yapmış olduğu çalışmasında bu hususu, 

dinleyici açısından şu şekilde dile getirir. “Eserin etkisine yenik düşen ve belirli bir 

duygusal hâle kapılan dinleyicinin pasif olarak duygularını esere aktardığı, eseri 

belirli bir duygusal yönüyle algıladığı, ona yabancılaşan ve dolayısıyla onu tahrif 

eden bir dizi duygusal nitelik atfettiği durumlar da vardır.”
71

 Ingarden’a göre bu tür 

durumlar, aynı zamanda herhangi bir sanat eseri karşısındaki tüketicinin duygusal 

durumunun, eserin duygusal nitelikleriyle çatışmasına yol açar ve bunun sonucunda 

umutsuzluk duygusu algılayan tüketici, eseri negatif duygusal bir reaksiyonla 

reddeder. Diğer bir ifadeyle sanat eseri tüketicisi, pasif olma eğilimi gösterir. 

Tarihsel süreçte okurun okur olmadan önce dinleyici olduğu ve geleneğin 

tecrübesinin okura aktarıldığı göz önünde tutulursa, aynı durumun okur için de 

geçerli olduğu ifade edilebilir. 

“Yazılı olarak (veya başka yollarla, örneğin bir ses kaydıyla) ortaya konulan 

tamamlanmış bir edebî eseri nasıl kavrayabiliriz?”
72

 sorusuna yanıt arayan Ingarden, 

“biliş”
73

 (cognition) kelimesini çıkış noktası olarak kabul etmekte ve bununla birlikte 

okurun metne yönelik tutumu konusunda “pasif” ve “aktif” olma durumunu 

irdelerken de edebî tüketiciler olarak bir eserle karşılaştığımızda ve onu bir şekilde 

tanıdığımızda oldukça belirsiz ve geniş bir anlamda öncelikle pasif bir deneyim ile 

başladığımızı ifade etmektedir. Ona göre bilişsel süreç, bir okurun okuma eylemini 

gerçekleştirdiği sırada metinle kurmuş olduğu ilişki türlerinden yalnızca bir tanesini 

temsil etmektedir. Bununla birlikte biliş, edebî eserlerle, eser hakkında belirli bir 

bilgi sahibi olmayı içeren ve duygusal faktörleri zorunlu olarak dışlamayan bir tür 

ilişki anlamında kavranmalıdır. Elbette, bir eserle karşılaşmanın ve onunla kurulan 

                                                 
70

 Lobo, “Reader-Response Theory: A Path Towards Wolfgang Iser”, s. 16. 
71

 Roman Ingarden, The Work of Music and the Problem of Its Identity, trans. Adam Czerniawski, 

Macmillan Press, London 1986, s. 103. 
72

 Roman Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, trans. Ruth Ann Crowley and Kenneth 

R. Olsen, Northwestern University Press, Evanston 1973, s. 5. 
73

 Türkçe karşılığı “biliş” olan “cognition” terimi, aynı zamanda “kavrama/kavrayış”, “zihin” ve 

“idrak” anlamlarını da içermektedir. Bununla birlikte Türkçedeki “biliş” sözcüğü, diğer sözcüklerin 

içerdiği anlamları da kapsadığından “cognition” teriminin çevirisinde “biliş” sözcüğü tercih edilmiştir. 



23 

 

bilişsel ilişkinin, söz konusu eserin kendine özgü karakterine göre farklı şekillerde 

gerçekleşebileceği ve çeşitli sonuçlara yol açabileceği baştan dikkate alınmalıdır.
74

 

Ancak burada dikkat edilmesi gereken husus, bilişsel sürecin gerçekleşme şeklidir. 

Bilindiği üzere bilişsel süreç bilinçli ve bilinçsiz olmak üzere iki farklı şekilde 

gerçekleşmektedir. Bilinçli biliş, farkında olma durumudur. Farkındalık, bir şeyin ne 

olduğunu veya ne anlama geldiğini bilmenin bilinçli deneyimidir. Öte yandan 

bilinçsiz biliş ise, bilgi ve hafızaya eşittir. Diğer bir ifadeyle bilinçsiz bilişte, uzun 

süreli bellekte kodlanan her şeye bilinçli olarak erişilemez; yalnızca kodlanılan şeyin 

bilgisi vardır. Bir diğer önemli nokta ise okurun algı ve dikkat durumudur. Okuma 

pasif bir şekilde gerçekleştirildiğinde, dikkat öncesi bilişsel süreçlere bilinçli erişim 

olmadığından ve aşinalık ortamlarında dikkat seviyesi büyük ölçüde kendiliğinden 

oluştuğundan algı ve dikkat pasif durumdadır.
75

 Algı ve dikkatin pasif olması ise 

okurun okuduğu metinde bilgi düzeyinin ötesine geçmesi konusunda büyük bir engel 

teşkil etmektedir. Ayrıca algı ve dikkatin pasif olması, sentez yetisinin de pasif bir 

eğilim göstermesine yol açar. Bu bağlamda Iser, “Pasif sentezlerin zihinsel imgeleri, 

okumamıza eşlik eden bir şeydir ve bu imgeler bütün bir panoramada birleştiğinde 

bile dikkatimizin konusu değildir.”
76

 ifadelerini kullanarak önceden tahmin edici 

olan pasif sentezlerin, okuma boyunca bilinçaltında oluşumunu devam ettirdiğini; 

ancak üretildiği süreçler algı ve dikkatten kaçtığı için de edebî metinlerin idrak 

edilmesi noktasında zihnin sınırlı kaldığını ileri sürer. Bu noktada “Bir kere edebiyat 

bizim yaptığımız bir şey değil, olmasına izin vermemiz gereken bir şeydir.”
77

 

görüşünü ortaya koyan Heidegger de kendini metne açmayan, metnin esrarengiz bir 

şekilde tükenmek bilmeyen varlığına boyun eğmeyen ve metin tarafından kendisinin 

sorgulanmasına izin vermeyen okurun aktif bir tutum sergileyemeyeceğini dile 

getirir. Pasif okur hakkında “sabit zevk/dondurulmuş zevk sahibi” önermesini ortaya 

koyan Sağlık ise; “Dondurulmuş zevk sahibi olanlar “bilgi”yi (daha çok yüzeysel 

nitelikteki yarı doğru yarı yanlış malumatı) önemserler [ve] dondurulmuş zevk 

sahipleri sadece “bilgi” ile yetindikleri için, olaylar ve metinler karşısında “pasif” 

                                                 
74

 Daha geniş bilgi için bk.: Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, ss. 5-7. 
75

 Jean-Marie Schaeffer, “Aesthetic Relationship, Cognition, and the Pleasures of Art”, Investigations 

Into the Phenomenology and the Ontology of the Work of Art, eds. Peer F. Bundgaard and Frederik 

Stjernfelt, Springer Open, New York 2015, s. 156. 
76

 Iser, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response, s. 136. 
77

 Eagleton, Edebiyat Kuramı, s. 78. 



24 

 

hâlde kalırlar.”
78

 ifadeleriyle, pasif okurun metin ile ilgili her türlü 

anlama/yorumlama deneyiminin kendi salt doğrularına dayandığını dile getirir. 

Sağlık’ın deyimiyle “var olan birikimleriyle her soru ve sorunun üstesinden gelmeye 

çalış[an]”
79

 dondurulmuş zevk sahiplerinin okuma eylemi öncesi, sırası ve 

sonrasında bilişsel süreçlere bilinç düzeyinde erişim çabaları olmadığından 

kendiliğinden pasif bir tutum sergilemiş olurlar. 

Her okumanın, okur tarafından bilinçli olarak üstlenilen bir faaliyet olduğunu 

dile getiren Ingarden; buna rağmen okuma eylemi esnasında genellikle okurun tüm 

çabasının, okuduğu cümlelerin anlamlarını nesnelere dönüştürmeden düşünmeye ve 

anlam alanında kalmaya dayandığını
80

 ileri sürer. Ona göre pasif okumada okurun, 

okuduğu cümlelerden nesnelere yönelmek için entelektüel bir çabası yoktur. Okur, 

okuduklarını tamamen kavramaya veya özellikle okuduklarından sentez oluşturmaya 

çalışmaz. Bu bağlamda Ingarden, pasif okurun özelliklerini kısaca şöyle açıklar: 

Pasif okumada anlamanın kapsamı, genellikle okunmakta olan cümle ile 

sınırlıdır. Yani okur, cümlenin kendi anlamının farkına varmakla meşgul olur ve 

anlamı, kendisi aracılığıyla bir eserdeki nesnelerin dünyasına aktarabileceği bir 

şekilde özümsemez. Kişi “cümle cümle” okur ve bu cümlelerin her birini ayrı 

ayrı, birbirinden bağımsız olarak anlar. Bu nedenle pasif okurdan okuduğu şeyin 

içeriğinin kısa bir özetini yapması istenseydi, bunu yapamazdı. Yeterince iyi bir 

hafızayla, belki metni belirli sınırlar içinde tekrarlayabilir; ama hepsi bununla 

sınırlı kalırdı. Eserin dili hakkında iyi bir bilgi, belirli bir miktarda okuma 

pratiği, basmakalıp bir cümle yapısı - tüm bunlar genellikle okumanın seyrinin, 

okumayı yapan kişinin kendisi olmasına rağmen, okurun kişisel ve aktif katılımı 

olmadan oldukça “mekanik” olarak ilerlemesine neden olur. Sonuç olarak pasif 

okumada, okurun kurgusal nesnelerle herhangi bir ilişkisi yoktur.
81

 

Bu noktada Gündoğdu’nun dile getirdiği, “Metnin dünyasına değil de kendi 

dünyasına kulak kesilen okur, okuma tecrübesi eşliğinde metnin kendisine bir şeyler 

söyleyebilmesine izin vermiş sayılabilir mi?”
82

 sorusu, belirli bir ölçüde netlik 

kazanır. Gündoğdu’nun konuya yaklaşımını tersinden okursak okuma sürecinde 

metnin dünyası yerine kendi dünyasına kulak kesilen okur, metin ile söyleşemeyecek 

ve diyalojik bir ilişki kuramayacaktır. Nitekim okur, metnin kendisine bir şeyler 

söyleyebilmesine müsaade etmediğinden, metinden ziyade kendi bildiğini okur hâle 

                                                 
78

 Şaban Sağlık, “Bu Nice Okumaktır”, Üsküdar Kültür Sanat ve Medeniyet Dergisi, S. 7, 2018-2, s. 

37. 
79

 Sağlık, “Bu Nice Okumaktır”, s. 37. 
80

 Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, ss. 37-38. 
81

 Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, s. 38. 
82

 Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, s. 152. 



25 

 

gelecektir.
83

 Bu durum, “edebî metnin sessizleşmesi sorununa”
84

 yol açacağı gibi, 

metne karşı durarak direnen okurun da kaçınılmaz olarak pasifleşmesine neden 

olacaktır.  

Bununla birlikte Ingarden’a göre, pasif okuma ile aktif okuma arasındaki farkı 

tarif etmek zordur. Çünkü o, pasif okumada cümleleri aktif okumadakine benzer bir 

şekilde düşündüğümüzü, dolayısıyla her iki durumda da bir faaliyetin var gibi 

göründüğünü öne sürer. Öte yandan her iki okuma türünde de zihinsel eylemlerin 

gerçekleştirildiğini; ancak iki tür okuma arasındaki farkın yalnızca bunların 

gerçekleştirilme biçiminden ibaret olduğunu ifade eder.
85

 Buna karşın Brogan 

Sullivan, pasif okuma ile aktif okuma arasındaki farkı, “bir doğa belgeseli izlemek 

ile vahşi doğada yürüyüş yapmak arasındaki fark gibi olduğu, belgeselin eğlenceli 

olmasına rağmen izleyicinin çaba göstermesini gerektirmediği; ancak yürüyüş yapan 

kişinin patikada gezinmek zorunda kaldığı”
86

 somutlamasıyla tarif eder. Diğer bir 

ifadeyle pasif okur, Umberto Eco’nun “anlatı ormanı”nda
87

 dolaşmayı reddeden, onu 

yalnızca uzaktan izlemeyi yeğleyen okurdur. Çünkü pasif okur ormanda dolaşacak, 

ormanı tecrübe edecek, ormanın bilinmeyen yerlerini keşfedip açığa çıkaracak 

gerekli ve yeterli donanıma sahip değildir. Pasif okurun tutumu ya da pasif okura 

dayatılan tutum, kendi dünyası ile metnin dünyası arasındaki geçit yolunu 

kapatmaktadır. O hâlde okuma bağlamında ifade edilen eylem ve edimler ile gerekli 

ve yeterli olan donanımlar doğrultusunda ormanı deneyimleyecek, patikada 

dolaşmaktan geri durmayacak; yani metnin dünyasına açılan geçidi aşmasına olanak 

sağlayacak olan okurun metne yönelik tutumunu belirleyen şey nedir? 

                                                 
83

 Gündoğdu’ya göre Jauss, Iser ve Fish’in teorilerinde yer verilen metin kavramlarında, kendi 

dünyasına kulak kesilmek durumunda kalan okur, edebî metnin sessizleşmesine neden olur. Hem 

Jauss hem Iser hem de Fish’in ortaya koyduğu yaklaşımda metin, sahip olduğu özellikler itibariyle 

okuma sürecinde okurlarla söyleşemeyecek, diyalojik bir ilişki içine giremeyecek bir hâle bürünür. 

Böylesi bir ortamda metnin dünyasına değil de edebî eserin dünyasından bağımsız olarak kendi 

dünyasına kulak kesilen okurun, okuma tecrübesi eşliğinde metnin kendisine bir şeyler 

söyleyebilmesine müsaade edilmez. Bu durumda okur metinden ziyade, kendi bildiğini okur hâle 

gelir. Kendi bildiğini okuyan okur ise, metnin önünde açılan dünyası vesilesiyle kendisini okuma 

fırsatını elinden kaçırır. Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun 

Rolü, ss. 166-167. 
84

 Modern edebiyat teorilerinde edebî metnin sessizleşmesi sorunu ile ilgili geniş bir değerlendirme 

için bk.: Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, ss. 131-

145. 
85

 Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, ss. 38-39. 
86

 Brogan Sullivan, “Active Reading”, https://writingcommons.org/article/active-reading/ (Erişim: 

29.05.2023). Sullivan’ın pasif okuma ile aktif okuma arasındaki farkı tarif etmek için kullandığı 

analojiyi genişleterek okurun metne yönelik diğer tutumlarına uygulamaya çalışacağız. 
87

 Eco’nun, yazarın yazma, okurun okuma tecrübelerini ampirik yazar/okur ve örnek yazar/okur 

nitelemesiyle ele aldığı metaforik çalışması için bk.: Umberto Eco, Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti, 

çev. Kemal Atakay, Can Yayınları, İstanbul 1995. 

https://writingcommons.org/article/active-reading/


26 

 

 

 Metni Eylem Olarak Görmek: Aktif Okuma 2.2.

Sözlü/yazılı olanla karşılaşan dinleyici/okur; hem yazar, metin ve edebiyat 

teorilerinin dayattığı pasif olma durumunu hem de kendi pasifliğini aştığında metinle 

ciddi anlamda karşılaşmış olur. Yazılı eserle ciddi anlamda yüz yüze gelen okur için 

artık eylemsel bir süreç başlar. Bu karşılaşma, metne karşı durarak direnen pasif 

okurun tutumundan farklı olarak aktif katılımı gerektiren bir yüz yüze karşılaşma 

durumudur. Diğer bir ifadeyle okur için metin, duygu ve bilinci harekete geçiren bir 

eylem alanıdır ve metne aktif katılım sağlayıp onu eylem alanı olarak gören okur ise 

aktif okur (active reader) olarak adlandırılmaktadır. 

Platon’un ortaya koyduğu “dilin yazıyla birlikte donmuş olma”
88

 düşüncesi, 

pasif okur için belli bir dereceye kadar geçerliyken okurluk tutum ve düzeyine göre 

pasifliğini aşan diğer her bir okurun
89

 okuma tecrübesinde bu geçerliliğini yitirir. 

Farklı bir ifadeyle, “konuşma dilinden ayrılarak harflerle sabitleşen her yazı[nın]”
90

 

“yabancı olma”
91

 niteliği, pasif okurun okuma sürecinde değişmezken kendini pasif 

olma durumundan kurtaran okurlar için aktif olarak eylemde bulunabilecekleri yeni 

bir mecraya zemin oluşturur. Bununla birlikte okumaya aktif katılım sağlayan 

dinleyicinin/okurun algı ve dikkat durumu teyakkuza geçer ve okuma eylemi 

sırasındaki bilişsel süreci bilinçli olarak gerçekleşir. Böylelikle okur, metni anlama 

ve yorumlama noktasında gerekli donanımları devreye sokar. Tatar, August 

Boeckh’ten hareketle bu durumu, “[…] anlama olayının gerçekleşebilmesi için 

gereken alt yapı, yorumcu ile yorumlanan nesne arasındaki mesafeyi kapatma 

imkânını yorumcuya veren; yani yorumcuyu anlamanın eşiğine getiren donanımdır. 

Bu donanımı anlama olayında aktif hâle getirmeye “yorumlama” adı verilir.”
92

 

şeklinde ifade eder. Okuma donanımıyla ilgili ileri sürülen bu düşünceye göre aktif 

                                                 
88

 Platon, Mektuplar, çev. Furkan Akderin, Say Yayınları, İstanbul 2010, s. 79. Bununla birlikte 

Platon, Phaidros adlı eserinde “Yazı denilen şey, […] sanki gerçekmiş gibi görünür; fakat bir şey 

sorarsanız sessiz kalır.” ifadesiyle ve yine aynı eserinin farklı pasajlarında Gündoğdu’nun deyimiyle 

yazılı olanın zayıflığına ve çaresizliğine değinmektedir. Platon, Phaidros, çev. Furkan Akderin, Say 

Yayınları, İstanbul 2017, s. 96. 
89

 Hem kendi pasifliğini hem de kendisine dayatılan pasifliği aşan okurlar için birçok nitelemeler 

yapılmıştır. Bunlardan bazıları, örnek okur, ima edilen okur, üstün okur, profesyonel okur, süper okur, 

aktif okur, eleştirel/reflektif okur, göstergebilimsel/fenomenolojik okur, yaratıcı okur… şeklindedir.  
90

 Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, s. 37. 
91

 Platon’dan beri süregelen yazının “ölü olma”, “yabancı olma”, “çaresizliği ve zayıflığı”, 

“yabancılaşmış konuşma olma” şeklindeki nitelemeler hakkında geniş bir değerlendirme için bk.: 

Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, ss. 33-64. 
92

 Burhanettin Tatar, Hermenötik, İnsan Yayınları, İstanbul 2004, s. 25. 



27 

 

okur için ilkin şu çıkarımda bulunulabilir. Kurgusal nesnelerle ilişki kuramayan ve 

anlamı kendisi aracılığıyla bir eserdeki nesnelerin dünyasına aktarabileceği şekilde 

özümsemeyen pasif okurun aksine aktif okur, anlama olayının gerçekleşmesi 

noktasında kurgusal nesnelerle ilişki kurarak kendisi, metin, yazar ve karşılıklı 

bağımlılık aracılığıyla yorumlama donanımını aktif hâle getiren okurdur.  

Anlama/yorumlama tarihine kısaca bir göz gezdirildiğinde, okuma süreciyle 

ilgili farklı görüşleri olmasına rağmen, okur tepki teorisyenlerinin iki inancı 

paylaştığı görülür. Bunlar, “(1) okurun rolünün edebiyat anlayışımızdan 

çıkarılamayacağı ve (2) okurların nesnel bir edebî metin tarafından kendilerine 

sunulan anlamı pasif bir şekilde tüketmediği; daha ziyade edebiyatta buldukları 

anlamı aktif olarak ürettiği.”
93

 inançlarıdır. Sözün daha yazıya emanet edilmediği 

sözlü kültürde, Platoncu düşüncenin tahakkümündeki anlayışa göre diyaloğu 

öldürdüğü düşünülen yazılı sözün, insanı ölü olanla pasif bir diyaloğa mecbur kıldığı 

öne sürülmektedir. Ancak sözün yazıya geçirilmesinde ortaya çıktığı iddia edilen 

ölü/yabancı olma ile zayıflık ve çaresizlik durumu, Ricoeur’e göre yazının “semantik 

otonomisi”nin
94

 ilanıyken; “anlamanın görevi yazının zayıflığının bilincinde 

olduğumuz zaman belirli bir netlikle ortaya çıkar”
95

 ifadelerini kullanan Gadamer’e 

göre ise “her yazının konuşma dilinde dirilme iddiasında”
96

 olduğu dile getirilerek 

yazının “anlama ilişkin özerklik talebi”nin
97

 tezahürü olarak karşımıza çıkar. Bu 

bağlamlardan yola çıkarsak “yazının konuşma ortamından kopması, 

anlama/yorumlama noktasında bir zayıflık ve çaresizliğe neden olan değil, tam 

tersine okurun kendisi karşısında anlam üretebileceği açık bir alan hâline gelmesine 

vesile olan”
98

 bir nitelik sergilediği ifade edilebilir. Böylelikle anlam üretme 

noktasında metne eylem alanı olarak yaklaşan okur, diyalojik bilinci de harekete 

geçirmiş olur.  

Diyalojik bilinç, anlama/yorumlama sürecinde anlamı basitçe alma veya 

çözmenin pasif eylemler olmadığı, bunun yerine varlıkla veya metinle aktif bir 

katılımın yanı sıra çoklu perspektiflere ve olasılıklara açık olmayı gerektiren bir 

                                                 
93

 Lois Tyson, Critical Theory: A User-Friendly Guide, 2nd. ed., Routledge Taylor & Francis Group, 

New York 2006, s. 170. 
94

 Metnin semantik otonomisi için bk.: Paul Ricoeur, Yorum Teorisi: Söylem ve Artı Anlam, çev. 

Gökhan Yavuz Demir, Paradigma Yayınları, İstanbul 2007, ss. 33-58. 
95

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 182. 
96

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 184. 
97

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 184. 
98

 Gündoğdu, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun Rolü, s. 44. 



28 

 

bilinci yansıtır. Bu bağlamda diyalojik bilinç, anlamın, hâlihazırda bulunulan an 

içinde dinleyiciye/okura amade bir şekilde verilmediği, aksine zaman içinde varlıkla 

veya metinle ilişki kurdukça oluşan ve gelişen, bununla birlikte anlama/yorumlama 

noktasında yeni kavrayışların ve anlayışların ortaya çıkmasına izin veren bilinç
99

 

olarak ifade edilebilir. Bu zamansal anlama ve yorumlama süreci, doğası gereği 

diyalojiktir. Çünkü okuyucu (veya yorumcu) ile varlık veya metin arasında bir ileri-

geri hareketi içerir. Diyalojik bilinç, okurun okuma tecrübesine kendi bakış açılarını, 

deneyimlerini ve ön yargılarını getirdiği; ancak aynı zamanda varlık veya metin 

tarafından etkilenmesine ve dönüştürülmesine izin verdiği dinamik bir etkileşimdir. 

Başka bir söylemle diyalojik bilinç, “kendi sınırlılığını ve faniliğini fark ederek 

yorumlama çabasında daima başkalarına bağımlı olduğunu kabul eden ancak 

kendisini başkalarının yorumlarıyla sınırlamayan bilinçtir. O, farklı yorumlara 

kendini açarak bir şeyler öğrenebileceğini varsayan ancak daima bu yorumların 

ötesine gitmeye çalışan bir bilinçtir.”
100

 Bununla beraber diyalojik bilinç ile birlikte 

karşılıklı bağımlılık (paylaşım) fikri ele alındığında yorumun temel işlevinin, 

yalnızca metnin anlamını açmak olmadığı, aynı zamanda yorumcunun edebî eserle 

karşı karşıya olduğu dünyayı da açmak olduğu anlaşılır.
101

 Sahip olduğu özellikler 

itibariyle diyalojik bilinç, Roman Ingarden’ın “aktif okuma”
102

 kavramıyla işaret 

ettiği anlama eyleminin karakterini yansıtır. Çünkü Ingarden, “metnin zihinsel 

boyutunu (anlamını) amaçlayan “pasif okuma”nın karşısına metni bir gerçekliği veya 

varlığı tecrübe etmek için “geçit yolu” [ein Durchgangsobjekt/passageway] olarak 

kullanan “aktif okuma”yı koyar.”
103

 Bu bağlamlarla hareket edildiğinde yorumlama 

süreci, okurun okuma tecrübesine kendi bakış açılarını getirdiği, metinle ve daha 

geniş kültürel bağlamla diyalog kurduğu, işbirlikçi ve etkileşimli bir süreci içerdiği 

söylenebilir. Bu süreç boyunca yorumlama, anlayışı derinleştiren, karşılıklı 

bağımlılığı besleyen ve okurun metnin dünyasıyla ilişkisini genişleten dönüştürücü 

bir deneyim hâline gelir. Diğer bir ifadeyle yorum, metnin dünyasıyla yorumcunun 

dünyasını aktif (dinamik) bir ilişki içinde birlikte harekete geçiren ve bu karşılıklı 

                                                 
99

 Diyalojik bilinç kavramının felsefi tahlili için bk.: Calvin O. Schrag, Communicative Praxis and the 

Space of Subjectivity, Indiana University Press, Bloomington 1989, ss. 158-176. 
100

 Burhanettin Tatar, “Kur’an’ı Yorumlama Sorunu”, Kur’ân ve Dil -Dilbilim ve Hermenötik- 

Sempozyumu, Van, 17-18 Mayıs 2001, s. 503. 
101

 Paul Ricoeur, From Text to Action: Essays in Hermeneutics, II, trans. K. Blamey and J. B. 

Thompson, North Western University Press, Evanston 1991, ss. 87-88. 
102

 Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, ss. 37-41. 
103

 Tatar, “Kur’an’ı Yorumlama Sorunu”, s. 502. 



29 

 

etkileşim içinde onları birlikte dönüştüren bir faaliyet hâline gelir.
104

 Bu ilişkide 

metne aktif katılım sağlama tutumu, okurun anlama ve yorumlama tecrübesini 

şekillendirirken aynı zamanda önceki ve sonraki okuma deneyimlerini de etkileyerek 

bir transformasyona zemin hazırlar. Nihayetinde eser ile okur arasındaki bu aktif 

(dinamik) ilişki, anlama ve yorumlamanın dönüştürücü gücünü ortaya çıkararak 

sürekli bir etkileşim ve büyüme döngüsü hâline gelir.  

Metni eylem olarak görme edimini sağlayan okur, bu tutumuyla Heidegger’in 

işaret ettiği “hermenötik döngü/daire”
105

 ilişkisine de kapı aralar. Heidegger’in 

metaforlaştırdığı hermenötik döngü, kendini tekrarlayan, içinden çıkılamayan kısır 

bir döngü değildir. Ona göre hermenötik döngü, kendinde bir pozitif bilme imkânı 

sağlayan bir dairedir. Bu imkân okura, anlama/yorumlama tecrübesindeki ilk, son ve 

daimi görevinin, ön-niyetinin (Vorhabe/fore-having), ön-görüşünün (Vorsicht/fore-

sight) ve ön-anlayışının/kavrayışının (Vorgriff/fore-conception) okurun zihnindeki 

basmakalıp kavramların ya da popüler görüşlerin kendisini yönlendirmesine izin 

vermez, bunun yerine hermenötik döngünün sunmuş olduğu pozitif bilme imkânı 

sayesinde anlamayı teminat altına alma kavrayışı sağlar.
106

 Gadamer’e göre, 

“Heidegger’in burada ele aldığı şey öncelikle anlama pratiğinin tasviri değil, 

yorumlayıcı anlamanın gerçekleşme tarzının tasviridir.”
107

 Diğer bir deyişle 

Heidegger’in hermenötik döngüsü, okurun okuma tecrübesi yerine, okuma süreci 

içerisindeki metne yönelik tutumunu önceler. Bu noktada okur, hem kendi pasifliğini 

hem de kendisine dayatılan pasifliği aşarak kendisinden ve diğer dış etmenlerden 

kaynaklanan ardı arkası kesilmez zihin sapmalarına karşın uyanık oluşuyla metne 

yönelik tutumunun aktif farkındalığına varır. Böylece okur, anlama/yorumlama 

tecrübesinde metne karşı duran/direnen değil, eylem alanı olarak gördüğü metne aktif 

katılım sağlayarak metinle mücadele ve mukabele eden bir hüviyete bürünür. 

Heidegger ve Gadamer tarafından önerilen hermenötik döngüde yer aldığı şekliyle 

aktif okur için “anlama, çoğu modern estetik kuramda olduğu gibi yorumcunun 

mevcut durumunu unutan pasif veya farazi düşünceye dayalı bir bilme değil, “aktif 

yorum”dur.”
108

 Bu çerçevede anlama, tek bir durağan yorumla sınırlı olmayan; 

                                                 
104

 Tatar, “Kur’an’ı Yorumlama Sorunu”, s. 501. 
105

 Heidegger, Varlık ve Zaman, ss. 226-227. 
106

 Heidegger, Varlık ve Zaman, s. 227. 
107

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 5. 
108

 Richard E. Palmer, “Postmodern Hermeneutics and The Act of Reading”, Notre Dame English 

Journal, 15/3, Summer, 1983, s. 60. 



30 

 

dinamik, süregelen ve devam eden bir süreci içerir.  

Okuma tecrübesi sırasında “okurun metni deneyimleme biçimi, kendi eğilimini 

yansıtır.”
109

 Bu fikir, aktif okur açısından ele alındığında, diyalojik bilinç ekseninde 

okurun edebî eserle olan ileri-geri hareketinin yönü, aktiflik düzeyinin de 

belirleyicisi olur. Böylece aktif okur, reaktif okur (reactive reader) ve proaktif okur 

(proactive reader) olmak üzere iki tür aktiflik tutum düzeyi sergiler. Reaktif
110

 olma 

durumu, olan bir şey ya da kişiye tepki veya yanıt verme iken; proaktif
111

 olma 

durumu ise bir şey olmadan önce o şeye karşı hazır olma şeklinde tanımlanmaktadır. 

Örneklendirecek olursak hastalık karşısında proaktif kişi, hijyene önem vererek 

sağlıklı beslenip gerekli vitaminleri alarak kendini hazır duruma getirir. Reaktif kişi 

ise hastalandıktan sonra ilaç alarak hastalığı atlatmaya çalışır. Bu bağlamdan 

hareketle reaktif okur ile proaktif okuru şu şekilde açıklayabiliriz. Reaktif okur, 

metne karşı tepkisel bir tutum sergiler ve diyalojik bilinci tam olarak devreye 

sokamaz; ancak yine de diyalojik bilincin dışında değildir. Reaktif okurda diyalojik 

bilinç, geri yönlü bir hareket içerir. O, karşı karşıya olduğu edebî esere, önceki 

okumalarından kendisine kalanlar ve hâlihazırda yüz yüze olduğu metnin kendine 

sundukları kadarıyla tepki verir ve bu tepkisi, o andaki okuma süreciyle sınırlı kalır. 

Metne karşı gösterdiği reaksiyon, sonraki okumaları için anlık olarak diyalojik 

bilinçte işleme alınmaz. Çünkü reaktif okurun tüm ilgisi, önünde duran eserde 

toplanır ve metnin idraki konusunda geçmişten faydalanırken okuma esnasında 

edindiği tecrübeyi ileri aktarma konusunda herhangi bir çaba içine girmez. Bununla 

birlikte proaktif okur, diyalojik bilincin katkısı ile hem önceki okumalarından 

kazandığı tecrübeyi metne aktarır hem de karşı karşıya olduğu metinden elde ettiği 

tecrübeyi de sonraki okumaları için bir “geçit yolu” olarak kullanır. Metne karşı 

tepkisel bir tutum sergilemekten ziyade metinle etkileşimli bir ilişki kuran proaktif 

okurda diyalojik bilinç, hem geri hem de ileri yönlüdür. Bu sayede proaktif okur, 

eserin yorumlanması noktasında önceki deneyimlerini okuma sürecine dinamik bir 

biçimde dâhil ederken, eylem alanı olarak gördüğü metinden edindiği tecrübeyi de 

sonraki okumaları için bir ufuk hâline getirir. Böylece o, bilincin kaynaşmasından 

                                                 
109

 Wolfgang Iser, “The Reading Process: A Phenomenological Approach”, New Literary History, 3/2, 

On Interpretation: I (Winter, 1972), s. 286. 
110

 “Reactive”, Cambridge Dictionary, https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/reactive 

(Erişim: 29.05.2023). 
111

 “Proactive”, Cambridge Dictionary, https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/proactive 

(Erişim: 29.05.2023). 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/reactive
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/proactive


31 

 

doğan metne aktif katılım eylemselliğini, ufukların kaynaşmasına aktarır. Proaktif 

okurda ufukların kaynaşması, geçmişi şu ana taşırken; bu tarihsel ufuk, geleceğe de 

yansıtılır ve eş zamanlı olarak onun yerini başka bir ufuk alır. Gadamer’e göre bu 

kaynaşmanın düzenli bir şekilde gerçekleştirilmesi tarihsel olarak etkin bilincin 

görevidir.
112

 Bu görev, ufukların kaynaşmasını sağlarken okuma tecrübesinde 

proaktif okurun da her zaman hazır olmasını sağlar.  

Bütün bunlarla beraber “metni eylem olarak görme” şeklinde kısaca 

tanımlayabileceğimiz “aktif okuma” kavramı, Ingarden’ın öne sürdüğü bir 

anlama/yorumlama yaklaşımıdır. Ona göre okur, yalnızca aktif okumada gerçekten 

anlamlı eylemler gerçekleştirebilir. Husserl’in fenomenolojik yaklaşımından yola 

çıkan Ingarden, aktif okumanın çerçevesini şu şekilde çizer: 

Edebî bir sanat eserinin okunması, okuduğumuz cümlelerin anlamını kendine 

özgü bir orijinallik ve etkinlikle düşündüğümüz anlamda “aktif” bir şekilde 

gerçekleştirebiliriz. Bu durumda anlam, eserde ele alınan nesnelere bir yaklaşım 

oluşturur. Husserl’in dediği gibi anlam, yalnızca kişinin kastedilen nesneye 

ulaşmak için kullandığı bir geçit yoludur (ein Durchgangsobjekt). Anlam, katı 

anlamda bir nesne değildir. Çünkü bir cümleyi aktif olarak düşünürsek, anlama 

değil, onun aracılığıyla veya onun içinde belirlenen ya da düşünülen şeye 

katılırız. Tam olarak olmasa da söyleyebiliriz ki, bir cümleyi aktif olarak 

düşünürken onun anlamını oluşturur veya gerçekleştiririz ve bunu yaparken 

cümlenin nesnelerine, yani durumlarına veya diğer kasıtlı cümle bağıntılarına 

ulaşırız. Bu noktadan itibaren cümle bağıntılarında belirtilen şeylerin kendilerini 

kavrayabiliriz.
113

 

Ingarden, eserin bütününü kavrayabilmek için her şeyden önce tüm 

katmanlarına, özellikle de tasvir edilen nesnellikler katmanına ulaşılması gerektiğini 

savunur. Ona göre yalnızca aktif bir okuma, okurun onu kendine özgü karakteristik 

yapısı içinde ve tüm ayrıntılarıyla keşfetmesine izin verir. Bununla birlikte Ingarden, 

nesneler tabakasının genellikle karmaşık yapısında estetik bir kavrayış elde 

edilebilmesi için, aktif okurun bu tabakayı keşfettikten ve yeniden inşa ettikten sonra 

ayrıntıların ötesine geçmesi ve eserin boşluklarını tamamlaması gerektiğini ileri 

sürer. Ingarden, ortaya koyduğu bu fenomenolojik yaklaşımla okurun bir dereceye 

kadar edebî sanat eserinin eş-yaratıcısı (co-creator)
114

 olduğunu iddia eder. 

Ingarden’ın aktif okuma ve aktif okur için öne sürdüğü edebî eserin katmanlarının 

keşfedilmesi, eserin bir gerçekliği veya varlığı tecrübe etmek için bir geçit yolu 

olarak kullanılması, anlama eserin kendisi aracılığıyla veya onun içinde belirlenen ya 

                                                 
112

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 63. 
113

 Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, s. 40. 
114

 Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, s. 41. 



32 

 

da düşünülen şey ile katılımın sağlanılması fikirleri bir noktaya kadar doğruyken; 

aktif okurun edebî sanat eserinin eş-yaratıcısı olması iddiası yukarıda ifade edilmeye 

çalışılan aktif okur ve aktif okumanın nitelikleri bağlamında geçerliliğini yitirir. 

Bununla birlikte okurun edebî sanat eserinin eş-yaratıcısı olma durumu, daha sonra 

ele alınacak olan “yaratıcı okuma” bağlamında değerlendirilebilir.  

Husserl ve Ingarden’ın fenomenolojik geleneği üzerine estetik tepki teorisini 

inşa eden Iser, Ingarden tarafından önerilen “belirsizlik” (indeterminacy)
115

 

kavramıyla birlikte ortaya koyduğu “boşluklar/boş alanlar” (blanks)
116

 kavramının, 

anlama/yorumlama noktasında okurun düşünce dünyasını harekete geçirdiğini ileri 

sürer. Edebî eserde yer alan belirsizlikler ile birlikte ortaya çıktığını öne sürdüğü 

boşluklar sayesinde düşünce dünyası harekete geçen Iser’in okuru, böylece metinle 

aktif bir ilişki kurar. Iser’in bu düşüncesinden hareket ettiğimizde; “Okurun en 

başından itibaren metnin yapısının bir parçası olduğu sonucu ortaya çıkabilir. Zaten 

Iser’in sözünü ettiği okur[un] da bu türden bir okur [olduğu] ve metnin temelini 

oluşturan yapının bir parçası olarak en başından itibaren metnin içerisinde mevcut 

[olduğu]”
117

 ifade edilebilir. Bu yönüyle Iser’in, okurun metni eylem olarak görüp 

ona aktif katılım sağlama noktasında, Ingarden’a benzer bir düşünceye sahip olduğu 

görülmektedir. Öte yandan okur merkezli teorisyenler içerisinde okura oldukça geniş 

bir özgürlük alanı tanıyan Stanley Fish, metindeki bir ifadenin kazandığı anlamın ve 

ilettiği mesajın; okurun deneyimi, yorum stratejileri ve üyesi olduğu yorum 

topluluğuyla oluştuğu fikrini savunmaktadır.
118

 Fish’e göre bir sözcüğün bir anlam 

ifade edip etmemesi, kitabın iki kapağı arasında bulunan sayfalarındaki yazıya değil, 

okurun zihninden geçenlere bağlıdır.
119

 Başka bir deyişle Fish’te bir ifadenin veya 

kelimenin anlamı, yazarın niyeti ya da eserin söylem niteliğinden ziyade, okurun 

içinde bulunduğu yorum topluluğunun nasıl bir yorumlama stratejisi izlediği ve 

okurun zihninde ne şekilde anlaşıldığı ile belirlenir. Fish’e göre aynı cümlenin 

okurun deneyimine bağlı olarak farklı şekillerde yorumlanması, okurun okuma 

                                                 
115

 Roman Ingarden, The Literary Work of Art, trans. George G. Grabowicz, Northwestern University 

Press, Evanston 1973, ss. 246-254. 
116

 Wolfgang Iser, Prospecting From Reader Response to Literary Anthropology, The John Hopkins 

University Press, Baltimore, London 1989, ss. 3-30. 
117

 Köseoğlu ve Toprak, “Modern Kuramların Postmodern Yansımaları: Okur Odaklı Edebiyat 

Kuramlarında Okurun Konumlandırılışı”, s. 55. 
118

 Stanley Fish, Is There a Text in This Class? The Authority of Interpretive Communities, Harvard 

University Press, Cambridge, Massachusetts 1980, ss. 13-14. 
119

 Stanley Fish, “Literature in the Reader Affective Stylistics”, New Literary History, Vol. 2, No. 1, 

Autumn, 1970, s. 134. 



33 

 

sürecindeki önemini gösterir ve Fish, metnin tek başına bir anlam ifade etmediğini, 

okurun aktif katılımı ile bir anlam kazandığını ortaya koyar.
120

 Bu bağlamda Fish, 

öne sürdüğü teoriyle ve kullandığı argümanlarla her ne kadar Ingarden ve Iser’den 

ayrı bir yere konumlansa da okurun metne aktif katılımı noktasında Fish’in, Ingarden 

ve Iser ile benzer düşüncelere sahip olduğu görülür.  

Gelinen safha itibariyle aktif okumanın, edebî eserin salt zihinsel boyutundan 

ziyade, eylemsel boyutuna işaret eden bir okuma tecrübesi olduğu görülmektedir. 

Eserin okura çeşitli perspektifler, düşünce tarzları ve konumlar sunması, bu alternatif 

bakış açılarının sürekli birbirlerini düzeltmesi, bu düzeltmelerin doğrudan değil 

okuma sırasında gerçekleşmesi, yazarın veya metnin amaç veya niyetinin belirgin 

olmaması (yazar ve eserin niyeti ile söylem niteliğinin okuru pasif kılmaması) 

nedeniyle, okurun oluşturulan bu yapıdan hareketle aktif hâle gelip kendisine ait 

bakış açısını oluşturması
121

 süreçleri, etkileşimli bir aktiviteyi gerektirdiğinden; 

okurun metne yönelik tutumu noktasında kendisine, metni eylem olarak görme edimi 

sağlar. Bu aşamada Sullivan’ın pasif okur ile aktif okur arasındaki farkı tarif etmek 

için kullandığı analojiye yeniden değinmek gerekir. “Doğada gezintiye çıkan kişinin 

patikada gezinmek zorunda olması, iz ve işaretleri takip ederek bilinçli kararlar 

vermesi gerektiği”
122

 gibi, aktif okur da metnin dünyasına aktif olarak katılım 

sağlamalı, metnin kendisine sunduğu imkânlar ve diyalojik bilincin oluşumuyla 

birlikte kendisini farklı yorumlara açmalı, böylece Gademer’in işaret ettiği “ufukların 

kaynaşmasını” tesis etmelidir. Bu yönüyle, Tatar’ın diyalojik bilinç için işaret ettiği 

“başka yorumlar tarafından bırakılan tarihsel ayak izlerini sürmekle yetinen pasif 

tarihselcilik yerine, Nietzsche’nin deyimiyle “tarih yapmasını bilen” aktif 

tarihselciliği tercih eden bilinç”
123

 durumunu okumanın tarihselliğine uyarlarsak; 

“aktif okur”, başka okurlar tarafından yapılan yorumların ayak izlerini sürmekle 

yetinen pasif okurluğun yerine, “yorum yapmasını bilen” aktif okurluğu tercih eden 

okurdur. Bununla birlikte metni eylem olarak gören ve metne aktif katılım 

gerçekleştiren okurun önünde katetmesi gereken oldukça uzun bir yol var. Nitekim 

metnin dünyası bir eylem alanı olmanın yanında, aynı zamanda sınırlarının ardında 

                                                 
120

 Köseoğlu ve Toprak, “Modern Kuramların Postmodern Yansımaları: Okur Odaklı Edebiyat 

Kuramlarında Okurun Konumlandırılışı”, s. 61. 
121

 Köseoğlu ve Toprak, “Modern Kuramların Postmodern Yansımaları: Okur Odaklı Edebiyat 

Kuramlarında Okurun Konumlandırılışı”, s. 55. 
122

 Brogan Sullivan, “Active Reading”, https://writingcommons.org/article/active-reading/ (Erişim: 

29.05.2023). 
123

 Tatar, “Kur’an’ı Yorumlama Sorunu”, s. 502. 

https://writingcommons.org/article/active-reading/


34 

 

keşfedilip görünür kılınmayı bekleyen ve hatta görünür kılınanın yeniden üretilmesi 

gereken bir dünyayı da işaret eder. Peki, metni eylem alanı olarak gören aktif okur, 

bu alanın sınırlarını aşmayı dener mi? Okuma tecrübesi eşliğinde konfor alanını 

bozarak metnin sınırlarını aşan okuru ne beklemektedir?  

 

 Metnin Sınırlarını Aşmak/Sorgulamak: Eleştirel/Reflektif Okuma 2.3.

Metni eylem olarak görme edimi kazanan ve bu yönüyle aktif okur olma 

tecrübesi edinen dinleyici/okur; yazar, metin ve kendi dünyası arasında birden çok 

“geçit yolu” açma imkânı elde eder. Ancak bu geçit yollarının aşılması, okurun aktif 

bir tutum sergilemesinin yanı sıra istem, edim ve deneyimine de bağlıdır. Çünkü 

aktif okuma, metnin salt zihinsel boyutundan ziyade, eylemsel boyutuna işaret 

ederken; açılan “geçit yolları” kendi çabasına bağlı olarak aktif okura, metne yönelik 

tutumu bağlamında farklı boyutlara ulaşma imkânı sağlar. Diğer bir deyişle metin, 

okur için artık bir eylem alanı olmanın ötesine geçer ve okurun metne yönelik 

tutumunun boyutlarından biri, kendisine metnin sınırlarını aşan/sorgulayan, refleksif 

bilince kapı aralayan bir okur olarak eleştirel/reflektif okur (critical/reflective reader) 

olma kimliği kazandırır.  

Okuma tecrübesi eşliğinde aktif okur olma edimi kazanan ve bununla birlikte 

kendi okumalarının tarihselliği bağlamında elde ettiği deneyim ile daha ileriye gitme 

istemi tetiklenen okur için okuma, düzenli ve çizgisel bir süreç olmanın ötesine 

geçer. Bu, okumanın belirli bir başlangıcı ve sonu olan sınırlı bir eylem değil, aksine 

okuru sürekli yeni perspektiflere ve fikirlere iten dinamik bir süreç olduğunu 

gösterir. Okuma ediminin bu dinamik yapısı, okuru kendi bilincinin (refleksiyon) 

derinlikleri ile metnin sınırlarının ötesine doğru bir keşfe davet eder. Böylece okuma, 

“okuru kendi bilincinin derinliklerini de anlamaya zorlar; okura eleştirel bir bakış 

kazandırır; yapıtı olduğu kadar kendini de anlayıp yorumlamayı öğretir”
124

 ve metni 

sadece kabul edilen ya da belirli bir perspektiften değil, aynı zamanda farklı 

açılardan da değerlendirebilme imkânı tanır. Bu olanak okumanın, sadece bir bilgi 

transferi olmadığını, aksine okurun metni refleksif bilinç eşliğinde sorguladığı, 

önceki okumalarından edindiği deneyim ile birlikte eserin bağlamını da göz ardı 

etmeden metnin sınırlarını aşmayı denediği bir süreç olduğunu ortaya koyar. Bu 

                                                 
124

 Oppermann, “I. A. Richards’tan Wolfgang Iser’e: Okur Merkezli Eleştiri ve Okuma Kuramının 

Gelişimi”, s. 37. 



35 

 

sorgulama ve sınırı aşma teşebbüsü, okurun okuma tecrübesini genişlettiği gibi, ona 

eleştirel/reflektif bir bakış açısı da kazandırır. Başka bir söylemle eleştirel/reflektif 

tutum ile sınırı aşmak/sorgulamak, okumanın basit bir alımlamadan çok daha öte bir 

eylem olduğuna işaret ederken; bu yaklaşım, metnin üzerinde derinlemesine 

düşünmeyi, onun altında yatan anlam katmanlarını keşfetmeyi ve belki de yazar ile 

metnin niyetinden farklı sonuçlara varmayı da beraberinde getirir.  

Okur merkezli yaklaşım dışında kalan modern edebiyat teorisyenlerinin bir 

kısmı odak noktasını yazarın eserin anlamlandırılmasındaki rolü, bir kısmı da metnin 

tematik birliği, işlevi, organik yapısı vb. unsurlar üzerinde kurgularken; okur 

merkezli ve hermenötik yaklaşımlar, anlamın yalnızca yazarın ya da eserin niyetine 

hapsolmadığı görüşünü savunur. Yazarın, eserin yaratılış sürecindeki kişisel 

amacının ve tarihsel bağlamının yanı sıra, metnin özerkliğini ilan edişi ve 

barındırdığı söylem niteliği gibi faktörlerin anlamın saptanmasında kritik bir önem 

taşıması yadsınamaz; ancak metnin yorumlanması/anlamlandırılması yalnızca bu 

amillere indirgenemez. Yazarın veya metnin niyetinin anlamın tek belirleyicisi 

olarak gören anlayışlar, aslında metnin ontolojik yapısını sabit ve katışıksız kabul 

eden bir anlayışın tezahürüdür. Bu bakış açısı, metnin yaratıcısının ya da kendisinin 

öncül konumunu korumak adına okurun yorum gücünü küçümser ve okura ardıl bir 

rol biçerek onun eylem alanını sınırlar. Ancak eleştirel/reflektif okuma tecrübesi 

eşliğindeki hermenötik yaklaşım, bu sabitlik ilkesini sorgular ve yazar ile metnin 

niyetinin ötesine geçerek metnin anlam alanını genişletir. Böylece eleştirel/reflektif 

okuma eylemi, metni tek bir merkezden ziyade çoğul merkezler etrafında dönüşen 

bir alan olarak konumlandırır. Nitekim her yorum/anlam katmanı, metni çevreleyen 

ve şekillendiren faktörlerin içinden geçildiği “geçit yolu”nun bir yansımasıdır ve bu 

yüzden yazarın ya da metnin niyetinden öte anlamlar içerir. 

Eserin anlamının yazarın veya kendisinin niyeti ile sınırlı olmadığı yaklaşımı, 

okura metnin sınırlarını aşma ve esere hermenötik bir genişlik kazandırma imkânı 

sağlar. Okurun sınırlarını aşma cesareti gösterdiği eserler, okura yeni bağlamlar 

eşliğinde yeni anlamlar keşfetme olanağı tanır. Bu bağlamda birinci düzey (anlamsal 

düzeydeki örnek okur)
125

 ve ikinci düzey (göstergebilimci ya da estetik uzmanı 

okur)
126

 olmak üzere iki tür örnek okurluk düzeyi teklif eden Umberto Eco, “metnin 

                                                 
125

 Umberto Eco, Edebiyata Dair, çev. Betül Parlak, Can Yayınları, İstanbul 2019, s. 266. 
126

 Eco, Edebiyata Dair, s. 267. 



36 

 

iki ya da daha fazla anlamının olup olmadığına karar verilen yer kuşkusuz bu ikinci 

düzey eleştirel okuma”
127

 olduğunu öne sürer. Eco’nun örnek okur bağlamında 

önerdiği iki örnek okurluk düzeyinden ilki çalışmamızdaki aktif okuru işaret 

ederken; ikincisi ise aktif olmanın ötesine geçerek metnin sınırlarını aşan/sorgulayan, 

onu gösterge (gösteren/gösterilen) ve fenomen (görüngü) yoluyla görünür kılan okur 

tutumlarını vurgulamaktadır. Bununla birlikte çalışmamızda yer alan ve “metni 

yeniden üreten” okur şeklinde tanımladığımız okurluk düzeyini, üçüncü düzey 

(yaratıcı) okur olarak nitelendirebiliriz. Bu yaklaşım tarzı, eseri tarihsel olarak etkin 

bilinç formunda yaşayan bir varlık (metin) olarak karşılaşacağı okur ve okurun metne 

yönelik tutumunun kombinasyonları kadar yorumlama/anlamlandırma fırsatı sunar. 

Okur ile metnin karşılaşma kombinasyonlarından biri olan okurun metne yönelik 

eleştirel/reflektif tutumu, metni yalnızca bir dönem ya da bakış açısıyla sınırlı 

kalmaktan kurtarır ve onu zamanın ve mekânın ötesinde ontolojik bir varlık 

hüviyetine büründürür. Metnin sınırlarını aşan bir yorumlama/anlamlandırma süreci, 

hermenötik yaklaşımın da özüne işaret eder. Nitekim Gadamer de bu durumu, 

“Metnin anlamı, sadece bazen değil, genellikle yazarını aşar.”
128

 ifadesiyle 

vurgulamaktadır. Bu suretle metnin sınırlarını aşma/sorgulama niyeti doğrultusunda 

yapılan eleştirel/reflektif okuma, metni hem tarihsel olarak etkin bilincin hem de 

reflektif bilincin sorgulama süzgecinden geçirerek yazar ve eserin niyetinin ötesinde, 

yeni ve farklı anlam katmanları keşfetmeyi vadeder. Bu, yorumlamanın asla sona 

ermeyen, sürekli genişleyen bir süreç olduğunu gösterir. Böylece metin, yaratıldığı 

zaman ve mekânı aşarak sürekli yeniden değerlendirilebilen ve yeniden 

keşfedilebilen bir yaşam formu kazanır. 

Yeniden değerlendirilebilen/keşfedilebilen metnin sınırlarını aşan/sorgulayan 

her bir eleştirel/reflektif okurun okuma sürecindeki metni anlama/yorumlama 

tecrübesi, eşdeğer değildir. Eleştirel/reflektif okuma, doğası gereği bir ayrım, bir 

seçicilik taşır. Ancak bu aşamada önemli bir sorun ile karşı karşıya kalırız. 

Eleştirel/reflektif olmanın gerçekte ne olduğunu nasıl tanımlayabiliriz? 

Eleştirel/reflektif olan ve eleştirel/reflektif olmayan arasındaki ayrımın ne olduğunu 

nasıl saptayabiliriz? Bu konuya “ritüel” örneği üzerinden yaklaşım sergileyen 

Jacques Derrida, eleştirel olmanın yalnızca dışarıdan bir şeye bakmakla sınırlı 

olmadığını, aynı zamanda o şeyin içinde bulunanların da eleştirel bir yaklaşıma sahip 

                                                 
127

 Eco, Edebiyata Dair, s. 269. 
128

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 48. 



37 

 

olabileceklerini ifade eder.
129

 Derrida’ya göre bir ritüele katılan bir kişi, bu ritüeli 

sadece katılımcı olarak değil, aynı zamanda onu tecrübe eden, değerlendiren, 

keşfeden ve eleştiren bir gözle de görebilir. Bu düşünceyi okurun okuma sürecine 

aktardığımızda eleştirel/reflektif bir okur, metni yalnızca eylem alanı olarak gören ve 

ona katılım sağlayan bir okur değil, aynı zamanda metni tecrübe eden, değerlendiren, 

keşfeden, eleştiren, sorgulayan ve metnin sınırlarını aşan bir metin 

anlama/yorumlama edimi gerçekleştirir. Diğer bir ifadeyle eleştirel/reflektif olmanın 

sadece bir ayrım yapma pratiği olmadığı, aynı zamanda bir katılım gerektirdiği, 

kuşku ve sorgulama içerdiği, bunlarla birlikte içeriden bir bakış (refleksiyon) da 

taşıdığı söylenebilir. Gelinen noktada eleştirel olan ile reflektif olanın birbirlerinden 

tamamen farklı şeyler olmadığı, aslında birbirleriyle ilişkili, hatta belki de aynı şeyin 

farklı yönleri (iç/dış) oldukları görülür. Yine Derrida’nın ritüel örneğinden yola 

çıkarak eleştirel okuma ile ilgili öne sürdüğü fikirlere dönersek; eleştirel/reflektif bir 

okur, metni ve bağlamı sorgulayarak metnin felsefî ve edebî bağlarının kökenini 

keşfetmeye çalışan bir okur olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağların sınırlarını 

zekâsı, okuma yetisi ve yorumlarıyla aşmaya çalışmaktadır; ancak bu tür bir okuma 

tecrübesi, okurun kendisi için de sınırlar çizebileceğini ve bu sınırların da yine 

okurun okuma donanımı için gerekli koşulları yerine getirmesiyle aşılabileceğini 

belirtiyor.
130

 Başka bir ifadeyle eleştirel/reflektif okur, metni 

anlamlandırmaya/yorumlamaya çalışırken metnin karmaşık yapısının bir parçası 

hâline gelir ve bu süreç, onun anlamlandırma/yorumlama sürecindeki sınırlarını 

ortaya çıkarır. 

Anlama/yorumlama tarihine kabaca bir göz gezdirildiğinde ortaya konulan 

çalışmalar, bu alandaki metodolojik yaklaşımların sorgulanmasına yol açmıştır. 

Gadamer’e göre, “Naif araştırma-olarak-tarih şeması artık anlam bilimlerinin 

kendilerini kavrama tarzı olarak egemenliğini sürdüremez.”
131

 Bu nedenle 

anlama/yorumlama tarzlarının evrimi, sadece yeni materyalleri fark etmek veya yeni 

alanlara yayılmak anlamına gelmemektedir. Bunun yerine anlam bilimlerindeki 

araştırmacılar, farklı metodolojik yaklaşımlarla konu edindikleri araştırmaların 

epistemolojik temellerini ve ontolojik değerlerini sorgulama eğilimi ile 

                                                 
129

 Daha geniş bilgi için bk.: Jacques Derrida, Çile, çev. Melih Başaran, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 

2008, ss. 13-15. 
130

 Derrida, Çile, ss. 52-53. 
131

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, s. 32. 



38 

 

anlama/yorumlama stratejilerini daha eleştirel, bilinçli ve refleksif bir düzeye 

taşımaktadırlar. Diğer bir deyişle anlama/yorumlama, sadece geçmişte ne olduğunu 

belirlemek veya geleneksel, kültürel ve bireysel deneyimleri tanımlamak değil; aynı 

zamanda nasıl anladığımızı, yorumladığımızı ve değerlendirdiğimizi sorgulama 

yöntemi olarak da karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda Gadamer, Kant’ta estetik 

zevkin refleksif olduğunu ileri sürer.
132

 Bu noktada pasif okurun estetik bir yargıya 

ulaşması mümkün değildir. Aktif okuma sürecinde ise eylemde bulunmak, her zaman 

aynı sonucu vermeyebilir. Bu durum, kimi zaman bir zorunluluğun itkisi ile yapılmış 

olabilir. Dolayısıyla aktif okurun okuma süreci her zaman hazza ulaştıramayabilir; 

ancak eleştirel/reflektif okuma, metnin sınırlarını aşmayı ve yeni şeyler keşfetmeyi 

vadettiğinden, okuru estetik yargılara ulaştırarak metnin hazzına varmasına da kapı 

aralar. Nitekim Jauss’a göre bir eseri ilk defa değerlendiren eleştirmen, yeni bir 

eserin taslağını hazırlayan yazar ve bir eseri tarihsel açıdan ele alan edebiyat 

tarihçisi, “Edebiyatla olan refleksif ilişkileri yeniden üretken hâle gelmeden önce, ilk 

olarak sadece birer okurdur. Yazar, eser ve kamusal
133

 okur üçgeninde sonuncusu 

(okur), pasif taraf ya da sadece tepkiler zincirinin bir halkası değil, aksine tarihe 

(anlamanın/yorumlamanın tarihine) şekil veren bir kuvvettir.”
134

 Dolayısıyla 

eleştirel/reflektif donanımları üretken hâle gelen bir okurda, eserin anlamı ve değeri 

sabit değildir; aksine evrilen, değişen ve gelişen bir şeydir. Bu nedenle pasifliğini 

aşan okur, eserin tarihsel varoluşunda merkezi bir role sahiptir.  

Kültürel ürünler ve yaratımlar (sanat, edebiyat vb.), insanın doğal 

kökenlerinden türetilir, ancak aynı zamanda bu kökenlerin ötesine geçer. İnsanoğlu, 

evrimsel bir süreç içinde doğal bir tür olarak ortaya çıkmış olsa da bu türün benzersiz 

özelliklerinden biri, doğal sınırlarını aşarak kendi dünyasını yaratma yeteneğidir. Bu, 

kültürün doğayı aştığı, ancak yine de onun kökenlerine bağlı olduğu fikrini ortaya 

koyar. Bu düşünce, insanın doğal kökenleri ve kültürel gelişimi arasındaki karmaşık 

ilişkiyi, özellikle de eleştirel/reflektif okumanın rolünü vurgulayan derin bir felsefi 

bakış açısını yansıtıyor. “İnsanoğlu evrimin rastlantısal bir mahsulü olarak doğal bir 

türdür; ne var ki bu türün ayırıcı özelliği doğal sınırlarını aşarak kendi dünyasını 

                                                 
132

 Daha ayrıntılı bilgi için bk.: Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. I, ss. 73-76. 
133

 Jauss tarafından burada kullanılan “kamusal okur” kavramı; yazar, edebiyat eleştirmeni, edebiyat 

tarihçisi, edebiyat kuramcısı/teorisyeni vb. dışında kalan okurlar için kullanılmış bir kavramdır. Diğer 

bir ifadeyle kavram, “sivil okur”u işaret etmektedir. 
134

 Hans Robert Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, trans. Timothy Bahti, University of 

Minnesota Press, Minneapoli, 1982, s. 19. 



39 

 

kendi başına inşa etmesidir. Bu bakımdan kültür, doğayı aşar; ancak yine de 

kökenleri doğadadır.”
135

 Eagleton’ın ortaya koyduğu bu düşünceler bağlamında 

eleştirel/reflektif okurun rolü, metni anlama ve yorumlama sürecinde benzer bir 

dinamiği takip eder. Metin, doğal bir oluşum olmasa da yaratıldığı kültürel ve 

tarihsel bağlamın bir ürünü olarak ortaya çıkar. Eleştirel/reflektif okur, metnin bu 

bağlamını anlar ve onu kendi bilgisi, deneyimi ve yorumuyla aşar. Bu süreç metnin, 

sadece yazarın veya tarihsel dönemin bir yansıması olmaktan çıkarak okurun kendi 

anlayışı ve düşünce yapısıyla zenginleştiği bir alana dönüşmesini sağlar. Böylece 

eleştirel/reflektif okuma tecrübesi, metni yalnızca içerik olarak değil, aynı zamanda 

okurun kendi düşünce ve yorumlarıyla etkileşime giren bir yapı olarak görür. Okur, 

metni kendi kültürel ve bilişsel çerçevesi içinde yorumlayarak ona yeni anlamlar ve 

yorumlar ekler. Bu süreç, metnin sınırlarını aşmakla kalmaz, aynı zamanda okurun 

kendi düşünce yapısını ve anlayışını da genişletir. Bu noktada eleştirel/reflektif 

okuma, metni sadece yazarın yaratımı olmaktan çıkararak okurun aktif katılımıyla 

şekillenen sürecin evrelerinden birine dönüştürür. 

Eleştirel/reflektif okuma tecrübesinde okur, metni hem tarihsel bağlamları ve 

dil gelenekleriyle etkileşim içinde anlamlandırır hem de bu etkenlerden bağımsız bir 

konumda yorumlar. “Her ne kadar anlam, bakış açısına bağımlı olsa da bu insan 

zihninin tümüyle tarihsel olarak belirlendiği anlamına gelmez. İnsan zihni ya da 

birey bilinci tarih gerçekliği ve dil gelenekleri karşısında kendine özgü (mesafeli) bir 

konuma sahiptir. O gelenek (sosyal bilinç) tarafından belirlenen sınırı aşar.”
136

 

Çünkü okur, metni yorumlarken kendi zihinsel çerçevesini ve sosyal bilincini 

kullanır; ancak aynı zamanda metni ve onun içeriğini kendi bağımsız düşünceleriyle 

de değerlendirir. Bu süreç, okurun metni sadece tarih ve dilin sunduğu anlamla değil, 

aynı zamanda kendi kültürel ve bilişsel çerçevesi içinde 

yorumlamasını/anlamlandırmasını içerir. Bu yaklaşım, okurun metne mesafeli bir 

konumda olmasını ve bu mesafeli duruşun, metni daha kapsamlı bir şekilde 

anlamlandırmasını sağlar. Okur, metnin içinde yer alan anlamsal katmanları 

yorumlamaya dâhil ederken aynı zamanda kendi refleksif bilincini ve düşüncelerini 

de metnin anlamlandırılmasına ekler. Bu, eleştirel/reflektif okumanın, metni yalnızca 

bir anlam kaynağı olarak değil, aynı zamanda okurun kendi refleksif deneyimleriyle 

etkileşime giren dinamik bir yapı olarak görülmesini sağlar. Bu bağlamda 

                                                 
135

 Terry Eagleton, İngiliz Romanı, çev. Barış Özkul, Sözcükler Yayınları, İstanbul 2012, s. 179. 
136

 Burhanettin Tatar, Felsefi Hermenötik ve Yazarın Niyeti, Vadi Yayınları, Ankara 2018, s. 11. 



40 

 

hermenötik mesafe koyma, okurun metni ve onun sunduğu anlam alanını, kendi ön 

yargılarından
137

 ve bilincinin sınırlamalarından bağımsız bir şekilde 

değerlendirmesine olanak tanır. Böylece okur, Gadamer’in hermenötiğinde mesafe 

koyma ile işaret ettiği ötekilik (otherness) kavramı üzerinden metne bir yaklaşım 

sergiler. Ötekilik, başkasının (ötekinin) bakış açısını anlama ve bu yolla kendi 

bilincimizin sınırlarını aşma sürecidir. “Bu anlamda ötekilik, birinin hem kendi 

bilincinin sınırını kavramasını hem de bu sınırı aşmasını mümkün kılan bir şeydir. 

Diğer bir deyişle, ötekilik anlamında hermenötik mesafe koyma, yorumcuyu reflektif 

bilgiye, yani metnin hakikati aracılığıyla kendisiyle ilgili bilgiye ulaştıran bir 

yoldur.”
138

 Bu minvalde ötekilik, okur için bir tür ayna işlevi görür. Okur, metni 

yorumlarken hem kendi bilincinin sınırlarını kavrar hem de bu sınırları aşarak daha 

derin bir anlayışa ulaşır. 

Metnin sınırlarını aşma/sorgulama eğiliminde olan okur, metnin özdeşliğini 

özel bir tarihsel bağlam içinde sınırlamaktan ziyade, eleştirel/reflektif bir tutumla 

metnin anlamına katkıda bulunarak yorumlama kombinasyonlarına kapı aralamalıdır. 

Bu sayede okur, yorum sürecinin dogmatik olmadığını, aksine her yeni yorumun, 

metnin etki tarihine dayanarak onun anlamını derinleştirdiğinin ve genişlettiğinin 

farkına varır. Nitekim “Her gerçek yorum, soru ve cevap diyalektiğinden hareket 

ettiği için, başlangıçtan itibaren eleştirel (reflektif) bir boyuta-sahiptir.”
139

 

Eleştirel/reflektif okuma sürecindeki her yorum, metni daha önceki yorumlar 

temelinde anlamlandırır ve bu süreçte yeni anlam katmanlarına kapı aralar. Bu 

süreçte her yorum, soru ve cevap diyalektiğinden hareket eder ve bu, başlangıçtan 

itibaren yoruma eleştirel/reflektif bir boyut kazandırır. Bu diyalektik süreç okura, 

metni sadece anlamakla kalmayıp aynı zamanda metnin yorumunu daha geniş bir 

perspektiften keşfetmeyi vadeder. Bununla birlikte Martin Heidegger’in felsefesinin 

temel kavramı olan ve insan varlığını veya insanın “varolma” durumunu ifade eden 

ve onun varoluşsal analizinin merkezinde bulunan “Dasein”, anlama eylemini 

mevcut olanın ötesine geçmeyi içeren geleceğe dönük bir varlık olarak ele alır.
140

 Bu, 

insanın (burada okurun) anlama ve var olma sürecinin, sadece mevcut olanla sınırlı 

                                                 
137

 Gadamer’e göre ön yargı kavramı “yargı gücümüzü önceleyen her şey” olarak anlam 

kazanmaktadır. Hans-George Gadamer, “The Power of Reason”, Man and World, Vol. 3(1), 1970, s. 

11. 
138

 Tatar, Felsefi Hermenötik ve Yazarın Niyeti, s. 48. 
139

 Tatar, Felsefi Hermenötik ve Yazarın Niyeti, s. 165. 
140

 Daha geniş bilgi için bk.: Heidegger, Varlık ve Zaman, ss. 219-227. 



41 

 

olmadığını, aynı zamanda geleceğe yönelik açık bir potansiyel içerdiğini gösterir. 

Anlama/yorumlama sürecinde Gadamer’e göre, “Heidegger’in radikal ontolojik 

refleksiyonu Dasein’ın bu yapısını “bir transandantal Dasein analitiği” vasıtasıyla 

açıklamakla ilgilenir. O, her anlamanın projektif/geleceğe dönük karakterini gözler 

önüne sermiş ve anlama eyleminin kendisini, mevcut olanı aşma, mevcut olanın 

ötesine geçme hareketi olarak kavramıştır.”
141

 Gadamer’in vurguladığı gibi 

Heidegger’e göre, anlamanın projektif/geleceğe dönük bir karakteri vardır. Bu, 

eleştirel/reflektif okurun anlamlandırma sürecinde, yalnızca mevcut olanı değil, aynı 

zamanda potansiyel olanı ve gelecekteki olasılıkları da göz önünde bulundurdukları 

anlamına gelir. Anlama eylemi bu bağlamda, sadece var olanı kabul etmekten öte, 

var olanın ötesine geçmek, onu aşmak ve yeni anlam katmanlarına ulaşmak olarak 

kavranır. Bu minvalde anlama/yorumlama, okurun varlığının temel bir yönü olarak 

görülür ve bu süreç, okurun varoluşunu ve metin ile olan ilişkisini şekillendiren 

dinamik bir etkileşime dönüşür. 

Gelinen aşamada eleştirel/reflektif okuma tutumu sergileyen bir okur için 

metnin eylem alanı olmanın ötesine geçtiği görülür. Bu yönüyle eleştirel/reflektif 

okuma, metindeki boşlukları doldurmaktan ziyade; metinde flu/karanlık olan alanları 

ortaya çıkarma, metnin sınırlarını aşma çabası olarak karşımıza çıkmaktadır. Çünkü 

eleştirel/reflektif okumada gerçekleştirilen edim, yalnızca bir bilgi transferi değildir. 

Aksine, okurun metni refleksif bilinç eşliğinde sorguladığı, önceki okumalarından 

edindiği deneyim ile birlikte eserin bağlamını da göz ardı etmeden metnin sınırlarını 

aşmayı denediği bir süreçtir. Bu itibarla Gadamer’in “Bilmenin ve yargının sınırları, 

ölçmenin sınırlarını aşar.”
142

 ifadesiyle işaret ettiği durumu, eleştirel/reflektif okuma 

tecrübesi eşliğinde; “Metni anlamanın ve yorumlamanın sınırları, metnin 

incelenmesinin ve analiz edilmesinin sınırlarını aşar.” şeklinde ifade edebiliriz. 

Nitekim metnin zihinsel ve eylemsel boyutunu aşarak açılan “geçit yolları”ndan yeni 

anlam katmanlarını keşfetmeyi göze alamamış bir okurun, metnin sınırlarını aşması 

düşünülemez. Ancak okur, metnin hazzının peşindeyse ve okuduğu metin bir sanat 

eseriyse “sanatın egemen olduğu yerde, güzelliğin yasaları yürürlüktedir ve gerçeklik 

cephesinin sınırları aşılır.”
143

 Böylelikle eleştirel/reflektif bir okuma tutumu 

sergileyen okur, metnin estetik ve felsefî boyutlarına da erişmiş olur. O hâlde metnin 

                                                 
141

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. I, s. 361. 
142

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. I, s. XXI. 
143

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. I, s. 114. 



42 

 

sınırlarını aşan okurun tutumu, hangi yöne evrilir? Bu durumda, güzelliğin 

yasalarının yürürlükte olduğu ve gerçeklik cephesinin sınırlarının aşıldığı bir sanat 

eseri, nasıl görünür kılınır?  

 

 Metni Görünür Kılmak: Göstergebilimsel ve Fenomenolojik Okuma 2.4.

Metni eylem alanı olmanın ötesine taşıyan, metnin sınırlarını aşan/sorgulayan, 

refleksif bilince kapı aralayan okur, bu tecrübesiyle metnin estetik ve felsefî 

boyutlarına da erişmiş olur. Okurun mesafe katettiği bu süreçte metin, bir dizi farklı 

anlam ve yorum katmanı kazanır. Bunların her biri, okurun kendi bilinç düzeyine, 

kültürel arka planına, duygusal durumuna ve bireysel deneyimlerine özgüdür. Bu 

durum ise, her okurun kendine özgü (rölativizm ve keyfiliğin dışında olan) 

deneyimleri, perspektifleri ve yorumları ile metni farklı şekillerde anlamlandırdığını 

ve yorumladığını gösterir. Böylece metin, sabit ve değişmez bir yapıdan ziyade; 

okurların sürekli etkileşim içinde oldukları, diyalog kurdukları, duyumsadıkları ve 

görünür kıldıkları canlı bir alan hâline gelir. Canlı bir alan hâline gelen metnin 

görünür kılınması için başvurulan yöntemler ise genellikle göstergebilim ve 

fenomenoloji olarak karşımıza çıkar. Bu bağlamda göstergebilimsel ve 

fenomenolojik okuma yöntemlerini benimseyerek metni gösterge 

(gösteren/gösterilen) ve fenomen (görüngü) yoluyla görünür kılan okur, 

göstergebilimsel ve fenomenolojik okur (semiotic and phenomenological reader) 

olarak isimlendirilir. 

Göstergebilimsel ve fenomenolojik okuma, edebî metinleri, okurun okuma 

süreci içinde biçimlenen ve gelişen yapılar olarak ele alır. Bu yaklaşımda metnin 

anlamı, metnin kendisinin ya da yazarının belirlediği sabit bir çerçeve içinde değil, 

okurunun okuma süreci içinde oluşur ve gelişir. Bu noktada metni görünür kılma 

bağlamında gerçekleştirilecek okuma tecrübesine geçmeden önce göstergebilim ve 

fenomenolojiye kısaca değinmek gerekir. Göstergebilim, metni bir işaretler sistemi 

olarak ele alırken; fenomenoloji, metindeki fenomenleri, yani metnin okura dolaysız 

olarak sunduğu “şey”leri inceler. Bu iki disiplin arasındaki diyaloji, metni yalnızca 

bir bilgi ve anlam kaynağı olarak değil, aynı zamanda eylem alanı olmanın ötesinde 

bir varlık alanı olarak kavramamıza olanak tanır. Göstergebilim, metnin semantik 

yapılarını ve işaretlerin nasıl bir araya geldiğini, nasıl anlamlar ürettiğini ve okurun 

bu işaretleri nasıl çözdüğünü inceler. Bu çözümleme süreci, metnin yalnızca 



43 

 

yüzeysel anlamını değil, aynı zamanda alt metinlerini ve göndermelerini de kapsar. 

Fenomenoloji ise, metni bir varoluş sahnesi olarak görür ve metnin içerdiği 

fenomenleri, okurun dünyasıyla nasıl etkileşime girdiğini ortaya koyar. Bu yaklaşım, 

metni anlamak için gerekli olan epistemolojik ve ontolojik temelleri sorgular ve 

metnin varoluşsal boyutlarını aydınlatarak onu görünür kılar. 

Göstergebilim, metnin sadece sığ ve belirgin katmanlarına değil, aynı zamanda 

daha derin yapılarına erişmeyi amaçlar. Bu tür bir okuma, metni statik bir nesne 

olarak değil, dinamik bir süreç olarak ele alır. Bu nedenle göstergebilimsel 

yaklaşımda asıl olan, yalnızca metni anlamak değil; aynı zamanda yorumlamak ve 

onu yeniden inşa etmek için görünür kılacak “geçit yollarına” kapı aralamaktır. Bu 

yöntem, özellikle metinlerin çok boyutlu yapısını ve okur ile metin arasındaki 

etkileşimi anlamayı; yani metni basit bir anlam aktarım aracı olarak görmekten 

ziyade, onun yapısal ve işlevsel özelliklerini detaylı bir şekilde incelemeyi gerektirir. 

Göstergebilimsel çözümleme, metnin yapısal ve sembolik öğelerini ayrıştırırken, 

aynı zamanda bu öğelerin yeniden nasıl birleştirilebileceği ve farklı yorumlama 

olasılıklarına nasıl erişilebileceği noktasında okura bir yöntem sunar. Böylece, metin 

üzerine yapılan çalışma sadece var olanı tekrarlamakla kalmaz, aynı zamanda metni 

ve onun içerdiği potansiyel anlamları genişletir ve derinleştirir. Mehmet Rifat bu 

durumu şu şekilde ifade etmektedir: 

Metnin çözümlemesi, göstergebilim açısından, metnin okunmasıdır. Ancak 

buradaki okuma, sıradan ve yaygın okuma anlayışıyla örtüşmez. Yaygın okuma, 

bir metnin apaçık, besbelli, belirgin olan anlamının peşinden koşarken, önceden 

bildiği, beklediği bir şeyi bulduğunda da durur (burada çizgisel okumanın değil, 

dikey okumanın durması söz konusudur). Metin çözümlemesi anlamındaki 

okumaysa, hem daha yoğun, hem daha duyarlı, hem de yöntemli bir çaba 

gerektirir: Var olan yapıyı ayrıştırarak, bozarak yeniden kurma, yeniden 

yapılandırma eylemidir göstergebilimsel çözümleme (yapıbozma ve yapıyı 

yeniden kurma).
144

 

Bu bağlamda göstergebilim, metnin her bir bileşeninin potansiyelini ortaya 

koyarak okurun, metni aktif bir şekilde varlık alanında görünür kılmasına olanak 

tanır. Göstergebilimin temel ilgisi, metinlerin nasıl anlamlandırıldığı ve 

yorumlandığı üzerinedir. Belirli bir metin üzerinde çalışan göstergebilimsel 

yaklaşım, metnin sadece yazar tarafından yaratılan anlam katmanlarına değil, aynı 

zamanda metnin okur tarafından nasıl ele alındığına ve yeniden yorumlandığına 

odaklanır. Bu süreç, metnin “anlamsal açılım ufku” olarak adlandırılabilir; yani 

                                                 
144

 Mehmet Rifat, “Göstergebilim ‘Kuramsal Bir Oyun’dur”, Kuram Kitap, S. 1, Ocak 1993, s. 24. 



44 

 

metin, farklı okurlar tarafından sürekli yeni bağlamlarda ve perspektiflerde 

yorumlanarak, anlamının sürekli olarak genişlemesine olanak tanır. Rifat’ın 

deyimiyle, “Göstergebilimin inceleme konusu olan bir metnin gerçekleşme süreci 

tamamlanmıştır ama anlamsal açılım ufku, kendisiyle bağlantı kuracak okurlar 

açısından üretime kapalı değildir.”
145

 Bu açıdan bakıldığında, göstergebilimin altını 

çizdiği önemli bir nokta, bir metnin “tamamlanmış” olmasının, onun anlam üretim 

sürecinin sona erdiği anlamına gelmediğidir. Bu da metnin, her okuma eyleminde 

farklı anlam katmanlarıyla zenginleşebileceği ve evrilebileceği anlamına gelir. 

Okurların metinle etkileşimi, sadece metnin içeriklerini değil, aynı zamanda 

okurların kendi düşünce yapılarını ve algılarını da şekillendirir. Bu etkileşim süreci, 

metnin sadece bir anlam taşıyıcısı olmadığına, aynı zamanda bir anlam üreticisi 

olduğuna; yani göstergebilimsel okuma ile metnin varlık alanında görünür 

kılınabildiğine işaret eder.  

Göstergebilime göre metin, belirli bir anlamı iletmek amacıyla yazılmış 

işaretler ve semboller dizisidir. Metnin gerçekleşme süreci, yazarın niyeti ve 

kullanılan dilsel yapıların birleşimiyle şekillenir; ancak bu işaretler ve semboller, her 

okur tarafından içinde bulunduğu çağ, kültürel ve kişisel bağlamlar ile yeniden 

anlamlandırılabilir/yorumlanabilir. “[Buna göre] Bir metin hem gerçekleşmesi 

tamamlanmış bir ürün’dür, hem de yeni bakış açısına göre yeniden yaşanacak, 

yeniden anlamlandırılacak bir üretim kaynağı’dır.”
146

 Metni göstergebilimsel açıdan 

ele alan okur, göstergelerin yordamı ve dizgelerin yol göstericiliği sayesinde bu 

üretim kaynağından yeni ve farklı anlam/yorum haritaları ortaya koyar. Diğer bir 

ifadeyle göstergebilimsel okuma yapan bir okur, metnin anlamını/yorumunu 

göstergeler yoluyla görünür kılar. Nitekim Saussure, “Yazı göstergeleri, dizgenin 

görüntüsünden başka bir şey değildir.”
147

 diyerek göstergebilimsel yaklaşımın temel 

özelliğine vurgu yapmaktadır. Benzer ifadeleri göstergebilim alanında araştırma 

yapan uzmanlar üzerinden ortaya koyan Rifat ise, bu durumu şu şekilde açıklar: 

Göstergebilimci için çözümleme, dünyanın insan için ve insanın insan için 

taşıdığı anlamı / anlamları (eğer böyle bir anlam taşıma söz konusuysa) 

görebilme, kavrayabilme, anlam taşıyabilme olayının ve sürecinin kuruluşunu, 

oluşumunu yeniden yapılandırabilme ve bu yolla genel, soyut ve evrensel, bir 

başka deyişle yalın, tutarlı ve tümükapsayıcı bir kuram (model) yaratabilme, 

                                                 
145

 Rifat, “Göstergebilim ‘Kuramsal Bir Oyun’dur”, s. 24. 
146

 Rifat, “Göstergebilim ‘Kuramsal Bir Oyun’dur”, s. 24. 
147

 Ferdinand de Saussure, Genel Dilbilim Dersleri, çev. Berke Vardar, Multilingual Yayınları, 

İstanbul 1998, s. 70. 



45 

 

geliştirebilme oyunudur.
148

 

Bu bağlamda göstergebilimsel okuma, metinlerin semboller ve işaretler 

aracılığıyla nasıl anlam kazandığını çözümlemeye odaklanan bir okuma deneyimine 

işaret eder. Göstergebilimsel okuma, metinlerin içerdiği göstergelerin işlevlerini ve 

bu göstergeler arasındaki ilişkileri analiz ederek metnin çok yönlü anlam haritalarını 

ortaya çıkarmaya yönelik bir okuma yöntemidir. Bununla beraber anlatının, anlam 

arayışı olduğunu vurgulayan Barthes; “Anlatı göstermez, öykünmez; bizi bir romanı 

okumaya coşkuyla itebilen tutku, bir “görme”nin tutkusu (gerçekte hiçbir şey 

“görmeyiz”) değil, anlamın tutkusudur, yani, kendine özgü coşkuları, umutları, 

tehlikeleri, başarıları olan ve üst düzeyde yer alan bir anlatının tutkusudur.”
149

 

ifadelerini kullanarak esasında okurun metinle kurduğu ilişkide, “gerçekte” hiçbir 

şey görmediğini ileri sürer. Çünkü metinde var olan şey, o şeyin varlığının kendisi 

değil; varlığı harflerle (yazıyla) anlatılan şeyi zihinde canlandıran işaret ve 

sembollerdir. Anlatı, bir hikâyeyi yalnızca aktarmakla kalmaz; aynı zamanda okurda 

anlam arayışı ve keşfetme arzusu uyandırır. Bu süreçte, anlatının sunduğu semboller 

ve işaretler, okurun zihninde anlam katmanları oluşturur. Bu katmanlar, okurun kendi 

bilgi ve deneyimlerine göre değişkenlik gösterir. Anlatının amacı, okura “doğrudan 

bir görme” deneyimi sunmak değil, onu anlam yolculuğuna çıkarmaktır. Bu yolculuk 

sırasında anlatı, okurun metinle etkileşime geçmesini ve onu çeşitli açılardan yeniden 

yorumlamasını sağlar. Göstergebilimsel yaklaşımla, anlatının her bir unsuru, okurun 

anlam oluşturma sürecinde önemli bir rol oynar ve bu unsurların analiz edilmesi, 

anlatının derinliğini ve zenginliğini ortaya çıkarır. Göstergebilimsel okumada 

anlatının gücü, semboller ve işaretler aracılığıyla okuru anlamın peşine düşmeye 

yönlendirmesinde yatar. Bu anlam arayışında metin, her okurun zihin dünyasında 

bilgi ve deneyimlerine göre değişik tezahürlerle görünürlük vasfına bürünür. Nitekim 

göstergebilimin öncüleri Peirce ve Saussure başta olmak üzere, bu yöntemin 

kuramcıları tarafından ortaya konulan argümanlar, metinlerin anlam dünyasını 

görünür kılarak okurun metinle kurduğu ilişkiyi daha derin bir boyutta kavramasına 

olanak tanır.  

Fenomenolojik okuma ise, metnin okur bilincinde nasıl tezahür ettiğini ve 

okuma deneyiminin özünü kavramayı amaçlayan bir yaklaşımdır. Bu okuma 

                                                 
148

 Rifat, “Göstergebilim ‘Kuramsal Bir Oyun’dur”, s. 23. 
149

 Roland Barthes, Göstergebilimsel Serüven, çev. Mehmet Rifat, Sema Rifat, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul 1993, s. 112. 



46 

 

yöntemi, metni nesnel bir varlık olarak değil, okur bilincinde beliren bir fenomen 

olarak ele alır. Fenomenolojik okur, metinle karşılaşma anından itibaren kendi bilinç 

akışını gözlemleyerek metnin zihninde nasıl canlandığını ve anlam katmanlarının 

nasıl oluştuğunu inceler. Fenomenolojik okuma sürecinde, okurun ön yargılarını ve 

varsayımlarını paranteze alması (epoché) esastır. Böylece okur, metni mümkün 

olduğunca dolaysız bir şekilde deneyimlemeye çalışır. Metnin yapısı, dili ve anlatım 

teknikleri, okurun bilinci ile nasıl etkileşime girdiği bağlamında değerlendirilir. 

Fenomenolojik okuma, her okuma eyleminin metin ve okur arasında özgün bir 

diyalog oluşturduğunu kabul eder. Bu nedenle aynı metnin farklı okurlar tarafından 

veya aynı okur tarafından farklı zamanlarda okunması, farklı anlam ve yorumların 

ortaya çıkmasına imkân verir. Bu yaklaşım, metnin anlamının sabit olmadığını, 

aksine okur ve metin arasındaki dinamik etkileşimde sürekli yeniden oluştuğunu 

savunur. 

Fenomenolojik yaklaşımın yazın bilimine uygulanması, edebiyat eserinin 

algılanışında önemli bir paradigma değişikliğini de beraberinde getirir. Bu 

doğrultuda yazın yapıtının bir fenomen olarak ele alınması, eserin ontolojik statüsüne 

dair yeni bir bakış açısı sunar. Eser, artık sadece yazarın niyetinin veya tarihsel 

bağlamın bir ürünü olarak değil, okurun bilincinde tezahür eden özerk bir varlık 

olarak kabul edilir. Bu bağlamda “[…] yazın yapıtı bir fenomendir. Nasıl 

görünüyorsa, kendini okuyucuya, gözlemciye dolaysız olarak nasıl sunuyorsa, 

öyledir. Böyle olduğuna göre de, yazın fenomenolojisi olarak yazınbilim yalnızca bu 

fenomene, yani yazın yapıtına yönelmelidir.”
150

 Bu yaklaşım, yazın biliminin odak 

noktasını yeniden tanımlar. Fenomenolojik yazın bilimi, eseri çevreleyen dışsal 

faktörlerden ziyade, eserin kendisine, yani fenomenin dolaysız görünüşüne yönelir. 

Bu doğrultuda eserin okura sunduğu dolaysız deneyim, analizin merkezine 

yerleştirilir. Eser, okurun bilincinde nasıl beliriyorsa, nasıl algılanıyorsa, o hâliyle 

inceleme konusu yapılır. Fenomenolojik okuma pratiği, bu teorik çerçeve içerisinde, 

eseri ön yargılardan ve varsayımlardan arındırılmış bir şekilde, “şeylerin kendisine 

dönme” ilkesi doğrultusunda ele almayı hedefler. 

Fenomenolojik yaklaşımın epistemolojik temelleri, bilgikuramsal 

transzendental ilginin nesnel varlıktan ziyade bilincin kendisine yönelmesiyle 

                                                 
150

 Manon MAREN-GRISEBACH, “Yazınbilimde Fenomenolojik (Görüngübilimsel) Yöntem”, çev. 

Nilüfer Suman, Bağlam Dergisi, S. 1., İstanbul 1979, s. 225. 



47 

 

şekillenir. Bu bağlamda fenomenolojik okuma pratiği, nesnel bilimin odaklandığı 

dışsal gerçeklikten farklı olarak, bilinç deneyiminin özüne odaklanır. Transzendental 

fenomenolojinin ilgisi, “bilinç olarak bilinç”e yönelir. Edmund Husserl bu durumu, 

iki temel boyutta ele alır. “1. Görünüşe gelen anlamında, nesne, görünen şey 

[anlamında fenomenlere]; 2. görünüşlerde göründüğünde, hem de ‘transzendental’ 

olarak göründüğünde, her türlü deneysel olanı bir yana bıraktığımızda görülen nesne 

anlamında fenomenlere gider.”
151

 Husserl’in ifadesiyle fenomenolojik okuma çabası 

içinde olan okur, ilkin metnin doğrudan görünen, nesnel özellikleri düzeyine; ikinci 

durumda ise metnin transzendental boyutuna, yani deneysel olanın ötesinde, bilinçte 

nasıl belirdiği düzeyine erişim sağlar. Böylece okurun metni görünür kılma süreci, 

nesnel olanın sınırlarını aşar. Metin, artık sadece dilbilimsel veya tarihsel bir nesne 

olarak değil, okurun bilincinde canlanan, çok katmanlı bir fenomen olarak alımlanır. 

Nitekim Iser’in deyimiyle “Fenomenolojik sanat teorisi, bir edebî eseri ele alırken 

sadece metni değil, aynı zamanda ve eşit ölçüde, o metne tepki verme sürecinde yer 

alan eylemleri de dikkate almanın gerektiği fikrine tam anlamıyla vurgu yapar.”
152

 

Çünkü fenomenolojik yaklaşım, metni bir diyalog ve etkileşim alanı olarak ele alır; 

okurun metni anlama ve ona anlam yükleme süreci, metnin anlamının bir parçası 

olarak görülür. Bununla birlikte fenomenolojik okuma sürecinde okur, metnin kendi 

bilincinde nasıl şekillendiğini, hangi anlam katmanlarının ortaya çıktığını ve bu 

deneyimin kendi öz-bilincini nasıl etkilediğini de gözlemler. Husserl’e göre 

“fenomen sözcüğü, görünen (Erscheinen) ile görünen şey (Erscheinendem) 

arasındaki özsel bir bağlılaşım nedeniyle çift anlamlıdır.”
153

 Fenomen sözcüğünün 

çift anlamlı yapısından dolayı okur, metni deneyimlerken “görünme süreci” ve 

“görünen şeyin kendisi” olmak üzere iki temel boyutu eş zamanlı olarak ele alır. İlk 

boyutta okur, metnin bilinçte nasıl belirdiğini, hangi bilinç edimlerinin metni 

kavramada rol oynadığını inceler. Bu, metnin okurun zihninde canlanma sürecini, 

okuma esnasında oluşan duygu ve düşüncelerini, metne yönelik algısal ve yorumsal 

tutumlarını kapsar. Okur, metni görünür kılarken aynı zamanda kendi okuma 

deneyimini de görünür kılar. İkinci boyutta ise okur, metnin kendisini, yani “görünen 

şey”i ele alır. Bu, metnin içeriğini, yapısını, dilsel özelliklerini ve anlatım 

tekniklerini kapsar. Ancak burada önemli olan, metnin nesnel özelliklerinden ziyade, 

                                                 
151

 Husserl, Fenomenoloji Üzerine Beş Ders, s. XXVIII. 
152

 Iser, “The Reading Process: A Phenomenological Approach”, s. 279. 
153

 Husserl, Fenomenoloji Üzerine Beş Ders, ss. 11-12. 



48 

 

bu özelliklerin okur bilincinde nasıl tezahür ettiğidir.  

Öte yandan fenomenoloji, varlık ve algı arasındaki ilişkiyi incelerken her şeyin 

bize bir perspektif altında, yani fenomenal olarak sunulduğunu öne sürer. Bu bakış 

açısı, sanatçının işlevini ve sanat eserlerinin nasıl algılandığını daha iyi kavramamızı 

sağlar. Sanat ve sanatçı, gerçeklik illüzyonu yaratma amacında değildir; onun asıl 

amacı, belirli bir varlık veya düşünceyi “görünür kılmaktır”.
154

 Bu durum, sanat 

eserinin sadece estetik bir obje olmadığını, aynı zamanda okurlara yeni bir perspektif 

sunan, onları düşündüren ve onların varlık algısını zenginleştiren bir araç olduğunu 

vurgular. Sanatçı, var olanları sıradan gözlem düzeyinden çıkarıp onları yeni ve 

farklı bir bakış açısıyla sunarak okurun bu fenomenlere olan bakışını dönüştürmeyi 

hedefler. Bu süreçte, “fenomenal obje” kavramı devreye girer. Fenomenolojide 

fenomenal obje, bizim duyusal ve zihinsel yeteneklerimizle algıladığımız, dolayısıyla 

her zaman çeşitli perspektifler sunan varlık anlamına gelir. Sanat eserleri de birer 

fenomenal obje olarak, bizlere varlıkların çeşitli yönlerini, yani daha önce göz ardı 

edilmiş, fark edilmemiş ya da yanlış anlaşılmış yönlerini açığa çıkarır. Bu durum, 

sanatın gerçeklikten ziyade, gerçekliğin algılanış biçimlerini değiştirmeyi 

hedeflediğini gösterir. Nihayetinde fenomenolojik yaklaşımda sanatçının ve sanat 

eserlerinin işlevi, sadece görsel veya estetik bir zevk sunmak değil, aynı zamanda 

varlık hakkındaki fenomenal algımızı zenginleştirmek ve dönüştürmektir. Bu 

yönüyle sanat, okurların dünyayı algılama şekillerine müdahale eder ve onları farklı 

perspektifler aracılığıyla düşünmeye ve anlamaya davet eder. Sanatın bu dönüştürücü 

gücü, onu hem subjektif hem de objektif gerçeklikler arasında bir köprü olarak 

konumlandırır. Bu bağlamda okurun metni görünür kılma eylemi ise, metni salt pasif 

bir şekilde okumaktan ziyade, aktif bir anlamlandırma süreci içerir. Okur, metni 

tecrübe ederken, eserin sunduğu fenomenal objeleri kendi zihinsel ve duygusal 

perspektifinden geçirerek yeniden yorumlar. Bu yorumlama süreci, okurun metinle 

kurduğu etkileşim sayesinde, metnin anlamlarının sürekli olarak yeniden üretilmesini 

sağlar. Sanat eserleri, bu etkileşim aracılığıyla, okurun varlıkla ve gerçeklikle olan 

ilişkisini yeniden şekillendirir. Okur, metinle etkileşimde bulunurken, metindeki 

sembolleri, işaretleri ve imgeleri kendi deneyimlerine ve bilgi birikimine göre 

yorumlayarak metni varlık alanında görünür kılar.  

Bununla beraber edebiyat eserinde okura sunulan perspektifler hiçbir zaman 

                                                 
154

 İsmail Tunalı, “Roman Ingarden’ın Estetik’ine Bakış”, Felsefe Arkivi, S. 21, İstanbul 1978, s. 47. 



49 

 

gerçek algı perspektiflerine dayalı değildir; tersine, bu perspektifler yalnızca fantezi 

düzleminde hayata geçirilir. Bu görme biçimleri, okura yapay bir yoldan sunulur ve 

gerçek, somut nesnelerle değil, sadece niyet edilen içerik bakımından gerçek gibi 

görünen nesnelerle ilgilidir. Eserde bahsi geçen nesneler, nasıl ki gerçek nesneler 

değilse, bu nesnelerin sunulduğu perspektif de aynı şekilde gerçek dışıdır. Bu görme 

tabakası, edebiyat eserinin temel bir bileşenidir; bu bileşen ortadan kalktığında, 

edebiyat sanat eseri, yalnızca bir metin olarak kalır ve sanatsal niteliklerini yitirir.
155

 

Bu bağlamda, okurun metni görünür kılma eylemi, niyet edilen içeriği aktif bir 

şekilde yeniden yorumlama sürecini içerir. Okur, metni okurken, eserin sunduğu 

yapay perspektifleri kendi zihinsel ve duygusal dünyasında canlandırarak eserin 

içeriğini anlamlandırır. Ingarden’a göre bu anlamlandırma süreci, okurun fantezi 

dünyasında gerçekleşir ve metindeki semboller, işaretler ve imgeler, okurun kişisel 

deneyimlerine ve algılarına göre yeniden yorumlanır. Böylece, okur metni sadece 

okumakla kalmaz, aynı zamanda metnin anlamlarını kendi zihninde yeniden inşa 

eder. Bu sürecin sonucunda, edebiyat eseri, okurun zihninde yeni ve özgün anlamlar 

kazanır. Sanat eserinin dönüştürücü gücü, okurun metinle kurduğu bu dinamik 

etkileşimde yatar; böylece edebiyat eseri, okurun kendi varlık alanında görünür hâle 

gelir ve ona yeni perspektifler sunar. 

Okur, göstergebilimsel okuma yoluyla, metnin sembolik ve işaretlerle dolu 

dilini çözümleyerek bu işaretlerin nasıl anlamlar oluşturduğunu ve okurun zihninde 

nasıl yankı bulduğunu keşfeder. Fenomenolojik yaklaşım ise, okurun metinle olan 

zihinsel etkileşimini, metnin yarattığı duygusal ve bilişsel deneyimleri ön plana 

çıkarır. Bu şekilde okur, metni sadece bir nesne olarak değil, aynı zamanda kendi 

bilincinin bir yansıması ve bir etkileşim alanı olarak görür. Metnin estetik ve felsefî 

boyutlarına erişen bu okur, metni daha derinlemesine anlar ve metnin yalnızca dilsel 

bir yapı olmadığını, aynı zamanda insan deneyiminin ve düşüncesinin zengin bir 

ifadesi olduğunu fark eder. Göstergebilimsel ve fenomenolojik bir okur, metni bir 

gösterge dizisi ve aynı zamanda bir fenomenler bütünü olarak ele alır. Bu bütüncül 

okuma tarzı, metni daha zengin bir bağlamda ele almayı ve metnin çeşitli 

katmanlarını ve boyutlarını görünür kılmayı sağlar. 

Fenomenolojik göstergebilimsel pozisyon, metni anlamlandırma/yorumlama, 

                                                 
155

 Roman Ingarden, Das Literarische Kunstwerk, Max Niemeyer Verlag, Tübingen 1972,  s. 287. 

Burada kullanılan alıntının çevirisi, İsmail Tunalı’ya aittir. Çeviri için bk.: Tunalı, “Roman 

Ingarden’ın Estetik’ine Bakış”, ss. 47-48. 



50 

 

diğer bir ifadeyle burada görünür kılma sürecini daha da derinleştirerek okuma 

eylemini hem semiyotik hem de ontolojik bir deneyim olarak ele alır. Bu yaklaşımla, 

göstergebilimsel ve fenomenolojik okumanın sınırları genişler ve okur, metnin çok 

katmanlı yapısını daha bütüncül bir şekilde kavrar. Merleau-Ponty’nin fenomenolojik 

yaklaşımında ileri sürdüğü “beden-özne”
156

 kavramı ışığında, okur artık metni sadece 

zihinsel bir süreçle değil, zihinde beliren beden-özne olarak eylemsel varlığıyla da 

deneyimler. Böylece metin, okurun zihnindeki bedensel varoluşuyla etkileşime giren 

canlı bir fenomen hâline gelir. Bu bağlamda metnin görünür kılınması, okurun 

bedensel ve zihinsel varlığının tamamıyla gerçekleştirdiği bütüncül bir eylem olarak 

karşımıza çıkar. Fenomenolojik göstergebilimsel okuma, metnin nesnel bileşenleri 

ile okurun öznel algıları arasında “geçit yollarını” kullanarak köprüler kurar. Bu 

yaklaşımla okur, metni hem bir göstergeler sistemi olarak yorumlar hem de kendi 

bilinç akışı içinde deneyimler. Böylece metin, sadece dilsel bir yapı olmaktan çıkıp 

okurun varoluşsal deneyiminin bir parçası hâline gelir. Bu bağlamda, 

göstergebilimsel ve fenomenolojik okuma, metnin görünür kılınmasını salt bir 

anlama veya yorumlama eylemi olmaktan çıkarıp okurun görsel, işitsel, bedensel ve 

zihinsel varlığıyla katıldığı bütüncül bir deneyime dönüştürür. Peki, bu deneyimin 

sınırları nerede biter? Okuma donanımlarını aktifleştirerek metni eylem alanı hâline 

getiren, metnin sınırlarını aşan ve metni görünür kılan okuma tecrübelerinin ötesinde, 

metni yaratıcı bir şekilde dönüştürmenin ve yeniden üretmenin yolları nelerdir?  

 

 Metni Yeniden Üretmek: Yaratıcı Okuma 2.5.

Edebî eserin anlamlandırılması/yorumlanması, okurun metindeki varlığı ile 

geçmiş deneyimlerinin etkileşimi sonucunda oluşan dinamik bir süreçtir. Bu süreç, 

pasif bir kabullenişten ziyade, üretken bir reaksiyon olarak değerlendirilmelidir.
157

 

Bu yönüyle okuma, okurun anlam(lar) üretme edimi kazanmasına ve deneyimlerini 

                                                 
156

 Merleau-Ponty, ortaya koyduğu fenomonelojik yaklaşımda, insan zihnindeki bedensellik olarak 

“beden-özne” karamını geliştirir. Bu kavram, Phénoménologie de la perception ismiyle yayınlamış 

olduğu çalışmasında “schéma corporel” ifadesiyle geçmektedir. bk.: Maurice Merleau-Ponty, 

Phénoménologie de la perception, Éditions Gallimard, 1976. Bununla birlikte Merleau-Ponty’nin 

yarattığı kavram, İngilizce’de “body schema”, “body image”, “body-subject” ifadeleriyle 

kullanılmıştır. bk.: Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith, 

Routledge, London 2002.; Donald A. Landes, The Merleau-Ponty Dictionary, Bloomsbury 

Publishing, London 2013. Türkçe’de ise “bedensel şema” ifadesiyle kullanılmıştır. bk.: Maurice 

Merleau-Ponty, Algının Fenomenolojisi, çev. Emine Sarıkartal ve Eylem Hacımuratoğlu, İthaki 

Yayınları, İstanbul 2017, ss. 146-212. 
157

 Iser, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response, s. 133. 



51 

 

ifade etmesine olanak tanır. Okuma donanımlarını en üst seviyede devreye sokan 

okur, metin içerisindeki örtük
158

 bağıntıları ortaya çıkararak ve anlam katmanlarını 

derinleştirerek anlam üretme eylemine katkıda bulunur. Bu doğrultuda metin, daha 

çok bir anlam yaratma ve keşif alanı olarak değerlendirilirken okurun bu yaratıma 

nasıl katkıda bulunabileceği sorusu ortaya çıkar. Bu durumda okur, metni bir keşif 

sahası olarak kullanır ve her cümlede yeni “geçit yolları” ve görünmeyen köprüler 

inşa eder. Metin, söz konusu süreçte bir labirent gibi her okuyuşta farklı rotalar ve 

anlam katmanları sunar. Okur, bu labirentin içinde hem bir yolcu hem de bir kılavuz 

rolü üstlenir ve metnin dokusuna yeni izler bırakırken kendi düşünce ve hislerinin 

yankılarını da metne dâhil eder. Böylece metin, okurun zihinsel ve duygusal 

katkılarıyla yazarın öngöremediği yönlere de genişler ve derinleşir. Edebiyatın bu 

diyalektik süreci, metnin ve okurun birbirlerine sürekli ve yeniden şekil verdiği, 

birbirlerini sürekli olarak dönüştürdüğü bir etkileşim alanı yaratır. Bu aşamada kendi 

deneyim ve birikimlerini kullanarak (rölativizm ve keyfiliğin dışında olan) özgün 

anlamlar ortaya koyan okur, artık ne ampirik okur ne Ingarden’ın ifade ettiği pasif ya 

da aktif okur
159

 ne Iser’in dile getirdiği örtük (ima edilen) okur ne de Eco’nun sözünü 

ettiği birinci düzey (anlamsal düzeydeki örnek) okur ya da ikinci düzey 

(göstergebilimci ya da estetik uzmanı)
160

 okurdur. Bu noktaya erişen okur, yeni bir 

önermeyle üçüncü düzey okur, diğer bir ifadeyle anılan okurların tamamının 

donanımlarına sahip olan, onları sentezleyen ve hatta aşan, metni yeniden üreten 

okur olarak yaratıcı okur (creative reader) hüviyetiyle karşımıza çıkar.  

Geleneksel yaklaşımda metin ve yazar merkeze alınırken metin bilginin ana 

kaynağı olarak görülüyor ve bu nedenle daha önce de ifade ettiğimiz gibi okura pasif 

bir rol atfediliyordu. Ancak “Bir metin bilgi kaynağı olarak düşünülüyorsa, bir 

okuyucu bu bilgiye nasıl katkıda bulunabilecektir?”
161

 sorusu, tam da bu geleneksel 

                                                 
158

 Buradaki “örtük” kavramı, daha çok Iser’in “Örtük Okur” (İma Edilen Okur/The Implied Reader) 

kavramı ile ilişkilidir. Iser’e göre metindeki örtük bağıntılar, metin içinde açıkça belirtilmeyen fakat 

okurun (ima edilen okurun) metni anlamlandırma sürecinde keşfetmesi gereken ilişkiler, bağlantılar ve 

anlam katmanlarıdır. Onun teorisinde bu tür bağıntılar, “boşluklar” veya “belirsizlikler” olarak 

adlandırılır. Iser’e göre metinde bırakılan bu boşluklar, okurun okuma sürecine katılımını teşvik eder. 

Okur, bu boşlukları doldurarak ve örtük bağıntıları keşfederek metni yeniden anlamlandırır ve böylece 

metnin anlam potansiyelini açığa çıkarır. Daha geniş bilgi için bk.: Iser, The Act of Reading: A Theory 

of Aesthetic Response, ss. 27-38. 
159

 Pasif ve aktif okur hakkında daha geniş bilgi için bk.: Ingarden, The Cognition of the Literary 

Work Of Art, ss. 37-41. 
160

 Eco, Edebiyata Dair, ss. 266-267. 
161

 R. W. Lid and Philip Handler, “Radical Chic and the Liberation of the Reader”, Theory Into 

Practice, Vol. 14, No. 3, 1975, s. 153. Burada kullanılan alıntının çevirisi, Berna Köseoğlu ve Metin 

Toprak’a aittir. Çeviri için bk.: Berna Köseoğlu ve Metin Toprak, “Modern Kuramların Postmodern 



52 

 

anlayıştan okur odaklı yaklaşıma geçiş sürecinde ortaya çıkan temel bir sorgulamayı 

temsil ediyor. Okur odaklı yaklaşım, okurun metne aktif katılımını vurgulayarak 

okurun sadece bilgiyi alan değil, aynı zamanda anlamı oluşturan, onu işleyen ve 

metne katkıda bulunan bir aktör olduğunu savunur. Öte yandan bu soru, edebiyat 

teorisinde önemli bir paradigma değişimini de beraberinde getirir. Geleneksel 

anlayıştan okur odaklı yaklaşıma geçiş, metnin anlamının sabit ve değişmez 

olmadığı, okurun metne katılımı, metni deneyimlemesi, sorgulaması ve aşması ve 

metinden yeni anlamlar üretmesi fikrini ön plana çıkararak metin-okur ilişkisini, 

daha dinamik ve etkileşimli bir süreç olarak ifade eder. Bu paradigma değişimi, 

metinlerin çoklu yorumlara açık olduğu ve anlamın okur tarafından inşa edildiği 

düşüncesini destekler.  

Okumanın diğer yaratıcı süreçlerle olan ilişkisi, ufukların kaynaşmasını 

sağlarken tarihsel olarak etkin bilinci de tesis eder. Peki, okuma eylemi nasıl olup da 

kendi başına bir yaratım sürecine dönüşür ve bu süreç diğer yaratıcı aktiviteleri nasıl 

besler? Okurun zihninde gerçekleşen bu görünmez yaratım, metni nasıl dönüştürür 

ve ufukların kaynaşmasını sağlarken tarihsel olarak etkin bilinci nasıl tesis eder? Bu 

sorular, okumanın sadece bilgi edinme değil, aynı zamanda bilgiyi yeniden 

yapılandırma ve üretme süreci olduğunu düşünsel bir zemine oturtur. “Okumak, 

genellikle pasif ve kabullenici bir eylem olarak algılansa da kendi içinde yaratıcı bir 

aktivitedir ve sıklıkla diğer yaratıcı süreçlerin önemli bir unsurudur.”
162

 Bu süreç, 

okurun zihninde yeni düşünce kalıpları, imgeler ve fikirler oluşturarak diğer yaratıcı 

süreçler için verimli bir zemin hazırlar. Böylece okuma, yazma, düşünme ve yaratma 

eylemleri arasındaki sınırlar berraklaşır, birbirini besleyen ve dönüştüren hermenötik 

spiraller oluşur. Bu perspektiften bakıldığında okuma eylemi, edebiyatın ve diğer 

sanat dallarının sürekli yenilenmesini ve zenginleşmesini sağlayan bir kaynak olarak 

karşımıza çıkar. Bu bağlamda, “Okuduğumuz zaman ne oluyor?” sorusunu soran 

Holden, bu soruyu şu şekilde açıklığa kavuşturur:  

Okurun, yazarın sözlerini sünger gibi emdiği pasif bir tüketim olmaktan uzak 

olan okuma, başlı başına yaratıcı bir süreçtir. İki kişi aynı metni aynı şekilde 

okumaz. Herkes kendi beklentilerini, deneyimlerini ve bakış açılarını getirir; 

olan şey okur ve yazar arasındaki diyalogdur, ortaya çıkan şey ise değişen bir 

                                                                                                                                          
Yansımaları: Okur Odaklı Edebiyat Kuramlarında Okurun Konumlandırılışı”, s. 57. Alıntının orijinal 

hâli ise; “We all believe that literature makes a contribution to readers, but how do readers contribute 

to literature?” (Hepimiz edebiyatın okurlara katkı sağladığına inanıyoruz, peki okurlar edebiyata nasıl 

katkıda bulunur?) şeklindedir.  
162

 John Holden, Creative Reading, Demos Publishing, London 2004, s. 15. 



53 

 

insandır. Yazarın bize verdiklerini alır ve onu kendimize mal ederiz. Okumaktan 

sadece bilgi kazanmayız, duygusal derinlik ve tepki inceliği de ediniriz.
163

  

Okur ve yazar arasında oluşan ve metnin söyleyen dünyasıyla kurulan 

diyalogda okur, kendi yaşam deneyimlerini, kültürel birikimini ve hayal gücünü 

devreye sokarak metni zihin levhasında adeta yeniden yazar. Bu noktada okur, bir 

simyacı edasıyla metnin söyleyen dünyasını kendi zihin levhasında eritir ve bağlamın 

dışına taşmadan yepyeni bir anlam alaşımı yaratır. Böylece okurun ufku ile metnin 

ufku bir araya gelir ve yeni bir anlam ufku oluşturur. Geçmiş ile şimdi ve hatta 

gelecek arasında kurulan bu diyalog, hem geçmişin anlaşılmasını hem şimdinin 

değerlendirilmesini hem de geleceğin inşasını sağlar.  

Okurun ufku ile metnin ufku arasında vuku bulan kaynaşmada her ne kadar 

“Gadamer’e göre, “ufukların kaynaşması” tabiri gerçekte iki farklı ufkun, onları 

kendi içinde barındıran üçüncü bir ufuk teşkil etmek üzere bir araya gelmesine işaret 

etme[se]”
164

 de kendi ufku ile metnin ufkunun kaynaşmasını tesis eden yaratıcı okur, 

yeni bir ufuk yaratır. Ancak okurun bu yaratımı, okuma deneyiminin herhangi bir 

aşamasında gerçekleşmez. Bu doğrultuda “metnin dengeli algı anı” kavramını öne 

süren Rosenblatt’a göre; okurun yaratıcılığı, metnin dengeli algı anında tam bir 

estetik deneyim üretebilir. Ancak bu üretim, okurun pasiflik tutumunun sonucunda 

gerçekleşmez. Çünkü edebî deneyim, okur ile yazarın metni arasında oluşan bir 

etkileşimdir; dahası, sanatçının yaratıcı faaliyetinde olduğu gibi, okurun tepkisini de 

şekillendiren seçici faktörler vardır. Okur, hayattan kitaba gelir. Kendi hayatının 

çeşitli acıları ve zevkleriyle doğrudan ilgilenmekten bir anlık uzaklaşır ve kitap 

kapandığında bu ilgisine geri döner. Okurken bile bu şeyler, muhtemelen okuma 

deneyimindeki yönlendirici faktörler olarak mevcudiyetini korur.
165

 Bu perspektiften 

bakıldığında, metnin “dengeli algı anı”, Hans Robert Jauss’un “beklenti ufku”
166

 

                                                 
163

 Holden, Creative Reading, ss. 21-22. 
164

 Tatar’a göre bu durum, HegeI’in tez-antitez-sentez diyalektiğinin bir uyarlaması olacağına ve 

Gadamer’in tüm tarihsel sürecin veya geleneğin anlamını kendi bilinci içinde taşıyan süper bir özne 

tasarladığı sonucuna ulaştıracağına dikkat çeker. Burhanettin Tatar, “Hans-Georg Gadamer ve 

“Hakikat ve Yöntem” (Wahrheit Und Methode) Adlı Eseri”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 12-13, 2001, s. 293. Ancak burada işaret edilen durum, bir “süper özne” tasarımı 

değil, “yaratıcı okur”un tarihsel olarak etkin bilincin tesisini sağlayan ontolojik bir çabası olarak metni 

yeniden üretme ufkudur. 
165

 Louise Rosenblatt, Literature as Exploration, The Modern Language Association, New York, 1995 

(1965), s. 24. 
166

 Jauss, alımlama teorisinin önemli kavramlarından biri olan “beklenti ufku”nu şu şekilde açıklar: 

“Edebî bir eser, yeni göründüğünde bile kendini bilgi boşluğunda tamamen yeni bir şey olarak 

sunmaz; aksine duyurular, açık ve örtük işaretler, tanıdık özellikler veya örtük göndermelerle okurunu 

çok özel bir tür kabule hazırlar. Daha önce okunmuş olanın anılarını uyandırır, okuru belirli bir 



54 

 

(horizon of expectations) kavramıyla ilişkilendirilebilir. Okur, metni kendi beklenti 

ufkuyla karşılaştırır ve bu etkileşim sonucunda estetik deneyim ortaya çıkar. Bu 

yönüyle metnin dengeli algı anı, okurun metinle kurduğu diyalojik ilişkinin, hayattan 

en çok arındırılmış anıdır. Nitekim bu an, okurun metni içselleştirdiği ve onunla 

özdeşim kurduğu estetik alımlama sürecinin bir tezahürüdür. Bu noktada Robert 

Sokolowski’nin Introduction to Phenomenology (Fenomenolojiye Giriş) adlı 

eserinde yöntem ve kanıt arasındaki farkı ortaya koymaya çalışırken öne sürdüğü 

fikirler dikkat çekicidir. Ona göre yöntem, hakikate ulaşmada kontrollü ve 

öngörülebilir bir süreç sunarken; kanıt öngörülemez, kontrol edilemez ve pasif bir 

nitelik taşır. Kanıtın rastlantısal doğası, rasyonalistleri rahatsız edebilir; çünkü onlar, 

hakikati belirleme sürecinin daha düzenli ve kontrol edilebilir olmasını tercih ederler. 

Ancak gerçek şu ki; hakikat, ortaya çıkmak için doğru kişi ve doğru anı bekler ve bu 

süreçte yöntemin ötesinde bireyin zihinsel hazırlığına güvenir.
167

 Bu doğrultuda 

Rosenblatt’ın “metnin dengeli algı anı”, Iser’in “beklenti ufku” ve Sokolowski’nin 

“doğru kişi, doğru an ve bireyin zihinsel hazırlığı” kavramları, Gadamer’in 

“ufukların kaynaşması” tabirinde bir araya gelerek okurun tarihsel etkin bilinç 

vasıtasıyla metnin dünyasını anlamlandırdığı ve bu dünyayı yeniden kurguladığı 

yaratıcı bir okuma deneyimi sunar. Böylesi bir “hermenötik ortam”
168

, yaratıcı 

okumayı üçüncü düzey okuma olarak konumlandırır. 

Eserin okura “söylediği” şey, okurun tarihsel konumu ile metnin tarihsel 

bağlamı arasındaki diyalektik ilişkinin bir tezahürü olarak ortaya çıkar. Çünkü 

“eserin okura ne “söylediği”, okurun kendi tarihsel konumundan ona ne tür sorular 

sorabildiğine bağlıdır. Ayrıca eserin kendisinin bir “cevap” olarak yazıldığı “soru”yu 

yeniden kurabilme, okurun yeteneğine bağlıdır. Anlama çabası, metindeki yeni bir 

potansiyeli gerçekleştirmek ve ona bir farklılık kazandırmak bağlamında bir 

üretkenliktir.”
169

 Bu doğrultuda eserin okura “söylediği” şey, okurun tarihsel konumu 

ile metnin tarihsel bağlamı arasındaki diyalektik ilişkinin bir ürünü olarak ortaya 

çıkar. Gadamer’in “tarihsel olarak etkin bilinç” kavramı, bu noktada okurun kendi 

                                                                                                                                          
duygusal tutuma getirir ve giriş bölümü ile “gelişme ve sonuç” için beklentiler uyandırır. Bu 

beklentiler daha sonra türün veya metnin belirli kurallarına göre okuma sürecinde ya eksiksiz olarak 

korunabilir ya da değiştirilebilir, yeniden yönlendirilebilir veya hatta ironik bir şekilde yerine 

getirilebilir.” Daha geniş bilgi için bk.: Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, s. 23. 
167

 Robert Sokolowski, Introduction to Phenomenology, Cambridge University Press, New York, 

2000, s. 165. 
168

 “Hermenötik ortam” ile ilgili daha geniş bilgi için bk.: Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. II, ss. 169-

199. 
169

 Eagleton, Edebiyat Kuramı, ss. 84-85. 



55 

 

tarihselliğini ve ön yargılarını metne nasıl dâhil ettiğini açıklar. Okur, kendi “beklenti 

ufku” çerçevesinde metne sorular yöneltirken aslında metnin potansiyel anlamlarını 

da bu sorular doğrultusunda açığa çıkarır. Eserin bir “cevap” olarak yazıldığı 

“soru”yu okur tarafından yeniden kurabilme yeteneği ise, Jauss’un “soru ve cevap 

diyalektiği”
170

 kavramıyla paralellik gösterir. Bu yaklaşım, metni sadece kendi 

dönemi için değil, aynı zamanda gelecekteki okurlar için de bir anlam potansiyeli 

taşıyan tarihsel bir varlık olarak konumlandırır. Okurun, eserin yazıldığı tarihsel 

bağlam ile o bağlamdaki soruları anlamaya çalışması ve bunu bir üretkenliğe 

dönüştürmesi, kendi tarihsel konumu ile metnin tarihsel bağlamı arasında “geçit 

yolları” açtığı yaratıcı bir yorumlama sürecini ifade eder. Üçüncü düzey okuma 

olarak konumlandırılan yaratıcı okuma, okurun metni sadece anlamakla kalmayıp 

onu, kendi ön-niyetinin (Vorhabe/fore-having), ön-görüşünün (Vorsicht/fore-sight), 

ön-anlayışının/kavrayışının (Vorgriff/fore-conception) tarihsel ve kültürel 

bağlamında yeniden ürettiği, böylece metnin anlam potansiyelini genişlettiği bir 

“hermenötik ortam” yaratır.  

Yaratıcı okuma tecrübesinde ortaya çıkan “hermenötik ortam”ın tarihsel 

bağlamı, “lineer (doğrusal/çizgisel) zaman”, “döngüsel (dairesel) zaman” ve “spiral 

(sarmal/helezonik) zaman” olmak üzere üç farklı zamansal bağlam etrafında gelişir. 

Lineer zaman perspektifinden bakıldığında, metnin tarihsel bağlamı ile okurun 

tarihsel konumu arasında kronolojik bir ilişki vardır. Lineer zaman, geçmişten gelen 

metnin okur tarafından şimdiki zamanda yorumlanmasını ya da metnin geçmişteki 

bir soruya cevap olarak yazılması ve bugünün okuru tarafından güncel sorularla ele 

alınmasını ifade eder. Diğer bir ifadeyle, okurun metin ile etkileşiminin bir ön-

hazırlığının zamansallığıdır. Döngüsel zaman, okurun metinle kurduğu ilişkinin 

tekrarlanan
171

 doğasını açıklar. Her okuma deneyimi, metnin anlamını ritmik bir 

şekilde üreterek bir döngü oluşturur. Okurun beklenti ufku, her okumada ritimlere 

ayak uydurur ve metin her seferinde tekrar anlam kazanır. Spiral zaman kavramı ise, 

                                                 
170

 Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, s. 65. 
171

 Buradaki döngü, kendini tekrarlayan, içinden çıkılamayan kısır bir döngü değildir. Aksine buradaki 

döngüsel zaman anlayışı, özellikle geleneksel toplumlarda, tarım temelli kültürlerde ve bazı felsefi ve 

dini sistemlerde olduğu gibi, zamanı lineer bir ilerleme olarak değil, sürekli tekrarlanan bir süreç 

olarak görür. Ancak bu yenilenme ve tekrarlanma var-olan şeyin hiç değişmeden yeniden 

tekrarlanması değildir; mevsimler, yağışlar, gece-gündüz döngülerinde oluşan döngüler gibidir. Her 

kış yağan kar, her ilkbaharda canlanan doğa, her yaz olgunlaşan meyve, her sonbahar dökülen yaprak 

aynı değildir. Buharlaşan her damla kimi zaman yağmur, kimi zaman kar, kimi zaman dolu, kimi 

zaman çiğ olarak düşer. Her güne doğan güneş ya da dünyayı örten her gece, gündüz ile geceyi 

değiştirmez; ama üzerine doğduğu ya da üzerini örttüğü şey değişir. 



56 

 

yaratıcı okumanın kümülatif ve dönüştürücü temeline işaret eder. Her okuma 

deneyimi, önceki okumaların üzerine inşa edilir ve her seferinde yeni bir seviyeye 

ulaşılır. Bu spiral hareket, okurun metni her seferinde daha zengin bir bağlamda 

yorumlamasını ve metnin anlam evrenini sürekli genişletmesini sağlar. İnsan 

deneyiminin ve zaman algısının, anlatı yoluyla anlamlı hâle geldiği fikrini öne süren 

Paul Ricoeur, Zaman ve Anlatı adlı eserinde ortaya koyduğu “üçlü mimesis”, 

buradaki üç farklı zamansal bağlam ile paralellik gösterir. Henüz yapılandırılmamış 

pratiklerin bir ön-anlayışını sunan “mimesis I”, metnin tarihsel bağlamı ile okurun 

tarihsel konumu arasında bir ön-yapılandırma/ön-anlatısallaştırma (prefiguration) 

meydana getirerek lineer bir zamansallık oluşturur. “Ricoeur’nün 

“yapılandırma/anlatısallaştırma (configuration)” kavramıyla ifade ettiği ve “dolayım” 

(aracılık), “biçimlendirici edim” ve “tarihteki yargının düşünümsel (dönüşümlü, 

refleksif) özelliği” gibi tabirler eşliğinde açıklamaya çalıştığı “mimesis II”, okurun 

kendi dünyası ile metnin dünyası arasında tekrarlanan bir dolayım (aracılık) ve 

biçimlendirme edimi olarak anlatının tekrarlanan doğasına döngüsel bir zamansallık 

boyutu açmış olur. Son olarak “mimesis III”te, anlatıdaki zaman algısını 

“sarmal/spiral zaman” ifadesiyle açıklığa kavuşturan Ricoeur’nün burada dile 

getirdiği zamansallık, “yeniden-yapılandırma/yeniden-anlatısallaştırma 

(refiguration)” şeklinde kavramsallaşarak anlatının spiral zaman eşliğinde kümülatif 

ve dönüştürücü özelliğine vurgu yapar.
172

 Böylece hermenötik ortamın tarihsel 

bağlamı, anlatının insan varoluşundaki merkezi rolü vurgulanarak zamansallık 

kavramını yaşanan, anlatılan ve yeniden yorumlanan/üretilen bir deneyim olarak 

kavramamızı sağlar. Yaratıcı okur eşliğinde bu üç zaman kavramı bir arada 

düşünüldüğünde, yaratıcı okuma süreci şöyle betimlenebilir: Yaratıcı okur, lineer 

zamanda metinle doğrusal bir bağ kurar, bu doğrusal bağı döngüsel zamanda ritmik 

(kendini tekrarlayan bir ritim değil, giderek zenginleşen bir armoni ve çok sesli bir 

senfoni ritmi oluşturacak) bir şekilde tekrarlar ve her tekrarda spiral hareketlerle yeni 

anlam katmanlarına ulaşır.  

Eseri deneyimlemek üzere eser ile yüz yüze gelen herkesin, en basit anlamıyla 

birer okur olduğunu; “Yeni bir eseri değerlendiren eleştirmen, eserini daha önceki bir 

eserin olumlu veya olumsuz normları ışığında tasarlayan yazar ve bir eseri kendi 

                                                 
172

 “Üçlü Mimesis” ile ilgili daha geniş bilgi için bk.: Paul Ricoeur, Zaman ve Anlatı I: Zaman, Olay 

Örgüsü, Üçlü Mimesis, çev. Mehmet Rifat ve Sema Rifat, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2007, ss. 

108-164. 



57 

 

geleneği içinde sınıflandıran ve tarihsel olarak açıklayan edebiyat tarihçisi, 

edebiyatla olan refleksif ilişkileri yeniden üretken hâle gelmeden önce, ilk olarak 

sadece birer okurdur.”
173

 sözleriyle ifade eden Jauss, yazar ve eser ile birlikte metnin 

anlamlandırma/yorumlama döngüsünü tamamlayan kamusal
174

 okurun, pasif taraf ya 

da sadece tepkiler zincirinin bir halkası olmadığını, aksine tarihe 

(anlamanın/yorumlamanın tarihine) şekil veren bir kuvvet olduğunu vurgular. Bu 

itibarla “hermenötik ortam”ın tarihsel bağlamına dikkat çekerek edebî bir eserin 

tarihsel yaşamının, muhataplarının aktif katılımı olmadan düşünülemeyeceğini dile 

getiren Jauss’a göre eser; “ancak aracılık süreciyle basit alımlamadan eleştirel 

anlama, pasif alımlamadan aktif alımlamaya, kabul edilmiş estetik normlardan 

bunları aşan yeni bir üretime sürekli bir dönüşümün gerçekleştiği değişimle deneyim 

ufkuna girer.”
175

 Bu perspektiften bakıldığında, edebiyatın tarihselliğine özgü 

boyutların zaman zaman göz ardı edildiği gözlemlenir. Çünkü edebî süreçte yenilik 

getiren eserler, yalnızca kendi dönemlerinin beklentilerine veya gerçeklik algılarına 

uymakla kalmaz, aynı zamanda gelecekteki okurlar için de potansiyel anlamlar taşır. 

Bu eserler, çoğu zaman geleneksel beklentileri karşıla(ya)mayan ve sosyal 

göstergeleri açısından hemen anlaşılamayan ancak zamanla değeri ortaya çıkan 

yapıtlardır.
176

 Bu nedenle, toplumsal değişimlerin ve bunları yansıtan edebî olguların 

uyumlu bir şekilde düzenlenmesi, zamanın lineerliğinde ısrar edildiğinde yanıltıcı 

olabilir. Dolayısıyla bir eserin değeri, sadece yazıldığı dönemin normlarıyla değil, 

gelecekteki okurların onu nasıl alımladığı ve yorumladığıyla da belirlenir.
177

 

Edebiyatın diyalektik ilişkisi, yeninin üretimi ile eskinin yeniden üretimi arasındaki 

gerilimde, bütün okuma donanımlarının aktif olduğu bir okuma süreciyle daha iyi 

anlaşılabilir. Böylece yazma-okuma-yeniden yazma, sadece kronolojik bir sıralama 

olmaktan çıkıp farklı yazarların, eserlerin, okurların ve tarihsel dönemlerin sürekli 

diyalojik bir ilişki içinde olduğu hermenötik spiral eşliğinde ontolojik bir varlık 

kazanır. 

Sonuç olarak, bir metin varlığını ön-metne borçluyken, aynı metin ontolojik 

                                                 
173

 Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, s. 19. 
174

 Yazar, eleştirmen, edebiyat tarihçisi, edebiyat kuramcısı/teorisyeni gibi profesyonel olan okurlar 

dışında kalan diğer bütün okurlar işaret edilmektedir. Daha önce asker ve halk arasındaki ilişkiden 

ilhamla “sivil okur” olarak da ifade etmiştik. 
175

 Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, s. 19.  
176

 Yazıldığı dönemde beklentileri karşıla(ya)mayan, değeri zamanla anlaşılan eserler, edebiyat 

teorilerinde “estetik eser” olarak adlanrılmaktadırlar. Bu konuyla ilgili geniş bilgi için bk.: Şaban 

Sağlık, Popüler Roman Estetik Roman, Akçağ Yayınları, Ankara 2010. 
177

 Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, s. 12. 



58 

 

varlığını sürdürebilmek için metin-sonrası yaratıcı bakışa gereksinim duyar.
178

 

Yaratıcı okuma, metnin farklı bir bedende yeniden hayat bulmasını sağlar ve bu 

süreç, okurun aktif katılımı, eleştirel bakışı, göstergebilimsel ve fenomenolojik 

yaklaşımı ve yaratıcı düşüncesiyle beslenir. Bu etkileşim, metni statik bir nesne 

olmaktan çıkarır ve onu, sürekli evrilen çok boyutlu bir sanat eserine dönüştürür. Her 

okuma, metne yeni bir soluk ve perspektif katarak metni, her defasında farklı bir 

varoluşsal ve estetik gerçekliğe büründürür. Bu süreç, metnin yalnızca yazıldığı 

dönemin kültürel ve tarihsel bağlamına hapsolmadığını, aksine zaman ve mekân ötesi 

bir etkileşim içinde sürekli olarak yeniden yaratıldığını gösterir. Yaratıcı okur, 

metinle olan bu dinamik etkileşimde, sadece bir alıcı değil, aynı zamanda bir 

katılımcı ve yeniden yaratıcıdır. Nitekim Sartre’ın ifade ettiği gibi “Sözün kısası, 

okuma kılavuzlu bir yaratıştır.”
179

 Bu ifade, edebiyatın canlı ve değişken doğasının 

temel bir unsuru olarak metinlerin ve okurun birbirlerini karşılıklı olarak 

dönüştürdüğü bir süreci ifade eder. Kılavuzlu bir yaratma olan okuma, yaratıcı 

okurluk düzeyinde birtakım farklı okuma formlarına da kapı aralar. Gelinen 

aşamada, yaratıcı okumanın okura vadettiği okuma biçimleri, hangi formlar altında 

nasıl bir deneyim sunar? Yazı icat edilmeden (yazılı bir metin olmadan) önce ve yazı 

icat edildikten sonra hâlâ sözlü geleneğin ve sözlü kültürün etkisi altında bir dinleyici 

olan okur, sözlü gelenek bağlamında metni güncelleştirirken yaratıcı okumanın hangi 

yöntemlerini kullanır? Herhangi bir metnin, başka bir metne (metinlerarasılık) ya da 

farklı bir sanat veya ifade alanına (disiplinlerarasılık) transfer edilmesi, yaratıcı 

okumanın anlam ve yorumlama sürecini nasıl etkiler? Yapıbozum yaklaşımı, metnin 

yeniden yapılandırma sürecini hangi boyutlar çerçevesinde ele alır ve anlam 

üretiminde oynadığı rolün yaratıcılığa katkısı nedir? Okur, metnin ortak yazarı 

olabilir mi, eğer olabiliyorsa ortak yazar rolünü üstlenirken metinle nasıl bir ilişki 

kurar ve bu süreç metni nasıl dönüştürür? Bütün bunlarla beraber okumanın kurgusal 

karakteri, okurun metni yeniden kurma, farklı ontolojik ve estetik gerçekliklere 

büründürme deneyimini nasıl şekillendirir? Bu sorular eşliğinde yaratıcı okumanın 

formları imkân ve sınırlılıkları dâhilinde ele alınmaya çalışılacaktır.  

 

 

                                                 
178

 Mehmet Rifat, Metnin Sesi, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2021, s. 15. 
179

 Jean-Paul Sartre, Edebiyat Nedir, çev. Bertan Onaran, Can Yayınları, İstanbul 2008, s. 54. 



59 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YARATICI OKUMANIN FORMLARI 

 Sözlü Gelenek Bağlamında Anlatının Güncelleştirilmesi 3.1.

Sözlü gelenek ve yazılı kültür, anlatıların oluşumu ve evrimi üzerinde derin bir 

etkiye sahiptir. Sözlü gelenek, kültürel mirasın unsurları olan mit, efsane, destan, 

halk hikâyeleri ve diğer türlerinin nesilden nesile aktarılmasında temel bir rol oynar. 

Bu aktarım, sözlü anlatıların toplumsal bellek içinde yaşatılması ve kuşaklar arası 

iletimi noktasında kritik bir işlev üstlenir. Öte yandan yazılı kültür, anlatılara tarihsel 

bir yaşam formu kazandırır ve onları geniş bir kitleye ulaştırmayı mümkün kılar. Her 

iki biçimin de anlatıların güncelleştirilmesi sürecinde kendine özgün rolleri vardır.  

“Sözlü literatür” terimi, yazılı kültürün bakış açısından türetilmiş olsa da sözlü 

geleneklerin zenginliğini ve çok boyutluluğunu tam olarak yansıtmakta yetersiz 

kaldığını ileri süren Jack Goody’ye göre “literatür” kavramı, özünde yazılı kültüre ait 

bir terimdir ve sözlü anlatıların doğasını tam olarak yansıtmaz. Bu nedenle, önerilen 

“standartlaştırılmış sözlü biçimler” veya “sözlü türler” gibi alternatif tabirlerin 

kullanılmasını daha uygun bulan Goody, sözlü gelenek ve yazılı kültür arasındaki 

etkileşim için “lecto-oral”
180

 terimini ortaya koyar.
181

 Bu terim, yazılı ve sözlü 

kültürlerin karşılıklı etkileşimini ve dönüşümünü incelemeyi amaçlar. Goody’nin bu 

kavramsal çerçevesi, sözlü geleneğin tarihsel süreç içerisindeki değişimini ve 

adaptasyonunu, yazılı kültürle olan karşılıklı etkileşimleri bağlamında ele almayı 

savunur.  

Yazının konuşma üzerindeki etkisiyle birlikte, yazılı kültürler toplumsal 

değişimlere kapı aralamıştır. Yazı, sadece konuşmanın kaydedilmesi değil, aynı 

zamanda toplumun belirli kesimlerine özgü bir araç olarak ortaya çıkmıştır. Bu 

durum, yazılı ve sözlü kültürlerin bir arada var olduğu ve birbirlerini etkilediği bir 

yapı yaratmıştır. Yazının ortaya çıkışıyla birlikte, toplumun büyük bir kısmı sözlü 

iletişime bağımlı kalmaya devam ederken yazıyı kullanma yeteneği, başlangıçta 

sadece elit bir azınlığın tekelinde kalmıştır. Yazının toplumsal etkilerinin derin 

olmasına rağmen bu durum, yazılı kültürün toplumun genelinde yaygınlaşmadığı ve 

                                                 
180

 Jack Goody’nin antropolojiye kazandırdığı “lecto-oral” tabiri, sözlü gelenek ile yazılı kültür 

arasındaki geçişi nitelemek için kullandığı bir terimdir. bk.: Jack Goody, Mit, Ritüel ve Söz, çev. 

Damla Sezgi, Küre Yayınları, İstanbul 2017, s. 54. 
181

 Goody, Mit, Ritüel ve Söz, ss. 53-55. 



60 

 

belirli bir kesim tarafından kullanıldığını gösterir. Nitekim iki gelenek arasındaki 

etkileşim, türlerin anlamlandırılmasında/yorumlanmasında da karmaşıklıklar 

yaratmıştır; çünkü yazılı edebiyatın özellikleri genellikle sözlü türlere yansıtılmıştır. 

Bununla beraber sözlü gelenek anlatıları, yazılı kültürün etkisiyle dönüşüme 

uğrarken aynı zamanda yazılı edebiyatı da etkilemiştir. Örneğin erken dönem yazılı 

eserler, sıklıkla sözlü geleneklerden beslenmiştir. Bu etkileşim, yeni edebî formların 

ortaya çıkmasına ve mevcut formların da evrilmesine yol açmıştır.
182

  

Sözlü gelenek, anlatıları toplumsal belleğin dokusuna işler. Her anlatıcının 

anlatıya olan özgün katkısı ve dinleyici topluluğunun tepkileriyle şekillenen sözlü 

gelenek anlatısının icrası, kültürel mirasın esnek ve çok sesli bir yapıda 

sürdürülmesini sağlar. Bu doğrultuda sözlü geleneğin anlatıcıları, dinleyici kitlesine 

göre anlatıları değiştirebilir, yeniden şekillendirebilir ve genişletebilir. Bu tutum, 

sözlü gelenek anlatıcısına yaratıcı okur olma özelliği kazandırır. Bu yaratıcı okuma 

sürecinde anlatılar; tarihî, coğrafi veya çağdaş bağlamlara uyarlanabilir ve bu sayede 

icra edilen anlatı, söz konusu bağlamlar ile artsüremli, anlatılma zamanına ise 

eşsüremli olarak yeniden üretilir ve farklı yorumlar eşliğinde icrası gerçekleştirilir. 

Böylelikle sözlü anlatılar, kültürel ve toplumsal değişimlere hızlı bir şekilde adapte 

olabilir ve bu adaptasyon, anlatıların zaman içinde evrimleşmesine olanak tanır.  

Sözlü ve yazılı kültür arasında, icracı/yazar ve dinleyici/okur açısından belirgin 

farklılıklar bulunur. Sözlü kültürlerde, yazarın metindeki varlığı genellikle 

önemsizdir ve bireysel bir yazarın izini sürmek genellikle mümkün değildir. Her 

icracı kendi varyasyonunu oluşturur ve bu değişiklikler, sonraki aktarıcılar tarafından 

benimsenerek önceki versiyonların bir parçası hâline gelir. Böylece anlatılar, sürekli 

olarak icracılar tarafından yeniden şekillendirilir ve herhangi bir sabit metne 

dayanmadan, birbirine bağlı bir zincir içinde aktarılır. Yazılı kültürde ise metinlerin 

sabitlenmesi, orijinal metne atıfta bulunma imkânı sağlar. Bu durum, yazılı olan 

kültürel mirasın daha sistematik bir şekilde işlenmesine olanak tanır. Görünür 

konuşma şeklinde de adlandırılan yazı, hafızaya yardımcı olarak hatırlamayı 

destekler. Ancak sözlü kültürlerde ise tam hatırlama kaygısının yerini, genellikle 

yeniden yaratma alır. Bu yeniden yaratma süreci, anlatıların varyasyonlaşmasına 

olanak tanır. Çünkü anlatıcılar, dinleyici tepkilerini ve bağlamı dikkate alarak 

anlatılarını sürekli olarak yenilerler. Sözlü kültürlerde, hatırlama ve yeniden yaratma 

                                                 
182

 Goody, Mit, Ritüel ve Söz, ss. 55-57. 



61 

 

iç içe geçmiş süreçlerken yazılı kültürde tam hatırlama ve metne sadık kalma ön 

plana çıkmaktadır. Yazılı kültür, genellikle fikri mülkiyet hakları ve bireysel 

yazarların ön plana çıkmasıyla ilişkilendirilirken sözlü edebiyat, anonimlik ve sürekli 

değişim ile karakterizedir.
183

 Sözlü kültürlerde anlatılar, topluluk içinde paylaşılan 

bir miras olarak kabul edilir ve bu anlatılar, her performansta yeniden şekillendirilir. 

Bu durum, sözlü anlatıların nasıl güncellenebileceğine dair önemli ipuçları sunar. 

Anlatıcılar, anlatılarını dinleyicilerin tepkisel durumlarına hitap edecek şekilde 

uyarlayarak ve güncelleyerek sözlü geleneğin sürekliliğini ve güncelliğini sağlarlar. 

Yazılı kültüre geçmemiş, yazılı kültürü benimsememiş, yazılı kültüre geçişi 

gecikmiş, yazılı kültürün tam olarak yaygınlaşmamış veya yazılı kültüre geçmiş 

olmasına rağmen hâlâ sözlü kültür unsurlarını da yazılı kültür ile birlikte devam 

ettiren (ya da Goody’nin ifadesi ile lecto-oral) toplumların durağan ve geleneksel 

kabul edilmesi, kültürlerin nesilden nesile aktarıldığı anlayışıyla ilgilidir. Bu durum 

genellikle geleneksel toplumların, önceki nesillerin bilgilerini sorgusuz sualsiz kabul 

etme eğiliminden kaynaklanmaktır. Ancak en ilkel ve izole toplumlarda bile küçük 

ölçekli değişimler kaçınılmazdır ve bu değişim özellikle sosyo-kültürel yaşam 

alanında daha belirgin bir şekilde görülür. Nitekim sözlü gelenek bakımından aynı 

medeniyetin içinde bulunan ve coğrafi olarak birbirine pek de uzak olmayan 

toplumlarda bile gelenekler, görenekler, ritüeller ve dinî uygulamalar gibi unsurlar 

hem toplumsal hem mekânsal hem de zamansal açıdan farklılıklar göstermektedir. 

Hafızanın tek başına mükemmel olmaması ve kültürel mirasın birer unsuru olan 

ritüellerin uzun aralıklarla gerçekleştirilmesi, sözlü kültürdeki anlatıların değişimini 

zorunlu kılar.
184

 Bununla beraber icracılar, kimi zaman anlatılarının bir kısmını 

unuttuğundan veya anlatıya daha çok heyecan katma isteğinden ya da dinleyici 

topluluğunu coşturup anlatıya daha aktif bir katılım sağlama amacı güttüğünden 

spekülasyonlara ya da mübalağalara başvurabilmektedir. Benzer şekilde kimi zaman 

da dinleyici topluluğunun tamamı ya da topluluktaki bir veya birkaç kişi anlatının 

gidişatını beğenmediğinde, anlatıcıyı manipüle ederek anlatının orijinal biçiminden 

sapmasına neden olabilmektedirler. Bu gibi durumlar, sözlü kültür anlatılarının 

zamanla evrilmesine ve güncellenmesine neden olur.  

Sözlü gelenek ile ilgili yukarıda çizilmeye çalışılan çerçeve eşliğinde 

                                                 
183

 Goody, Mit, Ritüel ve Söz, ss. 58-59. 
184

 Daha geniş bilgi için bk.: Goody, Mit, Ritüel ve Söz, ss. 81-87. 



62 

 

anlatıların evrilmesi ve güncelleştirilmesi hususunu biraz daha açalım. Bu bağlamda 

Türk halk edebiyatının sözlü geleneği içinde yer alan mit, efsane, destan, halk 

hikâyeleri vb. türlerin geçirdiği değişimler ve güncellemeler dikkat çekicidir. Pertev 

Naili Boratav’ın bu konuda “[Sözlü gelenekteki edebî mahsullerin] umumu alakadar 

etmesi, onları, çok geçmeden, herkesin malı eder ve asıl fert unutulur. Edebî 

mahsullerin maşerîleşmesi, işte böylece umumun malı olmasıdır. O andan itibaren, 

artık herkes o mahsulü kendi malı telakki eder; ona tasarruf eder, istediği gibi 

üzerinde oynar, değiştirir, ona ilaveler yapar.”
185

 şeklindeki tespiti, özelde destanlar 

ile ilgili olsa da genelde sözlü geleneğin birçok türü için geçerlidir. Sözlü gelenek 

türlerindeki bu değişim ve dönüşüm diğer bir ifadeyle güncelleme, ürünün teşekkül 

ettiği muhit kadar anlatıldığı çevre bakımından da önem arz eder ve anlatının yeni 

bağlamlara uyarlanmasını ve yeniden üretilmesini sağlar. Muhitin, sözlü gelenek 

anlatılarının yeniden şekillendirilmesi/üretilmesi üzerindeki etkisi ile ilgili şu örnek 

çarpıcıdır: 

Dinleyici muhitinin arzularını âşıkların yerine getirmek mecburiyetinde 

olduklarına en güzel misali, ihtiyarların müttefikan tevsik ettikleri bir rivayet 

veriyor. 1800’[ler]de sağ bulunan Tüccarî zamanında, hikâyelerimizin birçoğu, 

sevdalıların muratlarına kavuşmadan ölmeleriyle sona erermiş; bunlar, Kerem ile 

Aslı ve divan edebiyatından Leylâ ile Mecnun, Ferhat ile Şirin tipinde 

hikâyelermiş. Birçok köylerde ve kasabalarda, yeniçeri ağalarından, köy 

kabadayılarından buna kızıp, hikâyesinde sevdalıları birbirine kavuşturmayan 

hikâyecileri dövenler, vuranlar ve öldürenler olmuş. Bunun üzerine Kars ve 

havalisi âşıkları toplanmışlar ve bütün hikâyelerin sonunu, hasretleri birbirine 

kavuşturup muratlarına erdirecek şekilde değiştirmeye karar vermişler. Bu 

tarihten itibaren sevdalıları birbirine kavuşturmayan veyahut ölümle 

nihayetlenen hikâyelere rastlamıyoruz. Yalnız Kerem ile Aslı Hikâyesi istisna 

teşkil ediyor. O, asli karakterini muhafaza etmektedir. Fakat söylendiği nadirdir; 

bir telakkiye göre, âşıklar bu hikâyeyi anlatmayı günah addediyorlar.
186

 

İcracıların, muhitin baskısına ve dinleyici kitlesinin isteklerine boyun eğmek 

zorunda kalması, sözlü gelenek anlatılarının güncelleştirilmesi hususunun 

boyutlarından biri olarak karşımıza çıkar. Âşıkların, hikâyelerinin sonlarını 

değiştirme kararı, anlatının güncelleştirilmesinin somut bir örneğidir. Bu değişim, 

değer yargılarındaki dönüşümü de yansıtmaktadır. Kerem ile Aslı hikâyesinin istisna 

                                                 
185

 Pertev Naili Boratav, Köroğu Destanı, Kırmızı Yayınları, İstanbul 2009, s. 17. Boratav, söz konusu 

tespitinin devamında “Buna bugün bile, hatta destanî sahaların haricinde alelumum folklor 

mahsullerinde de tesadüf ediyoruz: bir sazşairinin veya bir türkü yakıcının türküsü, bazen onun 

ismiyle damgalanmış olduğu hâlde bile, çok geçmeden ilk şeklinden, tanınmayacak kadar ayrılıyor; 

ilk şairin veya kailin ismi unutuluyor.” ifadeleriyle, sözlü geleneğin ürünlerinin büyük bir 

çoğunluğunun zaman içerisinde değişime uğradığını dile getiriyor. bk.: Boratav, Köroğu Destanı, s. 

18. 
186

 Pertev Naili Boratav, Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği, haz. M. Sabri Koz, Tarih Vakfı 

Yayınları, İstanbul 2002, ss. 68-69. 



63 

 

teşkil etmesi ve nadiren anlatılması, bazı geleneksel formların direncini gösterirken 

hikâyelerin ekseriyetinin değişime uğratılması dinleyici muhitinin baskısının gücünü 

de ortaya koymaktadır. Bu durum, sözlü geleneğin hem değişime açık hem de bazı 

köklü unsurları koruma eğiliminde olduğunu gösterir. Yine benzer bir anekdot, sözlü 

gelenek anlatılarındaki değişimi farklı bir biçimde gözler önüne serer: 

Müdami’nin dedesi, Artvin, Şavşat, Ardahan, Poshof taraflarında bugün 

söylenen hikâyelerin menbaı Süleyman Usta, Kerem’i kırk gecede anlatırmış. Bir 

gün bir köy ağasının meclisinde Kerem’i anlatmış. Ağa Aslı ile Kerem’in 

encamlarını tabii biliyor, fakat gönlü bir türlü bunların murat almadan ölmelerine 

kail olmuyormuş. Dermiş ki; “Eğer âşık, Kerem ile Aslı’yı birbirine kavuşturursa 

100 lira vereceğim, yok aslında olduğu gibi öldürürse alnından bir kurşun 

sıkacağım.” Bu tehdit Süleyman Usta’nın kulağına gitmiş, son gece bir 

münasibini bulup Kerem ile Aslı’yı muratlarına erdirmiş.
187

  

Bir taraftan ölüm pahasına hikâyeye sadık kalma teamülü, diğer taraftan hem 

ölümden kurtulma hem de ödül alma karşılığında hikâyeyi değiştirme dürtüsü, sözlü 

geleneğin karşı karşıya kaldığı varoluşsal paradoksa işaret eder. Anlatıcı, dinleyici 

topluluğundaki köy ağasının tehdidi karşısında hikâyenin sonunu değiştirerek 

yaratıcılığı ile uyum ve uyarlama yeteneği sayesinde hem hayatta kalmayı hem de 

köy ağasının vaadi olan ödülü almayı başarır. Dinleyici topluluğunun beklentilerini 

karşılama noktasında yine Kerem ile Aslı Hikâyesi hakkında benzer bir durum daha 

rivayet edilir:  

1330 (1914) senelerinde 70 yaşlarında bulunan Kilisli bir âşıkın lâkabı 

“Keremi öldürmeyen Âşık” imiş; bu lâkabın takılması şöyle olmuş: Âşık, genç 

iken Kerem hikâyesini anlatıyormuş; maceranın sonuna geldiği zaman, hikâye 

icabı, Kerem’in nasıl öldüğünü anlatmış; o sırada bir sipahi tabancasını çekmiş; 

“Kerem öldü, sen ne diye yaşıyorsun!” diye âşıkı öldürmeye kalkışmış. Bunun 

üzerine âşık hemen hikâyenin sonunu başka bir maceraya çevirmiş: Hızır’ı 

sahneye getirip Âşık Kerem’i yeniden dirilttirmiş.
188

  

Hikâyenin sonunda Kerem’in öleceği, anlatıcıya silah çeken sipahi dâhil olmak 

üzere herkes tarafından bilindiği hâlde; icracı, sözlü geleneğin performatif boyutunu 

ve anlık yaratıcılığını kullanarak dinleyici tepkisi ve ölüm tehdidi karşısında 

hikâyenin son kısmını değiştirmiştir. Anlatıcı bu değişikliği ise sözlü gelenek 

motiflerinden biri olan Hızır’ı anlatıya dâhil ederek klasikleşmiş hikâyeyi, geleneğin 

bağlamından koparmadan yapmıştır. Böylelikle anlatıcı, hikâyenin orijinalliğine 

halel getirmeden anlatıyı dönüştürebilmiştir. Sözlü gelenek anlatıları hakkında 

Ong’un ortaya koyduğu “Özgünlük, yaratılan yeni malzemede değil, geleneksel 

                                                 
187

 Pertev Naili Boratav, Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği, s. 69. 
188

 Pertev Naili Boratav, Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği, s. 69. 



64 

 

malzemeleri her ayrı ortama uydurabilmekte ve dinleyici topluluğunu derinden 

etkileyebilmektedir.”
189

 ifadesi, anlatıcıların icra ettikleri hikâyelerde güncelliğe 

başvururken geleneğin dışına çıkmadıklarını açıkça desteklemektedir. Öte yandan 

anlatıcının, dinleyici kitlesinin isteklerine kulak asmadığı, onların beklentilerine 

karşılık alternatifler üretmediği veya icrayı güncelleyebilecek yeterlilik ve 

yaratıcılığa sahip olmadığı durumlar da mevcuttur. Güdeste-i Riyâz-i İrfân adlı 

eserde yer alan bilgilere göre, 1616 yılında (h. 1025) Bursa’da şahsi kıymeti yüksek 

bir meddah olan Saçakçızade adlı bir meddah, kahvehanede Bedii ve Kasım isminde 

iki kişinin macerasını anlatırken kendisini hikâyeye kaptıran dinleyicilerin bir kısmı 

Bedii’nin, diğer kısmı ise Kasım’ın tarafını tutarak kendi kahramanlarının adı 

anıldıkça nara atıp tezahürat yapmaya başlamışlar. O sırada orada bulunan 

sipahilerden Haylî Ahmet Çelebi isimli bir şair de Kasım’ın tarafını tutuyormuş. 

Ahmet Çelebi’nin taraftarlığının farkına varan ve onunla eğlenmek isteyen 

Saçakçızade, Çelebi’nin gözündeki arızayı ima ederek “Hangi gözünle gördün?” diye 

sorunca, Ahmet Çelebi hiddetlenerek Saçakçızade’yi iki hançer darbesiyle 

öldürmüştür.
190

 Görüldüğü üzere anlatıcı, dinleyici beklentilerini karşılayamadığı 

veya kendisini anlatıya çok kaptıran dinleyicileri alay konusu yaptığı durumlarda, 

eğlenmek ve hoşça vakit geçirmek için dinlenilen bir anlatı, felaketle 

sonuçlanabilmektedir. Hâlbuki burada, bir önceki anekdotta söz edilen anlatıcının 

yaptığı gibi, Saçakçızade de yaratıcılığı ile uyum ve uyarlama yeteneğini 

kullanabilseydi, Hz. Yusuf’un gömleği motifi üzerinden durumu toparlayabilirdi. 

Ancak daha önce de ifade edildiği gibi her icracı, anlık uyarlama ve yaratıcılık 

yeteneğine sahip değildir.  

Sözlü gelenekte anlatının yaratıcı doğası, doğrudan doğruya dinleyiciyle 

kurulan dinamik ve sürekli etkileşimle şekillenir. Bu doğrultuda anlatıcının 

yaratıcılığı, anlatının kendisinden çok, onu nasıl sunduğu ve dinleyici ile nasıl bir 

ilişki kurduğuyla ilgilidir. Sözlü kültürlerde yaratıcılık, anlatıcının her defasında yeni 

bir anlatım tarzı geliştirmesi, hikâyeyi yeni bir biçimde sunması ve dinleyicinin 

                                                 
189

 Walter J. Ong, Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün Teknlojileşmesi, çev. Sema Postacıoğlu Banon, Metis 

Yayınları, İstanbul 2020, s. 78. 
190

 İsmail Beliğ, Güldeste-i Riyâz-i İrfân ve Vefeyât-ı Dânişverân-ı Nâdiredân, Süleymaniye Yazma 

Eserler Kütüphanesi, Lala İsmail Bölümü, No. 366, s. 530. Ayrıca bk.: Köprülüzade Mehmed Fuad, 

“Meddahlar: Türklerde Halk Hikâyeciliği Tarihine Ait Bazı Maddeler”, Türkiyat Mecmuası, C. 1, s. 

20. 



65 

 

tepkilerine göre anlatıyı şekillendirmesiyle ortaya çıkar.
191

 Bu süreç, anlatının her 

performansının benzersiz olmasını sağlar ve her anlatı, içinde bulunduğu bağlamın 

ve dinleyici kitlesinin özelliklerine göre yeniden biçimlenir. Dinleyicinin anlatıya 

katılımı, anlatıcının sadece pasif bir hikâye anlatıcısı olarak kalmamasını, aksine 

hikâyeyi canlı ve etkileşimli bir şekilde yeniden üretmesini zorunlu kılar. Bu 

etkileşim, sözlü anlatıların hem çeşitlilik hem süreklilik hem de güncellik 

kazanmasına olanak tanır. Anlatıcı, mevcut bir hikâyeyi yeni unsurlarla 

zenginleştirebilir, farklı ortamlarda farklı şekillerde sunabilir ve böylece her anlatı 

yeniden anlam ve değer kazanır. Bu çerçevede anlatının yaratıcı süreci, anlatıcının 

toplumsal ve kültürel bağlamı anlama ve ona yanıt verme yeteneği ile şekillenir. 

Sözlü geleneğin bir diğer önemli yönü, anlatıların tekrarlanma ve çeşitleme (replika 

üretme) kapasitesidir. Aynı hikâye, farklı anlatıcılar tarafından farklı şekillerde 

anlatılabilir ve her anlatım, yeni bir yaratıcı yorum/okuma olarak değerlendirilebilir. 

Bu bağlamda anlatının özgünlüğü, onun bir defaya mahsus bir yaratım olmaktan 

ziyade gelenek ile olan bağı kopartılmadan yeniden üretilen varyantlarında yatar.
192

 

Nitekim sözlü kültürlerde anlatının özgünlüğü ve yaratıcılığı, yeni bir öykü 

uydurmaktan çok, anlatıcının mevcut hikâyeyi nasıl sunduğu, dinleyici ile nasıl bir 

etkileşim kurduğu ve onu nasıl zenginleştirdiği ve güncelleyebildiğiyle belirlenir.  

Sözlü kültürde anlatının icrası (konuşma), bilgi aktarımından ziyade bir eylem, 

bir edim olarak öne çıkar. Anlatıcı ve dinleyici arasındaki ilişki, doğrudan ve anlıktır. 

Çünkü sözlü anlatım sırasında dinleyici kitlesi somut ve gerçektir, kurmaca değildir. 

Anlatıcı, karşısındaki dinleyicilerin tepkilerini anında görebilir ve anlatısını buna 

göre şekillendirebilir. Bu nedenle sözlü gelenekte anlatıcı, dinleyicilerini kurgulamak 

zorunda değildir; çünkü onlar zaten orada, anlatı ortamında etkileşim hâlindedir. 

Anlatıcının karşılaştığı zorluk, var olan dinleyici kitlesinin beklentilerini anlamak ve 

bunlara uygun bir anlatı sunmaktır. Bu süreç, anında gerçekleşen bir uyum ve 

yaratıcılık gerektirir. Buna karşılık yazılı kültürdeki yazma eylemi, doğası gereği 

farklıdır. Yazar, metni kaleme alırken doğrudan bir alıcıya seslenmez; aksine yazının 

alıcısı, ilk etapta kurmaca bir varlıktır. Yazar, metni yazarken gerçek bir okurun 

varlığını hissetmez ve bu nedenle okurunu da kurgulamak zorundadır. Okurların 

metinle ilişki kurabilmesi, yazarın içinde bulunduğu edebiyat geleneğini bilmesine 

                                                 
191

 Jack Goody, Yaban Aklın Evcilleştirilmesi, çev. Koray Değirmenci, Pinhan Yayıncılık, İstanbul 

2011, s. 46. 
192

 Ong, Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün Teknlojileşmesi, s. 58. 



66 

 

ve bu geleneği metne yansıtabilmesine bağlıdır. Yazar, okuru metne çekebilmek için 

onların edebî geleneğe olan aşinalıklarını ve metinler arası ilişkileri dikkate alarak 

metni zenginleştirir ve anlam katmanları oluşturur. Ancak yazarın, büyük olasılıkla 

hiç karşılaşmayacağı okurların zihnine girmesi, onların beklentilerini ve tepkilerini 

önceden öngörmesi zor bir süreçtir.
193

 Sözlü kültürde de anlatıcı içinde bulunduğu 

geleneği çok iyi bilmek zorundadır; ancak bu bilgi, yazılı kültürdeki gibi metinler 

arası ilişkilerden ziyade, toplumun ortak belleğinde yer alan hikâyeler, motifler ve 

anlatım teknikleriyle ilgilidir. Anlatıcı, bu ortak belleği kullanarak dinleyicileriyle 

bağ kurar ve anlatısını şekillendirir. Sözlü gelenekte anlatıcının rolü, dinleyicilerin 

zihnine girmekten çok, onların duygusal ve kültürel tepkilerini anlamak ve buna göre 

anlatıyı yönlendirmektir. Bu, anlık bir süreçtir ve anlatıcının hızlı düşünme ve uyum 

sağlama yeteneğini gerektirir.  

Gelinen noktada anlatıların güncelleştirilmesi sürecinin, sözlü geleneğin 

dinamik yapısı içinde gerçekleştiği görülmektedir. Böylece sözlü gelenek anlatıları, 

her bir performansta dinleyicilerin beklentilerine ve ihtiyaçlarına göre yeniden 

biçimlendirilir. Bu süreçte anlatıcılar, kendi kültürel mirası içinde teşekkül etmiş 

anlatıları yeni unsurlarla zenginleştirerek anlatıların hem geçmişle olan bağının 

korunmasını hem de mevcut toplumsal ve kültürel bağlamlara uygun hâle gelmesini 

(güncellenmesini) sağlar. Anlatıcı, dinleyici topluluğunun değerlerine ve taleplerine 

karşılık vererek anlatının sürekli olarak yenilenmesine ve güncellenmesine katkıda 

bulunur. Bununla birlikte dinleyicinin anlatıya müdahale etmesi ve anlatıcının 

dinleyici kitlesinin beklentilerini karşılaması, sözlü gelenek bağlamında anlatının 

güncelleştirilmesini, çift yönlü bir yaratım süreci olarak karşımıza çıkarır. Anlatıcı, 

dinleyicinin tepkilerine göre anlatıyı yeniden şekillendirir, bu da anlatının her 

seferinde yenilikçi bir biçimde sunulmasını sağlar. Bu kapsamda anlatıcı, sadece 

hikâyeyi yeniden anlatan biri değil, aynı zamanda onu yeniden yazan, yaratıcı bir 

figür hâline gelir. Bu durum, sözlü gelenek anlatıları bağlamında yaratıcı okumanın 

yaratıcı yazarlığa evrildiği bir süreci ifade eder ve anlatıcıyı bir anlamda yaratıcı 

okur konumuna getirir; zira o, anlatının içeriğini ve formunu dinleyicinin talepleri 

doğrultusunda yeniden değerlendirir, şekillendirir, günceller ve nihayette yaratıcı bir 

okuma ile anlatıyı yeniden inşa eder.  

 

                                                 
193

 Ong, Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün Teknlojileşmesi, s. 208. 



67 

 

 Yaratıcı Okuma Bağlamında Metnin Transferi 3.2.

“Metnin transferi” kavramı, genel olarak edebî bir eserin, bir dil veya kültürden 

diğerine tercüme edilmesi şeklinde algılanmaktadır; ancak bu algı, tam olarak metnin 

transferini ifade etmede yetersiz kalır. Metnin transferi, bir metnin bir bağlamdan 

diğerine, bir kültürel ortamdan başka bir ortama ya da bir formdan farklı bir forma 

taşınmasını ifade eder. Bu durum, yalnızca metnin fiziksel olarak bir yerden başka 

bir yere aktarılmasını değil, bununla birlikte anlam, yorum ve algının da yer 

değiştirmesini içerir. Diğer bir ifadeyle metnin transferi, aynı zamanda metni hem 

diğer metinler arasında (metinlerarasılık) hem de farklı disiplinler arasında taşımak, 

yeni bağlamlar içinde ele almak ve bu bağlamlarda yeniden şekillendirmek/inşa 

etmek anlamına gelir.  

Bu noktada ilk değinilmesi gereken husus, edebiyat bilimi içerisinde kendine 

has bir yer edinmiş olan metinlerarasılık kavramıdır. Metinlerarasılık, bir metnin 

başka metinlerle kurduğu ilişkiler üzerinden anlam kazandığı, diğer metinlerden 

ödünç aldığı ya da onlara atıfta bulunduğu bir yaklaşımdır. Bu bağlamda metnin 

transferi, bir metnin içindeki referansların, imgelerin, temaların, kişi, zaman ve 

mekânların ya da söylem biçimlerinin farklı metinlerle olan ilişkisi üzerinden 

yeniden yorumlanmasını ve farklı bir metin içinde yeni bir anlam katmanına sahip 

olmasını ifade eder. Başka bir deyişle metinlerarasılık, “iki ya da daha fazla metin 

arasındaki ortakbirliktelik ilişkisi, yani temel olarak ve çoğu zaman bir metnin başka 

bir metindeki somut varlığı”
194

 olarak tanımlanır. Kavram, her ne kadar Julia 

Kristeva tarafından yaratılıp bilim dünyasına sunulmuşsa da aslında ilk olarak 

“söyleşim/söyleşimcilik” (dialogism) ifadesiyle Rus kuramcı Mihail Bahtin 

tarafından ortaya konulan bir kuramdır. Ancak Aktulum’un da ifade ettiği gibi 

metinlerin belli oranda birbirini etkilemeden var olamaması durumu, metinlerarası 

kavramının kökeninde de bulunur.
195

 Nitekim “metinlerarasılık”ın kendisi de bir 

metinlerarası ilişkiyle ortaya konulmuş; Rusya’dan Fransa’ya göç ederken Bahtin’in 

metinlerinde yer alan “söyleşim/söyleşimcilik” ifadesi, yeniden-yazılarak 

Kristeva’nın kaleminde “metinlerarasılık” ifadesine bürünmüştür. Bahtin, ortaya 

koyduğu söyleşim/söyleşimcilik kavramının başına böylesi bir durumun 

                                                 
194

 Gérard Genette, Palimpsests: Literature in the Second Degree, trans. Channa Newman and Claude 

Doubinsky, University of Nebraska Press, Lincoln 1997, ss. 1-2. Burada kullanılan alıntının çevirisi, 

Kubilay Aktulam’a aittir. Çeviri için bk.: Kubilay Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, Öteki Yayınevi, 

İstanbul 2000, s. 83. 
195

 Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, s. 25. 



68 

 

geleceğinden habersiz konuyla ilgili şu önemli tespiti yapar:  

Sözcük, nesneye uzanan çeşitli rotalarının tümünde, yöneldiği tüm 

doğrultularda, yabancı bir sözcükle karşılaşır; üstelik bu yabancı sözcükle canlı, 

gerilim yüklü bir etkileşime girmekten geri duramaz. Nesnede ortaya çıkan 

yabancı sözcükle bu diyalojik karşılıklı konumlanıştan gerçekten, baştan sona 

kaçınabilecek tek insan, el değmemiş ve henüz dil yoluyla nitelenmemiş bir 

dünyaya ilk sözcükle yaklaşan mitik Âdem’dir. Somut tarihsel insan söylemi bu 

ayrıcalığa sahip değildir: böyle bir karşılıklı konumlanıştan ancak belli koşullarla 

ve belli bir dereceye kadar sapabilir.
196

  

Dil, yapısı gereği sözcüklerin yalnız başına değil, kullanıldıkları diğer 

sözcükler, bağlamları ve kültürel kodlar aracılığıyla anlam kazandığı bir yapıdır. Bu 

yüzden bir sözcüğün bir nesneye yönelmesi, her zaman diğer sözcüklerle kurduğu 

ilişkilerle birlikte düşünülmelidir. Bu ilişkiler ise sözcüğün anlamını şekillendiren ve 

metinlerarasılığa kapı aralayan dinamiklerdir. Metnin transferi sırasında, bir metnin 

başka metinlerle etkileşime girerek anlamını yeniden yapılandırması, sözcüklerin bu 

tür diyalojik karşılaşmalarından beslenir. Sözcüklerin birbirleriyle olan diyalojik 

ilişkisi, metnin sabit bir anlamdan ziyade sürekli olarak yeniden üretilen ve farklı 

bağlamlarda yeni anlam katmanları kazanan bir yapı olduğunu gösterir. Burada sözü 

edilen “mitik Âdem” ise, dilin henüz var olmadığı bir dünyada ilk sözcüğü söyleyen 

ve bu nedenle diğer sözcüklerle bir etkileşime girmemiş olan varlığı temsil eder. 

Ancak tarihsel insan söylemi, bu ayrıcalıktan yoksundur ve sözcükler daima başka 

sözcüklerle bir diyaloga girer. Bu da metinlerarası etkileşimlerin ve anlam 

transferinin kaçınılmaz olduğunu gösterir. Bununla birlikte madem Hz. Âdem 

dışında kimse bütünüyle söyleşimci yöntemden kurtulamaz, o zaman sanatsal 

anlamda bir eser ortaya koyan her söyleyen/yazan, aynı zamanda yaratıcı bir 

okurdur. Çünkü sanatsal anlamda bir eser ortaya koyan her söyleyen/yazan, daha 

önce var olan bir söylenileni/yazılanı, yaratıcı okuma formlarından biriyle okuyarak 

onu yeniden söylemiş/yazmıştır. Metinlerarasılık kavramının bir yeniden-yazma 

(rewriting) edimine işaret ettiğini, Aktulum şu ifadelerle açıklar:  

Kavram genel anlamıyla bir yeniden-yazma (réécriture) işlemi olarak da 

algılanabilir. Bir yazar başka bir yazarın metninden parçaları kendi metninin 

bağlamında kaynaştırarak yeniden-yazar. Her söylemin başka bir söylemi 

yinelediğini, her yazınsal metnin daha önce yazılmış olan metinlerden ayrı olarak 

yazılamayacağını, her metnin açık ya da kapalı bir biçimde önceki metinlerden, 

yazınsal gelenekten izler taşıdığını savunan yeni eleştiri yanlıları onun “alıntısal” 

özelliğini göstermeye uğraşırlar.
197

  

                                                 
196

 Mihail Bahtin, Karnavaldan Romana, çev. Cem Soydemir, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2014, s. 54. 
197

 Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, ss. 17-18. 



69 

 

Bu minvalde her söylem, söyleyenin/yazanın bireysel ürünü olarak değil, 

söyleyen/yazan ve dinleyen/okuyan arasındaki etkileşimin bir sonucu olarak ortaya 

çıkar. Bu etkileşim, söylemin her zaman daha önceki yaşanmış deneyimlerden ve 

içinde bulunduğu yazınsal ortamdan beslendiğini gösterir. Dolayısıyla her söylem, 

geçmişteki söylemlerden alınan ifade biçimlerinin, anlatı unsurlarının, üslup 

ögelerinin, anlamların ve kültürel kodların yeniden değerlendirilip dönüştürülmesiyle 

şekillenir. Bu durum, her yazınsal yaratının aslında daha önceki yaratımların izlerini 

taşıdığını ve bu izlerin yeniden yorumlanarak yeni bir biçim kazandığını ve 

söyleşimin, diğer bir ifadeyle metinlerarasılığın hangi yolla işlevselleştiğini açığa 

çıkarır. Bu açıdan bakıldığında metinlerarasılık, diyalojik bir süreç olarak karşımıza 

çıkar ve bu süreç, metinlerarasılığın her zaman başka söylemlerle ilişkili olarak 

anlam kazandığını gösterir. Ancak burada değinilmesi gereken bir diğer husus, 

metinlerarasılığın kim tarafından ve nasıl ortaya konulduğu sorunudur. Pasif okuma 

kısmında ifade ettiğimiz gibi metinlerarasılık kuramında da okur, başlangıçta pek 

dikkate alınmaz. Bu vaziyet, Micheal Riffaterre’e kadar devam eder. Riffaterre’i 

kendinden önceki kuramcılardan ayıran en önemli nokta, metinlerarasılık kuramında 

metin karşısında okurun rolünü öne çıkarmasıdır. Aktulum’a göre Riffaterre’in 

ortaya koyduğu metinlerarasılık kuramında, “Bir yapıt ile ondan önce ve/ya ondan 

sonra gelen yapıtlar arasındaki ilişkiyi okur kavrar [… ve] bir yazınsal metin ile öteki 

metinler arasındaki ilişkiler okurca algılanmadıkça gerçekleşmez.”
198

 Zira bir metnin 

diğer metinlerle kurduğu ilişkiler, ancak okurun zihninde can bulur ve anlam kazanır. 

Bu bağlamda metinlerarası ilişkilerin varlığı, okurun algısına ve yorumlama 

yeteneğine bağlı olarak tezahür eder ve yaratıcı okuma tutumuyla bir yeniden yazma 

edimine kapı aralar.  

Tüm alt-metin (hypotexte) ana-metin (hypertexte), ya da metinlerarası 

alışverişleri, eski metinlerden yola çıkarak yeni yapıda ve anlamda yeni metinler 

yaratmak; eski metinlerin yapılarını, biçemsel özelliklerini, izleklerini vb. yeni 

bir metinde yinelemek ya da yeniden yazmak edimini Genette “palempsest”
199

 

olarak adlandırır. Bir metnin başka bir metinle karşı karşıya konarak 

metinlerarası bir görüngüde okunmasını ise bir yaptakçılık (bicolage) edimine 

bağlar.
200

  

Okurun zihninde can bulan ve anlam kazanan bir metnin diğer metinlerle 

                                                 
198

 Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, ss. 60-61. 
199

 “Palempsest”in, metinlerin (anlatıların) biçemsel (formel) ve anlamsal (semantik) boyutta, yeni bir 

metinde yineleme veya yeniden yazma olarak adlandırılması ve bu bağlamdaki tespitler konusunda 

bk.: Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, ss. 142-148. 
200

 Aktulum, Metinlerarası İlişkiler, ss. 271. 



70 

 

kurduğu ilişkiler, yaratıcı okumanın açtığı geçit yollarından geçerek bir yaratıcı 

yazma edimine dönüşür. Bu doğrultuda edebiyat tarihi boyunca oluşan tarihsel olarak 

etkin bilinç (metnin sürekliliği) ilkesi bağlamında metinlerarasılık yoluyla 

gerçekleşen yeniden-söyleme/yeniden-yazma edimi, ilk olarak sözlü gelenekte 

karşımıza çıkar. Ancak burada da sözlü ve yazılı olmak üzere iki temel ayrım 

oluşmaktadır. 

Gerçekten de folklorik olarak sınıflandırılan ürünler, alanın önde gelen 

uzmanlarınca da vurgulandığı gibi, kendi içerisinde sözlü olanlarla yazılı olanlar 

arasında olmak üzere iki temel grup içinde toplanır. Dolayısıyla böyle bir ayrım 

sözlü ve yazılı folklorik ürünler konusunda söylemlerarasılık ve metinlerarasılık 

kavramlarını birbirlerinden ayırmaya zorlar. Sözlü ürünler konusunda bir 

alışveriş gerçekleştiğine göre sözcenin ana indirgenen ve belli bir süreyi 

kapsayan üretim süreci bir söylemlerarasılık; sözlü ürünler metinleştirildikleri 

anda ise söylemlerarasılık sürecinin bir sonucu olan metinlerarasılık işlemeye 

başlar.
201

  

Folklorik ürünlerin, zaman içinde toplumsal hafızanın ve kültürel aktarımın bir 

parçası olarak sözlü gelenekte anlatının güncelleştirilmesi bağlamında yeniden 

üretilmesi ve değişime uğraması, metinlerarası bir alışveriş yoluyla gerçekleştiğinde, 

bu durum “söylemlerarasılık” kavramıyla karşılanır; ancak sözlü ürünler, yazılı hâle 

getirildiğinde, bu süreç metinlerarasılık olarak adlandırılır. Metinleşmiş olan sözlü 

ürünler, hem kendisinin sözlü varyasyonlarından hem de değişik bağlamlar yoluyla 

yeniden yazılırken aynı zamanda bir söylemlerarasılık/metinlerarasılık sürecine tabi 

olurlar. Sözlü gelenek ürünlerinin söylemlerarasılık/metinlerarasılık işleviyle 

güncellenip dönüşüme uğraması, bu metinleri yeniden yazma ediminde bir yaratıcı 

okumayı gerektirir. Sözlü gelenek anlatılarının büyük çoğunluğu, özellikle yazılı 

kültüre geçmeden önce ve hafızanın da tek başına mükemmel olmayışından, bir dizi 

dönüşüm geçirme işlemiyle karşı karşıya kalmıştır. Bu bağlamda Nasreddin Hoca 

Hikâyeleri, örnek olarak gösterilebilir:  

Nasreddin Hoca Hikâyeleri değişik coğrafyalarda, değişik zamanlarda, aynı 

ya da benzer isimler altında sürekli olarak yeniden yazılmışlardır (ve yazılmaya 

devam edilmektedir) […] Her kültür ister istemez zaman ve uzam farklılıklarına 

bağlı olarak bir ana-metin durumuna gelmiş olan Nasreddin Hoca Hikâyelerini 

değişik yapılar üzerine oturtarak, değişik bağlamlarda dönemin koşulları 

içerisinde bir dizi dönüştürüm işlemine başvurarak yinelemişlerdir.
202

  

Sözlü gelenek anlatıları, içinde bulunduğu kültürel bağlamda kendi özgün 

koşullarına göre yeniden yorumlanır ve şekillenir. İster metinlerarasılık isterse de 

                                                 
201

 Kubilay Aktulum, Folklor ve Metinlerarasılık, Çizgi Kitabevi, Konya 2013, s. 21. 
202

 Aktulum, Folklor ve Metinlerarasılık, s. 99. 



71 

 

anlatının güncelleştirilmesi yoluyla olsun, bu süreç yaratıcı okurluğun yaratıcı 

yazarlığa evrilmesinin bir tezahürüdür; çünkü her yeniden yazma eylemi, metni 

yaratıcı okuma formlarından bir ya da birkaçının edimiyle gerçekleşir.  

Öte yandan bu durum yalnızca sözlü gelenek anlatılarında karşımıza çıkmaz. 

İlk örneklerine Arap edebiyatında rastlanılan ve bizim edebiyat tarihimizde de klasik 

Türk edebiyatı şairlerince çokça kullanılan nazire
203

 geleneği, yine bu minvalde ele 

alınabilir. Özellikle nazirenin yazılma sebepleri irdelendiğinde, nazire geleneğinin 

bir metinlerarasılık yöntemi ve bir yeniden-yazma edimi olduğu daha net bir biçimde 

ortaya çıkmaktadır:  

Nazîre, beğenilen bir şiire karşı yazılır. Yeni yazılan şiirde orijinal şiirin 

biçimi ile konusu yeniden ele alınmış olur. […] Ancak bu tutum kesinlikle kuru 

bir taklitçilik değildir. Nitekim bazen nazîre olarak söylenen şiir orijinalinden 

daha güzel olabilir. […] Oysa nazîrede asıl amaç, şâirin kendi sanatçı kişiliğini 

göstermesidir. Nitekim Nedîm, Fuzûlî’ye ait âşıkâne bir gazeli tanzir ederken 

kendi şuh ve nükteli üslûbunu yansıtmıştır. […] Eski edebiyatımızda gelişme 

eğitimi yapan genç şâirlerin usta şâirlere ait manzumelere nazîre yazması da bir 

gelenektir. Nitekim bu gelenek zamanla ileri düzeylere varmış, gazel gibi kısa 

nazım şekilleri yanında terkîb-i bend (msl. Ruhî’nin ünlü terkîb-i bendine Samî, 

Vâsıf, Kâzım Paşa ve Ziya Paşa gibi şairler tarafından nazîreler yazılmıştır) ve 

mesnevîlerde de kendini göstermiştir. Leylâ vü Mecnûn, Hüsrev ü Şîrîn, Yûsuf u 

Zelihâ gibi İslâm edebiyatlarının ortak aşk hikâyeleri nesilden nesile nazîre 

şeklinde aktarılmış; birçok dinî, tasavvufî, ilmî ve didaktik eserler de tercüme 

yoluyla tanzir edilmiştir.
204

  

Görüldüğü üzere nazire yazma geleneği, önceden yazılmış bir metni (şiiri) 

model alıp ondan ilhamla yeni metinler (şiirler) yazma girişimi olarak zuhur eder. Bu 

yolla şairler, hem saygı duydukları şairlerin şiirlerinden beğendiklerine bir takdir 

sunma hem de kendi yetenek ve yaratıcılıklarını sergileme fırsatı buldukları edebî bir 

pratik yapma geleneği oluşturmuşlardır. Böylece, o çağlarda adı konulmamış olsa 

bile, hem metinlerarasılığın imkânlarından faydalanılmış hem de metnin transferi ile 

yapılan yaratıcı okuma sayesinde, metni (şiiri) yeniden yazmışlardır. 

Yaratıcı okuma bağlamında başvurulan metnin transferi edimi, yalnızca sözlü 

gelenek ve divan şiiri metinlerinde karşılaşılan bir durum değildir. Özellikle 

disiplinlerarasılık olarak isimlendirilen ve metnin farklı disiplinler arasında transfer 

edilmesi ile ortaya konulan çeşitli sanatsal yaratımlar da vardır. Bu bağlamda 

özellikle resim, müzik, sinema ve edebiyat arasında yapılan transferler, oldukça sık 

                                                 
203

 “Nazîre: Benzer. Edebiyatta bir şiirin (genellikle gazel) başka bir şâir tarafından aynı vezin ve 

kafiye ile yazılmış benzerlerine denir. Nazîre yazmaya tanzîr; bu tür şiirlerin derlendiği kitaplara da 

nazîre mecmuası denir.” bk.: İskender Pala, “nazîre”, Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü, Kapı 

Yayınları, İstanbul 2008, s. 354. 
204

 Pala, “nazîre”, Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü, s. 354. 



72 

 

karşılaşılan bir tutumdur. Yaratıcı okuma edimi, bu transfer sürecinde önemli bir rol 

oynar; çünkü okur, metni kendi tecrübesi, refleksif bilinci, kültürü ve disiplinleriyle 

etkileşime sokar. 

Bu bağlamda, Umberto Eco’nun ortaya koyduğu ve kitabıyla aynı adı taşıyan 

“Açık Yapıt”
205

 kavramı, metnin çoklu yorumlara ve anlam katmanlarına açık 

olmasını vurgular. Yaratıcı okuma, bu açıklığı kullanarak metni farklı disiplinlerle 

buluşturur. Örneğin, edebî bir eserin sanatsal ifadesini bilimsel bir bağlamda 

değerlendirmek, metnin içsel anlamını genişletir ve yeni keşiflere olanak tanır. Bu 

transfer sırasında, metnin sembollerinin ve anlamlarının farklı disiplinlerde nasıl 

yorumlandığına dair yeni bakış açıları ortaya çıkabilir. Farklı disiplinler arasında 

metnin transferi, sadece metni yeni bağlamlara taşımakla kalmaz, aynı zamanda yeni 

yaratıcı süreçlere de kapı aralar. Örneğin, bir şiirin müziğe adapte edilmesi 

(bestelenmesi), metnin duygusal derinliklerini müzikal bir ifadeyle birleştirerek yeni 

bir sanat eseri yaratır ya da bir roman veya hikâyenin sinemaya uyarlanması, metnin 

görsel ve işitsel bir formda nasıl ifade edilebileceği noktasında, bir dönüştürümü ve 

yaratıcı bir bakış açısını gerektirir. “Sözgelimi Gılgamış Destanı’nın destan 

formundan çıkarılıp şiire, romana, müziğe, sinemaya, tiyatroya uyarlanarak yeni eş-

metinler (varyasyonlar) meydana getirilmesi; türsel (göstergelerarası) birer 

dönüşümdür.”
206

 Bu transfer, sanat dalları arasında sinerji yaratır ve yaratıcılığı daha 

geniş bir platforma taşır. Böylelikle metin, yeni bir estetik ve anlatım biçimiyle 

zenginleştirilir ve dinleyiciye/izleyiciye farklı bir deneyim sunulur.  

Bunun tersi de geçerlidir. Yani bir müzik parçasının bir romanın, hikâyenin ya 

da şiirin atmosferini etkilemesi ve bir ressamın eserinin bir edebî metne ilham 

kaynağı olması da yine “farklı alanlar arasında metnin transferi” bağlamında 

değerlendirilir. Nitekim bu durumun edebiyatımızdaki en güzel örneği, belki de Ara 

Nesil ile Servet-i Fünun edebiyatı dönemlerinde ortaya çıkmıştır. Dönem 

edebiyatçıları arasında adeta bir moda hâline gelen “tablo altı şiir yazma” geleneği, 

farklı alanlar arasında metnin transferi noktasında oldukça çarpıcı örnekler 

barındırmaktadır. Recaizade Mahmud Ekrem, Mirât-ı Âlem Mecmuası’nda (1884) 

yayımladığı ve hangisinin diğeri için alındığı tam olarak belirgin olmayan “Kelebek” 

şiirinin hemen yanında ilgili bir tablo da yer almaktadır. Bu ilk örneğin ardından bir 

                                                 
205

 Umberto Eco, Açık Yapıt, Kabalcı Yayınları, İstanbul 1992. 
206

 Özge Öztekin, “Folklor ve Metinlerarasılık”, Milli Folklor, S. 99, Güz 2013, s. 190. 



73 

 

sonraki sayıda Hüseyin Haşim’in “Kocakarı ve Kedi” adlı şiiri, tabloya yazıldığına 

dair şüpheye yer vermeyen ilk örnek olarak kayıtlara geçer.
207

 Ekrem ve Haşim’den 

sonra bu teknik, dönemin diğer şairleri tarafından kullanılan bir gelenek hâlini 

almıştır. Hemen her konuda ayrışan Ara Nesil sanatçılarıyla Servet-i Fünun 

sanatçıları, M. Kayahan Özgül’ün ifadesiyle; “Edebiyat anlayışlarındaki farklılıklar 

yüzünden Mutavassıtîn (Ahmed Rasim, Mehmed Celal, Müstecabî-zâde İsmet...) ile 

Servet-i Fünuncular arasında beliren mesafe, söz konusu tablo şiirleri olunca, 

kapanır. İki edebiyat görüşünün şairleri farklı kaynaklardan aynı noktada 

buluşurlar.”
208

  

Bütün bunlarla beraber yaratıcı okuma ediminin açtığı geçit yolları, edebî 

eserlerin, bilimsel bir ifade biçimine evrilmesine de olanak sağlar. Yaratıcı okuma 

edimi, metinlerin yalnızca estetik veya sanatsal yönlerini değil, aynı zamanda 

bilimsel analiz ve yorumlamalarını da derinleştirebilir. Bu süreç, edebî eserlerin daha 

geniş bir bilimsel perspektife evrilmesini de sağlar. Yaratıcı okuma, metinlerin çok 

katmanlı yapısını açığa çıkararak onları çeşitli disiplinlerin, özellikle de edebiyat 

eleştirisi ve kültürel çalışmaların araçları hâline getirebilir. Bu kapsamda Şaban 

Sağlık’ın “Temel’den Kurama / Kuramdan Kurmacaya: Edebiyat Bilimini Temel 

Fıkralarıyla “Temel”lendirmek” adlı çalışması, yaratıcı okuma bağlamında metnin 

transferi adına oldukça çarpıcı bir örnek olarak karşımıza çıkmaktadır. Sağlık, Temel 

fıkralarından hareketle “kurmaca”, “romantizm”, “realizm”, “yabancılaş(tır)ma” vb. 

kavramları “Edebiyat Terimlerini “Temel’lendirmek” alt başlığı; “feminist”, 

“postmodern”, “fenomenoloji” vb. kuramları “Edebiyat Kuramlarını 

“Temel’lendirmek” alt başlığı; “göstergebilim”, “etimoloji”, “psikanaliz” 

kavramlarını da “Edebiyatın Alt Disiplinlerini “Temel’lendirmek” alt başlığıyla 

işleyerek edebî bir metin olan Temel fıkralarını, bilimsel bir düzlemde ele almıştır.
209

 

Sağlık, yaratıcı okumanın imkânları sayesinde hem edebî bir metnin bilimsel bir 

düzleme transfer edilmesini hem de edebiyat bilimi araştırmacıları için bilimsel 

zorunluluğun getirdiği sıkıcılığın da eğlenceli olmasını sağlamıştır.  

Gelinen safhada, yaratıcı okuma bağlamında metnin transferi sürecinin 

                                                 
207

 M. Kayahan Özgül, Resmin Gölgesi Şiire Düştü - Türk Edebiyatında Tablo Altı Şiirleri, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul 1997, s. 29. 
208

 Özgül, Resmin Gölgesi Şiire Düştü - Türk Edebiyatında Tablo Altı Şiirleri, s. 30. 
209

 Daha geniş bilgi için bk.: Şaban Sağlık, “Temel’den Kurama / Kuramdan Kurmacaya: Edebiyat 

Bilimini Temel Fıkralarıyla “Temel”lendirmek”, Metin Tahlillerinde Yeni Yaklaşımlar -I-, ed. Selçuk 

Çıkla ve Şeyma Büyükkavas Kuran, Çolpan Kitap, Ankara 2021, ss. 123-149. 



74 

 

metinlerarasılık, disiplinlerarasılık ve yeniden-yazma kavramları üzerinden 

gerçekleştiği anlaşılmaktadır. Her metin, kendi başına bağımsız bir yapıdan ziyade, 

diğer metinlerle sürekli bir etkileşim ve diyalog içinde var olur. Yaratıcı okur, bu 

etkileşimli yapıyı fark ederek metinlerarası bağları çözümler ve bu doğrultuda yeni 

anlam katmanları oluşturur. Metnin transferi, okurun yaratıcı edimi ile hem edebî 

mirasın korunmasını hem de metinlerin günümüz bağlamlarına uygun hâle gelmesini 

sağlar. Her yaratıcı okuma edimi, metni yeniden yazma potansiyelini içinde 

barındırır. Dolayısıyla yaratıcı okuma, yalnızca bir yorumlama/anlamlandırma 

faaliyeti değil, aynı zamanda metinler arasında yaratıcı bir biçimde köprü kurma ve 

onları yeni bir bağlama yerleştirme süreci olarak metnin yeniden yazılmasına olanak 

tanır. Bu sayede metinler, okurun yaratıcı müdahalesiyle artsüremli olarak geçmişten 

okurun şimdisine ve eşsüremli olarak kendinden (ana-metinden) okurun yeniden-

yaratım metnine taşınır. Okur, sözlü ve yazılı gelenekten devraldığı metinleri yeni 

yorumlarla zenginleştirerek onları yeniden işler; böylelikle yaratıcı okuma, yaratıcı 

yazmanın temelini oluşturur ve metnin transferi bir yeniden üretim sürecine dönüşür. 

 

 Yaratıcı Okuma Bağlamında Eş-Yazarlık (Co-Authorship) 3.3.

Eş-yazarlık (Co-Authorship), yaratıcı okuma bağlamında ele alındığında, 

metnin üretim sürecindeki müşterek bir çaba olarak ortaya çıkan iki yönlü bir 

anlayışı işaret eder ve geleneksel yazar-okur ilişkisini aşarak estetik bir diyaloğun 

kapılarını aralar. Bu yaklaşım, yazar ve okur arasındaki geleneksel sınırları aşarak 

metni bir ortaklık deneyimi hâline getirir. Yaratıcı okuma, bu bağlamda bir tür 

işbirliği olarak değerlendirilebilir; çünkü eserin okunma tecrübesi eşliğinde 

gerçekleşen okurun katılımı ve etkileşimi, merkezi bir öneme sahiptir. Nitekim 

edebiyat yapıtlarının varlığını sürdürebilmesi ve yaşam kazanması, okurla kurduğu 

etkileşim yoluyla gerçekleşir. Yazarın ortaya koyduğu metin, ancak okur tarafından 

okunması ve yorumlanmasıyla bir varoluşa kavuşur. Bu durum, bir edebî yapıtın 

tamamlanma sürecinin yalnızca yazarla sınırlı olmadığını, aksine okurun katılımıyla 

bütünlük kazandığını gösterir. Nitekim “metni oluşturan kişi olan yazarın artık 

vazgeçilmez bir ortağı vardır: okur.”
210

 Bu bağlamda okur, yalnızca metni anlayan 

bir birey değil, aynı zamanda onu yeniden biçimlendiren, anlamlarını dönüştüren ve 

                                                 
210

 Oppermann, “I. A. Richards’tan Wolfgang Iser’e: Okur Merkezli Eleştiri ve Okuma Kuramının 

Gelişimi”,  s. 32. 



75 

 

genişleten yaratıcı bir ortak hâline gelir. Dolayısıyla okur-yazı ilişkisi, okuma 

ediminin basit bir alımlama faaliyetinden çok daha kapsamlı bir işlevi üstlenir. Okur, 

yapıtın anlam alanını keşfederken aynı zamanda onu yeni anlam katmanlarıyla 

zenginleştiren bir eş-yaratıcı görevi üstlenir.  

Eş-yazarlık, bir eserin yaratılmasında yazar, metin ve okur arasındaki diyalojik 

bir ilişkiye işaret eder. Bu bağlamda, yaratıcı okuma eylemi, okurun metni sadece 

pasif bir şekilde tüketmeyip aynı zamanda yaratma sürecine aktif bir şekilde 

katılmasını içerir. Okur, metni sadece bir alıcı olarak değil, aynı zamanda bir 

katılımcı ve işbirlikçi olarak görür. Böylecee okur, metnin kendisine sunduğu 

işbirliği ve katılımcı kimlik sayasinde ona yaratıcı bir şekilde müdahale etme imkânı 

bulur. Eş-yazarlık kavramı, metnin anlamının sadece yazarın ya da metnin kendi 

niyetiyle sınırlı olmadığını, aksine okurun da bu anlamın oluşturulmasında etkili bir 

rol oynadığı bir süreci ifade eder. Bu çerçevede, okurun deneyimleri, değerleri ve 

önceki bilgileri, metni anlamada önemli bir etkiye sahiptir. Yaratıcı okuma, okurun 

metni kendi bakış açısı ve deneyimleriyle zenginleştirmesine olanak tanır.  

Okuma tecrübesi eşliğinde okurun yapıtın gerçekleştirilmesinde oynadığı bu 

merkezi rol, metni durağan olmaktan çıkarıp dinamik bir süreç hâline getirir. Roman 

Ingarden’ın fenomenolojik estetik kuramı, bir edebî eserin anlamının okurun 

katkısıyla oluştuğunu savunan güçlü bir temel sunar. Ingarden’a göre bir edebî yapıt, 

“çok katmanlı bir varlık” olarak değerlendirilebilir ve bu katmanlar, okurun yaratıcı 

katılımı olmadan tam anlamıyla tamamlanamaz. Edebî eseri yazarın yaratımı olarak 

düşünmek yanıltıcıdır; çünkü metnin okur tarafından gerçekleştirilmesi ya da 

tamamlanması, onun anlam kazandığı dinamik bir süreçtir. Bu bağlamda Ingarden, 

bir metnin farklı anlam düzeylerini ortaya çıkaran bir okurun, eserin anlamına ve 

varlığına katkıda bulunan bir “eş-yazar” konumunda olduğunu ima eder.
211

 Ingarden, 

bir metnin ancak okurun zihinsel katılımı sayesinde gerçekleştiğini ve anlam 

kazandığını savunur. Edebî bir yapıt, fiziksel olarak yazılı bir metin olarak var 

olabilir; ancak metnin sunduğu estetik deneyim, okurun zihninde şekillenen 

potansiyel anlamların ortaya çıkmasıyla oluşur. Ingarden’ın “belirsizlik alanları”
212

 

                                                 
211

 Ingarden, nesneler tabakasının genellikle karmaşık yapısında estetik bir kavrayış elde edilebilmesi 

için, aktif okurun bu tabakayı keşfettikten ve yeniden inşa ettikten sonra ayrıntıların ötesine geçmesi 

ve eserin boşluklarını tamamlaması gerektiğini ileri sürer. Ingarden, ortaya koyduğu bu fenomenolojik 

yaklaşımla okurun bir dereceye kadar edebî sanat eserinin eş-yaratıcısı (co-creator) olduğunu iddia 

eder. Daha ayrıntılı bilgi için bk.: Ingarden, The Cognition of the Literary Work Of Art, ss. 40-41. 
212

 Ingarden, The Literary Work of Art, ss. 246-254. 



76 

 

dediği bu boşluklar veya tamamlanmamış yapılar, okur tarafından doldurulmayı 

bekler. Okur, metinde ima edilen veya eksik bırakılmış unsurları zihninde yeniden 

inşa ederek eserin çok boyutlu bir anlam evrenini yaratır. Bu yaratıcı süreç, okuru 

eserin yalnızca bir okuyucusu değil, aynı zamanda onun anlamını gerçekleştiren bir 

ortağı yapar. Bu bağlamda metin, kendi başına tam olarak var olamayan, okurun 

katılımına ihtiyaç duyan bir yapı olarak belirir. Böylece okur, yazarın metinde açtığı 

anlam potansiyelini, aktif bir eş-yaratıcı olarak keşfeder ve geliştirir. Ingarden’a göre 

bu süreç, salt bir okuma değil, metnin yarı açık yapısının yaratıcı biçimde 

tamamlandığı bir tür “eş-yazarlık” olarak görülebilir. Bu noktada, Ingarden’ın estetik 

nesnenin ontolojisine dair kavrayışı, okurun metni her seferinde yeni bir anlam 

bağlamında yeniden yapılandırdığı düşüncesini destekler. Okur, metni statik bir 

nesne olarak değil, kendi zihninde sürekli yeniden var eden, anlamını genişleten ve 

geliştiren bir unsur olarak deneyimler. Eserin estetik değerinin tam anlamıyla açığa 

çıkması için okurun yaratıcı katkısı zorunludur. Bu bağlamda okurun metne sağladığı 

yaratıcı katkının, yazarın yaratıcı süreciyle birleşerek eserin nihai varoluşunu 

mümkün kıldığını ifade edebiliriz. Dolayısıyla, yaratıcı okuma bağlamında eş-

yazarlık, okurun metnin varlık kazanmasında üstlendiği aktif rol ile yazarın açtığı 

anlam potansiyelini tamamlayan bir iş birliği olarak tanımlanabilir.  

Bununla birlikte Hans Robert Jauss’un da belirttiği gibi, bir yapıtın estetik 

değeri ve anlamı, okurun karşısına çıkardığı beklenti ufkuyla şekillenir.
213

 Yani 

metin bir yandan okurun bilincinde var olan geçmiş deneyimleri ve bilgi birikimi ile 

yeni anlamlar kazanırken diğer yandan yazarın niyetini aşan, hatta onu yeniden 

yorumlayan çok katmanlı bir yapı olarak yeniden üretilir. Öte yandan Wolfgang 

Iser’in öne sürdüğü örtük okur kavramı da bu anlamda okurun metnin eksik veya 

bilinçli olarak açık bırakılmış yönlerini doldurma kapasitesini ifade etmesi açısından 

önemlidir. Örtük okur, yazarın metinde bıraktığı boşlukları tamamlayarak metni 

kendi anlam dünyasında yeniden var eder ve bu sürecin bir parçası olur.
214

 Iser’e 

göre, okur bu yaratıcı katılım süreciyle metne sadece bir anlam atfetmekle kalmaz, 

aynı zamanda metnin olası anlamlarını keşfederek yazarın sınırlarını aşan bir anlam 

                                                 
213

 Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, s. 23. 
214

 Iser, “boşluklar/boş alanlar” (blanks) kavramını, okurun anlam üretme sürecindeki temel 

unsurlardan biri olarak kabul eder. Ingarden’ın “belirsizlik” kavramına yaptığı vurgu ile edebî eserin 

bazı yönlerinin okur tarafından tamamlanmaya açık olduğunu belirtir. Iser, bu kavrama dayanarak 

okuma sürecinde okurun karşısına çıkan “boşlukların” okuru düşünmeye ve aktif katılıma 

yönlendirdiğini savunur. Daha geniş bilgi için bk.: Iser, Prospecting From Reader Response to 

Literary Anthropology, ss. 3-30. 



77 

 

genişlemesi yaratır.
215

 Bu okuma deneyimi, okurun metinle olan etkileşimini sürekli 

yenilenen bir yaratım sürecine dönüştürür. Dolayısıyla okur metni, belirli bir bağlam 

dâhilinde, kendi yaratıcı katkılarıyla sürekli yeniden gerçekleştirir ve böylece metin, 

okurun katılımıyla yeniden üretilen bir yapı hâline gelir.  

 Yaratıcı okuma bağlamında eş-yazarlık, okurun metni yalnızca 

anlamlandırdığı değil, aynı zamanda metne yaratıcı katkılar sunduğu bir süreç olarak 

karşımıza çıkar. Okur, yazarın bıraktığı anlam boşluklarını doldururken ya da metni 

kendine özgü bir yorumla yeniden kurgularken yazılı olanın sınırlarını aşarak eserin 

yeniden üretilmesine katkıda bulunur. Özellikle sözlü ve yazılı kültürlerde, belirli 

metinlerin okur ya da dinleyici tarafından yeniden yapılandırılması ve 

anlamlandırılması, yaratıcı okurluk sürecinin doğrudan bir sonucu olarak ortaya 

çıkar. Bu bağlamda yaratıcı okurluk, metne anlam kazandırmanın ötesine geçer; 

okuru, anlam üretim sürecinin aktif bir öznesi yapar. Kuramsal çerçeveyi 

somutlaştırmak ve yaratıcı okurluğun eş-yazarlık olarak işleyişini daha derinlemesine 

anlamak adına, farklı edebî gelenekler ve örnekler üzerinden bu sürecin nasıl hayata 

geçtiğini inceleyelim. 

Sözlü gelenekten yazılı kültüre değin birçok edebî türün yaratılmasında eş-

yazarlığın örneklerine rastlamak mümkündür. Sözlü gelenek içerisinde yer alan, 

küçük de olsa aralarında farklar olan ve yöreden yöreye “deyişme”, “karşılama”, 

“tekellüm”, “kaşıberi”, “müşaare” gibi farklı şekillerde isimlendirlen “atışma” 

geleneği, yaratıcı okurluk bağlamında eş-yazarlık kapsamında değerlendirilebilir. 

Atışma, en az iki âşığın dinleyici topluluğu huzurunda veya herhangi bir mecliste 

karşı karşıya gelerek birbirlerini saz ve sözde belli kurallar içinde denemeleri esasına 

dayanır.
216

 Ancak bu karşılıklı deneme kara bir düzen ile değil belli kaidelere bağlı 

olarak gerçekleştirilir.  

Âşık karşılaşmalarında kural şöyledir: söze yaşlı veya üstat kabul edilen 

veyahut da misafir olan âşık başlar. Ya meclisin veya yarıştırıcıların verdiği ayak 

ve konu üzerinde söyler, yahut da kendisi herhangi bir konuda istediği ayakta 

şiirine başlar. Daha sonra bu ayakta öteki âşık veya âşıklar da söyledikten sonra 

ilk ayak bitmiş olur. Bu defa öteki âşıklar yeni bir ayakla başlar veya başlatılır, 

diğerleri aynı ayakla onu izlerler. Yani ilk deyişe başlayan âşık ayak açmış 

                                                 
215

 Iser, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response, ss. 27-38. 
216

 Umay Günay, Türkiye’de Âşık Tarzı Şiir Geleneği ve Rüya Motifi, Akçağ Yayınları, Ankara 1992, 

s. 25. 



78 

 

olur.
217

  

Görüldüğü üzere, âşık atışmalarında açılan ayak esas alınarak ortak bir metin 

inşa edilir. Nitekim “bir topluluk karşısında yapılan âşık karşılaşmaları, âşıkların 

yetişme sürecinde etkili olan önemli bir gelenek”
218

 olarak kabul edilir. Bu 

doğrultuda âşık karşılaşmalarının, âşıkların yaratıcı bir okuma sürecine dayalı olarak 

eş-yazarlık sergiledikleri çarpıcı bir halk edebiyatı pratiği olduğunu ifade edebiliriz. 

Karşılıklı atışmalarla ilerleyen bu sözlü performans, yalnızca bir rekabet alanı değil, 

aynı zamanda birlikte anlam üretmenin dinamik bir örneği olarak karşımıza çıkar. Bu 

karşılaşmalarda âşıklardan biri, “ayak açma” olarak bilinen ilk dizeyi veya dörtlüğü 

söyleyerek başlangıç yapar; diğer âşık veya âşıklar ise bu ayakta kendi yaratıcı 

yorumlarıyla söze devam eder. Her âşık, başlangıçta verilen konuya, ölçüye ve 

kafiyeye bağlı kalmak zorunda olduğundan, bu bağlamı dikkatle okur ve yorumlar. 

Böylece her âşık, hem ilk söyleyenin ifadesini kendi özgün anlatımıyla genişletir 

hem de onun açtığı anlam alanını zenginleştirerek metni yaratıcı bir süreçte yeniden 

üretir. Âşıkların her biri, ilk sözlere kendi deneyimleri, bilgi birikimi ve estetik 

duyarlılıkları doğrultusunda yeni anlamlar ekler; böylece şiir, ortak bir yaratım 

süreciyle ilerler. Bu süreçte ilk âşık, metnin kurucu öğesini sağlarken sonraki âşıklar, 

yaratıcı katkılarıyla eseri yeniden biçimlendirir ve şiir, çok katmanlı bir yapıya 

dönüşür. Her atışma, farklı bakış açılarının buluştuğu ve anlamın birlikte üretildiği 

bir yaratıcı okuma alanına dönüşür; bu da âşıkları, metnin “eş-yazarları” konumuna 

getirir. 

Öte yandan yine ilk örneklerine Arap edebiyatında rastlanılan ve bizim 

edebiyat tarihimizde de klasik Türk edebiyatı şairlerince özellikle de ondokuzcu 

yüzyıl şairleri tarafından kullanılan müşterek şiir
219

 yazma geleneği, yine bu 

minvalde ele alınabilir. Müşterek şiirlerin inşa edilme süreçleri irdelendiğinde, 

müşterek şiirlerin de yaratıcı okuma bağlamında bir eş-yazarlık yöntemi ile 

yaratıldığını söylemek mümkündür:  

Müşterek şiir, birden fazla şairin katılımıyla oluşturulan manzumelerin genel 

adıdır. Bu şekilde oluşturulan şiirler için “gazel-i müşterek” ve “müşterek” 

terimleri de kullanılır. Terimlerden “gazel-i müşterek”in kapsam alanı daha 

geniştir. Bu terimle sadece müşterek söylenen gazeller değil; her tür nazım şekli 

                                                 
217

 Ensar Aslan, Çıldırlı Âşık Şenlik Hayatı, Şiileri ve Hikâyeleri, Sevinç Matbaası, Ankara 1975, s. 

71. 
218

 Erman Artun, Âşıklık Geleneği ve Âşık Edebiyatı, Akçağ Yayınları, Ankara 2001, s. 179. 
219

 Müşterek şiir ile ilgili geniş bir değerlendirme için bk.: İ. Hakkı Aksoyak, Müşterek Şiirler Divanı, 

Grafiker Yayınları, Ankara 2017. 



79 

 

ile meydana getirilen müşterek şiirler kasdedilir. Elimizdeki örneklere 

baktığımızda müşterek manzumelerin beyit, kıta, murabba-ı müzdevic, terbi, 

şarkı, muhammes, tahmis, müşterek gazele tahmis, müseddes, hatta kaside ve 

kısa mesnevi nazım şekilleri ile yazıldığını görüyoruz. Bu anlam genişlemesinin 

müşterek şiirlerin daha çok gazel nazım biçimi ile yazılmasından kaynaklandığı 

anlaşılmıştır. [...] Bu manzumeler, genellikle bir gazel yazılıp ardından bir başka 

şairin eklemeleriyle meydana getirilir. Örneklerden şiirlerin irticalen söylendiğini 

görüyoruz. Bu durumda şairlerden biri manzumeyi bir mısra veya beyitle 

başlatır. Şairler arasında şiire en son giren şair, son mısra yahut beyitle 

manzumeyi tamamlar. Her mısra veya beytin başına isimlerini veya isimlerinin 

baş harflerini kaydederler. Böylece her mısraın hangi şaire ait olduğu bir bakıma 

tescil edilmiş olur.
220

  

Müşterek şiirler de âşık atışmalarında olduğu gibi yine birden fazla şairin 

katılımıyla oluşturulan ve özgün bir yaratıcılık biçimini temsil eden eserlerdir. Bu 

türde de her şair, kendisinden önce yazılan mısraları yalnızca bir referans noktası 

olarak almaz; onlara kendi üslubuyla katkıda bulunarak yeni anlam katmanları ekler. 

İlk şairin başlattığı beyit veya mısra, yalnızca tematik bir yol gösterici değil, aynı 

zamanda şairin belirlediği estetik bir zevk ve anlam zeminidir. Burada yaratıcı 

okuma, sonraki şairlerin metnin sunduğu anlam olanaklarını keşfetmesini ve o 

olanakları kendi bakış açısıyla genişletmesini içerir. Böylece şairlerin her biri, anlam 

yaratma sürecinde yalnızca ilk şairin izini takip etmekle kalmaz; aynı zamanda ona 

kendi dünyasını katar ve şiir her yeni katılımla genişleyen, çok katmanlı bir yapıya 

dönüşür. Bu ortak yaratım sürecinde şairler arasında sessiz bir diyalog oluşur; her 

mısra ya da beyit, bir öncekinin yaratıcı okuma süzgecinden geçirilmiş yorumu 

olarak belirir. Müşterek şiirlerde metnin son hâline gelmesi, bir şairin tekil yorumuna 

dayanmaz; metin, her katılımcı şairin bireysel dünyasının ve sanatsal yorumunun 

etkisiyle şekillenir. Bu şiirlerde yaratıcı okuma, şairlerin kendilerinden önce yazılmış 

mısra ya da beyitleri yorumlaması ve onlardan sonra biçim, içerik ve estetik açıdan 

uygun bir mısra ya da beyit inşa etmesine olanaklı hâle getirerek eserin ortak bir 

anlam kazanmasını sağlar. Dolayısıyla müşterek şiirler de yaratıcı okuma 

bağlamında eş-yazarlık yoluyla eserlerin ortak bir estetik varoluş kazanmasını 

mümkün kılar.  

Yaratıcı okuma bağlamında eş-yazarlık kapsamında değerlendirilebilecek bir 

diğer tür ise tiyatro oyunlarıdır. Oyunun sahnelenmesi esnasında oyuncuların yapmış 

oldukları doğaçlamalar
221

, diğer türlerdeki kadar belirgin ve hacimli olmasa da bu 

                                                 
220

 İ. Hakkı Aksoyak, “Müstecabizade İsmet’in Müşterek Şiirleri”, Türklük Bilimi Araştırmaları, S. 

17, Bahar 2005, ss. 91-92. 
221

 Tiyatrolardaki doğaçlama hakkında ayrıntılı bilgi için bk.: Viola Spolin, Tiyatro İçin Doğaçlama, 

çev. Ege Maltepe, Alfa Yayınları, İstanbul 2022. 



80 

 

kapsamda ele alınabilir. Sahne performanslarında oyuncular, canlandırdıkları 

karekterin diyaloglarını unuttuklarında senaryonun konusuyla sınırlı kalmakla 

birlikte, karakterlerin diyaloglarını ve eylemlerini doğrudan kendi yaratıcı 

yorumlarıyla yani doğaçlama yoluyla şekillendirirler. Burada oyuncu, yalnızca yazılı 

bir metni icra eden bir figür değil; küçük de olsa oyunun anlam dünyasına kendi 

katkılarını ekleyen, onu genişleten ve yeniden üreten aktif bir eş-yazar 

konumundadır. Doğaçlamada oyuncu, karakterin ruhunu ve sahnenin temasını 

anlamlandırırken metne (noktası virgülüne kadar) bağlı kalmadan veya metnin 

sunduğu ipuçlarını geliştirerek sahnede özgün bir yorum ortaya koyar. Yaratıcı 

okuma bağlamında oyuncu, oyunun ana fikrini, sahneye özgü bir okuma sürecinden 

geçirerek kendi ifadesini katmaya devam eder. Her yeni tepki, her yeni doğaçlama, 

oyunun temel yapısına eklemlenerek onun anlamını genişletir ve çoğaltır; sahneleme 

süreci, her oyuncunun yaratıcı katılımıyla ortak bir anlatıya dönüşür. Böylece her 

doğaçlama, oyunun yeniden yazılmasını ve her oyuncunun yaratıcı katkısıyla oyunun 

eş-yaratım sürecine dâhil olmasını sağlar. Dolayısıyla tiyatrodaki doğaçlama pratiği, 

yaratıcı okumanın sadece yazılı metinlerle değil, sahne ve performans sanatlarıyla da 

ilişkili olduğunu gösteren canlı bir eş-yazarlık örneğidir.  

Bütün bunlarla beraber iki ya da daha çok yazarın bir araya gelerek kaleme 

aldıkları öykü ve romanlar, yaratıcı okuma bağlamında eş-yazarlık yöntemi olarak 

ele alınabilir. Edebiyatımızda Ahmet Mithat Efendi ve Fatma Aliye Hanım’ın Hayal 

ve Hakikat
222

 adlı eser ile başlattığı bu tarz, iki yazarın aynı romanda, fakat farklı 

bölümlerde, birbirlerinin metnine eklemler yaparak ilerlediği bir yapıyı temsil eder. 

Tanzimat döneminde başlatılan bu yeni tarz, Ara Nesil döneminde M. Nigar ile F. 

Mürüvvet tarafından telif edilen “Nevbahar yahut Saadet-i Aile”
223

 adlı hikâye ve 

Cumhuriyet döneminde Melih Cevdet Anday ile Arif Damar’ın birlikte yazdığı 

Yağmurlu Sokak
224

 adlı roman gibi eserler ile canlı tutularak günümüze değin devam 

ettirilmiştir.  

“Bülent Erkmen’in geliştirdiği “nesne-kitap” projesi kapsamında hazırlanan, 

beş bölümden oluşan ve her bir bölümü psikolojik çatışma ve gerilim üzerine 

                                                 
222

 Fatma Aliye Hanım ve Ahmet Mithat Efendi, Hayal ve Hakikat, haz. Hülya Argunşah, Kesit 

Yayınları, İstanbul 2012. 
223

 M. Nigar ve F. Mürüvvet, “Nevbahar yahut Saadet-i Aile”, Hanımlara Mahsus Gazete, nr. 94, 26 

Kânûn-i Evvel 1312 (7 Ocak 1897), s. 3. 
224

 Melih Cevdet Anday ve Arif Damar, Yağmurlu Sokak, Everest Yayınları, İstanbul 2012. 



81 

 

kurulmuş, çok yazarlı bir roman denemesi[…]”
225

 olan Beşpeşe
226

 bu tarzın en 

çarpıcı örneklerinden biri olarak karşımıza çıkar. Beşpeşe, yazarların sırayla bir 

önceki metni okuyup kendi bölümünü yazması üzerine kuruludur. Her yazar, 

kendisinden önceki bölümlerde şekillenen olay örgüsüne kendi karakteristik 

üslubuyla katkıda bulunur. Böylece Murathan Mungan’ın başlattığı anlatı, sırayla 

Faruk Ulay, Elif Şafak, Celil Oker ve Pınar Kür tarafından yaratıcı bir okuma 

sürecinden geçirilerek yeniden şekillendirilir. Beşpeşe’nin özgün yanı, bu sürecin 

tersine çevrilemez şekilde işlemesidir; yani bir yazar bir önceki bölümü okur, kendi 

katkısını yapar; fakat yazının sonunda diğer yazarların bölümlerine geri dönüp 

değişiklik yapmaz. Bu yapı, her yazarın katkısının yaratıcı bir akış içinde ilerlediği 

bir yapı sunar. Dolayısıyla her yazar, yaratıcı bir okuma süreci sonunda kendi 

bölümünü ekler; fakat bütüncül metne dışarıdan müdahale etmeden anlatıyı birbirine 

bağlayan bir zincirin halkası gibi hareket eder. Beş yazarlı bu anlatı, okuma ve 

yazma eylemleri arasında güçlü bir bağ kurarken romanı müşterek bir estetik 

deneyim hâline getirir. Bu süreç, her yazarın kendinden önceki metni yaratıcı bir 

okuma süzgecinden geçirdiği ve onu kendi estetik anlayışına göre genişlettiği bir eş-

yazarlık pratiği olarak vücut bulur.  

Bu tür eserlerde yazarlar, eserin farklı bölümlerini sırayla kaleme alırken 

birbirlerinin metnine doğrudan müdahale etmezler; ancak her yazar, kendisinden 

önce yazılmış olan bölümü bir okur olarak değerlendirip ona yanıt verir nitelikte 

kendi bölümünü yazar. Bu yapı, yazının yaratım sürecinde okur-yazar rollerini bir 

araya getirir: Her iki yazar da birbirinin “yaratıcı okuru” olarak işlev görür ve 

böylece anlatı, çoklu bir perspektiften gelişir. Burada okuma eylemi, yazıyı yeniden 

şekillendiren bir aşama olarak kendini gösterir; yani her yazar, bir okur gibi 

değerlendirdiği bölüm üzerine kendi katkısını yaparak eseri tamamlar. Bu tür 

eserlerde, yazarlar arasında bir sınır çizilse de her yazar, yaratıcı okuma yoluyla 

kendi bölümünü özgün bir şekilde inşa eder ve eser, bağımsız ama uyumlu bir anlatı 

akışı kazanır. Böylece her yazar, kendi sesiyle esere katılır; fakat anlatıya 

tamamlayıcı bir katkı sunarak bir “eş-yazarlık” ilişkisi kurar ve eseri birlikte anlamlı 

kılar.  

                                                 
225

 Engin Yılmaz ve Yonca Koçmar, “Çok Yazarlı Bir Roman Denemesi: Beşpeşe”, Uluslararası Dil 

– Yazın - Deyişbilim Sempozyumu (Yaratıcılık ve Yenilik Yılında Yaklaşımlar), 15-17 Ekim 2009, 

Sempozyum Bildirileri C. II, Sakarya 2010, s. 500. 
226

 Murathan Mungan, vd., Beşpeşe, Metis Yayınları, İstanbul 2019. 



82 

 

Eş-yazarlık, metinle etkileşimde bulunan bireyler arasında bir bağlantı 

oluşturarak yaratıcılığı ve anlamı artırır. Okurun katılımı, metnin çok katmanlı ve 

zengin bir yapıya sahip olmasını sağlar. Yazarın eserini oluştururken okurun düşünce 

süreçlerinden beslenen bir metin, çeşitli bakış açılarına açık hâle gelir. Nitekim eş-

yazarlık, sadece tek bir yazarın değil, aynı metni okuyan bir okur topluluğunun, ortak 

bir yaratım sürecine dâhil olmasını öne çıkarır. Metin, sadece kelimelerin 

düzenlenmiş hâli değil, aynı zamanda okurların bir araya gelerek ortak bir anlam inşa 

ettiği bir platform olur. Bu bağlamda, edebiyatın evrensel dilini konuşan müşterek bir 

bilinç ortaya çıkar. 

Sonuç olarak, yaratıcı okuma bağlamında eş-yazarlık, metni bir kolektif çaba 

hâlinde ele alarak yazarın tek başına üretiminden ziyade okurun etkileşimini 

vurgular. Bu yaklaşım, edebî eserlerin zenginliğini ve çeşitliliğini artırarak metni bir 

işbirliği ve diyaloğun ürünü olarak değerlendirir. Yaratıcı okuma ile eş-yazarlık 

kavramının bir aradalığı, edebiyatın ve yazının gelişimine yeni bir boyut ekler ve 

metni sadece bir ürün olarak değil, aynı zamanda bir süreç olarak görme perspektifini 

güçlendirir.  

 

 Yapıbozum (Deconstruction) ve Yeniden Kurma (Set Up) Bağlamında 3.4.

Yaratıcı Okuma 

Yapıbozum (deconstruction) ve yeniden kurma (set up), okuma sürecinde 

metni tek bir anlam doğrultusunda sınırlandıran geleneksel yaklaşımlardan 

uzaklaşma imkânı vererek okura metni anlamlandırma noktasında yeni geçit yolları 

sunar. Jacques Derrida’nın yapıbozum teorisi, metnin kavramsal yapısında yer alan 

çelişkileri ve karşıtlıkları irdeleyerek onu sabit bir anlam çerçevesinden değil, çoklu 

yorumlara açık bir metin olarak değerlendirir. Bu yaklaşımda okur, metinle daha 

derin bir etkileşim içine girer ve metni kendi anlam dünyasında yeniden inşa eder. 

Yeniden kurma, yapıbozumun sunduğu bu esnek çerçevenin yanısıra 

eleştirel/reflektif okumanın, göstergebilim, fenomenoloji, hermenötik, gelenek ve 

geleneğin güncelleştirilmesi, metnin transferi ve eş-yazarlığın sunduğu imkânlar 

eşliğinde anlamı çeşitlendiren bir süreçle destekleyerek okura, metnin varsayılan 

anlam merkezini sorgulama ve onu özgün bir kavrayışla yeniden yorumlama olanağı 

tanır. Bu bağlamda yaratıcı okuma süreci, okurun metni yeniden şekillendirerek bir 

yeniden anlamlandırma/yeni bir anlam dünyası yaratma potansiyelini açığa çıkarır.  



83 

 

Yapıbozum/yapısöküm (deconstruction), Jacques Derrida tarafından geliştirilen 

ve felsefe, edebiyat, eleştiri kuramları gibi disiplinlerde geniş yankı bulan bir 

kavramdır. Derrida, yapıbozumun temelini “merkezsizlik” fikri etrafında inşa eder. 

Burada amaç, metinlerdeki sabit anlam yapısını sorgulayarak metnin kendi 

içerisindeki çelişki ve tutarsızlıkları ortaya koymaktır. Çünkü okur, yapıbozumun 

perspektifinden yola çıkarak metni sadece yorumlamakla kalmaz, aynı zamanda 

metnin içsel çelişkilerini ve geleneksel düşünce yapılarını da sorgular.
227

 Bu 

doğrultuda yapıbozum, anlamın statik olmadığını, sürekli olarak farklı yorumlara 

açık olduğunu savunur. Derrida’nın düşüncesine göre bir metnin anlamı, sadece 

yazarının niyetleri veya yerleşik göstergeler aracılığıyla sabitlenemez; aksine, okurun 

katılımıyla çoklu yorumlara açık hâle gelir. Böylece yapıbozum, metinlerdeki 

anlamın esnekliğine ve öznenin dil aracılığıyla metnin dünyasını anlamlandırırken 

içine girdiği kompleks yapıya vurgu yapar. Yapıbozum süreci, metinlerdeki 

anlamların kaynağında yatan ikilikleri (binary oppositions) sorgulamakla başlar. 

Derrida, Batı felsefesinin ve dil yapılarının bu ikilikler (örneğin iyi-kötü, doğru-

yanlış gibi) etrafında örgütlendiğini ve bu yapının anlamı belirleyici bir öncelik 

yarattığını savunur.
228

 Ancak bu ikilikler, anlamı sabit ve değişmez kılma 

eğilimindedir. Yapıbozum, bu ikiliklerin hiyerarşik yapısını çözmeye yönelik bir 

analiz sunarak metnin altındaki ideolojik ve epistemolojik varsayımları eleştirir. 

Derrida için anlam, yalnızca bu tür karşıtlıklar arasında değil, aynı zamanda sürekli 

bir “ertelenme” (différance) süreci içindedir. Latince differe kavramından gelen ve 

iki farklı anlama sahip olan differer fiilinden türettiği différance terimi
229

, 

Fransızca’da hem “fark/ayrım” hem de “ertelemek” anlamına gelen bir terimdir. 

Derrida, bu terimi daha çok anlamın ertelendiği fikrini ifade etmek için kullanmıştır. 

Bu erteleme süreci, anlamın asla tam anlamıyla mevcut olmadığı, her zaman başka 

anlamlar ve yorumlara açık olduğu bir yapıyı ortaya çıkarır.  

Yapıbozum ayrıca, dilin kendisinin de güvenilmez bir sistem olduğunu ileri 

sürer. Ferdinand de Saussure’ün dilbilim teorilerinden yola çıkarak dilin gösteren ve 

gösterilen arasındaki keyfî bağlantısı vurgulanır. Derrida, bu bağlantının rastlantısal 

ve geçici olduğuna dikkat çekerek dilin yalnızca gösterenlerin bir araya gelişinden 

                                                 
227

 Jacques Derrida, Gramatoloji, çev. İsmet Birkan, Bilgesu Yayıncılık, İstanbul 2014, s. 39. 
228

 Derrida, Edebiyat Edimleri, s. 14. 
229

 Différance kavramı ile ilgili daha geniş bilgi için bk.: Jacques Derrida, “Différance”, Margins of 

Philosophy, trans. Alan Bass, University of Chicago Press, Chicago 1982, s. 3-27. 



84 

 

ibaret olduğunu ifade eder. Bu doğrultuda, bir metnin anlamı hiçbir zaman nihai bir 

sonuca ulaşmaz; aksine, sonsuz bir anlam zinciri içinde sürekli olarak kayar. Bu 

durumda, anlam üretimi durağan değil, dinamik bir süreç olarak görülür ve her 

okuma deneyimi, farklı anlam katmanlarını açığa çıkarabilir. Böylece yapıbozum, 

okurun metinle etkileşimi esnasında anlamın yeniden inşasına olanak tanır; çünkü 

sabit bir anlam yerine, çoğul anlam olasılıkları belirir. Yapıbozumun literatüre ve 

felsefeye katkısı, eleştirel düşüncenin sınırlarını genişleterek metne nesnel bir yapı 

olarak bakma eğilimini sorgulamasıdır. Derrida, metinlerde var olduğu düşünülen 

anlam çekirdeğini çözüp açığa çıkararak okurun yalnızca pasif bir alıcı değil, metinle 

etkileşime girerek onun anlamını aktif olarak şekillendiren bir özne olarak görülmesi 

gerektiğini savunur. Bu yönüyle yapıbozum, metinlere sıradışı bir eleştirel derinlik 

kazandırırken metinlerin içerdiği örtük ideolojiler, sosyal ve kültürel kodlar gibi 

unsurları da okurun dikkati aracılığıyla gün yüzüne çıkarır. Derrida’nın “yapıbozum” 

dediği süreç, yalnızca metin çözümlemeleri için değil, aynı zamanda geleneksel 

düşünce kalıplarının yıkılması ve yeniden şekillendirilmesi için de bir araç olarak 

kabul edilebilir. Derrida, yapıbozumun “yıkıcı” bir süreç olarak algılanmasına karşı 

çıkar ve onu bir tür “yeniden inşa” olarak da nitelendirir. Bu bağlamda yapıbozum, 

yalnızca eleştirel bir araç değil, aynı zamanda yaratıcı bir yeniden yapılandırma 

süreci olarak işlev görür. Yapıbozum kavramı, metin incelemelerinde “yaratıcı 

okuma” süreçleriyle de doğrudan ilişkilidir; çünkü bu yaklaşım, okurun özgün 

yorumlarla metni yeniden kurmasına imkân tanır. Derrida’nın görüşlerine göre 

anlamın yalnızca çözülmesi değil, aynı zamanda yeniden kurgulanması gerekir ve bu 

da okurun yaratıcı katkısıyla mümkün olur. Böylece yapıbozum, metnin anlam 

alanını okurun katılımıyla yıkan ve yeniden yapılandıran bir yaratım alanı hâline 

getirir.  

Aktif okuma, eleştirel/reflektif okuma, göstergebilim, fenomenoloji, 

hermenötik, gelenek ve geleneğin güncelleştirilmesi, metnin transferi, eş-yazarlık, 

yapıbozum ve yeniden kurmanın sunduğu imkânlar eşliğinde yapılan bir yaratıcı 

okuma tecrübesi okura çoğul okuma
230

 yapma olanağı tanır. Ancak çoğul okuma 

yapılırken “yorumun (göstergenin temel özelliği olarak), potansiyel olarak sınırsız 

olması, yorumun bir amacının bulunmadığı ve kendi başına buyruk “akıp gittiği” 

                                                 
230

 Çoğul okuma ile ilgili geniş bir değerlendirme için bk.: Enis Batur, Son Modernler Edebiyat 

Üzerine Denemeler 1, Sel Yayıncılık, İstanbul 2014, ss. 7-91. 



85 

 

anlamına gelmez.”
231

 Bununla birlikte “bir metni yorumlamak, ona (az ya da çok 

temellendirilmiş, az ya da çok özgür) bir anlam kazandırmak değildir, tersine onun 

hangi çoğuldan oluştuğunu saptamaktır.”
232

 Diğer bir deyişle bir metni yorumlamak, 

ona tamamen yeni bir anlam kazandırmaktan ziyade, metnin kendi içinde 

barındırdığı farklı anlam katmanlarını keşfetmek, yani onun “hangi çoğuldan” 

oluştuğunu ortaya çıkarmakla ilgilidir. Metin, kendisinde barındırdığı anlam 

çeşitliliğiyle okuru farklı yorum yollarına sevk eder; ancak bu yorumların tamamı 

metnin içsel yapısına bağlı kalarak ve metni temelinden koparmadan zenginleştirir.  

Okuma tecrübesinde edebî eser, anlama/yorumlama donanımlarımızı harekete 

geçirerek kendisini yeniden yaratmamızı olanaklı kılar. Bu eylemi “gerçekte olan 

boyut” şeklinde isimlendiren Iser, bu kavram ile okuma eyleminin bir yaratma süreci 

olduğuna işaret eder.
233

 Ona göre bu boyut, ne salt metne ne de okurun zihnindeki 

tasarıma dayanır; metnin sunduğu yapısal ve anlamsal unsurlar ile okurun zihinsel 

katkılarının birleşiminden oluşur. Metin, okura anlamı hazır bir şekilde sunmaktan 

ziyade, belirli boşluklar bırakır; böylece okur, kendi düş gücünü devreye sokarak bu 

boşlukları doldurur ve metni kendince yeniden biçimlendirir. “Gerçekte olan boyut”, 

yalnızca metinle sınırlı olmayan, aynı zamanda okurun yorum yeteneğini geliştiren 

ve okuma sürecinde bir tür ortak anlam alanı kuran bir boyut olarak 

değerlendirilebilir. Okur, yapıtın ötesine geçen ya da onda var olan ancak 

belirginleşmeyen anlam unsurlarını bu boyutta yeniden şekillendirir. Okur ile metin 

arasında oluşan bu yeni boyut, hem metnin anlamını zenginleştirir hem de okurun 

özgün bakış açısını açığa çıkarır. Iser’in vurguladığı bu noktada, okurun yaratıcı 

katkısının eseri yeniden inşa etme sürecindeki rolü ve etkinliği ön plana çıkar ve 

okuma yalnızca bir tüketim eylemi olmaktan çıkarak okur için yaratıcı bir deneyime 

dönüşür.  

Öte yandan Poulet, edebiyatın okurda kendini gerçekleştirdiği içsel süreçleri 

incelediğinde, okurun rolünün özünde pasif bir doğaya sahip olmasından etkilenir. 

Ona göre okur, kendini unutarak kendinden vazgeçerek metnin yaşayabilmesi için 

tabiri caizse, ölerek deneyim kazanır. Wolfgang Iser ise aynı süreci tam tersine bir 

olguyla ifade eder; yani okurun, metinsel anlamın üretilmesine aktif bir şekilde 

                                                 
231

 Umberto Eco, Yorum ve Aşırı Yorum, çev. Kemal Atakay, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2016, s. 32. 
232

 Roland Barthes, S/Z, çev. Sündüz Öztürk Kasar, Sel Yayıncılık, İstanbul 2016, s. 17. 
233

 Oppermann, “I. A. Richards’tan Wolfgang Iser’e: Okur Merkezli Eleştiri ve Okuma Kuramının 

Gelişimi”, s. 38. 



86 

 

katılım sağlaması gerektiğine işaret eder. Her ikisi için edebî eser, yalnızca okur ve 

metnin birleşmesiyle gerçekleşir; ancak Poulet için bu, okurun bilincinin metnin 

bilincinin istilasına uğramasına izin vermesi anlamına gelirken; Iser için okurun, 

yazılmamış/söylenmemiş ancak ima edilmiş olanı açığa çıkararak eserin eş-yaratıcısı 

rolüyle hareket etmesi anlamına gelir. Metnin herhangi bir belirli durumda 

“somutlaşması”, okurun hayal gücünün devreye girmesini gerektirir. Her okur, 

metnin yazılmamış/söylenmemiş kısımlarını, onun “boşluklarını” veya “belirsizlik 

alanlarını”, kendi üslubuyla doldurur. Ancak okur tarafından metnin doldurulan 

kısımları, okurun kişisel uydurması olduğu anlamına gelmez. Okurun yaratıcı 

faaliyetinin bir sonucu olarak ortaya çıkan yorumların çeşitliliği, aksine metnin 

“tükenmezliğinin” bir kanıtı olarak görülür.
234

  

Bununla birlikte yeniden kurma bağlamında yaratıcı okuma, alımlama estetiği 

ile okurun metni hem tarihsel hem de estetik açıdan bir yenilik sahasına taşımasını 

sağlar. Jauss’a göre alımlama estetiği, edebiyat eserinin zamana bağlı olarak yeniden 

anlamlandırılmasını mümkün kılan bir “diyalog ufku” sunar.
235

 Okur, yapıtla her 

karşılaşmasında kendine özgü bir anlama biçimi yaratırken aynı zamanda edebiyata 

da yeni bir katkıda bulunur. Bu katkı, bireysel okuma tecrübelerinin birikimiyle 

oluşan ve eserin değişen normlar eşliğinde farklı bakış açılarıyla ele alınmasını 

sağlayan bir süreçtir. Edebiyat tarihine alımlama estetiği bağlamında yaklaşıldığında, 

yapıt ile okur arasında kurulan ilişki yalnızca zamansal bir sürecin değil, aynı 

zamanda estetik bir tecrübenin de sürekliliğini sağlar. Bu süreçte, tarihsel ve estetik 

normlar karşıt birer yapı olarak değil, okur tarafından yorum yoluyla dolayımlanan 

ve yeniden şekillendirilen iki bileşen olarak işlev görür. Böylece yapıt, hem kendi 

tarihsel bağlamına sadık kalmakta hem de çağdaş okur açısından güncellik 

kazanmaktadır. Bu açıdan alımlama estetiği, okurun tarihsel olanla güncel arasında 

aracılık eden bir yorumlayıcı konuma sahip olduğunu ve eserin zaman içinde 

sabitlenmiş bir yapıya sahip olmadığını vurgular.  

Gelinen aşamada edebî eseri anlamlandırma süreci, eserin kendi yapısal ve 

anlamsal olanaklarını, okurun bireysel deneyimleri ve düşünsel katkılarıyla birlikte 

yeniden düzenlemesi olarak karşımıza çıkar. Bu, eserin salt bireysel yoruma 

                                                 
234

 Jane P. Tompkins, “An Introduction to Reader-Response Criticism”, Reader-Response Criticism 

from Formalism to Post-Structuralism, (ed. Jane P. Tompkins), The Johns Hopkins University Press, 

Baltimore and London 1980, s. xiv-xv. 
235

 Jauss, Toward an Aesthetic of Reception, s. 19. 



87 

 

indirgenmesini değil, okurun ona kattığı özgün perspektifle metni “yeniden kurarak” 

onu bir kez daha temsil etmesini gerektirir. Nitekim Gadamer’in ifadesiyle 

“Yorumlama, belirli bir anlamda muhtemelen yeniden-yaratmadır, fakat bu ilk 

yaratma eyleminin değil, yaratılan eserin yeniden yaratılmasıdır ve eser yorumcunun 

onda bulduğu anlama göre yeniden takdim/temsil edilmelidir.”
236

 Bu bağlamda 

okuma, eserin potansiyel anlam boyutlarının açığa çıkması için yeniden yaratıcı bir 

süreç olarak işlev görür; ancak bu sürecin sınırları, eserin içsel yapısı ve ifade gücü 

tarafından belirlenir. Okur, eserin yapısındaki boşlukları, üstü kapalı anlamları veya 

ima edilen bağlantıları kendi sezgileri ve bilgi birikimi doğrultusunda keşfederek 

onları ortaya koyar. Böylelikle okuma, eserin anlam evreninde yeni ufuklar 

açarken/ufukların kaynaşmasını sağlarken bu anlamlandırma faaliyetinin keyfi bir 

anlamlandırma süreci olmadığını, tersine eserin barındırdığı yapı ve ima edilen 

unsurlar doğrultusunda gerçekleştiğini gösterir. Bu süreci yaratıcı okuma ve yeniden 

kurma bağlamında ele aldığımızda, okurun yorumları aracılığıyla eserin “yeniden 

temsili” ve eserin okur tarafından “başka bir okura” sunulması, eserin yeni bir 

düzlemde tekrar tekrar varlık kazanmasına olanak tanır.  

Bu minvalde “yeniden kurma (set up)” kavramı, okurun metni ele alışındaki 

yapılandırıcı ve kurgusal öğeleri ifade eder. Okuma eylemi, bu başlık altında 

incelenen kurgusal karakterle birlikte, metni bir sahne kurma veya bir düzen 

oluşturma eylemi olarak ele alır. Yaratıcı okumanın kurgusal karakteri, okurun metni 

yeniden kurarken metinsel unsurları nasıl düzenlediğini ve bu düzenleme sürecinde 

nasıl yaratıcı bir rol üstlendiğini vurgular. Okur, metnin sunduğu malzeme üzerinde 

kendi estetik tercihlerini ve yaratıcı perspektifini kullanarak metni kurgular. Bu 

kurgusal karakter, metni sadece anlama çabası olarak değil, aynı zamanda estetik bir 

deneyim ve yaratıcı bir eylem olarak değerlendirir. Yeniden kurma bağlamında 

yaratıcı okuma, sadece metni değiştirme değil, aynı zamanda metni yeni bir anlam 

düzeyine taşıma sürecini de içerir. Okur, metnin içsel yapılarına müdahale ederek 

alternatif anlam katmanları oluşturur ve bu sayede metnin çoklu yorumlanabilirliğini 

ortaya çıkarır. Yeniden kurma eylemi, okurun metni sadece tüketen değil, aynı 

zamanda üreten bir varlık olarak konumlandırılmasını sağlar. Bu bağlamda, yaratıcı 

okumanın kurgusal karakteri, metinler arası etkileşimde bulunma ve farklı metinsel 

unsurları bir araya getirme yeteneğini yansıtarak okuma eylemini bir sanat hâline 

                                                 
236

 Gadamer, Hakikat ve Yöntem, C. I, s. 168. 



88 

 

dönüştürür. Okur, metni kendi yaratıcı bakış açısıyla şekillendirirken aynı zamanda 

edebî eserlere yeni anlam katma potansiyeline sahip olur.  

 

 

 

 



89 

 

 

SONUÇ 

Tarihsel olarak anlam ve yorumlama süreçleri büyük ölçüde yazara ve esere 

odaklanmış, okurun rolü ise sıklıkla göz ardı edilmiştir. Ancak, modern edebiyat 

teorileri, okurun bu süreçteki aktif katılımını ve anlam üretme noktasındaki rolünü ön 

plana çıkarmıştır. Vico’nun “harfler ve diller ikiz olarak doğmuştur” ve Manguel’in 

“ilk çizik aynı anda bir okur da yaratmaktadır” ifadeleri, bu dinamik etkileşimin 

başlangıcına işaret eder. Bu bakış açısıyla, yazılı metinlerin yalnızca yazardan veya 

metnin kendisinden ibaret olmadığını, aynı zamanda okurun da bu metni 

anlamlandıran ve dönüştüren bir aktör olduğunu kabul etmek gerektiğini ifade 

etmeliyiz. Okurun anlam üretmedeki rolü, edebiyatın doğasında var olan, ancak 

tarihsel süreç içerisinde yeterince vurgulanmayan bir olgudur. Ayrıca geleneksel 

anlamda, okurun edebî eserin anlamının üretilmesindeki rolü, genellikle pasif olarak 

görülmüştür. Erken edebiyat teorilerinde, okurun yalnızca yazılı metni alıp anlamaya 

çalıştığı ve anlam üretme sürecinde aktif bir rol üstlenmediği kabul edilmiştir. Ancak 

zamanla, anlamın sadece metnin içinde değil, okurun metni okuma biçiminde de 

şekillendiği ortaya konmuştur. Okurun anlam üretmedeki rolü üzerine çalışan 

araştırmacılar, anlamın diyalektik bir süreç olduğunu ve bu sürecin yalnızca yazar ve 

metinle sınırlı kalmadığını, okurun tarihsel ve kültürel bağlamından da beslendiğini 

savunmuşlardır. 

Bununla birlikte yazma eylemi, yazarın iç dünyası, varolşsal sorgulamaları ve 

hayatı anlamlandırma gayesi arasında kurulan özgün bir diyalog olarak ifade 

edilmektedir. Yazma istemi, bireyin kendine özgü varoluşsal deneyimlerini 

anlamlandırma, dile getirme ve bu deneyimleri dünya ile paylaşma ihtiyacından 

doğar. Neden yazıyorsun sorusunun cevabı yazar sayısınca, hatta her yazarın her bir 

eserinin yazma nedeni ayrı olduğu düşünülürse eser sayısıncadır. Bu ihtiyaç, 

sanatçının ruhsal gerilimlerini, çatışmalarını ve varoluşa dair sorularını dışavurmak 

amacıyla kendini yazı yoluyla ifade etmesiyle sonuçlanır. Yazma eyleminin 

kökeninde genellikle bireyin hayatını ve dünyayı anlama çabası görülür; yazı, bireyin 

kendi varoluşunun izlerini taşıyan özgün bir yansıma alanı olarak belirir. Bu yaratıcı 

süreçte yazar, eserinde yalnızca kendi sesini değil, okurla kurduğu çok yönlü bağlar 

sayesinde dünyayla bir diyalog kurar. Yazar, kendi varoluş sorularına yanıt ararken 

okuru da bu sorgulamaya davet eder. Böylece yazı, bireysel deneyimlerden doğan bir 



90 

 

anlatı olmaktan öteye geçerek evrensel bir iletişime dönüşür. Beauvoir’un 

vurguladığı gibi, felsefenin soyut anlatımı, anlatılar aracılığıyla daha somut ve 

yaşanabilir bir hâle gelir; bu nedenle edebî türler, varoluşsal deneyimlerin derinliğini 

okura daha dolaysız aktaran araçlar olarak ortaya çıkar. Böylece yazar bir yandan 

kendi varoluşunu gerçekleştirme çabası güder, bir yandan da okura yeniden bir 

varoluş yaratma imkânı sunar.  

Yazma eyleminin varoluşsal bir arayış olarak ele alınması, okuma sürecinin 

ontolojik boyutuna da çeşitli görev ve sorumluluklar yükler. Yazarın kendi varlığını 

anlamlandırma çabası, okuru da benzer bir sorgulamaya davet ederek okuma 

eylemini sıradan bir edimden öteye taşır. Burada okur, yalnızca metni değil, aynı 

zamanda kendi ruhsal dünyasını da keşfetmeye yöneltilir. Bu anlamda okuma, 

yazarın açtığı yolda okurun kendi ontolojik sorularıyla karşı karşıya gelmesini sağlar. 

Ancak her okur, bu sürece aynı derecede katılmaya hazır olmaz. Okurun metinle 

kurduğu ilişki, yalnızca fiziksel bir eylem değil, aynı zamanda zihinsel bir etkinlik 

olarak düşünülmelidir. Okurun metne yönelik tutumlarından biri olan “pasif okuma”, 

bu bağlamda metinle arasına en çok mesafe giren okuma tutumudur. Ancak bu 

okuma tutumu da üç farklı şekilde karakteristik özellik gösterir. Bunlar, yazar ve eser 

merkezli edebiyat kuramcıları tarafından kendisine pasiflik dayatılan okur olarak 

“pasif görülen okur”, yazarın okura her şeyi hazır vermesi ya da metni 

anlamlandırmayı olanaksız hâle getirmesi, diğer bir deyişle yazarın niyeti ile eserin 

söylem niteliğiden kaynaklı pasifize edilmiş okur olarak “pasil kılınan okur” ve 

okuma eylemi sırasında metnin karşısında durarak metne direnen, aktif katılımı 

reddeden okur olarak “kendinden pasif okur” şeklinde tezahür eder. Genel anlamda 

pasif okur, metnin dünyasını keşfetmeyi reddeden, onu yalnızca uzaktan izlemeyi 

yeğleyen okur olarak karşımıza çıkar. Çünkü pasif okur, metnin dünyasında 

dolaşacak, onu tecrübe edecek, bilinmeyen yerlerini keşfedip açığa çıkaracak, 

belirsizliklerini giderecek, boşluklarını dolduracak gerekli ve yeterli okuma 

donanımlarına sahip olmayan okurdur. 

Aktif okumanın edebî eserin doğasına kattığı dinamik ve eylemsel boyut, 

okurun yalnızca anlam arayışını değil, aynı zamanda kendi konumunu yaratma 

çabasını da içerir. Metin, okura çeşitli düşünsel patikalar açarak yalnızca anlamın 

değil, eylemin de bir nesnesi hâline gelir. Burada okur, alternatif bakış açılarının, 

sürekli yenilenen sorgulamaların ve üstü örtük niyetlerin bir araya geldiği bu yapıdan 



91 

 

hareketle, kendi yorumunu eylemsel bir katılımla biçimlendirir. Metne aktif katılım 

sağlama tutumu, okurun anlama ve yorumlama tecrübesini şekillendirir. Bununla 

beraber önceki ve sonraki okuma deneyimlerini de etkileyerek bir transformasyona 

zemin hazırlar. Bu fikir, aktif okur açısından ele alındığında, diyalojik bilinç 

ekseninde okurun edebî eserle olan ileri-geri hareketinin yönü, aktiflik düzeyinin de 

belirleyicisi olur. Böylece aktif okur, “reaktif okur” (reactive reader) ve “proaktif 

okur” (proactive reader) olmak üzere iki tür aktiflik tutum düzeyi sergiler. Reaktif 

okur, metne karşı tepkisel bir tutum sergileyen ve diyalojik bilinci tam olarak 

devreye sokamayan ancak yine de diyalojik bilincin dışında kalmayan okurdur. 

Reaktif okurda diyalojik bilinç, geri yönlü bir hareket içerir. O, karşı karşıya olduğu 

edebî esere, önceki okumalarından kendisine kalanlar ve hâlihazırda yüz yüze olduğu 

metnin kendine sundukları kadarıyla tepki verir ve bu tepkisi, o andaki okuma 

süreciyle sınırlı kalır. Metne karşı gösterdiği reaksiyon, sonraki okumaları için anlık 

olarak diyalojik bilinçte işleme alınmaz. Çünkü reaktif okurun tüm ilgisi, önünde 

duran eserde toplanır ve metnin idraki konusunda geçmişten faydalanırken okuma 

esnasında edindiği tecrübeyi ileri aktarma konusunda herhangi bir çaba içine girmez. 

Proaktif okur ise, diyalojik bilincin katkısı ile hem önceki okumalarından kazandığı 

tecrübeyi metne aktarır hem de karşı karşıya olduğu metinden elde ettiği tecrübeyi de 

sonraki okumaları için bir “geçit yolu” olarak kullanır. Metne karşı tepkisel bir tutum 

sergilemekten ziyade metinle etkileşimli bir ilişki kuran proaktif okurda diyalojik 

bilinç, hem geri hem de ileri yönlüdür. Bu sayede proaktif okur, eserin yorumlanması 

noktasında önceki deneyimlerini okuma sürecine dinamik bir biçimde dâhil ederken, 

eylem alanı olarak gördüğü metinden edindiği tecrübeyi de sonraki okumaları için bir 

ufuk hâline getirir. Böylece o, bilincin kaynaşmasından doğan metne aktif katılım 

eylemselliğini, ufukların kaynaşmasına aktarır. Proaktif okurda ufukların 

kaynaşması, geçmişi şu ana taşırken; bu tarihsel ufuk, geleceğe de yansıtılır ve eş 

zamanlı olarak onun yerini başka bir ufuk alır. Kısaca aktif okur, başkalarının 

bıraktığı anlam izlerini takip eden değil, o anlamı yeniden inşa eden bir özne 

konumuna geçer.  

Aktif okuma, metnin salt zihinsel boyutundan ziyade, eylemsel boyutuna işaret 

ederken; açılan “geçit yolları” kendi çabasına bağlı olarak aktif okura, metne yönelik 

tutumu bağlamında farklı boyutlara ulaşma imkânı sağlar. Bu noktada metin, okur 

için artık bir eylem alanı olmanın ötesine geçer ve okurun metne yönelik tutumunun 



92 

 

boyutlarından biri, kendisine metnin sınırlarını aşan/sorgulayan, refleksif bilince kapı 

aralayan bir okur olarak eleştirel/reflektif okur  olma kimliği kazandırır. Eleştirel ve 

reflektif okuma, okurun metinle olan ilişkisinde bilgi aktarımdan çok daha fazlasını 

içerir; bu tutum, okurun kendini metnin içinde konumlandırdığı ve metnin sınırlarını 

aşmayı hedeflediği bir süreç olarak ortaya çıkar. Eleştirel/reflektif okuma, metindeki 

örtük ya da belirsiz alanları açığa çıkarmayı amaçlar; böylece metin, okur için bir 

eylem alanının ötesinde, sürekli yeni anlam arayışlarının doğduğu bir düşünce ve 

sorgulama alanına dönüşür. Okur, metnin sınırlarını ve kendi anlamlandırma yetisini 

aşarak bir “geçit yolundan” geçer. Bu geçit, okuru estetik ve felsefî bir boyuta taşır; 

burada okuma, bilgi edinme düzeyinde sınırlı kalmayan, onun güzellik yasalarının 

içselleştirildiği bir sanat tecrübesine dönüşür. Sanatın egemen olduğu bu deneyim, 

okuru metindeki estetik unsurların yarattığı yeni anlam alanlarına çeker.  

Metni eylem alanı olmanın ötesine taşıyan, metnin sınırlarını aşan/sorgulayan, 

refleksif bilince kapı aralayan okur, bu tecrübesiyle metnin estetik ve felsefî 

boyutlarına da erişmiş olur. Metnin bu boyutları, sabit ve değişmez bir yapıdan 

ziyade; okurların sürekli etkileşim içinde oldukları, diyalog kurdukları, 

duyumsadıkları ve görünür kıldıkları canlı bir alana işaret eder. Fenomenolojik ve 

göstergebilimsel pozisyonların derinleştirdiği bu okuma anlayışı, okuru metni 

gösterge ve fenomenler yoluyla görünür kılmaya ve onu duyusal olarak da 

kavrayabileceği bir varlık alanına çekmeye yönlendirir. Bu yaklaşımla, 

göstergebilimsel ve fenomenolojik okumanın sınırları genişler ve okur, metnin çok 

katmanlı yapısını daha bütüncül bir şekilde kavrar. Merleau-Ponty’nin fenomenolojik 

yaklaşımında ileri sürdüğü “beden-özne” kavramı ışığında, okur artık metni sadece 

zihinsel bir süreçle değil, zihinde beliren beden-özne olarak eylemsel varlığıyla da 

deneyimler. Böylece metin, okurun zihnindeki bedensel varoluşuyla etkileşime giren 

canlı bir fenomen hâline gelir. Bu bağlamda metnin görünür kılınması, okurun 

bedensel ve zihinsel varlığının tamamıyla gerçekleştirdiği bütüncül bir eylem olarak 

karşımıza çıkar. 

Bütün bunlarla beraber bir metin varlığını ön-metne borçluyken, aynı metin 

ontolojik varlığını sürdürebilmek için metin-sonrası yaratıcı bakışa gereksinim duyar. 

Yaratıcı okuma, metnin farklı bir bedende yeniden hayat bulmasını sağlar ve bu 

süreç, okurun aktif katılımı, eleştirel bakışı, göstergebilimsel ve fenomenolojik 

yaklaşımı ve yaratıcı düşüncesiyle beslenir. Böylece okur, metni bir keşif sahası 



93 

 

olarak kullanır ve her cümlede yeni “geçit yolları” ve görünmeyen köprüler inşa 

eder. Metin, söz konusu süreçte bir labirent gibi her okuyuşta farklı rotalar ve anlam 

katmanları sunar. Okur, bu labirentin içinde hem bir yolcu hem de bir kılavuz rolü 

üstlenir ve metnin dokusuna yeni izler bırakırken kendi düşünce ve hislerinin 

yankılarını da metne dâhil eder. Kendi deneyim ve birikimlerini kullanarak 

(rölativizm ve keyfiliğin dışında olan) özgün anlamlar ortaya koyan okur, artık ne 

ampirik okur ne Ingarden’ın ifade ettiği pasif ya da aktif okur, ne Iser’ın dile 

getirdiği örtük (ima edilen) okur, ne de Eco’nun sözünü ettiği birinci düzey (anlamsal 

düzeydeki örnek) okur ya da ikinci düzey (göstergebilimci ya da estetik uzmanı) 

okurdur. Bu noktaya erişen okur, yeni bir önermeyle üçüncü düzey okur, diğer bir 

ifadeyle anılan okurların tamamının donanımlarına sahip olan, onları sentezleyen ve 

hatta aşan, metni yeniden üreten okur olarak yaratıcı okur hüviyetiyle karşımıza 

çıkar.  

 Üçüncü düzey okur kavramı ile okuma sürecini sıradan bir anlama 

etkinliğinin ötesine taşıyan ve okuru metnin aktif bir yaratıcı ortağı kılan yeni bir 

okuma modeli önerilmiştir. Bu model, okurun yalnızca belirli bir okuma yetkinliğine 

sahip olmasıyla kalmayıp farklı kuramsal perspektifleri entegre ederek onları 

aşabilme kapasitesine de işaret eder. Metinle kurulan bu derin bağ, metnin sabit 

anlamlar kümesine kapalı olmadığını ve okurun kültürel birikimi, bireysel 

deneyimleri ve entelektüel donanımıyla yeniden şekillendirilebileceğini gösterir. Bu 

bağlamda üçüncü düzey okur, okuma eyleminde kendi konumunu belirleyen bilinçli 

bir aktör olarak metnin çok katmanlı yapısına farklı anlam boyutları kazandırır. Bu 

süreçte okurun yaratıcı gücüyle metni yeniden üretme eylemi, metni durağan bir 

anlatı olmanın ötesine taşır. Rosenblatt’ın “metnin dengeli algı anı,” Iser’in “beklenti 

ufku” ve Sokolowski’nin “doğru kişi, doğru an ve bireyin zihinsel hazırlığı” 

kavramları, okurun anlamlandırma sürecinde bir rehber işlevi üstlendiği ve bu 

kavramların Gadamer’in “ufukların kaynaşması” ile birleşmesi, okurun tarihsel ve 

kültürel bilincini devreye sokarak metnin dünyasına ulaşmasını sağladığı sonucuna 

varılmıştır. Üçüncü düzey okuma, bu anlamda, okuru pasif bir yorumlayıcıdan aktif 

bir yaratıcıya dönüştüren, okumanın hermenötik potansiyelini açığa çıkaran bir 

okuma formudur. Öte yandan okurun okuma tecrübesinin tarihselliği açısından 

yaratıcı okur, lineer zamanda metinle doğrusal bir bağ kuran, bu doğrusal bağı 

döngüsel zamanda ritmik (kendini tekrarlayan bir ritim değil, giderek zenginleşen bir 

armoni ve çok sesli bir senfoni ritmi oluşturacak) bir şekilde tekrarlayan ve her 



94 

 

tekrarda spiral hareketlerle yeni anlam katmanlarına ulaşan okurdur. Böylece yazma-

okuma-yeniden yazma, sadece kronolojik bir sıralama olmaktan çıkıp farklı 

yazarların, eserlerin, okurların ve tarihsel dönemlerin sürekli diyalojik bir ilişki 

içinde olduğu hermenötik spiral eşliğinde ontolojik bir varlık kazandığı bir 

ortakbirliktelik anlayışı vücuda getirir. 

Okurun metne yönelik tutumları kapsamında ortaya konulan “pasif okuma”, 

“aktif okuma”, “eleştirel/reflektif okuma”, “göstergebilimsel ve fenomenolojik 

okuma” ve “yaratıcı okuma” ile okurun metni anlamlandırmadaki yetkinlik düzeyleri 

belirlenmeye çalışılmıştır. Bununla beraber çalışmamızda ileri sürdüğümüz 

önermeyle üçüncü düzey okurluk seviyesi olarak gördüğümüz ve diğer okurların 

tamamının donanımlarına sahip olan, onları sentezleyen ve hatta aşan, metni yeniden 

üreten okur olan “yaratıcı okur”luğun formlarını da ortaya koyduk. Bunlar elbette 

artırılabilir, ancak çalışmanın sınırlılığından bunları dört başlık altında ele aldık. 

Bunlardan ilki olan “sözlü gelenek bağlamında anlatının güncelleştirilmesi” 

formunda sözlü anlatı icracısının kültürel mirasın taşıyıcısı olarak bir yandan 

anlatının kökenlerini ve biçimsel yapısını muhafaza ettiği, diğer yandan anlatıyı 

mevcut toplumsal ve kültürel taleplere uygun olarak yeniden biçimlendirdiği 

gözlemlenmiştir. Böylece anlatı, her performansta dinleyici topluluğunun güncel 

beklentilerine göre yenilendiği, içerik ve üslup değişiklikleriyle toplumun sosyal 

yapısına uyumlu hâle getirildiği ve bu süreçte dinleyicilerin anlatıya katılımlarını ve 

tepkilerini dikkate alan çift yönlü bir yaratım süreci oluştuğu ifade edilmiştir. Bu 

bağlamda sözlü gelenek anlatıları, yaratıcı okumanın yaratıcı yazarlıkla buluştuğu ve 

anlatıcının aktif olarak anlatıyı yeniden biçimlendirdiği bir süreç olarak 

değerlendirilmiştir. Bu süreç, anlatıcıyı yalnızca metnin taşıyıcısı olarak değil, aynı 

zamanda onu dönüştüren, yorumlayan ve yeniden inşa eden bir yaratıcı okur 

konumuna yerleştirdiği sonucuna varılmıştır.  

“Yaratıcı okuma bağlamında metnin transferi” formunda, metinlerarasılık, 

disiplinlerarasılık ve yeniden yazma kavramları ile her metnin, daha önceki 

metinlerden izler taşıdığı ve okurun yaratıcı çabasıyla yeni anlam katmanları 

kazandığı vurgulanmıştır. Metnin trasferi yoluyla gerçekleştirilen bir yaratıcı okuma, 

yalnızca bir yorumlama/anlamlandırma faaliyeti değil, aynı zamanda metinler 

arasında yaratıcı bir biçimde köprü kurma ve onları yeni bir bağlama yerleştirme 

süreci olarak metnin yeniden yazılması süreci olduğu ifade edilmiştir. Bu sayede 



95 

 

metinlerin, okurun yaratıcı müdahalesiyle artsüremli olarak geçmişten okurun 

şimdisine ve eşsüremli olarak kendinden (ana-metinden) okurun yeniden-yaratım 

metnine taşındığı ve okurun sözlü ve yazılı gelenekten devraldığı metinleri yeni 

yorumlarla zenginleştirerek onları yeniden işlediği; böylelikle yaratıcı okumanın, 

yaratıcı yazmanın temelini oluşturduğu ve metnin transferinin bir yeniden üretim 

sürecine dönüştüğü sonucuna varılmıştır.  

Okurun metnin eş-yaratıcısı önermesini ortaya koydumuz “yaratıcı okuma 

bağlamında eş-yazarlık” formunda; yazar, eser ve okur arasındaki sınırların kalktığı 

bir ortaklığın söz konusu olduğu iddia edilmiştir. Bu üçlü etkileşimde okur, metnin 

anlam dünyasını şekillendiren ve onu yeniden yaratan bir ortak hâline gelir. Öte 

yandan metnin kolektif bir yaratım alanına dönüşmesini sağlayan eş-yazarlık 

sürecinde okurların katkıları, yalnızca bireysel deneyim ve düşüncelerle sınırlı 

kalmaz; farklı okuma bağlamları, kültürel kodlar ve geçmiş bilgi birikimleri, metne 

yeni açılımlar ve bakış açıları katar. Böylece eş-yazarlık, okurun bireysel eş-

yaratımıyla birlikte, birbirlerinden haberdar aynı metni okuyup yorumlayan diğer 

okurların ortak bir inşa sürecine de dâhil olmasını sağladığı için, edebiyatın evrensel 

diliyle konuşan bir “müşterek bilinç” formu da yaratır. Her okur, kendi 

deneyimlerinden beslenerek metne katıldığında, metin yalnızca yeniden 

yorumlanmakla kalmaz; yeni anlam katmanları ve bağlamsal referanslarla genişler. 

Bu kolektif yaratım, yazarın başlangıçtaki niyetinin çok ötesinde bir anlam evreni 

kurar. Dolayısıyla, yaratıcı okuma bağlamında eş-yazarlık, edebî metni bir diyalog 

platformuna dönüştürür ve bu platformda yazar ve okur, eseri birlikte şekillendiren 

eş-yaratıcılar hâline gelir. 

“Yapıbozum ve yeniden kurma bağlamında yaratıcı okuma” formunda ise; 

Derrida’nın öne sürdüğü “yapıbozum” yöntemi ile birlikte ele alınması gereken ve 

yaratıcı okuma formlarını kendinde barındırarak nihayette yaratıcı okumanın yaratıcı 

yazmaya evrilmesinin son aşaması olan “yeniden kurma” yöntemi ele alınmıştır. 

İsimlendirmesiyle “yıkıcı” bir nitelik taşıdığı düşünülen yapıbozum, esasında 

Derrida’nın felsefesinde bir “yeniden inşa” biçimine işaret etmektedir. “Yeniden 

kurma” kavramı ise okurun metni ele alışındaki yaratıcı ve yapılandırıcı unsurları 

odak noktasına taşıyarak okuma sürecini, yeniden bir anlam inşa etme etkinliğine 

dönüştürür. Okur, metni yeniden kurgularken metinsel unsurların yerleşimini ve 



96 

 

anlam ilişkilerini yeniden şekillendirir; böylece okuma, estetik bir deneyime ve 

yaratıcı bir eyleme dönüşür. 

Sonuç olarak yaratıcı yazarlığın temeli genel anlamda okumadan geçerken 

özellikle yaratıcı okurluktan beslendiği söylenebilir. Ancak yaratıcı okuma ve 

yaratıcı okurluğu yalnızca metinle sınırlamak yanlış bir yaklaşım olur. Nitekim 

“okunacak şey”in yalnızca metinlerle sınırlı olmadığını dile getiren felsefî ve teolojik 

görüşler, kâinattaki her varlığın ve doğadaki düzenin de bir anlam taşıdığını ve bu 

anlamların yaratıcı bir bakış açısıyla okunabileceğini savunur. Zira bunlardan biri 

olan İslam teolojisine göre ayetler; tenzili (Tevrat, Zebur, İncil ve Kuran) ve tekvini 

(kâinat ve içindeki her şey olarak) olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Tekvini ayetlerin 

yaratıcı okunması, sanatsal ve edebî ürünlerin üretiminde/yaratımında önemli bir rol 

oynadığı gibi, Arşimet’in suyun kaldırma kuvvetini keşfi ve Newton’ın yerçekimi 

yasasını bulması gibi bilimsel keşiflere de zemin hazırlamıştır. Bu buluşlar, ister 

tekvini ayetlerin ister doğanın okunması olarak adlandırılsın, yaratıcı bir okuma 

sonucu gerçekleşmiştir. Kelam-ı kibar olan “aramakla bulunmaz ve fakat bulanlar 

ancak arayanlardır” ifadesini yeniden yazarsak: “Okunmakla yazılmaz ve fakat 

yazanlar ancak okuyanlardır.”  

 

 

 

 



97 

 

 

KAYNAKLAR 

Aksoyak, İ. Hakkı, “Müstecabizade İsmet’in Müşterek Şiirleri”, Türklük Bilimi 

Araştırmaları, S. 17, Bahar 2005, ss. 91-99. 

_____, Müşterek Şiirler Divanı, Grafiker Yayınları, Ankara 2017. 

Aktay, Yasin, vd., Önce Söz Vardı, Vadi Yayınları, İstanbul 2020. 

Aktulum, Kubilay, Metinlerarası İlişkiler, Öteki Yayınevi, İstanbul 2000. 

_____, Folklor ve Metinlerarasılık, Çizgi Kitabevi, Konya 2013. 

Alak, 96/1-5. 

Anday, Melih Cevdet ve Arif Damar, Yağmurlu Sokak, Everest Yayınları, İstanbul 2012. 

Andı, M. Fatih, “Okumanın Unutulan Ontolojisi”, Üsküdar Kültür, Sanat ve Medeniyet 

Dergisi, S. 7, 2018-2, ss. 22-25. 

Arıkmert, Ali, “Okumak” Kelimesi Üzerine İnceleme, Fatih Sultan Mehmet Vakıf 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 

2014. 

Aristoteles, Poetika, çev. İsmail Tunalı, Remzi Kitabevi, İstanbul 2007. 

Artun, Erman, Âşıklık Geleneği ve Âşık Edebiyatı, Akçağ Yayınları, Ankara 2001. 

Aslan, Ensar, Çıldırlı Âşık Şenlik Hayatı, Şiileri ve Hikâyeleri, Sevinç Matbaası, Ankara 

1975. 

Bahtin, Mihail, Karnavaldan Romana, çev. Cem Soydemir, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2014. 

Barthes, Roland, Göstergebilimsel Serüven, çev. Mehmet Rifat, Sema Rifat, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul 1993. 

_____, S/Z, çev. Sündüz Öztürk Kasar, Sel Yayıncılık, İstanbul 2016. 

Batur, Enis, Son Modernler Edebiyat Üzerine Denemeler 1, Sel Yayıncılık, İstanbul 2014. 

Bauschatz, Cathleen M., “Montaigne’s Conception of Reading in the Context of Renaissance 

Poetics and Modern Criticism”, The Reader in the Text, eds. Susan R. Suleiman and 

Inge Crosman, Princeton University Press, Princeton, New Jersey 1980, ss. 264-291. 

Beach, Richard, A Teacher’s Introducation to Reader-Response Theories, National Council 

of Teachers of English, Urbana 1993. 

Bennett, Andrew, “Key Concepts”, Readers and Reading, ed. Andrew Bennett, Lonteman, 

London and New York 1995, ss. 235-240. 

Beydili, Celal, Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük, çev. Eren Ercan, Yurt Kitap-Yayın, 

Ankara 2004. 

Boratav, Pertev Naili, Halk Hikâyeleri ve Halk Hikâyeciliği, haz. M. Sabri Koz, Tarih Vakfı 

Yayınları, İstanbul 2002. 

_____, Köroğu Destanı, Kırmızı Yayınları, İstanbul 2009. 

Bressler, Charles E., Literary Criticism An Introduction to Theory and Practice, Prentice 

Hall Inc., New Jersey 1994. 

Bunson, Margaret R., “Thoth”, Encyclopedia of Ancient Egypt, Facts On File Inc., New 

York 2002, s. 405. 

Cevizci, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul 1999. 



98 

 

“Create”, Online Etymology Dictionary, https://www.etymonline.com/search?q=create 

(08.12.2023). 

Dartma, Bahattin, “Kur’ân Kelimesinin Semantik Analizi Üzerine”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, C. 4, S. 3, 2004, ss. 7-16. 

de Saussure, Ferdinand, Genel Dilbilim Dersleri, çev. Berke Vardar, Multilingual Yayınları, 

İstanbul 1998. 

Derrida, Jacques, Çile, çev. Melih Başaran, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2008. 

_____, “Différance”, Margins of Philosophy, trans. Alan Bass, University of Chicago Press, 

Chicago 1982, s. 3-27. 

_____, Edebiyat Edimleri, çev. Mukadder Erkan ve Ali Utku, Otonom Yayıncılık, İstanbul 

2010. 

_____, Gramatoloji, çev. İsmet Birkan, Bilgesu Yayıncılık, İstanbul 2014. 

Eagleton, Terry, Edebiyat Kuramı, çev. Tuncay Birkan, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2014. 

_____, İngiliz Romanı, çev. Barış Özkul, Sözcükler Yayınları, İstanbul 2012. 

Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ala’s-Sahîhayn, 

C. 2, thk. Mustafa Abdülkadir Atâ, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002. 

Eco, Umberto, Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti, çev. Kemal Atakay, Can Yayınları, 

İstanbul 1995. 

_____, Edebiyata Dair, çev. Betül Parlak, Can Yayınları, İstanbul 2019. 

_____, Yorum ve Aşırı Yorum, çev. Kemal Atakay, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2016. 

Fatma Aliye Hanım ve Ahmet Mithat Efendi, Hayal ve Hakikat, haz. Hülya Argunşah, Kesit 

Yayınları, İstanbul 2012. 

Fish, Stanley, Is There a Text in This Class? The Authority of Interpretive Communities, 

Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts 1980. 

_____, “Literature in the Reader: Affective Stylistics”, New Literary History, Vol. 2, No. 1, 

Autumn, 1970, ss. 123-162. 

Foulquie, Paul, Varoluşçuluk, çev. Yakup Şahan, İletişim Yayınları, İstanbul 1991. 

Gadamer, Hans-Georg, Hakikat ve Yöntem, çev. Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan, C. 

I, Paradigma Yayınları, İstanbul 2008. 

_____, Hakikat ve Yöntem, çev. Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan, C. II, Paradigma 

Yayınları, İstanbul 2009. 

_____, “The Power of Reason”, Man and World, Vol. 3(1), 1970, ss. 5-15. 

Genette, Gérard, Palimpsests: Literature in the Second Degree, trans. Channa Newman and 

Claude Doubinsky, University of Nebraska Press, Lincoln 1997. 

Goody, Jack, Mit, Ritüel ve Söz, çev. Damla Sezgi, Küre Yayınları, İstanbul 2017. 

_____, Yaban Aklın Evcilleştirilmesi, çev. Koray Değirmenci, Pinhan Yayıncılık, İstanbul 

2011. 

Göktürk, Akşit, Okuma Uğraşı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2014. 

Günay, Umay, Türkiye’de Âşık Tarzı Şiir Geleneği ve Rüya Motifi, Akçağ Yayınları, Ankara 

1992. 

Gündoğdu, Atiye Gülfer, Yazının Önünde: Edebî Metnin Anlamının Teşekkülünde Okurun 

Rolü, Hece Yayınları, Ankara 2021. 

https://www.etymonline.com/search?q=create


99 

 

Güner, Galip, “Yarat- “Yaratmak, Halk Etmek” Fiilinin Etimolojisi”, Turkish Studies, Vol. 

7/3, Summer 2012, ss. 1415-1423. 

Hallo, William W., and J. J. A. Van Dijk, The Exaltation of Inanna, Yale University Press, 

New Haven and London 1968. 

Heidegger, Martin, Varlık ve Zaman, çev. Aziz Yardımlı, İdea Yayınevi, İstanbul 2004. 

Holden, John, Creative Reading, Demos Publishing, London 2004. 

Husserl, Edmund, Fenomenoloji Üzerine Beş Ders, çev. Harun Tepe, Bilgesu Yayıncılık, 

Ankara 2017. 

_____, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy: 

First Book General Introduction to a Pure Phenomenology, trans. F. Kersten, 

Martinus Nijhoff Publishers, The Hague/Boston/Lancaster 1983. 

Iser, Wolfgang, Prospecting From Reader Response to Literary Anthropology, The John 

Hopkins University Press, Baltimore, London 1989. 

_____, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response, John Hopkins University Press, 

Baltimore, London 1978. 

_____, “The Reading Process: A Phenomenological Approach”, New Literary History, 3/2, 

On Interpretation: I (Winter, 1972), ss. 279-299. 

Ingarden, Roman, The Cognition of the Literary Work Of Art, trans. Ruth Ann Crowley and 

Kenneth R. Olsen, Northwestern University Press, Evanston 1973. 

_____, The Literary Work of Art, trans. George G. Grabowicz, Northwestern University 

Press, Evanston 1973. 

_____, The Work of Music and the Problem of Its Identity, trans. Adam Czerniawski, 

Macmillan Press, London 1986. 

İsmail Beliğ, Güldeste-i Riyâz-i İrfân ve Vefeyât-ı Dânişverân-ı Nâdiredân, Süleymaniye 

Yazma Eserler Kütüphanesi, Lala İsmail Bölümü, No. 366. 

Jauss, Hans Robert, Toward an Aesthetic of Reception, trans. Timothy Bahti, University of 

Minnesota Press, Minneapoli, 1982. 

Kanar, Mehmet, Büyük Türkçe-Farsça Sözlük, Şirin Yayıncılık, Tahran 1995. 

_____, Arapça Türkçe Sözlük, Say Yayınları, İstanbul 2009. 

Konyalı, Bekir Şakir, “Yaratıcı Yazarlık Bağlamında Tutkulu Bir İşçilik Olarak Yazı”, “Beş 

Şehir”in Peşinde Yazma Dersleri: Bir Yazarlık Okulu Tecrübesi, ed. Bekir Şakir 

Konyalı ve Muhammet Esat Şengül, Etüt Yayınları, Samsun 2018, ss. 153-160. 

Köprülüzade Mehmed Fuad, “Meddahlar: Türklerde Halk Hikâyeciliği Tarihine Ait Bazı 

Maddeler”, Türkiyat Mecmuası, C. 1, ss. 1-46. 

Köseoğlu, Berna ve Toprak, Metin, “Modern Kuramların Postmodern Yansımaları: Okur 

Odaklı Edebiyat Kuramlarında Okurun Konumlandırılışı”, Diyalog, 2017/1, ss. 49-70. 

Kutsal Kitap Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil), Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul 

2009. 

Landes, Donald A., The Merleau-Ponty Dictionary, Bloomsbury Publishing, London 2013. 

Lid, R. W., and Philip Handler, “Radical Chic and the Liberation of the Reader”, Theory Into 

Practice, Vol. 14, No. 3, 1975, ss. 149-155. 

Lobo, Alejandra Giangiulio, “Reader-Response Theory: A Path Towards Wolfgang Iser”, 

Letras, Vol. 2, No. 54, San José 2015, ss. 13-30. 



100 

 

Manguel, Alberto, Okumanın Tarihi, çev. Füsun Elioğlu, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 

2010. 

Maren-Grisebach, Manon, “Yazınbilimde Fenomenolojik (Görüngübilimsel) Yöntem”, çev. 

Nilüfer Suman, Bağlam Dergisi, S. 1., İstanbul 1979, ss. 223-236. 

Merleau-Ponty, Maurice, Phénoménologie de la perception, Éditions Gallimard, Paris 1976. 

_____, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith, Routledge, London 2002. 

M. Nigar ve F. Mürüvvet, “Nevbahar yahut Saadet-i Aile”, Hanımlara Mahsus Gazete, nr. 

94, 26 Kânûn-i Evvel 1312 (7 Ocak 1897), s. 3. 

Moran, Berna, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İletişim Yayınları, İstanbul 2002. 

Mungan, Murathan, vd., Beşpeşe, Metis Yayınları, İstanbul 2019. 

Ong, Walter J., Sözlü ve Yazılı Kültür: Sözün Teknlojileşmesi, çev. Sema Postacıoğlu Banon, 

Metis Yayınları, İstanbul 2020. 

Öztekin, Özge, “Folklor ve Metinlerarasılık”, Milli Folklor, S. 99, Güz 2013, ss. 185-204. 

Pala, İskender, Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2008. 

Palmer, Richard E., “Postmodern Hermeneutics and The Act of Reading”, Notre Dame 

English Journal, 15/3, Summer, 1983, ss. 55-84. 

Platon, Mektuplar, çev. Furkan Akderin, Say Yayınları, İstanbul 2010. 

_____, Phaidros, çev. Furkan Akderin, Say Yayınları, İstanbul 2017. 

_____, Şölen, çev. Azra Erhat ve Sabahattin Eyuboğlu, Remzi Kitabevi, İstanbul 1958. 

Poulet, Georges, “Criticism and the Experience of Interiority”, Reader-Response Criticism 

From Formalism to Post-Structuralism, ed. Jane P. Tompkins, trans. Catherine 

Macksey, The Johns Hopkins University Press, Baltimore and London 1980, ss. 41-

49. 

_____, “Phenomenology of Reading”, New Literary History, Vol. 1, No. 1, 1969, ss. 53-68. 

“Proactive”, Cambridge Dictionary, 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/proactive (Erişim: 08.12.2023). 

“Reactive”, Cambridge Dictionary, 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/reactive (Erişim: 08.12.2023). 

“Read”, Online Etymology Dictionary, 

https://www.etymonline.com/word/read#etymonline_v_7319 (08.12.2023). 

Ricoeur, Paul, From Text to Action: Essays in Hermeneutics, II, trans. K. Blamey and J. B. 

Thompson, North Western University Press, Evanston 1991. 

_____, Yorum Teorisi: Söylem ve Artı Anlam, çev. Gökhan Yavuz Demir, Paradigma 

Yayınları, İstanbul 2007. 

_____, Zaman ve Anlatı I: Zaman, Olay Örgüsü, Üçlü Mimesis, çev. Mehmet Rifat ve Sema 

Rifat, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2007. 

Rifat, Mehmet, “Göstergebilim ‘Kuramsal Bir Oyun’dur”, Kuram Kitap, S. 1, Ocak 1993, ss. 

23-26. 

_____, Metnin Sesi, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2021. 

Rosenblatt, Louise, Literature as Exploration, The Modern Language Association, New 

York 1995 (1965). 

Roux, Georges, Ancient Iraq, Penguin Books, London 1993. 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/proactive
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/reactive
https://www.etymonline.com/word/read#etymonline_v_7319


101 

 

Sağlık, Şaban, “Bu Nice Okumaktır”, Üsküdar Kültür Sanat ve Medeniyet Dergisi, S. 7, 

2018-2, ss. 33-40. 

_____, Popüler Roman Estetik Roman, Akçağ Yayınları, Ankara 2010. 

_____, “Temel’den Kurama / Kuramdan Kurmacaya: Edebiyat Bilimini Temel Fıkralarıyla 

“Temel”lendirmek”, Metin Tahlillerinde Yeni Yaklaşımlar -I-, ed. Selçuk Çıkla ve 

Şeyma Büyükkavas Kuran, Çolpan Kitap, Ankara 2021, ss. 123-149. 

Sartre, Jean-Paul, Edebiyat Nedir, çev. Bertan Onaran, Can Yayınları, İstanbul 2008. 

_____, Varlık ve Hiçlik, çev. Turhan Ilgaz ve Gaye Çankaya Eksen, İthaki Yayınları, 

İstanbul 2014. 

Schaeffer, Jean-Marie, “Aesthetic Relationship, Cognition, and the Pleasures of Art”, 

Investigations Into the Phenomenology and the Ontology of the Work of Art, eds. Peer 

F. Bundgaard and Frederik Stjernfelt, Springer Open, New York 2015, ss. 145-165. 

Schrag, Calvin O., Communicative Praxis and the Space of Subjectivity, Indiana University 

Press, Bloomington 1989. 

Schweickart, Patrocinio P., “Reading Ourselves: Toward a Feminist Theory of Reading”, 

Readers and Reading, ed. Andrew Bennett, Lonteman, London and New York, 1995, 

ss. 66-93. 

Sokolowski, Robert, Introduction to Phenomenology, Cambridge University Press, New 

York 2000. 

Spolin, Viola, Tiyatro İçin Doğaçlama, çev. Ege Maltepe, Alfa Yayınları, İstanbul 2022. 

Sullivan, Brogan, “Active Reading”, https://writingcommons.org/article/active-reading/ 

(Erişim: 08.12.2023). 

Taşdelen, Vefa, “Yazmak Eylemi: Varoluşun Kendine Dönüşü”, Hece Dergisi Hayat 

Edebiyat Siyaset Özel Sayısı, S. 90/91/92, (Haziran/Temmuz/Ağustos 2004), ss. 312-

324. 

Tatar, Burhanettin, Felsefi Hermenötik ve Yazarın Niyeti, Vadi Yayınları, Ankara 2018. 

_____, “Hans-Georg Gadamer ve “Hakikat ve Yöntem” (Wahrheit Und Methode) Adlı 

Eseri”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 12-13, 2001, ss. 

277-306. 

_____, Hermenötik, İnsan Yayınları, İstanbul 2004. 

_____, “Kur’an’ı Yorumlama Sorunu”, Kur’ân ve Dil -Dilbilim ve Hermenötik- 

Sempozyumu, Van, 17-18 Mayıs 2001, ss. 493-508. 

Tekin, Şinasi, İştikakçının Köşesi Türk Dilinde Kelimelerin ve Eklerin Hayatı Üzerine 

Denemeler, Dergâh Yayınları, İstanbul 2015. 

Tompkins, Jane P., “An Introduction to Reader-Response Criticism”, Reader-Response 

Criticism from Formalism to Post-Structuralism, (ed. Jane P. Tompkins), The Johns 

Hopkins University Press, Baltimore and London 1980. 

Tunalı, İsmail, “Roman Ingarden’ın Estetik’ine Bakış”, Felsefe Arkivi, S. 21, İstanbul 1978, 

ss. 37-53. 

Tunç Oppermann, Serpil, “I. A. Richards’tan Wolfgang Iser’e: Okur Merkezli Eleştiri ve 

Okuma Kuramının Gelişimi”, Kuram Kitap, S. 4, Ocak 1994, ss. 32-38. 

Twain, Mark, Mark Twain’s Notebook, ed. Albert Bigelow Paine, Harper & Brothers, New 

York 1935. 

Tyson, Lois, Critical Theory: A User-Friendly Guide, 2nd. ed., Routledge Taylor & Francis 

Group, New York 2006. 

https://writingcommons.org/article/active-reading/


102 

 

Vico, Giambattista, Yeni Bilim, çev. Sema Önal, Doğu Batı Yayınları, Ankara 2007. 

Yates, Frances, The French Academies of the Sixteenth Century, London, 1947; reprinted 

Nendeln/Liechtenstein 1973. 

Yılmaz, Engin ve Yonca Koçmar, “Çok Yazarlı Bir Roman Denemesi: Beşpeşe”, 

Uluslararası Dil – Yazın - Deyişbilim Sempozyumu (Yaratıcılık ve Yenilik Yılında 

Yaklaşımlar), 15-17 Ekim 2009, Sempozyum Bildirileri C. II, Sakarya 2010, ss. 500-

511. 

Zal, Ünal, “Türk Kültüründe “Ok”ların Taşıdığı Anlamlar ve “Okumak” Fiilinin Ortaya 

Çıkışı Üzerine”, Türk Dünyası Araştırmaları, S. 167, 2007, ss. 69-82. 

 

 

  



103 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Yunus Tiker, Anamur (Y.D.A.) Lisesi’ni bitirdikten sonra Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü’nden 2011 

yılında mezun oldu. 2016 yılında Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı’ndan “Mehmed Faik Esad Üzerine 

Bir Araştırma” adlı teziyle Yüksek Lisans programını bitirdi. 2017’den bu yana 

Hakkari Üniversitesi, Türk Dili Bölüm Başkanlığında Öğretim Görevlisi olarak 

görev yapan Yunus Tiker, orta derecede İngilizce bilmektedir. Temel ilgi alanları 

Yaratıcı Yazarlık, Yaratıcı Okurluk, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, Anlatıbilim ve 

Edebiyat Felsefesi’dir (03.09.2024).  

 

İletişim Bilgileri 

ORCID ID : 0000-0002-8528-8968 

 

Yayınlar: 

1. Tiker, Y. (2022). “Kuyucaklı Yusuf romanı örneğinde şahısların olay örgüsünün 

oluşumu üzerindeki işlevleri”, RumeliDE Dil Ve Edebiyat Araştırmaları 

Dergisi(Ö11), 294-303. https://doi.org/10.29000/rumelide.1146604  

2. Tiker, Y. (2019). “Ham Romandan Tam Romana: “Sirius Muhafızları Rasputin‟in 

Yüzüğü” Romanının Yaratım Süreci”, Modern Dönemde Edebiyat, Eğitim, Sanat ve 

İktisat, ed. Osman Köse ve Emel İslamoğlu, Ankara: Berikan Yayınevi, ss. 127-135. 

 

 

 

 

 

 

 

 


