
 

 

T.C. 

YILDIZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYAL BİLİMLER ANA BİLİM DALI 

SANAT VE TASARIM PROGRAMI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SİNEMADA GERÇEKÇİLİK KAVRAMI; SİMYASAL GERÇEKÇİLİK 

VE DİŞİL SİNEMA DİLİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
SEVDA DOĞAN 

22715042 

 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DR. ÖĞR. ÜYESİ MUAMMER F. BOZKURT 

 

 

 

 

 

 

2024



 

 

T.C. 

YILDIZ TEKNİK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYAL BİLİMLER ANA BİLİM DALI 

SANAT VE TASARIM PROGRAMI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SİNEMADA GERÇEKÇİLİK KAVRAMI; SİMYASAL 

GERÇEKÇİLİK VE DİŞİL SİNEMA DİLİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
SEVDA DOĞAN 

22715042 

ORCID NO: 0000-0001-9011-7293 

 

 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DR. ÖĞR. ÜYESİ MUAMMER F. BOZKURT 

 

 

 

 

 

 

 

AĞUSTOS 2024 



 

 

Sevda DOĞAN tarafından hazırlanan “Sinemada Gerçekçilik Kavramı; Simyasal 

Gerçekçilik ve Dişil Sinema Dili” başlıklı çalışma, 19/08/2024 tarihinde yapılan 

savunma sınavı sonucunda oy birliği ile başarılı bulunmuş ve jürimiz tarafından Sosyal 

Bilimler Ana Bilim Dalı Sanat ve Tasarım Yüksek Lisans Programında YÜKSEK 

LİSANS tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Danışman     İmza 

 
Dr. Öğr. Üyesi Muammer F. BOZKURT   

 

 

 

Jüri Üyeleri     İmza 

 

 

Doç. Dr. Serdar DARTAR                

 

Doç. Dr. Özlem DERİN SAĞLAM              

 



 

iii 

ÖZET 

SİNEMADA GERÇEKÇİLİK KAVRAMI; SİMYASAL GERÇEKÇİLİK VE DİŞİL 

SİNEMA DİLİ 

Gerçeklik, geçmişten günümüze sanatın ve felsefenin ana konularından biri olmuştur. 

Sanatta, özellikle gerçekçilik yaklaşımlarında, gerçekliğe yeniden farklı ve dolaylı bir 

bakış açısıyla yaklaşılmıştır. Sinemada gerçekçilik kavramları, gerçekliği 

tanımladıkları bakış açıları üzerinden isimler almış, akımlar ve yaklaşımlar 

oluşturmuştur. Bu bağlamda, sinema sanatı sürekli olarak gerçekçilik kavramıyla ilişki 

içindedir. Bu tezin amacı, bugünün sinema anlatısına kadim simya sanatının 

dönüşümsel evreleriyle iç içe geçen bir anlatının mümkünlüğünü sorgulamaktır. 

Simyasal gerçekçi yaklaşımın hikâye anlatımına getireceği özellikler derinlemesine 

incelenmekte ve aynı zamanda bu kavramın uygulama yöntemleri üzerinde 

durulmaktadır. Simyasal gerçekçi yaklaşım, simyanın dönüşümsel evrelerini hikâye 

anlatımında özgün bir üslup olarak sunma açısından bir öneri niteliği taşımaktadır. Bu 

bağlamda Sinemada simyasal gerçekçi yaklaşıma örnek oluşturabilecek filmler ve 

Sevda Doğan’ın yönetmenliğinde 2024 yapımı “İçimdeki Mevsimler” filmi üzerinden 

değerlendirilmiştir. Öte yandan sinemada hâkim eril dil söylemine alternatif dişil 

sinema dilinin görünür kılınmasına katkı koymaktır. Dişil sinema dili eril dili kıran bir 

anlatıyı ve söylemi önermektedir. İçimdeki Mevsimler’ belgeselinde dişil sinema 

dilinin diğer karakterler üzerinden ana karakterin dönüşümü kadın kahramanın 

yolculuğu paradigması bağlamında incelenmiştir. Karakter odaklı bakış ile anlatı ve 

sinematografiyle birlikte araştırma yöntemlerinden sosyal psikolojide film analizinden 

yararlanarak çözümlenmiştir. Bu analiz sonucunda simyasal gerçekçi yaklaşımın 

simyanın sembolizmini, temalarını ve dönüştürücü süreçlerini birleştirerek geleneksel 

hikâye anlatımına alternatif özgün bir sinema deneyimi sunmuştur.  

Anahtar Kelimeler: Sinemada gerçekçilik, simyasal gerçekçilik, dişil sinema dili. 

 

 



 

iv 

ABSTRACT 

REALISM CONCEPT IN CINEMA; CHEMICAL REALISM AND FEMININE 

CINEMA LANGUAGE 

Reality has been one of the main subjects of art and philosophy from past to present. 

In art, especially in realism approaches, reality has been approached from a different 

and indirect perspective. The concepts of realism in cinema have taken names, 

movements and approaches based on the perspectives from which they define reality. 

In this context, the art of cinema is constantly in relation with the concept of realism. 

The aim of this thesis is to question the possibility of a narrative intertwined with the 

transformational phases of the ancient art of alchemy in today’s cinematic narrative. 

The features that the alchemical realist approach can bring to storytelling are analyzed 

in depth and at the same time the methods of application of this concept are 

emphasized. The alchemical realist approach is a proposal in terms of presenting the 

transformational phases of alchemy as a unique style in storytelling. The reviews were 

made on movies that exemplify the alchemical realist approach in cinema and the 2024 

movie titled as “Seasons  Within Me” or with its original title in Turkish “İçimdeki 

Mevsimler” directed by Sevda Doğan. Content analysis was conducted as the research 

methods. On the other hand, it is to contribute to making the feminine cinema language 

visible as an alternative to the dominant masculine language discourse in cinema. 

Feminine cinematic language suggests a narrative and discourse that breaks the 

masculine language. In the article, the examination on the feminine cinematic language 

of the documentary movie “Seasons inside me” is made within the context of paradigm 

regarding the female starring character’s journey. The movie has been reviewed with 

a character-oriented perspective by making use of narrative and cinematography as 

well as social psychology as research methods. As a result of this study, the alchemical 

realist approach is seen to offer a unique cinematic experience alternative to the 

traditional storytelling by combining the symbolism, themes and transformative 

processes of Alchemy. 

Keywords: Realism in cinema, alchemical realism, feminine cinema language. 

 

 

 

 

 



 

v 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET........................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ................................................................................................................ iv 
İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ v 
TABLOLAR LİSTESİ ................................................................................................ vi 
ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................. vii 

 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

 

2. SİNEMADA GERÇEKLİK VE GERÇEKÇİLİK ................................................... 3 

2.1. Tarihsel Süreçte Sinema Akımlarında Gerçekçilik Kavramı ............................ 8 
2.2. Dışavurumcu Alman Sineması ve Eril Sinema Dili .......................................... 9 
2.3. Sovyet Toplumcu Gerçekçiliği ve Eril Sinema Dili ....................................... 13 
2.4. Fransız Şiirsel Gerçekçiliğinde Eril ve Dişil Eğilimler .................................. 17 

2.5. İtalyan Yeni Gerçekçiliği ve Eril, Dişil Eğilimler .......................................... 21 
2.6. Yeni Dalga Akımı ve Dişil Sinema Dili ......................................................... 24 

2.7. İngiliz Özgür Sineması ve (Free Cinema) ....................................................... 30 
2.8. Yeni Brezilya Sineması (Cinema Novo) ve Eril Dişil Eğilimler .................... 33 
2.9. Deneysel Sinema ve Dişil Sinema Dili ........................................................... 36 

2.10. Büyülü Gerçekçilik ve Eril Sinema Dili ....................................................... 39 

 

3. SİNEMADA HİKÂYE ANLATIMI...................................................................... 43 
3.1. Hikâye Anlatı Bilimi ....................................................................................... 45 

3.2. Sinemasal Dil ve Sinemasal Bakış .................................................................. 49 
3.3. Film Anlatısında Hikâyenin Kurulumu ........................................................... 53 

3.3.1. Klasik (Geleneksel) Anlatı ve Eril Sinema Dili ....................................... 54 
3.3.2. Modern ve  Postmodern Anlatı Sineması  Bağlamında  Dişil Sinema 

Dili ..................................................................................................................... 58 

 

4. BİR YAKLAŞIM OLARAK SİMYASAL GERÇEKÇİLİK ve DİŞİL SİNEMA 

DİLİ ............................................................................................................................ 66 
4.1. Psikoloji ve Simya .......................................................................................... 70 

4.2. Bir Yaklaşım Olarak Simyasal Gerçekçilik ve Dişil Sinema Dili .................. 78 

 

5. İÇİMDEKİ MEVSİMLER BELGESELİNİN SİMYASAL GERÇEKÇİLİK 

VE DİŞİL SİNEMA DİLİ AÇISINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ ........................ 85 

 

6. SONUÇ ................................................................................................................ 101 

 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 103 
 



 

vi 

TABLOLAR LİSTESİ  

Tablo 1. Sinema Türü-Söylem Niteliği İlintisi .......................................................... 45 
Tablo 2. Klasik Anlatı ve Modern Anlatı Özellikleri ................................................ 59 
 

 



 

vii 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1. Robert Weine Dr. Kaligari’nin Muayenehanesi, 1920 ................................. 10 
Şekil 2. F.W. Murnau Nosferatu, 1920 ...................................................................... 11 
Şekil 3. Potemkin Zırhlısı, Odesa Merdivenleri, 1925 .............................................. 14 
Şekil 4. Potemkin Zırhlısı, Silah Sahnesi, 1925 ......................................................... 14 

Şekil 5. Potemkin Zırhlısı, Odesa Merdivenleri, 1925 .............................................. 16 

Şekil 6. Jean Renoir, Oyunun Kuralı,1939 ................................................................ 19 

Şekil 7. Jean Renoir, Oyunun Kuralı, 1939 ............................................................... 19 
Şekil 8. Bisiklet Hırsızları, Vittorio de Sica, 1948 ..................................................... 22 
Şekil 9. Bisiklet Hırsızları Vittorio de Sica,1948 ....................................................... 22 
Şekil 10. Jean Luc Godard, Serseri Aşıklar, 1960 ..................................................... 26 
Şekil 11. Jean Luc Godard, Serseri Aşıklar, 1960 ..................................................... 26 

Şekil 12. Agnes Varda / Cleo 5’a 7, 1962 .................................................................. 27 

Şekil 13. Agnes Varda/ Cleo 5’a 7,1962 .................................................................... 28 
Şekil 14. Karel Reisz, Cumartesi Gecesi ve Pazar Sabahı, 1960 ............................... 32 
Şekil 15. Karel Reisz, Cumartesi Gecesi ve Pazar Sabahı,1960 ................................ 32 

Şekil 16. Pereira dos Santos, Çorak Yaşamlar, 1963 ................................................. 34 
Şekil 17. Pereira dos Santos, Çorak Yaşamlar, 1963 ................................................. 34 

Şekil 18. Louise Bunuel&Dali,  Bir Endülüs Köpeği, 1929 ...................................... 37 

Şekil 19. Bunuel&Dali, Bir Endülüs Köpeği, 1929 ................................................... 37 

Şekil 20. Guilermo del Toro 2006 El Laberinto del Fauno (Pan’ın Labirenti) .......... 40 
Şekil 21. Seymour Chatman Öykü ve Söylem Diyagramı ......................................... 48 

Şekil 22. Joseph Campbell’ın Kahramanın Sonsuz Yolculuğu Modeli Seması ........ 57 
Şekil 23. Georges Aurach (1475) ‘Pretiosissium Donum Dei’ ya da ‘Rosary 

Philosophorium .......................................................................................................... 72 

Şekil 24. Sol Niger- Black Sun- Siyah Güneş “Putrefactio” J.D.Mylius Reformata 

(1622) ......................................................................................................................... 74 
Şekil 25. Rosarium Philosophorium Series Adam Mc Lean Rs.03. Emblem 4 ......... 76 

Şekil 26. Kadın Kahramanın Yolculuğu Şeması........................................................ 81 
Şekil 27.  İçimdeki Mevsimler, Sonbahar Epizot, 2024 ............................................ 86 

Şekil 28. İçimdeki Mevsimler,  Sonbahar Epizot, 2024 ............................................ 87 

Şekil 29. ‘İçimdeki Mevsimler’  Sonbahar Epizot, 2024 ........................................... 89 

Şekil 30. İçimdeki Mevsimler,  Kış  Epizot, 2024 ..................................................... 90 
Şekil 31. ‘İçimdeki Mevsimler’  İlkbahar Epizot ...................................................... 91 
Şekil 32. İçimdeki Mevsimler, 2024, Yaz Epizot ...................................................... 94 

Şekil 33. ‘İçimdeki Mevsimler’ İlkbahar Epizot ....................................................... 95 
Şekil 34. ‘İçimdeki Mevsimler’ İlkbahar Epizot ....................................................... 96 

Şekil 35. İçimdeki Mevsimler, 2024, Filmin Sonu .................................................... 97 
Şekil 36. İçimdeki Mevsimler,  Yaz Epizotu 2024 .................................................... 98 
Şekil 37. ‘İçimdeki Mevsimler’, 2024,  Yaz Epizot .................................................. 99 
 

 

 



 

1 

1. GİRİŞ 

Günümüzde gerçeklik kavramının sinema filmlerini andıran bir gerçeklikte 

yaşandığını söylemek mümkündür. Görselliğe dayanan bir çağın vizyon yaratma 

algıları içerisinde bireyler ve toplumlar kendi gerçekliklerini, kendi gerçekçilik 

yaklaşımlarıyla ifade etmeye çalıştıkları film gibi bir dünya… Zamanın ruhu 

denildiğinde o çağda gelişen duyguların ve düşüncelerin biçimine işaret etmektedir. 

Bu anlamda zamanın ruhu her dönem kendini yeniler, yeni kavramlar, yaklaşım 

biçimleri, ahlak anlayışları ve dahası hayatı yeniden tanımladığını söylenebilir. Bugün 

geçmişe dönük olan ele alındığında p dönemin ruhu üzerinden değerlendirilir. 

Geçmişten bir sonraki zamana aktarılan veriler, bilgiler değişime dönüşüme uğrayarak 

aktarılır. Sonuçta her dönem zamanın ruhu insana aktarılırken sonsuz döngülerle var 

olmakta, değişmekte ve dönüşmektedir.  

Gerçeklik kavramı da zamanın ruhu gibi sanata, bilime, felsefeye yansımalarında her 

dönem değişkenlik göstermiştir. Sanatın gerçekliği diğer alanların gerçekliği ele 

alışında olduğu gibi değişimin tek gerçek olduğunu göstermiştir. Sinema sanatı, 

karakteri bakımında hem görsel hem işitsel açıdan izleyiciyle çok yönlü bir ilişki 

kurduğu için fiziki gerçekliğe doğrudan temas kurar ve bu yönüyle diğer sanatlardan 

ayrıldığını söylemek mümkündür Sinemanın gelişiminde gerçekçilik kavramı, akımlar 

ve kuramlarla birlikte kendi özgün dilini ve gerçekliğini oluşturmuştur. Fiziksel 

gerçeklikten farklı olan bu gerçekçilik kavramı, her dönemin zamanın ruhuna, 

karakteristik yapısına ve dönemin ihtiyaçlarına toplumsaldan, şiirsele, deneyselden 

büyülü gerçekçiliğe değişim göstermiştir. Bugünün sineması bağlamında, simyasal 

gerçekçilik hikâyenin ve karakterin otantik, özgün versiyonunu ortaya çıkarma 

açısından hem klasik hem de deneysel bir yaklaşımdır. Klasikliği kadim simya 

sanatının metodolojisinden, deneyselliği ise süreç içerisindeki uygulamalara dayalı 

olmasından almaktadır. 

Dişil sinema dilinin amacı ise hikâye anlatımında ve karakter dönüşümünde hakim 

olan eril anlatı diline alternatifin gerekliliği ve mümkünlüğü üzerine sorgulama 

yapmaktır. Dişil sinema dili, klasik anlatılarda dahi erkek kahramanın yolculuğu 



 

2 

metodolojisi yerine, kadın kahramanın içsel dinamiklerini baz alarak farklı bir 

yolculuk önermesi sunmaktadır. Diğer yandan, erkek egemen sinema alanında kadın 

ve erkek karakterlerin inşasında ve hikâye anlatımında dişil bakış açısına dair 

önermeler sunmaktadır. Eril söylemlerin yerine dişilin görünür olduğu ve denge 

prensibinin merkezde olduğu bir sinema dili olduğu söylenebilir. Bu çalışma 

bağlamında tarihten günümüze gerçekliğin ve gerçekçiliğin ele alınış biçimlerine ve 

günümüz dünyasından zamanın ruhuna kulak verildiğinde ihtiyaç olana 

odaklanmaktadır. Sinemanın tarihten günümüze getirdiği değişen zamanla birlikte 

geçirdiği değişim sürecini ve bugünün sinemasında yeni yaklaşımlara yer açmanın 

öneminden bahsedilmiştir. Sinema, felsefe ve psikoloji ekseninde simyasal gerçekçilik 

ve dişil sinema dili ‘İçimdeki Mevsimler’ belgeseli örneğiyle de desteklenerek 

bugünün sinemasına yenilikçi ve yaşamsal ihtiyaçları da dengeleyen bir sinema 

yaklaşımı üzerine bir tez öne sürülmektedir. 



 

3 

2. SİNEMADA GERÇEKLİK VE GERÇEKÇİLİK  

Günümüz sinemasının gerçekçilikle olan ilişkisi sürmektedir. Sinemada dijital 

etkilerin gelişmesiyle birlikte ütopik, distopik, post apokaliptik ya da bilim kurgu 

türünde filmlerle gerçekçi yaklaşım gerçeküstücülüğe yaklaşırken minimalist film 

anlatısındaki örneklerde ise aktüel gerçekçiliğe doğru yaklaşmakta olduğu 

söylenebilir.  Öte yandan yaşanan büyük toplumsal olaylar neticesinde değişim geçiren 

zamanın ruhunun sanata, bilime ve felsefeye etkileri gözle görülür niteliktedir. Bu 

anlamda dönüşümü hem hikâye anlatımında hem de karakter dönüşümüyle ele almayı 

öneren Simyasal Gerçekçilik ve Dişil Sinema Dili, mevcut durumların dışına çıkarak 

hem kadim bilgelik sanatının bıraktıklarını hem günümüz bakış açılarını bir arada ele 

almayı önermektedir. 

Sanatın gerçeklikle olan ilişki yaşam boyu üzerinde durduğu bir mesele olmuştur. 

Sanat yapıtı bu arayışın ifadesini yansıtmaktadır diyebiliriz. Sanatın yansıttığı geçeklik 

içsel ya da nesnel gerçekliğin bir ürünü olarak düşünceden doğar ve sanatçıların 

eserlerine yansımaktadır. Bu düşüncenin kendisi sanatçıyı gerçeklik üzerine 

sorgulamaya iterken diğer yandan da onu hem kendini hem de kendi dışındaki 

keşfetmeye iter diyebiliriz. Her sanat yapıtı bu gerçekliği yansıtma anlamını taşımasa 

da sanat ve felsefenin tarihten günümüze bir yaklaşım üzerinden düşünceyi yansıttığı 

görülmüştür. 

“Onu resimden ayıran en büyük özellik, işin içine zaman boyutunun katılmış 

olmasıdır.” (Bazin, 2000, s.20). Sinema tarihi bağlamında gerçekçilik yaklaşımları 

üzerinden bakıldığında sinemanın gerçekliği kendine özgü olmuştur ve var olan aktüel 

olan gerçeklikten farklı bir ifadesi vardır. Sinemada zaman olgusu sinemaya farklı bir 

boyut katar ve bu yönüyle diğer sanat dallarından ayrılır denebilir.  

Sinema tarihi değişen toplumsal olgular, bireysel algılar ve onları ifade biçimlerinde 

gerçekçilik kavramı sürekli olarak değişim içinde olmuştur.  Sinemada tekniğin 

kullanımıyla birlikte göstergeler, anlatım biçimleri sanatçıların içsel gerçekliklerini 

ifade etmeyi seçtikleri türlerle sinema kendi gerçekliğini yaratmıştır.  



 

4 

Sanatta gerçeklik kavramı ise doğayı ve insanı en saf haliyle sanat yapıtlarına 

aktarabilme olarak tanımlanabilir. Bu tanımın çevresinde sanatçılar konularını, gerçeği 

ele alış biçimlerini kendi bakış açılarının ekseninden bazen varoluşsal olarak 

olumlayabilir, gerçekliği deforme edebilir, esnetebilir, yeniden kurabilir ya da onu 

aşmaya çalışabilirler. 

“Sanatın maddesi gerçekliktir. Ama sanatçı hep bir seçme yapar. Onun, kendine göre, 

bir görüş biçimi vardır. Gerçeği enikonu yeniden yaratır. Bundan ötürü, gerçekçilik 

bayağı bir kopyacılıkla sınırlandırılamaz.” (Plehanov, 1999, s.61).   Gerçeğin inşasını 

yapan sanatçı için gerçeklik malzemedir ve bu malzemeyi kendi içsel dinamikleri ya 

da değerleri üzerinden seçimler yaparak yeniden yaratmaktadır.  

Sinema estetiği üzerine yazdığı “Mühürlenmiş Zaman” isimli kitabında Tarkovski, 

“İmge, hakikatin suretidir” der. “Körlüğümüzden zaman bulup ufacık bir parıltısını 

yakalayabildiğimiz hakikatin sureti” Tarkovski, bütün filmlerinde Tanrı’nın 

varlığını betimleme gayretine girmiştir. Tarkovski, hakikate dair göndermelerini 

sıradan sahnelerinin ve anlatısının ardında duran yeni ve kendine özgü şekillerde 

ele alır. Tarkovski örneği bize gerçekçilik kavramının sanata yansımasının 

açılımsal ifadesinde iki ayrı yoldan incelemek gerektiğini hatırlatır. Biri gerçekliğin 

olanı olduğu haliyle yansıtmak üzerine diğeri ise toplumsal çatışmaların, zırlıkların 

ya da çatışkıların temeli üzerinden uzanan anlatımsal zemine kurulu olduğu 

söylenebilir.”  İlki insan bilincinden bağımsız bir şekilde, orada olanı işaret 

ederken; ikincisi olguların insanın bilinci aracılığıyla inşa edildiğine işaret eder. 

Başka bir deyişle gerçeklik, idealistlerle realistler arasındaki karşıtlık ekseninde 

tanımlanmış olup insanın tasarımlarının oluşturduğu bir gerçeklik anlayışıyla 

bağımsız bir dışsal gerçekliğin varlığının kabulü şeklinde çatallanır. (Marshall, 

1999, s.57) 

Bu anlamda gerçeklik bakış açısının oluşturduğu bir kavram olarak da 

alınabilmektedir. İnsan algısının tasarımı olan gerçekliğin ifadesiyle bağımsız dışsal 

gerçekliğin varlığı sanatta ve felsefede gerçekliğin ifadesini çeşitlendirmiştir. 

Sinemada ise gerçeklik kavramı; 7. sanat olma yolunda, gelişim süreci içinde farklı 

kuram ve akımların etkisi altında kalmıştır.  Sinemayı oluşturan unsurların varlığıyla 

birlikte çeşitli araçları ve simge olarak imajları kullanmıştır. Bunu yapılandırırken de 

kendine özgü dilini, zaman-mekân anlayışını, kendi gerçekliğini kurmuştur. Bu 



 

5 

gerçeklik insanın bilinci ve bilinçaltının da birlikteliğiyle, güncel olarak ifade 

gerçeklikten farklı bir gerçeklik olduğunu söylemek mümkündür. 

Sanattaki gerçeklik anlayışı yakın dönemlere gelinceye dek dış dünyayı yansıtan 

bir ayna gibi görülmüştür. Bu düşünce sanatı doğanın taklidi olarak tanımlayan 

Platon’dan bu yana sürüp gelmişti. Oysa gerçekten sanat doğanın yinelenmesinden 

ibaret değildir. Çünkü sanat sürekli değişkenlik gösteren bir dinamizmadır. Hiçbir 

sanat olayı ölgün ve durağan değildir. Onun için her sanat ekolü, akımı bir 

öncekinin devamı değildir. Sanat yapıtı gerçekliğin kaba, bayağı görünümlerini 

değil, özgün bir yorumunu ortaya koyar. (Artut, 2001, s.29) 

Sanat yapıtı, doğanın formları arasındaki ilişkileri hangi yasalarla güzelliği 

doğurduğunu ortaya koyar. Bunu yaparken de o yapıtın sanatçısı istediği gibi ona 

yansıyan “güzelliği” ya da “geçekliği” yansıtabilir hatta o gerçekliği deforme edebilir., 

gerçekçi yaklaşımla ya da epizotik olarak ele alabilir. Böylesine bir tavrın gerçekle 

ilişkisinin olmadığı anlamına gelmez. Sanatçı kendi gerçekliğini sübjektif bir 

gerçeklik üzerinden gerçeği dışa vurur bunu da dışarıdan bakıldığında ilk bakışta 

görünemeyen ruhsal yapıyı görmeye çalışır diyebiliriz. 

“Sinemanın gerçeklik kavramına yaklaşımı sanatın diğer tüm dallarında olduğu 

gibidir. Sinema sanatı da gerçekliği filmlere yansıtırken kendi gerçekliğini yeniden 

yaratır.” (Horak, 2014, s.37). Bu anlamda denebilir ki gerçeğin yeniden kurgulanan 

yeni bir versiyonunu; seyircinin dünyasından gerçek olarak algılanmaktadır. Yaratılan 

gerçekliğin karşısında gerçeklik dışı gibi bile görünen durumlarda dahi gerçeklikten 

kaçış söz konusu değildir.  Her durumda gerçeklik oradadır. Ancak temel paradoks 

yaratan durum sanatta gerçeğin yerine kullanılan imgenin bir kurgu ürünü olmasıdır.  

Bu imgeler ister ironi ister grotesk ya da bilinç akışı düzleminde kurgulansın her 

durumda gerçek dünyayı referans aldıkları için gerçeklikle olan benzerlikleri, içe 

geçmişlikleri kaçınılmazdır. Sanat tarihine bakıldığında ise, gerçeklik kavramı 

zamanın ruhunun getirdikleri doğrultusunda değişirken, kendine yeni ifade akımlarını 

doğurmuştur. Bu durumun sinema sanatı için de geçerli olduğunu söylemek 

mümkündür. Bazen sanatçılar bir araya gelerek dönemim yansıttığı ya da ihtiyacı olan 

akımları, yaklaşımları ya da türlerle gerçekliği ifade etmişlerdir. Hikâye, kurgu ve 

sinematografidir. Sanatçı hikâye, kurgu ve sinematografideki ustalığıyla ve 

hakimiyetiyle   filmi şekillendirir. Kamera açılarındaki seçimleri, alan derinliği 



 

6 

kullanma, üst açı, alt açılar, renk kullanım, ışık kullanımı, müzik kullanımı her biri 

yaratılan yeni gerçekliğin temel bileşenleridir.   

Sinemada gerçekçilik alanında öncülük eden kuramcı Siegried Kracauer’ a göre de 

“sinema sanat, biçim, içerik arasındaki bir savaştır ve sanatta içeriğin galip geldiği tek 

sanattır.” (Yıldırım, 2019, s.160).  Burada içerik ile kastedilen biçimsel özelliklerinin 

önüne geçen anlatının anlamsal değeridir. Bu yönüyle belki de sinema görsel sanatlar 

alanından ele alındığında edebiyata yakın gelen bir anlatıya sahip olduğu 

kastedilmektedir. İçerik sinemanın hikâyesidir ve her biçim tercih edilirse edişin, 

biçimin önüne çıkmakta olduğu söylenebilir.  

“Sinemanın, doğası gereği şu dünyamızda olagiden garip, özgül, heyecanlı, şeylere 

ilişkin aslına bağlı, anlatma isteğini gidermeye yönelik olduğuna kuşku yoktur. Daha 

o baştaki müzikhol günlerinde filmin sağladığı ilk duygulanım gündelik şeyleri, tıpkı 

yaşamdaki gibi beyaz perdede göstermekti.” (Büker ve Onaran, 1985, s.72). Bu 

anlamda sinema, gerçek yaşamın vasat bir kopyası olmanın ötesinde aktardığı 

hikâyeyle ve sinemasal gerçekliğiyle doğası gereği gerçekçi olduğu ileri sürmek 

mümkündür. 

Bazin ve Kracauer, gerçeğin olduğu gibi kaydedilebilmesinin sinemanın en temel 

özelliği olduğunu belirtmiştir. Bunun yanında Bazin, oldukça önemli bir konudan 

söz etmiştir; sinemada anlatılan hiçbir zaman ve hiçbir yöntemle gerçekliğin 

kendisi değildir. Dolayısıyla kurmacadır. Kurmaca olan yani sinemada anlatılan 

gerçeklik ile içinde yaşadığımız dünyanın gerçekliği arasında derin bir yakınlık 

ilişkisi bulunmaktadır. Kadraj veya ışık gibi kullanılan bazı biçimler aracılığıyla 

gerçeğe şekil verilebilmektedir. Sinema araçlarıyla oluşturulan görüntüye şekil 

veren yani neyi nasıl göstereceğini seçen insandır. Bu sebeple gerçek öznel bir 

sürecin ürünüdür. Bazin ve Kracauer’ın bu noktadaki en önemli katkısı; söz konusu 

yakınlık ilişkisi sinema sanatının varlık nedenini oluşturmaktadır. (Atam, 2010, 

s.47) 

Sinemanın gerçekliği içinde yaşadığımız dünyanın gerçekliğiyle doğrudan ilişki 

sinemanın varlık nedenini oluşturan unsurdur. Sinema bu gerçekliği kamera açıları ve 

ölçekleri, sinematografi, mizansen aracılığıyla öznel seçimler üzerinden kurmaktadır. 

Bu da sinemayı sinema yapan en önemli özelliğidir diyebiliriz. 



 

7 

Diğer yandan “Andre Bazin, sinemada gerçekçiliğin estetik ile birlikte 

yürütülemeyeceğini söyleyenlere karşı çıkar. Ona göre sinema, gerçeğe yaklaştıkça 

sanat olabilecektir.” (Coşkun, 2009, s.192). Bu durumda Bazin’in sinema ve geçeklik 

konusundaki görüşü, sinemanın zamanda var olan gerçekliğin tüm yansımalarının 

kaydettiğinden diğer sanat dallarından ayrılır. Filmlerde yansıtılan gerçekliğin imgesel 

uzantıları, gerçekliğin insan psikolojisindeki bir algısında buluştuğunu söylemek 

mümkündür. Bunun yanında sinemada gerçek ve kurmaca ilişkisinde kurmaca bir tür 

gerçeklik inşasıdır ancak gerçekliğin kendisi olduğu yönünde bir iddiası da yoktur.  

Sinema-insan ilişkisinde gösteren- gösterilen ilişkisi içerisinde ele alındığında; filmi 

izleyenin görme biçimiyle yönetmenin anlatım biçimi arasındaki yakın ilişkiye 

dayanan görünmeyen bir bağdan söz etmek mümkündür. Bu da bizi biçimcilik 

yaklaşımıyla gerçekçilik arasındaki bağa götürür diyebiliriz. Birbirinden farklı ele 

alınan iki yaklaşım üretimsel anlamda birbirleriyle yakından ilişki içerisindedirler ve 

birbirlerinin parçasıdırlar. 

Tarihten günümüze, kuramcıların sinema ve gerçeklikle ilgili kapsayıcı bir görüş 

betimledikleri görülür. Örneğin Andre Bazin’ e göre gerçekçilik yaklaşımıyla, görünen 

dünya kamera aracılığıyla filme yansır ve keskin çizgilere ihtiyaç olmadan ifade 

edilemeyeceğini söylemek mümkündür. Sinema sanatında yaratılan gerçekçilik 

yaklaşımı izleyiciden kopuk bir inşaadan ziyade onunla birleşen ve onun algısına göre 

tasarlanmalıdır.  Buna göre Bazin’in görünen ve görünen ardındakini gerçeğin filmler 

yoluyla buluşabildiklerini ileri sürdüğünü söylemek mümkündür. Sinemada 

gerçekçilik akımının öncülerinden bir diğer isim de Alman kuramcı Siegfried 

Kracauer’dır. Sinemada gerçekçilik noktasındaki yaklaşımının oldukça katı olduğu 

bilinmektedir. Eisenstein’ın film kuramına tamamıyla karşı çıkar. Kracauer, sinemanın 

günlük yaşamın içinde olduğu gibi aktarılması gerektiğini savunur. “Kracauer için 

sanat, biçim ve içerik arasındaki bir savaştır. Ona göre sinema, bu savaşta içeriğin 

galip geldiği tek sanattır.” (Yıldırım, 2019, s.160). 

Kracauer, bahsettiği kavramlar dahilinde gerçekliğin insan zihninde kavranamayan, 

belirsizliğini sinemada gerçeklik kavramını muallakta bıraktığı söylenebilir. Ancak 

yaşamın içerisindeki gerçek mekanların kullanılması ve sinematografinin varlığıyla 

pratik yaşamla örtüşmelidir. Kracauer’in gerçeklik üzerine felsefesinde yaşamın her 

alanından çıkartılan fikirlerden film üretilebilir, çünkü gerçeklik oradadır ve ondan 

çıkartılıp alınan her şey gibi yansıttıkları da gerçekliğin bir tezahürüdür. 



 

8 

Gelişen teknolojiyle birlikte film üreticilerinin teknolojiyi daha fazla sinemaya dahil 

etmeye başlanmasıyla birlikte dijital efektler anlatıya dahil olmaya başlamıştır. Bu gibi 

durumlarda dijital unsurlar fiziksel gerçekliğe uygun olarak filmlere eklenmeye 

başlamıştır. Bu da sinemada yeni gerçeklik türlerinin doğmasına ve sinemada 

gerçekliğe yeni açılımlar getirmesine neden olmuştur. Çekilmiş ve dijital olarak 

yeniden oluşturulmuş unsurlar bir arada kullanıldığında, izleyici dijital eklemeleri fark 

etmeyerek bu görüntüler arasındaki ilişkiyi zihninde tamamlar. İzleyici algısı 

gerçekliği kendisine sunulan kadarıyla almaya ve inanmaya hazır olarak gelir. Zira 

sinemanın gerçekliği senarist, yönetmen gerçekliğine onların seçimlerine dayandığı 

için zaten vereceği kararlar da onların kendi gerçekliğini yansıtır diyebiliriz. 

2.1. Tarihsel Süreçte Sinema Akımlarında Gerçekçilik Kavramı 

20 yy. sonlarında Fransa’da sanat dallarının genelinde dışa vurumculuk, natüralizm 

gibi akımların ortaya çıkmasıyla birlikte gerçeklik kavramına farklı yaklaşımların 

gelişmesine katkıda bulunurken temelde gerçekçi yaklaşım, sinemada fiziksel 

gerçekliğin manipüle edilmesi yerine müdahale edilmeden, olduğu gibi aktarılmasını 

savunmuştur. Bunun için de fiziksel gerçekliğe kendi toplumsal duruşlarını ya da 

bireysel ifade yöntemlerini dahil ederek yeni tür gerçekçilik yaklaşımlarını 

geliştirmişlerdir.  

Biçimcilerin sinemaya yaklaşımı farklıdır. Einstein’ın öne sürdüğü biçimcilik kuramı 

gösterge bilimsel kurama dayanır. Bu anlayışa göre sinemada gerçeği yansıtmanın 

mümkün olmadığı için gerçeğe müdahale ederek, onu yeniden anlamlandırarak inşa 

edilmesini savunmaktadır. 

“Sinema gerçekliğin bir asimptotudur. Asimptot, sonu olmayan bir eğrinin yakınında 

çizilmiş bir doğrudur. Uzadıkça eğriye yaklaşılmaktadır fakat asla ona tam olarak 

ulaşılması mümkün değildir.” (Bazin, 2011, s.213). Fransız film eleştirmeni ve film 

kuramcısı Andre Bazin ve sinemanın gerçekliğin temsili olarak sinemaya kavramsal 

olarak  değer atfetmiştir. Sinemanın yansıttığı gerçekliği, özellikle plan sekansların 

gerçeklik hissini arttırdığı üzerinde durmuştur.  

Sinemada akımların oluşması diğer sanat türlerindeki olduğunu iddia etmek 

mümkündür. Yani, dünyada yaşanan savaşlar, bunalımlar, küresel sorunlar, ekonomik 

krizler, ülkelerin bunalımları ya da toplumsal iz bırakan diğer durumlar sanata ve 



 

9 

sinemaya yansır. Yaşanan krizin şifası olarak ve ifade biçimine eksikliğinden, zamanın 

ruhundan (zeitgeist) ya da toplumsal koşulların ihtiyacı doğrultusunda bir akımın ya 

da yaklaşımın ortaya çıktığı gözlemlenir. Bu bağlamda akımlar toplumsal yapı, 

toplumu oluşturan ögelerle etkileşim halindedir ve bu etkileşimle birlikte bir değişim 

hatta dönüşümün gerçekleştiğini söylemek mümkündür. Büyük bir kuvvete sahip olan 

bu etki sinemanın bazen ilerlemesi için uygun bir ortam yaratırken bazen de 

gerilemesine ya da duraksamasına neden olduğu söylenebilir. Sinemada akım 

kavramı; bugünün olanaklarıyla, günün ana akıma eleştirel bir yaklaşım 

geliştirebilmeyi sağlarken diğer yandan egemen siyasi anlayışın ya da üretim 

mekanizmalarının dışına çıkılabileceğini gösteren örneklerle doludur. Gerçekçilik 

yaklaşımı ise sanatın hatta felsefenin gelişiminde her daim yerini alan bir kavram 

olmayı sürdürmüştür.   

2.2. Dışavurumcu Alman Sineması ve Eril Sinema Dili  

Dünyada ortaya çıkan sanat akımlarının ifadesinde dönemin ruhu, yaşanmakta olan 

olaylar ve dönemin ihtiyacı olan ifade biçimleri olarak yorumlayabiliriz. Bu dönemde 

de Almanya’nın içinde bulunduğu koşullar dahilinde sanatçılar ihtiyaç duydukları 

psikolojik ifadeyi diğer sanat akımlarından farklı bir şekilde ortaya koymayı 

seçmişlerdir. Toplumda baş gösteren adaletsizlik yönetim biçimlerindeki baskıcı rejim 

onları kendilerini baskılayan her tür yapıya isyan etmelerini doğurmuştur diyebiliriz. 

Almanya yönetiminin, insanları, tekdüzeleştiren rejimine, tüm kurulu düzenlere isyan 

ettirmiştir. Bu anlamda dışa vurumcu sinema akımında yaratım süresinde sanatçılar 

boyun eğmeye, içe kapanık yaşamaya isyanını duyguları ön plana çıkararak ortaya 

koymuşlardır. Dışavurumcu Alman sineması da bu toplumsal koşullardaki mevcut 

belirsizlik, kriz, otorite boşluğu gibi etmenlerin yansımalarında keskin ışık ve gölge 

kullanımları ve olağandışı dekor uygulamalarında kendini göstermiştir. Bu anlamda 

sanatçılar ruh hallerinin filmlerini yaratmışlardır diyebiliriz.  

Dışa vurumculuk yalnız bir sanat akımı ve akımın sanatçılarına verilmiş bir ad 

olmayıp özellikle Cermen ülkelerinin sosyal krizler ve düşünsel gelişme çağlarında 

ortaya çıkmıştır. Dışa vurumculuk insanın içine yönelmiş bir bakış bir hayat 

anlayışı, bir dünya görüşüdür. (Turani, 1971, s.499) 

Dışa vurumcu Alman sineması; bireysel ya da içsel gerçekliğin yansıtılmasını 

savunduğu gözlemlenir. Bunu geleneklere bir baş kaldırı niteliği taşıyan 



 

10 

ekspresyonizm toplum tarafından dışlanmışların yanında yer aldı. Ekpresyonist 

sanatçılar yeni bir düzenin inşa edilmesinde öncülük etme görevini yüklendi. 

Dışavurumcu Alman sinemasında dekorlar, makyaj ve aydınlatma büyük önem 

taşımaktaydı bu anlamda biçim, içerikten önce geldi. ruhsal çatışmaları, kişilik 

değişimlerini konu edindi. Doğal mekanlar yerine stüdyoları, gerçek dışı dekorları ve 

alışılmamış bir ışık tekniği kullanıldı. Ekspresyonizmin anlamı olan “sanatçının 

algıladığı gerçekliği bir sanat eseriyle somut, görünür hale gelmesidir. 

Ekspresyonistler insanların yaşadığı acıları, vahşeti, tutkuları, anlatırken savaş sonrası 

psikolojilerindeki çöküntüyü trajedi, korku ve kaosla ifade ettikleri söylenebilir. Bu 

bağlamda sinematografilerindeki ışık ve gölge arasındaki kontrast sert, dekorlar, aktör 

ve aktrislerin mimikleri abartı ve teatrallikle ifade ettiler. Bu da Alman anlatımcılığının 

kendine özgü öğelerini yaratmış oldu. Alman dışavurumculuğunun bir diğer 

özelliklerinden olan eserin merkezinde yer alan lanetli bir yaratık olmasıdır. Acımasız 

bir kaderin veya paranoya saplantısının simgesi olan bu yaratık simgesel anlamda 

eziyet ettiği kişilere üzerinden kendine ürkütücü bir anlam katar.  Nihilizmin savaş 

sonrasında beyaz perdeye yansımasıyla akım, nesnelliğe bütünüyle karşı çıkarak ve 

sadece yönetmenin bireysel bakışını ve iç dünyasını yansıtmaya çalıştı. Dışa vurumcu 

Alman sinemasına örnek olarak Nosferatu, Bir Dehşet Senfonisi (1922), Fantom 

(1922)'dur. Wiene’nin Doktor Kaligari’nin Muayenehanesi (1920) olarak sıralanabilir.    

Şekil 1. Robert Weine Dr. Kaligari’nin Muayenehanesi, 1920 

 

Kaynak: Richards, 2023. 



 

11 

Şekil 2. F.W. Murnau Nosferatu, 1920 

 

Kaynak: “Nosferatu le vampire”t.y.  

 

Şekil 1 Robert Weine Dr.Kaligari’nin Muayenehanesi (1920) filminin sahnesinde  

görüldüğü üzere genel planlar ya da balık gözü planlar, normal gözün algıladığı 

biçimin dışına çıkılarak sanki bir akıl hastasının gerçekliğinden ya da onun dünyayı 

ele aldığı biçiminde tasarlanmıştır. O dönemin Alman halkının savaş sonrası 

psikolojisindeki korku duygusu sinemasına da yansır. Dr. Caligari’nin Muayenehanesi 

filminin tüm detaylarıyla bu korku temasının filmin tasarımında yer almasına neden 

olduğu açıktır. Film, gerçekliğin yeniden inşasına bir örnek olarak dışa vurumcu bir 

biçimle tasarlanmış, kendi gerçekliğini yaratmıştır. Filmin hikâyesi, hikâyenin geçtiği 

kasabada bir cinayet işlenmesi sonucu bazı gerçekler orta çıkar. Dr. Caligari tabutta 

beslediği Cesare isimli bir figür, cinayeti işleyen kişinin bir kopyası olduğu ortaya 

çıkar. Cinayeti de Cesare işlemiştir. Dr. Caligari’nin yarattığı yanılsama herkesi 

kandırmaktadır. Burada verilmek istenen mesajın anlamıyla sembolik olarak açıkça 

ortaya konmuştur. Görünen ve görünenin ardındaki gerçeklik üzerine sorgulamayı 

gerekli kılan bir önermedir. Bu anlamıyla Dr. Caligari’nin yarattığı yanılsama, 

gerçekliğin üzerinde yarattığı yanılsamaya denk düşer. 

Şekil 2 örneğinde Bram Stoker’ın Drakula romanından uyarlanarak De F.W. Murnau 

yönetmenliğinde 1922 yılında   Nosferatu, Bir Dehşet Senfonisi isimli filmden bir 

sahne vardır. Film, Hutter isimli karakterin, Transilvanya’ya gitmesi ve orada 

karşılaştığı Kont Orlok adlı gizemli bir vampirin peşine düşmesini konu alır. Bu 

dönemin sinemasında gerçeklik kavramı kendine özgü bir deformasyonla ele 

alınmaktadır. Sahnelerin tasarımları teatrealliğin zirvesindedir ve her sahne için ayrı 

ayrı tasarlanmış planlar, çekim açıları bütünde kendine özgü bir dile sahiptir. Filmde 



 

12 

oluşturulan soyutlamalar ve soyutlamaların yarattığı anlamlar, dönemin 

Almanya’sının içinde bulunduğu psikolojik durumunu yansıtmaktadır denilebilir.  

Dış mekân çekimleri, film kandırmacaları ve etkileyici görüntüleriyle ürpertici bir 

ortamı yansıtan, büyük desteği öykünün günlük yaşam ortamında sergilenmesinden 

almaktadır. Negatif görüntülerin ve tek karelik çekimlerin kullanılmasıyla, doğalla 

doğa üstü dünyalar arasındaki ayrım sinema aracılığıyla anlatılır. (Kafalı, 1998, 

s.55) 

Dışa vurumcu sinema denildiğinde dönemin sanatçılarının içselliklerini imgesel 

yollarla dışa vurması olarak yorumlanabilir. Bu dönemin sineması kendini toplumun 

ruhsal durumundan ayrı tatmamaktadır. Yani Dışavurumcu Alman Sineması o 

dönemin ruhsal bunalımlarını ve korkularını sanat ve toplumun kabul ettiği normlara 

başkaldırı niteliği taşır. Bunu da gerçekte olduğu gibi olduğundan farklı olarak 

sanatçının kendi içinden geldiği haliyle olur. Bu sinema akımının kullandığı abartılı 

oyunculuk, büyük ve koyu gölgeli aydınlatmalar, çarpık, bozuk kadrajlar, sıkışmış 

mekanlar, alt açılar, fantastik, sıra dışı hikâyelerle bu akımda kendi gerçekliklerini 

yaratmış oldukları söylenilir.  

Dışa vurumcu Alman sinemasının en bilinen örneklerinden biri olan Dr. Caligari'nin 

Kabinesi filmi örneğine bakıldığında sanatsal ifade dilinin hem karakter yaratımı hem 

de sahneleme açısından keskin ve sert yapısı göze çarpmaktadır.  Karanlığın ve 

tekinsizliğin hâkim olduğu filmlerin dili de benzer bir tekinsizliği sürdürdüğünü 

söylemek mümkündür.  

1.Dünya Savaşı sonrasındaki dönemde erkekliğin rolü, karakterlerin yaratımlarında 

gözlemlemek mümkündür. Karakterlerin deliliğin ve başıboşluğun eşiğinde gezinen 

tekinsiz ve karanlık tiplerden oluşmaktadır. Kadın rolleri ise kadınlık tasvirlerinin 

uçlara taşındığı gözlenmektedir. Kadın karakterlerin tasviri ya erkek karakterlerin 

odağında yer alan yardıma ihtiyaç duyan ve arzu nesnesi kadın olarak yer alırken diğer 

yandan da kendisine yapılanların intikamını almak isteyen manipülatif baştan çıkarıcı 

kadın rolleri olan femme fatallere yer verilmiştir.  

Robert Wiene’nin 1920 yapımı Genuine isimli filmini Dr. Caligari’nin Muayenehanesi 

isimli filminden etkilenerek çektiği bilinmektedir. Erkekleri baştan çıkararak etkisi 

altına alan  ve onlara işkenceler yapan vampir benzeri özellikler barındıran bir kadının 



 

13 

hikâyesini anlatılmaktadır. Bu kadın rolünde kölelikten kaçmak ve kendisine yapılmış 

olanların intikamını almak isteyen baştan çıkarıcı bir kadın görülmektedir.  

Bu bağlamda Weimar sinemasında da görülebileceği gibi Alman toplumundaki 

dramatik sosyal değişimlere, özellikle de geleneksel erkek ve kadın rollerinin 

aşınmasına değinilmektedir.  

2.3. Sovyet Toplumcu Gerçekçiliği ve Eril Sinema Dili  

1917 Devrimi sonrasında Rusya’da sosyalistler, çok uluslu Rusya halkına yeni gelen 

devrimi ve sosyalizmi anlatmak üzere sinemanın propagandatif etkisini 

kullanmışlardır.   

Ekim Devrimi sonrasındaki süreç sinemanın temel malzemesi olmuştur. Hükümet 

bu süreçten sonra iletişime dair araçlarının kontrolünü devlet denetimine almıştır. 

Bu anlamda sinema, tiyatro, basın ve edebiyat devletin kontrolünde ve 

yönlendirilmesi çerçevesinde gerçeklemiştir. Bu durumun en önemli amacı var olan 

yeni düşüncenin halka anlatılmasının yanında her alana geniş şekilde yayılmasının 

istenmesidir. (Rotha, 2000, s.145-146) 

 Bu anlamda Sovyet hükümeti sanata olan desteğini kontrol altına alınarak ve 

yönlendirmelere dayalı ideoloji dışındaki yapıtlara alan açmayan propaganda temelli 

oldukları söylenebilir. 

Sovyet toplumcu gerçekçi akımı döneminde Kuleshov, Vertov, Prdovkin ve Eisenstein 

gibi yönetmenler pek çok örnek bırakmıştır. Bunlardan bazılarının isimleri: 

Protozonov’un yönetmenliğini yaptığı “Maça Kızı”, “Sergius Baba”, Vladislav 

Strateçiv’in “Şahane Lyıkodina”, “Hayvanlar Arasından Eğlenceli Sahneler”, “Orman 

Sakinlerinin Noel Gecesi” gibi çizgi ve çocuk filmleri bulunur. Bunun ya sıra Yagodka 

Lyubvi’nin “Aşkın Meyvesi”, Sumka Dipkuryera’nın “Diplomatik Çanta” “Arsenal” 

ve “Toprak” isimli filmlerdir.  



 

14 

Şekil 3. Potemkin Zırhlısı, Odesa Merdivenleri, 1925 

 

Kaynak: Britannica, t.y.  

 

Şekil 4. Potemkin Zırhlısı, Silah Sahnesi, 1925 

 

Kaynak: “Potemkin-still6”, t.y.  

 

Sovyet toplumcu gerçekçi sinemanın en önemli örneklerinden biri olan Sergei 

Eisenstein’in 1925 Sovyetler Birliği yapımı “Potemkin Zırhlısı” filminden merdiven 

sahnesi o dönemin gerçekliğini ortaya koyan en iyi örneklerdendir. (Bkz: Şekil 3) 

Film, 1905 devriminin canlandırması olarak kurgulanmıştır ve Çarlık Rusya rejiminin 

yıkılma öncesi askerler arasında ortaya çıkan başkaldırıları ve huzursuzluğu ve gemide 

yaşanan isyanı anlatır. Çarlık yönetiminin zorba uygulamalarını dramatize edilerek 

sunumu ve yönetmenin kullandığı göstergeler, derin anlam katmanları yaratır. 

İnsanlar, Odessa Limanı’nda beklerken saldırıya geçen Çarlık askerleri gelir ve 

insanlar kaçışırlar. (Bkz: Şekil 4) Birçok insan merdivenlerden inerken yaralanır ve 

orada hayatını kaybeder. Çarlık yönetiminin Rus halkına olan davranışları, şiddetle 

özdeşleştirilmektedir. Dramatik anlatı burada Çarlık yönetiminin toplumsal 

gerçekliğinin el altından çökertmeye çalışıldığı söylenebilir. Bu bağlamda Odesa 

Merdivenleri filmin doruk noktası olma özelliğini gösterir. Haraketin uzun sürdüğü ve 

müziğin etkin kullanıldığı bu sahnede Çarlık katliamının en etkili şekliyle 

vurgulandığı sekanstır. Askerler öldürmek üzere hareket eden ruhsuz robotlar gibi 



 

15 

merdivenlerden aşağıya doğru inerlerken insanları ateş ederek öldürürler. İsyana 

karşıtı insanlar, vahşice öldürülürken, insanlar da askerlerden daha zayıf gösterilir. 

Ateş esnasında Odessa halkı merdivenlerden aşağı koşmaya başlar. Bu sahnede 

kullanan kurgu tekniğinde kesintiler, gerilimi arttırır. Sahne doruk noktasına 

geldiğinde ise gerilimi artırmak için çekimler kısalır.  Bu gibi kurgu teknikleriyle ve 

anlatımdaki sadelik itibariyle gerçeğe yakınlığı hem toplumcu gerçekçi sinema 

örnekleri arasında en önemli yere sahiptir. Eisenstein’ın kullandığı bu yöntem, yakın 

plan çekimleriyle sembolik anlamlar çıkarmak ve etkisini gösterge bilimden alır. Ek 

olarak art arda gelen eylemlerini birleştirmek üzere kullandığı bir teknik olan paralel 

kurgu tekniğiyle Eisenstein yeni bir kavram yaratmak için kullanır. “Hamile bir kadın, 

ateşlenen silahlar ve korku dolu bakışlar gibi kendi başına hiçbir anlam ifade etmeyen 

görseller, Eisenstein’in kurgusunda yan yana gelerek efsaneleşmektedir.” (Gevgilili, 

2014, s.49). 

Öte yandan Çarlık yönetimin askerlerinin yaralı bir çocuğunu kucağında taşıyan kadın 

(Bkz: Şekil 4) bebek arabasıyla küçük çocuğunu taşıyan anneyi (Bkz: Şekil 4-6), 

öldürüyor olması da Çarlık yönetiminin zulmünün derecesini göstermektedir. Bu 

dramatik göstergelerle yapılandırılmakta olan toplumsal gerçeklik formu, Çarlık 

yönetimine dönük karşı duruşunu sembolize etmekte olduğu söylenebilir. 

Sovyet Toplumcu Gerçekçi akımının sanatçıları, hikâyelerini sokaktan almış ve yine 

halkın anlayabileceği eserler üretmişlerdir. Bu da onları gerçekliği belgesel sinemaya 

çok yakın bir tavırda üretmeye itmiştir. Sovyet yönetmenler teknik anlamda her ne 

kadar özgür bırakılmış olsalar da içerik olarak bir ideolojinin propagandasına bağlı 

kalmak zorunda kalmışlardır. Bu da süreç olarak belgesele yaklaşan gerçekçi bir 

sinema yaratılmasına yol açmıştır. Halka seslenmek isteyen bu ideoloji halkın 

anlayabileceği onların içerisinden konulara yönelmiş ve öyküsünü sokaklardan 

almıştır. Bu gerçekçi yaklaşım doğal bir anlatımı da beraberinde getirmiştir. Dünya 

sinemasına birçok yenilik getiren Sovyet Sineması günümüze kadar birçok ülke ve 

yönetmen sinemasını etkilediğini söylemek mümkündür. 

Sinema dili bağlamında ise Sovyet Toplumcu Gerçekçiliği yapısını eski Ortodoks 

uygulamalarından sıyrılış ve kısıtlayıcı ataerkil cinsiyet yükümlülüklerinden çıkış 

üzerine kurulmuş gibi olsa da Sarah Ashwin’in belirttiği üzere Sovyet döneminde 

cinsiyet ‘temel düzenleyici ilke’ (Ashwin 2000)  olmaya devam etmiştir. Komünizmin 

ilkelerinde oluşan toplumsal cinsiyet kavramı yönetimin belirlediği bir anlayış haline 



 

16 

gelmiştir. Eşitlikçi Sovyet ilkeleriyle örtüşen kadınlara ev dışında çalışma hakkı 

tanındı ve öte yandan çocuk dünyaya getirme özellikleri nedeniyle de kadınların 

yüceltildikleri bilinmektedir.  

Şekil 5. Potemkin Zırhlısı, Odesa Merdivenleri, 1925 

 

Kaynak: “Potemkin Zırhlısı”, t.y.  

 

Öte yandan sinema tarihinin en iz bırakan Sosyalist Gerçekçi filmlerinden olan 

Eisenstein’in 1925 yapımı olan Potemkin Zırhlısı isimli filminde yönetmenin kadınları 

tasvir etme şekli dikkate değerdir. Dönemin koşulları göz önünde bulundurulduğunda 

ataerkil sistem tarafından çizilmiş olan idealize kadın algısı hassasiyetle ve saygıyla 

çizilmiş bağımsızlık duygusu içinde ele alındığı gözlemlenmektedir. Şekil 5 örneğinde 

görüldüğü üzere özellikle merdiven sahnesi öncesinde yine merdivenlerde birbiriyle 

selamlaşan, vedalaşan insanların bulunduğu sahnede iletilen mesajın birbirleriyle 

uyum ve barış içinde olmaları yönünde olduğu söylenebilir. Sıçramalı kurguyla 

gösterilen kadınlık portreleri görülür. Yaşlı bir kadının yanındaki genç kıza sarılarak 

gülüşmesi aktarımsal dişil bilgeliğin bir yüzünü anımsatırken diğer yandan peçesini 

indiren bir kadın, beyaz elbiseli bir kadının beyaz şemsiyesini açması saflığın 

gelebilecek bir yağmura hazırlanmasını ve küçük bir çocuğa şefkat gösteren anne 

figürünün işaret ettiği yerden sonra aniden saldırının başlaması bu barış atmosferine 

dönük saldırıyı işaret ettiği düşünülebilir. Ardından gelen sahnede ise saldırının erkek 

askerler tarafından halka ateş açılmasıyla küçük çocuğun öldürülmesi gelmektedir. Bu 

sahneden sonra tırmaman dramatik yapıda kadının rolü saldırı süresince 

belirginleşmektedir. Kadının kucağında taşıdığı yaralı çocuğunu askerlerin karşısında 

getirdiği sahnede erkeklerin kendilerine getirdikleri karanlık adalet duygusuyla karşı 

karşıya bırakmaktadır. Annenin askerlerin arasındaki ateş hattının arasında kucağında 

çocuğuyla tek başına kalışındaki sahnede askerler onlara doğru ilerlerken halka ve 



 

17 

anneye ateş açmaya devam ettikleri görülmektedir. Bu sahne bağlamında iktidarın 

acımasız biçimi olarak askerler, çocukla annenin daha önceki sahnede yer alan 

görsellerle sıçramalı kurguyla bir araya getirilerek annelik kavramıyla askerlerin de 

annelerin çocukları oldukları mesajı yaratılmaktadır. Bir yanda sosyal açıdan sert ve 

acımasız bir iktidar diğer yandan kucağında ölü çocuğuyla onurlu ve şerefli bir kadını 

koymaktadır. Devam eden sahnede askerlerin ateşiyle yaralanan ve ölmekte olan 

insanların yüzlerindeki dehşet göze çarpmaktadır. Bebek puseti taşıyan bir annenin 

öldürülüşündeki sahnede ise annenin ölümüyle küçük bir bebeğin tek başına 

kalmasının ardındaki mesaj açıkla okunduğu söylenebilir. Çocukları doğuran ve 

büyüten annelerin bakımının ve şefkatinin öldürüldüğüne dönük mesajı olarak 

okunabilmektedir.   

Potemkin Zırhlısı’nın eril sinema dili açıklıkla göstermektedir ki kadınları kontrol 

eden eril sistem altında savaştan ezilen masumlar olarak çizilmektedir. Film toplumsal 

cinsiyet rolleri bağlamında geleneksel olmasına rağmen kadınların toplumsal 

yaşamdaki rollerine dönük öneminin de bilincinde olduklarını söylemek mümkündür. 

Kadınları cesur ve kendileri ve çocukları için canla başla savaşabilen varlıklar olarak 

gösterilirken, aynı kadınların aynı zamanda kendi ulusları ve gelecekleri için en iyiyi 

isteyen insanlar olarak resmedildikleri de dikkate değerdir.  

2.4. Fransız Şiirsel Gerçekçiliğinde Eril ve Dişil Eğilimler 

Fransız Şiirsel Gerçekçiliği denildiğinde sinema ve şiir ile sözcük ve sinemada imge 

arasındaki ilişkiyle benzerlik gösterdiğini söylemek mümkündür. Sözcükler yan yana 

gelerek ortaya çıkardıkları sanat, şiiri oluştururken sinemada da imgeler benzer bir 

sanatı yaratmaktadırlar. Mesaj aktarıcısı olarak göstergeler, filmlerin genelinde 

anlatıya uygun olarak kullanılarak, güçlü çağrışımlarıyla istenilen anlamların 

yaratıcılarıdır. 

O dönem dünyada yaşanan ekonomik buhran sonrası toplumda yaşanan 

olumsuzlukları, çarpıklıkları, yaklaşan savaşa karşı savaş karşıtı bir dille anlatan 

Fransız Şiirsel Gerçekçilik akımı lirik anlatının ön planda olduğu sıradan yaşamın 

içindeki şiirselliği dile getirmektedir.  

Öncü (avangard) sinema çalışmalarının ulaştığı sonuçlardan yola çıkan bu 

yönetmenler, yalnızca sinemanın özgün bir dili olması gerektiğini önemsemekle 



 

18 

yetinmeyip, filmin toplumsal içeriğini de öne çıkardılar ve filmin olabildiğince çok 

sayıda seyirciye ulaşmasını amaçladılar. Böylece otuzlu yılların Fransız sineması, 

öncü çalışmaların ilkelerini geliştirerek, günlük yaşama, toplumsal ve ideolojik 

sorunlara, politikaya değinen konularıyla, ülkede yaşanan çelişkileri, çatışmaları 

gündeme getiren bir sinemanın temellerini attı. (Teksoy, 2014, s.265) 

Şiirsel gerçekçi akımın sineması genel olarak işçi sınıfı mahallelerinde yaşayan  

sıradan insanların yaşamlarına odaklanmışlardır. Filmlerdeki karakterler, karmaşık 

değerde ahlaki niteliklere sahip ve bütünüyle erdemli veya tamamen kusurlu olarak 

sınıflandırılamayan türde yaratılırdı. Bu karmaşıklık durumu hikâyelere derinlik 

katıyor aynı zamanda da izleyiciyle yakın bir ilişki kurulmasını mümkün kılıyordu. 

Şiirsellik’ ve ‘Gerçekçilik’ olarak iki anlam içinde değerlendirilebilecek bu akımın 

şiirsel yönü çevre seçimi ve film karakterlerinin davranışlarında yatmaktadır. Islak 

caddeler, sisli limanlar ve kır kahvelerinin mekân olarak kullanıldığı çevrelerde, 

film karakterlerini asker kaçakları, umutsuz katillerden oluşmuş erkekler ve yaptığı 

evlilikte mutlu olamamış̧, yeni aşkında mutluluğu arayan kadınlar oluşturur. Bu 

kadınların sevgiye inanmadıkça ruhunun gizlerini açmanın imkânsızlıkları 

anlatılarak konu olarak imkânsız aşklar ele alınmaktadır. Akımın ‘gerçekçilik’ 

yönünü ise karakterin karşılarına çıkan yaşamın katılığının simgesi olarak görülen 

polis ve gangsterlerin varlığıdır. (Onaran, 1986, s. 138) 

Fransız şiirsel gerçekçiliği, gerçekliğin özüne inmeyi amaçlarken diğer yandan da bazı 

duygu durumlarının tasvirini yaparken gerçekliğin ötesine geçmeyi amaçlamış bir 

yaklaşımdır. Yani kullandıkları şiirsellikle gerçekliği olduğundan daha güzel 

göstermek onların yaklaşımlarının tutumu olduğu söylenebilir. Kullandıkları plan 

sekanslarla, alan derinliklerinin kullanıldığı sinematografi ve yüksek kontrast içeren 

aydınlatma teknikleriyle duygusallığın katmanlarını derinleştirmiş olduğu ileri 

sürülebilir. 

Şiirsel gerçekçi sinemanın filmleri görsel açıdan incelendiğinde; görüntülerdeki 

durağanlık ve bir tür melankoli göze çarpar.  Sinematografide gözlemlenen sisin etkisi 

olan gizemlilik durumu, sahilin sessizliği ve doğanın ıssızlığı, kontrast aydınlatmalarla 

karanlık, parçalı ışıklı mekanlar yaratılmak istenen gerçekliği dramatize ederek 

imgeleştirmektedir.  Yani bir bu imgeler izleyicide gösterilmeyeni kendi zihninde 



 

19 

tamamlayabileceği, izleyiciyi imgeler yoluyla şiirselliğe davet etmektedir bu yönüyle 

bu akımın gerçekliği şiirseldir. 

Şekil 6. Jean Renoir, Oyunun Kuralı,1939 

 

Kaynak: “The Rules Of The Game”, t.y.  

 

Şekil 7. Jean Renoir, Oyunun Kuralı, 1939 

 

Kaynak: “The Rules Of The Game”, t.y. 

Jean Renoir’in “Oyunun Kuralı” (1939) isimli filminde hikâye hafta sonu için bir kır 

evinde bir araya gelen Fransız burjuvazisinden insanların karmaşık ilişkileri etrafında 

konumlandırılmıştır. Film, sosyal, sınıfsal ve karakter arası, kültürel eleştirilerde 

bulunur ve izleyiciyi sınıfsal farklılıkların dışından bir yerden daha ve eşitlikçi bir 

toplum yapıdan bakmaya davet eder diyebiliriz.  

Filmdeki burjuva topluluk, Fransız toplumunun temsili olarak yorumlanabilir. Şekil 6 

örneğinde, filmin kadın karakterlerinden Cristine beyaz ipek veya fırfırlı yakalı dantel 

kıyafetleriyle modernizmin bir tür temsili olan abartılı kıyafetleriyle Robert isimli 

karakteri odasında ağırladığında ise kıyafetleri değişiyor ve egzotik sayılabilecek 

kıyafetler giyiyor. Filmde sezilen bu modernizmin sahteliği ve insan ilişkilerine 



 

20 

yansıyan yüzüdür. Filmdeki karakterler, modernliğin ya da burjuvazinin etkisiyle yok 

olmaya yüz tutmuş değerleri aradıkları görülmektedir.  

Diğer yandan Şekil 7 örneğinde tüketim toplumuna yaptığı göndermede burjuvazinin 

eğlenceleri, lüksleri, bu sınıfın misafirperverliğinin parçası olan partilerinden bir sahne 

verilir.  Sınıfsal farklılıkların insan ilişkileri üzerindeki etkileri, burjuvalar ve 

hizmetçileri arasındaki farklılıkla gösterilir. Çatışmanın diğer bir unsuru ise 

karakterlerin ahlaki değerleri ve yaşam biçimleri üzerinden de vurgulanmaktadır. 

Farklı sınıfsal yapıların salt ekonomik bir gerçeklik farklılığı yaratmadığını aynı 

zamanda da kültürel bir yapının da farklılığına dair bilgiler verdiğini söylemek 

mümkündür. 

“Şairane gerçekçilik ekolünün temel gayesi gerçekçilikteki şiiri veya şiirdeki 

gerçekçiliği yakalamak ve bunu harekete bağlamaktır.” (Dorsay, 1985). Bu anlamda 

denebilir ki bu akımın sanatçıları eserlerini üretirlerken salt dışsal olarak gördükleri 

nesnel gerçekçilikten beslenmezler aynı zamanda da kendi içlerinde taşıdıkları 

gerçekçiliği, duyguyu, algılayışı dışsal olanla birleştirirler. Yani bir nevi şiirin 

kendisinde olduğu gibi şairane gerçeklikte de içsel bir gerçeklik algısı ve onu ifade 

eden bireysel bir üslupla bütünleşir. 

1930'ların Fransa'sında doğan ve 1960'ların sonlarına kadar etkili olan bu sinema 

akımı, gerçekçi bir anlatım tarzını şiirsel ve duygusal unsurlarla birleştirmeyi 

amaçlamakta olduğu söylenebilir. Bu akımın kadın karakterleri salt yüzeysel figürler 

olarak değil, aynı zamanda derin ve karmaşık bireyler olarak tasvir edildiği 

gözlemlenir. Karakterler, genellikle toplumsal cinsiyet rollerini aşan ve iç çatışmalar 

yaşayan, duygusal deneyimlerinin de yer verildiği gibi çok yönlü karakterler olarak 

tasvir edildikleri söylenebilir. Kadın karakterlerin kendilerine biçilen normlara 

meydan okuyan ve kendi kimliklerini keşfetmeye çıktıkları gözlemlenmektedir. Bu 

bağlamda akımın dişil eğilimi kadın kahramanın yolculuğunun anımsatan içsel 

yolculukları barındırmaktadır. Bu akımın filmleri aynı zamanda kadınların iç 

dünyalarına da odaklanmaktadır onların duygusal deneyimlerine yer verilirken 

karakterlerin düşünceleri, arzuları, umutları ve hayal kırıklıklarına değinilmektedir.  

Jean Renoir’in “Oyunun Kuralı” (1939) filmindeki karakterler bağlamında karakterler 

cömert bir açıklıkla ele alınmaktadır. Hemen hemen her karakterin yalan söylemesi ve 

bunu başkasına zarar vermemek için yapmasından başlayan bir tür kanun sorunu 



 

21 

olarak yorumlanabilecek bir anlayışa sahiptir. Yani Renoir filmde problemi toplumsal 

cinsiyete mal etmek yerine eşit olarak dağıttığı gözlemlenebilir. Örneğin Robert 

karakterinin güzel ve sadık bir eşi ve evliliği olmasına rağmen evliliğin başından beri 

eşini aldatmaktadır. Diğer karakter olan Lezzie karakteri bir ayakkabıcıyla evlidir ve 

sanki her fırsatta ondan kaçmak istemekte gibi çerçevelenmektedir. Bu bağlamda eril 

ve dişil eğilimler bu film itibariyle karakterlerin dağılımında ve hikâyenin 

kurulumunda denge üzerinde olduğunu söylemek mümkündür. Yönetmenin anlatım 

dilindeki esneklik belirli bir kişiye veya çifte odaklanmadan sosyal dünyada "herkesin 

kendi nedenleri vardır ya da herkes kendi açısından haklıdır kavramına işaret 

etmektedir. Bu yönüyle filmin dişil anlatıya sahip doğasını ve herkesin eylemleri 

birbirinin içine geçen yapıyla onayladığını söylemek mümkündür.  

2.5. İtalyan Yeni Gerçekçiliği ve Eril, Dişil Eğilimler 

1945’lerde İtalya’da doğmuş olan İtalyan yeni gerçekçi akımı daha sonraları İtalya 

dışındaki ülkelerde yerini almaya başlamıştır. Akımın ortaya çıkışında en büyük 

etkenlerden biri içinde bulunduğu bunalımlı atmosfere bir alternatif olarak sinema 

yaratmakken bu akımın filmleri daha sonraları sinemaya yeni bir ses getirmiştir.  

Akımın, düşünsel zemini toplumcu gerçekçiliğe, anlatım dilinin kökleri ise şiirsel 

gerçekçiliğe dayandığını söylemek mümkündür. Zira bu akımın sanatçıları sinemayı 

belgesele yakın bir gerçeklikle anlatmaya ve bu gerçekliğin sokaktan sağlamaya 

çalışmışlardır. Öte yandan da gerçekliklerinin temsilini de kendi içsel gerçeklikleri 

üzerine kurmuş oldukları söylenebilir.  

Yeni Gerçekçilik Akımı’na göre sinema genel erkek ve kadınlar uğraşır, gerçek me- 

kanlarda çekimler yapar, belgesel tarzı ken ine örnek alır. Yeni Gerçekçi 

yönetmenler doğal ışık kullanmışlar, savaştan zarar görmüş ülkelerin sokaklarında 

çekimler yapmışlardır. Kamera gerçeğin en iyi anını yakalamaya çalışırken 

oyunculukta da olağan mimikleri ve mizanseni oluşturan hikâyeyi görselleştirdiler. 

Doğaçlama yolunu seçerken çerçeveleme ve kamera hareketinde esnekliği tercih 

ettiler. Her şeyden önemlisi hayatın acı tecrübesine yakınlığı kural haline getirdiler. 

(Biryıldız, 2000, s.66-67) 

İtalyan yeni gerçekçiler için sinema ana akım sinemadan farklı olmalı ve kendini farklı 

bir şekilde var etmek üzere yola çıkmıştır.  Hollywood’un stüdyo ortamlarındaki yapay 

ışıklandırmaları yerine doğal ışığın ve savaş sonrası yıkılmış sokaklarını 



 

22 

kullanmışlardır. Diğer yandan bu akımın gerçeklik kavramı içsel gerçekliğe 

dayandığından duyguları ön planda olduğu hikâyeler anlattılar ve sinematografileri de 

buna uygun olarak lirikti. Oyunculuk konusundaki seçimleri, senaryo seçimlerinde 

olduğu gibi özgürlerdi yani senaryoya bağlı kalmaksızın doğaçlamalara yer 

vermişlerdir. Hikâyelerinin temalarını ise işçi sınıfının yoksul durumu, ülkedeki 

yaşanan savaş sonrası yaşanan ekonomik, ruhsal çöküş ve de yaşanan acılar ve 

yoksulluklar üzerinden seçtikleri görülebilir. 

İtalyan Yeni- Gerçekçilik akımının en önemli filmlerinden bazıları: Roberto 

Rosselini’nin filmi Roma Açık Şehir, 1945, (Hemşeri, 1946), (Almanya Yılı, 1948), 

Lychino Visconti’nin Beautiful (1951) isimli filmi, Vittorio de Sica’nın Sadri idi 

Biciclette (1948) isimli filmi, Guiseppe de Santis’in Bitter Rice (1949) isimli filmi, 

Roberto Rosselini’nin  L’amore (1948) ve Obsession (1943) gibi filmler sayılabilir.  

Şekil 8. Bisiklet Hırsızları, Vittorio de Sica, 1948 

 

Kaynak: Gerakiti, 2023. 
 

Şekil 9. Bisiklet Hırsızları Vittorio de Sica,1948 

 

Kaynak: "Ladri di biciclette’ e la critica", t.y.  



 

23 

Yine yeni gerçekçi filmlerin senaryolarına baktığımızda, olay örgüsü ve entrika 

açısından zayıf olduklarını, hatta çoğu zaman melodrama kaçtıklarını görürüz. Bu 

filmlerde önemli olan kişiler ve onların içinde bulundukları toplumsal ortamdır. 

İtalyan yeni gerçekçi filmlerinde başlangıçta sosyolojik birtakım saptamalar öne 

çıkar, sonraları ise siyasal bir içeriğe bürünürler. (Coşkun, 2009, s.175-176) 

Örneğin Yeni Gerçekçi Akımının en önemli film örneklerinden biri Vittorio De 

Sica’nın La Ladri di Biciclette (Bisiklet Hırsızları- 1948) filmidir. (Şekil 8 ve Şekil 9) 

Bu film, İtalyan Yeni-Gerçekçilik akımının tüm özellikleri taşıdığını söyleyebiliriz. 

Filmin atmosferine bakıldığında arka planda İtalya’nın yoksul sokaklarında puslu ve 

yağışlı bir havada gerçek yaşamla iç içe geçen bir gerçeklik görülür.  Vittorio de Sica, 

bu filmde belgesele yaklaşan gerçeklik kurulumuyla samimiyetin ön planda olduğu, 

oyunculukta ve hikâye anlatımında doğallığı, kentin bitkin ve yorgun sokaklarını 

sinemaya taşımıştır. Şekil 9’da filmin ana karakteri  Antonio’nun yaşadığı çaresizlik 

İtalyan halkının savaş sonrası ruhsal durumunun yansıması olduğu söylenebilir. Yani 

metaforik bağlamda bisiklet imgesi bu filmde savaş sonrası halkın umudunu sembolize 

etmektedir. Hırsızların ise aynı umudun hırsızları olarak yorumlamak mümkündür. 

Film, yaşamın içinden yaşama tutulan bir ayna gibi oluşuyla İtalyan Gerçekçi 

sinemasının en özgün örneklerinden olduğunu söylemek mümkündür. 

Dişil ve eril dişil sinema dili bağlamında İtalyan Yeni gerçekçi sinema toplumsal 

cinsiyet rollerinin ve kentsel temsilin önemi yerine kuzey ve güney İtalya arasındaki 

kutuplaşmaya odaklandığını ve geleneksel temsil üzerinden ele alındığını söylemek 

mümkündür.  

 Filmlerde, kadın rolleri ve kadın cinselliğinin ifadeleri, ya eski erkek arkadaşına 

ihanet eden karakterler ya da savaş nedeniyle "kadınlıklarından" yoksun bırakılan 

kadınların sapkınlıkları gibi uç örneklerle tasvir edildikleri gözlemlenmektedir.  

Öte yandan Bisiklet Hırsızları filmi örneğinde İtalya'nın savaş sonrası karşılaştığı 

zorlukları anlatan filmdir.  Filmdeki Maria karakteri cinsiyet normlarını hem altüst 

etmekte hem de onlara uymaktadır. Erkeklik kavramı daha çok tahakküm, güç ve 

rasyonellik ile ilişkilendirilirken, kadınlık zayıflık, teslimiyet ve duygu ile 

ilişkilendirilmektedir. Erkeklik ve kadınlık konusundaki geleneksel anlayış biçimi 

filmde birbirine geçmektedir. Örneğin filmin başında Maria karakteri, Antonio'dan 

daha pragmatik, güçlü ve rasyonel göründüğü için zaman erkeksi bir rolde yer alırken 



 

24 

ve Antonio'nun bisikleti geri almak için çarşaflarını satma gibi ustaca bir çözüm bulan 

kişi odur ardından bisikletine yeniden kavuşur ve işi kabul eder. Daha sonrasında 

Maria’nın Antonio'nun bisikletinin çalınmasına verdiği duygusal tepkide Antonio’nun 

bakış açısından zayıf görülen daha geleneksel kadınsı özellikler de sergilediği 

görülmektedir.  

Maria'nın filmdeki son sahnesinde ise Antonio'nun bisikletini bulma yolculuğunda 

onun itaatkarlığında ve geri planda kalan rolü gösterilmektedir. Antonio işi kabul edip 

daha sonra bisikletini bulmak için yola çıktığında ise evin reisi olarak hakimiyetini 

yeniden teyit eder ve bu da Maria'yı daha geleneksel olarak kadınsı bir rolde bıraktığı 

söylenebilir.  

2.6. Yeni Dalga Akımı ve Dişil Sinema Dili 

Yeni dalga akımı Fransa’da 1968 hareketinin etkisiyle ortaya çıkmış ve daha 

sonrasında hızla dünyada etkisi duyulmaya başlamıştır. Dönemin en önemli özelliği 

ana akım sineması olan Hollywood’a karşısında sinemaya yepyeni bir soluk getirmiş 

olduğunu söylemek mümkündür. Yeni Dalga akımında sanatçılar sadece film 

yapımında değil felsefe ve film eleştirisi alanında de kendilerine özgü bakış açıları 

ortaya koymuşlardır. 

İlk modern sinema akımı Yeni Dalga, planlı bir hareket değildir. Siyasi, kültürel, 

ekonomik ve teknolojik açılardan uygun şartların oluşmasıyla kendiliğinden ortaya 

çıkmıştır. Akımın, belirli kuralları veya akımın içinde kabul edilen kuramcıların, 

eleştirmenlerin, yönetmenlerin sadık kaldığı bir manifestoları yoktur. Dönemin 

ruhuna uygun biçimde özgürce yazılarını yazmış, filmlerini çekmişlerdir. Film 

çekmek için teknik bilgiye gerek olmadığına, sinema kültürüne sahip birinin roman 

veya deneme yazarı gibi düşüncelerini sinema ile aktarabileceğine inanmışlardır. 

(Teksoy, 2014, s.484) 

Yeni dalganın planlı olmayışı ve herhangi bir manifestolarının olmayışı bir yandan 

onları özgürleştirirken diğer yandan da bir dalga metaforunda olduğu gibi zamanın 

ruhunun yükselen duygu ve düşünceleriyle uyumlu üretimler yaptıkları gözlemlenir. 

Bu dalga sinemanın sahillerine vurmadan uzun süre önce oluşmuştu. Çeşitli 

dalgacıkların teknolojik, kuramsal, felsefi, eleştirel - birbirlerini güçlendirmesinin 

bir sonucuydu ve onun yankıları hala hissediliyor. Yeni Dalga bize ebediyen 



 

25 

değişmiş, genişlemiş, daha güçlü, daha etkili ve daha duyarlı bir sinema bıraktı. 

(Monaco, 2006) 

Bu bağlamda yeni dalga, dönemine getirdiği sinemasal ve felsefik temelli birikimle 

hala etkisi süren kalıcı nitelikli bir iz bıraktığı söylenebilir. Şöyle ki yeni dalganın 

kıyıya getirdiği hediyeler olan özgürlüğü, eşsizliği ve yaşamın değerlerine olan 

duyarlılığıyla sinema tarihinin incilerinden olduğu söylenebilir. 

Dar bütçeli olmaları, senaryoyu da yönetmenin yazmış olması, edebiyat 

uyarlamalarından kaçınılması, stüdyo çekimleri yerine sokaklarda yapılan 

çekimlerin ağırlık kazanması, gün ışığının yapay ışığa yeğlenmesi, tanınmış 

oyuncuların oynatılmaması, çekimler sırasında doğaçlamaya da yer verilmesi ve 

kurgunun yerini uzun planlara bırakması… (Teksoy, 2014, s. 484) 

İtalyan yeni gerçekçiler gibi yeni dalga sanatçıları da yapay olandan uzak durmuş, 

gerçekliklerini dışsal olanla içsel olanın uzlaştığı bir zemin üzerine kurmuşlardır. 

Kurgunun yerine sahnelemede doğallığı ön plana alarak plan sekanslara ağırlık 

vermişler ve gerçeklik algısını bu yönüyle güçlendirmişlerdir. 

‘Yeni Dalga Akımın yönetmenleri hikâyelerini politize etmeden ve de toplumsal 

olaylarla ilişkilendirmeden anlatmışlardır. Onların hikâyelerindeki karakterler daha 

çok gezginler, anti kahramanlardır.  Monologlara dayalı varoluşsal soruların cevapsız 

yanıtları üzerinden yönetmenlerin kendi dünyalarını anlattıkları filmler olduklarını 

söylenebilir.  

Yönetmenler sıkça birinci tekil şahıs anlatısını öne çıkaran monologları ve cevapları 

net şekilde dile getirilmeyen sorulara yer vermişlerdir. “Her yönetmen kendi dünyasını 

anlattığı için, Yeni Dalga bir okula dönüşememiş, sonuçta bireysel ve bireyci bir 

sinema anlayışı ortaya çıkmıştır.” (Teksoy, 2014, s.484). Yeni Dalga filmlerinin 

karakterleri yönetmenlerin kendi dünyalarındaki bireyciliğin de yansımasılar olduğu 

için karakterler, birer varoluşçuluk fenerleri gibidir.  Özgür karakterler, özlerini ve 

değerlerini kendileri oluştururlar. Bu dünyada yer alan duygu durumları da 

yönetmenlerin o dönem hissettikleri iç sıkıntılarına, varoluşsal bunalımlara ve dahası 

sanat için sanat anlayışına yönlendikleri gözlemlenir. Varoluş felsefesinin Sartre ve 

Camus’cu anlayışın Yeni Dalgayı oluşturan gerçekliğin atmosferini yarattığını 

söylemek mümkündür.  



 

26 

Gerçekte bir çekim senaryosu olmadan çalışırım; hazırladığım tek şey sadece 

diyaloglardır. Ve eğer alışılagelmiş̧ yöntemlerle yapmam gereken hassas bir çekim 

olursa Antoine’ın psikologla olan sahnesi gibi herkesi oradan uzaklaştırırım ve 

kendimi oyuncularla kamerama kilitlerim. Bir fılmin en iyi anlarını bir senaryoya 

sıkıştıramazsınız. (Manvell, 1966, s.69) 

Yeni Dalga yönetmenleri, yenidir, özgürdür. Hem film yapma teknikleri açısından 

hem de hikâye anlatımı açısından özgürdürler. Film çekerken senaryoya bağlı 

kalmayan yönetmenler içsel gerçekliklerine bağlı kalarak o anda çıkan hikâyeyi 

değiştirirler ya da o anda yazarlardı. Özellikle kurguda kullandıkları jump cutlarla 

(sıçramalı kurgularla) sıra dışı bir anlatımda izleyiciyi şaşırtmayı ve kendilerini bu 

yönde ifade etmeyi seçmişlerdir. 

Godard, Serseri Aşıklar filminden sonra yarattığı yenilikçi dalga sinemada devrim 

niteliği taşıdığı ileri sürmek mümkündür. Karakterlerin ve öykü anlatımının özgünlüğü 

ve özgürlüğü, düşük bütçeli bir yapımla minimalist sinema örneği olması açısından 

kendine özgü ve sıra dışı olduğu söylenebilir.  

Şekil 10. Jean Luc Godard, Serseri Aşıklar, 1960 

 

Kaynak: “Breathless”, t.y.   

 

Şekil 11. Jean Luc Godard, Serseri Aşıklar, 1960 

 

Kaynak: “Breathless (1960 film)”, 2024.  



 

27 

Godard’ın sinemayla kurduğu ilişkide sinemanın derinliğinde bulduğu çeşitlilik ve 

göstergelerle ifade edebildiği anlamlar sayesinde Yeni Dalga akımının bütün 

özelliklerini barındıran veren bir yönetmen olduğunu söylemek mümkündür. Şekil 10 

ve Şekil 11’de görüldüğü üzere Godard’ın sinematografisi hikâye anlatımında  

yalınlıktan yanadır ve belgeselin gerçekçiliğine yaklaşır. Godard, filmlerinde 

gerçeklikle kurduğu ilişkide son derece e özgündür, idealize edilen bir gerçeklik yerine 

hayatın kendilerindeki yansımalarına odaklandığını söylemek mümkündür. Belgesel 

sinemaya yaklaşan bir gerçekliğin doğallığıyla ve kuralsızlık anlayışıyla evrensel olma 

yolunda olduğunu söylemek mümkündür.  Şekil 10 da görülen örnekte bu kuralsızlık 

anlayışı, bazen kameraya bakarak konuşan karakterlerin adeta o an karar verdiği bir 

durum gibi algılanmasına ve izleyiciyle kurulan ilişkide 4. duvarın kaldırılarak 

gerçekçi bir ilişki kurduğu söylenebilir. 

Yeni Dalga akımının kadın yönetmeni olan Agnes Varda sinemasında ise akımın dişil 

yönünün ve dişil anlatısını ortaya koyar. Yeni Dalga yönetmenlerinin bireysel hikâye 

anlatım biçimlerinde toplumsallaşmayan ve politik bir söylem barındırmayan 

taraflarının aksine toplumsal olandan beslendiğini ve böylelikle bireylere ulaşır. Agnes 

Varda’nın sineması toplumu yansıtırken bireye dokunur. Kendi hikâyelerini yazan 

Agnes Varda, dönemim toplumsal olaylarını kaleme alır ve kadın hikâyeleri anlatır. 

Kadının toplumsal rolünü iyileştirme duyarlılığıyla pek çok filme imzasını atmıştır.  

Şekil 12. Agnes Varda / Cleo 5’a 7, 1962 

 

Kaynak: Zeric, 2019. 

 

 



 

28 

Şekil 13. Agnes Varda/ Cleo 5’a 7, 1962 

 

Kaynak: Cleo de 5 a 7 1962- Volzet, t.y. 

 

Cléo karakterinin yaşamsal dönüm noktalarına büyük kaygı ve bekleme üzerinden 

tanık olunur. Diğer yandan yaşadığı varoluşsal sorgulamaları ve aydınlanmalarla 

karakterin kendi öznelliğini keşfetme süreci gerçek zamanlı olarak izleyiciyle iki 

saatini paylaşır. Şekil 12 ve 13’te e görüldüğü üzere filmin başlangıç epizotunda ana 

karakter izlenen konumuyla kadının nesneleşen, arzu uyandıran nesnesi konumundan 

ele alınır. Üst sınıftan gelen Cleo, şımarık yetişmiş ancak sevgi almamış bir şarkıcıdır. 

Cleo, başlangıçta kendi öznelliğini fiziksel güzellik ve sağlık üzerinden tanımlarken 

daha sonra bunların gerçek olmadığının farkına varır. Bunu da içinde bulunduğu 

çevresindeki insanlarla olan ilişkilerini gözlemleyerek olur.  Sembolik anlamıyla bu 

farkındalık durumu onda bir kırılma yaratır ve bu anlamda dişiliğin sembolü olarak 

saç metaforu buna iyi bir örnek olarak yer alır. Peruğunu çıkartmasıyla kendisi için 

sahte olanı atar ve yine kendisi gerçek olana adım atar. Bu noktada arzu nesnesi 

izlenilen kadın rolünden izleyen, bakan kadın olma tarafına adım attığı görülür. 

Cleo’nun kırık aynadan toplum içerisindeki kendisine bakışında kendini keşfetme 

yolunda gösterdiği yüzleşmeler sıklıkla ayna metaforuyla ele alınır. Yeni Dalga 

sinemasının tek kadın yönetmeni olan Agnes Varda’nın, kadının toplumsal yeri 

üzerine sorgulamaları ve bireyleşme yolundaki özgün karakterleri, ana akım 

sinemasında sıklıkla rastlanmayan bir özgünlükte olduğunu söylemek mümkündür. 

Yeni Dalga sinemasında gerçeklik kavramı, konular üzerinden değil de daha ziyade 

tekniğin kendisiyle ifade edilmiştir. Yönetmenin kişisel seçimleri yeni estetik bakış 

açısıyla olmuştur ve yönetmen sineması ön planda olmuştur. Yönetmenlerin tercihleri 



 

29 

ise izleyiciyi aktif tutan bir anlatı yapısında olmuştur ve yönetmenler çoğunlukla 

bireysel bazen de politik ve siyasi göndermeler yapan hikâyelerle, ünlü olmayan 

aktörlerle, doğal ışık kullanarak, sevgiyi merkeze alan hikâyeler anlatmışlardır. 

Onların yaklaşımlarındaki yeni dalga kavramı sokağa taşınan ve bir dalga gibi süzülen 

aktüel kameralarla sinemalarını toplumla bütünleştirmiş oldukları söylenebilir. 

Yeni Dalga sinemasında geleneksel biçimden kopuşu ve kadın kahramanların anlatımı 

dilin önemime götürmektedir. Kadın karakterlerin temsilindeki değişimler Godard ve 

Varda'nın Camille ve Cléo üzerinden örneklendirilebilir. Agnes Varda'nın Cléo  

karakterini yeniden yapılandırılmasında görmek mümkündür.  

Yeni Dalga akımında Agnes Varda sineması tekniğin kamera kullanımının ve 

ışıklandırmanın da etkisiyle sinemada nesneleşen, geleneksel kadın imajına sahip 

klasik sinema anlatısından uzaklaşmaktadır.  Kadına dair görüntüleri yeniden ifade 

ederken yeni kadın öznelliğini tanımlayan şeyin sinemasal dil üzerinde kurulan bilinçli 

seçimlere dayandırmaktadırlar. 

Agnes Varda'nın '5'ten 7' filmdeki Cleo karakteri  zamanının ötesinde feminist temaları 

araştıran özgün bir film örneği olarak gösterilebilir. Cleo karakterinin deneyimini 

feminist bakış ve dişil sinema diliyle sunduğu bir örnek olduğu söylenebilir. Varda'nın 

bu filminde Cleo, çeşitli insanlarla ilişkilerinde teselli arayarak Paris sokaklarında 

gezinirken Varda'nın kamerası Cleo'nun duygularının, korkularının ve özlemlerinin 

karmaşıklığına açılan bir pencere haline gelmektedir. Bu sahneyle belki de o zamana 

kadar sinema tarihinde dişil sinema dilinin en büyüleyici örneklerinden birini 

oluşturmaktadır. 5'ten 7'ye filmindeki Cleo'nun en dikkat çekici yönlerinden biri 

Varda'nın yenilikçi sinematografisinde ve hikâye anlatım diliyle teknikleriyle 

izleyiciyi Cleo'nun dünyasına taşıması olduğu söylenebilir. Film, sessiz iç gözlem 

anlarını canlı sokak sahneleriyle güzel bir şekilde dengeleyerek Cleo'nun Paris'teki 

duygusal yolculuğuna izleyicinin de katılması sağlanmaktadır. Bu bağlamda 

1960'larda kadınlara yüklenen geleneksel toplumsal cinsiyet rollerine ve beklentilere 

meydan okuyan Cleo tasviriyle feminist bir perspektiften bir etki yaratmaktadır.  Cleo 

karakterinin dönüşüm süreci ve dönüştüğü yerden kadın dişil bir bakışın ve sinema 

dilinin örneğini temsil etmekte olduğu görülebilir. Cleo, başkalarından onay bekleyen 

pasif bir rolde tasvir etmek yerine, kendine ait umutları, korkuları ve hayalleri olan 

karmaşık bir birey olarak tasvir edilmektedir.   Cleo'nun film boyunca süren yolculuğu, 

kendini keşfetme ve güçlendirme yolculuğudur ve ataerkil bir toplumda kadınların 



 

30 

kendi seslerini ve temsiliyetlerini bulmalarının önemini vurgulamakta olduğunu 

söylemek mümkündür. 

Öte yandan Varda filmlerinde, bedenle kurulan ilişkideki güven ve cömertlik ataerkil 

toplumlarda son derece mahrem olan çıplak kadın imajına alternatif getirerek olağan 

bir gözle ele alınmaktadır. Bu anlamda Varda'nın kamerasının, kız çocuktan yaşlı 

kadınlara ve erkeklere kadar çıplak bedene normal bakmaya davet eden bir dilde 

olduğunu söyleyebiliriz. Buradaki anlayışa göre ataerkilliğin mirası güzellik değerleri 

yerine gerçek olan bedenin güzelliği üzerine düşündürmeye davet ettiği düşünülebilir.  

5'ten 7'ye filminde, aynaların kullanımı ve sembolik anlamı bağlamında yansıtıcı unsur 

olan aynanın vasıtasıyla kadın imgesinin en yalın dönüşüm örneğini sunduğunu 

söylemek mümkündür.  Cléo, filmin başlangıcında fiziksel güzelliğini kendisinin tek 

gerçek yansıması olarak görmektedir. Bu anlamda yönetmenin Cléo'nun aynayla 

kurduğu ilişkide yakın çekimleri kullanarak onun gösteri kadınlığından bireysel bir 

varlığa doğru ilerleyişi gözlemlenmektedir.  Bu bağlamda denebilir ki Agnes 

Varda’nın Yeni Dalga akımına kattığı değer benzersizdir. Özellikle dişil sinema dili 

bağlamında karakterleri ve hikâye anlatımını çağdaşları erkek yönetmenlerden çok 

farklı bir gözle ele almaktadır. Varda’nın Fransız Yeni Dalgası sineması üzerindeki 

etkisi yadsınmayacak ölçüde özgün ve dişildir. Kadın hikâyelerinin gücünü ve dişil 

sinema dilinin sanatsal yapıyı oluşturmadaki yeteneğini zahmetsizce ortaya 

koymaktadır.  

2.7. İngiliz Özgür Sineması ve (Free Cinema)  

İngiliz Özgür sinema 1950’li yıllarda ortaya çıkışını İtalyan Yeni Gerçekçiliğinin 

güçlü etkisine ve teknolojideki gelişmelerin etkilerine bağlamak mümkündür. 

Dönemin teknolojik gelişmeleri ve gerçekçi yaklaşımların etkisi İngiltere’de 

uyandırdığı etkiyle Tony Richardson ve Karel Resiz gibi isimler tarafından ilk izlerini 

vermiştir. Bu akımın en belirgin özelliği toplumsal içerikli konulara yönelerek sınıfsal 

farklılıkların etkilerini ele almalarıdır. İtalyan Yeni Gerçekliğinde olduğu gibi işçi 

sınıfının yaşadığı sorunlar ve varoluş mücadeleleri İngiliz Özgür Sinemanın merkezini 

oluşturur diyebiliriz.  

Politikayı da etkileyen bu akım, Yeni Sol’un başlamasıyla birlikte Ticari İngiliz 

Sineması’nı da etkisi altına almıştır. Özgür sinema akımının temsilcileri, yaptıkları 



 

31 

yazılı basın açıklamasında “Biz bu davranışlarımızla özgürlüğe inandığımızı 

göstermeye çalışıyoruz.” şeklinde bir açıklamada bulunarak Özgür Sinema 

anlayışının amacını ifade etmişlerdir. (Biryıldız, 2002, s.121) 

Başlangıçta yönetmenler, belgeseller filmlerle bu tütün örneklerini üretmiş olsalar da 

daha sonraları uzun metraj senaryolarına yönelmişlerdir.  İngiliz Film Enstitüsü 

tarafından desteklenen bu akımın yönetmenleri sanatlarıyla ve politikayı etkileyen 

söylemlerde bulundukları söylenebilir. Diğer yandan sinemalarının içerisi ve derinliği 

tartışmalara yol açmış ve akımın toplumsallığını tartışılır kılmıştır. 

Sinemanın olanaklarına boyun eğmeyen; sinemasal olanakları, anlatmak istediği öz 

uğruna en rahat biçimlerde kullanan Özgür Sinema geleneği, belgeci biçimlerin 

çağdaş anlatımdaki yerinin altını da bir daha çizer. Özgür Sinema’nın toplumcu bir 

özle bütünleşmemiş türde özgür, anarşik ve nihilist bir klasik demokrasi eleştirisi 

olduğu söylenebilir. (Gevgili, 1989, s.186-194) 

Kendinden önceki akımlar gibi uzun süreli ve dünyaya yayılabilecek kadar etkin 

olmasa da o dönemin sanatçıları iz bırakan filmler yapmışlardır. Sanatçılar çok büyük 

bütçeli filmlerin yerine düşük bütçeli özgürce çekilebilen filmlere yönelmişlerdir.  

Özgür sinema örneklerine bakıldığında Tony Richardson'ın “Öfke” (1959) filmi, Jack 

Clayton'ın “Tepedeki Oda” (1959), Karel Reisz'ın “Cumartesi Gecesi ve Pazar Sabahı” 

(1960), “Morgan” (1965) isimli filmleri dünya çapında ses getirmiştir.  İngiltere 60’lı 

yıllarda Avrupa’nın sinema endüstrisinin merkezi oldu.   Lindsay Anderson'ın 1963 

yılında çektiği ilk kurmaca filmi “Sporcunun Hayatı” (1963), Lindsay Anderson’un 

“Eğer” (1968), isimli filmi Özgür Sinema hareketinin son filmidir. Daha sonraki 

yıllarda Özgür Sinema yönetmenlerinden Lindsay Anderson, “O Lucky Man” (1973) 

ve “Britania Hospital” (1982) filmleriyle Özgür Sinema’nın eleştirel tavrını 

sürdürmeye devam etmiştir. 



 

32 

Şekil 14. Karel Reisz, Cumartesi Gecesi ve Pazar Sabahı, 1960   

         

Kaynak: "Sevişme günleri (1960)",  t.y. 

 

Şekil 15. Karel Reisz, Cumartesi Gecesi ve Pazar Sabahı, 1960 

 

Kaynak: "Sevişme günleri (1960)",  t.y. 

Akımın yönetmenlerinden Karel Reisz’in, Alan Sillitoe’nun kitabından uyarladığı 

Saturday Night and Sunday Morning (Sevişme Günleri / Cumartesi Gecesi ve Pazar 

Sabahı, 1960) isimli filmi akımı başlatan filmlerin arasındadır. Şekil 14 ve Şekil 15 

görülen Cumartesi Gecesi ve Pazar Sabahı, filmin en özelliği özelliği Reisz’in diğer 

filmlerinde ve İtalyan Yeni Gerçekliğinde olduğu gibi işçi sınıfının yaşamına kamerayı 

yerleştirmişlerdir. Filmin toplumcu gerçekçi yaklaşımı, Özgür Sinema’nın gerek 

eleştirel tavrının gerekse gerçeklik konusunda durduğu yeri sabitler nitelikte olduğu 

söylenebilir.  

İşçi sınıfının yaşamı ve gündelik yaşamda karşılaştıkları sıkıntılar ve sınıfsal 

farklılıklar filmin merkezini oluşturmaktadır. Diğer Özgür Sinema yönetmenleri gibi 

Reisz de toplumcu gerçekçiliğin yalın hikâye anlatımını ve içlerinde biriken öfke 

duygusunu karakterlerine yükledikleri görülür. Şekil 14 ve Şekil 15’te görüldüğü üzere  



 

33 

Arthur karakterinin öfkesi Karel Reisz’in hatta dönemin diğer yönetmenlerinin sosyal 

adaletsizlikler karşısındaki öfkelerinin bir temsilidir diyebiliriz.  Dönemin insanlarda 

bıraktığı psikolojik etki, yılgınlığın ve geleceğe dair umutsuzluğun bir simgesi olarak 

yorumlanabilir. Arthur karakteri, fabrika işçisidir ve yaşadığı çevrenin düşünce yapısı 

onu baskı altına alır. Bu durumun reddiyle başlayan içsel çatışma, daha sonrasında onu 

dışlayan çevresince asi olarak yorumlanmasına neden olur. Arthur’un öfkesi onu 

içinde bulunduğu koşulları değiştirmeye yönelten bir anti kahraman olmaya iter. 

Öfkeli Arthur içinde sıkışıp kaldığı sisteme karşı olan bireyin temsilidir. Hayatın 

sıradanlığından kaçmak için boş zamanlarını çok iyi değerlendirmesine karşın, öfkeli 

oluşu onu toplumun ve işçi sınıfının ona getirdiği kısıtlamalara karşı oluşu olarak 

okunabilmedir.  Arthur karakterinin yaşamı ve öfkesi o dönemin işçi sınıfının sıradan 

insandan bir kesittir ve bu gerçekçilik o dönem Özgür Sinema’nın sosyal eleştiri ve 

sınıf sorununa koyduğu eleştirel tavır açısından ses getirmiş ve iz bırakmış olduğunu 

söylemek mümkündür. 

2.8. Yeni Brezilya Sineması (Cinema Novo) ve Eril Dişil Eğilimler 

Yeni Sinema Akımı, ana akımdan bağımsız, gerçek hayat hikâyelerinin anlatıldığı, 

üretim, gösterim ve dağıtım araçlarının özgürce dolaşımda olduğu bir sinema 

hareketidir.  Bu sinema hareketinin en belirgin özelliği dünyanın sömürü düzenine 

karşı aldıkları tutumdur. Bu anlamda Yeni Sinema Akımı devrimci bir sinema girişimi 

olduğunu söylemek mümkündür.  Akımın sinemacıları yaşadıkları toplumsal 

adaletsizlikleri, sorunları, sınıf mücadelesini, açlık sorununu dile getirmektir.  

Cinema Novo (Yeni Sinema), 1950'li yılların sonlarında Brezilya kaynaklı olarak 

ortaya çıkan ve 1970'li yıllara kadar devam eden, sosyal temalar ve estetik yenilikler 

üzerine kurulu bir sinema akımı ve hareketidir. İtalyan Yeni Gerçekçilik ve Fransız 

Yeni Dalga akımlarından etkilenmiş olan Cinema Novo hareketi, Latin Amerika 

ülkelerindeki sınıfsal ve etnik sorunlara tepki olarak ortaya çıkmıştır. Cinema  Novo  

hareketinin  yönetmenleri  müzikaller, komediler  ve Hollywood tarzı kahramanlık 

filmlerinden oluşan geleneksel Brezilya sinemasına karşı çıkmıştır. (Erus, 2007, 

s.25) 

Yeni Brezilya Sineması kendinden önceki akımlarda olduğu gibi ana akım Holywood 

sinemasına karşı durarak geleneksel sinema anlatısına alternatif getirmiştir. Yeni 

Brezilya Sinemasının gerçekliği toplumcu gerçekçi türe yakın duran sınıf bilincine ve 



 

34 

etnik ayrımcılık sorunlarını ele almışlardır. Dünya sinemasında özgün bir yerde duran 

Yeni Brezilya sineması; sinemalarını farklı kültürlerin etkilerinden arındırarak kendi 

kültürlerinin özgünlüğündedir. 

Akımın en önemli filmleri olan Glauber Rocha'nın "Deus E O  Diabo Na Terra Do 

Sol" 1964 (Siyah Tanrı Beyaz Şeytan), Ruy Guerrra'nın  "Os Fuzis" 1963 (Silahlar),  

ve  Nelson  Pereira dos Santos'un "Vidas  Secas" 1963 (Çorak Yaşamlar)  filmleri  son 

derece  fakir yaşamların hayatta kalma mücadelelerini anlatır. 

Şekil 16. Pereira dos Santos, Çorak Yaşamlar, 1963 

 

Kaynak: Shangols, 2008.  

 

Şekil 17. Pereira dos Santos, Çorak Yaşamlar, 1963 

 

Kaynak: “Vidas Secas (Barren Lives)”, t.y. 



 

35 

Nelson Pereira dos Santos’un 1963 yapımı “Vidas Secas” Türkçe çevirisiyle “Çorak 

Hayatlar” isimli filmi Yeni Brezilya Sineması özelliklerini taşıyan filmdir.  Şekil 17’de 

görülen örnekte filmin ana karakteri olan Fabiano, karısı Sinhá Vitória, iki çocuğu ve 

Baleia isimli köpeğiyle Brezilya'nın kuzey bölgesinde yaşamını sürdürmektedir. 

Ailenin yoksulluğunun yanı sıra toprakların çorak oluşu da yaşadıkları geçim 

sıkıntısını arttırır. Yaşam mücadelesini sürdürmekte zorluk çektikleri bu coğrafyadan 

taşınıp bambaşka bir hayatın hayalini kurmaktadırlar. Gün geçtikçe artan kıtlık ve 

kuraklık onları içinden çıkılmaz umutsuz noktalara sürükler. Şekil 16 örneğinde 

görüldüğü üzere film, Fabiano ve ailesinin, çöl sıcağında ıssız araziden geçerek şehrin 

güneyine göçe koyulması üzerine kurulur. “Çorak Yaşamlar” akımın devrimci 

duruşuna gösterilebilecek örnek filmlerden biridir. Pereira dos Santos hikâyeyi 

yeterince temsil edilmeyen alt sınıfın görünür olması yolunda devrimci bakış açısının 

filmidir diyebiliriz. (Şekil 16) 

Öte yandan Yeni Brezilya Sineması sanatçıları sinema aracılığıyla Brezilya'nın ulusal 

kimliğini, kültürünü, tarihini, ulusal ve uluslararası izleyicisi için bilinir kıldığını 

söyleniliriz. Yönetmen sinemasında gerçekliğe olan yaklaşımı yönetmenin tavrından 

kaynaklandığı ileri sürerler ve yaşanan sömürüyü adaletsizliği en gerçekçi ve halkın 

da anlayabileceği şekilde  aktarmayı amaçlamışlardır. Yeni  Sinema hareketinin  kent-

taşra ayrımı, kentsel dönüşüm ve mülkiyet hakkı, insan ve kadın hakları, fırsat 

eşitsizliği ve azınlık hakları gibi konuları devrimci sinemanın gerçekliğinden ele 

aldıklarını söylemek mümkündür.   

Sinema dili bağlamında Cinema Novo akımı ise 1960'lardan sonra Brezilya ‘da 

gerçekliğin eleştirisi ve yenilikçi diliyle ulusal sinemada alanında devrim niteliği 

taşımaktadır.  Cinema Novo’yu temelde Rio de Janeiro’lu bazı orta ve üst sınıf beyaz 

erkeklerin oluşturduğu bir sinema hareketi olarak başlamıştır. Cinema Novo'nun 

Hollywood formülünü reddetmesi ışığında akımın filmleri Brezilya’da yaşanan 

toplumsal cinsiyet normlarına ataerkil bakış açısıyla yaklaştıklarını söylemek 

mümkündür. 

Nelson Pereira dos Santos’un 1963 yapımı “Vidas Seca” filmi üzerinden 

değerlendirildiğinde sinemadaki eril hâkim ataerkil dil hem sinemadaki karakterler 

bağlamında hem de hikâye anlatımı bağlamında etkin olduğu gözlemlenebilir. Fabiano 

karakteri eşi, iki çocuğu ve Baleia isimli köpeğinin terk edilmiş çiftlik evine yaptıkları 

yolculuk sürecinde evde yaşadıklarını konu alır. Filmdeki tek kadın olan Sinha 



 

36 

karakteri film boyunca hem çöldeki yolculukları süresince hem de evde çocuklarla ve 

Fabio’yla olan ilişkisinde ataerkil bakış açısından gösterilmektedir. Bu anlamda 

Sinha’yı sıkışmışlığın dişil bir temsili olarak okumak mümkündür. Dış dünyanın 

acımasızlığı ve vahşiliğinde kaba erilliğin acımasız ilişkileri de erilliğin içinde 

bulunduğu durumun zehirli yönlerini ortaya koyması açısından önemli bir örnek teşkil 

ettiğini söyleyebiliriz. Fiziksel çevrede yaşanan adaletsizlikle boğuşan aile aynı 

zamanda kendi içlerindeki adaletsizliği de film boyunca sergilemektedir.  

2.9. Deneysel Sinema ve Dişil Sinema Dili  

Deneysel sinemanın anlatısı yaratıcılığını çeşitlemelerinden alan ve 2 tür biçim 

üzerinden karakterize bir yaklaşım üzerine kurulmaktadır.  Soyut biçim ifadede; film 

görsel estetiğe dayanırken görüntülerle, renklerle, boyutlarla, geometrik ya da 

anlatılmak istenen formda film izleyiciye sunulmaktadır. İlişkisel biçimde ise daha 

kurgu üzerinden ifade sağlanır. İlişkisel diğer bir ismiyle çağrışımsal biçimde ise 

gösterilen ifadeler, görseller ya da göstergeler izleyiciyi bütünden anlam çıkarma 

konusunda teşvik eder. Örneğin Ron Fricke’nin 1992 yapımı “Baraka” isimli belgeseli 

yeni dönem deneysel belgesel örneklerinde sayılabilir. Ya da Godfrey Reggio’nun  

“Koyaanisqatsi” isimli belgeselinde birbirinden bağımsız gösterilen görüntüler 

izleyicinin zihninde alakasız görüntüler arasında bir bağ kurmaya iter.  

Deneysel filmler tarihsel, estetik ve kurumsal olarak diğer sanatlarla bağlantılıdır. 

Bu durum deneysel sinemayı kavramsal açıdan tanımlamayı zorlaştırmaktadır. 

Deneysel sinema filmin doğası ve varlığı üzerine hem teoride hem de pratikte 

karmaşık düşünceler üretmiştir. Ayrıca, sanat ile film arasındaki ilişki, deneysel 

filmlerin hem söylemsel gücünün hem de biçimsel özelliklerinin gelişmesine eşit 

şekilde katkı sağlamamıştır. Walley, 1960'larda ve 1970'lerde olduğu gibi, 

günümüzde sanatın ve filmin birleşmesinin, deneysel sinemanın kimliğini ve 

canlılığını tehdit edeceğini iddia etmektedir. (Walley, 201, s.24) 

Walley’in bu tanımına göre tehdittin kendisi sinema sanatının bünyesinde bulunan 

anlatı kalıbının otoriter yapısından kaynaklandığını düşünüyorum. Deneysel sinema, 

sinema sanatının da sınırlarını ve kalıplarını aşmaya dönük bir girişimdir ve bu 

yönüyle modern sanatın getirdikleriyle sinema sanatını birleştirir. Ona göre bu 

birleşimin bir tehdit oluşturduğunu söylemek mümkündür. 



 

37 

Deneysel sinemanın sanatsal duruşu piyasa karşıtı bir konumda durur. Dolayısıyla 

üretilen filmler, o güne kadar sinemada alışık olunan anlatım biçimlerinin dışındadır 

ve bu konuları kendine özgü ve değişik tekniklerle ele almış oldukları söylenebilir.  

Deneysel sinema deneysel yöntemlerin kullanıldığı avangard bir sinema türüdür 

diyebiliriz. Dönemin bazı deneyesel filmleri ve yönetmenlerini şöyle sıralanabilir: 

“Rene Clair “ Entr’acte” (1924) , Viking Eggeling “Çapraz Senfoni” (1924), Luis 

Bunuel “Endülüs Köpeği “ (1929) , James Sibley Watson ve Melville Weber 

“Usher’ların Evinin Çöküşü” (1928), Norman Mclaren “Komşular” (1952), Bruce 

Connor “Film” (1958), Stan Brakhage “Dog Star Man” (1961-1964), Kenneth Anter 

“Scorpoi Rising” (1963), Andy Warhol “Uyku” (1963), Jon Jost “New York’un Tüm 

Vermeerleri(1990)”( “Deneysel film”, 2024). 

Şekil 18. Louise Bunuel&Dali,  Bir Endülüs Köpeği, 1929 

 

Kaynak: Katz, 2018. 

 

Şekil 19. Bunuel&Dali, Bir Endülüs Köpeği, 1929 

 

Kaynak: Hough, 2016. 

 

Bunuel, 1929 yılında Salvador Dali ile yaptığı “Bir Endülüs Köpeği “ve “Altın Çağ” 

(L’AgeD’or, 1930) isimli filmler sürrealist sinema özellikleri gösterir. Film, rüyaların 



 

38 

etkisiyle çekilir ve filmde bu rüyaların izleri görülür.  Salvador Dalí’nin rüyasında 

avucunun içinde yürüyen karıncalarla Buñuel’in ayın bir jilet tarafından ikiye 

bölündüğünü gördüğü rüyalar filmin planlarını oluşturur. Şekil 18 ve Şekil 19’da yer 

alan örneklerden görülebileceği üzere deneysel ve sürrealist sinema örneği olan bu 

filmin hikâyesi lineer bir mantık eğrisinde ilerlemez, mantık sınırlarının dışına çıkılır. 

İmgeler, rüyayı andıran sıçramalı kesitlerden oluşur. Bir önceki planla yeni gösterilen 

plan birbirinden bağımsız ve ilişkisizdir.  Deneysel Sinemanın gerçekliğe yaklaşım 

biçimi gerçeküstücüdür ve sanatçı bilinçdışıyla kurduğu ilişkiden çıkan yaratıcılığın 

dışavurumunu yapmaktadır.  

Bunuel ve Dali bu filmde simgeleri kullanmaktan ve anlamsal bütün oluşturmaktan 

özellikle kaçındığını dile getirmişlerdir.  Gösterilen semboller, imgeler ya da 

kavramlar birbiriyle ilişki içinde davranmazlar diyebiliriz. Bu bağlamda deneysel 

sinema salt bir hikâye anlatımı üzerine kurulu olmayan kendi özgün soyutlamalarını 

kullanan özgür bir sinema türü olduğu söylenebilir. 

Bir Ulusun Doğuşu'ndan (1915), Sarışın Venüs'e (1932) kadar kadınların sosyal 

statüsü bu filmlerle gösterilmeye başlamıştır ve her ne kadar erkeklik hâlâ popüler 

ideoloji olsa da Sarışın Venüs'te (1932) gördüğümüz gibi kadınlar erkekler tarafından 

kontrol edilmek ve gözetlenmek yerine gücü elinde tutmaya başlamışlardır. 

Öte yandan Un Chien Andalou (Bir Endülüs Köpeği filminde arzu, cinsellik, 

feminizm, psikanaliz ve toplumsal travma konularının varlığı  film dilini belirlemede 

etkin rol oynadığını söylenebilir. Bunuel ve Dali’nin toplumsal travmayı ele alışı 

toplumsal cinsiyetin kendisinin travmatik bir olgu olduğunu düşündürtür.  

Filmin ataerkil sisteme olan eleştirisi toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin sosyal ve cinsel 

özgürlüğün önündeki engellemeleri eleştirildiğini söyleyebiliriz. Film deneysel 

yapının özgürlüğü içerisinde şiirsel, sürrealist, çoğu zaman rüya gibi parça parça 

kesitlerin bir arada sunulduğu bir anlatıdır. Parçalanmış hikâye anlatımına eşlik eden 

karakterlerin alışılmışın dışında ele alınan tasvirleri sinematografisiyle, zaman ve 

mekanın tutarsız kullanımıyla düşsel bir atmosfer yaratmaktadırlar. Filmde Bunuel’in  

 Burjuva dünyasının iyimserliğini sarsan   değerlerine ve belki daha dikkat çekeni 

doğrudan rasyonalitenin kendisine olan eleştirisiyle bu film bilge arketipi eril 

bağlamından şiddeti eleştirelliği vurgulamak için göstermektedir.  



 

39 

 Öte yandan geleneksel toplumsal cinsiyet ayrımlarına ve toplumsal cinsiyet rollerine 

karşı da eleştirisini izleyiciyi şok eden bir dille ifade eder.  Özellikle usturayla kesilen 

gözün de bakmanın geleneksel yollarına bir eleştiri olarak sorgulamak da mümkündür. 

Gözlerin kör edilişleriyle neyi göremez hale geldikleri üzerine sorgulamalara açık 

bırakılmaktadır.  

 Şiddetin psikolojik boyutuna da değinilen filmde kadın karakterden birinin taciz 

edilişinde de erkekler ve kadınlar arasındaki güç dengesizliği, şiddet ve cinsel çekim 

arasındaki ilişkideki yine eril yıkıcı hükmedici değerlerin dışa vurumu olarak 

okunabilir. Bunları dile getirişiyle de Bunuel’in bireysel ve toplumsal bilinçdışıyla 

kurduğu ilişkiden ortaya dökülenlere gönderme yaptığı söylenebilir.  Bu şiddete tanık 

olan izleyici erkeklerin kadına yönelik şiddetinin travması üzerine yüzleşmeye ittiğini 

de söylemek mümkündür.  

2.10. Büyülü Gerçekçilik ve Eril Sinema Dili 

Büyülü Gerçekçilik 20. Yüzyılın başlarında ortaya çıkmış olsa da bu türün hikâye 

anlatım tekniği ve üslubu çok eskilere dayandığını söylemek yanlış olmayacaktır. Bu 

türün özü; bilindik olanı yabancılaştırmaya dayanan büyülü unsurları gerçekçi bir 

atmosferle buluşturmaktadır. Bu akım hem estetik hem üslup hem de kurmaca biçim 

olarak sanata yepyeni bir soluk getirmiştir. Büyülü Gerçekçilik hareketi sinemada 

nispeten yeni sayıldığından keskin kuralları ve kesin gereklilikleri olmayan bir 

felsefeye sahip olduğu söylenebilir. Akımın en belirgin özelliği ise; gerçekliğin hayalle 

iç içe geçtiği   atmosfere eşlik eden karakterlerin aklın sınırlarına meydan okuyan ya 

da mantık çerçevesinde açıklanamayan bir takım büyüsel nitelikler göstermesidir. 

Büyülü gerçekçi akım gündelik yaşam diye adlandırdığımız gerçekliğin gerçeküstü 

olanla el ele verip alegorilerle örülü bir hikâye anlatmaya dayanır diyebiliriz. Bu türün 

birçok eseri rüya ve gerçeklik, batılı, yerli gibi karşıtlıklar üzerine kurulur. Diğer 

yandan da karakterler gerçekte doğrusal olmayan bir zaman diliminde hareket eder. 

Geçmişten geleceğe ya da şimdiye geçiş yapabilirler. Kurulan gerçeklik içinde 

fantastik ve gerçek üstü unsurlarla ilgili herhangi ak açıklamalara gerek kalmadan 

izleyiciyi bu gerçekliğe doğrudan davetiyle   göstermektedir.  

Büyülü Gerçekçilik akımına  örnek filmler olarak  Wings of Desire (Arzunun 

Kanatları) ,  Woody Allen’in 2011 yapımı Midnight In Paris( Paris’te Gece Yarısı) 



 

40 

filmi, Jean-Pierre Jeuneti’in  2001 yapımı Amelie isimli filmi, Michel Gondry’nin 

2004 yapımı  Eternal Sunshine and the Spotless Mind filmi,  Emir Kusturica’nın  1998 

yapımı The Time of Gypsies (Çingeneler Zamanı ) isimli eseri, Tim Burton’in 2003 

yapımı Big Fish isimli filmi  ve Guliermo del Toro’nun  2006 yapımı El Laberinto del 

Fauno (Pan’ın Labirenti ) isimli eserler sayılabilir.  Bu filmlerin ortak noktalarına 

bakıldığında temaların kültürel engelleri aşan evrensellik tahtına oturabilmeleri 

sağlayan özelliklerin mitlerin ya da efsanelerin nesnesi olmayan bir dünya görüşü 

benimsedikleri söylenebilir. Karakterler doğayla bir çeşit bağ kurarlar ve bilinçleri bu 

bağla pekişir. Özellikle Latin Amerika, Güney Doğu Asya, Avrupa’nın bazı ülkelerine 

dayanır nedeni ise bu ülkelerin geleneklerle, mitlerle, folklorik ögelerle bağlarını hala 

sürdürmektelerdi. Bu ulusların batıl inanç, büyülere olan yaklaşımlarıyla kendi 

ülkelerinin siyasi platformadaki yerlerine absürt bakış açılarıyla hikâye kurulmaktadır.  

Guliermo del Toro’nun 2006 yapımı El Laberinto del Fauno (Pan’ın Labirenti) isimli 

filminde ise şiddet ve ihanet temaları geniş yer tutar. Ana karakter olan Ofelia’nın 

içinde yaşadığı fantastik dünyanın aslında kendine has şiddeti barındıran acı ve 

karanlık gerçekliği anlatılır. Filmin yazarı ve yönetmeni Guilermo del Toro’ya göre 

“Simyanın ve masalın içeriğinde büyünün gerçekleşmesi için iğrençliklere ihtiyaç 

duyulmasıdır. Yani Del Toro’ya göre masallar, mitler ve mitoslar arındırılmamalıdır. 

Şekil 20. Guilermo del Toro 2006 El Laberinto del Fauno (Pan’ın Labirenti) 

 

Kaynak: “Cine para todxs | Tercera etapa”, 2022.  

 

Büyülü gerçekçi akımın mitlerle ve masallarla olan yakın bağı onu masal anlatımının 

birçok özelliğiyle ortak paydada buluşturduğu söylenebilir. Örneğin masal anlatımının 

ahlaki merkezi, Büyülü Gerçekçi Akımının filmlerinde rastlamak mümkündür. Diğer 

yandan olay örgüsü ne kadar tuhaf olursa olsun, yine de gerçek dünyaya bağlı kalır.  



 

41 

Fantezi gerçeği birleştirir, tersine çevirir, esnetir ya da yeniden yapılandırır. Yine de 

gerçeklikten kaçmaz: gerçekle ilişkisi şöyle ya da böyle mutlaka sürdürür. Bu ilişki 

bazen simbiyotik (canlılar arası ilişki türü ve bu ilişkiye katılan türde) bazen de ona 

eklemlenen bir ilişki içinde var olmaktadır. Gerçek ile büyülü gerçekçi arasındaki 

uyum, büyülü gerçekçiliği indirgemecilik yapmadan büyülü olanı mantıksal 

açıklamalar yapmadan diğer sıradan olayları anlatılır gibi anlatılmaktadır. 

Sinema dili bağlamında ise büyülü gerçekçilik akımı filmlerinin özel durumlarına göre 

değişkenlik gösterir. Ancak arketipsel bağlamda ele alındığında bu akımın eril sinema 

diliyle dişil sinema dilinin dansını örneklendirdiğini hissettirmektedir. Çağdaşla 

gelenekselin karışımı olan bu türün sinema dili de filmlerdeki karakterlerin ele alınış 

biçimlerine göre değişkenlik göstermektedir. Örneğin Jean-Pierre Jeunet’in 2001 

yapımı Amelie filminde kalıplaşmış cinsiyet rollerini görürüz. Amelie’nin anne ve 

babasının rolleri tipik cinsiyet modelleri üzerinden sunulur.  

Öte yandan Guillermo Del Toro’nun (2006) yapımı Pan'ın Labirenti isimli filminde 

savaşın içerisindeki askerlerin içerisindeki kadınlık imajı kendilerini nadiren 

savunabilecek bir rolde gösterilmektedir. Yani bu filmde o dönemin gerçekliğinde 

kadınların görünmezlikleri tasvir edilmektedir diyebiliriz. Filmin üç önemli kadın 

karakteriyle de kadınların kırılganlıkları ve görünmezlikleri üzerine sorgulama 

yapmaya kapı açmakta olduğu söylenebilir. Elisa ve Ofelia'nın karakterlerinin arka 

planlarında işlenen ortak bir cinsiyet ve sınıf unsuru ve Ofelia'nın görece sessiz bir 

çocuk oluşuyla toplumsal cinsiyet temelli bir politikanın varlığını hissettirmektedir. O 

dönemin İspanya'sındaki ataerkil yapının sert ve endişe verici tasvirinde filmde önemli 

bir yer tutan Carmen'in (Ofelia’nın hamile annesi) bakış açısına yer verilmemiştir. 

Ofelia'nın babasının savaş sırasında ölümünün ardından evlenmek zorunda kalmasını 

ve başka seçeneğinin olmadığının yanıtı dışında Carmen’in dünyasına dair bilgiler 

verilmemektedir.  Ofelia'nın merhum babasına ilişkin tek bilgimiz terzi olarak 

çalıştığıdır ve bu da ailenin işçi sınıfı geçmişinin kolaylıkla Carmen'in seçme 

özgürlüğünü kısıtlayan başka bir unsur olabileceğini düşündürmektedir. 

Öte yandan, Alfonso Arau’nun yönetmenliğinde 1992 yılında çekilmiş türkçeye Acı 

Çikolata olarak çevrilmiş olan büyülü gerçekçi akımı filminin toplumsal cinsiyete 

dönük yaklaşımı ve eleştirisi de dikkat çekmektedir. Acı Çikolata’da toplumun kadına 

yönelik dayattığı geleneksel kodlamaların esaretini eleştirmek için büyülü gerçekçi 

akımının etkisini ve gücünü kullandığı görülmektedir. Büyülü gerçekçilik aracılığıyla 



 

42 

ataerkil ayrıştırıcı söyleme karşı mücadele eden, hakim gerçeklik anlayışlarını 

çürüterek ve görülmeyenlerin sesi olmayı amaçlayan bu akımın eleştirel yaklaşımı 

sinemaya yeni bir soluk getirdiğini söylemek mümkündür.  

 



 

43 

3. SİNEMADA HİKÂYE ANLATIMI 

Çok güçlü bir etkiye sahip hikâye anlatımı kavramı şüphesiz günümüz toplumu için 

konumu sorgulanmaz bir değerde var olmaya devam etmektedir.  Sinema sanatında 

hikâye anlatımı ise tarihsel süreçte sinema akımlarının etkisinde bazen mitlerin 

mitosların parıltılı yüzüğünden çıkan büyülü anlatılarda bazen klasik anlatının 

kahramanlarında bazen de çağdaş arayışlarda kendini var eder. Örneğin sessiz sinema 

döneminde Sovyet Sineması yönetmenleri hikâyeye yani senaryoya verdikleri önemi 

kurguda şekillendirirlerdi. Anlattıkları hikâyeler çoğunlukla işçi sınıfının ve devrimi 

gücünün hikâyelerini kurgusal sıralama teknikleriyle anlatırlarken daha sonraları bu 

tekniğin yerini iki tip senaryo yazma eğilimi göstermiştir.  

Yer yüzünde ikamet edilmiş her yerde, bütün çağlarda ve her koşulda, insana ait 

mitler türemiştir ve bu mitler insanın vücudunun ve aklının eylemleriyle ortaya 

çıkan ne varsa hepsinin esin kaynağıdır. Mitin, kozmosun sonu gelmez enerjilerini 

insanın kültürel yaratımına akıtan gizli bir yarık olduğunu söylemek çok ileri 

gitmek olmayacaktır. Dinler, felsefeler, sanatlar, ilkel ve tarihsel insanın sosyal 

biçimleri, bilim ve teknolojideki büyük buluşlar, uyku kaçıran düşler hep o temel 

ve büyülü mitin çemberinden doğar. (Campbell, 2013, s.15) 

Bu anlamda hikâye anlatıcılığı için insanlıkla paralel bir tarihe sahip olduğu 

söylenebilir. İnsanın ayak bastığı her coğrafyada her çağda hikâyeleriyle birlikte var 

olmuştur. İnsan, yaratılışında mevcut olanla eksik kalanı hikâyede birleştirir. Yani hem 

yaradılış mitlerinde hem de kişisel mitlerde insanın yol arkadaşı olmuştur. Campbell’e 

göre bu mitler bazen kozmosun sırlarına vakıf sırları taşırken bazen de insanlığın 

gelişimini etkileyen yeniliklerin de kaynağıydı. Örneğin mitler önceleri mitolojinin 

simgeleriyken sonrasından modern psikolojinin komplekslerini oluşturmuşlardı. 

Bazen de bu mitler insanlığı etkilemişlerdir.  

Sessiz sinema dönemi hem Sovyetlerde hem Avrupa’da hem de Kuzey ülkelerinin 

sinemasında senaryo kavramı önemli yer tutmaktaydı. Ülkelerin sanatçıları ve 

devletlerinin desteğiyle özgün senaryo yöntemleri geliştirmeye önem vermişlerdi. 



 

44 

Onların bu arayışları da sinema tarihinde iz bırakan filmler yapmalarını sağlamıştı. Bu 

anlamda Hollywood sineması tüm bu ülkelerden farklı olarak o dönem sinemanın 

gücünü kendi politikasıyla birleştirmiş ve sinemanın temsil özelliğinden faydalanma 

yoluna girmiştir.  Sesli filmlerin üretilmeye başlanmasıyla izleyicide büyük bir merak 

uyandırmıştır ve sinemada yeniden canlanan bir bahar yaşandığını söylemek 

mümkündür. Diyalogun filmlere girmesi senaryoda görsele dayalı anlatımın yerini 

diyaloglara dayalı anlatılar üretilmeye başlamıştır. Anlatılar, teatral ve bol 

konuşmalıydı. 

Sesli filmlerin ilk yıllarında itibaren başlayan bu arayışlar daha sonraları yerini 

Hollywood’un şirket bünyelerinde maaşlı çalışan senaristlere bırakır. Hollywood 

sinema endüstrisinde senaryonun önemi büyüktü ve yapımcılarla birlikte senaristler 

de film yapımı açısından önem taşımaktaydı. Diğer yandan Fransa, sesli sinemaya 

geçiş döneminde Amerika gibi hemen adapte olamamıştır. Ancak o dönemlerde 

yükselişe geçen ve Fransız sanat ve düşün dünyasını etkileyen ‘Şiirsel Gerçekçilik’ 

akımıyla birlikte kendilerini ifade etmeye başladıkları görülür. Şairlerin ve yazarların 

yazdıkları diyaloglar ve senaryolar, tiyatronun da etkisiyle senaristlerin ‘diyalogist’ 

adı altında yeni terimlerle ortaya çıkmasına neden olmuştu.  

‘Yeni Dalga’ sanatçıları ise ‘auteur’ kuramı benimsemiş hikâyelerini kendileri 

yazmıştır. Bu dönem senaryoya dayalı filmler ve senaristlik mesleği gerilemiş ve akım 

sektörde baskın hale gelmiştir.   

Amerikan Sineması’nın bu sıçraması dönemin önemli yönetmenlerinin çıkışına zemin 

hazırlar. O dönem Stanley Kubrick, Steven Spielberg gibi yönetmenler isimlerini 

duyurarak Hollywood’un yenilikçi ve sağlam hikâyeye dayalı dönemi başlatmış 

olduklarını söylemek mümkündür.  

Belgesel sinema ve kurmaca sinemadaki farklılıklar Tablo 1’de gösterilmiştir. Buna 

göre belgesel sinemada gerçeğe dayalı hikâye anlatımı, tarihsel ya da toplumsallık 

içerir. İzleyici algıları ise klasik anlatı sinemasında törel ve genelliğe dönük bireysellik 

üzerinden algılanırken, modern anlatı sineması olan Avrupa sanat sinemasında daha 

ucu açık olarak ele alınır. Belgesel izleyicisinin algısı ise hem duygusal hem de 

mantığın dengeli bakış açısından algılanmaktadır diyebiliriz. Bunu da belgesel filmin 

yönetmeninin bakış açısı ve belgesel sinemada kullandığı anlatım tarzı belirmektedir.  



 

45 

Tablo 1. Sinema Türü-Söylem Niteliği İlintisi  

Sinema Türü 
Anlatılan 

Dünya 

Yaratıcının 

Söylemi 
İzleyicininYorumları 

Klasik 

Hollywood 

Tahayyüle 

dayalı ve 

bütüncül yapıda 

Biçim ve olay 

örgüsü gerçekçi 

bir anlayış içinde 

Törel ve genelliğe ait tekillik 

içinde 

Avrupa Sanat 

Sineması 

Tahayyüle 

dayalı ve parçalı 

yapıda 

Biçim ve olay 

örgüsü modernist 

anlatı anlayışı 

içinde 

Belirsizlikleri ve muğlaklığı 

sezmeye dayalı biçimde 

Belgesel 

Tarihsel 

ve/veya 

toplumsal 

bağlama dayalı 

yapıda 

Olayları açıklama 

ve bakış açısı 

retorik biçimde 

Bir teze, bir soruna hem akılla 

hem de empatiye dayalı biçimde 

Kaynak: Sözen, 2010. 

3.1. Hikâye Anlatı Bilimi 

Hikâyeler, insanlığın varoluşundan beri günümüze getirdiği en büyük kültürel 

miraslardan ve ihtiyaçlardan biridir. İnsanlığın tarih arkadaşlarından biri olan bu 

hikâyeler dünyanın neresinde olursa olsun geçmişten günümüze varlığını 

sürdürmüştür ve sürdürmektedir. Üstelik hikâyeler, her dönem kendisinden sonraki 

zamanlarda ya da farklı kültürle buluştuğunda dahi insanın büyük ilgisini çekmiştir. 

Bu yönüyle, hikâyeleri kapalı bir sandık metaforuna benzetecek olursak, anlatılmaya 

başlayınca içerisinden çıkan öyküler de insanlığın hazineleridir diyebiliriz. 

Hikâyelerin etkisini ve değerini her daim koruyan insanlığın ilgisinin kaybolmadığı 

bir kavram olduklarını söylemek mümkündür. Hikâyeler destanlar, anonim halk 

hikâyeleri, mitler, mitoslar, masallar, edebiyat, tiyatro, sinema ve günümüzde yeni bir 

tür olarak sayabileceğimiz dijital mecralar yoluyla varlığını sürdürmeye devam 

etmektedir. Hikâyeler, bu yönüyle insanın iç dünyasının bir tür sembollerle dışa 

vurabildiği psikolojik bir gereklilik olmasının yanı sıra dünyayı ve kendini 

keşfedebildiği bir  tür evren olduğunu da söylenebilir. Yani   insana dair tüm duyguları 

bünyesinde barındırırken anlatan ve anlatıcı için de gerçekliği hangi biçimde olursa 

olsun “gerçek” kabul edilen bir evren olduklarını söylemek mümkündür. 

Bir hikâyenin tam tanımını yapmak zordur. Hikâye,  günlük hayatla o kadar iç içe 

geçmiştir ki ayrımını yapmak belirsizleşmektedir. Onu ayrı bir olay olarak görmek 

neredeyse imkânsızdır. Hikâye her an her yerde olan, insanların en sık yaptığı 

işlerden biri olan iletişim kurma esnasında başından geçen olayları, deneyimleri ya 



 

46 

da anlatıya dayalı herhangi bir şeyi anlatması hikâye olarak görülebilir. (Randall, 

1999, s.3) 

‘Hikâye’ kelimesinin tanımı itibariyle bir ‘bir olayı anlatmak’ ya da ‘bir olayı taklit 

etmek’ anlamı taşıdığından sınırları esnek ve siliktir. Bu bağlamda hikâyenin 

anlatısının tanımını yapmak da bir o kadar zordur. Zordur çünkü birçok anlatı 

hikâye sayılabilir ve her yerde görülür.  

Randall’ın hikâye kavramına getirdiği tanımlama dikkate değerdir. Bir hikâyeyi 

hikâye yapan unsurları şöyle sıralar: hikâyeyi anlatan kişi olmalıdır ve anlatıcının bir 

bakış açısı olmalıdır. Diğeri hikâyede yer alan karakterler ve son olarak da olay 

örgüsünün varlığını bu üç bileşene ekler. Yani basit tabiriyle yan yana gelen kişillerin 

birbirleriyle kurdukları diyaloglarla oluşan anlatılar da Randall’ın tanımında yer alan 

bileşenler kapsamında hikâyeye dahildir diyebiliriz. Bu üç bileşen; bir anlatıyı hikâye 

yapan unsulardır ve her dönem içerik ya da anlatının yapısının kuruluşu açısından 

değişkenlik göstermiş olsa da anlatı kendini korumuş ve günümüze değin anlatılar 

oluşturulmuş ve mecra değişse de anlatılmaya devam etmektedir. 

“Benjamin’e göre ikinci olarak “bütün hikâye anlatıcılarının beslendiği kaynak, 

ağızdan  ağza aktarılan deneyimdir.” (Benjamin, 1995). Hikâyelerle yaşam arasındaki 

ilişki çok sağlam dursa da hikâye anlatıcılığının çıkışı olan sözlü anlatım geleneğinin 

yaygınlaştığı dönem hikâye anlatıcılığının en etkili olduğu dönemdir. Benjamin’e göre 

hikâyeleri yazıya geçirenlerden en başarılı olanları, anlatılanları olduğu gibi yazıya 

aktaranlardır. Bu bağlamda sözlü anlatı geleneğinde her ne kadar anlatıcı ve kullandığı 

sözcükler önem arz etse de yazılı anlatıya geçildiğinde görülmektedir ki, anlatıcının 

konumundan ziyade hikâyenin ya da ortak deneyimin önemi daha önceliklidir. Bu 

anlamda deneyimin olduğu gibi aktarımı hikâyeyi güçlü kılar. Anlatımda araya 

girebilecek eklemlemeler hikâyeyi bozacağı gibi değerini de düşür, burada yer 

alabilecek hikâyeyi etkileyebilecek unsur dinleyenlerin etkisi olacaktır ve bu durum 

da hikâyenin dinleyiciyle buluşmasının önemine değinmek gerekir. Bu anlamda 

anlatılmayan hikâye, hikâye değildir. Ayrıca dinlenen hikâye de artık eski saflığında 

değildir ve dinleyiciyle buluştuğu anda kendini yeniden üretir diyebiliriz.  

“Hepimiz anlatılar içerisinde ve aracılığıyla rüya görürüz, hayal ederiz, hatırlarız, 

öngörüde bulunuruz, umut ederiz, umutsuzluğa düşeriz, inanırız, şüphe ederiz, planlar 

yaparız, eleştiririz, inşa ederiz, dedikodu yaparız, öğreniriz, nefret ederiz ve âşık 



 

47 

oluruz.” (Hardy, 1968, akt. Laszlo, 2008). Bu anlamda anlatılar insanın gerek 

bilincinde gerekse bilinçdışında varlığını sürdürürler. Bazen onlar bilinçdışında 

kaldığı sürece bireylerin yaşamına yön verebilirken bazen de kendi hikâyesini yeniden 

yazan kahramanlar olarak onlarla bilinçli ilişki içinde yer alırız.  

Anlatı bilimini geliştiren Roland Barthes, Umberto Eco, Gritti, Cristian  Metz, Tzvetan 

Todorov gibi kuramcıların geliştirdikleri teorilerle hem göstergebilim hem de dilbilim 

alanında yeni açılımlar ortaya konulmuştur. Todorov anlatı bilimine anlatı yapılarının 

kuramı olarak ortaya atmış bu yapısalcı yaklaşımla anlatı bilimini  doğrudan  

ilişkilendirmiştir.  

Hikâye anlatıcılığında sözlü anlatı dönemi zengin bir kültürel mirası bünyesinde 

getirir, bu anlamda bu mirasın aktarımı sorumluluk getirir ve çok kıymetlidir. 

İnsanların neden hikâye anlattığına dönük o felsefi soru burada önem kazanır. 

Destanlar, menkıbeler, yazıtlar, mitler, mitoslar, masallar ve günümüze uzanan çeşitli 

varlık gösterdiği biçimlerle insan, anlatarak ya da dinleyerek hayatı paylaşmak 

istemektedir. Yaşama anlam veren bu paylaşma arzusu geçmişin birikimleriyle 

anlatıcıdan gelen hikâyeyle ve dinleyenin zihninde yeni bir düşünsel zeminde 

gerçeklikle buluşur. Böylelikle bütün deneyimin kendisi ortaklaşa gerçekleşir ve 

hikâyeler bu ortaklaşa gerçekleşen deneyimin çatısı olduğu söylenebilir.  

“Deneyim bireysellik aracılığıyla kolektif olana bağlanır.” (Ferris, 2008). Öte yandan 

hikâyeler bireyselden toplumsala evrilen yapılardır. Bu da demek oluyor ki bireysel 

başlayan bir anlatı, anlatılan karakterin bireysel yaşamından hareketle başlar ancak 

onun psikolojik çözümlemelerinden ibaret olarak kalmaz. Hikâye temaya evrilir ve 

insanlığı kucaklar. Benjamin’in de de vurguladığı gibi, “bir hikâyeyi hafızaya mal 

etmekte hiçbir şey psikolojik çözümlemelerden kaçınan o veciz, bakir anlatım kadar 

etkili değildir.” (Benjamin, 1995). 

Hikâyenin ne olduğu tartışması çeşitli görüşlerle devam ederken, Sartre “bir insan her 

zaman hikâye anlatıcısıdır. Kendi hikâyeleri ya da başkalarının hikâyeleriyle 

kuşatılmış olarak yaşar.” (Sartre, 1961, s.65) Bu bağlamda her birey öyle ya da böyle 

bir anlatıcıdır. Herkes bir şekliyle hikâye anlatır. Yani hikâye ve insan arasındaki ilişki 

ayrılmazdır. Bir bakımdan Sartre’a da gönderme yaparak ifade edelim; bu ilişki 

varoluşsaldır. Her ne kadar tanımın sınırları belirsiz olsa da hikâyeler insanlığın yol 

arkadaşları olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. 



 

48 

Anlatı ve anlatının incelenmesi 20. yüzyıl ortalarından itibaren bilimin inceleme 

konusu haline gelmiştir. Anlatıbilim alanında çalışmalar klasik ya da yapısalcı 

dönem (1966-1980) ve klasik sonrası dönem (1980-1990) olmak üzere iki dönemde 

değerlendirilir. Yapısalcı diye adlandırılan ilk dönemde, anlatıbilim edebi 

anlatılarla sınırlı kalırken, klasik sonrası dönemde disiplinlerarası bir nitelik 

kazanmıştır. (Dervişcemaloğlu, 2014, s.12-14) 

Yapısalcı kuram; öykü anlatımında disiplinlerarasılığı tiyatro ve sinema anlatılarına 

taşınmış, yapısı gereği disiplenarası olan sinemaya yeni açılımlar getirmiştir.  Örneğin 

aşağıdaki tabloda (Şekil 20) Chatman, sinemada anlatının yapısını bir anlatının temel 

bileşenlerini ortaya koymaktadır. Şemaya göre anlatının yapı taşlarını oluşturan 

karakterlerin varlığı, olaylar zaman olgusu yazarın kültürel kodlarının anlatıya 

yansıması, görüntüye anlam veren unsurlardır. 

Şekil 21. Seymour Chatman Öykü ve Söylem Diyagramı 

 

Kaynak: Chatman, 2009, s. 23 

 

Bu anlamda yapısalcı kuram, anlatı metodolojisinde öykünün ne olduğu kadar 

öykünün nasıl anlatıldığı eşit önem taşımaktadır. Öyküyü öykü yapan içeriksel ve 

biçimsel unsurlar, öykülemenin tezahürü, ifadenin özü ve ifade biçimleriyle birleşerek 

bütünlük oluşturmaktadır.  

Sözlü ve yazılı kültürlerin evrimi ve yaşadıkları değişimlere rağmen en eski anlatı 

türleriyle (efsane, masal, mitoloji vb.) günümüzdeki anlatı türlerinin (sinema, oyun, 

tiyatro, resim, bale vb.) birbiriyle yakın ilişki içerisinde bulunması anlatının evrensel 

ve yapısal özelliğiyle açıklanabilir.  Yapısalcılık, yazılı anlatıların yapısında yer alan 



 

49 

öğelerin ilişkilerindeki kuralları tespit ederek onu başka anlatılara uygulamaya 

çalışmaktadır. Yani yazınsal anlatıların öğeleri arasındaki ilişkilerin açısından 

yapısalcılıktan yararlanmak gerekmektedir. Yapısalcılık bunu yaparken dilbilimin 

kurucusu kuram ve kavramlarının yaratıcısı, bütün dil olgularını dil yetisi olarak 

tanımlayan F. de Saussure’ün dil yetisini meydana getirdiğini söylediği dil/söz 

karşıtlığını model almaktadır.  

Sinemada ise anlatı tartışmaya açık bir yerdedir. Eisenstein anlatıyı, kurgunun üzerine 

kurulu olarak tanımlarken Bazin gerçekliğin bir yansıması olarak tanımlamaktadırlar. 

Metz gibi isimler ise dile benzer bir işlevle davranan anlatılara dayanan bir tür 

olduğundan söz ederler.  “Metz sorusunun cevabını, filmin dil olmadığını ama dil gibi 

olduğunu, dile benzer bir işleve sahip olduğunu, sanatsal bir dil yetisi olduğunu 

söyleyerek gene kendisi verir.” (Metz, 1986).  Sinemanın dili kendine hastır, evrensel 

ve arkaiktir. Evrenseldir çünkü tüm insanlığın bugüne taşıdığı bireysel ve toplumsal 

bilinçdışıyla aynı dilden konuşur. Bu da onu göstergeler ve çağrışımlar aracılığıyla 

insanlığın temel değerleriyle hareket etmesini sağlar. Arkaiktir çünkü sembolojisini 

kolektif bilinçdışının imgelerinden, arketiplerden alır. Bu da onun sanatsallığını hem 

bireysel hem de toplumsal olabilen dili anlaşılabilir kılmaktadır.  Film yönetmeni film 

yaparken yarattığı dille bir anlam yaratırken diğer yandan da yarattığı dilin 

gereçlerinden kendi kişisel, biricik yaratıcılığını izleyicinin algısıyla eşitler ve 

hikâyesini kurar. 

“Üç perdeli yapı, Roma İmparatorluğu dönemindeki dramalarda, 16. Ve 17. Yüzyıl 

İspanyol dramalarında kullanılmıştır. Aynı zamanda Hegel, bu yapıyı teorik olarak en 

uygun tasarım olarak nitelendirmiştir.” (Bordwell, 2008, s. 105-106). Üç ve beş perdeli 

yapı geçmişten günümüze en sık kullanılan bir yapıdır. Üç perdeli yapının özelliği 

adından anlaşılacağı gibi hikâye serim (giriş), düğüm (gelişme), çözüm(sonuç) olarak 

kurulur. Serim bölümü, nerede, ne zaman ve kimlerle gerçekleşeceği hakkında bilgi 

verir. Düğüm bölümü sorunların yükseldiği ve çözümler için harekete geçildiği 

bölümdür. Çözüm bölümünde de tüm sorunlar dengeye kavuşur, alınan aksiyon 

sonuçlanır.  

3.2. Sinemasal Dil ve Sinemasal Bakış 

Sinema dili oluşturan en önemli unsurlardan biri olan mizansen kavramı, kameranın 

açısı içinde kalan nesnelerin bir araya getiren tüm unsurların birleşiminden oluşur. 



 

50 

Mizansen; sahnelemede, oyunculuğu, ışıklandırmayı, dekorların kullanımını ve 

kostüm kullanımı gibi unsurların bütünüdür. Sahnede yer alan dekorların, kostümlerin 

rengi, şekli, yerleşimi kısacası tüm detayların filme uyumlu bir sunumudur. Mizansen 

tasarlanırken kullanılan unsurlar izleyiciyle kurulan dilin sözcükleri kurulur ancak bu 

dil bazen bilinçli zihnin dışında bilinçdışından gelir ve sinemada anlamı derinleştirir, 

çok katmanlı okumalara yol açar. Bu anlamda mizansen kavramı sinemada dilini 

oluşturan en önemli unsurlardan biridir. Rastgele seçilmeyen bu unsurlar bilinçli 

seçimlerle mizanseni oluşturulur, mizansenin diğer unsurlarla birleşimi de sinemasal 

anlamı oluşturur.  

Sinemada anlam yaratırken göstergeler üzerinden anlam ve anlatım arasında bir bağ 

kurulur. Filmsel anlatı dilinde gösterenle (biçimsel anlatı) gösterilen (anlamın kendisi) 

arasındaki fark bulunmaz. Onlar aynı ve eşittirler. Sinema anlatmak istediğini ima 

etmez, onu doğrudan gösterir diyebiliriz. Yani sinema yarattığı her görüntüde yeni 

anlamlar üretir ve izleyiciye bu görüntüyü sunar. İzleyicinin kendisi görüntü üretmez, 

görüntüyü üreten sinemanın kullandığı imgeleridir.  

Dil yetisi denildiğinde sinemanın, dille kurduğu ilişki açıklaması zor ve karmaşık bir 

yerde durduğu söylenebilir. Film dili kavramı kendine has özellikler gösteren özel bir 

kavramdır. Yani onun dili sadece kendisinin konuştuğu ve yine izleyicisinin 

anlayabileceği türden özgün bir dildir. Her anlatıcının yani her filmin dili faklıdır. Film 

dili filme dair tüm ayrıntıların bütünüdür. Mizansen, karakterlerin özellikleri ve 

devamlılıkları, kurguda yaratılmak istenen tempo ve düşünsel oyunlar, dilin kollarını 

oluşturur. Bu dil; seyircinin film süresince hissettiği duyguların ve düşüncelerin 

tamamını yönlendirir.  

Metz için “Sinema bir dildir çünkü onun anlamlı söylevleri olan metinleri vardır. Fakat 

sözlü dillerden farklı olarak daha önceden var olan kodlara işaret etmez.” (Metz, 1996, 

s.53-55). Kendine özgü dile sahip sinemanın kodları da kuşkusuz kendine özgüdür. 

Sesler, renkler, metinler, karakterler, mizansen, müzik, kamera hareketleri aracılığıyla 

yaratılan bu kodlar o anda var olup yok olmadıkları gibi geçmişten getirdiği bazı 

anlamları taşımazlar. Yani denebilir ki bu kodlar zamansızdır ve salt bireye ait değildir. 

Bu kodlar, bütünsel anlamın minik temsilcileridir ve filmin bütünü evrensel bir 

anlamın betimleyicileridir. 



 

51 

Seyirci ancak görüntüyü iyi ve doğru okuyarak ve anlayarak gücü elinde tutabilir. 

Başka bir deyişle insan geçmişteki tecrübelerini değerlendirip gelecekle ilgili 

öngörülerde bulunurken düşüncesini anlatı olarak organize eder. Anlatının 

dünyasına giren seyirci, filmin iki boyutlu dünyasından çıkar ve zihnindeki üç 

boyutlu anlatı dünyasına geçer. (Ildırar, 2018, s.78) 

Bu anlamda anlatının izleyiciyle kurduğu bu boyut değişikliğine neden olan ilişkide 

izleyiciye önemli bir rol düşer. Aksi durumda anlatının imgelerde ve arketiplerde yatan 

gücü izleyiciyi manipüle edebilir ve yutabilir. Bu da izleyicinin salt hikâyeyi izlemesi 

bilinç ya da bilinçdışı bağlamında anlatıya sürüklenmesidir. Ancak izleyici görüntüyü 

doğru okuyarak gücünü tekrar geri alabilir. Bu güç; izleyicinin kendi zihnine hakim 

olması anlatıyla kendisi (geçmişi, şimdisi ve geleceği) arasında bilinç dışına uzanan 

bir ilişki kurması ve anlatı, bilinç dışı arasında iletim halinde olan mesajları ve bilgeliği 

okuyabilmesidir diyebiliriz.  

Filmin dili filmin hikâyesinden farklı bir kavramdır. Hikâye; içeriği oluşturan 

unsurların tamamıyken filmin dili hikâyenin nasıl anlatılacağına dair unsurların 

tamamını oluşturur. Bu ikisi arasındaki ilişki diğer sanat dallarından hem farklı hem 

de daha karmaşık olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Sinema dili ya da film dili 

kurulurken yönetmen, gerçekliğe nasıl yaklaşacağını belirler. Yani yönetmen, 

anlatının gösteren ve gösterenleri üzerinden oluşturduğu bütünlükte ‘gerçek’i film 

yoluyla nasıl sunacağını belirler. Bu belirleme bazen bilinçdışının yardımıyla film 

yapılırken oluşur. Bazen de başlangıçta bilinçli seçimler üzerinden kurulur. Ancak her 

ne durumda oluşursa oluşsun anlatıcı yani yönetmen gerçeği bir oranda bozar. Bu oran 

anlatmak istediği hikâyenin yaklaşıma göre değişkenlik gösterir.  Sinemada anlamı 

yaratma yani sinemasal dili oluşturma gerçekliği bozma derecesiyle birleşerek oluşur.  

Bunu da renk ve ışık kullanımı, çekim açıları, kamera hareketleri, sesin ve müziğin 

kullanımı ve kurgunun zihinsel tasarımından oluşur. Yani hikâye, imgeler yoluyla 

sinemasal dili oluşturur bunu da sinemanın biçimsel öğeleriyle birleşerek bilinçli 

seçimlerin bütünlük oluşturmasıyla gerçekleşir. 

Murat İri’ye göre ana akım filmlerdeki uylaşımlar ve sinema izleme pratiğinin özgün 

yapısı, seyirciye özel bir dünyaya baktığı yanılsamasını yaşatır. Seyirci dikizci bakışı 

nesneleştirme ve özdeşleşme sürecini aynı anda geliştirirken kendi teşhirciliğini 

bastırır ve bastırılmış arzusunu (kadın) oyuncuya yansıtır, böylece kadın 

nesneleştirilmiş olur. Yani, erkeğin denetleyici hali onu özneleştirirken, denetlenen 



 

52 

olarak kadın temsili, erkeğin bastırılmış arzusunun nesnesine dönüşür. Ancak kadının 

konumu yalnızca fetişistik bir nesne olmakla kalmaz, kadın hem haz alınan hem de 

aynı zamanda iğdiş edilme kompleksini sezdiren olarak erkek üzerinde tehdit de 

oluşturur. Penis yokluğu, cinsel farklılığın altını çizerken aynı zamanda, erkek 

bilincinde hadım edilme endişesi yaratır.  

Göz imgesinin en bilindik örneği Un Chien Andolou (Bir Endülüs Köpeği, Luis 

Bunuel & Salvador Dali, 1929) filmindeki yakın plan göz sahnesidir. Göz imgesine 

benzer bir imge kullanımına anahtar deliği örnek verilebilir. ‘Anahtar deliği’ 

dendiğinde aklımıza erkek izleyicinin röntgenci olma konumu gelir. Erkek izleyici 

etkindir ve bakışın sahibidir, güçlüdür.” (Büker, 2019, s. 197). 1940’lı ve 1950’li 

yıllarda özellikle klasik Hollywood sinemasında bakış, genellikle karakterle seyirci 

arasındaki özdeşleşmeyi arttırmak amacıyla yoğun şekilde kullanılmıştır. Klasik 

Hollywood sinemasında hem kahraman hem de hedef kitle olarak kabul edilen 

seyircinin erkek olduğu varsayılmıştır. Kadının başrolde yer aldığı film türü 

melodramlar ise ‘ağlak filmler’ ‘kadın filmleri’ gibi nitelemelerle küçümsenirken, 

kadın kahramanla mazoşist bir özdeşleşme yaratılır (Elsaesser & Hagener, 2014, s. 

180). Kadın filmleri ifadesi Feminist film çalışmalarında ise “kadın deneyiminden 

çıkan, cinsiyetçi ideolojiye işaret ederek eril söylemi az ya da çok kıran ya da 

yapıbozuma uğratan filmler” anlamında kullanılmaktadır (Öğüt, 2009, s. 203; Ryan ve 

Kellner, 2016, s. 217)  

Feminist film kuramcısı Anne Smelik; anlatılara hâkim olan bu eril dilin kırılması için 

sinemada gerçek kadın hikâyelerinin yer almasını çözüm olarak sunmaktadır.  

Kadınların sinemada  arzu nesnesi olarak ya da izlenen kadın olarak yer alması yerine 

bir çok alanda aile içinde, ilişkilerinde, hayallerinde, içsel yolculuklarında  ve 

toplumsal hayat içerisinde bütün olarak ele almanın sinemasal dil bağlamında 

dengenin yakalanması için büyük önem taşımaktadır.   

Sinemada bakış ve dil kavramı süregelen eril bakışın yarattığı bilinçdışı kodlarına 

yerleşmiş bir algı üzerinden kurulmuştur. Bakan eril tahakkümü altında ve bakılan 

kadının nesneleşmesi ya da fetişleşmesi olmuştur. Toplumsal cinsiyet kodlarının salt 

erkeklik üzerinden değerlendirmenin yerine dişil bakışın ve dilin de kendini var 

etmesinin önemi büyüktür. Cinsiyetçi söylemin yerini eşitlikçi söylemin varlığına yer 

açmak ve bunları yeniden inşa ederek geliştirmeye olanak tanımak farklılıkları 

kucaklayan dengeyi gözeten yaratıcı bir sinema dilinin yolu olabilecektir. 



 

53 

3.3. Film Anlatısında Hikâyenin Kurulumu 

Sinemanın genel hikâye anlatı dinamiğinde klasik anlatıda hikâye 5 temel öge ile 

anlatılır. Bunları şöyle sıralayabiliriz: bir sorunu çözmek üzere ya da hedefe ulaşmak 

üzere yola çıkan psikolojik açıdan yakınlık kurabildiğimiz kişiler diğer dış koşullarla 

ya da dışsal başka insanlarla, toplumla vs. yola çıkarlar ve ana karakterler hikâyeyi 

ileriye taşırlar ve hikâye sonunda kesin bir zaferle ya da yenilgiyle son bulur. Bu tür 

anlatı biçimleri Hollywood’un büyük çoğunluk filmlerini oluşturan yapıdır. Bu tür 

senaryolarda anlatıcı (senarist, yönetmen) Hikâye içerisinde arketipler başta olmak 

üzere çeşitli temalardan faydalanılarak bilindik anlamda “kahraman” hikâyeleri 

sunulur. Joseph Campell ve Cristopher Vogler gibi kuramcılar sundukları öyküleme 

yöntemi ile bu klasik hikâye anlatısını evrensel bazda hikâye örüntülerine 

oturtmuşlardır. 1980’li yıllardan sonra senaryo yazarlığı da endüstrileşecek yerini 

sağlamlaştırmıştır. Robert McKee, Syd Field, Christopher Vogler ve de Chris Huntley 

günümüzde hikâye anlatma sanatında ve senaryo yazarlığında önemli eserler vermiş 

bu alanda uzmanlaşan örnekler vermişlerdir. 

Filmsel anlatımın temelinde, anlatının tasarlanmış, “uydurulmuş” olamayacağı 

varsayımı yatar. Bu nedenle sinemaya duyulan ilgi az ya da çok  trafik kazalarının, 

öteki özel olayların ve felaketlerin seyircide uyandırdığı ilgiye, yani yaşamın 

ürettiği konulara, sanatsal modellerindeki değil, gerçeklikteki durum yasallıkların 

dışına çıkılmasına karşı gösterilen ilgiye benzer. Sinemanın seyircide, öteki 

sanatlarca sağlanamayan bir inanırlılık duygusu yarattığını kimse yadsımamaktadır. 

(Lotman, 2012, s.110) 

Bu bağlamda sinemada hikâye anlatıcılığı kavramı yönetmenin kontrolünde anlaşmalı 

bir gerçeklik anlaşması var gibidir. İzleyici filmin akımı, türü ne olursa olsun bu 

anlaşmaya uyar ve filmde sunulan gerçekliğe inanır.  

Yönetmen ya da senarist anlatımın olay örgüsünü kendi belirlediği iniş çıkışlarla ve 

çeşitli şekiller vermesi üzerinden bu gerçekliği şekillendirir. Bunu bazı anlatı kalıpları 

ölçütünde gerçekleştirir. Bu kalıplar; klasik senaryo yazım tekniklerindeki bazı 

formlar gibi olabilirken bazen de bu kalıpların dışına çıkmayı amaçlayan bireyselliğin 

ön planda olduğu post modern anlatılar da kurabilmektedir.  

Sinemada anlatım kavramı sinematografiyi de kapsayan çok unsurlu bir yapıdır. 

Göstergelerin ve çekim tekniklerindeki tercihlerin bir araya gelerek oluşturduğu 



 

54 

sinematografiyle hikâye ve biçim buluşur. Bu buluşmayla anlatı kendini 

gerçekleştirmiş olur diyebiliriz. Bu bağlamda gerek ana akım (Hollywood) gerekse 

bağımsız sinema hikâye düzenlenmesinin çok çeşitli formları olduğu bilinmektedir. 

Bu formlar; hikâye yazımında her ne kadar birbiriyle benzerlik gösterse de 

sinematografileriyle birbirinden ayrılır kendi özgünlüklerine kavuştukları söylenebilir.  

Klasik anlatı yapısını ana akım sineması uzun yıllardır kullanmaktadır.  Daha önce de 

bahsedildiği üzere sosyal etkiler ve akımların da etkisiyle özellikle 1950’li yıllardan 

itibaren modern anlatı gelişim göstermiştir.  Bu yıllarda Bergman, Fellini, Godard, 

Antonioni, Bunuel, gibi yenilikçi yönetmenler klasik anlatıyı dönüştürerek modern 

film anlatısını kullanmışlardır. Buna rağmen günümüz ana akım sineması ve popüler 

film endüstrisü klasik yapıyı kulanmaya devam etmektedir diyebiliriz. Özellikle 80’ler 

sonrası sinemada “postmodern sinema” olarak bilinen sinema anlayışı bir nevi klasik 

anlatıyı yeniden gündeme getirmiştir. Post modern yaklaşımın en belirgin özelliği 

çağdaş ve yenilikçi bir bir dille klasik anlatıyı yaşatır. Bunu da kendine özgü 

yöntemlerle sağlar. Klasik anlatı biçimini kullanırken doğrusal ilerlemez de sondan 

başa gider gibi anlatıyı kurabilir. Ya da hikâyeye eklenir ve kolajlar kullanılır. Bu tür 

çağdaş yaklaşımlar günümüz sinemasında Tarantino ve David Lynch’in sinemasında 

sıklıkla rastlanır. 

3.3.1. Klasik (Geleneksel) Anlatı ve Eril Sinema Dili  

Klasik anlatının gerçeklik konusundaki yaklaşımı doğrudandır ve sinema perdesine 

yansıyan gerçekliğin gerçek olduğunu inandırmak ve özdeşleşmeyi hakkıyla 

kurdurabilmek için gösterdiği unsurları özenle ortaya koyar. Yani klasik anlatı 

anlattığı dramayı tüm boyutlarıyla izleyiciye geçirmeye çalışır. Bunun için de çekim 

tekniklerinden, hikâyeye, oyunculardan anlatıcıya kadar her şey bu gerçekliğin 

inandırıcılığı için hareket ettikleri söylenebilir.  

Sinema tarihinin en sık kullanılan ve en bilinen anlatı çeşidi geleneksel anlatıdır. 

Klasik anlatı ya da geleneksel film anlatısı Hollywood sinemasının en yaygın 

kullandığı anlatı türü olduğundan Hollywood anlatısı olarak da bilinir. Klasik anlatıda 

kahraman, çatışmayı yöneterek ve denge durumunu yeniden geri almaya çalışır. Bu 

tür anlatıların zaman ve mekân tasarımı klasik anlatının dengeyi geri getirme 

modeli üzerinden kurulur.  Eğer kahraman hedefini gerçekleştirememişse   hikâye 

sonu açık bir şekilde kapanmaktadır.  



 

55 

“Melodram türünde filmler çeken Griffith, kovalamaca üzerine kurduğu dramatik 

yapıyı, kahraman ve düşmanı arasındaki çatışmayı eylemsel olarak geniş bir zaman ve 

mekâna yaymayı başarmıştır.” (Abisel, 2007, s.96-113). Hollywood sinemasının 

önemli yönetmenlerinden David Wark Griffith, klasik anlatı sinemasında geliştirdiği 

teknikle dönemi ve sonrasında anlatıya açılım getirmiş ve yaratıcı bir yöne evrilmesini 

sağlamıştır diyebiliriz. Griffith ‘in tekniğine göre kameranın çekim ölçekleri çok 

önemliydi. Yani anlatıda kullanılan sinematografi çekim ölçekleri izleyici algısı 

açısından önem arz etmekteydi. İzleyicinin duygularıyla doğrudan iletişim kuran 

çekim ölçekleri klasik anlatının belirgin unsurlarındandı. Bunun yanı sıra çekimlerde 

planlanan devamlılık da izleyicinin hikâyeden kopmadan özdeşleşmesini sağlayan bir 

unsurdu. Diğer yandan kurguda kullanılan kesme hareketlerinin de özdeşleşmeye etki 

ettiğini belirtmiştir. 

“Anlatıbilim ve karşılaştırmalı mitolojide, monomit olarak da bilinen kahramanın 

yolculuğu, maceraya atılan, belirleyici bir krizden zaferle çıkan ve eve değişmiş ya da 

dönüşmüş olarak dönen bir kahramanı içeren hikâyelerin ortak şablonudur.” 

(“Hero’s journey”, 2024). Joseph Campbell; monomit kuramında kahramanın 

arketipinin izlediği yolu formülleştirmiş ve tek tip hale getirmiştir.  Monomit kuramı, 

tüm anlatılar için uygun bir şablondur.  

Farklı kültür ve coğrafyaların kendine özgü öyküleri, destanları olsa da özünde 

dünyanın hangi köşesinde olursa olsun, anlatılan herhangi bir hikâye bir diğeriyle 

benzerlik gösterir. Bu benzerlik içinde insanın bulduğu şey, hep şekil değiştiren; 

fakat olağanüstü biçimde aynı kalmayı başaran o öykünün içinde daha fazlasının 

olduğuna dair karşı konulamaz histir. (Campell, 2013, s.13)   

Değişen çağda değişen coğrafyalarda hikâyelerin birbirine böylesine benzemesi insan 

psikolojisinin ya da ruhsallığının gelişimsel evrelerinin benzeşikliği gibidir. Sürekli 

değişen ancak yine de bir olan ruhsallık gibi hikâyeler de ardında bir evren 

barındırdıklarını hissettirirler ve bu gizem insanı onlara karşı konulmaz bir çekim 

hissetmesine neden olur diyebiliriz. 

Hikâye anlatma sanatını bilimsel olarak ele alan Christopher Vogler’ın ve Joseph 

Campbell’in ‘Kahramanın Yolculuğu’ metodu ya da monomiti özellikle ana akım 

sinemasının temel anlatı kalıbını oluşturur.  Campbell ve Vogler, mitleri ve mitosları 

ve masalları baz alarak esnek bir hikâye anlatma yöntemi ortaya koymuştur. Cristopher  



 

56 

Vogler’ın Joseph Campbell ve analitik psikolojinin kurucusu Carl Gustav Jung’a 

yaptığı atıflar  bu “Karamanın Sonsuz Yolculuğu” isimli anlatım modeline bilimsel bir 

değer  vermiştir.  Senaryo yazım tekniği denildiğinde günümüzde kahramanın 

yolculuğu metodolojisi geçerliliğini korumaktadır. Mitlerden, mitoslardan ve 

masallardan ve eski halk anlatılarından temel alarak kurulan Vogler’ın şablonu 

günümüzün senaryo yazarları bir metodoloji olarak izlemektedir. Bu modelin anlatımı, 

geçerliliğini koruyan mitler, mitoslar gibi günümüz yazarları ve hatta yapımcıları 

tarafından geçerliliğini korumakta ve bu şablonun hikâyeleri anlatılmaya devam 

etmektedir. Kahramanın yolculuğu şablonu için C.G. Jung önemli bir mihenk taşıdır.  

Mitlerden, mitoslardan ve masallardan gelen anlatı yapısı taşıdığı arketipler 

barındırmaktadır ve Jung’un teorisi arketipsel anlatı yapılarının evrenselliğini 

anlamamız konusunda yardımcı olmaktadır. Bu yapı bazen göre yöresel bazen de 

evrensel nitelikler taşıyabilmesini içerdiği arketip kavramıyla yakından ilişkilidir. 

Kahraman arketipi kolektif hafıza yer alan bir bir figür oluşuyla herkesin içinde de yer 

alır. Ancak kahraman arketipinin uyanması ve bilinçte devreye girebilmesi, bazı 

özellikler gösterdikten sonra gerçekleşir. Bu özellikleri belli psikolojik evrelerden 

geçerek sürdürebilir olmasıyla, içerideki uyanan kahraman sonsuz yolculuğuna çıkar.  

Sıradan insanlar için ilham ve umut olurken, kendileri gibi zorlukları aşabilecekleri 

inancının rol modeleri haline gelirler. Yani kahramanlar, aynı zamanda diğer 

insanların kahramanlık duygularını da harekete geçirirler. Bu yönüyle kahramanlık 

hikâyeleri toplumlarda önemli bir yer tutar.  

Monomit kuramına göre anlatılmış her hikâyede, bulunan aşamalar birbiriyle 

benzerlik gösterir. Sıradan insanın kahraman olma sürecinde geçmesi gereken bu 

aşamaları formüle eden Campbell (2013), anlatılan her hikâyenin aslında aynı 

desene sahip tek hikâye olduğunu belirtmiştir. Çalışmasında, farklı kültürlerden ve 

dönemlerden 100 farklı hikâyeyi açıklamış ve tüm hikâyelerin aynı yörüngeyi takip 

ettiğini göstermiştir. (Cruz ve Kellam, 2017, s.174) 

Hikâye anlatımının mitlere dayanan bu yapısı toplumlardaki var olan bu kimi zaman 

dilden dile, kimi zaman da yazılı anıtlar yoluyla aktarılan kahraman ö dayanmaktadır. 

Bu kahramanların ortak özellikleri, yapılması zor bir görevlere mahsus işeri 

yapmışlardır.  Bu kahramanlar, sıradan dünyanın insanlarına tıpkı kendileri 

başardıkları gibi zorluklara göğüs gerebilecekleri, düşmanla savaşabilecekleri ve 

onları alt edebilecekleri yönünde içinde bulundukları toplumlara umut veren 



 

57 

karakterlerdir. Toplumsal bilinçdışı kavramı dilden dile kuşaktan kuşağa benzer anlatı 

yapılarının ve hikâyelerini anlattığından farklı coğrafyalarda benzer hikâyeler anlatılır. 

Bunun nedenini de Jung semboller ve imgeler yoluyla aktarımsa kolektif hafızanın 

getirdiği havuzdan kaynaklandığını ileri sürmektedir. Yani Jung’a göre bu saklı 

imgeler anımsandıkça atalarımızdan gelen bu aktarım harekete geçmekte ve bağlı 

olduğumuz görünmeyen düzeyin varlığında da ortak evrensellikte buluşulmaktadır.  

Vogler gibi Campell da mitlerin varlığının önemine değinerek eril kahraman 

arketipinin ve “arketipik erkek kahramanın yolculuğunun” psikolojik gücünden söz 

eder. Burada bahsedilen yolculuk, kahramanın içsel olan yolculuğunu sembolize 

etmektedir. Kahraman, dışsal yolculuk süresince içsel yolculuğunda kendiliğinin 

(Selfin) farklı parçalarıyla yani arketiplerle karşılaşır ve onlarla bütünleşir yani 

kahraman psikolojik anlamda bütün olma savaşını verir. Kahramanın Yolculuğu 

monomiti 3 bölümden ve 16 sahneden oluşmaktadır.  

Şekil 22. Joseph Campbell’ın Kahramanın Sonsuz Yolculuğu Modeli Seması  

 

Kaynak: Campbell, 2008, s.221. 

 

Campbell’ın kahramanın yolcululuğu paradigmasında Şekil 22’de görüldüğü gibi 

ruhsal dönüşümler için kullanılan metodoloji tüm dünya tarafından kullanılan 

elementleri ortaya çıkardığı söylenebilir. Mitolojik bağlamıyla ana karakterin içsel 



 

58 

yolculuğunun yeniden ele alınarak sinemaya uyarlanması durumu günümüz 

sinemasının hikâye anlatımına güncelliğini korumaktadır.  

Kahramanın Sonsuz Yolculuğu monomitinde yolculuğa veya arayışa çıkan genellikle 

bir erkek kahramanın arketipsel öyküsünü anlatmaktadır. Her ne kadar dairesel olarak 

ifade edilmiş olsa da esasında Campbell'in monomiti doğrusaldır ve bir dizi görevi, 

belirlenmiş bir dış hedefe yönelik adımları detaylandırmaktadır. Dairesel diyagramda 

ise Murdock'un Kadın Kahramanın Yolculuğu ‘nu şematize ettiği hikâye yapısı 

genellikle kadınların iyileşme yoluyla bütünlük arayışının döngüsel doğası açısından 

anlatılmaktadır. Bu yolculuk şemasında tarif edilen bir varış noktası ve ona yönelik 

aktif bir arayışın temsilidir. İçsel bir yolculuktan geçen kahramanın dünyayı ve 

anlamları yeniden keşfettiği bir süreci temsil ettiği söylenebilir. Kahramanın 

Yolculuğu'nda, içsel büyüme önceliktir; bu, daha sonra ara bağlantı yoluyla dünyaya 

veya topluluğa yansıyabilecek başarının göstergesi olarak alınmaktadır. 

Öte yandan Jung'cu bir psikoterapist ve Joseph Campbell'in öğrencisi olan Maureen 

Murdock'un Kadın kahramanın Yolculuğu kitabında, Campbell'in Kahramanın 

Yolculuğu modeline yanıt olarak Kahramanın Yolculuğu: Kadının Bütünlük Arayışı 

adlı bir kişisel gelişim kitabı yayınlamıştır. Murdock, kadın kahramanın yolculuğunun, 

kadınların kendilerinin ve kültürlerinin derinliklerinde var olan kadınsı yaranın 

iyileşmesi olduğunu belirtmiştir. Murdock’ a göre kadının yolculuğu ruhun 

derinliklerine inmek, şifa vermek ve yarayı yeniden sahiplenmekle ilgilidir; erkeğin 

yolculuğu ise yukarı ve dışarı doğru ruha doğrudur. 

Kahramanın Yolculuğu bize sağlıklı eril anlatı ve karakter dönüşümü örneği verdiğini 

söylenebilir. Ancak sinema tarihi aynı arkı çeşitli versiyonlarını kullanarak zehirli 

erkeklik versiyonlarını da vermiştir, vermeye devam etmektedir. Örneğin süper 

kahraman film endüstrisindeki rekabetin artmasına rağmen kahramanın yolcukuğu 

şeması popülerliğini korumaya devam etmektedir. Iron Man, Kaptan Amerika ya da 

thor gibi yapımlarda toksik erkekliğin duygusal gelişimlerini ve karakter gelişimindeki 

bozulmaları göstermektedir.  

3.3.2. Modern ve  Postmodern Anlatı Sineması  Bağlamında  Dişil Sinema Dili  

Modern anlatı sineması insanların zihninde anlaşılması zor sinema türü olarak 

kodlanmıştır. Bunun nedeni de izleyici algısına açık imgeler üzerinden yapının bazı 

detaylarından söz etmeden ya da gizleme yoluyla anlatıyı kurmasıdır diyebiliriz. Finali 



 

59 

belirgin olmayan açık sonlu anlatımlar, epizotlara dayalı bölüm bölün anlatımlar, 

sıçramalı olay örgüsüne dayalı izleyici algısına dönük zihin açan anlatımlar, ilginin 

yoğunlaştırılmak istendiği yere dikkat çeken anlatımlar, modern anlatının kullandığı 

yöntemlerdendir.  

Açık öykü anlatımlarının tipik özelliği ‘birlik’ kavramını belirli ölçülerde göz ardı 

etmesidir ve bu nedenle de genel düzenleme konusunda oldukça özgür bir 

yapılanma sunarlar. Bu tip anlatılarda izleyiciye, önceki olaylar hakkında hiçbir 

bilgi verilmez ve öykü belirsiz bir sonla biter. Eş deyişle izleyiciler (eğer bir şey 

varsa) ne olacağını ve bu eylemin asıl noktasının ne olduğunu öyküden 

çıkartamazlar. Dolayısıyla, kapalı anlatım yapılarında olduğu gibi belirgin bir bitişe 

yol açan doğrusal bir yapıya veya mantıksal dizilime sahip değillerdir. (Sözen, 

2007) 

Tablo 2. Klasik Anlatı ve Modern Anlatı Özellikleri 

  Klasik Anlatı Modern Anlatı 

Biçem Olay örgüsü öncelikli Biçem öncelikli 

Kurmaca boyutu Tutarlı Tutarlı 

Olay örgüsü 

Neden-Sonuç üzerine 

(Boşluksuz)  

&  

Kapalı öykü tipi 

Epizodik şekilde ama ilişkisel  

&  

Açık sonlu ve yeni başlangıçlı 

(burgu sistem) 

Karakter inşası 

Psikolojik anlamda net ve 

belirgin biçimde  

&  

Eyleme dayalı ve hedefe 

yönelik olarak oluşum 

Psikolojik olarak tanımlanabilir 

ama karmaşık yapıda   

&  

Bir duruma adapte olma; 

kendine ve başkalarına yönelik 

tutum ve düşünceler üzerinden 

oluşum 

Çatışma 
Özgül ve dış dünya odaklı. 

Belirgin. 

Yapısal: toplumsal ilişkiler 

odaklı. Belirsiz. 

Kaynak: Langkjær, 2011;s: 47 

 

Modern anlatıda klasik anlatıda olduğu gibi bilinç dışı bağlamında hikâyeyi 

sezemeyebilir, karakterle özdeşlemeyebilir, ya da duygusal anlamda katharis 

yaşamayabilir. Tüm bu durumlar modern anlatının özgün modelinde izleyiciyle 

kurmak istediği yaklaşım üzerinden şekillenir.  



 

60 

Tablo 2’de klasik ve modern anlatı türündeki anlatı ve biçem (anlatma biçimi) 

arasındaki ilişki gösterilmektedir. Bu bağlamda modern anlatılar hikâyeden ziyade 

anlatı biçimini önceliklendirilerek hikâyeyi özgünlükle kurmayı seçebilmektedirler. 

Klasik anlatının önceliği ise dramatik yapıdır. Modern anlatılarda kullanılan olay 

örgüsü ise bölümlere ayrılmış epizotlara dayanan, finali izleyiciye bırakılan, açık sonlu 

anlatılardır. Klasik anlatılarda kurulan dramatik yapı ve özdeşleşme kavramı modern 

anlatılarda yönetmenin dilediği ölçüdedir ve bazen gerek duyulmaz daha çok epizotik 

(bölümleyici) anlatımla yabancılaştırma etkisi uygulanır. Gerçeklik bağlamında ise 

modern anlatılarda klasik anlatılarda olduğu gibi anlatım gerçeği taklit eden ve anlatım 

araçlarının gizlendiği izleyiciyi anlattığı gerçekliğin içine alan ya da ona dışsal 

gerçekliği unutturan bir yapı yerine gerçekliği hissettiren ve anlatım araçlarını ve 

anlatıcıyı izleyiciye hatırlatan bir yapıdan anlatılır. Öte yandan klasik anlatıda bakış 

açısı genellikle tek bir açıdandır. Bu açı üzerinden gerçeğin yorumu sunulur. Modern 

anlatılarda ise gerçek kavramı birçok yönden ele alınır. Karakter ve hikâyenin anlatılış 

biçimi gerçeğin olası ihtimallerini hikâyenin diğer yüzü ve gerçeği sorgulama üzerine 

kurar.  

“Kamera tekniğinin soyut bir anlatı tarzı yaratmada kullanımı Orr’a göre modern 

sinemada öykü anlatmaksızın bir öyküyü çeker ve belirli bir neden olmaksızın bir 

eylemi gösterir gibidir.” (Orr, 1997, s.80).  Bu tür teknikler modern sinemada anlam 

yaratmada soyut kavramları betimlemenin ya da anlatmanın bir yoludur. Yani 

kameranın kullanım alanı sinemanın anlatısına doğrudan etki gösterdiğinden kamera 

hareketleri ve çekim ölçekleri de aynı oranda izleyici algısında güçlü etkiler bırakır.  

“Kamera nesnesine yaklaşır yaklaşmaz, nesne buharlaşıp kaybolur ve kamera 

nesnesinin dış hatları bulanıklaştıkça, ondan uzaklaşır.” (Orr, 1997, s.112). Salt eylem 

üzerinden ya da görüntü üzerinden yapılan kamera oyunları aynı zamanda izleyicinin 

düşünce oyunları yaşayarak kavram düşünmeye sevk edebilir. Bu da izleyiciyle 

kurulan ilişkide duygu ve düşüncede çeşitlilik yaşamasını ve kavramsal düşünmesini 

sağlar. Bu anlamda modern anlatı yapıları özgün, esnek ve yaratıcılığın çeşitli 

formlarını sunar diyebiliriz.  

“Başka bir deyişle sanat-filmi anlatısı yorumun belirsizliği, izleyicinin olay örgüsünün 

inşasına bilinçli zihinsel katılımını ve öykünün öznel niteliğini içerir.” (Kovacs, 2010, 

s.65). Modern anlatıların karakteristik yapısı esnek bir yapıda olduğu için kesin 

söylemler içermez. Bu durum da izleyici algısında aktif katılım gerektirir. Zira anlatıda 



 

61 

bırakılan bazı belirsizlikler ve boşluklar izleyicinin bizzat bilinçli katılımıyla 

tamamlanır ve bu belirsizlik- boşluk, yani karşıtların birleştiği kavramsal temalar 

modern anlatının bir diğer özelliğidir.  

“Sanat filmleri doğrusal bir olay örgüsü geliştirmek ve ona odaklanmaktan daha çok 

anlatı kişisinin ruhbilimsel tanımlanışı ve onun çevresi ile ilişkisi üzerine odaklanır.” 

(Kovacs, 2010, s.66).  Modern anlatının kullanıldığı sinema türü olan sanat filmlerinde 

bu anlatı karakterler üzerinden kurulur ve onların ruhsallıkları üzerinden derinleştirilir. 

Yani klasik anlatı sinemasında kullanılan olay örgüsü üzerinden hikâye anlatımı 

modern anlatı türünde yalınlaştırılarak yoğunlaşma karakter derinliğine ve kavrama 

dönüktür. Böylelikle izleyici filmle olan ilişkisini olaylar zinciri üzerinden değil  

karakterin dünyası üzerinden kurar. Karakter bir kavrama denk gelebileceği gibi bir 

duyguya bir eleştiriye ya da soyut anlamlara da karşılık gelebilir. Karakterin çevresi 

ile kurduğu ilişki üzerinden de anlatının vurgulamak istediği kavramlar ele alınır. 
 

Modern anlatı sineması, klasik anlatının sınırlayıcı ve klişeleşmiş anlatı kalıplarını 

redderek yenilikçi bir sinema anlatı türüdür.  Bugün hala geçerliliğini sürdüren bir 

anlatı türü olduğu söylenebilir. Günümüz sinemasında özellikle Avrupa sineması ve 

bağımsız ülke sineması örneklerinde modern anlatı bazen yalın bazen de klasik 

anlatıyla iç içe geçirilerek kullanılmaktadır.  Modern anlatı dönemi sonrası özellikle 

1970’li yıllardan sonra post modern sanat anlayışının yükselmesiyle post modern 

anlatı sineması ilk örneklerini vermeye başlamıştır. Durumlara ve olaylara farklı bakış 

açıları getiren post modern sinema günümüz sanat sinemasında sıklıkla kullanılan 

anlatı türüdür.  

Sinema, diğer sanat dallarından en yeni sanat oluşuyla ayrılır diğer bir deyişle sinema, 

diğer sanatlarının modern sanat evresinde geldiğinde doğmuştur. Bu da sinemayı 

doğar doğmaz yürüyen bir bebek gibi modern sanatın çocuğu olmak yerine klasik 

sanatın çocuğu yapar. Ancak sinemanın varoluş yapısının çok yönlülüğü yandan da 

onu modern yapar diyebiliriz. Post modern anlayışta ise sanatın geçmiş ve şimdi 

arasında kurduğu iç içelik, eklektik yapı ve pastij kullanımı dayalı sunumlar, metinler 

arasılık (ki bu kavram sinemada filmler arasılık olarak görülür) post modern sinema 

anlatılarında kullanılmaktadır.   

Postmodernizm yeniyle eskiyi harmanlayarak yeni bir bakış ve içerik biçimi 

oluşturmuştur. Postmodernizmin tanımlanması ve yeri hakkında çokça anlam 



 

62 

ortaya çıkmaktadır. Postmodern tanımı ile ilgili birçok kavram ortaya çıkmaktadır, 

kavramın modern olandan kesin olarak bir ayrılış mı yoksa modernizmle aynı 

süreçte devam ettiği düşüncesi kuramcılar tarafından halen daha kesinlik 

kazandırılmamıştır. (Uğur, 2019, s.530) 

Post modernizmin en belirgin özelliği parçalı yapısıdır yani yeniyle eskiyi bir arada 

kullanan ona yeni anlamlarla bakmayı, algılamayı amaçlayan bir sanatsal biçimdir 

diyebiliriz. Öte yandan post podern anlayış modernizmin tüm ilkelerinin reddi ve anti 

modern bir hareket olarak da görülmektedir. Diğer yandan post modernizm, 

modernizmin uzantılarından faydalanarak yeni anlamlar yaratan bir tür olarak da 

görülür. Bu bağlamda post modern anlayış, kavramsal sınırları silik içeriği yenilikçi 

bir sanat anlayışıdır. 

“Nostaljik; geçmişe duyulan saplantılı özlem; geçmiş ve şu anki durum arasındaki 

sınırlılıkların kaybolması; eril kültürel durumu netleştiren tüketim kültürü; kaygıyla, 

yabancılaşmayla, kızgınlıkla ve diğerlerinden ayrılmayla ortaya çıkan sıkı çoşkusal 

yaşantılar...” (Sabri Büyükdüvenci, 2014, s.26). Post modern anlayış olan ilişkisi onu 

post modern anlatı bağlamında geçmişle bugünün arasında gidip gelen ve birleşen bir 

yapı ve algılanan gerçekliğin yeniden sunumuyla ilgilenir. Öte yandan egemen eril 

kültürün taşıdığı özellikleri ortaya çıkarır bu kültürün metaforik anlamda bir desenini 

ortaya koyar ve bireyin toplumla kendisi olma arasında hissettiği endişeler, 

yabancılaşmalar, öfke ve başkalarından kopuşla şekil alan yaşamların sanatsal 

anlamda yeniden üretilmesi postmodernizmin konuları arasında olduğu söylenebilir. 

Nostaljinin çağdaşla iç içe geçmesi ve buradan ortaya çıkan gerçekliğin yeniden 

yaratılması postmodern anlatı sinemasının kullandığı bir tekniktir. 

Modern anlatı ve postmodern anlatı birbirlerine pastişin kurguda kullanımı açısından 

benzerliği kullanım amacı açısından farklılık gösterir. Yani post modern anlatılarda 

kullanılan nostalji ve pastiş kavramı hikâyeye gerçekliğini pekiştirmek amacıyla 

kullanılır. Bu bağlamda Rosenau’nun postmodern anlatı sinemasında kurgunun ve 

öykünün işleviyle post modern anlatı sinemasındaki yerini işaret etmektedir. Post 

modern anlatının yüzeysellik taşıyışının ardındaki neden dikkatin gösterilene değil 

gösterene yani hikâyeye değil anlatıcıya yönlendirmek için kullanıldığı söylenebilir.  

Ancak post modern anlatının kullandığı parçalı anlatım dili de diğer yandan onu 

parçalayan yapısıyla bütünsellikten ve hikâyenin nedenselliğinden koparır. Bu 



 

63 

anlamda postmodern anlatının esas derdi hikâyeyi ön plana çıkarmak ve mesaj 

vermekten ziyade biçime ve görüntünün kendisini ortaya çıkarmayı hedefler.  

Postmodern ve modern sinemanın diğer anlatı sinemasında olduğu gibi eril bir sinema 

diline sahip olmasına rağmen yönetmenlerine ve filmlerine göre de farklılaştığını 

söylemek mümkündür. Örneğin İspanya'nın maço, ataerkil kültüre sunduğu meydan 

okumayla sinema diliyle dişil dilin etkisi gözlenirken, David Lynch, Quentin 

Tarantino’nun filmlerinde eril dili, eril metafor ve sembollerin hakim olduğu bir 

yapıdan söz etmek mümkündür.  

Sinemada klasik anlatının kahramanın yolculuğu paradigmasında genelde erkek; sert, 

otoriter, ataerkil, girişimci, savaşçı gibi bazı özelliklerle betimlenmiştir. Hollywood 

sinemasının bu temsili yine ataerkil ideolojiyi sürdürme ve güçlendirme yönünde 

olduğu söylenebilir.  Postmodern anlatı sinemasında ise, geleneksel kahramanın 

yolculuğu paradigmasının yeniden yapılandırmaktadır. Postmodern filmlerde anti 

kahraman ya da özdeşleşmede zorluk yaşanan karakterleri işlemişlerdir.   

Postmodern sinemacılar, özellikle seks ve şiddet konularını filmlerine temel olarak 

almaktadırlar. Postmodern yönetmenler, seks ya da şiddet gibi olguların bugünkü 

yaşamın önde gelen öğeleri olduğunu öne sürerek, bunları sanatın nesnesi olarak 

kullanabileceklerini ifade etmektedirler. Modernist sinemacılar, bir sorunu 

gündeme getirip, çözüm üretmeye çalışırken, buna karşılık postmodern 

sinemacılar, hiçbir çözümleme ya da tavır alma söz konusu olmaksızın toplumdaki 

seks, şiddet gibi olguları yansıtmaktadırlar. (Şaylan, 1999, s. 80 ‐ 81) 

Post modern filmlerin sinemasal dili filmler genel anlamda konuları, şiddeti 

sadomazoşizmi, ritüelleri, vahşeti, vahşiliği barındırmasıyla eril bir dile sahip 

olduğunu söylemek mümkündür. Filmlerdeki kadın imgelerinin arzu nesnesi, izlenen 

kadın gözünden tasvir edilmektedir ve sıklıkla şiddete maruz kalmaktadırlar. Kadın 

karakterinin sunumundaki kategorizasyonlar evli olan ve olmayanlar olarak değer ve 

saygınlığını kategorize edildikleri gözlemlenebilir. 

Öte yandan son dönem filmlerinden bazı örnekler, cinsiyet rollerindeki değişimini, 

entegrasyonu ve kadınların içsel yolculuklarını postmodern fikirlerle anlatıya dahil 

edilen filmler izleyici algılarını açmakta ve ataerkil tahakkümü kırmaktadırlar. Kadın 

sorunlarının nesnel sinema diliyle anlatıldığı ve kadınlara dönük içsel gerçekleri 

gösteren sinema eserleri diğer sinema türlerinde olduğu gibi postmodern anlatı 



 

64 

sinemasında da varlığını sürdürmüştür. Bunlardan Tom Tykwer tarafından yazılıp 

yönetilen 1998 yapımı Koş Lola Koş isimli film, sinemada kadınların yeni, 

postmodern temsiline doğru bir değişimin doğrudan bir ifadesi olarak görülebilir. Film 

hem biçimsel hem de karakter oluşturan unsurları bünyesinde barındıran, sosyal 

etkileşimlerdeki sorunlara, kişisel karmaşalara karşı kişinin algısına ışık tutmasına 

olanak tanıyan filmlerden biridir.  Lola karakteri, kadının pasif bir karakter olduğu 

yönündeki geleneksel algıyı altüst eder ve erkeksi olarak görülen nitelikleri 

bünyesinde barındırır. Eril ve dişil yönlerin dengesinde Lola karakteri toplumsal 

cinsiyet konusunu postmodern bir yaklaşımdan bir yeniden keşfine davet etmektedir. 

Koş Lola Koş, klasik anlatı sinemasının geleneksel ilkelerini takip etmek yerine ve üç 

perdelik yapının kendi yapısına uygun kısımlarını birleştiren, olay örgüsünü fütüristik 

bir yaklaşımla ele alan çağdaş bir anlatı örneği olduğunu söylemek mümkündür. 

Filmde yer alan fütüristik olarak yorumlayabileceğimiz bu yapı gelecek senaryolarının 

farklı kişilerin bakış açılarına ve ihtiyaçlarının farkındalığına kapı aralamaktadır. Öte 

yandan senaryoda kurulan karakter arasındaki iç içelik bireysel eylemlerin ve 

seçimlerin diğerlerinin yaşamlarına nasıl etkileyebileceğine dair bir olası anlatı 

sunmaktadır. 

Öte yandan modern anlatı sineması bağlamında  Jane Campion filmleri  kadınların bu 

dünyayı nasıl deneyimlediğine ve erkeklerle birlikte nasıl yaşadığına dair psikolojik 

ve felsefik araştırmaların filmlerini üretmiştir. Campion’un sinema dilinin hikâye 

anlatımı, estetiği ve karakterin derinliğinde dişil sinema dilinin tezahürünü oluşmakta 

olduğunu söyleyebiliriz. Ada McGrath karakteri geçmişte ve günümüz dünyasında 

sessiz kalan ya da sessizliğe zorlanan kadının ifadesi oluşuyla kadın kahramanın 

yolculuğu paradigmasının ve dişil sinema diline iyi bir örnek teşkil ettiği söylenebilir. 

Ada, kendini iyileştirmeye ve yeniden yaratmaya kararlı güçlü bir duruşa sahip bir 

kadındır ve piyano Ada’nın dilsizliğinin sesi ve özgürlüğünün temsili olduğunu 

söylemek mümkündür. Ada'nın ataerkil toplumda kadının yerini ve özgürleşme 

yolunda enstrümanıyla kendini ifade etmesini dile getirir.  Filmin sonunda onunda 

kendi içsel erilini iyileştirmeyi başardığında ve Baines karakteri ile ilişki kurabilir.  

Kendini özgürleştirmeye başladığı görülebilir. Böylelikle piyanosuyla kurduğu bağ da 

özgürleşir ve dilsiz Ada yavaş yavaş konuşmaya başlar. Piano filmi bu bağlamda 

cinsiyetçi yaklaşıma ve filmin tasvir ettiği sömürgeciliğe getirdiği eleştirel yaklaşımla 



 

65 

sosyal sorunları eleştirmesiyle dişil sinema dilinin örneklerinden biri olarak 

değerlendirmek mümkündür.   



 

66 

4. BİR YAKLAŞIM OLARAK SİMYASAL GERÇEKÇİLİK ve DİŞİL 

SİNEMA DİLİ 

Sinemanın gerçekle ve gerçeklikle olan ayrılmaz ilişkisi sinemada gerçekliğin 

algılanış biçimine göre değişkenlik göstermiştir. Sinema var olduğu ilk günden beri 

tartışılan gerçek, gerçeğe uygunluk, gerçeklik gibi kavramlar bir yandan sinemanın 

içeriğini şekillendirirken diğer yandan da biçimsel da anlatı türlerini ve daha geniş 

perspektifle de sinema akımlarını yaratmıştır. Bu anlamıyla kitlesel bir sanat olan 

sinema, içinde bulunduğu zamanın ve toplumun beklentileri, ihtiyaçlarına yanıt veren, 

toplumun ve bireyin psikolojik ihtiyaçlarına   öncülük eder, kendi gerçekliğini yaratır. 

Öte yandan kitlelerin üzerinde etki kurabilmesi özelliğiyle egemen iktidar ve popüler 

kültürün bir tür uzantısı olarak gerçeğe uygun bir şekil alır diyebiliriz. 

Devinim özdeksel değil görseldir. Devinim yeniden üretilemez. Seyirci için 

gerçekle aynı sınıftan olan sinematografik devinim gerçek devinime oranla ikinci 

bir üretimle ancak “yeniden yapılabilir”. Öyleyse filmin fotoğraftan daha “canlı” 

ya da “oynak”, nesnelerinin ise “daha bir canlılık kazanmış olmalarını” ileri sürmek 

yeterli değildir. Sinemada çok daha fazla şey vardır. Gerçekliğin izlenimi aynı 

zamanda izlenimin gerçekliğidir. Devinimin gerçek varlığıdır. (Metz, 1986, s.11, 

103) 

Sinemanın doğasının önemli bir özelliği gerçekliği ele alış biçimde yattığı söylenebilir. 

Yani sinema gerçekliği ele alırken gerçekliğin izlenimini yüksek düzeyde kurar. 

Gözlemlenen, fiziksel gerçekliğin tüm izlenimlerinden bütünsel bir kavrayışla ele alışa 

başlar.  Bu başlangıcın kendisi ampirik gerçekliktir. Öte yandan sinemanın çekim 

tekniklerinin seçimleriyle yani sinematografiyle bir seçme işlemi başlar. Çekim 

tekniklerinin kullanımıyla anlatı gerçekliğin bir yanılsamasını ortaya koyar. Yani 

fiziksel gerçeklikte gözün algılayamadığı ya da çok daha farklı algıladığı görüntüleri 

kamera aracılığıyla yeni bir görüntüsünü yaratır bu da anlatıyı gerçekliğin bir tür 

yeniden sunumuna götürür. Sinemada kurgunun işlevi ise bu gerçeklikte seçilenler 

kadar seçilmeyen unsurların varlığı da dikkat çeker. Kurgu esnasında gösterilen kadar 

gösterilmeyen de sinemasal gerçeklikte anlamı yaratmada önemli yer teşkil eder. 



 

67 

Montaj tekniğine göre gerçekçiliğin ifadesi şekillenebildiğinden kurgu sinemada 

imgesel olandan anlama geçişin diğer yandan anlamı ya da duruma göre anlamsızlığı 

ortaya çıkarmanın ya da başka seçime göre de anlamın yoğunlaştırmanın biçimlendiği 

yerlerden biridir.   Dolayısıyla sinemanın gerçeklikle olan doğrudan ilişkisi çok 

katmanlı ve yüksek düzeyde ele alışla başlar ve kurgusal olarak seçimlerle yeniden 

yaratılır. Sinemanın gerçeklik ve gerçekçilikle olan ilişkisi sinema tarihinden beri 

çokça tartışmalara neden olurken diğer yandan da bu ilişkinin iç içeliğinin 

açıklanmasını da çok çeşitli açılımlara bırakır.  

Diğer yandan sinemanın toplumla olan ayrılmaz ilişkisi bir diğer tartışma konusu 

olmuştur ve olmaya da devam etmektedir. Kültür, toplumun içinde bulunduğu güncel 

durum, sinemanın gerek içerik gerekse biçimsel açıdan belirleyen unsurlar olmuştur. 

Bu da sinemada hikâyelerin ve hikâye anlatım tekniklerinin ve hatta sinemasal 

akımların ortaya çıkmasında önemli bir rol almaktadır. Toplumun sinemaya ve sanata 

olan etkisi gibi sinemanın da topluma olan etkisi doğrudandır ve son derece etkilidir. 

Sinema, toplumların kültürel özelliklerini, yaşayış biçimlerini, değer yargılarını 

yansıtan bir aynadır.  Bu durum tarafsız yansıtıldığında bazen tarihi filmlerle geçmiş 

tarihi olayların ya da kahramanların üzerinden kolektif belleğin oluşumunda ve 

bugüne aktarımında önemli bir rol oynar. Bazen de dönemin ruhunun getirdiği bireysel 

ya da toplumsal gelişmelerle kendine yeni bir ifade alanı bulur. Sanat tarihinin büyük 

sanat hareketlerinde olduğu gibi sinema da içinde yaşadığı toplumun ruhsallığını taşır. 

Toplumda ihtiyaç olan ya da ifadeyi zaruri kılan kavramlar üzerinden de yaklaşımların 

ve akımların ortaya çıktığı söylemek yanlış olmayacaktır. Bu anlamda gerçeklik ve 

gerçekçilik kavramları toplumlarla birlikte sürekli bir devim halinde olmuş ve zamana, 

koşullara göre de değişim göstermiştir. Günümüz algısında ise gerçeklik ve gerçekçilik 

hem teknolojik gelişmelerin hem de değişen dünyayla “yeni çağ” ve dijitalleşmeyle 

birlikte bugünkü konumundadır. Bu konumun nasıl olduğu ise tartışmaya açık ve 

tanımlaması zor bir yerde olduğunı iddia etmek yanlış olmayacaktır.  

Bir gerçeklik olarak algılanmak istenen görünümdür. Baudrillard, simülasyon 

kavramını bir araç, makine, sistem veya bir olguya özgü olan işleyiş şeklinin 

gösterilme ya da ifade edilme hedefiyle bir maket ya da bilgisayar programı vasıtasıyla 

yapay olarak tekrardan üretilmesi şeklinde tanımlarken simüle etmek kavramını ise 

gerçek olmayan bir şeyi gerçekmiş gibi gösterme uğraşı içerisinde olmak şeklinde 

tanımlamaktadır. Hiper-gerçeklik kavramını ise Dündar (2012) geçmiş-gelecek, ben-



 

68 

öteki, birey-toplum, izleyici-sahne gibi kavramlar arası zıtlıkların anlamını kaybettiği, 

gerçek ile sanal kurgu gibi gerçek olmayan arasındaki farkın ortadan kalktığı durum 

olarak ifade etmektedir. Ardından gelen hiper gerçeklik kavramıyla da gerçekliğin 

ifadesi yeni bir boyut kazanır. Gerçekliğin taklidi bu kez kendini gerçeklikle birleştirir. 

Yani arada taklit olanla gerçek olan bütünleşir. Günümüz sinemasına gelindiğinde 

özellikle 2000’li yıllardan sonra teknolojinin ve dijital çağın etkisiyle dijital destekli 

filmler Matrix (1999), The Truman Show (1998) ve Fight Clup (1999) gibi pek çok 

film hem biçimsel hem de içerik olarak gerçeklik ve gerçekçilik kavramlarına yeni 

bakış sunarlar.  

Sinemanın kendi yapısal değişimlerinin yanı sıra kapitalizmden dijital kapitalizme 

geçiş de bu sürecin bir parçasıdır. Sinemanın tarihsel gelişimi boyunca teknolojik 

gelişimler her zaman büyük öneme sahip olmuştur. Bugünün teknolojik gelişmeleri 

de sinemanın şimdiki değişiminde önemli bir yer tutmaktadır. Pandemi süreci ile 

teknolojik gelişmeler daha da hız kazanmaktadır. (Erkılıç, 2021, s.103) 

Buna ek olarak pandemiyle birlikte hız alan teknolojik gelişmelerle birlikte filmlerin 

anlatıları da değişkenlik göstermiştir. Özellikle dünyayı saran Covid-19 pandemi 

salgınından sonra sinemada yaygınlaşan ütopik, distopik ya da post-apokaliptik 

filmlerde ve dijital platformlar için çekilen dizilerde artış göstermiştir. Bu durum da 

gösteriyor ki sinema kaynağını aldığı toplumsal durumlara yön verdiği gibi ana akım 

medyanın ve kapitalizmin yönlendirdiği bakış açılarına göre de şekil almaktadır. 

Pandeminin yarattığı ruhsal bunalım dalgası teknolojik gelişmeleri arttırırken diğer 

yandan da üretilen filmlerin ‘post apokaliptik’ ve ‘distopik’ yapıda oluşları dikkate 

değerdir. 

Üçüncü post-apokaliptik kurgu dalgasının ise 2020’li yıllar olduğu iddia edilebilir. 

2019 yılı sonunda başlayan Covid-19 virüsü salgınıyla birlikte kitleler tekrardan 

içinde bulundukları felaketi tanımlayacak ve öngörecek anlatılara yönelmişlerdir. 

Kahyaoğlu’na göre; senaryo dediğimiz şey aslında öngörüde bulunmaktır. Tıpkı 

bilimsel modellemelere olduğu gibi sinemada da öngörü kullanılmaktadır. Fizikte 

“Bir insan ışık hızına ulaşırsa ne olur” sorusuna yapılan modellemeler de aslında 

senaryodur. Her türlü senaryo insanın iç dünyasına ve toplum içindeki yaşantısına 

dair öngörü yapabilmek, yaşadığımız şeyi anlamlandırabilmektir. 2019 sonunda 

birdenbire hiç hesapta olmayan bir salgın olduğunda insanlar ilk adımda bunu, 



 

69 

“nereden geldi, nasıl oldu” diye anlamlandırmaya çalıştı. İkinci adımları ise 

öngörüde bulunmak oldu. “Nasıl hayatta kalacağız, bu felaket ne kadar sürecek, 

aynı durumdaki karakterler hayatta kalmak için ne yapmış?”. Bu iki duygu temel 

olarak bu filmlerin izlenme oranını arttırdı. Çünkü filmler bize koltukta otururken 

risk almadan katarsis yaşama imkânı sunmaktadır. (Korkmaz ve Akad, 2022, s.66) 

 Sinemanın toplumla ve toplumun sinemayla ilişkinin etkisi kaçınılmaz olarak onu 

toplumsal bilinçdışının kodlarıyla iç içe olarak gelişmesini ya da gerilemesini 

sağlamaktadır. Bu durum toplumun kültürünü, değerlerini olduğu gibi toplumun 

korkuları, bastırılmış kaygılarını sinemaya yansıtır. Pandemi sonrası sinemada post-

apokaliptik ve distopik türlerin toplumda tetiklenen felaket kaygılarını ve korkularının 

sonucu ortaya çıktığını düşünmek mümkündür. Filmler yoluyla da bireyler bu 

duyguların katharsisini yasabilmektedirler. Bu anlamda sinemanın sunduğu psikolojik 

açılımlar çok değerlidir ve doğru kullanıldığı ölçüde bireylere içsel yolculuklarında 

bazı alanlar yaratmaktadır. Pozitif yönden birey bilinçli olarak sinemaya aktif 

kalıntılımla bu durumu kendini tanımaya yöneltebilirse her türden filmlerin sunduğu 

açılımlar çok kıymetlidir. Öte yandan kapitalist film endrüstrüsünün filmler yoluyla 

toplum üzerinde fast food tarzı duygu ve zaman tüketimiyle zaman geçirme araçları 

olarak kullanma riski yüksektir.  

Bugünün sineması için gerek izleyici için gerek de sinema sektörü için yeni 

yaklaşımların eksikliği dikkate değerdir. Hem Covid-19 pandemi felaketi hem de 

ülkemizde yaşanan Şubat 2023 depremi travmatize olmuş toplumun yaralarını 

taşımaktadır. Bu anlamda her dönem de olduğu gibi sanatta da yeni yaklaşımların 

varlığı toplumsal ve bireysel dönüşüme ve iyileşmeye yolun köşe taşları olacaktır. 

Sanatın iyileştirici gücü sinemanın kitleselliğiyle birleştiğinde sinema bu anlamda 

dönüşümün farkındalığını yaratabileceğini öne sürmek yanlış olmayacaktır.  

Bugünün sinemasında yeni bir yaklaşım türü olarak ‘simyasal gerçekçilik’ kavramı bu 

dönüşümsel süreçte doğası gereği rehber olabilir. Zira simyanın doğası dönüşümün 

sanatı olmasıyla bilinmektedir ve bu kadim sanatı yeniden uygulamaya alarak hikâye 

anlatımında ve sinemasal yaklaşımda hem yeni hem de çok eski bir sanatla bireysel ve 

toplumsal anlamda bu ihtiyaca yanıt verebileceğini düşünmek mümkündür 



 

70 

4.1. Psikoloji ve Simya  

“Psikiyatri var olmasaydı, sinema onu mutlaka icat etmek zorunda kalırdı.” Gabbard 

2002; Beyazyürek 2007).  

1920’li yıllarda Jung’un genç hastalarının rüyalarının rüyalarında gizemli fantastik 

görüntüler gördüklerini bildirmişlerdir. Jung daha sonra bu görüntüleri antik simyanın 

uzun süredir ihmal edilen eserler olduklarını öğrenmiştir. Bu anlamda o dönem Jung, 

simyanın bu mesajlar aracılığıyla mesajlar taşıdığına ve antik ve modern zamanlarda 

yaralı ruhlara bilinç dışının derinliklerinden gelen psişik şifanın ortaya çıkışı olarak 

yorumlamıştır.  

Sinemanın psikoloji ve psikiyatriyle ilişkisi toplumla ve sinemayla kurduğu gibi 

ayrılmazdır. Zira sinema insanı insana insanca anlatma sanatıdır. Sinema, farklı 

yaklaşım türleri ve anlatım teknikleriyle ele aldığı duyguların düşüncelerini, 

davranışlarını, dürtülerini anlatırken psikoloji ve psikiyatriden beslenmiştir. Modern 

anlatı sineması insana dair olan hikâyelerle insanın psikolojik derinliğine inmeye 

çalışırken klasik anlatı da kahramanın yolculuğu gibi hikâye arklarıyla bir yönüyle 

insanın bireyleşme hikâyelerini anlatır. İnsanlara iç yolculukları için rehberlik hazırlar, 

ayna tutar diyebiliriz. Bu anlamda hem film içeriği ve hikâyede bakımından hem de 

filmin izleyiciye yansıyan etkisi bakımından sinema,  psikoloji ve psikiyatri bilimiyle 

doğrudan ilişki içerisindedir. Birindeki hareketlenme diğerini de doğrudan etkiler. 

Ancak bilimin yapısında yer alan olan genel ve tipik olan sanatta bireyseldir ve insanın 

iç dünyasını anlamaya ve açıklamaya yöneliktir. Sinema ve psikoloji birliği ise bu 

anlamda birbirlerinin boşluklarını doldurur gibi girift ve ayrılmazdır.  

Psikoloji ve Simya, Carl Gustav Jung’un simya, Hristiyan dogmaları ve psikolojik 

sembolizm arasındaki analojileri incelediği C.G.Jung’un Toplu Eserleri’ isimli 

çalışmasının 12. Cildidir. Bu eser, onun unutulmuş olan kadim bir ilmi ya da sanatı 

diyebiliriz, bunu o günün psikolojik iyileşme metodu olarak yeniden ele almasına 

dayanır. Bu anlamda ‘Simyasal Gerçekçilik’ kavramı hem psikolojideki  yeri hem de 

sinemada yeni bir yaklaşım türü olarak ele alınırken Jung’un ‘Psikoloji ve Simya’ 

kavramı üzerinde temellenmektedir. Diğer yandan da ‘Simyasal Gerçekçilik’ 

kavramının kökleri bir yönüyle kahramanın yolculuğu monomitine ve masallara 

mitoslara ve büyülü gerçekçi yaklaşıma ve simya sanatının alegorilerine dayanır.  



 

71 

Simya, Jung'un kolektif bilinçdışı  hipotezinin merkezinde yer alır. Bu kitap, 

psikoterapi   sürecinin ve amaçlarının Jung'un gördüğü şekliyle ana hatlarıyla 

başlıyor. Daha sonra, yukarıda sözü edilen analojileri ve onun analitik sürece ilişkin 

kendi anlayışını ortaya çıkarmaya devam ediyor. Jung, hem kimyasal süreci hem 

de paralel bir mistik bileşeni içeren simyanın ikili doğasını bize hatırlatır. Ayrıca 

simyacıların görünüşte kasıtlı olarak gizemli hale getirilmesini de tartışıyor. Son 

olarak,  bireyleşmeye  dair  iç görüler sağlamak için simya sürecini kullanan Jung, 

psişenin aşkın doğasını bizimle ilişkilendirmede simyanın önemini vurgular.   

(“Psikoloji ve Simya”, 2024)  

Simya kaba anlamıyla değersiz metalleri değerli olana yani altına dönüştürme işidir. 

Bu anlamda simya kavramı bir metaforik anlamıyla olarak ele alınırsa simyada 

uygulanan aşamalar insan psikolojisine uygulandığında benzer bir aşamadan geçeceği 

savına dayanır. Buradaki altın insan psikolojisindeki altına denk düşer diyebiliriz. 

Altın da sembolik anlamda insanın bireyselleşmesi, bütünleşmesi sağlık kazanmasıdır 

diyebiliriz.  

Altın, simya, psikoloji, bireyleşme gibi kavramlar üzerinden ‘Simyasal Gerçekçi’ 

yaklaşım sinemada uygulanırsa nasıl olur sorusu üzerinden bu yaklaşımın derinlerine 

inmek daha doğru olacaktır. 

Simya veya alşimi (Arapçadaki "al-Kimiya" kelimesinden gelir, İngilizceye 

"alchemy" olarak geçmiştir) hem doğanın ilkel yollarla araştırılmasına hem de 

erken dönem bir ruhani felsefe disiplinine işaret eden bir terimdir. Simya;kimya 

metalürji, fizik, tıp, astroloji, semiotik, mistisizm ,spiritiüalizm ve sanatı 

bünyesinde barındırır. (“Psikoloji ve Simya”, 2024) 

Simya kavramı hem doğuda hem de batıda erken dönem sanatçılar, felsefeciler 

tarafından ilgi görmüştür.  Simyanın ruhani bir felsefi disiplin oluşu onun diğer dallarla 

olan yakın ilişkisi bu ilmin her daim simyadan ilham alanlar ve ondan beslenen kişiler 

için ilgi görmüştür. 

Simya sanatı hem okült öğretilerde hem de Tao (Eski Çin’de evrende her şeyi yöneten 

evrensel bir yasanın olduğunu savunan bir anlayıştır) felsefesinde rastlanan simya 

terimini analitik psikolojinin kurucusu Carl Gustav Jung’un “Psikoloji ve Simya” 

isimli kitabında geniş yer kaplar. Özellikle kadim ruhsal öğretilerde simya kavramı,  

kimi kaynaklarda iç (ezoterik) simya ve dış (ezoterik) simya olarak ikiye ayrıldığı 



 

72 

görülür. Dış simyada bulununan kavramlar Hermes Trismegistus ‘un inisiasyonundaki 

ezoterik bilgilerin anlaşılamayan sembollerinden oluşurken içsel  simyada, inisiyatik 

bir eğitimin sonunda elde edilen ruhsal  “aydınlanma” yı sembolize eder. İçsel simya 

inisiyasyonlardaki küçük sırlar (sadece inisiyelerin bilebileceği esrarengiz sembol dili) 

küçük eser ve büyük sırlara vakıf olma durumuna ise büyük eser denilmekteydi. Büyük 

eseri gerçekleştiren birey de gerçekleştirdiği büyük sanatla birlikte felsefe taşı denilen 

kavrama vakıf olunması anlamını taşır. Yani kişinin inisiyatif süreç sonunda 

aydınlanmış olması sembolik anlamda aurasının arınarak yani saflaşarak altın gibi 

parlaması anlamına gelmekteydi. Bu çalışma kapsamında simya ilminin genel tabiriyle 

değersiz metallerin altına dönüşmesi kavramının ezoterik bağlamıyla yani içsel simya 

bağlamıyla hikâyeye ve filmin yapım aşamasına uygulanabilirliği örneklerle 

tartışılacaktır.  

Simyasal Gerçekçilik klasik anlatılarda kullanılan kahramanın yolculuğu paradigması 

gibi salt karakter dönüşümü üzerinden olay örgüsünü tasarlamak yerine çağdaş ya da 

post-modern bir anlatı üzerinden de bu metodun uygulanabileceği görüşündeyim. 

Simyasal Gerçekçi yaklaşım, karakter dönüşümünde yarattığı sihirli etki kahramanın 

yolculuğu paradigmasında kısmi olarak ortaya konulmaktadır. Ancak hikâyenin 

karakteristiği üzerinden ele alındığında sinema sanatına hem kadim hem de yenilikçi 

bir yaklaşım olması, uygulanabilirliğinin zorluğuna rağmen etkili ve heyecan verici 

bir metot olduğu kanısındayım.  

Şekil 23. Georges Aurach (1475) ‘Pretiosissium Donum Dei’ ya da ‘Rosary 

Philosophorium 

 

Kaynak: “Rosary of the Philosophers”, 2023. 

 



 

73 

Şekil 25’te görülen resimde simyanın dönüşüm aşamalarının bir tasviridir. 15 yy. 

kalma Georges Aurach ‘ın “Pretiosissium Donum Dei”(1475) isimli eserinin bir diğer 

ismi, Türkçe çeviriyle ‘Gül bahçesi’ dir. Bilge sözler içeren bu kavram, simyasal 

dönüşümün en son evresi olan Rubedo (kızarma) evresinin sembollerinden biri olan 

gülü içerir Jung da ‘Psikoloji ve Simya’ kavramını aynı evreleri kullanarak 

açıklamıştır.  

“Simyayı madde ve ruhun bütünleşmesini, zıtların birliğini ve ruhsal dönüşümün 

araştırmasını sunan bir bilim olarak tanımlayan Jung’a göre simyanın sembolik 

girişimleri insanın iç dünyasının dış dünyasından ayrımlaşmamış olan durumunu 

açıklamaktadır.” (Case, Phillipson, 2014, s.482). Bu bağlamda Jung’ın simya 

kavramıyla asıl vurgulamak istediği; fiziksel alemdeki bilindiği anlamıyla kurşunu vs. 

altına çevirmenin çok ötesinde olduğu söylenebilir.  Ona göre simya çalışmasının 

anlamı ve amacı ruhu somutlaştırma ve bedeni ruhsallaştırmaydı denilebilir. Bunun 

anlamı sözünü ettiği karşıtların birliği kavramının bilinçle bilinçdışının birliği sonucu 

dönüşen ruhtan geçtiğini söylemek yanlış olmayacaktır.  Jung’la birlikte simya 

ilkelerin yeniden keşfi, psikolojinin öncüsü haline geldi. Jung, simya sembollerinin 

birçoğunun, daha önceki psikolojik çalışmalarında anladığı şeyin aynısını ele aldığını 

ve birçok hastasının da rüyalarına benzediğine tanık olur.  Simya sembollerinin, 

simyacıların acıyı hisseden ruhlarında beliren kolektif bilinçdışının ürünleri olduğuna 

inanmıştı. Eski simya metinlerinde rastlanan insan zihni ile davranışları hakkında 

hayati önem taşıyan zengin bir sembolik bir birliğe rastlanır. Jung simya terimiyle ilk 

kez Richard Wilhelm aracılığıyla karşılaştığı bilinmektedir. Bu karşılaşmanın öncülü 

ise o dönemden çok eski bir yazmandan gelmekte olduğuna inanılan Taocu içsel simya 

yaşam örneği olan “Altın Çiçeğin Sırrı” isimli bir kitapla olmuştur.  



 

74 

Şekil 24. Sol Niger- Black Sun- Siyah Güneş “Putrefactio” J.D.Mylius 

Reformata (1622)   

 

Gravür: Balthazar, Renklendiren: Adam McLean 

Kaynak: Kushner, 2020. 

 

Şekil 26 ‘da simyada ‘Büyük Eser’(Magnum Opus)  olarak isimlendirilen dönüşüm 

çalışmasının ilk evresi olan ‘Nigredo’nun bir tasviri bulunmaktadır. Sembolik 

anlamlarla dolu simya sanatının tasvirleri de simyada dönüşüm süreçlerinin psikolojik 

derinliğini içeren kolektif bilinç dışıyla iç içe geçen tasvirlerden oluşmaktadır. Bu 

bağlamda siyah güneş ve karga sembolü ruhtaki ve maddedeki karanlık taraflarını 

sembolüdür. Kuzgun ve iskelet figürleri de sürecin yenilenmesi için sembolik olarak 

ölmesi gerekenleri temsil ettiği söylenebilir.  

Simyada ulaşılması amaçlanan bütünlük olgusu devamlı bir çalışmayla elde 

edilebildiğinden semboller ve bilinçdışıyla temas halinde olmak ‘Büyük Eser’e 

ulaşılması açısından değerliydi.  Bu anlamda içsel simyanın en önemli olgusu bu içsel 

ateşin yani ruh ateşinin aktive olması, karşıtlıkları uzalaştıran ve onları aşabilen bir 

bütünlükle, hiçbir zaman bozulmayan içsel altına yani ruhun mükemmelliğine 

ulaşılmasıydı. Bu da psikoloji biliminin terimiyle bireyleşme ve kişiliğin tüm 

eksikliklerini gideren bütünleşmeye karşılık gelmekteydi. Bu bağlamda Jung, bu 

süreci Jung, simyanın kadim tradisyonlarından aldığı ilhamla psikoloji bilimi için 

uygılamıştı ve psikolojik simya sürecinin adımlarını Jung 3 aşamada ele almıştı. 

Bunlar  Nigredo, Albedo, Rubedo. 



 

75 

Simyada Taş'ın yaratılışına yol açan üç aşamada ilk aşama nigredodur. Nigredo 

(kararma) olarak bilinen bu aşama, ilk maddenin bulunup 'işkenceye ya da eziyete 

uğradığı' aşamadır. Bu ikinci aşamada prima materia özüne kadar arıtılmış olan bu 

olaya genellikle Ay Taşı'nın (veya daha küçük olanının) yaratılışı denir. Çeşitli 

işlemlerden geçerek daha sonra beyazlatmaya, albedo'ya dönüşür. (Abraham, 2001, 

s.145) 

Nigredo (kararma) Jung psikolojisinde siyahlık anlamına gelir ve  sembolik anlamda 

ruhsal bir ölüm kavramına denk gelir. Bir şeyin kararması düşüncesi maddenin ölmeye 

ve çürümeye başlamasıdır. Ruhun karanlık gecesi denilen koyu derin siyahtan daha 

siyahtır. Bu süreçle birlikte zihnin korkunç, bilinmeyen, karanlık örüntülerinden 

temizlenmesi anlamına gelmektedir. Bunlar salt olumsuz özellikler olarak da görülmez 

bazen bunlar Jung’un altın gölge olarak tanımladığı özellikler olarak da karşımıza 

çıkabilmektedir.  

“Jung analisti Marie-Louise von Franz,  Jung'a simya araştırmalarında yardımcı oldu 

ve bunları daha da geliştirdi. Ayrıca nigredo aşaması deneyimini kafa karışıklığı, 

depresyon, mutsuzluk ve “karanlık bir bilinçsizlik bulutu” ile kaplanma olarak 

tanımladı.” (Franz, 1980, s. 208) 

Öte yandan Jung analisti Robert Boşnak (1986/1988) eserinde simya imgelerini 

araştırmıştır ve nigredo deneyiminin tanımını şöyle yapmıştır: 

İnsan sanki tüm dünyanın parçalandığını, özellikle de bu nigredo evresinin asla 

ortadan kalkmayacağını hisseder. Gelecek; karanlık ve karışıktır. Sanki boşluk ve 

izolasyon hissi sonsuza kadar sürecekmiş gibi görünmektedir. Bu çürümenin 

ortasında hayatın temposu yavaştır. Tüm enerji bilinçten çekilir. Bu dipsiz kuyuda 

ölümle karşılaşılır, tek gerçek ölümdür. (Bosnak, 1988, s. 63) 

Sözü geçen sembolik anlamdaki ölüm kavramı melankoli ve depresyonla birlikte açığa 

çıkan parçalanma ve çürüme durumuna işaret eder. Yaratıcı gücün tekrardan açığa 

çıkacağı yer burasıdır. “Bireyleşme süreci ortaya çıktıkça, "gölgeyle yüzleşme ilk 

başta ölü bir denge, ahlaki kararları engelleyen ve inançları etkisiz ve hatta imkânsız 

kılan bir duraklama meydana gelir.” (Jung, 1963,  Mysterium Coniunctionis, s. 497). 

Bireyin süreç içersinde yaşadığı gerileme cehennem olgusuyla karakterize edilebilir 

bir çeşit yas, yalnızlık, melankoli ve depresyon duyguları deneyimler. Fakat 

umutsuzluğun doruklarındayken bile yukarıdan gelen bir aydınlanma ile bu evreden 



 

76 

çıkılır. Acının karanlığıyla yoğrulmak orada iyileşmenin antikor ilacını bulmak yaralı 

şifacı arketipinin karşıtların birliğini gerçekleştirmesini sağlar.  

Albedo simyada ikinci aşamadır ve "Beyazlık" anlamına gelen kökeni Latinceden 

gelen bir terimdir. Nigredo  aşamasının kaosunu veya massa confusa'sını takiben, 

simyacı albedo'da arınmaya girişir, buna kelimenin tam anlamıyla ablutio denir. Bu 

aşama, "prima materia'ya (İlk Madde) ışık ve netlik getirmek" ile ilgilidir. Titus 

Burckhardt, albedoyu, bedenin ruhsallaşmasına karşılık gelen daha az işin sonu 

olarak yorumlamaktadır. Sürecin bu kısmının amacını iddia etmek, ruhun orijinal 

saflığını ve alıcılığını yeniden kazanmaktır. (“Albedo”, 2024) 

Albedo,  katharsis yani saflaşma aşamasıdır. Bu aşamada kişi daha önceleri bilinç dışı 

olan içerikleri bilincin ışığına çıkarır ve ruhuyla olan diyalogu aktive olur. Bu 

diyaloglar sayesinde birey, ruhunun gidişatını bilinçli hale getirir. 

Şekil 25. Rosarium Philosophorium Series Adam Mc Lean Rs.03. Emblem 4 

 

Kaynak: “Rosarium philosophorum series”, t.y.  

 

Şekil 27’deki Şekil 28’deki resim örneğinde Albedo evresinin bir temsili 

bulunmaktadır. Anima (erkeğin bilinçdışındaki dişil), animus (kadının bilinçdışındaki 

eril) birleştiği ay ve güneş sembolleritle ve birbirlerine verdikleri güllerle sembolize 

edilmiştir. Yukarıdan inen beyaz güvercin albedonun en sık kullanılan sembolüdür. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Titus_Burckhardt
https://tr.wikipedia.org/wiki/Titus_Burckhardt


 

77 

Jung, albedoyu bilinçsiz kontraseksüel ruh imgeleriyle bir tuttu; erkeklerde anima 

ve kadınlarda animus. Bu, gölge projeksiyonlarına ilişkin içgörünün 

gerçekleştirildiği ve şişirilmiş egonun ve gereksiz kavramsallaştırmaların psişeden 

uzaklaştırıldığı bir aşamadır. Başka bir yorum, albedo'yu bir uyanış deneyimi olarak 

tanımlar ve dünyanın sadece bir bireyin egosu, ailesi veya ülkesinden daha fazlası 

haline geldiği bir bilinç değişimini içerir.” (“Albedo”, 2024) 

Bu aşama arınma, vaftiz ya da doğrudan bir vuruşa yol açar ya da ölümde (nigredoda) 

serbest kalan ruh(anima) ölü bedenle birleşerek yeniden dirilişini sağlar. Ya da birçok 

renk ortaya çıkar tavus kuşunun kuyruğu (cauda pavonis) ile tüm renkleri içeren tek 

beyaz renge yol açar.” (Jung, 1968, s.231-232) 

Bilinçdışı karşıtı olan kadının bilinç dışı erili, erkeğin de bilinç dışı olan karşıtı dişil 

yönleriyle tanışma ve uzlaşma gerçekleşir. Bu aşamada kişi kendinin karanlığını 

tanırken, karşıtlıkları da bir araya getirerek onları yeniden bütünleştirir. Bu aşama tüm 

bu karşıtlıklar arasında köprü görevi görür ve bilinç dışından gelen simgesel dili 

okuyabilir hale gelir.  

Rubedo, simyacılar tarafından magnum opus’larındaki dördüncü ve son ana kısımı 

tanımlamak için kabul edilen "kırmızılık" anlamına gelen  Latince bir kelimedir. 

Rubedo simyasal başarıyı ve büyük işin sonunu işaret ettiğinden, hem altın hem de 

felsefe taşı kırmızı renkle ilişkilendirilmiştir. Rubedo, Yunanca da iosis kelimesiyle 

de bilinir. (“Rubedo”, 2024) 

 Ruhsal dönüşüm gerçekleşeceği. Bu aşamada ise sembolik anlamda bir ruhsal ölüm 

ve benliğin yeniden doğuşu gerçekleşir. 

“Rubedo aşamasına kadar güneş doğmaz. Daha sonra rubedo, ateşin ısısının en yüksek 

yoğunluğa yükseltilmesinin bir sonucu olarak doğrudan albedodan gelir. Kırmızı ve 

beyaz renklerle, bu aşamada “kimyasal düğünlerini” kutlayacak olan Kral ve Kraliçe 

gelir.” (Jung, 1968, s. 232). Rubedo aşaması  mitlerde ve masallarda kral ve kraliçenin  

başka bir deyişle eril ve dişil, aydınlık, karanlık, asil ve bayağı  kavramların yani tüm 

kutupların birleşerek dönüşüme uğradığı aşamadır. 

Bazı kaynaklarda citrinitas(sararma ) aşaması rubedonun uzantısı olarak geçer. Bu 

anlamda simyasal dönüşümü 3 aşamada ele alınır. Dönüşümün gerçekleşme evreleri 

iç gözlem ve deneyimlerin damıtılması yoluyla olduğundan süreç zorlu ve yavaş 

ilerler. 



 

78 

Psikolojik gelişim bünyesinde (özellikle Jung psikolojisinin takipçileriyle), bu dört 

ana simyasal aşama, bireyselleşmeye ulaşma sürecine veya bir bireyin karşıtların 

bütünleşmesine, bunların aşılmasına ve nihayet, farklılaşmamış bir bilinçdışından 

ortaya çıkma. Bir arketipsel şemada rubedo, Benlik arketipini temsil eder ve ego ile 

Benliğin birleşmesi olan dört aşamanın doruk noktasıdır. Aynı zamanda yeni bir 

kişiliği doğuran bir aşama olarak tanımlanmaktadır. Simyada kanın rengiyle temsil 

edilen adım, nefsin tezahürü için verdiği mücadeleyi içerdiği için geri dönüşü 

olmayan bir sürece işaret etmektedir. (“Rubedo”, 2024) 

Simyasal dönüşümün hedefi, benliğin parçalı yapısını tekrar bütünleştirmektir ve bu 

hedefin ödülü de içsel altının yani yeni benliğe (öz ya da selfe) kavuşmaktır. Bu benlik 

“öz” ya da self arketipinin öncülüğünde eskisine göre daha yetenekli, daha olgun, daha 

bilge olan yeni benliği kucaklamak ve edinilen bilgeliği diğerleriyle paylaşma olan 

iksire ulaşmaktır. İçsel simya çalışmasının sonu, kişinin kendini bilmesi ve yaşam 

amacı olan yine sembolik anlamıyla felsefe taşının ne olduğunu bulma olarak 

görülmektedir. 

4.2. Bir Yaklaşım Olarak Simyasal Gerçekçilik ve Dişil Sinema Dili 

‘Simya sanatı, insanlığın kolektif bilinç dışında büyük bir yere sahiptir. Simyanın 

taşıdığı semboller ve gelişimsel psikolojide görülebilir. Modern psikoloji öncesi 

tarihte insanlar bireyleşmenin ya da bütün insan olmanın yollarını bu yollarla 

gerçekleştirdiğini düşünmek yanlış olmayacaktır. Günümüzde ise bireyleşme ya da 

kendini gerçekleştirme yoluna giren kişiler çeşitli terapi yöntemleri, rüya analizleri, 

meditasyon, yaratıcı süreçler ve manevi pratiklerle bilinçdışıyla bütünleşmeye önem 

vermektedir. Bu durum göstertmektedir ki simya bir şekilde zaten yaşamımızın 

içerisinde yer almaktadır.  

İnsan bilgisinin kutsal/aşkın bir kaynakla aydınlanması ve tecrübe edilen bir özşey 

ile tüm varlık ve oluşa yönelik olarak uygulanabilecek bir bilgeliğe ulaşılması 

hermetik öğretilerin ana öğesini oluşturmaktadır. Bu hermetik öğretilere göre 

yukarıda olanın aynı zamanda aşağıda, içerde olanın da aynı zamanda dışarıda 

olduğu bir gerçeklik birliği vardır. Bu gerçeklik birliği içerisinde de şeyler bir tek 

olanın bilinci olarak var olurlar. (Hauck, 1999, s.19-51) 



 

79 

Buna göre hermetik felsefenin birliğe dönük yapılanması gerçeklik birliğiyle 

ilişkilendirmektedir. Hermetik felsefenin özünde yer alan ruhsal simya formu hem 

gerçekleştirilmek istenen simyasal dönüşüme hem de simyanın mutlak bilgiye ve 

sonsuz varlığa sahip olunması üzerinde durur. 

Bu çalışma kapsamında ise simya kavramı psikoloji bilimi ve ruhsallıkla olan ilişkisi 

üzerinden hikâye anlatımına yeni bir yaklaşım getirme niyeti taşımaktadır.  Sinemada 

yeni bir yaklaşım türü olarak önerilen ‘Simyasal Gerçekçilik’ kadim simya sanatından 

aldığı ilhamla tasarlanan felsefi disiplin ve psikolojik dönüşüm aşamalarıyla hikâyede 

otantikliği, ve altın metaforuyla da hikâyenin en iyi versiyonuna ulaşmasını 

amaçlamaktadır. 

‘Simyasal Gerçekçilik ve Dişil Sinema Dili’ hikâye anlatımında  bir paradigmadır ve 

belli bir metodolojiye dayanır. Ancak anlatının metodolojisinin sınırlılığı esnektir ve 

dişil bir anlatı türü önerir. Yani ‘Simyasal Gerçekçilik ve Dişil Sinema Dili’    

Campell’in Kahramanın Yolculuğu hikâye anlatımında ya da diğer paradigmalar için 

de kısmen geçerli olduğu öne sürülebilir; eril anlatı  türlerine de bir tür alternatif sunar. 

Günümüzde, dişil doğalarının onları terk edip Persephone gibi cehenneme gittiğini 

düşünen kadınlar ve erkekler, içlerinde bir boşluk hissediyorlar. Nerede böyle bir 

boşluk, uçurum ya da yara mevcutsa o yaranın şifası kendi içindeki kanda 

aranmalıdır. Eski bir simyacı deyimi, ‘Her çözüm kendi kanında bulunur’ der. Yani 

dişil boşluk eril bağlantılarla doldurulamaz. O ancak içsel bir bağlantı ile, kendi 

parçalarının entegrasyonu ile anne-kız bedenini hatırlayıp tekrar birleştirerek 

doldurabilir. Nor Hall, Ay ve Bakire. (Murdock, 2022, s.21) 

Bu anlamda kadınların içsel yolculukları erkeğinden farklıdır ve kendi ruhu için uygun 

olan yolu kendi bulmalıdır. 

Joseph Camplle’ın öğrencisi terapist Maureen Murdock’un Kadın Kahraman’ın 

Yolculuğu şeması erkek kahramanınki gibi lineer değildir. Murdock’a göre kadın 

kahramanın yolculuğu devam eden gelişim, öğrenme ve dönüşümsel bir döngüdür.  

Erkek kahramanın yolculuğu başarıya ulaştıktan sonra son bulduğu ancak kadın 

kahraman için durum devam eden yaşam boyu süren bir döngüdür. Kadın kahramanın 

psikolojik hikâyesinde  karşılaştığı engeller, onu her defasında  eril sistem içerisine 

dâhil etmeye çalışan kısıtlayıcı kodlar ve kişilerle karşılaşır, onlarla mücadele eder ve 

dönüşür. Hikâyenin sonunda ise içindeki eril ve dişili dengeye koyduğunu düşünse de 



 

80 

bir başka yolculukta yine aynı engellerin farklı yüzleriyle karşılaşır. Kadın kahramanın 

yolculuğu, kadının eril dünyada kendini kanıtlama yolculuğunu anlatır. Bu yolculuğun 

meselesi onun ruhunun derinliğin, gölgelerini tanımasını, anima animusla 

bütünleşmesini, kendisine aktarılan eril kodlarıdan ayrışmasını, ayrışan dişinin 

ruhunun şifası kazanmasını içerir.  

Kadının yolculuğunun erkek kahramanınkiyle nasıl örtüştüğünü anlama arzum 

beni1981 yılında Joseph Campbell ile konuşmaya yönlendirdi. Kadın kahramanın 

yolculuğunun erkek kahramanın yolculuğunun bir bölümünü içerdiğini biliyordum. 

Fakat dişil ruhani yolculuğun odak noktasının kadın ile dişil doğasını ayıran içsel 

kopukluğu onarmak olması gerektiğini düşünüyor ve Campblell’in bu konudaki 

düşüncelerini merak ediyordum. Bana kadınların bu yolculuğu yapmalarına gerek 

olmadığını söyleyince şaşırdım. ‘Tüm mitolojik geleneklerde kadın oradadır. O 

erkeğin ulaşmaya çalıştığı yerdir. Bir kadın kendi karakterinin aslında ne kadar 

harika olduğunu anladığında sahte bir erkek karakter gibi davranmaya çalışmayı 

bırakıp kafa karışıklığından kurtulacaktır’ (Joseph Campbell ile söyleşi New York 

15 Eylül 1981). (Murdock, 2022, s.22) 

Kahramanın yolculuğu monomiti dünyanın birçok yerinde oluşturulmuş mit ve 

masallardan beridir anlatılan hikâye anlatı yapısının temelini oluşturur.  Murdock’a 

göre çağımızın kadınında ve içinde yaşadığı kültürünün derinliklerinde yatan acının 

şifasını amaçlayan bu ruhsal yolculuk, kadın kahraman açısından farklıdır.    

Murdock’a göre mitik düşünüşte eril ve dişil kahramanın aydınlanma arayışı 

mevcuttur fakat dişil kahramanın psikolojik açıdan bakıldığında yolculuğu 

erilinkinden farklı aşamalardan oluşmaktadır. Kadın kahramanın yolculuğu şeması 

günümüz eril anlatılarına bir alternatif niteliği taşır. Anlatının döngüsü ve yolculuğun 

sonunun yeni döngülere açılımı gibi ucu açık bırakan yapısıyla kadın psikolojisine 

dönük kucaklayıcı bir perspektif sunar. Bu tür döngüsel anlatıların en belirgin özelliği, 

anlatıda verilen şemanın herhangi bir sıralamanın olmayışıdır. Yani kahraman aynı 

zamanda birkaç yerde olabildiği gibi geriye dönüşler yaşayabilir ve eksikliğini 

hissettiği yerleri de tamamlayabilir. Kadın kahramanın yolculuk örüntüsü kadının 

bütünsellik arayışıdır.  



 

81 

Şekil 26. Kadın Kahramanın Yolculuğu Şeması  

 

Kaynak: Murdock, 2022. 

 

Şekil 26’da görüldüğü üzere “Kahramanın yolculuğu “Dişilden Ayrılma” ile başlar ve 

“Eril ve Dişil Bütünleşme” ile sona erer (’Murdock, 2022). Kadın kahramanın 

yolculuğu dişil öğelerden ayrışma ile başlar. Bir amaç doğrultusunda hareket eder, bu 

amaç bazen doğasını çevresine kanıtlama ve içinde yaşadığı eril kültürün içerisinde 

başarı kazanıp varlığını ataerkillere onaylatmak olarak yorumlanabilir. İkinci aşamada 

kahraman, gücü elinde bulunduran babasıyla özdeşleşir. Ataerkil bir toplum nezdinde 

başarıya ya da mükemmel olmaya ulaşabilmek için insanüstü bir çaba sarfeder. Bu 

durum kahramanın babasının kodlarıyla uyumlu bir yaşama dahil olması anlamını 

taşımaktadır. Kadın kahraman edindiği amacı ki bu amaç genellikle içsel bir amaçtır; 

sonrasında iç huzurunun dış kaynakların mutluluğu için çaba gösterdiğinin farkına 

varır.  

Sorgulamalar başlar ve kahramanın önüne çıkan engeller geldiği eşikte ardı arkası 

kesilmeyen sınanmalar yolundan geçer. Sınanma evrelerinde yaşadığı onu ruhsal bir 

çöküntüye iter ve sonrasında bir inisiasyon evresi başlar.  Bu inisiasyon ya da 

uyumlanma evresi ruhsal alemle bütünleşme amacı olarak da yorumlanabilir. 

Kahraman bu uyumlamalar neticesinde ruhsallaşmaya başlar ve büyük bir acı 

deneyimler. Yaşadığı bu acıyla kahraman artık yeni bir dönüşüm geçirmeye hazırdır. 

Yaşadığı dönüşümle yeni bir boyutun kapıları aralanır ve kahraman gerçek doğasının 



 

82 

özüne döner ve kendilik arketipiyle bütünleşir, kendini kabul eder. Gerçekte her zaman 

orada olan kendi özüne ulaşır ve içindeki erille bütünleşme amacıyla işçel 

yolculuğunda ilerlemeye devam eder. Kendini tanıyan kadın kahraman artık yaralarını 

sarıp sarmalamış, özünü güreştirtilmiştir. Yolculuğun son evresinde ise kahramanı 

bekleyen bir durak daha vardır, ancak bu durak dış dünyadan ziyade içsel dünyasında 

gerçekleşen bir olgudur. O zıtların birliği ya da antik yunandaki tabiriyle hieros gamos 

(kutsal evlilik) içsel eril ve dişilin kavuşması, kozmik evliliği gerçekleşir. Kadın 

kahraman, geçirdiği erginlenme eşiklerini aşması sonunda doğa ve evren ile 

bütünleşen, evrenseli temsil eden kozmik bir varlığa dönüştüğü söylenebilir. Bu 

şemanın kadın kahraman üzerinden uyumluluğu anlatıyı da dişilleştiren bir yapı sunar.  

Simyasal Gerçekçilik ve Dişil Anlatı kavramı ise ister kahraman isterse anti kahraman 

hikâyelerinde isterse de minimalist sinema türü anlatılarında işleyebilen, özgün bir 

yaklaşım türüdür. Bu türün amacı gerçeğin nasıl daha gerçekçi olduğunu anlatmak ya 

da insanlara nasıl bir gerçeklik yanılsaması yaratıldığı üzerine iddialarda bulunmak 

değildir. Bu yaklaşımın asıl niyeti, sinema paradigmasından yönetmen, senarist ya da 

anlatıcı tarafından seçilen bir metaforun, sembolün, kodun, gerçeklik üzerinde neyi 

ifade edebileceği üzerinde düşünmeye iter. Daha sonra bu ifadenin 

kavramsallaştırılmasına ve derinleştirilmesine dönük bir anlatı tasarlaması 

amaçlanmaktadır. 

Öte yandan Simyasal Gerçekçilik kavramı, Jung’un simya ve kolektif bilinçdışı 

sembolleri arasındaki benzerlikler üzerine geliştirdiği ‘Psikoloji ve Simya’ isimli 

çalışmasından aldığı ilhamla geliştirilmiştir. Felsefi gnostisizm, hermetizm ve 

psikoloji arasındaki ilişki üzerinden sembolojilerin anlamlarını yanıtlamaktadır. Aynı 

zamanda yaklaşımı çalışmalarında uygulamak isteyen sanatçıların, sanatın terapötik 

etkisini önemser ve sanatçıyla eser, eserle de toplum arasında geçirgen bir ilişki 

kurmayı amaçlamaktadır.   

Simyasal gerçekçi yaklaşım, karakterin gelişimsel yolculuğuna atıfta bulunmasıyla 

birlikte hikâyenin kurulumuna da önermeler sunmaktadır. Yani hikâye anlatıcı olarak 

sinemada ya da edebiyatta, şiirde, müzikte ve diğer anlatıya dayalı sanat türlerinde 

uygulanabilirliği üzerine alan açmaktadır diyebiliriz. 

Temeli bir tür formüle dayanırken, sonucu ise deneye bağlıdır ve sanatçısının ilk elden 

deneyimlediği bir kişisel dönüşüme dayanır. Bu dönüşümle birlikte ortaya çıkan 



 

83 

ürünler de sanat nesnesi olarak biricik, eşsiz ve otantiktir. Sanatçının kendi 

bilinçdışıyla ve kolektif bilinç dışıyla kurduğu dilde ortaya çıkan imgeler bu otantikliği 

teslim etmekte olduğunu söylemek mümkündür. 

Bilindiği gibi simyanın amacı değersiz metalleri altına dönüştürmenin amacı ‘Felsefe 

Taşı’ ya da simyadaki terimiyle ‘Büyük Çalışma ’(Magnum Opus)’un arayışıdır.  

Bu kitapta Jung, psikanalitik süreçle yakından ilişkili olarak simya sembolizminin 

yeniden değerlendirilmesini savunuyor. Hastalarından birinin rüya döngüsünü 

kullanarak, Simyacıların kullandığı sembollerin, bireyin rüya hallerinde çizdiği 

mitolojik imgeler deposunun bir parçası olarak psişede nasıl meydana geldiğini 

gösterir. Jung, Simyacıların Büyük Eseri ile modern psikiyatri hastasında psişenin 

yeniden bütünleşme ve bireyselleşme süreci arasında bir benzetme yapar. 

(“Psikoloji ve Simya”, 2024) 

Bireyleşme sürecinde gerçekleşen psikolojik aşamalar, bir akıl hastasının parçalara 

ayrılmış zihninden bütüne ulaşmasını ve psikolojik olarak bütünleşmeye götürür. Bu 

anlamda simyada prima materia (maddenin ilk halinin) sembolik olarak altına (en iyi 

versiyonuna) dönüşümü ‘Simyasal Gerçekçilik’ yaklaşımında aynı yol anlatının ilk 

halinin kaba halinin süreçten geçirerek en iyi versiyonuna ulaşma çabasını içerir.  

‘Simyasal Gerçekçilik’in felsefi özü; günümüz kültürünün çağdaş değerleri ile kadim 

simya sanatının arasındaki bir bağ kurmaktır. Karşıtların birliğiyle bireyleşme 

sürecinin son aşamasında çalışma isteğe, zamana göre sürdürülebilirken bu evrede 

çalışma kesilebilir. Bu evrelerin yerleşmesi yaşanmışlık ve içsel pratiğe göre 

şekillenebileceğinden bu pratiği uygulamak bazen uzun bir süre alabilmektedir. 

Son aşama geleneksel anlamıyla kırmızı renkle temsil edilir ve simyacıların ham 

maddeleri hem de benliği mükemmelleştirebileceklerine inandıkları sürecin 

doruğudur.  

‘Simyasal Gerçekçi’ yaklaşımın paradigması Carl Gustav  Jung’un psikoloji ve simya 

kuramına dayanır ve aynı evreler üzerinden hikâyeye uygulanır. 3 perde ya da 3 aşama 

olarak ele alınır. Bunlar Nigredo, Albedo ve Rubedo’dur.  

Simyasal gerçekçi yaklaşımda en belirleyici unsur hikâyeyi kişileştirmek olarak 

görülebilir. Yani anlatıya karakterin dışında bir karakter vermek olmalıdır. Bu 

karakterize etme durumu bazen, anlatıdaki kahramanla, anti kahramanla ya da ana 

karakterle karışmayan bir karakter ihtiva etmelidir. Bu karakterize etme sürecinde ise 



 

84 

anlatıcının enerjisi ve deneyimi devreye gireceği için anlatıcıdan izler barındırması da 

kaçınılmaz olacaktır. Zaten anlatının son aşamasında Rubedo yani kızıllaşma 

evresinde de çalışmanın ortaya çıkması durumunda sanatçının ruhsal dönüşümü 

deneyimi de de hikâyeyle birlikte gelişeceğinden hedeflenen süreçler gerçekleşmese 

bile gelinen noktada bırakmak bu pratiğin parçası sayılabilmektedir diyebiliriz. 

 



 

85 

5.  İÇİMDEKİ MEVSİMLER BELGESELİNİN SİMYASAL GERÇEKÇİLİK 

VE DİŞİL SİNEMA DİLİ AÇISINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ  

Jung’un psikoloji alanına en önemli katkılarının arketip ve kolektif bilinçdışı 

kavramları olduğunu, en iyi bilinen arketiplerinin ego, gölge, anima/animus ve ben 

olduğunu, kompleksler ve dışadönüklük ve içedönüklüğün psikolojik tutumları ile 

yakından ilişkili olan düşünce, duygu, sezgi ve duyum olarak psikolojik tiplerdir. 

Ancak Douglas’a göre Jung’un psikolojisinin mihenk taşı; ego/benlik ve 

bilinç/bilinçdışı arasındaki tüm karşıtlıkları bütünleştirmek ve uzlaştırmak için 

yapılan ve insanın psikospritüel gelişimini merkeze alan bireyleşme sürecidir. 

(Douglas, 2018) 

Bu çalışma kapsamımda Douglas’ın da belirttiği gibi Jung’un psikoloji alanına 

kazandırdığı kavramları bireyleşmeye giden yolda simyasal dönüşüm evreleriyle 

birlikte ele alınmaktadır. Yani sembolik olarak düşünüldüğünde hem karakter hem de 

hikâye açısından bireyselleşen bir hikâye yaratmak bu yaklaşımın temel niyetidir 

diyebiliriz. Bunu da madde- anlam, hayal-rüya, psikoloji- simya birlikteliğinden ele 

alınmaktadır. Hikâye anlatımında, sembolizm, metaforlara dayalı anlam yaratımı hem 

simyasal gerçekçilik hem de dişil sinema dilinin işlevi kadın kahramanın yolculuğu 

modeli üzerinden ele alınmaktadır. 

Simyayı madde ve ruhun bütünleşmesini, zıtların birliğini ve ruhsal dönüşümün 

araştırmasını sunan bir bilim olarak tanımlayan Jung’a göre simyanın sembolik 

girişimleri insanın iç dünyasının dış dünyasından ayrımlaşmamış olan durumunu 

açıklamaktadır. (Case ve Phillipson, 2014, s.482) 

Simyanın insanın iç dünyasındaki dönüşümüne önerdiği metodoloji bu tezin ‘Simyasal 

Gerçekçilik’ ayağını oluşturmaktadır. 

İçimdeki Mevsimler belgeseli bipolar duygu durum bozukluğu yaşayan ana karakterin  

bireyleşme hikâyesini konu almaktadır. Filmin ana karakteri aynı zamanda 

yönetmenin kendisidir. Filmde yönetmen yaşadığı psikolojik zorlukları mevsimler ve 

yaşam mücadelesi üzerinden içsel bir yolculukla ele almaktadır. Simyanın dönüşümsel 



 

86 

aşamaları filmde bazen görünür bazen de örtük bir biçimde ele alınmaktadır.  

Karakterin iç dünyasına yaptığı yolculuk filmin ana temasını oluşturmakta içsel 

simyanın sembolik açılımları gözlemlenmektedir. Aşağısı ve yukarısı içerisi ve 

dışarısı arasında kavramsal olarak kurulan ilişki, hastalığa neden olan sebeplerin 

iyileştirilmesine dönük bilinçdışıyla bilinç arasında denge kurulmasına, içsel simyaya 

uzanmaktadır. Filmde başlangıçta parçalanmış başlayan zihinsel ve psikolojik süreçler 

simyasal dönüşüm evrelerinden geçer ve bilinçdışıyla bilinci bütünleştirmeye doğru 

ilerlediği gözlemlenmektedir. 

Şekil 27.  İçimdeki Mevsimler, Sonbahar Epizot, 2024 

 

 

“Aşağıda olan yukarıda ve yukarıda olan aşağıda gibidir. Birlikte tek bir şeyin 

mucizesini gerçekleştirirler.  Hermes Trismegistus.” (Altunay, t.y.).  

Film, hermetik metinlerin en önemlilerinden Zümrüt Tablet’ten ilk simyacı olduğu 

bilinen  Hermes Trismegistus’un sözleriyle başlar: “Aşağıda olan yukarıda ve yukarıda 

olan aşağıda gibidir. Birlikte tek bir şeyin mucizesini gerçekleştirirler.” Bütünün 

parçaya, parçanın bütüne olan ilişkisi bağlamında varoluşun yaşamın planlarındaki 

tekabülü kavramıyla açılmaktadır. Hem Hermetik felsefe hem de kuantum fiziği 

kavramları üzerinde yapılabilecek okumalarda evrendeki nesnelerin birbirleriyle 

bağlantılı özdeş olduğunu öne sürmektedir.  Ardından filmde görülen ilk kare, Şekil 

27’de görüldüğü üzere yukarıya bakan çiçek görseliyle anlatı desteklenmektedir. 

Böylelikle filmin sembolik bir ifade dilinin ilk örneği de cümleyi doğrular nitelikte 

olduğunu söyleyebiliriz.  



 

87 

‘Simyasal Gerçekçilik ve Dişil Anlatı’ yaklaşımının temelini oluşturan içsel simyanın 

dönüşüm aşamalarına ve Murdock’un kadın kahramanın yolculuğu kuramına dayanır. 

Bu anlamda  simyasal dönüşümün ilk aşaması olan Nigredo yani kararma ile filmin 

sonbahar ve kış epizotuna denk gelir.  Nigredo’dur yani kararma evresini, simyada 

‘Büyük Çalışma’ ya da ‘Büyük Eser’i yaratma sürecinin ilk aşamasıdır.   

Nigredo ya da siyahlık, simyada çürüme ve ayrışma anlamına gelmektedir. Birçok 

simyacı, felsefe taşına giden yolda ilk adım olarak, tüm simyasal bileşenlerin tek 

tip bir siyah madde elde etmek için kapsamlı bir şekilde temizlenmesi ve pişirilmesi 

gerektiğine inanmaktaydı. (“Nigredo”, 2024) 

Bu aşamada hikâye farksızlaşmamış bilinçsizlik durumunu taşır. Tıpkı tek tip siyah 

maddenin elde edilmesi gibi hikâye bu evrede karanlık bir yapıdadır. 

 Nigredo evresinin  karanlığı içeren felsefi arka planının cümlesi “Aynı olduğumuzu 

teyit etmek için konuşuyorum”dur yani anlatıcı hikâyeyi  diğer değersiz, anlatılmaya 

değmez  hikâyeler gibi olduğu klişesiyle yaklaşır. Bu anlamda adeta hikâyenin gölgesi 

kendisini gösterir, hikâye sıradan ve değersiz olduğu düşüncesiyle ele alınmaktadır. 

Yani bu evrede  hikâye ve karakter  çürümeye alınmaktadır  aynı zamanda hikâyenin 

karanlık yönleri saptanarak  farkına varılır ve göz önüne serilir. Bu aşamada hikâyenin 

bazı unsurlarının kokuşmuş veya çürümüş olduğunu, hikâye çok sıkıcıymış gibi bir 

hal aldığı gözlemlenebilir.  

Şekil 28. İçimdeki Mevsimler,  Sonbahar Epizot, 2024 

 

 



 

88 

İçimdeki Mevsimler belgeseli bağlamında Nigredo evresi hikâyenin ve karakterin 

birlikte kararmaya girdiği sonbahar ve kış epizotlarında görülür. Şekil 28’da görülen 

çerçeve içi çerçevelere alınan görüntüde karakterin sıkışmışlığı anlatılmaktadır. 

Karakterin dış sesinin yönlendirdiği anlatıda karakter ‘o tavşan deliğinin dibine inip 

gökyüzünü unutmaktan korkuyorum’ sözleriyle hem Nigredonun etkisini dile 

getirirken çerçeve içi çerçeve görüntülerle anlatı desteklenmektedir. 

Anlatıda kurulan bu fazlar hem karakter hem de tüm olgusal birlikteliklerin bütünü 

üzerinden ele almak daha doğru olacaktır. Yani, hikâyenin sembolik anlamdaki 

distopik yönü ya da eksikliği, ya da çöpü her ne dersek diyelim olmamış olan ortaya 

serilirken, bu evrenin sonunda ise yavaş yavaş bu yönün ya da karanlığın hikâyede bir 

erdeme dönüşümü başlar.  Belirtilen simyasal aşamalar psikolojinin dönüşümsel 

evrelerine denk gelirler ve sadece anlatıcılar için rehber olma niyeti taşır, hiçbir şekilde 

kesinlik içermezler. Yani anlatıcı hikâyeden simyasal süreçte bu rehberliği izleyerek 

kesin bir ‘’Büyük Çalışma’’ ya ulaşılabilirliği vadetmez ancak rehberlik olması ve 

farklı bakış açıları geliştirmesine ilham olabileceği söylenebilir. 

Eril rolleri yerine getirebilme çabası sırasında kendisini tüketen kadınlar 

çekirdeklerine kadar yanıp kavrulurlar. Santa Barbaralı psikolog Marti Glenn, bir 

kadının iç ateşi söndüğünde şöyle anlatıyor:” Bir kadın artık beslenmedikçe artık 

ruhunun ateşine yakıt eklenmedikçe, sahip olduğu hayal ölmeye başladıkça ‘iç 

ateşini’ kaybeder. Eski düzen artık yeterli gelmez, yeni düzen ise henüz 

belirginleşmemiştir, her yer karanlıktır, göremez, duyamaz, dokunamaz. Hiçbir 

şeyin bir anlamı yoktur ve gerçekte kim olduğunu bilmemektedir. (Murdock, 2022, 

s.112) 

Kadın kahramanın yolculuğu içsel ve döngüsel olduğundan yolcuğun metodu lineer 

değildir, geri dönüşler, ilerlemeler ve dairesel hareketler içerir. Bu bağlamda Şekil 26 

da görülen görselde ana karakter yolculuğun ‘Ruhsal kuraklığa uyanmak: ölüm’ 

evresinin geçmişte yaşadığı deneyimler üzerinden hatırlamakta ve bu duyguların 

etkisini yeniden dile getirmektedir.  

 



 

89 

Şekil 29. ‘İçimdeki Mevsimler’  Sonbahar Epizot, 2024 

 

 

Dış dünya inişe başlamış kadını dalgın üzgün ve ulaşılması imkansız olarak görür. 

Gözyaşlarının adı yoktur. Fakat ağlasa da ağlamasa da yaşlar hep mevcuttur. 

Kanepenin üstünde kıvrılıp yatar, dadan çıkmayı reddeder. Çamur ve ağaçlar 

yoldaşı olur. Gönüllü bir izolasyon dönemine girer, ailesi ve arkadaşları ise onun 

aklını kaçırdığını zanneder.  (Murdock, 2022, s.131) 

Kadın kahramanın yolculuğunda karanlık evre olarak isimlendirilen bu evrede 

kadınlar iç dünyalarının derinliklerine yolculuk yaparak kendi karanlıklarıyla 

yüzleşirler dönüşüm ateşleri tarafından terbiye edilip temizlendiği karanlık bir süreçtir. 

Hikâyenin sıkıcılık içeren karanlığı da buna dahil edilebilir. 

Kadının inişi genellikle yeraltı dünyasına yapılan yolculuk, ruhunun karanlık 

gecesi, balinanın midesi, Tanrıça’yla tanışma ya da basitçe depresyon olarak 

tanımlanır. Genel olarak çok büyük bir kayıp tarafından tetiklenir. Kadınların 

yolculuğu genellikle annelik, evlatlık, sevgililik ya da eşlik gibi rollerinin sona 

ermesi sonucunda olur. Hayati bir hastalık ya da kaza, özgüven kaybı taşınma, bir 

işi taşıyamama, bir bağımlılıkla yüzleşme ya da kalp kırıklığı da aşağıya inişin ya 

da dağılmanın sebebi olabilir. (Murdock, 2022, s.130) 

Bu anlamda İçimdeki Mevsimler belgeseli bağlamında karakterin ve hikâyenin 

geçirdiği aşama 27 örneğinde görüldüğü gibi karanlık ve boğucu bir atmosferde geçer. 

Çapraz açılarla anlatı karakterin ve hikâyenin içinde bulunduğu bunalımı artırır.  

Zaman algısının rahatsız edici yokluğu saat seslerinin rahatsız edici vurucuyla 

desteklenir. Bir sonraki aşamanın gelişinin işaretlerini veren bu semboller izleyiciyi 



 

90 

daha da bunaltarak acımaz karanlığa işaret eder. Filmin bir sonraki sahnesi olan 

deprem haberleri de bu aşamanın doruk noktasına geçişinin haberlerini verir.   

Geştina yeni dişildir. O duyguları ile bağını koruyabilmiş bilge bir kadındır, 

alçakgönüllüdür ve yaptığı fedakarlığın bilincindedir. Yükselip alçalma döngüsüne 

katlanmaya hazırdır., hem dişil hem de eril doğasının derinliklerine hakimdir. “O 

insan olarak bilerek ve isteyerek kişisel acıyı çekmeye razı olandı, yani Tanrıça ’nın 

tüm renkleridir. “O günah keçisi aramayı bırakıp yeraltı dünyası ile kendisi yüzleşir. 

O yeraltı dünyasına yolculuğunu onay ve alkış için değil kendi dişil doğasının tüm 

döngüsünü yaşamak için yapar. Bu sayede değişim döngülerinin bilgeliğini öğrenir, 

karanlığı kabul eder. Hem acıya ve ölüme anlam katan sezgisel yönüne, hem de ona 

güç, cesaret ve yaşam katan neşe dolu yönüne kavuşur. (Murdock, 2022, s.156) 

Bu aşamada derinleşen dişil doğasının bilgeliği karakteri ruhsal olarak güçlendirmeye 

ve yaşam- ölüm-yaşam döngülerine bilgelikle bakabilmeye başlar.  

İçimdeki Mevsimler filmi bağlamında sonbahar ve kış epizotunda karakterin hem dış 

dünyasında hem de iç dünyasında yaşanan felaketler hem de çekilen acılar ve yasla 

birlikte karanlık geçen evreler yavaş yavaş durulmaya başlamaktadır. Şekil 27.’de 

görülen deprem karanlık evrenin yavaş yavaş Albedo’ya (beyazlaşmaya) geçişin 

işaretleri verilmektedir.  

Şekil 30. İçimdeki Mevsimler,  Kış  Epizot, 2024 

  

 



 

91 

Albedo simyada ikinci aşamadır ve "Beyazlık" anlamına gelen kökeni Latinceden 

gelen bir terimdir. Nigredo aşamasının kaosunu veya massa confusa'sını takiben, 

simyacı albedo'da arınmaya girişir, buna kelimenin tam anlamıyla ablutio denir. Bu 

aşama, "prima materia'ya (İlk Madde) ışık ve netlik getirmek" ile ilgilidir.   

(“Albedo”, 2024) 

İkinci aşama albedo’dur. Hikâye ve karakter saflaşır, arınır ve açıklığa kavuşmaya 

başlar.  Bu aşama bir önceki aşamanın dramatik olarak değişimini içerir. Nigredo eğer 

ışığın karanlığıysa bu aşamaya da karanlığı ışığı olarak görülebilir.  

“Bireyin gelişiminde gölgeyle yüzleşmek, çıraklık eseridir. Anima, animus  ile olan 

ise başyapıttır.” (McGee, t.y.). 

Karşıtların birliği bu aşamada gerçekleşmektedir. Hikâyede ana karakter 

bilinçdışındaki eril ya da dişille karşılaşır. Bu aşama çok önemlidir ve bu anlamda 

karşıtlıkların tanınması gerekmektedir. Bu denge eril ve dişil olanların dengelenmesi 

Mısırlıların ‘Kalbin Zekası’dediği’ kavrama denk gelir, logos(akıl) ve arzu/eros) un 

toplamından fazlasını yaratmak için bir araya gelmelerini içerir. 

Şekil 31. ‘İçimdeki Mevsimler’  İlkbahar Epizot 

 

 

Eril ve dişil prensipler birleşerek netlik ve denge yaratma alanı bulurlar. Bu aşamada 

hikâye ve karakterin zıt kavramlarını ele alarak notlar almak, gösterilenler ve 

gösterilmeyenleri belirlemek faydalı olacaktır. Gösterilmeyenler hikâyede bahsi geçen 

kavram ya da olayların diğer tarafıdır. Bunları yüzeye çıkartılarak yeniden alınması 

hikâyede bütünleşmeye gitmeyi sağlayacaktır.  



 

92 

Jung, kolektif bilinçdışının içeriğinin arketiplerden oluştuğunu ve bunların 

evrenselliğini ileri sürer. Arketipler sayıca oldukça fazladırlar. Doğum, ölüm, 

kahraman, ay, güneş, rüzgâr, anne, daire, yüzük, silah, bilge ihtiyar, ırmak 

bunlardan bazılarıdır. Arketipler insanın doğasına dönmesinde köprü görevi 

görürler. Doğal bir bilgi kaynağı olmalarının yanında bilimsel toplumda zayıflayan 

insanlığı doğal yapısına döndürerek korumaktadırlar. (Moorcroft, 2005, s.125) 

Bu anlamda rüyalarda görülen arketiplerin hangileri olduklarını ve de nelere denk 

geldiklerini öğrenerek mesajlarını okuyabilir ve görevlerini yerine getirmelerine izin 

verebiliriz.  

“Arzu ve isteklerin yanında korkuları, gerçekleri, felsefi ifadeleri, illizyonları, vahşi 

fantezileri, hatıraları, geleceğe dönük planları, irrasyonel tecrübeleri, telepatik 

vizyonları, kehanetleri ve ilahi mesajları içerebilir.” (Jung 193, s.11). Jung’a göre 

rüyalar çok yönlü anlamlar taşımaktadırlar. Geçmiş deneyimleri, bugünün 

bastırılmışlıklarını ya da bilinçdışının anlatmak istediklerini ya da gelecekle ilgili 

öngörülerini, tahminlerini ya da ilahi mesajları  içerebilirler. Şekil 31’de görülen 

ilkbahar epizotunda rüya sahnesinde ormanda (karanlık ve tehlikeleri sembolize eden 

anlamıyla) karşılaştığı üzerinde sarmal şekil olan deniz kabuğundan olan yüzüğü fark 

etmesi ve parmağına takması sembolik olarak eril dişil birliğine işaret etmektedir. Bu 

birlik, içsel erilin dişille sembolik evliliğidir. Buradaki sembolik evlilik bilinçle 

bilinçdışının bütünleşmesinin  ihtiyacı anlamına gelmektedir. 

“Jung birçok kültürde denge kavramına verilen önemi biliyordu. Çünkü denge kavramı 

değişik kültürlerde merkezî konuma sahipti. Jung’un incelemiş olduğu Çin felsesinde 

yin-yang, Amerikan yerlilerinde ruh-beden, Celtic Mitolojisi’nde beyaz-siyah gemi 

ilişkisi denge üzerine kurulmuştur.” (Kelly, 1996, s.39.) Jung’un psikolojide dengenin 

önemini savunmaktaydı ve ona göre bilinç ve bilinçdışı arasında denge bozulduğunda 

psikolojik rahatsızlıklar, nevrozlar baş göstermekteydi. Bu anlamda bilinç ve 

bilinçdışında rüyalar köprü görevi görüyordu.  

Ana karakterin daha önce onu yıkıma götüren olumsuz animus, terapiler ve içsel 

çalışma aracılığıyla olumluya dönmüş ve animusla derin ve sağlıklı bir ilişki 

kurulmaya başlandığını sembolize etmektedir diyebiliriz. Rüyada yaşanan erille dişil 

birleşmesi olarak okunabilecek bu karşılaşmadan sonra onu yıkıma götüren yıkıcı 



 

93 

tutumların ortadan kalkmaya başladığını ve yaklaşan yazla birlikte dişiliği ve 

bütünleşmeyi kucaklaşmaya başladığı söylenebilir.  

 Albedo aşamasının simyada bilinçdışı karşılıkları genellikle ay, güvercin, beyaz kuğu, 

beyaz kraliçe gibi sembollerle ifade edilir. Bilinçdışı genellikle bu semboller 

aracılığıyla bilinçli zihinle iletişime geçer. Bu bölümde hikâyenin olası gidişatına ve 

karaktere zıt bir hikâye arkı çıkartılır ve bir diğer ihtimal olarak kenarda tutulur. 

İstenirse hikâye bu noktada seçimlere ayrılarak iki yolun alternatifleri gibi de 

yazılabilir. Daha sonra hikâyenin bir yerinde birbirinin içerisinden geçirilebilinir.  Bu 

aşamada hikâye, kalbe kitap eden ve yansıtıcı imgelerle bilince açılmalıdır. Hikâyenin 

parçalı olan yanları sıçramalarla geriye ya da ileriye gidişlerle imgelenen fikirleri, 

görüntüleri puzzle’ın parçaları gibi büyük resimle ilişkilendirilir.   Hikâyenin karanlığı 

ya da anlatıda yanalda gölge bırakan anlamı, hikâyenin gölgesine karşıt unsurları yani 

anlatının dişil ve eril yapı taşlarıyla desteklenir.  Buna en iyi örnek eğer hikâye dikey 

bir anlatıyla erilleşen yana kayıyorsa onu destekleyen dişil unsurlar yani yatay bakış 

açıları eklemek ya da tersidir. Bu durum birinci faz nigredoda derinleşen anlatıya 

boyut katar.  

Diğer yandan ‘Dişil Sinema Dili’ bağlamında albedo aşaması kadın kahramanın 

yolculuğunda erginlenme ve tanrıçanın tanına inişi, anne kız kopukluğunun 

onarılmasını, dişilikle tekrar bağ kurmak için duyduğu özlemi ifade eder diyebiliriz.  

Murdock’un kadın kahramanı yolculuğu için tanımladığı şema üzerinden 

değerlendirmek gerekirse Ruhsal kuraklığa uyanmak: ölüm evresiyle birlikte 

bilinçdışının karanlığından doğan ışık Tanrıça’nın yanına inişle ve erginlenmeyle 

ortaya çıkmaya başlar diyebiliriz.  

Yaratıcı etki ile birlikte hareket edebilme, ona teslim olma halini ben de yeni 

öğreniyorum. Benim gibi “babasının kızı” olan kızlar olayları akışına bırakmakta 

zorlanırlar. Bizler olayları ve olayların zamanlamasını kontrol etmekten hoşlanırız. 

Sonucu beklemek neticenin bilinmezliği bizde büyük bir endişe yaratır. Dişilin 

özelliklerinden biri her şeyin kendi döngüsünde olmasına müsaade etmektir. Terapi 

sırasında bilinçdışının derinliklerinde çalışanlar zihnin bir sessizlik ve yenilenme 

dönemi olduğunu ve ona saygı duyulması korunması ve zaman tanınması 

gerektiğini bilirler. Dişil yolculuğun derin öğretilerinden biri de tezahürün gizemine 

güvenip kendini ona teslim etmeyi öğrenmektir. (Murdock, 2022, s. 178) 



 

94 

Dişil enerjinin tabiatı olan akışta olmaya güvenle tezahürün gizemine de açık olmayı 

gerektirmektedir. Bu anlamda dişil özün kendine yer açarak sağlık kazanabilmesi için 

içsel çalışmalar, meditasyon, rüyalar, çevresindeki diğer kadınlarla olan ilişkide ana 

karakterin bu evrede yavaş yavaş kontrolü bıraktığı ve kendini akışa bırakarak 

dişiliğiyle yeniden teması geçtiği gözlemlenebilir.  

Şekil 32. İçimdeki Mevsimler, 2024, Yaz Epizot 

 

 

Olmak kendini kabul etmeyi, kendi ile kalmayı ve bir şeyleri kendini kanıtlamak 

uğruna yapmamayı gerektirir. Bu, dış dünyadan gelen alkış seslerine kapalı olması 

gereken bir süreçtir. Mesaj son derece önemlidir. Eğer kendimi olduğum gibi kabul 

eder ve çevremle uyum içerisinde yaşayabilirsem mutlu olmak için üretmeye, 

tanıtmaya ya da kirletmeye ihtiyacım olmaz. Olmak pasif bir eylem değildir, 

odaklanmış bir bilinçlilik gerektirir. (Murdock, 2022, s. 179) 

Bu anlamda dişilin kadınlardan istediği kendini kabul ederek olmaya geçmeleridir. Bu 

durum dış odaklı amaçlar uğruna bir şeyler yapmanın yerine iç odaklı olarak kendini 

tanıma sürecidir. Olmanın edilgen olma anlamı yerine odaklı bir bilinç hali 

olduğundan ve dikkat gerektirdiğinden söz eder.  

Ana karakterin bu evrede eril dişil karşılaşmasıyla birlikte kendi içinde hissettiği derin 

sorgulamalar onun dişille olan bağlantısına işaret etmektedir. Kendi gölge yanlarıyla 

bütünleşen ana karakter bu evrede de dişili arındırmaya ve içindeki yaralı animus 

figürünü iyileştirmeye başladığı görülmektedir. Dişiliğin arındırıcı yönü, ilkbahar ve 

mevsimlerinde görülen rüyalarda suyla ilişkilendirilmektedir. Suyun kültürel, 

toplumsal ve bireysel belleğimizdeki anlamıyla yaşamın başladığı yerdir. Evrendeki 



 

95 

her şeyi oluşturan ilk madde oluşuyla da varoluşun başlangıcına olduğu gibi sonuna 

da gönderme yapmaktadır.  Hem rüyaların hem de gündelik yaşamda suyla ilişkisi bu 

anlamda psikolojik yönden şifayı taşırken diğer yandan da kendini oluşa bırakışın bir 

temsili olduğu söylenebilir. (Bkz. Şekil 32) 

Şekil 33. ‘İçimdeki Mevsimler’ İlkbahar Epizot 

 

 

“Zamanımızın gerçekliği masalların modelinin tersine dönmesi gerekir. Geri 

dönmemiz ve bastırılmış eril unsuru yenileyip birleştirmek için bu kadın karakterleri 

yeniden kurgulayıp iyileştirmemiz gerekir. Madonna Kolbenschag/Uyuyan Güzeli 

Öpüp Veda Et” (Murdock, 2022, s.183).  

Günümüz kültürünün kadınlarının arayışları olan dişi doğanın gücü ve bir kadınlar 

olarak kendilerine değer vermeyi öğrenmektir. Bu anlamda masalların verdiği dişil rol 

kodlarının yerine kendi derinlerindeki bastırılmış eril unsuru iyileştirip birleştirmeyi 

öğrenmelidirler.  Bu anlamda ana karakter, deprem sonrası tetiklenen toplumsal 

travmalarla birlikte kendi derinlerindeki dişili iyileştirmeye başlar. Terapi desteğiyle, 

arkadaşları ve annesiyle kurduğu ilişkilerle kendi gölgesini, dişili iyileştirme sürecine 

girer.  

Kadın kahramanın yolculuğunun bir sonraki aşaması kopan anne-kız bağının, yani 

dişil doğa ile olan bağın onarılması ile ilgilidir. Benim annemle ilişkim asla kolay 

bir ilişki değildi fakat ben bu yaranın kişisel anne-kız ilişkisinden daha derinde 

olduğuna inanıyorum. Yaranın kökleri toplumsal değersizliğin köklerine doğru 

iniyor. (Murdock, 2022, s.184) 



 

96 

Anne-kız ilişkisinin iyileştirilmesi dişil doğayla kurulan ilişkinin derinlemesine 

iyileşmesini gerektirmektedir. Bu iyileşmenin kendisi bazen bireysel bilinçdışı 

yaralardan kolektife uzanmasıdır. 

Şekil 33’te ‘İçimdeki Mevsimler’ belgeselinde ana karakterin annesiyle olan ilişki 

gözlemlenir. Anne- kız arasında yaşanan kopukluğun onarılması yönündeki çalışmalar 

ana karakterin terapiler yardımıyla kendi iç gözlemleri sonucu geliştirmekte olduğu 

bağı göstermektedir. Karakter annesinin yazmaya olan ilgisinin annesinin onun 

hastalığını tetikleyebileceği yönündeki kaygılarının üzerine gitmeye ve dişil 

kavramlarla yani babasını kaybettiği şehirde toprakla, suyla, diğer kadınlarla ve 

annesiyle yeniden sağlıklı bir bağ kurmaya çalışmasını gösterir diyebiliriz. Şekil 

34’teki rüya sahnesi örneğinde bu bağ görülebilir. 

Şekil 34. ‘İçimdeki Mevsimler’ İlkbahar Epizot 

 

 

Rubedodan önceki üç ana simya aşaması, çürümeyi ve ruhsal ölümü temsil eden 

nigredo (siyahlık) idi; arınmayı temsil eden albedo (beyazlık); ve citrinitas (sarılık), 

güneşin şafağı veya uyanışı. Bazı kaynaklar, simya sürecini üç adımlı olarak 

tanımlar ve sitrinitalar sadece uzantı görevi görür ve albedo ile rubedo arasında 

gerçekleşir. Rubedo aşaması, simyacının, sürecin psikospiritüel sonuçlarını 

tekrardan girmeden önce tutarlı bir benlik duygusuyla bütünleştirme girişimini 

gerektirir. İç görü ve deneyimlerin gerekli sentezi ve doğrulanması nedeniyle 

aşamanın tamamlanması biraz zaman veya yıllar alabilmektedir. (“Rubedo”, 2024) 

Üçüncü aşama ise Rubedo’dur. Yaşlı bilge adam ya da yaşlı bilge kadın arketipi bu 

kısmın karakterini sunar.  Sarılaşma aşamasında sembolik olarak albedoda gümüş olan 

sararmaya başlar. Hikâye artık olgunlaşmaya, demlenmeye başlamıştır. Yani 



 

97 

yansıtmalardan sıyrılarak hikâye ve anlatıcının bir olma sürecine girdiği bir fazı 

deneyimlemektedirler. Yeniden doğuşu simgeleyen güneş unsuru hikâyeyi aydınlatır, 

mistik unsurlara taşır ve yeni bir bilinçle hikâye ele alınır diyebiliriz.  

Bu aşamada karakterin yaşadığı acılar dönüşerek, yeniye ve dönüşüme yer açmaktadır. 

Diğer yandan hikâye, merkezine gelerek daha dişil kapsayıcı bir konuma girer. Bu 

konum tüm karakterlerin birbirlerine bağlı doğası ile metaforik anlamda bir nilüfer 

çiçeğinin yaprakları gibi sergilenir. Diğer yapraklar diğer karakterlerdir ve onların 

döngüsü de ortaya serilir. Bu aşamanın arketipi olan bilge yaşlı adam/kadın hikâyedeki 

ahlaki güçlerin yoğunlaşmasını yönlendirmek için "kim", "nereden" ve "nereye" 

sorularını güncel tutarak ve de bir tür sihirli yardım sağlamaktadır. 

Gerçeklik ve aslında nesnel gerçeklik olarak algılanan şey; rubedoyla birlikte içsel 

olduğu yargısına varılmaktadır. Yani her kişinin kalbinin öznel olarak inşa edilmiş 

durumudur. Bu aşamada karakter, kendi gerçekliğinin bilincine vararak bunu hayata 

ve ilişkilere uygulamaya başlaması olarak yorumlanabilir.  Bu aşama canlı 

kırmızılığın, daha yüksek bilgeliğe ulaşıldığının, dönüşümün kaynama noktasına 

gelindiği anlamına gelir. Kızıl ölüm, sembolik olarak ölümün ve yeniden doğumun 

anka kuşunun metaforuyla temsil edilir.  Büyük Çalışma ya da Magnum Opus 

rubedonun  son aşamasıdır, simya alegorisindeki sanatı keşfetmenin başarısına, hedefe 

ulaşıldığına işaret eder. 

Şekil 35. İçimdeki Mevsimler, 2024, Filmin Sonu 

 

 

Bu anlamda İçimdeki Mevsimler belgeselinde rubedo epizotu filmin sonunda 

başlamaktadır. Bunu filmin son cümlelerini kapsayan sonbahar yazısındaki kırmızı 

anka kuşu figürünün varlığından okumak mümkündür. Böylelikle kapanan döngüler 



 

98 

yeniye dönüşümle açılacağının mesajını vermektedir. Sembollerle kurulan anlamlar 

bütünleşerek ve hikâye kendi dilini bu aşamada belirginleştirmeye başlamaktadır. 

Jenerikte akan siyah beyaz fotoğraflar renklenirken geçmiş fotoğraflarla 

ölümsüzleşirken rubedonun dönüşümsel etkisi anka kuşunun zihinlerde yarattığı kendi 

küllerinden yeniden doğan imgesi de karakterin geçirmekte olduğu dönüşümün 

duygusunu uyandırdığı söylenebilir. (Bkz. Şekil 35) Rubedo evresinde hissedilmeye 

başlanan maneviyat, kızıllığın verdiği yoğun duygularla hissedilmektedir.  Artık 

hastalık kavramı özerk bir yerden ele alınmadan hikâyeye entegre edilirken hastalık 

da yaşama entegre edilmektedir ve karakterin yaşamını yönlendiren bir yer olmaktan 

çıkmaktadır. Başlangıçta gelişen içsel çatışmalar yerini yedirilen sentezlere 

bırakmıştır.  Bu aşamanın sonu için hikâye artık sağlamlaşır, etkisi güçlenerek, canlılık 

kazanmıştır ve hikâye bir kez daha değişim döngüsüne girmeye hazırlanarak ucu açık 

anlatıyla sonlandırılmaktadır.  

Şekil 36. İçimdeki Mevsimler,  Yaz Epizotu 2024 

 

 

Öte yandan Kadın kahramanın yolculuğu paradigması üzerinden ele alındığında içsel 

yolculukta kadın kahraman kim olduğu üzerine yaptığı sorgulamalarda kendiyle 

buluşmaktadır ve bu buluşmadan edindiği karşılaşmalarla yüzleşmektedir. Şekil 34 

örneğinde ana karakterin defterine yazdığı yazılarda eksik olan parçalarının bilinciyle 

iç sesinin bu yüzleşmeyi gerçekleştirdiği görülmektedir.   

Kutsal evlilik aracılığı ile, hieros gamos yani tüm zıtların birleşmesi aracılığıyla 

kadın gerçek doğasını anımsar. Bu bir hatırlama anıdır., aslında her zaman orada 

olduğunu bildiğimiz altlarda bir şey hatırlarız. Mevcut sorunlar çözülmez 

çatışmalar oradadır fakat böyle bir kişinin çektiği acılar onlardan kaçmadığı sürece 



 

99 

onu nevroza değil yeni bir yaşama götürecektir. Birey sezgisel olarak kim olduğunu 

görmeye başlar. (Luke, 1981; akt. Murdock, 2002, s. 119) 

Bu anlamda kadın kahramanın içsel yolculuğu dişilin iyileştirilmesiyle kendini kabulle 

devam etmektedir diyebiliriz.  Kadın kahramanın yolculuğu erkek kahraman gibi 

olağanüstü karşılaşmalara ya da fetihlere dayalı olmadığı için kahramanın 

karşılaşabileceği zorluğun kendisi onları unuttuğu için ona zarar veren yönlerini 

bilince çıkartmasıyla ilgilidir.  

Ana karakterin Şekil 36’de görülen yüzleşme sahnesinden filmin sonuna kadar bu 

süreçte edindiği içselliği izleyiciyle paylaştığı görülmektedir. Dönüşen karakter, hem 

içindeki yaralı diziyi hem de yaralı erili iyileştirmeye başlamış kendisini içsel olarak 

bir sonraki aşamaya hazırladığını hissettirmektedir.  

Şekil 37. ‘İçimdeki Mevsimler’, 2024,  Yaz Epizot 

 

 

Günümüz kadın kahramanın gerçek görevi de budur. Soluk aldıkça kendi gerçek 

doğasını tanır ve hepimize bilinç üfler. Kadın kahraman İki Dünyanın Hanımı olur; 

s hem günlük hayatın sularında gezinir hem de derinlerin öğretilerine kulak verir. 

O, hem yeryüzü ve gökyüzünün hem de yeraltının hanımıdır. Deneyimlerinden 

bilgelik kazanmıştır: Artık başkalarını suçlama gereği duymaz, kendisi başkasıdır. 

Bulduğu bilgeliği dünya ile paylaşmak ister. Ve dünyanın kadınları, erkekleri ve 

çocukları onun yolculuğu sayesinde dönüşürler. (Murdock, 2022, s.229) 

Şekil 37’de görüldüğü üzere İçimdeki Mevsimler belgeselinin ana karakterinin filmin 

sonunda yaptığı konuşmayla bütünleşik bir sonla döngü tamamlanmaktadır. Ana 

karakter filmin sonunda okuduğu Virginia Woolf şiiriyle yaşamda edindiği bilgeliği 



 

100 

dalga metaforuyla dışa vurmaktadır. Yaşamın salt çıkışlardan ve mutluluktan ibaret 

olmadığını ve başarının bireysel bir gerçeklikten ibaret olduğunu dile getirmektedir. 

Bunun yanı sıra filmin başlangıç cümlesi olan Hermes Trismegistus’un sözlerini de 

destekler niteliktedir. Aşağısı nasılsa yukarısı da öyledir, yukarısı nasılsa aşağısı da 

öyledir” sözleri yaşamla uyum içinde bir içsel yaşamın derinliğine kapı açmaktadır. 

Filmin sonunda ana karakterin filmin sonunda yürüdükten sonra ayak izlerinin 

dalgalar tarafından silinmesi de yaşamın geçiciliği ve ruhun sonsuzluğu üzerine 

gönderme yapmaktadır. Bu epizotun kapanıp sonbaharın yeniden gelişiyle ekrana 

düşen sembolik anka kuşu, dönüşümün yaşamın bir parçası olduğunu vurgulamaktadır 

diyebiliriz. 



 

101 

6. SONUÇ 

Sinema, aktüel gerçeklikten farklı bir gerçekliğe sahip olduğundan sinema tarihinden 

günümüze kendine özgü yaklaşımlara ihtiyaç duymuştur ve hala da duymaktadır. 

Çağın kendisi yani zamanın ruhu da bu kavramları belirleyenlerden biri olmuştur. Bu 

anlamda zamanın ruhu, günümüz toplumunun ve bireylerinin yaşanılan felaketler ve 

savaşlarla birlikte travmatik yaralarının sarılmasına dönük eserlerin üretildiği bir 

dönemde olduğumuzu hissettirmekte olduğu söylenebilir. Zamanın ruhunun 

toplumlara olan dönüşüm çağrısı şikardır. Bu anlamda sanatın terapötik (iyileştirici) 

etkisi, bu anlamda sinema sanatında en çok etkisini gösteren alanlardan biri olduğu 

söylenebilir. Jung’un 'Psikoloji ve Simya' eserinden alınan ilhamla gelişen simyasal 

gerçekçilik yaklaşımı, hikâyenin kendi içinde özgün versiyonuna ulaşmasını 

amaçlamaktadır. Karakterlerin ve hikâyenin de kendi karakterinin olduğu 

düşüncesiyle anlatıya simya uygulama yöntemi olduğunu iddia etmek mümkündür. Bu 

bağlamda sanatçının kendisini bir simyacı arketipinde görmesiyle sanatına da 

simyanın aşamalarından geçen bir ürün olarak görmesi simyasal gerçekçiliğin temelini 

oluşturmaktadır. Günümüz sinemasının ihtiyacı olan felsefe anlayışını ister Taocu 

felsefeye ister bizim topraklarımıza dönük felsefe üzerinden isterse de Hermetik 

felsefe üzerinden ele almak bu yaklaşımın felsefi ayağını oluşturmaktadır. Tıpkı bir 

filmin simyasının gerçek imgeden yola çıkarak yine aynı imgenin kendinden taşarak 

aynı imgenin özüne dönüşmesini sağladığı gibi simyasal gerçekçiliğin özündeki 

felsefe de sembolik dillerin bilinçdışı temasları ve arketiplerin aktive olmasıyla 

gerçekleşmektedir. 

Dişil sinema dili sinemaya dişil bir gözle bakmanın üzerinde daha fazla durmaya davet 

etmekte ve klasik sinemaya alternatif bir okuma, görme ve üretme biçimlerine alan 

tutmayı amaçlamaktadır. Bu anlamda feminist kuramların gelişmesi film 

yapımcılarının ve izleyicinin dişil sinema diline dönük bir arınmadan geçmeleri 

gerekmektedir. Bu arınma durumunu ise gerçek kadın hikâyelerine dönüşle, dişil 

değerleri göz önünde bulundurarak kurabileceğini söylemek mümkündür. Bunu da 

dişiliğin özünde yer alan döngüler üzerinden ve Taocu felsefenin özünde olan denge 



 

102 

ve dişil doğaya yer açan nitelikleri anlatıya dahil etmenin dişil anlatıya katkı 

sağladığını söylemek mümkündür. Döngülerin sembolik ifade kendisini dairesel 

formda göstermektedir. Dairenin kap, kâse, rahim imgelerinin sembolik ifadesi 

olmasıyla dişildir. Sürekli, sonsuz tekrarıyla dönüştürür, iyileştirir, uyumludur, 

yumuşaktır. Bu anlamda dişil sinema dili temelinde anlatının bütünselliği daire olarak 

düşünüldüğünde kucaklayıcı, güç odaklı olmayan yapı yer almaktadır. 

Dişil sinema dili kadınların maruz kaldığı ideal bakışı, çelişkili bakışı reddeder ve film 

yapımcılarıyla izleyici arasındaki sinemasal dilin arınması üzerine bir yaklaşımdır.  

Yapımcıların, yönetmenlerin nasıl seslendiği ile ilgilenirken, izleyicinin de nasıl 

algıladığını önemsemektedir. 

Öte yandan dişil sinema dili bağlamında sinema tarihinin geçmişten günümüze 

getirdiği eril bakış açılarının hakimiyeti gerek toplumsal gerekse de bireysel anlamda 

kalıplaşan erilliğe mahkûm olduğu söylenebilir.  Bu anlamda kadın kahramanların 

dahi erkek kahramanın yolunu yürümesi normalleşmiştir. Eril dil üzerinden anlatılan 

kadınlar yerine, dişil dilden anlatılan kadınlara ve erkeklere ihtiyaç duyulmaktadır. 

Sinemada kadın yönetmenlerin getirdiği bakış açıları bağlamında sinemaya farklı 

kadınlık imgeleri sunma imkânı bulmuşlardır. Dişil sinema dili, Murdock ’un 'Kadın 

Kahramanın Yolculuğu' paradigmasından beslenmekle birlikte, kapsayıcı dişil 

doğanın dilinden sinema anlatımının mümkünlüğü üzerinedir. Sadece kadın 

sinemacılar açısından değil, erkek sinemacılar için de dişili anlama daha fazla yer 

açmaya davet eden bir sinema dili olduğu söylenebilir. 

 

 



 

103 

KAYNAKÇA 

“Ladri di biciclette” e la critica.  (t.y.). Cinefilia Ritrovata. 

https://www.cinefiliaritrovata.it/ladri-di-biciclette-e-la-critica/ 

Albedo (2024, 22 Mayıs). Wikipedia içinde 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Albedo_(simya) 

Altunay, E. (t.y.). Zümrüt tablet. https://www.hermetics.org/Zumrut_Tablet.html 

Andrew, J. D. (2010). Büyük film kuramları. Doruk Yayımcılık. 

Artut, K. (2001). Sanat eğitimi. Anı Yayıncılık. 

Ashwin, S. (2000). Gender, state and society in Soviet and post-Soviet Russia. 

Routledge. 

Aslanyürek, S. (2014). Senaryo kuramı. Agora Kitaplığı Yayınevi. 

Aydınlı, S., ve Okay Yıldırım, D. (2015). Üçüncü sinema meselesi: notlar ve 

düşünceler. Sinecine: Sinema Araştırmaları Dergisi, 6(1), 133-163. 

Betton, G. (1990). Sinema tarihi. İletişim Yayınları. 

Biryıldız, E. (2016). Sinemada akımlar. Beta Yayınları. 

Bordwell, D. (2008). Poetics of cinema. Routledge, Taylor and Francis Group. 

Bosnak, R. (1988). A little course in dreams. Shambhala. 

Breathless (1960 film). (t.y.). Wikipedia içinde 

https://en.wikipedia.org/wiki/Breathless_(1960_film)  

Breathless. (t.y.). The Criterion Collection. https://www.criterion.com/films/268-

breathless  

Britannica. (t.y.) https://cdn.britannica.com/72/94572-050-91818AA6/Scene-

Battleship-Potemkin-sequence-The-Odessa-Steps.jpg  

Bunuel Louise, Dali  Salvador. (1929). ‘’Bir Endülüs Köpeği ‘’ (Gerçeküstü, deneysel) 

Fransa        

Büker, S., & Onaran, O. (1985). Sinema kuramları. Dost Kitabevi Yayınları. 

Büyükdüvenci, S. R. (2014). Postmodernizm ve sinema. Dipnot Yayınları. 

Campbell, J. (2010). Kahramanın sonsuz yolculuğu. İthaki Yayınları. 

Case, P., & Phillipson, G. (2014). Astrology, alchemy and retro-organization theory: 

An astro-genealogical critique of the Myers Briggs type indicator. 

Cine para todxs | Tercera etapa: El Laberınto Del Fauno, de Guillermo del Toro | 

Morelia Film Festival. (2022, 1 Kasım). https://moreliafilmfest.com/cine-para-

todxs-tercera-etapa-el-laberinto-del-fauno-de-guillermo-del-toro  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Albedo_(simya)
https://www.hermetics.org/Zumrut_Tablet.html
https://en.wikipedia.org/wiki/Breathless_(1960_film)
https://www.criterion.com/films/268-breathless
https://www.criterion.com/films/268-breathless
https://cdn.britannica.com/72/94572-050-91818AA6/Scene-Battleship-Potemkin-sequence-The-Odessa-Steps.jpg
https://cdn.britannica.com/72/94572-050-91818AA6/Scene-Battleship-Potemkin-sequence-The-Odessa-Steps.jpg
https://moreliafilmfest.com/cine-para-todxs-tercera-etapa-el-laberinto-del-fauno-de-guillermo-del-toro
https://moreliafilmfest.com/cine-para-todxs-tercera-etapa-el-laberinto-del-fauno-de-guillermo-del-toro


 

104 

Cleo de 5 a 7 1962- Volzet. (t.y.). Kask Cinema. 

https://www.kaskcinema.be/kaskcinema/vertoning/cleo_de_5_a_7_1962 

Cook, D. A. (1986). Fransız yeni dalgası, ...ve sinema. Hil Yayın. 

Coşkun, E. (2009). Dünya sinemasında akımlar. Phoenix Yayınevi. 

Cruz, J., & Kellam, N. (2017). Restructuring structural narrative analysis using 

Campbell’s monomyth to understand participant narratives. 

Daldal, A. (2005). 1960 darbesi ve Türk sinemasında toplumsal gerçekçilik. Homer. 

Del Toro, Guilermo (2006). ‘’Pan’ın Labirenti’’ (Fantastik, dram) İspanya- Meksika, 

Worner Bross 

Deneysel film. (2024, 3 Mayıs). Wikipedia içinde 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Deneysel_film  

Dervişcemaloğlu, B. (2014). Anlatıbilime giriş. Dergâh Yayınları. 

Doğan, Sevda (Yönetmen) (2024). “İçimdeki Mevsimler’’ (Belgesel Film), Türkiye, 

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Dos Santos, Nelson Perira (1963). ‘’Çorak Yaşamlar’’ (Dram) Brezilya 

Dostoyevski, F. M. (2004). Yeraltından notlar. Alfa Yayınları. 

Douglas, S. (2018). The apocalypse of the reluctant gnostics: Carl G. Jung, Philip K. 

Dick. Routledge, Taylor & Francis Group. 

Dupin, C. (2014). Free cinema. BFI Screenonline. 

http://www.screenonline.org.uk/film/id/444789/ 

Eisenstein, Sergei, (1925). ‘’Potemkin zırhlısı’’ (Dram-savaş) Sovyetler Birliği, 

Mosfims 

Erkılıç, H., & Erkılıç, S. D. (2021). COVID-19 pandemisi sürecinde dijital 

platformların yükselişi: Sinema değer zincirindeki değişim sinema endüstrisini 

nasıl etkiler? İlef Dergisi, Özel Sayı, 99-126. 

Erus, Z. Ç. (2007). Üçüncü sinema ve üçüncü dünya sineması. Es Yayınları. 

Gabbard, G. O., Gabbard, K. (2002). Psikiyatri ve Sinema. Okuyanus Yay. İstanbul.  

Garnham, N. S. (1972). The journey of the society for education in film and television: 

TV documentary and ideology. Volume 13, Number 2. 

Gerakiti, E. (2023, 15 November). Postwar modernism in cinema: ıtalian neorealism. 

Daily Art Magazine. https://www.dailyartmagazine.com/cinema-italian-

neorealism/  

Gevgilili, A. (2014). Çağını sorgulayan sinema. Bağlam Yayıncılık. 

Godard, Jean Luc (1960).  ‘’Serseri Aşıklar’’ (Dram)  Fransa, StudioCanal     

Hauck, D. W. (1999). The emerald tablets. Penguin. 

Hero’s_journey. (2024, 18 Mayıs). Wikipedia içinde 

https://en.wikipedia.org/wiki/Hero's_journey  

https://www.kaskcinema.be/kaskcinema/vertoning/cleo_de_5_a_7_1962
https://tr.wikipedia.org/wiki/Deneysel_film
https://www.dailyartmagazine.com/cinema-italian-neorealism/
https://www.dailyartmagazine.com/cinema-italian-neorealism/
https://en.wikipedia.org/wiki/Hero's_journey


 

105 

Hough, Q. V. (2016, Mart 25). Vaguebande: Luis Buñuel’s ‘Un Chien Andalou’ 

(1929). Vague Visages. https://vaguevisages.com/2016/03/25/vaguebande-luis-

bunuels-un-chien-andalou-1929/  

Ibn Umayl, M. (2003). Book of the explanation of the symbols (T. Abt, W. Madelung, 

T. Hofmeier, Eds.; Salwa Fuad & T. Abt, Trans.). Living Human Heritage Pub. 

İşi, H. (2015). Gerçek ve hakikat sözcükleri üzerine felsefi ve dilbilimsel inceleme. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8(41). 

Jacques, R. F. L. (2015). Başlangıcından günümüze Fransız sineması. Küre Yayınları. 

Johnson, R. (2006). Traditions in world cinema. In L. Badley, R. Barton Palmer, & S. 

J. Schneider (Eds.), Post-cinema novo Brazilian cinema (pp. 117–130). 

Edinburgh University Press. 

Jung, C. G. (1933). Modern man in search of soul. Horcourt Brace and World. 

Jung, C. G. (1963).Mysterium Coniunctionis. London. 

Kafalı, N. (1998). Sessiz Alman sineması-1. Kurgu Dergisi, (15). 

Kantemir, E. (1973). Gerçekçilik. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi 

Dergisi, 6(1). 

Katz, J. (2018, 9 Ocak). #PCPiece 01/09/2018: Un Chien Andalou. Nerdboy 

Productions. Medium. https://medium.com/nerdboy-productions/pcpiece-01-

09-2018-un-chien-andalou-93fd3cfabe39  

Kovacs, B. A. (2010). Modernizmi seyretmek. De Ki Basım Yayım. 

Kushner, D.M. (2020, 29 July). What ancient traditions can teach about coping with 

change. Psychology Today.  

https://www.psychologytoday.com/us/blog/transcending-the-

past/202007/what-ancient-traditions-can-teach-about-coping-change 

Lanzoni, R.F. (2015). Başlangıcından günümüze Fransız sineması. Küre Yayınları. 

Lindgaard, H. ve Lamant, H. (2022). Jean-Luc Godard ile son söyleşi: 

“Konuşamayız” Medyascope. (Çev. H. Bayrı) 

https://medyascope.tv/2022/09/17/jean-luc-godard-ile-son-soylesi-

konusamayiz/ 

Lotman, Y. M. (2012). Sinema göstergebilimi. Nirengi Kitap. 

Lyndy, A. (2001). A dictionary of alchemical imagery. Cambridge University Press. 

McGee, G.Z. (t.y.). Jung’s four stages of character transformation. Self-inflicted 

Philosophy. https://www.self-inflictedphilosophy.com/single-post/jung-s-four-

stages-of-character-transformation 

McKee, R. (2011). Öykü: Senaryo yazımının özü, yapısı, tarzı ve ilkeleri. Plata Film 

Yayınları. 

Metz, C. (1986). Sinemada anlam üstüne denemeler (O. Adanır, Trans.). 

Monaco, J. (2006). Yeni dalga (E. Yılmaz, Trans.). +1 Kitap. 

Moorcroft, W. H. (2005). Understanding sleep and dreaming. Springer Science 

Business Media. 

Murdock M. (2022). Kadın kahramanın yolculuğu. Beyaz Baykuş Yayınevi. 

https://vaguevisages.com/2016/03/25/vaguebande-luis-bunuels-un-chien-andalou-1929/
https://vaguevisages.com/2016/03/25/vaguebande-luis-bunuels-un-chien-andalou-1929/
https://medium.com/nerdboy-productions/pcpiece-01-09-2018-un-chien-andalou-93fd3cfabe39
https://medium.com/nerdboy-productions/pcpiece-01-09-2018-un-chien-andalou-93fd3cfabe39
https://www.psychologytoday.com/us/blog/transcending-the-past/202007/what-ancient-traditions-can-teach-about-coping-change
https://www.psychologytoday.com/us/blog/transcending-the-past/202007/what-ancient-traditions-can-teach-about-coping-change
https://www.self-inflictedphilosophy.com/single-post/jung-s-four-stages-of-character-transformation
https://www.self-inflictedphilosophy.com/single-post/jung-s-four-stages-of-character-transformation


 

106 

Nigredo. (2024, 21 Mayıs). Wikipedia içinde. https://tr.wikipedia.org/wiki/Nigredo 

Nosferatu le vampire. (t.y.). Wikipedia içinde. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Nosferatu_le_vampire 

Perry, C. (1977). The Cambridge Companion to Jung. Cambridge. 

Potemkin Zırhlısı. (t.y.). Beyaz Perde. https://www.beyazperde.com/filmler/film-

89979/  

Potemkin-still6. (t.y.). Wikipedia içinde. https://it.wikipedia.org/wiki/File:Potemkin-

still6.jpg  

Psikoloji ve Simya. (2024, 21 Mayıs). Wikipedia içinde 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Psikoloji_ve_Simya  

Randall, W. L. (1999). Bizi biz yapan hikayeler: Kendimizi yaratma üzerine bir 

deneme. Ayrıntı. 

Reisz, Karel ‘’Cumartesi Gecesi ve Pazar Sabahı ‘’ (1960) (Dram) İngiltere, Woodfall 

Film Productions       

Renoir, Jean  (1939 ). ‘’Oyunun Kuralı (Dram - Töre Komedyası)   Fransa, Janusfilms 

Richards, S. (2023, 1 Jan). The 100-year-old movie that ınspired a lot of your favorite 

directors. Screen Rant. https://screenrant.com/cabinet-dr-caligari-movies-

directors-influence-impact/  

Rosarium philosophorum Series. (t.y.). Alchemy Web Site. 

https://www.alchemywebsite.com/prints_series_rosary.html 

Rosary of the Philosophers. (2023). Wikipedia içinde. 

https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Rosary_of_the_Philosophers&oldid

=1187279414  

Rosenberg, D. (2003). Dünya mitolojisi: Büyük destan ve söylenceler antolojisi. İmge 

Kitabevi. 

Rubedo. (2024, 22 Mayıs). Wikipedia içinde https://tr.wikipedia.org/wiki/Rubedo 

Sayıcı, F. (2018). 1990 sonrası Türk sinemasında gerçekçilik. TRT Akademi, 3(5), 460-

469. 

Schlappner, M. (1989). Sinemada anlam olarak kötü. Ve Sinema, (8). 

Sevisme günleri (1960). (t.y.). Mubi. https://mubi.com/tr/tr/films/saturday-night-and-

sunday-morning 

Shangols. (t.y.). Sécheresses (Vidas Secas) (1963) de Nelson Pereira dos Santos. 

Shangols. http://shangols.canalblog.com/archives/2008/05/03/9047226.html  

Shangols. (t.y.). Sécheresses (Vidas Secas) (1963) de Nelson Pereira dos Santos. 

Shangols. Geliş tarihi 13 Eylül 2024, gönderen 

http://shangols.canalblog.com/archives/2008/05/03/9047226.html 

Sica Vittorio de  ‘’Bisiklet Hırsızları’’ (1948) (Dram) İtalya, Ente Nazionale Industrie 

Cinematografiche (İtalya) 

Smelik, A. M. (2008). Feminist sinema ve film teorisi. Agora Kitaplığı. 

Sözen, M. (2007). Sinemasal anlatılarda dramatik inşa ve dramaturji. Akademik Sosyal 

Araştırmalar Dergisi. 22-45. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Nigredo%20erişim%2021.05.2024
https://www.beyazperde.com/filmler/film-89979/
https://www.beyazperde.com/filmler/film-89979/
https://it.wikipedia.org/wiki/File:Potemkin-still6.jpg
https://it.wikipedia.org/wiki/File:Potemkin-still6.jpg
https://tr.wikipedia.org/wiki/Psikoloji_ve_Simya
https://screenrant.com/cabinet-dr-caligari-movies-directors-influence-impact/
https://screenrant.com/cabinet-dr-caligari-movies-directors-influence-impact/
https://www.alchemywebsite.com/prints_series_rosary.html
https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Rosary_of_the_Philosophers&oldid=1187279414
https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Rosary_of_the_Philosophers&oldid=1187279414
https://tr.wikipedia.org/wiki/Rubedo
http://shangols.canalblog.com/archives/2008/05/03/9047226.html
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Ente_Nazionale_Industrie_Cinematografiche&action=edit&redlink=1
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Ente_Nazionale_Industrie_Cinematografiche&action=edit&redlink=1


 

107 

Sözen, M. (2010). Belgesel filmin tasarım boyutu ve Türk belgesel sinemasından 

örnek uygulamalar. ZKÜ Sosyal Bilimler Dergisi, 6(11), 241–266. 

Teksoy, R. (2014). Rekin Teksoy’un sinema tarihi. Oğlak Yayınları. 

The Rules Of The Game. (t.y.). Mubi. https://mubi.com/en/tr/films/the-rules-of-the-

game 

Tobcu, B. (2017). Fransız şiirsel gerçekçiliği ve İtalyan yeni gerçekçiliği 

karşılaştırması. 

https://avys.omu.edu.tr/storage/app/public/ahmet.oktan/126023/5.%20Fransiz

%20Siirsel%20Gercekcilik%20Sinemasi%20ve%20%C4%B0talyan%20Yeni

%20Ger%C3%A7ek%C3%A7ili%C4%9Fi%20Kar%C5%9F%C4%B1la%C5

%9Ft%C4%B1rmas%C4%B1.pdf  

Tuğan, N. H. (2017). Alman dışavurumcu sinemasında mizansen: Dr. Caligari’nin 

muayenehanesi (1920- Robert Weine). Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Dergisi, (28), 302-314. 

Tuğan, N. H. (2018). Güncel sinemada geleneksel anlatı: Marslı (2015-Ridley Scott) 

filminin dramatik yapısı. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

20(1), 125-147. 

Tunalı, I. (1987). Aristoteles- Poetika. Remzi Kitabevi. 

Turani, A. (1971). Dünya sanat tarihi. Türkiye İş Bankası. 

Ulutaş, S. (2017). Sinema estetiği: Gerçeklik ve hakikat. Hayalperest Yayınevi. 

Vanoye, F. (2005). Recit ecrit, recit filmique. Armand Collin Cinema. 

Varda, Agnes  (1962).  ‘’Cleo 5 a 7 ‘’ (Dram) Fransa, İtalya 

Vidas secas (Barren Lives). 1963. Directed by Nelson Pereira dos Santos. (t.y.). The 

Museum of Modern Art. https://www.moma.org/calendar/events/983 

Wayne, M. (2001). Political film: The dialectics of third cinema. Pluto Press. 

Weine, Robert  (1920).  ‘’Kaligari’nin Muayenehanesi’’ (sessiz-korku), Almanya  

Wollen, P. (2014). Sinemada göstergeler ve anlam. Metis Yayınları. 

Yıldırım, C. (2019). Film kurgusu: Tarihi, kuramı ve tekniği. Urzeni 

Zeric, A. (2019). Return to the Self: Agnès Varda’s Cleo from 5 to 7. Film Criticism, 

43(3). https://doi.org/10.3998/fc.13761232.0043.309 

 

https://avys.omu.edu.tr/storage/app/public/ahmet.oktan/126023/5.%20Fransiz%20Siirsel%20Gercekcilik%20Sinemasi%20ve%20%C4%B0talyan%20Yeni%20Ger%C3%A7ek%C3%A7ili%C4%9Fi%20Kar%C5%9F%C4%B1la%C5%9Ft%C4%B1rmas%C4%B1.pdf
https://avys.omu.edu.tr/storage/app/public/ahmet.oktan/126023/5.%20Fransiz%20Siirsel%20Gercekcilik%20Sinemasi%20ve%20%C4%B0talyan%20Yeni%20Ger%C3%A7ek%C3%A7ili%C4%9Fi%20Kar%C5%9F%C4%B1la%C5%9Ft%C4%B1rmas%C4%B1.pdf
https://avys.omu.edu.tr/storage/app/public/ahmet.oktan/126023/5.%20Fransiz%20Siirsel%20Gercekcilik%20Sinemasi%20ve%20%C4%B0talyan%20Yeni%20Ger%C3%A7ek%C3%A7ili%C4%9Fi%20Kar%C5%9F%C4%B1la%C5%9Ft%C4%B1rmas%C4%B1.pdf
https://avys.omu.edu.tr/storage/app/public/ahmet.oktan/126023/5.%20Fransiz%20Siirsel%20Gercekcilik%20Sinemasi%20ve%20%C4%B0talyan%20Yeni%20Ger%C3%A7ek%C3%A7ili%C4%9Fi%20Kar%C5%9F%C4%B1la%C5%9Ft%C4%B1rmas%C4%B1.pdf
https://doi.org/10.3998/fc.13761232.0043.309

