
I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

T.C 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

DOĞU DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

 
ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK BAĞLAMINDA  

KORE VE TÜRKİYE’DEKİ AİLE MODELİ 

 
Hazırlayan 

Betül GÜNEY 

 
Danışman 

Doç. Dr. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜ 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 
Mayıs 2024, KAYSERİ 

 



II 

T.C 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

DOĞU DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

 
ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK BAĞLAMINDA  

KORE VE TÜRKİYE’DEKİ AİLE MODELİ 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 
Hazırlayan 

Betül GÜNEY 

 
Danışman 

Doç. Dr. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜ 

 
Mayıs 2024, KAYSERİ 

 



i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve referans 

gösterdiğimi belirtirim. 

 

Ad ve SOYAD 

 Betül GÜNEY 

İmza  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

TEZ ÖZGÜNLÜK SAYFASI 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

Anabilim Dalı: Doğu Dilleri ve Edebiyatları Anabilim Dalı 

Program Adı: Yüksek Lisans 

Tez Başlığı: Çokkültürlülük Bağlamında Kore ve Türkiye’deki Aile Modeli 

 

Yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan (Kapak, Ön söz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) toplam 

186sayfalık kısmına ilişkin 08/05/2024 tarihinde Turnitin intihal programından aşağıda 

belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna göre tezin benzerlik 

oranı: % 11 dir.  

Filtrelemeye alıntılar dahil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az örtüşme 

içeren metin kısımları hariç tutulmuştur.  

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama Esaslarını 

inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez 

çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit edilmesi durumunda 

doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum 

bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim.  

Gereğini bilgilerinize arz ederim. 08/05/2024 

 

Danışman: Doç.Dr. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜ      Öğrenci: Betül GÜNEY 

             İmza                                                                              İmza 

 



iii 

KILAVUZA UYGUNLUK 

 

“Çokkültürlülük Bağlamında Kore ve Türkiye’deki Aile Modeli” başlıklı Yüksek 

Lisans Tezi Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kılavuzuna uygun olarak 

hazırlanmıştır. 

 

 

Hazırlayan                                                          Danışman 

Betül GÜNEY                Doç. Dr. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜ 

 

 

 

 

 

Doğu Dilleri ve Edebiyatları ABD Başkanı  

Prof. Dr. Ali Volkan ERDEMİR 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

KABUL ve ONAY TUTANAĞI 

 

Doç. Dr. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜ danışmanlığında Betül GÜNEY tarafından 

hazırlanan “Çokkültürlülük Bağlamında Kore ve Türkiye’deki Aile Modeli” adlı bu 

çalışma jürimiz tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kore Dili ve 

Edebiyatı Bilim Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

06/05/2024 

(Tez Savunma Sınav Tarihi) 

 

 

JÜRİ: 

 Danışman: Doç.Dr. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜİmza  

Üye: Prof. Dr. S. Göksel TÜRKÖZÜİmza  

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Ertuğrul Ceylanİmza  

 

 

ONAY:  

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulu'nun …. /…./…… tarih ve …….. sayılı kararı ile 

onaylanmıştır.  

 

……. /…..…../ ……..…  

Prof. Dr. Atabey KILIÇ 

Enstitü Müdürü 

 

 



v 

ÖN SÖZ 

Yüksek lisans programına başladığım andan itibaren hem ders döneminde hem de tez 

döneminde bilgilerini ve yardımı benden esirgemeyen sevgili danışman hocam Doç. Dr. 

Hatice Köroğlu Türközü’ne en içten teşekkürlerimi sunarım. 

Üniversite hayatım boyunca engin bilgilerinden faydalandığım, benim için her daim yol 

gösterici ve örnek bir eğitimci olan değerli hocam Prof. Dr. S. Göksel TÜRKÖZÜ’ ne ve 

tüm Kore Dili Edebiyatı bilim dalı hocalarıma teşekkürü borç bilirim. 

Her daim destekleriyle arkamda duran aileme ve tez dönemimde benden manevi 

desteklerini esirgemeyen arkadaşlarıma ayrıca teşekkür ederim. 

 

 

 

Betül Güney 

 KAYSERİ, 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK BAĞLAMINDA KORE VE  

TÜRKİYE’DEKİ AİLE MODELİ 

 

Betül GÜNEY 

 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yüksek Lisans Tezi, Mayıs 2024 

Danışman: Doç. Dr. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜ 

 

ÖZET 

 

Günümüz küreselleşme sorunu ile yakından ilişkiliolan çokkültürlülük; ekonomik, siyasi ve 

sosyal alanlardaki artan etkisiyle beraber küresel bir sorun haline gelmiştir. 1970’li yılların 

başında varlığından söz edilmesine rağmen uluslararası göçler başta olmak üzere çeşitli 

etkenlerle birlikte hızlı bir artış yaşamıştır. Zamanla etki alanı genişlemiş ve toplulukların 

çeşitli yönlerden çokkültürlülüğe maruz kalması kaçınılmaz olmuştur.  

Toplulukları derinden etkileyen çokkültürlülük, en çokta aile üzerindeki etkileri ile son 

dönemlerde sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. Uluslararası göçler sonrası yeni bir eğilim haline 

gelen uluslararası evlilikler, kültürel çeşitliliğin aile yapısı üzerindeki etkilerini en iyi şekilde 

göstermektedir. Çeşitli sebeplere dayalı gerçekleşen uluslararası evlilikler, karma 

toplulukların oluşmasına ve aile kültüründe gözle görülür değişiklerin yaşamasına sebep 

olmuştur. Günümüz toplumlarındaki bu değişiklikleri açıklayan önemli bir ideoloji olarak 

çokkültürlülük karşımıza çıkmaktadır. Bu yüzden bu çalışma, küreselleşmenin meydana 

getirdiği çokkültürlülük olgusunun Güney Kore ve Türkiye’deki aile yapısı üzerindeki 

etkilerinin incelenmesini içermektedir. Kore ve Türkiye’nin bu çalışmada incelenecek ülke 

olarak seçilmesinin temel sebepleri arasında uzun bir tarihi derinliğe sahip olmalarının yanı 

sıra aile yapısı söz konusu olduğunda da kültürel açıdan zengin toplumlar olarak bilinmesi 

yer almaktadır. 

Çalışma kapsamında iki ülkenin de sahip olduğu kültürel, etnik ve toplumsal değerler göz 

önüne alınarak titiz bir araştırma yapılmıştır. Hem Kore’nin hem de Türkiye’nin bugünkü 

çokkültürlü yapısını anlayabilmek adına geçmiş tarihi ve kültürü incelenmiş ve bu bilgiler 

ışığında iki ülkenin de aileye yüklediği anlam ifade edilmeye çalışılmıştır. Farklı 

coğrafyalarda bulunan bu iki ülkenin çokkültürlülük görünümü ve aile yapısıüzerindeki 

etkilerinin ortaya konulması amaçlanmıştır. Bu bağlamda çokkültürlülüğe farklı bir açıdan 

bakılması gerektiği de göz ardı edilmemelidir. 

Anahtar kelimeler: Aile Yapısı, Çokkültürlülük, Göç, Küreselleşme, Uluslararası Evlilik 



vii 

FAMILY MODEL IN KOREA AND TURKEY IN THE CONTEXT OF 

MULTICULTURALITY 

 

Betül GÜNEY 

 

Erciyes University, Graduate School of Social Sciences,  

Master's Thesis, May 2024 

Supervisor: Assoc. Prof. Hatice KÖROĞLU TÜRKÖZÜ  

 

ABSTRACT 

 

Multiculturalism, which is closely related to today's globalization problem, has become a 

global problem with its increasing influence in economic, political and social areas. Although 

its existence was mentioned in the early 1970s, it has experienced a rapid increase due to 

various factors, especially international migration. Over time, its sphere of influence has 

expanded and it has become inevitable for communities to be exposed to multiculturalism in 

various aspects. 

Multiculturalism, which deeply affects communities, has been encountered frequently in 

recent times, especially with its effects on the family. International marriages, which have 

become a new trend after international migration, best demonstrate the effects of cultural 

diversity on family structure. International marriages based on various reasons have led to the 

formation of mixed communities and visible changes in family culture.Multiculturalism 

emerges as an important ideology that explains these changes in today's societies. Therefore, 

this study includes examining the effects of the multiculturalism phenomenon created by 

globalization on the family structure inKorea and Turkey. The main reasons why Korea and 

Turkey were chosen as the countries to be examined in this study are that they have a long 

historical depth and are known as culturally rich societies when it comes to family 

structure.Within the scope of the study, a meticulous research was conducted, taking into 

account the cultural, ethnic and social values of both countries. In order to understand the 

current multicultural structure of both Korea and Turkey, their past history and culture have 

been examined and in the light of this information, the meaning that both countries attach to 

family has been tried to be expressed. It is aimed to reveal the effects of these two countries, 

located in different geographies, on the multiculturalism and family structure. In this context, 

it should not be ignored that multiculturalism should be viewed from a different perspective. 

Keywords: Family Structure, Multiculturalism, Immigration, Globalization, International 

Marriage 

 



viii 

İÇİNDEKİLER 

ÇOKKÜLTÜRLÜK BAĞLAMINDA KORE VE TÜRKİYE’DEKİ AİLE 

MODELİ 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK ................................................................................. i 

TEZ ÖZGÜNLÜK .......................................................................................................... ii 

KILAVUZA UYGUNLUK ........................................................................................... iii 

KABUL ve ONAY TUTANAĞI ................................................................................... iv 

ÖN SÖZ ............................................................................................................................ v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT .................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

SİMGELER VE KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................... x 

TABLOLAR LİSTESİ .................................................................................................. xi 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜR ve ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK KAVRAMLARI 

1.1. Kültür Kavramı ve Çokkültürlülük........................................................................... 17 

1.1.1. Kültür Kavramının Tanımı ............................................................................. 17 

1.1.2. Çokkültürlülük Kavramı ................................................................................ 19 

1.1.3. Çokkültürlülüğü Doğuran Faktörler ............................................................... 21 

1.1.4. Çokkültürlülüğün Ortaya Çıkışı ve Tarihsel Arka Planı ................................ 27 

İKİNCİ BÖLÜM 

GÜNEY KORE ve TÜRKİYE'DE ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK 

2.1. Güney Kore’nin Tarihi, Kore Kültürü ve Kore’de Çokkültürlülük.......................... 33 

2.1.1. Güney Kore’nin Kısa Tarihi ........................................................................... 33 

2.1.2. Kore Kültürüne Genel Bir Bakış .................................................................... 40 

2.1.3. Kore’de Çokkültürlülük ................................................................................. 44 

2.2. Türkiye’de Çokkültürlülük ....................................................................................... 54 

2.2.1 Osmanlı İmparatorluğu’nda Çokkültürlülük ................................................... 54 

2.2.2 Cumhuriyet Dönemi Çokkültürlülük .............................................................. 59 

 

 



ix 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

AİLE KAVRAMI, GÜNEY KORE ve TÜRKİYE'DE ÇOKKÜLTÜRLÜ AİLE 

MODELİ 

3.1. Ailenin Tanımı ve Aile Türleri ................................................................................. 68 

3.1.1. Aile Kavramının Tanımı ................................................................................ 68 

3.1.2. Aile Türleri ..................................................................................................... 70 

3.2. Kore Toplumunun Aile Modeli ................................................................................ 74 

3.2.1. Kore Aile Yapısı ............................................................................................ 74 

3.2.2.  Kore Ailesinin Karakteristik Özellikleri ....................................................... 75 

3.2.3. Tarihi Süreç İçerisinde Kore Ailesi ................................................................ 78 

3.2.3.1. Üç Krallık ve Birleşik Şilla Hanedanlığı Aile Yapısı.............................. 79 

3.2.3.2. Goryo Hanedanlığı Aile Yapısı ............................................................... 82 

3.2.3.3. Coson Hanedanlığı Aile Yapısı ............................................................... 87 

3.2.4. Modern Kore Ailesi ve Aile Yapısının Değişimi ........................................... 93 

3.2.5. Kore’ de Çokkültürlü Aile Yapısı ................................................................ 102 

3.3. Türk Toplumunun Aile Modeli .............................................................................. 125 

3.3.1. Türk Aile Yapısı ........................................................................................... 125 

3.3.2. Türk Ailesinin Karakteristik Özellikleri ...................................................... 126 

3.3.3. Tarihi Süreç İçerisinde Türk Ailesi .............................................................. 128 

3.3.3.1. İslamiyet Öncesi Türk Ailesi ................................................................. 128 

3.3.3.2. İslamiyet Sonrası Türk Ailesi ................................................................ 133 

3.3.4 Türk Aile Yapısında Meydana Gelen Değişiklikler ...................................... 135 

3.3.5. Türkiye’de Çokkültürlü Aile yapısı ............................................................. 140 

3.4. Çokkültürlü Aile Yapısının Olumlu ve Olumsuz Yönleri ...................................... 153 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

GÜNEY KORE ve TÜRKİYE'NİN ÇOKKÜLTÜRLÜ AİLE BAĞLAMINDA 

KARŞILAŞTIRILMASI 

4.1. Kore ve Türkiye’nin Toplumsal Yapı Bakımından Karşılaştırılması .................... 158 

4.2. Kore ve Türkiye’nin Aile Yapısı Bakımından Karşılaştırılması ............................ 162 

4.3. Kore ve Türkiye’nin Çokkültürlü Aile Modeli Bakımından Karşılaştırılması ...... 169 

SONUÇ ......................................................................................................................... 175 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 184 



x 

SİMGELER VE KISALTMALAR LİSTESİ 

 

ABD :Amerika Birleşik Devleti 

AKP :Adalet ve Kalkınma Partisi 

AKT. : aktaran  

Bkz. : bakınız 

BM : Birleşmiş Milletler 

DMZ : Askerden Arındırılmış Bölge (Demilitarized Zone) 

M.Ö  : Milattan Önce 

M.S  : Milattan Sonra 

OECD : Ekonomik Kalkınma ve İşbirliği Örgütü 

TDK : Türk Dil Kurumu 

TÜİK : Türkiye İstatistik Kurumu 

Vb. : ve benzeri 

YÖK : Yükseköğretim Kurulu 

YUKK :Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 2.1. Yıllara Göre Geçici Koruma Kapsamındaki Suriyeliler ........................... 65 

Tablo 3.1. Yıllara Göre Uluslararası Evlilikler ve Yabancı Gelin/Damat ................ 108 

Tablo 3.2.  Evlilik Göçmenlerin Uyrukları ................................................................ 110 

Tablo 3.3:  Çokkültürlü Aile Türleri .......................................................................... 112 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

 

 

 

 

GİRİŞ 

Araştırmanın Konusu 

Çokkültürlülük genellikle toplumlardaki etnik ve kültürel çeşitliliği ifade etmek için 

kullanılan sosyo-kültürel bir olgudur. Modernleşme ve küreselleşme süreçleri ile 

doğrudan ilişkili olarak farklı etnik kimliklerin bir arada yaşamasına bağlı ortaya çıkan 

yeni bir kavramdır. Bu yüzden çokkültürlülük günümüzde sıklıkla araştırılan ve sosyal 

bilimciler tarafından tartışılan konuların başında gelmektedir. 

Toplumların sahip oldukları tarihi geçmiş, kültürel değerler, milliyetçilik düşüncesi vb. 

bağlı olarak bölgeden bölgeye farklı uygulamalar içermektedir. Çokkültürlülük 

uygulamaları söz konusu olduğunda, göç ülkesi olarak bilinen Kanada ve Avustralya en 

iyi örnekler olarak gösterilmektedir. Kanada,  diğer toplulukların aksine farklı kimliklere 

sahip vatandaşların, hiçbir ayrımcılığa maruz kalmadan yerel halk ile eşit haklara sahip 

şekilde yaşamasına olanak sağlamayı amaçlamaktadır. Kanada, kendi içindeki kültürel 

çeşitliliği tanımlarken ‘Salata Kâsesi’ modelini kullanmaktadır. 1960’lı yıllardan itibaren 

mecazi olarak salata kasesine benzeyen yeni bir Amerikan çoğulculuğu modeli ortaya 

çıkmıştır. Bu modelle artık farklı etnik gruplar asimile olmak yerine, bir salatanın 

malzemeleri gibi ayrı kimlikleriyle bir arada var olacak ve yalnızca hukukun ve piyasanın 

"giydirmesi" ile birbirine bağlanacaktı. Aynı zamanda bu görüş, etnik farklılıkların 

küçümsenmesi yerine kabul edilmesi talebinin çok ötesine geçen çokkültürlülük 

ideolojisini ifade etmektedir (Thornton, 2012, s.3). Bu modelin temelde anlatmak istediği, 

farklı kültürdeki insanların kendi özlerini kaybetmeden mevcut kültür içinde bir arada 

yaşamasıdır. Başka bir deyişle, salata kâsesinde bir araya gelen çeşitli sebzeler gibi farklı 

kültürdeki insanların da bir arada,  barış içinde yaşadığı toplumu ifade etmektedir. Bu 

model, etnik grupların bireyselliğini ve bağımsızlığını korumanın yanı sıra baskın 

 



 

2 

kültürlerin yan yana var olmasına olanak sağlamaktadır. Ancak her olguda olduğu gibi 

bunda da farklı kimliklerin eşit oranda temsil edilmesi konusunda eksiklikler mevcuttur. 

Mecazi anlamda söylemek gerekirse, salataya eklenen malzemelerde seçici davranılabilir, 

bazılarını dışarıda bırakabilir, bazılarının miktarı ise ihtiyaca göre değişebilir. Bu yönüyle 

salata kâsesi modeli, temsil ettiği etnik kimliklerin bireyselliğine izin vermekle kalmayıp 

aynı zamanda ev sahibi toplumlara entegre olma ihtiyaçlarını göz önüne alarak etnik 

gruplar arasında seçici entegrasyonun önünü de açmaktadır (Berray, 2019, ss. 143-144). 

Kültürel çeşitliliklerin korunma altına alınması ve geleneklerin devam ettirilmesi 

konusunda avantajlı bir model olarak görülse de sosyal entegrasyonun sağlanmasında 

dezavantajları ortaya çıkmaktadır. 

Kore’1nin çokkültürlü toplumunu tanımlamada en uygun ifade olarak ‘Erişte Servis 

Modeli’ kullanılmaktadır. Erişte, çeşitli malzemelerle hazırlanan erişte üzerine 

garnitürlerin eklenmesiyle yapılan Kore’nin geleneksel yemeklerinden birisidir. Bu 

modelde, Koreliler yemeğin ana malzemesi ve temel kültür vazifesi görürken farklı etnik 

kimliğe sahip yabancılar ise yemeğin üzerindeki garnitürler olarak düşünülmektedir (Kim, 

2017). Erişte tek başına lezzetli bir yemekken daha zengin bir tat elde etmek için üzerine 

çeşitli sebzeler eklenir. Buradan da anlaşılacağı gibi Kore, köklü kültürel geçmişe sahip 

homojen bir toplum iken farklı kültürlerle beraber daha renkli bir toplum haline gelmiştir. 

Bu model, yabancıların mevcut kültürü tanıması, mevcut kültürün de farklı kültürlere 

saygı duymasıyla daha sağlıklı bir toplumun oluşacağı fikrini öne sürmektedir.    

Dünya ülkeleri arasında etnik çeşitliliği en fazla olan ülke olarak bilinen ABD ise 

çokkültürlülüğü ‘Eritme Potası’ modeli ile tanımlamaktadır. Bu terim, İsrael Zangwill 

tarafından ünlü ‘The Melting Pot’ oyununda (1908) ortaya atılmıştır (Yada Vakfı, 2020). 

Bu oyunda Ellis Adası aracılığı ile Amerika’yı ilk kez gören Avrupalı göçmenlere 

seslenilmiş ve Tanrı’nın bu büyük Potasında onları erimeye davet etmiştir (Şan & Haşlak, 

2012, s.41). Bu yönüyle eritme potası imajı gücünü ırk, kan veya mezhepten değil, inanç 

ve ideallerden beslenen birlik fikrinden almaktaydı (Thornton, 2012, s.2). Adından da 

anlaşılacağı gibi bu modelde kültürel çeşitlilikten ziyade asimilasyon ön plana 

çıkmaktadır. Ülkede yaşayan yabancıların kendi kültürel, etnik ve dini kimliklerinden 

                                                 

1 Kore olarak belirtilen ülke Güney Kore’yi ifade etmektedir. 



 

3 

sıyrılıp mevcut kültürel yapıya ayak uydurması beklenmektedir. Fakat sonuç bütünüyle 

umulan gibi olmamış ve bir tek Amerikan potası yerine kendi kültürlerini devam ettiren 

ama aynı zamanda Amerika’da yaşamaya devam eden Protestan, Katolik ve Yahudi 

potalarının ortaya çıktığı belirtilmektedir (Gordon, 1964, s. 130). Günümüzde 

Amerika’da farklı kültürlerin sayısı arttıkça bu modelin de geçerliliği tartışma konusu 

olmuştur. Özellikle ulaşım imkânlarının ve teknolojik gelişmelerin hız kazandığı 

günümüz ABD’sinde kendi kimliklerinden sıyrılıp Amerikan potasında erimeyen 

göçmenler, eritme potası modelini tartışma konusu haline getirmiştir.  

İrlandalı yazarJohnathan Swift'in ’Güliver'inGezileri’ adlı eseri eritme potası modeline 

gönderme yapan bir eserdir. Güliver’in Gezileri 1726’da tamamlanmış ve 

yayımlandığından beri dünya edebiyatının en çok okunan romanları arasında yer almıştır. 

Dört ayrı bölümden oluşan bu roman, kısaltılmış basımlarıyla dünya çocuk edebiyatının 

da en çok tanınan eserleri arasında yer almaktadır. Eserde, gemilerde doktorluk yaparak 

hayali dört ülkeye geziler yapan Lemuel Gulliver adlı kahramanın başından geçenler 

anlatılmaktadır. Yazar, hayalinde tasarladığı bu dört ülke nezdinde, esasında yaşadığı 

toplumdaki insan ilişkilerini, âdetleri, ahlaki zaafları, siyasî çekişmeleri, çeşitli 

kurumların işleyişindeki aksaklıkları roman kurgusu içinde eleştirmiştir (Geçgel & Durak, 

2020, s.207). Güliver’in seyahatleri onu aynı zamanda eritme potası modeline de uyan 

toplumlara götüren bir karakterin örneğidir. İrlandalılar gibi o da seyahatlerinde 

karşılaştığı insanlarla asimile olmayı seçer (ya da en azından mümkün olduğu kadar 

asimile olmaya çalışır). Bu durum, ayak bastığı yabancı toprakların geleneklerini 

benimsemesinde ve süreç içerisinde İngiliz kimliğini reddetmesinde görülmektedir 

(Amoskala, 2020). Bu eserin aksine İrlandalı yazar Zion Boucicault tarafından kaleme 

alınan ‘The Octoroon’ adlı eserde Zoe karakteri, toplumun eritme potasında asimile 

olmayı reddetmektedir. Oktoron kelime anlamı olarak sekizde biri Afrika kökenli ve 

sekizde yedisi beyaz olan bir kişiyi ifade etmektedir. Boucicault, kariyerinin en tartışmalı 

eseri Oktoron’da ırk ve kölelik gibi hassas bir konuyu ele almaktadır. George Peyton bir 

çiftliği miras alır ve sekizde biri Afrikalı Amerikalı ve dolayısıyla 1859'da Louisiana'da 

yasal olarak köle olan bir sekizli olan Zoe’ye aşık olur. Zoe, eritme potası bağlamında 

tuhaf bir karakter; beyaz kanından dolayı beyaz ırkın bir parçası olarak kabul edilebilir, 

ancak sekizde birlik (sekiz nesin öncesinin sahip olduğu siyah kan) siyah mirasının onu 

tamamen izole ettiğini ve diğerlerinden ayırdığını hissetmektedir. Zoe, evlilik yoluyla 

https://en.wikipedia.org/wiki/Octoroon


 

4 

topluma asimile olma fırsatı sunulsa bile siyah mirasını ve soyunu geride bırakmayı 

reddetmektedir. Diğer karakterin asimile olabileceği konusundaki ısrarına veya beyaz 

olarak "yaşayabileceği" fikrine rağmen Zoe "tek damla kuralına" uyduğu görünmektedir. 

Bu, siyah mirasın küçük bir yüzdesinin bile kişinin kimliğini siyah veya beyaz olarak 

adlandırılmasında etkili olmadığını gösteren bir ideolojidir. Zoe, beyazların alışıldık 

durumunu bir baskı aracı olarak kullanmak ve ötekini ayırmayı meşrulaştırmak yerine, 

bu kuralı benimseyerek toplumsal normları yıkmaktadır. Eritme Potası'nda Zoe beyaz 

gibi görünmesinin aksine kendisini siyah olarak görmektedir. Bu, seyircinin oyundaki 

eritme potası ve ırkı anlamasını zorlaştırmakta ve her ikisinin yapısını ve meşruiyetini 

sorgulamasına neden olmaktadır (Amoskala, 2020). 

Türkiye’de ise bu modellerin aksine ‘Mozaik Kültür’ tanımlaması kullanılmaktadır. 

Sanatta karşımıza çıkan mozaik tekniği, farklı renklerdeki küçük taş parçalarının bir 

yüzey üzerinde birleştirilmesiyle oluşan resimleri ifade etmektedir. Çokkültürlülük 

bağlamında bakıldığında, farklı kültürel geçmişlere sahip bireylerin bir araya gelmesiyle 

oluşan renkli toplulukları ifade etmektedir. Ancak bu tanımlamanın Türkiye’yi yansıtma 

konusunda yetersiz kaldığı ve her ne kadar kültürel çeşitliliği ifade etse de farklı 

kültürlerin hareket alanını kısıtladığı söylenmektedir. Bu anlam eksikliğinin 

giderilmesine yönelik son dönemlerde Ertan Özensel tarafından yeni bir model 

geliştirilmiştir. Özensel (2014), ‘Halat Kültür’ olarak adlandırdığı modelini şu şekilde 

açıklamaktadır: 

Türkiye toplumu açısından var olan kültürel çeşitlilik değerlendirildiğinde; birbirinden etkilenen, 

birinin varlığı diğerine bağlı, fakat birbirine karışmayan ve birbirinden farklı bir kültüre sahiptir. 

Bu kültürel yapıyı, birbirine sarılmış, birbirine dolanmış, fakat bu sarmallığına rağmen her 

farklılık, birbirine karışmadan güçlü bir şekilde varlıklarını sürdürürler. Bu bağlamda 

değerlendirildiğinde Türkiye’de ki kültürel yapıyı “halat”a benzetebiliriz. Başka bir ifade ile 

Türkiye’deki farklılıkların oluşturduğu kültürel yapıyı, farklılıklar arasındaki bağı ve birlikteliği 

“Halat Kültür” (Rope Culture) metaforu ile tanımlayabiliriz. Çünkü bir halat yüzlerce ince ipten 

meydana gelir ve her ip bütün içinde kendi başına var olmuşlardır. Dolayısıyla Türkiye’deki çok 

sayıdaki farklı kültürel çeşitliliğin her biri adeta bu iplerden birini temsil eder (s.163). 

Türkiye’nin bünyesinde barındırdığı etnik ve dini çeşitliliği ile birlikte daha güçlü bir 

toplum olduğunu ifade eden halat kültür modeli, Türkiye’nin kültürel 

çeşitliliğinitanımlamada alternatif olarak kullanılabilecek bir modeldir. 



 

5 

Çokkültürlülük olgusu her ülkenin toplumsal yapısına göre çeşitli şekillerde ifade 

edilmektedir. Farklı etnik kimliklerin toplum tarafından nasıl karşılandığı, 

çokkültürlülüğün tanımlanmasında son derece önemli bir ölçüt olarak 

değerlendirilmektedir.  Toplumların farklı kimliklere karşı sergiledikleri tutum ise millet 

ve milliyetçilik anlayışı ile şekillenmektedir. Milliyetçilik anlayışı, milletlerin birlik ve 

beraberliğinioluşturan siyasi bir ideoloji olmasının yanında her milletin sahip olduğu 

coğrafi yapı ve tarihine göre farklı şekilde ortaya çıkmaktadır.  

Kore,  tarih boyunca göç etmeden aynı yarımada üzerinde yaşamış 5000 yıllık geçmişe 

sahip bir ülkedir. Yüzyıllardır aynı yarımada üzerinde yaşamış bu toplum, etnik ve 

kültürel açıdan homojen bir toplum olarak nitelendirilmektedir. Kendilerini saf Kore ırkı 

olarak tanımlamalarının temeli ise “Dangun Efsanesine (단군신화)”2  dayanmaktadır. 

Kore’nin yaratılış efsanesi olarak bilinen bu hikâyeye göre Kore halkının kökeni, Gök 

Tanrı’nın torunu olan Dangun’a dayanmaktadır. Dangun’un saf Kore ırkınınbaşlangıcı ve 

Kore’nin ilk krallığı Gocoson (고조선)’un efsanevi kurucusu olduğu söylenmektedir.  Bu 

efsane günümüz modern Kore toplumunda hala geçerliliğini korumaktadır. O kadar ki 

efsaneye göre Dangun’un doğum günü olan 3 Ekim, modern Güney Kore'de ‘Ulusal 

Kuruluş Günü’ olarak kutlanmaktadır. Milliyetçiliğin ve kolektif kimliğin bir sembolü 

olarak görülen bu efsane, safkan anlayışının temelini de oluşturmuştur.  

Kore yarımadasındaki milliyetçilik anlayışı, Korelilerin tek bir soy ile birbirine bağlanmış 

bir etnik grup oldukları düşüncesine dayanmaktadır. Bu durumda, Kore kimliğinin etnik 

ve ırk olmak üzere iki ayrı ve belirgin kimlikten oluştuğu kabul edilmiştir. Ortak kültürel 

miras, ortak bir dil ve tarih çerçevesinde etnik bir topluluk şekillenirken ortak genetik 

özellikler temelinde de ırksal bir topluluk şekillenmiştir. Ancak Koreliler kültürel ve 

ırksal olarak farklı görülen bu iki grubu birlikte ele alarak ‘Minjok (Mincok-민족)3’ 

denilen yeni bir terim kullanmayı tercih etmişlerdir (Shin, 2006, s.107). 

                                                 

2 Daha detaylı bilgi için bkz. Giray, C.K.(2016). Türk ve Kore Kuruluş Efsanelerinin Karşılaştırmalı 

Analizi -Dangun ve Bozkurt-. Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 
3 Çalışmada Korecesi verilen kelimelerin, Korece bilmeyenler için araştırma kolaylığı sağlanabilmesi 

adına İngilizce telaffuzlarına, okuma kolaylığı açısından Türkçe telaffuzlarına birlikte yer verilmiştir. 



 

6 

Kore'de kullanılan birçok modern kavram arasında Minjok ("ulus", "insanlar", "etnik 

grup" veya "ırk-ulus"), tanımlaması ve tercümesi en kafa karıştırıcı ve zor terimlerden bir 

tanesidir. “Ulus” kelimesinin Japonca karşılığı olan Minjok kavramının, ilk olarak 1897 

yıllarında Coson Hanedanlığı (1392-1910) döneminde ortaya çıktığı ve 1907-1908 

yıllarında aktif olarak kullanılmaya başlandığı bilinmektedir. O dönemlerde Minjok, kan 

bağı veya soy yoluyla birbirine bağlı bir gruptan ziyade, ulusu kuran atayla aynı tarih ve 

kültürü paylaşan bir grubu ifade etmekteydi. Kullanılan ilk Minjok kavramının, 

akrabalıktan çok sembolleri ve kültürü vurgulaması gerçeği, Kore milliyetçiliğinin, etnik 

milliyetçilikten daha çok kültürel milliyetçiliğin özelliği olduğunu düşündürmektedir 

(Lee, 2021, s.1). Bu kavram, günümüze kadar varlığını korumuş ve halen Kore 

toplumunda önemli bir yere sahiptir. Öyle ki Koreliler kendilerini Han-Minjok (한민족), 

yani  “Kore Ulusu” ya da “Kore Irkı”  olarak tanıtmaktadır. 

Kore’nin etnik kimliğini temsil eden kavramlardan bir diğeri de ‘Uri (우리)’ yani ‘Biz’ 

kavramıdır. Koreliler genellikle ‘ben’ yerine ‘biz’ kavramını kullanmayı tercih ederler. 

Bunun temel sebebi ‘Uri’ kavramının hem çoğul hem de tekil olarak tanımlanmasıdır. 

Anlam olarak ‘bir kişiyi veya kişinin ait olduğu topluluğu temsil etmektedir. Kültürel 

bağlamda bu kavramın temeli Dangun efsanesine dayanmaktadır. Dangun’un soyundan 

gelenler, Kore ırkının temsilcisi olarak görülür ve bu mistik inanca göre “Kore tek ırktır, 

biz tekiz” şeklinde ifade edilir. Bu anlamda ki ‘biz’ ifadesi,  sömürgeci güç altında 

yaşayan Kore toplumunda vatanseverlik bilincinin yayılmasına öncülük etmiştir. ‘Biz’ 

kavramı Korelilerin, Kore tarihinin başlangıcından bu yana karmaşık, çok kültürlü, çok 

dinli ve sosyal bağlamları içerisinde geliştirdikleri bilinçtir. Bu kavramın ayrıcalıkları 

değil, birlik olmayı ifade ettiğini ve Kore halkının hep birlikte hareket ettiğinde daha 

güçlü olacağı öne sürmektedir. “Biz” kültürünün asıl özelliği, birlikte ve aynı düşünceyi 

hissetmek ve ortaklığı paylaşarak devam ettirmeye çalışmaktır. “Biz” kültürü kendi 

içinde aslında yenilikçi, açık ve faydalı iken yabancıların bakış açısına göre kapalı ve 

dışlamacı bir kültür olarak görülmektedir (Yu, 2011, s.45). 

Gelişen milliyetçilik anlayışının bir yansıması olarak Güney Kore halkı kendi 

ülkelerinden bahsederken ‘Uri Nara (우리나라 - bizim ülkemiz)’ ifadesini kullanmaya 

başlamıştır. Standart Kore sözlüğüne göre bu kelime özel isim özelliği taşımaktadır. 



 

7 

Örneğin; ‘Kore yemeklerini beğendin mi? (한국음식을좋아해요?)’ şeklinde sormaktan 

ziyade ‘Bizim ülkemizin yemeklerini beğendin mi? (우리나라음식을좋아해요?)’ 

şeklinde sormak tercih edilmektedir. Korecede kullanılan ‘biz’ kelimesi kendine özgü bir 

dil kültürü olarak düşünülebilir. Koreliler sadece ülkelerini tanımlarken değil, aynı 

zamanda eşini, çocuğunu vb. tanımlarken kullandıkları ‘biz’ ifadesi, dil kültürünün bir 

yansıması olarak görülmektedir. “Biz” ifadesi, aslı geçmişten beri süregelen bir unsur 

olarak kabul edilen bir ortak bilinç, yani kişisel olmayan bir ortaklığın içinde varlığını 

sürdüren bir kelime olarak düşünülebilir (Yu, 2011, s.43). Korede zamanla insanlar 

arasında yaygınlaşan bu kültürün aidiyet ve milliyetçilik anlayışını çağrıştıran bir ifadeye 

dönüştüğü söylenebilir. 

Tarihsel olarak bakıldığında, Kore milliyetçi hareketlerinin temel amacı, Kore kültürünü 

ve ulusal kimliğini yabancı etkilerden korumak olmuştur. Özellikle Japon Sömürge 

Dönemi’nde (1910-1945) bağımsızlık hareketinin teşvik edilmesinde Kore etnik 

milliyetçiliği büyük rol oynamıştır. Japon sömürgesi altında giren Kore, kültürel olarak 

asimile edilmeye çalışılmış, kendi kültürlerinden ve dillerinden uzaklaştırılmıştır. 

Kültürel değerleriyle var olan bir ülke için bu tür bir asimilasyon politikası etnik ve 

kültürel yapı açısından büyük bir tehdit oluşturmuştur. Özellikle Korece kullanımının 

kısıtlaması ve Japon isimlerinin zorunlu hale getirilmesi büyük bir etki uyandırmıştır. 

Japonya’nın Kore üzerinde uyguladığı bu asimilasyon politikası, Korelilerin milli 

duygularını harekete geçirerek bağımsızlık yolunda adım atmalarına yol açmıştır. Siyasi 

ve kültürel bağımsızlığın elde edilmesi için yabancı etkilere karşı çeşitli direniş 

hareketleri gerçekleştirilmiştir.   

Japon istilasından kurtulmak adına bağımsızlık yolunda atılan adımlardan en önemlisi 1 

Mart Harekâtı’dır. 1917’de, Kore Yarımadası dışında faaliyet gösteren Bağımsızlık 

Harekâtı eylemcileri aralarında birlik çağrısında bulunarak bağımsızlığın elde edilmesi 

için büyük bir adım atmıştır. 1 Mart 1919 yılında aralarında örgütlenmiş göstericiler ülke 

genelinde Kore’nin bağımsızlığı için çeşitli gösteriler düzenlemiştir. Aralarında ayrım 

yapılmadan tüm halkın katıldığı bu bağımsızlık harekâtı giderek şiddeti arttırmış ve Kore 

Yarımadasını bile aşmıştır (Kim & Shin, 2014, s.241). Ülke sınırlarını aşması ve bütün 

kesimden insanın katılmasıyla özel bir anlam taşıyan bu hareket, Kore’ye hak ettiği 



 

8 

bağımsızlığı kazandırmakta başarısız olmuştur. Buna rağmen birlik ve beraberlik 

duygusuyla hareket eden Korelilerin milliyetçilik duygusu gelişmiş ve bağımsızlık 

yolunda daha emin şekilde yürümelerini sağlamıştır. Bu yönüyle Kore milliyetçiliği, 

bağımsızlık hareketiyle birlikte ortaya çıkmış ve Japon sömürgesine karşı birlikte hareket 

etmeyi sağlayan bir güç oluşturmuştur. Korelilerin milliyetçilik anlayışı ilk olarak 

toplumsal düzeyde gerçekleşse de zamanla devlet tarafından bütünlüğü sağlamak ve 

gerekli dönemlerde toplumu daha da güçlü kılmak için desteklenmiş bir ideoloji olmuştur 

(Özçelik, 2019, s.17). 

Kore milliyetçiliği, Kore’nin kültürel kimliğinin korunmasında ve başta Kore dili olmak 

üzere Kore’nin kültürel değerlerinin tüm dünyaya tanıtılmasında aktif rol oynamaktadır. 

Bu bağlamda Kore'nin popüler kültürünü, müziğini, TV dizilerini ve filmleri ihraç eden 

küresel bir olgusu olan Hallyu dalgası, bu milliyetçi ifadeyi en iyi şekilde yansıtmaktadır. 

Kore’nin uluslararası arenada tanınmasında ve kültürel değerlerinin yayılmasına öncülük 

eden Hallyu, Kore milliyetçiliğini destekleyen bir niteliğe sahiptir. Küresel alanda büyük 

bir başarı yakalayan bu akım, Kore kültürünün ve Kore toplumunun yabancılar arasında 

popüler haline gelmesine yardımcı olmuştur. Ülkenin tanınmasında ve ekonomik 

anlamda büyümesinde büyük etkisi olan kültür endüstrisi, zamanla ülkeye birçok 

yabancının gelmesine yol açmıştır. Günümüz küreselleşen dünyasında ulaşım ağlarının 

gelişmesi ülkeler arası geçişleri kolaylaştırmış ve Kore’yi hiç olmadığı kadar çeşitli bir 

topluluğa dönüştürmüştür. Özellikle son yıllarda meydana gelen Kore toplumundaki bu 

değişiklikler, Kore’nin safkanlık ideolojisinin zamanla yerini daha kapsayıcı bir anlayışa 

bırakmasına neden olmuştur. Küreselleşmenin ve modernleşmenin bu denli yoğun 

yaşandığı günümüz Koresinde, toplumsal olarak çeşitlilik ve çokkültürlülük gibi 

kavramlar göz önüne çıkmaktadır. Zamanla çeşitlenen Kore toplumunda geleneksel 

milliyetçilik anlayışı da zayıflamaya başlamıştır. Ancak Kore’deki milliyetçilik ve 

çokkültürlülük anlayışları farklı şekillerde tezahür ettiğinden iki akım arasındaki 

dengenin doğru şekilde sağlanması gerekmektedir. 

Türkler, kökeni Orta Asya’ya kadar dayanan göçebe bir topluluk olarak bilinmektedir. 

Orta Asya iklimi ve jeolojik konumu, hayvancılık ile uğraşan Türkleri sürekli göç etmeye 

mecbur bırakmıştır. Göçebe hayat tarzı Türklerin kültürel, ekonomik ve siyasi kodlarının 

oluşmasında da son derece etkili olmuştur. Sürekli göç halinde olan Türklerin dış 



 

9 

tehlikelere karşı kendilerini koruma ihtiyaçlarını karşılamak için zamanla savaşçılık 

yetenekleri gelişmiştir. Göçebe yaşam tarzının getirisi olarak kendi savaşçılık kültürlerini 

oluşturan Türkler, Orta Asya'dan Batı'ya doğru yayılmış ve büyük imparatorluklar 

kurmayı başarmıştır. Uygurlar, Selçuklular, Osmanlılar gibi uzun yıllar varlığını sürdüren 

Türk toplulukları, göçebe geleneğiyle savaşıp kurulan büyük imparatorlukların başında 

gelmektedir. Türkler zamanla göçebe yaşam tarzından yerleşik hayata geçerek tarım 

topluluklarını oluşturmuştur. Yerleşik hayata geçerek kurulan yeni yaşam alanlarında 

Türkler kendi dillerini, kültürlerini ve değerlerini koruma ihtiyacı duymuştur. Kurulan 

topluluklarda birlik ve beraberliğin sağlanması, dış tehlikelere karşı savunma duygusunun 

gelişmesi gibi etkilerle beraber Türklerde milliyetçilik duygularının yeşermeye 

başlamıştır. 

Türkçede kullanılan ‘Millet’, köken olarak Arapça bir kelime olup, çoğulu mileldir. 

Arapça kökenli olan ‘millet’ kelimesi, ‘topluluk’, ‘cemaat’ veya ‘bir araya gelen insanlar’ 

anlamını taşımaktadır. Osmanlı İmparatorluğu döneminde Arapça kökenli kelimeler 

yoğun olarak kullanılmış ve millet sözcüğü de bu dönemde Türkçeye girmiştir.‘Millet’ 

kelimesi, tarihî kaynaklarımızda geçen "budun" ile batı dillerindeki "nation"un 

karşılığıdır (Aydın, 1998, s.757). Budun, Eski Türklerde Türk topluluklarının etnik veya 

sosyal gruplarını ifade etmek için kullanılan bir terimdir. Yerleşik hayata geçmeden önce 

boylar halinde yaşayan Eski Türkler, belirli bir bölgede yaşayan aynı dil, kültür ve yaşam 

biçimine sahip toplulukları tanımlamak için ‘budun’ kelimesini kullanmıştır. Bugün 

‘budun’ kelimesinin yerine ‘millet’, ‘halk’, ‘ulus’ gibi kelimeler kullanılmaktadır. 

Türk milliyetçiliğinin yazıya dökülmüş belgeleri olarak kabul edebileceğimiz Orhun 

abidelerinde de millet, milliyetçilik hatta Türk birliği fikrini açıkça görmek mümkündür. 

Türk tarihî açısından çok önemli olan bu belgelerde şu ilkeler açıkça görülmektedir. 

1. Türk milletinin üstünlüğüne, yüceliğine inanma ve iftihar ilkesi  

2. Türk'ü Türk yapan özelliklerin korunması, millî geleneklerin muhafazası ve 

taklitçilikten kaçınılması ilkesi 

 3. Türklerin bölünmemesi ve Türk birliği ilkesi 

 4. İktidarın ve yöneticilerin millete hizmet için var olduğu ilkesi (Aydın, 1998, s.759). 



 

10 

Türkiye'de milleti ilk olarak bugünkü anlamıyla tarif eden ise Ziya Gökalp olmuştur. 

“Türkçülüğün Esasları”nda, milleti dilce, dince, ahlâkça ve güzellik duygusu bakımından 

ortak olan, yani aynı terbiyeyi almış fertlerden meydana gelen bir zümre olarak ifade 

etmektedir (Gökalp, 1970, s.22). Milliyetçiliğin gelişmesinde önemli rol oynayan fikir 

adamı Yusuf Akçura’ya göre millet, ırk ve dilin esasen birliğinden dolayı içtimai 

vicdanında birlik hâsıl olmuş bir cemiyet-i beşeriyedir (Akçura, 1998, s.17). 

Türkiye’de milliyetçilik anlayışı Osmanlı Devletinin sonlarında gelişmeye başlamıştır. 

18. yüzyılda Batı’da gerçekleşen yenilikçi hareketler sonucu Batılı devletlerin güçlenmesi 

ve ilerlemesine karşın Osmanlı Devleti gerileme sürecine girmiştir. Bu süreci aşmak 

isteyen Osmanlı aydınları ve entelektüelleri Batı’da gerçekleşen bu yenilikçi hareketleri 

ve Batıcılık fikirlerinden etkilenmiştir. Batı devletlerinin yeniliklerini kendi ülkesi içinde 

uygulamaya koyarak Batılılaşma yoluna giden Osmanlı Devleti, bu uğurda birçok reform 

gerçekleştirmiştir. Çeşitli alanlarda gelişen bu reformlar, ulusal kimlik ve bağımsızlık 

arayışlarını da tetiklenmesine yol açmıştır. 

Osmanlı, farklı etnik grupların bir arada yaşadığı çok uluslu bir yapıya sahip 

imparatorluktur. Sınırları içerisinde Araplar, Türkler, Kürtler, Rumlar, Sırplar, Bulgarlar, 

Ermeniler, Yunanlar, Lazlar, Arnavutlar, Mısırlılar ve diğer birçok etnik grup bir arada 

yaşamaktaydı. Bu kadar çeşitli etnik grupların bir arada huzur içinde yaşaması, 

Osmanlının asimile politikasını bu gruplar üzerinde uygulamamasıyla mümkün olmuştur.  

Kendi dillerini ve kültürlerini yaşama konusunda serbest olan bu gruplar, Osmanlı’nın 

siyasi ve ekonomik kadrolarında da yer almıştır. Bazı ayrıcalıkları da olan bu etnik 

gruplar, zamanla kendi ulusal kimliklerini ve bağımsızlıklarını elde etme düşüncesine 

düşmüştür. 19. yüzyıldan sonra daha şiddetli hale gelen bağımsızlık düşüncesi, 

azınlıkların Osmanlıya bağlılığını zedelemiş ve çatışmalar ortaya çıkmıştır. Etnik 

azınlıkların bağımsızlık arayışı, Osmanlı İmparatorluğunun parçalanmasını 

hızlandırmıştır. Osmanlı’nın son dönemlerinde yaşanan bu etnik çatışmalar Türk 

milliyetçiliğin doğuşunu ve gelişimini de etkilemiştir.  

Osmanlı İmparatorluğunun çöküşü döneminde ortaya çıkan Türkçülük akımı, Türk 

milletinin birlik ve beraberliğini sağlamak amacıyla ortaya atılmıştır. Türk halkına milli 

şuur kazandırarak Türk milliyetçiliğin kurulmasına öncülük eden akım, Türk kültürü ve 

kimliğini yücelten bir ideolojidir. Türkçülük akımının öncüsü olarak kabul edilen isin ise 



 

11 

Ziya Gökalp’tır. Gökalp’a göre Türkçülük, “Türk milletini yükseltmek” olarak 

tanımlanır. Ziya Gökalp, Türkçülüğün milli kültürü arama ihtiyacından doğduğu 

düşüncesindedir. Gökalp’ta Türkçülük millet gerçeğine ve bu gerçeğin dayandığı kültürel 

zemini ortaya çıkarmaya, kültürel anlamda Türk milletini yükseltmeye dayanmıştır 

(Dalkılıç, 2020). 

Gökalp’ın yaşadığı dönem bir intikal dönemiydi, kendini ait gördüğü imparatorluk 

çökmüş, onun yerine sağlam temellere oturan bir cumhuriyet kurulmuştu. 

(Osmanağaoğlu, 1995, s.165). Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş dönemiyle de 

ilişkilendirilen Ziya Gökalp, Türkçülük düşüncesini geliştiren ve Türk milletinin birliğini, 

Türk dilinin önemini vurgulayan önemli bir düşünür olmuştur. Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kurucu ve ilk Cumhurbaşkanı Atatürk ve diğer Cumhuriyet dönemi liderleri, Türkiye'nin 

modernleşmesi ve ulusal kimlik oluşturması sürecinde Türkçülük ideolojisinden 

etkilenmişlerdir. 

 Atatürk, Türk milletini bir ulusal kimlik ve birliktelik olarak görmüştür. Türk milletinin 

tarihî, kültürel ve dilbilimsel köklerine atıfta bulunarak Türk milletinin ortak değerleri ve 

birlik duygusu üzerine vurgu yapmıştır. Atatürk, Türk milletinin güçlü, bağımsız ve 

modern bir ulus olması gerektiğini savunmuştur. Atatürk’ün milliyet tanımını Turan 

(2018) şu şekilde ifade etmiştir: 

 

“1- Siyasal varlıkta birlik 

 2- Dil Birliği  

3- Yurt Birliği  

4- Irk ve Köken Birliği  

5- Tarihsel Yakınlık  

6- Ahlaksal Yakınlık” (s. 22) 

Milli mücadele döneminde özellikle Türk milletinin bağımsızlığına vurgu yapan Mustafa 

Kemal Atatürk, Türkiye Cumhuriyeti’ni kurduktan sonra da Türk milliyetçiliğini esas 

alarak hareket etmiştir. Kısaca söylemek gerekirse Atatürk'ün milliyetçilik anlayışı, 



 

12 

Türkiye Cumhuriyeti'nin kuruluş dönemini ve sonrasını etkilemiştir. Atatürk, Türkiye'nin 

modernleşme ve çağdaşlaşma sürecinde milliyetçilik duygusunun önemini vurgulamış ve 

Türk milletinin birlik ve beraberliğinin korunmasını sağlamıştır.  

Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucu ilkesi olarak görev yapan Atatürk'ün milliyetçilik 

anlayışı, ırkçılık, ayrımcılık veya dışlayıcı politikalara dayanmaz. Atatürk, milliyetçilik 

duygusunu evrensel değerlere uygun bir şekilde yorumlamış ve Türkiye'nin demokratik, 

laik ve çağdaş bir ulus-devlet olarak gelişmesini hedeflemiştir. Atatürk’ün milliyetçilik 

anlayışı, 1924 Anayasası'nda da geçmektedir. Anayasanın 88. Maddesi din ve ırk ayrımını 

yok sayarak veya bu konulara üzerinde çok fazla durmadan ayrımcılık yapmadan ulus 

birlikteliğini bir bütünleşme aracı olarak almıştır. Türk milliyetçiliği bir noktada 

bütünleşme aracı veya tutkal konumundadır. Aynı zamanda bu durum 1982 Anayasasında 

da belirtilmiş ve Atatürk’ün milliyetçilik anlayışı üzerinden temel değerler kurgulanmaya 

çalışılmıştır (Kantar, 2019, s. 2145). 

Atatürk'ün milliyetçilik anlayışıyla birlikte, çokkültürlü bir toplumu yönetme ve bir arada 

tutma konusundaki yaklaşımı da önemlidir. Atatürk, Türk milletinin içinde farklı etnik, 

dini ve kültürel grupların bulunduğunu kabul etmiştir. Bu sebeple Atatürk’ün milliyetçilik 

anlayışı, çokkültürlü bir toplumu yönetme ve bir arada huzur ve barış ortamı içinde 

yaşama konusunda da son derece önemlidir. Ona göre, Türkiye Cumhuriyeti'nde her 

vatandaşın eşit haklara sahip olması gerekmektedir. Her bireyin dil, din, etnik köken veya 

kültürel farklılıklarına bakılmaksızın eşit bir yaşam sürmesi ve adalet karşısında da 

eşitliğin sağlanması gerekmektedir. 

Atatürk, Türkiye'deki kültürel çeşitliliğin Türk toplumu için bir zenginlik olduğunu ve bu 

çeşitliliğin korunması gerektiğini savunmuştur. Farklı etnik, dini ve kültürel kökenlere 

sahip grupların kendi kimliklerini ifade etme özgürlüğüne saygı gösterilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Atatürk'ün milliyetçilik anlayışı, Türkiye'deki çokkültürlü toplumların 

bir arada yaşamasını sağlamak için evrensel değerlerin benimsenmesini ve vatandaşlık 

temelinde birlik duygusunun güçlendirilmesini hedeflemektedir. Bu anlayış, Türkiye'nin 

ulusal bir kimlik oluştururken, farklı kültürel ve dini grupların da kimliklerini koruma ve 

ifade etme özgürlüğünü sağlamayı amaçlamıştır. 



 

13 

Günümüz çokkültürlü Türkiye’ye bakıldığında Atatürk’ün çokkültürlük anlayışından 

bazı yönleriyle farklılık gösterdiğini söyleyebiliriz. Atatürk dönemi ve günümüz arasında 

başta siyasi olmak üzeri birçok alanda değişiklikler yaşanmıştır. Özellikle günümüz 

küresel çağının bir getirisi olarak iletişim ve ulaşım teknolojilerinin artması, toplumlar 

arasındaki etkileşimi artırmış ve farklı kültürler arasındaki diyalogların çeşitlenmesini 

sağlamıştır. Bunun bir sonucu olan göç olgusu, çokkültürlü toplumların daha da 

çeşitlenerek karmaşık hale gelmesine yol açmıştır. Bu bağlamda, günümüz 

çokkültürlülük olgusuna daha geniş bir perspektiften bakılması gerekmektedir. Ancak 

Atatürk’ün çokkültürlü toplum konusundaki temel prensipleri ve değerleri, günümüz 

çokkültürlü toplumları için önemli bir referans noktası olarak görülmektedir. Zamanla 

daha fazla kültürel çeşitliliğin meydana geldiği toplumumuzda hoşgörü, eşitlik, kültürel 

saygı gibi unsurların ön planda tutulması gerekmektedir. 

Araştırmanın Amacı Ve Önemi 

Bugüne kadar yapılan çalışmalar arasında Kore ve Türkiye’de çokkültürlülük olgusunu 

konu alan çalışmalara rastlanmaktadır. Fakat çokkültürlülük olgusunun Kore ve 

Türkiye’deki aile modeli üzerinde etkilerine detaylı bir şekilde değinen bir çalışma 

bulunmamaktadır. Bu alandaki eksikliği gidermesi açısından çalışma önemli bir yere 

sahiptir. Yapılan bu çalışma ile Türk ve Kore toplumunda çokkültürlülük olgusunun aile 

yapısı üzerinde etkilerine değinerek benzerlik ve farklılıkları ortaya çıkarmak çalışmanın 

amacını oluşturmaktadır. 

Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışmada, çokkültürlülük olgusunun Kore ve Türk aile yapısına olan etkileri 

incelenmiştir. Çokkültürlülük olgusunun Kore ve Türkiye’deki görünümünü ve özellikle 

aile yapısının çokkültürlülük bağlamında ne gibi değişikliklere uğradığı araştırılmıştır. 

Bu araştırma sırasında konu ile ilgili çeşitli makale, tez ve kitaplar incelenmiştir. Özellikle 

Korece kaynaklar Türkçeye çevrilmiş ve konu ile ilgili kısımlar çalışmada kullanılmıştır. 

Çalışmanın konusu olan, “Çokkültürlülük Bağlamında Kore ve Türkiye’deki Aile Modeli” 

başlığı altında giriş bölümü dışında iki bölüm olarak incelenmiştir. 



 

14 

Çalışmanın birinci bölümüne, çalışmanın temelini oluşturan kültür ve çokkültürlülük 

kavramlarının tanımı yapılarak başlanmıştır. Devamında çokkültürlülüğün oluşumunu 

etkileyen temel faktörler ve çokkültürlülüğün tarihselarka planı detaylı olarak 

incelenmiştir. İkinci bölümde Güney Kore’de çokkültürlülüğün oluşumunu anlamak için 

öncelikle Kore’nin tarihi geçmişine ve Kore’nin kültürel yapısına değinilmiş ve bu 

bağlamda Kore’de çokkültürlülük olgusu açıklanmaya çalışılmıştır. Türkiye’nin 

çokkültürlü yapısı açıklanırken Osmanlı Dönemi ve Cumhuriyet Dönemi incelenmiş ve 

bu dönemlerde çokkültürlülüğün tarihi süreç içerisinde değişimine yer verilmiştir. 

Çalışmanın üçüncü bölümünde, “Aile Kavramı, Güney Kore ve Türkiye’de Aile Modeli” 

başlığı altında çokkültürlülüğün aile kültürüne etkileri açıklanmaya çalışılmıştır. Bu 

bağlamda üçüncü bölümün ilk kısmında aile kavramının detaylı bir tanımı yapılmış ve 

aile türlerinden kısaca bahsedilmiştir. İkinci kısımda Kore toplumunun aile modelini 

anlamak adına Kore ailesinin karakteristik özellikleri incelenmiş ve tarihi süreç içerisinde 

Kore’nin aile yapısına yer verilmiştir. Daha sonra Kore’nin modern aile yapısı ve 

geçmişten günümüze değişen aile yapısı ele alınmış ve Kore’de çokkültürlü aileleri 

meydana getiren unsurlar incelenmiştir. Bununla birlikte Kore’de çokkültürlülük 

olgusunun aile yapısı üzerinde etkilerine yer verilmeye çalışılmıştır. Üçüncü kısımda 

Türkiye’deki aile modeli incelenirken öncelikle Türk ailesinin yapısal ve karakteristik 

özelliklerine değinilmiştir. Tarihi süreç içerisinde bakıldığında, Türk toplumunun son 

derece etkilendiği İslamiyet öncesi ve İslamiyet sonrası olarak incelenmiş ve günümüz 

aile yapısındaki değişikliklere yer verilmiştir. Değişen aile yapısının çokkültürlülük 

bağlamında incelenmesi ve Türkiye’nin çokkültürlü aile yapısı ise son bölümde 

açıklanmaya çalışılmıştır. 

Çalışmanı dördüncü bölümünde, elde edilen bilgiler ışığında Kore ve Türkiye çeşitli 

yönleriyle karşılaştırılmaya çalışılmıştır. İlk olarak iki ülkenin de toplumsal yapısı 

karşılaştırılmış benzer ve farklı yönlerine değinilmiştir. İkinci kısımda ise aile yapısının 

karşılaştırılması yapılırken son kısımdaiki ülkenin de sahip olduğu çokkültürlü aile 

modelinin karşılaştırılmasına yer verilmiştir.  

Literatür Taraması 

Türkiye’de Kore Çokkültürlülüğüne dair yapılan çalışmalar: 



 

15 

1. Özçelik Z.(2019). Koreli Şair HA Jong Oh (하종오)’un Şiirlerinde Çokkültürlülük. 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi. Yüksek lisans tezi. Kayseri. 

Koreli Şair HA Jong Oh (하종오)’un Şiirlerinde Çokkültürlülük başlığı ile Zöhre Özçelik 

tarafından kaleme alınan tez çalışmasında, Kore toplumda zamanla bir sorun haline gelen 

çokkültürlülüğün edebiyat alanında nasıl değerlendirildiğine ve özellikle Şair Ha Jong 

Oh’un eserlerinde çokkültürlülük olgusunun nasıl yansıtıldığı ele alınmıştır. Şairin birçok 

şiirinin çevirisiyle birlikte Kore toplumunun çokkültürlülük algısı incelenmiştir. 

2. Çizmeci, S.S.(2022). Güney Kore’de Çokkültürlülük Ve Adaptasyon Sorunları Üzerine 

Bir Araştırma. Social Science Development Journal, 7(29). 69-76. 

Güney Kore’de Çokkültürlülük ve Adaptasyon Sorunları Üzerine Bir Araştırma başlığı 

ile Saliha Sena Çizmeci tarafından yazılan makalede, Kore’de çokkültürlülüğün 

görünümü ve yabancı vatandaşların yaşadıkları adaptasyon sorunları üzerinde durmuştur. 

3. Üçüncü, G. S. (2017). Güney Kore‟ye Göçün Nedenleri ve Güney Kore Halkının Asyalı 

Göçmen Algısı. TC. Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Yüksek lisans tezi. 

Eskişehir. 

Güney Kore’ye Göçün Nedenleri ve Güney Kore Halkının Asyalı Göçmen Algısı 

başlığıyla Gül Selvi Üçüncü tarafından yapılan çalışmada, Güney Kore’nin göçmen 

ülkesi olmasının temel nedenlerine ve özellikle Asya ülkelerinden gelen göçmenlere karşı 

Kore toplumunun algısı üzerinde durulmuştur. 

Kore’de Çokkültürlülük ve Çokkültürlü Aile Yapısına dair yapılan çalışmalar: 

1. Yang, H (Yang Hyunah). (2011). Multicultural Families in South Korea: A Socio-

Legal Approach. North Carolina Journal of International Law. 37,1.  

Güney Kore’de Çokkültürlü Aile: Sosyal-Hukuki Yaklaşım başlığıyla Hyunah Yang 

tarafından yapılan çalışmada, sosyal ve hukuki açıdan Kore’deki çokkültürlü ailelerinin 

görünümü aktarılmıştır. 



 

16 

2. Yang, H (Yang Hyunah). (2013). Experiment of the Multiculturalism in Korea Taking 

Place in the Family. The Justice, 298-335  

Aile İçinde Gerçekleşen Çokkültürlülük Deneyimi başlıklı çalışmada Hyunah Yang, aile 

yapısı içinde etkili hale gelen çokkültürlüğün mevcut durumunu incelemiş ve bu verileri 

istatistiksel olarak aktarmıştır.  

3. Kim. M.S (Kim Min So). (2018). Challenging Homogeneity in Contemporary Korea 

Immigrant Women, Immigrant Laborers, and Multicultural Families. Demographics, 

Social Policy, and Asia (Part II). 23 (2). 

Çağdaş Kore’de Zorlu Homojenlik: Göçmen Kadınlar, Göçmen İşçiler ve Çokkültürlü 

Aileler adlı çalışma ile Kim Min So, Kore’nin değişen homojen yapısında etkili olan 

faktörleri incelemiş ve özellikle göçmen kadınlar üzerinden çokkültürlü ailelerin 

oluşumuna yer vermiştir. 

4. Lee, E (Lee Eunsung). (2014). Polıtıcs Of Cultural Proxımıty: Transnatıonal Marrıage 

And Famıly Makıng Among Vıetnamese Women And South Korean Men in The 21st 

Century. Graduate School-New Brunswick Rutgers, the State University of New Jersey.  

Kültürel Yakınlık Politikası: 21. Yüzyılda Vietnamlı Kadınlar ve Güney Koreli Erkekler 

Arasında Ulus ötesi Evlilikler ve Aile Kurma başlığıyla Lee Eunsung tarafından yapılan 

çalışmada, Vietnamlı kadınlar ve Koreli erkekler arasında gerçekleşen evliliklerin 

kültürel farklılıklar açısından değerlendirilmesi yapılmıştır. 

 

 

 

 

 

 



 

17 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜR VE ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK KAVRAMLARI 

1.1. Kültür Kavramı ve Çokkültürlülük 

Bu bölümde; kültür kavramının kısa bir tanımı yapıldıktan sonra çokkültürlülük 

olgusundan bahsedilecektir. Çokkültürlülük olgusunun ne zaman ve nasıl ortaya çıktığına 

ve çokkültürlülük olgusunu tetikleyen unsurlara yer verilecektir.  

1.1.1. Kültür Kavramının Tanımı 

Çokkültürlülük,  temelinde kültür kavramını barındırmaktadır. Bundan dolayı öncelikle 

kültür kavramının ne olduğunu anlamak faydalı olacaktır. Kültür, her toplumun kendi öz 

varlığına bağlı olarak farklı tanımlara sahiptir. Bu nedenle benzer anlamlar barındırsa da 

farklı düşünürler tarafından farklı açıklamalarla anlam kazanmıştır (Boshele & Ay, 2016, 

s.37). Etimolojik olarak kavramın kökeni 15. yüzyıla kadar götürülebilmektedir. 

Fransızca “culture” kelimesinin “toprağı ekip biçme, terbiye, eğitim” anlamını taşımakla 

birlikte Latince “ekip biçme, toprak işlemek” anlamlarını ifade eden “colere” 

kelimesinden türetilmiştir (Etimolojik Sözlük, 2021).  Türk Dil Kurumu’nda yer alan 

tanıma göre kültür; tarihsel, toplumsal gelişme süreci içinde yaratılan bütün maddi ve 

manevi değerler ile bunları yaratmada, sonraki nesillere iletmede kullanılan, insanın 

doğal ve toplumsal çevresine egemenliğinin ölçüsünü gösteren araçların bütünü, hars, 

ekin olarak belirtilmiştir. Bu tanım çerçevesinde bakıldığında genel anlamıyla kültürün, 

bireylerin yaşayış biçimini oluşturduğunu söyleyebiliriz.  

Kültür ile ilgili en önemli tanım, sosyal bilimler alanında kültür kavramını ilk tanımlayan 

düşünür E.B. Tylor’a aittir (Aydın, 2011, s.258). Tylor, kültürü en geniş etnografik 

anlamıyla, insanoğlunun toplumun bir mensubu olarak edindiği bilgi, inanç, sanat, töre, 

 



 

18 

yasa, görenek ve diğer tüm yetenekler ile alışkanlıkların oluşturduğu karmaşık bir toplam 

olarak nitelendirmiştir (Tylor, 2016, ss. 91-110). 

Kore toplumunda ise kültür (muhwa-문화), medeniyet (munmyeong-문명) ve 

aydınlanma (gaehwa-개화) kelimelerin kısaltması ile meydana gelen bir sözcüktür. 

Kültür, hem parlak ışık anlamına gelen medeniyetin hem de insanların farkındalıklarını 

açarak nesneleri net bir şekilde tanıyabilmeleriniifade eden aydınlanmanın her iki 

anlamını da içermektedir (Seok & Youn, 2004, s.37). 

Burada aktarılan tanımlar ışığında, kültürün temel özellikleri şu şekilde sıralanabilir: 

1. Sosyo-kültürel biçimler, öğrenilmiştir.  

2. Mantıksal olarak bütünleşmişlerdir. Aynı zamanda işlevsel ve anlamlıdırlar.  

3. Bütün sosyo-kültürel sistemler, sürekli olarak değişirler. Kültür dinamik bir yapıya 

sahiptir.  

4. Simgeler aracılığı ile kuşaktan kuşağa toplumsal miras olarak aktarılırlar. 

5. Her kültür, bir değer sistemine sahiptir.  

6. Toplumun üyeleri arasında makul, etkin ve otomatik etkileşim sağlar.  

7. Farklı olarak paylaşılmışlardır. Bireyler, kültürlere  “Kültürlenme” yoluyla katılırlar.  

8. Toplumsal kişiliğin doğuş ve oluşumunda egemen bir etmendir.  

9. Bir toplumu diğerlerinden ayırmaya yarayan bir işarettir (Tezcan, 1991, s.6). 

Bu özelliklerden yola çıkarak kültürün, doğuştan kazanılan bir olgudan ziyade zamanla 

edinilen deneyimlerden oluştuğunu ve sürekli olarak değişikliğe uğradığını söyleyebiliriz. 

Bu ifadeyi destekler nitelikle Bozkurt Güvenç (2018), “kültür içgüdüsel ya da kalıtımsal 

değil, her bireyin doğduktan sonraki yaşantısı içinde kazandığı alışkanlıklardır” der. 

Ayrıca kültür, toplumdan topluma farklılıklar gösterdiği için toplumlar arasında ayırt 

edici bir özelliğe de sahiptir. 



 

19 

1.1.2. Çokkültürlülük Kavramı 

Çokkültürlülük, son zamanlarda küreselleşme sorunu ile birlikte tüm dünyada 

kullanılmaya başlanmış evrensel bir kavramdır. Bugün neredeyse bütün dünya 

ülkelerinde, kültürel anlamda bir çeşitlilik söz konusudur. Bu çeşitlilikle beraber 

toplulukları yeniden şekillendirildiği söylenen çokkültürlülük, son 40 yıldaki en önemli 

toplumsal ve politik eğilimlerden birisi haline gelmiştir (Gemici & Çatal, 2019, s. 54). 

Gürses (2021), çokkültürlülük kavramının da bazı kavramlar gibi sınırlarının çiziminde 

güçlükle karşılaşılan kavramlardan biri olduğunu ifade etmektedir. Bu yüzdendir ki bu 

kavramı tek bir tanımla açıklamaya çalıştığımızda boşluklar kalacaktır. Her toplumun 

farklı uygulamalara sahip olması ve her kültürün kendine ait değerleri olması, bu tanımı 

sadece bir alan üzerinden yapmayı zorlaştırmaktadır. 

Genel anlamıyla birlikte çokkültürlülük; bir toprak parçası üzerinde farklı ırk, etnik köken, 

din ve kültürel gruplardan insanların bir araya gelip, yaşaması, çalışması, ticaret yapması, 

politik hayata katılıp sosyal ve kültürel etkileşimde bulunmasıyla oluşan toplumsal 

çeşitliliği ifade etmektedir (Amet, 2021, s.8). Çokkültürlülük, içinde barındırdığı bu 

çeşitlilik sayesinde çok yönlü bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Yaşanılan 

toplumda insanların sadece var olması değil, o toplum içinde bir yer edinmesi söz 

konusudur. Bir birey olarak çeşitli şekillerde etkileşimde bulunması, aktif olarak toplum 

içinde rol alması gerekmektedir. 

Çokkültürlülük kavramı, onu kullanan kişiye, alana, okula ve ülkeye bağlı olarak birçok 

farklılığa sahiptir. Ayrıca birden fazla kültür anlamı taşıyan çokkültürlülük,  aynı 

zamanda dil, kültür, örf, din, ırk, sınıf, meslek vb. farklılıklardan doğan bir kültür 

anlamına da gelmektedir (Kim, 2017, s. 62). Mevcut tekkültürün aksine bir kavram olarak 

aynı soyu ve kültürü takip eden farklı kültürlerin, tek bir kültürde bütünleşerek birden 

fazla kültürün bir arada var olduğu durumu da ifade etmektedir. Başka bir ifadeyle, 

çokkültürcülük somut bir ideolojidir, giderek heterojenleşen dünyada, artık kesin 

sınırların kalmadığı bir dünya üzerinde neredeyse bütün ülkelerde kendisine uygulama 

alanı bulmuştur (İlbars Hanta, 2019, s.16). 

Kymlicka’ya göre “bir devlet, eğer üyeleri ya farklı uluslara ait (çokuluslu devlet) ya da 

farklı uluslardan kopup gelmişse (çoketnikli devlet) ve bu olgu bireysel kimliğin ve siyasi 



 

20 

hayatın önemli bir yanını teşkil ediyorsa, o devlet çokkültürlüdür” (Kymlicka, 2015, s. 

53). Tek bir toplum içinde birçok kültürün yaşamasını esas alan çokkültürlülük, yeni bir 

çeşitliliği beraberinde getirmesiyle birlikte çokkültürlü topluluklar oluşmuştur. Parekh 

(2002), iki veya daha fazla kültürel topluluğu içinde barındıran toplumun çokkültürlü 

toplum olduğunu söylemiştir Parekh’in tanımından yola çıkarak, her toplumun farklılıklar 

göstermesiyle birlikte kültürel çeşitliliğin de arttığını söyleyebiliriz. “Bugün çoğu ülke 

kültürel bakımdan çeşitlilik gösterir. Son tahminlere göre dünyadaki 184 bağımsız devlet, 

bünyesinde 600 yaşayan dil grubu ve 5.000 etnik grup barındırmaktadır. Çok az ülkede, 

yurttaşların aynı dili konuştukları ve aynı etnik-ulusal gruba ait oldukları söylenebilir” 

(Kymlicka, 2020, s. 26). 

Özel (2012)’in aktarımıyla Bilinski çokkültürlü toplumu niteleyen koşulları şu şekilde 

sıralamaktadır: 

1) Etnik, ulusal ya da dinsel temellerde farklı kimliklere sahip olan kümelerin her 

birinin, farklı olan gereksinim ve emelleri olduğu gerçeğinin, her bir farklı kimlik 

kümesi ve onun üyeleri tarafından kabul görmesi.  

2) Farklı kimlikler taşıyan her bir kümenin, diğer kümelerin, dil ve kültürlerinin 

yaşatılması ve geliştirilmesi konusunda belirlenmiş açık bir arzularının olması.  

3) Farklı kimlikler taşıyan her bir kümenin, diğer kümelere yönelen desteklerinin 

yalnızca bu kümelerin kültürel çıkarları bağlamında değil, tüm toplumsal 

oluşumun bir üst kimliğinin belirleyici özelliklerinin oluşturulması anlamında 

düşünülmesi.  

4) Farklı kimlik kümelerinin üyesi olan bireylerin toplumsal, ekonomik ve siyasi 

alanlarda bütün kurum ve süreçlerde eşit katılımcılar olarak yer almaları ( s.71). 

Çokkültürlü toplumlarda, farklı kimliklere sahip insanların bir arada barış ve huzur 

içerisinde yaşaması vurgulanmaktadır. Buradaki amaç her kültürün kendine ait değerleri 

ve doğruları olduğunu kabul etmek ve bu değerlere saygı duymaktır. Kültürler arası bir 

kıyaslama söz konusu olmadan eşit hak ve özgürlüğe sahip olmaları, çokkültürlü 

toplumların en önemli özelliklerinden birisidir. Bir diğer önemli özelliği ise içinde 

bulundurdukları zenginliklerdir. Burada bahsettiğimiz zenginlikler; örf, adet, davranış ve 



 

21 

imgesel özellikleridir. Bugün bizim yaşadığımız toplumda bile bu zenginlikleri görmek 

mümkündür. Özellikle tarih öncesi dönemlerden beri birçok medeniyete ev sahipliği 

yapması, ülkemizde zengin bir kültürel çeşitliliğin oluşmasında en önemli etkendir. 

Marshall (2009)’a göre ise çokkültürlü toplum, ABD ve İkinci Dünya Savaşı sonrası 

Britanya örneklerinde görüldüğü üzere, kültürel çoğulculukla karakterize edilen 

toplumlar için kullanılan bir terimdir. Bir ideal olarak çokkültürcülüğün, kültürel 

çeşitliliği (örneğin, dilsel ve dinsel çeşitliliği) övmesi nedeniyle, erken dönem ırk, etnisite 

ve göç araştırmalarının pek çoğunda varsayılan asimilasyoncu idealin karşıtı bir modeli 

yansıttığı söylenebilir. 

1.1.3. Çokkültürlülüğü Doğuran Faktörler 

Çokkültürlülük söylemi görece yeni bir kavram olmakla beraber çokkültürlülük durumu 

düşünüldüğü kadar yeni bir olgu değildir. Tarihin hiçbir döneminde kültürler birbirleriyle 

tamamen ilişkisiz, tümüyle içine kapalı şekilde var olmamıştır (Çelik, 2008, s. 321). Bu 

yüzden çokkültürlülük deyiminin, günümüz dünyasını kapsayan bir olgudan ziyade, uzun 

bir süreç olduğunu belirtmek daha doğru olacaktır. Bu uzun süreç içerisinde 

çokkültürlülük olgusunun ivme kazanmasında çeşitli etkenler rol oynamaktadır. 

Çokkültürlülüğü ortaya çıkaran etkenler şu şekilde sıralanabilir: 

a) Göç olgusu 

Ekonomik, toplumsal, siyasi sebeplerle bireylerin veya toplulukların bir ülkeden başka 

bir ülkeye, bir yerleşim yerinden başka bir yerleşim yerine gitme işi, taşınma (TDK, 2017) 

olarak tanımlanan ve insanlık tarihi kadar eskilere dayanan bir olgudur. Göç kavramı 

ülkeler arası olabileceği gibi ülke içindeki hareketliliği de ifade etmektedir. Castles ve 

Miller’a göre (2008,) dünyayı etkisi altına alan göç süreçleri beşe ayrılmaktadır:  

1)17.yy’dan 19.yy’a kadar olan dönemdeki sömürge göçleri  

2)Sanayileşme etkisinde emek göçü (1850-1920)  

3)1945 öncesi uluslararası göç  

4)1945 sonrası çok gelişmiş ülkelere yapılan küresel göç 



 

22 

5)Uluslararası göçün küreselleşmesi. 

Göç ile birlikte meydana gelen etkileşim ve değişim, göç eden ile göç edilen yer 

arasındaki kültürel değişimi de beraberinde getirmiştir. Bu yönüyle bakıldığında göç, 

sosyo-kültürel etkileşimlerin ve değişimlerin meydana geldiği bir sosyal hareketlilik 

olarak gösterilmektedir (Gemici & Çatal, 2019, s. 50). Karpat (2010), göçün meydana 

getirdiği etkileri şu şekilde açıklamıştır: “Göçler toplumsal değişmelerin en güçlü unsuru 

olarak, farklı fiziksel yapıya, dine, kültüre ve dile sahip toplulukları karşı karşıya getirmiş, 

bu toplulukların bir arada yaşamalarına ve böylelikle etkileşim içinde olmalarına neden 

olmuştur.” 

Göç kavramının insanlığın var olduğu tarihten günümüze kadar etkisini devam ettirdiğini 

söyleyebiliriz. Nitekim yerleşik hayata geçmeden önceki süreçte topluluklar, daha çok 

ellerinde olmayan sebeplerden (doğa olayları vb.) dolayı yaşamaya daha elverişli yerler 

arayışında olmuşlardır. Bu arayışlar da insanları sürekli olarak göç etmeye zorlamıştır. 

İlk uygarlıklarda görülen bu göç etkenleri zamansal ve dönemsel faktörlerle birlikte 

değişiklik göstermeye başlamıştır. Temelde insanların daha iyi bir yaşam kalitesine sahip 

olmak amacıyla yaptığı göçler zamanla çeşitlilik ve değişiklikler göstermeye başlamıştır. 

İlk çağ uygarlıklarına bakıldığında, göçün en önemli sebeplerinden birisi iklim 

değişiklikleridir. Bahar ve yaz aylarında çeşitli besin kaynaklarına ulaşılırken kış 

aylarında besine ulaşma sıkıntısının yaşanmasıyla birlikte insanlar farklı geçim yolları 

aramaya başlamıştır. Bunun sonucunda tarıma elverişli, dere yataklarına yakın yerlere 

göç etmeye başlamışlar ve tarım kültürünü oluşturmuşlardır. Tarım kültürü ile yerleşik 

hayata geçilmiş ve iklim sebebiyle yapılan göçler zamanla azalmaya başlamıştır. 

Bir diğer etken ise insanların dini inançlarına yapılan baskılardan dolayı yapılan göçlerdir. 

Dine yönelik yapılan göçlerden en önemlisi şüphesiz ki Peygamber Efendimizin (s.a.v.) 

622 yılında Mekke’den Medine’ye yapmış olduğu hicrettir. Müslümanlara yönelik 

Mekke’de yapılan zulüm ve işkence, her geçen gün şiddetini arttırması, Müslümanları 

göçe mecbur kılmıştır. Tarihin belli dönemlerine bakıldığında sadece Müslümanların 

değil, Yahudi ve Hıristiyanlarında dini baskılar yüzünden yerleşim yerlerini terk ettiği 

görülmektedir. 



 

23 

Bunların dışında, insanları göç etmeye iten sebeplerden biriside siyasi olaylardır. Türkler 

tarih boyunca başka devletlerin boyunduruğu altına girmeyi reddetmiş ve kendi bağımsız 

devletlerini kurmak için mücadele etmişlerdir. Bu düşünce de Türkleri zaman zaman göç 

etmeye mecbur kılmıştır. Kavimler Göçü olarak adlandırılan bu süreç, Dünya tarihini ve 

Türk tarihini derinden etkilemiş, özellikle dönemin en büyük imparatorluğu olan Roma 

İmparatorluğu’nun iç ve dış politikalarını yönlendiren önemli bir etken olmuştur (Çapan 

& Güvenç, 2017, s. 633). Kavimler göçü bugünkü Avrupa’nın etnik yapısını oluşturan,  

ilk çağı kapatıp orta çağı başlatan, Roma İmparatorluğu’nu doğu ve batı olarak ikiye 

bölen en şiddetli insan göçü olarak tarihe geçmiştir. Bu açıdan bakıldığında göç olgusu 

sadece ülkeleri değil tüm dünyayı etkilen bir hareket olarak nitelendirilebilir. 

Ekonomik anlamda bakıldığında Sanayi Devrimi, göç olgusu için önemli bir dönüm 

noktası olmuştur. Sanayileşen ülkelerin işgücüne duyduğu ihtiyacı kırsal bölgelerin 

karşılayamaması nedeniyle uluslararası göç dönemi başlamıştır (İnan, 2012, s. 5). Bunun 

beraberinde kırsaldan kente yoğun göçler yaşanmış, demografik anlamla hareketlilikler 

meydana gelmiştir. 

Güney Kore’de göç hareketi, Sanayi Devrimi’nden sonra göçmen işçilerle başlamıştır. 

Başlangıçta Kore’nin göç politikası, özellikle döviz kazanarak ülkenin ekonomik 

kalkınmasına katkıda bulunan inşaat işçileri, madenciler, hemşireler ve çiftçiler ile yerli 

işgücünün dışa hareketini kolaylaştırmaya odaklanmıştır. 1980'lerin başında "inşaat 

patlaması" sırasında, on binlerce Koreli, yurt dışındaki Koreli şirketlerde inşaat işçisi 

olarak çalışmak üzere Orta Doğu'ya gönderilmesiyle ülkede işgücü açığı ortaya çıkmıştır 

(Shim, 2013, s. 9). Ülkede oluşan işçi açığını kapatmak için 1992'den itibaren Kore 

hükümeti vasıfsız göçmen işçileri ülkeye getirmekte ve giriş- çıkışlarını kontrol 

etmektedir. Bu uygulamalarla birlikte Kore, yabancıların akınına uğrayarak, göç veren 

bir ülkeden yeni doğmakta olan bir göçmen ülkesine dönüşmüştür. 

Bunun yanı sıra yakın coğrafyalarda gerçekleşen savaşlar ve ekonomik buhranlar da 

Kore’nin göç almasına etki eden faktörlerdendir. Vietnam Savaşı (1 Kasım 1955–30 

Nisan 1975) ve 1997 Doğu Asya Mali Krizi’ni (2 Temmuz 1997–1999) buna örnek 

gösterebiliriz. 1997 Doğu Asya Mali Krizi, Kore, Filipinler, Malezya, Tayland ve 

Endonezya gibi Doğu Asya ülkelerini büyük oranda etkilerken Kore, bu krizi atlatmayı 



 

24 

başarmıştır. Bu durum, bölgesinde Kore’yi göç konusunda hedef ülkelerden birisi olarak 

öne çıkarmıştır (Özçelik, 2019, s. 19). 

Kore, göçmenlerin nüfus içindeki payı açısından yüksek gelirli ülkeler arasında ilk 

sıralarda yer almaktadır. BM Nüfus Fonu istatistiklerine göre, 2019 yılında, göçmenler 

Güney Kore Cumhuriyeti’nin nüfusunun sadece %2,3’ünü oluşturmaktadır. Bu oran, 

gelişmiş diğer ülkelere göre (%14) oldukça düşük bir orandır. Son yıllarda gelişen 

ekonomisine rağmen Güney Kore, çok katı ve muhafazakâr bir göç politikası izlediği 

görülmektedir. Bununla birlikte, son birkaç yıldır Güney Kore’nin göç politikasında 

kademeli bir değişiklik olduğu da gözlemlenmektedir (Makhanov, 2021, s. 1). 

b) Uluslararası evlilikler 

Gelişen teknoloji ile birlikte iletişim ve ulaşım imkânlarının artması beraberinde birçok 

yeniliği de getirmiştir. Bu yeniliklerden bir tanesi de sınır kavramının ortadan kalkmasıdır. 

Buradaki sınır ise insanların birbiri arasındaki mesafedir. Yani çok uzaktaki insanlarla 

bile istenildiği zaman, istenildiğişekilde iletişim kurulabilir. Aradaki mesafe her ne kadar 

uzak olsa da yabancı ülkedeki insanlarla tanışma, iletişim kurma vb. faaliyetler daha 

kolay bir hal almıştır. Bunun etkileri elbette tartışılır, fakat buradaki önemli nokta 

insanların çeşitli sosyal platformlarda tanışması ve bu tanışmanın bazı durumlarda 

evliliğe kadar ilerlemesidir. Elbette ki her yabancı evlilikler bu yolla birlikte meydana 

gelmeyebilir. Turizm, eğitim, iş vb. amaçlarla farklı ülkelerde tanışma olasılığı da göz 

ardı edilmemelidir. Bu durumlar da aynı şekilde sınır kavramının ortadan kalkması ile 

ilişkilidir. Ulaşımın gelişmesiyle birlikte uzak mesafedeki bir yer, artık çok yakın hale 

gelmiştir.  

Uluslararası evliliklerin ne zaman başladığına dair kesin bir yargıya varmak çok zordur. 

Fakat gelişen imkânlarla birlikte, günümüzü yaklaştıkça uluslararası evlilik oranlarının 

arttığını söyleyebiliriz. Yapılan son istatistikler ise bize bu oranlar hakkında fikir 

vermektedir. TÜİK 2022 evlenme ve boşanma istatistikleri verilerine göre, toplam 

evlenmeler içinde yabancı kişiler ile evlenmeler incelendiğinde, yabancı damatların sayısı 

6 bin 161’iken yabancı gelinlerin sayısı 28 bin 571 olarak aktarılmaktadır (TÜİK, 2022). 



 

25 

Güney Kore toplumunda uluslararası evlilik göçü, 1990'ların başında ortaya çıkmasına 

rağmen hızla artmıştır. 2004'ten bu yana, tüm yıllık evliliklerin en az %10'u ve kırsal 

alanlardaki tüm evliliklerin üçte biri yabancı uyrukluları içermektedir (Kim vd., 2014, s. 

4). Kore’de ilk uluslararası evlilikler, 1990'ların ortalarında çiftçiler ve Çin'den gelen 

etnik Koreli kadınlar arasında yapılmış ve zamanla yabancı gelinlere talep artmıştır. Kim 

(2007), Kore’de “Kırsal Bekârları Evlendirme (농촌총각장가보내기)” projesinin 

1990'larda başlamasıyla 2000 yılından itibaren Koreli erkeklerle Asyalı kadınlar 

arasındaki uluslararası evliliklerin hız kazandığını aktarmaktadır. Kore Ulusal İstatistik 

Ofisi (KOSİS)’nin uluslararası evlilik istatistiklerine bakıldığında, 2022 yılında 

gerçekleştirilen uluslararası evliliklerin sayısı 16.666’dır. Bu evliliklerde yabancı 

damatların sayısı 4.659 iken, yabancı gelinlerin sayısı 12.007’dir. Bu veriler, Kore’de 

uluslararası evliliklerin oluşumunun, daha çok yabancı bir kadınla Koreli bir erkek 

arasında gerçekleştiğini göstermektedir. 

Buradaki sonuçlardan da anlaşılacağı gibi uluslararası evlilikler, toplumlarda kültürel 

etkileşimi ve kültürel çeşitliliği tetikleyen önemli bir unsurdur. Göç ile karşılaştırıldığında 

daha uzun süre devam etmesi ve toplumun yapı taşı olan aileyi kapsıyor olması,  

çokkültürlülüğün oluşumunu daha derinden etkilemektedir.   

c) Eğitim, çalışma vb. 

Günümüz küresel dünyasında ulaşım ve bilişim gibi alanlardaki teknolojik ilerlemeler 

sayesinde öğrenci hareketliliği, insanlık tarihinde daha önce hiç olmadığı boyutlara 

ulaşmıştır (Rüzgar, 2020, s. 194). Günümüzde birçok öğrenci kariyerler hedeflerine 

ulaşmak, yaşam standartlarını yükseltmek, yeni bir dil öğrenmek ve diğer kültürleri 

yerinde görmek için yurtdışında eğitim almayı hedeflemektedir. Yeni deneyimler 

edinmek ve becerilerimizi geliştirmek adına yurtdışı eğitimi önemli bir adımdır. Bu 

sayede farklı kültür ve yeni insanlar tanıyarak dünyaya daha geniş çerçeveden bakabiliriz. 

Üniversitelerin destekledikleri çeşitli yurtdışı eğitim programları (Mevlana değişim 

programı, Erasmus ) ile birlikte bu alana rağbet artmıştır. 

Yükseköğretim Kurulu Başkanı Erol Özvar’ın başkanlığında “Yükseköğretimde 

Uluslararalılaşma ve Türkiye’deki Üniversitelerin Uluslararası Görünürlüğü Çalıştayı 



 

26 

(2022)” gerçekleştirilmiştir. Özvar, uluslararası öğrenciler hakkında yaptığı açıklamada 

şunları dile getirmiştir: 

Dünya geneline baktığımızda, 2000 yılında 2,1 milyon olan toplam uluslararası öğrenci sayısının 

2021 yılında üç katına çıkarak 6,3 milyonu geçtiğini görmekteyiz. Uluslararasılaşmanın ve 

öğrenci hareketliliğinin gittikçe arttığı bir dünyada üniversitelerimiz fevkalade ilgi görmekte ve 

uluslararası öğrenci sayılarımız gün geçtikçe yükselmektedir. Türkiye’de 2000 yılında yaklaşık 18 

bin kayıtlı uluslararası öğrenci var iken, 2022 yılı itibarıyla, 198 ülkeden gelen 300 binden fazla 

uluslararası öğrenciye sahip olmanın gururunu yaşamaktayız. Yakın gelecekte bu gurur verici 

artışı daha da ileri taşıyarak, üniversitelerimizi başarılı uluslararası öğrencilerin ve nitelikli 

araştırmacıların daha çok tercih edeceği kurumlara dönüştürmenin gayreti içindeyiz (YÖK, 2022). 

 Türkiye’nin artık uluslararası öğrenciler için hedef ülkelerin başında geldiğini aktaran 

Özvar, bu durumu UNESCO İstatistik Enstitüsü verileri ile desteklemiştir. Bu verilere 

göre, 2000 yılında tüm dünyada eğitim gören uluslararası öğrenci sayısının 

sadece %0,83’ü Türkiye’de eğitim görürken, güncel verilere göre, tüm dünyadaki 

uluslararası öğrenci sayısının %2,9’una Türkiye ev sahipliği yapmaktadır (YÖK, 2022) 

Asya ülkeleri ise son zamanlarda yabancı öğrenci çekmeyi başaran önemli merkezlerin 

başında gelmektedir. Bu ülkeler arasında 2017'de üniversitelerine yabancı 

kayıtlarda %18,8'lik rekor bir büyüme kaydeden Güney Kore'de yer almaktadır (ICEF, 

2018). Kore üniversitelerindeki yabancı öğrenci sayısı, doğum oranlarının 1'in altına 

düşmesi ve okul çağındaki çocuk nüfusundaki azalma sebebiyle son zamanlarda hızla 

artmıştır (Koh & Kim, 2019). Kore Eğitim İstatistikleri Ofisi (2021)’nin verilerine göre, 

2011 yılında 89,537 olan yabancı öğrenci sayısı, on yıl içinde büyük bir artış göstermiş 

ve 2021 yılında 152,281’e yükselmiştir (KOSİS, 2022). 

Söz konusu yurtdışında çalışmak olduğunda, akla ilk olarak “beyin göçü” gelmektedir. 

Yılmaz (2020)’a göre beyin göçü kavramı, insan sermayesi biçimindeki kaynakların 

uluslararası transferi anlamına gelmekte, daha çok gelişmekte olan ülkelerdeki yüksek 

eğitimli ve zeki bireylerin gelişmiş ülkelere doğru göç akışını ifade etmektedir. Eğitimli 

ve alanında uzmanlaşmış kişilerin daha iyi koşullarda çalışmak amacıyla 

gerçekleştirdikleri beyin göçü, gittikleri ülkelerde kültürel çeşitliliğe de katkı 

sağlamaktadır. Bunun sonucu olarak çokkültürlülük kavramı, beyin göçünden doğrudan 

etkilenmektedir. 



 

27 

1.1.4. Çokkültürlülüğün Ortaya Çıkışı ve Tarihsel Arka Planı 

Çokkültürlülüğün günümüze ait bir olgu olduğunu söylemek elbette yanlış bir kanı 

olacaktır. Fakat ortaya çıktığı tarihe dair kesin bir bilgi olmamasıyla birlikte yüzyıllardan 

beri devam eden bir süreç olduğu açıktır. 

Tarihe bakıldığında her dönemde topluluklar, çeşitli sebeplerden dolayı farklı kültürlerde 

birçok medeniyetler kurmuşlardır. Bu medeniyetler, coğrafi koşulların ve iklim 

özelliklerin elverişli olduğu bölgelerde birbirlerinden bağımsız yaşıyor gibi görünseler de 

çeşitli yollarla etkileşime girmişlerdir. Kurulan bu medeniyetler diğer toplumlar ile 

yapılan ziyaretler, yağmalar, savaşlar esnasında karşı karşıya gelmekte ve böylece bir 

nevi kültürel alışveriş gerçekleşmekteydi (Özel, 2012, s. 75). Bu kültürel alışverişler 

günümüze kadar varlığını sürdürmüştür. Bu denli uzun vadede etkisini gösteren kültürel 

çeşitliliğin, tarihi süreçlerine göz atmak faydalı olacaktır. Nitekim “yeni bir sorunsalın ne 

ifade ettiğini ve özgünlüğünü anlamanın bir yolu, onu tarihsel bir çerçeveye yerleştirmek 

ve gelişimini koşullayan ‘bağlam değişkenleri’ni yeniden bulmaktır” (Doytcheva, 2005, 

s. 15). 

İnsanlık tarihi kadar eskiye dayanan bir kavram olmasına rağmen “çokkültürlü” ve 

“çokkültürlülük” yeni ortaya çıkmış terimlerdir. Sıfat olarak ilk kez 1941 yılında 

İngilizcede eski milliyetçiliklerin bir anlam ifade etmediği, önyargısız ve bağsız 

bireylerden oluşan kozmopolit bir toplumu nitelemek için kullanılmıştır. 

Çokkültürlülüğün ortaya çıktığı ilk yer ise 1960’lı yıllarda ırkçı kısıtlamalardan vazgeçip, 

Avrupalı göçmenlerden oluşan eski çekirdeğe karışmak üzere gelen çeşitlenmiş bir göç 

alan Kanada ve Avustralya’dır (Doytcheva, 2013, s. 15). Kanada, çok kültürlülüğü resmi 

bir politika olarak ilk kabul eden ülke olarak bilinmektedir (Day, 2002, s. 18). Bununla 

birlikte, 1970-1980 yılları arasında başlığında “çokkültürlülük” geçen tüm kitaplar ya 

Kanada ya da Avustralya’da basılmıştır. Fakat terim, ancak 1989 yılında İngilizce Oxford 

Sözlük’e girebilmiştir (Doytcheva, 2013, s. 16). Modern bir kavram olarak çokkültürlülük 

İngiliz Milletler Topluluğu ülkelerinde sıklıkla gündeme gelse de, çokkültürlülük 

uygulamalarında Kanada, dünyadaki en iyi uygulama örnekleri arasına gösterilebilir 

(Özensel, 2012, s. 55). Bu nedenle ilk olarak Kanada’nın çokkültürlülük politikasını ele 

alarak Kanada’nın örnek gösterilmesinin arkasındaki nedenleri incelemek faydalı 

olacaktır. 



 

28 

Kanada, dünyada çokkültürlülük konusunda örnek bir modele sahip ülke olarak 

bilinmektedir. Ayrıca Kanada çokkültürlülük modelinin en iyi örneği olmakla övünür ve 

bu da literatüre “Kanada Modeli” olarak geçmektedir (Yakışır, 2019, s. 56). Kanada, 

çokkültürlülük kapsamında ekonomik, siyasal ve sosyal alanlarda çeşitli düzenlemeler 

yaparak toplumsal birlikteliği sağlayabilmiştir. Kanada’da 1971 yılında hayata geçirilen 

dört temel kararla, çokkültürlülük konusunda, ülkenin tanınırlığını arttırmıştır. Bu 

kararlara göre: 

 • Kimliğini ve farklılığını sürdürmek isteyen her gruba izin verip yardım eder. 

 • Kültürlerini geliştirme ve aynı zamanda Kanada toplumunun bir parçası olma 

konusunda talepkâr olan her gruba yardım eder. 

 • Toplumu oluşturan ve farklılıkları bir arada tutarak yaratıcılığı gösterir. 

 • Göçmenlere Kanada’daki dilleri öğretmede yardımcı olur (Özensel, 2012, s. 64). 

Bu kararları incelediğimizde Kanada’nın çokkültürlü toplulukları asimile etmektense, 

şahsi varlıklarını desteklediğini görürüz. Göçmenlerin kendilerini rahat hissedecekleri ve 

topluma katılabilecekleri çeşitli faaliyetleri de yerine getirdiğini söyleyebiliriz. Kısacası 

kendilerini Kanada’ya ait hissetmelerine yardımcı olmaktadır. 

Kanada’da birçok toplum ve her toplumun da birçok farklı kültürü oluşmuştur (Vatandaş, 

2002, s. 35) Kanada’yı etnik yapı açısından incelendiğimizde; %19’u İngiliz, %15’i 

Fransız, %14’ü İskoç, %13’ü İrlandalı, %9’u Alman, %4’ü İtalyan, %4’ü Çinli, %4’ü 

Kızılderili olarak karşımıza çıkmaktadır (T.C Dış İşleri Bakanlığı, 2022). Bu kadar 

çeşitliliğin bir arada yaşadığı toplumda, birlikteliği sağlayabilmek elbette en önemli 

unsurdur. Kanada örneğinde bunun çok iyi şekilde sağlandığını görmekteyiz. Elbette bu 

hususta en önemli görev de şüphesiz devlete aittir. Kanada devleti, bütün vatandaşlarının 

sahip oldukları farklılıkları kendi öz varlığı olarak görür. Bu bağlamda kendi kültürlerini 

tanıtacak her gruba hükümet tarafından maddi destek sağlanır. Özellikle yaz aylarında 

her gün, neredeyse her caddede toplulukların kendi kültürlerini tanıttıkları birçok 

festivale rastlamak mümkündür (Özensel, 2012, s. 64).  



 

29 

Hem çokuluslu hem de çok etnikli olduğunu resmi olarak tanıyan birkaç ülkeden biri olan 

Kanada bu çerçevede hem iki dilliliğe dayanan çokkültürcülük politikası uygulamakta 

hem de Aborjinlerin haklarını tanımaktadır (Kymlicka, 2015, ss. 58-59). Kanada’nın 

çokkültürlülük tarihi 1971 “Kanada Çokkültürlülük Yasası”na uzanmaktadır. Ayrıca bu 

yasanın dışında da Kanada’da insan haklarını korumak için dört temel mekanizma vardır: 

Kanada Haklar ve Özgürlükler Beyannamesi, Kanada İnsan Hakları Yasası, Kanada İnsan 

Hakları Komisyonu ve Kanada İnsan Hakları Mevzuatı. Bütün bu mekanizmalarla 

sağlanmak istenen, tüm vatandaşların kimliklerini ve kültürel değerlerini koruyarak kendi 

özüne bağlı bir aidiyet duygusu geliştirmeleridir (Yan, 2012, s. 11). 

Sarıtunalı (2020), günümüzde Kanada’nın vatandaşlarından “Kanada Vatandaşı” 

olmanın ötesinde herhangi bir kimlik tanımı talebinde bulunmadan “sosyal vatandaşlığı” 

ön plana çıkaran politikalar izlediğini aktarmaktadır. Buna ek olarak, çokkültürlülüğün 

içini dolduran kavramında “vatandaşlık bilinci” olabileceğine dikkat çeken Sarıtunalı,  

çokkültürlülüğün asıl büyüsününde bu sosyal vatandaşlık anlayışı olabileceğini 

düşünmektedir. “Kanada Yurttaşlık Formu” da bu bilinci destekleyici öğelere sahiptir. 

Bu forma göre Kanadalıları bir arada tutan belli başlı değerler şunlardır:  

1. Eşitlik ve hakkaniyet inancı,  

2. İstişare ve diyalog inancı,  

3. Uzlaşma ve hoşgörü, 

 4. Çeşitliliğin desteklenmesi,  

5. Şefkat ve cömertlik, 

 6. Doğal çevreye tutkunluk,  

7. Özgürlük, barış ve şiddete dayanmayan değişimdir (Kymlicka, 1998, s. 283). Her 

toplumun kendi bünyesinde sahip olması gereken ve toplumları birbirine bağlayan bu 

değerler, Kanada için son derece önemli olduğunu bu formdan da anlayabiliriz. Toplum 

içindeki farklılıkları ülkenin yaranına olacak zenginlikler olarak düşünülmesi, Kanada 

toplumuna birlik ve beraberlik duygusu ile yaşamayı öğretmiştir.  Bu yönüyle Kanada’nın 



 

30 

kültür politikaları diğer ülkelere göre çok farklıdır. Örneğin, Amerika’nın kültür 

politikaları “eritme potası” (melting pot) olarak tanımlanırken, Kanada’nın kültür 

politikası “salata kâsesi” (salad bowl) olarak tanımlanmaktadır. Burada önemli olan nokta, 

Amerikan toplumuna katılım sağlayan bireylerin eritme potası içinde dönüştürerek farklı 

bir kültürel yapıya büründüğü, fakat Kanada’da tıpkı salatada olduğu gibi (nasıl domates, 

marul, biber vb kendi renginde ve tadında bulunuyorsa) her toplumu kendi kültürü içinde 

yaşamını sürdürebileceği gerçeğidir (Özensel, 2012, s. 65). 

Avustralya örneğine de kısaca değinmek gerekirse; öncelikle Avustralya’nın bir göç 

ülkesi olduğunu aktarmak gerekmektedir.  

 “Avustralya bir göçmen toplumudur. Sürekliliği olan bir göç olmaksızın bugünün modern, 

şehirleşmiş ve refah toplumu yaratılamaz. Avustralya aynı zamanda özel bir toplum çeşidi 

yaratmak için bilinçli bir sosyal mühendislik ürünüdür. Bu Amerika, Arjantin hatta Kanada gibi 

diğer göçmen ülkelerinden ayrıştığını göstermektedir. Bu ülkelerde devletin rolü daha az görünür 

durumdadır ve özel girişimler çok daha fazla önem arz etmektedir (Jupp, 2002, s. 5). 

1900’lü yıllara gelindiğinde Avustralya’ya yoğun göçler yaşanmış ve çeşitli ülkelerden 

gelen göçmenler Avustralya’da belirgin topluluksal yapıların oluşmasına neden olmuştur. 

Oluşan bu topluluksal yapılar yirminci yüzyılda görülen göçler ile adeta güçlenmiştir. Bu 

anlamda ülkeye göçmenlerin gelişi asla durdurulamamış, hatta bu sayı giderek artmıştır. 

Özellikle 1980’li yıllarda yüz bine yakın göçmen Avustralya’ya yoğun bir şekilde göç 

etmiştir (Yanık, 2012, s. 200). Bu oran ile Avustralya, o yıllardaki en yüksek göç alan 

ülkelerden bir tanesi olmuştur. 

1989’da hükümet Çokkültürlü Avustralya’nın ulusal ajandasını oluşturmuş, bu 

politikanın üç önemli maddesini ise şu şekilde belirlemiştir: 

• Kültürel kimlik: Tüm Avustralyalıların belirlenmiş sınırlar dâhilinde dil ve din de dâhil 

olmak üzere bireysel kültürel miraslarını açıklama ve paylaşma hakkı vardır. 

• Sosyal adalet: Tüm Avustralyalıların fırsat eşitliği verilmesi ve ırk, etniklik, kültür, din, 

dil ve cinsiyet ile ilgili kişisel engellerinin kaldırılması hakkı vardır. 



 

31 

• Ekonomik verimlilik: Tüm Avustralyalıların, geçmişine bakılmaksızın becerilerine göre 

etkin bir biçimde fırsat tanınıp ekonomik refaha kavuşturulmaya ihtiyacı ve hakkı vardır 

(Roth, 2007, ss. 9-10). 

Yaşanan yoğun göçlerle birlikte 1990’lı yıllarda özellikle ülkenin büyük kentlerinde 

Lübnan, Tayvan, Çin, Malezya, Hindistan ve Kore kökenli yerleşimcilerin oranı artmıştır 

(Yanık, 2012, s. 201). Bugün bakıldığında, çok kültürlü bir göçmen ülkesi olan 

Avustralya’da nüfusun yaklaşık %91’ini, çoğunluğu İngiliz ve İrlandalı olmak üzere 

Avrupa kökenliler (bu grupta İtalyan, Yunan, eski Yugoslav ve Türk nüfus da dikkat 

çekmektedir), %7’sini ise Asya kökenliler oluşturmaktadır. Aborjin ve diğer grupların 

genel nüfus içindeki oranının %2 civarında olduğu tahmin edilmektedir (T.C. Dış İşleri 

Bakanlığı, 2022). Bünyesinde birçok farklı kültüre ev sahipliği yapan Avustralya’da 

çokkültürlülük politikaları desteklenmektedir. Mayıs 2003’de hükümet Çokkültürlü 

Avustralya’yı “çokluk içinde birlik” (United in Diversity) sloganıyla tanımlamış ve 2006 

yılına kadar uygulanacak olan programı toplumda uyum, katılım ve eşitlik, verimli 

çeşitlilik maddeleri ile üç başlık altında toplamıştır (Hazır, 2010, ss. 29-30). 

Avustralya’nın Çokkültürlülük Beyannamesi’nde şu ifadeler yer almaktadır. 

Dünyadaki en başarılı çokkültürlü toplum olan Avustralya, çok sayıda kültürü, deneyimleri, 

inançları ve gelenekleri birleştirir. Bir ulus olarak başarılarımızı, İlk Avustralyalılardan en son 

gelen kişilere kadar 300’den fazla soya borçluyuz. Ulusumuz, gezegende var olan en eski kültür 

olan Aborijinler ve Torres Boğazı Adalılar ve burada yeni bir yaşam oluşturmayı seçen 

milyonlarca insan tarafından zenginleştirilmiştir. Bugün Avustralyalılar, özgür ve açık 

toplumumuzun bir parçası olmak, yaşamlarını kurmak ve ulusumuza katkıda bulunmak için buraya 

göç edenleri bağırlarına basmaktadır. Hükümet, toplum ve birey arasında -milliyet ne olursa 

olsun- karşılıklı yükümlülükler kurmak direncimizi ve aidiyet duygumuzu güçlendirir. Paylaşılan 

değerlerimiz, haklarımız ve sorumluluklarımızla, hep birlikte, bugün olduğumuz şekildeki modern 

ve müreffeh Avustralya’yı kurmuş bulunuyoruz (Australia's Multicultural Statement, homeaffairs ). 

Avustralya, uzun yıllar boyunca içinde barındırdığı kültürel çeşitlilikleri kabullenmiş ve 

bütün toplulukların bir arada huzur içerisinde yaşaması için çalışmalar yapmıştır. 

Çokkültürlülüğü bir politika olarak benimsemesi ve çokkültürlülüğe ayak uydurması 

açısından Avustralya,  şüphesiz ki Kanada’dan sonra en iyi örnektir. Çokkültürlülük 

deneyimi için incelenebilecek daha pek çok ülke mevcuttur. İsviçre, Belçika, Hindistan, 

Malezya ve daha birçok ülke, çokkültürlülük açısından incelenebilirdi. Ancak 



 

32 

çokkültürlülüğü bir politika olarak benimsemiş olmak bakımından, dünyada 

çokkültürlülük tarihi yazımında Avustralya ile Kanada, en gerçekçi örneklerdir (Hazır, 

2010, s. 30). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

33 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

GÜNEY KORE VE TÜRKİYE’DE ÇOKKÜLTÜRLÜLÜK 

2.1. Güney Kore’nin Tarihi, Kore Kültürü ve Kore’de Çokkültürlülük 

Kore toplumunun bugünkü şeklini oluşturmasında, coğrafi ve jeopolitik konumunun 

etkisi olduğu kadar, geçmişten günümüze kadar sahip olduğu değer yargıları, yaşam 

biçimleri, inanç sistemleri ve kültürel yapıları da çok önemli bir yere sahiptir. Bu sebeple, 

bu bölümde Kore toplumunu anlayabilmek adına, öncelikle Korelilerin tarihsel süreçte 

neler yaşadığına ve daha sonra bu süreçte kültürlerinin nasıl şekillendiğine değinmek 

faydalı olacaktır. Son olarak, Kore’de çokkültürlülük olgusunun ortaya çıkışına ve Kore 

toplumundaki etkilerine değinilecektir. 

2.1.1. Güney Kore’nin Kısa Tarihi 

Kore yarımadası üzerinde yaşayan Koreliler için tarihi seyir, Paleolitik dönemde 

başlamıştır. Tarih boyunca çeşitli devletler kurarak günümüze kadar varlığını 

sürdürmüştür.  Çin Halk Cumhuriyeti ile Japonya arasında kalan bir yarımada ülkesi olan 

Kore, bulunduğu konum itibariyle önemli bir toprak parçası olarak görülmektedir. Bu 

yüzdendir ki çeşitli dönemlerde birçok imparatorluk ve devletin istilaları ile mücadele 

etmek zorunda kalmıştır. 

Kuzey Kore’ 4 nin başkenti Pyongyang (평양)’ın çevresinde yapılan kazılarda avcı-

toplayıcı insanların kullandıkları taş aletlere ve insan kemiklerine rastlanmış ve bu 

bulgular, Kore Yarımadası’nda 400.000 yıl öncesine dayanan tarihin başlangıcı olarak 

                                                 

4 Kore, 1950 yılında Kore Savaşı sonrası Güney Kore ve Kuzey Kore olarak ikiye ayrılmıştır. 

 



 

34 

kabul edilmiştir. Bölgede yerleşik hayata geçiş Cilalı Taş Devri’nde meydana gelmiştir. 

İklimsel değişimler ile birlikte yarımada üzerinde çiftçilik ve balıkçılık faaliyetleri 

başlamış, M.Ö. 4000’li yıllardan itibaren klanlar şeklinde bir araya gelen insanlar 

kendilerine güvenlik sağlayacak yerleşim yerleri inşa etmişlerdir (Oğuz, 2019, s. 18). 

İnsanlar Taş Devri’nden itibaren Kore Yarımadası’nda yerleşik hayata geçmiş ve bu 

topluluklar Kore uygarlığının dolaysız ön ataları olarak kabul edilmiştir ( Kim & Shin, 

2014, s. 25). Yerleşik hayata geçilmesiyle birlikte tarımsal faaliyetler başlamış ve bunun 

beraberinde ilk krallık kurulmuştur. 

Kore tarihi boyunca kurulan krallıklar sırasıyla şu şekildedir: 

 Eski Coson –고조선  ( ?–M.Ö. 108) 

 Üç Krallık Dönemi-삼국시대 (4-7 yy) : Goguryo, Bekce, Şilla 

  Birleşik Şilla –  토일신라(M.S. 668-935) 

  Goryo Hanedanı –고려 (M.S. 918-1392) 

  Coson Hanedanı–대조선국(M.S. 1392-1897) 

  Kore İmparatorluğu –대한제국 (1897-1910) 

  Kore Cumhuriyeti –대한민국 (1948) (Kyung, 2018, s. 7). 

Üç Krallık Döneminden önce kurulduğu kayıt altına alınan Go-Coson [Eski Coson 

(고조선) ?–M.Ö. 108]‘un tam olarak ne zaman kurulduğuna dair kesin bir bilgi yoktur. 

Ancak Go-Coson’un başlangıcı ve gelişim süreciyle ilgili çeşitli teoriler mevcuttur. Ne 

mutlu ki, M.Ö. 7. yüzyılda yazılmış bir Çin kitabı olan “Gwanja (관자)”, Go-Coson’un, 

Qi’den 8000 li birim (3.200 km’ye eşit bir mesafe) uzaklıkta bulunduğunu anlatmaktadır. 

Bu kitaba göre Go-Coson’un en azından M.Ö. 7.y.y öncesinde kurulduğunu varsayabiliriz 



 

35 

(Kim & Shin, 2014, s. 29). Komşu ülke olan Han Hanedanlığı’nın istila ve işgallerine 

dayanamayan Go-Coson, M.Ö. 108 yılında yıkılmıştır. 

Üç Krallık Dönemi olarak adlandırılan dönemde yükselen üç krallık, Mançurya’nın 

güneyinde ve Kore’nin kuzeyinde yer alan Goguryo, Han Nehri bölgesindeki Bekce ve 

Kore’nin güneyinde kurulmuş olan Şilla, bu döneme ismini veren krallıklardır (Akat, 

2019, s. 12). Ayrıca Budizm, bu dönemde Çin üzerinden Kore’ye tanıtılmıştır. Sundo adlı 

Budist bir rahip, Budist kutsal yazılarını ve Buda resimlerini Goguryo Krallığına 

getirmiştir. Başka bir Hintli Budist ise Bekce Krallığı’na tanıtmıştır. Budizm’i tanıyan bu 

iki krallık kendi dönemlerinde görkemli Budist tapınakları inşa etmeye başlamıştır 

(Magargle, 2019, s. 23).  

İlk başlarda, Şilla’nın üç krallık arasındaki konumu çevresel olmasına rağmen 4. ve 5. 

yüzyıllarda güçlenerek kayda değer şekilde büyümüştür. Şilla, büyüyen ekonomisi, 

genişleyen toprakları ve artan nüfusu ile birlikte hızla üç krallığın en güçlüsü haline 

gelmiştir. Zamanla güçlenen Şilla, Çin’in Tang Hanedanlığı ile bağımsız bir diplomatik 

ilişki kurarak  önce Bekce’yi (660) sonrasında da Goguryo’yu (668) hakimiyeti altına 

alarak Kore Yarımadası’nda Birleşik Şilla Krallığını (통일신) kurmuştur (Kim & Shin, 

2014, s. 30). Böylelikle Birleşik Şilla Krallığı, Kore Yarımadası’nın tamamına hükmeden 

ilk hanedanlık olma özelliği taşımaktadır. Şilla, o dönemde katı bir hiyerarşik sosyal 

sistemle yönetilmiştir. Bu yönetim altında soylu sınıf, köylü sınıfı ciddi anlamda 

sömürmeye başlamıştır. Kral Hyegong [혜공왕 (758-780)]’un 780’de öldürülmesiyle 

akrabalarından biri tahtı ele geçirmiştir. 779-798 yılları arasında artan taht kavgaları ve 

882’den sonra patlayan geniş çaplı ayaklanmalar ülkeyi geriletmiştir (Akat, 2019, s.19).  

Şilla’nın emri altına giren Goguryo ve Bekce halkları giderek güç kaybeden krallık 

içerisinde yeni bir arayışa girdikleri dönemde Taejo Wan Geon [Teco Van Gon- 

태조왕건(918-943)], 918 yılında Goryo Hanedanlığı’nın kurucusu olarak ortaya 

çıkmıştır (Oğuz, 2019, s. 23). Bu dönemde yapmış olduğu yenilikler ve gelişmelerden 

dolayı ölümünden sonra kendisine ‘Büyük Kurucu’ anlamındaki “Taejo” unvanı 

verilmiştir. 



 

36 

Goryo Hanedanlığı’nın Kore Yarımadası’nı tek bir krallık altında birleştirme çabaları 

nihayet sonuç verdi. Artık Kore Yarımadası, günümüzde Kore’ye ismini verecek Goryo 

Krallığı altında 1392’ye dek sürecek birliğini sağlamıştır. Bu birlik sırasında yabancı 

güçlerle de mücadele etmek zorunda kalmıştır. 933 yılında Kitanlar tarafından ilk kez 

saldırıya uğramış ve bunu takiben 1010, 1018 yıllarında da tekrar saldırıya maruz 

kalmıştır. Bu saldırılarda Goryo büyük bir zafer kazanarak Asya’nın doğusundaki 

varlığını ispatlamıştır (Oğuz, 2019, s. 25). 

Cengiz Han, çeşitli göçebe kabileleri bünyesinde birleştirdikten sonra 1206 yılında Moğol 

İmparatorluğunu kurmuştur. Daha sonra Moğolların tüm Avrasya’yı etkileyen bir güç 

haline gelmesiyle birlikte Goryo da Moğol istilalarından nasibini alan ülkeler arasına 

girmiştir. 40 yıl boyunca bu istilalara maruz kalan Goryo, umutsuzca direnmeyi sürdürdü 

ve sonunda Moğol egemenliği altında birleşen Avrasya ile birlikte bu nizamın bir parçası 

haline gelmiştir (Kim & Shin, 2014, s. 112). Ayrıca Goryo krallarına veya prenslerine 

Moğol kadınlarıyla evlenme şartının konulması, prenslerin bir süre saraylarından sürgün 

yaşaması, her yıl yüzlerce Koreli kadının Yuan saraylarına hizmetçi olarak veya başka 

amaçlarla zorla gönderilmesi Moğol hâkimiyetinde gerçekleşen bazı olaylardandır  

(Yılmaz, 2021, s. 38). Uzun bir süreci kapsayan bu istila döneminde iki topluluk da 

kültürel anlamda birbirinden etkilenmekten geri kalamamıştır. 

Moğol istilaları ile birlikte ülkenin içine girdiği durumdan kurtulması zor bir hal almaya 

başlamıştır. Neo-konfüçyanizm ideolojisiyle silahlanmış bir grup genç yeni reform 

hareketlerini hayal ederken diğer taraftan devletin verdiği yetki ile yeni ordular 

kurulmuştur. Bu orduların en önemli temsili, kuzeydoğu bölgesinde kayda değer başarılar 

elde ederek 1392 yılında tahta çıkışını ilan eden General Lee Seong-gye [İ Sonğ Gye-

이성계(1392-1398)]‘dir. Tahta çıkışından sonra hanedanlığını “Coson” olarak yeniden 

isimlendirmiştir. Yeni kurduğu hanedanlığa bu ismi vermesinin nedeni ise Go-Coson 

(Eski Coson) Hanedanlığı’nın gururlu bir ardılı olduğu ve tarihinin Çinlilerinki kadar 

uzun bir geçmişe sahip olduğunu göstermek istemesidir (Kim & Shin, 2014, ss. 134-135). 

General Lee, Coson Hanedanlığı’nın başkentini Hanyanğ (한양-günümüzde Seul)’a 

taşımış ve başkenti özel olarak inşa etmiştir. Coson, 1392 yılından 1910 yılına kadar 

babadan oğla geçen bir saltanat sistemi içerisinde toplamda 27 kral tarafından 



 

37 

yönetilmiştir. Kuruluşundan itibaren Çin ve kısıtlı olarak Japonya ile kurduğu ilişkiler 

dışında, özellikle Moğol istilalarının getirdiği etki ile birlikte kendisini soyutlayan bir 

siyaset uygulamıştır (Oğuz, 2019, ss. 24-25).  

Coson, kurulduğu günden itibaren birçok yenilik ve gelişmeler göstermiştir. En önemli 

yeniliklerden biri ise şüphesiz Hangıl (한글) adı verilen kore alfabesinin icat edilmesidir. 

4. Coson Kralı Seconğ [세종(1418-1450)], 1446’da ilan edilen Hun-Min-Jeong-Eun 

(Hunminconğ-ım-훈민정음) adı verilen ve “Halka Öğretilecek Düzgün Sesler” anlamına 

gelen kitap ile Kore alfabesini halka tanıtmıştır. Coson ve Çin dili ile arasındaki 

farklılıklardan sebep zorluk çeken halk, Kore dilinin Çince karakterlerden kurtarılmasıyla 

beraber rahata kavuşmuştur. Her ne kadar bazı bürokrat kesim tarafından hoş 

karşılanmasa ve Kral Secong’un ölümünden sonra Hangıl eğitimi veren kursları 

kapatsalar da, öğrenme ve kullanma kolaylığı sayesinde kullanıcıların sayısı hızla artmış 

ve 16. yüzyılın başlarından itibaren yeni harfler ülkede hâkim olmaya başlamıştır (Kim 

& Shin, 2014, ss. 144-145). Günümüzde Hangıl kullanılmaya devam edilse de Çince 

karakterlerden oluşan Hanca (한자) 5 yazı sisteminden tamamen vazgeçilememiştir. 

Birçok Korece kelimenin kökeni Hanca’ya dayandığı için okullarda hala Hanca dersleri 

verilmektedir. Buna karşın birçok tarihi eser ve edebi eser Hanca ile yazıldığından bu 

eserleri okuyabilmek için Hanca bilmek gerekmektedir.  

Coson,  ülke içindeki problemlerle uğraşırken Japonya kendi içinde bütünlüğünü 

sağlamış ve güçlenmişti. Çin’e ulaşma hedefinde olan Japonya, Coson ile ittifak kurmak 

istese de Çin ile iyi ilişkiler sürdüren Coson buna razı olmamıştır. Japonya ise kararından 

vazgeçmemiş ve 1592 yılı ilkbaharında yaklaşık 200 bin Japon askeri ile güneyden Busan 

sahiline ulaşarak savaş başlatıştır. Çin takvimine göre “İmcin” yılında olduğu için “İmcin 

Savaşı” adı verilen bu saldırıda Coson askerleri hazırlıksız yakalanmıştır. Japonya’nın 

amacının Çin’e ulaşmak olduğunu bilen Çin hükümeti, Coson’a asker yardımında 

bulunmuştur. Deniz kuvvetleri komutanı Yi Sun-sin (İ Sun Şin-이순신), Japon 

donanmasını denizde ağır yenilgilere uğratmıştır. Japonya, aldığı ağır yenilgiler ve 

                                                 

5 Çin yazı karakterlerine Korecede verilen ad. 



 

38 

hastalıklar yüzünden geri çekilmek zorunda kalmıştır. Fakat ilk istilası başarısızlıkla 

sonuçlanan Japonya, hırsından vazgeçmeyerek 1596’da (bazı kaynaklarda 1597 olarak da 

geçer) Coson’a gönderdiği 140 bin askerle ikinci istilasını başlatmıştır. İkinci istilada 

Coson daha da güçlenmiş ve Çin’in yardımını da almıştır. Ancak bu istila sırasında Japon 

generali Toyotomi’nin ani ölümüyle ikinci istilada başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Coson, 

her ne kadar Japon güçlerini topraklarından temizlemeyi başarsa da, büyük darbeler 

almaktan kurtulamamıştır. Japonlar tarafından tüm köyleri yıkılmış, sanat eserleri 

çalınmış, tarihsel yapılar yerle bir edilmiş ve seramik ustaları rehin alınmıştır (Akat, 2019, 

s. 29). Yedi yıl boyunca süren savaş, sonunda galibiyetle sonuçlanmıştır. Savaş sırasında, 

Coson nüfusunun yaşadığı korku yıllarca devam etmiştir. Ailelerini kaybettiler, 

yiyeceksiz kaldılar ve gidecek hiçbir yerleri kalmamıştı. Bu yüzden savaş esnasında 

kuzeye kaçan kralı ve yardımcılarını asla affetmediler. Bu istilalar sonucunda 

nüfusun %20’si hayatını kaybetmiştir. Coson halkı, kendilerine bu zorluğu yaşatan 

Japonlara karşı nefret beslemeye başlamıştır. Yıllarca süren savaşı ve Kore toplumu 

üzerindeki izlerini Seong ve Jin (2017), şu şekilde aktarmaktadır: 

Kore uygarlığı adeta yok edildi. Krallarının mezarları dahi tacir edildi ve soyuldu. Savaş 

Kore’yi harabeye çevirdi ve büyük bir yıkıma yol açtı. O zamandan beri Koreliler, 

Japonlara karşı düşmanlık beslemeye başladılar. Bugün bile Kore’de anıtlar ve bu ‘Yedi 

yıl Savaşları’nın korkunçluğunu anlatan edebi eserler bulunmaktadır. Yedi yıl süren bu 

savaşlar dünyanın şahit olduğu sebepsiz yere başlatılmış en acımasız savaşlardan biridir 

(ss.  231-232). 

Kuzeyden gelen tehdit ise, bir dönem Coson’a yardım göndermek isteyen Jurchen’in 

kendi kabilelerini birleştirdikten sonra Mançurya’da iktidara gelmesiyle başlamıştır. 

1616’da  “ Yeni Jin” i kurmasının ardından (1636’dan itibaren Qing) hem Coson hem de 

Ming için o güne kadarki en büyük tehdide dönüşmüştür. 1627’de Yeni Jin, Coson 

topraklarındaki ilk istilasını başlattı ve 1636’da ise çok sayıda askerle ikinci istilasını 

gerçekleştirmiştir. Sonuç olarak Coson Qing’e teslim oldu ve belirli bir süre ona bağlı 

şekilde varlığını sürdürmek zorunda kalmıştır (Kim &Shin, 2014, ss. 164-165). 

17. yüzyılın sonlarında Coson Hanedanlığı’nda nüfus artışı yaşanmasıyla birlikte zaten 

az olan tarım alanının yetersiz kalması sonucunda halk kıtlık ile boğuşmaya başlamıştır. 

Böyle bir dönemde Qing ile diplomatik ilişkiler geliştirilmeye başlanmıştır. Bunun 



 

39 

sonucunda ticaret gelişme gösterdi ve Japonya ile sınıra yakın yerlerde pazarlar kurulmuş,  

karşılıklı alışverişe başlanmıştır. Ticaret artarken toplumun bakış açısı da zamanla 

değişmeye başlamıştır Batıdan bir şeyler öğrenmeyi reddeden Coson’un, olumlu 

gelişmeler karşısında fikri değişmiştir. Qing’e ve diğer ülkelere gönderilen heyetlerin 

sayısında artış yaşanmış ve yabancı ülkelere gönderilen heyetler sayesinde Coson farklı 

çalışmalar ve dinlerle de tanışmıştır. Bunun sonunda zamanla Batılıların yapmış olduğu 

haritalara, çeşitli bilimlere ve dini kitaplara ilgisi artmıştır. Ülkede ticaret, verim ve 

refahın artması, beraberinde Coson’un Batı öğretilerine olumlu bakmasına olanak 

sağlamıştır (Akat, 2019, s. 32). Coson’un yeni fikir ve akımlara karşı gösterdiği ilgi, 

Batılılardan öğrendiği Hıristiyanlığı da benimsemesine yardımcı olmuştur. 

19. yüzyıla gelindiğinde Coson, modernleşmek ve Batılı güçler tarafından karışılmak 

istemediğinden, yabancı güçlerle eşit olmayan antlaşmaları imzalamaya zorlanmıştır. 

1895 yılında İmparatoriçe Myongsong'a düzenlenen suikastın ardından 1894-1895 

“Donghak Köylü Ayaklanması” ve 1894-1896 yılları arasında “Gabo Reformları” ile 

modernleşme için kısa ama hızlı bir dönem oluşmuştur. Birinci Çin-Japon Savaşı'nın 

ardından Kral Gocong 1897'de Qing Hanedanı'na bağlığını sona erdirerek Kore 

İmparatorluğu'nu ilan etmiştir. Ancak 1905 Rus-Japon Savaşı'nın ardından Kore 

İmparatorluğu, önce Japonya'nın himayesine girmiş ve ardından 1910'da Japonya-Kore 

İlhak Antlaşması'yla tamamen Japonya'ya ilhak edilmiştir. Japonya’nın Kore’ye vali 

atamasıyla birlikte yönetimde de başa geçmeye başlamıştır. Japoncanın resmi dil ilan 

edilmesi, okullarda Japonca eğitim verilmesi ve hatta toprakların Japonlara satılmasına 

varana kadar çeşitli asimilasyon politikaları uygulanmıştır. Tüm bu kısıtlamalar 

sonucunda halk ayaklanmış ve Gocong'un ölümünün ardından 1 Mart 1919'da Japon 

yönetimine karşı 1 Mart Hareketi ortaya çıkmıştır 

II. Dünya Savaşı sonrasında Japonya’nın teslim olmasıyla birlikte Kore’deki yönetimini 

geri çekmek zorunda kalmıştır. Bağımsız bir ülke hayalini kuran Koreliler ne yazık ki bir 

süre daha dış güçlere bağımlı olmuşlardır. 1945'te kuzeyde Sovyetler Birliğinin güneyde 

ise ABD’nin etkisinde kalmıştır. İki tarafta tek bir hükümetin kurulması konusunda 

anlaşamamaları ve yarımadanın diğer tarafın hâkimiyetine geçmesini istemediğinden 

Kore için uluslararası müdahale kaçınılmaz hale gelmiştir. Uluslararası kamuoyu, basit 

bir şekilde 38. paraleli sınır olarak çizer ve paralelin kuzeyini Sovyet Rusların, güneyini 



 

40 

ise Amerika’nın hâkimiyetine teslim eder (Sev, 2019, s. 53). 1950 yılında Kuzey Kore'nin 

girişimiyle birlikte iki ülke arasında “Kore Savaşı” patlak verir. Aynı milletten olan iki 

farklı devletin birbirleri ile olan bu savaşı, üç yıl boyunca sürmüş ve büyük bir zararlara 

yol açmıştır. Üç yılın sonunda 1953’ de bir ateşkesle sona eren savaşta 38. enlem sınır 

olarak kabul edilmiş ve iki devletinde toprak bütünlüğünde bir değişim olmamıştır (Kim 

& Shin, 2014, ss. 282-289). Ateşkes sonrası DMZ (Demilitarized Zone- Askerden 

Arındırılmış Bölge) sınır bölgesi oluşturulmuştur. Günümüzde bu bölge, barış 

umutlarının yeşerdiği ortak bir alan olarak iki ülke için önemini korumaktadır. 

1988 Olimpiyatları, Güney Kore'nin kendisini dünyaya bir ülke olarak göstermesine 

yardımcı olsa da demokrasi ile henüz tanışmış olan Güney Kore, o dönemlerde hâlâ 

deneyimsiz bir ülkeydi. Bunun beraberinde 2002 yılında Güney Kore ile Japonya,  Dünya 

Kupası'na birlikte ev sahipliği yapmış, böylece Güney Kore bir kez daha dünyanın ilgisini 

üzerinde toplamayı başarmıştır (Söylemez, 2021, ss. 51-52). Bu gelişmelerden sonra Kore, 

hem teknoloji ürünlerini hem de kültür ürünlerini tüm dünyaya ihraç eden bir ülke olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Geçmişte yaşadığı Japon istila dönemi, Kore Savaşı, kıtlık, 

ekonomik kriz vb. bütün olumsuzluklara rağmen kısa sürede gelişmiş ülkeler arasına 

adını yazdıran nadir bir ülkedir Kore.  

2.1.2. Kore Kültürüne Genel Bir Bakış 

Kore’nin geçmiş tarihini anlatırken Kore’nin daima dış etkilere kapalı bir şekilde 

yaşamaya çalıştığı belirtilmiştir. Bu yüzden kültürel açıdan bakıldığında, Kore 

kültürünün de Kore’nin tarihi kadar eskiye dayandığını söyleyebiliriz. Bunun en önemli 

etkenlerinden birisi ise Korelilerin göçebe bir yaşam sürmeyip, yüzyıllar boyunca aynı 

yarımada üzerinde varlığını devam ettirmesidir. Fakat bulunduğu konum itibari ile 

istilalara açık bir duruma gelmiş ve zamanla başka kültürlerin etkisi altında yaşamaya 

mecbur kalmıştır.  

Kültürü tanımlayan unsurların başında dil gelmektedir. Nitekim dil, kültürün gelecek 

nesillere aktarılmasında önemli bir yere sahiptir. Bu bağlamda, Kore kültürünü dil 

açısından incelediğimizde, başka kültürlerin etkisi altında olduğunu görebiliriz. Coğrafi 

konumu itibariyle Çin kültürü ve Japon kültürü ile sürekli bir etkileşim halinde yaşamıştır. 

Bu etkileşimin en somut örneği ise kullanılan yazı dilidir. Koreliler 15. yüzyıla kadar 



 

41 

Çince karakterleri kullanmak zorunda kalmıştır (Altundağ, 2012, s. 56). Çince karakterler, 

öğrenim zorluğu nedeniyle sadece üst tabaka insanlar tarafından kullanılmış ve 

dolayısıyla okuryazar oranına da etki etmiştir.  Günümüzde Koreliler Çince karakterleri 

kullanmıyor olsa da Çince kökenli kelimeler sıklıkla kullanılmaktadır. Korecedeki 

kelimelerin yaklaşık %70’i Çince kökenli kelimelerden oluşmaktadır. Bu yüzden Korece 

öğreniminde de Çince karakterlerin yeri çok önemlidir.  

1910 yılından 1945 yılına kadar süren Japon sömürge dönemi ise Kore diline yapılan en 

büyük sömürge hareketidir. Kore dilinin kullanımın yasaklanması, Korelilere Japon 

soyadı verilmesi, birçok gazete ve dergilerin kapatılması ve mevcut olanların da Japonca 

yayın yapmaya zorlayarak Kore kültürü yok edilmeye çalışılmıştır (Köroğlu Türközü, 

2017, s. 7). Bu şekilde gerçekleştirilen asimilasyon politikaları en büyük darbeyi Kore 

diline vermiştir. Çünkü dil, kültürel değerlerin oluşturulması ve aktarılmasında son derece 

önemli bir yere sahiptir. Bu yüzdendir ki Japon sömürge döneminde, Japon politikalarına 

karşı gelmek adına Kore dilinin desteklenmesi ve Kore dilinin ülke çapında yaygın olarak 

kullanılması için ‘Kore Dili Hareketi’  oluşturulmuştur. “ Hangıl Günü “ de bu dönemde 

ortaya çıkmış ve Kore dilinin korunması açısından önemli bir gündür (Türközü vd., 2014, 

s. 252).  Korelilerin kültürleri tanımlarken dillerine verdiği önemi özel olarak kutladıkları 

bu günden de anlayabiliriz. Hangıl olarak adlandırılan Kore alfabesinin oluşturulmasını 

ve halka tanıtılmasını sağlayan Kral Secong’un heykelinin en kalabalık caddeye dikilmesi 

ve kurulan dil enstitülerine Kral Secong’un adının verilmesi, Koreliler için Kore dilinin 

ne kadar önemli olduğunu gösteren bazı örneklerdir (Üçüncü, 2017, s. 14). 

Kore kültürünün şekillenmesinde bir diğer önemli etken ise din faktörüdür. Kore’nin dini 

yapısı sürekli olarak değişiklik göstermiştir. Şamanizm, Korede tarih öncesi çağlardan 

itibaren varlığı sürdürmüş, bu sebeple Kore’nin geleneksel dini olarak 

nitelendirilmektedir. Ne zaman ve nerede ortaya çıktığı bilinmediği için Kore’ye girişinin 

de nasıl olduğu bilinmemektedir. Kore’nin Budizm ile tanışması Goguryo Krallığı 

döneminde Çin’e giden keşiş Sundo sayesinde olmuştur. Birleşik Şilla döneminde ise 

resmi din ilan edilmiştir. Konfüçyüsçülük’ün ise Üç Krallık Döneminde ülkeye girdiği 

varsayılmaktadır ve Coson Krallığı döneminin resmi dini haline gelmiştir. Hıristiyanlık 

ise 18. Yüzyılda Coson Krallığı döneminde misyonerler tarafından Kore’ye tanıtılmış ve 

mezheplerinden en yaygın olanları ise Katoliklik ve Protestanlıktır (Türközü vd., 2014, s. 



 

42 

160-169).  Kore’nin din ve inanç yapındaki bu renklilik, kültürünü de renkli hale 

getirmiştir. Dinlerin Kore kültürüne sağladığı bu çeşitliliğe kısaca değinmek faydalı 

olacaktır. 

Kore yarımadasında Şamanizm, arkaik dönemden beri (M.Ö. 1000) görülmeye 

başlanmıştır (Magargle, 2019, s. 25). Şamanizm, Kore halkının dini inanışlarının temel 

taşı olması yönünden çok önemli bir yere sahiptir. Doğadaki her nesnenin bir ruhu 

olduğuna inanan Şamanizm, temelde sihir ve büyüye dayanır. Koreliler sanayileşme 

etkisine girmeden önce kırsal kesimde yaşayan ve tarımcılıkla ile uğraşan bir topluluktu. 

Yaşamlarını tarım ile sağlayan Koreliler için doğa son derece önemliydi ve bu yüzden 

doğa ile uyum içinde yaşama düşüncesi ortaya çıkmıştır (Türközü vd., 2014, s. 160). 

Şamanlığın temelinde de insan ve doğanın birlik ve beraberliği ve de uyumu düşüncesi 

yer almaktadır (Karakuş Harmancı, 2020, s. 47). Okay (1996, s. 31)’a göre Şamanizm, 

"eski destanları ve efsaneleri koruyan, bunları halk şarkıları ve dansları aracılığı ile 

günümüz Kore'sindeki çağdaş yaşama taşıyan ve bunları icra eden bir inanç sistemidir. 

Kore kültürünün bozulmadan korunabilmesi, büyük ölçüde Şamanizm’e borçludur” der. 

Kore kültürünün temelini oluşturan Şamanizm, halk geleneklerinin bir parçası olarak 

işlev görmektedir. Geleneksel danslarından halk şarkılarına, çalgı aletlerinden giyim 

kuşamdaki renk seçimlerine kadar birçok alanda Şamanizm etkisi görülmektedir 

(Karakuş Harmancı, 2020, s. 35). 

Budizm, Kore toplumunu ve Kore kültürünü etkileyen başlıca dinler arasındadır. Bir 

inanç sistemi olmakla birlikte Kore toplumunun kültürel açıdan şekillenmesine de katkı 

sağlamıştır. Korelilerin yaşantısını büyük ölçüde etkileyen Budizm, sadece etkileyen taraf 

olmamış, aynı zamanda yayıldığı bölgelerdeki kültürden de etkilenmiştir. Kore kültürü 

ve Kore toplumunun sosyal yaşantısının etkisi ile Kore Budizm’i ortaya çıkmıştır 

(Türközü & Kopar, 2021, s. 66). Budizm inancında dünyadaki bütün canlıların 

birbirleriyle ilişkili olduğu düşüncesi yer almaktadır. Bu yüzden Koreliler de kendi 

aralarında bir bağ olduğunu düşünmektedir. Bu bağı korumak adına insan ilişkilerine 

büyük önem verilmektedir. Ay takvimine göre 4. ayın 8. gününde Buda’nın Doğum Günü 

kutlanmaktadır. Kore kültüründe yer etmiş bu kutlama, günümüzde halen varlığını 

sürdürmekte ve hatta o gün resmi tatil ilan edilmektedir. Budizm’in ibadet yeri olan 

tapınaklar ise Kore kültüründe önemli bir yere sahiptir. Özellikle Gyeongju (Gyonğcu-



 

43 

경주)’da bulunana Bulguk Tapınağı (불국사), 1995 yılında Unesco Dünya Kültür Mirası 

listesine katılmıştır (Türközü vd., 2014, s. 163). Şilla Krallığı döneminde inşa edilen bu 

tapınak, dönemin en büyük tapınağı olarak bilinmektedir. Yine Kore’deki birçok ünlü 

tapınak ve Budizm’in kültürel hazineleri,  bu dönemde yapılmıştır (Kim & Shin, 2014, 

ss. 81-83). Japon sömürge döneminde Budizm ve Budist rahiplere baskılar artmış ve 

Batı’dan gelen Hıristiyanlık sonrası Budizm’in etkisi azalmıştır. İlerleyen dönemlerde 

Budizm, inanç sistemi özelliğini kaybetmiş, kültürel ve geleneksel özelliklerini devam 

ettirmiştir (Yılmaz, 2021, s. 49). 

Konfüçyanizm, ilk olarak Çin’de bir düşünce sistemi olarak ortaya çıkmış, zamanla bir 

inanç sistemine dönüşmüştür. Bu inanç sisteminde temelde bireyden başlar ve aile 

kurumunu, toplumu her yönüyle düzgün hale getirmeyi amaçlamaktadır (Türközü vd., 

2014 s. 165). Buradan yola çıkarak, Konfüçyanizm’in sosyal hayatı düzene koyan 

değerler bütünü olduğunu söyleyebiliriz. Magargle (2019), Konfüçyanizm’in Koreliler 

üzerindeki etkisini şu şekilde ifade etmiştir: 

Konfüçyüsçülük, Korelilerin sosyal ahlakını belirleyen bir dindir. Koreliler belli bir inanç 

sistemine dâhil olsun ya da olmasın sosyal yaşamlarında mutlaka Konfüçyüs öğretilerini takip 

ederler. Hatta toplumsal yaşamda Konfüçyüsçülük öğretilerine o kadar çok alışmışlardır ki bunu 

uyguladıklarının farkında bile değillerdir. Çok çalışkan olmaları, aile içinde anne ve babalarına 

bağlılıkları, şirkete bağlılıkları buna örnek olarak gösterilebilir (s. 20) 

Kore toplumu için Konfüçyanizm’in üç büyük anlamı vardır. Bunların ilki, günümüze 

kadar devam eden geleneksel törenlerdir. Atalara tapınma törenleri,  düğün ve cenaze 

törenlerin Konfüçyanizm’in etkisini gösterdiği bazı törenlerdir. İkincisi, Konfüçyanizm 

saygıya aşırı önem vermesidir.  Bundan dolayı, kendinden yaşça büyük kişiye saygı 

göstermek Kore kültüründe önemli bir yere sahiptir. Son olarak ise, Konfüçyanizm’in 

Kore toplumuna bıraktığı kültürel miraslar yer almaktadır. Çandog Sarayı, Congmyo 

Kraliyet mezarı ve tapınağı gibi eserler Konfüçyüsçülüğün Kore topluma bıraktığı 

kültürel miraslardan bazılarıdır ( Türközü vd., 2014, ss. 165-166). 

Hıristiyanlığın Kore’ye girişi misyonerler arayıcılığı ile gerçekleşmiştir. İlk olarak Coson 

Krallığı döneminde ülkeye girmiş fakat bu dönemde istediği etkiye ulaşamamıştır. 

Kore’de uzun yıllardır çok tanrıcılık ve putçuluk anlayışı hüküm sürmekteydi ve 



 

44 

Hıristiyanlığın tek tanrı anlayışı, Kore’nin Konfüçyanizm anlayışıyla gelen düzene ters 

düşmekteydi. Bu sebeple uzun bir süre misyonerlerin ülkedeki varlıkları hoş 

karşılanmamıştır (Yılmaz, 2021, s. 50). Ancak Japon Sömürge döneminde Batılılaşma 

hareketi ile birlikte Hıristiyanlık ivme kazanmıştır. Köroğlu (2009, s. 18), bu dönemde 

modernleşme yolunda ilerlenmeye zorlanan Kore halkının, kendi geleneklerinden 

koparıldığını, kültürel ve dini anlamda yeniliklere mecbur bırakıldığını söylemektedir. 

Hıristiyanlık insanoğlunun itibari ile kadın ve erkek eşitliğini öğreterek Korelileri 

geleneksel kapalı düşüncesinden koparmaya çalışmıştır (Türközü vd., 2014, s. 168). Bu 

açıdan Hıristiyanlık Kore Yarımadası’na giriş yaptıktan sonra düşünsel olarak başlayan 

değişim, toplumsal ve siyasi olarak meydana gelen gelişmelerle yeniçağın başlamasına 

neden olmuştur (Oğuz, 2019, s. 247). 

Yukarıda bahsedilen dinler, Kore’de uzun yıllar varlığını sürdüren ve bu yüzden daha 

fazla etkileri görülen dinlerdir. Bahsi geçen dinler dışında Korelilerin inandıkları başka 

din ve mezheplerde bulunmaktadır (Taoizm, Shincheonji, Donghak Dini). Her din ve 

inanış kültürel anlamda Kore’ye yeni değerler katmış ve kültürünü zenginleştirmiştir. 

Kore yarımadası üzerinde günümüze dek varlığını sürdüren geleneksel unsurların 

birçoğunun bu dinsel çeşitliliğin bir sonucudur diyebiliriz. Ülkede din özgürlüğü olması 

da bu renkliliğe etki eden bir başka önemli unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. 

2.1.3. Kore’de Çokkültürlülük 

Küreselleşen dünya ile birliktebilgi, iletişim ve teknolojilerinin gelişim hızının artması ve 

birden fazla kültürlerin bir arada yaşamaya başlaması, çokkültürlülük kavramının da hızla 

ivme kazanmasına neden olmuştur. Bu yüzden küresel bir sorun haline gelen 

çokkültürlülük olgusu, yakın bir tarihte Kore’yi de etkisi altına almıştır. 

Kore’nin geçmiş tarihine bakıldığında, başka ülkeler ile çok fazla ilişki içerisinde 

olmadığını söyleyebiliriz. Bu durumun değişmesine sebep olan en önemli faktör ise 

Kore’nin Japon sömürgesi altında olduğu dönemdir. Bu dönemde Japonlar Kore’nin hem 

modernleşmesine hem de Batılılaşmasına ön ayak olmuştur. Gelişen sanayi, sömürge 

yönetimi ve tüketim kültürünün Kore’de yaygınlaşmasına sebep olmuştur. Batı tarzı 

kıyafetler, sinema, ses kayıt teknolojileri, dergiler ve alışveriş merkezleri gibi unsurlar 

Korelilerin hayatına girmiştir. Bu dönemde yaşanan kalkınma, oldukça karmaşık bir 



 

45 

tabiata sahiptir: Zira Japonlaşma, Batılılaşma ve Korelileşme üç koldan aynı anda 

ilerlemiştir (Söylemez, 2021, s. 16). Bu dönemde ülkeye giren değişiklikler sayesinde 

Kore, kültürel anlamda canlılık kazanmaya başlamış ve kendi bünyesinde de değişimler 

yaşamıştır. Bu değişikliklerin başında da “Hallyu (Kore Dalgası) “ gelmektedir.  Kore’nin 

yeni kültürel trendlerini tanımlamak için kullanılan bu terim, Kore filmleri (K-Film), 

Kore dizileri (K-Drama) ve Kore müziğini (K-Pop) kapsamaktadır. Sadece bu alanlarda 

değil yemekleri, teknolojik marketleri, bilgisayar oyunları, kozmetik ürünleri vb. 

alanlarda da gelişim göstermiştir. 1990’lı yılların yarısından itibaren Kore’nin popüler 

kültürel ürünleri olan bu alanlar dünya genelinde tanınmaya başlanmıştır.  

Yoo’ya (2019) göre Kore Akımı olarak da ifade ettiğimiz ‘Hallyu’nun gelişim süreci üç 

döneme ayrılmaktadır: 

Hallyu’nun 1997’den 2000’li yılların başına kadar olan ilk dönemi, akımın Kore dizisi ve Kore 

müziği merkezinde Çin, Tayvan ve Vietnam’da ortaya çıkışını ifade etmektedir. İkinci dönem 

olarak, 2000’lerin başında dizi, müzik, film ve diğer yan ürünlerle tüm dünyada ivme kazanan 

‘Hallyu’nun etkisi, Türkiye’de üçüncü döneme denk gelen 2000’li yılların ortası ve sonrasında 

artmıştır (s. 22). 

Kore, 1997 yılından itibaren demokratikleşme sürecine girmiştir. Bu süreçte önemli 

politikalardan birisi de kültür ürünleri olmuştur. Kültür ürünleri bir kalkınma aracı olarak 

görülmüş ve yaratıcı endüstriler bağlamında değerlendirmeye alınmıştır (Toprak & 

Ökmen, 2022, s. 29). Geliştirilen bu kültürel ürünler, ülkelerin birbirleriyle etkileşime 

girmesinde ve Kore kültürünün tanınmasına ön ayak olmuştur. Ayrıca kültür ürünlerinin 

ticari alanda pazarlaması yapılarak ekonomik açıdan katkı da sağlamıştır. Kore’nin 

ekonomik anlamda büyümesi, elbette başta sanayi olmak üzere teknoloji ve kültürel 

ürünlerin pazarlanmasına bağlıdır diyebiliriz. Günümüzde ise küreselleşmenin etkisiyle 

birlikte, bir topluma ait kültürün başka kültürlere aktarılması oldukça kolay hale gelmiştir. 

Kore,  son dönemlerde bu alanda adından sıklıkla söz edilen bir ülkedir. Elbette Kore’nin 

kültürel olarak bu kadar tanınması, Kore’ye hayranlık duyarak çeşitli yollarla Kore’de 

yaşamayı hedefleyen insanların artmasına ve çokkültürlülük olgusunun oluşmasına sebep 

olmuştur.   

Han (2007)’a göre Kore, uzun zamandır homojen kültür ve nüfusa sahip olmasıyla, etnik 

olarak homojen bir devlet olarak kabul edilmektedir. Kymlicka'nın (1998) yirmi yıllık 



 

46 

"İzlanda ve Güney Kore dışında bugün çoğu ülke kültürel olarak çeşitlidir" ifadesinde 

yansıtıldığı gibi o zamanlar Güney Kore etnik ve kültürel olarak homojen bir toplum 

olarak anılmaktaydı. O kadar ki, Korelilere homojen bir toplum oldukları ilkokul çağında 

öğretilmeye başlanılmaktadır. Kore diasporası, 5.000 yıllık safkan geçmişine sahip 

olduğunu iddia eden bir toplum olarak 1.300 yılı aşkın bir süredir yapım aşamasındadır. 

1990'lardan önce Kore'deki tek önemli kalıcı yabancı nüfus, 1882'de Kore ve Çin arasında 

imzalanan ve Çinli tüccarların toprak sahibi olmasına ve kiralamasına izin veren ticaret 

anlaşmasıyla Kore'ye gelen ‘Hwagyo (화교)’ olarak bilinen Tayvan vatandaşlarıydı. 

Bununla birlikte Japonya ve Çin arasındaki orta yol olarak çeşitli işgalci güçlerin Kore 

popülasyonunda da genetik kod bırakması muhtemeldir (Dickey, 2014, s. 186). 

Güney Kore ulusal ahlakı, güçlü bir etnik köken ve ırk saflığı duygusuna sahip 

milliyetçiliktir. Koreliler için tek kültürlü, tek etnik ve tek dilli olmak, ulusal kimlik 

olarak tanımlanan “Koreliliği” oluşturan en önemli faktör olarak görülmektedir. Kore 

milliyetçiliği, özellikle Japonya'nın 30 yıllık sömürgeleştirmesinden ve ülkeyi bölen Kore 

Savaşı'ndan sonra Kore gururunun, bağımsızlığının, özgürlüğünün ve birlikteliğinin bir 

sembolü haline gelmiştir. Kore milliyetçiliği, sosyal uyumu güçlendirmek ve ekonomik 

kalkınmayı ilerletmek için etkili bir ideolojik araç olarak uzun yıllar varlığını 

sürdürmüştür (Hong & Halvorsen, 2014, s. 255). Benzer şekilde Olneck (2011, s. 676), 

“Kore'nin tarihsel olarak etnik açıdan homojen olduğuna inanmak ve buna eşlik eden 

Kore kültürünün farklılığına ve üstünlüğüne inanmak, kurumsallaşmış bir değer olan ve 

açıkça aktarılan hâkim bir etnik milliyetçiliği oluşturmuştur” der. 

Etnik soydaki saflık kavramı, Kore halkının tarihsel kimliğinde uzun süredir önemli bir 

rol oynamıştır. Ulusun geçmişine ilişkin bu kültürel etki, modern Güney Kore 

toplumunda devam eden Koreliliğin biyolojik bir gereklilik olduğu algısını yaratmıştır 

(Ghazarian, 2018, s. 18). Ne var ki küreselleşen dünyada ortak bir paydada buluşmak 

artık imkânsız hale gelmiştir. Tek bir dilin konuşulması, tek bir inanışın hâkim olması ya 

da tek bir kültürün benimsenmesi gibi tüm farklılıkların ortadan kalkması söz konusu dahi 

olamaz. Kymlicka’nın ifadesiyle, “Bugün çoğu ülke kültürel bakımdan çeşitlilik gösterir. 

Son tahminlere göre dünyadaki 184 bağımsız devlet, bünyesinde 600 yaşayan dil grubu 

ve 5.000 etnik grup barındırmaktadır. Çok az ülkede, yurttaşların aynı dili konuştukları 

ve aynı etnik-ulusal gruba ait oldukları söylenebilir” (Kymlicka, 2020, s. 26). Bu yargı 



 

47 

şüphesiz Kore toplumu içinde geçerlidir. Homojen bir toplum özelliği taşıyan Kore, 1990 

sonrası dönemde artan göçlerle birlikte heterojenleşerek kültürünün yeniden 

yapılanmasına ve “öteki” ile var olmaya, homojenlik iddiaları yerine çokkültürlülük 

“damunhwa (다문화)” gibi farklı söylemleri içine alan heterojen birlikteliklere doğru yol 

almaya başlamıştır (Üçüncü, 2017, s. 13). Örneğin; 2007 yılına kadar Kore ulusal 

müfredat komitesi, tarih ders kitaplarından “Danil-Minjok (단일민족-tek etnik köken)” 

vurgusunu kaldırmak için ulusal müfredatı revize etmiştir. Geçmişte milliyetçilik anlayışı, 

yabancı etkiler karşısında Kore'ye iyi hizmet etse de günümüzde bazı zorluklara yol açtığı 

görülmektedir. Birçok yabancı için ulusal kimlik, etnik terimlerle ele alınmaya devam 

etmektedir. Başka bir etnik kökenden bir kişi Kore'de doğup büyümüş olsa bile, bazıları 

o kişiyi "gerçek" bir Koreli olarak görmeyebilir, bunun yerine o kişiyi diğer olarak 

işaretleyecek şekilde söz edebilir (Ghazarian, 2018, s. 18). Bu durum, yabancıların 

topluma katılmasını sağlayabilecek yeni düzenlemelerin Kore toplumu için gerekli 

olduğu da göstermektedir. Bir zamanlar etnik homojenliğiyle gurur duyan Kore, şimdi 

çok kültürlü bir toplum olmanın zorluklarıyla mücadele etmesi gerekmektedir.  

Kymlicka (1995), çokkültürlü toplumların türleri üç kategoride sınıflandırmıştır: 

İlk tip, Amerika Birleşik Devletleri, Kanada ve Avustralya'da görüldüğü gibi vatandaşların 

çoğunluğunun göçmenler veya onların soyundan geldiği toplumlardır. Bu sınıflandırmada 

çokkültürlülüğün kendisi ulus inşasının veya vatandaşlık ilkesinin temeli olmuştur. İkinci tip, 

çeşitli etnik grupların tek bir modern devlete entegre edilmesiyle oluşturulan toplumları içerir. 

Çin ve Brezilya bu sınıflandırmaya örnek verilebilir. Bu kategoride etnik gruplar, modern devletin 

yaratılmasından önce belirli bir yerelliğe dayanan ayrı bir tarihe sahiptir. Üçüncü tipte, Almanya, 

Fransa veya İsviçre örneğinde olduğu gibi etnik olarak nispeten homojen bir toplumda 

göçmenlerin artması nedeniyle çokkültürlülük gerekli bir politika oluşturmasıdır. Bu sınıfta iş ve 

evlilik, göçün başlıca nedenleridir, ancak Çin mahalleleri gibi ayrı etnik topluluk oluşumları hala 

yaygındır (ss. 13-14) 

Peki, bu sınıflandırmada Kore hangi gruba giriyor? Yüzeysel olarak bakıldığında Kore, 

üçüncü sınıf olarak görülebilir, ancak özünde bu gruptan önemli ölçüde farklıdır. Bu 

farklılıkların birincisi, Almanya, Fransa ve İsviçre'deki göç, İslam ve Hıristiyanlık gibi 

farklı medeniyetlerin çatışması konusunu gündeme getirirken Kore örneğinde, medeniyet 

sorunu sular altında kalmış gibi görünüyor. Asya ülkeleri tek bir medeniyet olmaktan 



 

48 

uzak olsalar da, farklı medeniyetler yerine “Asya kültürleri” olarak tanınmaktadırlar. 

Oryantalizm fikri, homojen bir "Doğu Uygarlığı"nın yanlış algılanmasında saklıdır. Bu 

durum, Kore’nin çokkültürlü yapısında, diğer devletlerden farklı bir tutum sergilediğini 

gösterir. İkinci ve en önemli farklılık ise, Kore’de göç eden kişi ailesiyle birlikte değil, 

bireysel bir erkek veya kadın olarak göç etmektedir. Böylece ayrı bir etnik grup 

oluşturmak yerine farklı kültürden birey  -genellikle kadın- belirli bir aileye ve kültürüne 

yerleştirilir. Başka bir deyişle, farklı kültürler arasındaki çarpışma, çatışma veya uyum, 

büyük ölçüde bir aile içinde çözülmesi gereken bir görevdir. Bu çok kültürlülüğün tuhaf 

bir türü olarak karşılanmaktadır (Yang, 2011, ss. 55-65) 

Güney Kore için çokkültürlülük, Batı'ya kıyasla oldukça yeni bir olgudur. Ahn(2013)’a 

göre Kore’de çokkültürlülük terimi, ilk olarak 1992 yılında bir dergi makalesinde 

kullanılmıştır. Çokkültürlülük tabirinin ilk olarak 90'lı yılların başında kullanıldığı 

doğrudur ancak makalenin içeriğinden de anlaşılacağı üzere 'kısa dünya haberleri' 

bölümünde, basit bir yabancı vakayı tanıtmak için kullanılmıştır. Bununla birlikte 

Korelilerin çokkültürlülüğü ‘kendi meseleleri’ olarak görmeye başlaması 2000’li yılların 

başında gerçekleşmiştir. Kısaca, çokkültürlülük terimi Güney Kore'de ilk kez 

tanıtıldığında, "kısa dünya haberleri" raporlarında yer almasına rağmen o dönemlerde 

çokkültürlülük, Kore toplumunu yansıtan bir özellik olarak görülmemekteydi. 

Ahn (2013), incelediği 275 dergi makalesinden yola çıkarak "çokkültürlülüğü" nasıl 

yorumlayacağına dair çeşitli söylemsel düzeylere sahip olduğunu dile getirmiş ve bunları 

çağrışımlarına göre üç farklı kategoride incelemiştir: 

İlk olarak, 'çok kültürlü', 'çok ırklı' anlamına gelir. İkincisi, mono kültürün aksine 'azınlık kültürü' 

anlamına gelir. Üçüncüsü, 'çeşitli' anlamına gelir. Bu üç söylemsel seviyenin her biri benzersizdir, 

ancak hepsi "çokkültürlülük" terimiyle karıştırılmıştır ve Kore'de "çokkültürlü toplum" veya 

"çokkültürlülük" söylemsel oluşumunu doğrudan etkilemektedir. Burada, her birini derinlemesine 

açıklamak gerekmektedir. Kore'de çokkültürlülük öncelikle 'ırk' kavramından geçer. Yani burada 

kültür ırk demektir. Birçok dergi makalesinin çokkültürlülük ve çok ırklı kavramları bir arada 

kullanması, çok kültürlülüğün Kore'de ırk kategorisi üzerinde çalıştığının bir örneğidir. Kore'nin 

tek ırklı bir ülke olarak düşünülmesi nedeniyle, cinsiyet ve sınıf gibi diğer kategorilere kıyasla ırk 

kategorisinin göz ardı edilmesi önemlidir. Kyung-Koo Han'ın gösterdiği gibi, uzun süredir etnik 

homojenliği ve milliyetçiliği doğallaştıran uygulamalar mevcuttur. Kore toplumu üzerine yapılan 

çalışmaların, ırkı kısaltarak temelde cinsiyet ve sınıfa dayalı olduğu, Batı toplumunun ise 



 

49 

toplumsal değişim ve çatışmalarını ırk/cinsiyet/sınıf çerçevesine göre açıkladığı doğrudur. Ancak 

artık ırk kategorisi Kore toplumunu analiz etmede geçerli hale gelmiştir, çünkü farklı kültürel, 

ırksal ve dinsel geçmişlere sahip pek çok grup Kore'ye gelmiş ve Kore toplumunu çeşitlendirmiştir. 

Çok kültürlülüğün ırk kategorisini benimsemesinin nedeni, bu fenomeni harekete geçiren bazı 

değişikliklerin ve olayların meydana gelmesidir. Kang, bu faktörleri şöyle açıklıyor: (1) göçmen 

işçilerin artması, (2) uluslararası evliliklerin artması ve (3) Kuzey Kore sığınmacıların artması. 

Sosyal bir sorun haline gelmeden önce Kore'de çok farklı türde yabancı ve göçmenlerin olduğu 

kesindir.O zamanlar Kore'nin ırksal sorunları olmasına rağmen, herhangi bir toplumsal ilgi 

göremedi çünkü iki ırk utanılacak bir durum olarak görülmekteydi. Bu nedenle, Kore'de ırk 

sorunlarının artık çok önemli bir sosyal gündem haline gelmesi özel bir öneme sahip, çünkü bu, 

Kore toplumunun ırksal ve etnik açıdan farklı olanlar hakkında belirli bir tür kolektif kaygıya 

sahip olduğu anlamına geliyor. Yani insanlar, bu yeni gelenlerin insanları etkileyebileceğini 

düşünüyor, hatta tek etnik bir ulus olduğumuz için Kore ulusal kimliğini tehdit edebileceğini 

düşünüyor. Bu nedenle, sahip olduğumuz Kore ulusal kimliğine zarar vermeden onları Kore 

toplumuna nasıl dâhil edeceğimiz önemli bir konu haline geliyor (ss. 103-104). 

Kore’de çokkültürlülük olgusu çok yakın bir tarihte ülkeye gelen göçler ilebaşlamıştır. 

Ancak bu durum, geçmiş dönemlerde başka kültürlerle etkileşime girmediği anlamına 

gelmemektedir. Kore yarımadası, bulunduğu konum itibariyle Japonya ve Çin ile sürekli 

etkileşim halinde olmuş ve iki ülke arasında köprü görevi görmüştür. Ayrıca sık sık 

istilaya uğramış ve bu istilalar sonucunda ülkeye yerleşen Çin ve Japon vatandaşlarına ev 

sahipliği yapmak zorunda kalmıştır. Kore’ye doğru gerçekleşen bu hareketlilik 

Anadolu’daki kadar çeşitlilik göstermemektedir. Bu nedenle de Kore’nin Avrupa, 

Ortadoğu ve Amerika gibi bölgelerde yaşayan toplumlara nazaran daha “saf bir ırk”, 

etnisite ve kültürle günümüze kadar ulaştığını söyleyebiliriz. Ancak hem küreselleşmenin 

etkilerinin tüm dünyada görülmeye başlanması hem de Kore’nin popüler kültüründe ve 

ekonomisinde gösterdiği başarısı ülkeye yönelik göçlerin artmasına neden olmuştur 

(Üçüncü, 2017, s. 18).  

Kim (2016), 50 yıldan fazla bir süredir Güney Kore'ye gelen yabancı uyrukluların 

çoğunluğunu misyonerler, Barış Şirket gönüllüleri, iş adamları, İngilizce öğretmenleri ve 

göçmen işçilerin oluşturduğunu aktarmaktadır. Bu durumun en önemli sebeplerinden 

birisi ve en önemlisi Kore’nin ekonomik anlamda gösterdiği gelişmedir. Diğer Güney 

Asya ülkelerine kıyasla Kore’nin ekonomik açıdan yüksek gelişmişlik düzeyine ulaşması, 

diğer ülkelerden ziyade Kore’nin göç edilecek rota olarak düşünülmesinde önemli bir 

etken haline gelmiştir. Kore Savaşı'nı takip eden yıllarda, Kore’nin etnik 



 

50 

milliyetçiliği,halk arasında anti-komünist bir duygu uyandırmış ve ulusal güvenlik 

öncelik haline gelmiştir.  O zamandan beri Kore ekonomisi dünyanın en büyük 15. 

ekonomisi haline gelmiştir. Post-endüstriyel bir toplum olarak yüksek derecede ekonomik 

kalkınma, Güney Kore’yi artan kültürel maruziyet ve çeşitlilik nedeniyle yeni zorluklarla 

karşı karşıya getirmiştir. Göçmenlerinin sayısı, Kuzey Amerika’daki diğer çokkültürlü 

toplumlarda olduğu kadar fazla olmasa da Kore toplumunun kendine özgü bir 

çokkültürlülük yapısınıoluşturacak düzeye gelmiştir (Yang, 2011, s. 55).  

Kore’de meydana gelen okullaşma oranının artması, işsizlik oranlarının düşmesi ve artan 

sanayi ile birlikte uluslararası pazara giriş yapması ve ucuz iş gücü ihtiyacının doğması o 

dönemin göç oranlarını etkileyen en önemli unsurların başında gelmektedir. Hızla gelişen 

sanayiye ayak uydurmak adına büyük şehirlerde yeni fabrikalar kurulmaya başlanmış ve 

burada çalışacak işçilere olan ihtiyaç artmıştır.2000'li yıllara gelindiğinde, Kore 

toplumunun homojen doğası giderek değişmeye başlamıştır. Ülke ekonomisi gelişirken 

zamanla daha fazla Koreli belirli mesleklerden, özellikle sözde ‘3D’ olarak adlandırılan 

zor, kirli ve tehlikeli (difficult, dirty and dangerous) işlerden ve vasıfsız el işlerinden 

(fabrika işçiliği, restoran işleri ve temizlik vb.) uzaklaşmıştır (Kim & So, 2018, s. 107). 

Korelilerin fabrikalarda çalışmak yerine teknoloji ağırlıklı olarak çalışmak istemeleri işçi 

açığına sebep olmuştur. Bu açığı fırsat bilen göçmenler, işçi olarak ülkeye girmeye 

başlamıştır. Ayrıca Kore Hükümeti, bu alanlarda oluşan işgücü açığını ortadan kaldırmak 

amacıyla 1992'den itibaren vasıfsız göçmen işçileri ülkeye getirmekte ve giriş- çıkışlarını 

kontrol etmektedir. Kore’ye göç eden ülkelerin başında Filipinler, Malezya, Tayland ve 

Endonezya gibi Doğu Asya ülkeleri gelmektedir. Bu ülkelere ek olarak son zamanlarda 

Rusya, Pakistan, Hindistan, Özbekistan, Brezilya ve Nijerya dâhil olmak üzere dünyanın 

dört bir yanından düzinelerce ülkeden vasıfsız göçmen işçi Kore’ye akın etmektedir. Bu 

göçmen işçiler,  tarım, balıkçılık ve hizmet sektörlerinin yanı sıra inşaat, metal işleri, 

boyama, otomobil parçaları, tabaklama, tekstil, mobilya imalatı ve diğer küçük ve orta 

ölçekli imalat endüstrileri gibi sektörlerdeki 3D işlerde istihdam edilmektedirler (Kim, 

2019, s. 4). 

2000li yıllara gelindiğinde ülkede göçmen sayısı hızla artmıştır. Başlangıçta bu durum, 

var olan işçi açığını kapattığı için bir sorun olarak görülmemiş, aksine olumlu karşılanmış 

ve desteklenmiştir. Göç oranlarının artış göstermeye başlamasıyla da ülkede vize izin 



 

51 

sistemlerinde düzenlemeler yapılmıştır. Bugün Güney Kore vize sisteminde göçmenler 

ve ziyaretçileri kapsayan 31 farklı kategori bulunmaktadır. B ve C türü vize sahipleri 

maksimum 90 gün süre (kısa dönem) ile kalabilenleri tanımlarken geriye kalan A, D, E, 

F, G ve H kategorisindeki vizeler 91 günden fazla kalacak olanlara verilen vizeleri 

kapsamaktadır (Üçüncü, 2017, s. 28). Bunun yanı sıraKore’de dört tür çalışma izni 

yabancı işçi akışını düzenlemektedir. Bunlar; Profesyonel Çalışma İzni Sistemi 

(Professional Work Permit System -PWPS), Endüstriyel Eğitim Sistemi (Industrial 

Training System -ITS), daha az vasıflı denizaşırı Koreliler için İstihdam Yönetim Sistemi 

(Employment Management System-EMS) ve vasıfsız yabancı işçiler için İstihdam İzin 

Sistemi (Employment Permit System-EPS) şeklinde sıralanmaktadır. 

Kore, göçmenlerin nüfus içindeki oranı bakımından yüksek gelirli ülkeler arasında ön 

sıradadır. BM Nüfus Fonu istatistiklerine göre, 2019 yılında, göçmenler Kore 

Cumhuriyeti’nin nüfusunun sadece %2,3’ünü oluşturmaktadır. Bu oran, gelişmiş diğer 

ülkelere göre (%14) oldukça düşüktür. Gelişen ekonomisine rağmen Güney Kore çok katı 

ve muhafazakâr bir göç politikası izlemekteydi. Bununla birlikte, son birkaç yıldır 

Kore’nin göç politikasında kademeli bir değişiklik olduğu gözlemlenmektedir 

(Makhanov, 2021, s. 228). Güney Kore halkının Asyalı göçmenlere yönelik gösterdikleri 

hassasiyet, göçmen sayısındaki artış ve kültürel farklılıklarla birlikte hem kendi kültürel 

kodlarını korumak hem de göçmenlerin adaptasyonunu arttırmak adına Kore hükümetini 

hızla yeni politikalar üretmeye zorlamıştır. Ayrıca yaşanan bir takım ırkçı olaylar 

Koreliler arasında göçmenlere yönelik farkındalığın eksikliğini ortaya koymuştur. Bu 

nedenle hükümet pek çok kanal aracılığıyla çokkültürlülük kodlarına vurgu yapmaya 

“Yabancılarla birlikte yaşıyoruz” sloganıyla yeni politikalar üretmeye başlamıştır (Ahn, 

2013, s. 37). 

Fabrikada çalışacak işçilerin yanı sıra Kore’ye başka amaçlar için gelen kişiler de 

olmuştur. Gelişen ve değişen Kore’nin yaşam kalitesini arttırmak için de bazı yeniliklere 

ihtiyacı vardır. Tarıma dayalı ekonomiden uzaklaşıp yenilikçi bir anlayışla teknoloji 

temelli, yüksek gelir sağlayabilecek sanayi alanlarına yönelen Güney Kore ekonomisi, 

ihtiyaç duyulan nitelikli elemanların hayat boyu eğitimlerine destek vermiş, 1960’ların 

ortasından beri de eğitime en yüksek bütçeleri ayırmıştır (Üçüncü, 2017, s.43). Aynı 

zamanda yurt dışına çıkmak ve başka ülkeler ile iletişim kurabilmek için dil öğrenmek 



 

52 

bir gereksinim haline gelmiştir. Küreselleşme ile birlikte Korelilerin İngilizce öğrenme 

talepleri artmış, bu da anadili İngilizce olan binlerce kişinin Güney Kore'ye yerleşmesine 

sebep olmuştur (Söylemez, 2021, s. 23). Özellikle ana okul çağından itibaren İngilizce 

eğitimine başlanması, dil eğitiminde anadili İngilizce olan öğretmenlerin tercih 

edilmesiyle ülkeye birçok yabancı gelmiştir. Dil öğrenmenin, diğer ülkeler ile kolayca 

iletişim kurmanın anahtarı olduğunu bilen Koreliler için bu tür eğitim amaçlı göçlere her 

zaman açık bir kapı vardır. 

Devam eden yabancı işçi akınına ek olarak çokkültürlü Kore'nin oluşmasında etkili olan 

bir başka faktör de yabancı evliliklerdir. Sanayileşmenin etkisiyle birlikte ülke içinde de 

göçler meydana gelmiş ve iş bulmak ümidiyle kırsaldan şehirlere yoğun göçler 

yaşanmıştır. Göç edenlerin çoğunluğunu da kadınlar oluşturmaktadır. Bunun en önemli 

sebebi şehirde okuma ve iş imkânlarının kırsala göre daha elverişli olmasıdır. Bu sebeple 

okumak ve çalışmak için şehirlere giden kadınların eğitim seviyeleri yükselmiş ve 

beklentileri artmıştır. Şehre giden ve geri dönmeyen kadınlar, kırsal kesimdeki kadın 

nüfusunun düşmesine ve buna bağlı olarak doğum oranlarının da azalmasına sebep 

olmuştur. Öte yandan kente göç etmek yerine kırsalda tarım veya hayvancılıkla 

uğraşmaya devam eden Koreli erkekler, bölgedeki kadın nüfusunun giderek azalması 

üzerine yabancı kadınlarla evlenmeyi tercih etmeye başlamışlardır (Üçüncü, 2017, s. 38). 

Çin, Vietnam, Filipinler gibi Asya ülkelerinden gelen göçmen kadınlar ile yapılan 

yabancı evlilikleri çokkültürlülük söylemine yeni bir boyut kazandırmıştır. Gelişmekte 

olan ülkelerden, Güney Kore'ye büyük ölçekli uluslararası evlilik göçü, 1990'ların 

başında ortaya çıkmasına rağmen hızla artmıştır. 2004'ten bu yana, yıllık tüm evliliklerin 

en az %10'u ve kırsal alanlardaki tüm evliliklerin üçte biri yabancı uyrukluları 

içermektedir. Çok sayıda meydana gelen evlilik göçünün bir toplum üzerinde derin 

etkileri olabilir. Geçici işçi göçünün aksine bu göç şekli genellikle uzun vadeli veya 

kalıcıdır. Ayrıca geçici göçmenlerin aksine evli göçmenler, ev sahibi toplumla 

bütünleşmektedir (Kim vd., 2014, s. 4). Bu yönüyle uluslararası evlilikler, işçi göçüne 

kıyasla Kore toplumunun değişmesinde daha derin izler barındırmaktadır. Düşük doğum 

oranı ve yüksek yaş ortalaması sebebiyle devlet yabancı evlilikleri desteklemiş ve bu 

şekilde aile yapısında değişiklikler hız kazanmıştır. Çizmeci (2022), Kore’ye yasadışı 

yollarla çalışmaya gelen yabancı işçilere kıyasla, yasal yollarla evlenip ülkeye gelen 

kişiler ve bu evliliklerden doğan çocukların toplum içinde daha kolay kabul gördüğünü 



 

53 

aktarmaktadır. Aynı zamanda bu yolla ülkeye giren göçmenlerle birlikte Kore’nin tek 

ırklı ulus olduğu konusunda ülke çapında çok fazla tartışma meydana gelmiştir. Kore'nin 

homojen olduğuna ve kalması gerektiğine dair yaygın inanç hâlâ hüküm sürmekte ve bu 

düşünce evlilik ve iş bulmak amacıyla gelen göçmenlere karşı ayrımcılık yoluyla ifade 

edilmektedir. Göçmenler, özellikle Kore'den daha fakir ülkelerden gelenler, işyerlerinde, 

okullarda ve yerel topluluklarda sıklıkla önemsizleştirilmektedir. Göçmenler genellikle, 

onları temelde farklı ya da aşağı olarak gösteren “kültürel yabancılar” olarak kabul 

edilmektedir (Kim, 2018, s. 18). Yabancı evlilikler ve bu yolla oluşan ailelerin yapısına 

ileriki bölümlerde daha ayrıntılı değinilecektir. 

Çokkültürlülüğe yeterince maruz kalmasa bile hızla artan göçmen sayısı, çokkültürlülüğü 

Kore siyasetinde anahtar bir kelime haline getirmiştir. Eski solcu  Başkan Roh Moo-hyun 

(No Mu Hyon-노무현), çokkültürlülük terimini resmen kabul etmiş ve 2007'de görev 

süresinin sonuna doğru mevcut mevzuatın temellerini atmıştır. Bu dönemde, kavram 

üzerindeki tartışmalar artmış ve göçmenlik dışı paradigmadan sembolik bir ayrılmaya 

gidilmiştir. Ancak aynı zamanda, göçmenlik prosedürlerinin gevşetilmesine ve farklı 

kültürlerin kucaklanmasına yönelik tepkiler de ortadan kalkmamıştır. Başkan, aşırı 

milliyetçilerden veya siyasi muhafazakârlardan gelen artan eleştirileri de göze almak 

zorunda kalmıştır. Bay Roh'un yerini alan muhafazakar Başkan Lee Myung-bak'ın (İ 

Myonğ Bag-이명박) hükümdarlığı sırasında çokkültürlülüğe ilişkin çığır açan yasalar ve 

ulusal planlar yürürlüğe girmiştir. Örneğin, 2009 yılında Demokrat Parti temsilcisi Chun 

Byeong-heon (Con Byonğ Hon-전병헌), Ulusal Meclis'e ırk ayrımcılığını önlemeyi 

amaçlayan ve daha sonra "Irkçılık Karşıtı Yasa" olarak adlandırılan bir yasa tasarısı 

sunmuştur. Sonuç olarak muhafazakâr hükümet, genel sınır kontrolünü güçlendirerek ve 

kaçak işçi göçmenlere sık sık baskınlar düzenleyerek "çokkültürlülüğe" doğru ilerlemek 

yerine bir "asimilasyon" politikasını sürdürmeyi seçmiştir (Shim, 2013, ss. 15-16).  

Bununla birlikte, 21. yüzyıla girerken, Kore toplumu, giderek artan sayıda yabancı evlilik 

ve göçmenle çeşitlenmeye başladı ve bu da, çokkültürlülüğün daha ciddi bir 

şekildeKore’nin kendi sosyal sorunu olarak tartışılmaya başlanmasınızorunlu kılmıştır. 

 



 

54 

2.2. Türkiye’de Çokkültürlülük 

Tarih boyunca neredeyse her toplumun çokkültürlülük olgusuna sahip olduğunu ve uzun 

süreçlerden geçerek günümüze kadar geldiğini söylemek mümkündür. Aynı şekilde Türk 

toplumunda da çokkültürlülük uzun yıllardan beri varlığını sürdürmektedir. Türkiye, 

kendine özgü bir çeşitlilik tecrübesine sahip olan; farklı dilleri, dinleri, etnik kökenleri 

kısacası farklı kültürleri taşıyan insanlarla barış içinde, nasıl bir arada yaşanabileceğine 

dair gelenekselleşmiş bir anlayış sergileyen ve konuyla ilgili pek çok örnek 

bulabileceğimiz bir ülkedir (Polat, 2010, s. 340). Türkiye tarihi süreçleri açısından 

incelendiğinde;  Orta Asya’dan Anadolu’ya, Selçuklulardan, Osmanlı İmparatorluğu’na 

kadar geniş bir yelpazeye sahip olduğu karşımıza çıkmaktadır. Bu yüzden Türkiye 

örneğindeki çokkültürlülük olgusunu, Osmanlı İmparatorluğu ve Türkiye Cumhuriyeti 

olarak iki farklı başlıkta incelemek daha doğru olacaktır. 

2.2.1 Osmanlı İmparatorluğu’nda Çokkültürlülük 

Bir Cihan devleti kurmuş olan Kayı boyunun Anadolu’ya ne zaman geldiği, hangi 

güzergâh üzerinden Söğüt ve Domaniç’e yerleştiği konusunda tam ve kesin bilgi 

bulunmadığı noktasında araştırmacılar hem fikirdirler (Demir, 2017, s. 55). Buna rağmen 

genel bir yargıyla birlikte Osmanlı beyliğinin 1299 yılında, Osman Gazi tarafından, 

Bizans İmparatorluğu'nun Anadolu sınırında bulunan ve günümüzde Bilecik sınırları 

içerisinde yer alan Söğüt ve Domaniç'te kurulduğu söylenmektedir. 

Anadolu’da kurulan beyliklerde iktidar babadan oğla geçecek şekilde devam etmektedir. 

Bu şekilde ataerkil yönetim biçimini benimseyen topluluklarda ülke ve halk tabakasını 

hanedanın kurucusunun mirası şeklinde kabul görmekte ve beylikler, hanedanın 

kurucusunun ismini almaktaydı. "Osmanlı" adı, devletin kuruluşunda-diğer hanedan 

devletleri gibi- devleti kuran hanedanın adını tanımlamak için kullanılmakta; yani 

Osmanlı adı hem hanedanı hem de devleti tanımlamaktadır (Uzun, 2010, s. 253). 

Osmanlı Devleti, gerek bulunduğu coğrafi konumuyla gerekse siyasi ve ekonomik 

politikalarıyla birlikte kısa bir sürede topraklarını genişletmiştir. Kuruluşundan yaklaşık 

150 yıl sonra da Fatih Sultan Mehmet’in İstanbul’u fethetmesiyle birlikte imparatorluk 

unvanını almıştır. Osmanlı İmparatorluğu, etnik, dini ve coğrafi olarak çok çeşitli bir 



 

55 

bölgeyi kontrol etmesine rağmen 600 yıldan fazla hayatta kalmayı başaran bir tarihi 

imparatorluktur (Yada Vakfı, 2020).  

Osmanlı Devleti, çokkültürlülüğün henüz tanımlanmadığı ve dünya siyasetinin 

literatürüne girmediği dönemde, Anadolu topraklarında birçok kültüre beşiklik etmiş bir 

bölge olduğu, bu yüzden pek çok kavmin ve etnik grubun yaşadığı bir yer olmuştur 

(Aydın, 2013, s. 38). Osmanlı İmparatorluğu bünyesinde barındırdığı bu çeşitlikleri 

‘ azınlık’ olarak adlandırılmaktaydı. Azınlık kavramı Osmanlı Devleti’nin halkı, 

Müslüman ve Gayrimüslim olmak üzere iki ana gruba ayırmasıyla daha işlevsel bir anlam 

kazanmıştır (Amet, 2021, s. 21). Bir başka deyişle, azınlıklara bu özelliği kazandıran en 

temel husus onların Türklerle aynı ırkı değil, aynı dini (İslam) paylaşıp paylaşmadıkları 

gerçeğine dayanmaktadır ( Bilgiç, 2013, s. 339). Gayrimüslim azınlığı oluşturan gruplar 

arasında Ermeniler, Rumlar ve Yahudiler en öne çıkan topluluklardı. Bu topluluklar 

devlet içinde çeşitli hak ve özgürlüklere sahip bir şekilde yaşamlarını sürdürmekteydiler. 

Öncelikle dini açıdan bakıldığında; inançlarını yaşamada serbestlik, kiliselerine gitme ve 

onları idare etme, ibadetlerini rahatlıkla yerine getirme gibi haklara sahiptirler. Kısacası 

dini anlamda gayrimüslimlere hoşgörülü davranılmaktaydı. Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Gayrimüslimlere uyguladığı bu hoşgörü politikasını Amerikalı tarihçi Stanford Shaw şu 

şekilde ifade etmektedir:"Osmanlılar baştan beri, fethettikleri ülkelerin Hristiyan ve 

Yahudi halklarını ne köleleştirmeye, ne de din değiştirmeleri için zorlamaya 

çalışmışlardır. XIX. ve XX. yüzyılın başında Osmanlı azınlıklarınca çıkarılan sorunlar, 

Osmanlı İmparatorluğu'nun önceki beş yüz yıl boyunca onlara karşı uyguladığı hoşgörülü 

yönetimin sonuçlarıdır"(akt. Demirağ, 2002, s. 15). 

Osmanlı İmparatorluğu toplumunda İslamiyet anlayışı hâkimdi ve bu anlayış 

doğrultusunda kendi dininden olmayanlara hoşgörü ile yaklaşmak gerekmektedir. 

Osmanlı İmparatorluğunun gayrimüslimlere uyguladığı bu hoşgörü politikası da İslam 

hukukunun bir sonucudur. Ünlü Sloven felsefeci Slavoc Zizek’in İslamiyet hakkında 

yazdığı bir yazısında, Osmanlı’nın çok farklı etnisite veya dinleri, bir arada, birini 

diğerine kırdırmadan veya birini diğerine tercih edip yok etmeden, razı ederek 

yönetebilme kabiliyetlerine sahip olduğunu söylemiştir (Aktay, 2007, s. 106). 

Osmanlı İmparatorluğu içinde barındırdığı azınlıkları sadece dini yönelimlerine göre 

ayırmış, Müslüman ve gayrimüslim olarak sınıflandırmıştır. Gayrimüslimlerde bile 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Stanford_Shaw


 

56 

tekkültürlüşme yoluna gitmeyen Osmanlı, İslamiyet’in tebliğ anlayışına göre 

Müslümanlık çağrısında bulunmuştur. Fakat bu çağrısında bile zorlayıcı olmamış tercihi 

onlara bırakmıştır. Bunu ister bir imparatorluk rasyonelliğinin bir gereği olarak isterse de 

dinî ilkelerin bir gereği olarak yapmış olsun, bu siyaset Osmanlı’nın toplum yapısında 

çokkültürlü bir anlayışın oturmasında önemli bir etken olmuştur (Aktay, 2007, s. 103). 

Bu anlayış gayrimüslimlerin kendi yaşayış tarzlarında ve kendilerini rahat hissedecekleri 

şekilde toplum içine karışmaları sağlanmıştır. Fakat bazı konularda sınırlamalara tabii 

tutulmuşlardır. Bir başka ifadeyle, gayrimüslimler Osmanlı toplumsal yapısı içerinde 

kendilerine ait bir özgürlük alanına sahip olmalarına rağmen diğer toplumsal gruplarla 

ilişkilerinde belli kurallara uymak zorunda kalmışlardır (Amet, 2021, s. 21). Buradaki 

kurallar genellikle Müslümanlar ile gayrimüslimlerin birbirlerine benzememeleri 

gerektiği anlayışına dayanarak oluşturulmuştur. Örneğin kılık kıyafetleri konusunda 

Müslümanlardan farklı giyinmeleri ve kaliteli kumaş kullanımından uzak durmaları 

gerekmektedir. Aynı şekilde saç biçimleri ve kullandıkları isimler ile de Müslümanlara 

benzemekten kaçınmaları gerekmektedir. Oturdukları binalar Müslümanlarınkinden 

yüksek ve gösterişli olmayacak şekilde inşa edilmeli ve ibadetleri de yüksek sesle 

yapılmamalıdır (Ercan, 2001, s. 62). Bu düzenlemelerin, milletler arasındaki ekonomik 

ve toplumsal farklılıklardan ve gayrimüslimlerin, Müslümanların hâkimiyetinde bir 

mahkûm millet olmasından kaynaklandığını söylemek mümkündür (Uzun, 2010, s.  254).  

Bilgiç (2013)’in aktardığı gibi Osmanlı Devletinde hâkim unsur olan Türkler, devlet en 

geniş sınırlarına ulaştığı dönemde (Kanuni dönemi) toplam nüfusun yaklaşık üçte birini 

teşkil ederken geri kalan üçte ikilik kısmı Araplar, Rumlar, Ermeniler, Yahudiler, Slavlar, 

Arnavutlar, Marunîler, Süryaniler, Ulahlar, Geldaniler (Nasturiler), Çingeneler ve diğer 

gruplar oluşturuyordu. Bu halkların uzun yıllar devlete sadakatlerini sadece devletin 

gücüne ve askeri sebeplere bağlamak imkânsızdır. Bunun mutlaka hukuki ve insani bir 

boyut ve izahının olması gerekir. Osmanlı döneminde ise bu durumu açıklayan en temel 

kavram ise İslamiyet’tir. Osmanlı, gayrimüslim topluluklar ile uzun yıllar boyunca “İslam 

Hukukuna” göre hoşgörü ve barış içinde yaşamayı başarmıştır. 

Ekonomik ve siyasal anlamda gayrimüslimlere özerk verilmesi ise daha sonraki 

dönemlere denk gelmektedir. Gayrimüslimlere devlet organizasyonu içinde otonom 

haklara sahip bir “millet” statüsü verilmesi Fatih zamanında gerçekleştirilmiştir. Özellikle 



 

57 

İstanbul’un fethinden sonraki dönemde, İstanbul'da yaşayan başta Ortodoks Hıristiyan 

halk olmak üzere, gayrimüslimlere verilen idari ve dinsel özgürlükler alanı, daha sonra 

olgunlaşacak millet sisteminin özünü oluşturmasında etkili olmuştur (Uzun, 2010, s. 254). 

Kısacası, Osmanlı İmparatorluğu’ndan milliyetçilik akımının ortaya çıktığı döneme kadar 

azınlıklar ile olan ilişkiler, İslam hukuka göre yönetilmiştir. O dönemin şartlarına göre 

azınlıklar bazı kısıtlamalara tabii tutulsalar da hukuk önünde daima eşit haklara sahip 

olmuşlardır. Bu eşitlik ve hoşgörü politikası sayesinde gayrimüslimler 19. yüzyıla kadar 

son derece huzurlu bir dönem geçirmişlerdir. 

18. y.y sonralarında meydana gelen ve 19. y.y ikinci yarısına kadar devam eden, dünya 

tarihinin dönüm noktalarından biri olan Fransız İhtilali, milliyetçilik akımlarının baş 

göstermesine yol açmıştır. Osmanlı Devleti her ne kadar bu ihtilalı başta Fransa’nın iç 

problemi olduğunu düşünse de etkilerinden kaçınması mümkün olmamıştır. Milliyetçilik 

akımı, Osmanlıda yaşayan azınlıklar arasında hızla yayılmaya başlamış ve bu akım 

sonucunda bağımsızlıklarını kazanmak isteyen azınlıklar isyana sürüklenmiştir. Bu isyan 

ve ayaklanmalar sonucunda Osmanlı Devleti dağılma sürecine girmiştir. Başka bir 

ifadeyle milliyetçilik ilkesi, siyasi alanda etkinliğini artırarak çok uluslu devletlerin 

dağılmasına neden olmuştur. Osmanlı aydınları, Fransız ihtilali’nin meydana getirdiği 

milliyetçilik akımının etkilerinden kaçınmak amacıyla batılı tarzda bir fikri akım ortaya 

attılar. Bu fikri akım “Osmanlıcılık” olarak ifade edilmiştir. İlk olarak Tanzimat Fermanı 

ile ortaya atılan Osmanlıcılık akımı, azınlıkları ülkede tutmayı ve onlara eşit haklar 

tanımayı esas almaktadır. Osmanlıcılık akımı II. Meşrutiyetin ilk yarısına kadar varlığını 

sürdürmüş fakat Balkan Savaşları’nın kaybedilmesiyle birlikte Balkanlardaki Türk 

olmayan azınlıkların bağımsızlıklarını ilan etmeleriyle etkisini kaybetmeye başlamıştır. 

Fransız ihtilali’nin yaydığı milliyetçilik akımının sonucunda isyan çıkaran azınlıkları 

ülkeye bağlamak amacıyla, Osmanlı Devleti Islahat ve Tanzimat Fermanlarını 

yayımlamıştır. Öncelikle 1839 yılında okunan Tanzimat Fermanı, batılılaşma yolunda ilk 

adım olarak görülmektedir. Bununla birlikte Türk düşünce sisteminde köklü bir değişimi 

de beraberinde getirmiştir. Fermanda yer alan temel konular şu şekildedir: a) mal, can ve 

namus güvenliği, b) vergi adaleti, c) asker alma ve hizmet şekilleri. 

1839 Gülhane Hatt-ı Hümayunu'nun ilanı ile başlayan Tanzimat döneminde yenilikçi 

devlet adamları, Gayrimüslimlerin sorunlarını sadece "eşitlik" kavramı ile 



 

58 

çözebileceklerini ve büyük devletlerin baskılarına ve iç işlerimize müdahalelerine son 

verebileceklerini umut etse de durum hiç beklendiği gibi olamamıştır (Demirağ, 2002, s. 

29). Fermanda verilen bütün sözlerin tamamen yerine getirilememesine rağmen bu 

çabalar, çağdaşlaşmaya ve cumhuriyet fikrine önayak olmuştur. Tanzimat dönemi azınlık 

hakları ile ilgili olarak Yanık (2012) şunları söylemiştir. 

Tanzimat döneminde azınlıklara eşit hakların verilmesi ve yine Osmanlıcık düşüncesinin yaygınlık 

kazanabilmesinde birden çok faktör etkilidir. Bunları şu şekilde sıralayabiliriz: Avrupa‟da 

yaygınlaşmakta olan modernite düşüncesini engellemek, azınlıkların milliyetçi hareketlerine karşı 

bir meydan okuma, imparatorluğun belirli coğrafyalarında meydana gelen ayrılıkçı hareketlere 

ve yine imparatorluğu bölmeye çalışan düşüncelere/eylemlere karşı merkeziyetçi yapının 

korunması ve Avrupa ile ittifak içerisinde olmak (s. 185). 

Tanzimat dönemi, ülkedeki ilk sekülerleşme hareketi olarak da adlandırılmaktadır. Bu 

sekülerleşme hareketinin en önemli göstergesi ise, bireylerin daha önceki dönemde millet 

sistemi içerisindeki dini eğilimlerinden ziyade eşit haklar anlamında toplumsal yaşantı 

içerisinde yer edinmelerini sağlayabilmesidir  ( Yanık, 2012, s. 184). Bu ferman ile 

Osmanlı’da ilk kez kanun gücü üstünlüğü kabul edilmiş ve anayasal sürece geçişin ilk 

adımları atılmıştır. Fakat bu ıslahat çalışmaları ile Osmanlı istediği sonuçları elde 

edememiştir. Yabancı devletler, azınlıklar için bu hakları yetersiz bulmuş ve Osmanlı’ya 

baskı uygulayarak Islahat Fermanı’nı yayınlamak zorunda bırakmıştır.  

1856 yılında yayımlanan Islahat Fermanı, yukarıda da bahsedildiği gibi kaynağını ve 

ortaya çıkış nedenini yabancı devletlerden almıştır. Özellikle Müslüman olmayan 

tebaanın haklarını korumak ve artırmak düşüncesiyle ilan edilen Islahat Fermanı, yabancı 

devletlerin uzun yıllar süren baskıları ve çabaları sonucu kabul edilmek zorunda kalınan 

bir ıslahat programıdır (Bülbül, 1989, s. 178). Tanzimat Fermanının ardından ilan edilen 

Islahat Fermanı ile İmparatorluk toprakları üzerinde yaşayan herkese tek vatandaşlık 

sıfatı altında, ancak imparatorluğun İslâmi geleneklerine zarar vermeksizin eşit hak ve 

görevler tanıma yönünde bir sistem değişikliği süreci başlamıştır (Uzun, 2010, s. 268). 

Tüm bu gelişmelere rağmen Islahat Fermanı da Tanzimat Fermanı ile aynı sonuçları elde 

etmiştir. Sosyal, siyasi ve hukuki anlamda yenilikler yapılamamış, reform girişimleri ise 

başarısız olmuştur. Bu olumsuz etkiler hem gayrimüslimleri hem de Müslüman haklı 

memnun edememiş, beklenilen etkinin aksini göstermiştir. Sonuç olarak bakıldığında, 

Osmanlıcık fikri ve beraberinde ilan edilen fermanlar toplumsal, siyasal ve ekonomik 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Cumhuriyet


 

59 

açıdan Osmanlı Devleti’ni karışıklığa götürmüştür. Azınlıklara verilen haklar sonucunda 

devlette bir bölünme ve ırkçılık söylemleri ortaya çıkmıştır. Osmanlı Devleti’nin bu 

yönde göstermiş olduğu çabalar faydasız kalmış ve devleti çöküşe sürüklemiştir. 

2.2.2 Cumhuriyet Dönemi Çokkültürlülük 

Osmanlı Devleti içinde bulunduğu iç karışıklıklar ve siyasi sebeplerden dolayı çöküşe 

doğru gitmiş ve 1922 yılında saltanatın kaldırılmasıyla resmi olarak yıkılmıştır. 

Osmanlı’nın yıkılmasıyla birlikte azınlık kavramı Türkiye Cumhuriyeti’ne miras olarak 

kalmıştır. Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşunu ve hukuki alanda varlığını resmi olarak 

tüm dünyaya duyuran Lozan Antlaşması’dır. Lozan Barış Antlaşması’na göre; Türkiye 

Cumhuriyeti ülkesinde sadece gayrimüslimleri azınlık olarak kabul etmekte ve onlara 

birtakım haklar vermektedir. Lozan’da azınlıklara verilen hakların muhatapları, Gayr-i 

Müslimler, “Rum, Ermeni ve Yahudi” azınlıklar kabul edilmiştir. Antlaşmanın 40. 

maddesinde şu hüküm yer almıştır: “Müslüman olmayan azınlıklara mensup olan Türk 

vatandaşları hem hukuk bakımından hem de uygulamada diğer Türk vatandaşlarına 

uygulanan aynı muamele ve aynı güvencelerden yararlanacaklardır” (Atıcı Köktaş & 

Büyükbaş, 2016, s. 5). Azınlıklar, özellikle giderleri kendilerine ait olan her türlü hayır 

kurumları, dinsel ya da sosyal kurumlar, her türlü okullar ve buna benzer öğretim ve 

eğitim kurumları kurmak, yönetmek ve denetlemek ve buralarda kendi dillerini serbestçe 

kullanmak ve dini ayinleri serbestçe yapmak konularında eşit hakka sahip olacaklardır. 

Balı (1998), Lozan Antlaşması’ndaki bu maddelerin, azınlıklara kendi kültürel 

kimliklerini, cemaat yapılarını, dillerini muhafaza ederek yüzyıllardan beri süre gelen ve 

alışmış oldukları “millet” düzenini devam ettirebileceklerini düşündükleriniancak kısa 

zamanda fiiliyatta bunun böyle devam edemeyeceğini idrak ettiklerini aktarmaktadır. 

Osmanlı Devleti’nin yıkılışı ile beraber Osmanlıcılık ve İslamcılık fikirleri yerini, yeni 

kurulan devlette birlikte milliyetçiliğe bırakmıştır. Bu bağlamda Osmanlı Devleti ve 

Türkiye Cumhuriyeti’nin azınlıklara bakış açılarının farklı olduğu ve bu farklılığın 

“millet” kavramı üzerinden değerlendirildiğinde daha anlaşılır olacağı kesindir. Çünkü 

Osmanlı Devleti’nde millet kavramı dinî bir referansa karşılık gelirken Türkiye 

Cumhuriyeti’nin millet algılaması ise bu referanstan farklı olarak ırk temeline 

dayanmaktadır (Amet, 2021, s. 22). Saklı (2011)’nın da aktardığı gibi "Egemenlik 

Kayıtsız Şartsız Milletindir" sloganını esas alan ve sırf bu ilke ile dahi milliyetçi bir devlet 



 

60 

olarak anılmaya hak kazanan Türkiye, eğitim sistemini ve kültür politikalarını da ulus 

esasına göre belirlemiştir. Türk milliyetçiliği, özellikle Batılı toplumlarda olduğu gibi 

tarihsel sürecin öngördüğü toplumsal dinamiklerdeki değişim olgusunun doğal bir sonucu 

olarak değil, imparatorluğun yıkılma ve dağılma sürecinin önüne geçmek üzere seçilen 

alternatif çözümlerden birisi ve bütünüyle bir grup aydının benimsediği bir ideoloji 

biçiminde ortaya çıkmıştır (Uzun, 2010, s. 279).  

Türkiye’nin etnik yapısını incelendiğinde, geçmişten günümüze kadar birçok gruba ev 

sahipliği yaptığı görülmektedir. Duman (2005), bugün Türkiye’de; kendi ana dili, kendi 

folkloru, kendi mutfağı vb. olan yirminin üzerinde etnik grubun yaşadığını ve böyle bir 

yapının; Türkiye’nin zaafını değil, zenginliğini ifade ettiğini söylemektedir. Bu etnik 

farklılıklar bazen bölgesel olabildiği gibi bazen de dinsel olmaktadır. Ülkemizde 

çokkültürlülüğü oluşturan bu etnik yapılar Türk, Kürt, Arap vb. olmanın yanında 

Müslüman, Sünni, Alevi ve Hristiyan şeklinde de tanımlanmaktadır. Cumhuriyetin 

kuruluşundan günümüze kadar olan süreçte, bu tür etnik yapılar ile bir arada yaşamak 

adına siyasi, askeri ve ekonomik alanda çeşitli sıkıntılar yaşanmıştır. Elbette ki farklı 

grupların bir arada yaşamaya alışması kolay olmamıştır. Her iki tarafın da birbirini 

kabullenme, birbirine alışma ve kültürel etkileşime girme sürecinde bazı zorluklar 

yaşanmıştır. Bu zorlukların yaşanması da bazı anlaşmazlıklara sebebiyet vermiştir. Çeşitli 

etnik grupların kabul görme sürecinde oluşan sorunlara kısaca değinmek faydalı olacaktır.  

Bu açıdan konunun daha iyi anlaşılması için, bölgesel olarak Kürt meselesi ve dinsel 

olarak Alevi meselesi ele alınacaktır. 

 Azınlık olarak Kürt sorunun ortaya çıkması, 1980’li yılların sonunda meydana gelmiştir. 

Her ne kadar bu yılda patlak vermiş olsa da uzun bir tarihi geçmişe sahip olduğunu 

belirtmek gerekir. Osmanlı’nın son dönemlerinde ortaya çıkmış ve gerek tek partili 

gerekse çok partili dönemde siyasi alanda etkilerini göstermiştir. Kürt meselesi, özetle, 

Türkiye’nin insanî ve iktisadî kaynaklarını berhava eden, demokrasinin yerleşmesini 

engelleyen veya en azından geciktiren, toplumsal uzlaşma ve refahı bloke eden en temel 

ve en güncel sorunudur (Erdoğan & Coşkun, 2009, s. 9). Bu olgunun bir sorun olarak 

görülmesindeki temel neden ise, Kürt azınlıkların özgür bir ‘Kürdistan’ kurma çabasıdır. 

Cumhuriyet Döneminde ‘Türk’ ve ‘Türklük’ kavramlarına yapılan vurgular, devlet 

bünyesindeki başka azınlıkların bağımsız bir devlet kurma fikrini desteklememektedir. 



 

61 

Erdoğan ve Coşkun’un ifadesiyle, Cumhuriyetçi söylemde milliyetçilik, toplumda var 

olan tüm kültürel ve etnik aidiyetlerden bağımsız bir üst kimliğe vurgu yapmaktaydı. 

Ancak gerçekte milliyetçiliğin anlamı, etnik kimliklerden birinin (Türklüğün) kabulünün 

diğer tüm etnik kimliklere (örneğin Kürtlere) dayatılmasıydı. Buradaki açıklamadan yola 

çıkarak Kürt kimliğinin kabul görmemesinin arkasında yatan sebebin ‘Milliyetçilik’ 

politikası olduğunu söylemek mümkündür. Nitekim geçmiş dönemlere bakıldığında bu 

politikanın, Kürt azınlıklara çeşitli kısıtlamalar getirdiği aşikârdır.  Mart 1924’te, resmi 

bir emirname ile Kürt okulları, örgütleri ve yayınları hükümetçe yasaklanmıştır. Tek parti 

rejimi kökleştikçe Kürtçeye yönelik yasaklamaların kapsamı genişleyerek daha şiddetli 

hale gelmiştir (Erdoğan & Coşkun, 2009, s. 14). Bununla birlikte Kürtçe dili, kıyafetleri, 

folkloru ve Kürtçe isimlerin kullanılması yasaklanmış ve Kürt yerleşim bölgeleri 1946 

yılına kadar sıkıyönetim altında kalmıştır (Yada Vakfı, 2020). Bu türden kısıtlamalara 

tabii tutulan Kürtler, ülke içinde fazla yayılamamış daha çok ülkenin doğu kısımlarına 

yerleşmiştir. 2000’li yıllarda Türkiye devleti ile Kürtler arasındaki ilişkiler yeni bir 

döneme girmiştir. AKP’nin (Adalet ve Kalkınma Partisi) İslamcı ve çok kültürlü 

yaklaşımı Türklerle Kürtleri bir araya getirmiştir (Yada Vakfı, 2020). Bu dönemde 

yapılan yeni reform ve düzenlemeler ile Kürt-Türk ilişkileri iyileşme yoluna girmiştir. 

Alevi sorunu, günümüzün en önemli sosyal ve dini sorunlarından birisidir. Alevi kelimesi, 

sözlük anlamı olarak Hz. Ali’ye bağlılığı ifade etmekle birlikte, Hz. Ali ve Ehl-i Beyt 

sevgisini esas almaktadır. Bu sevginin temelini ise elbette ki Hz. Muhammed (s.a.v.) 

oluşturmaktadır. Hz. Ali’nin Peygamberimizin soyundan gelmesi, onun damadı olması 

ve onun terbiyesiyle yetişmiş olması yönüyle çok önemli bir yere sahiptir. Ancak Hz. 

Ali’nin halifelik konusunda hakkının yenmesi, ona ve soyuna yapılan zulüm ve işkenceler 

ve bunun beraberinde Hz. Ali ve oğlu Hz. Hüseyin’in şehit edilmesi Alevi kesimini 

derinden etkilemiştir. Bu yüzden, Hz. Ali ve onun soyuna bu acıları yaşatanlara karşı bir 

nefret söylemi mevcuttur. Alevilik sorunu, uzun bir tarihe sahip olmakla birlikte 

günümüzde halen devam etmektedir. Osmanlıda, özellikle Yavuz Sultan Selim ve sonrası 

dönemde baskı ve zulme uğrayan Aleviler, Cumhuriyet Dönemi’ne gelindiğinde de farklı 

bir tutum görememiştir. 1978 yılında Kahramanmaraş’ta meydana gelen katliamda 

yüzden fazla alevinin hayatını kaybetmesi ve bu olaydan 2 yıl sonra Çorum’da meydana 

gelen olayda resmi kayıtlara göre 57 alevinin daha hayatını kaybetmesi bu durumu özetler 

niteliktedir. 1993 yılına gelindiğinde ise Sivas Madımak Otelde meydana gelen olay, 



 

62 

Türkiye’de ifade özgürlüğüne ve insan haklarına yönelik büyük bir saldırı olarak 

görülmüş ve toplumun dini ve laik kesimleri arasındaki uçurumu önemli ölçüde 

derinleştirmiştir (Yada Vakfı, 2020). Günümüze doğru yaklaştıkça elbette bir arada 

yaşama fikri daha çok benimsenmiş ve Aleviler için yeni düzenlemeler yapılmıştır. 2007 

yılı seçim sürecinde AK Parti’nin demokratikleşme projeleri ile attığı adımlar sayesinde 

Aleviler için yeni bir dönem başlamıştır. Tuğsuz (2018, s. 47)’a göre Aleviler için atılan 

en önemli adımlardan birisi, Alevi kökenli İbrahim Yiğit ve Reha Çamuroğlu’nun 2007 

yılında dönemin Başbakanı Erdoğan’ın davetiyle AK Parti’den milletvekili olmalarıdır. 

Bir dönem bu şekilde devam eden ilişkiler 2013 yılındaki Gezi Olayları ile birlikte yine 

tersine dönmüş ve anlaşmazlıklar meydana gelmiştir. Alevi kökenliler ile siyasi iktidarı 

birbirinden uzaklaştıran Gezi eylemi, beraberinde birçok sorunu da getirmiştir. 

Günümüzde hâlen bir çözüme kavuşmamış olan Alevi sorunu, Türkiye’nin din-devlet 

ilişkisi açısından en büyük problemlerinden bir tanesidir. 

Ele alınan Kürt meselesi ve Alevi sorunu, tarihsel açıdan uzun süredir var olan sosyo-

kültürel sorunlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Selçukluya hatta daha öncesine kadar 

dayanan Alevi ve Kürt tanımı, aslında çokkültürlülüğün getirmiş olduğu bir sonuçtur. 

Günümüzde bunu her ne kadar bir sorun olarak algılasak da aksine etnik çeşitlilik 

açısından önemli bir yere sahiptir. Tek bir çatı altında barış ve huzur içinde yaşamanın 

anahtarı olarak bu iki meseleye farklı bir nazarla bakılması gerekmektedir. 

NitekimTürkiye, uzun yıllardır çokkültürlü bir yapıya sahip ülke olarak barış içinde 

yaşamayı başarmıştır.  

Günümüzde çokkültürlülük olgusunun ön planda olmasının belli başlı sebepleri vardır. 

Bu etkenlerin başında Sanayi Devrimi ve küreselleşme süreci yer almaktadır. Aslında 

farklı iki etkenden ziyade birbirinin devamı niteliğinde oluşan bu olaylar ve elbette ki 

günümüzün bilişim çağı olması, çokkültürlülüğü kaçınılmaz bir son olarak karşımıza 

çıkarmıştır. 

Sanayi Devrimi; 18. yüzyılda, önce İngiltere'de ortaya çıkan demir ve kömürün asıl enerji 

kaynağı olarak kullanılmaya başlanmasını esas alan bir makineleşme çağıdır. Kömür ve 

makinenin birleşiminin ortaya çıkardığı Sanayi Devrimi önemli ekonomik, siyasal ve 

toplumsal dönüşümlerin de çıkış noktası olmuştur. Sanayileşme, İngiltere’de başlayarak 

hızla Kuzey Avrupa ve Kuzey Amerika’ya yayılarak büyük bir ivme kazanmıştır. Buhar 



 

63 

gücü ile çalışan makineler yerini elektrikli ve benzinli makinelere bırakmış, kısa zamanda 

birçok fabrikakurulmuştur. Açılan bu fabrikalarda çalışacak işçilere ihtiyacın artması 

şehirlere yoğun göçler yaşanmasına sebep olmuştur. Bunun sonucunda kırsal kesimlerde 

topraklarını terk eden çiftçiler şehirlere yerleşmiştir. Sanayileşme ile birlikte artan işçi 

göçü, kültürel çeşitliliğin de ilk adımlarını atmasına yol açmıştır. Sadece ekonomik değil 

toplumsal açıdan da değişimlerin başlangıcı olan Sanayi Devrimi, adından da anlaşılacağı 

gibi büyük bir devrim olmuş ve beraberinde değişen bir dünya meydana getirmiştir. Bu 

değişimler günümüzde de varlığını sürdürmekle beraber dördüncü sanayi devrimini yani 

üretimin dijitale taşınmasını sağlamıştır. Teknolojinin bugünkügeldiği konumu göz 

önüne alarak Sanayi Devriminin aslında küreselleşmeyi doğuran uzun süreli bir gelişme 

olduğunu söylemek yanlış bir ifade olmayacaktır.  

Beyter (2020)’in ifadesiyle, Sanayi devrimi ile başlayan bu süreç, bugün “Küreselleşme” 

başlığı altında devam eden sosyolojik bir gerçekliğe dönüşmüştür. Kimileri bu sürecin 

adını artık Postmodernizm ve Post-truth kavramları ile beraber anmayı tercih etmektedir. 

Küreselleşmenin ne olduğuna dair tartışmalar olsa da bu kavramın tarihsel bir gerçeklik 

olduğu konusunda neredeyse herkes hemfikir: Sanayi Devrimi ile daha keskin bir hal alan 

ve sürekli değişen bir dünya. Küreselleşme, varlığını bir anda ortaya çıkaran değil, belli 

bir süreç içerisinde varlığını sürdüren bir olgudur. Bu yüzden kesin bir çıkış tarihinden 

söz edemesek de belli dönemlerde, belli konular vasıtasıyla ileri bir seviyeye çıktığını 

söyleyebiliriz. 

Küreselleşme, Yaşar (2007) tarafından şu şekilde tanımlanmaktadır: 

Küreselleşme, bireyselliğin ve ulusallığın ötesinde olanı ifade eden bir kavramdır. Hangi sözcüğün 

önüne gelirse bu sözcüğe, tüm dünyadaki insanları ilgilendiren ve tüm dünyadaki insanlar için 

gerekli olan bir şey olduğu anlamını yükler. Ulusal kültürlerin, ekonomilerin ve sınırların ortadan 

kalkmaya yüz tuttuğu, politik kutuplaşmaların ortadan kalktığı, hemen her alanda liberal 

eğilimlerin güç kazandığı, teknolojinin akıl almaz bir hızla geliştiği ve toplumsal hayatın büyük 

bir kısmının global süreçler tarafından belirlendiği bir çağda yaşıyoruz ( s. 7). 

Böyle bir çağda, küreselleşmenin etki alanının bu denli geniş olması elbette kaçınılmazdır. 

Genel anlamda ekonomik bir olgu olarak düşünülen küreselleşmenin sosyo-kültürel 

boyutları da karşımıza çıkmaktadır. Bu açıdan bakıldığında aslında toplumları tez düze 

bir konuma getirdiğini söyleyebiliriz. Durdu (2020, s. 57)’nun da ifade ettiği gibi 



 

64 

toplumsal ve kültürel etkiler açısından da tek bir evrensel kültürün oluşturulmasına 

hizmet eden, bu kültürün de Batı kültürü olduğunu ifade eden pek çok çalışma vardır. 

Bugün, dünya üzerindeki ülkelere bakıldığında, genel olarak büyük bir kısmının Batıya 

özenti bir yaşam sürdüğünü gözlemlemek mümkündür. Bu durum bizim ülkemiz için de 

geçerlidir. Giyim tarzı, yeme içme alışkanlıkları ve yaşam tarzları olarak daha modern ve 

çağdaş görünen Batıya kayma durumu söz konusudur. Bu duruma verilebilecek en basit 

örnek ise fast food yeme alışkanlığıdır. Ülkemizin hemen hemen her şehrinde, Batıya ait 

bir fast food restoran zinciri bulunmaktadır. Bu durum, küreselleşmenin kültürü ne denli 

etkilediğine dair küçük bir örnektir.  Küreselleşmeye çokkültürlülük bağlamında 

bakıldığında, kültürel çeşitlilikten ziyade, toplumları birbirinin aynısı olmaya ittiğini 

görebiliriz. Küreselleşmenin bu açıdan çokkültürlülüğe olumlu bir etkisi olduğunu 

söyleyemeyiz, fakat birbirinden tamamen farklı amaçlar doğrultusunda ilerlediğini 

düşünmek de yanlıştır. Kimlik, kültür ve tanınma, çokkültürcülük tartışmaları açısından 

bakıldığında küreselleşme sürecinin uluslararası göçleri daha da hızlandırdığı, insanların, 

metaların ve her türlü bilginin çok daha hızlı yer değiştirmesini etkilediği görülmektedir 

(Durdu, 2020, s. 57). Bugünün küresel dünyasına bakıldığında, artan bu sorunların 

çokkültürlülük politikasına da olumsuz etkileri görülmektedir. Küreselleşmenin bu denli 

yoğun yaşandığı, her geçen gün etki alanlarının arttığı ve çokkültürlülük politikasına 

verdiği etkiler göz önüne alındığında, ilerleyen dönemlerde ülkemiz ve dünya için nasıl 

bir gelecek hazırladığını tahmin etmek oldukça zordur. 

Küreselleşmenin büyük bir ivme kazanmasıyla birlikte uluslararası göç kavramı yeni bir 

boyut kazanmıştır. Türkiye açısından bakıldığında ise son dönemde gerçekleşen en 

önemli göç hareketi Suriye’den ülkemize yapılan zorunlu göçtür. Zorunlu olarak 

nitelendirilmesinin sebebi ise Suriye’de yaşanan iç savaşın insanları göç etmeye mecbur 

bırakmasıdır. Türkiye’nin bulunduğu coğrafi konum ve komşu ülke olması, Suriye’de 

gerçekleşen iç savaştan fazlasıyla etkilenmesine neden olmuştur. 2011 yılında Suriye’de 

çıkan bu iç savaş nedeniyle zorunlu göç hareketine maruz kalan 3.6 milyon Suriyeliye 

bugün Türkiye ev sahipliği yapmaktadır (Gören, 2019, s. 4). 

Akın ilk başladığında, Cenevre Sözleşmesine göre, Suriyeli göçmenler Avrupa dışındaki 

bir ülkeden göç ettikleri için mülteci statüsüne sahip olmamıştır. Bu göçmenlerin nüfusu 

çok fazla olduğu için şartlı mülteci de sayılmamışlardır (Yada Vakfı, 2020). Savaşın sona 



 

65 

ermemesi ve gelen mültecilerin geri dönmek istememeleri Türkiye için zorlu bir sürecin 

başlangıcı olmuştur. Uzun bir sürecin başlangıcı olan bu olay, çokkültürlülük 

politikalarının gözden geçirilmesine neden olmuştur. Suriyeli vatandaşların topluma ayak 

uydurması ve Türk toplumunun mültecileri kabullenme sürecinde çokkültürlülük 

politikasının yeri çok önemlidir. Hem bu kişilerin toplumla uyum içerisinde yaşaması 

hem de ev sahibi toplumla bütünleşmeyi sağlaması için çokkültürlü bir toplumun inşa 

edilmesi gerekmektedir. Toplumsal uyumun sağlanabilmesi amacıyla vatandaşlar ile 

ülkeye göç yollarıyla gelen kişilerin istekleri doğrultusunda uzlaştırıcı çokkültürlülük 

politikaları yürütülmelidir (Gören, 2019, s. 4). Bu yüzden sayıca fazla olmaları nedeniyle 

ihtiyaçlarının karşılanması ve hukuki alandaki eksikliği gidermek amacıyla toplu 

göçmenler için YUKK (Yabancılar ve Uluslararası Koruma Kanunu) çıkarılarak “geçici 

koruma” adı verilen yeni bir statü oluşturulmuş, bununla beraber yabancıları takip etmek 

amacıyla Göç İdaresi Genel Müdürlüğü kurulmuştur (Yada Vakfı, 2020). Göç İdaresi 

Genel Müdürlüğünün güncel verilerine göre ülkemizde bulunan geçici koruma altındaki 

Suriyelilerin yıllara göre dağılımı aşağıdaki tabloda yer almaktadır. 

Tablo 2.1.Yıllara Göre Geçici Koruma Kapsamındaki Suriyeliler 

2013 2014 2015 2016 2017 2018 2019 2020 2021 2022 

224.655 1.519.286 2.503.549 2.834.441 3.426.786 3.623.192 3.576.370 3.641.370 3.737.369 3.535.898 

Kaynak: Göç İdaresi Başkanlığı (2023) 

Bu rakamlardan da anlaşılacağı gibi, geçici koruma altındaki Suriyelilerin sayısında her 

geçen yıl istikrarlı bir artış yaşanmıştır. Ülkelerindeki savaşın ne zaman biteceğine dair 

olumlu bir gelişmenin olmaması, Suriyelilerin Türkiye’de uzun süre kalacağına işaret 

etmektedir. Böyle bir durumda daha kalıcı göç politikaların üretilmesi gerekmektedir 

(Gören, 2019, s. 10). Bu sebepten dolayı çeşitli alanlarda daha uzun vadeli yeni 

düzenlemeler yapılmıştır. 

Türkiye’de Milli Eğitim Bakanlığınca yürütülen yabancıların eğitim faaliyetleri kayıt 

altına alınarak “Geçici Koruma Kimlik Belgesi” düzenlenmiş olan Suriyeliler ilk ve orta 

öğretim seviyesinde okullara kayıt yaptırabilmektedirler. Ayrıca her yaş grubuna dil 

eğitimi, meslek edindirme kursları düzenlenmektedir (Göç İdaresi Genel Müdürlüğü, 

2022).  İlk başta Suriye’de üniversite eğitimi yarıda kalmış olan bireylerin Türkiye'de 

üniversiteye girmesine, daha sonra ise Türkiye’de liseyi bitiren Suriyelilerin sınavla 



 

66 

üniversiteye girmelerine izin verilmiştir. Bu sayede birçok Suriyeli genç üniversite 

eğitimini de tamamlama fırsatı bulmuştur. Eğitim alanında yürütülen bu politikalar ile 

çocukların topluma kazandırılması ve uyum içinde yaşamaları amaçlanmıştır.  

Ayrıca Geçici Koruma Yönetmeliği kapsamında geçici koruma statüsündeki Suriyelilere, 

Sağlık Bakanlığı tarafından sağlık hizmeti verilmektedir. Geçici koruma statüsüne sahip 

olmayan mültecilerin sadece acil ve temel sağlık hizmetlerini (bulaşıcı hastalık durumu) 

almalarına izin verilmektedir. Kayıtlı mülteciler tüm sağlık hizmetlerine erişebilmektedir 

(Yada Vakfı, 2020). Herhangi bir ücret talep edilmeden, kayıtlı oldukları ilde bulunan 

devlet hastanelerine doğrudan başvuru yapabilmektedirler. Diğer türdeki hastanelere 

(özel hastane, üniversite hastaneleri vb.) sevk edilmeleri halinde sağlık hizmeti 

alabilmektedirler.  

Barınma konusundaki politikalara bakacak olursak Suriyeliler için kamplar dışında 

kalabilecekleri herhangi bir yer yoktur. Türkiye bu insani kriz neticesinde oluşan göç 

dalgaları sebebiyle 10 şehirde kurulan 26 geçici barınma merkezi 256.971 Suriyeli 

yabancıya ev sahipliği yapmıştır. Suriye Arap Cumhuriyeti'nde barış ve güven ortamının 

sağlanamaması sebebiyle geçici koruma altındaki Suriyelilerin ülkemizde kalış süreleri 

uzamış, bu durumda sosyal uyumun sağlanmasını gerekli kılmıştır. Bu gereklilik 

neticesinde de insanların geçici barınma merkezleri dışında hayatlarını idame ettirmeleri 

desteklenmiş olup 16 Eylül 2020 tarihi itibariyle 5 ilde 7 geçici barınma merkezinde 

59.877 geçici koruma kapsamındaki Suriyeliler barındırılmaktadır. Ayrıca geçici barınma 

merkezleri dışında 3.559.041 geçici koruma sahibi Suriyeli yaşamaktadır (Göç İdaresi 

Genel Müdürlüğü, 2022). Barınma merkezleri dışında yaşayan vatandaşların düşük bir 

bütçe ile kiraya çıktığı hatta gecekondu semtlerinde yaşadığı bilinmektedir. Bu durum, 

barınma konusunda daha etkili bir politikanın gerekliliğini göstermektedir. 

Türkiye, on yılı aşkın bir süredir Suriyeli mülteciler ile birlikte çokkültürlü toplum olarak 

yaşamını sürmektedir. Geçici politikaların artık iki toplum için yetersiz olduğu bir 

aşamaya gelinmiş bulunmaktadır. Yukarıda da bahsedildiği gibi, iç savaşın hâlen devam 

ediyor olması Suriyeli vatandaşların uzun bir süre daha ülkemizde barınacağı anlamına 

gelmektedir. Bu sürenin ne kadar uzayacağına dair bir tahminde bulunmak oldukça 

zordur. Bu yüzden bu gerçeği kabullenip daha uzun süreli politikaların gündeme gelmesi 

gerekmektedir. Çokkültürlülük kapsamında, başta Suriye olmak üzere diğer bütün etnik 



 

67 

gruplar ile uyum politikasına geçilmesi gerekmektedir. Bugün Türkiye de 3.6 milyon 

Suriyeli bulunmaktadır. Dilleri, tarihleri, kökenleri aynı olmaları kendi aralarında 

mahalleler kurmalarına yol açmıştır. Bu durum sosyal uyumun kurulmasında da büyük 

bir engel teşkil etmektedir. Uygulanacak politikaların bu faktörleri de dikkate alması, 

uyumun daha başarılı bir şekilde gerçekleşmesine katkı sağlayacaktır (Gören, 2019, s. 

13). Sadece Suriyelilerin topluma uyum sağlaması değil, aynı zamanda toplumdaki 

insanların da Suriyeli vatandaşlara uyum sağlaması gerekmektedir. Bu şekilde 

düzenlenecek politikalar, çokkültürlülük bağlamında huzur ve barış içinde yaşamaya 

olanak sağlayacaktır. 

Günümüz açısından değerlendirildiğinde, çokkültürlülüğün son dönemde yoğun olarak 

söz konusu olmasının başlıca sebebinin Suriyeli mülteciler olduğu aktarılmıştır. Fakat 

daha detaylı olarak incelendiğinde Türkiye’nin etnik yapısının çok çeşitli olduğu 

görülmektedir. Türkiye'de ikamet eden yabancı nüfusun 2021 sonu itibariyle 1 milyon 

792 bin 36 olduğu açıklanmıştır. Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK) verilerine göre, ülke 

sıralamasında Irak, 322 bin ile ilk sırada yer almaktadır. Afganistan, 183 binle ikinci ve 

İran, 128 binle üçüncü sırada yerini almaktadır. Sıralamaya göre Türkmenistan, Suriye, 

Almanya, Özbekistan, Azerbaycan, Rusya ve Kazakistan, ilk 10'da bulunan diğer 

ülkelerdir ( TÜİK, 2022). 

Çokkültürlülük, Güney Kore’ye kıyasla Türkiye için oldukça uzun zamandır varlığını 

sürdüren bir olgudur. Osmanlıdan Selçukluya hatta daha öncesine dayanan çokkültürlü 

toplum algısı değişmeden günümüze kadar gelmiştir.  Bu uzun süreyi kapsayan dönem 

içinde birçok etnik grup ülkemizde barış içinde yaşamayı başarmıştır. Ancak ne var ki 

toplumların ve insanların ihtiyaçlarının çeşitlenip değişmesi, zaman zaman toplum içinde 

olumsuzlukların baş göstermesine neden olmuştur. Gerek göçmen topluluklarının 

ihtiyaçlarının tam olarak anlaşılamaması gerek politikaların eksikliği uyum içerisinde 

yaşama sürecini uzatmıştır. Çokkültürlü toplumlarda önemli olan aidiyet duygusunun 

yerleşebilmesidir. Bu açıdan bakıldığında toplumumuz için bu durumun biraz daha 

zaman alacağı varsayılmaktadır.  

 

 



 

68 

 

 

 

ÜÇÜNCÜBÖLÜM 

AİLE KAVRAMI, GÜNEY KORE VE TÜRKİYE’DE 

ÇOKKÜLTÜRLÜ AİLE MODELİ 

3.1. Ailenin Tanımı ve Aile Türleri 

Aile kavramı, yapı itibari ile çok geniş bir konuyu kapsamaktadır. Tüm toplumlarda 

insanlık tarihi kadar eskiye dayanan aile kavramı, en fazla evrensellik özelliği gösteren 

kurumların başında gelmektedir. Bu yüzden bu bölümde,  evrensel olarak aile kavramının 

tanımı üzerinde durulacak ve sonrasında tüm toplumlarda görülebilecek aile 

türlerinedeğinilecektir. 

3.1.1. Aile Kavramının Tanımı 

Bir milleti tarihî, siyasî, sosyal vb. açılardan incelemek için çalışmaya, insanlık tarihi 

kadar eski olan aile kavramından başlamak gerekir. Kültürün bir kuşaktan diğerine 

iletilmesinde en önemli sosyal ortam olan aile, dinî, millî ve hukukî değerleri ile toplumun 

çekirdeğini oluşturan en temel yapıdır (Eker, 2001, s. 131). İnsanoğlu doğduğu andan 

itibaren yaşamının her evresinde bir topluluğun üyesi olarak yaşamaya muhtaç bir 

varlıktır. Bu toplulukların en temeli ve eskisi ailedir. TDK resmi sitesindeki 

açıklamasında aileyi, evlilik ve kan bağına dayanan, karı, koca, çocuklar, kardeşler 

arasındaki ilişkilerin oluşturduğu toplum içindeki en küçük birlik olarak tanımlamaktadır. 

Lee (2016, s. 19), İngilizcede aile anlamında kullanılan “Family” kelimesinin, “Father 

And Mother I Love You” cümlesinin ilk harfini alarak aile sevgisini temsil ettiği 

söylemektedir. Ancak uzmanlar, bu hikâyelerin sadece efsane olduğunu ve gerçek 

Family'nin, hizmetçi veya köle anlamına gelen Latince bir kelime olan Famulus'tan 

türetilen İngilizce bir kelime olduğunu söylemektedir. Bu kelimenin, bir arada yaşayan 

bir topluluğun üyesi anlamına gelen “Familia” vasıtasıyla şimdiki kelimeye dönüştüğü 

 



 

69 

bilinmektedir. Aile kavramının evrenselliği, ailenin tanımlanmasında çeşitli görüşleri 

ortaya çıkarmıştır. Bu görüşlerden bazıları şu şekilde ifade edilebilir: 

Ailenin en yaygın olarak bilinen anlamı, Amerikalı antropologlar Murdoch ve Levistro 

Ross'un tanımını izler. 

Murdoch'a göre aile; bir çift ve çocuklarından oluşan, konut ve ekonomik işbirliğini 

paylaşan ve çocukların doğumuyla karakterize edilen bir grubu ifade etmektedir. 

Levistro-Ross ise ailenin evlilikle başladığını, bir çift ve çocuklarından oluştuğunu ancak 

bunlara ek olarak yakın akrabaları da içerebileceğini ve aile üyelerinin yasal bağları, 

ekonomik ve dini hak ve yükümlülükleri olduğunu söylemektedir (akt. Lee, 2016, s. 21). 

Le Play’e göre en kısa tarifiyle aile; Toplumdaki sosyal kurumların en basitidir. 

Maclver ve Page’e göre aile; Cinselliğe dayalı, çocuk sahibi olma ve bu çocukları 

yetiştirme özellikleri olan bir gruptur. 

Summer ve Keller’e göre aile; En az iki neslin bir arada bulunduğu, kan bağıyla 

karakterize edilen küçük bir sosyal örgüttür ( Yılmazçoban, 2008, s. 155). 

Westooffa göre aile; Evlilik, üreme, hareketlilik, çözülme ve ölümleri barındıran, 

örgütlenmiş bir toplumsal gruptur ( Hancıoğlu, 1985, s. 10). 

Wallerstein’e göre aile; Aynı çatı altında oturan ve akrabalık bağlarıyla birbirine bağlı 

olan, bir tüketim ve bir üreme birimidir ( Kandiyoti, 1997, s. 27).  

Yapılan bu tanımlamalara bakıldığında aile kavramının tek bir kişiden ibaret olmadığını 

ve aile olabilme vasfını yerine getirebilmek için eşlik eden bir karşı cinsin bulunması 

gerekmektedir. Yapboz parçalarının bir araya gelerek asıl resmi ortaya çıkarması gibi 

aileler de bir araya gelerek toplumu meydana getirir. Toplumun temelini oluşturan aile, 

sosyal ve kültürel değerlerimizi öğrenmeye başladığımız ve aynı zamanda gelecek 

nesillere aktardığımız en önemli yapıdır. Bu yüzden sürekli değişen ve gelişen bir 

sistemdir. Dönemin getirdiği şartlara uygun olarak aile yapısı değişir ve kendine farklı 

özellikler katar. Her olguda olduğu gibi aile kavramında da değişim kaçınılmaz bir sondur. 

Bu yüzden zaman içerisinde farklılaşması tabii bir olay olarak kabul edilmektedir. 



 

70 

Eröz (1977, s. 56), ailenin evrensel bir yapı olduğunu belirtirken sosyal bir kurum olarak 

ailenin bütün toplumlarda vazgeçilmez olduğuna işaret etmektedir. Tüm toplumlarda 

ortak olarak görülen ailenin işlevlerini de aşağıdaki şekilde açıklamaktadır: 

1. İnsan neslinin devamının sağlanarak, bireylerin cinsel beklentilerinin karşılanması 

2. Tabii ve sosyal tehlikelere karşı insanların korunmasının gerçekleştirilmesi. 

3. İnsan yavrusunu beslenme, güvenlik ve diğer ihtiyaçlarını tek başına karşılamayacak bir yapıda 

doğması ve bunları karşılamak için diğer canlılardan çok daha uzun süre başkasına bağımlı 

kalması. 

4. Ailenin, insan kişiliğinin ve psikolojik yapısının teşekkülüne, sosyalleşmesine, sevgiyi 

ve tatmini yaşayarak tanımasına imkân veren bir ortam teşkil etmesi. 

Eröz’den aktarılan bu maddeler, bütün aile topluluklarınca benimsenmiş temel işlevlerdir. 

Sosyal çevre ve kültürel normların farklılığı sebebiyle bazı topluluklarda değişimler 

gözükse de temelde sahip olunması gereken çerçeve bu şekildedir. 

3.1.2. Aile Türleri 

İnsanlık tarihi boyunca toplumlar çeşitli değişikliklere uğramışlardır. Bu değişiklikler 

sonuncunda aile yapılarında da değişimler yaşanmaya başlamıştır. Baloğlu (1990)’nun 

ifadesiyle ekonomik, coğrafi ve kültürel sebepler altında değişime uğrayan aile yapısı 

birçok aile tipini ortaya çıkarmıştır. Aynı toplum içinde yaşayan aileler bile kendi içinde 

farklılıklar barındırmaktadır. Bu farklılıklardan kaynaklı olarak sosyologlar arasında da 

aile türleri bakımından farklı sınıflandırmalar yapılmıştır.  

Gökçe (1990, s. 68)’ye göre, aile tiplerini şekillenmesine tesir eden faktörler açısından 

ele alınırsa başlıca iki grupta toplanabilir. Birinci grup sınıflandırmada 'otorite', ikinci 

grup sınıflandırmada ise 'hane halkı' ölçüt olarak alınmaktadır. Hane halkı ölçütüne göre 

aileleri, büyük aile ve küçük aile olarak sınıflandırırken otorite ölçütüne göre ise aileyi, 

ana ailesi ve baba ailesi olarak sınıflandırmaktadır. Özalp, otorite şekli ve ailenin 

büyüklüğünü dikkate alarak aileyi, ana ailesi (anaerkil), baba ailesi (ataerkil), büyük aile 

(geniş aile), küçük aile (çekirdek aile), ayrıca coğrafi bölgeye göre, köy (kırsal kesim), 

gecekondu ve şehir ailesi olmak üzere yedi gruba ayırmıştır (Yılmazçoban, 2008, s. 93). 

Erkal (1995, s. 81) ise aileyi yaşanılan yer ve sosyo­kültürel yapıyı dikkate alarak 



 

71 

çekirdek aile, destekli çekirdek aile, geleneksel geniş aile, geçici aile ve çözülen aile 

olarak sınıflamaktadır.  

Burada çeşitli yazarlar tarafından aktarılanlar da göz önüne alındığında, otorite şekline 

göre aileler ikiye ayrılmaktadır: 

Ana ailesi (Anaerkil aile): Anaerkil aile, avcılık ve toplayıcılıkla geçinen ve tarımla 

uğraşan toplumlarda görülen aile türü olarak ana soyundan gelenlerin ortak ev ortamını 

paylaştığı ve ana tarafının kurallarının geçerli olduğu aile türü olarak belirtilir 

(Büyükyonca, 2019, s. 55). Bu tür ailelerde baba figürü geri planda kalır ve aile içinde 

önemli bir yere sahip değildir. Ailenin reisliğini, çocukların sorumluluğunu annenin erkek 

kardeşi üstlenir. Bu durumda baba ise kendi kız kardeşinin çocuklarından sorumludur. 

Ana ailesine Kuzey Amerika'da (Iraquois) Kanada yerlilerinde, Doğu Afrika'da ve 

Eskimolarda rastlanmaktadır (Gökçe, 1976, s. 58). 

Baba ailesi (Ataerkil aile): Otoritenin baba elinde olduğu, mutlak hâkimiyet sahibinin 

baba olduğu aile tipidir. Bu otoritenin babadan oğla geçtiği için ailede kız çocuğu önemsiz 

kabul edilir. Anne figürü ise daha çok ev işleri ile uğraşır ve en önemli vazifesi ise erkek 

çocuk dünyaya getirmektir. Kadın ve erkekten beklenen işlerin farklılaşması ataerkil 

ailede erkeğe üstünlük vermiş, kadının ise hem aile hem de toplum içindeki yerini 

sarsmıştır (Gökçe, 1976, s. 59). Modern dönemde ataerkil bir yapılanmanın ağırlığı 

kendini göstermeye devam etse de, mekân, miras, boşanma, fizyolojik gereksinimleri 

giderme gibi konular açısından eşitlikçiliğe doğru, aile tipinin değiştiği görülmektedir 

(Aydın, 2013, s. 71). 

Ailenin büyüklüğü göz önüne alındığında iki temel aile tipi karşımıza çıkmaktadır. Bunlar 

geniş aile ve çekirdek aile olmak üzereye ikiye ayrılır: 

Geniş aile (geleneksel, büyük aile): Tarıma dayalı toplumlarda görülen bir aile yapısıdır. 

Bu yüzden daha çok kırsal kesimlerde karşımıza çıkmaktadır. Bu tür aileler, çok sayıda 

akrabanın birlikte tek çatı altında yaşamasıyla oluşur. Büyük aile, geleneksel, eski, geniş, 

köy, geleneksel geniş aile deyimleriyle de anılmaktadır (Erbay, 2013, s. 9). Akrabalık 

ilişkileri son derece kuvvetlidir ve geleneklere bağlı bir yaşam sürülmektedir. Geçmişte 

oldukça evrensel ve karakteristik olan bu aile biçimi, özellikle Çin, Hindistan ve 



 

72 

Japonya'da görülmektedir (Güler & Ulutak, 1992, s. 56). Osmanlı İmparatorluğu 

döneminde aile yapısı, üretimin zorluğunun birlikte karşılanması, günlük yaşamın 

gereksinimleri, tarımsal üretim biçimi gibi birçok nedenden dolayı genellikle geniş aile 

formunda şekillendiğini söyleyebiliriz (Çobanoğlu, 2020, s. 70). Ancak günümüze 

bakıldığında geniş ailelerin sayısının özellikle büyük şehirlerde oldukça az olması dikkat 

çekmektedir. Modern çağın endüstri düzeninde görülen sosyal hareketlilik, para piyasası, 

piyasa için üretim, kitle halindeki seri üretim, iş bölümü, ihtisaslaşma olayları büyük 

ailenin fonksiyonlarını zamanla üstlenmeye başlamıştır. Kadının iş hayatına geçişi, 

kadın-erkek eşitliği düşünceleri, hürriyetler, demokrasi, insan hakları gibi etkenler insanı 

ve aileyi birlikte değiştirmeye başlamıştır. Sanayileşme sonrası göçlerle birlikte oluşan 

büyük şehir hayatı,  geniş ailelerin de değişimine yol açmıştır (Eyce, 2000, s. 230). 

Kore toplumu için geniş aile, evli çiftler ve evlenmemiş çocuklara ek olarak birincil ve 

ikincil akrabalardan oluşan 5 veya daha fazla üyesi bulunan bir haneyi ifade etmektedir. 

Tarım toplumunun ortaya çıkışından sonra karmaşık bir toplumsal örgütlenmeye dönüşen 

insanlık, tek bir çit içinde yerleşik bir yaşam sürmekte ve daha geniş aile biçimini 

almaktadır. Buna göre, modern toplum kültürünün oluşumundan önce geniş aile, aile 

kompozisyonunda baskın yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. Ekonomik olarak kendi 

kendine yetmenin zor olduğu modern öncesi Kore toplumunda popüler bir aile türü olan 

geniş aile, iç ekonominin gelişmesiyle birlikte çekirdek ailelere bölünmeye başlamıştır 

(Lee, 2016, s. 55). Modern Kore ailelerinde, çekirdek ailelerin oranı artarken geniş aile 

üyelerinin oranı azalmaktadır. Özellikle evli çiftlerin ebeveynlerin evlerini terk etme 

oranı giderek artmaktadırve bu durum, çekirdek ailenin bir özelliğidir.  Bununla birlikte, 

geniş aile artık bir ideal olarak kabul edilmese bile, aile sürekliliğini ve atalara tapınmayı 

vurgulayan geniş aile değerleri günümüzde hala devam etmektedir (Kore Ulusal Kültür 

Ansiklopedisi, 2022). 

Çekirdek aile (modern, küçük):Çekirdek aile, ilk olarak Amerikalı antropolog Murdoch 

tarafından kullanılan bir kelimedir. Evli bir çift ve bekâr çocukları içeren, üç ila dört 

üyeden oluşan küçük bir aile hanesini ifade eder. Özellikle savaş nedeniyle tahliye gibi 

toplumsal etkenlerle başlayan çekirdek aile, ekonomik büyümeyle birlikte genel bir hane 

birimi olarak popüler hale gelmiştir. O zamandan beri endüstriyel gelişme ve kentsel 

modernleşme, mevcut ailenin rolünün yerini almış ve işlevini azaltmıştır. Modern bir 



 

73 

sanayi toplumuna giren Batı toplumu, bireycilik, toplumsal hareketlilik ve sosyal 

güvenlik sistemlerinin gelişmesi gibi çeşitli etkenler nedeniyle çekirdek aileleri 

geliştirmiştir (Lee, 2016, s. 57). Toplumsal değişme ve gelişmelere bağlı olarak aile 

yapısında olduğu gibi, işlevlerinde de değişmeler olmuştur. Bu nedenle sanayi 

toplumlarında yaygın olan çekirdek ailenin geleneksel geniş ailede görülen işlevlerin 

birçoğunu kaybettiği, bu işlevleri diğer toplumsal kurumlara devrettiği görülmektedir. 

Böylece çekirdek ailenin, soyun sürekliliği ve toplumsallaşma işlevi ile psikolojik 

dengenin (doyumun) sağlanması işlevi olmak üzere yalnız iki işlevi yerine getirdiği 

belirtilmektedir (Erbay, 2013, s. 10). Çekirdek ailenin belli başlı özellikleri şunlardır: 

-Arkadaşlık temeline dayanarak, yaşam arkadaşlarını seçme özgürlüğü,  

- Genç çiftlerin evlendikten sonra her iki tarafa da bağlı olmamaları,  

- Karı-koca arasında eşitliğin benimsenmesi, 

- Ailede, her sorunda karı-koca ve belirli yaşa gelmiş çocukların hep bir arada toplanarak, 

görüşerek karara varmalarıdır (Güler & Ulutak, 1992, s. 57). 

Geleneksel Kore toplumu, tarımla uğraştığı için uzun süre geniş aileler (daha çok 3- 4 

neslin birlikte yaşadığı büyük aileler) biçiminde yaşamıştır. Ancak Kore Savaşı (1950-

1953) sonrasında gelişmekte olan bir ülkeden, gelişmiş bir ülkeye dönüştüğü, 'Han Nehri 

Mucizesi' olarak adlandırılan hızlı ekonomik büyüme dönemine girmiştir. Bu büyüme ile 

birlikte çekirdek ailenin Kore'de yaygınlaşması 1960'ların sonunda gerçekleşmeye 

başlamıştır.  Çekirdek aile biçiminde yaşayan genç çiftler, eskisi gibi aileleri ile aynı evde 

yaşamasa da çoğunlukla ailesine yakın yerlerde yaşayarak hafta sonları ya da tatillerde 

birlikte zaman geçirmeye özen göstermektedir (Türközü vd., 2014, s. 91). 

Türkiye’de ise 1980 yılına gelindiğinde, sosyal yaşamın değişmesini sağlayacakköklü 

olaylar yaşanmıştır. 1980 askeri darbesi, küreselleşme, seküler yaşam biçimi ve darbe 

sonrasında izlenen ekonomik programlar, toplumsal düzende ve dolayısıyla aile yapısında 

önemli sayılacak değişikliklerin yaşanmasına neden olmuştur (Küçük, 2019, s. 21, akt. 

Çobanoğlu, 2020, s. 72). Bu değişikliklerin en önemlisi, Türk aile yapısının geleneksel 

geniş aileden çekirdek aileye doğru değişmesidir. 



 

74 

Çekirdek aile tipinin, endüstrileşmenin sonucu olduğunu ve endüstrileşmeye en iyi uyum 

sağlayacak olan aile modelinin yine çekirdek aile olduğunu aktaran Kazaz (2010), Kore 

ve Türkiye’deki çekirdek ailenin endüstrileşme dönemindeki durumunu şu şekilde ifade 

etmektedir: 

Endüstrileşme başlangıcında hem Kore hem Türkiye‟de hakim aile tipi çekirdek ailedir. Kore 

ailesi 1960‟da % 60 çekirdek aile, % 27 geniş aile formunda bulunmaktadır. İlerleyen senelerde 

çekirdek aile sayısının da artmış olduğunu belirtmek gerekir. Ancak Kore‟deki çekirdek aile Batı 

aile modeli gibi, ne kendi içinde birbirlerinden yalıtlanmış bireylerden oluşmaktadır ne de 

akrabalık ilişkilerinden soyutlanmıştır. 1960’lı senelerde Türk ailesi de genellikle (%60) çekirdek 

ailelerden oluşmaktadır. Çekirdek ailenin hâkimiyeti, kırsal ya da kentsel kesimlerde 

değişmemektedir (s. 75). 

3.2. Kore Toplumunun Aile Modeli 

Kore toplumu uzun yıllar boyunca aynı kara üzerinde göç etmeden yaşam sürmüş bir 

topluluktur. Böyle bir topluluk için aile ve akrabalık bağları son derece önem arz 

etmektedir. Bu sebeple bu bölümde, öncelikle Kore toplumunu daha iyi anlayabilmek 

adına aile yapısıve karakteristik özellikleri incelenecektir. Aile yapısının gelişim ve 

değişim süreçlerini kavrayabilmek için tarihi süreç içerisinde aile yapısına değinilecek 

daha sonra modern zamanda aile kavramının değişimine yer verilecektir. Son olarak da 

çokkültürlülük olgusunun Kore’nin aile yapısı üzerindeki etkileri açıklanacaktır. 

3.2.1. Kore Aile Yapısı 

Genel olarak, geleneksel toplumları keşfetmek için aile veya akrabalık anlayışı çok 

önemlidir. Bunun nedeni, geleneksel toplumlardaki aile ve akrabalık sisteminin diğer 

siyasi, ekonomik, sosyal ve eğitim sistemleriyle yakından ilişkili olmasıdır. Aile ve 

akrabalık örgütlerinin özelliklerinin, diğer sosyal kurumların örgütlenmesi ve işlevi 

üzerinde büyük bir etkiye sahip olduğuna dair şimdiye kadar yapılan çalışmaların 

sonuçları göz önüne alındığında, Kore geleneksel toplumunu keşfetmek için öncelikle 

Kore geleneksel aile sistemini anlamak gerekmektedir  (Choi, 2002, s. 209).  

Günümüzde Koreliler için aile, derin bir duygusallığın ve birbirine bağlılık hissinin güçlü 

olduğu bir kurum olarak vurgulanmaktadır (Türközü vd., 2014, s. 91). Bu sebeple Kore, 

genel olarak çok güçlü bir “aileciliğe” sahip ülke olarak bilinmektedir. Ayrıca çeşitli 



 

75 

araştırmalar bu “ailecilik”  sisteminin sadece aile ile sınırlı olmadığını, tüm topluma 

yayıldığını ve Korelilerin sosyal karakterini ve sosyal yapısını belirlemede önemli bir 

faktör haline geldiğini ileri sürmektedir. Şin (1998), ailenin Koreliler için hayatlarını 

yöneten merkezi bir ilke olarak hareket ettiğini söylemektedir. Bunun nedeni, ailenin 

kültürel, kurumsal ve günlük yaşam açısından Kore toplumunu oluşturan temel bir düzen 

sistemi olarak işlev görmesidir. Özellikle Kore'de güçlü bir şekilde çalışan ailesel bir 

eğilim mevcuttur (Park, 2020, s. 3) ve bu eğilim sayesinde aile, Kore toplumda düzeni 

kuran bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Evlilik, evlat edinme, arkadaşlık gibi dış etkenler ya da kan bağı gibi içsel etkenler 

aracılığıyla günlük hayatı birlikte paylaşan bir topluluğu ifade eden aile, insanlığın 

zamanını ve oluşumunu paylaşan en eski topluluk olarak bilinmektedir. Genellikle 

Kore'de aile, ev anlamına gelen “ga (가)” ve yurttaş anlamına gelen “cog (족)” 

kelimelerinden oluşan  birleşik bir sözcüktür ve aynı evde hayatı paylaşan bir klanı ifade 

etmek için kullanılmaktadır (Lee, 2016, s. 59). Genel anlamıyla aile, Kore'deki sosyal 

yaşamın temel bileşeni olarak kabul edilir ve ataerkil Konfüçyüsçülük sistemi altında aile 

yaşamının sürdürülmesi büyük önem taşımaktadır. Konfüçyüsçü ataerkil sisteminde aile, 

bir bütün olarak bireysel üyelerinden önce gelir ve aile grubu, ayrılmaz bir şekilde klanla 

özdeşleştirilir. Aile üyelerinin en önemli işlevi, geleneksel Konfüçyüs sistemi içinde 

haneyi korumak ve ailenin devamlılığını sağlamaktır (Jrank -Evlilik ve Aile 

Ansiklopedisi, 2021).  

3.2.2.  Kore Ailesinin Karakteristik Özellikleri 

Bir toplum olarak Güney Kore, Çin'de ortaya çıkan Konfüçyüsçülüğün değerlerinden 

derinden etkilenmiştir. Konfüçyüsçülük, aile üyeleri arasındaki sosyal uyumu ve daha 

fazla otoriteye sahip olanlara boyun eğmeyi vurgular. Konfüçyanizm sisteminden 

etkilenen Güney Kore toplumu, varsayılan olarak evli bir karı koca ve çocuklarından 

oluşan geleneksel aile yapısına değer vermektedir. Normdan sapan her aile yapısı, kalıp 

yargılarla incelenir ve ayrımcılığa uğrar. Çeşitli faktörler nedeniyle Güney Kore toplumu, 

geçmişte evlilik dışı birlikte yaşayanları olumsuz olarak görmüştür (Byoun vd., 2021, s. 

37). Konfüçyanizm, Kore’de bir dini anlayış olmaktan ziyade bir yaşam biçimi olarak 

işlev görür. Bu yüzden, bugün Kore toplumuna bakıldığında çoğu örf, adet ve 



 

76 

davranışların temelinde Konfüçyanizm ideolojisinin varlığı hissedilmektedir. Aile 

sisteminde yer edinmiş çoğu tutumlarda da Konfüçyüs etkisi göz ardı edilmemelidir. 

Bağımsız aile modeli olarak da adlandırabileceğimiz Batı aile modelinde, bireylerin 

önceliği kendi amaçları için çalışmaktır; aile ise ikinci planda yer alır. Ancak Kore 

ailesinde bireyler ailelerinin iyiliğini, kendi amaçlarından öncelikli tutmaktadır (Kazaz, 

2010, s. 76). Aşırı derecede aile odaklı yaşayan Kore toplumunda, aile üyeleri birbirlerine 

çok sadıktır ve Koreliler kendilerini aile bağlarını korumaya adamıştır (kolektivist 

toplumların özelliği). Bazı geleneksel/kırsal sosyal çevrelerde, aileler o kadar tanımlayıcı 

olabilir ki, kolektif bir yüzleri varmış gibi algılanabilmektedir. Bu nedenle, bir bireyin 

eylemi, tüm ailenin başkaları tarafından nasıl algılanacağını etkilemektedir (Evason, 2016, 

s. 86).   

Geleneksel olarak, Kore'deki ideal aile tipi, ataerkil bir kök aile sitemine sahiptir. Kök 

aile, tipik olarak birbirini izleyen nesildeki iki aileden oluşur. Bunlar; evli en büyük oğul, 

karısı ve çocukları ile aynı evde yaşayan baba ve annedir. En büyük oğul genellikle aile 

mülklerini devralırken diğer oğulların evlendikten sonra ayrı konutlarda yaşamaları 

beklenirdi. Merkezi aile ilişkisi karı koca arasında değil, daha çok ebeveyn ve çocuk 

arasında, özellikle baba ve oğul arasında gerçekleşmektedir. Aynı zamanda aile üyeleri 

arasındaki ilişkiler bir hiyerarşinin parçasıdır. Bu ilişkiler iyilikseverlik, otorite ve itaat 

ile karakterize edilmiştir. Yetki hane reisine (erkek)  aitti ve diğer aile üyeleri arasında 

statü farklılıkları görülmekteydi (Jrank -Evlilik ve Aile Ansiklopedisi, 2021). Kore 

toplumunda aileye hiyerarşik ve ataerkil bir yapı kazandıran da ailenin önceliği ve devamı 

idealidir. Ailenin devamlılığı birincil amaç olduğundan bu görevi yerine getirecek olan 

üyeler üst statüde yer almıştır. Dolayısıyla bu durum aile içinde hiyerarşik bir sistem 

oluşturmuştur. Hiyerarşide baba ailenin geçiminden sorumlu olan ilk üye olarak en üst 

düzeyde yer almaktadır. Aldığı kararlara itaat edilmesi genel kabul gören bir değerdir 

(Kazaz, 2010, s. 76). 

Kore toplumlarındaki ataerkil yapının meydana getirdiği statü farklılıkları o kadar katı 

hale gelmiştir ki bu durum akrabalık hitaplarına bile etki etmiştir. Kore’de akrabalık 

sistemi baba-soyu, baba-otoritesi, baba-evi işlevleriyle donatılmış bir görünüme sahiptir. 

Korecede anne tarafından akrabaları ifade eden hitap şekillerine bakıldığında kelimenin 



 

77 

önüne ‘dış’ anlamındaki ‘ö/ve (외)’ kelimesi ön ek olarak getirilir. Bu durum ataerkil 

toplum yapısındaki statü farklılıklarına bağlanmaktadır. Kore toplumu ataerkil bir toplum 

olduğundan baba soyundan gelen akrabaların dereceleri ‘çon (촌)’ adı verilen kuşak 

sistemine göre belirlenir. Bu sisteme göre, baba ve çocuklar birinci kuşak, kardeşler ikinci 

kuşak, babanın kardeşleri üçüncü kuşak ve onların çocukları dördüncü kuşak olarak 

hesaplanır ve bu durum ailenin erkeklerine göre onuncu kuşağa kadar devam etmektedir 

(Türközü vd., 2014, ss. 92-93). 

Geleneksel olarak, Kore aile yapısında hiyerarşi, ataerkil otoriteyi vurgulayan 

Konfüçyüsçü değerler tarafından tanımlanmaktadır. Bunun sonucu olarak erkek soy 

merkezli kan bağları, atalardan kalma ayinlere vurgu, erkek ve büyük oğul tercihi ve 

hiyerarşik insan ilişkileri Kore ailesinin karakteristik özelliğidir (Reportworld, 2022). Bu 

aile modelinde bir koca/baba, itaat ve sevgi karşılığında eşine hâkimiyet ve nezaket 

göstermelidir. Aynı şekilde çocuklarına rehberlik ve himaye ederken çocuklarından saygı, 

hürmet ve itaat görmelidir. Birçok aile koca/babayı nihai karar mercii olarak kabul 

etmektedir (Evason, 2016, s. 89). Diğer bir deyişle aile içindeki erkekler kadınlara, 

ebeveynler çocuklara, yaşlı nesil genç nesile karşı sorumluluk, hayırseverlik, kontrol, 

egemenlik gibi rollere ihtiyaç duyan baskın bir varlık olmasına karşın kadınlar, çocuklar 

ve genç nesiller için ise itaat ve teslimiyeti vurgulanmaktadır. Bu nedenle, Koreli aileler 

geleneksel olarak uyumlu insan ilişkilerini, ana babaya saygıyı, aile dayanışmasını ve 

karşılıklı yardımlaşmayı ve hiyerarşik düzeni merkezi değerler olarak vurgulamıştır 

(Reportworld, 2022). 

Bununla birlikte, Kore Savaşı’ndan bu yana insanlar, Avustralyalılarınkine benzer 

modern aile dinamiklerini benimsemek için bu hiyerarşik gelenekten kopmuştur. 

Çekirdek aile, ortak aile yapısı haline gelmiştir ve çocuklarailelerine daha bağımlı bir 

şekilde yetiştirilmektedir. Ailenin geçimini sağlayan erkek figürü bir dereceye kadar 

varlığını sürdürse de kadınlar toplumda çok daha fazla statü ve güç kazanmaya 

başlamıştır. Ebeveynler artık çocukları üzerinde disiplin yetkisini paylaşmaya da 

başlamıştır. Daha önceki dönemlerde ise disiplin yetkisi büyük ölçüde 

babanınkontrolündeydi. 



 

78 

Çoğu ebeveynin nihai hedefi, çocuklarının kendilerinden daha eğitimli ve varlıklı 

olduğunu görmektir. Bu nedenle, Koreli ebeveynlerin çoğu kendilerini tamamen 

çocuklarının başarısına adamıştır. Bu genellikle, ebeveynlerinin özlemlerine ulaşmak için 

çocuklarına büyük beklentiler yüklediği bir sistem olarak ifade edilir. Bu yüzden birçok 

Koreli genç, eğitim ve kariyerlerinde büyük baskı altına girmektedir. Teknolojik olarak 

bilinçli, yüksek eğitimli bu genç kuşak, aynı zamanda büyük bir çoğunlukla Batılılaşmış 

ve sonuç olarak bireyselleşmiştir. Daha az aile odaklı hale geldikçe, aile ideallerinde bir 

bölünme ortaya çıkmıştır (Evason, 2016, s. 92).  

Kore’nin geleneksel toplumlarında eşlerin her birinin doğduktan itibaren benzersiz 

statüleri ve görevleri sadakatle yerine getirmeleri gerektiği vurgulanmıştır. Geleneksel 

olarak, Kore'de çiftlerin rolleri cinsiyete göre bölünmüştür ve bu durum sosyal statüden 

davranışsal kısıtlamalara kadar tüm yaşam tarzına etki etmiştir. Ataerkil anlayışta evin 

direği olan koca, ailenin geçimi sağlamak için çalışmak, aileyi dışarıda temsil edip 

yönetmek, akraba ve komşularla iyi geçinme gibi sistemsel görevleri üstlenmiştir. Ev 

işleri, çocuk yetiştirme, aile üyeleri arasındaki duygusal bağları kontrol etme ve aile 

içindeki gerginliği yatıştırmak gibi görevler ev içindeki işleri yerine getiren kadınlar 

tarafından üstlenilmiştir (Lee, 2020, s. 53). Ancak 1990'larda kadınların ekonomik 

faaliyetlere katılımı öne çıkmaya başlamıştır. Bu duruma, kadınların yüksek öğreniminin 

ve cinsiyet eşitliği bilincinin yayılmasının etkisi olduğu görülmektedir. 1997 döviz 

krizinden sonra evin geçimini sağlayan erkek modeli zayıflamış ve çift gelirli evli 

hanelerdeki artış eğilimi öne çıkmaya başlamıştır (Park, 2020, s. 89). 

3.2.3. Tarihi Süreç İçerisinde Kore Ailesi 

Aile, insanlar için evrensel özelliği olan toplumsal bir grup ve sistemler bütünüdür. Aynı 

zamanda aile, toplumun gelişim aşamasına, ekonomik yapısına veya çeşitli koşullara 

bağlı olarak her ülke ve ulus için farklı norm ve düzen biçimleriyle, karmaşık bir tarihsel 

geçiş yaşamıştır. Doğu ve Batı fark etmeksizin, üretim araçlarının değişmesi ve 

teknolojinin gelişmesi, aile yapısında ve aile ilişkilerinde birçok değişikliği de 

beraberinde getirmiştir. Kültür, insanoğlunun uzun zaman diliminde yarattığı tarihi bir 

ürün olduğu gibi aile kültürü de her kuşağa farklı yaşamlar veya değerler eklendikçe 

yeniden inşa edilmiş ve tarihsel olarak değişiklik göstermiştir (Lee vd. 2014, s. 28).  



 

79 

 Bu bağlamda bu bölümde, Kore’nin güçlü hanedanlık sistemine sahip olduğu Üç Krallık 

(Bekce, Goguryo ve Şilla), Goryo ve Coson dönemleri olmak üzere ailenin tarihsel 

gelişimi incelenecektir. Bu bölümde aile kültürü kabaca üç döneme ayrılmıştır, ancak 

gerçekte aile kültürünün dönemlere göre bölümlere ayrılarak ortaya çıktığı söylenemez. 

Uzun süre değişimlere maruz kaldıktan sonra geçiş döneminden geçerek yavaş yavaş 

evrensel bir kurum olarak yeni bir kültür oluşturma sürecine girerler. Kısacası, bir önceki 

dönem ile yeni dönemin aile kültürü birbiri ile çelişki halinde gelişmektedir. 

3.2.3.1. Üç Krallık ve Birleşik Şilla Hanedanlığı Aile Yapısı 

Üç Krallık dönemi ve Birleşik Şilla dönemine ait aile kayıtları çok az olmakla birlikte, 

sınırlı verilerde bulunan ailelerin özellikleri aşağıdaki gibi özetlenmiştir:  Goguryo'da 

“Seolyubuga Sistemi (Soryubugace-서류부가제)” veya “Seook Sistemi (Soogce-

서옥제)” adı verilen benzersiz bir evlilik geleneği mevcuttur. Damadın düğün töreni 

yapmak için gelinin evine gittiği ve ardından gelin evinde evlilik hayatına başladığı 

geleneksel bir Kore düğün sistemidir. Başka bir deyişle, damadın gelinin evinde nikâh 

kıydığı ve gelin evinin yanında inşa edilen küçük bir evde yaşadığı ve sonra çocukların 

yetişkin olduğunda eşini ve çocuklarını alıp kendi evinde yaşadığı bir sistemdir. Ancak 

bu gelenek, Goguryo' nun sonlarına doğru yavaş yavaş ortadan kalkmıştır (So, 2004, s. 

142). 

Üç Krallık Dönemi’nde yönetici sisteminin kurulması ve yönetici sınıfın ayrıcalıklarını 

güvence altına alan bir sınıf sisteminin oluşturulmasıyla, evlilikler temelde aynı sınıf 

içinde gerçekleştirilmeye başlanmıştır. Özellikle Şilla örneğinde “Golpum Sistemi 

(골품제)” adı verilen katı bir kast sistemi vardı ve bu sistem evliliğin belirlenmesinde de 

önemli bir role sahiptir. Bu nedenle, kraliyet statüsünü korumak için annenin veya eşin 

statüsü, babanın soyundan gelenler kadar önemli görülmektedir (Lee vd. 2014, s. 29). O 

yüzdendir ki eş seçimlerinde son derece özenli davranılmaktaydı. 

Golpum sistemi, bir bireyin kemik kalitesi (doğduğu kimlik) olarak adlandırılır ve büyük 

ölçüde sahip olunan soya göre doğumdan itibaren belirlenirdi. Bu nedenle, Şilla'da 

evlilikler katı bir şekilde sınıf sistemine dayalıydı ve bu yüzden evliliklerin birçoğu 



 

80 

akraba evliliği olarak gerçekleştirilmiştir. Kemik kalitesi olarak adlandırılan sistem, 

elbette sonsuza kadar devam etmemektedir. Bazı durumlarda kemik kalitesi 

düşebilmektedir. Örneğin; kemik değeri düşük bir eşle evlenildiğinde ya da bir suç 

işlendiğinde kemik değeri düşerdi. Ayrıca nadir de olsa kemik kalitesinin arttığı durumlar 

da yaşanmıştır. Ama temelde, golpum sistemi kan bağlarına dayanan kapalı bir statü 

sistemidir (National Institute of Korean History, 2023). Korelilerin kemik kalitesine bu 

denli bağlı olmalarının sebebi ise, geleneksel olarak annelerin çocuklarının etini ürettiği 

ve babaların kemikleri sağladığı düşüncesidir. Kemik etten daha uzun süre dayandığından 

erkekler aracılığıyla akrabalık, dişilerden daha bağlayıcı olarak görülmektedir (Sorenson, 

1994, s. 33). 

Statü ve mülk miras yöntemine ve evlendikten sonraki ikamet kurallarına bakıldığında, 

Şilla Hanedanlığındaki tahtın veraseti açısından erkek evlat ve damat, oğlundan olan 

torun veya kızından olan torunlar arasında çok fazla ayrım olmadığını Samguk Sagi 

(삼국사기)6 ve Samguk Yusa (삼국유사)7  kayıtlarından anlaşılmaktadır. Bu durum 17. 

yüzyıla kadar Kore'deki aile sisteminin önemli bir özelliğidir. Bu yönüyle bakıldığında, 

mülk mirasındaki erkek evlat ve kız evlat, büyük oğul ve ikinci oğul arasındaki 

ayrımcılığın şiddetlendiği geç Coson Hanedanlığı dönemindeki aile sistemi ile tamamen 

farklı özelliklere sahip olduğu görülmektedir (Reportworld, 2022). 

Kral merkezli bir ülkede, kraliyet ailesinin statüsünü korumak ve devam ettirmek için 

tahta geçiş en önemli konudur. Hem Goguryo hem de Bekçe'de prensip, tahtın babadan 

oğla geçmesiydi, ancak her zaman en büyük oğla öncelik verilmemiştir. Bununla birlikte, 

bazı durumlarda veraset, daha yetenekli veya nitelikli olduğuna karar verilen bir erkek 

çocuğa devredilmiştir. Ayrıca saltanatın oğluna değil erkek kardeşine yani kralın 

kendisinden küçük kardeşe devredildiği örneklerde mevcuttur. Özellikle Bekçe örneğinde, 

tarihsel olarak dış istilalar ve krallara yönelik suikastlar gibi ulusal krizler sık sık 

yaşanmıştır. Bu durumlarda, veraset ilkesinin geçerli olmadığı görülmektedir. Ancak 

genel olarak veraset babadan oğla geçmektedir. Bununla birlikte, kralın oğlunun çok 

                                                 

6 Üç Krallığın Günlükleri olarak bilinen Kore’nin Üç Krallık Dönemine ait tarihi kayıttır. Günümüze 

kadar ulaşan en eski tarihi kayıttır.  
7 Kore'nin Üç Krallığı ( Goguryo , Bekce ve Şilla) ile ilgili efsaneler, halk masalları ve tarihi 

anlatımlardan oluşan bir koleksiyondur. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Goguryeo
https://en.wikipedia.org/wiki/Baekje
https://en.wikipedia.org/wiki/Silla


 

81 

küçük olması nedeniyle veraset için uygun olmadığı zamanlarda kuralın yavaş yavaş 

kralın erkek kardeşine geçmesi şeklinde değişikliğe uğradığı görülmektedir. (Lee vd. 

2014, ss. 30-31). 

Şilla döneminde aile yapısı ile ilgili bilgiler sınırlı sayıdadır. Mevcut bilgiler ise dini 

değerlerin toplum üzerindeki etkileriyle ilişkilendirilerek elde edilmiştir. Bu ilişkilere 

bakarak aile yapısı hakkında belli başlı tahminlerde bulunmak mümkündür.Bu bilgiler şu 

şekilde sıralanmaktadır: İlk olarak, 719'da, Gamsan Tapınağı (감산사)’ndaki ‘Maitreya 

Bodhisattva (Geleceğin Budası) Heykeli’ne bakıldığında bu heykelin Kim Ji-seong (Gim 

Ci sonğ-김지성) tarafından, ölen ebeveynleri için yapıldığı söylenmektedir. Kim Ji-

seong, ebeveynleri öldüğünde onları yakmış ve kalıntılarının çoğunu Doğu Denizi'ne 

dağıtmıştır. Ancak yıllar sonra ebeveynlerine saygılarını sunacak fiziksel bir anıtları 

olmadığı için pişman olmuştur. Böylece hayatının son yıllarında Gamsan'daki mülkünü 

sadaka olarak bağışlamış ve Gamsan Tapınağı'nın inşasına öncülük etmiştir. Daha sonra 

tapınak için Amitabha Buddha (Sonsuz Işık Budası) ve Maitreya Bodhisattva'nın iki taş 

heykelinin yapılması için heykeltıraşlar görevlendirmiş ve ebeveynlerinin gerçek 

görünümünü yansıtacak şekilde gerçekçi bir biçimde yontulmasını istemiştir. Son olarak, 

heykellerin başının arkasındaki delikten anne ve babasının küllerinin kalıntılarını 

heykellere yerleştirmiştir. 

Bir diğer önemli yapıt ise Galhang Tapınağı (갈항사)’ndaki Taş Pagoda’dır. Yazıta göre 

Çonbo'nun 17. yılında (758), erkek ve kız kardeşten oluşan üç kişinin bu Pagoda’yı inşa 

ettikleri ortaya çıkmıştır. O sırada, pagodanın dikilmesinde yer alan üç kişi, Kral 

Wonseong (Vonsonğ-원성왕)'un annesi Leydi Park, Wonseong'un teyzesi ve dayısıdır. 

Bu kişilerin, bir aile kurmak için yeterince yakın ilişkilere sahip olduğu görülmektedir.  

Ayrıca kız evlatlar, evlendikten sonra uzun süre anne ve babasının evinde yaşadığından 

kız kardeşler ile kız kardeşin oğlu arasında daha yakın bir ilişkisi olduğu da bu yapıttan 

anlaşılmaktadır (Kore Ulusal Kültür Ansiklopedisi, 2021). 

Burada anlatılanlardan da anlaşılabileceği gibi Üç Krallık ve Birleşik Şilla Hanedanlığı 

döneminde aileyi tanımlayan önemli etkenlerden biri de Budizm’dir. Budizm, Kore 



 

82 

toplumunun ve Kore kültürünün şekillenmesinde en büyük etkenlerden biri olmuştur. Üç 

Krallık döneminde Kore topraklarına ayak basan Budizm inancı, yüzyıllar boyunca 

Korelilerin hayatlarında yer alarak günümüze kadar ulaşmıştır (Türközü & Kopar, 2021, 

s. 66). Budizm, aile de dâhil olmak üzere dünyevi değerleri ve endişeleri reddetmeye 

yaptığı vurgu ile Konfüçyüsçülüğün aksine bir mesaj vermektedir (Jrank -Evlilik ve Aile 

Ansiklopedisi, 2023). Başlangıçta Budizm, kraliyet ailesi üyeleri ve aristokrat sınıfı 

tarafından benimsenmişti, ancak 7. yüzyılda halk arasında popüler bir dine dönüştü. 

Budizm'in yayılmasıyla birlikte, Budist ahlakı da yavaş yavaş yayılmış ve endokrin 

sistemdeki değişikliklerle birleştirilmiştir (Kore Ulusal Kültür Ansiklopedisi, 2021). 

3.2.3.2. Goryo Hanedanlığı Aile Yapısı 

Goryo'daki evlilik gelenekleri, genellikle belgelenmiş evlilikler olarak 

nitelendirilmektedir. Yani, kadınların evlendikten sonra anne babalarının evlerinde 

yaşamaya devam ettikleri ve daha sonra eşi ile ayrı bir evde yaşamaya başladığı bir 

sistemi ifade etmektedir. Bu sistem çok eski zamanlardan beri Kore toplumunun eşsiz 

düğün geleneği olmuştur. Bu gelenek, her iki ailenin ekonomik gücüne veya resmi 

konumuna bağlı olarak çeşitli biçimler almış, ancak genel halk tarafından da 

uygulanmıştır. Her iki durumda da evlilik töreni kız evinde yapılır ve bir süre burada 

kaldıktan sonra karı-koca yaşayacakları yeri kararlaştırır (Lee vd. 2014, s. 32). 

Evli çiftlerin nerede yaşayacağına dair evlilik ikametgâh kuralları, diğer aile sistemlerini 

büyük ölçüde etkilediği için oldukça önemlidir. Bilindiği gibi Goryo Hanedanlığında 

evlilik sonrası ikametgâh yeri, evlilik hayatının uzun süre gelinin ailesinin evinde 

yürütüldüğü şeklindedir. 'Goryo Tarihi' kayıtlarında belirtildiğine göre, Goryo döneminde 

bir kız evlendirildiğinde tercihen erkek evladın evden gönderildiği durumlar olsa da, 

zamanla ayrım yapılmadan erkek evlatların ve damadın aynı evde yaşadığı evlilik şekline 

dönüşmüştür (Choi, 2002, s. 214). “Coson Hanedanlığı Yıllıkları” kayıtlarında da Goryo 

Hanedanlığı döneminde evlilik hayatının kız evinde başladığı, çocukların burada 

doğduğu ve çocuklarbüyüyene kadar kadının ailesinin evinde yaşadığı belirtilmiştir.  20 

yıldan fazla süren evliliklerde, babanın veya annenin ailesinin anne tarafından olan 

akrabalarıyla daha sık temas kurulmaktaydı. Bundan dolayı baba, kayınpeder, amca ve 

erkek kardeşler yerine dayı, anne tarafından kuzenler, teyzeler ve büyükbabanın kuzenleri 



 

83 

onlar için daha yakın ve daha önemli aile üyeleri olarak görülmektedir (National Institute 

of Korean History, 2023). 

Goryo'nun evlilik gelenekleri, evlilik törenlerinin erkeklerin evlerinde yapıldığı ve 

kadının evlilik hayatına ilk günden itibaren başladığı Çin'deki geleneklerden oldukça 

farklıdır. Bu durumun sebebi, her şeyden önce iki ülke arasındaki akrabalık ve miras 

yapısındaki farklılıktan kaynaklandığı söylenilebilir. Evlendikten sonra nerede 

oturulacağına karar verilirken öncelikle ekonomik koşullar dikkate alınmalıdır. O 

dönemin ekonomik koşulları ise anne babadan kalan mirasla yakından ilgilidir. Başka bir 

deyişle, o dönemde yeni evli çiftler, toprak veya köle gibi miras paylarına göre yaşarlardı 

ve o dönemde miras sistemi kadın ve erkek arasında eşit paylaştırılmaktaydı. Bundan 

dolayı evlendikten sonra ikamet yeri olarak baba tarafının tercih edilmesi için hiçbir 

zorlama yoktu. Bu nedenle aile oluşumunun, anne soyu ve eş soyu gibi çeşitli soy 

kütüğüne sahip akrabaları içeren ataerkil olmayan bir karaktere dönüştüğü söylenilebilir. 

(Lee vd.2014, s. 32). 

Bir yönetici olarak, ülkenizde kaç vatandaşın yaşadığını ve nüfusun yüzde kaçının erkek 

(askere alınabilecek), kadın ve çocuk olduğunu bilmek hayati önem taşımaktadır. Kore, 

bu tür bilgileri elde etmek için eski zamanlardan beri, resmi kayıtlar veya nüfus sayımları 

olarak nitelendirilen ‘Resmi Aile Kaydı (호적)’nı oluşturmuştur. İktidardaki rejimin 

etkinliğini artırmayı amaçlayan bu defterlerin içerikleri ve özellikleri zaman içinde 

değişiklik göstermiştir. ‘Resmi Aile Kaydı’ terimi, kişisel bilgileriyle birlikte bir evde 

veya ailede yaşayan insanların sayısını kaydetmeyi amaçlayan herhangi bir kamu belgesi 

olarak düşünülebilir (The National Museum of Korea, 2022). 

Bu bölümde 1969 yılında ulusal hazine olarak belirlenen ‘Lee Taejo8 Resmi Aile Kaydı 

(İtaejo Hocog wonbon-이태조호적원본)’ndan yararlanılarak bu dönemdeki aile yapısı 

hakkında bilgi verilmeye çalışılacaktır.  Bu belgeler Taejo'nun orijinal aile kaydı değil, 

Goryo döneminin sonlarına ait genel aile kaydının bir parçasıdır. Bu aile kaydının 1391'de 

                                                 

8 Lee Taejo, Geç Goryo Hanedanlığı’nın ünlü bir generali ve Coson Krallığı’nın kurucudur ve ilk 

kralıdır (1335-1408). 



 

84 

(Kral Gongyang'ın 3.yılı) yazıldığı tahmin edilmektedir (Kore Ulusal Kültür 

Ansiklopedisi, 2021).          

Bu aile kaydına dâhil olan haneler arasında okunabilir hane sayısı toplam 32'dir: 19 tane 

üst sınıf aile ve 13 tane alt sınıf aile. Üst sınıfa ait 19 tane aileyi yapısına göre 

sınıflandırılışı aşağıdaki gibidir: 

 Birincisi, eşler ve reşit olmayan çocuklardan oluşan 6 tane aile,  

 İkincisi, eşler ve yetişkin çocuklardan (30 yaş üstü) oluşan 3 tane aile, 

 Üçüncüsü, kayınpeder ve kayınvalideden oluşan 3 tane aile,  

 Dördüncüsü, damadın dâhil olmasıyla oluşan 5 tane aile,  

 Beşincisi, büyük kız kardeşlerden oluşan 1 tane aile,  

 Altıncısı, eş ve eski eşin çocuklarından oluşan 1 tane aileyi içerir (Kore Ulusal 

Kültür Ansiklopedisi, 2021). 

Bu veriler az sayıda aileyi,  20'li ve 40'lı yaşlarındaki evli olmayan çocukları ve kız 

kardeşleri içerir. Bu yüzden aile kayıtlarında reşit olmayan çocukların kaydedilmemesi 

gibi eksikliklermevcuttur. Verilerin aile yapısı hakkında sınırlamaları olsa da, bu belge 

sayesinde Goryo Hanedanlığı'ndaki temel aile türleri hakkında fikir edinilebilmek 

mümkündür. Bu kayıtta aile üyesi olarak kayınpeder ve kayınvalide ya da evli kız ve 

damadın birlikte yaşadığı ailelerin çok sayıda olması, Coson Hanedanlığı’nın ortalarından 

günümüze kadar esas olarak kabul edilen ataerkil aile yapısından büyük oranda farklılık 

göstermektedir (Reportworld, 2022). 

Yukarıdaki aile kaydı örneğindeki gibi bir kişinin sosyal statüsüne bağlı olarak farklı 

bilgilerinin toplanması, geç Goryo döneminden Coson dönemine kadar iletile gelmiş bir 

uygulamadır. Ancak bu belge, Goryo'nun resmi kayıtlarına özgü bazı ayrıntılara 

sahiptir. Örneğin; bu belgede hane büyük bir yazı tipi olan "戶" (ev) karakteriyle 

belirtilmiştir. Ayrıca bu kayıtta erkeklerin adının yanı sıra eşinin adı da kayıt altına 

alınmıştır. Bu ayrıntı Coson kayıtlarından çıkarılmıştır. Bu ince tutarsızlıklar, Goryo ve 



 

85 

Coson'un farklı sosyal ilkelerini yansıtmaktadır. Özellikle de hükümetin halkı nasıl 

gördüğü ve genel olarak kadınlara verilen değerin ne boyutta olduğunu göstermektedir. 

(The National Museum of Korea, 2022). 

 Aşağıda tarihsel kaynaklardan elde dilen Goryo Hanedanlığı’nın aile yapısına dair 

sunulan örnekler yer almaktadır:  

a) Anne ve babasını erken yaşta kaybeden bir çocuğun, amcasının veya baba tarafından 

kuzenlerinin evinde büyümesindense anne tarafından akrabalarının evinde büyüdüğüne 

dair bir örnek, 

 b)Evli bir kadının eşi öldükten sonra kendi ailesinin evine geri dönüp yaşamaya devam 

ettiğine dair bir örnek,  

c)Evli bir kadının eşi öldükten sonra ağabeyinin evinde yaşamaya başladığına dair örnek,  

ç)8 tane erkek evladın ve 1 damadın birlikte yaşadığı örnek,  

d)Birlikte aynı evde yaşayan evli kız kardeşler örneği,  

e)Babanın, evlenen en büyük kızının evinde yaşamını sürdürdüğü örnek,  

f)Anne babanın oğullarından ayrı kalsalar da kızlarıyla birlikte yaşadıkları ve kızların 

anne babalarına baktığı örnek;  

g)Goryo Hanedanlığı’nda, bir erkeğin bir kadınla evlendiği ve çocuğu büyüyene kadar 

eşinin evinde kaldığı tipik bir geleneksel aile örneği.  

Bu örnekler, Goryo Hanedanlığı aile yapısının, Coson Hanedanlığı'nda ideal tip olarak 

kabul edilen aile yapısından önemli ölçüde farklı olduğunu doğrudan göstermektedir 

(Choi, 2002, s. 215). 

Goryo'da evlilik, "Goryeosa (Goryosa-고려사)","Goryeosajeolyo (Goryosacolyo-

고려사절요)” ve diğer ilgili belgeler ikamet kuralları, evlilik yaşı, evlilik türü ve 

kadınların yeniden evlenmesi açısından incelendiğinde veriler aşağıdaki gibi 

sıralanmaktadır: 



 

86 

Evlilikte ikamet kurallarına bakıldığında,  belgeler Goryo Döneminin sonlarına kadar 

güçlü bir şekilde iletile gelmiş ve bu belgelerde kızların 24 yaşından 30 yaşına kadar 

kocalarının evinde yaşadıklarına dair birçok örnekler yer almaktadır. Goryo Hanedanlığı 

döneminde birden fazla eşin statüsünün eşit olduğu çok eşlilik, sadece kraliyet ailesinde 

değil, aynı zamanda sıradan insanlar arasında da mevcuttur. Cariyenin olduğu durumlarda 

ise, eşler ve cariyeler arasında çok fazla statü farkının olmadığı, ancak varsa bile bu 

durumun eş ile cariye arasındaki statü farkından ziyade cariye olmadan önceki 

statüsünden kaynaklandığı belirtilmektedir. Ayrıca Goryo Hanedanlığı'nda, Coson 

Hanedanlığı'nın aksine, kraliyet ailesinden veya yönetici sınıfın soylularından herhangi 

biri yeniden evlenme konusunda özgürdü (Reportworld, 2022). 

Kadınların yeniden evlenmesine ilişkin yasal düzenlemeler olmasına rağmen düzenleme 

geç Coson Hanedanlığı'ndaki kadar güçlü olmamasının yanı sıra düzenlemenin geçerliliği 

de eski kocanın durumuna göre farklılık göstermektedir. Yani, daha düşük statüdeki bir 

kişinin karısının yeniden evlenmesi sorun olmazkendaha yüksek statüdeki bir kişinin 

karısının yeniden evlenmesi yasaklanmıştır. Dönemsel olarakbu düzenleme, erken Goryo 

döneminden ziyade geç Goryo döneminde yasal olarak güçlendirilmiştir. Ancak gerçekte 

Goryo Hanedanlığı boyunca kadınların yeniden evlenmesine, hatta aristokrat statüdeki 

kadınlara bile, özgürlük tanınmıştır. Ayrıca bu dönemde evli kadınlar, eski kocalarından 

olan çocuklarını ve mallarını alarak başka erkeklerle yeniden evlendiği örnekler de 

mevcuttur. Bu gerçek, Goryo Hanedanlığı'nda kadınların yeniden evlenme 

uygulamasının geç Coson Hanedanlığı'ndaki durumun aksine oldukça serbest olduğunu 

göstermektedir (National Institute of Korean History, 2023). 

Goryo’da, 12. yüzyıl sonrası Yi Ja-Gyeom (İ Ca-Gyom-이자겸) isyanı ve Myocheong 

(Myoçong-묘청) isyanı gibi siyasi çalkantılar meydana gelmiş ve mevcut yönetim sistemi 

sarsılmıştır. Daha sonraki askeri rejim saltanatı, Moğolistan ile 30 yıllık savaş ve ardından 

gelen Yuan Hanedanlığı müdahale dönemi gibi Goryo'nun hızla değişen siyasi durumu, 

mevcut aile kültürü ve ilkelerini de etkilemiştir. Siyasi değişiklikler, aile ve ailelerin 

birliği olarak kabul edilen evlilik; özellikle kraliyet evlilikleri üzerinde etkili olmuş ve 

yavaş yavaş sıradan halkı da etkisi altına almıştır (Lee vd., 2014, s. 33). 



 

87 

Goryo döneminde aile ve akrabalık sistemlerini düzenleyen temel prensip, Üç Krallık ve 

Şilla Hanedanlığı döneminde olduğu gibi dini değer yani Budizm’dir. Aile ve evlilik 

geleneklerini, her ne kadar tarihi belgelerden faydalanılarak anlatılmaya çalışılsa da 

toplumsal değerlerlerin ve geleneklerin yerleşmesinde etkili olan dini değerlere de yer 

vermek gerekmektedir. Çünkü dönemin sosyal ve ekonomik yapısının Budist değerler 

sistemi ile derinden kaynaştığı aşikârdır. 

Goryo Hanedanlığı’nın hâkim dininin Budizm olduğu ve onun değer sistemlerinin, sosyal 

ve ekonomik yapının ideolojik temeli olarak hizmet ettiği bilinen bir gerçektir. O 

zamanlar Budizm, doğum ile başlayıp ölümden sonra ataların ayinlerine kadar hayatın 

her aşamasını derinden etkileyen bir özelliğe sahiptir. Ayinler söz konusu olduğunda, 

ritüeller Goryo Hanedanlığı’ndaki Budist değer sistemleri tarafından düzenlenmekteydi 

(Choi, 2002, s. 218). Ayrıca ayinlerde erkek ve kız çocukların birlikte yer alması, 

çocukların cenaze masraflarını birlikte karşılaması vb. durumların çocuklar arasında eşit 

miras sistemi gerçeğinden kaynaklandığı göstermektedir (National Institute of Korean 

History, 2023). 

3.2.3.3. Coson Hanedanlığı Aile Yapısı 

Goryo Hanedanlığı'nın aile ve akrabalık sisteminin Budist değer sistemi ve yerli inanç 

gelenekleri tarafından düzenlendiğini yukarıdaki bölümde aktarılmıştır. Goryo'dan 

Coson'a geçiş siyasette, toplumda, ekonomide ve kültürde reform için bir fırsat olarak 

hizmet etmiştir. Geç Goryo Hanedanlığı’nın uzun süren yozlaşma ve kaos ortamında, 

yeni bir ulus inşa etmeyi amaçlayan soylu sınıf, 1392’de Coson Hanedanlığını kurarak 

Budizm'i bastırmış, onun yerine Konfüçyüsçülük’ü aile ve devlet felsefesi olarak 

benimsemiştir (Lee vd., 2014, s. 37). Coson Hanedanlığında gerçekleştirilen bu köklü 

değişim, aile dâhil tüm kurumları etkilemiştir. Bu değişimleri anlayabilmek açısından, bu 

bölümde öncelikle Konfüçyüsçü aile geleneğinden söz etmek faydalı olacaktır. 

Coson Hanedanlığı’nın sonlarına gelindiğinde anaerkil unsur neredeyse etkisini 

kaybetmiş ve ataerkil düzen benimsenmiştir. Konfüçyüs ideolojisi yüzeye çıkarak ataerkil 

sistem güçlendirilmiştir. Buna rağmen Konfüçyüsçülük ideolojisinde erkek üstünlüğü 

fikri başlangıçta yoktu. Zamanla yin ve yang teorisi ortaya atılarakbu kavramların asil, 

soylu, güç, merhamet gibi değerler ile bağlantılı olduğu açıklanmış ve erkek üstünlüğü 



 

88 

fikri ortaya çıkmıştır. Yaygın olarak bilinen erkek egemenliği, "gök yüksek, yer alçak" 

şeklinde bir doğa olgusudur. Mekânsal konumun değerli ya da değersiz olması da 

toplumsal saygınlık ve alçaklık kavramlarına dayanmaktadır. Gökyüzünün yeryüzünü 

yönettiği ve ancak yeryüzü gökyüzünü takip ettiğinde her şeyin sorunsuz ilerlediği 

şeklindeki doğa dostu fikir, kadınların içeride ve erkeklerin ise dışarıda yer alması 

gerektiği düşüncesine yol açmıştır (Lee, 2020, s. 51).  

Bugün Kore toplumunun ana akımını oluşturan aile ve akrabalık kültürü, 

Konfüçyüsçülüğün ciddi anlamda kök salmaya başladığı orta Coson döneminden sonra 

kurulmuş ve günümüze kadar istikrarlı bir şekilde etkisini sürdürmeye devam etmektedir. 

Ancak o dönemde, Konfüçyüsçü aile ideolojisi yalnızca hatırı sayılır bir kültürel düzeyde 

ve maddi temel üzerinde gerçekleştirilebildiğinden bu koşullara sahip olan üst sınıfa 

yayılma özelliği taşımaktaydı. Bununla birlikte, Coson Hanedanlığı'nın sonlarında, 

sıradan halka da geniş çapta yayılarak kendisini sözde Kore toplumunu temsil eden bir 

akrabalık ideolojisi olarak kurmuştur. Bu nedenle aile gelenekleri ve akrabalık kültürü 

söz konusu olduğunda, nesiller arasında kadın ve erkek ayrımı gibi katı formaliteleri 

vurgulayan Konfüçyüsçü aile ideolojisinin ilk olarak akla gelmesi yaygın bir eğilimdir 

(Kim, 2008, s. 171). Konfüçyüsçülük, aileyi ahlaki ve etik ilkeler tarafından yönlendirilen, 

üretim ve tüketimin ekonomik işlevlerinin yanı sıra eğitim ve sosyalleşmeden sorumlu 

toplumun temel birimi olarak ilan eder. Konfüçyüsçülük öğretilerine göre Konfüçyanizm 

geleneksel olarak atalarını tanrılaştırmış, atalara tapınmayı kurumsallaştırmış ve ritüel 

görevlerini erkek soyunun başına yani babaya ve kocaya devretmiştir. (Jrank -Evlilik ve 

Aile Ansiklopedisi, 2023). Babasoylu aile içindeki erkek üstünlüğü ideali, geç Coson 

Hanedanlığında erken Coson hanedanlığı döneminde (1392-1650) olduğundan daha 

belirgin hale gelmiştir. Daha sonraki yıllarda kızların babalarına, eşlerin kocalarına ve 

annelerin oğullarına karşı "üç itaat" kuralı gözetilmiş ve kök aile ideal bir tip olarak kabul 

edilmeye başlanmıştır (Han Park & Lee, 1995, s. 118). Kadın ve erkek ilişkisinde cinsiyet 

farklılığı katı bir şekilde uygulanmasıyla birlikte bu şiddetli ayrımcılık sistemi altında, 

Coson Hanedanlığı döneminde kadınlar eve kapatılmıştır. Bu sebeple geleneksel Koreli 

kadınların sorumluluğu ev içi alanla sınırlı kalmıştır(Jrank -Evlilik ve Aile Ansiklopedisi). 

Evli kadınlara ve genç kızlara Konfüçyüsçü rolleri öğretmek için 1475'te Kral Seongjong 

(Sonğconğ-성종)'un annesi tarafından derlenen ‘Nehun (내훈)-Kadınlar için Talimat’ 



 

89 

adlı kitap ders kitabı olarak kullanılmıştır. Kitap iffet gibi kadınsı davranışların 

temellerine vurgu yaparken genç kızları gelecekteki ailelerin ahlaki koruyucuları ve 

fiziksel ihtiyaçlarının sağlayıcıları olarak görevlerine de hazırlamaktadır. Kitap ayrıca 

fedakâr bir gelin, itaatkâr ve saygılı bir eş,  bilge ve ilgili bir anne olmak üzere evli 

kadınların çeşitli rollerine de değinmektedir (Jrank -Evlilik ve Aile Ansiklopedisi, 2023). 

Ayrıca Kore'de bir kadın yazar tarafından yazıldığı bilinen ilk kitap olma özelliğine de 

sahiptir. 

Kore’de M.S. VII. yüzyıldan sonra devlet dini olan Konfüçyanizm toplumun merkezine 

aileyi almaktadır ve bütün toplumu aile içindeki otorite ilişkilerine benzer bir yapı ile 

yönetmektedir (Kim, 1998, s. 49).  Kore’de çekirdek aile sınırını aşan bağlılık, bilinçli ya 

da bilinçsiz olarak Konfüçyanizm’in beş ana ahlak ilkesiyle ilişkilendirilir. Bunlar; baba 

ile oğul, karı ile koca, yaşlı ile genç, arkadaşlar arası ve sahip ile nesne arasındaki 

ilişkilerdir. Baba ile oğlun ilişkisi, oğlun atalarına saygısı ve babanın oğluna sevgisi 

şeklinde bütünleşmektedir. Konfüçyüs, babaya saygı ve sadakati ihmal etmenin, en 

önemli hata ve suç olduğunu söylemektedir. Onun ataerkil düzeninde babanın otoritesi 

mutlak otorite olarak kabul görmektedir (Kazaz, 2010, s. 78). Koreliler, Japon ve 

Çinlilerden daha çok aile organizasyonunda geleneksel Konfüçyüs ilkelerine bağlıdır. 

Konfüçyüs (M.Ö 6. yüzyıl) ve takipçileri, yalnızca aile yaşamının uyumlu olduğu bir 

ülkenin barışçıl ve müreffeh olabileceğini öğretmiştir (Sorenson, 1994, s. 27). Devlet, 

aslında evrendir ve evren de ailelerden oluşan bağlarla birbirine kenetlenmiştir. Benlikten 

aileye, topluluğa ve evrene yayılan bu bağ, Kore toplumu için oldukça önemlidir. Bu 

yüzdendir ki Konfüçyüsçü aile gelenekleri Kore’de hala etkisini göstermektedir. 

Genel olarak, aile ve akrabaların yapısını ve organizasyonunu anlamak için önemli veriler 

şunlardır:  

1) Aile kayıt verileri  

2)Aileye veya akrabalara dağıtılacak mülkü kaydeden veriler 

3) Aile geçmişi 

4) Klan ailesi veya aynı soyadına sahip yakın ailelerin oluşturduğu sistem ile ilgili veriler.  



 

90 

Bu verilerden özellikle aile kayıt sistemi, dönemin aile yapısını göstermesi bakımından, 

geç Coson Hanedanlığı'ndaki soylu ailelerin aile yapısını ve aile ilkesini açıklayan 

entemel verilerdir. Coson Hanedanlığı aile kayıt sistemi, hane halkının belirlenmesi,  

askerlik hizmeti, statü ayrımı, hizmet vergisi ve köle sahipliğinin onaylanması gibi çeşitli 

işlevleri yerine getiren belgelerdir (Park, 2007, s. 73). Yıllıklarda ve aile kayıtlarında 

yayınlanan 1639'dan 1867'ye kadar hane başına düşen insan sayısına bakıldığında, Coson 

Hanedanlığı'ndaki ailelerin büyüklüğü hakkında bazı bilgiler içermektedir. O zamanlarda 

haneler, köleler gibi aile dışı üyeleri de bünyesinde barındırmaktaydı. Bu yüzdenhane 

başına düşen kişi sayısı genellikle 4 ile 5 arasındaydı ve bu eğilimin 17. yüzyılın 

sonlarından 19. yüzyılın ortalarına kadar önemli ölçüde değişiklik göstermediği 

belirtilmiştir (Kore Ulusal Kültür Ansiklopedisi, 2021). 

Genel olarak Coson Hanedanlığı'nın homojen bir toplum olmadığı, 17. yüzyıl öncesi ve 

sonrası toplumun oldukça heterojen toplumlara bölündüğü bilinmektedir. Erken Coson 

dönemi ile geç Coson dönemi arasındaki sosyal karakter farkının, miras sistemi ve veraset 

sistemi, atalara tapma ayinlerine katılma durumu gibi aile yapısının ve akrabalık ilkesinin 

farklılıklarından kaynaklandığıifade edilmektedir. Choi Jae-seok (Çö Ce Sog -최재석)'un 

1630 ‘Sanım Aile Kaydı’ ve 1807 ‘Yangcwadong Aile Kayıt Taslağı’ üzerinde yaptığı 

araştırma,  erken Coson Hanedanlığı ve geç Coson Hanedanlığı arasındaki aile yapısının 

nasıl farklılaştığını göstermektedir. Bu çalışmaya göre, erken Coson Hanedanlığı'ndaki 

(17. yüzyılın başlarındaki) aile kompozisyonuna bakıldığında genel olarak evli çiftler 

toplam sayının %65'ini oluşturmaktadır. Birinci derece ve ikinci dereceden aile üyelerinin 

toplamı ise %10'dan daha az olarak belirtilmiştir. Soylu kişiler ve sıradan halkın statüleri 

arasında, birinci dereceden ve ikinci dereceden aile üyesi oranı bakımından neredeyse 

hiçbir fark yoktur. Ailelerin yaklaşık %72'si kölesi olmayan aile üyelerinden oluşurken 

soylu sınıf arasında köle sahibi olan ailelerin oranı %64 olarak kaydedilmiştir (Park, 2007, 

s. 74). 

Şilla ve Goryo döneminde, halk arasında çiftler seçtikleri eşlerle evlenmekte özgürken bu 

durum Coson Hanedanlığı sırasında değişmiş, evlilik ve eş seçimi konusunda katı kurallar 

getirilmiştir.  Tüm evlilikler ayarlanarak gerçekleştirilmiş ve aşağıdaki dört süreci 

içerecek şekilde yapılmıştır:  



 

91 

1)Ailelerin tanışması niteliğindeki eşlerin babaları arasındaki ilk görüşme  

2) Erkeğin babasının gelin adayının babasına evlilik teklifi yapması  

3) Damat adayının gelin adayına hediye takdimi 

 4) Gelinin nişanlısı tarafından karşılanması.  

Tüm bu süreçler,  gelin ve damadın istekleri dikkate alınmadan yapılmaktadır (Park & 

Cho, 1995, s. 127). 

Coson Hanedanlığı'nın sonlarında ailenin yapısında,  kadınların akrabalarıyla ya da anne 

tarafından akrabalarıyla birlikte yaşadığı durumlar yok denecek kadar azalmıştır. Kadının 

evlilik hayatı olan Chinyeong Geleneği (Çinyonğce-친영제) yaygınlaştıkça ataerkil 

miras sistemindeki aile üyeleri formu, genel olgu olarak ortaya çıkmıştır (Lee vd., 2014, 

s. 42). Aslında Çin'in geleneksel evlilik sistemi Chinyeong'dur.  Kore ise erken Coson 

Hanedanlığı döneminde bile erkeğin kadının evinde kaldığı evlilik sistemini 

uygulanmaktaydı. Çin'deki Chinyeong sistemi, erkek aileleri merkeze alan bir evlilik 

sistemiydi. Diğer bir deyişle, Çin'deki evlilikler, aracı tarafından 6 ritüele (resmi evlilik 

başvurusu, kadının doğum yılı, ayı, günü ve saati sorma,  nişan, düğün hediyeleri 

göndermek, düğün tarihine karar vermek, gelini karşılamak yani düğün töreni) göre 

düzenlenmiştir. Düğünün son aşaması olan Chinyeong, gelini damadın evinde ağırlandığı, 

nikâh töreninin düzenlendiği ve hemen orada evlilik hayatına başladığı kısımdır.  Bu 

sistemle birlikte gelin, evlendikten sonra anne babasının ailesinden koparılıp 

kayınvalidesine uyum sağlamak zorunda kalmış ve kocasına bağımlı hale gelmiştir (Son, 

2019, s. 59). Ancak Goryo Hanedanlığı’nın köklü geleneksel sistemi değiştirmek kolay 

olmamış ve Chinyeong geleneği Coson Hanedanlığının son dönemlerine kadar etkisini 

göstermeyi başaramamıştır.  

Coson Hanedanlığının sonlarına doğru evlendikten sonraki ikamet yeri açıkça erkek tarafı 

olarak değişmiştir. Bu sadece ikamet değişikliği anlamına gelmemiş, daha sonra 

benimsenecek ataerkil aile kültürünün, ailenin günlük yaşamına hakim olacağından, bu 

durumu içselleştirmeye yarayan önemli bir başlangıç noktası olarak da görülmüştür. Aynı 

zamanda Chinyeong geleneği ile beraber gelinler, kocalarının evlerinde kaldığı için 



 

92 

coğrafi ve psikolojik olarak ebeveynlerinden uzaklaşmak zorunda kalmış ve miras 

sisteminde ayrımcılığa uğramıştır. Bundan sebep kız çocukları mirastan çıkarılmış ve 

zamanla Çin'de olduğu gibi sadece erkek çocukların mirasa katılmasına izin verilmiştir 

(Son, 2019, s. 64). 

Coson döneminden sonra akrabalık sistemi neredeyse tamamen ataerkil soy tarafından 

güçlendirildiği görülmektedir ve bu değişikliğin belirleyici dönemi Coson ortası, yani 17. 

ve 18. yüzyıllara denk gelmektedir. Ayrıca bu dönemin, mülkiyet mirasında çığır açan bir 

dönüm noktası olduğu da söylenebilir. 1600'lerin ortalarından önce, Goryo 

Hanedanlığı'nda olduğu gibi çocuklar arasında eşit miras sistemi ve ataları anma 

ayinlerine eşit katılım uygulanmaktaydı. Ancak bu durum 1600'lerin sonunda değişmeye 

başlamıştır. (Lee, 2020, s. 52). 1700'li yılların sonlarına gelindiğinde, ataerkil miras 

sistemi baskın bir biçimde kendini göstermeye başlamıştır. Miras sistemindeki bu köklü 

değişikliğinin en büyük sebebinin evlilik sistemindeki değişim olduğu varsayılmaktadır. 

Uzun süre devam eden damadın gelinin evinde yaşadığı evlilik geleneğinin yerini 

Chinyeong geleneğine bırakması, damadın gelinin evinde yaşadığı sürenin doğal olarak 

kısalmasına sebep olmuştur. Bunun sonucu olarak gelin ve damadın, ebeveynlerinin 

yaşlılık dönemlerinde onlara bakmasını imkânsız hale getirmiştir. Ebeveynler, 

yaşlandıklarında onlara hizmet eden oğullarına daha fazla miras bıraktıkça çocuklar 

arasında dereceli miras sitemi yayılmıştır (Lee vd., 2014, s. 42). Aynı zamanda, sadece 

evin en büyük erkek çocuğu aileye bakmaktan ve atalar için anma törenleri 

düzenlemekten sorumlu hale gelmiştir. Bu rolü üstlenecek erkek çocuğunun olmadığı 

durumlarda akrabaların erkek evlatları davet edilmiş ve bu sistemle beraber aile içindeki 

kızların rolü ve statüleri yok olmaya başlamıştır. Kadınlar mülkiyet mirasından dışlanmış 

ve en büyük erkek evlat dışındaki çocuklarda ayrımcılığa maruz kalmıştır. 17. yüzyıldan 

sonra, ebeveynlerin tüm mal varlıklarını en büyük erkek evlada bırakmaları genel 

uygulama olarak yürütülmüştür ( Kim & Shin, 2014, s. 168)  

Coson Hanedanlığı sırasında Koreli ailelerde karı koca arasındaki hiyerarşik ilişki katı bir 

şekilde gözlemlenmeye başlamıştır. Bu, kral ile tebaası arasındaki ve baba ile oğul 

arasındaki ilişkiye eş değer olarak görülmektedir. Bir kadın, kocasına ve ailesine örnek 

bir şekilde hizmet etmek için kendini tamamen feda etmesi gerekmektedir. Bunu 

yaparken aile hayatı hakkındaki görüşlerini kocasına dayatmaması gerektiği de 



 

93 

öğretilmiştir.  Bunun aksi olduğu durumları nitelendirmek için "Tavuk öttüğünde yuvalar 

mahvolur (암탉이울면집안이망한다)" Kore atasözünün ortaya çıktığı söylenmektedir 

(Park & Cho, 1995, s.124). Tavuklar arasında sesi gür olan ve ötme görevini üstlenen 

horozdur. Nasıl ki horoz yerine tavuğun ötmesi doğada karşılaşılmayacak bir 

durumsaailede de kadının sesinin daha çok çıkması normal karşılanmamıştır. Bu atasözü 

ise, kadının kocasından daha ön planda olması, aile işlerine müdahale etmeye başlaması 

ve buna binaen ev işlerinin yolunda gitmeyeceğini ifade etmektedir. Atasözünden de 

anlaşılabileceği gibi erkeklerin işlerini yapamaması nedeniyle kadınların öne çıkmaya 

başlaması ailenin dağılacağına yorumlanır. Kısacası ataerkil toplumlarda kadın ve erkek 

arasındaki hiyerarşik sistemi yansıtan eksi bir Kore atasözüdür. 

 Ataerkil anlayışta evin direği olan koca, ailenin geçimi sağlamak için çalışmak, aileyi 

dışarıda temsil etmek ve yönetmek, akraba ve komşularla iyi geçinmek gibi sistemsel 

görevleri üstlenmiştir. Ev işleri, çocuk yetiştirme, aile üyeleri arasındaki duygusal bağları 

kontrol etme ve aile içindeki gerginliği yatıştırmak gibi görevler, ev içindeki 

sorumlulukları yerine getiren kadınlar tarafından üstlenilmiştir (Lee, 2020, s. 123). 

Konfüçyüsçülük ilkesine göre bir kadının yedi kusuru şöyledir: Anne babaya itaatsizlik, 

erkek çocuk sahibi olamama, zina, kıskançlık, hastalık bulaştırma, dedikoduculuk ve 

hırsızlık.  

3.2.4. Modern Kore Ailesi ve Aile Yapısının Değişimi 

Kore toplumunda önemli olan, ailenin kendine özgü bir biçimi veya ideolojisi olmadığını 

kabul etmektir. Çünkü aile,  tek bir bakış açısıyla ya da tek tip ideolojiyle çalışmamaktadır. 

Zamana ve şartlara bağlı olarak değişime maruz kalmıştır. Hem dünya tarihine de hem de 

Kore tarihine bakıldığında aile olgusunun değiştiği görülmektedir. Geleneksel toplumun 

aile yapısı ile modern ve çeşitlenmiş günümüz toplumlarının aile yapısı aynı özellikleri 

taşımamaktadır. Biçimsel yapı ve çalışma ilkeleri bakımından değişen aile yapısı, kuşak 

ve cinsiyet faktörü bakımından da ilke ve değer yargılarında değişimler göstermektedir 

(Park, 2020, s. 3). Günümüz ailelerinin dıştan küçülme eğilimi gösterirken içsel olarak 

otorite, baskı, itaat gibi değerlerden arınmış insanlar arasında, eşit birlik ve kişisel bağ 

değerlerini ön planda tutan bir yönde değiştiği görülmektedir (Kore Ulusal Kültür 

Ansiklopedisi, 2021). 



 

94 

Kore'de aile kültürü, zamanın değişmesiyle birlikte günümüze kadar yapısal ve duygusal 

yönden birçok değişikliğe uğramıştır. Şilla Hanedanlığı, bir kraliçenin varlığından söz 

edilebilecek derecede cinsiyet eşitliği kavramının var olduğu, ataerkil ve anaerkil 

faktörleri bir arada bulunduran yapının kurulduğu bir toplum özelliği taşırken (Lee, 2020, 

s. 50) Coson Hanedanlığının ortalarına gelindiğinde katı Konfüçyüsçü disiplinler, ataerkil 

bir toplumun oluşmasına ortam hazırlamıştır. Sanayi devrimi ve sonrasında gelen 

yeniliklerle beraber günümüz aile kültürü farklı şekillerde değişim göstermeye 

başlamıştır. Toplumlarda modernleşme süreci, bazı sosyal kurumlarda değişikliklere yol 

açmıştır. Buna aile sistemindeki değişikliklerde dâhildir. (Han, 1995, s. 697).  

Modernleşmenin sosyal gücü, günümüz Kore'sinin aile yapısını da derinden etkilemiştir. 

Değişim, ailenin ideolojik ve değer yargılarından, ailenin altyapısal değişimlerine 

kadarvarlığını göstermektedir.  

Muazzam demografik değişiklikler ve aile yapısındaki değişiklikler, çağdaş Koreli 

ailenin özelliklerini kavramayı zorlaştırmaktadır. Kore'nin dini mirası da dâhil olmak 

üzere geleneksel kültürü, Japonya'nın Kore'yi sömürge yönetimi (1910-45) ve Kore 

Savaşı (1950-53) sırasında ciddi şekilde hasar görmüştür. Sorunu daha da karmaşık hale 

getiren durum ise 1960'lardan itibarenKore’nin bir tarım toplumundan sanayileşmiş bir 

kentsel topluma dönüşmesidir. Bu dönüşümün gerçekleşmesinde sadece Batı bilim ve 

teknolojisinin değil, Batı kültürünün de benimsenmesi belirleyici rol oynamıştır. 

Batılılaşma, sanayileşme ve ekonomik gelişme dalgalarıyla ülkeye giren Protestanlık kök 

salmış ve erişim alanını genişletmiştir (Park & Cho, 1995, s. 345). Tüm bu toplumsal 

güçler, Koreli ailelerin geleneksel değer sisteminin ve demografik özelliklerinin 

değişmesine zemin hazırlamıştır.  

1945'te Japon sömürgesinden kurtulduktan sonra Koreli bilim adamları ve hukukçular, 

Kore'nin yasal yapısını gözden geçirmiştir. İnşa etmeyi umdukları sanayi toplumuna 

uyum sağlamak için aile ve ticaret hukukunu revize etmişlerdir. Artık çoğu Koreli köyde 

yaşamaktansa şehirlerde yaşamayı tercih etmekte ve fabrikaveya büyük şirketlerde 

çalışmaktadır. Kırsal kesimlerde nüfus azalırken doğal olarak çiftçilik yapan insan sayısı 

da azalmıştır (Sorenson, 1994, s. 98). 

Ulaşımın gelişmesiyle birlikte mesafelerin kısalması, aile yapısı ve kültüründeki 

değişimleri büyük ölçüde etkilemiştir. Geçmişte ev toplumu bölgede iş bulup aile ile 



 

95 

birlikte yaşamak şeklindeyken modern toplumda çoğu insan kişisel amaç ve hayallerinin 

peşinden gitmek için memleketlerini terk ederek büyük şehirlere yerleşmektedir. 

1990'lardan bu yana, modern toplumdaki ailelerin bileşimi, bilgi iletişim ve ulaşım 

teknolojisinin gelişmesiyle birlikte büyük bir değişim süreciyle karşı karşıya kalmıştır 

(Lee, 2016, s. 84). Yani sanayileşme ile birlikte iş ve eğitim için şehirlere göç arttıkça 

büyük ve geniş aileler hareket kolaylığı için çekirdek ailelere dönüşmüştür. Sanayileşme 

ve kentleşmenin daha da ilerlediği 1980’lerin ortalarından sonra aile kavramı ve pratik 

ilişkilerin kapsamı çekirdek ailelere daha çok benzer hale gelmiştir. Evlilikler, aileler 

arasındaki birlikten ziyade bireyler arasında bir seçim meselesine dönüşmüştür (Park, 

2020. ss. 17-18).  

Ailede meydana gelen değişiklikler iki farklı yönde ortaya çıkmıştır. Biri Batı dünyasıyla 

temas yoluyla toplumsal yapıda meydana gelen değişimin yol açtığı kurumsal 

modernleşme, diğeri ise Batı modern düşüncesinin doğrudan etkisinde kalmış olan bilinç 

modernleşmesidir. İlki, aile grubunun Kore'nin geçmişte kendi kendine yeten bir tarım 

toplumundan modern bir sanayi ülkesine dönüşmesine uyum sağlaması ve işlevsel olarak 

başa çıkması için kurumsal ve yasal bir değişikliktir. İkincisi, Batılı erkekler ve kadınlar 

arasındaki eşitlik ve bireyselcilik görüşünün esas olarak kitle iletişimi ve okul eğitimi 

yoluyla yayılmasıyla ortaya çıkan aile bilincindeki değişikliktir. Bu değişiklikler özellikle 

kurtuluştan sonra hız kazanmıştır (Kore Ulusal Kültür Ansiklopedisi, 2021). Bu tür 

faktörlerden doğrudan etkilenen Kore ailesindeki değişimler özellikle aile yapısı, aile 

işlevi, aile ilişkileri, aile değerleri, aile yaşam döngüsü, ekonomik yaşam ve kadınların 

rolleri gibi alanlarda kendini göstermektedir (Song, 2002, s. 23). 

Song (2002), bir milletin ve ailenin değişen yüzü ile aile sorunlarının ortaya çıkışı 

arasındaki ilişki şu şekilde açıklamaktadır: 

1) Aile yapısındaki değişiklikler: Ailelerde küçülme, aile yapısında küçülme, aile nesillerini 

basitleştirme ve çekirdek ailelerin artmasıdır. 

2) Aile tipindeki değişiklikler: Ataerkil aile üyelerinden karı-koca merkezli aile olarak değişme ve 

aitipik aile tipleri olarak tek ebeveynli ailelerin, yaşlı tek ebeveynli ailelerin, bekâr tek ebeveynli 

ailelerin, çocuklu ailelerin artmasıdır.  

3) Aile işlevi: Ailenin refah işlevi ve ekonomik üretim işlevi kaybolur veya zayıflarken tüketim 

işlevi, çocukların sosyalleşmesi ve duygusal tatmin gibi işlevleri güçlenir. 



 

96 

4) Aile yaşam döngüsü: Evlilik yaşı artarken daha az çocuk doğar ve yaşam süresinin uzaması 

nedeniyle yaşlı nüfusu artar. 

5) Aile ekonomik hayatındaki değişiklikler: Evli kadınların ekonomik faaliyetlere katılımı artmış, 

gelir ve giderlere ait yöntemler çeşitlenmiş,  tüketim yapısındaki gıda, giyim ve barınma giderleri 

düşerken eğitim giderleri ise sürekli artış göstermiştir. 

6) Aile ilişkilerindeki değişiklikler: Doğrudan ataerkil aile sistemindeki baba-oğul ilişkisine 

odaklanan aile ilişkileri, karı-koca ilişkilerine dönüşmüştür. 

7) Kadın statüsündeki değişiklikler: Çiftler aile içinde karar vermede eşit hale gelmekte, aile 

ilişkilerinde sevgi ve eşitlik ön plana çıkmakta, kadınların kendi hayatlarını merkeze alan 

düşünceleri artmaktadır. Öte yandan,  karı-koca ilişkilerinde şiddet unsuru da artmaktadır. 

8) Aile değerlerinde değişiklik: Geleneksel aile ilişkilerine hâkim olan aile görüşü, etik, ahlak ve 

değerler, Koreliler arasında demokratik zihniyet, eşitlik bilinci, bireyselcilik, bağımsızlık vb. 

hakkındaki toplumsal eğitimle beraber kaosa neden olmaktadır (ss. 23-24) 

Ailenin büyüklüğünü etkileyen çeşitli faktörler vardır. Bunlar sosyo-ekonomik 

değişkenler, kültürel gelenek, çevresel değişkenler ve demografik koşullar vb. şeklinde 

özetlenebilir. Her birinin aile büyüklüğü üzerinde kendine göre önemli bir etkisi vardır. 

Bunlar arasında demografik unsurların değişimi, ailenin büyüklüğünü doğrudan ve en 

hızlı etkileyen faktör olmuştur. (Chang, 1993, s. 125). Kore'deki hızlı demografik 

değişiklikler, doğrudan veya dolaylı olarak aile değişiklikleri ve sosyal değişikliklerle 

ilgilidir. Çünkü evlilik, doğum, ölüm, yerli ve yabancı nüfus hareketi ile ilgili demografik 

göstergeler, ailelerin oluşumu, değişimi ve günlük yaşamının yanı sıra toplumsal olguları 

da ifade etmektedir. Evlilik ve boşanma, doğum ve ölüm doğrudan ailelerin oluşması ve 

dağılması anlamına gelmekte olup aile içi değişimler açısından da ailenin büyüklüğünü 

ve şeklini doğrudan etkilemektedir. Düşük doğurganlık hızının uzun vadede devam 

etmesi, mutlak doğum sayısındaki keskin düşüş, bekar ve geç evlilik olgusu ve nüfusun 

metropoliten alanda yoğunlaşması toplam düzeyde nüfus değişimi anlamına gelmektedir. 

Bununla birlikte, aile ve bireysel düzeyde mikro eylem kararı olarak aile değişiminin bir 

yönünü temsil etmektedir. Bu nedenle, nüfus değişimi bağlamını anlamak ve doğru bir 

şekilde analiz etmek için aile değişimi üzerine derinlemesine araştırma önemli bir anlama 

sahiptir ( Park, 2020, s. 9). 



 

97 

Sanayileşmenin ve modernleşmenin ciddi şekilde etkilerini gösterdiği 1960’lı yıllardan 

itibaren Kore’de üç kuşağın veya dört kuşağın birlikte yaşadığı geniş ailelerin sayısı 

azalırken iki kuşağın ya da sadece evli çiftlerin çocukları ile birlikte yaşadığı ailelerin 

sayısı artmıştır. Kore’de her beş yılda bir yapılan ulusal nüfus sayımı verilerine göre, tek 

kuşak aileler 1960’ta %7,48 ve 1990 yılında %10,74’lük bir kesimi oluşturuyordu. İki 

kuşaklı aileler ise 1960’ta %63,87 ve 1990’da %66,31’idi. Üç kuşak aileler 

1960'ta %26.99 ve 1990'da %12.18'di. Dört kuşaktan oluşan aileler 1960'ta %1,60 ve 

1990'da %0,31 ile sürekli bir düşüş göstermektedir.  Tek kişilik hanelerdeki durum ise 

1966'da %2,32 iken, 1990'da %9,00'a yükselmiştir. Kısaca, nüfus sayımındaki bu veriler, 

Kore'de ailenin hızla çekirdek aileye dönüştüğü göstermektedir (Han, 1994, s. 698). 

Sanayileşme sonrası kırsal kesimlerdeki genç yetişkinler şehirlere göç ettikçe kırsal 

alanlardaki çekirdek ailelerin sayısı kentsel alanlarda olduğundan daha hızlı artmıştır.  

Günümüz Koreli çiftlerin büyük ölçüde eşit bir zeminde olduğu görülmektedir. Öncelikle, 

normatif açıdan karı koca eşit bir ilişkiyi hedeflemektedir. Ayrıca Kore Anayasası, 

“evlilik ve aile yaşamının bireysel haysiyet ve cinsiyet eşitliği temelinde kurulmasını ve 

devletin bunu sağlayacağını” belirtmektedir. Sanayileşme ve kentleşmenin sonucunda 

erkek ve kadın eğitim düzeylerinin eşitlenmesi ve kadın istihdamının artması gibi etkenler 

kadının statüsünü iyileştirmiş ve evli çiftlerin giderek eşitlenmesini sağlamıştır. Buna ek 

olarak aile içindeki önemli konulara karar verme sürecinde, çiftlerden hangisinin en fazla 

güce sahip olduğunu ölçerken çiftlerin benzer haklara sahip olduğu uyumlu ailelerin ve 

kendi fikrini özgürce savunan ailelerin daha fazla olduğu görülmektedir (Han, 1994. ss. 

702-703). Erkek ve kadın eşitliğinden her ne kadar söz edilse de, geleneksel düşüncenin 

bir kalıntısı olarak erkeklerin ev işlerine katılması veya çocuk yetiştirmesi yaygın bir 

durum değildir. Sonuç olarak çalışan ev kadınları, geleneksel rolü yerine getirirken aynı 

zamanda yeni bir rol oynamak zorunda oldukları ciddi bir rol çatışmasıyla karşı karşıya 

kalmaktadır (Kim, 1994, s. 13). Bazı dönemlerde kadınlar, bu çatışmanın üstesinden 

gelirken modern dönemde daha farklı tutum sergilemek zorunda kalmışlardır. Bunun dışa 

vurumu ise doğum oranlarındaki düşüş ile görülmektedir. 

Yun (2004, s. 272), gelişmiş Batı toplumlarında doğurganlığın azalması 18. yüzyılın 

sonlarından itibaren süregelen bir olgu iken Kore toplumunda nispeten yeni bir fenomen 

olarak görüldüğünü söylemektedir. Belli bir ekonomik gelişmişlik düzeyine sahip bir 



 

98 

ülkede mevcut nüfusu devam ettirebilmek için kadın başına 2,1 çocuk doğurmak 

gerekmektedir ve bu 2,1 olan doğurganlık hızı, ikame doğurganlık hızı düzeyi olarak 

tanımlanmaktadır. Burada doğurganlık hızı, bir kadının 15-49 yaş aralığına göre 

doğurgan olduğu yaşamı boyunca doğuracağı ortalama çocuk sayısını ifade eder ve buna 

toplam doğurganlık hızı denir. Toplam doğurganlık hızı, ikame doğurganlık hızı seviyesi 

olan 2,1'in altında olduğunda, ülke düşük doğum oranlı ülke olarak anılır ve 1,3'ün altında 

olduğunda, ultra düşük doğum oranlı ülke olarak nitelendirilir (Kim vd., 2018, s. 

1).Kore’nin doğurganlık hızındaki durumu ise son birkaç on yılda önemli ölçüde 

azaldığını yönündedir. Tarihsel olarak birçok Doğu Asya ülkesine benzer şekilde, Kore'de 

de doğurganlık çok yüksek seviyeleri görmüştür. 1960'lar ve 1970'ler boyunca Kore, 

OECD'de (Organisation for Economic Cooperation and Development) en yüksek toplam 

doğurganlık oranlarına sahip ülkelerden biriydi.  Kore'nin 1970'te kadın başına 4,5 çocuk 

olan Toplam Doğurganlık Hızı (Total Fertility Rate-TFR),  OECD ortalamasında kadın 

başına 2,7 çocuk ile %50'nin oldukça üzerinde seyretmiştir. Bununla birlikte, yalnızca 

birkaç on yıl içinde, Kore'de doğurganlık OECD'deki en düşük seviyeleri görmüştür. 

1980'lerin ortalarında, Kore'nin doğurganlık hızı, kadın başına iki çocuğun altına düştü 

ve 2000'lerin ortalarında, tarihi bir düşük olan 1,1'i görmüştür. 2017'de Kore'nin toplam 

doğurganlık hızı sadece 1,05 iken (OECD iLibrary, 2019)  2021 itibariyle 0,81'e kadar 

düştüğü görülmektedir. 

Düşük doğurganlık ve sosyo-ekonomik arasındaki ilişkide, düşük doğurganlığı etkileyen 

faktörler demografik faktörler ve sosyo-ekonomik faktörler olarak ikiye ayrılabilir 

Demografik faktörler, düşük doğum oranlarının doğrudan nedeni diyebileceğimiz 15-49 

yaş arası nüfusun azalmasıdır. 15-49 yaş arası kadın nüfusundaki değişimler doğum 

sayılarını iki şekilde doğrudan etkilemektedir. Ana doğurganlık yaşı arttığında, yani 

ortalama ilk doğum yaşı yükseldiğinde, doğurganlık süresi bir bütün olarak azalır ve 

dolayısıyla ikinci veya üçüncü çocukların doğma ihtimali düşer haliyle doğum sayısı 

azalabilir. İkincisi, 15-49 yaş arası kadın nüfus içindeki ana doğurganlık çağındaki 

nüfusun sayısı ve oranı azalırsa doğum sayısı diğer vakalara nispeten göreceli olarak 

azalacaktır. Sonuç olarak toplam doğurganlık hızı da düşecektir (Kim vd., 2018, s. 29).  

Her iki durumda da azalan genç nüfusun doğurganlıkla doğrudan ilişkili olduğu 

görülmektedir. 



 

99 

Sosyo-ekonomik faktörler ise yüksek emlak fiyatları, artan eğitim maliyetleri ve 

ekonomik güvensizlik olarak sıralanabilir. Tüm bu nedenlerin yanı sıra asıl sorunun 

gençlerin evliliği tercih etmemesine dayandırılmaktadır. Daha geç ve daha az evliliğe 

yönelik eğilim, sanayileşmiş ülkelerde yaygındır ve çok sayıda demografik çalışmanın 

odak noktası olmuştur. Değişen evlilik davranışının etkileri, evlilik ve çocuk doğurma 

arasındaki bağın güçlü kaldığı toplumlarda özellikle endişe vericidir. Evlilik dışı çocuk 

doğurmanın yaygın olmadığı Doğu Asya'da, çok düşük doğurganlık oranları büyük 

ölçüde evlilikteki eğilimlerden kaynaklanmaktadır (Raymo & Park, 2018, s. 1). Diğer 

birçok OECD ülkesinde olduğu gibi, Koreliler de evliliği giderek daha fazla 

ertelemektedir. Kore'de bir erkeğin ortalama ilk evlenme yaşı son yirmi yılda 5 yıl artarak 

1990'da 27,8'den 2018'de 33,2'ye yükselirken kadınların ortalama ilk evlenme yaşı 

1990'da 24,8’den 2018'de 30,4 yıla kadar yükselmiştir. 2022 verilerine göre ise ortalama 

ilk evlenme yaşı erkeklerde 33,7’yi kadınlarda 31,3’ü göstermektedir (KOSİS, 2022). 

Gençlerin evliliği tercih etmemesinin çeşitli sebepleri bulunmaktadır. Bunların başında 

artan eğitim düzeyi gelmektedir.  Koreli kadınların işgücü piyasasında çok daha fazla 

fırsata erişebiliyor olması, birçokları için evliliğin maliyetini önemli ölçüde artırmış ve 

evliliği eskisinden daha az çekici hale getirmiştir (OECD iLibrary, 2019). Kadınların 

eğitim düzeyi giderek erkeklerinkine benzemeye başladıkça yüksek eğitimli kadınların 

(ve daha az eğitimli erkeklerin) eş bulmasını daha zor hale getirmiştir (Raymo & Park, 

2018, s. 3). Bunlara ek olarak konut piyasasındaki artışlar, evlilik öncesi birlikte yaşama 

fikri, görücü usulü evliliklerin etkisini kaybetmesi ve en önemlisi bireyselcilik 

düşüncesinin Kore toplumunda yer edinmesini örnek verebiliriz.  Kore toplumundasosyal 

baskılar ve artan yaşam maliyetleri, okul ücretini ödeme ve uygun fiyatlı barınma 

eksikliği, artan ekonomik belirsizlik nedeniyle flört etmeyi, evlenmeyi ve çocuk sahibi 

olmayı erteleyen genç Koreli yetişkinler ‘Sam-po Nesli’ olarak ifade edilmektedir.  

Buradaki  ‘sam’ sözcüğü ‘üç’ ve ‘po’ sözcüğü ‘vazgeçmek’ anlamına gelmektedir (Park, 

2015, s. 13).  Genel anlamıyla Korelilerin üç şeyden (flört, evlilik, doğum) vazgeçtiğini 

ifade eden yeni bir terimdir. Genç Koreli yetişkinler, ebeveynlerinin evlerinde kalmaya 

ve uzun vadeli bir "kanguru nesli" olmaya devam etmektedir. Birçok Koreli önceki 

nesillerin sahip olduğu, ebeveynlerini finansal olarak desteklemek için güçlü sorumluluk 

duygusundan uzaklaşmıştır. Onlara göre evlilik sadece bir seçenek, başkalarına karşı bir 

zorunluluktan ziyade kişisel bir seçimdir (Park, 2015, s. 15). 



 

100 

Yun (2004, s. 273)’a göre evlilik oranının azalması ve beraberinde gelen doğum 

oranlarındaki düşüş, sadece nüfus azalması sorunu olarak görülmemesi gerekmektedir. 

Özellikle doğum oranlarındaki hızlı düşüş, nüfus kompozisyonunun hızla yaşlanmasının 

başlıca nedeni olarak gösterilmektedir. Düşen doğum oranlarına bağlı olarak nüfusun 

hızla yaşlanması, gelecekte üretken işgücünün azalması anlamına gelmektedir. Bu durum, 

sosyal destek maliyetlerinin artmasına, işgücünün ve işgücü verimliliğinin azalmasına, 

sosyal sigorta finansmanının bozulmasına ve ekonomik büyümenin yavaşlamasına yol 

açacağı düşünülmektedir. Sonuç olarak yaşlı nüfusunun artması verimli bir dağıtım ve 

büyüme döngüsünün kurulmasını tehdit etmektedir.  

Son zamanlarda geleneksel aile değerlerinin değiştiğine dair bir diğer örnek ise boşanan 

çiftlerin sayısındaki artışlardır. Ataerkil sistemde kadınların boşanmaya hakkı yokken bu 

sistem günümüzde tamamen değişmiştir. Artık Kore’de boşanma vakaları geçmişe göre 

daha sık görülmektedir. Kore'de geleneksel evliliğe alternatifler, boşanmanın kötü bir 

durum olduğuna dair algıların azalması ve evlilikte mutluluk standardının yükselmesi gibi 

sosyal değişimler meydana gelmiştir. Feminist fikirlerin ve ev dışında istihdamın ürünü 

olan kadınların artan bağımsızlığı, boşanma oranlarındaki süregelen artışın en önemli 

sebebidir. 1980'de Kore'nin kaba boşanma oranı, 1000 kişi başına sadece 0,6 boşanma 

seviyesindeydi; bu, mevcut verilere sahip OECD ülkeleri arasındaki en düşük boşanma 

oranıdır. Bununla birlikte, 1990'larda ve 2000'lerin başındaki keskin artışlar, oranın 

2003'te 1000 kişi başına 3,4'lük tarihi bir ivme kazanmasına neden olmuştur. Bu 

Danimarka, Finlandiya ve Amerika Birleşik Devletleri dâhil olmak üzere diğer birçok 

OECD ülkesinden daha düşük, ancak en son OECD ortalamasından (1000 kişi başına 1,9 

boşanma) daha yüksek bir seviyedir (OECD iLibrary, 2019). Kore İstatistik Ofisi’nin 

2022 yılı boşanma istatistiklerine göre,  boşanma sayısı bir önceki yıla göre (-8.000) %8,3 

düşüşle 93.000 olmuştur. Kaba boşanma oranı ise (1.000 kişi başına boşanma) bir önceki 

yıla göre 0,2 düşüşle 1,8’i görmüştür (KOSİS, 2023). 

Modernleşme sanayileşme ve teknolojik gelişmenin eşlik ettiği hızlı değişimler, 

geleneksel aile işlevlerinde değişimlere yol açarken çocuk doğurmak, yetiştirmek, evin 

geçimini sağlamak ve aile üyeler arasındaki ilişkileri beslemek gibi önemini kaybetmeyen 

aile işlevleri halen devam etmektedir. Yani toplumun genelini etkileyen sanayileşme, 

diğer kurumların profesyonelleşmesine ve alt bölümlere ayrılmasına yol açarken ailede 



 

101 

yerine getirilen işlevler profesyonelce üstlenilmiş, çocuk doğurmak, büyütmek ve aile 

üyeleri arasındaki duygusal bağlar aracılığıyla doyum işlevleri yerine getirilmeye devam 

edilmiştir (Kim, 1994, s. 12). 

Aile yapısının değişmesi ve modernleşmesi ile birlikte Korece’de yeni terimler ortaya 

çıkmıştır. Türközü (vd., 2014), bu terimleri şu şekilde açıklamıştır: 

Dinkcok (딩크족): Çift gelirli çocuksuz ailelere verilen yeni bir lakaptır. Çocuk yapmadan sadece 

kendi yaşamlarını eğlenceli bir şekilde sürdüren yeni nesil çiftler bu şekilde adlandırılır. İngilizce 

'duble income' ifadesinden türetilmiştir. 

Yumicok (유미족): Ev işleri dışında iş hayatına devam edip kendini idare etmede sürekli bir şekil 

de çabalayanlar anneler için kullanılır. Doğum, bebek bakımı, eğitim problemleri vb. büyük ilgiye 

sahip olan annelerdir. 

Sıllıbicok (슬로비족): Hızlıca geçip giden modern yaşamda, hızlı yaşamak yerine yavaşça, rahat 

yaşamayı isteyen ve hayatta başarılı olmak yerine çocuklarını önemseyen aileler için kullanılan 

bir ifadedir. İngilizce 'Slow But Better Working People' ifadesinden türetilmiştir. 

Upicok (우피족): Evlatlarına yük olmadan yaşlılık dönemini kendi imkanları ile geçirmeye 

çalışan yaşlı çiftler için kullanılan bir lakaptır. İngilizce 'woopie kelimesinden türetilmiştir. 

Tonğkicok (통크족): Çocuklarından yardım istemeyip bağımsız olarak yaşayan yaşlı çiftler bu 

şekilde adlandırılmaktadır. ‘Two only no kids' ifadesinden türemiştir. Çocukları olsa bile 

çocukları yetiştirdikten sonra onlardan bir şey beklemeyen, torunlarının yetişmesi ile vakit 

kaybetmek istemeyip dilediklerince yaşamak isteyen yaşlı çiftlerdir. 

Çeincicok (체인지족): Kocanın işsiz kalmasından dolayı kadın ve erkeğin görevinin değiştiği 

kişiler. Kadın ailenin geçiminden sorumludur ve erkek bebek bakımı, ev işleri vs. ilgilenerek 

yeniden işe gir- meye çalışır. Yine İngilizce 'change' kelimesinden türetilmiştir. 

Dunğcicok (둥지족): Aileyi her şeyden önde tutup iş saatinin dışında yuvasını ihmal etmeden 

çocukları ile eğlenen ya da eşi ile güzel vakit geçiren aileler için kullanılan yeni bir ifadedir. 

Ekonomik yönden ve aile için en iyi aile türüdür. 



 

102 

Üsongcok (위성가족): Uydu aile denilebilecek bu ailelerin yapısı evlendikten sonra bile anne 

babadan destek alarak yaşamını sürdürme şeklindedir. Genelde anne ve babaya yakın yerlere 

yerleşip çocukların yetiştirilmesinde ve masraflarında da destek alırlar (s. 95). 

Değişen aile yapısı ile birlikte meydana gelen bu yeni terimler, Kore toplumunda aile 

yapısındaki değişimlerin kabul gördüğünü ve bunun Korece’ye de yansıdığını 

göstermektedir. Aile, toplumun her ne kadar değişmeyen bir parçası olarak görülse de 

zamana ve şartlara bağlı olarak kendini yenilemiş ve farklı özellikleri bünyesine katmıştır. 

3.2.5. Kore’ de Çokkültürlü Aile Yapısı 

1980'lerden itibaren ulaşım ve iletişim alanındaki gelişmeler, büyük ulus ötesi sermaye 

ve şirketlerin önderlik ettiği ekonomik gelişmeler ve kültürler arası alışverişin yayılması 

gibi unsurlar, uluslararası bütünleşme süreci olan 'küreselleşmeyi' hızlandırmaktadır. 

Küreselleşme olgusu, yalnızca karşılıklı fikir, ürün, insan, bilgi ve enformasyon 

hareketini ulusal sınırların ötesine taşımakla kalmadı, aynı zamanda kapsamını ve hızını 

da artırmıştır.  Özellikle bu tür küreselleşmenin dünya çapında neden olduğu olgulardan 

en önemlisi göçteki artıştır.  Son yıllarda dünyanın dört bir yanındaki ülkeler arasındaki 

ekonomik ve kültürel alışveriş genişledikçe insanların uluslararası hareketi de buna bağlı 

olarak artmıştır Bu uluslararası hareket, sadece denizaşırı seyahat gibi geçici 

konaklamalar değil, başka ülkelerde uzun süre kalan veya yeni bir hayata başlayan birçok 

göçmeni içermektedir. Bu durumun sonucu olarak küreselleşmenin getirdiği insan 

hareketliliğinin ve değiş tokuşunun yayılması, yalnızca ulusal sınırların ötesinde bir eş 

seçme ve tanışma fırsatlarını artırmakla kalmadı, aynı zamanda bir göç yöntemi olarak 

uluslararası evliliği de meydana getirmiştir (Lee vd., 2014, s. 174). 

Uluslararası evlilikler Kore toplumunda son dönemlerde ortaya çıkan bir olgu olmasına 

rağmen geçmiş dönemlerde bazı uluslararası evliliklerin varlığından söz edilmektedir. Üç 

Krallık döneminde kaydedilen uluslararası evliliklere bakıldığında Goguryo ile Gaya 

(가야) arasında gerçekleşen evlilik karşımıza çıkmaktadır. Aslında Goguryo ve Gaya'nın 

bir ulus olarak kuruluşu uluslararası evlilik yoluyla sağlanmıştır. Goguryo, Kral 

Dongmyeong (동명왕)'un Colbon (졸본) topraklarına geçerek yerli güçlere sahip bir 

kadın olan Soseono (소서노) ile evlenerek siyasi konumunu sağlamlaştırmayı başarırken 



 

103 

Gaya ise Kral Kim Suro (김수로)'nun  Hint kökenli Heo Hwang-ok (허황옥)  ile 

evlenmesiyle gücünü genişletmeyi başarmıştı (Korean Culture and Information Sevice, 

2014). Goryo Dönemindeki liderlerinin uluslararası evliliği ise Yuan Müdahale Dönemi 

ile başlamıştır. Bu dönemdeki siyasi ilişkilerin yolunda gitmesi için Goryo, Kral 

Chungnyeol (충렬)'dan Yuan Hanedanlığı'nın damadı  olmasını talep etse de bu sırada 

meydana gelen isyan yüzünden bu teklif reddedilmiştir. Daha sonra Kubilay Han, kızı 

Kutlückelmish'i Goryo Kralı Chungnyeol ile evlendirerek onu Goryo'nun kraliçesi 

yapmıştır. Aslında bu Moğolistan için çok alışılmadık bir durumdu çünkü Yuan 

Hanedanlığı'nda doğrudan Altın Klan soyundan gelen prenseslerin başlangıçta yalnızca 

Moğollarla evlenmelerine izin veriliyordu. Bu evlilik o dönemde bir istisna olarak 

kaydedilmişse de daha sonra tahta çıkan kralların da Yuan Hanedanlığı'ndan gelen 

prenseslerle evlendiği görülmektedir. Buna karşın Yuan Hanedanlığı ise Goryo'dan bir 

prensesi imparatoriçe olarak kabul etmiştir ve o kişinin İmparatoriçe Gi olduğu 

belirtilmiştir (National Institute of Korean History, 2023). Coson Hanedanlığı zamanında 

ise uluslararası evliliklere dair herhangi bir kayıt bulunmamaktadır. Yalnızca bu dönemde 

cariye sisteminin mevcut olduğu ve cariyeler ile meydana gelen evliliklerin resmi 

olmadığı için kaydedilmediği belirtilmiştir. Kore İmparatorluğu dönemine gelindiğinde, 

son veliaht prens Kral Yeongchin (영친), Japon kraliyet ailesinin bir üyesi olan Leydi 

Lee Bang-ja (이방자)ile evlendiği kaydedilirken İmparator Gojong'un en küçük kızı 

Prenses Deokhye (덕혜), Tsushima Adası valisinin oğluyla evlendiği kayıtlara geçmiştir 

(National Institute of Korean History, 2023). Bu iki evliliğin ortak özelliği Japonya’nın 

diretmesi sonucunda zorla yapılmış olmasıdır. 

Yukarıda belirtilen uluslararası evliliklerin yanı sıra özellikle Çin hanedanlığı ile yapılan 

diplomatik ilişkiler, prenslerin veya soyluların Çin Hanedanlarından gelen kişilerle 

evlenmesine neden olmuştur. Moğol egemenliğinin hâkim olduğu Goryo döneminde de 

Goryo krallarına ve prenslerine Moğol kadınlarla evlenme şartının getirilmiş olması 

birçok uluslararası evliliği de beraberinde getirmiştir. Ayrıca Kore’nin Japon işgali 

altında olduğu dönemde de Japonlar ve Koreliler arasında evliliklerin meydana geldiği 

görülmektedir. Ancak bu dönemdeki ilişkiler genellikle zorla olmuş veya istenmeyen bir 



 

104 

durum olarak görülmüştür. Kore tarihi boyunca evlilikler genellikle Kore içindeki etnik 

gruplar arasında yoğunlaşmıştır. Farklı ırklar arasında gerçekleşen evlilikler, genellikle 

belirli dönemlerde ve belirli koşullar altında gerçekleşmiş ve bunlar genellikle sınırlı 

sayıda olmuştur. 

Son birkaç on yılda, Kore toplumu aile yapısının neredeyse tüm yönlerinde muazzam 

değişiklikler yaşamıştır. En düşük doğurganlık oranları, daha az ve daha geç evlilikler ve 

hızla artan boşanma oranları bu değişikliklerin bazılardır. Bu değişikliklere eşlik eden bir 

diğer faktör ise, birçok toplumsal tartışmayı beraberinde getiren Çin, Filipinler ve 

Vietnam gibi Asya'daki gelişmekte olan ülkelerden gelen büyük ölçekli uluslararası 

evlilik göçüdür ( Kim Keuntae, 2017, s. 1). 

Evlilik göçü ("posta siparişi gelinleri" olarak da bilinir) pek yeni bir olgu olmamakla 

birlikte sadece Asya'ya özgü bir durum değildir. Bu tür bir göç, çoğu göçte olduğu gibi, 

hem itici hem de çekici faktörlere sahiptir. Evlilik göçünün önemli bir faktörü, gönderen 

ve/veya alıcı ülkelerdeki cinsiyet dengesizliğidir. Ek bir faktör olarak Koreli kadınların 

bağımsız yaşama istekliliği ve/veya yoksul ya da kırsal kesimdeki erkeklerle evlenmeyi 

reddetmesidir. Birçok Koreli kadın, şehirlerde daha iyi eğitim ve iş olanaklarına erişmek 

için kırsal yaşamı terk ederek kırsalda yaşayan erkeklerin gelin kıtlığı çekmesine neden 

olmuştur (Dickey, 2014, s. 189). Evlilik göçmenlerini Kore'ye getiren çeşitli çekici 

faktörler de bulunmaktadır. Bu faktörlerin başında gelişmekte olan ülkelerdeki kadınların, 

gelişmiş ülkelerde varlıklı erkeklerle evlenmeye çalıştığı, gelişmiş ve gelişmekte olan 

ülkeler arasındaki ekonomik dengesizliğin sonucudur. Bazı kadınlar için bu durum, 

kendisi ve ailesi için yoksulluktan kurtulmanın bir yolu olarak görülmektedir. Dolayısıyla, 

kaynak ülkelerdeki aile baskısı gibi itici faktörler de bulunmaktadır (Chi, 2019, s. 87). 

Kore'deki kırsal toplum, 1990'lardan bu yana birçok demografik değişiklik yaşamıştır. 

1990'da 6,66 milyon olan çiftçi nüfusu 10 yılda yarı yarıya azalarak 2006'da 3,3 milyona 

düşmüştür (İstatistik Ofisi, 2007). Kırsal hane yapısında da değişiklikler yaşanmış, bir 

veya iki kişilik haneler tüm hanelerin %60,5'ini oluşturmaktadır. Ayrıca 2005yılında 

gerçekleştirilen nüfus sayımına göre, ülke genelinde 30'lu yaşlardaki bekârların 

oranı %21,6 iken, kırsal kesimde 30'lu yaşlardaki bekârların oranı %34,9 ile ulusal oranın 

1,6 katıdır. Kırsal toplumdaki bu demografik değişimler arasında kırsal erkeklerin evlilik 

sorunu, kırsal alanlarda nüfusun yaşlanmasını hızlandıran önemli bir neden olarak 



 

105 

gösterilmektedir. Bu süreçte Çin ile diplomatik ilişkilerin kurulduğu 1990 yılından 

itibaren Çinli ve etnik Koreli kadınlarla evlilikler teşvik edilmiş, kırsal bekârların evlilik 

sorununa alternatif olarak uluslararası evlilikler gündeme gelmiştir (Chung & Yang, 2009, 

s. 18). Buna bağlı olarak ilk çokkültürlü evlilikler, 1990'ların ortalarında çiftçiler ve 

Cosoncog (Çin'den gelen etnik Koreli) kadınlar arasında ayarlanmıştır (Dickey, 2014, s. 

190). 

1990'lardan itibaren Koreli kadınlar, erkeklerin köylerini terk edip şehirde yaşamayı 

kabul etmedikleri için kırsal kesimdeki bekârlarla evlenmekten kaçınmıştır. Kırsal 

kesimdeki pek çok bekâr evlilik sürecinde köylerini terk etmek zorunda kalmışve sonuç 

olarak topraklarını korumak ve yaşlı ebeveynleri desteklemek zorunda kalan bir kısım 

bekâr, kırsal alanlarda yaşamak zorunda kalmıştır. Bu erkekler için Koreli gelinler veya 

kırsal hizmetçiler ile evlenmek imkânsız olarak görülmüştür. Bu yüzden evlenmek 

isteyenler için yabancı gelinler en iyiseçenek olarak gösterilmiştir (Lee, 2014, s. 73). 

Bekâr erkeklerin yabancı gelinleri tercih etmesinin birçok farklı nedenleri vardır, ancak 

Chi (2019, s. 87) genel olarak bu nedenleri aşağıdaki dört madde ile özetlemiştir: 

1) Kentleşme ve kadınlar için yüksek düzeyde eğitim ve kariyer fırsatları, yerel kadınlar 

arasında daha az evlilik beklentisiyle sonuçlanması. 

2) Kore toplumu babasoylu bir aile çizgisini ve eşlerinin kayınpederine bakma 

beklentisini güçlü bir şekilde vurguladığından, evlenmeye yönelik bu tür kültürel baskılar 

nedeniyle daha az Koreli kadın, bu tür sorumlulukları üstlenmeye istekli olması 

3) Yabancı gelinlerin pazarlanması ve yabancı gelinlerin daha "geleneksel dolayısıyla 

arzu edilir" olarak tanıtılması. 

4) Uluslararası evliliklerin resmi olarak teşvik edilmesi. 

Merkezi hükümetten yerel yönetimlere kadar tüm Koreli yetkililer, 1990'ların başından 

itibaren kırsal alanlardaki işgücü eksikliği sorununu çözmek için 'Kırsal Bekârları 

Evlendirme Projesi' adlı ulusal bir proje ile eş arayan kırsal bekârlar için sınır ötesi 

evlilikleri teşvik etmeye başlamıştır. Çiftçiler ve balıkçılar için uluslararası evlilik 

maliyeti desteği projesi, ülke çapındaki 246 yerel yönetimin %24,7'sinde 



 

106 

uygulanmaktadır ve uygulama oranı Gyeongnam (경남-%95), Gyeongbuk (경북-%82,6) 

ve Jeonnam (전남-%64,3) gibi çiftçilik faaliyetlerinin yoğun olduğu bölgelerde daha 

yüksektir (Çö, 2007, s. 41). Bu proje yılda yaklaşık 2,8 milyar Won’a mal olmakla birlikte 

projeden yararlananların sayısı sürekli yükselmiştir (Chung & Yang, 2009, s. 18). 

Kırsal kesimdeki azalan nüfusu artırmaya ve bekârların evlenmesine yönelik sağlanan 

sübvansiyon için bazı şartlar bulunmaktadır. Koreli bekârlar 35-55 yaşları arasında olmalı, 

daha önce hiç evlenmemiş ve en az üç yıl kırsal kesimde yaşamış olmaları 

gerekmektedir. Alacakları sübvansiyon, düğün masraflarını, uçak biletlerini, konaklama 

ve diğer ücretleri kapsayan 3 milyon ila 10 milyon won (2,600 ila 8,800 ABD Doları) 

arasında değişmektedir. Kore'de yabancı gelinlerin çoğu ya da yüzde 73'lük kısmı 

Vietnam uyrukludur. Cinsiyet Eşitliği ve Aile Bakanlığı tarafından 2017 yılında 

yürütülen bir araştırmaya göre, Vietnam'dan bir eş satın almanın maliyeti yaklaşık 14,2 

milyon Won (12.600 USD), Çinli bir eşin maliyeti ise yaklaşık 10.7 milyon Won (9.500 

USD) iken  Özbekistan gelinleri, ortalama 18.3 milyon Won'a (16.200 USD) mal olan en 

pahalı gelinlerdir (Hapsoro, 2019, 26). 

Sınır ötesi evlilikler, yalnızca kırsal kesimdeki erkekler için değil, daha düşük sosyo-

ekonomik statüye sahip Koreli erkekler için evliliğe giden önemli bir yol haline gelmiştir. 

Bu evlilik göçünün merkezinde ise uluslararası evlilik komisyoncuları bulunmaktadır. 

Kore'de sınır ötesi evlilik, kâr odaklı evlilik komisyonculuğu endüstrisinin hızlı 

büyümesine yol açmış ve zamanla bu uygulama sistematik hale gelmiştir. Kore'de evlilik 

göçmenlerinin yüksek bir yüzdesi (%84,3) eşleriyle evlilik acenteleri aracılığıyla 

tanışmıştır (Shin, 2019, s. 89).  

Evlilik komisyoncuları, giderek daha fazla çiftçinin köylerini, büyük şehirlere gitmek 

üzere terk ettiği 1980'lerde oldukça popüler hale gelmiştir. Ayrıca 1988 Olimpiyatları ve 

ardından yurtdışına seyahat yasağının gevşetilmesi, genç nesillerin zihniyetlerini 

değiştirmesine yardımcı olmuştur. Bu gelişmeler ışığında, evlilik komisyonculuğunda 

hızlı bir artış yaşanmıştır. Bu amaçla kurulan Kore'de ticari evlilik komisyoncuları devlet 

tarafından desteklendiği için yasaldır, ancak 2008 yılında “Evlilik Aracılığı Kanununun” 

yürürlüğe girmesinden bu yana, yabancı gelinlerin birçok taciz ve ölüm vakasının 

ardından, 2010 ve 2012'de yapılan değişikliklerle yeniden düzenleniştir (Chi, 2019, s. 88). 



 

107 

“(Vietnamlı bir kadınla) Evlenin. İlk evlilikler, yeniden evlilikler ve engelli insanlar 

memnuniyetle karşılanır” 

“Yaş sınırı yok” 

“Toplantıdan düğüne sadece 7 gün” 

“Asla kaçmayacağım” 

“Vietnamlı/Çinli/Filipinli/Özbekistanlı bir kadınla evlenmek - Herhangi bir nedenle 

hizmetimizden memnun kalmazsanız, %100 memnuniyet garantisi.” 

Bu dikkat çekici ifadeler, Güney Kore'deki uluslararası evlilik komisyoncularının web 

sitesinden alınmıştır. Birkaç on yıl öncesine kadar evlilik endüstrisi tarafından 

desteklenen evlilik göçü, Doğu Asya'da çok az ilgi görüyordu. Ancak, Güney Kore, 

Singapur ve Tayvan gibi Asya ülkelerindeki hızlı ekonomik gelişimin bir sonucu olarak 

evlilik göçü kalıpları tamamen değişmiştir. Hızlı ekonomik büyüme, bu ülkeleri büyük 

ölçüde Asya'daki gelişmekte olan ülkelerden gelen kadınlar için yeni evlilik hedef 

ülkeleri haline getirmiştir. Gerçekten de Koreli erkekler ve göçmen kadınlar arasındaki 

sınır ötesi evlilikler, ülkede giderek daha fazla öne çıktıkça 1990'lardan itibaren Kore'ye 

evlilik yoluyla yapılan göçte büyük bir artış yaşanmıştır (Shin, 2019, s. 78). Bu 

artışlardaki en büyük pay evlilik komisyoncularına aittir. Birçok bekârın evlenmesine 

yardımcı olan bu endüstri, zamanla beraberinde dönüşü olmayan sorunları da getirmiştir. 

Yukarıda da belirtildiği şekliyle web sitelerinde bulunan reklamlar, başlı başına bir 

sorundur. Aracıların ticari çıkarları olduğu için müşteri çekmeleri doğaldır, ancak 

reklamlarında insan haklarına aykırı içerikler barındırması ciddi bir sorundur. Yabancı 

kadınları evliliğe uygun 'ürün' hatta kaçmayacak 'köle' olarak göstermeleri, Koreli 

erkeklerin sağlık, yaş veya medeni durumlarına bakılmaksızın cinsel açıdan saf, genç ve 

itaatkâr kadınlarla tanışabilecekleri fikrine teşvik etmektedir. Bu cinsiyetçi ve ırksal 

ayrımcı reklam ve gösterilere yanıt olarak hükümet, “Evlilik Aracılığı Yasası”ile 

önlemleri güçlendirmiştir. 2012 yılında yapılan değişiklikle 12. maddede yer alan gerçeğe 

aykırı veya abartılı teşhir veya reklam yasağına ek olarak “insan kaçakçılığına veya insan 

hakları ihlallerine yol açabilecek içeriklerin teşhir veya reklamı” hükmü getirilmiştir 

(Yang, 2013, s. 308). 



 

108 

Evlilik ajanslarının yabancı gelinlere verdikleri bilgilerde yanlışlık veya eksiklik olması 

bir diğer sorundur. Komisyoncuların verdikleri bilgilere güvenerek Kore’ye kadar gelen 

yabancı gelinler, büyük hayal kırıklığına uğramaktadır. Bu yüzden 2010 yılında Evlilik 

Aracılığı İş Kanunu'nun 10-2. Maddesi (kişisel bilgilerin sağlanması) uyarınca medeni 

durum, sağlık durumu, meslek, sabıka kaydı gibi sağlanacak bilgilerin ayrıntılı olarak 

belirtilmesi şart koşulmaktadır. Evlilik ajanslarının, müşterilerine yanlış bilgiler vererek 

erkekleri evliliğe teşvik etme girişimlerini düzenleyen etkisiz politikalara işaret eden 

Koreli akademisyenler, uluslararası evliliklerin ticarileştirilmesinin çözdüğünden daha 

fazla soruna neden olabileceğini savunmaktadır. Daha fazla kâr elde etmek için evlilik 

sürecini hızlandıran evlilik ajansları iletişim, kültürel çatışma, aile içi şiddet ve kadınların 

işgücüne sınırlı erişimi gibi sorunlarla karşı karşıya gelmektedir. Bazı bilim adamları, 

Koreli erkeklerin kendileriyle yabancı eşleri arasındaki kültürel farklılıkların farkında 

olmadıklarını veya görmezden gelmeyi seçtiklerini, bazı durumlarda ise kocaların 

gelinleri geleneksel Kore cinsiyet rollerini yerine getiremediğinden aile içi şiddete 

başvurduğunu iddia etmektedir (Lee, 2014, s. 69). Tüm bu olumsuzluklara rağmen kırsal 

bekârları evlendirmek amacıyla başlayan bu proje, zamanla tüm ülke geneline yayılmıştır. 

Özellikle internetin gelişmesiyle birlikte ortaya çıkan birçok site ve uygulama, bekâr 

gençlere yabancı eşlerle tanışma fırsatı sunmaktadır. Başlangıçta sadece yabancı gelinler 

ile yapılan evlilikler ön plana çıksa da zamanla yabancı damatların sayısında da artış 

yaşanmıştır. Aşağıdaki tabloda 2013-2021 yılları arasında Kore’de yapılan uluslararası 

evliliklere ve bu evliliklerin oluşumundaki yabancı gelin ve damatların istatistiksel 

verilerine yer verilmiştir. 

Tablo 3.1. Yıllara Göre Uluslararası Evlilikler ve Yabancı Gelin/Damat 

Kaynak:KOSİS-Kore Ulusal İstatistik Ofisi (2022) (국가통계포털(derlenmiştir)) 

 

          Yıl Uluslararası Evlilik Yabancı Gelin Yabancı Damat  

2013 25.963 18.307 7.656 

2014 23.316 16.152 7.164 

2015 21.274 14.677 6.597 

2016 20.591 14.822 5.769 

2017 20.835 14.869 5.966 

2018 22.698 16.608 6.090 

2019 23.643 17.687 5.956 

2020 15.341 11.100 4.241 

2021 13.102 8.985 4.117 



 

109 

Tabloya genel olarak bakıldığında, uluslararası evliliklerin oluşumunun, daha çok 

yabancı bir kadınla Koreli bir erkek arasında gerçekleştiği görülmektedir. Kore'deki 

evlilik göçmenlerinin çoğu, ülkenin toplam evlilik göçmeni sayısının %83'ünü oluşturan 

kadınlardır. Özellikle devlet tarafından desteklenen uluslararası evlilik projelerinin, 

yabancı gelin istatistiklerinin daha yüksek olmasında büyük payı vardır. Ayrıca yabancı 

gelin ve damatların oranındaki bu dengesizliğin Kore’de okul yaşının artması, kadınların 

iş hayatına atılması, doğum oranlarındaki düşüşle yakından ilgisi bulunmaktadır. Tabloda 

uluslararası evliliklerde istikrarlı bir artış yaşanırken Covid-19 dönemine denk gelen 

2020-2021 yılları arasında düşüş gözlemlenmektedir. Bu dönemde ülkeye giriş çıkışların 

yasak olması bu düşüşün temel sebebi olarak görülmektedir. 

Yukarıda bahsedilen cinsiyet farklılığının yanı sıra, eş seçimi üzerinde önemli etkiye 

sahip olan temel faktörler arasında kültür ve ülke seçeneği karşımıza çıkmaktadır. Eş 

seçimi tercihlerine ilişkin kültürler arası çalışmalarda, kültürün etkisi altında önemli 

farklılıklar olduğu ileri sürülmekte ve bireyci kültürler (örneğin Amerika Birleşik 

Devletleri) ile kolektivist kültürler arasında eş seçimi tercihlerinde önemli farklılıklar 

olduğu ileri sürülmektedir (Lu, 2023, s. 2). Kore'deki yabancı eşlerin yaklaşık yüzde 60'ı 

Çin'den gelmektedir ve Çin'in kuzeydoğu bölgesinde büyük bir etnik Koreli nüfus 

bulunduğundan yabancı eşlerin çoğu etnik Korelidir. Çin’in Kore kültürü ile benzer 

özellikler göstermesi ve özelikle iki ülkenin de Konfüçyüsçü inanç sistemini benimsemiş 

olması, iki ülke arasındaki evliliklerin olumlu karşılanmasında son derece etkilidir. Buna 

ek olarak yabancı eşlerin yüzde 20'si diğer Asya ülkelerinden, özellikle de Vietnam, 

Filipinler ve Tayland'dan gelmektedir. Çin'den gelen yabancı eşlerin sayısındaki düşüşe 

karşın diğer Asya ülkelerinden gelen yabancı eşlerin sayısında artış yaşanmaktadır. Bazı 

evlilik kurumlarına göre, Kore’deki bekârlar, ırksal farklılıklarına rağmen Güneydoğu 

Asyalı kadınları tercih etmektedir. Bunun temel sebebi Çin'deki etnik Koreli kadınların, 

Koreli kocalarını vize almak için kullanmalarıdır. Güneydoğu Asyalıların aksine etnik 

Koreliler, Kore dilini oldukça akıcı bir şekilde konuşabilmekle beraber Kore kültürüne 

uyum sağlama konusunda herhangi bir sorun yaşamamaktadır. Bu nedenle Koreli 

kocalarından oldukça bağımsız olabilirler ve kısa sürede Kore toplumunun dokusuna 

kolayca entegre olabilirler (Choi, 2010, s. 47). Bu sebeple zamanla Çinli eşlerin sayısı 

azalırken Kore kültürüne daha kolay adapte olabileceği düşünülen diğer Asya ülkeleri 

tercih edilmeye başlanmıştır. 



 

110 

Aşağıdaki tabloda 2014-2022 yılları arasında Kore’de meydana gelen uluslararası 

evliliklerdeki evlilik göçmenlerin uyrukları belirtilmiştir. 

Tablo 3.2.Evlilik Göçmenlerin Uyrukları 

Yıl  2014 2015 2016 2017 2018 2019 2020 2021 2022 

Toplam  150,994 151,608 152,374 155,457 159,206 166,025 168,594 166,771 169,633 

 

Uyruk 

Çin 60,663 58,788 56,930 57,644 58,706 60,324 60,072 59,770 59,499 

Vietnam 39,725 40,847 41,803 42,205 42,460 44,172 44,058 41,447 36,136 

Japonya 12,603 12,861 13,110 13,400 13,738 14,184 14,595 15,074 15,366 

Filipin 11,052 11,367 11,606 11,783 11,836 12,030 12,002 12,041 12,253 

Diğer 26,951 27,745 28,925 30,425 32,466 35,315 37,867 38,439 43,379 

Kaynak:KoreE- devlet (e-나라지표)  web sitesi (2023) derlenmiştir. 

1990'ların başlarında, Koreli erkeklerle evlenen gelin gruplarının önde gelenleri Çinliler 

(yaklaşık %60), çoğu Çin'de yaşayan etnik Koreliler ve Japonlardı (yaklaşık %30). Bu 

trendde bazı dalgalanmalar olsa da yakın zamana kadar Çinli ve Japon yabancı gelinlerin 

oranı kademeli olarak düşerken Vietnamlı kadınların oranı 2000'li yılların başından 

itibaren hızlı bir artış yaşamıştır. 2013 yılı itibariyle, yaklaşık her üç yabancı kadından 

biri Vietnamlı olarak kaydedilmiştir ve bu Çinli kadınlarınkine rakip olan bir sayıya 

ulaşmıştır. Vietnam halkının Kore'ye benzer bir tarım toplumu olması ve geniş aile 

sistemi değerlerini paylaştığına inanılması, Vietnamlı kadınların kırsal toplulukların yeni 

üyeleri olarak tercih edilmesini sağlamıştır (Kim, 2018, s. 38). Şu anda, sınır ötesi 

evlilikler, kentsel alanlarda bile öne çıkmaktadır ve yalnızca kırsal kesimdeki erkekler 

için değil, daha düşük sosyo-ekonomik statüye sahip Koreli erkekler için evliliğe giden 

önemli bir yol haline gelmiştir (Shin, 2019, s. 93). 

1990'ların başında Koreli kadınlarla evlenen yabancı kocalar söz konusu olduğunda, 

Japon damatların liderliğini (yaklaşık %50) Amerikalılar takip etmekteydi 

(yaklaşık %35). Bununla birlikte, bu iki ülkenin oranları kademeli olarak düşerken Çinli 

kocaların sayısı (çoğunlukla Çin'de yaşayan etnik Koreliler) 2000'lerin başından bu yana 

hızlı bir artış kaydetmiştir (Kim Keuntae, 2017, s. 3) 2022 yılı son verilerine bakacak 

olursak yabancı damatların en yoğun olduğu ülkeler Amerika, Çin ve Vietnam şeklinde 

sıralanmaktadır. 



 

111 

Göçmen kadın sayısındaki hızlı artış, “çokkültürlü aile (damunhwa-gajeong, 

다문화가정)” adlı yeni bir aile türünün ortaya çıkmasına zemin hazırlanıştır. Çokkültürlü 

aileler, hükümet politikasına veya araştırmacının amacına bağlı olarak geniş ve dar 

anlamlarda tanımlanmaktadır. Geniş anlamda kavram, ülkede ikamet eden tüm yabancı 

aileleri, dar anlamda ise aile üyelerinden birinin Kore dışında başka ülke  vatandaşı 

olmasıyla oluşan aileleri ifade etmektedir (Kim vd., 2013, s.14).  Bu tanımlamalardan da 

anlaşılacağı üzere, çokkültürlülük ile ilgili terimler aynı olguyu ifade etse de tutarlı bir 

şekilde kullanılmamaktadır. Kuruma ve kişiye göre farklı ifade edilmekte ve bu da kafa 

karışıklığına neden olmaktadır. Bununla birlikte, çokkültürlü terimlerin tutarlı kullanımı 

aynı zamanda gelecekteki çokkültürlü toplumlar için düzeltilmesi gereken bir sorun 

olarak görülmektedir. Bu nedenle terminolojiyi düzenleme ihtiyacı ortaya çıkmıştır. 

Bunun nedeni, genel kamuoyunun çokkültürlü toplumu tanımasına, katılmasına ve 

gelişimine büyük ölçüde katkıda bulunmasına yardımcı olmasını sağlamaktır (So, 2010, 

s. 146). 

Çokkültürlü aile kelimesi, ilk kez bir sivil toplum kuruluşunun önerisiyle hükümet 

belgelerinde yer almıştır. 2003 yılında, ailelere odaklanan aktivist bir örgüt olan 

"Hifamily", Ulusal İnsan Hakları Komisyonu'na "karışık kan" (honhyeol-한열) 

kelimesinin kullanımının insan hakları ihlali olduğunu belirten bir dilekçe sunmuş ve bu 

terimi “çokkültürlü aile” olarak değiştirmeyi önermiştir (Kim, 2007, s. 103). 

Çokkültürlü aile, uluslararası evlilik yoluyla farklı ırklardan partnerlerin tanışması ve 

birleşmesi ile oluşan aile anlamını taşıdığından yasal bir terim değildir. Aksine, 

uluslararası evlilik terimi daha yasal olarak kullanılmaktadır, ancak uluslararası evlilik 

terimi, sadece evliliğin taraflarını belirttiği ve farklı bir milletten biriyle evlilik anlamını 

taşıdığından, bu evlilikle oluşan aile üyelerinin tamamını yansıtmada eksik kalmaktadır. 

Çokkültürlü aile tanımı ise aile bireylerinin ırksal farklılaşması ve aile içinde iki veya 

daha fazla farklı kültürün buluşması özelliğini taşımaktadır. Buna ek olarak, çokkültürlü 

aileler, Kore toplumunda ikamet eden yabancı işçiler, uluslararası evlilik göçmenleri, 

Kuzey Koreli sığınmacılar, diğer yabancı sakinler ve yabancılardan doğan çocuklar için 

ayrımcı olmayan bir terim olarak tanımlanmaktadır. Bu tanımlamaya göre Kim, 

çokkültürlü aile türlerini aşağıdaki verilen tablodaki gibi sınıflandırmaktadır: 



 

112 

Tablo 3.3.Çokkültürlü Aile Türleri 

                           Bölüm                          Türüne Göre 

 

Göçmen İşçi Ailesi 

- Yabancı bir işçinin Kore'de evlenmesiyle oluşan aile 

- Kendi ülkelerinde evlilik yoluyla kurulan ailelerin 

Kore'ye göç etmesi 

 

Evlilik Göçmen Ailesi 

- Koreli bir erkek ile yabancı bir kadın arasındaki 

evlilik 

- Koreli bir kadın ile yabancı bir erkek arasındaki 

evlilik 

Kuzey Koreli Mülteci Ailesi - Kuzey Kore'den kaçan aileler 

Kaynak: Kim (2017, s. 63) 

Çokkültürlü aileler, son yirmi yılda Kore Cumhuriyeti'nde önemli bir politika odağı 

olmuştur. Yerel olarak ikamet eden “uluslararası evlilikler” ve çocukları, birkaç düzeyde 

haber değeri kazandı: toplumun büyüyen bir kesimini oluşturan önemli bir ekonomik ve 

sosyal alt sınıf olarak ve ulusal kültür ve kimliğe yönelik algılanan bir tehdit olarak. 

Politika seçimleri, komşu devletlerin sosyo-ekonomik meselelerine çok az atıfta 

bulunularak yapılmıştır ve genellikle tarihsel ortamları yakından incelenmeden batılı 

göçmen temelli toplumlardan ödünç alınan terimlerle ifade edilmiştir (Dickey, 2014, s. 

179). Bu sebeple, 2000 yılından sonra göçmen kadınlar için çalışan çeşitli taban örgütleri, 

sivil toplum kuruluşları ve uluslararası evlilik yapmış kişiler, çokkültürlü aile kavramının 

kültürel çeşitliliğe daha açık olduğu benimsenene kadar "uluslararası evlilik ailesi" 

kelimesini değiştirmek için "çift kültürlü aile" terimini kullanmayı tercih etmiştir (Kim, 

2007, s. 103). Kore’nin çokkültürlü aile olgusunu benimsemesi ve kendine özgü 

anlamıyla kullanması uzun zaman almıştır. Bundan sebep hem kuruluşların hem 

vatandaşların çokkültürlü aileyi tanımlamak için kullandıkları kelimeler farklılık 

gösterebilmektedir. 

Uluslararası evlilik ailelerindeki artış bağlamında, Kore hükümeti “çokkültürlü aile” 

terimini yaygın bir şekilde kullanarak çokkültürlülüğü teşvik ettiği ve buna ilişkin 

politikalar düzenlediği görülmektedir. Özellikle uluslararası evliliklerin hızla arttığı 1990 

ve 2000'lerin başında ilgili yasa ve politikalar oluşturulmaya başlanmıştır. İlk olarak, 

1997'de Vatandaşlık Yasası’nda değişiklik yapılmıştır. Aynı zamanda “Kore'de 

Yabancılara Muameleye İlişkin Temel Kanun”  ve 2007'de, “Evlilik Aracılığı İşlerinin 

Yönetimine Dair Kanun (Evlilik Aracılığı İşletmesi Kanunu)”  kabul edilmiştir. Bunun 

devamında 2008’de “Çokkültürlü Aile Destek Yasası” çıkarılmıştır  (Yang, 2013, s. 306). 



 

113 

Vatandaşlık Yasası: Uluslararası evlilikler, birçok yabancının Kore vatandaşlığı almak 

için tercih ettiği bir yol haline gelmiştir. Bu durumu önlemek adına Kore 

Hükümeti,  evlilik sonrasında evliliğin gerçek olup olmadığı, yaş sınırı, Korece dil 

yeteneği gibi çeşitli şartların sağlanıp sağlanmadığını kontrol etmektedir. Özellikle 

1997'de uluslararası evlilikler artmaya başladığında, Vatandaşlık Yasası önemli ölçüde 

revize edilmiştir. Önceki yasaya göre, Koreli bir erkeğin yabancı eşi, Kore'de evlilik 

kaydıyla aynı zamanda Kore vatandaşlığını alabilirken Koreli bir kadınla evli olan 

yabancı bir koca, Kore'de üç yıldan fazla yaşadıktan sonra Kore vatandaşı olabilmekteydi 

(Yang, 2013, s. 318). Günümüzde, bu şartlarda değişiklikler ve düzenlemeler yapılmıştır. 

Vatandaşlık Kanununun 6. Maddesinin 2. Fıkrası,  Kore vatandaşı olan bir eş ile evli 

yabancı bir eşin, vatandaşlığa kabulü için aşağıdaki şartları sağlaması gerekmektedir: 

1)  Eşi ile evlendikten sonra iki veya daha fazla yıl üst üste Kore Cumhuriyeti'nde ikamet 

etmesi, 

2) Eşiyle evlenmesinin üzerinden üç yıl geçtikten sonra evli olarak en az bir yıl Kore 

Cumhuriyeti'nde ikametgâhının devam etmesi, 

3) 1. veya 2. süreyi doldurmamış olsa bile, eşin Kore Cumhuriyeti'nde yaşarken ölümü, 

kaybolması veya eşe atfedilemeyen diğer nedenlerle normal bir evlilik hayatı 

yaşayamayan biri olarak yukarıdaki kalan süreyi doldurması ve Adalet Bakanı tarafından 

uygun görülmesi, 

4) 1. veya 2. maddede belirtilen şartları taşımayan ancak eşinden evlilik yoluyla doğan 

reşit olmayan çocuğu büyüten veya büyütmesi beklenen kişinin, yukarıdaki süreyi 

doldurması ve Adalet Bakanlığı tarafından makul görülmesi. (Kore Mevzuat Bakanlığı, 

2023). 

Madde 1 ve 2' deki kriterler nedeniyle yabancı bir eşin Kore'deki statüsü, Koreli eşine ve 

ailesine bağlıdır. Bunun nedeni, kadının ikametgâhı, evliliğin devamı, eş vizesi (F-2) vb. 

her yıl yenilendiğinde ve vatandaşlığa kabul belgesi için başvurduğunda kadının kimliğini 

devlet nezdinde garanti edenin koca olmasıdır. Bu tasarım, karı-koca ilişkisini daha da 

eşitsiz hale getirerek kocaların eşlerini kontrol etmelerini kolaylaştırmaktadır. 4. Madde 

ile ilgili olarak ekonomik durumu genellikle Koreli eşlerinden daha kötü olan ve 



 

114 

vatandaşlıkları güvenli olmayan yabancı eşler için Koreli olmayan eşlerden doğan 

çocukların velayetinin alınmasının zor olduğuna işaret etmektedir (Yang, 2011, ss. 69-

70). 

Yabancılara Muamele İlişkin Temel Kanun: Güney Kore'de Yabancılara Muameleye 

İlişkin Temel Kanun, Kore Cumhuriyeti'nde ikamet eden yabancıların haklarını korumak 

ve uygun muameleyi sağlamak için çıkarılmış bir kanundur. Yasa, farklı milletlerden 

bireyler arasında karşılıklı saygı ve anlayışı geliştirmeyi ve çokkültürlü bir toplumun 

gelişimine katkıda bulunmayı amaçlamaktadır. Yabancılara Muameleye İlişkin Temel 

Kanun'un bazı önemli noktaları şunlardır: 

Ayrımcılık yapmama ve eşitlik: Kanun milliyet, ırk, cinsiyet, dil, din ve diğer faktörlere 

dayalı ayrımcılığı yasaklayarak eşit muameleyi teşvik etmektedir. Aynı zamanda 

yabancıların Kore vatandaşlarıyla aynı haklara ve fırsatlara erişimine olanak 

sağlamaktadır. 

Yasal koruma: Güney Kore'deki yabancıların yasal koruma ve yasal süreç hakları vardır. 

Aynı zamanda hukuki yollara başvurma ve haklarını da koruyabilmektedirler. Buna yasa 

dışı muameleye karşı koruma, yasal temsile erişim ve adil yargılanma hakkı da dâhildir. 

Sosyal uyum: Yasa, yabancıların Güney Kore toplumuna uyumunu kolaylaştırmayı 

hedeflemektedir. Günlük yaşamları, eğitimleri, sağlıkları, barınmaları ve istihdamları için 

gerekli hizmet ve imkânların sağlanmasını teşvik eder. Kore toplumuna uyumlarını 

kolaylaştırmak olmak için Kore dili eğitimi ve kültürel anlayış programlarını 

desteklemektedir. 

Göçmenlik politikaları ve yönetimi: Yasa, göçmenlik politikalarının ve yönetiminin 

koordinasyonunda önemli bir role sahiptir. Yabancıların Güney Kore'ye girişine, kalışına 

ve vatandaşlığa kabulüne ilişkin prosedürleri belirler. Ayrıca göçmenlikle ilgili süreçler 

için şeffaf ve adil sistemler kurar. 

Evlilik Aracılığı İşletmesi Kanunu: Uluslararası evliliklerin hızla arttığı bir zamanda, 

Ulusal Meclis, Şubat 2005’te Evlilik Aracılığı İşletmesi Kanunu’nu önermiş ve Kasım 

2007’de kabul edilmiştir. Mevcut evlilik komisyonculuğu sektörüne ilişkin düzenlemeleri 

güçlendirmiş ve beş kez değiştirilmiştir. Bu sayede gerçekte var olan sorunlara cevaben 



 

115 

revizyonlar tekrarlanmıştır (Yang, 2013, s. 310). Aynı zamanda, Kore'de evlilik aracılığı 

hizmetlerinin düzenlenmesi ve denetlenmesi amacıyla oluşturulan bir yasal çerçeveyi 

ifade etmektedir. Bu kanun genellikle evlilik aracılığı işletmelerinin faaliyetlerini kontrol 

etmek, dolandırıcılığı önlemek, yasadışı ve kötüye kullanıma karşı önlemler almak, 

evlilik aracılığı hizmetlerinin etik kurallara uygun şekilde yürütülmesini sağlamak gibi 

amaçlar doğrultusunda düzenlemeler içerir. Kanunun içeriği, evlilik aracılığı 

işletmelerinin kayıt altına alınması, belirli kriterlere uyması, etik kurallara uyması, 

sözleşme şartlarını belirlemesi, müşteri bilgilerinin korunması gibi konuları kapsayabilir. 

Ayrıca, işletmelerin lisans alma, denetimlere tabi olma, yaptırımlarla karşılaşma gibi 

konular da kanun tarafından düzenlenebilir. 

Çokkültürlü Aile Destek Yasası: Mart 2008'de yasal olarak kabul edilmiş ve Eylül 

2008'de yürürlüğe girmiştir. Yasanın amacı çokkültürlü bir ailenin üyelerinin güvenli bir 

aile yaşamına sahip olmalarına destek sağlamak ve sosyal bütünleşmeyi teşvik etmek 

olduğu belirtilmektedir (Yang, 2011, s. 78). Cinsiyet Eşitliği ve Aile Bakanlığı’nın Kore 

Cumhuriyeti’nin resmi e-Devlet sitesinde yayınladığı çokkültürlü aile politikasının 

içeriği aşağıdaki gibidir: 

Politika Hedefleri 

a)Çok kültürlü ailenin erken adaptasyonu ve istikrarlı yerleşimi için destek 

b)Sağlam uluslararası evlilikleri teşvik etmek ve Kore toplumunun birden çok kültüre açıklığını 

artırmak 

Politika İçeriği 

c)Sağlıklı aile ve çok kültürlü aile destek merkezinin kurulması ve işletilmesi için destek: Korece 

eğitimi, aile eğitimi gibi çeşitli programların işletilmesi, istikrarlı aile hayatı ve Kore toplumuna 

erken uyum için çocuk bakımı vb. için destek ve sosyal uyumun teşviki 

c-1)Çok kültürlü bir ailede iki dilli aile ortamının oluşması 

c-2) Çok kültürlü ailenin günlük yaşamında doğal olarak Korece ve ana dilini kullanması 

c-3)Çok kültürlü ailelerde çocukların dil gelişimine yardımcı olacak işletme desteği 

c-4)Evlilik göçmenleri tarafından tercümanlık ve çeviri hizmeti (Hizmet dili: Vietnamca, Çince, 

Filipince (Tagalogca, İngilizce), Moğolca, Kamboçça (Khmerce), Rusça, Japonca ve Nepalce) 



 

116 

d)Evlilik komisyoncuları işi üzerinde sıkı kontrol yoluyla uluslararası evlilikte sağlam kültürün 

teşvik edilmesi 

e)Kore yaşamına daha erken uyum sağlamaya yardımcı olmak için çıkış yapan ülkelerde ön 

oryantasyon uygulaması (Vietnam, Filipinler, Tayland) 

f)Uluslararası evlilikte sağlıksız uygulamaları iyileştirmek için uluslararası evlilik 

komisyoncuları hakkında talimat ve denetimin uygulanması 

g)Yeni uluslararası evlilik komisyoncuları hakkında eğitimin uygulanması 

h)Evli Göçmenler ve Çokkültürlü Aileler için Danuri Yardım Hattı 1577-1366'nınİşletilmesi 

h-1) 13 dilde günde 24 saat ve yılda 365 gün çeşitli bilgi, danışmanlık veya tercümanlık hizmeti 

sağlanması (Korece, İngilizce, Çince, Vietnamca, Kamboçya (Khmer), Filipince (Tagalog), 

Moğolca, Rusça, Japonca, Tayca, Laosça, Özbekçe ve Nepalce) 

ı)Çokkültürlü aile için bilgi sağlanması  

ı-1) 13 dilde çokkültürlü aile için politikalar ve bilgiler sunarak çokkültürlü ailenin yerleşmesine 

destek ("Danuri" portalı ( www.liveinkorea.kr ), Bilgi Dergisi (Rainbow+), broşür, Kore yaşamı 

hakkında rehber kitap, vb. 

i)Birden çok kültürü anlamayı öğretmek için profesyonel öğretmenlerin teşvik edilmesi ve 

eğitilmesi 

i-1) Profesyonel öğretmenleri teşvik ederek ve öğretmenler için veri tabanı oluşturarak, genel 

vatandaşlara Çoklu Kültürler Üzerine Anlayış eğitiminin uygulanması (Cinsiyet Eşitliği ve Aile 

Bakanlığı, 2015). 

Yasanın dayandığı rapor çokkültürlü aileyi şu şekilde tanımlamaktadır: “Çokkültürlü aile, 

bir Kore vatandaşı ile evlilik, akrabalık veya evlat edinme yoluyla yasal olarak ikamet 

eden bir evlilik göçmeni veya yabancı işçi tarafından oluşturulan bir aileyi ifade eder.” 

Farklı milletlerden yabancılar veya sakinler arasındaki evlilikle oluşturulan aileler bu 

yasanın haricinde tutulur (Park & Cho, 2007, s. 125). İlginç bir şekilde çokkültürlü aile, 

geçmişte sadece yabancı gelinleri değil aynı zamanda Kore'ye göç eden yabancılar ile 

Kuzey Koreli sığınmacılar arasındaki evlilikleri de ifade etmek için bir şemsiye terim 

olarak kullanılırken yasa desteğini yalnızca "yasal" evli göçmenlerle sınırlamaktadır 

(Kim, 2007, s. 106). 



 

117 

Çokkültürlü Aile Destek Yasa’nın kabul edilmesiyle çokkültürlü aile politikasında bir 

dönüm noktası meydana gelmiştir. Yasa tasarısında yapılan değişiklikler, çokkültürlü aile 

desteğinin kapsamını 'tanınma veya millileştirme yoluyla Koreliler' ve 'yabancılar ve 

millileştirilmiş vatandaşlar' olarak genişlettirmiştir. Bu nedenle politikanın belirtilmesi ve 

çeşitlendirilmesinin gerekli olduğunu öngören Merkezi hükümet, 'Çok Kültürlü Aile 

Destek Yasası'na dayalı olarak "İlk Çok Kültürlü Aile Destek Politikası Temel Planını" 

ve "İkinci Çok Kültürlü Aile Destek Politikası Temel Planını" oluşturmuştur. Aynı 

zamanda belediye yönetimleri de çokkültürlü aile desteğine ilişkin yerel planın 

oluşturulmasını desteklemektedir.  

Tüm bu uğraşlara rağmen çokkültürlü aileler için oluşturulan politikaların bazı olumsuz 

yanları da mevcuttur. Merkezi ve belediye yönetimleri ile özel sektör tarafından sağlanan 

çokkültürlü aile politikaları birbirine benzer olduğundan eksiklikleri giderme konusunda 

yetersizdir. Bununla birlikte, idareler tarafından bölünen uygulamalar, savurgan bütçe 

harcamalarına neden olmaktadır. Politika destekleri çok tekdüze, geçici ve gösterişli 

olduğundan etkileri azalmaktadır. Çokkültürlü aile politikasının kapsamı, evli 

göçmenlerin yalnızca ilk yerleşim ve uyumlarına odaklandığından, çokkültürlü ailede 

ortaya çıkan dinamik ve farklı arzuları içerme konusunda eksiklikler barındırmaktadır 

(Kim vd., 2013, s. 237). 

Yabancılar için Kasım 2006 tarihi itibariyle Acil Çağrı Destek Sistemi 1577-1366 

kurulmuştur. Bunlardan “1366 Merkezi” altı dilde tıp, hukuk ve polis hizmetleri gibi 

çeşitli hizmetler sunmaktadır. Kore merkezi, yerel yönetimler ve ilgili Sivil Toplum 

Kuruluşları, çokkültürlü ailelerin refahı için önemli çaba sarf ettiler ve sonuç olarak, 2008 

itibariyle Kore'de çokkültürlü aileleri destekleyen 515 merkez ve ilgili proje hizmete 

sunulmuştur (Yang, 2011, s. 78). Bu merkezlerden birisi de Cinsiyet Eşitliği ve Aile 

Bakanlığı’nın (Ministry of Gender Equality and Family-MOGEF) 2006 yılında göçmen 

kadınların ailelerine destek amaçlı kurduğu merkezdir. 2006'dan 2013'e kadar, 

çokkültürlü merkezlerin sayısı 21'den 208'e yükseldi ve yıllık bütçeleri 0,91 milyar 

Won'dan 43,6 milyar Won'a (41 milyon dolar) çıkmıştır (Phillips vd., 2016, s. 38). 

Bu merkezler, “yabancı”, “çokkültürlü” veya “azınlıklar” olarak tanımlanan sakinleri 

desteklemek için yüzlerce ulusal ve yerel hükümet politikası arasında yer almaktadır. Bu 



 

118 

amaçla kurulan Çokkültürlü Aile Destek Merkezi, aşağıdaki görevleri yerine 

getirmektedir (Çokkültürlü Aile Destek Yasası, Madde 12, Paragraf 4): 

 Çok kültürlü aileler için eğitim ve danışmanlık gibi destek projelerinin 

uygulanması 

  Evlilik göçmenleri vb. için Kore dili eğitimi 

 Çok kültürlü aile destek hizmeti bilgilerinin sağlanması ve tanıtılması 

 Çok kültürlü aile desteği ile ilgili kurum ve kuruluşlarla hizmet bağlantısı 

 İş bilgilerinin sağlanması ve işe yerleştirmesi 

 Çok kültürlü aileler için tercümanlık ve tercüme destek projesi 

 Çok kültürlü ailelerde, aile içi şiddeti önleme ve mağdurları destekleme 

 Çok kültürlü aileleri desteklemek için gerekli diğer projeler  

Bu merkezlerin sağladıkları hizmetler, yabancıların Kore toplumuna uyum sağlamasını 

ve Korece öğrenimini kolaylaştırmaktadır. Aynı zamanda karşılaştıkları zorluklarla 

mücadele etme ve sahip olduklara hakların bilincinde olmalarına sağlamaktadır. Chung 

ve Yoo (2013, s. 128), çokkültürlü aileler için kurulan merkezlerin yabancılar için değerli 

bir kaynak olmasının yanı sıra merkezlerdeki müfredatın, yabancı gelinlere Kore kültürel 

değerlerini empoze etme niyeti olduğu savunmaktadır. Aynı şekilde Kim (2011, s. 64), 

Güney Kore'deki çokkültürlü destek merkezlerini oldukça eleştirmektedir. Çokkültürlü 

merkezlerin ve programların, özellikle az gelişmiş ülkelerden gelen Koreliler ve Koreli 

olmayanlar arasındaki kültürel hiyerarşiyi azaltmak yerine (yeniden) ürettiğini 

savunmaktadır. Kim, daha da ileri giderek Çokkültürlü Aile Merkezleri’nin aslında 

asimilasyona yardımcı olmak için bir paternalizm biçimi olduğunu iddia etmektedir. 

2005'ten bu yana, "çokkültürlü toplum", "çokkültürlü aile" ve "çokkültürlü eğitim" gibi 

çokkültürlülük temelli terimler, Kore toplumunda büyük yankı uyandırmıştır. TV 

reklamlarındaki 'Dynamic Korea (Güney Kore için ulusal bir slogan)' ve diğer birçok çift 

ırklı modelin reklam kopyası, Kore'nin çokkültürlü bir toplum haline geldiğini 

https://www.law.go.kr/LSW/LsiJoLinkP.do?docType=JO&lsNm=%EB%8B%A4%EB%AC%B8%ED%99%94%EA%B0%80%EC%A1%B1%EC%A7%80%EC%9B%90%EB%B2%95&joNo=001200000&languageType=KO&paras=1


 

119 

göstermektedir. Ayrıca birçok dergi, çokkültürlülük konusunu makaleler ve diziler 

aracılığıyla ele almaktadır (Ahn, 2012, s. 97).Bu eğilimi gösteren önemli bir sembolik 

olay, Koreli bir anneye sahip Amerikan futbolu Super Bowl’un kahramanı olan Hines 

Ward'ın 2006 yılında Kore'yi ziyaret etmesidir. Bu süre içerisinde Kore cumhurbaşkanı, 

çift ırklı insanlar ve yabancılar için bir dizi yeni politikayı yürürlüğe koymuştur (Kim, 

2007, s. 103). ABD'den 'Koreli' kahramana verilen tutkulu tepki, Kore'de ırk ve 

çokkültürlü toplum meseleleri üzerine tartışmayı ateşlemiştir. Bu olayların ardından, 

"çokkültürlülük" teriminin benimsenmesi hükümet ve basın içinde Kore'deki mevcut 

sosyal değişiklikleri açıklamak için bir trend haline gelmiştir (Ahn, 2012, s. 97). 

Kore toplumunun değişimini gösteren bir diğer sembolik olay ise, Kore vatandaşı ile 

evlenen Filipinli Jasmine Lee'nin Ulusal Meclis'e seçilmesidir. Bu olay,  çokkültürlü 

ailelerin görünürlüğünü en üst düzeye çıkartmıştır (Dickey,2014, s. 193).Jasmine Lee, 

Filipinli bir göçmen olarak Kore Cumhuriyeti'nde aktif siyasete katılan bir isimdir. 

Kore'nin ana muhalefet partisi olan Saenuri Partisi (새누리당) ile siyasete girmiştir. 2012 

yılında yapılan genel seçimlerde, Jasmine Lee Kore Ulusal Meclisi üyesi olarak seçilmiş, 

2012-2016 yılları arasında Ulusal Meclis üyesi olarak görev yapmıştır. Bu durum, Kore 

tarihinde bir yabancının Ulusal Meclis’e girmesi açısından önemli bir dönüm noktası 

olmuştur. Jasmine Lee'nin meclise seçilmesi, Kore'deki yabancı kökenli bireylerin 

siyasette ve kamu yaşamında daha fazla temsil edilmesi ve katılımını teşvik etme 

çabalarının bir örneğini oluşturmaktadır. Bununla birlikte, Kore'de, yabancı kökenli 

bireylerin siyasi arenada aktif olarak rol almalarını teşvik etmek için çeşitli politikalar 

geliştirilmiştir. 

Bayan Lee, pozisyon için aday gösterilen ilk yabancı göçmen değildir. 2008'de bir başka 

evlilik göçmeni olan Filipinli Judith Alegre Fernandez, Yaratıcı Kore Partisi 

(창조한국당) tarafından aday gösterilmiş ve onlarla birlikte kampanyalara katılmıştır, 

ancak yeterli oyu alamamıştır. Başka bir Filipin vatandaşı Anabelle Castro, Güney 

Kore'de polis memuru olarak işe alınan ve vatandaşlığa kabul edilen ikinci göçmendir 

(Yang & Torneo, 2014, s. 24). 

Son zamanlara çokkültürlülüğün benimsenmesinde popüler kültürün yeri son derece 

önemlidir. Çokkültürlü ailelerin televizyon programlarında yer alması artık pek de 



 

120 

yabancı karşılanmayan bir konu haline gelmiştir. Ebeveynlik eğlence programlarında yer 

alan çokkültürlü ailelerin sayısı gün geçtikçe artmaktadır. Benzer programların sayısı 

arttıkça durağanlaşan çocuk bakımı eğlence programları, çokkültürlü ailelerin ortaya 

çıkmasıyla yeniden canlılık kazanmaya başlamıştır. Ayrıca K-pop olarak adlandırılan 

Kore’nin popüler müzik akımında da çokkültürlüğü görmek artık sıradan bir durum 

haline gelmiştir. K-pop müzik gruplarına bakıldığında hemen hemen hepsinde yabancı 

üyelerin olduğu görülmektedir. Özellikle sektörün en çok bilinen grupları arasında yer 

alan Blackpink, Twice, Seventeen, StrayKids vb. bünyesinde birçok yabancı üyeyi 

barındırmaktadır. Bazı gruplarda yabancı üyelerin sayısı nerdeyseyarısı kadardır. Bu 

durumun temel sebebi ajansların, grupları çok uluslu hale getirerek yurt dışında da 

popüler hale getirmeyi hedeflemesidir. K-pop'un popüler olduğu ülkelerden, özellikle de 

Asya ülkelerinden gelen üyeler, kendi ülkelerinde K-pop’un yayılmasında bir araç olarak 

görülmektedir. Yurt dışı pazarları, ajanslar için en fazla kazançsağlayan seçenek haline 

gelmiştir. Bu yüzden ajanslar yabancı idollerin K-pop gruplarına dâhil edilmesinde ve bu 

idollerin kimliğini açıklamada tereddüt etmemektedir. Yabancı üyelerin varlığı, K-

POP'tan hoşlanan denizaşırı hayranların diğer kültürlere yönelik heterojenliği en aza 

indirmesinde son derece etkilidir.Bu da sanatçıların ve hayranların sorunsuz bir şekilde 

iletişim ve empati kurabileceği bir ortamın oluşması gibi büyük bir avantaja sahiptir.K-

pop gibi dünya çapında ses getirenbir sektörde ortaya çıkan bu durumun Kore toplumu 

tarafından olumlu karşılanması, çokkültürlüğün tanınmasında ve benimsenmesinde son 

derece önemlidir. 

Kore'deki son demografik değişikliklerle beraber çokkültürlü çocukların sayısında da 

artış yaşanmıştır. Çokkültürlü çocuklar, hem göçmen çocukları hem de Güney Kore'de 

doğmuş, ancak iki veya daha fazla farklı kültürde, genellikle bir Koreli ve bir yabancı 

ebeveyn ile yaşayanları ve ayrıca Kore vatandaşı olmayan çocukları içermektedir (Ji, 

2015, s. 7). Çokkültürlü demografiye ilişkin 2020 istatistiklerine göre, Güney Kore'de 

doğan her 100 çocuktan altısı çokkültürlü ailelerde dünyaya gelmiştir. Güney Kore'de 

çokkültürlü ailelerde doğan çocukların sayısı 2012'de 22.908 ile zirve yaptığından beri 

düşmesine rağmen tüm doğumların yüzdesi olarak istikrarlı bir şekilde artarak 

2015'te %4,5'ten ilk kez 2020 yılında  %6'ya yükselmiştir (Lee, 2021, s. 40). 



 

121 

Kore toplumunda sayıları hızla artan çokkültürlü çocukları tanımlamak için hem Koreli 

hem de Koreli olmayan ebeveynlerden dünyaya gelen çocuklara çeşitli etiketler 

yapıştırılmıştır. Dickey (2014) çokkültürlü ailelerin çocuklarını tanımlayan bu yeni 

ifadeleri şu şekilde tanımlamaktadır:  

Honhyeol (혼혈)- karışık kan (biraz olumsuz), safkan anlamındaki danil mincok 단일민족 

("safkan Kore ırkı, etnik kökeni ve/veya ulusu")teriminin zıt anlamlısı olarak kullanılır., Daha 

önce ABD'li askerlerin çocuklarıyla güçlü bir şekilde ilişkilendirilen bir terim (Kafkas, Zenci veya 

diğer)olarak bilinmektedir. 

Kosian (코시안) - Koreli bir baba ile Çinli, Japon veya Güneydoğu Asyalı bir annenin çocuğunu 

ifade etmek için kullanılmaktadır. Biraz olumsuz veya tarafsız anlamında yaygın olarak 

kullanılmasa da çok kültürlü ailelerin çocukları için giderek daha fazla kullanılmaktadır. 

Kopino (코피노) - Koreli baba ve Filipinli annenin çocuğunu ifade etmek için kullanılır. 

Ainoko (아이노코) - 20. Yüzyılın başlarından (Japon yönetimi altında), Koreli ve Japon çiftlerin 

çocukları tanımlamak için kullanılıyordu. 

Twiggi (튀기) - aslan-kaplan karışımı veya melez (negatif, daha çok Japon sömürge döneminde 

kullanılır)anlamında kullanılmaktadır. 

Jabjong (잡종) - melez, katır anlamında oldukça olumsuz bir terimdir. 

Jjambong (짬봉) - artık malzemelerle yapılan bir Çin çorbasına atıfta bulunur 

Ggamdungi (깜둥이) - “Zenci” (son derece alaycı), siyahi anlamında kullanılmaktadır. 

Onnuri-a (온누리아) - “Dünyanın Çocuğu” anlamında olumlu bir terimdir. Degu sivil toplum 

kuruluşu personeli tarafından oluşturulan bu terim, yaygın olarak kullanılmamaktadır. 

Lai Taihan (라이따이한) - Vietnam Savaşı sırasında Koreli baba ve Vietnamlı annenin çocuğunu 

ifade etmektedir. Kore'de büyük ölçüde bilinmememktedir. 



 

122 

Amerasian (아메라시안) : (American+Asian) Beyaz ABD askeri ile bir Asyalı arasındaki karışık 

ırka atıfta bulunan bir terimdir. Bu terim Koreliler tarafından büyük ölçüde tanınmamaktadır (ss. 

192-193). 

Uluslararası evliliklerin çocuklarına atıfta bulunan bu terimler, Kore’de etnik hiyerarşinin 

inşasını göstermektedir. Özellikle Kore ile Vietnam, Moğolistan, Filipin gibi Asya 

ülkeleri arasında yapılan uluslararası evliliklerin çocuklarını tanımlamak için “Kosian” 

terimi geçmişte yaygın olarak kullanılmıştır. Lee (2012, s. 45), bu terimin tamamen 

Koreli olmadığını vurguladığı ve bu nedenle Koreli olmayanları ve yarı Korelileri 

dışladığı için politik olarak yanlış ve aşağılayıcı olmakla eleştirmektedir ( Lee, 2014, s. 

33). Bu tür etiketler, çokkültürlü ailelerin çocukları için Kore toplumuna ve sosyal hayata 

uyum sağlamak açısından olumsuz sonuçlar doğurabilir. Normal şartlarda çocukların 

adaptasyon süreçleri ebeveynlere göre daha zorlu geçmektedir. Özellikle okul çağına 

gelen çocuklar için bu süreç daha uzun ve problemli seyredebilir.  

Kore Milli Eğitim Bakanlığı’nın yakın tarihli bir araştırmasında, çokkültürlü ailelerden 

gelen öğrenci sayısının üst üste 10 yıldır arttığını göstermiştir. Milli Eğitim Bakanlığı ve 

Kore Eğitim Geliştirme Enstitüsü tarafından paylaşılan araştırmaya göre, çokkültürlü 

ailelerden gelen öğrenci sayısı yüzde 5,4 artarak 2021'de 160.058'den 2022’de 168.645'e 

yükselmiştir. Sayı, çalışmanın ilk yapıldığı 2012'den bu yana istikrarlı bir artış 

göstermektedir. Yapılan çalışmanın verilerine göre çokkültürlü ailelerden 111.640 

öğrenci ilkokula, 39.714 öğrenci ortaokula, 16.744 öğrenci liseye ve 547 öğrenci yabancı 

dil okulları da dâhil olmak üzere çeşitli okullara devam etmektedir (Im, 2022, s. 95). Bu 

rakamlar, genel öğrenci popülâsyonundaki demografik değişimi yansıtmanın yanı sıra 

Kore'de çokkültürlü eğitime olan ihtiyacı ifade etmektedir (Ji, 2015, s. 1).  

Bu nedenle Koreli araştırmacılar, politika yapıcılar ve eğitimciler sayıları artan 

göçmenlerin ve onların çocuklarının eğitimdeki yaşamlarını ve deneyimlerini 

iyileştirmenin etkili bir yolu olarak çokkültürlü eğitime yönelmiştir. 2007'de Eğitim ve 

İnsan Kaynaklarını Geliştirme Bakanlığı, çokkültürlü eğitimi ilkokul, ortaokul ve lise 

müfredatlarına dâhil etmek için ders kitabı revizyonlarını gerçekleştirmiştir. Kore'nin 

ulusal müfredatında gerçekleştirdiği değişiklikler şunları önerir: 

(a) göçmen ailelere destek vazgeçilmezdir; 



 

123 

(b) çokkültürlülük müfredatlar arası bir tema olarak kullanılmalı ve okul müfredatına 

olduğu kadar müfredat dışı etkinliklere de dâhil edilmelidir; 

(c) tek ırk ve tek etnik köken ya da Kore ırkı (Han- Minjok-한민족) gibi terimler 

vurgulanmamalıdır; 

(d) çeşitlilik ve çokkültürlülük anlayışını benimsemek büyük ölçüde teşvik edilmelidir 

(So vd., 2014, s. 56). 

Kore'deki okul müfredatlarında çokkültürlülükle ilgili değişiklikler ve güncellemeler, 

toplumsal değişimlere ve ihtiyaçlara yanıt olarak sürekli olarak revize edilmektedir. Bu 

sayede, çokkültürlü çocukların okul ortamında daha iyi desteklenmeleri ve kültürel 

çeşitlilikle ilgili daha kapsamlı bir eğitim almaları hedeflenmektedir. 2009'da 

çokkültürlülük içeriğinde bir başka ulusal müfredat değişikliği gerçekleştirilmiştir. Bu 

değişikliğe göre okullar, çokkültürlü çocukların ve ailelerinin Kore dilini ve kültürünü 

öğrenmelerine ve böylece çokkültürlü öğrencilerin okullara entegrasyonunu 

kolaylaştırmaya yardımcı olmak için tasarlanan Kore dil programları, rehberlik sistemleri 

ve okul sonrası programlar dâhil olmak üzere çeşitli çokkültürlü eğitim programları 

geliştirmeye teşvik edilmiştir (Kim & So, 2018, s. 110).  Kore Eğitim Bakanlığı’nın 

sağladığı program ve değişikliklere dair örnekler şu şekildedir: 

1) Çokkültürlü Eğitim Programları: Kore'deki bazı okullar, çokkültürlü çocukların eğitimine 

odaklanan özel programlar sunmaktadır. Bu programlar, dil becerilerini geliştirmek, kültürel 

çeşitliliği korumak, ayrımcılığa karşı bilinç oluşturmakgibi hedeflere yönelik olarak 

tasarlanmıştır. 

2) Çokkültürlü İçeriklerin Dâhil Edilmesi: Müfredatlarda, öğrencilere çeşitli kültürel arka 

planlara sahip insanların hikâyelerini ve deneyimlerini anlatan içeriklere daha fazla yer 

verilmektedir. Bu sayede öğrenciler, çeşitli kültürler hakkında daha fazla bilgi edinebilir ve 

kültürel çeşitliliğe farklı bir perspektiften bakabilirler. 

3) Tarihsel Perspektiflerin Genişletilmesi: Kore'nin tarih derslerinde, çokkültürlülüğün Kore 

toplumuna etkileri ve farklı kültürlerle geliştirilen ilişkiler hakkında daha fazla bilgi verilmeye 

başlanmıştır. Bu, öğrencilere Kore'nin geçmişindeki kültürel etkileşimleri anlamalarını 

sağlayarak, kültürel çeşitlilik ve hoşgörü konusunda daha kapsamlı bir anlayış geliştirmelerine 

yardımcı olur. 



 

124 

4) Bilinç ve Empati Geliştirme: Kore müfredatlarında, çokkültürlü toplumda yaşayan bireylerin 

deneyimlerine odaklanarak öğrencilere farkında olma ve empati geliştirme becerileri 

kazandırmak amacıyla bazı değişiklikler yapılmaktadır. Bu, öğrencilerin farklı kültürlere saygı 

duyma, hoşgörülü olma ve ayrımcılığa karşı mücadele etme konularında bilinçlenmelerini sağlar. 

5) Öğretmen Eğitimi ve Kaynaklar: Öğretmenlerin çokkültürlü eğitim ve kültürel bilinç 

konularında yetkinliklerini artırmak için eğitim programları ve kaynaklar sunulmaktadır. Bu, 

öğretmenlerin sınıflarında kültürel çeşitlilikle ilgili konuları ele alabilme ve öğrencilere uygun 

rehberlik sağlayabilme becerilerini geliştirmelerini amaçlamaktadır (Eğitim Bakanlığı, 2023).  

Eğitimcilerin ve öğrencilerin çeşitlilik ve çokkültürlü eğitim konusunda daha bilinçli 

olmalarına yardımcı olmak için de çaba gösterilmiştir. En son yapılan 2015 müfredat 

reformunda, çokkültürlü eğitimdeki ulusal çıkarlar, yalnızca ırk ve etnik köken değil aynı 

zamanda cinsiyet, din ve sınıfı da içerecek şekilde daha açık bir şekilde güçlendirilmiştir. 

Çokkültürlü eğitime vurgu yapan son üç ulusal müfredat değişikliği göz önüne 

alındığında, çok kültürlü eğitimin “çoğunluk kültürel grubuna ait olmayan çocukların 

eğitim sorunlarına en iyi çözüm” olarak görüldüğü açıktır. Ancak net olmayan şey, 

çokkültürlü eğitimin ne kadar etkili olduğudur (Kim & So, 2018, s. 110). Güney Kore, 

sosyal entegrasyon ve eğitim için politikalar geliştirmenin öneminin farkında olmasına 

rağmen okullar ve öğrenciler hala çokkültürlü eğitim ile mücadele halindedir. Buna ek 

olarak önceden var olan araştırmalar, çokkültürlü eğitimin sonuçlarını ve etkilerini nicel 

bir bakış açısıyla analiz etme eğilimindeyken okul ortamlarında öğretmenlerin veya 

öğrencilerin deneyimleri gibi eğitimin nitel boyutlarını gözden kaçırmaktadır (Ji, 2015, s. 

8). 

Çokkültürlü ailelerden gelen öğrencilerin yaklaşık %42'si “Ulusal İnsan Hakları 

Komisyonu” tarafından 2010 yılında yürütülen bir ankette, sınıf arkadaşları tarafından 

alay konusu edildiğini söylemiştir. Ayrıca Seul şehri tarafından yapılan bir başka anket, 

beş yabancı gençten dördünün büyük ölçüde ayrımcılık ve zorbalık nedeniyle okula 

gitmediğini göstermektedir. Buna ek olarakÇokkültürlü Kore Merkezi, çokkültürlü 

çocukların yüzde 70'inin ya liseye devam etmediğini ya da okulu bıraktığını bildirmiştir 

(Dickey, 2014, s. 194). Mo ve Hwang (2007, s. 261), Kore’de artan sayıda göçmen ve 

onların okul çağındaki çocuklarının ele alınması gereken önemli bir eğitim sorunu olan 

ayrımcılık, zorbalık ve mikro saldırılara maruz kaldığını aktarmaktadır. Özellikle 

çokkültürlü eğitim programlarının, yabancı öğrencilere ana eğitim sisteminden farklı 



 

125 

olarak ek ders veya özel programlar olarak uygulanması, dışlama ve ayrıştırma olarak 

algılanmaktadır. Bu tür bir uygulama, Koreli öğrenciler arasında yanlış bir şekilde 

üstünlük duygusunu pekiştirerek göçmen çocuklara “öteki” muamelesi yapmasına yol 

açmaktadır. Sonuç olarak göçmen çocuklar, öğrenci arkadaşlarından, öğretmenlerinden, 

toplumdan ve hatta kendi akrabalarından yabancılaşma, dışlanma ve ayrımcılığa 

uğramaya devam etmektedir. (Kim & So, 2018, s. 110). Tüm bu sorunlar, çocukların 

duygusal olarak zorlanmalarına ve okula uyum sağlama sürecini olumsuz etkilemesine 

neden olmaktadır.  Kore’deki çokkültürlü eğitim, yabancı öğrenciler için faydalı gibi 

gözükse de öğrencilerin yaşadığı zorluklar göz ardı edilmemesi gereken bir konudur. 

Çokkültürlü eğitim programları açısından, hem öğrencilerin hem de eğitimcilerin 

yabancıları farklılıklarıyla kabullenmek ve onlara karşı tutumları değiştirmek için kat 

etmesi gereken çok yol olduğunu düşündürmektedir. 

3.3. Türk Toplumunun Aile Modeli 

Türk topluluklarında aile, Türk soyunun devamı için önemli olduğu kadar sağlam bir 

topluluk kurmak için de son derece önemlidir. Bu bölümde, Türk toplumundaki aile 

yapısına ve karakteristik özelliklerine değinildikten sonra tarihi süreç içerisinde Türk aile 

yapısının değişimi açıklanmaya çalışılacaktır. Son olarak Türkiye’deki uluslararası 

evliliklerle meydana gelen çokkültürlü aile yapısı incelenecektir. 

3.3.1. Türk Aile Yapısı 

Bir toplumda aile ne kadar sağlam temeller üzerine kurulur ise, toplumda o derece güçlü 

ve sağlam yapıda gelişimine devam eder. Dünyada bunun en güzel örneklerinden biri de 

Türk aile yapısıdır. Türk toplumlarında öteden beri aile önemli bir yere sahiptir (Haykır 

& Haykır, 2017, s. 88). Çünkü Türk kültürünün gelecek kuşaklara aktarımında ailenin 

rolü çok büyüktür. Bu sebeple, Türk toplumlarında aile kurumunun korunmasına ve 

devamlılığına da son derece önem verilmektedir. İbrahim Kafesoğlu (2015, ss. 219-220), 

Türk milletinin aile kavramına verdiği önemi şu şekilde ifade eder: “Türklerin, dünyanın 

dört bucağına dağılmalarına rağmen varlıklarını korumaları, aile yapısına verdikleri 

büyük ehemmiyetten ileri gelir ki, bunun bir delili de Türk dilinde, başka milletlerde 

rastlanmayan zenginlikte mevcut olan akrabalık nüanslarını belirleyici kelimelerdir.” 



 

126 

Türk milletinin tarihe yön veren, çok geniş coğrafyadaki hareketliliğinde sağlam aile 

yapısının ve düzeninin rolü çok büyüktür. Bu geniş coğrafyadaki azınlıkların Türk kültür 

potasında erimesinde, Türk aile sisteminin sağlam esaslar üzerine kurulu olması son 

derece etkilidir ( Eker, 2001, s. 131).  Türk toplumu için aile, köklü ve değişmez bir 

yapıdır. Kadim zamanlarda kültür ile şekillenen aile figürü, bazı ufak farklılıklarla birlikte 

nesilden nesile aktarılarak günümüze kadar ulaşmıştır. Selçuklulardan Osmanlı’ya, 

Osmanlı’dan günümüze kadar süregelen toplumsal yapı sürecinde ne kendine özgü bir 

Osmanlı aile modeli ne de kültürü söz konusudur. Her iki imparatorlukta da temelde aile, 

Türk kültür sistemi üzerine inşa edilmiştir (Lale, 2004, s. 57). 

Ögel (1971, s. 137), “Gök kubbeyi devletin, çadırı ise ailenin örtüsü” kabul eden eski 

Türklerde devlet düzeni ile aile düzeni arasında çok yakın ilişkiler bulunduğunu 

aktarmaktadır. Bu yüzdendir ki bir toplumda, aile fertleri arasında sosyal ve hukukî denge 

var ise, aile, toplumun en küçük birimi olduğundan, aynı dengenintoplumun geneline 

yansıması mümkündür (Eker, 2001, s. 134). 

3.3.2. Türk Ailesinin Karakteristik Özellikleri 

Bir kadın ve erkeğin evlilik ile hayatlarını birleştirip yuva kurması, başta aile kavramının, 

toplumun ve Türk soyunun devamı açısından vazgeçilmez bir unsurdur. Aile kurumunun 

toplumun temel taşı olduğundan, ailene kadar sağlam temeller üzerine kurulursatoplumlar 

da o kadar sağlam şekilde ilerleyebilir. Tüm bu sebeplerden dolayı Türkler,  sağlam aile 

yapıları kurmaya ve ailenin devamlılığını sağlamaya özen göstermektedir. 

Türk aile yapısında pederi dediğimiz aile yapısı etkilidir. Pederi aile yapısını Eröz (1998) 

kısaca şu şekilde ifade etmektedir: Baba söz sahibi olmakla birlikte, ananın da aile 

işlerinde fikri alınmaktadır. Pederşahlıktaki, astığı astık, kestiği kestik olan erkeğin yerini, 

ailenin reisi olan erkek almıştır. Miras ve hısımlık iki başlıdır (Agnatik ve Kognatik); yani 

hem baba soyunu, hem ana soyunu takip eder. Bu açıklamadan da yola çıkarak kadın ve 

erkeğin aile içinde eşit olarak kabul edildiği sonucuna varılmaktadır. Eşler birbirinin 

tamamlayıcı olarak görülür ve çocukların bakımında hem anne hem de baba sorumluluk 

sahibidir. 



 

127 

Evlilikler, genel olarak görücü usulü veya anlaşarak evlenme şeklinde gerçekleşir. 

Günümüz açısından değerlendirildiğinde ise görücü usulü evliliklerin geçmişe oranla 

daha az tercih edildiği söylemek mümkündür. Evliliğe giden yolda belli başlı aşamalar 

bulunmaktadır. Bunların başında ailelerin tanışmasıyla birlikte söz kesme töreni 

gelmektedir. Daha sonra kız isteme, nişan, kına, nikâh ve düğün şeklinde devam 

etmektedir. Bu aşamaların bazıları dini bazıları ise geleneksel özellikler taşımaktadır. 

Coğrafi konum, mevcut şartlar vb. sebeplerle bu aşamaların bazıları farklılık göstermekte 

ya da sırası değişmektedir. Burada önemli olan evliliğin düğün yoluyla topluma 

duyurulmasıdır. Bu yüzden düğün törenlerin halka açık olarak yapılması önem arz 

etmektedir. Ayrıca İslâmiyet’in kabulünden sonra Türklerde resmî nikâhla birlikte dinî 

nikâha da yer verilmeye başlanmıştır. Dini nikâh gerçekleştirilirken kadının hakkı olarak 

görülen mehr uygulaması, İslamiyet’in kabulünden sonra Türklerde görülen önemli bir 

uygulamadır (Aslan, 2018, s. 46). 

Türklerde, özellikle sanayileşme ve köyden kente göçlerle birlikte çekirdek aile yapısı 

etkisini göstermiştir. Evlenen çiftlerin ailelerinden ayrı evde yaşaması, karı- koca ve 

çocuklardan oluşan çekirdek aile sayısını artırmıştır. Ancak kırsal kesimlerde ve hatta 

bazı bölgelerde iki hatta üç kuşağın birlikte yaşadığı geniş aileler görülmektedir. Aile 

yapısındaki bu değişikliklerin, akrabalar arasındaki bağlara olumsuz bir etkisi olmamıştır. 

İslam inancının Türkler arasında yayılmasıyla birlikte akrabalık ilişkilerine daha fazla 

önem verilmiştir. 

Tüm toplumlarda olduğu gibi değişen yaşam koşullarıyla birlikte aile yapısında da 

değişimler meydana gelmiştir. Bu değişimlerin en önemli sebepleri arasında kadının iş 

hayatına girmesi, eğitim seviyelerinin artması ve sosyo-ekonomik değişimlerdir. 

Ekonomik özgürlüğünü elde eden ve eğitim seviyesi yükselen kadın sayısının artması, 

evliliklerin azalmasına, ileri yaşta evlenmeye ve boşanma oranlarının artması gibi bazı 

durumlara sebep olmuştur. Türk toplumunda yaşanan bu gibi değişimlere rağmen aile, 

toplumsal bütünlüğü sağlayan en temel kurum olarak varlığını sürdürmektedir 

(Büyükyonca, 2019, s. 65). 

Türk kültürünün bünyesinde barındırdığı karakteristik aile yapısı, Türk toplumunun 

sağlam temeller üzerine kurulmasında en önemli etkendir. Türklerin kendine has 

özellikleri ile ‘Türk’ adı altında aile yapısını kurması ve kültürünün devam etmesi 



 

128 

yönüyle aile, Türk toplumu tarihin başlangıcından beri vazgeçilmez bir sistemdir. Bu 

sistemin devam ettirilmesi ve korunması, Türk vatandaşı olarak ‘biz’lerin 

sorumluluğundadır.  

3.3.3. Tarihi Süreç İçerisinde Türk Ailesi 

Türk devlet ve toplum yapısının en küçük biriminiifade eden Türk ailesi, tarihi süreç 

içerisinde, Türk kültürünün şekillenmesi ve olgunluk seviyesine kavuşmasına paralel bir 

şekilde belli bir olgunluğa kavuşmuştur (Aslan, 2018, s. 34). Değişen çevre şartları ve 

yeni oluşan toplumsal olgularla birlikte Türk aile yapısı da değişime maruz kalmıştır. 

Ancak toplumsal süreçler incelendiğinde, Türkler için aile kavramının her dönem 

önemini koruduğu görülmektedir. Özellikle İslamiyet’in kabulüyle birlikte aile ve aile 

ilişkileri daha farklı bir boyut kazanmıştır. Bu yüzden bu bölümde tarihi süreçler 

bakımında Türk aile yapısı, İslamiyet öncesi ve İslamiyet sonrası olarak iki farklı başlıkta 

incelenecektir. 

3.3.3.1. İslamiyet Öncesi Türk Ailesi 

Ögel (1971, s. 239), “ Türk tarihinin kökü ve dinamik çekirdeği Türk aile düzeni idi. 

Devlet teşkilâtının küçük örneği de bu bitip tükenmeyen enerji kaynağı idi. Türk 

devletlerinin özelliklerini de devletleri kuran bakanlarda değil, eski Türk ailesinin düzen 

ve zihniyetinde aramak lazımdır.”der. Eski Türklere ait bu bilgilere erişebileceğimiz en 

temel kaynak, ilk yazılı kaynak olan Orhun Anıtları’dır. Bu anıtlarda Eski Türklerin aile 

ve evlilik sistemleri ile ilgilibazı yazılara rastlanmaktadır. “Üst mavi gök, altta yağız yer 

kılındıkta, ikisi arasında insanoğlu kılınmış. İnsanoğlunun üzerine atam Bumin Kağan 

oturmuş. Türk budunu (halk) yok olmasın diye, halk olsun diye babam İlteriş Kağan 

annem İlbilge Hatun’u göğün tepesinden tutup yukarı kaldırmıştır.” Bu ifadeler, ailenin 

bir evrim ürünü olmadığını, ana-baba ve çocuklardan oluşan çekirdek aile tipini temsil 

ettiğini göstermektedir. Aynı zamanda bu sözlerle birlikte çekirdek ailenin evrenselliği 

gerçeği, Türklerde kanıtlanmış olmaktadır (Haykır & Haykır, 2017, s. 89). 

Eski Türklerde aile, kutsal olarak kabul edilir ve bu kutsallık benimsedikleri inanç 

sistemlerinden biri olan Totemizm’e dayanmaktadır. Bu inanca uygun olarak da Eski 

Türklerde evlilikler, exogamy (dışarıdan evlenme) esasına uygun olarak 



 

129 

gerçekleştirilmiştir. Dolayısıyla Eski Türklerde evlilikler, il içinden gerçekleştirilirken 

soy dışından olmasına dikkat edilmiştir  (Aslan, 2018, s. 34). Tek eşli evlilikler Türk aile 

yapısının karakteristik yapısını oluşturan temel özellik olarak karşımıza çıkar. İkinci 

evlilikler ise bazı özel durumlarda, ilk eşin de rızası alınarak gerçekleştirilebilir. Radloff, 

Oğuz Türklerinin destanı olan Dede Korkut’ta - ki Oğuz destanının bir parçası olarak 

kabul edilir- kadının sosyal statüsünü şu ifadelerle belirtiyor: “Destanda kadınların 

statüsü oldukça yüksektir. Birden fazla evliliğe işaret eden bir ifade yoktur. Her bir 

kahraman tek eşe sahiptir” (Lale, 2004, s. 40). Eski Türklerde kadınların önemli bir yere 

sahip olduğu ve etkin bir rol aldıkları kaynaklarla da desteklenmektedir. Orhun 

abidelerinde Bilge Kaan babası İlteriş Kaan’ın, annesi Bilge Hatun ile birlikte tahta 

çıktığından söz etmektedir. Bu ifade, Göktürklerde Kaan ile Hatun’un devlet işlerini 

birlikte yürüttüklerini kanıtlamaktadır (Eröz, 1998, s. 24). 

Türk aile sistemindeki bazı temel yapıların oluşturulmasında Totemizm inancının yanı 

sıra Manizm inancı da etkili olmuştur. Bu inanca göre, ölmüş atalarının ruhlarının ocak 

ateşinde yaşamaktadır. Bu yüzden Türkler için yanan ateş ve ocak kutsal olarak kabul 

edilir. Aile ocağında yanan ateşte ‘od ata’  ile ‘od ana’ olmak üzere iki ruhun yaşadığına 

inanılmaktadır (Aslan, 2018, s. 34). Ateş olarak bilinen “Ot/od” sözcüğünden, otun 

yakıldığı yer manasındaki otağ sözcüğünün fonetik değişikliğe uğrayarak “ocak” 

sözcüğüne dönüştüğü belirtilir. Ocağın sönmesini ailenin bitmesi olarak nitelendiren Eski 

Türklere göre, ocağın devamlılığı çok önemli görülmektedir (Büyükyonca, 2019, s. 60). 

Aynı zamanda bu inançla birlikte dilimize geçen bazı kalıplaşmış ifadeler yer almaktadır. 

Yeni evli çiftler için iyi temennilerde bulunan bireyler, evlilik gerçekleştikten sonra da 

çiftler için iyi temennilerini “Ocağınız sönmesin”, “Ocağınız tütsün” sözleri ile dile 

getirmektedirler. Böylece evin ve dolayısıyla ocağın daim olsun anlamındaki bu sözlerle 

kurdukları aile düzeninin devamı için dua etmektedirler (Aslan, 2018, s. 35). Türklerin 

yaşam tarzlarını ve kültürlerini, dillerine yansıyan bu kalıplaşmış sözcük ve terimlerle 

anlayabilmek mümkündür. Doğan (1991, s. 120), aynı zamanda kılıç, savaş, kadın, at gibi 

simgelerin de Türklerin yaşam biçimlerinin anlaşılmasındason derece önemli olduğu 

söylemektedir. Hatta zamanla bu sözcük ve simgelerin "at, avrat, pusat" şeklinde "gücü 

ve iktidarı" elde tutmanın temel ölçütlerini ifade eden özdeyişe dönüştüğü de 

eklemektedir. Burada kadın veya avrat sözcükleriyle ifade edilen şey eştir. Bu da ailenin 



 

130 

temelini oluşturan karı-koca ilişkisi açısından kadın faktörünün Türkler için ne kadar 

önemli olduğunun göstergesidir.  

Türk anlayışına göre evlenme, toplumun ve devletin temelini meydana getiren önemli bir 

unsurdur. Evlenmenin amacı ev-bark sahibi olmak, dirlik ve düzen içinde yaşamaktır. Bu 

yüzden evler, Türklerin mabetleri olarak görülmektedir. Zira Orhun Kitabeleri’nde “bark” 

kelimesinin mabet anlamında kullanıldığı, ev-bark kelimesindeki barkında buradan 

geldiği görülmektedir. Onun için, Türk ailesi biyolojik bir ilişkiden çok ilahi bir 

beraberliği ifade eden müessese olarak görülmektedir( Haykır & Haykır, 2017, s. 90). Bu 

bağlamda, Eski Türklerde insanların yaşamları süresince kutsal bir güvenceye kavuşması 

anlamında evliliklerin teşvik edildiğini görebiliriz ( Doğan, 1991, s. 121). 

Türk aile anlayışında aile kurumunu oluşturan bir kadın ve bir erkek olduğundan dolayı 

Türk ailesi için kadın ve erkek eşit olarak kabul edilmektedir. Aynı zamanda bu eşitlik 

hukuki açıdan da benimsenmiştir. Türk devlet yapısında da kadın erkek eşitliği kendisini 

göstermektedir. Türk hükümdarı, devletin yönetiminde en yetkili kişi olarak kabul 

edilmektedir. Hükümdar eşi ise, benimsenen eşitlik anlayışına uygun olarakdevlet 

törelerince belirlenen belli hak ve görevlere sahip bulunmaktadır (Aslan, 2018, s. 36). 

Ayrıca Eski Türk hükümdarlarının, emirlerinin başında, “Hakan ve Hatun buyuruyor ki…” 

şeklinde ibarelere yer verdikleri görülmektedir. Bu durum, hükümdar eşinin de hükümdar 

kadar üstün ve sözü geçer biri olduğunu; devletin sadece hakanla değil, hakan ve hatun 

birlikte oldukları zaman otoritesini ortaya koyduğunu göstermektedir (Haykır & Haykır, 

2017, s. 91). Ailenin reisi olarak erkek ön plana çıksa da kadın da her daim onun yanında 

yer almış, arka plana itilmemiştir. Kadına verilen bu önem Türk topluluklarında çok 

eskiden beri var olan bir özelliktir. 

Ziya Gökalp’a göre; eski Türk ailesi izdivacî bir aile özelliği taşımaktadır. İzdivacî aile, 

evlenmenin sonucu olarak karşımıza çıkar. Zaten Türkçede “izdivaç” kelimesi “evlenme” 

ya da “ evlendirme” tabirleri için kullanılır. Ayrıca evlenen kızın ve erkeğin baba 

ocağından ayrılarak yeni bir ev kurmasını ifade eder (Baloğlu, 1990, s. 32).Türklerde 

evliliğin gerçekleşmesi için birçok farklı tür bulunmaktadır. Bunlar genel itibariyle; 

görücü usulü evlenme, anlaşarak evlenme, tercihli evlenme, kız kaldırma, oturakalma 

şeklinde karşımıza çıkmaktadır. Bahsettiğimiz bu evlilik türlere nispeten Türklerde genel 

kabul gören iki tür evlilik söz konusudur. Günümüzde de çoğunlukla tercih edilen bu iki 



 

131 

evlilik türü; anlaşarak evlenme ve görücü usulü evlenme şeklindedir. Hem görücü usulü 

evlenmede hem de anlaşarak evlenmede öncelikle tanışma, söz, kız isteme, nişan ve 

sonunda düğün olacak şekilde süreçler sırasıyla yaşanmaktadır (Aslan, 2018, s. 39). 

Tarihin her döneminde, Türkler kuracakları yeni ailelerinde bu törenleri yerine getirmeye 

özen göstermiştir. Ailenin oluşturulmasında çok önemli bir yere sahip olan bu 

uygulamalar, bazı değişikliklerle beraber günümüze kadar ulaşmıştır (Aslan, 2018, s. 42). 

Eski Türklerde evlenme gelenekleri söz konusu olduğunda farklı fikirlerin ortaya atıldığı 

bilinmektedir. Bu konuda referans olarak kabul edilenlerden birisi de Grenard’dır. Gökalp 

(1976)’ın aktardığına göre, Grenard’ın Türkistan’da evlenme törenleri konusundaki 

görüşleri özetle şöyledir; 

Erkek, dostlarıyla beraber kız babasının evine gider. Kızın babası, gelenleri kapıda karşılar. 

Kendilerine misafir ekmeğini verdikten sonra delikanlının boynuna bir yazma sarar. Bu yazma, 

otoritenin artık babadan delikanlıya geçtiğine alamettir. Bundan sonra bir fincan tuzlu su getirilir. 

Bu tuzlu su içinde ıslanmış ekmeği nişanlılar yerler, kız baba evinden çıkar. Atlı bir alay, musiki 

ile, güveyin evine gider. Gelinle onun tarafından olanlar ağlarlar, sızlarlar. Delikanlı tarafı da 

teselli edici şarkılar söylerler. Güvey tarafı, yalancıktan bir kız kaçırma hareketi yapar. Kız tarafı 

karşı koyar. Güveyin boynundaki yazmaya almak isterler. Güvey yazmayı vermemek için, bedel 

olarak herkese ayrı ayrı paralar verir (Düğünlerde para serpmek adeti buradan kalmış olsa 

gerektir). Alay erkek evinin eşiğine gelince, ev eşiği mukaddes olduğu için, genç kız eşiğe basamaz. 

Bir keçe içine konarak, el üstünde kapıdan içeri sokulur. İçeride yanan ocak ateşinin yanına 

giderler (Roma’da bu ateş, aile atası mabudun ateşidir. Türklerde, aile koruyucusu perinin 

ateşidir) Genç kızın perisi ile erkeğin perisi birdenbire barışmayacağı için, kız ve delikanlı, üç gün 

ayrı dururlar. Kız, çadırın bir köşesinde gizli kalır. Üç gün sonra yüz açılma merasimi yapılır. 

Türklerde “yüz görümlüğü” adı ile hediye verilmesi bu gelenekten kalmadır (s. 311). 

Eski Türklerde evlenmek için düğün yapılması zorunluydu. Bunun sebebi ise yapılan 

evliğin çevre insanlara duyurulması ve nikâhın meşrulaştırılmasıdır. Düğüne iki tarafında 

yakın akrabası, eş, dost, komşular davet edilir ve kalabalık eşliğinde düğün yapılırdı.  

Bazı kaynaklarda bir evlilik türü olarak ‘levirat’ ya da ‘leviratus’tan bahsedilmektedir. 

Aynı zamanda Çin kaynaklarında yer alan VI. yüzyıla ait iki büyük metinde Türklerdeki 

levirat evliliğinin olduğuna işaret etmektedir. Türkdoğan’ın J. Paul Raux’dan aktardığına 

göre, “bir babanın, bir ağabeyin ya da bir amcanın ölümünden sonra, oğul, küçük kardeş 

ya da yeğen, onların dulları ve kız kardeşleriyle evlenirler (Erkul, 2002, s. 



 

132 

53).  Konargöçer toplumların pek çoğunda görülen bu uygulamanın temel amacı ölenin 

geride bıraktıklarını korumak, onlara sahip çıkmak, birliğin ve düzenin devam etmesini 

sağlamaktır. Böylece ölen kişinin bıraktığı miras da yabancı birinin idaresine geçmesi 

önlenmiş olur (Kapusuzoğlu, 2015, s. 515). Bu gelenek, Tibet’ten Kore’ye kadar bütün 

Asya kıtasında egemendi. Hunlarda da görülen bu geleneği, Çin yıllıklarında 13. yüzyılın 

bütün zenginlerinin, Moğol ve Tatarların (Kuman, Oğuz, Türk) da uyguladıkları 

bilinmektedir (Lale, 2004, s. 44).  

Evlenme eşler arasında sürekli bir hayat ortaklığı yaratır. Evlenmenin sürekli olması Eski 

Türklerde boşanmanın yasaklandığı anlamına gelmez. Boşanma da evlilik kadar eski bir 

olgudur ve İslamiyet öncesi Türk Hukukunda da aile birliğinin yürümediği durumlarda, 

boşanmaya başvurulmaktaydı (Vatansever, 2011, s. 40). Her ne kadar boşanma 

yasaklanmamış olsa da Eski Türklerde boşanma törelere göre hoş karşılanmayan bir 

davranıştır. Bu sebepten, boşanma çok nadir görülen bir durumdur. Nadir olarak görülse 

de boşanma genelde kocanın yetkisindeydi. Kadın ise, kocasının kendisine kötü 

davrandığını veya erkeğin gayrimeşru ilişkisi olduğunu kanıtlarsa, boşanmayı isteme 

hakkına sahipti. Bu yüzden dul kavramını da sadece eşi ölen kadınlar kullanabilirdi 

( Haykır & Haykır, 2017, s. 91).  

Çocuk ve anne-baba boyutu hemen her kültürde olduğu gibi Türklerde de töre ve 

geleneklerin genç kuşaklara aktarımı ve yaşatılmasında mevcut eğitim anlayışlarında esas 

olan önemli unsurlardır. Özellikle "çocuk ve gençlerin toplumsallaştırılıp eğitilmesinde 

toplumun töresi önemli bir rol oynamaktadır (Doğan, 1991, s. 121). Eski Türk 

toplumunda çocuk sahibi olmak önemli bir özelliktir. Çocuğu olmayan kadın meyvesiz 

ağaca benzetilmiştir. Bundan dolayı bir kadın çocuk sahibi olduktan sonra analık 

özelliklerini kazanmaktadır. Çocuksuz ailelerin itibarı ise oldukça düşüktür. Bu duruma 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde de yer verilmiştir. Dirse Han Oğlu Boğaç Han Destanı’nda 

Bayındır Han’ın her yıl düzenlediği toyda oğlu olanı ak otağa, kızı olanı kızıl otağa, oğlu 

kızı olmayanı kara otağa oturtması çocuksuz ailenin itibarının da olmadığını 

göstermektedir (Mandaloğlu, 2022, s. 493). Eski Türklerde kız çocuğun bakımını annesi 

üstlenirken erkek çocuğun bakımı babaya aitti.  Dede Korkut Hikâyeleri’nde geçmekte 

olan “Kız anadan görmeyince öğüt almaz, oğul babadan görmeyince sofra çekmez.” 

(Çimen, 2008, s. 168) ifadesi bu duruma gösterilecek en güzel kanıttır. Ayrıca anne, baba 



 

133 

ve evlâtlar arasında sadakat, sevgi ve saygı bağı son derece kuvvetlidir. Ailenin birlik ve 

bütünlüğünü sağlayan bu manevî değerler, Türk milletinin bekasını sağlayan temel 

unsurlardır (Eker, 2001, s.137). 

3.3.3.2. İslamiyet Sonrası Türk Ailesi 

Türklerin Orta Asya bozkırlarından Anadolu’ya gelirken dokuzuncu yüzyıldan itibaren 

kitleler halinde İslâm’a girmeye başlamış ve zamanla İslam’ın getirdiği yeni düzene ayak 

uydurmaya başladıkları görülmektedir. Şamanlık, Totemizm ve Manizm gibi çeşitli 

dinlerin etkisi altında olan Türklerin, din ve tanrı anlayışları ile töre ve hukuk düzenlerinin 

İslamiyet’e benzer olması, İslamiyet’i benimsemelerini kolaylaştıran önemli bir faktördür 

(Büyükyonca, 2019, s. 63). 

Doğan (2009), İslamiyet’in Türkler tarafından kabul edilmesiyle birlikte yaşanan 

değişiklikleri şu şekilde ifade etmektedir: 

Türk tarihinde XII yüzyıl süren Şamanizm ve Maniheizm devri kapanarak yavaş yavaş Türklerin 

günlük yaşam tarzı, inanç ve felsefelerinde İslâm etkisi başlamış oluyordu. Bu dönemin bir diğer 

özelliği de Türklerin sözlü kültürden yazılı kültüre, göçebe toplumdan yerleşik topluma geçiş 

sürecine girmiş olmalarıdır (s. 34) 

 Türklerin İslâmiyet’i benimsemeye başlaması Araplar ile Çinliler arasında yaşanan Talas 

Savaşı sonrasında gerçekleştiği bilinmektedir. Bu savaş sonrasında Türkler, İslâmiyet ile 

tanışmıştır ve ilk olarak Karluk Türkleri Müslüman olmuştur. Böylece Türk-İslam tarihi 

de başlamıştır (Aslan, 2018, s. 44). 

İslam inancında, bekâr bir erkeğin ve kızın evlenmesi dini bir vecibe olarak görülmektedir. 

Evlilik hususunda ise belli başlı kaynaklar esas alınır. Bu kaynakların başında İslam 

dininin kutsal kitabı Kur’an- Kerim, Peygamber Efendimizin (s.a.v) sünnetleri ve hadisler 

gelmektedir. Bu kaynaklarda, aile içi ilişkiler, evliliklerde kadının ve erkeğin hakları, 

sağlam bir evlilikte tarafların üzerine düşen sorumluluklar, evliliğin yapılabileceği kişiler, 

boşanma, akrabalık ve miras gibi konular bütün ayrıntıları ile aktarılmıştır (Haykır & 

Haykır, 2017, s. 92). Bu kaynaklar esas alınarak İslamiyet’ten sonraki dönemde evlilikler 

gerçekleştirilmiştir. 



 

134 

Türklerin İslâmiyet‟i kabul etmesiyle beraber Türk toplumunda, dolayısıyla Türk kültürü 

ve Türk aile yapısında değişimler meydana gelmiştir. İlk Türk İslam devletlerindeki aile 

yapısı olan pederi aile (kadın erkek eşitliğine dayanan aile yapısı) yapısından ziyade, 

kültürel etkileşim sonrasında, daha ziyade babaerkil aile yapısı görülmeye başlanmıştır. 

Bununla birlikte Türk kadını, aile ve sosyal yaşantısında birçok konuda söz hakkına sahip 

bulunmaktadır (Aslan, 2018, s. 44). İslamiyet Öncesi cahiliye devrinden kalan, kız 

çocuklarına ve kadınlara yönelik olumsuz tüm davranışlar, İslamiyet’in kabulüyle etkisini 

kaybetmiş ve İslamiyet kadını sosyal yaşamda önemli bir konuma getirmiştir. Birçok ayet 

ve hadiste kadının, toplumun bir parçası olduğu, saygı görmeye layık olduğu, değişik 

konularda erkeklere eşit olduğu, hatta “Cennetin anaların ayakları altında” olduğu 

şeklinde hükümler yer almaktadır (Haykır & Haykır, 2017, s. 93) .  

Evliliğin İslam dini açısından önemi çok büyüktür. Evlilik bütün peygamberler, özellikle 

de İslâm Peygamberi Hz. Muhammed (s.a.v.)’in önem verdiği bir kurumdur. Dini açıdan 

bakıldığında, yapılması sünnet, yerine göre farz olan amellerden biridir (Yatkın, 2010, s. 

48). Karaman (1992), Peygamber Efendimizin (s.a.v.) evlilik ile ilgili sözlerini şu şekilde 

özetlemektedir: 

İslâm Peygamberi evliliği kolaylaştırmış, bekârları evlendirmiş, evliliğin ilân edilmesini, düğün 

yapılmasını, ziyafet verilmesini isteyerek evlenmeyi özendirmiş, evlenip aile kurmak isteyenlere 

yardım edilmesini tavsiye buyurmuş, boşanmayı tamamen yasaklamamakla beraber maddî ve 

manevî müeyyidelere bağlayarak güç hale getirmiştir (s. 386). 

İslam hukukuna göre evlilikler, iki tarafında rızası alınarak yapılmalıdır. Nikâhın şahitler 

huzurunda, en az iki şahit bulunarak yapılması gerekmektedir. Nişan töreni ise İslam 

hukukunda olmayan ancak, Türk örf ve adetlerinde bulunan bir aşamadır. 

Aile hayatının sağlıklı ve huzurlu bir ortamda devam etmesi, yetiştirilen çocuklar için de 

çok önemlidir. Nitekim çocuklar ilk eğitimlerini aileden alırlar. Bu yüzden İslam 

anlayışına göre çocuklara ahlaki, dini, kültürel vb. eğitimleri ebeveynleri vermeli ve 

onların her ihtiyaçlarını karşılamalıdır. Çocuklar ise anne babaya karşı saygıda ve 

hürmette kusur etmemeli, onlara itaat etmelidir. İslam inancına göre aileyi bu temeller 

üzerine kurmak, toplumun geleceği için de son derece önemlidir. 



 

135 

İslamiyet’in etkilerinin yoğun olarak görüldüğü Osmanlı döneminde aile yapısını 

Kalender şu ifadelerle aktarmaktadır: 

Din ve geleneğin taşımış olduğu toplumsal misyon, toplumsal kurumlar vasıtasıyla, Türk toplumu 

ile etkileşim halinde geçmişten günümüze kadar dönüşerek, dönüştürerek ve iç içe geçerek 

günümüze kadar gelmiştir. Geleneklerin ve dinin etkilerinin günümüze kadar aktarımında 

Osmanlı’nın yeri ve önemi yadsınamaz ölçüde olmuştur. Osmanlı döneminde gelenekler ve din, 

toplumsal hayatın biçimlenmesi ve bireylerin yaşayışlarının mimarı olmuştur denilebilir. Osmanlı 

dönemi toplumsal hayatının merkezinde ise Osmanlı ailesi vardır. Osmanlı ailesini, Osmanlı 

toplum yapısı ile ele almak gerekmektedir. Osmanlı toplumunda yalnızca Türkler değil Yahudiler, 

Slavlar, Araplar, Rumlar, Ermeniler, Tatarlar, Kürtler, Dürziler vardı. Bu çok-dinli, çok-etnikli 

toplum Osmanlıya özgü bir millet sistemi oluşturmuştur. Aile kurumu bu çok kültürlü toplumsal 

yapıdan etkilenmiştir. Osmanlı Ailesi, Müslüman aileler için kültürel bir olgu niteliği taşırken 

farklı kültürlerden gelen aileler için Osmanlı aile yapısı, siyasal zorunluluktan kaynaklanan bir 

uyum olarak nitelendirilebilir. Osmanlı ailesinde kadın dışarı çıkarken yanında mutlaka bir 

akraba veya kendi cinsinden birisini bulundurmak zorundaydı. Evlilik öncesinde ise kız isteme, 

nişan, çeyiz, kız çıkarma, düğün gibi günümüzde de kullanılan geleneklerin kuruluş döneminde de 

yaygındı (s. 11). 

Türklerde aile kurumu, gerek İslamiyet’ten önce gerekse İslamiyet’ten sonraki dönemde 

olsun, toplumun düzenini sağlama açısından önemli bir yere sahiptir. Toplumda belli bir 

düzenin oluşturulması, kültürel aktarımın sağlanması, sosyal hayatın belli bir şekilde 

ilerlemesi gibi konularda aile etkin bir faktördür. Bu yüzden Türkler daima aile kurumunu 

korumuş ve kutsallığına kendilerini inandırmışlardır. Gerek kültürel gerek dini sebeplerle 

olsun aile kurumu, her dönemde toplumun temel taşı olarak görülmüş ve halen daha bu 

şekilde muhafaza edilmektedir. 

3.3.4 Türk Aile Yapısında Meydana Gelen Değişiklikler 

Toplumlar, sürekli bir değişim ve dönüşümün yaşandığı küreselleşme çağına girmiştir. 

Özellikle günümüzde toplumlar her açıdan değişime açık bir hale gelmiştir. Aile de bu 

değişimlerden etkilenen başlıca kurumdur. Yaşar Ekici (2014, s. 216), aile yapısındaki bu 

değişim ve dönüşümlere etki eden unsurları; göç, yoksulluk, toplumsal değerler, teknoloji 

ve kadınların çalışma hayatına girmesi olarak sıralamaktadır. 



 

136 

Tarihsel süreç içinde Türk aile yapısında meydana gelen değişim ve dönüşümler 

inceleyen Çobanoğlu (2020) iseyakın gelecekte (10 yıl) gerçekleşmesi mümkün 

gelişmeleri şu şekilde ifade etmektedir: 

 Tek ebeveynli aile sayısı artacak 

 Nikâhsız yaşam ve evlilik dışı çocuk sayısı artış gösterecek. 

 Geniş aile ve çekirdek aile tipi daha da azalacak. 

 Ev içi emek ebeveynler arasında daha eşitlikçi paylaşılacak. 

 Aile içinde cinsiyete dayalı iş bölümü azalacak. 

 Yalnız yaşayan yaşlı sayısı artacak. 

 Boşanmalar artacak. 

 İkinci evliliklerle kurulan ailelerin sayısı artacak. 

 Eşcinsel evlilik söylemleri artacak. 

 Aile hukuku açısından boşanma sonrası mal paylaşımı ve süresiz nafaka tartışılır hale 

gelecek. 

 Aile ve akrabalar arası iletişim dijitalleşecek.  

 Fiziksel şiddetin dışında ekonomik, psikolojik şiddet ve ihmal konulu boşanma davaları 

artacak. 

 Genç işsizliğin artmasıyla evlenme yaşı hem kadınlarda hem de erkeklerde yükselecek. 

 Seküler yaşam biçimini benimsemiş aile sayısı artacak. 

 Devlet korumasına alınan çocuk sayısı artacak. 

 Ailede babalık rolünün önemi azalacak. 

 Aile üyeleri arasında sosyal faaliyetlerde bulunma eğilimi azalacak. 

 Evlat edinmek isteyen aile sayısı azalacak. 

 Akraba evliliği daha da azalacak. 



 

137 

 Yabancı uyruklu kişilerle evlenme eğilimi artacak. 

  Göçmenlerin yoğun olarak yaşadığı yerlerde Türk ailesinin kültürel yapısı değişecek. 

 Çocuksuz çekirdek aile sayısı artacak. 

 Huzur evleri, yaşlı ve engelli bakım evlerinde yaşayan insan sayısı artacak. 

 Aile yapısındaki değişmelere bağlı olarak sosyal politikalar güncellenecek. 

 Metropollerden şehirlerin daha nüfus seyrek bölgelerine tersine göçler artacak. 

 Parçalanmış aile sayısında artış yaşanacak. 

 Doğum oranları azalacak. 

 Kadınların eğitim düzeyi erkekleri geçecek. 

  Doğumla birlikte beklenen yaşam süresi artacak. 

 Çocuk ölümleri azalacak  

 Aile mekânsal olarak dönüşecek (yatay mimari tercih sebebi olacak). 

 Çalışan annelerin sayısı artacağı için kreş ve bakıcı hizmetlerine rağbet artacak. 

  Aileyi ve bireyi koruma amacıyla temel gelir politikalarının mümkünlüğü tartışılacak. 

 Evden çalışan ebeveynlerin sayısı artacak. 

 Çocuk yetiştirmede helikopter ebeveyn pratikleri artacak. 

 Hizmet sektörü genişlediği için kadın yoğun emek artacak. 

 Kadına şiddet aile içinden taşarak kamusal kadın şiddetine dönüşecek (ss. 71-72). 

Günümüz aile yapısı göz önüne alındığında, gelecek on yıl içinde yaşanması beklenen bu 

gelişmelerin nerdeyse çoğunun gerçekleştiğini söylemek mümkündür. Özellikle son 

dönemlerde yaşanan yoğun göçlerle birlikte ailelerin çekirdek ailelere doğru değişmesi, 

kadınların çalışma hayatına girmesiyle birlikte evlilik olayını ertelemesi, eğitim 

seviyesinin artmasıyla birlikte bilinçlenen kadınların doğurganlık hızının düşmesi ve 

boşanma oranların artması ülkemizde etkisini en çok gösteren değişimler olarak 



 

138 

karşımıza çıkmaktadır. Aynı zamanda göçmenlerin yoğun olarak yaşadığı yerlerde Türk 

ailesinin kültürel yapısının değişeceği gerçeği ise bugün tehdidi altında olduğumuz en 

büyük problemdir.  

Sanayileşme sonrası yaşanan göç ve kentleşme gibi birbirine paralel gelişen olaylar, aile 

yapısının şekil ve büyüklük olarak değişmesine yol açmıştır. Türkiye’ye yapılan dış 

göçlerin artması; eğitim, istihdam, sağlık olanaklarından yararlanma, daha iyi yaşam 

koşullarına sahip olma isteği, kent yaşamının çekiciliği, terör olayları, toprakların miras 

yolu ile bölünmesi, ulaşım ve iletişim ağlarının gelişmesi gibi pek çok nedene bağlı olarak 

iç göçlerin artmasıaile yapılarında değişimler yaratmıştır (Şahan & Akbaş, 2018, s. 223). 

Yaşanan göçlerle birlikte aile fertleri arasındaki sosyal ve ekonomik ilişkiler azalmış, 

çekirdek aile tipi hatta bireysel yaşam tipi fertler arasında tercih edilmeye başlanmıştır 

(Güreşçi, 2012, s. 152). Her ne kadar aileler, geniş aileden çekirdek aileye doğru değişse 

de aileler arasındaki ilişki ve akrabalık bağlarına verilen önem değişmemiştir. Aileler 

uzakta olsa bile birbirlerini gözetip sorumluluklarını yerine getirmektedir. 

Ülkemizde kadınların emek piyasasına girişleri batı ülkelerindeki gibi sanayi devrimi ile 

birlikte gerçekleşmemiştir. Öyle ki, 1915 Balkan Savaşı ile başlayan erkek işgücü 

oranındaki azalma, “işgücü talebini” kadınlara doğru yöneltmiştir. Böylece oluşan talep 

doğrultusunda kadınlar emek piyasasına önceleri geçici, daha sonra savaşların devam 

etmesiyle de kalıcı olarak girmişlerdir. Ancak ülkemizde kadının “gerçek anlamda” emek 

piyasasına girişi 1950’li yıllardan sonra gerçekleşmiştir. Çünkü Cumhuriyet sonrası 

yaşanan sanayileşme, kırdan kente göç, kadınlara tanınan sosyal, siyasal ve hukuki haklar 

kadının toplumdaki konumunu, rolünü ve çalışma şekillerini hızla değiştirmeye 

başlamıştır (Erol, 2015, s. 2). Ekonomik şartlar göz önüne alındığında kadınların çalışarak 

ev ekonomisine destek olması bir gereklilik olarak görülmektedir. Bu yüzden kadınların 

çalışma hayatına atılmasının temelinin ekonomik nedenlere dayandığını söylemek 

mümkündür. Ancak kadınların çalışma hayatına girmesi, ev içinde yüklendiği 

sorumluluklarını değiştirmemiştir. Kadınlar çocukların bakımı, ev içi işler vb. görevleri 

yerine getirmesinin yanı sıra iş hayatına da alışmaya çalışmaktadır. Bu yüzden bu süreçte 

kadınlar, çocuk sahibi olmak veya ikinci veya üçüncü çocuğu düşünmek gibi planlarını 

ertelemektedir. TÜİK (2022) verilerine göre toplam doğurganlık hızı, 2001 yılında 2,38 

çocuk iken 2022 yılında 1,62 çocuk olarak gerçekleşmiştir. Yani, bir kadının doğurgan 



 

139 

olduğu dönem boyunca doğurabileceği ortalama çocuk sayısı 2022 yılında 1,62 olarak 

kaydedilmiştir. Bu durum, doğurganlığın nüfusun yenilenme düzeyi olan 2,10'un altında 

kaldığını göstermektedir (TÜİK, 2023). 

Evlilik kurumu her ne kadar Türk toplumu için önemli olsa da evliliklerin yürümediği 

durumlarda boşanma doğal karşılanan bir durum haline gelmiştir. Eski Türk 

topluluklarında boşanma hoş karşılanmayan bir durum olmasına rağmen günümüzde 

boşanma oranları giderek artmaktadır. Özellikle sekülerleşme, bireycilik, hümanizm 

akımları ve boşanmaya karşı toplumsal baskıların azalması gibi sebepler hem dünyada 

hem de ülkemizde boşanma sıklığını arttıran sebepler olarak sıralanabilir (Aktaş, 2011, s. 

75). Türkiye İstatistik Kurumunun verilerine göre boşanan çiftlerin sayısı 2021 yılında 

175 bin 779 iken 2022 yılında 180 bin 954 olarak kaydedilmiştir. Bin nüfus başına düşen 

boşanma sayısını ifade eden kaba boşanma hızı 2022 yılında binde 2,13 olarak 

gerçekleşmiştir. Evlilik süresine göre boşanmalar incelendiğinde, 2022 yılında 

gerçekleşen boşanmaların %32,7'si evliliğin ilk 5 yılı, %21,6'sı ise evliliğin 6-10 yılı 

içinde gerçekleştiği görülmektedir (TÜİK, 2023). Tüm bu veriler göz önüne alındığında 

gelecek yıllarda boşanmaların artacağı ve buna bağlı olarak Türk aile yapısında 

gerçekleşen değişimlerin de artacağı tahmin edilmektedir. Süleymanov (2009, s. 9), aile 

yapısının değişmesiyle oluşacak sorunları şu şekilde ifade etmektedir: 

Türk topluluklarında kendini bariz biçimde belli eden aile yapısının çözülmesi toplumsal 

katmanda yaşanan değişim ve dönüşümün bizatihi ailenin kendi içinde sorunların kabarmasına ve 

dış etkenlerin yoğun baskısı karşısında ailenin korumasız bir duruma gelerek çözülmesine neden 

olmaktadır. Toplumsal yaşamın zeminde giden bu çatlamanın belki de uzun vadeli Türk 

toplumlarında yeni bir zemin değişimine yol açacağı sorununu da gündeme getirmektedir. 

Çobanoğlu (2020, s. 79)’nun da söylediği gibi günümüz Türk ailesi postmodernizmin 

dayattığı bireyselleşmenin, küreselleşmenin etkisindeki tüketim kültürünün kıskacı 

altındadır. Bunun sonucu olarak Türk ailesinde boşanmalar artarken evlilik azalmakta ve 

buna bağlı olarak doğum oranları da azalmaktadır. Dolayısıyla zamanla aileye yönelik 

yeni toplumsal problemler baş göstermektedir. Bu sosyal problemlerin nereye 

yöneleceğini önceden tahmin etmek ve ona göre sosyal, ekonomik ve demografik güncel 

politikalar geliştirmek toplumsal yapıyı korumada etkili bir önleyici tedbir olacaktır. 



 

140 

Özellikle Türk aile yapısının köklü tarihi düşünüldüğünde bu tür tedbirler son derece 

önemlidir. 

3.3.5. Türkiye’de Çokkültürlü Aile yapısı 

Toplumsal yapıyı etkileyen sosyolojik ve teknolojik gelişmeler nedeniyle toplum, 

farklılaşan her yeni dönemde istemeyerek de olsa önemli değişimler yaşamıştır. 

Modernleşme, sanayileşme, kentleşme, dijital yaşam, insanın yapabildiği her şeyin robot 

teknolojisine modellenmesi gibi süreçler toplumların yapısını beklenmedik şekillerde 

etkilemiştir. Tüm toplumu belli bir yönden etkileyen bu süreçler, toplumun en küçük yapı 

taşı olan aile kavramı üzerinde de farklılaşan etkiler göstermiştir (Kılıçoğlu & Aral, 2018, 

s. 48).  

Aile kurumu ve toplumsal yapı, birbiriyle paralel değişim ve dönüşüm yaşamaktadır. 

Birinde yaşanan değişiklik doğrudan veya dolaylı olarak diğerine de etkilemektedir. Bu 

döngü sayesinde aile ve toplum birbirine ayak uydurarak devamlılığını sağlamaktadır. 

Doğan (2022, s. 43), günümüz modern aile yapısının, geniş aileden çekirdek aileye 

dönüşmekle yetinmeyerek kendisini nicelik ve nitelikte olduğu kadar farklı ırkların, 

kültürlerin ve sınırların ötesinde evlilikler gerçekleştirerek değişimine farklı bir boyut 

kazandırdığını dile getirmektedir. Bu tür değişimlerle meydana gelen evlilikler; 

uluslararası evlilik, sınır ötesi evlik, karma evlilik gibi çeşitli şekillerde tanımlanmaktadır. 

Yakın zamanda popüler hale gelen çokkültürlü evlilik ve çokkültürlü aile tanımı ise tüm 

bu tanımlamaları bir çatı altında toplamaktadır.  

Gelişen teknoloji ile birlikte ulaşım ve iletişim alanlarında da birçok yenilikler 

yaşanmıştır. Bu yenilikler sayesinde başka ülkelerin kültürü, dili, sosyal yaşamı vb. 

konularda merak edilen her şeye anında erişim sağlamak mümkün hale gelmiştir. 

Topluluklar arası etkileşimin kolaylaştığı bu dönemde, eğitim, turizm, çalışma vb. 

amaçlarla başka ülkeye giden insan sayısı da artmıştır. Bu amaçlarla başka ülkelere giden 

ve zamanla orada yaşamaya hatta evlenip aile kurmaya karar veren insanlar da 

görülmektedir. Farklı din, dil, kültür ve ırka sahip insanlarla yapılan bu tür evlilikler 

karma evlilikler olarak nitelendirilmektedir. Karma evlilik, yüzyıllardan beri hemen her 

toplumda görüldüğü gibi günümüzde de her ülkede karşımıza çıkmaya başlamıştır 

(Baycar, 2014, s. 186).  



 

141 

Osmanlı döneminde, devletlerarasında haberleşmeyi sağlamak, devletlerarasında 

oluşabilecek tehditleri önlemek için başka bir devletle müttefik olmak amacıyla politik 

evlilikler yapılmaktaydı (Parlaz, 2013, s. 58). Bu tür evliliklere genellikle üst düzey 

insanların, yüksek rütbeli görevlilerin veya tüccarların başvurduğu bilinmektedir. 

Altındal (1993), siyasi amaçlı yapılan evliliklerin güçlenmek ve rakiplerden gelecek 

saldırıları önlemek için en iyi yöntem olduğunu aktarmaktadır. Tüm hanedanlar içerisinde 

Osmanlı ailesi, karma evliliklere en çok başvuranhanedanlık olarak bilinmesine rağmen 

16.y.y itibariyle başka hanedanların kadın üyeleri ile yapılan evlilikler terk edilmiştir 

(Ortaylı, 2020, ss. 58-60). Osmanlılarda rastlanan karma evliliklerinin çoğunluğu Bizans 

İmparatorluğu ile yapıldığı görülmektedir. Bunun temel sebebi ortak rakiplerine karşı 

müttefik olarak hareket etmelerini kolaylaştırmaktır. Osmanlılar ile Bizans arasındaki ilk 

akrabalık ise sultan Osman Gazi zamanında kurulmuştur. Osman Gazi’nin oğlu şehzade 

Orhan,  Yarhisar tekfurunun kızı Holofira (Nilüfer Hatun) ile evlenerek Anadolu’daki 

beyliklere ve Bizans’a karşı Osmanlı’nın saygınlığının daha da artmasına vesile olmuştur 

(Parlaz, 2013, s. 65). Osmanlıların akrabalık kurduğu bir diğer yabancı hanedanlık olarak 

Bulgarlar karşımıza çıkmaktadır. Osmanlı Devleti ile Bulgarlar arasında gerçekleştirilen 

ilk evlilik ise sultan I. Murad ile Bulgaristan kralı İvan Aleksandr ve Braide’nin kızları 

Mara Tamara arasında yapılmıştır (Parlaz, 2013, s. 69). 

Padişah ve şehzadelerin Türk kızlarıyla evlenme usulü, II. Bayezid devrinin ortalarından 

itibaren ortadan kalkmaya başlamış ve zamanla cariyelerle yapılan evlilikler ön plana 

çıkmaya başlamıştır. Şehzade ve padişahların yerli elit tabakadan kızlarla ve yabancı 

prenseslerle evlenmektense cariyelerle evlenmeye özen göstermelerinin bazı sebepleri 

mevcuttur. Bunlardan en önemlisi evlenilecek kızın ve ailesinin padişah ve hanedan 

üzerinde oluşturması muhtemel politik ve siyasi arzuların engellenmesidir. Bu dönemden 

saltanatın kaldırılmasına kadarki dönemde çok az istisna rastlanmakla beraber (Kanunî, 

Genç Osman, Sultan İbrahim, Abdülmecid) bütün padişahlar cariyelerle evlenmiştir 

(Kırpık, 2011, ss. 167-168). 

Bu evlilikler, günümüz evliliklerdeki gibi aşk duygusu ya da ortak bir hayatı deneyim 

etme amacından farklı olarak bireysel seçimlerinin dışında, başkaları tarafından 

düzenlenmiştir (Doğan, 2022, s. 44). Özellikle Osmanlı Devleti’nin kendi menfaatleri 

doğrultusunda gerçekleştirdiği karma evlilikler, diğer hanedanlıklar tarafından 



 

142 

tanınmasında ve müttefik devletlerle birlikte daha da kuvvetlenmesinde son derece 

önemli rol oynamaktadır. 

Günümüzde ise artan sayıda ulus ötesi evlilikler, bazı nesnel ve öznel faktörlere bağlıdır. 

Susokolov (1990)’ a göre nesnel faktörler şu şekildedir: 

1)Toplumun sanayileşmesi 

2)Kadınların özgürlüğü 

3)Toplumun siyasal yapısının değişmesi 

4)Nüfusun ulusal bileşimi (etnik çeşitlilik) 

5)Bir veya başka bir etnik grubun bileşiminde cinsiyet-yaş dağılımı 

6)Etnik olarak birbirine bağlı insanların sosyo-mesleki, eğitimsel ve mesleki içeriğinin 

uyumluluğu 

7)Ulus-ötesi göç hareketliliğindeki farklılıklar 

8)Etnik normların aile içindeki uyumluluğu 

9)İki dil kullanımının yayılması 

10)Halkların sosyal normlarının etnik özellikleri 

11)Güçlü etnik ve dini ayrımcılık eksikliği 

12)Uluslararası direktifler 

13)Hızlı kentleşme 

14) Farklı ulusların temsilcilerine karşı hoşgörülü bir tutum oluşturmak için propaganda 

çalışmalarını güçlendirmek 

15)Yasama tabanının bu evliliklerle uyumlaştırılması (akt. Özen, 2018, s. 24 ). 

Öznel faktörler olarak ise Susokolov (1990) şunları göstermektedir:  



 

143 

1) Yaşam Alanı 

2) Eğitim Düzeyi 

3) Profesyonellik Düzeyi 

4) Kişisel Değerler ve Eğilimlerden Oluşan Bir Sistem 

5) Uluslararası İlişkilerde Kişisel Deneyim vb. ( akt. Özen, 2018, s. 24 ). 

Modern dönemlerden önce bireyler genelde etnik, dini, kültürel açılardan kendilerine 

benzeyenlerle evlenme eğilimi taşımaktaydı.  Modern zamanın değişen algısıyla birlikte, 

her ne kadar genel eğilim yine benzerlerin tercihi yönünde olsa da, farklı kültürlerden, 

dinlerden, ırklardan insanlarla yapılan evlilikler de artmıştır. Dolayısıyla farklı kültürel 

gruplar arasında gerçekleşen evlilikler sosyal bilimlerin kapsamı alanına girmeye 

başlamıştır (Altun & Dinç, 2016, s. 4). Karma evlilikler üzerine akademik çalışmalar 

yapan çok sayıda araştırmacılardan Marza ve Eppel, kültürler arasında gerçekleşen bu 

evliliği; farklı sınıflardan, ırklardan, kültürlerden veya gruplardan insanların evliliği 

olarak tanımlamaktadır. Kültürler arası gerçekleşen bu tür evlilikler, farklı gruplardan 

insanların birbirleriyle iletişim kurmasını da kolaylaştırmaktadır (akt. Kalender, 2021, s. 

33). 

Türkiye, 1960’lı yıllarda Batı Avrupa ülkelerinin ucuz işgücü ihtiyacını karşılayan ve 

dolayısıyla uzunca yıllar bu ülkelerin işgücü deposu olarak görülen “göç veren” ülke 

konumunda yer almaktaydı (Boz, 2016, s. 148). 1980’li yılların sonlarından itibaren 

siyasi ve ekonomik olarak küresel sistemle daha uyumlu hale gelmesi, Türkiye’yi turizm 

ve göç açısından önemli bir ülke konumuna getirmiştir. Sonraki yıllarda Avrupa 

Birliği’ne üyelik süreci, eğitim imkânlarının artması, ekonomik canlanma, çevre 

ülkelerdeki siyasi ve ekonomik istikrarsızlıklar gibi nedenlerle Türkiye, sunduğu iş ve 

eğitim fırsatları açısından yabancıların ilgi odağı haline gelmeyi başarmıştır (İçduygu, 

2004, s. 20). Türkiye'ye yapılan uluslararası göç akımları incelendiğinde ise Türkiye'ye 

genellikle Balkanlar, Orta Doğu ve eski Sovyetler Birliği ülkelerinden göçmenlerin 

geldiği görülmektedir. Söz konusu ülkelerden gelen göçmenlerin hedef ülke olarak 

Türkiye'yi seçmelerinin nedenlerinin başında "Türk" kökenli olmak, dil öğrenme 

kolaylığı, tarihsel ve coğrafi yakınlık gelmektedir. Coğrafi yakınlığın getirdiği yolculuk 



 

144 

masraflarının düşüklüğü ve mevcut vize kolaylıkları da söz konusu ülkelerden Türkiye'ye 

gelen göçmenler için göçün önemli sebeplerindendir (Ekiz Gökmen & Dedeoğlu, 2014, 

s. 167). 

Son dönemlerde sayısı artmakla birlikte, yabancı ülkelerden Türkiye’ye çalışmak, eğitim 

almak, tatil yapmak gibi çeşitli nedenlere bağlı olarak yoğun göçler yaşanmaktadır. Bu 

göçlerin neticesinde, insanlar farklı kültür, dil ve dinden olan insanlarla karşılaşma ve 

tanışma fırsatı da elde etmektedir. Kültürel benzerlik, fiziksel yakınlık, duygusal 

kaynaşma vb. etkenler dâhilinde, bu tanışmaların bazıları evliliğe doğru ilerlemiştir. Aile 

kuruluşunun temelinde meydana gelen bu değişim, toplumun en küçük yapı taşının 

değişmesine dolayısıyla da toplumun geneline yayılan bir değişimin gerçekleşmesiyle 

sonuçlanmaktadır (Kalender, 2021,  s. 2).  

Günümüzde, dünyadaki her iki göçmenden en az biri kadındır. Kadınların emek 

piyasasında marjinalleşmesi veya göçmen kadınların gittikleri ülkede uzun süreli yaşama 

istekleriyle birlikte evlilik, çekicilik kazanmakta ve ekonomik ilerlemeleri için bir strateji 

haline gelerekgöçün sonucu olmaktan çok aracı olarak görev yapmaktadır (Özgür & 

Aydın, 2010, s.21). Kadınlar Türkiye’deki göç hareketlerinin de önemli bir grubunu 

oluşturmaktadır. Faslı kadınların Mardin’de yaşayan Arap kökenli Türk erkeklerle 

evliliklerinin neden olduğu göçler, özellikle Türkiye’nin güney sınırlarındaki illerde 

sayıları artan Suriyeli gelinler, Sovyetler Birliği’nin dağılmasından sonra Karadeniz 

kıyılarındaki kentsel yerleşmelere veya Türkiye’nin güneyindeki turistik merkezlere 

gelen ve evlenerek buralara yerleşen kadınlar, bu grupta yer almaktadır (Deniz & Özgür, 

2013, ss. 152-153). Ayrıca Gökmen (2011), emniyet kayıtlarında göre Romanya, 

Bulgaristan dışında kalan Eski Sovyet ülkelerinden gelip de Türkiye’ye giriş yapanların 

çoğunluğunun kadın olduğu söylemektedir. Bununla birlikte, son yıllarda aile birleşmesi 

yoluyla ya da eşine bağımsız bir birey olarak göç eden kadınların sayısının artmasına 

işaret eden ‘göçün kadınlaşması’ eğilimi Türkiye’de de kendini göstermeye başlamıştır 

(Gülçür & İlkkaracan, 2002, s. 411). 

Başlangıçta göçmen kadınlar, ailelerini memlekette bırakarak bağımsız bir birey olarak 

çalışıp para kazanmak uğruna tek başına göç etmiştir. Her ne kadar göçler bu şekilde 

düşünülerek yapılsa da zamanla göç süreçleri içerisinde yaşanan zorluklar, göçmen 

kadınların farklı bir yol izlemelerine neden olmuştur. Göçmen kadınlar için yabancı bir 



 

145 

ülkede yaşamanın getirmiş olduğu ikamet ve çalışma izni sorununun yanı sıra vize 

işlemlerinin maddi ve manevi yükü oldukça ağırdır. Bu yükten kurtulmak isteyen göçmen 

kadınlar, Türk vatandaşı erkekler ile uluslararası evlilikler yaparak Türk vatandaşlığına 

geçmeyi tercih etmiştir. Yani, söz konusu göçmen kadınlar için uluslararası evlilikler, 

Türkiye’de kalmak için bir yaşam stratejisi haline gelmiştir ( Ekiz Gökmen & Dedeoğlu, 

2014, s. 168). Özellikle Türkiye gibi “Türk soyundan ve Türk kültürüne bağlı olmayanları” 

yabancı olarak kabul eden bir ülkeye gerçekleşen insan hareketlerinde ve vatandaşlığa 

kabulde evlilik, oldukça önemli ve stratejik bir yol olarak karşımıza çıkmaktadır ( Deniz 

&Özgür, 2013, s. 153). 

Yabancı evliliklerin sadece Türkiye’ye çalışmak amacıyla gelen göçmen işçiler yoluyla 

meydana geldiğini söylemek yanlış bir tutumdur. Özellikle son dönemlerde teknolojik 

gelişmelerle birlikte daha çok karşılaştığımız sosyal paylaşım ağları, evlilik siteleri, sanal 

arkadaşlık siteleri, evlilik programları, arkadaş bulma siteleri vb. çevrimiçi uygulamalar 

bulunmaktadır. Bu siteler ve uygulamalar ile sınır kavramı ortadan kalmış, başka ülke 

vatandaşları ile tanışma ve iletişim kurma kolay hale gelmiştir. Buna ek olarak 

uluslararası evlilik ajanslarının yaygın olarak tercih edilmesi ve ulusal televizyon 

kanallarında bulunan evlilik programlarına katılan yabancı uyruklu kişilerin Türklerle 

evlenmek istediklerini ilan etmeleri mevcut durumun değiştiğini göstermektedir (Özen, 

2018, s. 36). Bu sebeple teknolojinin sağladığı bu imkânlar doğrultusunda tanışıp evlenen 

çiftlerin sayısı da göz ardı edilmemelidir. Örneğin Mardin’de son yıllarda internet 

üzerinden tanışıp evlenen çiftlerde büyük bir artış kaydedilmiştir. Sadece 2010 yılının ilk 

on ayına bakıldığında, 150 çiftin internet üzerinden tanışıp evlendiği belirtilmiştir. 

Mardin Belediyesi Evlendirme Dairesi’nin açıklamalarına göre, internet üzerinden 

yabancı uyruklu kadınlarla tanışılarak yapılan evliliklerdeki artışla beraber, son 2 yılda 

400'ün üzerinde yabancı uyruklu kadın Mardin’e gelin olarak gelmiştir. (Duygulu, 2013, 

s. 13). Duygulu’nun aktardığı bu bilgiler incelendiğinde, 2010 yılında internet üzerinden 

tanışılarak yapılan evliliklerin Mardin ili istatistikleri bulunmaktadır. Yapılan 

araştırmanın yılına bakıldığında on yıl öncesine ait olduğu görülmektedir. Tüm bu bilgiler 

ışığında, son on yılda gelişen teknoloji ve diğer illerde göz önüne alındığında, internet 

ortamında tanışarak evlenmeye karar veren çiftlerin sayısında ciddi bir artış yaşandığı 

konusunda fikir birliği oluşabilir. 



 

146 

Önceleri toplumumuzda, Türk erkekleri ile yabancı uyruklu kadınlar arasında gerçekleşen 

uluslararası evlilikler daha ön plandaydı. Bunun temel sebebi, kültürel norm ve değerlerin, 

kadınların başka ırktan ve dinden erkeklerde evlenmesini zorlaştırmasıdır. Son yıllarda 

değişen toplumsal yapıyla birlikte, geçmişteki tabular yıkılmış veyabancı erkeklerle 

yapılan evliliklerde de artış yaşanmıştır (Süleymanov, 2009, s. 12). Kültürel değerler göz 

önüne alındığında, erkeklerin yabancı eş ile olan evliliğine, Türk toplumunun daha fazla 

tolerans sağladığından söz edilmektedir. Önceki yıllara kıyasla hala yabancı ulustan bir 

bireyle evlenme söz konusu olduğunda Türk erkeklerinin, Türk kadınlardan sayıca fazla 

olduğu belirgin bir şekilde görülmektedir. Ayrıca Muttarak’ın belirttiği gibi erkeklerde 

sosyal hareketliliklerin fazla olması, grup dışından kişilerle tanışma fırsatı da 

arttırmaktadır  (akt. Özen, 2018, s. 36).  Bu yargıları destekler nitelikte TÜİK’in 2022 yılı 

istatistikleri şu şekildedir: 

Toplam evlenmeler içinde yabancı kişiler ile evlenmeler incelendiğinde, yabancı 

damatların sayısı 2022 yılında 6 bin 161 olup toplam damatların %1,1'ini oluştururken 

yabancı gelinlerin sayısı 28 bin 571 olup toplam gelinlerin %5,0'ini oluşturmaktadır. 

Yabancı damatlar uyruklarına göre incelendiğinde, yabancı damatlar içinde %24,9 ile 

Alman damatlar birinci sırada yer alırken %20,5 ile Suriyeli damatlar ve %5,7 ile 

Avusturyalı damatlar şeklinde devam etmektedir. Yabancı gelinler uyruklarına göre 

incelendiğinde, yabancı gelinler içinde %13,2 ile Suriyeli gelinler birinci sırada yer 

almaktadır. Suriyeli gelinleri %11,1 ile Özbekistanlı gelinler ve %8,9 ile Azerbaycanlı 

gelinler izlemiştir. 

Türkiye, son yıllarda Suriye’deki siyasal ve ekonomik istikrarsızlıkların etkisiyle 

Suriye’den gelen milyonlarca mülteciyi kabul etmiştir. Mart 2011’de Suriye’de iç savaşın 

başlamasından bu yana milyonlarca Suriyeli vatan topraklarını, evlerini terk ederek 

komşu ülkelerin yanı sıra Kuzey Afrika (özellikle Mısır) ve Avrupa ülkelerine göç etmek 

zorunda kalmıştır. Suriye, 7,2 milyon (7,245,754) nüfusu ile yerinden edilmiş kişi 

sayısının en fazla olduğu, küresel olarak en fazla sayıda mültecinin menşei ülkesi olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Harunoğulları, 2021, s. 354). Suriye nüfusunun 3 milyon kadarı 

da Türkiye’de mülteci olarak yaşamaktadır. Bu durum, yabancı evliliklerde Suriye 

uyrukluların oranını artırmaktadır ki, yabancı evliliklerde Suriye uyrukluların önemli bir 

oranı oluşturduğu görülmektedir (Altun & Tunç, 2016,  s. 2). On yılı aşkın süredir 



 

147 

ülkemizde yaşanan bu göçler, toplumumuzun sosyokültürel yapısı ile birlikte aile 

yapısında da değişimleri meydana getirmiştir. 

Suriye’deki savaş; tüm dünya savaşlarındaki gibi erkek nüfusunu azaltırken kadın sayısını 

artırmış ve beraberinde “kadınlaşma”yı getirmiştir. Öyle ki, Türkiye’yi tercih eden 

Suriyeli ailelerde kadın sayısı çoktur. Göçle gelen bu kadınlar, Türkiye’ye gelip Türk 

erkeklerle evlenmekte ve “evlilik göçü” ünü oluşturmaktadırlar. Aynı zamanda bu 

kadınlar, toplum normları çerçevesinde “yabancı eş/kadın” ya da “Suriyeli kadın/gelin” 

vb. ifadelerle kendilerine yer bulmaktadır (Çerikan, 2018, s. 342). İç savaş nedeniyle 

Suriye’den Türkiye’ye göç etmek zorunda kalan Suriyeli kadınlar, ev sahibi toplum 

tarafından kabul edilme, güvenli ve sağlıklı bir yaşam mekânına kavuşma, ekonomik 

sıkıntıların üstesinden gelme gibi sebeplerle sınır ötesinden farklı kültüre mensup 

erkeklerle evlilik yapmayı tercih etmiştir (Harunoğulları, 2021, s. 358). Bu evlilikler, 

Suriyeli kadınlar için kurtarıcı nitelikte görünse de beraberinde bazı sorunları da 

getirmiştir. Bu sorunların başında dil sorunları gelmektedir. Türkçeyi bilmeyen bir kadın 

ile Arapça bilmeyen bir erkeğin anlaşması ancak beden dili ile gerçekleşebilir. Önemli 

problemlerden birisi de Suriyeli kadınların yaşadığı psikolojik sorunlardır. Bu sorunları 

Çerikan (2018), şu şekilde ifade etmektedir; 

Türklerle yaptıkları evlilik sayesinde maddi olarak iyi bir yaşama kavuşma hayali kuran mülteci 

kadınlar, ne kendi ihtiyaçlarını karşılayabilmekte, ne de kendisinden beklenti içinde olan 

ailelerine yardım edebilmektedirler. Dolayısıyla evlilikler onlar için hayal kırıklığı ile 

sonuçlanmaktadır. Hatta evlendiklerinde karşılaştıkları birçok problem vardır. Bu problemlerden 

biri, evlendikleri kişilerin yaşça kendilerinden oldukça büyük olması ve birçoğunun ikinci eş 

olarak yeni evine girmesidir. Eş oldukları adamın, adamın ilk eşinin, varsa ilk eşten çocuklarının 

sorumluluğunun altına giren bu kadınlar, yer yer şiddete de maruz kalmaktadırlar. Kendilerine 

barınacak yer bulup temel ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla yaptıkları evliliklerle, sağlam 

olmayan psikolojileri daha da bozulmuştur (s. 343). 

Uzun yıllardır varlığını sürdüren Suriyeli göçmenlerle evlilik sorunu, halen bir sistem 

üzerine oturtulmuş sayılmaz. Suriyeli kadınlar ile evlenen ya da onları ikinci eş olarak 

kabul ederek aile düzenini bozan, resmi bir dayanağı olmayan bu evlilikler, 

toplumumuzdaki değer yargılarını bozarak aile yapısında değişimlere sebep olmaktadır. 

Türklerin Suriyeli mülteci kadınlarla yaptıkları bu evlilikler, Türklerin sosyal kodlarını 

değişikliğe uğratarak çokkültürlü aile yapısına zemin hazırlamaktadır. Yabancı kişilerle 



 

148 

gerçekleştirilen evliliklerin büyük bir kısmının Suriyeli göçmen kadınlarla yapılıyor 

olması bu gibi sorunları gündeme getirmektedir. 

Yabancı evliliklerle, yabancı eş seçmede her iki taraf için bazı ektenler bulunmaktadır. 

Günümüzde Türk topluluklarında kadınların yabancı erkeklerle evlenme gerekçelerini 

Süleymanov (2009, s. 12) şu şekilde açıklamaktadır:  

1. Yabancıların daha doğal ve rahat olmaları,  

2. Kültürel-ekonomik imkânlarının ve sosyal haklarının ortalamanın üzerinde olması,  

3. Kendine güvenli, komplekslerinin az olması,  

4. Özenti,  

5. Yurt dışında kalma hayalleri için basamak olarak kullanma,  

6. İyi anlaşıp, uyumlu olmaları. 

Ayrıca daha iyi eğitim alma, iş bulma ve refah arayışı, güvenli yaşama, çevresinin ve 

siyasal yönetimlerin baskıdan kurtulma gibi gerekçeler yabancı ülkeden biriyle 

evlenmeyi motive eden faktörler arasında yer almaktadır (Deniz & Özgür, 2013, s. 153). 

Türk erkekleri ile evlenmeyi tercih eden kadınların da aynı faktörlerden etkilendiğini 

söylemek mümkündür. Buna ek olarak, yabancı kadınların vatandaşlık almak gibi 

hedefleri olduğu da bilinmektedir. Yabancıların evlilik yoluyla Türk vatandaşı olma 

şartları 5901 Sayılı Vatandaşlık Kanununun 16. maddesine göre düzenlenmiştir. Bir 

yabancının Türk Vatandaşlığı kazanılabilmesi için aşağıdaki şartları taşıyor olması 

gerekmektedir: 

1.Vatandaşlık başvurusunda bulunacak olan yabancının en az 3 yıl Türk vatandaşı ile evli 

olması ve evliliğin devam ediyor olması; 

2.Eşlerin aile birliği içinde yaşıyor olması; 

3.Yabancının evlilik birliğine aykırı hareketlerde bulunmaması; 

4.Yabancının kamu güvenliğini tehdit edecek bir halinin bulunmaması. 



 

149 

5.Yabancının vatandaşlık için başvuru yapması (Mülteci Derneği, 2022) 

Genel anlamda yabancılarla yapılan evliliklerde, iki tarafında birbiri ile anlaşabilmesi ve 

sağlıklı bir aile kurması önemlidir. Çünkü bu kültürel farklılıklar içinde dünyaya gelen 

çocukların, bir birey olarak toplumda yer alabilesi için sağlıklı bir ortamda yetişmeleri 

gerekmektedir. Aynı zamanda bu tür evliliklerde milli kimlik açısından doğabilecek 

sorunlar, ailede en çok çocukları etkilemektedir. Süleymanov (2009),  bu tür evliliklerin 

milli kimlik açısından incelendiğinde önemli bir hususun altını çiziyor. Sayıları az da olsa 

karma evlilikler, karma özellikler taşıyan yeni tip bir toplumun oluşmasına yol açabilir 

mi? Bu soruya cevap verebilmek için ise bu tür evliliklerden doğmuş çocukların milliyet 

tercihlerinin incelenmesi gerektiğine de dikkat çekiyor.Bu durumun incelenebilmesi için 

çocukların kendi tercihlerini yapmasına müsaade eden bir aileye sahip olması gerekir. 

Ancak günümüzde, kültürler arası evliliklerde her birey, kendi kültürel normlarını 

çocuklarına aktarmak istemektedir. Bu sebeple çokkültürlü aileler için belli başlı 

yetiştirme tarzları ortaya atılmıştır. Romano’ya göre karma evliliklerde çocuk yetiştiren 

çiftler 3 başlık altında incelenebilir. Bunlar;  

1. Bulundukları yerdeki gelenekleri takip edenler 

2. Bir ebeveynin yaşam tarzını benimseyenler 

3. Ebeveynin doğal davranması ve büyüdüğü zaman çocuğun seçimi kendisinin 

yapmasına izin verenler şeklinde sıralanmaktadır( akt. Kalender, 2021, s. 36). 

Kültürler arası evliliklerde görülen bu seçeneklerde genel olarak ilk durumun seçilmesi 

ebeveynler için daha olağandır. Ayrıca bu seçenek, çocukların bulundukları ortama daha 

kolay adapte olması açısından da önemlidir. İkinci durumda ise ebeveynlerden biri kendi 

kültürünü çocuğuna öğretmek ve yaşatmak istemektedir. Baskın tarafın bu durumda daha 

etkili olduğunu söyleyebiliriz. Ebeveynler dışında ailelerin de etkisi bu aşamada kendini 

gösterebilir. En basit örneğiyle yeni doğan çocuğa verilecek isime karar verilme 

aşamasında ailelerin etkisi çok fazladır. Her iki taraf için de önemli olan bu konuda 

ebeveynlerin kendi kültürlerine ait baskın isimleri tercih etmek istemeleri normal bir 

durumdur. Ancak ortak bir şekilde bu duruma karar vermeleri, çocuğun gelecek yaşamı 

göz önüne alındığında son derece önemlidir (Kalender, 2021, s. 36). Türk toplumunun 



 

150 

uzun yıllardır sahip olduğu değer yargıları, Türklerin bu konuda daha baskıcı 

davranmasına neden olabilir. Özellikle yabancı eşlerle yapılan bir evlilik sonucu 

Türkiye’de yaşamaya devam ediliyorsa çocukların Türk kültürü çerçevesinde büyümesi 

tercih edilmektedir. Bu durumun temel sebebinin Türklerin milli kimliklerine verdiği 

değer olduğu aşikârdır. Üçüncü seçenek ise tamamen çocuğun özgür iradesine bağlı 

davranmasıdır. Ancak bu durumda çocuğun yaşadığı topluma ve kültürüne adapte olma 

konusunda zorluklar yaşama ihtimali yüksektir.  

“Evlilik Yoluyla Irksal ve Dini Kesişmeler” üzerine araştırma yapan Ayan (2012), 

çalışmasında çokkültürlü evliliklerde dünyaya gelen çocukların maruz kaldığı bazı 

zorlukları şu şekilde aktarmaktadır: 

Aslında, milletler arası evlenme içevlilikten daha zordur, çünkü karma soydan gelen çocuklar her 

iki tarafı da seçmekte zorlanırlar. Böylece ırksal olarak karmaşık, dinsel olarak ise kaybolmuş 

hissederler ve ailelerinin dini ve ırkı arasında bir seçim yapmak yerine, ikisini de reddederek 

kendilerine yeni bir kimlik bulmayı tercih ederler. Dahası, milletler arası evlenmenin artmasında 

rol alan en önemli sebeplerden biri gençleri geleceğin ırklar arası, etnikler arası, dinler arası asi 

ve itaatsiz bireyler yapan bu karmaşadır... Fakat asıl sorun milletler arası evli çiftlerin 

çocuklarıdır. Çünkü böyle çocukların kimlik sorunları vardır. Hangi gruba ait olduklarından emin 

olamadıkları gibi hiçbir grup tarafından da kabul edilmezler. Bir yere ait olmama hissi 

yabancılaşma ve kendine olan güvenin az olduğu hissini yaratır. Böyle çocuklar melez, sıra dışı 

insan, soyu karmadır. Aileler arasında çocuğun hangi kültürde büyütülmesi, hangi dine ve 

geleneğe bağlı kalması gerektiğiyle ilgili görüş ayrılıkları olabilir. Fiziksel özellikler başka 

sorunlara neden olabilir. Çocuk anneye ya da babaya benzemeyebilir ve bu da onun kendini farklı 

hissetmesine ve kendi kimliğinden emin olmamasına yol açabilir. Bu faktörler çocuğun sosyal 

davranışlarını etkileyen kişilik bozukluklarına sebep olabilir ( s. 174). 

Ayan’ın da aktardığı gibi çokkültürlü ailelerin çocukları hem günlük hayatlarında hem de 

sosyal hayatlarında birçok zorluk yaşamaktadır. Bu tür zorluklar karşısında kendisini 

yabancılaşmış hisseden çocuklar, topluma adapte olma konusunda ebeveynlere göre daha 

geriden gelmektedir. Ayrıca çevresinden gördüğü tutumlara karşı daha hassas davranır ve 

bu da adapte olma sürecini uzatabilmektedir. Özellikle okul ortamında karşılaştıkları 

olumsuz davranışlar, çocuklarda derin etkiler bırakabilir. Bu olumsuzluklarla 

karşılaşmamak adına okullarda çokkültürlü eğitim uygulamalarına yer vermek son derece 

önemlidir. Çokkültürlü eğitim aracılığıyla çocukların farklı dil, din, kültür, sınıf veya 

cinsiyetten olanlara karşı ön yargılıdavranmak yerine, birlikte yaşamayı öğrenmeleri 



 

151 

amaçlanmaktadır. Hedeflenen amaca ulaşmanın en kısa yolu ise kamu kurumları ve 

okulların işbirliği yaparak bu duruma uygun demokratik bir toplum inşa etmektir (İlbars 

Hanta, 2019, s. 3) 

Türk aile yapısına çokkültürlülük bağlamında bakıldığında, geçmiş yıllara göre sürekli 

bir artış yaşandığın TÜİK verilerinden anlaşılmaktadır. Ülkemizde son yıllarda yabancı 

evliliklere, özellikle Türk erkekleriyle evlenerek Türkiye’de yaşamaya başlamış yabancı 

uyruklu kadınlara daha sık rastlanmaktadır. Bu durum ile birlikte; kültürel etkileşim, 

evlilik yoluyla kültür aktarımı, kültür çatışması, Türk aile yapısında meydana gelen 

değişiklikler (Altun & Dinç, 2016, s. 1) ve çokkültürlü aile yapısı gibi kavramlardan söz 

edilmeye başlanmıştır. Toplumuzun aile yapısındaki bu değişiklikler, çokkültürlülük 

olgusunun aile kavramı üzerinde kabul edilebilirlik seviyesini de arttırdığını 

söyleyebiliriz. Artık Türk toplumlarında yabancı bir gelin veya yabancı bir damadın 

kabullenilmesi daha kısa sürede gerçekleşmektedir. 

Ait olduğumuz kültürden faklı bir ortamda yaşamak hatta evlilik gibi ciddi bir ilişkiye 

adım atmak her açıdan bakıldığında zordur. Din, dil, mezhep, milliyet, kültür vb. 

bakımdan birçok farklılık barındıran iki bireyin aile bağıyla birbirine bağlanması 

beraberinde birçok sorunu da getirir. Bu yüzden bireylerin gruplar arası evlilikler yapması 

farklılıkların ve bazı engellerin olmayacağı ya da ortadan kalkacağı anlamına 

gelmemektedir. Türk-Kürt, Alevi-Sünni grupları arasında yapılan evliliklerde bu durum 

net bir şekilde görülmektedir. Farklılıklar ve engellere rağmen evlenen çiftlerin evlilikleri 

üzerinde ciddi bir baskı oluşmaktadır (Kalender, 2018, s. 33). Bu baskılar yalnızca dil ya 

da dini inanç konusunda değil, duyguların ifade edilmesi, çatışmaların ifade edilmesi ve 

yönetilmesi, çocuk yetiştirme gibi ebeveynlik rolleri, ne zaman ve hangi özel günlerin 

kutlanacağı gibi pek çok konuda farklılıkları içinde barındırabilmektedir (Sullivan & 

Cottone, 2006, s. 142). Bu tür çatışmalar yaşayan aileler için psikolojik danışmanlık 

önemli bir konudur. Farklı kültüre sahip iki bireyin bir arada yaşayabilmesi kolay değildir 

ve bu durumda destek almaları olağan bir durumdur. Ancak psikolojik danışma sürecinde, 

farklı kültürel değere sahip bu aileler ile çalışırken dikkat edilmesi gereken önemli 

hususlar bulunmaktadır. Sue ve Sue (2008), bu hususları şu şekilde sıralamaktadır: 



 

152 

1. Yardım talep eden aileler farklı birçok kültürel değerlere sahip olabilirler. Grupların 

değerlerinin soydan gelip gelmediği, birey merkezli olup olmadığı hem aile için hem de psikolojik 

danışman için ele alınması gereken önemli tanımlardır.  

2. Aileler, kültüründen, sosyal alanlarından ve politik boyutlarından ayrı düşünülemezler. 

Geleneksel tanımlar, çekirdek aileleri heteroseksüel yapıda, uzun soluklu, kendi biyolojik 

bebeklerini dünyaya getiren, babanın ekonomik desteği sağladığı aileler olarak tanımlamaktadır.  

3. Psikolojik danışman kendisinden farklı etnik grupla çalışırken ailenin, aile kavramını nasıl 

tanımladığına, ailenin sahip olduğu değerlerin neler olduğuna dair detaylı bilgi almalı ve fazlaca 

aileye odaklanmalıdır.  

4. Geleneksel kültürel aile yapısı ve geniş aile bağlarına özellikle dikkat edilmelidir. Azınlık olan 

ailelerle çalışırken eş, ebeveyn çocuk, kardeş ilişkilerine farklı bir kültürel bakış açısıyla 

bakılmalıdır.  

5. Psikolojik danışman kendi bakış açısından bakarak ailelere önyargı ile yaklaşmamalı ve 

yargılamamalıdır.  

6. Birçok azınlık gruplarında, kadının annelik rolü eş rolünden daha fazla önem taşımaktadır. 

Örneğin ailedeki çocukların varlığı çiftlerin bir arada kalmasını sağlıyor olabilir, bu nedenle 

annelik daha ön plana çıkan bir rol olabilir. Sosyal eşitliğe inanan psikolojik danışman bu 

durumda eşler arasında eşitliğe dayanan bir ilişki olmadığı gerekçesiyle çiftin sağlıklı bir ilişkileri 

olmadığı konusunda onları yargılamamalıdır.  

7. Psikolojik danışman danışanın azınlık grubunda ve kültüründe yer alan ve danışana destek 

olabilecek bağlantıları ve yapıları araştırmayı unutmamalıdır. 8. Yardım birçok farklı şekilde 

yapılabilir. Psikolojik danışma sürecinde amaçlar ve teknikler danışanların ihtiyaçlarına göre 

düzenlenmelidir. Psikolojik danışmanlar, alışkın olmadıkları yönde davranmak yerine her zaman 

uyguladıkları yöntemleri uygulamaya devam etmek isteyebilirler. Ancak burada danışanın 

ihtiyaçları ön planda olmalıdır. 

9. Aileler ve danışanlar için etnik kimliğin önemi değerlendirilmelidir. Genç bireyler ve yetişkinler 

arasındaki birçok gerilim ve çatışma genellikle kültür çatışmasından kaynaklanmaktadır. Bu 

çatışmalar patolojik değildir. Kültürleşme etkili bir güçtür ve özellikle çocuklar akranları 

tarafından etkileneceklerdir.  

10. Etkili bir psikolojik danışman, danışanların farkındalıklarını artırmalı ve destek kaynaklarını 

(aile, arkadaş, dini inanç) kullanabilmelidir. Hem danışan hem de psikolojik danışman farklı etnik 

gruplara sahip olmanın hem avantajlarının hem de dezavantajlarının farkında olmalıdır.  



 

153 

11. Azınlık grubundan bir birey ya da aile ile çalışırken psikolojik danışman yaratıcı olmalı ve 

ailenin ihtiyacına göre uygun müdahale teknikleri geliştirebilmelidir. Örneğin dolaylı iletişimin 

hâkim olduğu geleneksel Asya kökenli Amerikalı ailelerle çalışılırken direk yüzleştirmeler ve 

yorumlamalar yerine daha ince nüansların yakalandığı ve dolaylı iletişimin tercih edildiği yollara 

başvurulabilir (ss. 205-207). 

Çokkültürlü bir topluma dönüşen Türkiye’de birçok örf, adet ve gelenek bulunmaktadır. 

Aileler gelenek ve göreneklerini kendi kültürüne göre yerine getirmek isteyebilir ve bu 

durum çiftler arasında anlaşmazlığa sebep olabilir (Tabakçı & Parlar, 2018, s. 60). Ancak 

tüm karşılıklı ilişkilerde olması gereken sevgi, saygı, anlayış, empati gibi duyguların 

çokkültürlü ailelerde de olması, tüm zorlukların aşılmasına ve farklılıklarla bir 

olabilmeye imkan sağlayabilir. Ancak evlilikte uyum sürecini teşvik etmek ve karşılıklı 

anlayış göstermek için eşlerin diğer değer sistemlerine tolerans göstermesi ve sıklıkla 

kendi değerlerinden vazgeçmesi gerekebilir. Murataj (2020, s. 66), “Bir eşin diğerinin 

geleneklerini benimseme konusundaki kültürel davranışlardan vazgeçmesini Tseng, ‘tek 

taraflı bir adaptasyon’ olarak adlandırmaktadır.” Eşlerin kendi değerlerinden vazgeçmesi, 

farklıkların kabul edilmesinden ziyade onların görmezden gelinmesine yol 

açmaktadır.Hâlbuki yabancı evliliklerde, aile içinde çıkabilecek sorunları ve tartışmaları 

önlemek adına karşı tarafın kültürüne uyum sağlamak her iki taraf içinde son derece 

önemlidir.  

Türkiye’nin çokkültürlü aile yapısı hakkında ilerleyen yıllarda nasıl bir yol izleyeceğine 

dair bir öngörü olmamasıyla birlikte içimizdeki bu farklılıklarla beraber kültürel 

çeşitliliğimiz artmakta ve Türk aile yapısında gözle görülür değişimler meydana 

gelmektedir.  

3.4. Çokkültürlü Aile Yapısının Olumlu ve Olumsuz Yönleri 

Çokkültürlü bir toplum, farklı etnik yapıya sahip grupların bir arada yaşadığı bir 

toplumdur, dolayısıyla kültürel çeşitlilik açısından zengin bir toplumluluk olarak ifade 

edilmektedir. Ancak çeşitli etnik gruplardan insanların bir arada yaşaması sanıldığı kadar 

kolay olmadığından çokkültürlü bir toplumun sosyal entegrasyon konusunda zorluklarla 

karşı karşıya kalması kaçınılmazdır. Bu bölümde, çokkültürlü bir yapıya sahip 

toplulukların ve bu topluluklarda meydana gelen çokkültürlü aile yapısının bireysel ve 

toplumsal açıdan olumlu ve olumsuz yönlerine değinilecektir. 



 

154 

Çokkültürlülük adı altında değişen toplumsal yapı ve aile kültürünün, toplumların 

gelişme sürecine birtakım faydalar sağladığını görülmektedir. İlk olarak, günümüzün 

küreselleşen dünyasına ayak uydurmayı ve kültürel çeşitliliği tanıyan bir toplum olmayı 

sağlayan temel faktör olarak işlev görmektedir. Küreselleşme ile yakından ilgili olan 

çokkültürlülük, birbirleriyle daha fazla temas etmek zorunda kalan toplumlarda 

duygudaşlık ve hoşgörü gibi kavramların gelişmesinde son derece etkilidir. Özellikle 

Kore toplumunun sahip olduğu geleneksel tek ırk bilincini zayıflatmak ve küreselleşme 

çağına ayak uydurarak ulusal üstünlük veya aşağılık bilincini hafifletmek için bir fırsat 

olarak kullanılabilir.  

Yabancıların tanınmasında ve yabancılara karşı ayrımcılığın ortadan kalkmasında ‘aile’ 

faktörü önemli bir yere sahiptir. Toplumun temel yapısını oluşturan aile sisteminde 

yaşanan etnik farklılıklar, farklı kültürlerin benimsenmesini kolaylaştırarak yabancıların 

toplumsal olarak kabul görmesi sürecine katkı sağlamaktadır. Özellikle Kore gibi doğum 

oranlarının oldukça düşük olduğu ülkelerde, düşük doğum oranı sorununa çözüm olarak 

uluslararası evlilikler öne sürülmektedir. Çokkültürlü bir ailede dünyaya gelen çocukların 

iki farklı kültürü doğrudan deneyimlemesi ve iki farklı dili bir arada öğrenmesi, 

çocukların bireysel gelişimlerine faydalı bir durumdur. Aynı zamanda farklı bakış 

açılarına sahip çocuklar, eşitlik ve ırkçılık gibi konularda daha bilinçli hale gelmektedir.  

Toplumsal olarak bakıldığında, kültürel açıdan renkli bir çevrede bulunun insanlar, farklı 

kültürdeki insanlarla etkileşimde bulunabilir ve bunu kendilerini geliştirmek adına bir 

fırsat olarak kullanabilir. Yaşadıkları toplumda deneyim edemeyecekleri fırsatları farklı 

kültürdeki insanlarla sosyalleşerek deneyim edebilir, yani kültürel çeşitliliği kendilerini 

geliştirmek için kullanabilir. Günümüzçokkültürlü toplulukları yüksek sosyal canlılık ve 

dinamizm ile karakterize edilmektedir. Büyük gelişmiş ülkelere bakıldığında, göçmenlik 

niteliklerine yaş sınırlaması getirerek resmi yaştaki kişilerin göçünü teşvik ederek 

toplumların canlılığını ve dinamizmini arttırmasında bunu bir araç olarak kullanmaktadır. 

Bunun yanı sıra evlilik göçmenleri ve çocukları, geldikleri ülke ile mevcut ülke arasında 

köprü görevi görerek iki ülke arasındaki diplomasinin sağlanması ve diğer ülkenin 

uluslararası statüsünü yükseltmesine yardımcı olabilir.  Bu açıdan bakıldığında 

çokkültürlü bir toplumda yaşamanın ve çokkültürlü bir aileye sahip olmanın toplumsal 

açıdan bir avantaj olduğu açıktır.  



 

155 

Çokkültürlülüğün toplumsal ve bireysel olarak sağladığı faydaların yanı sıra toplumu 

etkileyen bazı olumsuz yönlerinin olduğu da yadsınamaz bir gerçektir. Bu olumsuz 

etkilerin başında kültürel değerlerin zayıflaması ve zamanla asimilasyona uğrama gerçeği 

gelmektedir. Bazı toplumlar yabancıları oldukları gibi kabul ederken bazı toplumlar 

asimile politikası uygulayarak yabancıları kendi bünyelerine katmaya ve kendi kültürel 

değerlerini benimsemeye mecbur bırakmaktadır. Özellikle çokkültürlü ailelere 

bakıldığında, aile bireylerinden en az birinin kendi kültüründen vazgeçerek mevcut 

kültüre ayak uydurmak zorunda kaldığı görülmektedir. Bu durum, zamanla kendi 

kültüründen kopan bireylerin asimilasyona uğramasıyla sonuçlanmaktadır. Aksini 

düşünecek olursak, farklı kültüre sahip insanlar, topluma ayak uydurmaktansa kendi gibi 

düşünen ve benzer kültürel kimliğe sahip insanlarla bir arada olmayı tercih edecektir. 

Bunun sonucunda mevcut toplum içinde farklı grupların ortaya çıkması kaçınılmazdır. 

Bu durumun en belirgin sonucu Kore genelinde şekillenmeye başlayan etnik 

mahallelerdir. Seul'ün değişen kentsel coğrafyasında karşımıza çıkan bazı örnekler ise şu 

şekildedir: Banpo 4-dong (반포 4-동) Seocho-gu'daki Fransız Okulu yakınında Sore 

Köyü (서래마을) olarak adlandırılanbir tür "Fransız köyü" oluşmuştur. Sore Köyü, 

büyük bir Fransız nüfusu barındıran ve Avrupa tarzı restoranların yanı sıra şarap 

imalathaneleri ve kafelerin ana caddesi boyunca yer aldığı küçük bir Fransız yerleşim 

bölgesidir. Yongsan-gu (용산구) bölgesiIchon-dong (이촌동) mahallesinde bir "Küçük 

Tokyo" ortaya çıkmıştır.Bu Japon Mahallesi, 1965 yılında Kore ile Japonya arasındaki 

ilişkilerin normalleşmesinin ardından elçilik personeli ve yabancılar tarafından 

kurulmuştur. "Küçük Tokyo", Japon yiyecekleri ve ekmeğinin yanı sıra Suşi, Ramen, 

Tonkatsu ve İzakaya gibi geleneksel Japon yemeklerinin tanıtımını yapan Japonca 

tabelaların bulunduğu şirin bir mağaza ve restoran kümesidir. Yeonnam-dong (연남동) 

bölgesi, Sodemun-gu (서대문구) ise bir Çin mahallesine dönüşmüştür. Bölge, tamamen 

otantik Çin yemekleri sunan, Çinli göçmenler tarafından işletilen Çin restoranlarıyla 

doludur.Orta Asyalılar, Moğollar ve Ruslar ise Gwanghui-dong (광희동), Dongdemun-

gu (동대문구)'da kendi topluluklarını oluştururken İtewon (이태원)’da  Asyalı ve Afrikalı 



 

156 

Müslümanlar, mahallenin tepesinde bulunan görkemli caminin yakınına yerleşmişlerdir 

(Choi, 2010, s. 53). 

Türkiye’de ise birçok yabancıya ev sahipliği yapan İstanbul örnek verilebilir. Asya ve 

Avrupa’yı birbirine bağlayan köprü niteliği gören İstanbul, yabancılar için hem çalışmak 

hem de yatırım yapmak için tercih edilen ilk rotadır. Zengin tarihi, gelişmiş yapısı ve 

renkli eğlence dünyası ile yabancılara her türlü imkânı sağlaması, İstanbul’u çekici kılan 

faktörlerin başında gelmektedir. Bunun yanı sıra turizm bölgeleri olarak özellikle Eğe ve 

Akdeniz farklı milletlerden insanların yoğun olarak yaşadığı yerlerdendir. Bunlara ek 

olarak belirgin hale gelen Kürt vatandaşlarının yaşadığı Güneydoğu Anadolu Bölgesi 

örnek gösterilebilir.  

Çokkültürlü bir toplumun olumsuz yönleri arasında düşük gelirli ve vasıfsız işçilerin göçü 

büyük bir yer kaplamaktadır. Ucuz iş gücü olarak görülen mülteciler ve kayıtsız vasıfsız 

işçiler,  işsizlik sorununun bir parçası olarak görülmektedir. Zor ve kirli işleri yerli işçilere 

göre daha az maliyetle yapmaları işgücü piyasasında daha fazla tercih edilmelerini 

sağlamaktadır. Sayıları hızla artan göçmen işçiler,  mevcut düşük gelirli çalışanların 

ücretlerini düşmesine, göçe karşı çıkan siyasi çatışmalara, göçmenlerin uyum 

sağlayamaması ve yoksul nüfusun daha da artmasına neden olabilmektedir. 

Bir diğer önemli nokta ise yabancı evliliklerin artmasıyla birlikte meydana gelen yasadışı 

uluslararası evlilik suçları ve dolandırıcılık olasılıklarının artmasıdır. Özellikle 

uluslararası evlilikleri endüstri haline getiren Kore toplumu, ajanslar ve şirketler 

tarafından dolandırılan erkeklerin ve evlenme ümidiyle Kore’ye gelerek hayal kırıklığına 

uğrayan göçmen kadınların sorunlarıyla baş etmek zorunda kalmaktadır. Göçmen 

kadınların yaşadığı zorluklar bundan daha fazlasını kapsamaktadır. Dil veya yaşam tarzı 

farklılıklarından kaynaklanan kültürel çatışmalar, ev ekonomisindeki zorluklar, 

ayrımcılık ve önyargı, çocuk yetiştirme ve eğitimdeki zorluklar, eşleri ve 

kayınpederleriyle çatışma deneyimleri, kişisel ihmal ve aile içi şiddet, insanlık dışı 

muamele, eşler arasında sözlü ve fiziksel şiddete maruz kalmaları başlıca sorunlardır. 

Kültürel farklılıklardan kaynaklanan iletişim güçlükleri ve dil sorunları nedeniyle eşler 

ve aile bireyleri arasında yaşanan çatışmalar, aile parçalanması ve boşanma ile 

sonuçlanmaktadır. Türkiye’deki durum ise daha çok vatandaşlık almak için yapılan sahte 

evlilikler ve mağdur edilen mülteci kadınların yaşadığı zorlukları kapsamaktadır. Bunun 



 

157 

yanı sıra, çokkültürlü ailelerde dünyaya gelen çocukların toplum tarafından hoş 

karşılanmaması ve özellikle okul çağındaki çocukların okul ortamında zorbalığa 

uğraması çözüm bulamamış sorunların başında gelmektedir. Dış görünüş 

farklılıklarından dolayı zorbalık ve yabancılaşma sorunları ile karşı karşıya kalan 

çocuklar, kendi kimliklerini oluşturmakta zorlanmaktadır. Çokkültürlü eğitimin 

gerekliliği yadsınamaz bir gerçek olmanın yanı sıra uygulama konusunda da eksikliklerin 

giderilmesi gerekmektedir. 

Toplum açısından bakıldığında çokkültürlülük ve artan sayıdaki uluslararası evlilikler, 

kültürel değerlerin korunması ve gelecek nesillere doğru şekilde aktarılmasında büyük 

bir tehlike arz etmektedir. Önlem alınmadan ve bir sınırlama getirilmeden 

çokkültürlülüğün artmasına izin vermek, iç içe geçmiş toplumları ve kültürel değerlerini 

kaybetmiş ülkeleri meydana getirmekten başka bir işe yaramayacaktır. Bu düşünce, 

yabancıların dışlanması veya ülkeye girişlerinin engellenmesi gibi algılanmamalıdır. Göç 

çağı olarak nitelendiren günümüz çağında, küreselleşmenin etkileri her alanda kendini 

göstermeye başlamıştır. Bu sebeple yabancı akışını olumlu yönde kullanmak, toplumların 

gelişimine fayda sağlayacak bir durumdur. Gerek uluslararası şirketlerin yatırım yaptığı 

ülkelere sağladığı ekonomik kazançlar gerek turizm sektörünün ülkenin tanınmasına 

sağladığı faydalar, çokkültürlülük olgusunun toplumlar için artıları olarak görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

158 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

GÜNEY KORE VE TÜRKİYE’NİN ÇOKKÜLTÜRLÜ AİLE 

BAĞLAMINDA KARŞILAŞTIRILMASI 

4.1. Kore ve Türkiye’nin Toplumsal Yapı Bakımından Karşılaştırılması 

Kore’nin toplumsal yapısının anlaşılmasında coğrafi konumu önemli bir yere sahiptir. 

Kore üç tarafı denizlerle çevrili yarımada olması itibariyle Çin ve Japonya arasında bir 

nevi köprü görevi görmüştür. Aynı zamanda önemli ticaret yollarının kesiştiği yerde 

bulunması, Kore’nin Uzak Doğu’daki stratejik önemini daha fazla artırmıştır. Mançurya 

ve Rusya’dan gelen ana kara yollarının Kore’de birleşmesinin yanı sıra kuzey ve 

Asya’nın mühim bölgelerine uzanan demir yollarıda buradan geçmektedir. Bu yüzden 

komşu devletlerin siyasi çıkarları için hedef aldıkları bir ülke olmuş ve birçok istilaya 

maruz kalmıştır. Kore yarımadasının jeopolitik durumu, aynı arz dairesi üzerinde 

bulunduğu, iklimi ve arazisi ile Anadolu yarımadasına çok benzemektedir. Üç kıtanın 

birleştiği yerde bulunan Anadolu da, istilâ yolları üzerinde kuvvetli bir merkezdir (Jeong, 

2010, s. 259). 

Çin ve Japonya’nın coğrafi olarak yakın olması, ister istemez bu ülkelerde gelişen 

düşünce alkımlardan etkilenmeyi de beraberinde getirmiştir. Toplumsal yapının 

gelişmesinde bu akımların etkisi son derece önemlidir. Çin’de ortaya çıkan ve Kore 

toplumunun yapısal olarak değişmesinde etkili olan Konfüçyanizm düşünce sistemi, 

Korelilerin yaşam tarzlarından aile yapılarına kadar birçok alanda etkisini göstermiştir. 

Coson Hanedanlığı, Neo-Konfüçyanist ideolojiyi temelinde kurulmuş ve bu akım o 

dönemde mutlak bir etki yaratmayı başarmıştır. Sonuç olarak Coson Krallığı, 

Konfüçyüsçülüğün ortaya çıktığı Çin'den daha Konfüçyüsçü bir ülke haline gelmeyi 

başarmıştır. Ahlaki değerlerin önemli bir yer tuttuğu Neo-Konfüçyanizm, toplumsal 

 



 

159 

hiyerarşinin oluşmasında etkin rol oynamıştır. Neo-Konfüçyanizm’in siyasal anlayışına 

göre tebaanın kralın otoritesine saygı gösterip ona mutlak bağlılık göstermesi 

gerekmektedir. Krallığın düzgün bir şekilde işleyişi de tebaanın bu sorumluluklarına karşı 

kral ve yöneticilerinin ülkeyi yönetmek ve yeryüzündeki herkese huzur getirerek 

karşılıklı bir uyum sağlanmasına dair görevlerini yerine getirmelerinden geçmektedir 

(Bol, 2008, s. 140). İster halk olsun ister kral olsun herkes sorumluluğunu bilerek 

yaşamalıdır. 

Türkiye, coğrafi konumu açışından Asya ve Avrupa’yı birbirine bağlayan, zengin yer altı 

ve yer üstü kaynaklarıyla birlikte tarihin her döneminde diğer devletler tarafından 

saldırılara maruz kalmıştır. Kore toplumunda olduğu gibi Türkiye’de ilişki kurduğu 

ülkelerden etkilenmiş ve kültürel açıdan zengin bir topluluk haline gelmiştir. Türk toplum 

yapısında meydana gelen bazı köklü değişiklikler, toplumun şekillenmesinde büyük rol 

oynamıştır. Şüphesiz ki başta Türklerin yerleşik hayata geçmesi yer almaktadır. Kore 

toplumu 5000 yıllık tarihini aynı yarımada üzerinde geçirirken Türkler göçeme bir yaşam 

tarzı benimsemiştir. İki ülkenin toplumsal yapılarını arasındaki temel farklardan birisi 

budur. Göçeme yaşam tarzı Türklerin savaşçı bir toplum olmasında etkili olduğu kadar 

aile bağlarının güçlü olması ve bağımsız bir yaşam sürme (boyunduruk altına girmeyi 

reddetme) gibi özelliklerin gelişmesinde de etkili olmuştur. Türk toplumunda meydana 

gelen bir köklü değişiklik ise İslamiyet’in kabulüdür. Nasıl ki Kore’de Konfüçyanizm 

toplumsal yapıyı değiştirdiyse Türklerde de İslamiyet inancı toplumsal yapıyı 

değiştirmiştir. Ekonomi, siyasi, hukuki ve sosyal yaşam gibi her alanda İslami gelenek ve 

görenekler etkili olmaya başlamıştır. İslamiyet’in kabulünden sonra da Türk toplum 

yapısında sınıfsal farklılıklar olmamış, toplumdaki farklılıklara saygı duyulmuş ve sosyal 

ayrım veya tabakalaşma gibi insanları ayrıştıran unsurlardan kaçınılmıştır. 

Konfüçyanizm etkisinde şekillenen Kore toplumu, günlük hayatlarında Konfüçyanizm’in 

ahlaki kurallarını benimsemiştir. Özellikle Konfüçyanizm’in temelini oluşturan beş ilişki 

türü, toplumdaki hiyerarşik yapının oluşmasının temel sebebi olarak görülmektedir. Bu 

ilişkiler “kral-tebaa, ebeveyn-evlat, karı-koca, kardeşler ve arkadaşlar” olarak 

belirtilirken toplumdaki ast-üst yapısının şekillenmesinde de bu ilişkilerin etkisi 

görülmektedir. Bu yapı Kore toplumunda o kadar etkili hale gelmiş ki kullanılan dil de 

buna göre şekillenmiştir. İş ortamında, okul ortamında ya da aile içinde üst alt ilişkisine 



 

160 

dair kullanılan dil farklılık göstermektedir. Bu farklılıklar, toplumun yapısını düzenleyen 

Konfüçyanizm kuralların günümüzde de etkili olduğunu gösteren bir kanıttır. 

Türklerin toplumsal yapısının şekillenmesinde etkili olan unsur ise İslamiyet inancıdır.   

İslam ahlakı, insanlar arasındaki ilişkileri düzenleyen sistemler bütünüdür. Aile içi 

ilişkileri, iş ortamındaki ilişkileri ve arkadaş- dost ortamındaki ilişkiler İslam ahlakına 

göre şekillenirken sevgi saygı ve hoşgörü dikkat edilmesi gereken temel kuralların 

başında gelmektedir. Toplum içi ilişkileri düzenleyen en önemli unsur saygı ve hürmettir. 

Bu düşünce İslam inancının bir getirisi olduğundan Kore toplumundaki hiyerarşik 

sistemden daha farklı bir yere sahiptir. Elbette toplumuzda da ast-üst ilişkisi ister istemez 

her alanda bulunması gereken bir yapıdır ve bunun varlığını kabul etmek gerekmektedir. 

Ancak hiyerarşinin, yani ast üst ilişkisinin sınırları İslam kurallarına göre 

belirlendiğinden katı bir hiyerarşik sistem bulunmamaktadır. Sosyal alanlardaki 

ilişkilerde ise insanların örf ve anlayışlarının daha etkili olduğunu söylemek mümkündür. 

Kore halkı diline ve kültürüne sıkı sıkıya bağlı bir topluluktur. Çevre ülkelerden 

etkilenmesine rağmen kendine has bir kültür geliştirmiş ve uzun yıllar kültürünü 

korumayı başarmıştır. Çin’in egemenliğinde olduğu uzun yıllar, Japon istila dönemi ve 

sonunda Kore Savaşı gibi toplumsal ve siyasi sorunların ardından bugünkü şeklini 

almıştır. Milliyetçilik anlayışı son derece gelişen ve dışa kapalı bir politika izleyen Kore,   

saf kan inancına sahip bir topluluktur. Bu inanç Kore toplumunu homojen yapısını 

açıklayan en önemli unsurdur. 

Kore ile Türkiye’nin toplumsal yapısındaki en büyük farklardan bir diğeri de Kore’nin 

homojen yapısına karşın Türkiye’nin uzun yıllar boyunca heterojen bir toplum olarak 

varlığını sürdürmesidir. Belli dönemlerde içine kapanık bir politika izlemesi Kore’nin 

etnik kimliğinin homojen yapısını korumuştur. Kore,  tarih boyunca yaşadığı istila ve 

savaşlar nedeniyle zor bir dönem geçirmiştir ve bu zorlukları atlatmak için toplum olarak 

birlik ve beraberlik gibi birleştirici güçlerden yararlanmıştır. Kısaca Kore toplumunun 

kolektivist bir toplum olduğunu söylenebilir. Bu durumun en iyi örneği olarak Kore’deki 

‘biz kültürü’ gösterilebilir. Koreliler, ülkelerinden, çocuklarından ve eşlerinden bir 

başkasına bahsederken ‘benim’ yerine ‘bizim’ ifadesini kullanmayı tercih etmektedir. Bu 

bağlamda bakıldığında Türk kültürüyle de benzer noktalara sahip olduğunu söylenebilir. 

Ancak Kore’de biz kavramı,  toplum olarak kendilerini tanımlarken yabancıların 



 

161 

dışlanmasına neden olan bir kavramdır. Korelilerdeki biz kelimesiyle birlikte grup içi ve 

grup dışı arasında güçlü bir ayrım ifade edilmektedir. Bu nedenle, Koreliler grup içinde 

birlik ve beraberlik duygusuna sahipken genellikle yabancılara veya grup dışı kişilere 

karşı dışlayıcı, soğuk ve hatta bazen saldırgan bir nefret besleyebilirler. Türk toplumunda 

ise biz kavramı sadece sahiplenici bir düşünce barındırır. Yabancılara karşı bir nefret veya 

dışlama söz konusu değildir, aksine oldukça misafirperver bir toplum olarak 

bilinmektedir. 

Kore ve Türk topluluklarının sahip olduğu en büyük benzerliğin dil alanında olduğunu 

söylemek yanlış bir kanı olmayacaktır. Kore ve Türkiyedil bağlamında incelendiğinde, 

Korece ve Türkçe arasında köklü bir etkileşim olduğu görülmektedir. İki dil arasındaki 

bu etkileşim çok eski tarihlere kadar dayanmanın yanı sıra aynı dil grubu olan Ural- Altay 

dilailesinin Altay grubunda yer almaktadır. Korece, Türkçe gibi eklemeli bir dildir, ek ve 

edatlar çoktur. Aynı dil ailesine mensup olduğu için Türkçe ile dilbilgisi yönünden büyük 

benzerlikler gösteren Korece, sözcük yönünden çok çeşitli ve zengin bir dildir (Türközü, 

2014, s. 62). Her iki toplum için de dil oldukça önemlidir, çünkü bir toplumu anlamanın 

en önemli yolu kullandığı dili anlamaktır. Kültürün, edebiyatın ve sanatın gelecek 

nesillere aktarılmasında şüphesiz dil büyük rol oynamaktadır.   

Türkler İslamiyet’i kabul ettikten sonra kutsal metinlerin okunması ve anlaşılması 

doğrultusunda Arap alfabesini de kullanmaya başlamıştır. Din ve ilim gibi alanlarda 

Arapça tercih edilmiş ve Türkçenin yazı dili olarak kullanılması az rastlanan bir durum 

haline gelmiştir. Göçeme yaşam tarzı dilin geniş coğrafyalara yayılırken şivelerinin de 

artmasına neden olmuştur. Anadolu’ya yapılan göçlerden sonra Türkçeye daha fazla 

önem verilmeye başlanmış ve Türkçe eserlerin sayısı artmıştır. Tüm bu çalkantılı 

dönemlerden sonra Osmanlı Döneminde Türkçe, edebiyat ve bilim dili olarak 

kullanılmıştır. Osmanlı İmparatorluğu döneminde kullanılan Osmanlıca ise Arap harfleri 

ile yazılmış Türkçedir. Türkiye Cumhuriyeti kurulduktan sonra dil alanında büyük bir 

devrimi gerçekleştirilmiş ve Latin harflerine geçilmiştir. Türk Dil Kurumu’nun 

kurulmasıyla birlikte dilde yenilikler ve sadeleştirilmeler yapılmıştır. Türkçeyi 

Osmanlıca, Farsça ve Arapçanın etkisinden kurtarmaya çalışılmıştır. Ancak uzun yıllar 

bu dillerin etkisinde kalındığından tamamen bu dillerden sıyrılmak düşünüldüğü kadar 



 

162 

kolay olmamıştır. Bugün kullandığımız Türkiye Türkçesinde Farsça ve Arapçanın 

etkilerini görmek mümkündür. 

Günümüz Kore toplumunun kullandığı dil Hangıl (한글), Türkçe gibi zorlu bir süreçten 

geçtikten sonra bugünkü şeklini almıştır. Korecenin dilsel yapısının anlaşılması, Japonca 

ve Çince dilleriyle uzun süreli temas halinde olması nedeniyle zorlaşmıştır. Korecenin bu 

dillerin her biriyle belirli dilsel özellikleri paylaşması şaşırtıcı değildir.Hangıl, 1446'da 

Coson hanedanı Kral Secong (세종왕) tarafından resmi olarak ilan edilmiştir. Hangıl ilan 

edilmedenönceKorecenin seslerini temsil etmek için karmaşık bir Çince karakter sistemi 

kullanılmıştır. Çince, tamamen farklı bir dil ailesine ait olmasına rağmen Koreceyi büyük 

ölçüde etkilemiştir. Modern Kore dili hala Çin'in yüzyıllar boyunca süren derin etkisini 

yansıtmaktadır. Korece kelime dağarcığının kabaca yarısı, esas olarak Konfüçyüs 

klasikleri yoluyla Çinceden türetilen kelimelerden oluşmaktadır. Bugün Güney Koreliler 

genellikle Çinceden türetilen kelimelerin Çince karakterlerle yazıldığı, Korece 

kelimelerin ise Hangıl ile yazıldığı melez bir yazı sistemi kullanılmaktadır. Günümüzde 

hâlen Çince karakterleri haberlerde, edebi eserlerde vb. alanlarda görmek mümkündür. 

Bu yüzden okullarda 100 temel Çin karakterleri öğretilmektedir. Koreliler, Hangıl yazı 

sisteminin ilan edildiği günü ‘Hangıl Günü‘ olarak 9 Ekim’de kutlamaktadır ve o gün 

resmi tatil ilan edilmiştir. Korecede dikkat çeken en önemli unsur çeşitli gramer 

biçimlerinin bulunmasıdır. Korecede fiiller, bir konuşmacının diğerine göre aşağı, eşit 

veya üstün durumunu belirtmek için çeşitli biçimlerde çekimlenmektedir. Bu durum, 

Korelilerin geleneksel olarak saygıyı ifade etmeye verdikleri yüksek değeri ortaya koyan 

önemli bir husustur. 

4.2. Kore ve Türkiye’nin Aile Yapısı Bakımından Karşılaştırılması 

Türkiye ve Kore coğrafi olarak birbirinden çok uzakta iki ülke olmasına rağmen aile söz 

konusu olduğunda birbirine benzer özellikler göstermektedir. Öncelikle iki ülke için de 

aile son derece önemlidir ve anne babaya saygı her şeyden önce gelmektedir. Kore’de bu 

durumun temel sebebi Konfüçyanizm’e bağlanırken Türkiye’de İslamiyet’e 

dayanmaktadır.  



 

163 

Konfüçyanizm inancında, aile tüm ilişkilerin ilk örneği olarak kabul edilmektedir. 

Toplum, ailenin bir uzantısı olarak görülür. Bir kişi esas olarak bir birey değildir; daha 

doğrusu, o bir ailenin üyesidir (Arı, 2020, s. 147). Bütün ailevi ilişkilerde ‘evlada yakışır 

saygı’ olarak ifade edilen ana babaya ve büyükanne ve büyükbabaya saygı, kabul gören 

en üstün değerdir. Özellikle babaya saygı ve sadakati ihmal etmek kabul edilemeyen bir 

hatadır. Babanın mutlak otoritesi, Konfüçyüsçü ataerkil sistemin önemli bir parçasıdır. 

Konfüçyanizm’e göre insanın evlenmeden veya bir erkek evlât bırakmadan ölmesi büyük 

günah sayılmaktadır. Çünkü erkek evlâdın, ataları anma ibadetini devam ettireceğine 

inanılır (Fettahoğlu, 2004, s. 320).Ataerkil sistem, kadının toplumdaki rolünü zayıflatmış, 

toplumdan dışlanmasına neden olmuştur. Genç bir kadından anne, baba ve kayınpederine 

karşı evlatlık görevini yerine getirmesi, eşine yardımcı olması ve çocuklarını yetiştirmesi 

beklenmektedir. Kadının sadece ev işleri ve aile hizmetleriyle ilgilenmesi kadınların daha 

az saygıya değer oldukları düşüncesini de beraberinde getirmiştir. Bir kadın hayatı 

boyunca daima erkeklere itaat etmek zorundadır. Bekârken abisi ve babasına, evlenince 

kocasına, kocası öldüğünde ise oğluna itaat etmesi gerekmektedir. Kocaya bağlılık o 

kadar önemlidir ki kocası ölen bir kadının tekrar evlenmesi söz konusu bile değildir. Kore 

toplumu, Konfüçyanizm inancının ülkeye girmesinden önce kadınlara önem veren bir 

toplumdu. Özellikle Şilla Krallığı döneminde ataerkil ve anaerkil unsurların bir arada yer 

aldığı, Kraliçenin de yönetimde söz sahibi olduğu görülmektedir. 7. yüzyılın başlarında 

Şilla Kraliçesi Sondok (선덕여왕), kamu refahını sağlamlaştırmak ve rahatlatmak gibi 

politikalar uygularken 10.yüzyılın başlarında, Goryo Kralı Taejo'nun eşi olan Kraliçe 

Şinhye (신혜), ülkenin önemli politikalarının yürütülmesinde krala destek olan ve halkın 

saygı duyup sevdiği bir kraliçeydi (Kore Kültür ve Enformasyon Servisi, 2015). 

İslamiyet’te aile, insanlar tarafından kurulan ilk sosyal grup olma özelliği taşımaktadır. 

Toplulukların oluşması aileler vasıtasıyla gerçekleştiğinden aile ne kadar sağlam temeller 

üzerine kurulursa toplum da o derece sağlam bir yapı olacaktır. Bu yüzden aile son derece 

dikkat edilmesi gereken bir husustur. Aile üyeleri arasındaki bağın kuvvetli olması sevgi, 

saygı, merhamet, yardımlaşma, şefkat gibi manevi duygular ile doğru orantılıdır. 

Çocukların ebeveynlerine saygı göstermesi beklenirken anne ve baba ayrımı yapılmaması 

Konfüçyanizm inancından farklılık göstermektedir. Bu hususta “ Cennet annelerin 

ayakları altındadır (Nesâî, Cihad, 6)” hadisi esas alarak annelerin biraz daha ön planda 



 

164 

olduğu, anne-babanın rızası kazanmak özelliklede annenin rızasını kazanmak cenneti 

kazanabileceğimiz bir yol olarak gösterilmiştir. Bu durum, İslamiyet’te kadın ve erkek 

arasında ayrım yapıldığı yönünde yanlış anlaşılmalara fırsat vermez. Çünkü bu hadis-i 

şerif, kadınların çocukların doğumundan yetiştirilmesine kadar olan süreçte çektiği 

zorluklara dikkat çekmektedir. İslam, erkek ve kadının yaradılışındaki farklılıklarından 

dolayı her cinse farklı sorumluluklar yüklemiş olsa da insanlık, ibadetler ile sevap ve 

günah noktalarında adaleti tesis ederek, iki cins arasında değer ve sorumluluk bakımından 

bir fark olmadığını ortaya koymuştur (Aksoy, 2021, s. 32). İslam dini, kadınların sosyal 

hayattaki varlığını kabul etmenin yanı sıra kadınlara siyasi, ekonomik ve medeni haklar 

tanımıştır. Konfüçyanizm inancından farklı olarak kadınlara boşanma veya eşi vefat 

ettikten sonra yeniden evlenme hakkını vermiştir. Kısaca, İslam dini aile hayatını bir 

düzene oturtarak toplumların bu düzen içerisinde huzur içinde devam etmesini sağlamıştır. 

Türk toplumuna bakıldığında tarihin her döneminde kadına değer verilmiş ve İslamiyet’in 

kabulünden sonra da bu durum değişmemiştir. Padişah eşlerinin yönetimde söz sahibi 

olduğunu, sarayda çeşitli işler yaptığı tarihi kaynaklarda mevcuttur. 

Dini etkilerin aile yapısının şekillenmesinde etkili olduğu bir gerçektir. Farklı 

topluluklarda etkili olan farklı inançlar ile birlikte şekillenen aile, vazgeçilmez bir sistem 

haline gelmiştir. Bu sebeple hem Kore hem de Türk kültürlerinde aile bağları güçlüdür 

ve aile üyeleri birbirlerine sıkı sıkıya bağlıdır. Aile, bireylerin toplumsal kimliklerinin 

önemli bir parçası olarak görülmüş, aile bireylerinin davranışları ailenin itibarını da 

etkilemiştir. 

Aile yapısı, aile üyeleri arasındaki ilişkileri, rolleri ve sorumluluklarını önemli ölçüde 

etkileyen bir yapıdır. Bir toplumun kültürel, sosyal ve ekonomik koşullarına bağlı olarak 

aile yapısı farklılık gösterebilir. Özellikle aile içindeki roller ve ilişkiler tarihi süreç 

içerisinde şekillenir ve kültürel faktörlerden etkilenir. Uzun bir tarihi geçmişe sahip Kore 

ve Türkiye’de, aile içindeki roller zamanla değişmiş, günümüz yapısı oluşmuştur. Genel 

olarak bakıldığında, geleneksel rollerin değişmesi ve modern aile yapısına geçiş 

gözlemlenmektedir. Kore, Konfüçyanizm’in ülke geneline yayılmasıyla birlikte ataerkil 

bir yapıya bürünmüştür. Ataerkil yapıda aile içi roller geleneksel cinsiyet normlarına 

dayanmaktadır. Erkekler genellikle ailenin lideri ve geçim kaynağı olarak kabul edilirken, 

kadınlar ev işleri ve çocuk bakımıyla ilgilenir. Aile içinde karar alma merci erkekler 



 

165 

olarak belirlenmiştir ve kadının erkeğe itaati söz konusudur. Ev işleri ve çocuk bakımı 

kadınların sorumluluğunda olması, zamanla kadınların toplum içinde "ev kadını" veya 

"anne" rolüne sıkışmalarına neden olmuştur. Günümüz endüstrileşme ve kentleşme 

sürecinde, geleneksel aile yapısı değişmeye başlamış ve modern aile yapısıyla yer 

değiştirmiştir. Modern aile yapısında eşler arasındaki iş bölümü daha eşit bir şekilde 

oluşmaya başlamış, kadınların çalışma hayatına girmesiyle kadınların üzerine yüklenen 

ev işleri ve çocuk bakımı gibi rollerin yeniden değerlendirilmesine neden olmuştur. Bu 

değişimler, Güney Kore'deki toplumsal ve ekonomik dinamiklerle birlikte, aile içindeki 

rollerin dönüşümüne yol açmıştır. Ancak, Konfüçyanizm’in uzun yıllar Kore’yi etkisi 

altında tutması ve dayattığı cinsiyetçi rollerden sıyrılmanın kolay kolay gerçekleşemediği 

bazı kesimlerde hâlen geleneksel aile rollerinin devam ettiği de görülmektedir. 

Türkiye'deki ataerkil yapıda aile içi rollerin dağılımı, genellikle geleneksel cinsiyet 

normlarına ve kültürel değerlere dayanır. Bu normlar, kadınların ev içi işlerle ve çocuk 

bakımıyla ilgilenmesi gerektiğini, erkeklerin ise aile dışında iş ve geçim kaynağı olarak 

faaliyet göstermesi gerektiğini vurgular. Ancak, Türkiye'de ataerkil yapıdaki aile içi 

rollerin dağılımı zamanla değişim göstermiştir ve modernleşme süreci, kadın hakları 

hareketleri ve ekonomik faktörler gibi etmenlerin etkisi altında evrim geçirmiştir. 

Geleneksel cinsiyet rollerine olan baskılar azalmış ve kadın-erkek eşitliği daha fazla 

vurgulanmaya başlanmıştır. Bu da aile içinde daha eşitlikçi bir yapı oluşmasına katkı 

sağlamıştır. 

Geleneksel Kore ailesinde çocukların büyüklerine karşı saygı ve itaatli olması 

beklenmektedir. Toplum içinde çocuklar ailelerini yansıttığından ailenin itibarını 

korumak için belirli davranış standartlarına uymaları gerekmektedir. Eğitimine özen 

göstermeli ve başarılı olmalıdır. Bu davranış ve tutumlar, Türk toplumunda da aynı 

şekilde çocukların uyması gereken kurallardır. Modernleşme ve ekonomik değişimler, 

zamanla çocukların rolünü de etkilemiş, daha fazla eğitim ve kariyer olanaklarına 

erişebilmeleri geleneksel rollerin dışında daha fazla imkâna sahip olmalarını sağlamıştır. 

Türklerde göçebe yaşam tarzı etkiliyken Koreliler aynı yarımada üzerinde göç etmeden 

yaşamış bir toplumdur. Göçebe yaşam tarzının getirisi olarak Türkler, akraba grupları ve 

aileler arasında dayanışma ve yardımlaşma üzerine kurulu sosyal yapıları yani geniş 

aileleri oluşturmuştur. Geniş aileler birlikte hareket ederek tehlikelere karşı kendilerini 



 

166 

korurken aile bireyleri arasındaki bağlar da kuvvetlenmiştir. Yerleşik hayata geçilmesine 

rağmen bu yapı bozulmamış ve geniş ailelerin varlığı devam etmiştir. Genellikle tarım ile 

uğraşan çiftçi ailelerin birkaç nesil olarak bir arada yaşadığı geniş aileler kırsal kesimlerde 

daha çok görülmektedir. Bu yönüyle Kore toplumu ile benzerlik göstermektedir. Kore 

tarihinde tarım, toplumun önemli bir geçim kaynağı olmuş ve geniş aile yapısı ile yakın 

bir ilişkisi bulunmaktadır. Tarım topluluklarında, tarımsal faaliyetlerin geniş aile 

bireylerince birlikte yapıldığı, iş bölümü ve dayanışma içinde verimli bir çalışma 

sağlandığı görülmektedir. Bu şekilde aile bireylerinin geçim kaynaklarını da aile bireyleri 

arasında paylaştığı sistem gelişmiştir. Aynı zamanda Korelilerin uzun yıllar aynı 

yarımada üzerinde yaşamış bir toplum olması, geniş aile yapısının önemli bir parçası 

olarak varlığını sürdürmesine katkı sağlamıştır. Bu durum, aile bağlarının güçlü olmasını 

ve akrabalık ilişkilerinin gelişmesine katkı sağlamıştır.  Kore kültüründe geniş aile, güçlü 

bir dayanışma ve birbirine destek olma kültürünü yansıtmaktadır. Bu yüzdendir ki Kore 

kültüründe ailenin yeri son derece önemlidir. Genel olarak bakıldığında iki toplumda da 

görülen geniş aile yapısı, aile bireyleri arasında dayanışma, birlik ve beraberliğin artması, 

yaşlı bireylere karşı saygı duyulması ve kültürel değerlerin nesilden nesile aktarılması 

gibi birçok avantajı da sağlamaktadır.  

Günümüz değişen sosyo-ekonomik yapısı geniş aile yapısının da değişmesine yol 

açmıştır. Modernleşme ve endüstrileşme ile birlikte, aileler şehirlere göç ederek tarım dışı 

faaliyetlere yönelmiş ve bunun sonucunda geleneksel tarım toplumu yapısı zayıflamış, 

geniş aile yapısında da değişiklikler meydana gelmiştir. Hem Kore toplumunun hem de 

Türk toplumunun bu değişimlerden kaçınması mümkün olmamış, günümüzde geniş 

ailelerin sayısı azalırken çekirdek ailelerin sayısında artış yaşanmıştır. Çekirdek aile, 

ebeveyn ve çocuklardan oluşan aileyi tanımlamaktadır, ancak tek kişilik haneleri 

kapsamamaktadır. Tek kişilik aileler genelde boşanmış bireyler, eşi vefat edenler ve buna 

ek olarak iş veya eğitim amacıyla ailesinden uzakta yaşamayı tercih eden genç bireyleri 

içermektedir. Yalnız yaşayan insan sayısının artmasının nedeni, yalnız yaşamanın daha 

kolay yönetilebilir olmasıdır. Evlenip eşine bağımlı olarak yaşama düşünesi genç nesil 

arasında etkisini kaybederek yerini yalnız yaşama düşüncesine bırakmıştır. Özellikle 20. 

yüzyılın sonlarında yalnız yaşayan insanların sayısında yaşanan artışın bazı sebepleri 

vardır. İlk olarak, bireyselcilik fikrinin yaygınlaşması ve başarıları ön planda tutan 

değerlerin artmasıdır. Eğitim düzeylerinin yükselmesine paralel olarak kadın 



 

167 

istihdamının artması ve kadının statüsünün iyileşmesi, kent yaşamına olan ilginin artması 

ve bilgi ve iletişimin gelişmesidir. Yalnız yaşamak bireysel zevklere bağlı bir tercih 

meselesi olmasının arkasında toplumsal değişimin de bir göstergesidir. Özellikle büyük 

şehirlerdeki yerleşim tipi, apartman dairelerinden tek odalı stüdyo dairelere doğru 

değişmiş, tek kişinin yaşayabileceği bu alanların sayısı artmıştır. Özellikle Kore’de ‘tek 

odalı ev (원룸주택-one room house)’ olarak adlandırılan ve tek kişinin yaşaması için 

minimum özellikle sahip dairelerin sayısı artmaktadır. Türkiye’de yalnız yaşayan 

insanların sayısı da hızla artmaktadır. TÜİK verilerinden elde edilen sonuca göre 2014 

yılında yüzde 13,9 olan tek kişilik hane halklarının oranı 2020 yılında yüzde 17,9'a 

yükselmiştir (TÜİK, 2021). Tek başına yaşayan nüfusun sürekli artmasının sebepleri 

yönünden Kore ile benzerlik gösterdiğin söyleyebilir. Ancak ülkemizde bir birey, her ne 

kadar tek başına yaşıyor olsa da ebeveynlerinin gözü daima üzerindedir, tamamen 

bireyselleşmesi neredeyse olanaksızdır.  

Günümüz toplumlarının aile yapısı üzerindeki temel sorunu, evlilik oranlarındaki 

düşüştür. Modern toplum yapısının dayattığı bazı yenilikler, sosyal alanda ve yaşam 

tarzlarında farklıları da beraberinde getirmiştir. Bu değişimler en çok aile yapında 

kendisini göstermiş ve evlilik oranlarında gözle görülür bir düşüş yaşanmıştır. Özellikle 

gelişmiş ve gelişmekte olan topluluklarda evlilik daha ileriki yaşlara ertelenmekte ya da 

hiç tercih edilmemektedir. Toplumdan topluma bazı farklılık göstermekle birlikte evlilik 

oranın düşmesini etkileyen temel unsurlar şu şekilde sıralanabilir:  Evliliğe dair bakış 

açısının değişmesi, geleneksel evlilik anlayışının genç nesil tarafından takip edilmemesi 

ve evlilik dışı birlikteliklerin artması evliliğin ertelenmesinde toplumsal nedenler olarak 

gösterilmektedir. Ekonomik açıdan bakıldığında yaşam maliyetinin artması, işsizlik 

oranlarının artması, evlilik maliyetleri ve düğün masrafları gibi faktörler yeni aile kuracak 

gençlerin önünde büyük bir engel oluşturmaktadır. Önemli bir etken olarak geleneksel 

cinsiyet rollerindeki değişimler, kadın ve erkek arasındaki eşitsizliğin ortadan 

kalkmasıyla beraber kadınların eğitim ve iş hayatına katılmasını sağlamıştır. Ekonomik 

özgürlüğü elde eden kadınlar, evliliği bir zorunluluk olmaktan ziyade bir tercih olarak 

görmektedir. Evlilik oranlarını etkileyen bu faktörler, şiddeti yönünden farklılık gösterse 

de Kore ve Türkiye’de aynı şekilde sirayet etmektedir. 



 

168 

Aile kurumunun temel amaçlarından birisi de soyun devamlılığını sağlamasıdır. Ancak 

günümüzde, evliliğin bir tercih haline geldiği topluluklarda evlilik oranlarındaki düşüş 

muhtemel doğum oranlarını da etkilemektedir. Özellikle Kore, doğurganlık oranının en 

düşük olduğu ülke olarak her yıl oranları biraz daha düşmektedir. Bir toplumda nüfusun 

sabit kalabilmesi için doğum oranının 2.1 olması gerekmektedir. Kore’de bu oran 1’in 

altına seyretmektedir ve eğer bu şekilde devam ederse yarım asır sonra Kore’nin 

nüfusunun yarıya düşmesi ve yaşlı insanların daha fazla olması kaçınılmaz bir son 

olacaktır. Doğum oranlarındaki düşüş, yaşlı nüfusun artmasıyla ve üretken neslin 

azalmasıyla zıt orantılıdır. Bu yüzden Kore hükümeti düşük doğum oranlarıyla mücadele 

kapsamında çeşitli düzenlemeler yaparak çocuk sahibi olmayı teşvik etmektedir. Mali 

destek ve yardımların yanında esnek çalışma saatleri, ücretli doğum izni, çocuk bakım 

evleri vb. hükümetin sağladığı bazı kolaylıklardır. Türkiye’deki durum Kore’deki kadar 

şiddetli olmasa da toplumun geleceği için tehdit oluşturacak bir seviyededir. Türkiye’deki 

doğurganlık hızı son 20 yılda kesin bir düşüş yaşamış ve 2023 istatistiklerinde bu oran 

1.62 olarak belirlenmiştir (TÜİK, 2023). Kore’den farklı olarak Türkiye’de istisnai bir 

durum mevcuttur. Ülkenin doğusu ile batısı arasında doğurganlık oranlarında ciddi bir 

fark gözlemlenmekte, doğudaki doğum oranları batıya göre daha fazla seyretmektedir. 

Bunun sebepleri arasında özellikle eğitim seviyeleri arasındaki fark, kültürel ve 

geleneksel faktörler, ekonomik farklılıklar ve çalışma istihdam koşulları dikkat 

çekmektedir. Türkiye’nin geneline bakıldığında doğum oranları düşmekte ve bu durum 

sosyo-ekonomik alanda ülkenin geleceğine dair tehlikelerin de habercisidir. 

Kore ve Türkiye’nin evlilik oranlarının azalması, aile birliğini oluşturan temel yapı 

taşlarının eksikliği anlamına gelmekte ve bu durum aile kurumu üzerinde büyük bir tehdit 

oluşturmaktadır. Toplumsal bağların zayıflaması, aileler arasında dayanışma duygusunun 

azalması ve en önemlisi aile kurumunun önemini kaybetmesi gibi toplumun genel 

yapısının ve dinamiklerinin değişmesine neden olmaktadır. Evlilik oranlarının 

azalmasına ek olarak boşanma oranlarının artması, iki ülkenin de önüne geçemediği ortak 

bir sorundur. Güney Kore'de boşanma, geleneksel olarak aile değerlerin önemli olduğu 

bir toplumda, ancak son yıllarda artan bir eğilim göstermektedir. Kore toplumunda aile 

birliğine ve aile içi ilişkilere büyük önem verilir, bu nedenle boşanma genellikle olumsuz 

bir şekilde algılanabilir. Ancak, modernleşme süreci ve değişen toplumsal normlar, 

boşanmanın kabul edilme ve anlaşılma şeklini değiştirmiştir. Özellikle son yıllarda 



 

169 

toplumda kadın-erkek eşitliği, bireyselleşme,  özgür olma hissi ve kişisel başarı gibi 

konularda artan talepler, boşanma kararlarını etkilemektedir. Yaşam tarzlarında meydana 

gelen değişiklikler evlilik ve boşanma gibi kişisel kararları daha serbestçe alınmasını 

sağlamaktadır. Kore İstatistik Ofisi’nin verilerine göre kaba boşanma hızı geçen yıla 

benzer şekilde 1,8 olarak belirtilmiştir. Özellikle 40’lı yaşlardaki boşanma oranları daha 

yüksektir (KOSİS, 2023).  

Geleneksel olarak, Türk toplumunda evlilik, ailenin temeli olarak kabul edilir ve boşanma 

genellikle olumsuz bir durum olarak algılanmaktadır. Boşanan çiftlere karşı yargılayıcı 

ve eleştirici bakış, boşanmanın aile üyeleri üzerinde olumsuz bir izlenim bırakacağı 

düşüncesi ve toplumsal baskılar boşanmanın olumsuz bir durum olarak algılanmasını 

sağlayan etkenlerdir. Son yıllarda Türkiye'de boşanmaya dair bakış açısında değişimlerin 

yaşanmasıyla birlikteboşanmanın kabul edilme oranı artırmış ve boşanma tercih edilen 

bir seçenek haline gelmiştir. Bu değişme ve artışlar, Türkiye’de bölgelere göre de farklılık 

göstermektedir. Sanayisi gelişmiş bölgelerde boşanma oranı, gelişmemiş bölgelerdeki 

orana göre daha yüksektir. Türkiye’de boşanma sebepleri içerisinde eğitim düşüklüğü, 

kadının özgür olmaması, erkek egemenliğinin özellikle Doğu, Güneydoğu, İç Anadolu ve 

Karadeniz bölgelerinde çok etkin olması, aşırı derecede alkol kullanma, hakaretler, kapalı 

aile gelenekleri gibi unsurlar belirtilebilir (Yıldırım, 2004, s. 66). Türkiye’de boşanan 

çiftlerin sayısı 2021 yılında 175 bin 779 iken 2022 yılında 180 bin 954’e yükselmiştir. Bin 

nüfus başına düşen boşanma sayısını ifade eden kaba boşanma hızı 2022 yılında binde 

2,13 olarak gerçekleşmiştir (TÜİK, 2023).  

4.3. Kore ve Türkiye’nin Çokkültürlü Aile Modeli Bakımından Karşılaştırılması 

Modernleşme ve küreselleşmenin Kore ve Türk toplumu üzerinde etkili olduğu bir diğer 

önemli nokta ise çokkültürlü ailelerin ortaya çıkmasıdır. Kore ve Türkiye gibi farklı 

kültürlere ve tarihi geçmişlere sahip ülkelerde çokkültürlü ailelerin karşılaştırılması, 

kültürel, sosyal ve yasal açılardan farklılık göstermektedir. 

Türkiye, Osmanlı İmparatorluğu'nun ve daha önceki tarihsel süreçlerin etkisiyle uzun bir 

geçmişe sahip çokkültürlü bir ülkedir. Bu nedenle, Türkiye'de çokkültürlülük ve farklı 

kültürlere saygı genellikle daha yaygın kabul gören bir olgudur. Türkler için tanıdık bir 

kavram olan çokkültürlülük veya çokkültürlü aile, Kore toplumu için son 20-30 yıl içinde 



 

170 

ivme kazanan bir durum haline gelmiştir. Kore, tarih boyunca homojen bir toplum olarak 

varlığını sürdürmüş ve çokkültürlülük olgusu yeni yeni gelişmeye başlamıştır. Bu sebeple, 

Türkiye'de, farklı kültürlere sahip ailelerin genellikle toplum tarafından kabul edilmesi 

ve uyum süreci daha kolayken Kore'de ise, farklı kültürlere sahip aileler bazen toplumsal 

dışlanma ve ayrımcılıkla karşılaşmakta ve uyum süreci daha zor gerçekleşmektedir. 

Türklerin geçmiş dönemlerden itibaren çokkültürlü bir yapıya sahip olduğu ve bazı 

dönemlerde diplomatik çıkarlar doğrultusunda uluslararası evliliklere başvurduğu 

bilinmektedir. Kore toplumuna bu açıdan bakıldığında, geçmiş dönemlerde bazı 

uluslararası evliliklerin varlığından söz edilmektedir. Özellikle Çin hanedanlığı ile 

yapılan diplomatik ilişkiler, prenslerin veya soyluların Çin Hanedanlarından gelen 

kişilerle evlenmesine neden olmuştur. Ayrıca Kore’nin Japon işgali altında olduğu 

dönemde de Japonlar ve Koreliler arasında evliliklerin meydana geldiği görülmektedir. 

Ancak bu dönemdeki ilişkiler genellikle zorla olmuş veya istenmeyen bir durum olarak 

görülmüştür. Kore tarihi boyunca evlilikler genellikle Kore içindeki etnik gruplar 

arasında yoğunlaşmıştır. Farklı ırklar arasında gerçekleşen evlilikler, genellikle belirli 

dönemlerde ve belirli koşullar altında gerçekleşmiş ve bunlar genellikle sınırlı sayıda 

olmuştur. Bununla birlikte günümüzde Kore, küreselleşme ve göç gibi faktörlerin 

etkisiyle daha çok etnik çeşitlilikle karşı karşıya gelmiştir. Kore'de yaşayan yabancıların 

sayısı arttıkça, farklı etnik gruplar arasında evlilikler de artmıştır. Ancak, bu durumun 

tarihsel geçmişteki durumlarla karşılaştırılması doğru bir tutum değildir. Günümüzdeki 

etnik çeşitlilik daha yeni bir olgudur ve tarih boyunca Kore,  genellikle kendi içinde kapalı 

bir topluluk olarak varlığını sürdürmüş ve etnik açıdan homojen toplum özelliği 

göstermiştir. Bugünkü toplumsal yapı göz önüne alındığında, homojen yapının giderek 

bozulduğu ve çokkültürlü ailelerin sayısının arttığı gözlemlenmektedir. Kore’de artık 

yabancılarla evlenme fikri giderek daha kabul edilebilir hale gelmektedir. Özellikle 

iletişim teknolojilerinin gelişmesiyle medya, popüler kültür ve internet gibi platformlar 

aracılığıyla, farklı kültürlere ve insanlara karşı daha açık bir tutum yaygınlaşmaktadır. 

Ayrıca Kore'de yaşayan yabancıların sayısının giderek artması, Koreli bireylerin farklı 

kültürlerle daha fazla etkileşimde bulunmalarına ve bu kültürlerden insanlarla daha sık 

karşılaşmalarına yol açmaktadır. Bu tür etkiler çokkültürlü evliliklerin artmasında ve bu 

evliliklerin toplum tarafından olumlu karşılanmasında katkıda bulunmaktadır. 

Çokkültürlü evliliklerin devlet tarafından desteklenmesi, yeni bir endüstri olan evlilik 



 

171 

komisyonculuğunun yasal olarak ülkede iş yapmasına ve uluslararası evliliklerin 

çoğunluğunun bu şirketler aracılığıyla yapılmasına olanak sağlamıştır. Ülkedeki bu 

şirketler ve şirketlere ait web siteleri yabancı kadınlarla Koreli erkeklerin tanışmasına ve 

evlenmesine kadar olan süreçlerine yardımcı olmaktadır. Ancak evlilik komisyonculuğu 

şirketlerinin yasadışı insan ticareti, sömürü faaliyetleri, müşterileri dolandırmak, yanlış 

bilgi vermek gibi bazı olumsuz durumları da mevcuttur. Bu yüzden Kore’de Evlilik 

Aracılığı İşletme Kanunu ile birlikte evlilik komisyonculuğu şirketleri denetlenmektedir. 

Kore'deki Evlilik Aracılığı İşletme Kanunu, evlilik komisyonculuğu sektöründeki 

düzenlemelerin güçlendirilmesini ve insan haklarının korunmasını amaçlayan önemli bir 

yasadır. Bu kanunun uygulanmasıyla, evlilik komisyonculuğu aracılığıyla gerçekleşen 

evliliklerdeki olumsuz sonuçların azaltılması ve güvenilir bir ortamın oluşturulması 

hedeflenmektedir. 

Çokkültürlü evlilikler, Kore toplumunu daha çeşitli ve kültürel olarak daha zengin hale 

getirirken, aynı zamanda toplumsal ve kültürel uyum gibi bazı zorlukları da beraberinde 

getirmektedir. Aynı durum Türkiye için de giderek bir sorun haline gelmiştir. Farklı etnik 

gruplar ile gerçekleştirilen evliliklerin, aile yapısına zarar verdiği ve genetik kodların 

değişmesine neden olduğu bir gerçektir. Türkiye'de son yıllarda toplumsal ve kültürel 

açıklık artmıştır. Farklı kültürlere ve yaşam tarzlarına daha fazla tolerans gösterilmesi, 

insanların farklı kültürlere sahip partnerlerle ilişki kurmasını kolaylaştırmaktadır. 

Küreselleşme ve iletişim teknolojilerinin gelişmesiyle birlikte, Türkiye'deki insanlar 

farklı kültürlerle daha fazla etkileşimde bulunmaktadır. Seyahat, turizm, göç, eğitim ve 

diğer kültürel etkileşimler, insanların farklı kültürlere daha fazla maruz kalmasını 

sağlamaktadır. Bu faktörlerin bir araya gelmesiyle, Türkiye'de çokkültürlü evliliklerin 

artması kaçınılmaz hale gelmiştir. Özellikle ülkemizde artık yabancı bir bireyle yapılan 

evliliklerin daha kolay kabul edilebilir olması, çokkültürlü evliliklere dair algının 

değiştiğinin en büyük kanıtıdır. Ülkemizde uluslararası evliliklerin devlet tarafından 

teşvik edilmesi gibi bir durum söz konusu olmadığından Kore’deki gibi ajanslar ya da 

şirketlerin varlığı da söz konusu değildir. Evlilikleri ayarlayan yasal bir uygulamanın 

mevcut olamamasına rağmen bazı yasal ve güvenirliği olmayan siteler bulunmaktadır. 

Dolandırıcılık ve insan hakları ihlali gibi suçlara karışmamak adına genellikle bu siteler 

kullanılmamaktadır. 



 

172 

Kore'de çokkültürlü evlilikler genellikle Koreli erkeklerin yabancı kadınlarla evlenmesi 

üzerine odaklanmıştır. Bu tür evliliklerin arka planında genellikle demografik nedenler, 

özellikle kırsal bölgelerde kadın azlığı gibi faktörler bulunmaktadır. Kore'de, bazı kırsal 

bölgelerde kadın nüfusu erkek nüfusundan daha azdır. Bu bölgelerde evlilik düşünen 

erkekler için göçmen işçi kadınlar bir seçenek olarak görülmektedir. Birçok göçmen 

kadın daha iyi bir yaşam standardı elde etmek ve ailelerine destek olmak amacıyla 

çalışmak için Kore’ye gelmektedir. Ancak çalışmak amacıyla ülkeye gelen çoğu göçmen 

işçi kadın, zamanla Kore toplumuna daha iyi uyum sağlama ve toplum tarafından kabul 

görme fırsatını elde etmek için Koreli erkeklerle evlenmeyi tercih etmektedir.Bu sebeple 

evlilik oranlarında yabancı gelinlerin sayısının yabancı damatlara oranla daha fazla 

olduğu görülmektedir.Günümüzde her iki cinsiyetten Koreliler için uluslararası 

evliliklerin sayısı artmış olsa da, erkeklerin yabancı bir kadınla evlenme olasılığı, 

kadınların yabancı bir erkekle evlenme olasılığından iki veya üç kat daha fazladır.Kore'de 

yaşayan yabancı gelinlerin çoğu genellikle Güneydoğu Asya ülkelerinden gelmektedir. 

Özellikle Çin, Vietnam, Filipinler ve Endonezya gibi ülkelerin Kore ile benzer kültürel 

ve dini bağlara sahip olması bu ülke vatandaşlarının daha fazla tercih edilmesini 

sağlamaktadır. 

Türkiye, çeşitli nedenlerle yurtdışından gelen göçmenlerin ülkesidir. Bu göç dalgaları 

genellikle iş, eğitim veya savaş gibi sebeplerle gerçekleşir. Aynı zamanda Türkiye, 

dünyanın dört bir yanından turist çeken popüler bir turizm destinasyonudur. Turizm ve 

tanışma siteleri gibi platformlar aracılığıyla Türk erkekleri ve yabancı kadınlar bir araya 

gelir ve bu tanışmalar sonucunda evlilikler gerçekleşmektedir. Türk toplumunda 

genellikle yabancı bir damada kıyasla yabancı bir gelin toplum tarafından daha kolay 

kabul edilmektedir. Bu durum, bir yönüyle geleneksel cinsiyet rolleri ve aile yapısıyla 

ilişkilendirilirken bir yönüyle de dini sebeplere dayanmaktadır. İslam dinine göre 

Müslüman bir erkeğin Ehl-i Kitap (Yahudi, Hristiyan) kadınlarla evlenebileceği; Ehl-i 

Kitap dışındaki gayrimüslim (ateist, deist, Budist vb.) kadınlarla evlenemeyeceği 

hususunda kısıtlama mevcuttur. Yabancı gelinlerin Türk Müslüman erkeklerle 

evliliklerinde dini olarak tamamen bir kısıtlama olmaması ve çoğu zaman yabancı 

gelinlerin Müslüman olmaları,  toplumun genelinde daha fazla kabul görmelerine ve 

uyum süreçlerinin daha hızlı olmasına katkı sağlamaktadır. Günümüzde küreselleşmeyle 

birlikte toplumlararası etkileşim artmış ve yabancı gelinlerle birlikte yabancı damatların 



 

173 

tercih edilmesinde de daha açık bir zihniyet gelişmiştir. Ancak yinede yabancı gelinlerin 

sayısı damatlara göre her dönemde daha fazla olmuştur. Yabancı gelinlerin uyrukları 

bakımından genellikle Türkiye’nin komşu Müslüman ülkeleri (İran, Irak, Suriye) veya 

kültürel ve tarihi bağları bulunduğu diğer Türk devletlerinin (Azerbaycan, Kazakistan, 

Türkmenistan, Özbekistan, Kırgızistan) tercih edildiği görülmektedir. Bu açıdan 

bakıldığında, hem Kore toplumu hem de Türk toplumu için yabancı gelin seçiminde 

önemli olan faktörlerin başında dini ve kültürel yakınlık gelmektedir. 

Kore’de çokkültürlü evlilikler, başlangıçta kırsal kesimdeki bekâr erkeklerin evlilik 

sorununu çözmek için başvurulan bir seçenek olarak görülmüştür. Ancak daha sonraları 

ülkede evlilik ve doğum oranlarının düşmesi, uluslararası evlilikleri yeniden gündeme 

getirmiştir. Ülkeninnüfusunu artırmak ve demografik dengeleri sağlamak için Kore 

hükümeti uluslararası evlilikleri teşvik etmeye başlamıştır. Kore'de uluslararası 

evliliklere teşvik etme çabaları genellikle devlet destekli programlar, hükümet politikaları 

ve sosyal yardım projeleri şeklinde yürütülmektedir. Bu programlar, uluslararası evlilik 

yapmayı düşünen çiftlere danışmanlık, hukuki destek ve maddi yardım gibi hizmetler 

sunmaktadır. Kore’nin uluslararası evliliklere karşı yaklaşımı bu yönüyle Türkiye’den 

farklılık göstermektedir. Çünkü Türkiye’de uluslararası evlilikler bireylerin kişisel 

tercihleri sonucu başvurduğu bir durumdur ve uluslararası evliliklere teşvik edici resmi 

bir program veya politika bulunmamaktadır. Türkiye'de çokkültürlü ailelere yönelik özel 

politikalar genellikle azdır ve bu aileler genellikle hâlihazırda var olan aile 

politikalarından yararlanmaktadırlar. Bu politikalar genelde yabancıların topluma ayak 

uydurması sağlamak amacıyla dil ve kültür hizmetlerini içermektedir. Bu yüzden 

Türkiye'de çokkültürlü ailelere yönelik politikaların ve destek hizmetlerinin daha da 

geliştirilmesi ve genişletilmesi gerekmektedir. Özellikle, farklı kültürlere sahip ailelerin 

karşılaştığı özel zorluklara ve ihtiyaçlara daha iyi yanıt verecek politika ve programların 

oluşturulması yabancıların topluma uyumu açısından son derece önemlidir. Kore’de ise 

çokkültürlülüğün bizim toplumumuza kıyasla daha yeni bir durum olması ve uluslararası 

evliliklerin teşvik edilmesinden dolayıbu durumun bazı politika ve yasalarla 

desteklenmesi gerekmektedir. Özellikle çok uzun yıllardır kendini diğer toplumlardan 

soyutlayan ve homojen bir yapıya sahip olan Kore toplumu için bu tür uygulamalara 

ihtiyaç vardır. Bu sayede hem Kore’nin yabancılarla uyum içinde olması hem de yabancı 

vatandaşların Kore toplumuna adapte olması daha kolay gerçekleşecektir. 



 

174 

Güney Kore'de, farklı kültürlere sahip ailelerin topluma uyumunu sağlamak amacıyla 

çeşitli çokkültürlü eğitim merkezleri bulunmaktadır. Bu merkezler, dil eğitimi, kültürel 

etkinlikler, sosyal hizmetler ve danışmanlık gibi çeşitli hizmetler sunarak bu ailelerin 

ihtiyaçlarını karşılamayı amaçlamaktadır. Aynı zamanda Kore'de, farklı kültürlere sahip 

ailelere hukuki destek ve danışmanlık hizmetleri sunan kuruluşlar bulunmaktadır. Bu 

hizmetler, aile içi sorunlar, göçmen hakları, evlilik göçü gibi konulara yardımcı 

olmaktadır. Aynı zamanda çokkültürlü ailelerde dünyaya gelen çocukların Kore dilini 

öğrenmeleri ve okul ortamında zorlanmamaları için eğitim programları bulunmaktadır. 

Ancak bu program ve uygulamalar, hızla çokkültürlü bir toplum haline gelen Kore’nin 

ihtiyaçlarını karşılama konusunda yetersiz kalmaktadır. Hükümetin bu ailelere yeterince 

destek sağlamadığını ve uyum sürecinde yaşanan zorluklara yeterli çözüm üretmediğini 

konusunda bazı eleştiriler de mevcuttur. 

Uluslararası evlilikler sonucu Kore ve Türk vatandaşı olmak konusunda da bazı 

farklılıklar mevcuttur. Kore’de evlilik yoluyla vatandaş olabilmek için öncelikle evliliğin 

en az 2 yıl devam etmesi ve evlilik birliğinin sürdürülmesi gerekmektedir. Yabancı eş, 

Güney Kore'de evlilikten sonra belirli bir süre sürekli oturum iznine sahip olmalıdır. Bu 

süre, genellikle vatandaşlık başvurusundan önce en az 3 yıl veya daha fazla olabilir. Bazı 

durumlarda yabancıların dil yeterliliğin olması da beklenmektedir. Türkiye’de ise yabancı 

eşin vatandaşlık kazanabilmesi için evliliğin en az 3 yıl devam etmesi ve evlilik birliğinin 

sürdürülmesi gerekmektedir. Ayrıca Türk vatandaşlığı için başvuran yabancı uyruklu 

kişinin sağlık kontrolünden geçmesi gerekebilir. Bu, bulaşıcı hastalıkların varlığını 

belirlemek ve ülkenin kamu sağlığını korumak amacıyla yapılmaktadır. Buna ek olarak 

dil yeterliliği ve milli güvenlik ve kamu güvenliğine engel teşkil edecek bir davranışın 

bulunmaması gerekmektedir. 

Kore ve Türk toplumunun aile yapısında, küreselleşme ve modernleşmenin etkisiyle 

zaman içinde aynı değişikliklerin yaşandığı görülmektedir. Birbirinden çok uzakta olan 

bu iki ülkenin aile yapısının birbirine benzer özellikler gösterdiği ve değişen şartlar ve 

duruma göre de aynı şekilde değişime uğradığı sonucuna varılabilir. 

 



 

175 

 

 

 

SONUÇ 

İnsanoğlu tarih öncesi dönemlerden beri topluluklar halinde yaşamıştır. Zamanla 

çeşitlenen bu topluluklar, ekonomik siyasi vb. sebeplere dayalı olarak birbirleri ile 

etkileşim halinde olmuştur. Bunun sonucunda hem etkileyen hem de etkilenen 

topluluklarda bir takım kültürel değişimler meydana gelmiştir. Topluluklar arası etkileşim 

sonucu meydana gelen bu değişimler, tarihin her döneminde karşımıza çıkmakla beraber 

geçmiş dönemle günümüz kıyaslandığında sebepleri yönünden çeşitlilik göstermektedir.  

Günümüz toplulukları, insan hareketliliğinin yoğun olarak yaşandığı göç çağı olarak 

nitelendirilmektedir. Eşi benzeri görülmemiş bir büyüme kaydeden uluslararası göçler, 

küreselleşme ile yakından ilgilidir. Toplumların yapısındaki değişimleri ifade eden 

küreselleşme; demografik değişimler, ekonomik dönüşüm, kültürel çeşitlenme, aile 

yapısı ve yaşam şekilleri gibi alanlarda da etkisini göstermektedir. Ayrıca 

küreselleşmenin giderek artan etkisiyle sınırların ortadan kalkması, işçi göçleri ve savaşın 

patlak verdiği coğrafyadaki sivil toplumun komşu ülkelere sığınması, daha iyi bir yaşam 

sürme umudu taşıyan insanların gelişmiş ülkelere gerek legal gerekse illegal yollarla akın 

etmesi gibi nedenlerle homojen yapıya sahip toplumlarda değişimlere ve farklılıklara yol 

açtığı bilinmektedir (Demir, 2019, s. 5).  

Küreselleşmenin etkisiyle günümüz toplumlarında meydana gelen farklılıkları açıklayan 

önemli bir ideoloji olarak çokkültürlülük karşımıza çıkmaktadır. Çokkültürlülüğün 

1970’li yılların başında gerek küreselleşmenin dünya genelindeki sosyal, politik ve 

ekonomik alanlarda yarattığı dönüşümlere gerek uluslararası göç hareketlerine gerekse 

de artan etnik çatışmalara bağlı olarak ortaya çıktığını aktaran Yanık (2012), 

çokkültürlülüğün aynı zamanda bugünün politik ve sosyolojik tartışmalarının önemli bir 

öğesini oluşturan sosyolojik bir olgu olduğunu da dile getirmektedir. Tarihsel olarak 

1940’lı yıllarda adından söz edilmeye başlanan çokkültürlülük, 1970’li yıllara 

 



 

176 

gelindiğinde hızlı bir ivme kazanarak günümüzdealtın çağını yaşadığını söyleyebiliriz. 

Çokkültürlülüğün ortaya çıkışına dair her ne kadar belirli tarihi aralıklar verilse de 

çokkültürlülüğün terimsel olarak kullanılmaya başlanmasından çok daha eskiye dayanan 

tarihi bir geçmişe sahiptir. Bu yüzden bazı toplumlar için farklı kültürlerle bir arada 

yaşamak tarihin çok eski dönemlerden beri süregelen bir durumdur. Öyle ki Osmanlı 

tarihine hatta Selçuklu tarihine bakıldığında çeşitli toplulukların bir arada yaşadığı 

görülmektedir. Bunun aksine bazı toplumlarda ise daha yakın tarihlerde kültürel 

çeşitlilikten söz edilmeye başlanmıştır. Bundan sebeptir ki bazı toplumlar için kültürel 

çeşitlilik sorun olmazken bazı toplumların homojen yapısına zarar verdiği ve özellikle 

günümüz topluluklarında çeşitli sorunlara neden olduğu savunulmaktadır. 

Kore,  kendisini etnik açıdan homojen bir toplum olarak tanımlayan ülkelerden birisidir 

ve bu yargı yakın bir tarihe kadar herkes tarafından kabul görmekteydi. Uzun yıllar 

boyunca göç etmeden aynı yarımada üzerinde yaşamış olan bu topluluk için kültürel 

çeşitliliği kabul etmek oldukça zorlu bir süreç olmuştur. Bu süreçte coğrafi olarak 

Kore’nin bulunduğu konum, Kore’yi çokkültürlü bir toplum haline getiren en önemli 

unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Kore’nin Japonya ve Çin arasındaki geçişi sağlayan 

önemli bir rota olması,  sık sık istilalara uğramasına neden olmuştur. Bu istilalar sonucu 

ülkeye yerleşen Japon ve Çin vatandaşları, Kore toplumundaki yabancı akınların 

başlangıcı sayılmaktadır. Asıl akınlar ise ülkeye yaşanan göçlerle meydana geldiği ve 

çeşitliliğin daha fazla arttığı Sanayi Devrimi sonrasına denk gelmektedir. Bu dönemde 

ülkedeki işçi açığını kapatmak için milyonlarca göçmen işçi ülkeye giriş yapmış ve 

kültürel çeşitlilik hızla artmıştır. Zamanla Kore’nin ekonomik alanda kendini göstermesi, 

yeni kültürel trendlerinin ortaya çıkması ve teknolojik alandaki gelişimiyle birçok ülkenin 

gözdesi haline gelmiştir. Ülkede yabancı nüfusunun artması, homojen toplum yapısının 

giderek yerini çokkültürlü topluma bırakmasına neden olmuştur. Günümüz Kore toplumu 

çeşitli nedenlerle ülkeye gelen ve hatta vatandaşlık alan birçok yabancıyı bünyesinde 

barındırmaktadır. 

Türkiye, Selçuklulardan Osmanlı’ya kadar birçok devleti bünyesinde barındıran, uzun bir 

tarihi geçmişe sahip bir ülkedir. Tüm bu tarihi süreçler göz önüne alındığında, Kore’den 

farklı olarak Türklerin göçebe bir toplum olması dikkat çekmektedir. Göçebe yaşam 

tarzını benimseyen Türkler, dünyanın farklı bölgelerine yayılmış ve birçok toplumla 



 

177 

etkileşim kurmuştur. Bu etkileşimler yerleşik hayata geçtikten sonraki dönemlerde gerek 

siyasi gerekse ekonomik sebeplere dayalı olarak devam etmiştir. Özellikle en geniş 

sınırlara sahip olunan Osmanlı İmparatorluğu dönemi, farklı toplulukların bir arada 

yaşadığı, etnik çeşitliliğin en fazla olduğu dönemdir. Bu dönem, Türkler için 

çokkültürlülüğün başlangıç dönemi olarak görülebilir. Osmanlı döneminde İslam 

inancının benimsenmesi, yabancıları etnik kimliklerinden çok inançlarına göre bir ayrım 

yapmaya itmiştir. Buna rağmen İslam hukuku, gayrimüslimlere karşı hoşgörü ile 

yaklaşmayı emrettiğinden Türkler,  uzun yıllar boyunca farklı kültür ve etnik kimliklere 

sahip gruplarla aynı çatı altında barış ve huzur içinde yaşamayı başarmıştır. Osmanlıdan 

günümüze kadar varlığını sürdüren kültürel çeşitlilik, zamanla sınırlarını genişletmiş ve 

dünyanın dört bir yanından ülkemize yabancı akınları yaşanmasına yol açmıştır. Özellikle 

son dönemlerde Türkiye’de yabancı sayısının artmasında Suriye’de yaşanan iç savaşın 

büyük etkisi görülmektedir. Savaştan etkilenen milyonlarca mülteci bugün Türkiye 

sınırları içerisinde yaşamaktadır. Bu duruma ek olarak Türkiye’nin çokkültürlü bir 

toplum olarak nitelendirilmesinde başka sebeplerde yer almaktadır. Turizm ve göç 

açısından uygun bir ülke olması, eğitim ve iş fırsatları sunması, siyasi ve ekonomik 

anlamda kendini bir üst seviyeye taşıması Türkiye için çekici faktörlerin başında 

gelmektedir. Bugünün Türkiye’sine bakacak olursak kültürel anlamla bir renklilik söz 

konusudur ve ilerleyen zamanlarda bu çeşitliliğin daha fazla artacağı yadsınamaz bir 

gerçektir. 

Toplulukların zamana ve şartlara göre değişmesi ve kendini yenilemesi her dönemde 

karşımıza çıkan olağan bir durumdur. Günümüz şartlarında ise küreselleşme, kentleşme, 

modernleşme, teknolojik gelişme, ulaşım ve iletişim alanlarındaki ilerleme gibi etkenler 

toplulukları hızla değişime itmiştir. Bu değişimler birçok alanda topluluklarda 

farklılaşmalara sebep olduysa da bu farklılaşmadan en çok etkilenen kurum aile olmuştur. 

Toplumsal yapıdaki değişiklikler doğrudan aileyi etkilemiş ve sadece aile yapısını değil 

aile oluşumunu da farklılaşmaya itmiştir. Farklı kültür ve etnik yapıdaki insanlarla 

yapılan karma evlilikler, çokkültürlü ailelerin oluşumuna ve bu da toplumun temel taşı 

olan ailenin kökten bir değişiklik yaşamasına neden olmuştur. Geçmiş dönemlerde de 

çeşitli sebeplerle tercih edilen çokkültürlü evlilikler, günümüzde hızla artmış ve hemen 

hemen her toplumda karşılaşılan bir durum halini almıştır. 



 

178 

Kore’de ilk çokkültürlü evlilikler, 1960’lı yıllardan sonra sanayileşmenin etkisiyle 

köylerini terk edip şehirlere yerleşen genç nüfusun kırsal alanlarda gelin kıtlığının sebep 

olmasıyla birlikte başlamıştır. Kırsalda ailesi ile yaşamaya devam eden bekâr erkekler 

için yabancı gelinler, evlenip aile kurmak için tercih edilen ilk seçenek haline gelmiştir. 

Özellikle 1990’lı yıllardan sonra Çin ile geliştirilen diplomatik ilişkiler sonucunda Çinli 

ve etnik Koreli kadınlar çalışmak amacıyla Kore’ye gelmeye başlamış ve kırsal bekârların 

evlilik sorununa alternatif olarak uluslararası evliliklerden söz edilmeye başlanmıştır. 

Başlangıçta kırsal bekârların evlilik sorununa çözüm olarak gerçekleştirilen uluslararası 

evlilikler zamanla artmıştır. Özellikle Koreli kadınların eğitim seviyelerinin yükselmesi, 

iş hayatına atılması, evlilik ve çocuk sahibi olmak gibi sorumlulukları üstlenmekten 

kaçınması gibi tutumları yabancı gelinlere olan rağbeti artırmıştır. Zamanla yabancı 

gelinlere olan ilgi o kadar artmış ki bu durum Kore’de yeni bir sektörü ortaya çıkarmıştır. 

Uluslararası evlilik komisyoncuları ortaya çıkmış ve kâr odaklı geliştirilen bu endüstri 

zamanla sistematik hale gelmiştir. Sadece kırsal kesimde yaşayan bekârlara değil daha 

düşük sosyo-ekonomik seviyesine sahip bekârlara hitap eden bu sektör devlet tarafından 

da desteklendiği için zamanla sayıları artmıştır. Özellikle son dönemlerde internetin 

gelişmesiyle birlikte birçok site ve uygulama bekârların yabancı eşlerle tanışmasına 

olanak sağlamaktadır. Önceleri yabancı gelinlerle yapılan evlilikler öne çıkarken 

günümüzde yabancı damatların sayısı da hızla artmaktadır. Bu artışlar Kore’de 

çokkültürlü aile gibi yeni olguların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Doğum 

oranlarındaki düşüş ve evlilik yaşının artması, Kore Hükümetinin çokkültürlü aileleri 

desteklemesi için önemli bir sebep olmuştur. Uluslararası evliliklerin hızla arttığı 1990 

ve 2000’lı yıllardan itibaren birçok yeni yasa ve düzenlemeler yapılmış, çokkültürlü 

ailelerin Kore toplumuna adapte olabilmeleri adına çokkültürlü merkezler kurulmuştur. 

Zamanla sayıları artan bu kurumlar, çokkültürlü ailelerin Kore toplumunca benimsenmesi 

ve Kore kültürüne ayak uydurması bakımından son derece önemli bir konuma sahiptir. 

Kore toplumu uzun yıllar boyunca homojen bir toplum olarak yaşamış ve bu yüzden 

yabancıları benimseme konusunda diğer ülkelere kıyasla daha emin adımlarla ilerlemiştir. 

Ancak son zamanlarda kaydettiği hızlı ekonomik büyüme ve çokkültürlü evlilik 

oranlarındaki artış, Kore’nin istemeyerek de olsa daha fazla yabancıyı bünyesinde 

barındırmasıyla hatta vatandaşlık vermesiyle sonuçlanmıştır. Uluslararası evliliklerle 

birlikte Kore’nin en önemli değer sistemi olan aileye kadar giren yabancılar, Kore 



 

179 

toplumunda çokkültürlülüğün geldiği son nokta olarak görülebilir. Aile oluşumunun 

tamamen değişmesi, Kore’nin geleneksel kültüründe yaşanan en büyük değişimlerden 

birisidir. Özellikle geleneksel Konfüçyüsçü ataerkil yapısının aileyi bireylerden çok bir 

bütün olarak tanımlama geleneği zamanla yerini bireyselliğe bırakmış ve bu durum 

çokkültürlü ailelerde daha fazla görünür hale gelmiştir.   

Evlilik yoluyla Kore’de yaşayan yabancılar; seyahat, eğitim veya iş amacıyla Kore’ye 

gelen yabancılara kıyasla daha uzun vadeli ikamet ettiğinden Kore’nin toplumsal 

yapısında dönüşü olmayan değişimlere sebep olmaktadır. Bugün Kore’nin aile 

yapısındaki değişimler göz önüne alındığında, aile değerlerinin tamamen değişikliğe 

uğradığı ve aile yapısında bozulmalar meydana geldiği açıkça gözlemlenmektedir. 

Çokkültürlü evliliklerin artmasıyla geleneksel aile kültüründen uzaklaşılmaya başlanmış 

ve aileye dair değerler zamanla etkisini kaybetmiştir. Farklı kültürde insanları bir araya 

getiren bu evlilikler, taraflardan en az birinin değerlerini kaybetmesine, ait olduğu 

topluma ayak uydurmak için kendi özünden vazgeçmesine yol açmaktadır.  

Kore’de azalan evliliklere bağlı olarak düşen doğum oranlarına alternatif olarak 

desteklenen uluslararası evlilikler zamanla bu amaca hizmet etmekten çıkmış ve bireysel 

zevklere bağlı olarak tercih edilmeye başlanmıştır. Bu durumun önüne geçmenin 

imkânsız olarak görüldüğü modern Kore toplumunda çokkültürlü ailelerin sayısı gittikçe 

artmaktadır. Bu ailelerin çocukları söz konusu olduğunda bireysel olarak birçok zorluk 

da beraberinde gelmektedir. Farklı iki kültürün ortasında büyümeye çalışırken buna ek 

olarak topluma adapte olmak ayrı bir sorun haline gelmektedir. Asıl zor olan ise toplumun 

çokkültürlü ailelerin çocuklarını benimsemesi ve farklı olduklarını onlara hissettirip 

dışlamamasıdır. Bu tür olumsuzluklara maruz kalan çocuklar hem aileler için hem de 

Kore toplumu için büyük sorun oluşturabilmektedir. Özellikle okul çağındaki çocukların 

birçoğu çokkültürlü eğitimin anlaşılamamasından dolayı zorluk çekmekte ve arkadaşları 

tarafından dışlanmaktadır. Okul ortamında yaşanan bu olumsuzluklar sonucu eğitimine 

devam edemeyen çokkültürlü çocukların sayısı da yadsınamayacak kadar çoktur. Bu 

durum başta çokkültürlü eğitim sistemi olmak üzere düzenlenmesi gereken sistemlerin 

gerekliliğini gözler önüne sermektedir. 

Kore’de sayısı hızla artan çokkültürlü evlilikler, yerel topluluklardaki yapısal 

değişikliklerle beraber aile kültürü üzerinde de önemli bir etkiye sahiptir. Çokkültürlü 



 

180 

ailelerin artması, insanların aile yaşantısının değişmesinde ve kültürel çeşitliliğinin 

artmasında etkili olmaktadır. Heterojen kültürel geçmişe sahip bireyler evlilik yoluyla 

aile oluşturdukça ailenin kapsamı ve aile ilişkileri giderek ulus ötesi bir ağa doğru 

genişlemektedir. Bu durum demografik yapı açısından güçlü birliğe sahip Kore’nin aile 

kültürünü değiştirmesinde itici bir güç olarak hizmet etmektedir. 'Aile' insanlık tarihi 

kadar uzun bir geçmişe sahip kurumdur ancak sabit ve değişmez değildir, zamanın ve 

toplumun değişimlerine göre kaçınılmaz olarak değişir.  Son zamanlarda, özellikle 

Kore’de küreselleşmenin bir sonucu olarak ortaya çıkan uluslararası evlilik çılgınlığı, bu 

toplumun aile kültürünün 'çokkültürlü' faktörlerin etkisi altında çeşitli şekillerde 

değişebileceği olasılığını ortaya çıkarmıştır (Lee vd., 2014, s. 56). 

Kore toplumunun bu tür değişen eğilimlere uyum sağlama konusunda bir miktar ilerleme 

kaydettiğine dair artan işaretler de mevcuttur. Örneğin yakın zamanda yapılan bir 

araştırma, hem erkek hem de kadınların yarısından fazlasının bir yabancıyla evlenme 

fikrine açık olduğunu ortaya çıkarmıştır. Bir başka anket, ebeveynlerin yüzde 60'ından 

fazlasının oğullarının veya kızlarının bir yabancıyla evlenmesini kabul etmeye istekli 

olduğunu göstermiştir. Kulağa pek şaşırtıcı gelmese de "saf ırka" uzun süredir değer veren 

bir ülkede, anket sonuçları, eğer bir bütün olarak sosyal tutumları gösteriyorsa, sosyal 

görüşlerde büyük değişikliklerin yolda olduğunu göstermektedir. Bazı sosyologlar "tireli 

Koreli" fikrinin evrensel hale geleceğini öngörmektedir. İnsanların kendilerini sıklıkla 

"İrlandalı Amerikalılar", "İtalyan Amerikalılar" vb. olarak tanımladıkları Amerika 

Birleşik Devletleri'nde görüldüğü gibi Koreliler de yakında karışık ırklara sahip bireyleri 

tanımlarken "Vietnamlı-Koreli" ve "Filipinli-Koreli" gibi tireli terimleri kullanmaya 

başlayacaktır (Choi, 2010, s. 52). 

Türkiye, çokkültürlülüğün bir sorun haline geldiği modern dönemden çok önce farklı 

etnik kökene sahip topluluklarla yaşamış hatta bazı durumlarda evlilik yoluna bile 

girmiştir. Bu yüzden Türkiye, çokkültürlülük ya da çokkültürlü aile gibi kavramlara çok 

uzun yıllardan beri aşinadır. Bundan dolayıdır ki bu tür evliliklere ve bu evliliklerden 

doğan çocuklara Kore’ye kıyasla daha çabuk adapte olmuştur. Çokkültürlü bir toplum 

olarak yaşamaya alışkın olan Türkler, çokkültürlü politikalara ya da çokkültürlü aileleri 

destekleyen yasalara ihtiyaç duymamış sadece vatandaşlık yasasında değişiklerle 

yetinmiştir.  



 

181 

Türkiye’de çokkültürlü evliliklerin ne zaman ortaya çıktığı tam olarak bilinmemekle 

beraber Osmanlı Dönemi hatta daha da öncesi Selçuklu Dönemine kadar dayandığı 

söylenmektedir. Bu söylemi desteklemek amacıyla o dönemlerde siyasi ve politik 

amaçlarla gerçekleştirilen evlikler örnek gösterilmektedir. Özellikle Osmanlı Dönemi, bu 

tür evliliklere en çok başvuran hanedanlık olarak bilinmektedir. Ancak o dönemde 

gerçekleştirilen evlilikler günümüzden farklı olarak devletlerarası ilişkiler göz önüne 

alınarak yapıldığı için daha çok üst sınıf tebaa arasında gerçekleştirilmiştir. Halk arasında 

yaygın olmamakla beraber duygusal bir birliktelikten ziyade politik amaçlara dayanan bu 

tür karma evlilikler, ilerleyen dönemlerde etkisini kaybetmiştir. Günümüze yaklaştıkça 

toplumlar değişime uğramış ve uluslararası gerçekleşen evliliklerin de kapsamı 

değişmiştir. Uluslararası göçlerle başlayıp zamanla etki alanını genişletmiş ve artık 

yabancı biri ile evlenmek bir tercih haline gelmiştir. Duygusal birliktelik ön plana çıkmış 

ve yalnızca yabancı gelinler değil yabancı damatlar da toplumca kabul görmeye 

başlamıştır. Daha önceki dönemlerde de rastlanılan bir durum olan çokkültürlü evlilikler, 

Türk toplulukları tarafından rahatlıkla tercih edilmeye başlanmıştır.  

Farklı kültüre sahip insanların Türk toplumuna girmesiyle birlikte bozulan toplumsal yapı, 

yabancılarla yapılan çokkültürlü evliliklerle birlikte daha fazla değişmiş ve özellikle aile 

yapısında bozulmalara sebep olmuştur. Türkler için son derece önemli görülen aile 

kavramı üzerinde meydana gelen bu köklü değişiklik, Türklerin sosyal kodlarını bozmuş 

ve sosyokültürel yapıya zarar vermiştir. Bireylerin yetişmeye başladığı ve toplumun en 

küçük yapı taşı olarak görev yapan aile kurumu Türkler için her dönem önemini 

korumuştur. Ancak günümüzde birçok yabancının sırf vatandaşlık alabilmek için Türk 

vatandaşlarıyla anlaşmalı evlilikler yapması aile kurumunun kutsallığını sarsmaktadır. 

Ayrıca bu amaçlarla yapılan evlilikler ileride boşanma ile sonuçlanabilmekte ve bu durum 

da aile birliklerini bozmaktadır. Buna ek olarak farklı kültürlerin birlikte yaşamasından 

meydana gelen anlaşmazlıklar sonucu boşanan çiftlerin sayısında da artışlar 

görülmektedir. Boşanma, günümüzde her ne kadar normal olarak karşılansa da hâlen bir 

kısım gruplara göre aile yapısına zarar verdiği için hoş görülmeyen bir durumdur.   

Ülkemiz, özellikle Suriye’de yaşanan iç savaştan en çok etkilenen ülkelerin başında 

gelmekle birlikte en çok mülteciyi barındıran ülke olarak da bilinmektedir. Savaşın henüz 

sona ermemiş olması ve ne zaman son bulacağına dair kesin bir bilgi bulunmaması, 



 

182 

mülteci sorununa da çözüm bulmayı zorlaştırmaktadır. Bu yüzden ülkelerinden kaçıp 

gelen özellikle kadın mülteciler, daha iyi bir yaşam umudu ile Türk erkekleriyle 

evlenmeyi tercih etmektedir. Suriyeli mültecilerin yanı sıra başka ülkelerden gelen ve 

Türk erkekleriyle evliliği bir kurtuluş olarak gören mülteci kadınların sayısı da son 

dönemlerde artış göstermektedir. Bu amaçla yapılan evliliklerin artmasına paralel olarak 

bu evliliklerden dünyaya gelen çocukların sayısı da artmış ve melez topluluklar oluşmaya 

başlamıştır. Tüm yabancı evlilikler ve bu evliliklerden dünyaya gelen melez çocuklar göz 

önüne alındığında toplumumuzun etnik olarak değişime maruz kaldığını söylemek 

mümkündür.  Aynı zamanda bu melez çocukların topluma adapte olması ve özellikle okul 

ortamına alışması, Kore’de olduğu gibi zorlu bir süreç olarak görülmektedir. Her 

toplumda olduğu gibi ülkemizde de yabancılara karşı her zaman bir önyargı vardır ve 

bunun üstesinden gelmek için toplum olarak empati geliştirmemiz gerekmektedir. Çünkü 

çokkültürlülük, günümüzde ortaya çıkan bir olgu olmamakla birlikte ileride şiddetini 

daha da artıracağı öngörülen bir sosyal sorundur. Bu sebeple farklılıklarla bir bütün 

olmayı öğrenmek gerekmektedir. Her ne kadar etnik olarak farklı olsalar da bir sebepten 

toplumumuza karışmış ve aile kurumumuza kadar girmiş olan yabancılar artık ülkemizi 

temsil eden birer birey haline gelmiştir. Bu yüzdendir ki çokkültürlü bir toplum olarak 

yaşamayı öğrendiğimiz gibi çokkültürlü aileler ile de bir bütün olarak yaşama konusunda 

ilerleme kaydetmemiz gerekmektedir. 

Her grubun kendine özgü renkleri ve özelliklerinde kültürel farklılıkları kabul etmek, 

onların benzersizliğini paylaşmaya ve dikkate almaya yönelik çaba ve uygulamalar 

yapmak gerekir. Mevcut kültürel özelliklerimizi ve toplumumuzdaki göçmenlerin 

kültürel özelliklerini incelemek, gündelik yaşamda ortaya çıkan farklılıkları kabul etmek 

için sivil çaba ve uygulamalara ihtiyaç vardır. Öte yandan, evli göçmen kadınlar ve 

çocuklarına yönelik uzun vadeli bir perspektifle aktif olarak desteklenen politikaların 

topyekûn bir değişime ihtiyacı var. Kadınların toplumsal katılımının artması ve okula 

giden çocuk sayısının her geçen gün artması nedeniyle bu çocuklara yönelik sistematik 

eğitim politikalarına ve planlarına ihtiyaç duyulmaktadır. Ancak bu çokkültürlü ailelerin 

çocuklarına yönelik eğitimin, genel öğretmenlere ve öğrencilere yönelik bilinçlendirme 

eğitimi verilmeden başarılı olamayacağı da aşikârdır. 



 

183 

Bugün geldiğimiz noktada çokkültürlülüğü engellemek neredeyse imkânsız olarak 

görülmektedir. Hükümetin bu konuda önlemler alması ve kültürel değerlerini koruması 

için düzenlemeler yapması gerekmektedir. Özellikle aile kültüründe yaşanan etnik 

değişiklikler, toplumların genetik kodlarının da değişmesine neden olmaktadır. Belirli bir 

sistemi olmadan ve sıkı bir denetim yapılmadan gerekleştirilen uluslararası evlilikler,  bizi 

biz yapan aile kültürümüze yapabileceğimiz en büyük darbedir. Aile değerlerini 

kaybeden bir toplum, gelecek nesillerini de kaybeder. Bu sebeple ince bir süzgeçten 

geçirmeden, kültürel çeşitliliğin kabul edilmesi doğru değildir. Çokkültürlülüğün ileriki 

yıllarda ne boyuta geleceğini tahmin etmek mümkün değildir, ancak şuan ki mevcut 

durumun daha ilerisinde olacağı da bir gerçektir. Kültürel değerlerin korunması ve aile 

değerlerinin devam ettirilmesi adına, mümkün olduğunca hızlı şekilde ve vakit 

kaybetmeden önlemler almak her toplum için son derece önemli bir durumdur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

184 

KAYNAKÇA 

Ahn, J. H. (Ji-Hyun Ahn). (2012). Transforming korea into a multicultural society: 

Reception of multiculturalism discourse and its discursive disposition in Korea. 

Asian Ethnicity, 13(1), 97-109. 

Akat, C. (2019). Kore tarihini sosyo-kültürel kodlar ile yeniden okumak (Yüksek lisans 

tezi). Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

 Akçura, Y. (1998). Türkçülüğün tarihi. Kaynak Yayınları. 

Aksoy, R. (2021). İslam öncesi toplumlarda ve İslam’da kadının statüsü. Uluslararası 

Sosyal ve Eğitim Bilimleri Dergisi, 15 (2021): 20-39 

Aktaş, Ö. (2011). Boşanma nedenleri ve boşanma sonrasında karşılaşılan güçlükler 

(Yüksek lisans tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Aktay, Y. (2007). Metin, tarih ve şiddetin kaynakları, Milel ve Nihal, 4 (3), 91-111. 

Altındal, M. (1993). Osmanlı’da harem.  Altın Kitaplar Yayınevi. 

Altun, N., Dinç, A.(2016). Yabancı gelinlerin Türk ailesi içindeki yerine sosyolojik bir 

bakış. Halk Kültüründe Aile Uluslararası Sempozyumu. 

Altundağ, P. (2012). Sıno-korean words (hancha) ın korean language and the ımportance 

of sıno-korean words (hancha) ın korean language teachıng . Dil Dergisi , (156), 

48-60. DOI: 10.1501/Dilder_0000000170 

Amet, C.U. (2021). Türkiye ve Yunanistan’da yayımlanan çocuk kitaplarının 

çokkültürlülük öğeleri açısından incelenmesi (Yüksek lisans tezi). Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Amoskala (2024, Şubat 27). The melting pot vs. the salad bowl. university of notre dame. 

Black and Green Atlantic. 

https://sites.nd.edu/blackandgreenatlantic/2020/02/21/the-melting-pot-vs-the-

salad-bowl/. 

Arı, M. (2020). Kuşakların iş görme anlayışı ile kültür değerleri arasındaki ilişki (Doktora 

tezi). Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Aslan, F.(2018). Türk kültürü içerisinde Türk aile yapısının yeri (Yüksek lisans tezi). 

Niğde Ömer Halis Demir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Atıcı Köktaş, N., Büyükbaş, H. (2016). Lozan antlaşması, dini azınlıklar ve dış ilişkiler 

boyutu. Ardahan Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 2 (3) , 1-

11. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/aruiibfdergisi/issue/60488/887125. 

Ayan, M. (2012). Evlilik yoluyla ırksal ve dini kesişmeler.  Pamukkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 11 (169-176). 

Aydın, F.(1998). Atatürk ve milliyetçilik. Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi, 14,  758-

777. 

Aydın, H. (2013), Dünyada ve Türkiye’ de çokkültürlü eğitim tartışmaları ve 

uygulamaları. Nobel Akademik Yayıncılık. 

https://sites.nd.edu/blackandgreenatlantic/2020/02/21/the-melting-pot-vs-the-salad-bowl/
https://sites.nd.edu/blackandgreenatlantic/2020/02/21/the-melting-pot-vs-the-salad-bowl/


 

185 

Aydın, M. (2011). Güncel kültürde temel kavramlar. Açılım Kitap. 

Aydın, M. (2013). Ailenin tarihsel gelişimi: dünü, bugünü ve yarını. İslam Can (Ed.). 

Sistematik Aile Sosyolojisi içinde. Çizgi Kitabevi. 

Balı, R.N. (1998). Cumhuriyet döneminde azınlık politikası, Birikim Dergisi, Sayı 115 

Baloğlu, F. (1990). Bugünkü Türk ailesi ve başlıca sosyal sorunları üzerine bir inceleme 

(Yüksek lisans tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Baycar, A. (2014). Türk‐Alman evliliklerinin dini inanç ve kültür bağlamında eşler, 

aileler ve çevreleri üzerindeki etkisi. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 16 (29) 

Berray, M.(2019). A critical literary review of the melting pot and salad bowl assimilation 

and ıntegration theories. Journal of Ethnic and Cultural Studies.Vol. 6, No. 1, 142-

151 

Beyter, T. (2022, Mart 28 ), Günümüzün kısa tarihi: sanayi devrimi ve küreselleşme, 

Öncül Analitik Felsefe Dergisi, 19 Mart 2020. 

https://onculanalitikfelsefe.com/gunumuzun-kisa-tarihi-sanayi-devrimi-ve-

kuresellesme-taner-beyter/ 

Bilgiç, V. K. (2013). Osmanlı devletinde azınlıklar. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 

339-354. 

Bol, P. K. (2008). Neo-Confucianism in history. Harvard University Press. 

Boschele, F. A.,  Ay, A. (2016). Çokkültürlülük bağlamında Türkiye’de çokkültürcü 

medya ve Trt kürdi. İnsan ve İnsan, 3 (9) , 0-0. DOI: 10.29224/insanveinsan.280017 

Boz, D. (2016). Dış göçler olgusu ve etkisi: Türkiye-Suriye üzerine bir inceleme. Sosyo 

ekonomi, Vol. 24(30), 147-153. 

Bozkurt, G. (2018). İnsan ve kültür.  Boyut Yayıncılık. 

Bülbül, G. (1989). Islahat fermanını hazırlayan sebepler ve ıslahat fermanı. Selçuk 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi,2(2),157-179. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/suhfd/issue/26613/280225 

Büyükyonca, G. (2019). Türk televizyon dizilerinin geleneksel Türk aile yapısına olan 

etkisinin popüler kültür bağlamında incelenmesi: bir aile dizisi üzerine analiz 

(Yüksek lisans tezi). Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Castles, S. ve Miller, M. J. (2008). The age of migration: (turkish translation): göçler çağı: 

modern dünyada uluslararası göç hareketleri. İstanbul Bilgi University Press. 

Chi, N. (2019). Walking in her shoes: prospects and challenges of marriage migrants in 

South Korea. Hokkaido University Collection of Scholarly and Academic Papers, 

13, 83-97. 

Choi, H.( Hyup Choi ).(2010). Inter-ethnıc marrıages ın korea. Ethnoculture .Vol.2, 45-

53. 

Choi, J.S. (Choi Jae Seok).(2002). 한국초기사회학과가족의연구. 

https://socialresearch.korea.ac.kr/isr/journal/search.do?mode=download&articleN

o=340055&attachNo=244297&totalNoticeYn=&totalBoardNo= 



 

186 

Choi, S.Y(최순영).(2007). 전국지방자치단체의국제결혼비용지원정책현황분석. 

농어민국제결혼비용지원사업무엇이문제인가토론회자료집. 

Chung, G. H (Grace H Chung)., Yoo J (Joan Joo). (2013). Using the multicultural family 

support centers and adjustment among ınterethnic and ınterracial families in South 

Korea. Family Relations 62-1, pp. 241-253. 

Chung, H.S(Chung Hyun Sook)., Yang,  S. M (Yang Soon-Mi). (2009). An analysis of 

the demographic characteristics & the attitude about ınternational marriage of 

unmarried farmers in the rural area of Korea. Korean Journal of Home 

Management:, Vol. 27, No. 1, ss. 17-29 

Cinsiyet Eşitliği ve Aile Bakanlığı.(2021, Kasım 16). Çokkültürlü aile politikaları. 

http://www.mogef.go.kr/eng/pc/eng_pc_f006.do 

Çapan, F., Güvenç, B. (2017). Kavimler göçü ve Batı Roma İmparatorluğu’nun çöküşü. 

21. Yüzyılda Eğitim Ve Toplum Eğitim Bilimleri Ve Sosyal Araştırmalar Dergisi , 6 

(18) , 629-640.  

Çelik, H. (2008). Çokkültürlülük ve Türkiye'deki görünümü, Uludağ Üniversitesi Fen-

Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 9(15), 319-332, Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/sosbilder/issue/23135/247110. 

Çerikan, F. U.(2018).Türkiye’ye göç eden  Suriyeli mültecilerin gelişiyle toplumun 

evlilik kurumuna bakışındaki değişikliklerden biri: ailede ötekileşme (denizli 

örneği). T.C Kültür ve Turizm Bakanlığı. Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü. 

Türk Halk Kültürü 9’uncu Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi 

Çimen, L. K. (2008). Türk töresinde kadın ve aile. IQ Kültür Sanat Yayıncılık. 

Çizmeci, S.S. (2022). Güney Kore’de çokkültürlülük ve adaptasyon sorunları üzerine bir 

araştırma. Social Science Development Journal, 7(29). 69-76. 

Çobanoğlu, A. (2020). Türk aile yapısında ve kültüründe yakın gelecekte önem 

kazanacağı öngörülen değişimler . Journal of Social Sciences and Humanities, 4 

(2) , 68-80 . Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/jssh/issue/59331/846785 

Dalkılıç, K. K. (2021, Haziran 5). Ziya Gökalp’in entelektüel dünyası ve Türkçülük 

anlayışı. Daktilo1984. https://daktilo1984.com/forum/ziya-gokalpin-entelektuel-

dunyasi-ve-turkculuk-anlayisi/ 

Day, R. J. F. (2002). Multiculturalism and the history of canadian diversity. Toronto, 

Canada University of Toronto Press. 

Demir, T. (2019). Mavisel Yener’in öykü ve romanlarındaki çok kültürlülük öğelerinin 

incelenmesi (Yüksek lisans tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü. 

Demir, Y. (2017). Osmanlı Devleti’nin kuruluşu ve Bizans- Avrupa ekseninde cereyan 

eden münasebetler. İhyaUluslararası İslam Araştırmaları Dergisi, 3 / 2: 54-91. 

Demirağ, Y. (2002). Osmanlı İmparatorluğu'nda yaşayan azınlıkların sosyal ve ekonomik 

durumları. Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Dergisi, 13(13),15-33. DOI: 10.1501/OTAM_0000000481 

http://www.mogef.go.kr/eng/pc/eng_pc_f006.do
https://dergipark.org.tr/tr/pub/jssh/issue/59331/846785
https://daktilo1984.com/forum/ziya-gokalpin-entelektuel-dunyasi-ve-turkculuk-anlayisi/
https://daktilo1984.com/forum/ziya-gokalpin-entelektuel-dunyasi-ve-turkculuk-anlayisi/


 

187 

Deniz, A., Özgür, E. M. (2013). Antalya’daki Rus gelinler: göçten evliliğe, evlilikten 

göçe. Sosyoloji Dergisi, 3. Dizi, 27. Sayı, 2013/2, 151-175. 

Department of Home Affairs, Australia's multicultural statement, (E.T: 03.09.2022), 

https://www.homeaffairs.gov.au/mca/Statements/turkish-multicultural-

statement.pdf 

Dickey, R. J. (2014). “Multicultural families” in Asia: examining the past, analyzing the 

present, projecting future policies.The Journal of Social Sciences , 33(2), 179-205 

Doğan, İ. (1991). Türk ailesi ve eğitim ihtiyacı. İslami Araştırmalar, 5(2), 119-135 

Doğan, N.(2022). Türk-Kırgız karma evliliklerinde çiftlerin uyumu (Yüksek lisans tezi). 

Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Doytcheva, M(2009). Çokkültürlülük (Çev. Tuba Akıncılar Onmuş). İletişim Yayınları. 

Duman, İ.H. (2005). Azınlık hakları ve Lozan anlaşması. TBB Dergisi, Sayı 57. 

Durdu, Z. (2020). Küresel çağın bütünleşme sorunları karşısında çokkültürcülük. Nosyon: 

Uluslararası Toplum ve Kültür Çalışmaları Dergisi, Gürsoy Akça Özel Sayısı, 5, 

50-60. 

Duygulu, S. (2013.10.04). Sanal ilişkiler- gerçek evlilikler. Gelişim Akademisi. 

Çevrimiçi: https://www.serapduygulu.com.tr/makaleler/sosyal-medya/sanal-

iliskiler-gercek-evlilikler-1449186245.html (E. T. 25.10.2022) 

Eğitim Bakanlığı. ( 2022, Aralık, 4). Çokkültürlü ailelerin çocuklarına sağlanan eğitim 

hizmetleri.https://www.moe.go.kr/boardCnts/fileDown.do?m=0302&s=moe&file

Seq=a6e80cd9a9e930a412c1d1ad78db91c7. 

Eker, Ö.G. (2001). Yazılı kaynaklarda Türk ailesi. Erdem,37,131-158.Çevrimiçi: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/erdem/issue/44288/546823  

Ekiz Gökmen, Ç.( 2011). Türk Turizminin Yabancı gelinleri: Marmaris yöresinde turizm 

sektöründe çalışan göçmen kadınlar. Çalışma ve Toplum, 28, (201-232) . 

https://dergipark.org.tr/en/pub/ct/issue/71795/1155207  

Ekiz Gökmen, Ç., Dedeoğlu, S. (2014). Bir göç stratejisi olarak uluslararası evlilikler: 

marmaris’te yaşayan yabancı göçmen kadınlar örneği (der. Tuna, M.). Türkiye ve 

Yeni Uluslararası Göçler içinde. Sentez Yayıncılık, 162-199. 

Erbay, H. N. (2013). Aile işlevselliğinin matematik başarısıyla ilişkisi: Güney Kore-

Türkiye karşılaştırması (Yüksek lisans tezi). Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü. 

Ercan, Y. (2001), Osmanlı yönetiminde gayrimüslimler. Turhan Kitabevi. 

Erdoğan, M., Coşkun, V. (2009). I. Güncel bir sorun olarak “Kürt meselesi”. Liberal 

Düşünce Dergisi, (50), 5-18.  

Erkal, M. E. (1995). Sosyoloji (Toplumbilimi). Der Yayınları. 

Erkul, A. (2002). Eski türklerde evlenme gelenekleri. Türkler Ansiklopedisi. Cilt 3.  

Erol, S.(2015). Türkiye’de kadının çalışma hayatına katılımının belirleyicileri. Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2 (3) , 1-22.  

Eröz, M. ( 1977). Türk kültürü araştırmaları. Kutluğ Yayınları.  

https://www.serapduygulu.com.tr/makaleler/sosyal-medya/sanal-iliskiler-gercek-evlilikler-1449186245.html
https://www.serapduygulu.com.tr/makaleler/sosyal-medya/sanal-iliskiler-gercek-evlilikler-1449186245.html
https://www.moe.go.kr/boardCnts/fileDown.do?m=0302&s=moe&fileSeq=a6e80cd9a9e930a412c1d1ad78db91c7
https://www.moe.go.kr/boardCnts/fileDown.do?m=0302&s=moe&fileSeq=a6e80cd9a9e930a412c1d1ad78db91c7


 

188 

Eröz, M.( 1998). Türk ailesi. Atatürk Kültür Merkezi Başkalığı Yayınları. 

Etimolojik Sözlük. (2021). Kültür Kelime Kökeni, Kelimesinin Anlamı. 

https://www.etimolojiturkce.com/arama/ k%C3%BClt%C3%BCr 

Eyce, B. (2000). Tarihten günümüze Türk aile yapısı. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Meslek Yüksekokulu Dergisi, 1 (4), 223-244. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/selcuksbmyd/issue/11290/134959 

Fettahoğlu, S.(2004). Konfüçyüs ve öğretisi. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 16/16 (Ağustos 2004), 305-324. 

https://doi.org/10.17120/omuifd.76174.  

Geçgel, H.; Durak, E. (2020). Güliver’in gezileri adlı eserin değerler eğitimi açısından 

incelenmesi. Rumeli’de Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (19), 204-219. DOI: 

10.29000/rumelide.752277. 

Gemici, E., Çatal, S. (2019). Göç ve çokkültürlülük. Anadolu Strateji Dergisi , 1 (1) , 51-

60 . Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/anasamasd/issue/50429/654207 

Gordon, M. (1964) Assimilation in American life: The role of race, religion and national 

origins, Oxford University Press, New York. 

Göç İdaresi Başkanlığı(2022). Geçici koruma kapsamındaki Suriyeliler. 

https://www.goc.gov.tr/gecici-koruma5638. 

Gökalp, Z.(1970). Türkçülüğün esasları, M.E.B. Temel Eser. 

Gökalp, Z.(1976). Türk medeniyet tarihi( Haz: İsmail Aka, K. Yaşar Kopraman). Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 

Gökçe, B. (1990). Aile ve aile tipleri üzerine bir inceleme. Aile Yazıları IV. 

Gökçe, B.(1976). Aile ve aile tipleri üzerine bir araştırma. Hacettepe Sosyal ve Beşeri 

Bilimler Dergisi, 8(1-2), 46-67 

Gören, K. B. B. (2019). Çokkültürlülük bağlamında Türkiye’nin göç politikası. Güvenlik 

Çalışmaları Dergisi, 21 (1) , 3-19. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gcd/issue/53135/704349 

Gülçür, L., İlkkaracan, P.(2002).The “Natasha” experience: Migrant sex workers fron the 

former soviet union and Eastern Europe in Turkey. Women’s Studies International 

Forum, 25(4), 411-421. 

Güler, D., Ulutak, N. (1992). Aile kavramının tarihsel gelişimi ve Türk toplum 

yaşantısında aile. Kurgu Dergisi,  11, 51-76. 

Güreşci, E. (2012). Türkiye'de kırsal göçün aile üzerine etkisi. Mustafa Kemal 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi,9 (17) , 149-161.  

Hancıoğlu, A.(1985). 1978’de Türkiye’de aile biçimleri ve aile büyüklüğü (Doktora Tezi). 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Hapsoro, M.(2019). South Korea ıs giving men money to buy a bride to save ıts shrinking 

population. https://www.vice.com/en/article/xwbvyd/south-korea-shrinking-

population-marriage-subsidy 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/anasamasd/issue/50429/654207


 

189 

Harunoğulları, M. (2021). Suriyeli sığınmacı kadınların sözlü anlatılarında savaş, göç ve 

evlilik. International Journal of Social Sciences and Education Research , 7 (4) , 

353-368 . DOI: 10.24289/ijsser.969897 

Haykır, Y., Haykır, H. (2017). Tarihsel süreç içerisinde Türk aile yapısına bir bakış. Türk 

Dünya Araştırmaları, 117(230), 87-106. 

Hazır. M. (2010), Amerikan çokkültürlülüğü ve meluncan kimliği (Doktora tezi). Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Hong, W. P., Halvorsen, A. L. (2014). Teachingthe USA in South Korean secondary 

classrooms: thecurriculum of 'thesuperiorother'. Journal of 

CurriculumStudies, 46(2), 249-

275. https://doi.org/10.1080/00220272.2013.777122 

ICEF, (2021, Ocak 24). South Korea: Recordgrowth in international student enrolment, 

https://monitor.icef.com/2018/02/south-korea-record-growth-international-

student-enrolment/ 

Im, I. B.(2022, 30 Agustos). Students from multicultural families in Korea on the rise: 

Study, The Korea Herald, 

https://www.koreaherald.com/view.php?ud=20220830000633 

İçduygu, A. (2004), Türkiye’de kaçak göç.  İstanbul Ticaret Odası Yayınları. 

İlbars Hanta, N.D. (2019). Bir göç ülkesi olarak Türkiye’de çokkültürlüleşen okullarda 

eğitim: polatlı örneği (Yüksek lisans tezi). Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

İnan,  A. M.(2012), Çok-kültürlülük tartışmaları bağlamında Avustralya’da yaşayan 

Türklerin kimlik algısı( Yüksek lisans tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü.  

Jeong, E.K.(2O1O). Türkiye ve Kore’de milliyetçilik anlayışlarının gelişme süreçlerinin 

mukayesesi (1910–1945)(Doktora tezi).İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Ji, E.Y(Eungyoung Ji). (2015). An analysıs of multıcultural educatıon ın korean 

elementary schools. master of arts in education: Equity and social justice in 

education. San Francisco State University 

Jones, G., Shen H. (2008). International marriage in east and southeast asia: trends and 

research emphases. Citizenship Studies, 12(1): 9–25. 

Jupp, J. (2002). From white Australia to woomera the story of Australian immigration. 

New York. Cambridge University Press. p. 5. 

Kafesoğlu, İ. (2015). Türk milli kültürü. İstanbul, s. 219-220. 

Kalender, S.( 2021). İzmir’de kültürler arası evlilikler ve kimlik sorunu (Yüksek lisans 

tezi). Aydın Adnan Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kandiyoti, D. (1997). Cariyeler bacılar yurttaşlar kimlikler ve toplumsal dönüşümler. 

Metis Kadın Araştırmaları, s. 27. 

https://doi.org/10.1080/00220272.2013.777122
https://www.koreaherald.com/view.php?ud=20220830000633


 

190 

Kantar, G. (2019). Milliyetçilik anlayışının; Atatürk dönemi Türk yönetim sistemine 

yansımaları. İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi , 8 (3) , 2141-2156. 

DOI: 10.15869/itobiad.555434 

Kapusuzoğlu, G.(2015).Çin kaynaklarına göre Türk kültür çevresinde evlenme ve cenaze 

gelenekleri. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü 

Tarih Araştırmaları Dergisi 34(58):507-522 DOI:10.1501/Tarar_0000000616 

Karakuş Harmancı, N. (2020). Kim Dongni’nin (김동리) “kadın şaman resmi (무녀도 

munyıodo)” öyküsü aracılığıyla kore şamanizmine bakış. Kare , (9) , 34-58 . DOI: 

10.38060/kare.624007 

Karaman, H. (1992). İslâm’ın getirdiği aile anlayışı. sosyo-kültürel değişme sürecinde 

Türk ailesi 2.  T. C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu Yayınları. 

Karpat, K.(2010). Osmanlı’dan günümüze etnik yapılanma ve göçler. Timaş Yayınları. 

Kazaz, P.(2010). Aile ve işletme: Güney Kore-Türkiye karşılaştırması (1960-1980). 

(Yüksek Lisans Tezi). İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kılıçoğlu, E. A., Aral, N. (2018). Aile bütünlüğünü etkileyen etmenler: Dünya’da ve 

türkiye’de yaygınlaşan çok kültürlü yaşamlar. VI. International Multidisciplinary 

Congress of Eurasia (pp.481-485).       

Kırpık, C. (2011). Şehzade evliliklerinde değişim.  OTAM, no.26, 165-192.                          

Kim S.H.(Kim Song Ho). (2022, Mayıs 18). 김성호의논술의핵심, "한국이직면한화두, 

다문화사회". 대학저널. https://m.dhnews.co.kr/news/view/179516411193669 

Kim, H. M (Kim Hyun Mee). (2007). The state and migrant women: Diverging hopes in 

the making of “multicultural families” in contemporary Korea. Korea  Journal 

47(4):100-99 

Kim, H. M. (Hyun-Mi Kim). (2017). A study on the actual conditions and solutions of 

the multicultural family problems in terms of social ıssues. Industry promotion 

research = 산업진흥연구 , 3(1), 61 – 72.  

Kim, J(Joon K. Kim). (2011). The politics of culture in multicultural Korea. Journal of 

Ethnic and Migration Studies, 37- 10, ( 1583-1604). 

Kim, J. H (Kim Jeong Hee).,  So, K. H (Soo Kyung Hee). (2018). Understanding the 

“other”: rethinking multiculturalism in South Korea through Gadamer’s 

philosophical hermeneutics, International Journal of Multıcultural Education, Vol. 

20, No. 1 

Kim, J.M(Kim Junmo)., Yang, S.B(Yang Seung Bum)., Torneo, A.(2014). 

Marriage ımmigration and multicultural families: Public policies and their 

ımplications for the Philippines and South Korea. Asian Politics&Policy,6(1), 97-

119.https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1111/aspp.12091. 

Kim, K. T(Keuntae Kim). (2017). Cross-Border marriages in South Korea and the 

challenges of rising multiculturalism. Article  in  International Migration, DOI: 

10.1111/imig.12331. 

javascript:srchJournalNew('bibctrlno',%20'NART',%20'',%20'570549')
javascript:srchJournalNew('bibctrlno',%20'NART',%20'',%20'570549')
javascript:srchJournalNew('volumename',%20'NART',%20'570549',%20'v.3%20no.1')


 

191 

Kim, K. Y (Kim Yu Kyung).,   Choi, H. M(Choi Hyunmi)., Choi, S( Choi Soyun)., Kim, 

K( Kim Kahee).(2013). Multicultural family standard for support ımprovement plan 

research, Korea Institute for Health and Social Affairs 

Kim, M.Y( Kim Mi-Young). (2008). 가족과친족의민속학.  민속원. 제 18-1 호 

Kim, Y. H(Kim Yug-hun)., Shin, Y.K.(Shin Yong-kyun) (2014). Uluslararası okullar 

için Kore tarihi(Çev. Çiğdem Çıdamlı).NotaBene Yayınları . 

Kim. M.S(Kim Min So).(2018). Challenging homogeneity in contemporary Korea 

ımmigrant women, ımmigrant laborers, and multicultural families. Demographics, 

Social Policy, and Asia (Part II). 23 (2). 

Kim. Y.S (Kim Yang Soo).(2016). Multiculturalism and ınterethnic communication in 

Korea: an examination of the context-behavior factors. Intercultural 

Communication Studies XXV: 3. Middle Tennessee State University, USA. 

Koh, M. S( Koh Min Soo)., Kim, M(Kim Minu). (2023, Temmuz 19). Number of 

international student srisestoall-time high in South Korea, Maeil Business News 

Korea, Seoul, Aug. 30. https://pulsenews.co.kr/view.php?year=2019&no=680611 

Kore Kültür ve Enformasyon Servisi(Korean Culture and Information Servise).(2021, 

Haziran 13). Kore gerçeği: Kore’nin dünü ve bugünü-한국의어제와오늘. Kore 

Kültür, Spor ve Turizm Bakanlığı Kore Kültür ve Enformasyon Servisi. 

www.korea.net 

Kore Mevzuat Bakanlığı.(2022,Ekim 12). Çokkültürlü aile. 

https://m.easylaw.go.kr/MOB/CsmInfoRetrieve.laf?csmSeq=638&ccfNo=1&cciN

o=1&cnpClsNo=3. 

Korean Culture and Information Sevice(Kore Kültür ve Bilgi Servisi (KOCIS)). (2014). 

King Suro: Gaya founder was also a pioneer of multiculturalism. 

https://www.korea.net/NewsFocus/Culture/view?articleId=121733 

KOSİS( Kore Ulusal İstatistik Ofisi) (2021).(2023, Mart 17). Yıllara Göre Uluslararası 

Evlilikler ve Yabancı Gelin/Damat.https://kosis.kr/statHtml/statHtml.do?orgId= D 

KOSİS. (2022, Eylül 11). Evlilik yaşı istatistikleri. 

https://kosis.kr/statHtml/statHtml-.do?orgId=331&tblId=DT_33101N902&conn_

path=I2. 

KOSİS. ( 2023, Mart 12). Boşanma istatistikleri. https://kosis.kr/search/search.do.  

KOSİS. (2024, Mart 9). Evlilik ve boşanma istatistikleri.  https://kostat.go.kr-

/board.es?mid=a10301010000&bid=204&list_no=424356&act=view&mainXml=

Y 

KOSİS.(2022, Şubat 5). Eğitim istatistikleri. https://kess.kedi.re.kr/stats/sch-

ool?menuCd=0102&cd=1857&survSeq=2016&itemCode=01&menuId=m_01020

5__010205&uppCd1=010205&uppCd2=010205&flag=A.  

Köroğlu Türközü, H. (2017). Japon sömürgeciliği döneminde Kore romanı üzerine. 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 31 (43) , 7-23. Retrieved 

from https://dergipark.org.tr/tr/pub/erusosbilder/issue/31346/309620. 

http://www.korea.net/
https://kosis.kr/statHtml/statHtml.do?orgId=%20D
https://kosis.kr/search/search.do
https://kess.kedi.re.kr/stats/school?menuCd=0102&cd=1857&survSeq=2016&itemCode=01&menuId=m_010205__010205&uppCd1=010205&uppCd2=010205&flag=A
https://kess.kedi.re.kr/stats/school?menuCd=0102&cd=1857&survSeq=2016&itemCode=01&menuId=m_010205__010205&uppCd1=010205&uppCd2=010205&flag=A
https://kess.kedi.re.kr/stats/school?menuCd=0102&cd=1857&survSeq=2016&itemCode=01&menuId=m_010205__010205&uppCd1=010205&uppCd2=010205&flag=A


 

192 

Köroğlu, H. (2009). 19. Yüzyılda Kore’de batılılaşma hareketi ve kadının statüsü . 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1 (27), 183-199. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/erusosbilder/issue/23761/253255 

Kymlicka,  W. (1995). Multıcultural cıtızenshıp. Clarendon Press. 

Kymlicka, W. (1988) Çokkültürlü yurttaşlık (Çev. A. Yılmaz). Ayrıntı Yayınları. 

Kymlicka, W. (2020). Çokkültürlü yurttaşlık azınlık haklarının liberal teorisi (Çev. A. 

Yılmaz). (3. Baskı). Ayrıntı Yayınları. 

Kymlicka, W.(2015). Çokkültürlü yurttaşlık (Çev. A.Yılmaz).(2.Baskı). Ayrıntı 

Yayınları.  

Kyung M. H(Kyung Moon Hwang). (2018). Kore tarihi (Çev. A. S. Doğan). Marka Basım 

Yayın.  

Lale, M. İ. (2004). Türk aile düzeni ve aile içi ilişkiler (Yüksek lisans tezi). Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi. 

Lee,  H. (Lee Hana).(2021). Division and Differentiation of the Concept of Minjok 

Culture. The East Asia Institute.  

Lee, C.S(Lee Chang-sik). (2020). 한국의전통문화유산(초판 3 쇄).도서출판월인. 

Lee, E (Lee Eunsung). (2014). Polıtıcs of cultural proxımıty: Transnatıonal marrıage and 

famıly makıng among Vıetnamese women and South Korean men ın the 21st 

century. graduate school-new brunswick rutgers, The State University of New 

Jersey. https://rucore.libraries.rutgers.edu/rutgers-lib/45327/PDF/1/play/ 

Lee, G.S( Lee Ki-Suk)., Gim Y. C(김영주). , Bag H.S(박해숙)., Bang H. C.( 방현주) , 

Sog Y. M(석영미).,  Lee, M.R(이미란)., Lee, S.S(이선순).(2014, 2020). 

가족문화의역사 .창지사. 

Lee, J.H.(2021, 9 Kasım). 6 in every 100 newborns in S. Korea born to multicultural 

families. Hankyoreh, 

https://english.hani.co.kr/arti/english_edition/e_national/1018604.html# 

Lee, M.S.(Lee Min Seong).(2016). [가족Ⅰ] 변화하는가족문화. Issuamaker. 

http://www.issuemaker.kr/news/articleView.html?idxno=3665. 

Lu, Y. ( Lu Yunhang). (2023). The criteria of Chinese and South Koreans’ mate selection: 

A comparative study of long-term and short-term mate selection preferences in the 

cross-cultural perspective. Heliyon. Cilt 9, Sayı 2. 

Magargle, A. (2019). Kore’de milliyetçilik, din ekonomik büyüme (Yüksek lisans tezi). 

Bursa Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Makhanov, K. (2021). Güney Kore'nin göç politikası ve demografik izolasyonunun sonu. 

Ahmet Yesevi Üniversitesi Avrasya Araştırma Enstitüsü.  

Mandaloğlu, M.(2022). Eski Türklerde aile ve evlilik anlayışı. Genel Türk Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, 4 :8,  481-498 

https://rucore.libraries.rutgers.edu/rutgers-lib/45327/PDF/1/play/
http://www.issuemaker.kr/news/articleView.html?idxno=3665
https://www.sciencedirect.com/journal/heliyon/vol/9/issue/2


 

193 

Marshall, G. (2009), Çokkültürlü toplum, İçinde  Sosyoloji Sözlüğü (126). (Çev. Osman 

Akınhay, Derya Kömürcü), Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Mo, K. H (Mo Kyung Hwang).,  Hwang, H.W (Hwang Hye won). (2007). Social studies 

teachers’ perception of multicultural education and it simplications on teacher 

education programs. The Journal of Korean Teacher Education, 24(2), 199–219 

Murataj, O. (2020). Toplumsal cinsiyet rolleri üzerine kurulmuş kültürler arası evlilikler: 

Sırbistan’da yaşayan Arnavut-Sırp çiftlerin evlilikleri üzerine bir vaka çalışması. 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Mülteci Derneği (2022).(2023, Mayıs 27). Evlilik yoluyla Türk vatandaşı olma şartları. 

Cevrimiçi:https://multeciler.org.tr/evlilik-yoluyla-turk-vatandasi-olma-sartlari/ 

National Institute of Korean History(국사편찬위원회).(2023, Temmuz 23) 우리역사넷. 

원나라와의통혼및혼인풍속의변화. 

http://contents.history.go.kr/mobile/km/view.-

do?levelId=km_001_0040_0030_0020_0010 

Oğuz. M.K (2019). Choson Krallığı’ndan Dehan İmparatorluğu’na: Kore’nin dış 

politikaları (1876-1910) ( Doktora tezi). Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Okay, B.( 1996). Günümüz Kore toplumu ve Şamanizm. Doğu Dilleri Farsça, Arapça 

Urduca, Japonca, Korece, Hindoloji Ve Sinoloji Araştırmaları, 5 : 3 

Ortaylı, İ. (2020). Osmanlı Toplumunda Aile. Kronik Kitap. 

Osmanağaoğlu, C.(1995). Ziya Gökalp'te Türkçülük akımı (Yüksek lisans tezi). İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ögel, B.(1971). Türk mitolojisi.  Devlet Kitapları, Millî Eğitim Basım Evi. 

Özçelik, Z. (2019). Koreli şair Ha Jong Oh (하종호)'un şiirlerinde çokkültürlük (Yüksek 

lisans tezi). Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Özel. C. (2012). Türkiye’de çokkültürlülük çoğulculuk ve din (Doktora tezi). Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Özensel. E. ( 2014), Çokkültürlülük uygulaması olarak Kanada çokkültürlülüğü.  

Akademik İncelemeler Dergisi, 7/1, 55-70.  

Özgür, M., Aydın, O. (2010). Türkiye’de kadın evlilik göçü . Nature Sciences, 5 (1) , 18-

31. Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/nwsanature/-issue/10852/130554 

Parekh, B. (2002). Çokkültürlülüğü yeniden düşünmek kültürel çeşitlilik ve siyasal teori 

(Çev. Bilge Tanrıseven). Phoenix Yayınları. 

Park, J. B., Cho Y. M. (2006). Research report on the preparation of the multicultural 

family support law. Ministry of Gender Equality and Family. 

Park, J.S( 박종서). (2020).한국사족의변동특성과정책적함의 -

1997 년외환위기이후변화를중심으로. 한국보건사회연구원. 

https://multeciler.org.tr/evlilik-yoluyla-turk-vatandasi-olma-sartlari/


 

194 

Park, S.M( 박수미).(2007). 양자제도를통해본조손후기가족구조와가계승: 

의성김씨호구단자분석을중심으로. 한국인구학, 제 30 권제 2 호, 71-95. 

Parlaz, S. (2013). Osmanlı hanedan evlilikleri üzerine bazı notlar. Tarih Okulu Dergisi, 

6(VX), 58 

Polat, E.G.(2010). Anayasal vatandaşlık (Doktora tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Roth, Lenny (2008). Parental responsibility laws. 

http://www.parliament.nsw.gov.au/prod/parlment/ publications.nsf/htm  

 Rüzgar, M. E. (2020). Yurt dışında yükseköğrenim gören Türk öğrenciler üzerine bir 

araştırma. Yükseköğretim ve Bilim Dergisi, (1) , 193-204.  

Saklı, A.R. (2011). Türkiye Cumhuriyeti ulus devleti ve milliyetçilik anlayışının 

uygunluğu sorunu. Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 

13/1, 1-22. 

Sarıtunalı. H. N ( 2020). Çokkültürlü yurttaşlık ve Kanada örneği. Stratejik Ortak Dergisi 

(2. sayı). 

Seok, O. C(Oh Jeong Seok-오정석)., Youn , H.C (Youn Ho-Chang-윤호창).(2004). 

문화의새로운개념에관한연구( A study on new concept of culture). 

한국콘텐츠학회 2004 추계종합학술대회논문집 Vol. 2 No. 2 

Seong, H. Y.,  Jin,  O. K. (2017). Analysis of the historical development from ancient 

time to colonial policy of Japan toward Korea. International Journal of Humanities 

and Social Science, 14, 231-232 

Shim, N.(2013). Korea’s multıculturalısm ( damunhwa) polıcy and medıa dıscourse 

focusıng on the televısıon news coverage. TuftsUniversity. 

Shin, G. W (Gi Wook-Shin). (2006). Ethnic nationalism in Korea: Genealogy, politics, 

and legacy. California: Stanford University Press. 

Shin, M. J(Shin Min Jae). (2019). Cross-border marriage in South Korea. Migration 

Mobilities Bristol,  University of Bristol 

So, C.N. (서종남) (2010). A study of the use of multicultural terminologies in Korea : 

Based on facts and fgı on related person. Education and Culture Research, Vol. 16-

2, pp. 145- 168  

So, K (So Kyung-hee)., Lee, S (Lee Sangeun)., Park, J(Park Jiae)., Kang, J(Kang Jiyong). 

(2014). The idea of cosmopolitanism in Korea’s national curriculum. Asia Pacific 

Journal of Education, 34(1), 1-14. 

Song, S.J. (송성자).(2002).한국의가족변화와사회복지실천발전방향. 

경기대학교사회복지전공. 

Söylemez, İ. (2021). Güney Kore: bir siyasal, ekonomik ve kültürel kalkınma örneği 

( Yüksek lisans tezi). Maltepe Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

https://migration.bristol.ac.uk/
https://migration.bristol.ac.uk/


 

195 

Sullivan, C., Cottone, R. R. (2006). Culturally based couple therapy and intercultural 

relationships: A review of the literature. The Family Journal: Counseling and 

Therapy for Couples and Families, 14(3), 221-225. 

Süleymanov, D. A. (2009). Çağdaş Türk toplumlarında aile ve evlilik ilişkileri. Sosyal 

Politika Çalışmaları Dergisi, 17 (17) , 7-17 

Şahan, B., Akbaş, T. (2018). Kültürel olarak farklı ailelerle psikolojik danışma ve Türk 

aile yapısında kültürün rolü. Dokuz Eylül Üniversitesi Buca Eğitim Fakültesi 

Dergisi , (46) , 217-239.  

Şan, M., & Haşlak, İ. (2014). Asimilasyon ile çokkültürlülük arasında Amerikan ana 

akımını yeniden düşünmek. Akademik İncelemeler Dergisi, 7(1), 29-54. 

Şerafettin Turan, Ş.(2018). Atatürk’ün düşünce yapısını etkileyen olaylar, düşünürler, 

kitaplar, Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

T.C. Dış İşleri Bakanlığı. (2022, Ağustos 29).Ülke künyesi- 

Avustralya..https://www.mfa.gov.tr/avustralya-kunyesi.tr.mfa. 

T.C. Dış İşleri Bakanlığı. (2022, Ağustos 29).Ülke künyesi-Kanada. 

https://www.mfa.gov.tr/kanada-kunyesi.tr.mfa. 

Tabakcı, Z., Parlar, H. (2018). Etnik kökenin evlilik uyumuna etkisi. Akademik Platform 

Eğitim ve Değişim Dergisi, 1 (2) , 57-77 .  

Tezcan, M. (1991). Kültürel antropoloji.  T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Thornton, B. (2012). Melting pots and salad bowls. Hoover Digest, 2012(4). 

Toprak, A. G., Ökmen, Y. E. (2022). Kültürel diplomasiye bütünleşik bir örnek: ‘Hallyu 

dalgası’ üzerine bir araştırma. Sosyal Mucit Academic Review, 3 (1) , 17-47 . DOI: 

10.54733/smar.1103629 

TÜİK,(2022).(2022, Ekim 25). Evlenme ve Boşanma İstatistikleri 2021. 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-

Bo%C5%9Fanma%C4%B0statis  

TÜİK. ( 2023, Nisan 18). 2022 yılı Doğum istatistikleri. 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2022-49673 

TÜİK. (2022, Eylül 19). 2022 yılı yabancı gelin damat istatistikleri. 

https://data.tuik.gov.tr/Search/Search?text=yabanc%C4%B1%20n%C3%BCfus. 

TÜİK. (2022, Temmuz 13). 2021 evlenme ve boşanma istatistikleri 

TÜİK. (2023, Haziran 27). Evlenme ve boşanma istatistikleri.https://data.-

tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bo%C5%9Fanma-%C4%B0statistikleri-

2022 

Türközü, G. (2014). Korece sözcüklerin anlam ilişkileri yönünden türkçe sözcüklerle 

karşılaştırmalı analizi. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(36), 

60-80. 

Türközü, S.G., Kopar, A.(2021). Günümüz Kore’sinde Budizm’in etkileri. Temaşa 

Erciyes Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi, (16), 65-77. 

https://www.mfa.gov.tr/kanada-kunyesi.tr.mfa
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Dogum-Istatistikleri-2022-49673
https://data.tuik.gov.tr/Search/Search?text=yabanc%C4%B1%20n%C3%BCfus
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bo%C5%9Fanma-%C4%B0statistikleri-2022
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bo%C5%9Fanma-%C4%B0statistikleri-2022
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bo%C5%9Fanma-%C4%B0statistikleri-2022


 

196 

Türközü, S.G., Köroğlu Türközü, H., Oh E. K. ( 2014). Kore’yi tanıyarak Korece 

öğrenelim. Lotus Yayınevi. 

Tylor, S. E. B. (2016). Kültür bilimi. ViraVerita E-Dergi , - (4) , 91-110. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/viraverita/issue/37202/429317 

Uzun, T. (2010). Osmanlı döneminde Türk Milliyetçiliği ideolojisinin kaynakları. 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (28) 

Üçüncü. G.S. (2017). Güney Kore'ye göçün nedenleri ve Güney Kore halkının Asyalı 

göçmen algısı (Yüksek lisans tezi). Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Vatandaş, C. (2002). Çokkültürlülük.  Değişim yayınları. 

Vatansever, M. (2011). Eski türk hukukunda boşanma ve günümüz hukukuyla 

karşılaştırılması ( Yüksek lisans tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Yan, M.C.(Miu Chung Yan).(2012). Canadian multiculturalism act and beyond: 

Managing diversity by a human rights approach. University of British Columbia 

School of Social Work 

Yang, H (Yang Hyunah). (2011). Multicultural families in South Korea: A socio-legal 

approach. North Carolina Journal of International Law. 37,1. 

Yang, H (Yang Hyunah). (2013). Experiment of the multiculturalism in Korea taking 

place in the family.  The Justice, 298-335  

Yanık, C. (2012). Avustralya ve Yeni Zelanda’da çokkültürlülüğün değişen yüzü. Kaygı. 

Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, (19) , 193-206. 

Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/kaygi/issue/27462/288843. 

Yanık, C. (2012). Dünyadaki çokkültürlülük tartışmaları bağlamında Türkiye’de 

çokkültürlülük eleştirel bir bakış( Doktora tezi). Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Yaşama Dair Vakfı (2020).(2020, Eylül 5). Türkiye Ve Fransa'da çok kültürlülük 

haritalama çalışması.https://yada.org.tr/wp–content/uploads/2021/02/turkiye–ve–

fransa–da–cokkulturluluk–bir–arada–yasam–birlikte–mumkun–mu.pdf. 

Yaşar, A. (2007). Dünya ekonomisinde yapısal dönüşüm: Küreselleşme sonuçları üzerine 

bir ekonomi denemesi (Yüksek lisans tezi). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Fakültesi. 

Yatkın, N. (2010). İslâm’da evlilik ve eş seçiminde dindarlığın tercih edilmesi. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 0 (33) , 47-61 . Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/atauniilah/issue/2750/36673 

Yıldırım, N. (2004). Türkiye’de boşanma ve sebepleri. Bilig(28), 59-81. 

Yılmaz, E. (2020). Uluslararası beyin göçü hareketleri bağlamında Türkiye’deki beyin 

göçünün durumu. LAÜ Sosyal Bilimler Dergisi, 10 (2) , 220-232 . Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/euljss/issue/52064/679373 

Yılmaz, S.N. (2021). Türk kadınlarının güney Koreli erkeklerle duygusal ilişki 

yaşamasında kültür endüstrisinin etkisi ve bu bireylerin yeni kültür karşısındaki 



 

197 

durumları (Yüksek lisans tezi). Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü. 

Yılmazçoban, M. (2008). Aile kurumu ve Türk ailesinde bütünlükçü yapı. Türk Dünya 

Araştırmaları, 176,  

Yoo, J. S. (2020). Türkiye’de Kore dalgasının günümüzdeki durumu ve geleceği -kore 

savaşı (kan kardeşi), kore dizisi ve k-beauty (kore kozmetiği) merkezinde. KARE , 

(8) , 19-48. DOI: 10.38060/kare.646563 

YÖK. (2022, Agustos 25) Yükseköğretimde uluslararalılaşma ve Türkiye’deki 

üniversitelerin uluslararası görünürlüğü çalıştayı.https://www.yok.gov.tr/Sayfalar-

/Haberler/2022/yuksekogretimde-uluslararasilasma-ve-turkiye-deki-

universitelerin-uluslararasi-gorunurlulugunu-artirma-calistayi.aspx) 

Yu, E.(Eunmi Yu). (2011). Türkiye’de kültür öğretimi temelinde yabancı dil olarak 

korece öğretimi ve kültürlerarası uzmanlık (Yüksek lisans tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü . 

Yun, İ.C(Yun İn-jin). (2008).The development and characteristic of multıculturalism in 

South Korea with a focus on the relationship of the state and civil society. Korean 

Sociology, Vol.42-2, pp. 72-103  

https://www.yok.gov.tr/Sayfalar/Haberler/2022/yuksekogretimde-uluslararasilasma-ve-turkiye-deki-universitelerin-uluslararasi-gorunurlulugunu-artirma-calistayi.aspx
https://www.yok.gov.tr/Sayfalar/Haberler/2022/yuksekogretimde-uluslararasilasma-ve-turkiye-deki-universitelerin-uluslararasi-gorunurlulugunu-artirma-calistayi.aspx
https://www.yok.gov.tr/Sayfalar/Haberler/2022/yuksekogretimde-uluslararasilasma-ve-turkiye-deki-universitelerin-uluslararasi-gorunurlulugunu-artirma-calistayi.aspx

