
 
 

T.C. 

İSTANBUL 29 MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

YİRMİNCİ YÜZYILDA TAKLİD VE MEZHEP 

TARTIŞMALARI: HUCENDÎ-BÛTÎ ÖRNEĞİ 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

Abdülkadir DURAL 

 

Danışman: 

Dr. Öğr. Üyesi Hatice BOYNUKALIN ŞENKARDEŞLER 

 

İSTANBUL 

2024 



 
 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

T. C. 

İSTANBUL 29 MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

YİRMİNCİ YÜZYILDA TAKLİD VE MEZHEP 

TARTIŞMALARI: HUCENDÎ-BÛTÎ ÖRNEĞİ 

 

 

(YÜKSEK LİSANS TEZİ) 

 

 

Abdülkadir DURAL 

 

 

Danışman: 

Dr. Öğr. Üyesi Hatice BOYNUKALIN ŞENKARDEŞLER 

 

 

İSTANBUL 

2024 

 



 
 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

T. C. 

İSTANBUL 29 MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 
Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, İslam Hukuku Bilim Dalı’nda 200920YL10 

numaralı Abdülkadir DURAL’ın hazırladığı “Yirminci Yüzyılda Taklid ve Mezhep 

Tartışmaları: Hucendî-Bûtî Örneği” konulu yüksek lisans tezi ile ilgili tez savunma 

sınavı, 06/05/2024 günü (16:00 – 17:00) saatleri arasında yapılmış, sorulan sorulara 

alınan cevaplar sonunda adayın tezinin başarılı olduğuna oy birliği ile karar verilmiştir. 

 

  

  

  

  

  

Dr. Öğr. Üyesi Hatice BOYNUKALIN 
ŞENKARDEŞLER 

İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi 

Prof. Dr. Ali BARDAKOĞLU 

     İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi 

(Tez Danışmanı ve Sınav Komisyonu Başkanı) 

 

 

 

  

  

  

 

 

Prof. Dr. Sami ERDEM 

Marmara Üniversitesi 

 

 

  



 
 

BEYAN 

 

Bu tezin yazılmasında bilimsel ahlak kurallarına uyulduğunu, başkalarının 

eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel normlara uygun olarak atıfta 

bulunulduğunu, kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapılmadığını, tezin herhangi 

bir kısmının bu üniversite veya başka bir üniversitedeki başka bir tez çalışması olarak 

sunulmadığını beyan ederim. 

 

        

         Abdülkadir DURAL 

                        06.05.2024 

 

 

  



iv 
 

ÖZ 

 

Fıkıh tarihi boyunca içtihatla bağlantılı olarak taklid etrafında birçok tartışma cereyan 

etmiştir. Erken dönemlerden itibaren süregelen ve ortaya çıkışlarıyla birlikte mezhepleri 

de kuşatan bu tartışmalar, belirli dönemlerde güç ve etki bakımından kendilerini daha 

fazla hissettirmiştir. Özellikle 19. ve 20. yüzyıllara gelindiğinde taklid ve mezhep olguları 

üzerindeki tartışmalar yoğunlaşmış, bu çerçevede içtihat ve taklid başlığı taşıyan birçok 

eser kaleme alınmıştır. Bu bağlamda Hucendî ve Bûtî, konuya ilişkin dikkat çekici 

çalışmalar yapan iki mütefekkir olarak öne çıkmıştır. 

Japonya’da yeni Müslüman olan mühtedilerin mezheplere dair sordukları soruya 

bir cevap olarak eserini telif eden Hucendî taklidi, delile dayanmayan bir görüşü itibara 

alıp onu takip etmek şeklinde izah etmekte, neticede Müslümanların tamamına hitap eden 

nasların muhatapları tarafından geri planda bırakılmasını hoş görmemektedir. Bu 

çerçevede taklidin bir tür işlerlik zeminini tesis eden mezhepleri de çeşitli yönlerden 

eleştirmektedir. Bûtî ise taklidi adeta (bilen bilmeyen ilişkisi açısından) insan fıtratının 

tabii bir neticesi olarak görmekte, mutlak taklid karşıtlığını ve bu çerçevede genel mezhep 

eleştirisini doğru bulmamaktadır. Bu maksatla Hucendî’ye ve genel anlamda selefiyyeye 

reddiyede bulunarak çalışmamıza konu olan eserini telif etmiştir. 

Bu çalışmada, aslen Orta Asya Hucend’den olup ömrünün önemli bir dönemini 

Haremeyn’de geçiren Muhammed Sultân el-Hucendî ile yakın dönem Suriye’sinden 

önemli ilim adamı Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî’nin taklid ve mezhep olgusu 

etrafında ortaya koydukları yaklaşımlar konuya ilişkin telif etmiş oldukları eserler 

bağlamında mukayeseli olarak ele alınmıştır. Böylelikle yakın dönemde birçok akademik 

çalışmaya konu olan ve halen de olmaya devam eden bir meselenin, eserleriyle topluma 

tesir eden iki âlim üzerinden bir inceleme ve değerlendirmesinin yapılması 

amaçlanmaktadır. 

Anahtar kelimeler: Mezhep, taklid, mezhepsizlik, Hucendî, Bûtî. 



v 
 

ABSTRACT 

 

Throughout the history of fiqh, there have been many debates around taqlid in connection 

with ijtihad. These debates, which have continued since the early periods and 

encompassed the sects with their emergence, have made themselves felt more in terms of 

power and influence in certain periods. Especially in the 19th and 20th centuries, debates 

on taqlid and sectarian phenomena intensified, and many works were written under the 

title of ijtihad and taqlid. In this context, Khujandi and Buti stand out as two thinkers who 

made remarkable studies on the subject. 

Khujandi who wrote his work as an answer to the question asked by new Muslim 

converts in Japan about sects, explains taqlid as taking into account an opinion that is not 

based on evidence and following it, as a result, he does not tolerate the disregard by the 

interlocutors of the Nasses which addresses to all Muslims In this framework, he criticizes 

the sects that establish a kind of functioning ground for taqlid from various aspects. Buti, 

on the other hand, considers taqlid as a natural consequence of human nature (in terms of 

the relationship between the cognizant and the miscognizant) and does not approve of the 

absolute opposition to taqlid and the general criticism of sects in this context. For this 

purpose, he refuted Khujandi and the Salafiyyah in general and wrote the work that is the 

subject of this study. 

In this study, the approaches of Muhammad Sultan al-Khujandi, who was 

originally from Khujand in Central Asia and spent a significant period of his life in 

Haremeyn, and Muhammad Said Raman al-Buti, a prominent scholar from Syria in the 

recent period, to the phenomenon of taqlid and sect are discussed comparatively in the 

context of their works on the subject. In this way, it is aimed to examine and evaluate an 

issue that has been the subject of many academic studies in the recent period and 

continues to be the subject of many academic studies, through two scholars who 

influenced society with their works. 

Keywords: Sect, taqlid, non-sectarianism, Hujandi, Buti. 

 

  



 
 

ÖNSÖZ 

 

Bu çalışmanın ortaya çıkmasında çok kıymetli katkıları olan, bu süreçte değerli görüş ve 

önerileriyle yol gösteren danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi Hatice BOYNUKALIN 

ŞENKARDEŞLER’e ve lisans döneminden itibaren hemen her konuda desteklerini 

esirgemeyen değerli hocam Prof. Dr. Sami ERDEM’e müteşekkirim. Özellikle tezimi 

inceleyip çok kıymetli öneri, tavsiye ve eleştirilerini benimle paylaşan kıymetli jüri üyesi 

Prof. Dr. Ali BARDAKOĞLU hocama teşekkürü bir borç bilirim. Ayrıca telif 

aşamasında çeşitli yönlendirmeleriyle teknik anlamda işlerimi kolaylaştıran, tezi 

okuyarak değerli katkılar sunan Arş. Gör. Ramazan ASLAN’a teşekkür ederim. Son 

olarak, attığım her bir adımda varlıklarını ve sonsuz desteklerini arkamda hissettiğim 

anneme, babama ve tüm aileme en kalbî şükranlarımı sunuyorum. 

 Bu mütevazı çalışmanın ortaya çıkmasında birçok zorlukla karşılaşmış olsak da 

esasen bizleri en çok yoran, kalben ve zihnen tüm enerjimizi tüketen Filistinli 

kardeşlerimizin maruz kaldığı ve hala da insafsızca, insan onuruna aykırı bir şekilde 

sürdürülen İsrail zulmüdür. Bu zulmün en kısa zamanda sona ermesini, Filistin’in ve 

onunla birlikte tüm İslâm âleminin hakiki özgürlüğe, birlik ve bütünlüğe kavuşmasını 

yüce Allah’tan niyaz ediyorum. Bu vesileyle bu çalışmayı Filistin’de zulme uğrayan tüm 

masum canlara ithaf ediyorum. 

Abdülkadir DURAL 

İstanbul, 2024 



İÇİNDEKİLER

TEZ ONAY SAYFASI ………………………………………………………………….ii 

BEYAN ........................................................................................................................... iii 

ÖZ .................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ...................................................................................................................... v 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... vii  

KISALTMALAR .............................................................................................................. x 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. Tezin Konusu ve Sınırları ......................................................................... 1 

2. Tezin Kaynakları ve Yöntemi ................................................................... 3 

BİRİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................... 5 

MUHAMMED SULTÂN EL-HUCENDÎ’NİN FIKHÎ MEZHEPLERE BAKIŞI VE 
TAKLİD DÜŞÜNCESİ................................................................................................... 5 

1.1. Mâverâünnehir Coğrafyasında Siyasi-Dini Durum .................................. 7 

1.1.1. Siyasi Durum ........................................................................................ 8 

1.1.2. Dini Durum ......................................................................................... 11 

1.1.2.1. Fıkıh Mezhepleri ........................................................................... 12 

1.1.2.2. Tasavvuf Ekolleri .......................................................................... 14 

1.1.2.3. Yenilik/Reform Hareketleri........................................................... 17 

1.2. Hucendi’nin Hayatı ve Eserleri ............................................................... 20 

1.2.1. Hayatı .................................................................................................. 20 

1.2.2. Meşakkat Dönemi ............................................................................... 22 

1.2.3. Eserleri ................................................................................................ 24 

1.2.3.1. Muhammed Sultân el-Hucendî’nin Hediyyetü’s-Sultân ilâ müslimî 
bilâdi’l-Yâbân Adlı Eseri ........................................................................................ 25 

1.2.3.1.1. Eserin Metodu ve Kaynakları ................................................. 26 

1.3. Hucendî’nin Fıkıh Mezheplerine Bakışı ve Taklid Anlayışı .................. 31 

1.3.1. Mezhebin Sözlük ve Terim Tanımı .................................................... 31 

1.3.2. Hucendî’ye Göre Mezhep ................................................................... 33 

1.3.3. Hucendî’ye Göre Mezhep Mensubiyeti ve Mezheplerin Bid‘at 
Oluşu………… ........................................................................................................... 33 

1.3.4. Mezhebî Bağlılığın Dayanağı Siyaset ................................................. 38 



 
 

viii 

1.3.5. Mezhepçilerin Vasıfları ve Tutumları ................................................. 39 

1.3.6. Hucendî’ye Göre Doğru Yol/Mezhep ................................................. 42 

1.3.7. Taklid ve Mukallid .............................................................................. 48 

1.3.7.1. Taklidin Mahiyeti ve Hükmü ........................................................ 48 

1.3.7.2. Taklid Düşüncesinde Yaşanan Değişim: Müteahhir Ulemâ Etkisi54 

1.4. Değerlendirme .............................................................................................. 57 

1.4.1. Risalenin Telifi ve Muhatap Kitlenin Konumu ..................................... 57 

1.4.2. Risalenin Muhatap Kitlesini Aşan Mezhep ve Taklid Karşıtlığı .......... 59 

1.4.3. Mezheplerin Teşekkülüne ve Mezhep Bağlılığına Etki Eden Etmenler 60 

1.4.4. Hucendî’nin Nakillerinde/Referanslarında Takip Ettiği Metot ............ 61 

1.4.5. Nasların Teâruzu Durumunda Takınılacak Tavır ................................. 62 

1.4.6. Belirli Bir Mezhebi Ömür Boyu Taklid Etmenin Hükmü .................... 64 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................... 66 

MUHAMMED SAÎD RAMAZÂN EL-BÛTÎ’NİN MEZHEP DÜŞÜNCESİ VE 
TAKLİD ANLAYIŞI .................................................................................................... 66 

2.1. Bûtî’nin Hayatı ve el-Lâ Mezhebiyye İsimli Eseri ................................. 66 

2.1.1. Hayatı .................................................................................................. 66 

2.1.2. Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye İsimli 
Eseri…………. ........................................................................................................... 69 

2.1.2.1. Eserin Telif Gerekçesi ................................................................... 71 

2.1.2.2. Eserin Metodu ve Kaynakları ........................................................ 73 

2.2. Bûtî’ye Göre Selef Kavramı ve Selefiyye .............................................. 76 

2.2.1. Selef Kavramı ve Selefiyye Mezhepçiliği .......................................... 76 

2.2.2. Selefiyye’nin Ortaya Çıkışı: Cemâleddin Efgânî ve Muhammed Abduh 
Etkisi…………………………………………………………………………………80 

2.3. Bûtî’nin Fıkıh Mezheplerine Bakışı ve Hucendî’ye Yönelttiği 
Eleştiriler……. ................................................................................................................ 81 

2.3.1. Bûtî’ye Göre Mezhepsizlik ve Mezheplilik ........................................ 81 

2.3.2. Bûtî’ye Göre Üzerinde İhtilaf Olmayan (Tartışmanın Dışında Kalan) 
Hususlar…………… .................................................................................................. 83 

2.4. Bûtî’ye Göre Hûcendî’nin Temel İddiası ve İleri Sürdüğü Deliller ....... 87 

2.4.1. İslâm’ın Ahkâmının Basitliği/Kolaylığı ............................................. 87 

2.4.2. Tâbi Olunacak Mercîde İsmet (Mâsumiyet) Vurgusu ........................ 89 

2.4.3. Kabir Sorgusunda Mezhep ve Tarikatın Yeri ..................................... 91 

2.4.4. Taklid İlişkisinde İcmâya Muhalefet .................................................. 93 



 
 

ix

2.4.5. Hucendî’nin Referanslarıyla Arasındaki Uyum/Uyumsuzluk ............ 94 

2.4.6. Mezheplerin Ortaya Çıkışında Siyaset Etkisi ................................... 103 

2.4.7. Dört Mezhep Öncesi Dönemde Mukallidin Durumu ....................... 105 

2.5. Bûtî’ye Göre Taklidin Mahiyeti ve Hükmü .......................................... 107 

2.5.1. Taklid Kavramı ................................................................................. 107 

2.5.2. Bir İmamı/Mezhebi Taklidin Anlamı ............................................... 108 

2.5.3. Taklidin Hükmü ve Gerekliliği ......................................................... 110 

2.5.3.1. Belirli Bir Mezhebi Taklidin Hükmü .......................................... 115 

2.5.4. Taklidin Sınırı ................................................................................... 117 

2.6. Bûtî’ye Göre Mezhepsizlik ve Neticeleri ............................................. 119 

2.7. Değerlendirme ...................................................................................... 124 

2.7.1. Bûtî’nin Reddiyesinin Gerekçesi, Maksadı ve Selefiyye Yaklaşımına 
Bakışı…………… .................................................................................................... 124 

2.7.2. İlimde Belirli Bir Seviyeye Gelmiş Mukallidin Şer’î Delillerle 
ilişkisi……….. .......................................................................................................... 127 

2.7.3. Bûtî’nin Hucendî’nin İleri Sürdüğü Delillere Bakışı ve 
Değerlendirmesi. ....................................................................................................... 131 

2.7.4. Farklı Mezhep Müntesiplerinin Cemaat Halinde Kılacakları Namazın 
Sıhhatine Dair İcmâ Söylemi .................................................................................... 132 

2.7.5. Mukallid-Müttebî-Müçtehit Kavramlarının Kullanımındaki 
Karmaşa…….. .......................................................................................................... 133 

2.7.6. Mezheplilik, Mezhepçilik ve Bûtî’nin Mezhepsizlik Söylemi ......... 135 

SONUÇ ......................................................................................................................... 137 

BİBLİYOGRAFYA ...................................................................................................... 142 

ÖZGEÇMİŞ .................................................................................................................. 150 
 

 

 

 

 

 

 



 
 

KISALTMALAR 

Kısaltma Bibliyografik Bilgi 
a.mlf. aynı müellif 

bkz. bakınız 

b.y. basım yeri yok 

çev. çeviren 

DİA Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

ed. editör 

h. hicrî 

hz. hazreti 

m. miladî 

ö. ölüm 

sad. sadeleştiren 

s.a.v. sallallâhü aleyhi ve sellem 

s. sayfa 

thk. tahkik eden 

t.y. tarih yok 

vb. ve benzeri 

vd. ve diğerleri 

y.y. yayın yeri yok 

 

 

 

 

 

 



GİRİŞ 

1. Tezin Konusu ve Sınırları 

 

Hz. Peygamber’in vefatı sonrası yaklaşık iki asırlık bir süreçte çok farklı coğrafyalarda 

oldukça dinamik bir şekilde varlığını sürdüren fıkıh, zamanla mezhep olgusunun ortaya 

çıkışına şahitlik etmiş ve mezhepleşme süreci fıkhın bundan sonraki gelişimi açısından 

önemli bir dönemi temsil etmiştir. Böylelikle hicri dördüncü yüzyıldan önce mezheplerin 

bulunmadığı bir fıkıh anlayışı mevcutken artık mezhepler olmaksızın düşünülemeyen ve 

mezhepler üzerinden işleyen bir fıkıh yapısı ortaya çıkmıştır. 

Fıkıh, temel dinamiği içtihat faaliyeti olan bir ilimdir. Mezhep olgusunun ortaya 

çıkmasıyla birlikte avâm-müçtehit ilişkisinde temsil olunan hiyerarşik düzende 

değişiklikler yaşanmış, bireysel olarak cereyan eden bu ilişki (âmmî-âlim) adeta kurumsal 

bir nitelik kazanmıştır. Böylelikle mezheplerin teşekkülüyle başlayan bu değişimle fıkıh, 

hicri on üçüncü yüzyıla dek mezhepler üzerinden işlerlik alanı bulmuştur. 

Mezheplerin ortaya çıkışı, yaygınlık kazanması ve İslâm coğrafyasında 

kökleşmesiyle birlikte fıkıh sahasındaki kimi tartışma ve ihtilaflar mezhepler üzerinden 

şekillenir olmuştur. Özellikle bu sürecin bir bölümünde içtihat kapısının kapandığı 

kabulünün hâkim telakki halini almasıyla taklid adeta hedef haline gelmiş ve bu 

kapsamdaki ihtilaflar içtihat-taklid mevzuları çerçevesinde ve mezhepler üzerinde 

cereyan etmiştir. Bu noktada içtihat lehine ve taklide muhalif söylemlerle etkili olan 

isimler arasında İbn Teymiyye ve İbn Kayyim el-Cevziyye özellikle zikre değerdir. Zira 

bu isimler aynı zamanda kendilerinden sonra benzer yaklaşımlar geliştiren kimselerin 

temel referansları arasında yer almaktadır. 

Miladi 18. yüzyıla gelindiğinde mezhep eksenli fıkıh faaliyetine yönelik eleştirilerde 

adından söz ettirir birçok düşünür ortaya çıkmıştır. Bu eleştirilerin dereceleri birbirinden 

farklı olduğu gibi bu kimselerin sahip oldukları birtakım kabullerin ve itirazların 

mahiyetleri de muhteliftir. Bu isimler arasında Şah Veliyyullah Dihlevî ve Şevkânî 

zikredilebilir. Aynı zamanda özellikle 19. yüzyılda ortaya çıkan ıslah ve tecdid hareketleri 

dini yaşantının hemen her noktasında ıslah ve yenilenme düşüncesini beraberinde 

getirdiğinden İslâm geleneğine bakışta mezheplerin de eleştiri konusu olmasına zemin 

hazırlamıştır. Bu hususta özellikle Cemâleddin Efgânî-Muhammed Abduh etkisini 



2 
 

zikretmek gerekmektedir. Zira Batılılar tarafından İslâm modernizmi olarak nitelenen 

Efgânî-Abduh hareketinde Reşid Rıza önemli bir figürdür ve çalışmamıza konu olan 

Muhammed Sultân el-Hucendî’nin düşüncesinin gelişiminde zikre değer bir etkiye 

sahiptir. 

Bu çalışmanın konusunu oluşturan Hucendî-Bûtî ihtilafı da söz konusu sürecin 

neticesi olan ve değişen etkenlerin ve dinamiklerin tesiriyle şekillenen içtihat-taklid 

geriliminin yakın bir örneği olarak karşımıza çıkmaktadır. Buna göre bu tezde 

Muhammed Sultân el-Hucendî (ö. 1960) ve Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî’nin (ö. 

2013) taklid konusunda ve mezhepler hakkında sahip oldukları yaklaşımların ele alınıp 

incelenmesi amaçlanmaktadır. Tarafların konuya ilişkin olarak telif etmiş oldukları 

risaleler bu incelemenin odak noktasını oluşturmaktadır. 

Giriş, iki bölüm ve sonuçtan oluşan çalışmamızda birinci bölüm Hucendî’ye, ikinci 

bölüm ise Bûtî’ye ayrılmıştır. Bu bölümlerin hemen başında müelliflerin hayatlarına ve 

kısa da olsa çevresel faktörlere değinilmiştir. Böyle bir sistematik takip etmemizin 

gerekçesi ise kişilerin yaşadıkları çağların etkisiyle fikirlerini inşa ediyor olmalarıdır. 

Ayrıca doğup yetiştiği çevre itibariyle Hanefî bir kimliğe sahipken ilerleyen süreçte 

selefiyye anlayışına meyleden Hucendî’nin yaşadığı dönüşümü daha iyi anlayıp analiz 

edebilmek için yetiştiği coğrafyanın siyasi-dini durumu da müstakil olarak ele alınmıştır. 

Böylelikle yaşadığı dönemde etkileşimde bulunduğu fikir ve düşünce akımlarının yanı 

sıra karşılaşma fırsatı bulduğu dönemin önemli düşünürlerine işaret etme imkânı 

oluşmuştur. Hucendî ve Bûtî’nin taklid konusunda ve mezhepler hakkında sahip oldukları 

yaklaşımlar ele alınırken konu fıkıh mezhepleriyle sınırlandırılmıştır. Her ne kadar 

Hucendî’nin bid‘at söylemi ve taassup nitelemesiyle tavsif ettiği taklid düşüncesi ayırım 

gözetmeksizin mutlak olarak mezhepleri hedef alıp aynı zamanda tasavvuf ekolleri 

özelinde genel bir tasavvuf eleştirisini ihtiva etse de Bûtî ile aralarındaki ihtilaf hali 

özellikle dört fıkıh mezhebi çerçevesinde şekillenmektedir. Bu nedenle odağımızda fıkıh 

mezhepleri yer almaktadır. Böylelikle bu tezde Hucendî ve Bûtî’nin taklide bakışları ve 

tanımlamaları, taklidin ortaya çıkışı, yaygınlık kazanması ve hükmü; fıkıh mezheplerinin 

mahiyetleri, ortaya çıkışları ve yaygınlık kazanmalarında temel etkenlerin neler olduğu, 

bir mezhebe müntesip olmanın ifade ettiği anlam ve mezhep mensubiyetinin hükmü gibi 

konularda sahip oldukları kanaatler ortaya konmaya çalışılmıştır. 



3 
 

Bûtî’nin taklid konusunda ve fıkıh mezhepleri hakkındaki düşüncesi ise 

Hucendî’ye yönelik telif ettiği reddiye niteliğindeki eserinden yola çıkılarak bir okumaya 

tâbi tutulmuştur. Aynı zamanda genel bir selefiyye eleştirisine sahip olan Bûtî’nin konuya 

ilişkin yaklaşımı ele alınırken bu hususiyet göz önünde bulundurulmuştur. Bûtî’nin 

Hucendî özelinde ve genel manada selefiyye düşüncesine karşı ortaya koyduğu bu 

muhalif tavrın temelinde yatan gerekçeleri tespit edebilmek için yaşadığı dönemdeki ve 

yakın geçmişindeki çevresel faktörler imkân ölçüsünde dikkate alınmıştır. 

2. Tezin Kaynakları ve Yöntemi 

 

İki bölümden oluşan bu çalışmanın birinci bölümü Hucendî’nin taklid ve mezhepler 

hakkındaki düşüncesinin tespit ve tetkikine ayrılmıştır. Hucendî’nin yaklaşımını tespit 

edebilmek adına bu bölümün yegâne kaynağı, kendisinin telif etmiş olduğu Hediyyetü’s-

Sultân ilâ müslimî bilâdi’l-Yâbân isimli risaledir. Müellifin düşüncesini destekleme 

gayesiyle referans gösterdiği eserler ise inceleme ve mukayese açısından ikincil 

kaynaklar konumundadır. Hucendî’nin sıkça atıfta bulunduğu ve konuya dair sahip 

olduğu kanaati destekleyici olarak gördüğü isimler arasında özellikle selefiyye 

anlayışının önemli simalarından olan İbn Teymiyye (ö. 728/1328) ve İbn Kayyim (ö. 

751/1350) yer almaktadır. Ayrıca İbn Abdülberr en-Nemerî (ö. 463/1071) ve Şah 

Veliyyullah Dihlevî (ö. 1176/1762) de yer yer kimi konularda sıkça zikredilen referanslar 

arasındadır. 

Tezin ikinci bölümü ise Bûtî’nin taklid ve mezhepler hakkındaki düşüncesinin 

tespitine ayrılmıştır. Bu bölümde esasen müstakil olarak Bûtî’nin yaklaşımı ele alınmayıp 

onun Hucendî’ye reddiye olarak telif etmiş olduğu el-Lâ Mezhebiyye: Ahtaru bid’a 

tüheddidü’ş-şerîate’l-İslâmiyye isimli esere odaklanarak konu mukayeseli bir yöntemle 

işlenmiştir. Dolayısıyla bu bölümün asli kaynağı Bûtî’nin mezkûr eseri olmaktadır. 

Bununla birlikte söz konusu eserin reddiye niteliğinde oluşu, Bûtî’nin bu eserde 

Hucendî’nin kaynaklarını tetkik ve tahkik etme metodunu benimsemesi bizim açımızdan 

da benzer yöntemleri elverişli kılmıştır. Bu nedenle ikinci bölümün kaynaklarının da 

genel hatlarıyla birinci bölümle uyum içerisinde olduğunu söylemek mümkündür. 

Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye isimli eseri her ne kadar Hucendî özelinde müşahhas hale 

gelmiş bir selefiyye eleştirisi niteliği taşı da esasen Bûtî, selefiyye anlayışına karşı genel 

bir muhalif tavır geliştirmiştir. Bu doğrultuda telif etmiş olduğu es-Selefiyye: Merhaletün 



4 
 

zemeniyye mübâreke lâ mezhebün İslâmî isimli çalışma kendisinin düşünce dünyasını 

daha net bir şekilde görebilmemiz adına bir diğer önemli kaynak konumundadır. 

Selefiyye anlayışının yakın dönem önemli simalarından Nâsırüddin el-Elbânî (ö. 

1999) Hucendî’nin taklid ve mezhepler hakkında sahip olduğu yaklaşımın destekçileri 

arasında yer almaktadır. Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye isimli reddiyesine vakıf olan Elbânî 

bu eserdeki yaklaşımı eleştirmekte ve Hucendî’yi haklı bulmaktadır. Aynı zamanda bu 

doğrultuda Bûtî ile bir görüşme gerçekleştirmiştir. Bûtî el-Lâ Mezhebiyye’nin ikinci 

baskısıyla birlikte bu görüşmeye dair dikkate değer bulduğu noktaları aktarmaktadır. 

Elbânî ise tespit edebildiğimiz kadarıyla bu görüşmeye dair herhangi bir nakilde 

bulunmamaktadır. Elbânî’nin önde gelen öğrencilerinden Muhammed İd el-Abbâsî ise 

Bûtî’nin reddiyesine bir karşı reddiye telif etmiştir. el-Mezhebiyyetü’l-mutaassıbe hiye’l-

bid‘a ev bid‘atu’t-taassub el-mezhebî ismindeki bu eser Hucendî-Bûtî ihtilafında tezimiz 

açısından doğrudan bir kaynak olarak kabul edilmemiştir. Bununla birlikte bu eserde 

Hucendî’nin kimi ifadeleri tashih edilerek izah edilmekte, aynı zamanda Bûtî ve 

Elbânî’nin zikri geçen görüşmelerine dair notlar aktarılmaktadır. Bu nedenle Abbâsî’nin 

mezkûr eseri tarafların konuya yaklaşımlarını tespit ederken zaman zaman müracaat 

ettiğimiz önemli bir ikincil kaynak konumundadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MUHAMMED SULTÂN EL-HUCENDÎ’NİN FIKHÎ MEZHEPLERE 

BAKIŞI VE TAKLİD DÜŞÜNCESİ 

 

Muhammed Sultân el-Hucendî (ö. 1960), Mâverâünnehir coğrafyası sınırları içerisinde 

yer alan Hucend’de doğup bu bölgede yetişmiş bir âlimdir. 19. asrın sonları ile 20. asrın 

ortalarına denk gelen bir zaman diliminde (1880-1960) yaşam sürmüştür. Bu dönem aynı 

zamanda İslâm dünyasının çeşitli yönlerden karışıklıklar ve sıkıntılar içerisinde 

bulunduğu sürecin bir bölümünü ifade etmektedir. İlim tahsili gayesiyle gönüllü pek çok 

seyahate çıkan Hucendî, dönemin şartları ve çeşitli sâikler neticesinde zorunlu birtakım 

seyahatler de gerçekleştirmiştir. Doğup yetiştiği coğrafya itibariyle başlangıçta Hanefî bir 

kimliğe sahip olduğunu söylemek mümkündür. Bununla birlikte hayatının ilerleyen 

dönemlerinde selefî düşünceyi benimsediği görülmektedir. Bu durumun doğal bir 

tezahürü olarak onun nisbesi hususunda bir tereddüt oluşmuştur. Hucendî’nin basımı 

yapılmış kimi eserlerine baktığımızda bunların bir kısmında el-Hanefî, diğer bir kısmında 

ise es-Selefî nisbesi göze çarpmaktadır. Buna göre el-Hanefî nisbesinin yer aldığı ve hatta 

tasavvufî yönünü vurgulayan el-Nakşibendî ifadesinin bulunduğu eserleri, onun 

yaşantısının selefî anlayışı benimsemeden önceki dönemlerinde telif edilmiş olmalıdır. 

Hucendî’nin selefî temayülü yaşamının erken dönemlerinde ortaya çıkmaya 

başladığından özellikle daha geç telif edilmiş olan eserlerinde ise es-Selefî nisbesinin yer 

aldığını söylemek mümkündür. Bununla birlikte ifade edildiği gibi, Hucendî’nin selefî 

düşünceye duyduğu sempati erken yaşlarında ortaya çıkmaya başladığından Hanefî yahut 

selefî çizgiyi takip ettiği dönemleri kesin bir şekilde birbirinden ayırmak mümkün 

değildir. 

Hucendî İslâm dünyasının Batı karşısında birçok yönden zayıf durumda olduğu 

bir dönemde yaşamıştır. İslâm dünyasının Batı karşısında giderek gücünü kaybetmesi, 

güç dengelerindeki bu değişikliğin gerekçelerinin tespiti noktasında kendi içerisinde 

hesaplaşma ve sorgulamaları beraberinde getirmiştir. Bu süreç, gelenekle hesaplaşma ve 

mevcut durumun hatalı oluşu kabulünden hareketle Müslümanları ıslah ve tecdid 

arayışına sevk etmiştir. Gelenek üzerindeki hesaplaşmada özellikle taklid olgusu bir nevi 

hedef tahtasına konularak mahkûm edilmiştir. Mevcut olumsuz durumu düzeltmek adına 



6 
 

öne çıkan fikirlerden birisi, geleneği bir kenara bırakarak, asli kaynaklardan yeniden inşa 

sürecine girişmektir. Bu yaklaşımın bir yönü, tabii olarak mezhep olgusu üzerinde de 

etkili olmuş ve mezhep bağlılığı (taklid vurgusuyla) eleştirilmiştir. İslâm dünyasının 

içerisinde bulunduğu bu sıkıntılı süreçte söz konusu sorgulamalar devam ederken bu 

doğrultuda ortaya atılan görüş ve düşünceler çeşitli düzeylerde etki alanı bulmuş, gerek 

ilim çevrelerinde gerekse halk tabanında dikkate değer yansımalar ortaya çıkmıştır. İlim 

çevrelerinin dahi İslâmî ilimler geleneğine bakışında esaslı değişimler baş gösterirken bu 

dönemde yeni Müslüman olan halk kesiminin bu ortamdan etkilenmesi kaçınılmaz 

olmuştur. Hucendî’nin tezimize konu olan risalesini telif gerekçesi de böyle bir etkinin 

yansımasıdır. 

Muhammed Sultân el-Hucendî, Japonya’da1 yeni Müslüman olan mühtedilerin 

mezheplerle kurulacak ilişkiye (bağlılık, taklid ilişkisine) dair kafa karışıklıkları 

neticesinde yöneltmiş oldukları soruların kendisine mektup yoluyla ulaştırılması üzerine 

tezimize konu olan Hediyyetü’s-Sultân isimli risaleyi kaleme almıştır. Bu risalede kısa ve 

öz bir şekilde iman ve İslâm’ın hakikatini anlatan Hucendî, ilerleyen sayfalarda 

mezheplerin İslâm toplumundaki yerini kendi bakış açısıyla ortaya koymakta ve 

mezhepleri bid‘at olarak nitelemektedir. Hucendî’nin mezheplere yönelik bid‘at 

nitelemesi, düşünce dünyasındaki değişimin bir tezahürüdür. Onun yaşadığı bu değişimi 

ve eserinde ortaya koyduğu düşünceleri daha iyi anlamak ve açıklamak için eğitim 

sürecine, yaşadığı çevreye ve genel manada yaşantısına temas etmek faydalı olacaktır. 

Çalışmanın bu bölümünde öncelikle müellifin yaşadığı dönemde ve bulunduğu 

coğrafyada mevcut siyâsi-dînî durum ana hatlarıyla ele alınacak, ardından Hediyyetü’s-

Sultân ilâ müslimî bilâdi’l-Yâbân isimli eseri kısa ve öz bir şekilde tanıtılacaktır. Daha 

sonra Hucendî’nin hayatı ve eserlerine yer verilip asıl konumuz olan -yukarıda zikri geçen 

                                                 
1  Abdürreşid İbrahim, Japonya’da İslâm dinine dair umuma açık ilk genel hutbenin/hitabın hicri 1327 (m. 

1909) yılında başkent Tokyo’da bulunan Vaside Üniversitesi’nde gerçekleştiğini ifade etmekte ve 
burada hazır bulunup konuşmayı dinleyen iki bin kişilik grubun tamamının üniversite öğrencisi 
olduklarını aktarmaktadır. Konuşmayı gerçekleştiren Fazlı Bey, Türk asıllı olup Kahire’de doğmuş ve 
eğitimini burada tamamlamıştır. Fazlı Bey’in İngiliz ve Fransız dillerinde oldukça mahir olduğunu 
belirten Abdürreşid İbrahim, aynı zamanda onun Arap edebiyatına da derinden vakıf olduğunu ifade 
etmektedir. Abdürreşid İbrahim’e göre Fazlı Bey’in gerçekleştirmiş olduğu bu konuşma İslâm tarihinde 
önem arz eden olayladan birisidir. Detaylı bilgi için bkz. Abdurreşid İbrahim, Alem-i İslam ve 
Japonya’da İslamiyetin Yayılması, sad. Ertuğrul Özalp İstanbul: İşaret Yayınları, 2019, s. 430-434. 
Ayrıca Japonya’da misyonerlik faaliyetleri ve İslâm aleyhine propaganda örneği için bkz. a.mlf., Alem-
i İslam ve Japonya’da İslamiyetin Yayılması, s. 456-461. 



7 
 

risalesi çerçevesinde- mezhep, taklid ve mezhebe ittibâ hakkındaki yaklaşımı ve bakış 

açısı tahlil edilecektir. 

1.1. Mâverâünnehir Coğrafyasında Siyasi-Dini Durum 

 

Hucendî İslâm dünyasının siyasi, iktisadi ve askeri bakımdan hâkim konumda olan Batı 

karşısında varlık mücadelesi verdiği bir dönemde yaşamıştır. Zira bu dönemde Batı’nın 

hâkimiyet sahası giderek genişlemiş, bu genişlemenin büyük bölümü İslâm coğrafyası 

aleyhine gerçekleşmiştir. Siyasi hâkimiyet mücadelesi bir vechesiyle din mücadelesinden 

ayrı olmadığından Batı egemenliğinin tesis edildiği İslâm beldelerinde dini baskı had 

safhada olmuştur. İslâm ülkelerinde -sömürge siyaseti çerçevesinde- teşekkül eden bu 

Batı iktidarı, Müslümanların çeşitli baskı ve zulümlere maruz kalmasına zemin 

hazırlamıştır. Hucendî’nin yaşadığı Türkistan Bölgesi de süreç içerisinde genişleyen ve 

yayılan Rus iktidarının nüfuz alanına girmiştir. Rus yönetimi, politikası gereği kimi 

dönemlerde İslâm’a müsamahalı ve hoşgörülü davransa da genel tavrı menfi olmuştur. 

Öyle ki İslâm, Rus iktidarının aslî politikalarını hayata geçirme adına kullanılan bir araç 

vazifesi görmüştür. İslâm’a ve Müslümanlara yönelik bu olumsuz tavır, asimileye varan 

çeşitli zulümleri içermektedir. Bölgede yaşayan Müslümanlarla birlikte Hucendî ve yakın 

çevresi bu sıkıntılardan fazlaca nasibini almıştır. Müslüman toplumun maruz kaldığı bu 

sarsıcı şartlar genel manada menfi bir vaziyete yol açmakla birlikte vakıadan hareketle 

çıkış yolu arayışlarına da zemin hazırlamış olmalıdır. 

Hucendî’nin hayatının erken dönemlerinde yaşadığı Orta Asya Türkistan 

Bölgesi’nde Müslümanlar çoğunluktadır ve bu bölge fıkıh mezhepleri bakımından adeta 

Hanefî mezhebi ile özdeşleşmiştir. Aynı zamanda Orta Asya, tasavvuf kültürü açısından 

oldukça verimli bir alanı temsil etmektedir. Hucendî, fıkıh mezhepleri ve tasavvuf 

ekolleriyle iç içe olan böyle bir coğrafyada doğmuş ve temel eğitimini burada 

tamamlamış olsa da ilerleyen dönemlerde çevresindeki mevcut kimi inanış ve 

uygulamaları eleştirmiş hatta reddetmiştir. Bunlardan fıkıh mezhepleri ile ilgili olanları 

mezhebî taassupla ilişkilendirmiş, birtakım tasavvufi uygulamaları ise doğrudan dinde 

bid‘at kabilinde değerlendirmiştir. Fıkıh mezhepleri bakımından bu eleştiri ve itirazlar, 

içinde bulunduğu ortamın tesiriyle esasen Hanefî mezhebini odak noktasına almaktadır. 

Tasavvufi ekoller bakımından ise genel bir tasavvuf karşıtlığı söz konusu olsa da daha 



8 
 

yoğun muhatap olduğu bir mahiyet arz etmesi bakımından Hucendî’de Nakşibendilik 

tarikatına yönelik eleştiriler daha fazla görülmektedir. 

Hucendî’nin fıkıh mezhepleri ve tasavvuf ekolleri üzerinden ortaya koyduğu 

eleştirel ve muhalif yaklaşım mezkûr mezhep ve tarikat müntesiplerince tepkiyle 

karşılanmıştır. Dolayısıyla gerek bu etkileşimi daha temelden ele almak gerekse 

Hucendî’nin yaşadığı dönüşüme etki eden etmenleri daha yakından tespit edebilmek için 

onun doğup yetiştiği coğrafyanın siyâsî-dînî iklimini genel hatlarıyla incelemek faydalı 

olacaktır. 

1.1.1. Siyasi Durum 

 

Muhammed Sultân’ın doğumundan yaklaşık ellili yaşlarına kadar yaşamını sürdürdüğü 

Hucend, Mâverâünnehir coğrafyasında yer almaktadır. Bu bölge bugün Tacikistan 

Devleti sınırları içerisinde bulunmaktadır. Aynı zamanda İslâm ilim ve kültür mirası 

açısından oldukça önemli bir yere sahip olan Semerkant ve Buhara gibi iki ilim merkezine 

yakın komşudur. 

Mâverâünnehir Bölgesi, zaman zaman sıkıntılı süreçlere şahit olsa da genellikle 

Müslüman devlet ve yönetimlerinin idaresi altında refah ve huzur dönemleri de görmüş, 

İslâm medeniyetine eşsiz katkılar sunmuştur. Örneğin h. 819-1005 yılları arasında 

bölgede hüküm sürmüş olan Sâmânîler, Mâverâünnehir Bölgesi’ne en parlak 

dönemlerinden birini yaşatmıştır.2 

19. yüzyıla gelindiğinde ise hemen hemen İslâm beldelerinin tamamı bakımından 

zorlu bir evreye geçiş söz konusu olmuştur. Bu dönemde güç ve iktidar Batı lehine 

şekillenirken İslâm coğrafyasında daha çok karmaşa hâkimdir. Bu yüzyıl dünyanın pek 

çok yerinde Batılı devletlerin büyük bir kısmının güç ve nüfuz elde etme gayesiyle 

giriştikleri mücadelelere sahne olmuştur. Bu mücadelelerin pasif tarafını oluşturan, 

üzerinde hâkimiyet çabalarının yoğunlaştığı topraklar genellikle Müslümanlara aittir. 

Orta Asya ve özelde Türkistan coğrafyası da bu bölgeler arasında yer almaktadır. Rusya 

ve İngiltere’nin bu topraklar üzerindeki hâkimiyet yarışı 19. asrın ikinci yarısı itibariyle 

Rusya’nın bölgeyi egemenliği altına almasıyla neticelenmiştir. Rusya’nın bu başarısında 

bölgedeki hanlıkların ve kimi yönetimlerin birbirleri ile olan çekişmesi ve bunun yanında 

                                                 
2  Osman Gazi Özgüdenli, “Mâverâünnehir”, DİA, XXVIII, s. 178. 



9 
 

genel olarak Orta Asya’daki Müslüman toplulukların büyük çoğunluğunun birbirinden 

kopuk, birlik ve bütünlükten uzak bir yaşantı içinde olmaları kolaylaştırıcı etkenler 

olmuştur. Orta Asya’da özellikle 19. yüzyılda belirginleşip kökleşen Rus hâkimiyetine 

giden süreç içerisinde bağımsızlıklarını kaybedip Rus idaresi altına giren 

devletler/hanlıklar arasında Hive ve Hokand Hanlıkları ile Buhâra Emirliği zikredilebilir. 

Bu coğrafyada yaşayan toplulukların birlik ve bütünlükten uzak görüntüsü 

düşünüldüğünde, Rusların bölgede yayılışını nispeten yavaşlatma potansiyeline sahip 

sayılı devletler/hanlıklar arasında yer almaktaydılar. Ancak bu devletlerden Buhara 

Emirliği ile Hive Hanlığı Ruslar tarafından himaye altına girmeye zorlanarak kontrol 

altına alınmış ve varlıklarını bir süre daha ismen de olsa devam ettirebilmişlerdir. Hokand 

Hanlığı ise 1876 yılında ortadan kaldırılmıştır. Ardından bu bölge Türkistan Genel 

Valiliği adı altında Rus yönetimine bağlanmıştır. Rusya’nın güneydeki bu yayılmacı 

politikası ideolojik ve siyasi etkenlerin yanında aynı zamanda ekonomik çıkarlarla da 

ilişkilidir. Birçok yönetici bu politikayı süreç içerisinde benimsemiş, ticaret merkezlerine 

sahip olmayı ve deniz hâkimiyetini elde etmeyi amaçlamıştır.3 

Bu coğrafyada hemen her dönem eksik olmayan bölgesel ve yerel çatışmaların 

ötesinde Rus etkisi, din faktörü göz önüne alındığında, farklı etkileşimleri ve 

Müslümanlar açısından çeşitli baskı ve zulümleri de beraberinde getirmiştir. Ruslar, 

yayılma politikası neticesinde elde ettikleri nüfuzu, idareleri altına aldıkları bu 

coğrafyada pekiştirmek ve kalıcı hale getirmek amacıyla değişken politikalar 

izlemişlerdir. Bölge halkının büyük çoğunluğunun Müslüman Türklerden oluşuyor 

olması, aynı zamanda onlara yönelik politikaların belirlenmesi ve benimsenmesinde 

önemli bir etken olmuştur. Bölgenin etnik yapısını ve din unsurunu da göz önünde 

bulunduran Rus yönetimi, hâkimiyetini perçinleme gayesiyle dinden de faydalanmıştır. 

Bu amaçla yönetimleri altında bulunan bu coğrafyadaki Müslüman halklar için -farklı 

isimler altında- müftülük gibi birtakım dini kurumlar ihdas etmişler ve din işlerini bu 

kurumlara tevdi eylemişlerdir. Yine aynı maksatla cami sayıları artırılmış, hacca gidişler 

                                                 
3  Ali Yaman, Allahçılar/Orta Asya’da Yesevilik Kızılbaş Türkler Laçiler, İstanbul: Nokta Kitap, 2006, s. 

56; Alexandre Bennigsen ve Chantal Lemercier-Quelquejay, Step’te Ezan Sesleri, çev. Nezih Uzel, 
İstanbul: Kent Basımevi, 1981, s. 8-9. Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Hayri Çapraz, “Çarlık Rusya’sının 
Türkistan’da Hâkimiyet Kurması”, SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 24 ( 2011), s. 
56-64. 



10 
 

kolaylaştırılmıştır.4 Ancak bu ve benzeri uygulama ve politikalar belli başlı siyasi sâiklere 

ve politik gayelere dayalı bulunduğundan kısa süreli ve geçici bir özellik arz etmiştir. 

Rusların faydacı siyaseti ve dönemsel olarak kimi yöneticilerin takındığı insani 

muamele bir kenara bırakıldığında, onların Müslüman toplumlara yönelik politikası her 

zaman katı, sert ve zâlimâne olmuştur.5 Müslümanlar, Ruslarla hiçbir şekilde6 denk kabul 

edilmeyip, sahip oldukları haklar itibariyle bambaşka bir statüye mahkûm edilmiştir. Bu 

yaklaşımın istisnaları mevcut olmakla birlikte yine Rus politikasının bir ürünü olarak 

şartlı hak tanımalar söz konusu olmaktadır. İnanç noktasında ise çeşitli yollarla baskılar 

yapılmış, Hıristiyanlaştırma politikası uygulanmış, bu amaç uğruna pek çok vakıf malına 

el koyulmuştur. Dahası bu politika meşrulaştırılarak özendirilmeye çalışılmış, 

Hıristiyanlığa geçenlerden vergi alınmayacağı ve askerlik hizmetinden muaf tutulacakları 

vaat edilmiştir. Bununla birlikte İslâm’a geri dönenlere de uygulanacak yaptırım ölüm 

cezası olarak tespit edilmiştir.7 Ruslaştırma politikası gereği bölgedeki diğer milletlerin 

ve özellikle Türklerin direncini kırma gayesiyle çeşitli yollara başvurmuşlardır. 

Bunlardan birisi de dil ve kültür birliğini parçalama arzusudur. Bu amaçla Türk dili ve 

alfabesine ilke ve kural tanımaz müdahalelerde bulunulmuş, Rusça ortak dil haline 

                                                 
4  Yaman, Allahçılar, s. 55. 
5  Rus yönetiminin bu politikasının imar işleri özelinde tezahür eden dikkat çekici bir örneği 

bulunmaktadır. Buna göre Taşkent, Hokand ve Semerkant gibi beldeler bir nevi ikiye bölünmüş Rus ve 
Müslüman mahallelerinden oluşmaktadır. Rus mahalleleri her zaman her türlü yapı işleri, sokak 
aydınlatmaları, kaldırımlar, binalar, mağazalar vb. yönlerden düzenli bir haldedir. Buna karşı 
Müslüman mahalleleri ise tam aksi bir durumda bırakılmaktadır. Çoğu zaman ilkbahar ve sonbahar 
aylarında çamurdan ötürü bir evden diğerine geçmek mümkün olmamaktadır. Aynı idareye bağlı ve 
ortak gelir kaynakları bulunan Rus ve Müslüman mahallelelerinin aralarındaki bu farklılık Müslüman 
evlerinden alınan vergilerin dahi Hıristiyan sokaklarına harcanmasından kaynaklanmaktadır. En 
önemlisi ise bu politikanın İslâm’a saldırı ve kara propaganda aracına dönüştürülmesidir. Buna göre iki 
ayrı mahallenin arasındaki bu farklılık örnek gösterilerek, Müslümanların mevcut durumlarının yegâne 
sebebinin onları bu doğrultuda telkin eden dinleri olduğu ifade edilmektedir. Bkz.  İbrahim, Alem-i 
İslam, s. 41-42. 

6  Rus idaresinin Müslümanlar -özellikle bölgedeki Tatar Müslümanları- üzerinde müşahhas hale gelen 
zulüm ve ayrıştırma politikası etnik olmayıp dini temellidir. Zira Müslümanlarla Ruslar denk kabul 
edilmemektedir. Hıristiyan Ortodoksluğu kabul eden Müslümanlar ise Ruslarla eşit haklara 
kavuşmaktadır. Bkz. Nadir Devlet, Rusya Türklerinin Millî Mücadele Tarihi (1905-1917), Ankara: Türk 
Tarih Kurumu Yayınları, 2020, s. 10-11. 

7  Bennigsen ve Lemercier-Quelquejay, Step’te Ezan Sesleri, s. 10-11; Devlet, Rusya Türklerinin Millî 
Mücadele Tarihi (1905-1917), s. 10-11. 



11 
 

getirilmeye çalışılmıştır. Bu baskı, eritme ve yok etme politikası istenileni tam anlamıyla 

verememiş, Müslümanların büyük bir kısmını tüm Rusya’ya düşman hale getirmiştir. 

1.1.2. Dini Durum 

 

Orta Asya birçok dinin etkileşim sahası olmuştur. İslâm’ın henüz Mâverâünnehir 

Bölgesi’ne ulaşmadığı dönemlerde bu coğrafyada Budizm, Zerdüştlük, Hıristiyanlık, 

Yahudilik, Şamanizm ve Mecûsilik gibi çeşitli din ve inanışlar yer almaktaydı. Bu 

coğrafyanın İslâm ile tanışması ise oldukça erken dönemlere denk gelmektedir ve 

Kuteybe b. Müslim’in (ö. 96/715) faaliyetleri bunda önemli bir etkiye sahiptir.8 Zaman 

içerisinde genişleyen fetih halkalarıyla yayılan İslâm dini, Türkler tarafından da kabul 

görmüştür. Göç hareketlerinin etkisiyle bölgede Türk nüfusu artmış, hatta çoğunluk 

haline gelmiştir. Özellikle Karahanlılar dönemi bölgenin Türkleşmesi açısından oldukça 

önemlidir. Zaman içerisinde bu coğrafyada nüfusun çoğunluğunu oluşturan Türklerin 

İslâm’ı kabul edişi önceki dini inanışlarıyla da ilişkilendirilmektedir. Bununla birlikte 

İslâm’ın bu coğrafyada yaygınlık kazanmasında bölgedeki tasavvufi hareketlerin etkisini 

göz ardı etmek mümkün değildir.9 Bugün İslâm ülkelerinin büyük bölümünde yaygınlık 

gösteren ve çeşitli seviyelerde tesirleri olan Yeseviyye, Nakşibendiyye ve Kübreviyye 

tarikatlarının bu coğrafyada doğmuş olması, bölgenin tasavvufi karakterine işaret etmesi 

açısından önemli göstergelerden biridir.10 Burada kısaca işaret ettiğimiz Orta Asya’daki 

tasavvufi oluşum ve hareketler, ileride müstakil bir başlık altında değerlendirilecektir. 

İslâm’ın Orta Asya’da yaygınlık kazanmasını takip eden süreçte Mâverâünnehir 

Bölgesi başta hadis ve fıkıh olmak üzere İslâmî ilimlerin birçok sahasında önemli bir ilim 

merkezi haline gelmiştir. Özellikle Hanefî fıkhıyla özdeşleşen Horasan, Buhara ve 

Semerkant gibi birçok şehir/eyalet bölgedeki ilmi faaliyetlerin merkezlerini 

oluşturmuştur. 

İslâm’ın bu coğrafyaya girip yerleşmesi, yayılması ve tam anlamıyla kökleşmesi 

tabii olarak belli bir sürecin neticesidir. Ancak İslâm’ın kökleşmesi sonrası çeşitli 

dönemlerde yaşanan karışıklık ve mücadelelerin etkilerinin, 19. yüzyıldaki Rus 

hâkimiyetiyle mukayese edecek olursak, nispeten siyaset düzeyinde kaldığı yorumunda 

                                                 
8  Detaylı bilgi için bkz. İsmail Yiğit, “Kuteybe b. Müslim”, DİA, XXVI,  s. 490-491. 
9  Özgüdenli, “Mâverâünnehir”, s. 178-179. 
10  Mesut Avcı, “İslam’ın Orta Asya Tarihi”, MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/1 (2020), s. 525-526. 



12 
 

bulunmak mümkündür. Bu dönemdeki Rus hükümranlığı ise siyaset-din etkileşimini 

birbirinden ayrılmaz bir çatışma alanı haline getirmiştir. Zira din temelli ayrışma, baskı 

ve zulüm politikası Rus devletlerinin etkinlik alanlarında takip etmekten geri 

durmadıkları yegâne plan görünümündedir. Bu bakış açısının neticesi olarak bölgede 

yaşayan Müslümanlar, tarihte belki de eşi benzerine az rastlanır zulümlerin muhatapları 

olmuştur. Binaenaleyh, Müslüman bölge halkının içerisinde bulundukları durumdan bir 

çıkış yolu bulma çabaları da mevcut durumun tabii bir neticesi olmalıdır. Bu çabaların 

zaman zaman siyasi kimi zaman da ilmi (dini ve seküler) çalışmaları odağına aldığı, çoğu 

zaman ise -Cedîdcilikte olduğu gibi- her ikisini de birbirini bütünleyen itici güç unsurları 

olarak kullandığı görülmektedir. İleride temas edileceği üzere, Hucendî’nin ıslah yanlısı 

tutumuyla içerisinde bulunduğu toplumda müşahede ettiği zihni durgunluk halini taklid 

ile ilişkilendirip eleştirmesini de bu çerçevede düşünmek mümkündür.  

Orta Asya Mâverâünnehir Bölgesi’nin siyasi ve dini durumuna dair genel 

çerçeveyi çizdikten sonra bu bölgede yaygın dini inanış olan İslâm’ın özellikle 

Hucendî’nin yaşadığı dönemdeki durumunu fıkıh mezhepleri ve tasavvuf ekolleri 

bakımından da ele almak faydalı olacaktır. Zira bu bölgede fıkıh mezhepleriyle tasavvuf 

tarikatları Müslüman toplum üzerinde etkin bir roldedir. Bu mezhep ve tarikatların 

bölgedeki gelişimleri ve hâlihazırdaki durumlarına özetle temas edilmesi Hucendî’nin 

Hanefî-Nakşibendî kimliğinden selefiyye düşüncesine evrilmesi hakkında fikir yürütme 

imkânı sağlayacaktır. Ayrıca bu coğrafyada kendisine zemin bulan yenilik/reform 

hareketlerini de dini durumla yakından ilişkili gördüğümüzden söz konusu hareketleri 

müstakil bir başlık altında ele almayı uygun gördük. Böylelikle Hucendî’nin yaşadığı 

dönemdeki ve yakın geçmişindeki fikir mücadelelerine yakından şahit olmak mümkün 

olmaktadır. 

1.1.2.1. Fıkıh Mezhepleri 

 

Hucendî’nin genelde Hanefî mezhebini hedef alan eleştirel tavrının arkasında yatan 

vakıayı tespit edebilmek için yaşadığı çevrede etkin olan fıkıh mezheplerine işaret etmek 

gerekmektedir. 

Bilindiği üzere Hanefîliğin merkezi olan Irak havzası, Şâfiîlik, Mâlikîlik, 

Hanbelîlik ve hatta Şiîlik gibi diğer mezheplerin de ortaya çıkışında etkisi bulunan bir 



13 
 

coğrafyadır ve bu mezhepler zaman içerisinde çevre ülkelere/bölgelere yayılmıştır. Orta 

Asya Mâverâünnehir Bölgesi de bu kaynaktan payına düşeni almıştır. 

Fetihler neticesinde İslâmiyetin yayılmasını takip eden süreçte Mâverâünnehir 

Bölgesi’nden İslâm’ın merkez beldelerine dini öğrenmek ve ilim tahsil etmek gayesiyle 

gelen Müslümanlar için Kûfe ilim çevresi ve tabii olarak Ebû Hanîfe (ö. 150/767) portresi 

oldukça değer görmüş, Kûfe bu bölgeden gelen insanların ilim merkezi haline gelmiştir.11  

Böylelikle Hanefi mezhebi, bölge Müslümanlarının büyük çoğunluğunun dinin ameli-

fıkhî hükümleri itibarıyla müntesibi oldukları mezhep haline gelmiştir. Ancak bu tespit, 

belirli bir tarihsel sürecin neticesi dikkate alınarak dile getirilmiştir. Zira Hanefî 

mezhebinin bu coğrafyada zaman zaman yükselişte olup kimi zaman da durağan bir seyir 

izlediği görülmektedir. Şâfiîlik, hicri üçüncü asrın ortalarından itibaren bölgedeki devlet 

ricâlinin de etkisiyle Hanefîliğe karşı önemli bir rakip konumuna gelmiştir. Fakat çeşitli 

etkenler sebebiyle zaman içerisinde söz konusu mezhebin etkinliği azalmış ve bölge 

Hanefîlikle anılır olmuştur.12  Bu noktada bizim dikkat çekmek istediğimiz husus, Hanefî 

mezhebinin veya diğer mezheplerin bu coğrafyada nasıl ve neden yayıldığı yahut bunlara 

etki eden faktörlerin neler olduğundan ziyade, bu coğrafyanın zaman içerisinde 

Hanefîliğin adeta ikinci asli şubesi haline gelmesi gerçeğidir. Böylelikle Hucendî’nin 

eleştirilerinin neden Hanefi mezhebi üzerinde yoğunlaştığı daha net görülecektir. 

İslâmî ilimler çerçevesinde Mâverâünnehir Bölgesi’nde erken dönemlerden 

itibaren öne çıkan ve önemli bir konuma sahip olan merkezler özellikle Buhâra ve 

Semerkant’tır. Hanefiliğin Irak/Kûfe ekolünün etkinliğinin azalması sonrası Orta Asya 

Mâverâünnehir ekolü öne çıkmış ve bu ekole mensup ulema mezhebin fıkıh teorisinin 

inşası ve geliştirilmesi noktasında eşsiz katkılar sunmuştur. Örneğin Serahsî (ö. 

483/1090[?]), Pezdevî (ö. 482/1089), Debûsî (ö. 430/1039), Kâsânî (ö. 587/1191) ve 

Merginânî (ö. 593/1197) bu bölgede yetişmiş ve eserleriyle Hanefî fıkhına çok değerli 

katkılar sunmuş âlimlerden yalnızca birkaçıdır.13 Böylece Orta Asya Mâverâünnehir 

                                                 
11  Bölge halkının Ebû Hanîfe’ye ve onun ilim halkasına gösterdiği bu rağbetin birden fazla gerekçesi 

mevcuttur. Hanefî mezhebinin kuruluşu ve yayılmasına dair detaylı bilgi için bkz. Ali Bardakoğlu, 
“Hanefî Mezhebi”, DİA, XVI, s. 1-9; Talgat Nurbergen, “Hanefi Mezhebinin Orta Asya’ya Girişi ve 
Yayılış Süreci” (Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005), s. 59-60. 

12  Orhan Çeker ve Fatiha Bozbaş, “Fıkıh Havzalarına İlişkin Bir Deneme”, İslam Hukuku Araştırmaları 
Dergisi 34 (2019), s. 11, 13-14. 

13  Muhammed Fatih Turan, “Türklerin Hanefi Mezhebini Benimsemesini Kolaylaştıran Faktörler”, İslam 
Hukuku Araştırmaları Dergisi 36 (2020), s. 316. 



14 
 

Bölgesi’nde yerleşen, kökleşen ve daha da yayılan Hanefîlik, bu coğrafyada çoğunlukta 

olan Türkler tarafından da benimsenerek güçlenmiş ve günümüze dek varlığını 

sürdürmüştür. 

Netice itibariyle Hucendî’nin içine doğduğu coğrafya, fıkıh mezhepleri açısından 

Hanefî mezhebiyle örülü bir dünyayı temsil etmektedir. Tabii olarak mezheplere yönelik 

geliştirmiş olduğu muhalif refleks de Hanefîliğe odaklı bir şekilde tezahür etmiştir. Bu 

doğrultuda birtakım Hanefî fıkıh eserlerinde yer alan ifadeleri/hüküm ve fetvaları 

merkeze alarak ortaya koyduğu eleştirileri otobiyografisine de yansımıştır.14 Bu 

çerçevede onun, yaşantısının erken dönemlerinde almış olduğu eğitimin bir neticesi 

olarak -o dönemde- Hanefî mezhebine müntesip olmayan bir kimsenin Müslüman 

olmadığı inancına sahip olduklarını aktarması dikkate değerdir. 

1.1.2.2. Tasavvuf Ekolleri 

 

Hucendî’nin yaşadığı çevre tasavvuf geleneği itibariyle köklü bir geçmişe sahiptir. Bunun 

tabii bir neticesi olarak bölgede yaşayan halk, asırlardır süregelen tasavvuf geleneğini 

içerisinde bulunulan şartlar dahilinde yaşatmaktadır. 19. yüzyılda Orta Asya’nın 

Müslüman toplumları üzerinde Rus hâkimiyetinin tesis edilmesiyle dini baskı had 

safhaya çıkmış, bu çatışma ortamında varlık ve kimlik mücadelesi veren Müslümanlar 

için tasavvuf, gerek fiili mücadelede gerekse dini bağlılıklarını muhafazada etkin bir itici 

güç olmuştur. Bölge Müslümanlarının -doğrudan bir gerekçe olmamakla birlikte- 

yaşadığı şartlar göz önünde bulundurulduğunda birtakım tasavvufî ritüellerin aslına 

uygun bir şekilde devam ettirilememiş olması tabii karşılanabilecektir. Ancak tam da bu 

noktada Hucendî bu tasavvufî inanç ve uygulamalara ilişkin birtakım örnekler 

                                                 
14  Örneğin Hucendî, Hülâsatü’l-Keydânî olarak zikrettiği ancak kaynaklarda daha çok Fıkhu’l-Keydânî 

şeklinde zikredilen eserde, “namazda teşehhüd esnasında işaret parmağı ile işarette bulunmanın haram 
olduğu” hükmünün yer aldığını ifade etmekte ve bunu örnek olarak sunup eleştirisi konusu 
yapmaktadır. Yine bir diğer örnek olarak, Kuhistânî’ye (ö. 962/1555) nispet ederek; Hanefî mezhebinde 
genel kanaate göre Ebû Hanîfe’nin dışında sahâbe olsun yahut tâbiîn olsun hiçkimsenin taklid 
edilemeyeceği hükmünü zikretmektedir. Ayrıca itikadi açıdan Mu‘tezili anlayışı benimsemiş bir 
kimseyle yapılacak nikahın geçerli olmayacağı görüşünün yine Kuhistânî’nin eserinde yer aldığını 
belirterek, bu görüşe kıyasen, Şâfiî mezhebine müntesip kimseyle evlenmenin de (imanda istisna 
sebebiyle) caiz olmayacağı sonucunun çıkacağını dile getirmektedir. Benzeri birkaç örnek daha 
zikreden Hucendî, bu ve benzeri görüşlerin gençlik yıllarındaki eğitim sürecinde yaşadığı kafa 
karışıklıkları ve iç çatışmalarda etkili olduğu kanaatindedir. Detaylı bilgi için bkz. Muhammed Sultân 
el-Hucendî, Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân (Hükmullahi’l-vâhidi’s-samed fî hükmi’t-
tâlibi mine’l-meyyiti el-meded içerisinde), Beyrut: Darü'l-Lü'lüe, 2010, s. 150; Hayreddin Karaman, İki 
Din Mazlumu, İstanbul: İz Yayıncılık, 2011 s. 61.63. 



15 
 

zikrederek15 genel manada tasavvuf eleştirisi yapmaktadır. Binaenaleyh Hucendî’nin 

fıkıh mezheplerine yönelik eleştirileriyle tasavvuf karşıtlığı ortak toplumsal vakıalardan 

etkilenmiş görünmektedir. Bu nedenle yaşadığı çevredeki tasavvuf kültürüne müstakil bir 

başlık altında temas etmek gerekli hale gelmiştir. 

Tasavvuf kültürü ve geleneği bakımından oldukça verimli bir bölge olan Orta 

Asya’da İslâm’ın yayılmaya başladığı erken dönemlerden itibaren sûfiler görülür 

olmuştur. Başlangıçta bireysel veya nispeten küçük gruplar halinde varlık gösteren 

tasavvuf hareketleri ilerleyen süreçte sûfiliğin kurumlaşması neticesinde farklı isimlerle 

anılan tarikatlar halini almıştır. Bu nedenle Orta Asya’da ortaya çıkan birçok tarikat ve 

bunların pek çok kolu bulunmakla birlikte bu bölgede etkin ve uzun soluklu olmaları 

açısından Yeseviyye, Kübreviyye ve Nakşibendiyye tarikatları öne çıkmıştır. Bu 

bakımdan çalışmada söz konusu üç tarikat hakkında kısaca bilgi vermekle yetinilecektir. 

Yeseviyye tarikatı, Ahmed Yesevî’ye (ö. 562/1166) nispet edilmektedir. Onun 

müritleri vasıtasıyla Orta Asya’da yaygınlık kazanmış ve uzun süre etkili olmuştur. 

Bölgede İslâm’ın yayılması ve kökleşmesinde önemli tesirleri olduğu ifade edilmektedir. 

Yine bu coğrafyada etkili olan bir diğer tarikat, Necmeddîn-i Kübrâ’ya (ö. 618/1221) 

nispet edilen ve onun müritleri vasıtasıyla yayılan Kübrevilik’tir. Ancak gerek Yeseviyye 

gerekse Kübreviyye tarikatlarının Nakşibendiyye tarikatına nazaran etki ve tesir itibarıyla 

daha geri planda kaldığını söylemek mümkündür. Bölgenin en tesirli tasavvufi ekolü olan 

Nakşibendiyye ise, önceleri Hâcegân adıyla bilinse de Bahâeddin Nakşibend (ö. 

791/1389) sonrası Nakşibendiyye adıyla şöhret bulmuş ve yaygınlık kazanmıştır. 12. asır 

sonrası ortaya çıkan bu tarikatlar 19. yüzyıla gelindiğinde büyük oranda zayıflamıştır. Bu 

yüzyılın başlarında varlığını zayıf da olsa sürdüren Yesevilik, ilerleyen süreçte 

kaybolmaya yüz tutmuştur. Kübreviyye tarikatının ise daha erken bir dönemde, -

istisnaları olmakla birlikte- Şii kolları dışında 16. yüzyılda ortadan kaybolduğu ifade 

                                                 
15  Hucendî’nin tasavvuf kültürü bakımından şahit olduğu ve eleştiri konusu ettiği örnek inanç ve 

uygulamalar arasında; tarikat şeyhlerine bağlılığın gerekli addedilmesi, bir şeyhe müritlik etmeyenin 
şeytana müritlik edeceği kabulü, ölmüş şeyhlerin türbelerine yönelip iltica ederek onlardan feyz ve nur 
alma inancı, şeyhlerin türbelerini ziyaret ederek tavaf edercesine etraflarında dönmek, şeyhlerin gaybı 
bildiklerine inanmak vb. hususlar zikredilebilir. Detaylı bilgi için bkz. Hucendî, Muhtasaru tercemeti 
hâli Muhammed Sultân s. 148-149; Karaman, İki Din Mazlumu, s. 63. 



16 
 

edilmektedir. Nakşibendilik ise Rus hâkimiyetinin etkisiyle zayıflasa da varlığını 

sürdürmeye devam etmiştir.16 

İslâm’ın bu coğrafyaya girişi, yayılışı ve kökleşmesi süreçlerinde mutasavvıfların 

önemli katkıları olduğu dile getirilmektedir. Özellikle birçok tasavvuf şeyhinin, 

yaşadıkları dönemlerde pek çok devlet/hanlık başkanı ve yöneticilerinin Müslüman 

olmasında etkin oldukları nakledilmektedir.17 Örneğin Kübreviyye tarikatının Bâharziyye 

kolunun pîri olan Seyfeddîn-i Bâharzî (ö. 659/1261), daha sonra Altın Orda Devleti’nin 

sultanı olacak olan Berke’nin Müslüman olmasında önemli bir etkiye sahiptir.18 Bunun 

yanında özellikle 19. asırda kapsam ve güç itibariyle daha da belirginleşen Rus hâkimiyeti 

altındaki Müslüman toplumlar için tasavvuf din ve kimlik muhafazası açısından önemli 

bir dayanak olmuş ve işlevsel bir araç vazifesi görmüştür. Öyle ki, Sovyetler dönemi Rus 

kaynaklarından birinde tasavvuf tarikatlarının fanatik bir anti-Sovyet güç şeklinde 

nitelendirildikleri aktarılmaktadır. Tasavvufun bölgedeki tesirine dair bir başka gösterge 

Rus politikası üzerinde tezahür etmektedir. Zira Rus yönetimi, bölgede ulaşmak istediği 

hedeflerinin önündeki en büyük engel olarak İslâm’a işaret etmektedir ve bu düşünce 

onları “denetim altında İslâm” anlayışına sevk etmiştir. Bu denetimin önündeki en büyük 

engel de yine kendine özgü hususiyetleri olan çeşitli tasavvufi ekollerdir.19 Bunun bir 

yansıması olarak Rus yönetiminin belirli bir tasavvufi bağlılığı ve aidiyeti bulunmayan 

din adamlarına yönelik menfi tutumu, tasavvuf şeyhi ve müritlerine nazaran daha esnek 

olmuştur.20 

Netice itibariyle Orta Asya, tasavvuf kültürü ve geleneği bakımından oldukça 

köklü ve zengin bir coğrafyadır. Hucendî’nin yaşadığı dönem söz konusu tasavvufi 

oluşum ve hareketlerin nispeten zayıfladığı bir zaman dilimine denk gelmiş olsa da 

tasavvuf, özellikle burada yaşayan halk tabanında dini bağlılığı muhafaza açısından halen 

önemli bir araç konumundadır. Bu yönüyle 19. asır itibariyle Rus hâkimiyeti altında baskı 

                                                 
16  Necdet Tosun, “Orta Asya’da Tasavvuf”, Orta Asya’da İslâm, ed. Muhammet Savaş Kafkasyalı, 

Ankara-Türkistan: Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi, 2012, I, 492-493; Hamid 
Algar, “Kübreviyye”, DİA, XXXII, s. 505. 

17  Tosun, “Orta Asya’da Tasavvuf”, s. 491. 
18  Algar, “Kübreviyye”, s. 502-503. 
19  Ali Yaman, Allahçılar/Orta Asya’da Yesevilik Kızılbaş Türkler Laçiler, İstanbul: Nokta Kitap, 2006, s. 

56. 
20  Yaman, Allahçılar, s. 51,54. 



17 
 

ve zulüm politikasına maruz kalan Müslüman toplumlar için tarikatlar, baskılanan dini 

yaşantının bir çıkış yolu21 olarak işlev görmüştür. 

1.1.2.3. Yenilik/Reform Hareketleri 

 

19. yüzyıl, İslâm dünyasının büyük bölümünde tesirleri olan yenileşme, ıslah/tecdid 

hareketlerine sahne olmuştur. Bu yüzyılın ikinci yarısından itibaren Rus hâkimiyeti 

altındaki Müslümanlar arasında da eğitim ve kültür sahasında yenileşme hareketi 

başlamıştır. Bu hareket, ortaya çıkışındaki temel dinamik ve hareket tarzı itibariyle Rusya 

Müslümanları arasında “Cedîdcilik” olarak isimlendirilmektedir. Hucendî hayatının 

üçüncü dönemi olarak nitelediği inceleme, araştırma ve delilleri tahkik etme metodunu 

benimsediği, bir diğer ifadeyle selefiyye düşüncesine meyledip bu metodu bizzat 

uygulamaya geçirdiği evreyi aktarırken çevresinde yaşananlara dair birtakım ifadeleri, 

bulunduğu ortamda Cedîdcilik etkisi hakkında önemli ipuçları olarak kabul 

edilebilecektir. Zira bu dönemde Mâveraünnehir’de birtakım yeniliklerin yaşandığını, 

dini hayatın çeşitli yönleriyle ıslah edildiğini, birçok münevverle birlikte bu ıslah 

faaliyetinde etkin rol oynadıklarını aktarmaktadır. Bunların yanı sıra medreseleri ve bu 

medreselerdeki eğitim öğretim metodunu ıslah ettiklerini ifade etmesi de Hucendî’nin 

yaşam sürdüğü çevrede Cedîdcilik hareketinin etkinliğine ve Hucendî ile etkileşimine 

dair yorum imkânı tanımaktadır.22 Neticede Cedîdcilik hareketinin ortaya çıkışı, temel 

argümanları, bu hareketin teorisinin inşasında etkin olan simalar, bu simaların 

düşüncelerini temellendirirken dayandıkları ve kendilerinden istifade ettikleri referanslar 

Hucendî ile aralarında kurulabilecek bağları tespit edebilmek için oldukça önemlidir. Bu 

nedenle Cedîdcilik hareketini müstakil bir başlık altında ele almamız gerekli hale 

gelmiştir. 

Cedîdcilik hareketi, usûl-i kadîm olarak nitelenen, İslâm beldelerinin hemen 

hepsinde mevcut olan geleneksel eğitim kurumlarını ve bu kurumlardaki ders içeriklerini, 

bunlara ek olarak mevcut eğitim metodunu eleştirmesiyle öne çıkar. Yeni bir eğitim 

sistemi ve metodu öneren bir yaklaşımı ifade eden bu yönelim eğitim kurulmarı ve ğitim 

metodu üzerinden bir söylem geliştirse de bunu dinden bağımsız düşünmek mümkün 

                                                 
21  Yaman, Allahçılar, s. 55. 
22  Hucendî, Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân s. 171-172; Karaman, İki Din Mazlumu, s. 75-

76. 



18 
 

değildir. Zira Müslüman toplumlarda asırlardır süregelen eğitim sisteminin işletildiği 

kurumlarda bu kurumların seviyelerine göre şer‘î ilimler olarak ifade edebileceğimiz 

eğitimler verilmiştir. Ancak artık 19. yüzyıla gelindiğinde geleneksel eğitim sisteminin 

ve eğitim kurumlarının yetersizliği kabulünden hareketle Batı usulü yeni eğitim metodu 

ve eğitim kurumları fikri ortaya atılmıştır. Önerilen bu yeni sistemin, Batı’nın İslâm 

beldeleri üzerindeki tesiri ve hatta kimilerince bir yönüyle aydınlanma felsefesinin İslâm 

toplumundaki tezahürü olduğuna dair değerlendirmeler bulunmaktadır.23 

Orta Asya’da ortaya çıkan bu yenileşme hareketinin Cedîdcilik olarak 

isimlendirilmesinde Gaspıralı İsmâil Bey’in (ö. 1914) etkisini zikretmek gerekmektedir. 

Dönemin önemli simalarından olan Kırımlı Gaspıralı İsmâil, eğitim sahasındaki yenilik 

düşüncesini hayata geçirme gayesiyle açtığı okullar ve bu okullarda uygulanan usûl-i 

cedîd metoduyla harekete önemli seviyede ivme kazandırmıştır. Onun söz konusu 

metoduna verdiği isimden yola çıkılarak Sovyet ihtilaline kadar geçen sürede bu metot 

üzere yetişen kişiler Cedîdciler olarak isimlendirilmiştir.24 İfade etmek gerekir ki bir 

yenilik/yenileşme hareketi olarak ortaya çıkan Cedîdcilik, zaman içerisinde siyasi 

hedeflere sahip olmuştur. Rusya hâkimiyeti altında yaşayan Müslümanlar ve özellikle 

Türkler açısından Cedîdcilik, kimlik bilincini yansıtan ve pek çok alandaki mücadeleye 

dinamizm katan bir ideoloji görünümündedir. 

Orta Asya’da yenileşme hareketlerine giden süreç açısından bölgedeki ıslah 

hareketlerinin öncüleri arasında zikredilen Kursavî’nin (ö. 1812) önemli etkisi vardır. 

Kursavî, Buhara’da bulunduğu süre zarfında İslâm medeniyetinin kadim beldeleri olan 

bu coğrafyalarda geleneğe karşı eleştirel bakış açısını ortaya koyan önemli ve önde gelen 

simalardandır. Görüşleri, ilerleyen süreçte Cedîdcilik hareketinin önemli isimleri 

arasında sayılacak olan Rızâeddin Fahreddin (ö. 1936) ve özellikle Kazan Türklerinin 

önde gelen aydınlarından Mercânî (ö. 1889) üzerinde oldukça tesirli olmuştur. 

Başlangıçta Kursavî’nin görüşlerine karşı çıkan Mercânî, zaman içerisinde bunların bir 

kısmını benimsemiş ve kendi düşünce sistemini inşada Kursavî’den çokça istifade 

etmiştir. Özellikle vefatı sonrası Cedîdcilik hareketinin önde gelen isimleri arasında 

                                                 
23  Şükrü Özen, “Teâruz”, DİA, XL, s. 211. 
24  Ahmet Kanlıdere, “Sovyet ve Türk Tarih Yazıcılığında Rusya Müslümanlarının Düşünce Tarihi”, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 2/1 (2004), s. 150. Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Hakan Kırımlı, 
“Gaspıralı İsmâil Bey”, DİA, XIII, s. 392-395. 



19 
 

zikredilen Mercânî, kimilerince bu yenilik hareketinin önderi ve Müslümanların Luther’i 

olarak nitelendirilmiştir. Kursavî’nin, naslar üzerinde her Müslümanın içtihat etmesinin 

gerekli olduğu düşüncesine paralel bir şekilde Mercânî, dini yorumların “donuk ve 

değişmez kabuller” haline getirilmesini eleştirmiş, bu durumu geri kalmışlığın temel 

faktörü olarak nitelemiştir ki Hucendî’nin de dini dogmalara dair benzer eleştirileri 

bulunmaktadır. Bununla birlikte yine o Kursavî gibi kelamcıları hedef almış, söz konusu 

geri kalmışlığı aşabilmenin yolu olarak selefin saf akidesine dönüşe işaret etmiştir.25 

Cedîdcilik hareketine katkı sunan diğer isimler arasında Abdülkayyûm Nasîrî (ö. 

1902), Yusuf Akçura (ö. 1935), Sultan Galiev (ö. 1940) ve Mûsâ Cârullah Bigi (ö. 1949) 

de zikredilmektedir. Bunlar söz konusu yenilik hareketinin önde gelen isimlerinden bir 

kısmı olup bu simaların sahip oldukları ıslah düşüncesinin teşekkülü ve gelişimine etki 

eden arka planı hesaba katarsak, Cedîdcilik Hareketi’nin şekillenmesinde Cemâleddin 

Efgânî (ö. 1897), Muhammed Abduh (ö. 1905) ve Kâsım Emîn (ö. 1908)’nin de dolaylı 

olarak katkıda bulunduklarını söylemek mümkündür. Zira zikri geçen fikir adamları, 

Mûsâ Cârullah ve Rızâeddîn Fahreddin’in düşünceleri üzerinde önemli etkiye sahip 

şahsiyetler arasında zikredilmektedir.26 Yine Cedîdciler kendi düşüncelerini izah edip 

savunurken İbn Teymiyye (ö. 728/1328), İbn Kayyim (ö. 751/1350), Şah Veliyyullah 

Dihlevi (ö. 1176/1762) ve Hucendî’nin de tanışıp kendisinden istifade imkânı bulduğu 

Reşid Rıza (ö. 1935) gibi isimlere de atıfta bulunmaktadırlar. Bu bakımdan söz konusu 

müelliflerin fikirleri de dolaylı olarak Cedîdciler üzerinde etkili olmuştur.27 Ayrıca gerek 

Osmanlı gerekse Avrupa’daki ıslahat hareketleri de bu yenilik/reform hareketine tesir 

eden diğer etmenlerdendir. 

Rus hâkimiyeti altındaki Müslümanlar arasında ortaya çıkan söz konusu 

hareketin, bu geniş hâkimiyet sahası içerisindeki Müslümanlar arasında eşit seviyede 

gelişim ve tesir göstermediği ayrıca işaret edilmesi gereken bir husustur. Hareketin 

önemli yapı taşlarından Gaspıralı İsmâil’in memleketi Kırım’da ve ayrıca Kazan ile 

Azerbaycan’da önemli ölçüde yaygınlık kazanan Cedîdcilik Hareketi, özellikle Türkistan 

                                                 
25  Ahmet Kanlıdere, “Mercânî”, DİA, XXIX, s.169-170; İsmail Türkoğlu ve İbrahim Maraş, “Kursavî”, 

DİA, XXVI, s. 447. 
26  Goulnar Baltanova, “Rızâeddin Fahreddin”, DİA, XXXV, s. 70; İbrahim Maraş, “İdil-Ural Türklerinde 

Cedidcilik (Yenilikçilik) Hareketi (1850-1917)” (Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2000), s. 44-45. 

27  Maraş, İdil-Ural Türklerinde Cedidcilik, s. 15, 33-34. 



20 
 

Bölgesi’nde (Tacikistan, Özbekistan, Kırgısiztan, Türkmenistan vd.) oldukça yavaş bir 

gelişim göstermiştir.28 Usûl-i cedîdin bölgedeki etkinliğinin zayıf oluşu, bu coğrafyanın 

köklü bir geleneğin varisi olması ve belki de usûl-i kadîmin kalelerini ihtiva edişiyle 

ilişkilendirilebilir. Bu durumun aynı zamanda Muhammed Sultân el-Hucendî’nin, 

düşünce dünyasının teşekkülünde kadîm-cedîd çekişmesine de -mahiyetini ve derecesini 

tespit etmek imkân dâhilinde olmamakla birlikte- yol açması muhtemel gözükmektedir. 

1.2. Hucendi’nin Hayatı ve Eserleri 

1.2.1. Hayatı 

 

Tam adı Ebû Abdilkerîm Muhammed Evrûn/Urun Sultân b. Muhammed el-Ma‘sûmî el-

Hucendî’dir. el-Ma‘sûmî nisbesi ile şöhret buluşu büyük dedesi Muhammed Ma‘sûm’a 

nispetledir.29 1880 yılında, bugün Tacikistan sınırları içerisinde yer alan Hucend’de 

doğan Muhammed Sultân, doğduğu yer sebebiyle el-Hucendî nisbesiyle de şöhret 

bulmuştur. 

Okuma-yazma ve ilk temel eğitimini anne-babasından alan Hucendî, doğduğu 

yerde şehir halkının ağırlıklı konuşma dili olan Farsça ve daha çok köy yerlerinde ve 

nispeten daha dar bir kullanım alanına sahip Türkçe dilinde çeşitli kitaplar okumuştur. 

İlerleyen dönemlerde Arapça eserlere de yönelen Hucendî, Arapça dil bilgisi ve belagata 

dair telif edilmiş olan birçok eserle birlikte şer‘î ilimlere dair de tahsilini sürdürmüştür. 

Ayrıca yaşadığı bölgede dönemin eğitim geleneği içerisinde yer alan mantık ve felsefe 

ilimlerine dair başta İsagoci ve Şemsiyye olmak üzere çeşitli eserler okumuştur. Yine 

Hucendî akâidde Akîdetü’n-Nesefiyye, fıkıhta Şerhu’l-Vikâye, fıkıh usulünde Tavzih ve 

Usûlü’l-Pezdevî gibi önemli metinleri birçok hocayla müzakere etme fırsatı bulmuştur. 

Şer‘î ilimlere dair vukûfiyetini artırma gayesiyle çeşitli yolculuklara çıkan Hucendî, bu 

maksatla Buhara ve Hokand’a gitmiş, burada Abdürrezzâk el-Merginânî ve Muhammed 

İvaz el-Hucendî’nin tedrisatından geçmiştir.30 

                                                 
28  Özen, “Teâruz”, s. 212. 
29  Hayreddin Karaman, müellifin soyunun silsile itibariyle İmâm Rabbânî’ye ulaştığını belirtmektedir. 

Zikri geçen el-Ma’sûmî nisbesi, Hucendî’nin büyük dedesi ve İmâm Rabbânî’nin oğlu Muhammed 
Ma‘sûm’a nispetledir. Bkz. Karaman, İki Din Mazlumu, s. 59. 

30  Muhammed Sultân el-Hucendî, Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân (Hükmullahi’l-vâhidi’s-
samed fî hükmi’t-tâlibi mine’l-meyyiti el-meded içerisinde), Beyrut: Darü'l-Lü'lüe, 2010, s. 145-146; 
Muhammed Sultân el-Ma‘sûmî el-Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-
mezâhibi’l-erbaa, thk. Selim el-Hilâlî, Merkezü’d-Dirâsâti’l-Menheci es-Selefi, 1999, s. 10-11; Fevvâz 



21 
 

Otobiyografisini kaleme alan Hucendî, süreç içerisinde belli başlı eğitimleri 

tamamlayıp, ilimde mesafe kat ettikçe çevresinde var olan pek çok yanlış inanış ve 

davranışın farkına vardığını ifade etmektedir. Bunların en önemlileri arasında fıkıh 

mezhepleri ile kurulan ilişkide takınılan tavır ve benzer şekilde birtakım tasavvuf 

tarikatlarına tâbi olarak sergilenen tutumlar yer almaktadır. Mesela ‘Müslüman’ı Hanefî 

mezhebine tâbi olan kişi olarak tarif edip, diğer mezheplere tâbi olanları hak dairesinden 

çıkmış kişiler olarak kabul etmek; Hanefî mezhebi dışında bir mezheple amel etmenin 

câiz olmadığı söylemek; yine Hz. Peygamber’in Ebû Hanîfe’nin doğumunu 

müjdelediğine dair nakledilen mevzû hadisi güzel hatlarla ve büyükçe yazıp camilerde 

mihraplara asmak ve bununla mezhebî taassup göstermek böyledir. Tasavvuf tarikatları 

açısından bakıldığında ise, herhangi bir tarikat şeyhine biat etmenin gerekli olduğunu ve 

herhangi bir şeyhe mürîd olmayan kişinin ancak şeytana müritlik yapacağını söylemek; 

şeyhlerin türbelerine akın edip onlara adaklarda bulunmak; onların gaybı bildiklerine ve 

bu hal üzere mevcudâtta tasarruf edebildiklerine inanmak böyledir. Hucendî, bu ve 

benzeri yanlış tutum ve davranışların Mâverâünnehir’de, Türkistan coğrafyasında, 

Rusya, Afganistan ve Çin Müslümanları ile Hindistan’ın büyük bölümünde yaygın 

olduğunu belirtmektedir. Netice itibariyle zikredilen örneklerin ötesinde birçok yanlış 

tutum ve davranışın idrakine vardığını belirten Hucendî, mezhep taassubuna ve tarikatlara 

karşı olumsuz tutumunu her fırsatta açıkça ortaya koymuştur.31 

Doğup yetiştiği çevrede yanlış olduğunu düşündüğü tutum ve davranışları açıkça 

eleştirip insanları bu konuda uyaran Hucendî, yerleşik inanış ve adetlere karşı takındığı 

bu tavra karşılık sert tepkiler almıştır. Söz konusu tepkiler onun, yirmili yaşlarında bu 

çatışma ortamından uzaklaşmak gayesiyle Hicaz’a doğru yolculuğa çıkmasına sebep 

olmuştur. Bu yolculuğu esnasında duraklarından birisi de İstanbul olmuş ve burada bir 

esnada II. Abdülhamîd’in (ö. 1918) de bulunduğu Yıldız Câmii’nde bir cuma namazı 

kılmıştır.32 Sonrasında Mekke ve Medine’ye geçip tahsiline buralarda devam etmiş; 

                                                 
b. Abdülazîz b. Ubeydân es-Sülemî, “eş-Şeyh Muhammed Sultan el-Ma’sûmî ve cühûduhû fî neşri’l-

akîde”  (Yüksek Lisans Tezi, Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 2002), s. 35-37; Metin Yurdagür, “Muhammed 
Sultân Hucendî”, DİA, XVIII, s. 275-277. 

31  Hucendî, Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân, s. 145-148; Karaman, İki Din Mazlumu, s.61-
66. 

32  Hucendî bu tecrübesini özellikle aktarmaktadır. Zira İstanbul’da bulunduğu süre zarfında şahit olduğu 
çeşitli uygulamaları eleştiri konusu yapmaktadır. Özellikle Osmanlı sultanı II. Abdülhamid’in 
Teftâzânî’nin (ö. 792/1390) Şerhu’l-akâid isimli eserinde hilafetin kureyşliliği meselesinin bulunduğu 



22 
 

Şuayb b. Abdurrahmân el-Mağribî, Abdullah el-Kaddûmî, Ahmed Berzencî ve Ahmed 

el-Hadrâvî gibi âlimlerden dersler almıştır. Bu âlimlerin büyük çoğunluğunun sûfî olması 

dikkat çekicidir. Zira Hucendî de araştırması neticesinde şer‘î esaslara en uygun bulduğu 

Nakşibendî tarikatına mensup Şeyh Muhammed Ma‘sûm b. Abdurreşîd’e biat etmiş, hatta 

kendisinden icazet dahi almıştır. Ancak sonrasında tasavvufî mecradan uzaklaşmıştır. 

Daha sonra Şam’a geçip Şam ulemâsından Bedreddin Yûsuf el-Muammer (ö. 1935) ve 

Ebu’l-Hayr b. Âbidîn (ö. 1981) gibi zâtlarla görüşmesinin akabinde Beyrut, Kudüs ve 

Mısır’a da yolculuk etmiştir. Mısır’da ikamet ettiği süre zarfında Ezher’de bulunmuş, 

burada Reşid Rıza ile tanışmış ve Menâr dergisine üye olmuştur. Menâr dergisinin 

mevcut tüm sayıları ile birlikte Muhammed Abduh’un tüm müellefâtını da satın alarak 

ülkesine dönen Hucendî, burada babasının kendisi için kurmuş olduğu medresede tedris 

ve telif faaliyeti yürütmüş, İbn Teymiyye, İbn Kayyim el-Cevziyye gibi âlimlerin 

eserlerini tahlil etmiş ve okutmuştur. İlerleyen süreçte şer‘î mahkemelere müftü olarak 

atanmış ve bir süre bu görevi ifa etmiştir. Bir yandan da zikri geçen eserler ağırlıkta olmak 

üzere pek çok eseri mütalaa eden Hucendî, her bir meselenin kaynağına ve deliline imkân 

ölçüsünde vakıf olabilmeyi kendisine ilke edinmiş, pek çok fıkıh eserini birbiriyle 

karşılaştırmış ve nihayet bunları Kur’an’a ve sünnete arz ederek değerlendirme yolunu 

benimsemiştir. Böyle bir metot takip ettiğinde de kendisince dinin aslı ve esasına aykırı 

gördüğü pek çok şeyi reddetmiş, bu bağlamda çeşitli risaleler telif etmiştir.33 

1.2.2. Meşakkat Dönemi 

 

1917 yılında Rusya’da gerçekleşen Bolşevik ihtilalinin, -bu dönemde Rusya’nın 

hâkimiyet sahası ve etki alanları düşünüldüğünde- oldukça geniş bir alana tesir ettiğini 

söylemek mümkündür. Bir ideoloji olarak komünizmin etkisinin yanı sıra ihtilalin 

başlangıcında ortaya atılan kuşatıcı, birleştirici ve özgürleştirici (hürriyet-adalet-eşitlik) 

nitelikteki söylemler Müslüman zihinlerden de destek bulmuştur. Zira bu söylemler 

çeşitli yönleriyle Müslümanları ikna etmekte ve bunların samimiyetine dair şüpheleri 

                                                 
bir pasajı çıkarttırarak yayınlatmasını zikretmekte ve eleştirmektedir. Bkz. Hucendî, Muhtasaru 
tercemeti hâli Muhammed Sultân, s. 154-155. 

33  Detaylı bilgi için bkz. Muhammed Sultân el-Mâ’sûmî, Ecvibetü’l-mesâili’s-semân fi’s-sünneti ve’l-
bid’ati ve’l-küfri ve’l-îmân, thk. Ali Hasan Abdülhamîd, Riyâd: Dâru’r-Râye li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 
1996, s. 10-11; Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 
11-13; a.mlf., Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân, s. 153-168. 



23 
 

asgariye indirmektedir.34 Bu “hürriyet, adalet ve eşitlik atmosferi”nde Rusya’da 

Müslümanlar tarafından İslâmî Şûra adı verilen şer‘î mahkemeler/meclisler tesis edilmiş 

ve üye seçimleri yapılmıştır. Muhammed Sultân el-Hucendî de bu mahkemelere başkan 

olarak tayin edilmiştir. Onun böylesi bir ortamda tesis edilen mahkemelere başkan olarak 

tayin edilişi; yaşadığı toplumda ilmine, yetkinliğine işaret etmekte ve neticede kendisine 

verilen değeri göstermesi bakımından ayrıca önem arz etmektedir. Bu vazife vesilesiyle 

Hucendî Moskova’ya pek çok kez yolculuk etmiş, kendisine tevdi edilen bu görev 

çerçevesinde eğitim faaliyetlerinin yürütüldüğü kurumlarda ve mahkemelerde gerekli 

gördüğü değişiklikleri gerçekleştirmiş, bir tür ıslah faaliyeti yürütmüştür. Ancak kısa bir 

süre sonra başlangıçtaki kuşatıcı ve ilkesel söylemlerden fazlasıyla uzaklaşılmış, 

toplumda çeşitli ideolojik yaklaşımlar çatışma sahasının önemli silahları haline gelmiştir. 

Bunlar arasında komünizm, sosyalizm ve hatta dindarlık-dinsizlik ayrışması yer 

almaktadır. Sovyetler Birliği döneminde de çatışma ve baskı ortamı devam etmiştir. 

Sovyetler Birliği’nin kurucusu Lenin (ö. 1924) ve sonrasında ölümüne dek yönetimi 

elinde tutan Stalin (ö. 1953) önderliğinde sayısız zulüm gerçekleştirilmiş, toplumun 

önderlerinden pek çoğu öldürülmüş, malları müsadere edilmiştir. Ehl-i ilim tâkibâta 

uğramış, hapsedilmiş hatta öldürülmüştür. Dinsizliğin revaç bulduğu ve gücü tekeline 

aldığı bu şartlarda din adamları ve halkın hemen her tabakadan inançlı kesimi pek çok 

sıkıntıya maruz kalmıştır.35 Dinine bağlılıkta, insanlara doğruyu göstermede, hakikati 

haykırmakta gözünü budaktan sakınmadığını ifade eden Hucendî de yaşanan sıkıntılardan 

payını alanlar arasındadır. 

1923 ve 1925 yıllarında Hucend’de bulunduğu sırada iki kez hapsedilip her 

ikisinde de çok geçmeden hapisten çıkabilen Hucendî bu sıkıntılı ortamdan uzaklaşma 

gayesiyle Merginân’a gitmiş, ilmi faaliyetlerini ve irşad vazifesini orada da aynıyla 

sürdürmüştür. Ancak burada yönetimin sıkı takibine maruz kaldığından oradan da 

ayrılmak zorunda kalmıştır. Hucendî Merginân’da bulunduğu sırada bir câmide vaiz 

olarak görevlendirildiğini ve gerek vaazlarını gerekse uygulamalarını selefî düşünceye 

uygun şekilde sürdürdüğünü aktarmakta ve ilmi-dini tartışmalarda yörenin âlimlerine 

karşı ortaya koyduğu deliller neticesinde herkes tarafından ilmî gücünün anlaşıldığını 

                                                 
34  Mesela bkz. Baymirza Hayit, Türk Dünyasında Rus Emperyalizminin İzleri, İstanbul: Sabah Gazetesi 

Kültür Yayınları, 1978, s. 22. 
35  Hucendî, Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân, s. 173. 



24 
 

söylemektedir. Öyle ki, ortaya koyduğu delilleriyle o bölgenin müftüsüne galip gelmiş ve 

bu durum sonrası müftü görevinden alınarak kendisi yeni müftü olarak tayin edilmiştir.36 

Görevi esnasında katıldığı münazaralarda “dinsizlerin” iddiaları karşısında delilleriyle 

onlara üstün gelen Hucendî bu gelişmeler neticesinde dikkatleri daha da üzerine çekmiş, 

tekrar Merginân’a döndüğünde çeşitli sıkıntılar yaşamış, Rus hükümeti tarafından tespit 

edilen tüm mal varlığı ve kütüphanesinde bulunan kitapları müsadere edilmiş, kendisi 

hakkında idam kararı verilinceye dek hapsedilmesi yönünde karar alınmıştır. Ancak hapis 

süresinde kaçma fırsatı bulan Hucendî Çin’e sığınmış ve bir süre burada ikamet etmiştir. 

Burada bulunduğu süre zarfında da tedris faaliyetlerinden geri durmamış, bir müddet 

burada ikamet ettikten ve insanlara yönelik irşad faaliyetlerinde bulunduktan sonra 1933 

yılında Haremeyn’e gitmek üzere Çin’den ayrılmıştır.37 1935 yılında Mekke’ye ulaşan 

Hucendî, Mekke Dâru’l-Hadîs’inde müderrislik yapmış ve geri kalan ömrünü burada 

geçirmiştir. 

1.2.3. Eserleri 

 

Arapça, Farsça ve Türkçe olmak üzere pek çok eser kaleme almış olan Hucendî, Fatiha 

sûresi tefsiri için bir mukaddime babında yazmış olduğu otobiyografisinde Orta Asya’da 

yaşadığı dönemde telif ettiği eserlerin sayısının elli ila altmış arasında olduğunu 

zikretmekte ve bunları tek tek sıralamaktadır. Ancak müellif hakkında bir yüksek lisans 

tezi hazırlamış olan Fevvâz b. Abdülazîz es-Sülemî, onun eserlerinin sayısının -

basılmamış olanlarla birlikte- seksen altıyı aştığını belirtmektedir. Binaenaleyh 

otobiyografisinde zikri geçmeyen diğer eserlerinin de yine Hicâz’da bulunduğu sırada 

telif edilmiş olma ihtimali yüksektir. Nitekim tezimize konu olan Hediyyetüs’s-Sultân 

isimli risalesi de onun Mekke’de ikamet ettiği dönemde telif edilmiştir. Hucendî’nin 

eserleri arasında fıkıhla ilişkili bulunan yahut ilişkisi kurulabilecek olanlar şu şekildedir: 

Hediyyetü’s-Sultân ilâ kurrâi’l-Kur’ân, ed-Dürretü’s-semîne fî hükmi’s-salât fî siyâbi’l-

bezle, Beyânü’l-makâm fî dâri’l-harb ve dâri’l-İslâm, Tebyînü’l-umûr fî ahzi’l-keferati 

                                                 
 36  Hucendî, Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân, s. 173-174; a.mlf., Heli’l-müslim mülzem bi’t-

tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 14. 
37  Detaylı bilgi için bkz. Sülemî, “eş-Şeyh Muhammed Sultan el-Ma’sûmî”, s. 42-43. 



25 
 

ve’z-zalemeti el-harâc ve’l-mukûs ve’l-uşûr, Hediyyetü’l-müsteftîn fî ücrati’l-kudât ve’l-

müftîn.38 

1.2.3.1. Muhammed Sultân el-Hucendî’nin Hediyyetü’s-Sultân ilâ müslimî 

bilâdi’l-Yâbân Adlı Eseri 

 

Muhammed Sultân el-Hucendî’nin çalışmamıza kaynaklık eden eserinin ismi 

Hediyyetü’s-Sultân ilâ müslimî bilâdi’l-Yâbân şeklindedir. Eserin güncel baskısında yer 

alan “Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezhebin muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa” 

isimlendirmesi, Muhammed Îd el-Abbâsî tarafından esere konulmuş olan fer‘i bir başlık 

olup böyle bir başlığı tercih etmesindeki gaye, eserin içeriğine dair okuyucuya kolaylık 

sağlamaktır. Hucendî Hediyyetü’s-Sultân isimli eserinin telifini, Hicaz’a yerleştiği ve 

burada telif ve tedris faaliyetlerini sürdürdüğü bir dönemde, 1939 yılında tamamlamıştır. 

İlk baskısı ise 1949 yılında Matbaatü’l-Bâbi’l-Halebî tarafından Mısır’da yapılmıştır. 

Risaleyi telif gerekçesi olarak Hucendî, Japonya Müslümanları tarafından kendisine 

yöneltilen bir soruya işaret etmektedir. Yöneltilen bu soru, İslâm ve imanın hakikatini 

mezheplerle kurulacak ilişki çerçevesinde sorgulayan bir niteliğe sahip görünmektedir.39 

Hediyyetü’s-Sultân isimli eserin ilk basımını takip eden süreç içerisinde Şam’da40 

selefî düşüncenin takipçi ve savunucuları ile mezhep ve taklid savunucuları arasında 

çeşitli düzeyde hararetli tartışmalar ve ayrılıklar cereyan etmiştir. Yaklaşık olarak 1970’li 

yıllara tekabül eden bu zaman diliminde genel manada selefî düşünce savunucularına ve 

                                                 
38  Detaylı bilgi için bkz. Hucendî, Muhtasaru tercemeti hâli Muhammed Sultân, s. 169-170; Sülemî, “eş-

Şeyh Muhammed Sultan el-Ma’sûmî”, s. 98-116.  
39  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 45; Muhammed 

Îd el-Abbâsî, el-Mezhebiyyetü’l-mutaassıbe hiye’l-bid‘a ev bid‘atu’t-taassub el-mezhebî, Ürdün: el-
Mektebetü’l-İslâmiyye, t.y., s. 276. 

40  Esasen Suriye selefiliği 19. yüzyılda Şam ve Halep’te ortaya çıkmıştır. Bu dönemde bölgedeki selefiyye 
anlayışını benimseyen kimselerin bakış açılarının merkezinde siyaset yer almaktadır. Suriye selefiliği 
Muhammed Abduh, Abdurrahman el-Kevâkibî, Cemâleddin el-Kâsımî ve Reşid Rıza gibi düşünürlerin 
ıslahçı yaklaşımlarıyla büyük oranda benzerliğe sahiptir. Ancak süreç içerisinde ve özellikle Baas 
devrimiyle siyasi ideolojiler bir kenara bırakılmıştır. Böylelikle selefiyye yaklaşımını benimseyen 
kimseler kendilerine muhalif kişilerle nihayetsiz ilmi tartışmalar gerçekleştirmişlerdir. Bu tartışmaların 
1970’li yılların sonlarına kadar sürdüğü ifade edilmektedir. Bûtî’nin genel selefiyye eleştirisinin yanı 
sıra Hucendî özelinde ortaya koyduğu muhalif tavır, bu çerçevede Elbânî ile aralarında geçen tartışma 
da mezkûr dönemde gerçekleşen ayrışmalara dair önemli bir örnek olmaktadır. Suriye’de selefi 
hareketler ve özellikle cihadi selefiliğin ortaya çıkışına dair detaylı bilgi için bkz. Abdurrahman el-Hâc, 
“Suriye’de Selefilik ve Selefiler”, çev. Nurullah Çakmaktaş, Arap Dünyasında Selefilik ve Selefi 
Hareketler, ed. Beşîr Mûsâ Nâfi’ vd. İstanbul: Yarın Yayınları, 2016, s. 119-139. 



26 
 

bu kapsamda 20. yüzyılın önemli selefî simalarından Nâsırüddîn el-Elbânî’ye (ö. 1999)41 

ve özel olarak Hucendî’nin Hediyyetü’s-Sultân isimli risalesine yönelik reddiye 

mahiyetinde eserler kaleme alınmıştır. Bu eserlerden özellikle birkaçı çalışmamıza konu 

olan Hediyyetü’s-Sultân isimli risale ile ilişkisi açısından oldukça önemlidir. Bunlardan 

biri, Muhammed el-Hâmid’e (ö. 1969) ait olan Lüzûmu ittibâ-i mezâhibi’l-eimme hasmen 

li’l-fevdâ ed-dîniyye isimli eserdir. Bir diğeri Ahmed el-Beyânûnî’nin (ö. 1975) el-İctihâd 

ve’l-müctehidûn isimli eseridir. Muhammed Îd el-Abbâsî, Muhammed el-Hâmid ve 

Beyânûnî’nin zikredilen eserlerine bir cevap ve reddiye maksadıyla Hucendî’nin 

Hediyyetü’s-Sultân isimli risalesinin yeniden basımını gerçekleştirmiştir. Genel manada 

selefî yaklaşıma ve özelde çalışmamız açısından Hucendî’ye yönelik reddiyelerin en 

önemlisi ise Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî’nin (ö. 2013) kaleme aldığı el-Lâ 

Mezhebiyye: Ahtaru bid‘a tüheddidü’ş-şerîate’l-İslâmiyye’sidir. Bu eserinde Bûtî, 

Hucendî’nin görüşlerini çeşitli yönleriyle eleştirmekte ve ortaya koymuş olduğu bakış 

açısını İslâm toplumu açısından oldukça tehlikeli bir söylem olarak nitelemektedir. 

Muhammed Îd el-Abbâsî de Bûtî’nin bu eserine bir cevap mahiyetinde el-

Mezhebiyyetü’l-mutaassıbe hiye’l-bid‘a ev Bid‘atu’t-tassub el-mezhebî ismiyle bir 

reddiye kaleme almıştır.42 Hucendî’nin zikri geçen risalesinin yazıldığı dönemdeki etki 

alanı ve etkileşim boyutuna dair elimizde detaylı bilgiler bulunmamaktadır. Ancak 

Bûtî’nin, kendisini bu esere karşı bir reddiye yazmaya iten sebep ve durumlardan 

bahsederken zikrettikleri, en azından Hediyyetü’s-Sultân’ın Suriye ve Şam Bölgesi’ndeki 

etkisine dair bizlere ipuçları sunması açısından oldukça önemlidir. 

1.2.3.1.1. Eserin Metodu ve Kaynakları 

 

Hucendî’nin Hediyyetü’s-Sultân ilâ müslimî bilâdi’l-Yabân isimli risalesini 

yazmasındaki gaye, Japonya’da yeni Müslüman olan kişilerin mezheplerle kurulacak 

ilişkiye dair yaşadıkları kafa karışıklıklarını giderme ve sordukları soruya uygun bir 

cevap verme arzusudur. Eserin metodu ve içeriği de bu maksada nispetle şekillenmiştir. 

Bu yönüyle risale taklid mevzusuna ilişkin etraflıca bir araştırma, inceleme ve tahkik 

                                                 
41  Nâsırüddîn el-Elbânî, Hucendî’nin Hediyyetü’s-Sultân isimli eserinde ortaya koymuş olduğu 

yaklaşımın destekçilerindendir. Bu zat, hac farizasını ifa gayesiyle Mekke’ye geldiğinde bizzat Hucendî 
ile görüşerek zikri geçen risalesini kendisinden temin etmiştir. 

42  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 17. 



27 
 

maksadı taşımamakta, Hucendî’ye yöneltilen sorunun muhataplarını hedef alarak 

doğrudan mesele hakkında hüküm içeren sonuca odaklanmaktadır. 

Dil ve üslup itibariyle oldukça yalın bir hitap şekli kullanan Hucendî, birçok 

noktada okuyucuyu doğrudan muhatap alarak adeta karşılıklı konuşma havasında 

düşüncelerini sunma gayreti içerisindedir. Mesela eserinin birçok yerinde “Buraya dikkat 

et!”, “Bunu iyi düşün!” şeklinde ifadelere rastlamak mümkündür. Bununla birlikte 

risalede bazı anlam kapalılıkları da bulunmaktadır. Özellikle taklid konusundaki 

tutumunu ortaya koyarken konuya ilişkin herhangi bir ayırıma/taksime yer vermeyişi ve 

âlim-âmmî ayrımını yapmıyor oluşu maksadının net bir şekilde anlaşılmasını zorlaştıran 

hususlar arasında yer almaktadır. Ancak bu kapalılıklar onun kastının genel manada 

anlaşılmasına engel değildir. 

Hucendî’nin anlatmak istediği meseleyi işleyiş tarzı, kullandığı başlıklar hatta 

metnin her bir sayfası, paragrafı ve cümlesi mezheplere ve taklid anlayışına yönelik bakış 

açısına dair işaretler taşımaktadır. Bununla birlikte risalede konunun sistematik bir 

şekilde ele alındığını söylemek zordur. Zira yukarıda da zikredildiği gibi, muhatabın 

idraki açısından açık ve net bir üslup kullanılsa da metinde konunun daha iyi ele alınması 

ve anlaşılması için gerekli görülebilecek taksimler bulunmamaktadır. Örneğin Hucendî 

taklidi mutlak bir şekilde eleştiri konusu yapıp reddetmekle birlikte görüşünü destekleme 

maksadıyla yapmış olduğu nakillerde taklidin bazı durumlarda caiz olacağına ilişkin 

ifadelere de yer vermektedir. Yine taklid ve ittibâ kavramlarını birbirinden ayırsa da 

birçok noktada bu ayırımı gözeten bir kullanımı bulunmamaktadır.43 Metinde aynı 

zamanda pek çok kez tekrara da düşülmektedir. Bu tekrarın gerekçesi, kimi zaman önceki 

sayfalarda değinilen ve dile getirilen hususlara dair bir referans sunarak savunulan 

düşünceyi desteklemektir. 

                                                 
43  Hucendî’nin eserindeki görüşleri ve mutlak taklid karşıtlığı Bûtî’nin reddiyesinin ortaya çıkışına 

sebebiyet verdiği gibi onun maksadının anlaşılması açısından üslubundaki bu kapalılık, Nâsırüddîn el-
Elbânî ile Bûtî arasında meydana gelen hararetli tartışmaların da kaynağını oluşturmaktadır. Burada 
Hucendî’nin üslubunu maksadını beyan açısından “kapalılık” taşımakla nitelememiz, Elbânî’nin 
iddialarına dayanmaktadır. Zira Elbânî, Hucendî’nin risalesinde yer alan görüşlerden Bûtî’nin karşı 
çıkıp eleştirdiği birçok hususa muhalefet etmekte, bir nevi “aslında Hucendî’nin burada söylemek 
istediği şudur:…” şeklindeki açıklamalarla Hucendî’yi desteklemektedir. Bûtî, Elbânî ile arasında 
geçen müzakereye dair notları, eserinin ikinci basımında dipnotlarda aktarmaktadır. Muhammed İd el-
Abbâsî’nin telif ettiği Bid‘atü’t-tassub el-mezhebî isimli eser ise meseleye esasen bir bütün olarak karşı 
cepheden bakmakta ve Bûtî’nin görüşlerinin yanlışlığı ile Hucendî’yi yanlış anladığını ortaya koymayı 
amaçlamaktadır. 



28 
 

Hucendî bu kısa risalesinde birçok kaynak kullanmıştır. Kullanmış olduğu bu 

kaynakların büyük çoğunluğu takipçisi olduğu selefî anlayışın önemli simalarına ait 

eserlerdir. Bunlar arasında başı çekenler İbn Teymiyye ve özellikle onun öğrencisi olan 

İbn Kayyim el-Cevziyye’dir. Yine eserde Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210), İbn Hümâm 

(ö. 861/1457) ve Şah Veliyyullah ed-Dihlevî gibi âlimlerden nakillerde bulunmakta, 

ayrıca Vehhâbiliğin kurucusu İbn Abdülvehhab’ın (ö. 1206/1792) hocası Muhammed 

Hayât es-Sindî’ye (ö. 1163/1750) de atıf yapılmaktadır. Zikredilen âlimlerin dışında 

risalede, özellikle mezheplerin İslâm toplumunda ortaya çıkışı ve yaygınlık kazanmasına 

ilişkin değerlendirmelerde bulunulurken Muhammed b. Muhammed el-Makkarî et-

Tilimsânî (ö. 759/1358) ve İbn Haldûn’a (ö. 808/1406) işaret edilmektedir. Bunlara ek 

olarak Reşid Rıza’nın Menâr dergisine de atıf yapılmaktadır. Yine fıkıh mezheplerine 

karşıt görüşleriyle bilinen Sıddîk Hasan Han’ın (ö. 1307/1890) tefsiri de Hucendî’nin 

kullanmış olduğu kaynaklardan bir diğeridir. Zikredilenlerin dışında Hucendî’nin 

yararlandığı diğer kaynaklar arasında İbn Abdülberr (ö. 463/1071), İzzeddin b. 

Abdüsselâm (ö. 660/1262), İbn Nüceym (ö. 970/1563) Ebü’l-Mevâhib eş-Şa‘rânî (ö. 

973/1565), Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî (ö. 1205/1791) ve Salih b. Muhammed el-

Füllânî (ö. 1218/1803) gibi isimler ve bunların eserleri de Hucendî tarafından 

kullanılmıştır. 

Hucendî’nin bu kaynakların hemen hemen tamamından yapmış olduğu nakiller 

kendi düşüncesini destekleme gayesi taşıdığından onun bu alıntıların bir kısmını 

bağlamından kopuk bir şekilde değerlendirdiğini söylemek mümkündür. Örneğin o, 

İbnü’l-Cevzî’nin Telbîsü İblîs isimli eserinden nakille, taklidin akıl nimetini yok eden bir 

durum olduğuna işaret etmektedir. Ancak İbn Kayyim devam eden ifadelerinde itikadi 

konularda delillerin açık olmasından ötürü taklidin söz konusu olamayacağını tekit 

etmekle birlikte, fer‘i fıkıh mevzularında çeşitli şartlar dâhilinde, gücü yetmeyen avâmın 

dilediği kişiyi taklid edebileceğini belirtmektedir.44 Hucendî ise gerek bu noktada gerekse 

risalenin genelinde taklid çerçevesinde avâm-havâs ayırımını net bir şekilde 

yapmamaktadır. Aynı zamanda birçok noktada referans gösterirken gerek müellif ismi 

gerekse eser ismini tam olarak zikreden Hucendî, bazı durumlarda yalnızca eser veya 

                                                 
44  Bkz. Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 96; Ebü’l-

Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, Telbîsü iblîs, Beyrut: Dâru’l-Fikr 
li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 1421, s. 74-75. 



29 
 

yalnızca müellif/âlim ismi vermekle yetinmektedir. Örneğin İmam Şâfiî (ö. 204/820) ile 

Ebü’l-Kâsım el-Kuşeyrî’ye (ö. 465/1072) nispetle naklettiği ifadeler için herhangi bir 

kaynak zikretmemektedir.45 

Hucendî’nin risalesi büyük oranda çeşitli kaynaklardan yapılan nakillerden 

teşekkül etmiş görünmektedir. Yukarıda zikri geçen âlimlerin eserlerinden yapılan 

nakiller genelde doğrudan bir aktarımken, bu fikirler zaman zaman farklı ifade 

kalıplarıyla iktibas edilerek okuyucunun dikkatine sunulmaktadır. Hucendî yapmış 

olduğu aktarımların büyük çoğunluğunda bu nakillerin kaynaklarına işaret etmeyi ihmal 

etmemiştir. Ancak tespit edebildiğimiz kadarıyla birtakım ifadeler esasında falan âlimin 

eserinden mülhem olsa da hiçbir kaynak zikredilmeden öylece bırakılmış olabilmektedir. 

Bu durumda okuyucuda bu ifadelerin müellife ait olduğu vehmi uyanmaktadır. Örneğin 

Hucendî, Hz. Peygamber dışında bir kişiye taassup kaynaklı bir bağlılık göstermenin 

sapkınlık ve cehalet oluşunu ele alırken konuya giriş yaptıktan hemen sonra İbn 

Teymiyye’nin el-Fetâva’l-kübrâ’sından alıntı yapmaktadır. Okuyucunun ilk bakışta, 

alıntı öncesindeki giriş cümlelerinin Hucendî’ye ait olduğunu düşünmesi mümkündür. 

Ancak Hucendî’nin konuya giriş yaptığı ilk paragraftaki ifadelerinden bir kısmı da esasen 

İbn Teymiyye’nin el-Fetâva’l-kübrâ’sında ve Hucendî’nin kendisinden alıntı yaptığı 

ifadelerle aynı sayfada yer almaktadır.46 Bununla birlikte kaynak zikredilmeksizin giriş 

cümleleri/paragrafı olarak sunulan bu kısım, tam anlamıyla ve aynıyla bir nakil olmayıp, 

kimi ifadelerin değiştirilmeden veya küçük değişikliklerle kullanılmasından ibarettir. Bu 

tavrı, müellifin ifade gücünü artırma maksadıyla ilişkilendirmek mümkündür. 

Hucendî’nin kaynak kullanımına ilişkin Dihlevî’den yaptığı bir nakli de örnek 

olarak vermemiz yerinde olacaktır. Ancak bu nakilde Hucendî’nin risalesinin tahkikli 

metni ile tahkiksiz nüshası arasındaki farklılık göze çarpmaktadır. Buna göre tahkik 

edilmemiş asıl metinde Hucendî Dihlevî’nin el-İnsâf isimli eserinden oldukça kısa ve 

nispeten eksik bir aktarımda bulunmaktadır. Dolayısıyla bu nakil el-İnsâf’taki metinle 

birebir örtüşen bir aktarım niteliğinde değildir. Eserin Selim el-Hilâlî tarafından tahkik 

edilen baskısında ise bir tahkik işleminden çok neredeyse yeni bir metin yaratmaya 

                                                 
45  Bkz. Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 87,93. 
46  Metni karşılaştırmak için bkz. Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-

mezâhibi’l-erbaa, s. 73-74; Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm 
el-Harrânî, el-Fetâvâ’l-kübrâ, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1987, s. 104-105. 



30 
 

varacak değişiklikler yapılmıştır. Bu değişiklik, Hucendî’nin işaret ettiği kaynaktan daha 

fazla alıntı yapma anlamındadır. Tahkiksiz nüshada Hucendî’nin ifadeleri tam anlamıyla 

el-İnsâf’ta yer alan ifadelere muvafık olmamakla birlikte tahkikli metinde söz konusu 

aktarım kelimesi kelimesine gerçekleştirilmekte, buna ek olarak Dihlevî’nin 

Hüccetullâhi’l-bâliğa isimli eserinden yaklaşık bir sayfaya varan ek alıntı 

yapılmaktadır.47 Bu tavrı en iyimser yaklaşımla, Hucendî’yi tashih edip ifadelerinin 

iyileştirilmesi çabası olarak nitelemek mümkündür.48 Hucendî’nin risalesi ve kullandığı 

kaynaklar detaylı bir şekilde incelenecek olursa saydıklarımızın benzeri birçok örneği 

tespit etme ihtimali bulunmaktadır. 

Netice itibariyle Hucendî’nin risalesinde kaynak ve metot itibariyle böyle bir 

yöntem takip etmesini, mezkûr kaynaklardan beslenerek geliştirmiş olduğu düşüncesine 

hem bir meşruiyet zemini sağlamak hem de taklid ve mezhep olgularına dair sahip olduğu 

düşüncesini daha kuvvetli bir şekilde savunma maksadıyla gerekçelendirmek 

mümkündür. Zira Hucendî’nin zihin dünyası her ne kadar selefî düşünce sistemine tâbi 

olsa da aslında düşüncesinin temelini oluşturan dinamikler yaşadığı dönemin şartlarının 

bir neticesi olup dış etkilere maruz kalarak şekillenmiştir. Buna göre, gerek modern 

dönem öncesi ortaya çıkan selefi-Vehhâbî anlayış gerekse genel manada selefiliğin temel 

referansları olan İbn Teymiyye ve İbn Kayyim’in düşünce sistemleri ve bunların temel 

dinamikleri birbirinden oldukça farklıdır. 

Bu farklılığı daha net görebilmek için önceki başlıklarda Hucendî’nin yaşadığı 

döneme temas edilmiş olup aynı zamanda gerek siyasi gerek dini yönden çevre faktörü 

ön plana çıkarılmaya çalışılmıştır. Bundan sonraki bölümde ise Hucendî’nin taklid ve 

mezhep olgusuna ilişkin sahip olduğu yaklaşım beslendiği kaynaklarla eş zamanlı 

okunarak ortaya koyulmaya çalışılacaktır. Böylelikle beslendiği bu kaynaklarla ortak ve 

benzer söylemler geliştirmiş olsa da bunlar arasında gerek teori gerekse vakıa farklılığına 

dair bir yorum imkânının olacağı düşünülmektedir. 

                                                 
47  Metin karşılaştırması için bkz. Muhammed Sultân el-Ma’sûmî el-Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-

tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, y.y.: Cem’iyyetü İhyâ’it-Türâs el-İslâmî, t.y., s. 12-13; 
Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 70-72; Ebû 
Abdilazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn ed-Dihlevî, el-İnsâf fî beyâni 
esbâbi’l-ihtilâf, thk. Abdülfettâh Ebû Gudde, Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 1404, s. 68-69; a.mlf., 
Hüccetullâhi’l-bâliga, thk. es-Seyyid Sâbık, Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1426, s. 264. 

48  Bu örnek, eserin pek çok kez gerçekleştirilen baskılarında -daha başka- herhangi bir müdahalenin olup 
olmadığı noktasında tarafımızda bir endişe uyandırmaktadır. 



31 
 

1.3. Hucendî’nin Fıkıh Mezheplerine Bakışı ve Taklid Anlayışı 

 

İslâm tarihi boyunca önde gelen bir şahsiyet etrafında ortak düşünce, kabul ve/veya 

yöntem dâhilinde teşekkül eden gruplaşmalar her zaman olmuştur. Bu gruplaşmalar 

çeşitli şekillerde isimlendirilmiş olup “fırka” ve “mezhep” terimleri bu isimlendirmelerin 

yaygın kullanım şekilleri olmaktadır. Erken dönemlerde itikadi gruplaşmalar diğer birçok 

kavrama ek olarak genellikle fırka kelimesi ile terimleşirken ameli gruplaşmalar ise 

mezhep şeklinde kavramlaşmıştır.49 Bugün ise mezhep kelimesinin, söz konusu 

ayrımların tümünü kuşatıcı ve kapsayıcı bir nitelik taşıdığını söylemek mümkündür. İşte 

biz de burada mezhep teriminin bu kullanım alanının genişliğine işaret ederek, bu 

kavramı amelî-fıkhî mezhepler çerçevesinde ele aldığımızı belirtmeliyiz. 

Bu bölümde öncelikle mezhep kelimesinin lügavî ve ıstılâhî tanımlarına kısaca 

temas edeceğiz. Ardından asıl konumuz olan Hucendî’nin söz konusu eseri çerçevesinde 

mezhebi nasıl tanımladığı üzerinde duracak ve mezhepler bağlamında taklid düşüncesine 

yer vereceğiz. Böylelikle genel manada meseleye ilişkin bakış açısını ortaya koymaya 

çalışacağız. 

1.3.1. Mezhebin Sözlük ve Terim Tanımı 

 

Mezhep kelimesi sözlük anlamı itibariyle “gitmek” manasına gelen “zehâb/zühûb” 

kökünden masdar olup aynı zamanda “gidilecek yer/yol” anlamında ism-i mekândır.50 

Ayrıca sözlük anlamı itibariyle mecâzî bir kullanımla “inanılıp peşinden gidilen şey” 

manasını da ihtiva etmektedir.51 

                                                 
49  İlyas Üzüm, “Mezhep”, DİA, XXIX, s. 526. 
50  Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-ayn, thk. Mehdî el-

Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003, II, s. 77; Mecdüddîn 
Ebû Tâhir Muhammed b. Ya’kûb el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît, thk. Muhammed Naîm el-Arksûsî, 
Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li-Tıbâa ve’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 1426/2005, s. 86; Ebu’l-Fazl Muhammed 
b. Mükerrem b. Ali Cemâluddîn İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1993, I, s. 393. 

51  Muhammed Murtezâ el-Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-Kâmûs, Kuveyt: Vizâratü’l-
İrşâd ve’l-Enbâ ve el-Meclisü’l-Vatani li’s-Sekâfe ve’l-Fünûn ve’l-Âdâb, 1422/2001, II, s. 450. 



32 
 

Terim olarak mezhep ise; kişinin itikadı/inancı;52 müctehidin vefatına dek 

değiştirmediği, bir delile dayalı olarak söylediği şey/görüş;53 müçtehidin bir meseleye 

dair verdiği hüküm, hükme dair imâsı, ilgili meseleyi ta‘lîl edişi yahut müçtehidin 

ashabının söz konusu imamın görüşlerinden hüküm tahrîci ve istinbâtı;54 mesâile dair 

hükümler hususunda müctehid/imâm ve ashabının takip ettiği yol/metot;55 ictihâdî fer‘i 

hükümler hususunda müçtehidin kendisine mahsus tutumu, ulaştığı hükümler, bu 

hükümlerin sebepleri, şartları, mânileri ve bunlara ilişkin delilleri;56 içtihadı neticesinde 

müçtehidin zannında ağır basan ve onun meylettiği netice/hüküm veya mezhepte meşhur 

olan hüküm/görüş57 şeklinde pek çok tanım yapılmaktadır. Ancak bu anlamlar kurumsal 

manada teşekkül etmiş mezhepleri tanımlamaktan uzak olup, mezhep kelimesinin çeşitli 

yönleriyle kullanımına işaret etmektedir. Öyle ki, bunların bir kısmı lügavi mana ile 

irtibatlı ve hatta doğrudan örtüşen bir niteliğe sahipken bir kısmı ise fıkıh faaliyeti 

çerçevesinde çeşitli yönlere odaklanmaktadır. Dolayısıyla bu tanımlar içerik itibariyle söz 

konusu kavrama yüklenen manaları çeşitli yönleriyle ele alıyor olduğundan bütüncül ve 

kuşatıcı olmaktan uzak olarak değerlendirilebilir. 

Mezhepleri açıklamaya yönelik eğilimler birkaç başlık altında özetlenebilir. 

Bunlardan bir kısmı mezhepleri fıkhî görüşler topluluğu şeklinde anlamlandırırken diğer 

bir kısmı fakihler topluluğu olarak nitelendirmektedir. Bir kısmı da mezhepleri fıkhi 

farklılıklar bütünü olarak izah etmektedir. Bu itibarla yukarıda zikredilen ıstılâhî 

                                                 
52  Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Ali b. Tayyib el-Basrî, el-Mu’temed fî usûli’l-fıkh, thk. Halil el-Meyyis, 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1982,II. s. 313; Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. 
Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî es-Sem‘ânî, Kavâtıu’l-edille fi’l-usûl, thk. Muhammed Hasan 
Muhammed Hasan İsmâîl eş-Şâfiî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1999, II, s. 337. 

53  Mansûr b. Yûnus b. Salâhiddîn el-Buhûtî, er-Ravzü’l-mürbi’ bi şerhi Zâdi’l-müstakni’, thk. Hâlid b. Ali 
el-Müşeygih vd., Kuveyt: Dâru Rekâiz li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 1438/2016, I, s. 68; Ebü’l-Hasen Alâüddîn 
Alî b. Süleymân b. Ahmed el-Merdâvî, et-Tahbîr şerhu’t-Tahrîr, thk. Abdurrahmân el-Cibrîn vd., 
Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1421/2000, VIII, s. 3963. 

54  Ebû Abdillâh Ahmed b. Hamdân b. Şebîb b. Hamdân en-Nümeyrî, Sıfatü’l-fetvâ, thk. Muhammed 
Nâsıruddin el-Elbânî, Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmi, 1397/1977, s. 113-114. 

55  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ahmed b. Hamza er-Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ 
şerhi’l-Minhâc, Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1404/1984, I, s. 42. 

56  Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî el-Karâfî, el-İhkâm fî temyîzi’l-fetâvâ 
ani’l-ahkâm ve tasarrufâti’l-kâdî ve’l-imâm, thk. Abdülfettâh Ebû Gudde, Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-
İslâmiyye li-Tıbâa ve’n-Neşr ve’t-Tezi’, 1416/1995, s. 191-194. 

57  Abdurrahmân b. Muhammed b. Kâsım el-Âsımî en-Necdî (Muhakkik), ed-Dürerü’s-seniyye fi’l-
ecvibeti’n-Necdiyye, b.y.: y.y., 1417/1996, IV, s. 18. 



33 
 

tanımların her biri, mezhepleri tanımlamaya yönelik bu eğilimlerin kapsamına 

girmektedir.58 

1.3.2. Hucendî’ye Göre Mezhep 

 

Muhammed Sultân el-Hucendî, doğrudan mezhep kavramı üzerinde derinlikli izah ve 

tanımlamalara yer vermemektedir. Bunun yerine dört mezhepten birini taklid etmenin 

hükmüne değinirken mezheplere dair şu ifadeleri kullanmaktadır: “Mezhepler, ilim 

ehlinin görüşleri, bazı meselelere dair anlayış ve algılayışları ile içtihatlarından 

ibarettir.”59 

Gerek Hucendî’nin mezhepleri tanımlayan bu kısa izahından gerekse risalesinde 

mezheplere yönelik dile getirdiği ifadelerin genelinden anlaşıldığı üzere, Hucendî’ye 

göre mezhepler adeta (naslardan hiçbir surette beslenmeksizin) yalnızca kişisel/beşerî 

görüşlerden teşekkül etmiş oluşumlardır. Onun mezhep mensubiyetini eleştirirken 

“nasların (sünnetin) bir kenara bırakılması ve müçtehitlerin görüşlerine iltifat edilmesi” 

şeklinde ortaya koyduğu düşünce bu hususta mezkûr çıkarımı destekleyici niteliktedir. 

Hucendî’nin mezhepleri tarif eden ifadelerinden anlaşıldığına göre mezhepler, 

kendilerine nispet edildikleri imamların görüşleri ile sınırlı değildir. Zira o, ilim ehlinin 

birtakım meselelere dair anlayış ve algılayışlarından bahsederken bunu mezhep 

imamlarıyla sınırlamamakta ve yukarıda mezhebin terim anlamı zikredilirken işaret 

edilen, mezhebi müçtehit imam ve ashabının görüşlerinin ve bu doğrultuda harcadıkları 

mesainin bir bütünü olarak izah eden tanımları benimsemektedir. Böylelikle içtihat 

sahasındaki bu fikirler, adeta bir “görüşler topluluğu” olarak mezhepleri oluşturmuş 

olmaktadır. Bu durumda Hucendî’nin mezheplere bakışının, mezhepleri fıkhî görüşler 

topluluğu olarak izah eden yaklaşıma yakın olduğunu söylemek mümkündür. 

1.3.3. Hucendî’ye Göre Mezhep Mensubiyeti ve Mezheplerin Bid‘at Oluşu 

 

Hucendî’ye göre mezhepler, hicri üçüncü asırdan sonra ortaya çıkmış bid‘atlerdir.60 Zira 

sahâbe, tâbiîn ve onlara tâbi olan muhakkik ulemâ taklid konusunda menfi bir yaklaşım 

                                                 
58  Detaylı bilgi için bkz. Eyyüp Said Kaya, “Mezheblerin Teşekkülünden Sonra Fıkhî İstidlâl” (Doktora 

Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2001), s. 19-29. 
59  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 55. 
60  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 63. 



34 
 

ortaya koymuşken özellikle dört büyük mezhep imamının ortaya çıkışı sonrasında, 

talebeleri vasıtasıyla kurulan aidiyet/bağlılık ilişkisi zaman içerisinde taklid algısı 

üzerinde etkili olmuştur. Neticede selef-i sâlihîn asli iki kaynak olan Kur’an ve sünnete 

sımsıkı sarılır ve ümmetin icmâına itibar ederken müteahhir dönemdeki mevcut taklid 

anlayışı ve mezhep bağlılığının teşekkülü bid‘at hükmündedir. 

Hucendî mezheplerin ortaya çıkışı, yaygınlık kazanması ve İslâm toplumunda 

revaç bulmasını İslâm’a düşmanlık besleyenlerin gayretlerinin bir neticesi olarak 

görmektedir. Bu gayretin temel hedefi, Müslümanları bölüp parçalamak ve güçlerini 

kırmaktır. Yine ona göre Yahudi ve Hıristiyanlara benzemeye çalışan cahil kişilerin 

çabaları da mezheplerin ortaya çıkışında etkilidir.61 Hucendî’nin İslâm toplumunda 

mezheplerin ortaya çıkışına dair bu bakış açısı, mezheplere yönelik menfi yaklaşımının 

ana hatlarını göstermesi bakımından önemlidir. Mezheplerin ortaya çıkışı ve yaygınlık 

kazanmasını İslâm toplumunun iç dinamiklerinden bağımsız değerlendirmektedir. Bu 

bakış açısını yaşadığı dönemin sosyal-siyasal şartlarıyla ilişkilendirmek mümkündür. 

Zira o birçok noktada Müslümanların hâlihazırdaki durumunu taklid ile ilişkilendirmekte 

ve bunun altında yatan sebep olarak da mezheplere işaret etmektedir. 

Hucendî mezhep olgusuna dair mezkûr yaklaşımını birtakım delillerle ve İbn 

Kayyim ile Dihlevî’den yaptığı nakillerle desteklemektedir. Bu doğrultuda İslâm ve 

imanın mahiyetini meşhur birkaç hadis çerçevesinde değerlendirip mezheplerin bu 

dairenin dışında kaldığını ispat etmeye çalışmaktadır. Onun gerek İslâm ve imanın 

mahiyeti üzerinden ortaya koyduğu istidlalin genel geçerliğini gerekse İbn Kayyim ve 

Dihlevî’den yaptığı nakillerin siyak sibak açısından müelliflerin maksatlarıyla uyumlu 

olup olmadığını tespit edebilmek için bu değerlendirmenin detaylarına yer vermek 

gerekmektedir. 

Hucendî kendisine sorulan soruya cevap verme gayesiyle İslâm ve imanın 

hakikatini açıklayarak risalesine başlamaktadır. İlk bakışta İslâm ve imanın hakikatine 

dair yapmış olduğu bu başlıklandırma mezheplerle ve taklid konusuyla ilişkili gözükmese 

de esasen konuya dair genel yaklaşımını gözler önüne seren kısa ve çarpıcı bir giriş 

mahiyetindedir. Zira bu bölümde başta meşhur Cibrîl hadisi62 ve Hz. Peygamber’in 

                                                 
61  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 79. 
62  Bkz. Ebü’l-Hüseyn Müslim b. El-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-sahîh, nşr. Muhammed 

Fuâd Abdülbâkî, Kâhire: Matbaatü Îsâ el-Bâbî el-Halebî, 1374/1955, “Îmân”, 9; Ebû Dâvûd Süleymân 



35 
 

İslâm’ın beş esas üzerine bina edildiğini63 ifade ettiği hadis olmak üzere, delil olarak 

zikrettiği hadislerle İslâm ve imanın özünü veciz bir şekilde ortaya koyma amacı 

taşımaktadır.64 Nitekim zikredilen hadislerde İslâm’ın ve imanın mahiyeti bizzat Hz. 

Peygamber tarafından izah edilirken aynı zamanda Müslüman kişiye kurtuluş için 

yetecek olanların bunlardan ibaret olduğuna dikkat çekilmektedir. Hucendî de 

Müslümanca bir yaşayış için gerekli olanların bunlarla sınırlı olduğuna işaret etmekte, 

binaenaleyh mezheplerin İslâm’ın özüyle herhangi bir ilişkisi bulunmadığını imâ 

etmektedir.65 

Hucendî’nin zikretmiş olduğu hadis rivayetleriyle işaret etmek istediği husus, 

Müslüman olmanın ve Müslüman olarak yaşamanın herhangi bir mezhebe tâbi olmayı 

gerektirmediğidir. Zira İslâm kolaylık dinidir. Hadislerde ifadesini bulan hükümlerin akl-

ı selim bir insan tarafından anlaşılması ve yükümlülük düzleminde ifası gayet 

mümkündür. Yine bu yükümlülükler kişiye gücünün ötesinde bir zorluk yüklemekten ve 

karmaşadan da uzaktır. Durum böyleyken bir Müslümanın dört mezhepten birine tâbi 

olması ve bu mezhebe bağlı olarak dinini yaşaması gerektiğini iddia etmek cehaletin bir 

ürünüdür.66 Hucendî’nin delil olarak zikrettiği hadislerde ifade edilen hükümlerin 

Müslüman kişiye dini yaşantısında yetecek oluşu, İslâm’a yeni girmiş olup dini 

bağlılığını tesis edecek kişiler açısından söz konusu olmalıdır. Çalışmamıza konu olan 

risalesini telif etme gerekçesi de bu çıkarımı teyit etmektedir. Bununla birlikte o, İslâm’a 

yeni giren kimseleri mezhep mensubiyetinden uzaklaştırırken kişinin yaşamının ilerleyen 

dönemlerinde mezheplerle bir bağlılık ilişkisi kurmasını da kabul etmemektedir. Neticede 

her ne kadar o, yeni Müslüman olan kimselere odaklanarak bir hüküm verse de 

mezheplere dair dile getirdiği kanaat genel bir yaklaşımın tezahürüdür. 

                                                 
b. Dâvûd b. el-Cârûd et-Tayâlîsî, el-Müsned, nşr. Muhammed b. Abdulmuhsin et-Türkî, Mısır: Dâru’l-
Hicr, 1419/1999, 1/24, (No. 21); Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, nşr. 
Şuayb el-Arnaût vd. (b.y.: Dâru’l-Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009), “Îmân”, 9 (No. 63). 

63  Bkz. Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-sahîh, thk. Muhammed 
Fuâd Abdülbâkî, Kâhire: Matbaatü Îsâ el-Bâbî el-Halebî, 1374, “Îmân”, 21. 

64  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 50-51. 
65  Belirtmek gerekir ki Hucendî her ne kadar kendi düşüncesi doğrultusunda bu rivayetlere odaklansa da 

kanaatimizce yalnızca bu rivayetleri merkeze alarak bir hüküm vermek sağlıklı olmayacaktır. Zira Hz. 
Peygamber’in kişiye ve duruma özel birtakım ifadelerini içeren rivayetler hatıra getirildiğinde bu 
rivayetleri bağlamı dâhilinde ve bütüncül bakış açısıyla ele almanın daha doğru bir neticeye 
ulaştıracağını söylemek mümkündür. 

 
66  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 49-50. 



36 
 

Hucendî mezheplere ve taklid olgusuna bid‘at hükmü verirken İbn Kayyim’e 

işaret ederek onun da aynı kanaatte olduğunu vurgulamaktadır. Yakın bir üslupla “çirkin 

bir bid‘at (بدعة قبيحة)” nitelemesi İbn Kayyim tarafından da yapılmaktadır. Ancak İbn 

Kayyim, doğrudan mezheplere odaklanıp onları hedef almak yerine, mezheplere yahut 

belirli bir âlime bağlılık çerçevesinde sonradan ortaya çıktığını belirttiği bir olguya işaret 

etmektedir. Buna göre âlimlerden/imamlardan herhangi birinin mezhebi ile 

mezheplenmeyi (bir mezhebi iltizam etmeyi) gerekli saymak, önceki dönemlerde hiç 

kimsenin söylemediği ve savunmadığı bir görüş olup çirkin bir bid‘attir.67 Buna göre İbn 

Kayyim bizatihi mezhepleri bid‘at olarak görmeyerek Hucendî’den ayrılmakta, belirli bir 

mezhebi iltizam etmenin zorunlu olduğu kanaatini bid‘at addederken ise onunla ittifak 

etmektedir.68 

Hucendî mezheplere ve taklide yönelik menfi tutumunu çeşitli örneklerle izah 

etmektedir. Bu çerçevede dile getirdiği Firavun benzetmesini özellikle zikretmek 

gerekmektedir. Buna göre o, halkları/insanları çeşitli gruplara ayırarak onları zayıf 

düşürmeyi69 amaçlamanın Firavuna ait bir adet olduğunu belirtmektedir. Bid‘at olarak 

nitelediği mezheplerin ve mezhepçilik tutumunun da bu kapsamda değerlendirilmesi 

gerektiğini ifade etmektedir.70 

Hucendî, mezheplerin İslâm’ın ilk iki asrında Müslümanların zihninde olmayan 

bir düşüncenin ve tutumun ürünü olduğu ve İslâm’da sonradan ortaya çıkan bir yenilik, 

                                                 
67  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 123; Ebû 

Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb el-Cevziyye, İ‘lâmü’l-muvakkıîn an rabbi’l-
âlemîn, thk. Muhammed Abdüsselâm İbrâhim, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411/1991, IV, s. 202. 

68  Hucendî belirli bir mezhebi iltizam etmenin meşru olmadığını vurgularken aralarında İbnü’l-Hümâm’ın 
da yer aldığı birçok referanstan çeşitli nakillerde bulunmaktadır. Ancak onun İbnü’l-Hümâm’a nispet 
ederek aktardığı görüş ve ifadeler için zikrettiği kaynak hatalı görünmektedir. Zira Hanefî fıkıh usulü 
eseri olarak nitelediği bu eserin ismini et-Tahrîr ve’t-Takrîb şeklinde zikretmektedir. İbnü’l-Hümâm’ın 
eserinin ismi et-Tahrîr olup, sehven et-Tahrîr ve’t-Takrîb şeklinde ifade edilmiş olan eserin adı ise et-
Takrîr ve’t-tahbîr’dir. Bu eser İbnü’l-Hümâm’ın öğrencisi İbn Emîru Hâc’a (ö. 879/1474) aittir. 
Hucendî’nin İbnü’l-Hümâm’a nispet ettiği ancak İbn Emîru Hâc’ın eserinde zikredildiği üzere, bir 
mezhebi iltizâm etmek -daha doğru/kabule şâyân olan (ale’l-esahh) görüşe göre- zorunlu değildir. 
Detaylı bilgi için bkz. Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-
erbaa, s. 75; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Halebî, et-Takrîr 
ve’t-tahbîr, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983, s. 350-351. 

69  Kasas 28/4. 
70  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 110. Hucendî 

tarikatlar ve tarikatlar bünyesinde gerçekleştirilen çeşitli ritüelleri de Firavun’un mezkûr maksatları 
muhtevi uygulamalarına benzetmektedir. Ayrıca yaşadığı dönemde Avrupalı devletlerin mevcut siyaset 
politikalarının da bu maksatlarla tam anlamıyla uyumlu olduğu kanaatindedir. Bununla da muhtemelen 
milliyetçilik ve mezhepçilik argümanlarıyla İslâm toplumunu bölüp parçalama politikasını kastediyor 
olmalıdır. 



37 
 

bid‘at olduğu anlayışını Şah Veliyyullah Dihlevî’den yaptığı nakille desteklemektedir. 

Ancak görebildiğimiz kadarıyla Dihlevî, hicri ilk iki asırda insanların belirli bir mezhebi 

taklid etme hususunda ortak bir kanaate sahip olmadığını ifade etmekle birlikte herhangi 

bir bid‘at imâsında bulunmamaktadır. Bununla birlikte kendisi de bu vakıayı Ebû Tâlib 

el-Mekkî’den (ö. 386/996) yaptığı nakille desteklemektedir. Benzer şekilde Ebû Tâlib de 

belirli bir mezhep sistematiği içerisinde fıkıh faaliyeti yürütüp yine belirli bir mezhep 

sınırları içerisinde fetva verme/alma alışkanlık ve anlayışlarının hicri ilk iki asırda mevcut 

olmadığını aktarmaktadır. Dahası sahâbe asrı ve müteakip yakın dönemlerde kitapların 

yazılması ve özellikle hadislerin mecmua ve kitaplarda cem‘edilmesine dahi sıcak 

bakılmadığını belirtmektedir. Bunun gerekçesi ise Kur’an’ı bir kenara bırakıp söz konusu 

kitap ve mecmualarla insanların meşgul olması ve meşgul edilmesi endişesidir. Bundan 

ötürü kitaplar ve mecmualar sonradan ortaya çıkmış yeniliklerdendir (muhdese).71 

Yaklaşık aynı ifadeleri Hüccetullâhi’l-bâliğa isimli eserinde de aktaran Dihlevî, 

İslâm’ın erken dönemlerine ilişkin bu tespitini, hicri ilk dört asır öncesi ve sonrasındaki 

değişikliği ortaya koyma gayesiyle dile getirmektedir. Hicri ilk iki asırda belirli bir 

mezhebi taklid etme hususunda ümmetin ortak bir kanaate ve kabule sahip olmadığını 

aktarmakta, ilk iki asır sonrasını resmederken ise insanları ulemâ ve avâm olarak ikiye 

ayırmaktadır. Avâmın şer‘î hükümlerle ilişkisi, üzerinde şüphe ve ihtilaf olmayan 

hususlarda doğrudan şeriat sahibine tâbi olmak şeklinde tezahür ederken, bu bilgileri ya 

atalarından ya da yaşadıkları yerlerdeki âlimlerden edinmektedirler. Üzerinde ittifak 

olmayan hususlardan olup hükmü doğrudan belirlenmemiş meselelerde ise ihtiyaçlarına 

göre herhangi bir mezhebi tayin etmeksizin diledikleri âlimden fetva almaktadırlar. 

Ulemâyı da kendi içerisinde ehl-i hadîs ve ehl-i re’y olarak ikiye ayırmaktadır. Buna göre 

ehl-i hadîs, Hz. Peygamber’den ve sahâbeden gelen rivayetlerle yetinmekte, teâruz 

durumunda tercih imkânı da bulamazsa önceki dönemlerden bir müçtehidin görüşünü 

almakta ve bunu yaparken herhangi bir ayırıma gitmeden yalnızca en kuvvetli görüşü 

aramaktadır. Ehl-i re’y ise mezhep sistematiği içerisinde içtihat etmekte ve tâbi oldukları 

mezhebe nispet edilmektedirler. Bununla birlikte birçok âlimin görüşleri mezheplerin 

                                                 
71  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 70; Dihlevî, el-

İnsâf, s. 68-69; Ebû Tâlib Muhammed b. Alî b. Atıyye el-Mekkî, Kûtü’l-kulûb fî muâmeleti’l-mahbûb 
ve vasfi tarîki’l-mürîd ilâ makâmi’t-tevhîd, thk. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1426/2005, I, s. 272-273. 



38 
 

görüşleriyle örtüştüğünden esasen ehl-i hadîsten olsalar da mezheplere de nispet 

edilmişlerdir.72 

Netice itibariyle Dihlevî hicri ilk iki asırda belirli bir mezhebi/müçtehidi taklid 

etme olgusunun mevcut olmadığını ifade etmekte, bu değerlendirmeleri de zikredilen 

dönemlerin vakıasını resmetme maksadıyla ortaya koymaktadır. Buna göre Dihlevî’nin 

belirli bir mezhebe bağlı olma anlayışının bu dönemlerde bulunmadığı ve sonradan ortaya 

çıktığı tespiti Hucendî tarafından kendi bakış açısı doğrultusunda okunmaktadır. Kaldı ki 

Dihlevî dört mezhebin taklid edilmesinin caiz olduğu noktasında ümmetin ittifak ettiğini 

belirtmekte, bunun yanı sıra içinde bulunulan dönemin şartlarından ötürü bu dört fıkıh 

mezhebini taklid etmenin birçok maslahatı içerdiğini ifade etmektedir.73 Dolayısıyla 

Hucendî’nin taklid ve mezhep olgusuna yönelik ayrım gözetmeyen bid‘at yaklaşımıyla 

Dihlevî’nin düşünceleri uyumlu görünmemektedir. 

1.3.4. Mezhebî Bağlılığın Dayanağı Siyaset 

 

Belirli bir mezhebe bağlanmayı (iltizam) gerekli kabul eden yaklaşımın arka planı, ortaya 

çıkış şartları ve gerekçeleri ile süreç içerisinde yaşadığı değişim, mezhepler ve onlarla 

kurulan ilişkiyi anlamak açısından oldukça değerlidir. Böyle bir bakış açısı aynı zamanda 

mezheplerin ortaya çıkışı ve yaygınlık kazanma gerekçelerine de ışık tutacaktır. Bu 

çerçevede birçok sebep zikredilmektedir. Bir imamın/müçtehidin mezhebini tedvin edip 

yaygınlaşması için gayret eden ve bu imamı savunan, onun izinden giden, toplumda 

saygınlığı bulunan öğrenci veya öğrencilerinin bulunması bu sebepler arasında yer 

almaktadır. Yine yargı (kazâ) mercilerinin üstlendiği misyon da zikredilen bir diğer 

sebeptir. Ancak yargı mercilerinin bu rolü, kendi içerisinde birçok etkinin ve değişimin 

neticesi olarak mezhep bağlılığına tesir etmektedir. Örneğin ilk dönemlerde toplumun 

güvenine mazhar olmuş birçok âlimin doğrudan asli kaynaklara dayanarak ve yerine göre 

içtihat ederek ifa etmiş oldukları bu vazife, zikredilen hususiyetlerin menfi anlamda 

değişmesiyle nitelik değişikliğine uğramış ve hukuki istikrarın sağlanması gayesiyle 

belirli sınırlar/görüşler yahut belirli mezhep çerçevesinde işlev görmeye başlamıştır.74 

                                                 
72  Dihlevî, Hüccetullâhi’l-bâliga, I, s. 260-261. 
73   Bkz. Dihlevî, Hüccetullâhi’l-bâliga, I, s. 263; a.mlf., el-İnsâf, s. 97. 
74  Detaylı bilgi için bkz. Muhammed b. Afîfî el-Bâcûrî el-Hudarî, Târîhu’t-teşrîʿi’l-İslâmî, thk. 

Muhammed Hüsnâ Abdurrahmân, Kâhire: Dâru’t-Tevzî’ ven-Neşru’l-İslâmî, 1427/2006, s. 251-254. 



39 
 

Yargı mercilerine kadı tayini ve hususiyetlerinin belirlenmesi yetkisi ise devlet başkanına 

ait olduğundan bu durum her bir dönemin mezhep kabulünde ve tercih edilen mezhebin 

güç kazanmasında önemli bir etkendir. Buna göre doğrudan veya dolaylı olarak yönetici 

ve sultanların mezhep kabulü ve bağlılığına etkisi olduğunu söylemek mümkündür. 

Hucendî’nin mezhep bağlılığının gerekçelerine yönelik değerlendirmesi ise 

doğrudan siyaset ve iktidar etkisini vurgulamaktadır. Zamanın ve dönemin değişmesine 

de işaret etmekle birlikte, ona göre belirli bir mezhebe bağlanmanın gerekli olduğu 

düşüncesi siyasi birtakım gerekliliklere yahut kişisel/nefsani arzulara dayanmaktadır. Bu 

da mezhepleri sultanların ve onların siyasetlerinin oyuncağı haline getirmiştir. Bu 

düşüncesine Hakem b. Hişam döneminde Endülüs’te İmam Mâlik’in (ö. 179/795) 

mezhebinin yaygınlaşmaya başlamasını ve halifenin İmam Mâlik’in görüşleriyle amel 

edilmesini gerekli kılmasını örnek olarak zikretmektedir.75 

Mezhep bağlılığını siyaset etkisiyle ilişkilendiren Hucendî bu düşüncesini 

detaylıca işlememekte ve zikri geçen örneği aktarmakla yetinmekte ve bu noktada dile 

getirdiği iddiası hakkında kendisini destekleyici nitelikte bilgilerin elde edilebilmesi için 

İbn Kayyim’in İğâsetü’l-lehfân isimli eseri ile özellikle İbn Haldûn’un Mukaddime’sine 

işaret etmektedir. Belirtmek gerekir ki Hucendî İbn Haldûn’a çokça atıfta bulunmakla 

birlikte burada yaptığı gibi ondan doğrudan bir nakilde bulunmamakta, birtakım görüşleri 

kendisine izafe etse de detaylı bir kaynak bilgisi vermemektedir. Dolayısıyla bu nispetleri 

ihtiyatla karşılamak gerekmektedir. 

1.3.5. Mezhepçilerin Vasıfları ve Tutumları 

 

Hucendî dinde sonradan ortaya çıkan bid‘atler olarak değerlendirdiği mezheplere intisâb 

edip taklid eden ve hatta bunda taassup gösteren kişilerin durumunu oldukça şaşırtıcı 

bulmaktadır. Zira bir mezhebe taassupla bağlı olan kişi, mezhebe nispet edilen hususlarda 

-bu hususların delille ilişkisi uzak olsa dahi- teslimiyet ve taklidini sürdürmekte, 

müntesibi olduğu mezhebin imamını veya tâbi olduğu müçtehidi adeta bir peygamber 

gibi görmektedir.76 Öyle ki, bir müçtehidi taklid eden bu kişiler taklid ettikleri imamın 

                                                 
75  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 124-125; Ebû 

Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Makkarî el-Kureşî et-Tilimsânî, Nefhu’t-tîb min 
ğusni’l-Endülüs er-ratîb, thk. Îhsan Abbas, Beyrut: Dâru Sâdır, 1997, III, s. 230. 

والعجب من هؤلاء المقلدين لهذه المذاهب المبتدعة الشائعة والمتعصبين لها، فإن أحدهم يتبع ما نسُب إلى مذهبه مع بعده عن الدليل،  76
                                                                                                                                                    ويعتقد كأنه نبي مرسل.



40 
 

hataya düşme ihtimalini imkân dışı görmektedirler. Hucendî, bu mukallitlerin apaçık 

delilin muhalefeti durumunda dahi taklid düşüncesinden vazgeçmeme kararlılığına sahip 

olduklarını ifade etmektedir. Bu tutum ve tavırlarından ötürü taklid ehli bu kişileri Allah’ı 

bırakıp da din âlimlerini, rahiplerini rabler edinen77 kimselere benzetmektedir. Adî b. 

Hâtim’den (ö. 67/689) nakledilen bir rivayete göre Hz. Peygamber “rab edindiler” 

ifadesine açıklık getirmektedir. Buna göre “başka rabler edinme”, edinilen bu rablere 

ubûdiyet izafe edip kulluk etmek değil, din adamları ve ruhbanların helal kıldıklarını helal 

saymak, haram kıldıklarını da haram kabul etmektir.78 

Hucendî mezheplilerin takındıkları tavırları ele alırken mezhep mensubiyetinin 

İslâm ümmeti açısından ne gibi mahzurlar taşıdığına ayrıca temas etmektedir. Dolayısıyla 

tikel tavırlardan ziyade genel resme bakarak neticede ne gibi sonuçların ortaya çıktığını 

müstakil olarak ele almaktadır. Bu mahzurlar arasında en başta çeşitli mezheplerin çatısı 

altında gruplara ayrılarak ümmetin birliğini ve gücünü kaybetmesi yer almaktadır. Bu 

doğrultuda söz konusu mahzurlu duruma götüren mezhep olgusunun ortaya çıkışına dair 

sunduğu gerekçelerine bir yenisini ekleyen Hucendî, hadis rivayetlerinin bir kısmının 

alınıp bir kısmının terk edilmesini mezhep oluşumlarının ortaya çıkmasında bir etken 

olarak ortaya atmaktadır. Mezheplerin teşekkülünün temeline özellikle bu tutumu koyan 

Hucendî, bununla mezhep oluşumlarının hadis metinleriyle kurulan hatalı bir ilişkiden 

kaynaklandığını imâ etmekte, böylelikle meşru görmediği mezhep mensubiyetini daha 

kolay hedefe koyabilmektedir. Buna göre Hucendî, süreç içerisinde ortaya çıkan mezhep 

uygulamasının Müslümanları çeşitli gruplara ayırdığını, her bir mezhebin kendi kitabı, 

kendi mezhebi ve kendi imamıyla övündüğünü ve hatta üstünlük yarışına girdiğini dile 

getirmektedir. Böyle bir tutumun neticesi ise Müslümanların birbirlerine karşı üstünlük 

                                                 
İfadenin orijinal hali bu şekildedir. 

77  Tevbe 9/31. 
78  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 71-72. Hucendî 

ilgili ayet çerçevesindeki mezkûr değerlendirmelerini Tirmizî'nin (ö. 279/892) aktardığı rivatetin 
muhtevasına benzeterek dile getirmektedir. Öyle ki, mezheplere taassupla bağlanan mukallitlerin bu 
tavırlarının “Tirmizî'nin Ebû Hâtim'den naklen aktardığı rivayetin muhtevasıyla uyumlu olduğunu” 
belirtmektedir (....وهذا هو طبق ما رواه الترمذي);  Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî, el-Câmiu’l-
kebîr, nşr. Şuayb el-Arnaût - Heysem Abdülgafûr, Dımaşk: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009, 
“Tefsîrü’l-Kur’ân”, 10 (No. 3352); Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî, 
Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Kurʾân, thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî Kâhire: Dâru Hicr li’t-
Tıbâa ve’n-Neşr, 1422/2001, XI, s. 417-418. 



41 
 

iddiasıyla birliklerinin bozulması ve karşılıklı kin, haset ve nefret duygularının yaygınlık 

kazanmasıdır.79 

Hadis metinleriyle kurulan hatalı ilişkiyi böylece tespit eden Hucendî, ardından 

kendi yaklaşımına göre doğru olan yöntemi izah etmektedir. Buna göre, bazı meselelere 

dair Hz. Peygamber’den rivayet edilen ve hangisinin önce hangisinin sonra söylendiğine 

ilişkin bir bilginin bulunmadığı birçok hadis söz konusu olduğunda yapılması gereken, 

bir zaman biriyle başka bir zaman da diğeriyle amel etmektir. Böylelikle peygambere tam 

anlamıyla ittibâ sağlanmış olacaktır. Naslar arasında bir tercih yapılmasının veya nas 

varken ta‘lil işlemine gidilmesinin kişiyi farkında olmadan hak dairesinden çıkarabileceği 

kanaatinde olan Hucendî, böyle bir tutumu Hz. Peygamber’den nakledilen hadisi inkâr 

etmek olarak değerlendirmektedir.80 Onun bazı konularda birden çok hadisin söz konusu 

olması durumunda takınılacak tavra dair bu ifadeleri ve özellikle ta‘lil işlemine yönelik 

menfi tutumu, naslar arası tercih işlemini ve hatta içtihadın kendisiyle özdeşleştirilen 

kıyas işleminin temel dinamiği olan ta‘lil ameliyesini salt beşeri tercihe indirgediği 

izlenimi vermektedir. 

Hucendî mezhep müntesibi kimselerin tutarsızlıklarına örnek olarak, onların tâbi 

oldukları mezhebin veya müçtehidin nassa muhalif görüşü karşısında takındıkları tavrı 

zikretmektedir. Zira mezhep müntesibi Müslümanlar tâbi oldukları mezhebin veya 

imamın görüşüne muhalif bir hadis ile karşılaştıklarında bu hadisi tüm gayretleriyle te’vil 

etmekte, hatta lafızlar üzerinde tahrife varan zorlamalar yapabilmektedirler. Ayrıca söz 

konusu hadisin taklid ettikleri imama ulaşmamış olma ihtimalini hiçbir şekilde mümkün 

görmemekte, aynı durum sahâbe açısından söz konusu olacak olursa bir çıkış yolu 

bulamadıklarında hadisin sahâbîye ulaşmamış olabileceğini kabul etmektedirler. Mezhep 

müntesibi bu gibi kimseler hadis kitaplarını teberrüken okumakta, hadisler ile amel edip 

ilim elde etme gayesi taşımamaktadırlar.81 Neticede sahâbeden hiçbir kimseye 

gösterilmeyen hürmet, taklid edilen müçtehid imamlara gösterilmiş olmaktadır. 

Hucendî’nin mezhep müntesibi mukallitlere nispet ettiği bir diğer tavır inattır. 

Burada inat, aklın devre dışı bırakıldığı ve salt teslimiyet düzleminde taassup kaynaklı 

bir taklid ilişkisi çerçevesinde düşünülmelidir. Bu teslimiyet mezheplere veya âlimlere 

                                                 
79  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 79. 
80  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-ttibâ’i mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 79. 
81  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 87-88. 



42 
 

gösterilmektedir. Hucendî’ye göre sayısız deliller sunulsa da bu gibi kimseler takip 

ettikleri yoldan ayrılmamakta ve takındıkları tutumu değiştirmemektedirler. Kendilerine 

sunulan deliller karşısında aslandan ürküp kaçan yaban eşekleri82 misali yüz 

çevirmektedirler. Bu kimselerin tesbih kullanmaları hatta bunları boyunlarına asmaları, 

başlarına kubbeyi andıran sarıklar takmaları, sevap ve mükâfat umarak hatm-i hâcegân 

ile kaside-i bürde okumaları, namazda teşehhüd esnasında işarette bulunmamaları vb. 

kendilerine sunulan delillere rağmen yapmaktan geri durmadıkları yanlış tutum ve 

davranışlar olarak Hucendî tarafından örneklendirilmektedir.83 

Yine o, mezhep mensubiyetinin olumsuz etkilerine ilişkin birçok örnek 

zikretmektedir. Özellikle Hanefî bir kişinin Şâfiî bir imamın arkasında namaz kılmasının 

câiz olmadığına dair dile getirilen fetvalar; bununla ilişkili görülebilecek olan Mescid-i 

Harâm’da dört büyük mezhep adına ayrı cemaatler halinde namaz kılınabilmesi için tesis 

edilen dört makam;84 yine imanda istisna85 sebebiyle küfür şüphesinden ötürü Hanefî 

mezhebine müntesip bir kişinin Şâfiî bir hanımla evlenmesinin câiz ve meşru olmadığına 

dair dile getirilen ifadeler bu örnekler arasında yer almaktadır.86 

1.3.6. Hucendî’ye Göre Doğru Yol/Mezhep 

 

İslâm’ın esası ve asli iki kaynağı Kur’an ve sünnettir. Dolayısıyla Müslümanların ihtilafa 

düştükleri herhangi bir konuda ilk başvuracağı mercî Kur’ân-ı Kerîm ve ardından Hz. 

Peygamber’in sünnetidir. 

Hucendî, Müslümanca bir duruş olarak nitelediği tavrı izah ederken naslar 

karşısında tam bir teslimiyet vurgusu yapmaktadır. Naslara dair bu teslimiyet vurgusu da 

özellikle hadisler karşısında re’ye itibar etmemek ve hadise teslim olup onunla amel 

etmeyi merkeze almaktadır. Zira onun emir ve hükümlerine muhalefet, Allah’a karşı 

gelmek anlamı taşımaktadır. Birçok nasta87 ifade edildiği gibi, peygambere muhalefet 

ağır bir cezayı gerektirmektedir. Hucendî nasların bu husustaki açık ifadelerine rağmen 

                                                 
82  Müddessir 74/49-51. 
83  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 89. 
84  Bkz. Salim Öğüt, “Makâmât-ı Erbaa”, DİA, XXVII, s. 415-417. 
85  Detaylı bilgi için bkz. İlyas Üzüm, “İstisna”, DİA, XXIII, s. 392-393. 
86  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 64. 
87  Mesela Nûr 24/63. 



43 
 

hadis karşısında mezhep taassubu göstermeyi ve taklitte ısrarcı olmayı ehl-i kitabın 

mucizeler karşısındaki tutumuna benzetmektedir.88 

Hucendî’ye göre mezhepler ilim ehlinin görüşleri, bazı meselelere dair anlayış ve 

algılayışları ile içtihatlarından ibaret olduğundan bu içtihatların doğru yahut yanlış olması 

muhtemeldir. Hz. Peygamber dışında hiçbir beşer hak ve hakikatin mutlak temsilcisi 

görülmemelidir.89 Bu nedenle kendisine tâbi olunması gereken ve izinden gidilmesi vacip 

olan hak mezhep, Hz. Peygamber’in mezhebidir.90 Hz. Peygamber’in mezhebinin 

ardından ise hulefâ-i râşidînin mezhebi gelmektedir. 

Hucendî burada mezhep kavramını mana bütünlüğü açısından muğlak bir şekilde 

Hz. Peygamber’e ve hulefâ-i râşidîne nispetle kullanmaktadır. Tarihi, sistematiği, 

literatürü ve sair unsurlarıyla teşekkül etmiş bir nevi kurumsal bir yapı olan mezhep 

teşekkülü ile bu kavrama yüklenen diğer manalar açısından söz konusu olan bu muğlaklık 

Hucendî’nin kastının anlaşılması açısından herhangi bir engel teşkil etmemektedir. 

Bununla birlikte bu kullanım şekli, onun mezhep kelimesini hangi anlam yelpazesinde 

kullandığını göstermesi açısından önemli bir örnektir. Bununla birlikte Hucendî’nin esas 

vurgusu, din hususunda bir kişi, kurum veya genel bir ifadeyle bir mercîye bağlılık bir 

gereklilik/zorunluluk olarak görülecekse bu yetkili makamın öncelikle Hz. Peygamber ve 

sonrasında da hulefâ-i râşidîn olması gerektiğidir. Zira birçok ayet ve hadis Hz. 

Peygamber’e ittibâyı işaret etmesi ve hatta emretmesi açısından oldukça açıktır.91 

Doğru yolu Hz. Peygamber’in mezhebi olarak tespit eden Hucendî, görüşlerini ve 

mezheplerini nassın (sünnet) karşısında önceleyip, nasları akli birtakım 

değerlendirmelere tabi tutan mukallidleri takındıkları tavırlar üzerinden örneklendirip 

eleştirmektedir. Mesela taassup sahibi fakihler taklid ettikleri müçtehidin amel etmediği 

bir hadis olduğunda bu durumu savunmak amacıyla aslında söz konusu müçtehidin bu 

habere muttali oduğunu ancak bir illet sebebiyle onunla amel etmediğini yahut başka bir 

delil sebebiyle bu hadisi terk etmiş olabileceği söylemektedirler. Hâlbuki nas (hadis) 

varken onun karşısında yer alabilmek için böylesi bir tavır içerisine girmek mezkûr doğru 

                                                 
88  Bakara 2/145. 
89  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 55. 
90  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 69. Onun 

burada mezhep kavramına yüklediği anlamın, dört fıkıh mezhebine işaret edilirken kastedilen anlam 
olmadığı açıktır. Burada Hz. Peygamber’e nispet edilen mezhep ifadesiyle onun yolu, örnekliği ve 
sünneti kastediliyor olmalıdır. 

91  Örneğin Âl-i İmrân 3/31. 



44 
 

yola riayetsizlik anlamına gelmektedir. Aynı zamanda beşer sözünün/görüşünün hata 

ihtimalini vurgulamak açısından, Hz. Ömer’e (ö. 23/644) nispetle nakledilen bir rivayet 

oldukça çarpıcıdır. Buna göre o, kişilerin hatalı görüşlerinin sünnet haline getirilmemesi 

gerektiğine işaret etmektedir.92 Bu rivayet, beşer sözü ile nasların karşı karşıya gelmesi 

durumunda takınılması gereken tavra ilişkin açık bir örneklik teşkil etmektedir. 

Hucendî’ye göre Hz. Ömer’in bu uyarısı, İslâm’ın özellikle son asırlarda kendi içerisinde 

yaşadığı sıkıntıyı özetler nitelikledir. Naslara muhalif birçok görüş sünnet haline 

getirilmekte ve bunların dinin bir parçası olduğuna inanılmaktadır. Dinin bir parçası 

haline getirilen bu görüşler, Müslümanların yaşadıkları sıkıntılarda başvuru mercileri 

haline gelmiş ve mezhep adını almıştır.93 

Bir beşer olarak insanın söz sahibi olabileceği noktaları genel bir ifade ile izah 

eden Hucendî, dinin rükünleri olarak nitelediği hususların/hükümlerin yalnızca naslar ile 

sabit olacağını ve Hz. Peygamber’in açıklamasıyla da tam manasıyla anlaşılacağını 

belirtmektedir. Bu rükünleri ise üç grupta ele almaktadır. Bunlar sırasıyla akâid, mutlak 

yahut mukayyet ibadât hükümleri ve dini/şer‘î yasaklardır. Bu üç kısmın dışında kalan 

şer‘î hükümler için içtihat sahası açıktır ve nas bulunmadığı müddetçe bu nevi hükümler 

içtihatla sabit olmaktadır. Bu çerçevede gerçekleştirilen içtihat faaliyeti maslahatı tesis 

etme ve mefsedeti giderme esasına dayanmaktadır.94 Neticede Hucendî nas bulunduğu 

müddetçe bir beşer olarak insana herhangi bir insiyatif hakkı tanımamaktadır. İnsanın söz 

sahibi olabilceği noktalar ise mezkûr üç kısmın dışında yer alan içtihada açık 

meselelerdir. Doğru yola da ancak böyle bir tutumla ulaşılmış olacaktır. 

Hucendî, mezhep imamlarının da naslar karşısında tam bir teslimiyet içerisinde 

olduklarını vurgulamaktadır. Görüşlerine muhalif bir ayet veya bir hadis söz konusu 

olduğunda açıkça kendi görüşlerinin terk edilmesini istemektedirler.95 Ebû Hanîfe, kendi 

                                                 
92  Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî, el-İ’tisâm, thk. Muhammed b. 

Abdurrahmân eş-Şukayr vd., Suudi Arabistan: Dâru İbnü’l-Cevzî li’n-Neşr ve’t-Tevzî, 1429, s. 177; 
İbn Kayyim, İ’lâmü’l-muvakkı’în, I, s. 43; Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. 
Abdilberr en-Nemerî, Câmiu beyâni’l-ilm ve fazlihî, thk. Ebu’l-Eşbâl ez-Züheyrî, Suudi Arabistan: 
Dâru İbnü’l-Cevzî, 1414/1994, II, s. 1047. 

93  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 80; İbn 
Abdülberr, Câmiu beyâni’l-ilm ve fazlihî, II, s. 1071. 

94  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 107. 
95  Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî, Reddü’l-muhtâr ʿale’d-Dürri’l-

muhtâr, Şeriketü Mektebe ve Matbaa Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1386, s. 67; Sâlih b. Muhammed b. 
Nûh b. Abdillâh b. Ömer el-Füllânî, Îkâzu himemi uli’l-ebsâr li’l-iktidâi bi seyyidi’l-muhâcirîn ve’l-
ensâr, Beyrut: Dâru’l-Marife, t.y., s. 62-63; İbn Abdilberr, Câmiu beyâni’l-ilm ve fazlihî, I, s. 775; Ebû 



45 
 

görüşünün bir sahâbînin görüşüne aykırı olması durumunda da aynı tutumu sergilemekte 

ve sahâbî kavlinin tercih edilmesini istemektedir.96 Ayrıca Hanefî mezhebinde, deliller 

hiyerarşisi itibariyle, zayıf hadise kıyas ve re’y karşısında öncelik verileceği hususunda 

ittifak edilmiştir.97 Bu da göstermektedir ki, bir konuda sahih bir hadis sabit olduğunda 

bu hadis zayıf da olsa re’ye başvurulmayacak, hadisle amel edilecektir. Ayrıca başta dört 

mezhep imamı olmak üzere birçok âlimden delilsiz hüküm verilmemesi gerektiğine dair 

görüşler nakledilmektedir. Bunlardan birkaçı hemen hemen yakın ifadelerle dört mezhep 

imamlarına nispet edilmektedir. Bu bakış açısına sahip âlimlerin buluştukları ortak nokta, 

delilden yana takındıkları tavırdır. Ebû Hanîfe’ye nispetle nakledilen bir rivayete göre o, 

görüşlerinin kaynaklarını/delillerini bilmeyen bir kişinin söz konusu görüşleri almasını 

ve dahi onlarla fetva vermesini meşru görmemektedir.98 İmam Şâfiî de delil vurgusunu 

kendi görüşleri karşısında takınılacak tavır bağlamında ortaya koymaktadır. Ona göre 

kendi eserlerinde veya görüşlerinde sahih sünnete aykırı bir husus söz konusu olduğunda 

bu görüşün terk edilip sünnetin alınması ve bu yönde amel edilmesi esastır.99 Hucendî’ye 

göre bu ve benzeri ifadeler hadis ile amel etmenin ve aynı zamanda mezhep imamlarını 

taklidi terk etmenin vacip olduğunu göstermektedir. 

Hucendî, İslâm şeriatını iki mertebede ele almaktadır. Birincisi, dinin asli 

farzlarını îfâ etmek ve kat‘i yasaklarından sakınmaktır. Bu birinci mertebede insanların 

sosyal statülerinin, mesleklerinin ve ilmi seviye farklılığının önemi yoktur. Bu mertebede 

herkes eşit olduğu gibi söz konusu yükümlülerin ifası da kolaydır, kişiyi sıkıntıya 

düşürmemekte ve gücünün üzerinde yük yüklememektedir. İkincisi ise, kişiyi daha güzel 

bir kul haline getiren sünnetlerin, ahlaki ve vicdani hükümlerin yer aldığı kısımdır. Bu 

mertebelerle ilişkisine göre sahâbe de kendi içerisinde farklılaşmaktadır. Kimileri orduda 

görevli olduğundan sürekli seferlerle kimileri de çiftçilik ve ticaret gibi geçim 

                                                 
Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-Râzî, Âdâbü’ş-Şâfiʿî ve menâkıbüh, thk. Abdülganî 
Abdülhâlık, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003, s. 70. 

96  Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî, el-Kavlü’l-müfîd fî edilleti’l-ictihâd ve’t-
taklîd, thk. Abdurrahmân Abdülhâlik, Kuveyt: Dâru’l-Kalem, 1396/1976, s. 54. 

97  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 84; İbn Kayyim, 
İ‘lâmü’l-muvakkıîn, I, s. 61. 

98  Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr en-Nemerî, el-İntikâ’ fî fezâ’ili’s-
selâseti’l-eimmeti’l-fukahâ Mâlik, Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfi’î, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y., s. 145; 
İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, II, s. 147. 

99  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, el-Mecmû‘, Kâhire: İdâretü’t-Tıbâa el-Münîriyye ve 
Matbaatü’t-Tezâmün el-Ehavî, 1925-1928, I, s. 63. 



46 
 

vasıtalarıyla meşgul olmuşlardır. Sahâbenin özellikle bir kısmı ise kendilerini Allah’a 

kulluğa adamış ve tam bir zühd içerisinde yaşamlarını sürdürmüş, böylece ikinci mertebe 

ile de çokça hemhal olmuşlardır. Sahâbe örnekliği üzerinden ifade etmiş olduğu bu ayrım 

ve izahların ardından Hucendî, geçimlerini temin etmek amacıyla çeşitli işlerle meşgul 

olan kimselerden ikinci mertebedeki hususlara riayet etmelerinin beklenemeyeceğini 

belirtmektedir. Bu kimseler avâm olup Kur’an ve sünnetin zahiri ile yetinmeleri 

mümkündür.100 Hucendî’nin bu izahlarından anlaşılmaktadır ki, ona göre dini 

yükümlülüklerini yerine getirmelerinin yanı sıra geçimlerini temin etmek amacıyla çeşitli 

işlerle meşgul olan kimselerin şeriatın/dinin birinci mertebesi olan asli hükümlerle iktifası 

ve nasların zahiri ile amel etmeleri yeterli olmaktadır. Bu sözlerden anlaşılan husus, ona 

göre ilmi ehliyetleri olmayan kişilerin de naslarla doğrudan ilişki kurup hükümleri asli 

kaynaklarından almaları gerektiğidir. 

Hucendî apaçık doğru yolun göstergeleri olarak kabul ettiği hususiyetleri yine 

sahâbe örnekliği üzerinden dile getirmektedir. Bunlar fetihler yoluyla İslâm’ı yaymak, 

böylece siyasi iktidar ve güç bakımından üstün konumda bulunmak, toprakların fethiyle 

birlikte kalpleri de fethetmektir.101 Tâbi olunması gereken doğru yolun tespiti adına 

zikrettiği bu hususlar, bugün Müslümanların içerisinde bulunduğu zillet durumunun 

temel sebebi olarak gördüğü taklide dair düşüncesiyle örtüşmektedir. Zira Hucendî’nin 

doğru yolun göstergeleri olarak fetihlerle elde edilen siyasi hâkimiyet ve iktidarı 

zikretmesi, taklid eleştirisini ortaya koyarken temel hareket noktası olan, Müslümanların 

hâlihazırdaki zillet durumuna dair bakış açısıyla doğrudan ilişkilidir. Buna göre bugün 

Müslümanların Batı karşısındaki güçsüz ve aciz durumu doğru yolda olmadıklarına dair 

açık bir işaret olmaktadır. 

Hucendî birçok noktada Müslüman kişinin dini yaşantısında kulluğunun gereğini 

yerine getirirken takınması gereken tavra işaret etmektedir. Bu bağlamda dayandığı 

önemli bir referans noktası Muhammed Hayât es-Sindî’dir (ö. 1163/1750).102 Sindî aynı 

                                                 
100  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 119. 
101  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 109. 
102  Muhammed Hayât es-Sindî 18. yüzyılın önde gelen muhaddisleri arasında zikredilmektedir. Öğrencisi 

olan Muhammed b. Abdülvehhâb’a olan etkisi hususunda ilim çevrelerinde farklı kanaatler 
bulunmaktadır. Muhammed es-Sindî hakkında yapılmış akademik çalışmalardan bir kısmı için bkz. 
Basheer M. Nafi, “İbn Abdülvehhâb’ın Hocası: Muhammed Hayât es-Sindî ve Ashâbü’l-Hadis 
Metodolojisinin İhyâsı”, çev. Ahmet Aydın, Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/8 (2013), 
s. 203-228; Şerafeddin Akdaş, “Muhammed Hayât es-Sindî’nin (ö. 1163/1750) Hayatı Eserleri ve 
Hadisçiliği”  (Yüksek Lisans Tezi, Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 2023). 



47 
 

zamanda Muhammed b. Abdülvehhâb’ın kendisinden ilim tahsil ettiği bir âlimdir. 

Sindî’ye göre Müslümanın yapması gereken, ayet ve hadislerin anlamlarını idrak için 

olanca gücünü sarf etmek ve özellikle hükümleri doğrudan bu kaynaklardan elde 

etmektir. Şayet buna güç yetiremezse bir tayinde bulunmaksızın âlimleri dilediği gibi 

taklid etmesi yeterlidir. Ancak belirli bir imamı/mezhebi tayin edip buna bağlılığı gerekli 

saymak, söz konusu âlimi bir peygamber konumuna yükseltmek anlamına gelir ki, bu 

caiz değildir. Bununla birlikte Sindî’nin âlimleri taklid bağlamında takınılması gereken 

tavra ilişkin ifadeleri, onun ihtiyata göre amel etme ve ruhsatlara tâbi olma noktasında 

bakış açısını da göstermektedir. Buna göre mezheplere/âlimlere tabi olurken yapılması 

gereken, her bir mezhepten en ihtiyatlı olan görüşü almaktır. Yine ona göre zaruret 

hallerine münhasıran ruhsatlarla amel etmek mümkündür. Zaruret söz konusu 

olmadığında ise ruhsatlarla amel etmemek Müslümana yaraşan güzel bir tutum 

olacaktır.103 

Hucendî’nin kişinin dini yaşantısı açısından gerekli olan bilgileri bizzat elde 

etmesi adına ileri sürdüğü yaklaşım, Sindî’nin nasların anlaşılması için olanca gücün sarf 

edilmesi gerektiği düşüncesiyle örtüşmektedir. Ancak Hucendî, nasların idrakine yönelik 

bu gayreti “sarih” olanlarla sınırlamaktadır. Ona göre muhaddislerin eserlerinde 

nakledilen sahih ve hasen rivayetler bunun için en uygunlarıdır. Bu rivayetler 

çerçevesinde en kuvvetli ve en ihtiyatlı olanlarla amel edilmesi gerekmektedir. Ancak 

bunun tespiti noktasında herhangi bir kriter zikretmemektedir. Bununla birlikte kişinin 

dini yaşantısında ihtiyaç duyacağı hükümlere ulaşmasının kolay olacağını belirtmekte, 

bunun da kütüb-i sitte eserlerinden fazlasına ihtiyaç bırakmayacağını ifade etmektedir.104 

Hucendî’nin bu çerçevedeki ifadelerinden muhatap aldığı kimselerin ilmi seviyeleri 

açısından kesin bir çıkarım yapmak zor görünmektedir. Ancak gerek nasları “sarih” 

olanlarla sınırlaması gerekse zikri geçen kütüb-i sitte eserlerinden birisinin kişiye 

anlayacağı bir dille anlatılması sonrası şer‘î hüküm elde etme adına bir engelinin 

kalmayacağını belirtmesi, muhatabın avâmdan olduğu izlenimini vermektedir. Zira zikri 

                                                 
103  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 86-87; Füllânî, 

Îkâzu himemi uli’l-ebsâr, s. 70; Salih b. Abdullah el-Abûd, Akîdetü Muhammed b. Abdülvehhâb es-
selefiyye ve eseruhâ fi’l-âlemi’l-İslâmî, Suudi Arabistan: İmâdetü’l-Bahsi’l-İlmî Bil’l-Câmiati’l-
İslâmiyye, 1424/2004, I, s. 160. 

104  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 114-115. 



48 
 

geçen ifade ve tavsiyeler ilmi ehliyeti olan kimse açısından en hafif tabirle abes 

kaçacaktır.105 

1.3.7. Taklid ve Mukallid 

1.3.7.1. Taklidin Mahiyeti ve Hükmü 

 

Taklidin mahiyetine dair kısa bir tanım dışında herhangi bir izaha yer vermeyen Hucendî, 

birçok noktada taklide yönelik menfi tutumunu sert bir dille ifade etmektedir. Bu 

doğrultuda geçmiş nesillerden ve ümmetlerden küfre girip inkâr çukuruna düşenlerin bu 

durumda olmalarının sebebi olarak din adamlarını, şeyhlerini ve atalarını taklid etmelerini 

göstermektedir.106 

Genel olarak taklid karşıtı sert bir tutum takınan Hucendî risalesinin konu akışı 

arasında bir noktada belirli bir mezhebi taklidin ne vacip ne de mendup olduğunu 

belirterek bir zorunluluk olmadığını yahut övgüye değer görmediğini ifade etmektedir. 

Onun taklidin hükmüne dair bu değerlendirmesinin şimdiye dek üzerinde durduğumuz ve 

özellikle vurguladığımız katı taklid karşıtlığıyla uyumsuz olduğu açıktır. Ancak ifade 

etmek gerekir ki çalışmamıza konu olan risalesinin hemen her satırı taklid ve mezhep 

olgusunu hedefe koymaktadır. Onun bu kanaatini aynı zamanda taklid ve mezhep 

olgusunu ayrım gözetmeksizin bid‘at olarak nitelemesiyle birlikte düşündüğümüzde 

maksadının tam olarak anlaşılması açısından birtakım kapalılıkların bulunduğu 

görülmektedir. Aşağıda değinilecek olan hususlar, onun taklide bakışını netleştirip bir 

fikir oluşturma amacına matuftur. 

Hucendî taklid ile ittibâ arasındaki ayırıma işaret ederek taklidin İslâm şeriatında 

yasaklanmış olduğunu belirtmektedir. Ona göre taklid, bir delile dayalı olmaksızın görüş 

beyan eden kişinin görüşüne rücû etmektir.107 Bu anlamı itibariyle taklidin meşru bir yönü 

bulunmamaktadır. İttibâ ise, delil üzere sabit olan şeyin peşinden gitmektir ve bu anlamı 

itibariyle ittibâ gereklidir. Bu kavramların ayrımının işaret ettiği gibi mukallid ve 

                                                 
105  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 114. Buna göre 

kanaatimizce avâmın mezkûr eserlerde yer alan deliller içerisinden hükümleri tespit edip en kuvvetli ve 
en ihtiyatlı olanlarla amel etmesi için -en kuvvetli ve en ihtiyatlı olanları tespit edecek ilmi ehliyeti 
bulunmadığından- belirleyici kriter vicdanı olmaktadır. Zira Hucendî bu tespitin gerçekleşebilmesi için 
herhangi bir usul ve metot önermemekte, ayrıca böyle bir çaba için ilim elde etme gayretinin üst 
seviyede olması ve takvayı elden bırakmama kararlılığının bulunmasını temel ilke olarak sunmaktadır. 

106  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 59. 
 ”الرجوع إلى قول لا حجة لقائله عليه.“  107



49 
 

müttebînin tutumları da farklılık göstermektedir. Mukallid kişi bir mesele ile 

karşılaştığında Allah’ın ve resulünün hükmünü değil, tâbi olduğu imamın görüşünü 

sormaktadır. Böyle bir kişi şayet naslarda imamının görüşüne muhalif bir delil olsa dahi 

taklidini sürdürecektir. Müttebî ise karşılaştığı mesele hakkında herhangi bir 

imamın/müçtehidin görüşünü değil, Allah ve resulünün hükmünü aramakta ve 

sormaktadır. Bu arayışı esnasında belirli bir âlime bağlı kalmadığı gibi kendisine verilen 

fetvanın naslara muhalif olduğunu öğrendiği takdirde söz konusu fetvaya bağlılığını 

sürdürmemektedir.108 

Hucendî taklid ve ittibâ kavramları arasındaki ayrıma dikkat çekiyor olmakla 

birlikte onun bu kavramların kullanımında aynı hassasiyeti göstermediğini söylemek 

mümkündür. Örneğin dört mezhepten belirli birini tayin edip taklid etmenin ne vâcip ne 

de mendup olduğu hususunu ele alırken konu başlığında “taklid” kavramını kullanmakta, 

metin içerisinde ise dört mezhepten birine yahut diğer başka mezheplere tâbi olmanın 

vacip veya mendup olmadığını belirtirken “ittibâ” ifadesini tercih etmektedir.109 Taklidin 

vacip yahut mendup olmadığı belirtilirken bunun ittibâ kavramıyla karşılanması Hucendî 

tarafından iki kavram arasındaki söz konusu ayrımın net bir şekilde 

gerçekleştirilemediğini göstermekte ve aynı zamanda bu tutum, Hucendî’nin zihninde söz 

konusu kavramlara dair bir netliğin bulunmadığı şeklindeki yorumlara da imkân 

tanımaktadır. 

Müçtehidin içtihadının bağlayıcı olmadığını, özellikle Hz. Peygamber dışında hiç 

kimsenin hakikatin mutlak temsilcisi olarak görülemeyeceğini her fırsatta dile getiren 

Hucendî, içtihat neticesinde ortaya konan görüşün/hükmün Allah katındaki hükmün 

aynısı olması, bir diğer ifadeyle müçtehidin içtihadında isabet etmesi durumunda da 

bunun böyle olduğunu ifade etmektedir. Allah katındaki hükmün aynısı dahi olsa içtihâdî 

hüküm niteliği itibariyle Allah’ın hükmü olarak kabul edilemeyecektir. Zira eğer böyle 

olsa Ebû Hanîfe’nin öğrencilerinin kendisine muhalefet etmesi caiz olmayacaktır.110 

Hucendî içtihâdî hükmün niteliği itibariyle bağlayıcı olamayacağını böylelikle 

açıkladıktan sonra belirli bir imamı/müçtehidi taklid eden kişiye hangi gerekçe ile 

                                                 
108  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 76; Füllânî, 

Îkâzu himemi uli’l-ebsâr, s. 40-41. 
109  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 55. 
110  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb el-Cevziyye, er-Rûh, Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, t.y., s. 266. 



50 
 

hususen falan imamı taklid ettiğini sormaktadır. Buradan hareketle de esasında bağlayıcı 

olmayan bir görüşün falan müçtehidin şahsında bağlayıcı hale getirilmesinin tutarsızlığını 

ortaya koymaya çalışmaktadır. Bu çerçevede o, taklid edilen müçtehidin diğer 

insanlardan daha bilgili ve kendisinden öncekilerden daha faziletli oluşuna dair gerekçeyi 

kabul etmemekte ve böyle bir tespitin ilmi bir seviye gerektirdiğini belirtmektedir.111 

Hucendî’nin bu ifadeleri yaklaşık aynı kelimelerle İbn Kayyim’in er-Rûh ve İ‘lâmü’l-

muvakkıîn isimli eserlerinde de yer almaktadır.112 Birçok noktada alıntılarında müellif 

isimlerini ve hatta eserlerini dahi zikreden Hucendî, burada herhangi bir kayıt 

zikretmemektedir. 

Hucendî’nin ilmi yetkinliği olmayan kişinin taklid edeceği âlimi ilmi ve fazileti 

itibarıyla tahlil ederek seçemeyeceği kabulü bu kişinin mevcut durumundan 

kaynaklanmaktadır. Buradan hareketle bu nitelikteki bir kimsenin deliller arasında bir 

ayırıma gidemeyeceği, kuvvetlisini zayıfından ayıramayacağı ve tabii olarak delilleri 

idrak noktasında da çaresiz kalacağı açıktır. Buna göre Hucendî açısından dahi taklide 

imkân tanınan bir alan bulunmak zorundadır. Esasen genel manada taklid karşıtlığını her 

fırsatta ortaya koymasına rağmen herhangi bir âlim/müçtehid tayini yapmaksızın ve ömür 

boyu tüm meselelerde bu âlimi taklid etmeksizin gerçekleştirilen âlim-âmmî ilişkisine 

karşı çıkmıyor oluşu, söz konusu çıkarımın onun açısından bu kayıt ile mümkün 

görülebileceğine işaret etmektedir. 

Hucendî’nin ilmi yetkinliği olmayan kişinin taklid edeceği âlimi ilmi ve faziletine 

bakarak tayin edemeyeceğini belirtmesi dikkat çekicidir. Bunun yanında o, adalet sahibi 

kişilerce sahih yahut hasen olarak nakledilen hadislere tâbi olunmasını istemektedir. 

Avâm tarafından bilinip tanınmıyor olsa da bu rivayetlerin sıhhatine ve doğruluğuna 

hadis ilminde uzman kişilerin şahitlik ettiklerini belirtmektedir.113 Bu ifadelerden iki ayrı 

hükme varmak mümkündür. Birincisi, âmmînin bir âlimin ilmi ve faziletini tespit 

edemeyeceği ve böyle bir gayret ile belirli bir kimseyi taklid edişinin kabul edilebilir 

olmadığıdır. İkincisi ise âmmînin yine ilmi, fazileti ve adaletine dair bilgi sahibi olmadığı 

hadis ilminde uzman kişilerin şahitlikleri üzerine hadislerle amel etmesinin gerekli 

olduğudur. Bu iki hükümde avâmın yükümlülüğü açısından bir çelişki söz konusudur. 

                                                 
111  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 97. 
112  Detaylı bilgi için bkz. İbn Kayyim, er-Rûh, s. 266; a.mlf., İ‘lâmü’l-muvakkıîn, II, s. 145-147. 
113  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 97, 116. 



51 
 

Zira âmmînin belirli bir âlimi taklid edebilmesi için bireysel olarak bir ilim ve fazilet 

araştırmasına girişmesi makbul görülmeyebilir. Ancak böyle bir tespitin ümmetin ortak 

kanaati ve ilim ehlinin şahitliği vasıtasıyla yapılabilmesi mümkündür. Bu şahitlik 

neticesinde falan müçtehidi taklid etmek mümkün olabilecektir. Bunun yanında yine 

âmmînin tanımayıp ilim ve faziletine dair herhangi bir tespitte bulunamadığı, ancak ilim 

ehlinin ve ümmetin müspet ortak kanaatinin hâsıl olduğu bir hadis âliminin şahitliği 

üzerine hadis ile amelin gerekli kabul edilmesi, ortak gerekçelerden iki ayrı hükme varma 

anlamı taşımaktadır. Zira âmmî müçtehidin ilmini tespit edebilme yetkinliğine sahip 

olmadığı gibi -Hucendî’nin amel edilmesini istediği- hadislerin sıhhatine şahitlik eden 

hadis ilminde uzman kişilerin ilmi niteliklerini de belirleyebilme kudretine sahip değildir. 

Bu durumda müçtehidi taklid etmek yahut verdiği fetvayla amel etmek meşru kabul 

edilmezken falan hadis bilginin bir hadisin sıhhatine yönelik şahitliğiyle o hadisle amel 

edilebileceği kanaatine varmak ortak gerekçe olan “ilmi yetkinlik noksanlığı”ndan 

hareketle iki farklı hüküm vermektir. 

Hucendî hadisle amel bağlamında âmmî-müftî ilişkisinde hatalı gördüğü bir 

hususu eleştirmektedir. Buna göre fetva veren âlimin (müftî) hata etme ihtimali (daima) 

mevcuttur. Böyle bir ihtimal karşısında avâmın bu âlimin fetvasını alması mümkün 

görülürken, Hz. Peygamber’den gelen bir hadisi alıp amel etmesine imkân 

verilmemektedir ki, Hucendî’ye göre bu bir çelişkidir.114 Zira ona göre bir hadis ile amel 

eden yahut bu hadisi idrak edip onunla fetva veren kişinin hata ettiğini varsaymak 

mümkün değildir.115 Dolayısıyla bir müçtehdin görüşüyle/fetvasıyla amel etmek yerine 

bir hadis rivayetini itibara alarak amel etmek daha selametli bir yol olacaktır. Böylelikle 

o, adeta müftî-mukallid ilişkisi yerine delil-Müslüman ilişkisi önermektedir. Ancak ona 

göre bu tavır, kendisinde bir tür ehliyet/yetkinlik bulunan kişiler açısından söz konusudur. 

                                                 
114  Hucendî’nin ifadeleriyle yaklaşık aynı değerlendirmeler için bkz. İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, 

s. 180. 
115  Kanaatimizce bu ifade oldukça çarpıcıdır. Zira fetva, haddizatında naslara dayanan bir ameliyedir. Bir 

müftînin müsteftîye fetva verirken şer‘î delillere dayanmaksızın şahsi/nefsani kanaatine göre hüküm 
verdiğini düşünmek mümkün değildir. Buna göre belirli bir mezhep yahut müçtehide bağlılık 
çerçevesinde fetva işlemini eleştirip, genel bir ifadeyle, manası bütünüyle kuşatılmış bir hadis 
doğrultusunda fetva verilmesini caiz görmek adeta mezhep olgusu etrafında işleyen fetva ameliyesinin 
naslara dayanmadığını iddia etmektir. Hucendî bu noktada da meseleleri birbirine karıştırarak ele 
almaktadır. Buna göre belirli bir mezhep/müçtehit ilişkisinden kaynaklı fetva ameliyesinin makbul 
olmadığı kanaatine varırken bunu, söz konusu fetvanın karşısında yer alan sahih bir hadisle birlikte 
değerlendiriyor olmalıdır. 



52 
 

Buna güç yetiremeyenler “Eğer bilmiyorsanız bilgi sahibi olanlara sorun.”116 ayeti gereği 

güç yetirenlere ve âlimlere sormakla mükelleftir.117 Buradan şu neticelere ulaşmak 

mümkündür: Birincisi, Hucendî yukarıda karşı çıktığı fetvaya -hadisin idraki neticesinde- 

imkân tanımaktadır. İkincisi, gerek hadisle amel etmek gerekse de onunla fetva 

verebilmek için -mahiyetini açıklamadığı- bir tür ehliyete ihtiyaç bulunmaktadır. Buna 

göre ayrım gözetmeksizin taklid ve mezhep olgusunu bid‘at sayan yaklaşımında 

kaçınılmaz olarak taklide bir işlerlik alanı açmaktadır. Zira delillerle ilişki ve bu 

doğrultuda fetva vermek bir tür ehliyet gerektirmektedir. Bu ehliyetin bulunmadığı 

kimseler açısından ise taklidden başka bir çare kalmamaktadır. 

Hucendî’nin hadis ile amel eden veya fetva veren kişiden hata ihtimalini 

nefyetmesi, bu kişinin kendisine ittibânın emrolunduğu peygambere tâbi olması ve başka 

bir aracı kabul etmemesi anlamındadır. Bu anlamı itibariyle o, kişinin sorumluluğu 

açısından bir hatadan söz edilemeyeceğini kastediyor olmalıdır. Zira insan aklı eksik ve 

kusurlu olduğu gibi herkesin idrak seviyesi de eşit değildir. Belirli bir hadis üzerinde pek 

çok farklı anlama ve nispeten farklı hükümlere ulaşılabilmesi mümkündür. Bu noktada 

biri diğerine nazaran hata ihtimali barındırıyor gibi gözükse de burada netice ve mükâfat 

açısından bir hatadan söz edilemeyecektir. 

Hucendî’nin taklide dair tutumu ilk bakışta genel bir karşı çıkışı ihtiva ediyor gibi 

görünmektedir. Ancak onun, sert şekilde karşı çıktığı taklid ile nispeten mümkün ve 

zımnen de gerekli gördüğü taklid arasında ayırıma gittiği görülmektedir. Belirli bir 

kişiyi/mezhebi değiştirmeksizin ömür boyunca tüm meselelerde taklid etmek, onun bid‘at 

olarak nitelediği ve hak dairesinden çıkmak olarak tanımladığı bir tutumdur. Ancak o, 

belirli bir mezheb yahut müçtehidi tercih edip ömür boyu bu mezhebi/müçtehidi taklid 

etmeksizin, mezhepler/müçtehitler arasında sürekli bir intikal haliyle taklitte bulunmayı 

caiz görme eğilimindedir.118 Buna göre Hucendî’nin imkân sınırları içerisinde gördüğü 

veya açıkça ifade etmese de avâmdan kimseler için gerekli olabilecek olan taklid, bu 

sınırlar içerisinde kalmaktadır. Ayrıca taklid ilişkisinde sünnetin meşruiyet açısından 

                                                 
116  Enbiyâ 21/7. 
117  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 76. 
118  Buna göre Hucnedî, âmmî açısından falan mezhep/müçtehit şeklinde bir tayinde bulunmadan -sürekli 

intikal haliyle- gerçekleştirilecek olan taklidin caiz yahut vacip olarak nitelenmesini mümkün 
görmektedir. Ancak zaman zaman çeşitli nakillerle avâmı dahi taklitten uzaklaştırmaya çalıştığından 
birtakım çelişik ve karmaşık durumlara sebebiyet vermektedir. 



53 
 

denetleyici bir mekanizma olarak kullanılmasını tavsiye etmektedir. 119 Ancak onun her 

ne kadar avâmın taklidine dair böyle bir bir meşru zemin tasavvur ettiği düşünülse de 

esasen birçok noktada taklidi doğrudan yok sayan nakillerde de bulunmaktadır. Bu 

nedenle taklide bakışını kesin bir şekilde tespit etmek zor görünmektedir. Zira kimi 

zaman dinde sonradan ortaya çıkan bir bid‘at, İslâm ümmetini ifsâd eden büyük bir 

hastalık, zayıflık, ayrılık ve çatışma sebebi olarak nitelediği taklidi bütünüyle meşru 

görmeme eğilimindedir. Kimi zaman ise çeşitli alıntılarla destekleyerek ehliyeti yahut 

ilmi yetkinliği olanlarla olmayanları birbirinden ayırmakta, böylece taklid eleştirisinin ve 

delile ittibâ vurgusunun çerçevesini çizmektedir. 

Hucendî mezhep imamlarının taklid karşısındaki tutumlarını örneklendirmek için 

Ahmed b. Hanbel’e (ö. 241/855) nispet edilen bir rivayeti aktarmaktadır. Kendisi bu 

rivayeti zikretmekle yetinmiş olup dipnotta rivayette yer alan ifadenin mukallide yönelik 

bir hüküm teşkil ettiğini belirtmek dışında herhangi bir izaha ihtiyaç duymamıştır. Fakat 

Ahmed b. Hanbel’e soruyu yönelten muhatabın Ebû Dâvûd es-Sicistânî (ö. 275/889) 

oluşu, bu rivayetin -hükmün mukallide has oluşu noktasında- farklı şekillerde 

yorumlanmasını da mümkün kılmaktadır. Zira söz konusu rivayette -bağlamına dair bir 

tespitte bulunamadığımızı belirtmekle birlikte- Ahmed b. Hanbel’in muhatabın hâl ve 

durumunu gözeterek ve doğrudan hitap ederek cevap verdiği nakledilmektedir ki, en 

azından Hucendî’nin genel bakış açısı çerçevesinde Ebû Dâvûd’un mukallid olarak 

nitelenmesi mümkün değildir. Buna göre Ahmed b. Hanbel kendisine sorulan soru 

üzerine muhataba ne kendisini ne de diğer mezhep imamları ve büyük müçtehidleri taklid 

etmemesini söylemektedir.120 Ayrıca yine devamında, bir kişinin din hususunda 

başkalarını taklid edişinin onun “fıkhının zayıflığından” kaynaklandığını ifade etmesi de 

çeşitli şekillerde yorumlanmaya müsaittir. Hucendî’nin risalesini tahkik eden Selim el-

Hilâlî metinde yer alan bu ifadelerin mukallide yönelik bir hitap olduğunu, müçtehidin 

başka bir kişinin görüşüne esasen ihtiyaç duymayacağını belirtmektedir ki yukarıda ifade 

                                                 
119  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 73; Aynı 

ifadeler için bkz. İbn Teymiyye, el-Fetâvâ’l-kübrâ, II, s. 105. 
120  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 95; Ebû Dâvûd 

Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî, Mesâilü’l-imâm Ahmed rivâyetü Ebî Dâvûd es-Sicistânî, thk. 
Ebû Muâz Târık b. Avzullah, Mısır: Mektebetü İbn Teymiyye, 1420/1999, s. 369; Şevkânî, el-Kavlü’l-
müfîd, s. 60-61. Görüldüğü üzere Hucendî zaman zaman mukallidin taklidine imkân tanıyan ifadelere 
yer verse de Ahmed b. Hanbel’den nakledilen bu rivayette olduğu gibi genel yaklaşımı avâm için olsa 
dahi taklide kapıyı kapatma eğilimidir. 



54 
 

ettiğimiz gibi tahkik edilmemiş nüshada da Hucendî aynı düşünceyi yakın bir üslupla dile 

getirmektedir. Ancak Ahmed b. Hanbel’in din hususunda başkalarını taklid etmenin 

fıkhın zayıflığından kaynaklandığı tespiti içtihada ehil olmayan kişiler açısından taklidin 

imkânına ve bir nevi mecburiyetine işaret olarak yorumlanabilecektir. 

Hucendî gerek ileri sürdüğü deliller gerekse çeşitli âlimlerden yaptığı nakillerle 

taklide dair zaman zaman genel manada reddedici kimi zaman da sınırlar koyup meşru 

alan açıcı bir tavır takınsa da ilahi hitabın maksadı çerçevesinde yaptığı bir sorgulama 

kanaatimizce konuya yaklaşımını özetler niteliktedir. Buna göre o, ilahi hitabın 

Müslümanların tamamını bizzat muhatap aldığı düşüncesinden hareketle, nasların tüm 

insanların idrakine ve bu idrak çabası neticesinde elde edilen bilgi doğrultusunda ameline 

açık olduğunu belirtmektedir. Bu noktada yalnızca bir istisna olarak idrak kabiliyetinden 

yoksun olan kimseyi zikretmekte ve onu İslâm dairesi dışında değerlendirmektedir.121 

Netice itibariyle Hucendî’nin taklide yönelik itiraz ve reddiyesinin net çizgilerle 

avâm-âlim ayrımı gözetmediğini söylemek mümkündür. Belli noktalarda ehliyetli 

kişiden veya müçtehitten bahsetse de sergilenecek tutum açısından o, tek bir noktaya 

işaret etmekte ve taklidin terk edilmesini istemektedir. 

1.3.7.2. Taklid Düşüncesinde Yaşanan Değişim: Müteahhir Ulemâ Etkisi 

 

Hucendî’ye göre Müslüman toplumlarda İslâm’ın kör ve katı taklide yönelik menfi bakış 

açısı ilk dönemlerden itibaren naslar gereğince aynen benimsenmiş ve uygulanmıştır. Hz. 

Peygamber’in vefatından itibaren sahâbe asrında izlenen yol taklid yolu olmayıp delil 

arayışı ve delile ittibâ olmuştur. Hicrî birinci asır ve devamında ikinci asrın büyük bir 

kısmında bu tutum ve genel kabulde herhangi bir değişiklik yaşanmamıştır. Ancak ikinci 

asrın ikinci yarısı itibariyle önde gelen ilmi şahsiyetlerin çevresinde gözle görülür bir ilgi 

ve ilişki ağı ortaya çıkmış ve bu durum mezhepleşme sürecine götüren önemli merhaleleri 

başlatmıştır. Bununla birlikte hâlihazırda dört mezhep imamı olarak bildiğimiz büyük 

müçtehitler ve onların müçtehit talebeleri ile diğer mezhep sahibi âlimler esasen delile 

ittibâ hususunda farklı bir tavır içerisinde olmamışlardır. Onlara nispet edilerek 

nakledilen birçok rivayette yer alan ifadeler, sahih bir nas (hadis) karşısında kendi 

görüşlerinin itibara alınmamasına yönelik tutumlarını açıkça ortaya koymaktadır. 

                                                 
121  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 84. 



55 
 

Hucendî’nin İslâm’a aykırı olduğu iddiasıyla karşı çıktığı taklid düşüncesi ve 

taklid ruhu ona göre müteahhir ulema etkisiyle İslâm ümmetine yayılmış ve 

Müslümanları etkisi altında almıştır. Bu mukallidler (müteahhir âlimler) birçok eser telif 

ederek ve mezhep imamlarından nakledilen taklid karşıtı ifadeleri bir nevi ortadan 

kaldırıp dillendirmeyerek taklid ruhunun yaygınlaşmasına hizmet etmiştir. İnsanlar da bu 

kişileri hataya düşme ihtimali olmayan müctehid âlimler olarak tanımış ve görüşlerini 

kabul etmeye başlamıştır. Müteahhir dönemde söz konusu taklid yanlısı âlimler insanları 

dört mezhepten birine tâbi olmaya mecbur kılmış, bu mezhepler dışında bir başka görüş 

ile amel etmeyi onlara yasaklamıştır. Böylelikle bu imamları adeta kendisine tâbi olunan 

peygamberler haline getirmişlerdir.122 Aynı zamanda sonraki dönemlerde ortaya koyulan 

birtakım mesâil mezhebe nispet edilerek imamların görüşleri haline getirilmiş ve bu 

yönde bir telakki oluşmuştur. Hâlbuki bunların bir kısmının mezhep imamının 

görüşlerine muhalif kaldığını ifade eden Hucendî, Hanefî mezhebi içerisinde sonraki 

dönemlere ait olan, teşehhüdde işaret parmağı ile işarette bulunmanın haram olduğu 

görüşünü buna örnek olarak zikretmektedir.123 

Hucendî müteahhir dönem âlimleri vasıtasıyla İslâm’ın aslı ve esasından olmayan 

taklid ruhunun zaman içerisinde yaygınlık kazanmasını Allah’ın dinini ve şeriatını tahrif 

etmek/değiştirmek olarak nitelemekte,124 bu doğrultuda “Allah’ı bırakıp da din 

âlimlerini, rahiplerini rab edindiler…”125 âyeti çerçevesinde Fahreddin er-Râzî’nin 

değerlendirmelerini zikretmektedir. Râzî’nin Muhyissünne el-Begavî’den (ö. 516/1122) 

yaptığı nakle göre, bir grup mukallid tâbi oldukları mezhep görüşüne muhalif hükümler 

vaz‘ eden ayetler karşısında mezhep bağlılığını sürdürmekte, hatta ayetlerin zahiri ile 

amel edilebileceği düşüncesini hayretle karşılamaktadırlar. Bu tutum belli bir gruba 

mahsus olmanın ötesine geçmiş ve insanlar arasında oldukça yaygın bir hastalık halini 

                                                 
122 İfadenin orjinal hali: 
حظروا الأخذ والعمل بقول  من الأئمة الأربعة ومذاهبهم المعروفة، فبعد الإلتزام"فهم (المقلدون المتأخرون) قد ألزموا الناس تقليد واحد  

                                                                                    غيره كأنهم جعلوه نبيا مطاعا."                                                                     
123  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 60-62. 
124  Hucendî bu değerlendirmesini “حكاية الفخر الرازي في تغيير العلماء دين الله وشرعه” isimli bir başlık altında 

sunmaktadır. Bu başlık altındaki ilk cümlesi; “ وإني اذكر لك ما وقع في القرون الماضية من أمثال ما ذكرناه من التحريف
 şeklindedir. Ardından Râzî’nin mezkûr ayet çerçevesinde ilgili mütalaasını ”والتبديل والإنحراف
zikretmektedir. 

125  Tevbe 9/31. 



56 
 

almıştır.126 Buna göre Hucendî, selefin durduğu çizgiden bambaşka bir noktaya evrilen 

taklid anlayışını, İslâm ümmetinin kendisinde mevcut olan hasleti kendi eliyle 

değiştirmesi olarak görmektedir. Bu da Allah’ın emirlerini/hükümlerini değiştirmek 

suretiyle tezahür etmiştir. Ona göre bugün ümmetin içinde bulunduğu durumun ana 

sebebi budur. Müslümanlar Allah’ın emirlerine ve hükümlerine tam anlamıyla itaat 

etmediklerinden bugün ellerinde ne hilafet ne de güç ve hükümranlık kalmıştır. Neticede 

Müslümanlar kendilerinde olanı kendi elleriyle değiştirmiş, Allah da onlara lütfettiği 

nimetini ellerinden almış, (durumlarını) değiştirmiştir.127 

İlim ehlinin görüşlerine tâbi olup buna göre amel etme hususunda dikkat çekici 

bir benzetme aktaran Hucendî, nas yahut sahâbe kavlinin bulunduğu durumlarda onlara 

tutunup amel etmenin asıl olduğunu ve bunun da teyemmüme nispetle su mesabesinde 

bulunduğunu belirtmektedir. Bu benzetme aynı şekliyle İbn Kayyim tarafından da 

zikredilmektedir.128 Buna göre su hükmündeki nasların yahut sahâbe kavillerinin 

bulunmaması durumunda âlimlerin görüşlerine müracaat edilecektir ki bu da teyemmüm 

olmaktadır. Müteahhir dönemde mukallidler tarafından bu denge ve düzen bozulmuş, su 

varken teyemmüme gidilir olmuştur. Bunun bir tezahürü olarak müteahhir âlimlerin 

sözleri ve görüşleri dört büyük halife dâhil, sahâbe görüşlerinin önünde kabul edilir 

olmuştur.129 

Hucendî’ye göre müteahhir dönemde ortaya çıkmış bir anlayış benzer şekilde 

taklid algısının kökleşmesinde etkili olmuştur. Buna göre İslâm toplumunda zaman 

içerisinde yaygınlık kazanan bir düşünce ve inanışa göre, dinin asli kaynaklarından 

hükümleri doğrudan elde edecek ve böylelikle doğruyu ve doğru yolu tespit edecek 

nitelikte kimseler artık mevcut değildir. Zira bugün böyle bir işlemi gerçekleştirmek için 

gereken nitelikleri hâiz bir kimseyi bulmak oldukça güç gözükmektedir. Hucendî, bu 

                                                 
126  Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, Beyrut: Dâru 

İhyâi’t-Türâs el-Arabî, 1420/1999, XVI, s. 30-31; Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb 
muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 103; Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. 
Alî el-Kannevcî, Fethu’l-beyân fî makâsıdi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. İbrahîm el-Ensârî, Beyrut: el-
Mektebetü’l-Asriyye, 1412/1992, V, s. 285-286. 

127  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 63. “Bu böyle 
olmuştur; çünkü Allah, bir topluluğa lütfettiği nimetini, onlar kendilerini değiştirmedikçe değiştirmez 
ve Allah her şeyi işitip bilmektedir.” Enfâl 8/53. 

128  İbn Kayyim, İ’lâmü’l-muvakkı’în, II, s. 176; Füllânî, Îkâzu himemi uli’l-ebsâr, s. 160; Ebû Abdillâh 
Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, er-Risâle, Mısır: Matbaatü Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 
1358/1939, s. 599-600. 

129  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 99. 



57 
 

düşünce ve kabulü eleştirmektedir. Ona göre böyle bir algı taklid yanlısı kişiler tarafından 

yayılmıştır. Ayrıca o, müteahhir dönemde mezhep müntesibi âlimlerin taklid algısını 

kökleştirmenin yanı sıra avâmdan bir kimse için müftînin fetvasını delil yerine ikame 

ettiklerini belirtmektedir.130 Bu ifadesiyle Hucendî’nin avâm için de delile ittibâyı gerekli 

gördüğü sonucuna ulaşmak mümkündür. Zira avâm için delile ittiba yükümlülüğü söz 

konusu olmayacak olsa müftînin fetvasının delil hükmünde olmasının herhangi bir 

mahzuru da olmayacaktır. 

Hucendî, ayrıca süreç içerisinde taklid olgusunun kökleşmesiyle birtakım 

görüşlerin değişmez ve aksi ileri sürülemez dogmalar haline geldiği kanaatindedir. Bunun 

bir neticesi olarak sünnet, maslahata daha uygun bir hüküm tesis ediyor olsa da taklid 

edilen âlimlerin görüşlerinden taviz verilmeyip, sünnet terk edilir olmuştur. Bu da 

yaşanan dini hayat ile İslâm’ın aslı, esası ve kaynakları arasındaki bağın kopması 

anlamına gelmektedir. Aynı zamanda böyle bir tavır, Allah’ın emrine karşı gelme anlamı 

ihtiva ediyor olmakla birlikte şirke düşme riskini de taşımaktadır. Zira din hakkında gerek 

itikadî gerekse amelî hükümler hususunda yegâne kaynak naslardır. Bu noktada asli 

kaynakları aradan çıkarıp beşer sözünü itibara almak, hükümranlıkta Allah’a ortaklar 

edinmek anlamı taşımaktadır.131 

1.4. Değerlendirme 

1.4.1. Risalenin Telifi ve Muhatap Kitlenin Konumu 

 

Hucendî’nin çalışmamıza konu olan risalesinin mahiyetini ve bu eserde dile getirmiş 

olduğu düşüncelerinin maksadını daha iyi anlayabilmek için mezkûr risaleyi kaleme alma 

gerekçesi üzerinde durmak gerekmektedir. Zira eserin telif gerekçesi Hucendî’ye 

yöneltilen bir sorudur. Dolayısıyla söz konusu sorunun sahipleri hakkında bilgi sahibi 

olmak Hucendî’nin risalesinde aktardığı mezhep ve taklid düşüncesinin mahiyetine dair 

sağlıklı bir fikir sunacaktır. 

Hucendî kendisine ulaştırılan sorunun sahiplerini aydın (mütenevviru’l-efkâr) 

kimseler olarak nitelemektedir. Bu niteleme, Bûtî’nin Hucendî’ye yönelttiği -taklidi 

mutlak olarak reddedip Müslümanların tamamını içtihada davet ettiği şeklindeki- 

                                                 
130  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 102. 
131  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 100-101. 



58 
 

eleştirisi açısından önemlidir. Zira bu durumda risalenin muhatap kitlesine hitap ettiği, 

dolayısıyla Müslümanların tamamını değil de ilim ve kültür açısından belirli seviyedeki 

kimselerin delillerle doğrudan muhatap olup ilişki kurmaya davet edildiği şeklinde bir 

karşı iddia mümkün olabilmektedir. 

Hucendî’nin maksadı gerçekten de belirli seviyedeki kimseleri içtihada davet 

etmek olsa da bu kimselerin sorularına cevaben yazmış olduğu çalışmamıza konu olan 

eserinin Elbânî’nin öğrencisi el-Abbâsî tarafından birçok kez yeniden basıma hazırlanıp 

Müslümanların tamamının istifadesine sunulması ve bu yapılırken -metnin içeriğinde 

avâm-ulemâ ayrımı yapılmadan- açıklayıcı herhangi bir not yahut bilgilendirmenin 

koyulmaması, üstelik bu yeniden basımların bir kısmının mezhep ve taklid görüşleri 

üzerinden selefiyyenin eleştirildiği birtakım eserlere karşı reddiye maksadı taşıması 

Hucendî’nin eserinin -eğer varsa- muhatap kitlesiyle sınırlı tutulmak istenmediğini 

göstermektedir. 

Konuyu Hucendî’nin içtihat davetinin genel olmadığı, belirli bir kültür 

seviyesindeki kimselerin kastedildiği iddiası çerçevesinde ele aldığımızda, burada bir 

hususa dikkat çekmek faydalı olacaktır. Bu husus Hucendî’nin kendisine iletilen sorunun 

sahiplerini tavsif ederken mütenevviru’l-efkâr ifadesini kullanmasıdır. Bu noktada aydın 

vb. kavramlarla karşılayabileceğimiz bu niteleme ile kastedilen kimselerin sahip 

oldukları hususiyetlerin fıkıh ilmi açısından içtihat ehliyeti noktasında muteber olup 

olmadığının tespitine ihtiyaç bulunmaktadır. Bunu tespit edebilmek için ise “aydın” 

kimse ile kastedilen niteliklerin esasen müellif tarafından izah edilmesi elzem 

görünmektedir. Zira hemen her alanda akla dayalı eleştirel düşünceyi temel alan, daha 

çok seküler bir bilgi alanını temsil eden ve esasen modernizm etkisiyle şekillenmiş olan 

münevver/mütenevvir132 kavramı fıkha oldukça yabancı olmasının yanı sıra içtihat 

ehliyetinin mevcudiyetine dair herhangi bir içeriğe sahip de değildir. Dolayısıyla 

mütenevvir ifadesiyle fıkıhta muteber belirli bir ilim ve kültür seviyesinin kastedilmiş 

olması murad edilen maksadı beyan açısından yeterli olmamaktadır. Bu noktada tabii 

olarak Bûtî’nin eleştiri ve itirazları haklı görünmektedir. 

                                                 
132  Münevver/aydın kavramının kökeninin ve gelişiminin Osmanlı ve Türkiye Cumhuriyeti özelinde ele 

alındığı bir çalışma için bkz. Hüseyin Hilmi Aladağ, “Türk Medeniyetinde ve Batı Sivilizasyonunda 
‘Aydın’”, Türk Dünyası Araştırmaları 127/251 (2021): 333-345. 



59 
 

Hucendî’nin fıkıh ilmi ve kültürüne uzak kavramları böylesine muğlak bir şekilde 

kullanması kendisine yöneltilen veya yöneltilebilecek eleştirilere kapı aralamaktadır.133 

Onun mezkûr sorunun sahiplerini eğitimli, kültürlü ve şer‘î kaynaklara nüfûz edebilen 

kimseler134 olarak görmesi durumunda bunu en azından “ehl-i ilimden bir grup” yahut 

“bir grup âlim” şeklinde ifade etmesi okuyucuya bir anlayış ve hoşgörü payı 

sağlayacaktır. Kaldı ki şer‘î ilimlerde ve daha özel olarak fıkıh ilminde yetkin olan bir 

kimsenin mezhep mensubiyetine dair böylesine bir soru sormaya ihtiyaç duyması pek de 

olası görünmemektedir. 

1.4.2. Risalenin Muhatap Kitlesini Aşan Mezhep ve Taklid Karşıtlığı 

 

Hucendî’nin maksadının Müslümanların tamamını içtihada davet etmek olmadığı, 

Kur’an ve sünnete yönelik çağrının içtihat kabiliyetini ve asgari düzeyde ittibâ seviyesini 

gerektirdiği kabul edilse dahi risalenin bütünü göz önünde bulundurulduğunda eserin 

muhatap kitlesini aşan bir mezhep ve taklid karşıtlığı kendisini fazlasıyla 

hissettirmektedir. 

Hucendî’nin mezhep ve taklid karşıtı söylemiyle ittibâ ilişkisi çerçevesinde 

delillerle belli düzeyde muhatap olup bunların kuvvetli ve zayıfını, sıhhat ve butlânını 

tespit edebilen kimseleri mezhep oluşumundan ve taklid ilişkisinden uzaklaştırmayı 

hedeflediği düşünüldüğünde takip ettiği yöntem kendi içerisinde tutarlı görünebilir. 

Ancak onun içtihat davetini yahut delillerle doğrudan ilişki kurulmasını kendince ehil 

gördüğü kimselere nispet etmesi ve bunu desteklemesi apayrı bir meseledir. Bu noktada 

önemli bir soru gündeme gelmelidir. Hucendî’nin söz konusu nitelikteki kimseleri 

içtihada ve delillerle doğrudan ilişki kurmaya davet ederken asırlardır İslâm ümmetinin 

sürdüregeldiği ve fıkhın köklü yapısını temsil eden mezhep/ekol anlayışına kökten karşı 

çıkıp bid‘at kabul etmesi nasıl izah edilmelidir? Mezheplerle herhangi bir şekilde bağlılık 

ilişkisi içerisinde olan Müslümanların ehl-i kitaba benzetilmeleri yahut çeşitli amelleri 

                                                 
133  Aynı zamanda bu tutumu, ıslahatçı selefiyye düşüncesine müntesip kimselerin din dilini insanların aşina 

oldukları bir seviyeye ve hatta gündelik konuşma düzeyine indirme gayretleriyle ilişkilendirmek 
mümkündür. 

134  İslâm’a yeni girecek kimseleri şer‘î ilimlere ve özellikle fıkıh sahasına nüfuz edip içtihat edebilecek 
yahut fıkhî görüşlerin mahiyetine ve kuvvet derecesine vakıf olabilecek kişiler olarak değerlendirmenin 
tutarlılığı ayrıca tartışmaya açıktır. 



60 
 

gereği küfür ve şirkle itham edilmelerinin maksadı nedir? Bu yaklaşım tutarlı, insaflı ve 

ilmi bir bakış açısını yansıtmamaktadır. 

Bu sorulara çeşitli yorumlarla cevaplar oluşturmak mümkün olsa da ifade etmek 

gerekir ki Hucendî’nin -muhtemelen- yaşadığı dönemin de etkisiyle mezhep oluşumuna 

ve taklid anlayışına karşı oluşturduğu menfi bakış açısı eserine fazlasıyla yansımış, 

üstelik önemli birçok husus birbirinden ayrılmadan belli bir yaklaşıma kurban gitmiştir. 

Zira -İslâm coğrafyasında- 19. ve 20. yüzyıllarda şahit olunan aklî/fikrî durgunluğu yahut 

ekonomik, siyasi, askeri vb. birçok yönden var olan geri kalmışlığı Müslümanların ameli 

hükümlerinin söz konusu edildiği fıkıh ilminde bilgi, birikim ve delil muhakemesinden 

yoksun kimselerin yükümlülüğünü ifade eden bir kavrama izafe etmek tutarlı 

görünmemektedir. Bunun yerine şahısları nispetsiz ve orantısız yüceltici tutumları 

eleştirmek ve reddetmek, taklid ile taassubu, mezhepler ile taassup kaynaklı, şer‘î ve ilmi 

gerekliliklerden uzak mezhepçiliği/hizipçiliği birbirinden ayırarak kabul yahut ret konusu 

yapmak daha yerinde bir tavırdır. Böylelikle tartışma konusu edilebilecek veya edilmesi 

gereken meselelere mümkün olduğunca harici hususların karışması engellenecektir. 

1.4.3. Mezheplerin Teşekkülüne ve Mezhep Bağlılığına Etki Eden Etmenler 

 

Hucendî, genel olarak mezheplerin mahiyetinden ortaya çıkışı, yaygınlık kazanması ve 

gördüğü işlev ve misyona kadar hemen her noktada keskin bir eleştiri ve ret tavrı ortaya 

koymaktadır. Örneğin mezheplerin teşekkülüne dair bir ifadesinde, hadis rivayetlerinin 

bir kısmının alınıp bir kısmının terk edilmesinin mezhep oluşumlarında etken olduğunu 

ifade etmesi, esasen mezheplerin sünnet nasları ile kurulacak ilişkide hatalı bir hareket 

noktasından kaynakladığını imâ etmektedir. Ayrıca mezheplerin yaygınlaşması ve etki 

alanlarını genişletmesini siyasetle ilişkilendirmesi ve iktidar sahiplerinin siyasetlerinin 

oyuncakları haline gelen mezheplere herhangi bir meşru zemin bırakmaması da onun bu 

tavrına dair bir diğer örnektir. Yine mezheplerin ortaya çıkışını, yaygınlık kazanmasını 

ve İslâm toplumunda revaç bulmasını İslâm dinine düşmanlık besleyenlerin gayretlerinin 

bir neticesi olarak görmesi de bu bakış açısının bir neticesi olmalıdır. Hucendî’nin 

mezheplerin ortaya çıkışını ve hüsn-i kabul görerek asırlar boyu uygulamada kalmasını 

İslâm toplumunun kendi iç dinamiklerinden bağımsız böylesine menfi yönden tasavvur 

etmesi kişisel bilgi, birikim ve anlayışın ötesinde yaşadığı dönemde revaçta olan gelenek 



61 
 

sorgulaması ve özellikle mezhep olgusuna dair dile getirilen eleştirilerle çokça ilgili 

olmalıdır. 

Hucendî’nin böylesine keskin ve katı mezhep karşıtlığı mevcutken ve Müslüman 

bir kimsenin belirli bir mezhebi iltizam etmesini meşru görmezken mezhepler yahut 

müçtehitler arası sürekli bir intikal haliyle (belirli bir mezhebi/müçtehidi iltizam 

etmeksizin) taklid ilişkisi içerisinde bulunmaya imkân tanıması karmaşık bir tasavvurdur. 

Bu karmaşayı Hucendî’nin yaşadığı dönemin etkisi ile asırlardır süregelen gelenek 

vakıasının çatışması olarak görmek mümkündür. Yaşadığı dönemdeki gelenek 

sorgulaması kişisel mezhep anlayışını tesis etmesinde etkili olsa da esasında İslâm 

toplumunda fıkıh faaliyeti çerçevesinde asırlardır süregelen içtihat-taklid-mezhep 

ilişkisinin temsil ettiği bir vakıa bulunmaktadır. Hucendî’ye göre taklid her ne kadar 

mezmûm olsa da söz konusu ikilemde kaçınılmaz bir taklid ilişkisi var olacağından 

aslında bunun zeminini yine mezhepler oluşturacaktır. Binaenaleyh o, mezhepleri bid‘at 

kabul etse de belirli bir mezhep/müçtehit taklid edilmediği müddetçe selefin metodu takip 

edilerek delile bakan yön her zaman korunmuş olacaktır. 

Netice itibariyle Hucendî’nin bid‘at olan mezheplerin yerine konulacak herhangi 

bir çözüm önerisi bulunmadığından mezhepler bir yandan reddedilirken bir yandan 

istifade konusu olmakta, dolayısıyla ikilemden çıkılamamaktadır. 

1.4.4. Hucendî’nin Nakillerinde/Referanslarında Takip Ettiği Metot 

 

Hucendî eserinde düşüncelerini aktarırken birçok kaynaktan istifade etmiştir. Kullanmış 

olduğu bu kaynakların büyük bir kısmı selefî anlayışın takipçilerine aittir. Burada 

üzerinde durulması gereken en önemli husus müellifin mezhep ve taklid konusunda söz 

konusu referanslarla ortak bir kanaate sahip olup olmadığı yahut ortak kanaatlerinin 

mahiyetidir. Bu noktada Hucendî’nin kendilerinden nakillerde bulunduğu kaynaklara ve 

bu nakillerde takip ettiği metoda ilişkin şu değerlendirmelerde bulunmak mümkündür: 

Hucendî’nin risalesi, taklid ilişkisi çerçevesinde mezheplerin durumunu ve konumunu 

sistematik bir şekilde ele alan bir eser hüviyetinde değildir. Bu nedenle sistematik 

işlemeyen konu akışı arasında yeri geldikçe İbn Teymiyye, İbn Kayyim ve Dihlevî gibi 

birçok âlime atıfta bulunarak ve mezkûr zatların da kendisiyle aynı kanaatte olduklarını 

beyan ederek düşüncesini desteklemeyi amaçlamaktadır. Öyle ki eserin büyük bir 



62 
 

kısmının söz konusu âlimlerin metinlerinden doğrudan yapılmış alıntılardan müteşekkil 

olduğunu söylememiz yanlış olmayacaktır. 

Hucendî’nin kaynak kullanımında titiz bir tutum sergilediğini söylemek zordur. 

Onun kullandığı kaynaklardan yaptığı alıntılar kendi düşüncelerini çeşitli yönleriyle 

destekliyor olsa da esasen alıntı sahibi âlimlerin düşüncelerini tam anlamıyla yansıttığını 

ifade etmek zordur. Bunun en belirgin örneği müellifin çeşitli konularda kişisel 

görüşlerini ortaya koyarken birçok âlimi referans gösterdikten sonra söz konusu âlimlerin 

tek bir konuya ilişkin yaklaşımlarını özetleyen ifadelerin bir kısmını aktarıp bir kısmını 

görmezden gelmesidir. Bu noktada Hucendî’nin kişisel görüşlerini destekleme gayesiyle 

birçok kaynaktan beslendiği ve kaynak okumalarını da bu doğrultuda gerçekleştirdiği 

kanaatine ulaşmak mümkündür. Böylesi bir tavrın ilmi olarak nitelenmesi ise mümkün 

görünmemektedir. 

1.4.5. Nasların Teâruzu Durumunda Takınılacak Tavır 

 

Hucendî’ye göre birtakım meseleler hakkında Hz. Peygamber’den nakledilen ve 

hangisinin önce hangisinin sonra varid olduğuna dair bilgi sahibi olunmayan rivayetler 

söz konusu olduğunda yapılması gereken, herhangi bir tercihte bulunmaksızın kimi 

zaman rivayetlerden birisiyle, kimi zaman da bir diğeriyle amel etmektedir. Ancak bu 

şekilde Hz. Peygamber’e tam anlamıyla ittibâ sağlanmış olacaktır.135 Hucendî risalesinde 

zikri geçen meseleyi tasvir ederken bir “teâruz”136 nitelemesinde bulunmasa da kastettiği 

mana bu olmalıdır. Aksi halde imkân tanımadığı naslar arası tercih işlemini dile 

getirmesinin bir manası olmayacaktır. Zira bir teâruz durumu söz konusu olmaksızın 

naslar arasında tercihte bulunmanın hiçbir anlamı yoktur. 

Hucendî ye göre herhangi bir meselede hadislerin teâruz etmesi durumunda naslar 

arasında bir tercih imkânı bulunmamaktadır. Bu bakımdan o, tercih yapıldığı takdirde 

arka plana itilen hadisin reddedilmiş olacağı kabulünden hareket etmekte, bu tavrı Hz. 

Peygamber’den sâdır olduğu sabit olan bir haberin/hadisin reddi olarak görmekte ve 

böyle bir tavrın kişiyi hak dairesinden çıkaracak nitelikte olduğunu ifade etmektedir. 

                                                 
135  Bkz. Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 79. 
136  Teâruz: Fıkıh usulünde delillerin, fıkıhta ispat vasıtalarının çelişmesi anlamında bir terim. Detaylı bilgi 

için bkz. Özen, “Teâruz”, s. 208-211. 



63 
 

Hucendî’nin teâruz durumunda önerdiği bu usulün uygulamadaki işlevselliği ve 

verimliliği ele alınması gereken bir meseledir. Esasen bu konuda spesifik bir örneğe de 

ihtiyaç yoktur. Zira biri diğerinin hükmünü nefyeden iki farklı hadis bulunduğunda, 

bunlardan her biriyle farklı zamanlarda amel edildiği düşünüldüğünde Müslüman kişinin 

dini yaşantısında birtakım tutarsızlıkların meydana gelmesi kaçınılmazdır. Hucendî’nin 

teâruz eden rivayetlerin hangi zaman aralıklarıyla amele konu edileceğini belirtmediği de 

düşünüldüğünde Müslümanların dini yaşantılarında birtakım karışıklıkların meydana 

geleceği açıktır. Neticede nasların teâruzu durumu için böylesi bir genel kural vaz‘ etmek 

isabetli olmayacaktır. 

Hucendî’nin teâruz durumunda hiçbir şekilde tercihe imkânı tanımayıp mevcut 

rivayetlerden kimi zaman biriyle, bir başka zaman da diğeriyle amel edilmesini gerekli 

görmesi, bu meseleye ilişkin ulemanın görüşleri göz önünde bulundurulduğunda oldukça 

dikkat çekicidir. Zira İslâm âlimleri biri diğerinin hükmünü nefyeden iki delilin karşı 

karşıya gelmesi durumunda söz konusu teâruzun giderilmesinin yollarını etraflıca ele 

almışlardır. Bu yollar cem’ ve tevfik, nesh, tercih ve tesâkut şeklinde ifade edilmektedir. 

Buna göre Hucendî İslâm âlimlerinin büyük bir kısmının kabul edip benimsediği bir 

yöntemi reddetmekle kalmayıp söz konusu tavrı hak dairesinin dışına çıkmak olarak 

nitelemektedir. 

Hucendî’nin tasavvuruyla mukayesesi açısından konuya ilişkin Gazzâlî’nin (ö. 

505/1111) yaklaşımını örnek vermek faydalı olacaktır. Gazzâlî’ye göre bir meselede 

farklı hüküm içeren ve birbiriyle teâruz eden iki hadis rivayeti mevcut olduğunda bu 

rivayetlerin cem‘ edilmesi mümkün değilse yahut bir nesih ilişkisinin tespiti adına 

hangisinin önce hangisinin sonra dile getirildiği bilinemiyorsa yapılması gereken, daha 

kuvvetli olanla amel etmektir. Daha kuvvetli olanın tespiti için ise gerek metin ve senet 

gerekse harici unsurlar itibariyle birçok madde zikretmektedir.137 

Bu örnek insan aklına hitap eden İslâm şeriatının kaynakları açısından görünürde 

var olan teâruz halinin giderilmesine yönelik çabaların niteliğine dair önemli bir 

göstergedir. Zira meydana gelen teâruzun giderilmesi için olanca güç sarf edilmelidir. 

Eğer mümkünse teâruz görünümündeki naslar cem’ edilir veya vurûd tarihleri tespit 

edilebildiği takdirde nesih ilişkisine hükmedilir. Bunların yapılamadığı durumlarda söz 

                                                 
137 Detaylı bilgi için bkz. Gazzâlî, el-Müstasfâ, s. 376-378. 



64 
 

konusu rivayetlerden daha kuvvetli olan tespit edilerek bir tercihte bulunulur ve bu 

doğrultuda amel edilir. Gazzâlî’nin dile getirdiği bu tasarrufların dışında her iki delille 

amelin terk edileceği (tesâkut) de ifade edilmiştir. Özellikle bu son tavır, naslardan birini 

tercih edip diğer(ler)ini geri planda tutmayı hak dairesi dışında kalmak olarak gören 

Hucendî tarafından hiçbir surette kabul görmeyecektir. Anlaşılan o ki Hucendî’ye göre 

bir meselede birden çok rivayetin bulunması durumunda doğru hükme ulaşmak için nesih 

ilişkisinin tespiti dışında akla en ufak bir rol tanınmamalıdır. Öyle ki Hucendî teâruz 

durumunda naslar arasında tercihte bulunmayı keyfi bir tasarruf olarak görme 

eğilimindedir. Gerek söz konusu meseleyi tasvir ederken sarf ettiği ifadelerinden gerekse 

eserin tamamında takındığı tavırdan hareketle müellifin, naslar karşısında beşerin aklî 

tasarrufu söz konusu olduğunda buna meşruiyet atfetmeme yönünde bir yaklaşım 

sergilediğini söylemek mümkündür. 

Netice itibariyle Hucendî, bir meselede mevcut olan birçok hadis rivayetinden her 

biriyle farklı zaman dilimlerinde amel edilmesini gerekli görerek ve bu teâruz durumunda 

hiçbir surette tercihe imkân tanımayarak âlimlerin çoğunluğuna muhalif kalmaktadır. 

1.4.6. Belirli Bir Mezhebi Ömür Boyu Taklid Etmenin Hükmü 

 

Hucendî’ye göre belirli bir mezhebi ömür boyu değiştirmeksizin taklid etmek selefin 

uygulamalarına aykırı olduğu gibi bu tutum mezhep imamlarını peygamber konumuna 

yüceltmek anlamına gelmektedir. Aynı zamanda o belirli bir mezhebi ömür boyu iltizam 

etmeyi, Allah ve resulünün emretmediği (îcâb) bir şeyi emretmek/gerekli kılmak olarak 

telakki etmektedir. Oldukça sert bir yaklaşımla reddettiği bu tavır karşısına kendi bakış 

açısıyla -ve kanaatimizce- özgün bir yaklaşımla çözüm önerisi sunmaktadır. Bu öneri ise, 

mukallidin belirli bir mezhebi ömür boyu iltizam etmeyip, sahâbe asrından itibaren ilk 

dönemlerde uygulandığı gibi zaman zaman bir müçtehidi/bir mezhebi başka zaman da bir 

diğerini/diğer mezhebi taklid etmesidir. Burada dikkat edilmesi gereken ve özgün olarak 

nitelediğimiz nokta taklid edilen yahut kendisine tâbi olunan müçtehidin/mezhebin 

sürekli bir intikal haliyle değiştirilmesi önerisidir. Sürekli intikal halini öngören Hucendî, 

bu intikalin süresi açısından herhangi bir tespitte bulunmamaktadır. Buna göre mezhepten 

mezhebe yahut müçtehitten müçtehide intikal edecek olan mukallid için her bir amelden 

sonra mı yoksa belirli zaman aralıklarıyla mı bunun gerçekleştirileceğine dair bir kural 



65 
 

bulunmamaktadır. Müellifin bunu kişinin tasarrufuna bıraktığı şeklinde bir yorumda 

bulunmak mümkündür. 

Hucendî’nin özgün olarak nitelediğimiz sürekli bir intikal halini öngören mezkûr 

daveti, intikali gerekli görmesi açısından eleştiriye açıktır. Zira tespit edebildiğimiz 

kadarıyla belirli bir mezhebe bağlanmanın hükmü meselesinde dile getirilen görüşler 

arasında böyle bir yaklaşım mevcut değildir. Bu görüşleri; belirli bir mezhebe 

bağlanmanın gerekli (vacip) oluşu ve bir diğer yaklaşım olarak bunun gerekli olmayıp 

caiz oluşu şeklinde özetlemek mümkündür.138 

Belirli bir mezhebe bağlanmayı vacip gören yaklaşım bir kenara bırakıldığında, 

bunun caiz olduğu kanaatinde olanlar sürekli bir intikal halini gerekli görmemektedir. 

Esasında Hucendî’nin Allah ve resulünün emretmediği bir şeyi gerekli kılmak (îcâb) 

olarak nitelediği belirli bir mezhebi ömür boyu iltizam etme tutumu ile kendisinin 

mezhepler yahut müçtehitler arasında sürekli intikal halini gerekli gören yaklaşımı 

arasında “bir gereklilik (vacip) ihdas etme” açısından herhangi bir fark bulunmamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
138  Bkz. Ferhat Koca, “Mezhep”, DİA, XXIX, s. 541; Hayreddin Karaman, İslam Hukukunda İctihad, 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015, s. 216-218. 



66 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

MUHAMMED SAÎD RAMAZÂN EL-BÛTÎ’NİN MEZHEP 

DÜŞÜNCESİ VE TAKLİD ANLAYIŞI 

 

Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, İslâmî ilimlere dair birçok eser kaleme almış çok 

yönlü bir âlimdir. Hakkında yapılmış çeşitli akademik çalışmalar bulunmaktadır. Bu 

çalışmalar, onun ilmi birikimini ve muhtelif meselelere dair yaklaşımını tahlil etmektedir. 

Söz konusu çalışmaların bir kısmında, tezimizin konusunu oluşturan taklid mevzusuna 

dair Bûtî’nin yaklaşımı ve değerlendirmeleri genel hatlarıyla yer almaktadır.139 Ancak biz 

tezimizde, Bûtî’nin fıkıh mezhepleri ekseninde taklid konusunu merkeze alarak telif ettiği 

reddiye niteliğindeki eserini odak noktamıza koyarak, onun taklid düşüncesinin 

mahiyetini detaylıca ele almayı hedeflemekteyiz. 

Çalışmanın bu bölümünde, öncelikle M. Saîd el-Bûtî’nin hayatı ve eserlerine 

kısaca değinilecektir. Daha sonra Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye: Ahtaru bida tüheddidü’ş-

şerîate’l-İslâmiyye isimli eseri hakkında tanıtıcı mahiyette bilgiler verilecek, sonrasında 

ise tanıtımı yapılmış olan el-Lâ Mezhebiyye’si merkeze alınarak Bûtî’nin fıkıh 

mezheplerine bakışı ve taklid anlayışı ele alınacak, aynı zamanda Hucendî’ye yönelttiği 

eleştiriler analiz edilecektir. 

2.1. Bûtî’nin Hayatı ve el-Lâ Mezhebiyye İsimli Eseri 

2.1.1. Hayatı 

 

Tam adı Muhammed Saîd b. Ramazân b. Ömer b. Murad el-Bûtî’dir. 1929 yılında 

Türkiye’nin Irak ve Suriye sınırına yakın Celeka köyünde doğmuştur. Şırnak ilinin 

sınırları içerisinde yer alan bu köy Botan Bölgesi’ne tabi olduğundan doğduğu yere 

nispetle Bûtî olarak anılmaktadır.140 

                                                 
139  Tezimizin son safhalarına yaklaştığımız dönemde telif edilmiş olan bir makalede Bûtî’nin mezhepsizlik 

söylemine bakışı konu edilmektedir. Ferhat Akdoğan ve Mahsum Aslan tarafından kaleme alınan bu 
makalede mezhepsizlik kavramı üzerinden ele alınan konu Bûtî’nin perspektifiyle ve genel hatlarıyla 
işlenmektedir. İlgili çalışma için bkz. Ferhat Akdoğan - Mahsum Aslan, “Muhammed Said Ramazan 
el-Bûtî’nin Mezhepsizlik Söylemine Yaklaşımı”, Batman Akademi Dergisi 7/1 (Haziran 2023), s. 36-
57. 

140  Bayram Pehlivan, “Bûtî”, DİA, EK-1, s. 221; Murad Shawish, “Menhecü Muhammed Saîd Ramazân 
el-Bûtî ve ârâuhû’l-fıkhiyye”, (Doktora Tezi, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
2019), s. 1; Hişâm Uleyvân ve Fâdî el-Gavş, ed-Daʿve ve’l-cihâd ve’l-İslâmi’s-siyâsî, Beyrut: 
Merkezü’l-Hadâra li Tenmiyeti’l-Fikri’l-İslâmî, 2012, s. 15. 



67 
 

Muhammed Saîd’in isimlendirilişinden şer‘î ilimlerle olan ilişkisinin başlangıcına 

kadar pek çok hususta bilgi verebilmek için babası Molla Ramazân’a (ö. 1990) dair 

birtakım anekdotlara temas etmek gerekmektedir. Çiftçilik ile hayatlarını devam ettiren 

bir ailenin çocuğu olan baba Ramazân el-Bûtî, başlarda bu işlerde ailesine yardım 

ediyorken annesinin istek ve ısrarının da etkisiyle erken yaşlarda ilim ile meşgul olmaya 

başlamıştır. Bu yüzdendir ki o, hayatının ilerleyen dönemlerinde “Molla Ramazân” 

olarak anılır olmuştur. Muhammed Saîd el-Bûtî’nin, babasının hayatını ve onun hayatının 

kendi yaşantısı üzerindeki etkisini anlatma gayesiyle kaleme aldığı Hâzâ vâlidî isimli 

eserinde ifade ettiği üzere Molla Ramazân, yaşadığı coğrafyada bulunan birçok 

medresede eğitim görmüş ve pek çok farklı hocadan ders almıştır. Bûtî’nin bu hocalar 

içerisinden hatırlayıp zikrettiği üç isimden birisi olan Şeyh Muhammed Saîd, özellikle 

kendi isminin hikâyesi açısından özel bir öneme sahiptir. Zira baba Molla Ramazân, 

doğumu sonrası Bûtî’ye Fudayl141 ismini vermiştir. Ancak oğlunu şeyhi Muhammed 

Saîd’e götürdüğünde, şeyhinin çocuğa kendi ismini vermesi hususunda istek ve ısrarı ile 

karşılaşınca gönlündeki isim ile şeyhinin arzusunu birlikte gerçekleştirmek istemiş, her 

iki isim ile oğlunu isimlendirmiştir.142 

Hayatının ilk dört yılını doğduğu köy olan Celaka’da geçiren Bûtî, daha sonra 

ailesiyle birlikte Suriye’ye, Şam yolculuğuna çıkmıştır. Suriye’ye gelip yerleştiklerinde 

aynı zamanda resmi sicillere de kayıt olup Suriye vatandaşı olmuşlardır. Bûtî’nin 

Muhammed Saîd ismiyle meşhur olması ve diğer ismi olan Fudayl yerine bu isimle tanınır 

oluşunda sicillere geçen bu yöndeki kaydın büyük etkisi bulunmaktadır.143 

Baba Molla Ramazân’nın İslâmî ilimlere yönelişi ve bu yönde derin gayreti, 

ilerleyen dönemlerde oğlunun eğitiminde ve ilmi gelişiminde önemli bir etken olmuştur. 

Molla Ramazân, Suriye’ye yerleştikleri ilk dönemlerde bazı ticari işler yürütürken aynı 

zamanda kendisinden ders almaya gelen öğrencilere İslâmî ilimlere dair eğitimler 

vermiştir. Bu süreçte oğlunu iyi bir eğitim alması için özel bir okula göndermiştir. Bir 

                                                 
141  Bûtî, babasının kendisine Fudayl ismini vermesinin gerekçesine de değinmektedir. Buna göre Molla 

Ramazân, Fudayl b. İyâz’a olan muhabbetinden ötürü teberrüken oğluna bu ismi vermeyi uygun 
görmüştür. Bkz. Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, Şahsiyyât istevkafetnî, Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1999, 
s. 19. 

142  Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, Hâzâ vâlidî, Dımaşk: Dâru’l-Fikr, t.y., s. 23; a.mlf., Şahsiyyât 
istevkafetnî, s. 19. 

143  Shawish, “Menhecü Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî ve ârâuhû’l-fıkhiyye”, s. 3; Abdulhadi 
Timurtaş, “Muhammed Said Ramazan el-Bûtî ve Edebi Kişiliği”, Uluslararası Şırnak ve Çevresi 
Sempozyumu, ed. Mehmet Nesim Doru, Ankara: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 2010, s. 676. 



68 
 

müddet sonra bir camide imam olarak görev almasıyla birlikte, oğlu ile olan mesaisini 

daha da artırmış ve onunla daha yakından ilgilenme fırsatı bulmuştur. M. Saîd el-Bûtî 

için babası Molla Ramazân’ı, İslâmî ilimlere dair ders aldığı ilk şeyhi/hocası olarak 

nitelemek mümkündür. İlerleyen süreçte Molla Ramazân eğitimine devam etmesi 

amacıyla oğlunu, Şam’da çeşitli vesilelerle tanıdığı Hasan Habenneke el-Meydânî’nin (ö. 

1978) müderrisliğini yaptığı bir medreseye göndermiştir. Başlangıçta bu medreseye 

oğlunu gönderme hususunda tereddüt gösteren Molla Ramazân, Hasan Habenneke el-

Meydânî’nin öğrencilerinden Şeyh Mahmûd el-Mardînî ile bu hususu istişare edince 

tereddütlerinin büyük bir bölümü zail olmuştur. Bûtî, bu medresede eğitim aldığı seneleri, 

ilmi hayatının temellerinin atıldığı seneler olarak nitelendirmektedir. Yine o, bu 

medresede pek çok hocadan ilim tahsil ettiğini belirtmekle birlikte, en çok istifade ettiği 

kişilerin babası Molla Ramazân ve Şeyh Hasan Habenneke olduğunu ifade etmektedir.144 

Babasının M. Saîd el-Bûtî üzerindeki etkisi çok yönlüdür. Molla Ramazân’ın 

evlatlarına ve bilhassa tek erkek çocuğu olan M. Saîd el-Bûtî’ye gösterdiği ihtimam, 

Bûtî’nin de bu ihtimama müspet yönde sergilediği tavır hayatının her noktasında 

kendisini göstermiştir. 1990 yılında, yaklaşık 102 yaşında vefat eden, uzun ve bereketli 

bir ömür sürmüş olan Molla Ramazân’ın, oğlu Bûtî’nin yaşantısına önemli etkilerinden 

birisi de oğlunun evliliğe isteksiz olmasına rağmen, onu erken yaşta evliliğe teşvik ederek 

ikna etmesi ve evlendirmesidir.145 Böylelikle on sekiz yaşında evlenen Bûtî bu 

evliliğinden dört çocuk sahibi olmuştur. 

Şeyh Hasan Habenneke’nin müderrisliğini yaptığı medresede eğitiminin sona 

ermesinin ardından Ezher Üniversitesi Şeriat Fakültesi’nde üniversite eğitimini 

tamamlayan M. Saîd el-Bûtî, Şam’a dönmüş ve Milli Eğitim Bakanlığı bünyesinde 

yaklaşık üç sene öğretmenlik yapmış, daha sonra Dımaşk Üniversitesi Şeriat 

Fakültesi’nde asistanlık görevini yürütmüştür. Yine bu süre zarfında Ezher Üniversitesi 

Şeriat Fakültesi’nde doktora eğitimini sürdürmüş, 1961 yılında Davâbitü’l-maslaha fi’ş-

şerîati’l-İslâmiyye isimli teziyle doktorasını tamamlamıştır. Sonrasında Dımaşk 

Üniversitesi Şeriat Fakültesi’nde dersler vermiş olup, beraberinde dekanlık dahil olmak 

                                                 
144  Bûtî, Hâzâ vâlidî, s. 58-62. 
145  Bûtî, Hâzâ vâlidî, s. 61-62; Andreas Christmann, “Müslüman Alim ve Dini Lider: Şeyh Muhammed 

Said Ramazan el-Butî”, çev. Muammer İskenderoğlu, Usul Dergisi 2/2 (2004), 132. 



69 
 

üzere birçok vazifeyi de yürütmüştür.146 Bûtî, tüm bu ilmi ve akademik mesaisinin yanı 

sıra irşad ve vaaz faaliyetlerinden de geri durmamıştır. 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî, 21 Mart 2013 tarihinde Şam’da Îmân Câmii’nde verdiği 

bir ders esnasında suikaste uğramış, torunu ve ders verdiği diğer öğrencileriyle birlikte 

hayatını kaybetmiştir. Vefat ettiğinde 84 yaşında olan Bûtî, Şam’da bulunan Selâhaddîn-

i Eyyûbî Türbesi’nin yanına defnedilmiştir.147 

İslâmî ilimlerin çeşitli alanlarında pek çok eser kaleme almış olan Bûtî’nin 

eserlerinin her birini burada zikretmek ve kısa da olsa tanıtmak çalışmamızın hacmini 

artıracağından yalnızca fıkıh/İslâm hukuku alanındaki eserlerini zikretmekle 

yetineceğiz.148 Bûtî’nin fıkıh/İslâm hukuku alanındaki eserleri şu şekildedir: 

Davâbitü’l-maslaha fi’ş-şerîati’l-İslâmiyye, el-Lâ mezhebiyye: Ahtaru bid’a 

tüheddidü’ş-şerîate’l-İslâmiyye, Mebâhisü’l-Kitâb ve’s-Sünne min ilmi’l-usûl, Kadâyâ 

fıkhiyye muâsıra, Muhâdarât fi’l-fıkhi’l-mukâren, İşkâliyyetü tecdîdi usûli’l-fıkh, 

Meşûrât ictimâiyye, es-Sebîlü’l-vahîd fî zahmeti’l-ahdâsi’l-câriye alâ hâmişi’n-nekbe, 

Muâlecetü’d-dehîn beyne’l-etıbbâ ve’l-müşerriîn, et-Tasvîr beyne hâceti’l-asr ve 

davâbiti’ş-şerîa, el-Mer’e beyne tuğyâni’n-nizâmi’l-garbiyyi ve letâifi’t-teşrîi’r-Rabbânî, 

Maa’n-nâs: Meşûrât ve fetâvâ, Mes’eletü tahdîdi’n-nesl vikâyeten ve ilâcen, el-Cihâd 

fi’l-İslâm: Keyfe nefhemühû ve keyfe nümârisühû, el-Mezhebü’l-iktisâdî beyne’ş-şuyûiyye 

ve’l-İslâm, es-Selefiyye: Merhaletün zemeniyye mübareke lâ mezhebün İslâmî. 

2.1.2. Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye İsimli Eseri 

 

Bûtî’nin tezimize kaynaklık eden bu eserinin tam ismi, el-Lâ mezhebiyye: Ahtaru bid’a 

tüheddidü’ş-şerîate’l-İslâmiyye şeklindedir. Eser, mezhepsizlik kavramını merkeze 

alarak Müslümanların İslâm şeriatıyla ilişkilerinde fıkıh mezhepleriyle kuracakları bağın 

mahiyetini analiz etmekte, mezhepsizliği oldukça tehlikeli bir bid‘at görerek kesin bir 

                                                 
146  Bûtî, Hâzâ vâlidî, s. 62-64; Pehlivan, “Bûtî”, s. 221; Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Uleyvân ve el-Gavş, 

ed-Daʿve ve’l-cihâd, s. 15-20. 
147  Pehlivan, “Bûtî”, s. 222. 
148  Eserlerinin tamamı hakkında detaylı bilgi için gerek ülkemizde gerekse yurt dışında yapılmış akademik 

çalışmalara müracaat edilebilir. Örneğin bkz. Shawish, Menhecü Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî ve 
ârâuhû’l-fıkhiyye, s. 12-18; Charif Murad, “Mefhûmu hürriyyeti’l-insân ‘inde Muhammed Saîd 
Ramazân el-Bûtî” (Doktora Tezi, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019), s. 
10-12; Mahsum Aslan, “Muhammed Said Ramazan el-Bûtî’nin İlmî Kişiliği ve Fıkıhçılığı” (Yüksek 
Lisans Tezi, Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014), s. 10-38; Uleyvân ve el-Gavş, ed-
Daʿve ve’l-cihâd ve’l-İslâmi’s-siyâsî, s. 239-270. 



70 
 

şekilde reddetmektedir. Müellif bu eserini, Muhammed Sultân el-Hucendî’nin Heli’l-

müslim mülzem bi’t-ttibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa isimli eserine 

reddiye maksadıyla kaleme almıştır.149 el-Lâ Mezhebiyye, Hucendî’nin eserini doğrudan 

muhatap almakla birlikte aynı zamanda selefî anlayışa veya Bûtî’nin ifadesiyle, 

mezhepsizlere yönelik genel bir reddiye niteliği de taşımaktadır. 

el-Lâ Mezhebiyye’nin 1969 yılında gerçekleştirilen ilk baskısının ardından birçok 

kez basımı yapılmıştır. Esere ikinci baskıyla birlikte birtakım eklemelerde bulunan 

müellif, yaptığı ilaveleri iki noktada özetlemektedir: Birincisi, ikinci baskıya özel olarak 

yazmış olduğu önsözdür. Bu önsöz, Nâsırüddin el-Elbânî (ö. 1999) ile aralarında geçen 

görüşme ve müzakerelere dair notlar ihtiva etmesiyle ayrıca önemlidir. İkincisi ise, 

Bûtî’nin ikinci baskıyla birlikte yazmış olduğu ve kitabın sonuna iliştirdiği bir ek 

kısımdır. Müellif bu ek kısmı el-Lâ Mezhebiyye isimli eserine Muhammed Îd el-Abbâsî150 

tarafından yazılmış olan el-Mezhebiyyetü’l-mutaassıbe hiye’l-bid‘a ev Bid‘atu’t-taassub 

el-mezhebî isimli reddiyeye bir cevap olarak sunmakta ve kısa değerlendirmelerde 

bulunmaktadır. Eserinin ikinci baskıya hazırlandığı ve basılmak üzere olduğu bir zaman 

zarfında söz konusu reddiyeden haberdar olduğunu aktaran Bûtî, ekte sunduğu kısa 

izahlar ve kendisine yöneltilen eleştirilere karşı dile getirdiği cevaplar dışında herhangi 

bir ilaveye ihtiyaç görmediğini özellikle vurgulamaktadır.151 

Bûtî’nin ikinci baskı için yazmış olduğu önsözde, eserin yeniden basımı hakkında 

birtakım tereddütlere sahip olduğu dikkat çekmektedir. Ancak birinci baskı sonrası 

okuyuculardan aldığı geri dönüşler, onun bu tereddütlerini gidermesinde etkili olmuştur. 

Eserin okuyucular üzerindeki etkisine dair dile getirdikleri, Bûtî’nin telif maksadına 

uygun bir neticeye ulaştığını ve bundan hoşnut olduğunu göstermektedir. Zira o, gerek 

kendisine ulaşan mektuplardan edindiği bilgiler vasıtasıyla gerekse bizzat insanlar 

                                                 
149  Bûtî taklid ve mezhep bağlılığı konusunda telifte bulunmaktan memnun olmasa da el-Lâ 

Mezhebiyye’sini yaşadığı çevrede şahit olduğu toplumsal gerçeklikten yola çıkaran telif ettiğini 
belirtmekte, Müslümanların yaşadığı kafa karışıklıklarını gidermek ve kendisince mahzurlu gördüğü 
mezhepsizliğe bir tepki olması sebebiyle Hucendî’nin risalesinin örnekliği üzerinden meseleyi ele 
aldığını belirtmektedir. Detalı bilgi için bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 34. 

150  Bûtî, esasen el-Mezhebiyyetü’l-mutaassıbe hiye’l-bid‘a ev Bid‘atu’t-taassub el-mezhebî isimli bu eserin 
Muhammed Îd el-Abbâsî’ye ait olmadığını iddia etmekte ve bu konuda kesin bilgiye sahip olduğunu 
belirtmektedir. O, eserin telifini başta Nâsırüddin el-Elbânî olmak üzere Mahmud Mehdi el-İstanbulî 
ve Hayreddin Vanlî’den oluşan üç kişilik bir heyete nispet etmektedir. Bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 
155. 

151  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 14-15, 152-153. 



71 
 

üzerinde müşahede ettiği tavır değişiklikleri vesilesiyle, dört fıkıh mezhebini taklid 

konusunda iki uç konumda bulunan kimselerin itidal çizgisine yöneldiği kanaatine 

varmaktadır. İki aşırı uçta yer alan bu tavırlardan birisi, tarafgirlik ve taassup seviyesine 

varacak derecede dört mezhep imamını taklid etmektir. Örneğin bir Şâfiînin Hanefî bir 

imamın arkasında namaz kılmaması böyledir. Bir diğer aşırı uç ise, dört mezhep imamını 

Hz. Peygamber’in şeriatına muhalefet eden, onun şeriatı bir kenara, kendi mezheplerini 

yaymak için mücadele etmiş kimseler olarak görmelerinden ötürü, dört mezhep dışında 

bir başka mezhebi taklid eden kimselerin sergilediği tutumdur.152 Bûtî’nin el-Lâ 

Mezhebiyye’nin toplumdaki yansımasına dair dile getirdikleri, yaşadığı dönemde Suriye 

Bölgesi’nde fıkıh mezhepleri ve taklid konusunda mevcut tartışmaların halk tabanındaki 

tesirlerine işaret etmesi açısından oldukça önemlidir. 

Yukarıda değindiğimiz gibi, el-Lâ Mezhebiyye’ye Muhammed Îd el-Abbâsî 

tarafından el-Mezhebiyyetü’l-mutaassıbe hiye’l-bid‘a ev Bid‘atu’t-taassub el-mezhebî 

isimli karşı bir reddiye kaleme alınmıştır.153 Eser oldukça detaylı ve kapsamlı bir şekilde 

selefî düşüncenin fıkhî mezheplere bakışını ve taklid algısını ortaya koyarken çoğunlukla 

Bûtî’yi hedef almakta, Bûtî’nin ifade ve görüşlerine sıkça atıfta bulunarak meseleleri 

işlemektedir. Bûtî’nin el-Mezhebiyyetü’l-mutaassıbe üzerindeki değerlendirmesi ise, 

eserin herhangi bir cevap yahut açıklamayı gerektirecek bir içeriğe sahip olmadığı 

yönündedir. Dahası, oldukça hararetli ve hakarete varan bir üsluba sahip olduğunu 

belirtmektedir.154 Bununla birlikte el-Lâ Mezhebiyye’nin ikinci baskısına iliştirdiği ek 

kısmında Abbâsî’nin bu reddiyesine yönelik kısa açıklamalara yer vermektedir. 

2.1.2.1.Eserin Telif Gerekçesi 

 

Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye’yi telif etme gerekçesi, yaşadığı bölgede (Suriye/Şam) karşı 

karşıya kaldığı durumlarla ve şahit olduğu olaylarla doğrudan ilişkilidir. Zira o, eserin 

telifi öncesinde böyle bir konuda eline kalem almaktan kendisini kurtaracak bir çıkış yolu 

temenni etmiş olsa da çevresinde müşahede ettiği hadiseler mezhep ve taklid konusunda 

harekete geçmeyi elzem hale getirmiş görünmektedir. Hâlbuki Bûtî’ye göre, ümmetin 

                                                 
152  Bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 9-11. 
153  Muhammed Îd el-Abbâsî eserin girişinde, Nâsırüddin el-Elbânî’ye kitabının bölümlerini sunduğunu ve 

Elbânî’nin eseri beğendiğini, içeriğe ilişkin birtakım önemli hususlara temas ettiğini aktarmaktadır. 
Bkz. Muhammed Îd el-Abbâsî, Bid'atu’t-taassub el-mezhebî, Beyrut: Dâru’l-Lu’lu’e, 2013, s. 8. 

154  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 152-153. 



72 
 

gerçek problemlerine çözüm aramak amacıyla tüm gayreti sarf etmek yerine, fıkıh 

mezhepleriyle ilişki çerçevesinde taklid konusunun ele alınması, Müslümanların karşı 

karşıya oldukları esas tehlike ve problemleri bir kenara bırakıp gerek kapsam gerekse 

ehemmiyet itibariyle çok daha basit ve yersiz bir uğraştır.155 Bûtî’nin bu yaklaşımı, söz 

konusu meseleyi apaçık/bedihi meselelerden saymasından ileri gelmektedir. Zira taklidin 

cevazı mevzusu, esasen birçok yönden âlimler arasında ittifak edilen konulardan biridir. 

Hal böyleyken bugün Müslümanların acil bir şekilde çözümüne ihtiyaç duydukları 

meselelere odaklanmak daha tutarlı ve yerinde bir tavır olacaktır.156 

Mezhepsizler olarak nitelediği kimselerin telifleri, söylemleri ve tutumları 

karşısında bunları bir kenara bırakarak, ümmetin temel problemleriyle meşgul olmanın 

imkân dahilinde olmadığına dikkat çeken Bûtî, aynı zamanda bir karşı cevap teşkil etmesi 

açısından konunun apaçık bir şekilde ele alınmasının gereklilik haline geldiğini 

belirtmektedir. Bunun yanında çok sayıda insanın, kendisinden meseleyi ele almasını ve 

etraflıca işlemesini istemesi de Bûtî’yi bu konuda telife teşvik eden önemli bir etken 

olmuştur.157 

Bûtî, eserinin birçok yerinde -birbirlerine benzer yönleri olmakla birlikte- 

kendisini bu konuda telifte bulunmaya sevk eden olaylara dair örnekler zikretmektedir. 

Bu örnekler aynı zamanda Bûtî’nin mezhepsizlik söyleminin toplumdaki yansımalarını 

ve etki boyutunu gözler önüne sermektedir. Bunlardan birisi, Şam Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi’nden bir öğrencinin kendisine yönelttiği bir soruyla ilişkilidir. İslâm’a yeni 

girmiş ve Şâfiî fıkhından küçük bir kitabı okuyarak Şâfiî mezhebine göre ibadetlerini 

                                                 
155  Bûtî, ümmetin esas problemlerine çözüm aramak için çaba sarf etmek yerine böyle bir meseleyle meşgul 

olmayı dikkat çekici bir benzetme üzerinden izah etmektedir. O, bu benzetmeyle aynı zamanda 
mezhepsizlerin tutumlarının garipliğini ve yersizliğini de ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bu 
benzetme, kan kaybetmekte olan yaralıya uygulanacak acil müdahaleyle ilişkilidir. Buna göre, kan 
kaybeden bir yaralıyı en yakın sağlık kuruluşuna yetiştirmek yerinde bir müdahaledir. Böyle bir yaralıyı 
hastaneye yetiştirmek yerine, yolunu kesip tertemiz olması amacıyla öncelikle hamama götürmeye 
kalkmak yersiz, hikmetsiz ve anlamsızdır. Anlaşılan o ki Bûtî, bu yaralıyı mezhepsiz kimselerin 
etkilerine maruz kalan Müslümanların durumuna benzetmektedir. Ortada hayati bir durum söz konusu 
iken hastane yerine hamama götürme çabası ise mezhepsizlere ait bir tutumdur. İşte bu tutuma engel 
olmak ve hastanın hayatını kurtarmak için çabalamak ise kaçınılmaz hale gelmiştir. Bûtî, bu tavrın bir 
gereği olarak el-Lâ Mezhebiyye isimli eserinin telifini gerçekleştirmiştir. Bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, 
s. 29-30. 

156  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 29-30. Bugün Müslümanların sancısını çektiği sıkıntıları üç başlıkta 
özetleyen Bûtî, mütefekkir ve müellifleri bu üç hususun halli için gayret sarf etmeye davet etmektedir. 
Bu üç husus fikirde ilhâd (İslâmî inanışın gereği olan fikrî ilke ve temellerden sapma), takip edilen 
yolda istikrarsızlık/başıboşluk ve temel ilkeden/prensipten ayrılmaktan ibarettir. 

157  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 29-32. 



73 
 

yerine getiren bu öğrenci, küçük bir kitapçıkla (“kürrâs” olarak nitelediği Hucendî’nin 

risalesini kastediyor) karşılaştığını ifade etmektedir. Bu kitapta dört mezhepten birini 

iltizâm etmenin câiz olmadığı, böyle bir tutumun kişiyi küfre götüreceği ve hükümlerin 

doğrudan kitap ve sünnetten alınmasının gerekliliğine dair ifadelerin yer aldığını belirten 

öğrenci, Kur’an’ı dosdoğru bir şekilde okumaktan dahi aciz olduğunu vurgulayarak, nasıl 

bir yol izlemesi gerektiğini sormaktadır. Bir başka örnekte ise Bûtî, mezhepsizlik 

davetçilerinin -avâm ve cahil takipçileri olarak nitelediği- birçoğunun camilerde ve 

sokaklarda her fırsatta imamlarla yahut âlimlerle İmam Şâfiî ve Ebû Hanîfe’nin içtihatları 

hakkında münakaşalara girdiklerini ifade etmektedir.158 Özellikle söz konusu tavır sahibi 

mezhepsizlerin tutumlarından sıkıntı çekmeyen ve eziyet görmeyen hiçbir mahallelinin 

kalmadığını ifade etmesi, günümüze yakın bir tarihte yaşam sürmüş olan Bûtî’nin söz 

konusu aktarımları yaşadığı dönemdeki fikri çatışma ve etkileşimin boyutlarına dair 

ipuçları sunması açısından oldukça önemlidir. 

2.1.2.2.Eserin Metodu ve Kaynakları 

 

Bûtî el-Lâ Mezhebiyye’yi, Muhammed Sultân el-Hucendî’nin Heli’l-müslim mülzem bi’t-

tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa isimli eserine reddiye maksadıyla kaleme 

alsa da bu özel maksadın ötesinde daha genel bir hedef yer almaktadır. Bu hedef ise, 

Hucendî’nin risalesi üzerinde somutlaşan mezhepsizlik iddia ve söylemine bir karşı cevap 

oluştururken, aynı zamanda toplumsal yansımasına da önemli bir tesirde bulunmaktır. 

Maksadı bu şekilde tespit ettiğimizde, eserin okuyucu kitlesinin Müslüman halkın tamamı 

olduğunu söylemek mümkün olmaktadır. Eserde, halkın tamamına hitap etme amacına 

uygun bir şekilde içerik tespiti yapılmış ve genel hatlarıyla yalın bir üslup kullanılmıştır. 

Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye’deki genel bakış açısı, Hucendî’nin şahsında/eserinde 

somutlaşan taklid karşıtı söyleme net bir karşı duruşu ihtiva etmektedir. Müellif, 

mezhepsizlik olarak nitelediği bu yaklaşımı, İslâm şeriatının maruz kaldığı en büyük 

tehlikelerden biri olarak görmektedir. Eserin içeriği, esasen teorik bir tartışma konusuyla 

ilişkili olmakla birlikte, toplum üzerindeki yansıması oldukça geniş bir etki alanına sahip 

                                                 
158  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 31, 158-159. Ayrıca Bûtî, mezhepsizlik davetçilerinin önde gelenlerinden 

birisi olarak nitelediği ve ismini zikretmediği bir kimseye işaret ederek bu kişinin, dört mezhep 
imamının içtihatlarının yer aldığı fıkıh kitaplarını “küflü kitaplar” olarak nitelediğini belirtmektedir. 
Bkz. el-Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 123. 



74 
 

olduğundan gündelik yaşamla da doğrudan ilişkilidir. Bûtî’nin eserinde kullandığı üslup 

ve zaman zaman zikrettiği örnekler, özellikle yaşadığı dönemde söz konusu meselenin 

pratik yansımalarını fazlasıyla dikkate aldığını göstermektedir. 

Müellifin konuya yaklaşımı açıklama ve tahlil etmeye yöneliktir. Bu itibarla 

muhatap kitlenin ihtiyaç ve beklentilerini karşılama iddiasına sahiptir. Bununla birlikte 

el-Lâ Mezhebiyye, taklid konusunu etraflıca ele alıp meseleyi çözümlemeyi 

hedeflememektedir. Bir başka ifadeyle el-Lâ Mezhebiyye, taklid mevzusunu müstakil 

olarak ele almak amacıyla telif edilmiş bir eser değildir. Bundan ötürü, fıkıh külliyatında 

yer alan içtihat ve taklid bahislerinin içeriklerini ve ilişkili oldukları tüm hususları 

detaylarıyla inceleyen bir içeriği bulunmamaktadır. Esasen eser, selefî yaklaşımın 

mezhepsizlik söylemini Hucendî’nin risalesini muhatap alarak eleştiri konusu yapmış ve 

içeriğini bu risalenin söylemleriyle doğru orantılı olarak tespit etmiştir. Bu tutum, aynı 

zamanda okuyucu kitlenin seviyesiyle de uyumludur. Böylelikle okuyucunun seviyesiyle 

orantılı olarak içeriğin tespit edildiği bu eserde Bûtî, az sayıda kullandığı fıkhî 

kavramların büyük çoğunluğunu açıklamaya, tanımlamaya ve izah etmeye ihtiyaç 

duymamıştır.159 Bununla birlikte meseleyi muhatabın iddiaları üzerinden ele alırken yeri 

geldikçe kullandığı referanslardan nakillerle kısa tanım ve açıklamalara da yer 

vermektedir. 

el-Lâ Mezhebiyye’nin içeriğini şu şekilde özetlemek mümkündür: Bûtî öncelikle 

mezheplilik ve mezhepsizlik kavramlarını izah etmektedir. Ardından Hucendî’nin 

eserinde dile getirdiği iddiaların ve bu çerçevede ortaya koyduğu temel görüşün bir 

özetini sunmaktadır. Sonrasında ise üzerinde herhangi bir tartışma ve ihtilafın söz konusu 

olmadığını belirttiği üç ittifak noktasını zikretmektedir ki, bu üç hususun tartışmanın 

dışında tutulması gerektiğini özellikle vurgulamaktadır. Zikrettiği üç ittifak noktasıyla 

eserin omurgasını oluşturan Bûtî, bu üç hususla ilişkili mevzulara temas etmeyerek 

konunun odağını korumaktadır. Daha sonra müellif, Hucendî’nin yeni bir iddia ortaya 

attığını belirterek bu iddiayı analiz etmektedir. Hucendî’nin söz konusu iddiasını 

kuvvetlendirmek amacıyla ileri sürdüğü delilleri tahkik eden Bûtî, onun görüşünü 

                                                 
159  Bûtî’nin daha çok pratiğe odaklanmasıyla da ilişkilendirilebilecek bu tutumu İslâm toplumunda 

asırlardır süregelen geleneğin bir neticesi olarak birçok kavramın uygulamadaki karşılığının biliniyor 
olmasıyla da gerekçelendirmek mümkündür. Bunun yanında Bûtî, özellikle eserinin başlığında 
kullandığı “mezhepsizlik” kavramıyla kastettiği manayı ise kitabının hemen girişinde kısaca izah 
etmektedir. 



75 
 

destekleme gayesiyle kendilerinden nakillerde bulunduğu âlimlerin meseleye ilişkin 

kanaatleriyle Hucendî’nin temel iddiası arasında örtüşen hiçbir yönün bulunmadığı 

hükmüne varmaktadır. Hucendî’nin delillerini tahkik ettikten sonra taklide ilişkin kendi 

bakış açısını ve taklidin hükmüne dair düşüncesini izah etmekte, ardından kendisi ile 

mezhepsizler olarak nitelediği bazı kimseler arasında geçen münakaşaya dair notlar 

aktarmaktadır.160 Son olarak Bûtî, ikinci baskıyla birlikte eserin sonuna iliştirdiği ek 

kısmında, Muhammed Îd-el-Abbâsî’ye ait olan Bid‘atu’t-taassub el-mezhebî isimli 

eserde kendisine yöneltilen eleştiri ve itirazlara karşı kısa cevaplar sunmaktadır. 

Bûtî’nin el-Lâ mezhebiyye’deki metodu, Hucendî’nin temel iddiasını tespit etmek 

ve bu iddiayı destekleyici diğer argümanları söz konusu temel iddia çerçevesinde analiz 

etmektir. Böylelikle o, Hucendî’nin delillerini ve ileri sürdüğü görüşleri ayrı ayrı 

inceleme ve tahkik etme yolunu tercih etmiştir. Bununla birlikte el-Lâ Mezhebiyye’nin 

tamamı incelendiğinde görüleceği üzere Bûtî, Hucendî’nin her bir görüşünü bahis konusu 

etmemektedir. Onun bu tavrı, eserinin omurgasını oluşturduğu ve üç ittifak noktası olarak 

nitelediği hususlarla ilişkilidir. Zira Bûtî, Hucendî’nin iddia ve görüşlerinden cevapsız 

bıraktığı veya detaylıca ele almadığı hususların tamamının, mezkûr üç ittifak noktasına 

ilişkin olduğunu belirtmektedir.161 

Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye’de kullandığı kaynaklar eserin niteliği ve telif 

maksadıyla doğrudan ilişkilidir. Reddiye niteliğindeki eserinde Bûtî, Hucendî’nin ileri 

sürdüğü delilleri tahkik etmekte ve bu delilleri çürütmek suretiyle kendi yaklaşımını 

ortaya koymaktadır. Bu itibarla, kullandığı kaynakların neredeyse tamamı, Hucendî’nin 

referanslarından oluşmaktadır. Öyle ki, Hucendî’nin nakilde bulunarak istifade ettiği 

Fahreddin er-Râzî ve İbn Haldûn gibi İslâm âlimlerinin konuya ilişkin görüşlerini ayrı 

ayrı ele almaktadır. Böylelikle Hucendî’nin söz konusu nakillerinin hakikatini ve 

tutarlılığını tespit etmeyi amaçlamıştır. Ayrıca Hucendî’nin çok sık işaret ettiği İbn 

Teymiyye ve İbn Kayyim gibi selefî simaların görüşlerine de sık sık atıfta bulunan Bûtî, 

Hucendî’ye kendi kullandığı kaynaklarla cevap vererek bir çelişki ve tutarsızlık nispet 

etmektedir. Hucendî’nin referansları dışında nakilde bulunduğu veya işaret etmekle 

                                                 
160  Bûtî, bu bölümde aktardığı münakaşada muhatabın kim olduğunu özellikte açık etmek istememektedir. 

Ancak Muhammed Îd el-Abbâsî Bid‘atu’t-taassub el-mezhebî isimli eserinde söz konusu münakaşanın 
Bûtî ile kendisi arasında gerçekleştiğini açıkça ifade etmektedir. el-Abbâsî’nin mezkûr beyanı ve 
Bûtî’ye verdiği cevabın detayları için bkz. Abbâsî, Bid‘atu’t-taassub el-mezhebî, s. 329-338. 

161  Bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 94. 



76 
 

yetindiği az sayıda kaynağa örnek olarak: Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) el-Müstasfâ’sı, 

Zehebî’nin (ö. 748/1348) Beyânü zegali’l-ilm ve’t-taleb’i, İbnü’l-İmâd’ın (1089/1679) 

Şezerâtü’z-zeheb’i, Abdullah Dirâz’ın (ö. 1958) Şâtıbî’nin el-Muvâfakat’ına yaptığı 

ta‘liki zikredilebilir. 

2.2. Bûtî’ye Göre Selef Kavramı ve Selefiyye 

 

Muhammed Said el-Bûtî Hucendî’nin risalesi özelinde selefî anlayışa reddiyede 

bulunurken yalnızca bununla yetinmemekte, diğer birçok eseriyle ve çeşitli irşad 

faaliyetleri vesilesiyle genel manada selefîliği ve özellikle Vehhâbî anlayışı hedef 

almaktadır. Bu çerçevede bir kavram ve oluşum olarak selefîliği ele aldığı es-Selefiyye 

merhaletün zemeniyye mübareke lâ mezhebün İslâmî isimli eseri ile Seyyid Hâşim er-

Rifâî’nin (ö. 2018) kaleme aldığı Nasîhatün li ihvâninâ ulemâ-i Necd adlı esere yazmış 

olduğu takdim yazısını özellikle zikretmek gerekmektedir. Zira bu eserlerde açıkça 

görüldüğü üzere Bûtî’nin Hucendî’ye yönelik eleştirisinin arka planında esasen onun 

şahsı ve eserini aşan çok daha genel bir selefiyye eleştirisi yer almaktadır. Bu nedenle, 

çalışmamızın odak noktasını oluşturan Bûtî’nin el-Lâ Mezhebiyye’sini daha iyi anlamak 

için onun selefiyye anlayışına genel hatlarıyla temas etmek faydalı olacaktır. 

2.2.1. Selef Kavramı ve Selefiyye Mezhepçiliği 

 

“Selef” kelimesi sözlük anlamı itibariyle, peşi sıra gelen zamanlardan/dönemlerden her 

biri için, bunlardan önce geleni niteleyen bir kavramdır. Bu lügavi mana süreç içerisinde 

yerini ıstılahî anlama bırakmış ve bu anlam kavramın değişmez karşılığı olarak telakki 

edilir olmuştur. Buna göre selef, hicri ilk üç asırda yaşamış olan İslâm ümmetini 

nitelemektedir ki, bu mana Hz. Peygamber’in hadislerinde ifadesini bulan en hayırlı ve 

faziletli nesillerin/asırların tespitine dayanmaktadır.162 Söz konusu ilk üç asrın sırasıyla 

en hayırlı zaman dilimleri olarak nitelenmesinin gerekçesi ise, bu devirlerde yaşam 

sürmüş olan Müslümanların vahyin aracısı olan Hz. Peygamber’e zamansal yakınlığı ve 

özellikle ilk neslin buna doğrudan şahitliğidir. Zira birinci nesli oluşturan sahâbe itikadi 

                                                 
162  Bkz. Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiu’s-sahîh (Beyrut: Dâru 

İbn Kesîr, 2002), “Şehâdât”, 9 (No. 2652);  Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, 
el-Câmiu’s-sahîh, nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Kâhire: Matbaatü Îsâ el-Bâbî el-Halebî, 1955) 
“Fezâilü's-Sahâbe”, 212. 



77 
 

ve ameli hükümleri doğrudan Hz. Peygamber’den öğrenmiş, herhangi bir şüpheye yer 

bırakmayacak şekilde dini bağlılıklarını tesis etmişlerdir. Bûtî, üçüncü asrın aynı 

zamanda önceki dönemlerde var olan temiz zihni yapı ve İslâmî fıtrat hususiyetlerinin 

ortadan kalkacağı zamanların bir habercisi olduğunu belirtmektedir. Bu dönemden sonra 

bid‘atler yaygınlaşmış, çeşitli sapkın fırkalar ortaya çıkmış ve ilk üç asrın takip ettiği 

yoldan ayrılmışlardır. Bundan sonraki her bir zaman dilimi/asır çeşitli yönleriyle bir 

öncekinden daha kötü bir duruma evrilmiştir.163 

Bûtî, selef kavramına “es-selefiyye” nitelemesiyle İslâm hukuk ve düşünce 

tarihinde mevcut olmayan bir ıstılâhî anlamın izafe edilmesini ve böylelikle bir mezhep 

telakkisinin ortaya çıkmasını hatalı bulmaktadır. Selef dahi söz konusu bu kavram ile 

İslâm toplumu içerisinde herhangi bir şekilde temayüz etmiş bir şahsiyet veya belirli bir 

kimliğin temsili, fikri yahut toplumsal bir oluşum düşüncesine ulaşmamıştır. Buna göre 

selef ile halef arasındaki etkileşim, selefin üzerinde ittifak etmiş olduğu metodun sınırları 

içerisinde -bir nevi- fikir alışverişini temsil etmelidir. Bunun ötesinde selef ve halef 

kelimeleri zamansal düzlemde önce (قبل) ve sonra (بعد) kelimelerinin ifade ettiği anlamdan 

farklı bir muhtevaya sahip değildir.164 Buna karşı selefi mezhepleştirmek çeşitli mahzurlu 

durumlara sebebiyet verebilecektir ki, selefiyye dışında diğer başka zaman dilimlerine 

mahsus birtakım mezhep oluşumlarının tezahür etmesi bu sakıncalı durumlar arasında yer 

almaktadır. Zira selef asrına matuf olarak selefiyye mezhebi ortaya çıkıyorsa hulefâ-i 

râşidîn dönemine izafe edilerek “râşidiyyîn” mezhebinin oluşumu mümkün olacaktır. 

Üstelik Hz. Peygamber’in hulefâ-i râşidîne yönelik ifadesi165 böyle bir oluşumu daha 

üstün ve haklı gösterecektir. Yine bu bakış açısının bir neticesi olarak sahâbe asrı itibara 

alınarak “sahâbiyyîn” mezhebi ortaya çıkacaktır. Bu durumda üstün ve ayrıcalıklı 

oldukları iddiasında olan selefiyye müntesiplerinin yaptıkları gibi her bir mezhep bir 

diğerini kötüleyip bid‘atçılıkla itham edecektir.166 

Bûtî, Müslümanlar açısından bir yükümlülük olarak gördüğü “selefe ittibâ” 

meselesine özellikle temas etmekte, böylelikle eleştirip karşı çıktığı selefîlik/selefçilik 

                                                 
163  Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, es-Selefiyye: Merhaletün zemeniyye mübâreke lâ mezhebün İslâmî 

(Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1998), s. 9-11. 
164  Bûtî, es-Selefiyye, s. 13-14. 
165  Bkz. Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî, es-Sünen, nşr. Şuayb el-Arnaût - 

Muhammed Kâmil Kara Belelî (Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 2009), “es-Sünne”, 6 (No. 4607). 
166  Bûtî, es-Selefiyye, s. 224-226. 



78 
 

mezhebiyle selefe ittibâ etmenin farklılığını gözler önüne sermeyi amaçlamaktadır. Buna 

göre naslara tâbi olurken istikamet üzere kalmak, selefin nasları idrak hususunda sahip 

oldukları yönteme bağlılıkla mümkün olmaktadır. Zira selefe ittibâ, yalnızca onların 

ümmetin ilk nesilleri olması hasebiyle bizatihi murad edilmemiştir. Bilakis Kur’an ve 

sünneti dosdoğru bir şekilde anlama noktasında daha yetkin ve üst konumda bulunmaları 

bunda temel etkendir. Arapça onların asli dili olduğu gibi dil hususiyetlerinde herhangi 

bir bozukluk da bulunmamaktadır. Bu sebeple nasların manalarını kuşatma noktasında en 

yetkin olanlar kendileridir. Ayrıca Hz. Peygamber’in yaşadığı döneme şahitlik etmek ve 

bu döneme yakın zaman dilimlerinde yaşamış olmak ondan nakilde bulunmak ve onun 

ifadelerini en doğru şekilde anlamak için eşsiz niteliklerdir. Bununla birlikte “selefe 

ittibâ”, onların konuştukları her bir kelimeye harfiyyen uymak yahut cüz’i bir meselede 

sahip oldukları kanaate bağlı kalmak anlamına gelmemektedir. Buna göre asıl olan takip 

edilen metottur.167 İçtihat metodu, nasların idraki ve izahı için ortaya koydukları kaideler 

selefe ittibânın tahakkuk edeceği zemini teşkil etmektedir. Söz konusu yönteme tâbi olma 

noktasında zamansal yahut mekânsal değişimin hiçbir önemi yoktur.168 Bu çerçevede, 

Hz. Peygamber’in yaşadığı döneme yakın devirlerde yaşam sürmüş olmak selef-i sâlihîn 

olarak nitelenen örnekliği oluşturmak açısından yeterli genel geçer bir meziyet 

olmamaktadır. Zira selef içerisinde dahi üzerinde ittifak edilen ve kendisine tâbi olunan 

yöntem ve metoda aykırı tavır takınan çeşitli fırkalar/gruplar ortaya çıkmıştır. Bu 

grupların da selef kavramının kapsamında yer almaları ve bu şekilde nitelenmeleri 

kendilerinin sorgusuz sualsiz takip edileceği ve İslâm ümmetine örneklik oluşturacakları 

anlamına gelmemektedir.169 

Selefiyye tabirinin geçmişteki kutlu bir zaman dilimini ihtiva ettiğini belirten 

Bûtî, buna dair zikre değer bir istidlalde bulunmaktadır. Buna göre Hz. Peygamber (s.a.v.) 

bir hadiste “en hayırlı nesiller/asırlar” nitelemesinde bulunmakta, bir başka hadiste ise 

                                                 
167  Bûtî selefin takip ettiği ilmi yöntemin bugün “usûl-i fıkıh” yahut “kavâidü tefsîri’n-nusûs” olarak 

isimlendirildiğini ifade etmektedir. Bu yöntem İslâm’ı yaşama ve gerektiği gibi tatbik etme noktasında 
belirli bir grup veya mezhebe mahsus olmayıp Müslümanların tamamına aittir. Bûtî bu izahını Arap dili 
benzetmesi üzerinden örneklendirmektedir. Buna göre şayet Arap dilinde mevcut olan çeşitli kaidelerin 
-diğerlerinden ayrı olarak- belirli bir gruba ait olduğu kabul edilebilirse benzer şekilde “usûl-i fıkıh” 
yahut “kavâidü tefsîri’n-nusûs” hakkındaki kural ve kaidelerin de müşahhas bir gruba nispet edilmesi 
ve yalızca onlarla anılması mümkün olabilecektir. Bkz. Bûtî, es-Selefiyye, s. 22. 

168  Ancak selefin zikredilen hususiyetleri sahip oldukları üstün meziyetleri göstermesi açısından yeterlidir. 
Bûtî, es-Selefiyye, s. 12-13. 

169  Bûtî, es-Selefiyye, s. 223-224. 



79 
 

geçip giden her bir zamanın bir öncesinden daha şerli olacağını ifade etmektedir.170 

Buradan hareketle hayırlılıkla nitelenen ilk üç asrın İslâm toplumunda müstakil bir grubu 

temsil etmesi, onlardan sonra gelen kimselerin de benzer şekilde şerlilik vasfı ile müstakil 

bir topluluk olarak nitelenmesi mümkündür. Öyle ki, geçip giden her bir asır bir sonrakine 

göre hayırla, bir sonrası ise öncesine göre şerle tavsif edilerek müstakil bir grubu 

oluşturacaktır ki bu durumda İslâm toplumu sayısız gruplara ayrılmış olacaktır. Hâlbuki 

Bûtî’ye göre selefiyye -Hz. Peygamber’in hayırlılıkla nitelediği ilk üç asrı kuşatan- 

zamansal olarak geçip giden bir devri ifade etmektedir ve bu itibarla bir bütün olan İslâm 

ümmetinin kutlu bir dönemini temsil etmenin ötesine geçmemektedir.171 Görülmektedir 

ki Bûtî, selefiyyeyi ümmetin bir asır/nesil üzerinden gruplaştırılması olarak görmekte ve 

bunu kabul etmemektedir. 

Bûtî’ye göre selefiyye, nasları en doğru şekilde anlama noktasında bir tür aracı 

durumunda olan selefin bu konumunu sahip oldukları nitelikleri ve takip ettikleri metodu 

göz ardı ederek itibara almak anlamı taşımaktadır. Buna bir örnek verecek olursak, 

“Muhammedîler (محمديين)” nitelemesi172 ile “Müslümanlar” ifadesi arasındaki muhteva 

farkı bulunmaktadır. “Muhammedîler (محمديين)” tabiri, Müslümanların Hz. 

Muhammed’in şahsına ve kişisel görüşlerine olan bağlılıklarını niteleyen bir kavramdır. 

Bu kavram, Müslümanların İslâm ile ilişkilerinde Hz. Peygamber’e odaklanan ve bunun 

arka planını göz ardı eden bir mahiyete sahiptir. “Müslümanlar” tabiri ise Allah’ın 

hükümranlığını ifade etmekte, aynı zamanda Hz. Peygamber aracılığıyla tebliğ olunan 

dini ahkâmın kabulünü izhar etmektedir. Böylelikle Müslümanların Hz. Peygamber’e 

sarılıp ona tâbi olmaları, esasen Allah’a teslim olup O’na itaat ettiklerini göstermektedir. 

Mezkûr iki kavram arasındaki muhteva farkı benzer şekilde selefe ittibâ etmekle selefiyye 

mezhebine mensup olmak arasında da mevcuttur. Buna göre selefiyye mezhebine mensup 

olmak, şahısları itibara alıp onları aşan temel maksatları ve hedefleri gözden kaçırmak 

anlamı taşıyacaktır.173 Selefe ittibâ etmek ise onları yüceltmenin ve hürmet göstermenin 

yanı sıra temel hedef ve maksatları da dikkate almak demektir. Onların İslâm’ı nasıl 

                                                 
170  Buhârî, “Fiten” 6 (No. 7068). 
171  Bûtî, es-Selefiyye, s. 23. 
172  Bûtî birçok araştırmacı ve müsteşrik tarafından bu nitelemenin Müslüman kavramı yerine kullanılması 

için ısrarla dile getirildiğini belirtmektedir. Bununla birlikte söz konusu kimseler tarafından teklif edilen 
Muhammedîler ifadesinin İslâmi perspektifte kabul edilebilir olmadığı kanaatini de peşinen 
zikretmektedir. Bkz. Bûtî, es-Selefiyye, s. 221-222. 

173  Bûtî, es-Selefiyye, s. 221-222. 



80 
 

algıladıkları noktasında kendilerine tâbi olmak, naslarla kurdukları ilişkide takip ettikleri 

yol ve yöntemi izlemektir. Zira takip edilen yöntem ve metot dini bağlılık ilişkisinde 

sıhhatli bir algı ve idrak tesis etmenin temelini oluşturmaktadır.174 

2.2.2. Selefiyye’nin Ortaya Çıkışı: Cemâleddin Efgânî ve Muhammed Abduh 

Etkisi 

 

Bûtî, ıslah-tecdid hareketinin önemli simalarından Cemâleddin Efgânî, Muhammed 

Abduh, Reşid Rıza ve Abdurrahman el-Kevâkibî’nin (ö. 1902) selefiyye anlayışının 

ortaya çıkışında etkili oldukları kanaatindedir. Ona göre dini ıslah hareketi ile selefiyye 

anlayışının ortaya çıkışının oldukça yakın devirlere denk gelmesi de bu hakikate işaret 

etmektedir.175 

Selefiyyenin ortaya çıkışı Mısır’ın içerisinde bulunduğu sosyal, kültürel ve dini 

vakıa ile yakından ilişkilidir. Hemen her noktasında mevcut olan ilmi faaliyetlerin yanı 

sıra özellikle Ezher gibi bir üniversiteye ve nitelikli birçok âlime sahip olan Mısır’da 

zaman içerisinde çeşitli bid‘at ve hurafeler yaygınlık kazanmıştır. Bu bid‘at ve hurafeler 

tasavvuf adı altında, dinde hiçbir temeli olmayan birtakım tasavvufi tarikatlar aracılığıyla 

etki alanını genişletmiştir.176 Bunun yanı sıra Ezher’deki ilmi faaliyetler şeklî bir hal 

alarak donuklaşmaya başlamış, bu ilmi çalışmalar asırlar boyu nakledilen çeşitli ifade ve 

ibareler üzerinde cereyan eden salt tartışma ve münakaşalara dönüşmüş, bunların yaşanan 

hayat ile hiçbir bağ ve ilişkisi kalmamıştır. Böyle bir zaman diliminde yaşayan 

Müslümanlar ise söz konusu vakıa karşısında farklı anlayış ve yönelime sahip iki gruba 

ayrılmışlardır. Bunlardan birincisi, Batı medeniyetini bir kurtuluş olarak görmekte, İslâmî 

anlayış ve kültüre dair var olan kural ve kayıtlardan sıyrılmayı önermektedir. İkinci grup 

ise bid‘at ve hurafelerden arınmış saf İslâmî anlayışa dönerek Müslümanların durumlarını 

ıslah etmeyi teklif etmektedir. Böylelikle modern yaşantıyla kopan bağlar yeniden tesis 

edilecek, ulaşılan medeniyet seviyesiyle sağlıklı bir ilişki kurularak sosyal, kültürel ve 

dini alanda gerekli araştırma ve çalışmaların yapılabilmesi için uygun ortam oluşacak, 

elde edilen neticeleri tatbik etmek mümkün hale gelecektir. İşte bu noktada Cemâleddin 

                                                 
174  Bûtî, es-Selefiyye, s. 222-223. 
175  Bûtî, es-Selefiyye, s. 231-232. 
176  Bûtî, es-Selefiyye, s. 232. 



81 
 

Efgânî ile Muhammed Abduh’u zikreden Bûtî, bu iki zatın ikinci grubu oluşturan ıslah 

hareketinin doğuşunu temsil ettiğini belirtmektedir.177 

Söz konusu ıslah hareketi öncüleri insanların İslâm’ı anlama ve yaşama 

noktasında gayretlerini arttırma düşüncesiyle selef asırlarındaki İslâm ve Müslümanların 

durumu ile bugünkü vakıanın mukayesesini gerçekleştirmektedirler. Böylelikle gerçek 

İslâm selef devirleriyle ilişkilendirilmiş, selef İslâm ve Müslümanlık adına her türlü 

müspet değişim, gelişim ve yaşayışın ölçütü olarak kabul edilir olmuştur. Bu anlayış ise 

selef yahut selefiyye178 nitelemesiyle yaygınlık kazanmıştır.179 Netice itibariyle Bûtî’ye 

göre başlangıçta dînî ıslah hareketinin şiârı/prensibi olan selefiyye tabiri, halihazırda 

yalnızca kendilerini hakikatin temsilcisi olarak gören bir mezhep anlayışına 

dönüşmüştür.180 

2.3. Bûtî’nin Fıkıh Mezheplerine Bakışı ve Hucendî’ye Yönelttiği Eleştiriler 

 

Bûtî ile Hucendî örnekliği üzerinden ortaya çıkan fikri ihtilaf hali esasen içtihat, taklid, 

ittibâ, mezhep vb. kavramlar etrafında şekillenmektedir. Ancak burada dikkat çekilmesi 

gereken nokta Bûtî tarafından ortaya atılan ve mezhep kavramı üzerinde teşekkül eden 

mezheplilik ve mezhepsizlik nitelemeleridir. Zira bu kavramların kullanımı yakın 

döneme ait olup bunlarla kastedilen manalara dair yerleşik bir kanaat bulunmamaktadır. 

Bu nedenle Bûtî’nin fıkıh mezheplerine bakışı ve Hucendî’ye yönelttiği eleştirilere 

geçmeden önce mezkûr kavramların kullanım maksatlarına işaret etmek önemli bir fayda 

sağlayacaktır. 

2.3.1. Bûtî’ye Göre Mezhepsizlik ve Mezheplilik 

 

Mezheplilik ve mezhepsizlik ifadeleriyle kastedilen, mezhepler arası geçişken bir 

ilişkinin bulunup bulunmaması değildir. Yani mezhepsizlik tabiriyle, fıkıh mezhepleri 

                                                 
177  Bûtî, es-Selefiyye, s. 232-233. 
178  Bûtî’ye göre birtakım ilmi meselelerde kullanılan ve sınırlı/belirli delalet veçhesi bulunan “selef” ve 

“selefiyye” kavramlarının gerek kültürel gerekse toplumsal sahada kullanımının revaç bulup yaygınlık 
kazanmasında söz konusu dînî ıslah hareketinin büyük ölçüde etkisi bulunmaktadır. Örneğin selefiyye 
kavramı, sahip olduğu anlam yelpazesinin dışında kullanılarak Mısır’da faaliyet gösteren matbaa ve 
yayınevlerinin isimlerinde tercih edilmiştir. Bkz. Bûtî, es-Selefiyye, s. 234-235. Bûtî ayrıca selefiyye 
kavramının Vehhâbiyye hareketi tarafından da benimsenip kullanılmasına temas etmekte ve iki 
kavramın temel ortak paydadan hareketle kesişimine işaret etmektedir. 

179  Bûtî, es-Selefiyye, s. 233-234. 
180  Bûtî, es-Selefiyye, s. 235-236. 



82 
 

arasında geçişken, özgür, karmaşık, kuralsız ve dayanaksız bir hareket kabiliyetinin 

kastedildiği düşünülebilir. Ancak M. Saîd Ramazân el-Bûtî, İslâm ümmeti adına oldukça 

tehlikeli bir bid‘at olarak nitelediği mezhepsizlik181 (el-lâ mezhebiyye) tutumu ile bir 

mezhebe müntesip olma (el-mezhebiyye) tavrını kendi bakış açısıyla ele almakta, zikri 

geçen manalardan farklı bir yöne odaklanmaktadır. Buna göre mezheplilik (el-

mezhebiyye), avâmdan bir kimsenin yahut böyle olmasa da içtihat edecek ilmi yetkinliği 

bulunmayan kişinin belirli bir mezhebi gerek ömrü boyunca değiştirmeksizin gerekse 

süreç içerisinde bir mezhepten diğerine geçerek taklid etmesidir.182 Buna göre 

mezheplilik tavrı her hâlükarda mezheplerle kurulan ilişkinin sürekliliğini ifade 

etmektedir. Böylelikle aynı zamanda bu kavram, mezheplerin varlığını tanıma ve onlara 

meşruiyet atfetme anlamını da içermektedir. 

Bûtî’ye göre mezhepsizlik (el-lâ mezhebiyye), içtihat mertebesine ulaşmamış 

kişinin herhangi bir müçtehidi/mezhebi hiçbir şekilde taklid etmemesidir. Bu durumda 

mezhepsiz kimse, ömrü boyunca belirli bir müçtehidi/mezhebi taklid etmediği gibi bu 

mezhepler/müçtehidler arasında bir tercih ve değişiklik yaparak, kimi zaman birini, bir 

başka zaman da diğerini taklid etmemektedir.183 Böylelikle içtihat yetkinliği bulunmadığı 

halde delillerle doğrudan ilişki kurarak hükümlere ulaşma gayesi gütmektedir. Mezhepsiz 

kişi, mevcut durumunun gereklerine aykırı davranmakta, mezhepleri yok sayarak bireysel 

bir yol çizmektedir. Takip ettiği bu yolda karşısındaki en büyük engel olan mezhep 

oluşumlarını reddetmekte, mezheplere karşı muhalif bir tavır geliştirmektedir. Neticede 

mezhepsizlik, mezheplerin meşru oluşumlar olarak görülmemesi, yok sayılmaları ve 

böylelikle mezhepler aracılığıyla fakihlerin ortaya koydukları mirasın reddedilmesi 

anlamına gelmektedir. 

Söz konusu iki kavram arasındaki bu farkı parti/grup temsili üzerinden izah eden 

Bûtî’ye göre gerek tek bir parti gerekse bir bütün olarak tüm partilerle çeşitli şekillerde, 

istikrarlı ve sürekli bir şekilde ilişki içerisinde bulunan kişi “partili” olarak 

                                                 
181  Bûtî’nin “mezhepsizlik (el-lâ mezhebiyye)” kavramlaştırması özellikle üzerinde durulması gereken bir 

konudur. Zira yakın devirlerde taklid ve mezhep olgularına dair dile getirilen birtakım eleştirileri ve 
ortaya koyulan reddedici tavırları Zâhid el-Kevserî (ö. 1952) ile birlikte benzer şekilde mezhepsizlik 
olarak nitelemektedir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla bu çarpıcı kullanım Bûtî öncesi Kevserî’nin 
Makâlât’ı içerisinde, “Mezhepsizlik Dinsizliğin Köprüsüdür” şeklinde tercüme edilebilecek bir konu 
başlığı olarak kullanılmıştır. Kevserî’nin bu kısa makalesi için bkz. Muhammed Zâhid b. Hasan el-
Kevserî, el-Lâ Mezhebiyye kantaratü’l-lâ diniyye, Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2006. 

182  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 17. 
183  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 17. 



83 
 

isimlendirilecektir. Bunun yanında kendisini herhangi bir partiye nispet etmeyen ve 

herhangi bir şekilde söz konusu parti veya partilerle ilişki içerisinde bulunmayan kimse 

ise “partisiz/tarafsız” şeklinde isimlendirilecektir.184 

Bûtî’nin mezheplilik ve mezhepsizlik kavramlarını tanımlayıcı bu izahı, 

mezhepsizliği nispet ettiği muhatap kitlesi ile arasında geçen diyaloğun daha iyi 

anlaşılmasına yardımcı olmaktadır. Böylelikle bu açıklama, konunun zihinlerde tasviri 

açısından okuyucuya yönelik bir kolaylık sağlama amacı da taşımaktadır. 

2.3.2. Bûtî’ye Göre Üzerinde İhtilaf Olmayan (Tartışmanın Dışında Kalan) 

Hususlar 

 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye isimli risalesini Muhammed Sultân el-

Hucendî’nin çalışmamıza konu olan Hediyyetü’s-Sultân isimli risalesine reddiye 

maksadıyla kaleme almış olduğundan, konuya giriş yapmadan önce Hucendî’nin iddia ve 

ifadelerini dikkate alarak birtakım ayrımlara işaret etmekte ve açıklamalarda 

bulunmaktadır. Bu çerçevede Bûtî’ye göre tartışma konusunun kapsamı dışında kalması 

gereken üç husus bulunmaktadır. Bu üç husus üzerinde herhangi bir ihtilafın bulunmadığı 

kabulünden yola çıkan Bûtî, konuya ilişkin hareket noktasını bu temel kabuller üzerine 

inşa etmektedir. 

Tartışma dışında bırakılması istenen hususları Bûtî’nin muhatabı olan 

Hucendî’nin eseri ve temsil ettiği söylemler çerçevesinde dikkate almak gerekmektedir. 

Bu açıdan bakıldığında, söz konusu üç hususun Bûtî ve Hucendî’nin temsil ettiği 

yaklaşım arasında tartışılması yersizdir. Zira taraflar bu hususlara dair ortak kanaate 

sahiptirler yahut Bûtî’ye göre sahip olmalıdırlar. Aksi takdirde bu temel meselelerde 

ihtilaf edip diğer fer’î mevzuları ele alıp tartışabilmek mümkün değildir. 

Bu çerçevede Bûtî’nin tartışmanın dışında tutulması gerektiğini düşündüğü birinci 

husus, belirli bir mezhebi taklid eden kişinin durumuna ilişkindir. Buna göre, 

mezheplerden herhangi birini taklid eden mukallidin, bu taklidini kesintisiz ve sürekli bir 

şekilde devam ettirmesini gerekli kılan bir delil bulunmadığı gibi, taklid ettiği mezhebi 

terk edip bir başka mezhebi taklid etmesini engelleyen bir durum da mevcut değildir. Zira 

bir mukallidin dilediği müçtehidi taklid edebileceği hususunda âlimler arasında ittifak 

                                                 
184  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 17; Shawish, Menhecü Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, s. 53. 



84 
 

bulunmaktadır. Öyle ki, bir mukallid kimi zaman bir müçtehidi taklid ederken kimi 

zaman da bir başka müçtehidi taklid edebilecektir. Mukallidin durumuna dair bu genel 

kanaat mevcut olmakla birlikte müteahhir dönemde muhalif görüşler de ileri sürülmüş, 

bir mezhebi terk edip diğer bir mezhebi taklid etmeyi uygun görmeyenler bu görüşlerini 

ısrarla dile getirmişlerdir. Bûtî, ümmetin ortak kanaatine muhalif olan bu tutumu çirkin 

bir taassup olarak nitelemektedir.185 

Mukallidin dilediği mezhebi taklid edebileceğine dair genel kabul, belirli bir 

mezhebin iltizam edilemeyeceği anlamına gelmediği gibi, bir mezhepten diğerine intikal 

edilemeyeceği sonucuna da götürmemektedir. Zira bir mezhebi iltizam etmenin 

zorunlu/gerekli olmayışı ile iltizamın meşru olmayışı (yasak/haram oluşu) bambaşka 

neticelerdir.186 Böylelikle Bûtî’ye göre bu ittifak noktası, Hucendî’nin -belirli bir 

mezhebin iltizam edilmesinin haram olduğu- iddiasına karşıt bir delil mahiyeti 

taşımaktadır. 

Bûtî’nin dile getirdiği bir diğer ittifak noktası, ilimde belirli bir seviye kat etmiş 

mukallidle ilişkilidir. Buna göre, fıkıh alanında herhangi bir meseleye ilişkin ilmi mesafe 

kat eden, söz konusu meselenin kitap ve sünnetten delillerine vakıf olmakla birlikte içtihat 

usulü ve kurallarına da nüfuz eden bir mukallid, zikri geçen nitelikleri elde ettiği mesele 

hakkında içtihat etmekle ve bu içtihadının neticesine göre amel etmekle mükelleftir.187 

Bu da aynı zamanda içtihat ettiği meseleye dair tâbi olduğu mezhebi taklid edemeyeceği 

anlamına gelmektedir. Ancak burada dikkat edilmesi gereken nokta, Bûtî’nin söz konusu 

nitelikleri nispet ettiği mukallidi “mezhepte müçtehid” olarak nitelemesidir.188 

İlimde belirli bir seviye kat etmiş olan mukallidin (mezhepte müçtehid) takınması 

gereken tavra ilişkin dile getirilen hususlar, söz konusu edilen nitelikleri elde etmiş 

kişileri hedef almaktadır. Bu nedenle zikredilen nitelikleri hâiz olmayan (câhil) 

mukallidlerin de benzer şekilde içtihat etmeye davet edilmesi ve bunun bir neticesi olarak 

taklidin terk edilmesi mümkün değildir.189 Böylelikle Bûtî, -bir kısım meselede- içtihada 

                                                 
185  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 48. 
186  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 48. 
187  Belirtmek gerekir ki bu bakış açısı, içtihadın tecezzisine cevaz verenlerin yaklaşımına nispetle dile 

getirilmektedir. 
188  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 48-49. 
189  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 49-50. 



85 
 

ehil olan mukallidi tespit ettiği gibi aynı zamanda Hucendî’nin herhangi bir ayırım 

gözetmeyen içtihat davetini de eleştirmektedir. 

Bûtî’nin dile getirdiği üçüncü ittifak noktası dört mezhep imamının içtihatlarıyla 

ilişkilidir. Buna göre dört mezhep imamının her biri hak üzere olup içtihatlarından ötürü 

Allah katında ma‘zûr kabul edilmektedirler. Zira içtihâdî bir meselede Allah’ın muradı 

olan hükmü kesin bir şekilde bilmek ve tespit etmek imkân dâhilinde değildir. Bu 

durumda yapılması gereken içtihat neticesinde varılan sonuca göre hareket etmektir ki, 

dört mezhep imamı da böyle yapmıştır. Bunun bir neticesi olarak, dört mezhep 

imamından herhangi birini taklid eden mukallid hakikate tâbi olmuş olup bir diğer imamı 

taklid edeni yanlış ve hatalı bir yola tâbi olmakla itham edemeyecektir.190 

Hucendî’nin -farklı mezheplere müntesip kimselerin cemaatle kılacakları- namaz 

örneği üzerinden mezheplere ve mezheplilere yönelik olarak dile getirmiş olduğu 

eleştiriye karşılık bu üçüncü ittifak noktasından hareketle cevap veren Bûtî, Hanefî bir 

kişinin Şâfiî veya Mâlikî bir imama uyarak kıldığı namazın sahih olduğu noktasında 

ittifak (icmâ) bulunduğunu aktarmaktadır. Bununla birlikte üzerinde ittifakın/icmâın 

teşekkül ettiği namaza dair bir izaha ihtiyaç bulunmaktadır. Zira konuya ilişkin farklı 

kanaatlerin bulunduğu aşikardır. Bu noktada, Bûtî tarafından dile getirilen ittifak 

söyleminde “salât” kavramının mutlak kullanımıyla işaret edilen ferd-i kâmil mana 

kastedilmektedir. Bu mana, muktedînin kendi mezhebi açısından, imamın namazı bozucu 

herhangi bir fiilde bulunduğunu bilmemesidir. Muktedînin böyle bir fiilin varlığını bildiği 

duruma ilişkin görüş farklılıkları bulunması, salât kavramının mutlak kullanımıyla 

kastedilen namazın sıhhatine ilişkin icmâya karşı bir itiraz oluşturamayacaktır. Bûtî, 

maksadının daha iyi anlaşılması için gasp edilmiş arazide kılınan namaza ilişkin bir örnek 

zikretmektedir. Buna göre mutlak bir kullanımla, bahçede/arsada namaz kılmanın 

cevazına dair ittifakın varlığı söz konusu edildiğinde, gasp edilmiş bir arazide/arsada 

kılınan namazın caiz olmayacağının dile getirilmesi, mutlak kullanıma bir tezat 

oluşturmamakta ve varlığı öne sürülen ittifak iddiasını zedelememektedir.191 

                                                 
190  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 50. 
191  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 50. 



86 
 

Bûtî, zikredilen üçüncü ittifak noktası hakkında sonraki dönemlerde muhalif 

görüşlerin dile getirildiğine işaret etmekte, ittifakın hilafına ortaya konan bu söylemlerin 

kötü ve çirkin taassubun bir tezahür şekli olduğunu belirtmektedir.192 

Bûtî’nin üzerinde ihtilaf bulunmadığını iddia ettiği bu husus, yukarıda zikredildiği 

gibi Hucendî’nin mezheplere ve mezhep müntesibi Müslümanlara yönelik olarak dile 

getirmiş olduğu bir eleştiriye cevap mahiyeti taşımaktadır. Hucendî’nin bu 

değerlendirmesini, eleştiri konusu yaptığı diğer birkaç hususla birlikte ifade etmek faydalı 

olacaktır. Zira Hucendî’nin eleştirisinde Bûtî’nin de tasdik ettiği bir yön bulunmaktadır. 

Buna göre Hucendî, bir Hanefînin Şâfiî veya Mâlikî bir imamın arkasında namaz 

kılamayacağı yönündeki görüşlere işaret etmekte, bunun yanında Mescid-i Harâm’da dört 

mezhep için ihdas edilen dört ayrı makamı örnek göstererek Müslümanların birliklerinin 

bozulduğunu, bir nevi mezheplerin ayrı dinler olarak telakki edildiğini ifade etmektedir. 

Bûtî’nin de dört mezhebe nispetle ihdas edilen bu dört makamın İslâm ümmetine zarar 

verdiği konusunda Hucendî ile aynı fikirde olduğu görülmektedir. Ayrıca avâmdan 

birçoğunun cami ve mescitlerde cemaatle namaz kılınıyorken bir köşeye çekilerek 

beklemelerini,193 kendi mezheplerine müntesip bir imam ile namaz kılmayı arzu 

etmelerini ve bunun dışında başka şekilde kılacakları namazın geçerli olmayacağı 

kanaatinde olmalarını eleştirmekte ve bu tutumun yanlışlığını dile getirmektedir. Ümmet 

arasında yaygınlaşan bu tutum ve tavırların dini herhangi bir dayanağı bulunmadığı gibi 

gerek taassup gerekse elde edilen makam ve menfaatleri koruma düşüncesi bu değişimde 

etkili olmaktadır.194 

Bûtî, Hucendî’nin görüşlerini aktarırken dayandığı temel referanslar arasında yer 

alan İbn Kayyim, İzzeddin b. Abdüsselâm (ö. 660/1262) ve Şâh Veliyyullah ed-

Dihlevî’nin zikredilen üç ittifak noktası hakkında farklı bir kanaate sahip olmadıklarını 

özellikle belirtmektedir. Bunun yanı sıra mezhep ehli kimseler olan söz konusu âlimlerin 

her birinden nakillerde bulunmak suretiyle mezhepliliği eleştirmek tutarlı bir bakış açısını 

yansıtmamaktadır. Zira İbn Kayyim, İzzeddin b. Abdisselâm ve Şâh Veliyyullah ed-

                                                 
192  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 52-53. 
193  Abdürreşid İbrahim’in Şam’a dair aktarımları da bu ifadeleri desteklemektedir. Zira o, Şam’da geçirdiği 

kısa sürede karşılaştığı manzarayı mezhep taassubu olarak nitelemektedir. Abdürreşid İbrahim’in 
tespitleri için bkz. İbrahim, Alem-i İslam, s. 551-552. 

194  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 52-53. 



87 
 

Dihlevî gibi mezhep müntesibi âlimlerden nakillerde bulunarak bir mezhebe intisap 

etmenin haramlığı sonucuna ulaşmak açık bir çelişkidir.195 

2.4. Bûtî’ye Göre Hûcendî’nin Temel İddiası ve İleri Sürdüğü Deliller 

 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî’ye göre Hucendî yeni ve tehlikeli bir görüş ortaya atmaktadır. 

Bu görüş, -her kim olursa olsun- bir Müslüman açısından dört mezhepten belirli birini 

iltizam etmenin haram oluşudur. Bûtî bu ifadesiyle, Hucendî’nin kişiler arası herhangi bir 

ayırım yapmadığına, âlim ile câhil arasında bir nitelik farkı gözetmediğine dikkat 

çekmektedir. Ayrıca o, zikretmiş olduğu ittifak noktalarının bir nevi arkasına gizlenmiş 

olarak nitelediği Hucendî’nin bu yeni ve tehlikeli iddiasının ispatına dair ortaya attığı 

delilleri peşinen yersiz bulmakta ve ele aldığı konu ile alakasız olduklarını 

belirtmektedir.196 

Hucendî’nin delillerini/iddialarını yedi başlık altında özetleyen Bûtî, bu delil ve 

iddiaları zikrederken aynı zamanda bunları kendi bakış açısıyla değerlendirmekte ve ileri 

sürülen delilleri tahkik etmektedir. Bûtî bu noktada delil vurgusuyla hareket ederken onun 

delil söyleminden genel hatlarıyla Hucendî’nin konuya ilişkin yaklaşımını ve bu 

doğrultuda ortaya attığı argümanları anlamak isabetli olacaktır. 

2.4.1. İslâm’ın Ahkâmının Basitliği/Kolaylığı 

 

Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, Hucendî’nin temel iddiasını destekleme maksadıyla 

ortaya koyduğu deliller arasında ilk olarak İslâm’ın hükümlerinin basit ve sınırlı sayıda 

olduğu iddiasını zikretmektedir. Buna göre Hucendî, İslâm’ın tüm Müslümanların 

anlayabileceği sınırlı sayıda ve basit birkaç hükümden teşekkül ettiği kanaatindedir.197 

Bu iddiaya Hucendî’nin bakış açısından daha geniş bir perspektifle yaklaşarak, çok 

sayıda mecmuada derlenmiş ve bir araya getirilmiş olan, Müslümanların günlük 

yaşantılarının belki de en küçük ayrıntılarını dahi düzenleyen hadislerin mahiyeti ve rolü 

üzerinde bir sorgulama yapan Bûtî, şer‘î hükümlerin sınırlı sayıda ve basit oldukları 

iddiasını isabetsiz bulmaktadır. Zira bu bütüncül bakış açısıyla yaklaşıldığında kısa 

yoldan bir hükme varmanın birtakım çelişkileri de beraberinde getireceği açıktır. Bunun 

                                                 
195  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 53-54. 
196  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 55. 
197  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-ttibâ’i mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erba’a, s. 49-54. 



88 
 

yanında, İslâm’ın esaslarının insanlara bildirilmesi ile bu esasların ve hükümlerin 

uygulamadaki karşılıklarının öğretilmesini birbirinden ayırmak gerekmektedir. Birincisi 

nisbeten daha zahmetsiz ve basit görünürken ikincisi eğitim faaliyetinin her iki tarafı 

açısından da gayret ve özveriye ihtiyaç duymaktadır. Bu kapsamda Hucendî’nin, özellikle 

bedevi hadisi198 ve diğer birkaç rivayetten yola çıkarak mezkûr iddiasını ortaya 

koymasına karşılık Bûtî, İslâm’ın esaslarının insanlara öğretilmesi ve gerek bireysel 

gerekse toplumsal manada kökleşmesi açısından zamana ihtiyaç bulunduğuna dikkat 

çekmekte, Hz. Peygamber’in çevre şehirlere ve kabilelere dini öğretecek sahâbîler 

gönderdiğini hatırlatmaktadır.199 

Hucendî’nin İslâm ahkâmının sınırlı sayıda ve basit olduğu düşüncesi, teşri 

sürecini göz önünde bulundurup naslar üzerinden Müslümanların doğrudan muhatap 

olduğu mükellefiyetleri itibara alıyor olmalıdır. Yani Hz. Peygamber’in vefatına dek 

vahiy vasıtasıyla şer’î mükellefiyetler tespit edilmiş olup bunları kuşatmak mümkündür. 

Ancak ilerleyen dönemlerde mezheplerin ortaya çıkışı ve naslara ilave edilen beşerî 

görüşlerle bu düzen bozulmuştur. Bu nedenle mezhepler ve mezhep birikimi bid‘attir. 

Bûtî’ye göre şer’î hükümlerin sınırlı sayıda ve basit olduğu iddiasının arkasında yatan 

düşünce bu şekildedir. Bu yaklaşım, İslâm’ın dinamizmini sağlayan içtihat fonksiyonunu 

da yok sayan bir bakış açısıdır. Hâlbuki şer’î mükellefiyetlerin belirli olmasının yanı sıra 

asırlar boyu devam edecek olan hayatın olağan akışı içerisinde karşılaşılacak yeni 

meselelerin çözümüne ihtiyaç duyulacaktır. Bu noktada İslâm’ın erken dönemlerde -

sonraki dönemlere nispetle- çözmesi gereken problemlerin çok daha az olduğu bir 

gerçektir. Ancak İslâm coğrafyasının genişlemesi, farklı inanış ve kültürlere sahip birçok 

toplumu bünyesine katmasıyla birlikte İslâm dininin etkileşim sahası da genişlemiş, 

problemler artmış ve bu problemlere belirli kaynaklara dayanmak suretiyle çözümler 

sunulmuştur. Dayanılan bu kaynaklar başta naslar olmak üzere ümmetin icmâsı ve kıyas 

oldup, İslâm’ın özünü temsil eden ve özünden beslenen bu kaynaklardan yararlanmak 

suretiyle ümmetin karşılaştığı problemlere çözüm üreten dört mezhep imamının ve diğer 

müçtehitlerin içtihatlarını İslâm’dan ayrı ve farklı şeyler olarak değerlendirmek mümkün 

değildir.200 

                                                 
198  Müslim, “Îmân”, 8. 
199  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 56-57. 
200  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 57-58. 



89 
 

Görüldüğü üzere İslâm fıkhını basit ve sınırlı sayıda hükümden ibaret görmek, 

kendi içerisinde mezhep sistematiğinde şekillenen fıkıh mirasının sorgulanması ve dahi 

reddedilmesi çağrısını da içermektedir. Bûtî böyle bir düşüncenin müsteşrik Joseph 

Schacht’ın (ö. 1969) fıkhın mahiyetiyle ilgili değerlendirmeleriyle büyük oranda 

benzerlik taşıdığı kanaatindedir. Zira Schacht’a göre İslâm fıkhı, önde gelen hukukçuların 

ortaya koyduğu/ürettiği hukuk çalışmasından ibarettir. Ortaya konan bu malzeme naslara 

dayandırılarak İslâm fıkhı haline gelmiştir.201 Bûtî, Schacht’ın düşüncesiyle büyük 

oranda benzerlik kurduğu bu yaklaşımı reddetmektedir. Bu çerçevede özellikle Muâz 

hadisine202 işaret ederek içtihadın rolüne ve meşruiyetine vurgu yapmaktadır. 

2.4.2. Tâbi Olunacak Mercîde İsmet (Mâsumiyet) Vurgusu 

 

Bûtî, Hucendî’nin öne sürdüğü ikinci delil/argüman olarak tâbi olunacak mercî açısından 

ismet vurgusunu zikretmektedir. Hucendî’ye göre İslâm’a bağlılığın temeli, hatadan 

korunmuş olan (mâsum) naslara sarılmak ve teslim olmaktır. Mezhepler ise bunun tam 

olarak karşısında yer almakta, mezhep bağlılığı mâsum olmayana tâbi olmak anlamına 

gelmektedir. Böylelikle mâsum olan naslara bağlılık ve teslimiyet terk edilmiş 

olmaktadır.203 Onun bu bakış açısı içtihatta hata-isabet meselesiyle ilişkilidir. Müçtehidin 

içtihadında isabet etme ihtimali olduğu gibi hata etme ihtimali de bulunmaktadır. Hz. 

Peygamber ise bu nevi bir hatadan korunmuş olduğundan yapılması gereken ona tâbi 

olmak, yani hadisleri esas almaktır.204 

Hucendî’nin ileri sürdüğü bu iddia karşısında Bûtî, önemli bir sorgulama 

yapmaktadır. Buna göre Hucendî’nin mâsum olana tâbi olmaya yönelik davetinin, 

herhangi bir aracıya ihtiyaç duymaksızın hükümleri doğrudan kaynaklarından anlayıp 

elde edebilen kişileri muhatap alması durumunda herhangi bir itirazla karşılaşması 

mümkün değildir. Bunun yanında mezkûr iddianın, dile getirilen nitelikleri taşımayan ve 

insanlar arasında avâm olarak nitelenen kesimi muhatap alması durumunda ise anlamsız 

olacağı açıktır.205 Görüldüğü üzere Bûtî insanları sahip oldukları nitelik ve yetkinlik 

                                                 
201  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 57-58; Murteza Bedir, “Joseph Schacht”, DİA, XXXVI, s. 224-225. 
202  Muâz hadisi için bkz. Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-Tayâlisî, el-Müsned, thk. 

Muhammed b. Abdülmuhsin et-Türkî, Mısır: Dâru Hicr li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 1999, I, s. 454. 
203  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 61. 
204  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-ttibâ’i mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erba’a, s. 86. 
205  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 63-64. 



90 
 

itibariyle kategorilere ayırarak durumlarını gözeten bir hüküm ortaya koyarken Hucendî 

genel bir hüküm vaz‘ ederek naslara ittibâya davet etmektedir. 

Hucendî’nin muhatap aldığı kitlenin niteliğine/yetkinliğine ilişkin farklılık bu 

çağrının geçerliliği açısından önemli olmakla birlikte bir beşer olarak insanın -özellikle 

şer’î hükme ulaşma sürecinde- hatasız olabilme ihtimali bilhassa üzerinde durulması 

gereken bir meseledir. Buna göre Allah kelamı söz konusu olduğunda hata ihtimali 

barındırmayan tek şey, Allah’ın kelamıyla murâd ettiği manadır. Aynı şekilde sünnet söz 

konusu olduğunda ise hata ihtimalinin olmadığı tek şey, Hz. Peygamber’in dile getirmiş 

olduğu ifadesiyle kastettiği manadır. Naslara ilişkin bu manaların bir beşer olarak insan 

tarafından idraki -avâm olsun ulemâ olsun- söz konusu olduğunda mâsumluk nitelemesi 

mümkün görünmemektedir. Zira bu faaliyet insanın beşeriyet sıfatı gereği hata ve 

noksanlıklardan ayrı düşünülemeyecektir. Buna göre haddizatında mâsum olan Hz. 

Peygamber’e tâbi olmak onun sünnetine hadis kaynakları üzerinden nüfuz etmekle 

gerçekleşeceğinden bir beşer olan insanın bu nüfuz çabasında hata etmeyeceği 

düşünülemez.206 Netice itibariyle Bûtî’nin Hucendî’ye yönelik bu cevabından şu 

çıkarımları elde etmek mümkündür: Hatadan korunmuş olma (mâsumiyet) niteliği, 

yalnızca Allah ve Resulünün kelamlarıyla murad ettikleri manalara nispet edilebilir. 

İnsanın beşer olarak kâmil anlamda bu manaları idrak ettiği söylenemez. Buna göre 

insanın naslarla ilişkisi bir idrak çabası çerçevesinde cereyan etmektedir. Bu idrak çabası 

hataya nispet edilmesi açısından avâm-ulema ayrımı gözetmeyecektir. Bu durumda 

insanları doğrudan naslara ittibâya davet eden Hucendî’nin muhatap kitlesinin naslarla 

kuracağı ilişki ve bu ilişki çerçevesindeki idrak çabası, hatadan korunma (mâsumiyet) 

vasfını elde edemeyecektir. Dahası mâsum olmayana ittibâ olarak nitelediği mezhepleri 

ve müçtehit âlimleri aradan çıkartması, esasen avâmın hata ihtimaliyle mukayese edilecek 

olursa, en azından daha az hata ihtimali barındıran aracıyı veya bir aracı faaliyeti ortadan 

kaldırmak olarak görülebilecektir. 

Bûtî, idrakin hatasız olabilme (ismetü’l-fehm) durumuna ilişkin bir istisna 

zikretmektedir. Bu istisna gerek nassın hususiyetini gerekse idrak çabası çerçevesinde 

nassın muhatabı olan kimsenin niteliğini dikkate almaktadır. Buna göre sübut ve delalet 

bakımından kat‘î olan bir nas, bu nassın içerdiği manayı idrak çabasında olan yetkin bir 

                                                 
206  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 64. 



91 
 

Arap bulunmalıdır. Ancak bu durumda hatasız bir idrakten bahsedilebilir. Bu noktada 

idrakin hatasız olabilme (ismetü’l-fehm) hususiyeti, söz konusu nassın delalet 

bakımından kat‘î olmasıyla doğrudan ilişkilidir.207 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî, bu ikinci delilinden hareketle Hucendî’nin bakış açısına 

dair bir çıkarımda bulmaktadır. Bu çıkarım, Hucendî’nin risalesine bütüncül bir bakış 

açısıyla bakıldığında genel hatlarıyla kendisini hissettiren bir hususa ilişkin dile getirilmiş 

bir tespittir. Buna göre Hucendî, mezhep imamlarının kitap ve sünneti bir kenara bırakıp 

bunların dışında belirlemiş oldukları bir kaynaktan beslendikleri kanaatine sahip 

görünmektedir.208 Ancak kanaatimizce böyle bir düşünceyi kesin bir şekilde Hucendî’ye 

nispet etmek mümkün değildir. Zira o, birçok noktada mezhep imamlarından övgü dolu 

ifadelere bahsetmekte ve hatta mezhep imamlarının dahi taklidin terk edilmesi kanaatinde 

olduklarını dile getirerek, onların tavırlarının benimsenmesini istemektedir. Bunun 

dışında müçtehid imamların delilden yana takındıkları tavra ilişkin ifadelerini 

nakletmekte, Müslümanları onların bu övgüye değer tutumlarına davet etmektedir. 

Neticede Hucendî’nin mezhep imamlarının kitap ve sünnetin dışında belirlemiş oldukları 

bir kaynaktan beslendikleri kanaatine sahip olduğunu söylemek mümkün değildir. 

Bununla birlikte, taklide ve tabii olarak mezheplere yönelik menfi tutumunu ortaya 

koyarken taklid ile taassup, mukallid ile mutaassıp arasında bir ayırımda bulunmaması, 

içerisinde yaşadığı vakıanın da etkisiyle genel hatlarıyla bütüncül bir taklid ve mezhep 

eleştirisinde bulunması böyle bir kanaate sahip olduğu vehmini ortaya çıkarmaktadır. 

2.4.3. Kabir Sorgusunda Mezhep ve Tarikatın Yeri 

 

M. Saîd Ramâzân el-Butî’ye göre Hucendî’nin üçüncü delili kabir sorgusuna ilişkindir. 

Buna göre Hucendî, Müslümanın ölümü sonrası kabirde karşılaşacağı sorgu sırasında tâbi 

olduğu mezhep veya takip ettiği tasavvufi tarikat hakkında hesaba çekilmeyeceği 

kanaatindedir. Zira kabir sorgusunda kişinin mezhepler yahut tarikatlar hakkında hesaba 

çekileceğine ilişkin hiçbir delil zikredilmediğinden fıkıh mezheplerinin kişiyi bağlayan 

herhangi bir yönü de bulunmamaktadır.209 Bilakis kabirde kişinin herhangi bir mezhebe 

                                                 
207  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 64. 
208  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 65. 
209  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 65; Bûtî, el-Lâ 

Mezhebiyye, s. 65; Benzer ifadeler için bkz. İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 182. 



92 
 

niçin tabi olduğu hususunda bir sorgulama olacaktır.210 Hucendî’nin bu iddiasına ilişkin 

de herhangi bir delil zikretmemesi ilginç olmakla birlikte mezhepleri dinde bid‘at 

kabilinde değerlendirmesi ve mezheplerden belirli birine ittibâyı din adamlarını ve 

ruhbanları rabler edinmeye benzetmesi, fıkıh mezheplerini ve onlarla kurulacak ilişkiyi 

şer‘î hükümlere ve vahyin ruhuna aykırı gördüğünü göstermektedir. Aynı zamanda bu 

doğrultuda eleştirilerini sıralarken ortaya koyduğu delillerin kabir sorgusuna dair 

kanaatinde de delil olarak düşünülmesi muhtemeldir. 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî bu delilden hareketle Hucendî’nin düşüncesini 

şaşkınlıkla karşılamaktadır. Özellikle bir kul olarak insanın yükümlülükleri açısından 

çekileceği hesabın kabirde iki meleğin sorgusundan ibaret olacağının düşünülmesi makul 

değildir. Bu noktada Bûtî, İslâm akâidine ilişkin telif edilmiş hiçbir kaynakta kabir 

sorgusu sırasında kişinin borçlarından, geçerli bir şekilde yapılmamış alışverişlerinden ve 

diğer muamelelerinden hatta faydasız yere tükettiği vaktinden hesaba çekileceğine dair 

bir bilginin bulunmadığını ifade etmektedir.211 Böylelikle kişinin hesabının çok daha 

çetin olacağı noktalara dikkat çekmektedir. Zira kabir sorgusunda bunların yer alacağına 

dair de herhangi bir delil bulunmamaktadır. 

Bûtî’ye göre Hucendî’nin kabir sorgusu açısından dile getirdiği mezhep ve tarikat 

muhasebesi, fıkıh mezheplerini adeta Hz. Peygamber’in mezhebi/yolu ile yarışan ve onu 

geçip geride bırakmaya çalışan oluşumlar olarak görmesinden kaynaklanmaktadır. Böyle 

bir yaklaşım, mezhepleri mutlak manada meşruiyet sınırlarının dışında görmeyi gerekli 

kılmaktadır.212 Böylelikle bu ifadeler, Hucendî’nin hak mezhebin (Hz. Peygamber’in 

yolu/örnekliği) dışında kalan diğer mezheplerin mahiyetine dair sahip olduğu kanaati 

yansıtan önemli göstergeler olmaktadır. Hâlbuki mezheplerin teşekkülüne zemin 

hazırlayan süreç göz önünde bulundurulduğunda, sahâbe asrından itibaren vahiy 

ekseninde ortaya koyulan gayretlerin maksadı çok daha iyi anlaşılacaktır. Buna göre 

sahâbe ve tâbiîn âlimleri ile müçtehit imamların içtihatları vahyin idraki ve izahı 

açısından eşsiz katkılardır. Nasların hususiyetleri, beşeriyet faktörü ve sair birçok etken 

sebebiyle bu içtihatlar farklılaşmış, hatta birbirine zıt görüşler de ileri sürülmüştür. Ancak 

muhalif kalan bu görüşler dâhil tüm içtihatların tek gayesi Hz. Peygamber’in sözlerini 

                                                 
210  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâ’i mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 65. 
211  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 65-66. 
212  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 66-67. 



93 
 

doğru bir şekilde anlayarak şer‘î hükme ulaşmaktır. Nasların idraki çerçevesinde ortaya 

konan gayretlerin neticesinde söz konusu olan bu muhalefet durumu mezhepleri ortaya 

çıkarmıştır.213 Böylelikle mezhepler, Hz. Peygamber’in şeriatıyla yarışmak bir yana, 

onun şeriatının daha iyi anlaşılma çabasının bir neticesi olmaktadır. 

2.4.4. Taklid İlişkisinde İcmâya Muhalefet 

 

Bûtî’ye göre Hucendî’nin mezhepleri eleştirirken ileri sürdüğü dördüncü delili, Şah 

Veliyyullah Dihlevî’nin taklid ilişkisine dair bir tespitine dayanmaktadır. Buna göre dört 

mezhep imamından yahut diğer müçtehitlerden herhangi birisine büsbütün tâbi olup onun 

görüşleriyle amel eden ve naslara herhangi bir şekilde iltifat etmeyen kişi İslâm 

ümmetinin icmâsına/ittifakına muhalif davranmaktadır.214 Ancak Dihlevî’ye nispet 

edilen bu ifadelerin muhatap kitlesini göz önünde bulundurmak maksadın daha iyi 

anlaşılmasını sağlayacaktır. Zira belirli bir müçtehidin görüşlerine büsbütün sarılma ve 

naslara iltifat etmeme tutumunu sergilediği takdirde ümmetin icmâsına muhalefet etmiş 

olacak kişinin kim olduğu önemlidir. Dihlevî’nin bu ifadeleriyle içtihada güç yetiremeyen 

mukallidi kastetmediğini belirten Bûtî, aksine onun içtihat ehliyetine sahip olmayan 

mukallid için tam tersi ifadelerinin bulunduğunu belirtmektedir. Hucendî’nin iddiasını 

destekler mahiyetteki ifadeler ise Hucendî’nin kastettiği bağlamda Dihlevî’nin hiçbir 

eserinde yer almamaktadır.215 

Kanaatimizce Hucendî mezheplere ve taklide ilişkin yaklaşımını destekleme 

gayesiyle Dihlevî’den alıntı yapmış olmakla birlikte onun ifadelerini bütüncül bir şekilde 

tetkik etmemiş görünmektedir. Zira Dihlevî, içinde bulunduğu zaman dilimine işaret 

ederek, geçmişten bugüne dek İslâm ümmetinin dört fıkıh mezhebinin taklid edilmesinin 

mümkün/meşru oluşuna dair ittifak içerisinde olduğunu belirtmektedir. Özellikle günün 

şartları çerçevesinde dini ve vicdânî zaafların söz konusu olduğu, nefsin arzularının 

baskın hale geldiği bir zaman diliminde dört fıkıh mezhebini taklid etmek birçok 

maslahatı/menfaati içermektedir.216 Bu ifadeler Dihlevî’nin mezheplere bakışının 

Hucendî’nin iddiasıyla en ufak bir yakınlık taşımadığını göstermektedir. Aynı zamanda 

                                                 
213  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 68. 
214  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 71; Bûtî, el-Lâ 

Mezhebiyye, s. 69; Dihlevî, Hüccetullâhi’l-bâliga, I, s. 264. 
215  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 69. 
216  Dihlevî, Hüccetullâhi’l-bâliga, I, s. 263; Dihlevî, el-İnsâf, s. 97; Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 69. 



94 
 

taklide ilişkin tavrının da -Hucendî’ye muhalif bir şekilde- müspet bir yön içerdiğine 

işaret etmektedir. 

Hucendî’nin Dihlevî’den yaptığı nakilde takip ettiği metot şaşırtıcıdır. Zira 

Dihlevî’den aktardığı ifadeler, onun konuya ilişkin olarak İbn Hazm’ın (ö. 456/1064) 

görüşlerini aktardığı pasajda yer almaktadır. İbn Hazm’ın taklide dair görüşünü 

aktardıktan sonra Dihlevî, içtihat mertebesindeki kişinin nassa muhalefet edemeyeceği 

duruma işaret etmektedir. Ardından İzzeddin b. Abdüsselam’dan naklettiği, mukallid 

fakihlere ilişkin değerlendirme de konunun bağlamı açısından (sırf) mukallide yönelik 

menfi tespit ve değerlendirmelerin söz konusu olmadığını göstermektedir.217 Netice 

itibariyle Hucendî’nin Dihlevî’den yaptığı nakilde kendi bakış açısını ve iddiasını 

destekleme maksadının açıkça göze çarptığını söylemek mümkündür. 

Hucendî’nin dördüncü delili hakkında bir noktaya daha dikkat çeken Bûtî, belirli 

bir mezhebe/imama bağlanmanın (iltizâm) hükmüne dair Dihlevî’nin ifadelerini 

aktarmaktadır. Buna göre Dihlevî, fetva verme ve alma işleminin sahâbe asrından beri 

devam ettiğini belirterek belirli bir kişiyi tespit edip yalnızca ondan fetva istemekle, kimi 

zaman birinden kimi zaman da bir diğerinden fetva isteme arasında bir fark 

bulunmadığını ifade etmektedir. Bununla birlikte söz konusu fetva alıp verme işlemi 

açısından fetva isteyen kişinin nitelikleri hakkında zikrettiği vasıflar, bu kişinin içtihada 

güç yetiremeyen bir mukallid olduğunu göstermektedir. Ayrıca Dihlevî, Hucendî’nin 

Allah ve resulünün emretmediği (îcâb) bir hususu gerekli kılma vurgusuyla karşı çıktığı 

mezheplere iltizam hakkında önemli bir noktaya temas etmektedir. Dihlevî, hiç kimsenin 

herhangi bir fakihe/müçtehide Allah tarafından fıkhın vahyedildiğine ve böylelikle 

hatadan korunmuş olan (mâsum) bu fakihe tâbi olmanın bir zorunluluk olduğuna 

inanmadığını ifade etmektedir. Eğer Müslüman bir kimse bir âlime tâbi oluyorsa, bu 

bağlılık ilişkisi söz konusu âlimin Kur’an ve sünneti en güzel şekilde biliyor oluşu, 

görüşlerini naslara dayanarak ve naslardan doğrudan beslenerek tesis ediyor oluşuyla 

doğrudan ilişkilidir.218 

2.4.5. Hucendî’nin Referanslarıyla Arasındaki Uyum/Uyumsuzluk 

 

                                                 
217  Bkz. Dihlevî, Hüccetullâhi’l-bâliga, I, s. 263-264; Dihlevî, el-İnsâf, s. 97-99. 
218  Dihlevî, Hüccetullâhi’l-bâliga, I, s. 265; Dihlevî, el-İnsâf, s. 101-102; Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 70. 



95 
 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî, beşinci delil olarak Hucendî’nin yapmış olduğu nakilleri ve 

işaret ettiği referansları ele almaktadır. Zira Hucendî taklid ve mezheplere ilişkin bakış 

açısını İzzeddin b. Abdüsselâm, İbn Kayyim el-Cevziyye ve İbn Hümâm’a işaret ederek 

yaptığı çeşitli nakillerle desteklemektedir. 

Bûtî öncelikle İzzeddin b. Abdüsselâm’ın konuya ilişkin görüşlerini 

nakletmektedir. İbn Abdüsselâm’a göre, bir müçtehidin bir başka müçtehidi veya bir 

sahâbîyi taklid etmesi gerekmediği gibi şer’an bir yükümlülük (icâb) söz konusu 

olmadıkça hiç kimsenin bir başkasını/bir şeyi taklid etmesi uygun değildir. İbn 

Abdüsselâm burada bir istisna zikretmektedir ki, bu istisna Hucendî’nin bakış açısının 

İbn Abdüsselâm’ın taklid anlayışıyla ayrıştığı noktayı göstermesi açısından önemlidir. 

Taklide ilişkin bu istisna, toplumun avâm kesimini ilgilendirmektedir. Buna göre âmmî 

içtihat neticesinde şer‘î hükümleri elde edebilecek kabiliyette olmadığından, bu acziyet 

durumu sebebiyle taklidin dışında takip edebileceği bir yol bulunmamaktadır. İbn 

Abdüsselâm ardından bir mezhepten başka bir mezhebe intikalin imkânına değinmekte 

ve konuya ilişkin ihtilafın bulunduğunu vurgulayarak detaylara yer verirken, belirli şartlar 

çerçevesinde bu intikali mümkün (cevaz) gören yaklaşıma meyletmektedir. Buna göre 

Hucendî bir taklid ilişkisi söz konusu olacaksa intikali zorunlu (vacip) görürken, 

görüşüne destek maksadıyla referans olarak öne sürdüğü İbn Abdüsselâm, belirli şartlar 

dâhilinde intikali mümkün/meşru (câiz) görmektedir. Aynı zamanda bu bakış açısı onun, 

mukallidin ömrü boyunca intikal yapmaksızın belirli bir mezhebe bağlı olup bu mezhebi 

taklid ederek yaşamını sürdürmesinde bir mahzur görmediğine işaret etmektedir. Bunun 

yanında Hucendî’nin taklide bakışıyla doğrudan ilişkisi kurulabilecek bir noktaya daha 

temas eden İbn Abdüsselâm, efdal (en faziletli, üstün) olanın taklidinin gerekli olmadığını 

belirtmektedir. Zira sahâbe asrından itibaren ilk nesillerde kendisine tâbi olmak için bir 

efdal arayışına girişilmemiştir. Müslümanlar hükmünü öğrenmeye ihtiyaç duydukları 

meselelerde -herhangi bir ayrım gözetmeksizin- önde gelen âlimlerden birisine müracaat 

ederek karşılaştıkları meselelerin çözümlerini aramışlardır. Buna göre efdal olanın taklid 

edilmesi bir gereklilik olsaydı, sahâbe asrından itibaren insanların efdal ve mefdûl olana 

ayrım gözetmeksizin tâbi olmaları ve bunları taklid etmeleri mümkün olmazdı.219 

                                                 
219  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 72; Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kâsım es-

Sülemî ed-Dımaşkî, Kavâidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, thk. Tâhâ Abdurraûf Sa‘d, Kâhire: 
Mektebetü’l-Külliyyât el-Ezheriyye, 1991, II, s. 158-159. 



96 
 

Efdal olanın taklidinin gerekli olmadığına dair İbn Abdüsselâm’ın mezkûr 

ifadeleri, Hucendî’nin mezhep imamlarını sahâbenin önde gelenleriyle ve yine sahâbe ve 

tâbiîn âlimleriyle mukayese eden yaklaşımı açısından önemlidir. Zira Hucendî, dört 

mezhep imamına hürmeti ve kıymeti teslim ettiğini belirttikten sonra birçok sahâbînin ve 

önde gelen tâbiîn âliminin isimlerini zikrederek -onları taklid etmeyip- yalnızca söz 

konusu dört mezhebe tâbi olunmasını garipser görünmektedir.220 Bu yaklaşımı, özellikle 

sahâbe büyüklerine işaret etmek suretiyle bir fazilet sıralaması ima etmektedir. Ancak İbn 

Abdüsselâm’ın ifadelerinden hareketle, sahâbe asrında efdal-mefdul ayrımı 

gözetilmeksizin taklid işlerlik alanı bulmuşken sonraki dönemlerde böyle bir fazilet 

sıralaması yapmanın ve buna göre hareket etmenin bir gereklilik olmadığını söylemek 

mümkündür. 

İbn Abdüsselâm Hucendî’nin bakış açısıyla bir noktada kesişen önemli bir konuya 

temas etmektedir. Bu konuyu genel bir ifadeyle “taklid taassubu” olarak nitelemek 

mümkündür. Ancak İbn Abdüsselâm’ın üzerinde durduğu husus, taklid ilişkisi açısından 

belirli bir grubu ve belirli bir tutumu hedef almaktadır ki, bu grup muayyen bir imamı 

taklid eden fakihlerdir. Buna göre, tâbi olduğu imamın herhangi bir görüşü hakkında veya 

daha kapsamlı olarak bu imamın naslara ve naslardan elde ettiği hükümlere ilişkin genel 

yaklaşımı itibariyle bir zayıflığa muttali olan mukallid fakihin, nasları bir kenara bırakıp 

taklidde ısrar tutumu İbn Abdüsselâm tarafından eleştirilmektedir. Zira böyle bir tavır 

katı taklid anlayışını yansıtmaktadır.221 İbn Abdüsselâm’ın bu ifadeleri, Hucendî’nin kör 

ve katı taklid olarak nitelediği genel taklid anlayışıyla uyumlu görünmektedir. Ancak 

Hucendî herhangi bir ayırım ve sınırlamada bulunmaksızın mutlak anlamda taklidi bu 

menfi temel üzerine oturturken, İbn Abdüsselâm konuyu mukallid fakihler çerçevesinde 

ele almakta ve taklidin bu şeklini eleştirmektedir. Netice itibariyle, İbn Abdüsselâm’ın 

taklid anlayışının Hucendî’nin bakış açısıyla büyük oranda örtüşmediğini söylemek 

mümkündür. Örneğin İbn Abdüsselâm avâm açısından taklidin bir vazife (acziyet 

sebebiyle gereklilik) olduğu vurgusu yaparken Hucendî, mutlak anlamda taklid 

kavramını kullanmakta ve bunu bid‘at saymaktadır.222 

                                                 
220  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 99. 
221  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 71; İbn Abdüsselâm, Kavâidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm, II, s 159-160. 
222  İbn Abdüsselâm’ın mukallid fakihin taassup kaynaklı taklid tutumuna dair zikredilen menfi 

değerlendirmelerinin Hucendî’nin taklide yönelik genel bakış açısıyla benzerlikler taşıdığı söylemek 
mümkündür. Ancak bu benzerlik, söylem benzerliğinden ibarettir. Zira benzer iki söylemin muhatap 



97 
 

Bûtî beşinci delil başlığı altında ikinci olarak İbn Kayyim’in taklid ve mezhep 

anlayışına yer vermektedir. İbn Kayyim, taklidi kısımlara ayırarak ele almaktadır. Buna 

göre taklid; haram olan taklid, vacip olan taklid ve caiz olan taklid şeklinde üç kısımdan 

müteşekkildir. Haram olan taklid, kendi içerisinde de üç kısma ayrılmaktadır. Bunlardan 

ilki, ataları taklid etmekle yetinmek suretiyle Allah’ın hükümlerinden yüz çevirmek, 

vahye aldırış etmemektir. İkincisi, sözü/görüşü alınmaya layık bir kimse olup olmadığını 

bilmeden bir kimseyi taklid etmektir. Haram olan taklidin üçüncü kısmı ise, taklid edilen 

müçtehidin görüşüne muhalif bir delil sabit olduktan sonra delile iltifat edilmeyip 

sürdürülen taklittir.223 İbn Kayyim’in taklidi böylelikle birçok kısma ayırarak ele aldığını 

ifade eden Bûtî, onun taklide ilişkin menfi söylemlerinin tamamının taklidin haram olan 

bu kısmına yönelik olduğuna dikkat çekmektedir. Ayrıca Bûtî, İbn Kayyim’in taklid 

hakkında zikredilen ifadelerinin -Hucendî’ye işaret ederek- meselenin derinliklerine 

vakıf olamayan yüzeysel bir okuyucu tarafından konunun bağlamı, temeli ve söz konusu 

taksimlerinden kopuk ve habersiz bir şekilde okunduğunda yanlış anlaşılabileceğini, İbn 

Kayyim’in taklidi tam anlamıyla reddettiği sonucuna ulaşılabileceğini belirtmektedir.224 

Bûtî’nin İbn Kayyim hakkında, konuyla ilişkili olmakla birlikte daha genel ve 

dikkat çekici bir değerlendirmesi söz konusudur. Buna göre İbn Kayyim’in İ‘lâmü’l-

muvakkıîn isimli eserinde okuyucu açısından dikkat çeken gariplikler ve hatta birtakım 

çelişkiler yer almaktadır. Örneğin İbn Kayyim, zikri geçen tasnifi itibariyle taklidi üç 

kısımda ele almaktadır. Bunlar sırasıyla haram, vacip ve câiz olan taklid türleridir. Ancak 

müellif birinci kısmı oluşturan haram/bâtıl olan taklidi ele alıp detaylı açıklamalarda 

bulunduktan sonra, ikinci kısmı oluşturan vacip taklidi ele almayı unutmuş 

görünmektedir. İbn Kayyim’in söz konusu eserinde bu ve benzeri birçok ilginç durumun 

tespit edilebileceğine işaret eden Bûtî, aynı zamanda eserde birtakım şaşırtıcı çelişkilerin 

de yer aldığını belirtmektedir. Çelişki olarak nitelediği hususlara ise, İbn Kayyim’in 

hiyele ilişkin detaylı açıklamalarını örnek göstermektedir.225 

                                                 
kitlesi ve hedef aldığı grup birbirinden farklıdır. Hucendî’nin tavrı âlim-âmmî ayrımı gözetmezken İbn 
Abdüsselâm mukallid fakihleri hedef aldığından, bu iki benzer söylemin muhatap kitlesi arasında 
umum-husus ilişkisi bulunmaktadır. 

223  İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn an rabbi’l-âlemîn, II, s. 129-131. 
224  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 74-75. 
225  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 76; Ayrıca Bûtî'nin hiyel ve İbn Kayyim’e ilişkin değerlendirmeleri için bkz. 

Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, Davâbitü’l-maslaha fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye, Dımaşk: 
Müessesetü’r-Risâle, 1973, s. 293-324; Bûtî’nin İbn Kayyim değerlendirmelerine selefî temayüllü 



98 
 

Bûtî, Hucendî’nin düşüncesini destekleme amacıyla sık sık istifade ettiği İbn 

Kayyim’in taklide ilişkin genel yaklaşımını ortaya koymak amacıyla onun fetva usul ve 

adabına dair değerlendirmelerinden örnekler aktarmaktadır. Konuya ilişkin bölümlerde 

İbn Kayyim, taklidin meşruiyetine ve hatta içtihat yetkinliği bulunmayan kimseler 

açısından bir gereklilik olduğuna değinmektedir. Bunun yanı sıra Hucendî’nin “meşhur 

ve muteber hadis kitaplarından birinin tahsilinin kişiyi şer‘î hükme ulaşmada mazeretsiz 

kılacağı”226 görüşü İbn Kayyim’in mesele hakkındaki kanaatine nispeten muhalif 

görünmektedir. Zira İbn Kayyim, kişinin sahihaynı veya bunlardan birini yahut sünen 

eserlerinden herhangi bir tanesini elinde bulundurması durumunda bu kaynaklardan 

istifade etmek suretiyle fetva vermesini belirli şartlar dahilinde mümkün görmektedir. 

Buna göre hadisin açık, herkes tarafından anlaşılabilen bir manasının bulunması 

durumunda kişi böyle bir hadisle amel edebileceği gibi fetva da verebilecektir. Aksi 

durumda söz konusu hadisle amel etmek ve fetva vermek caiz olmamaktadır. Ancak İbn 

Kayyim’in zahir bir hadisle amel etmeyi ve fetva vermeyi bir çeşit ehliyet (yetkinlik) 

durumuyla kayıtladığı göz önünde tutulmalıdır. Bu ehliyet fürû fıkıh bilgisi, usûl kaideleri 

ve hatta Arap diline vukûfiyet açısından noksanlıklar taşısa da mevcudiyeti gereklidir. 

Ortada bir ehliyetin varlığından söz edilemeyeceği durumda ise yapılması gereken “Eğer 

bilmiyorsanız ilim sahiplerine sorun”227 ayeti gereği işin ehline danışmaktır.228 

İbn Kayyim’in bir tür ehliyetin varlığını şart koşup bu ehliyetin mahiyetini tam 

anlamıyla açıklamaması dikkat çekicidir. Ayrıca ehliyetin varlığından söz etmesi, hatta 

ehliyetin yokluğunda söz konusu hadis veya hadislerle amel edilemeyip fetva 

verilemeyeceğini belirtmesi onun, bu ehliyete sahip kişiyi avâmdan cahil bir kimseden 

(sırf mukallid) ayırdığını göstermektedir. Yine benzer şekilde, hadisi okuyan herkesin 

aynı manayı anlaması şeklinde izah ettiği durumla da ilmi açıdan belirli bir seviyeye sahip 

kişileri kastediyor olmalıdır. Aksi takdirde hadiste her okuyanın kolaylıkla anladığı bir 

mana bulunduğunda (fetva yerine) hadisin rivayet edilmesi yeterli olacaktır. Hucendî de 

fetvayla amel etmek yerine hadislerle amel edilmesinin gerekliliğini vurguladığı bir 

bağlamda, benzer şekilde bir tür ehliyet vurgusu ile hadislerin amele dayanak 

                                                 
yaklaşım örneği için bkz. Refîk Yûnus el-Mısrî, “el-Hiyelü’l-fıkhiyye beyne’l-Bûtî ve İbn Kayyim el-
Cevziyye”, Câmiatü’l-Melik Abdülazîz Ma‘hedü’l-İktisâd el-İslâmî, 2009, s. 1-48. 

226  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 114-115. 
227  Enbiyâ 21/7. 
228  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 79-80; İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 180-181. 



99 
 

kılınabileceğini belirtmektedir.229 Hucendî de bu ehliyet ile tam olarak ne kastettiğini izah 

etmemekte, birçok noktada İbn Kayyim’e işarette bulunduğu gibi bu konuda da ondan 

istifade etmiş görünmektedir. 

İfade etmek gerekir ki İbn Kayyim’e göre, kişinin mukallid olduğu bir konuda bir 

başkasına fetva vermesi caiz değildir. Bunun yanında, fıkıhta derinleşmek gayesiyle 

birçok fıkıh kitabı okuyan, fıkhî melekesini artıran, ancak naslara ve selefin 

uygulamalarına ilişkin bilgisi zayıf olup istinbat ve tercih metotlarına vakıf olamayan 

kimsenin fetva vermesi hususunda ihtilaf edilmiştir. İbn Kayyim’in tercih ettiği görüş ise, 

müsteftînin fetva isterken kendisini doğru bilgiye ulaştıracak bir başka âlimin bulunması 

durumunda fetvasını ondan istemesidir. Aksi durumda ise, bilgisiz amel etmek yerine 

vasıfları zikredilen kişinin fetvasına müracaat edilmesini daha uygun bulmaktadır.230 

Hucendî’nin bakış açısıyla İbn Kayyim’in ifadeleri arasında, taklid ve içtihat 

kavramlarına yükledikleri anlamı göstermesi açısından önemli ipuçları vardır. Zira 

Hucendî, kişiyi ayetlerin manaları itibariyle sarih olanlarına, hadislerin ise zahir 

manalarına yönlendirmekte, bununla birlikte selefin uygulamalarını bilmeye davet 

etmektedir. Ayet ve hadislerin sarih ve zahir olanlarına yönlendirilen kimsenin selefin 

uygulamalarına tam anlamıyla nasıl vakıf olabileceği ayrıca üzerinde durulması gereken 

bir meseledir. Neticede o bu seviyeye (şer‘î hükümleri naslardan elde edebilecek 

seviyeye) ulaşmayı ve şer‘î hükümleri elde etmeyi de meşhur ve muteber hadis 

kitaplarından -en azından- birinin tahsili ile mümkün görmektedir. Hucendî’nin bu genel 

bakış açısından ve konuya ilişkin ifadelerinden anlaşıldığı üzere zikredilen nitelikleri elde 

etmek suretiyle böyle bir konuma gelen kişi hükümleri doğrudan kaynaklarından almakta, 

başka bir ifadeyle içtihat etmektedir. İçtihada yetkili görülen kişinin fetvaya da yetkin 

görüleceği aşikârdır.231 Buna karşı İbn Kayyim, ilimde (fıkıhta) belirli bir seviye kat eden 

kişiyi, özellikle naslar ve selef uygulamalarına ilişkin bilgi eksikliğinden ve bunun 

yanında istinbat ve tercih usullerine uzak oluşundan hareketle fetvaya ehil görmemekte 

ve mukallid olarak nitelemektedir. 

                                                 
229  Bkz. Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-ttibâ’i mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erba’a, s. 76. 
230  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 77-78; İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 149-151. 
231  Yahut Bûtî’nin ifade ettiği gibi Hucendî, taklidi bir bütün olarak nefyedip ona haram hükmü veriyorsa, 

fetvaya da imkân tanıması söz konusu değildir. Zira herkes hükümleri doğrudan kaynaklarından elde 
edecektir. 



100 
 

Bûtî’nin İbn Kayyim’in içtihat ve taklid çerçevesinde sahip olduğu genel kanaati 

yansıtması için aktardığı meseleler232 arasında arasında vefat etmiş bir müçtehidin taklid 

edilmesinin (taklîdü’l-meyyit) imkânı; mezhep müntesibi bir müçtehidin -kendisinin 

içtihat etmediği/edemediği bir meselede- tâbi olduğu mezhep imamının bir görüşüyle 

fetva vermesinin imkânı;233 müftînin müntesibi olduğu mezhep sistematiğinin dışına 

çıkarak, mezhep görüşünün dışında bir görüşle fetva vermesinin imkânı;234 müftînin 

müntesibi olduğu mezhep görüşünü bir kenara bırakıp kendi nezdinde ağır basan (râcih) 

görüşle fetva vermesinin imkânı235 ve benzeri meseleler yer almaktadır. Bu meselelerin 

her biri İbn Kayyim tarafından etraflıca ele alınmakta ve birtakım ayırım ve şartlar 

dahilinde kabul gören farklı yaklaşımlara dikkat çekilmektedir. Bûtî zikri geçen 

meseleleri, bunlara dair görüş ve değerlendirmeleri aktardıktan sonra Hucendî’nin bakış 

açısına işaretle aralarında bir uyum ve mutabakatın ötesinde, esasen karşıtlığın söz 

konusu olduğunu ifade etmektedir. Buna göre Bûtî, İbn Kayyim’in düşüncesini şu şekilde 

özetlemektedir: Mukallidin taklitten başka bir seçeneği bulunmamaktadır. -Müçtehit 

olmadıkça- belirli bir mezhebe müntesip olan kişinin herhangi bir şer‘î amelî meselede 

mezhep görüşü dışında bir görüşle fetva vermesi mümkün değildir. Hayatta olan bir 

müçtehidi taklid etmekle vefat eden bir müçtehidi taklid etmek arasında fark 

bulunmamaktadır. Ayrıca muteber hadis kitaplarına müracaat etmek suretiyle mukallid, 

müçtehitlik vasfı kazanamayacaktır.236 Bûtî’ye göre İbn Kayyim’in eserinde taklide 

ilişkin kavramları ve meseleleri ele alması, ayrıca söz konusu meselelere dair çeşitli 

ayrımlara giderek Hucendî’den farklı pek çok kanaate sahip olması esasen Hucendî’nin 

kendi düşüncesini destekleme gayesiyle İbn Kayyim’den istifade ettiğini göstermektedir. 

Müftînin müntesibi olduğu mezhep görüşünü bir kenara bırakıp kendi nezdinde 

ağır basan görüşle fetva vermesinin imkânına dair İbn Kayyim’in değerlendirmelerini 

kısa da olsa ayrıca zikretmek faydalı olacaktır. Zira İbn Kayyim, bu meseleyi müftînin 

durumu ve nitelikleri açısından ikiye ayırarak ele almaktadır ki Hucendî’de böylesi bir 

                                                 
232  Bûtî İbn Kayyim’den özellikle pek çok nakilde bulunmaktadır. Zira mezhepsizler olarak vasıflandırdığı 

ve düşüncelerine karşı çıktığı kimselerin, İbn Kayyim’i kendi görüşlerine bir destek ve dayanak 
kıldıklarını, hatta bu hususta mukallid olarak itham ettikleri Müslümanlardan daha fazla taassup 
gösterdiklerini belirtmektedir. 

233  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 79; İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 165. 
234  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 80-81; İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 182. 
235  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 81; İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 182-183. 
236  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 82. 



101 
 

ayırım ve kategorik yaklaşım bulunmamaktadır. Buna göre müntesibi olduğu müçtehit 

imamın içtihat usulünü ve delil anlayışını takip eden bir müftînin mezhep görüşünü bir 

kenara bırakıp kendi nezdinde ağır basan (râcih) görüşle fetva vermesi mümkündür. Buna 

karşılık, müntesibi olduğu mezhep imamının görüşleriyle bağlı olup bunların dışına 

çıkma yetkisi bulunmayan bir müftînin, kendi nezdinde ağır basan (râcih) görüşle fetva 

vermesi mümkün değildir. Bu durumda müftînin yapması gereken, kendi nezdinde ağır 

basan (râcih) görüşü sahibine nispet ederek yalnızca rivayet etmektir.237 Bu ifadeler 

mezhep içerisinde içtihat açısından hiyerarşik bir sıralamanın bulunduğunu 

göstermektedir. Bu sıralamada alt mertebede bulunan ve mezhep imamının içtihâdî 

görüşleriyle bağlı olan kişinin mezhep görüşüne aykırı bir fetva vermesi mümkün 

değildir. Buna göre mezhep görüşüne muhalif hüküm vaz‘ eden sahih bir hadis kişide 

râcih bir kanaat meydana getirse bile bu durumda takınılacak tavır kişilerin niteliklerine 

göre tayin edilecektir. Neticede Hucendî’nin mezhebe muhalif sahih hadisin her koşulda 

tercih edilmesi gerektiği görüşü İbn Kayyim’in değerlendirmeleriyle uyuşmamaktadır. 

Bûtî, bağlamından ve maksadından kopuk bir şekilde İbn Kayyim’den aktarılan 

ifadeleri ayrıca eleştirmektedir. Bu doğrultuda, İbn Kayyim’den nakledilen, -herhangi bir 

mezhebe intisap etse de- avâma mezhep nispet edilmesinin uygun/anlamlı olmadığı 

yönündeki ifadelerin, esasen başlangıçta dile getirdiği ve tartışmanın dışında tutulması 

gerektiğini belirttiği ittifak noktalarına ilişkin olduğunu ifade etmektedir. Bu ittifak 

noktası, mukallidin hayatı boyunca karşılaşacağı meseleler hakkında belirli bir mezhebi 

taklid etmesinin zorunlu olmadığıdır. Bununla birlikte, bu ifadelerin her ne kadar -

Hucendî’nin iddia ettiği gibi- taklidin terk edilmesine ve her Müslümanın naslarla 

doğrudan ilişki kurmasının gerekli olduğuna işaret ettiği düşünülebilirse de Hucendî’nin 

bakış açısına ilişkin herhangi bir destek teşkil etmemektedir. Avâmın mezhebinin 

bulunmadığına dair mezkûr ifade, âmmînin hükmünü öğrenmeye ihtiyaç duyduğu bir 

mesele hakkında karşılaştığı herhangi bir müftîye meselenin hükmünü sorması ve bu 

hüküm arayışı sürecinde müftîden herhangi bir mezhebe göre fetva vermesini 

isteyememesi anlamındadır. Zira müftî müçtehittir ve içtihadı neticesinde varacağı 

hükme göre fetva verecektir. Müçtehit olmayan bir kişinin müftî olarak isimlendirilmesi 

ve elbette müftî tayin edilmesi mümkün değildir. Bu çerçevede âmmînin hükmünü 

                                                 
237  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 81; İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 182-183. 



102 
 

öğrenmeye ihtiyaç duyduğu mesele hakkındaki hüküm arayışında mezheplere ilişkin 

sorgusu, yalnızca herhangi bir mezhebe veya müçtehide işaret etmek suretiyle o 

mezhebin veya müçtehidin meseleye dair bakış açısını öğrenme talebiyle sınırlıdır. Buna 

karşı müftî, örneğin İmâm Şâfiî’nin mesele hakkındaki görüşünü salt nakil yoluyla 

aktarabilecektir.238 

Muhammed Said el-Bûtî, “Âmmînin mezhebi, müftîsinin mezhebidir” kaidesini 

açıklarken, müftînin müçtehitlik vasfını özellikle vurgulamaktadır. Âmmînin 

kendisinden fetva isteyeceği bir müçtehit bulamadığı durumda ise nasıl bir yol izleyeceği 

önemli bir meseledir. Buna göre âmmî, çevresinde kendisinden fetvâ isteyeceği mutlak 

bir müçtehit yahut belirli bir mezhebe müntesip âlim (müçtehit fi’l-mezhep) 

bulamadığında geçmiş dönemlerde yaşamış müçtehitlere müracaat edecek (onların 

meseleye ilişkin görüşlerini araştırıp soracak) ve hükmünü aradığı meseleyi bu şekilde 

çözümleyecektir. Geçmiş dönemlerde yaşamış müçtehitler arasında fetva/hüküm 

vermeye en layık olan kimseler ise ümmetin genel kanaatine göre dört mezhep 

imamlarıdır. Bu tespiti dört mezhebin tedvin edilmiş olması, nakledilen görüşlerin 

sahiplerine aidiyeti hususunda gönlü tatmin edici niteliklere sahip bulunmaları vb. çeşitli 

hususiyetlerle gerekçelendirmek mümkündür. Netice itibariyle âmmînin kendisinden 

fetva soracağı bir müçtehidi bulamadığı durumda takınacağı bu tavır, “Âmmînin mezhebi 

müftîsinin mezhebidir” kaidesi içerisinde değerlendirilmektedir. Zira gerek önceki 

dönemlerde yaşamış müçtehitlerin mezheplerine müntesip âlimlere, imamların meseleye 

ilişkin görüşlerini sorarak gerekse -eğer mümkünse- mezhep müellefatına doğrudan 

müracaat etmek suretiyle gerekli bilgileri elde ederek ihtiyaç duyduğu fetvaya ulaşan 

âmmî, yine bu usul içerisinde müftîsinin mezhebi ile mezheplenmektedir.239 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî, İbn Kayyim’in avâmın mezhebiyle ilişkili ifadelerinin 

maksadını ve konu bağlamını bu şekilde açıklamaktadır. Neticede avâma mezhep nispet 

edilmesinin doğru olmadığına dair bu yargı ifadesi, mezhepleri bütünüyle reddeden ve 

tüm Müslümanları doğrudan Kur’an ve sünnetten hükümleri almaya davet eden bir 

yaklaşımın ürünü değildir. 

                                                 
238  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 83-84; Ayrıca bkz. İbn Kayyim, İ‘lâmü’l-muvakkıîn, IV, s. 201-202. 
239  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 84-85. 



103 
 

Bûtî’nin beşinci delil içerisinde ele aldığı bir diğer husus, Hucendî’nin İbnü’l-

Hümâm’dan naklettiği ifadelerin değerlendirilmesidir. Bu çerçevede Bûtî, Hucendî’nin 

İbnü’l-Hümâm’a nispet ettiği ifadelerin, sahibi açısından isabetsizliğine dikkat çekmekle 

yetinmektedir. Zira birince bölümde değindiğimiz gibi Hucendî, naklettiği ifadeleri 

İbnü’l-Hümâm’a isnad etse de söz konusu ibareler onun öğrencisi İbn Emîru Hâc’a aittir 

ve et-Takrîr ve’t-tahbîr isimli eserinde yer almaktadır. Ayrıca ifade etmek gerekir ki, 

Hucendî’nin İbnü’l-Hümâm’a nispet ederek aktardığı ifadeler, bir müçtehidi taklid eden 

kişinin, mukallidi olduğu imamın görüşüne göre amel ettiği bir konuda, bir başka 

müçtehidi taklid etmesinin imkânı çerçevesinde ele alınmaktadır. Bu bağlamda iki görüş 

aktarılmaktadır: Birincisi; belirli bir mezhebi iltizam eden mukallidin, taklidini 

sürdürmesinin gerekli olduğu yönündedir. İbn Emîru Hâc’ın daha doğru görüş (esahh) 

şeklinde nitelediği ikinci görüşe göre ise, mukallidin kendisini belirli bir mezheple iltizam 

etmesinin herhangi bir bağlayıcılığı yoktur. Zira Allah ve rasülünün gerekli kılmadığı 

(îcâb) bir hususu gerekli kılmaya yetkili hiçbir kimse bulunmamaktadır.240 Görüldüğü 

gibi belirli bir mezhebi iltizam etmenin gerekli olmadığına ilişkin bu ifadeler, Bûtî’nin 

ittifak noktası olarak nitelediği ve tartışmanın dışında tutmak istediği birinci hususa 

ilişkindir. Bu sebeple olacaktır ki Bûtî, Hucendî’nin söz konusu nakline dair herhangi bir 

detaylı izah ve cevap çabasına girişmemiştir. 

2.4.6. Mezheplerin Ortaya Çıkışında Siyaset Etkisi 

 

Muhammed Saîd Ramâzan el-Bûtî’ye göre Hucendî’nin temel iddiası çerçevesinde ileri 

sürdüğü bir diğer argüman, mezheplerin ortaya çıkışını siyasi etkenlerle ilişkilendirmesi 

ve bu bakış açısını İbn Haldûn’a nispet etmesidir. Bu çerçevede siyaset etkisini 

vurgulayan Hucendî, bu hususa ilişkin detaylı bilgiye vakıf olabilmek için okuyucuyu İbn 

Haldûn’un Mukaddime’sine yönlendirmektedir.241 Bûtî ise bu yönlendirmeden hareketle 

İbn Haldûn’un Mukaddime’sini incelemiş ve Hucendî’nin iddiasına mutabık bir yön 

bulamamıştır. Ardından İbn Haldûn’un mezheplere ilişkin değerlendirmelerini bir nevi 

özetleyerek Hucendî’nin iddiasını çürütmeyi amaçlamıştır.242 

                                                 
240  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 86; İbn Emîru Hâc, et-Takrîr ve’t-tahbîr, III, s. 350-351. 
241  Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 125. 

Kanaatimizce mezheplerin ortaya çıkışını çeşitli siyasi maksatlar güden Arap olmayan toplumların 
iktidarı ellerine geçirmesiyle ilişkilendirmesi oldukça dikkat çekicidir. 

242  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 87. 



104 
 

Hucendî mezheplerin ortaya çıkışına ilişkin İbn Haldûn’un Mukaddime’sine işaret 

etmekle birlikte herhangi bir şekilde cilt veya sayfa bilgisine yer vermemekte ve hatta 

doğrudan ibare naklinde de bulunmamaktadır. Ayrıca Hucendî’nin risalesinin yeni 

baskısının tahkikini gerçekleştiren Selim el-Hilâlî de -şaşırtıcı bir şekilde- dipnotta, 

konuya ilişkin olarak İbn Haldûn’un Mukaddime’sini inceleme ve Hucendî’nin işaret 

ettiği bilgileri tespit etme fırsatı bulamadığını ifade etmektedir. Bununla birlikte, yalnızca 

Mukaddime’nin bir bölümünde mezheplere ve ortaya çıkış sebeplerine ilişkin 

değerlendirmelerin varlığına değinmektedir.243 

Bûtî’nin İbn Haldûn’dan özet mahiyetinde naklettiği değerlendirmeler, esasen İbn 

Haldûn’un Hucendî’nin kastettiği gibi mezheplere ve mezheplerin teşekkülüne ilişkin 

menfi bir yaklaşıma sahip olmadığını göstermektedir. Özellikle mezheplerin teşekkülüne 

giden süreci İslâm toplumunun mevcut yapısı ve iç dinamikleriyle ilişkilendirerek izah 

etmesi, Hucendî’nin mezheplerin bid‘at oluşu ve bu mezheplerin ortaya çıkışında temel 

olarak siyasetin etkin olduğu anlayışıyla uyuşmamaktadır. İbn Haldûn, meseleyi ele 

alırken öncelikle fıkhı tanımlamakta, ardından çeşitli temel meselelere temas ederek 

fıkhın ihtilaf hususiyetine dikkat çekmektedir. Aynı zamanda sahâbe asrında kavram 

kullanımına ilişkin bir noktaya dikkat çekerek, kendisinden dini bilgilerin elde 

edilebileceği sahâbenin kurrâ (kârî) olarak isimlendirildiğini, ilerleyen dönemlerde ise bu 

kullanım yerine âlim veya fakih kavramlarına geçiş yapıldığını belirtmektedir.244 

Özellikle kurrâ isimlendirmesinin mahiyetine de işaret ederek, sahâbenin Kur’an’ı ezbere 

bilip nâsih ve mensûhunu, muhkem ve müteşâbihini ve de peygamberden yahut ondan 

işiten kimselerden elde etmek suretiyle, nasların diğer delalet vecihlerini biliyor 

olanlarının kurrâ şeklinde isimlendirildiklerini belirtmektedir. Bu ifadeler, Hucendî’nin 

naslarla doğrudan ilişki kurulmasına yönelik davetiyle mukayesesi açısından oldukça 

önemlidir. Zira sahâbe arasında dahi dini bilgilerin kendilerinden elde edilebileceği belirli 

kimseler bulunmakta ve bu sahâbîlerin ilmi durumlarını öne çıkaran birtakım kavramların 

bulunduğu görülmektedir. 

                                                 
243  Bkz. Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 125. 
244  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 88; Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Hasen el-Hadramî el-Mağribî, Târîhu İbn Haldûn, thk. Halil Şehhade, Beyrut: Dâru’l-
Fikr, 1981, I, s. 563-564; Hucendî, Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-
erbaa, s. 111. 



105 
 

Sahâbe asrını takip eden süreçte Arap toplumunun yazıya uzak oluşu zaman 

içerisinde değişmiş ve yazı kültürü yaygınlık kazanmıştır. İslâm dünyasında genişleyen 

siyasi hâkimiyet, gelişen sosyal, kültürel ve iktisadi hayat çeşitli etkileşimleri beraberinde 

getirdiği gibi İslâmî ilimlerin teşekkülüne de zemin hazırlamıştır. Bu sürece ilişkin fıkhın 

mevcut durumunun resmini çizen İbn Haldûn, ulemânın ehl-i re’y (Ehl-i Irak) ve ehl-i 

hadîs (Ehl-i Hicâz) şeklinde ikiye ayrıldığını belirtmektedir. Bu iki ayrı ekolün hadisle 

ilişkisine ve kendilerine ait hususiyetlerine değinen İbn Haldûn, öncü ve önderlerine de 

işaret etmekte ve bunlar hakkında kısa izahlara yer vermektedir. Ardından bu iki ekole 

eklenen Zâhirilik’e de değinerek bu üç ekolü, ümmetin çoğunluğunun müntesibi oldukları 

meşhur mezhepler olarak nitelemektedir. Birtakım Şiî mezheplerin ve fıkıh anlayışlarının 

varlığına da işaret ederek, Hâricilerle birlikte bu Şiî grupların ümmetin üzerinde ittifak 

ettiği mezheplerden ayrı bir yol tuttuklarını belirtmektedir.245 

Mezheplerin ortaya çıkışlarını erken dönemlerden itibaren mevcut olan ihtilaf 

hususiyetiyle ilişkilendiren ve aynı zamanda bunu toplumsal, kültürel ve bilimsel/ilmi 

gelişmelerle bir bütün halinde değerlendiren İbn Haldûn, doğrudan mezheplere ve ortaya 

çıkış şekillerine yönelik herhangi bir eleştirel değerlendirmede bulunmamaktadır. Buna 

ek olarak, dört mezhebin teşekkülüne ve taklidin bu dört mezhep üzerinde yoğunlaştığına 

temas ettikten sonra tarihsel süreç içerisinde belirli bir dönemden sonra 

ekollerin/mezheplerin çeşitlenmesi vesilesiyle devam edebilecek olan ihtilaf gerçeğinin 

önünün kesildiğine ve bu kapının kapatıldığına değinmektedir. Bunu içtihat kapısının 

kapanması söylemiyle de ilişkilendirmek mümkündür. Zira içtihat kapısının kapatıldığı 

söyleminin içeriğinde, içtihat derecesine erişmenin zorluğu, bu zorluk durumunda 

içtihada ehil olmayanlara bu vasfın nispet edilmesi vb. endişeler yer almaktadır.246 

Böylelikle İbn Haldûn’dan nakillerle onun mezheplere ilişkin düşüncesini ortaya 

koymaya çalışan Bûtî, Mukaddime’de Hucendî’nin iddiasıyla herhangi bir şekilde 

uygunluk gösteren bir ifadenin yer almadığını özellikle vurgulamaktadır. 

2.4.7. Dört Mezhep Öncesi Dönemde Mukallidin Durumu 

 

                                                 
245  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 88-89; İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldûn, I, s. 563-565. 
246  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 89; İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldûn, I, s. 566. 



106 
 

Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, yedinci delil/argüman olarak Hucendî’nin dört 

mezhep imamının ortaya çıkışından ve bu mezheplere yönelik taklidin yerleşip 

kökleşmesinden önceki dönemi sorgulayan ifadelerini ele almaktadır. Buna göre 

Hucendî, taklid edilen dört mezhep imamını kastederek, bu imamların ortaya çıkışından 

ve mezheplere yönelik taklidin yaygınlaşmasından önce mukallidlerin durumunu itibara 

alarak, insanların dalalet veya hidayet üzere olduklarına ilişkin nasıl bir hüküm 

verileceğini sorgulamaktadır. Hucendî, bunların hidayet üzere olduklarına dair hüküm 

verileceğinin açık olduğunu belirtmekle birlikte, önceki dönemlerde Müslümanların 

takındıkların tavrı naslara tâbi olmak, naslara muhalif görüş ve delilleri reddetmek, her 

türlü anlaşmazlık ve ihtilaf durumunda kitap ve sünneti hakem tayin etmek şeklinde 

özetlemektedir. Ardından mezheplere yönelik mevcut taklid olgusuna işaret ederek, bu 

taklid anlayışını ilk dönemlerde takip edilen hak yoldan ayrılma ve dalalet yoluna sapma 

olarak nitelemektedir.247 

Hucendî’nin söz konusu sorusu/sorgusu altında yatan aslî iddiasına karşı Bûtî, 

yine onun dayandığı temel referanslardan biri olan İbn Haldûn’dan istifade ederek cevap 

vermektedir. İbn Haldûn, sahâbenin kendi içerisinde ayrıştığını, bir kısmının fetva 

vermeye yetkin olduğunu ancak diğer bir kısmının böyle olmadığını, ayrıca dini bilgilerin 

elde edilmesi açısından her bir sahâbînin eşit olmadığını belirtmektedir.248 

Sahâbe arasında dahi içtihat ve fetva ehliyeti belirli bir grup veya sayıyla sınırlı 

olmuştur. Hemen her asırda olduğu gibi içtihada ehil olmayan sahâbîlerin de içtihat ve 

fetvaya ehil olanlara nazaran -ilmi bakımdan- daha alt mertebede oldukları bilinmektedir. 

İlmi bakımdan daha alt mertebede bulunan bu sahâbe grubu, dini bilgilerini ve 

hükümlerini öğrenmeye ihtiyaç duydukları meselelerin fetvalarını içtihada ehil olan diğer 

sahâbîlerden almaktadırlar. Bûtî de bu tavrın taklidden başka bir şey olmadığına dikkat 

çekmektedir. Sahâbe arasındaki mevcut bu uygulama, müçtehit imamlar zamanında ve 

dört mezhebin yaygınlaştığı dönemde de herhangi bir değişikliğe uğramamıştır. 

Böylelikle sahâbe asrından itibaren var olan mukallid-müçtehit ilişkisine işaret eden Bûtî, 

dört mezhep imamının bu müçtehitler grubu içerisinde yer aldığını belirtmekte ve önceki 

                                                 
247  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 90-91. Hucendî’nin bu sorgulaması kendi içerisinde çelişkiler 

barındırmaktadır. Zira dört mezhep imamı ve onların mezheplerinin ortaya çıkmasından önceki 
dönemde mukallidlerin durumunu sorgulamakta, sonrasında ise esasen bu dönemlerde taklid 
ilişkisinden ziyade delil arayışının mevcut olduğunu ifade etmektedir. 

248  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 91; İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldûn, I, s. 563. 



107 
 

dönemlerde câiz ve meşru olan taklid ilişkisinin onlar açısından sürdürülmesinde de 

herhangi bir mahzur olmadığını ifade etmektedir.249 

İçtihat-taklid ve müçtehit-mukallid ilişkisinin mahiyeti açısından sahâbe asrından 

itibaren herhangi bir değişiklik olmamıştır. Dört mezhebin teşekkülüyle birlikte kitap ve 

sünnetten istifade etmek suretiyle elde edilen bir istinbat metodunun ortaya konmuştur. 

Bu metot, sağlıklı/isabetli bir re’ye/görüşe ulaşma konusunda ve aynı zamanda kıyas 

işlemini isabetli ve yerli yerinde gerçekleştirme hususunda önemli bir 

ölçütü/mekanizmayı teşkil etmektedir. Ayrıca bu metot vesilesiyle ehl-i re’y ve ehl-i 

hadîs ekolleri bir kaynaşma süreci yaşamış, ifrat ve tefrit yönleri zaman içerisinde ortadan 

kalkmıştır. Mezheplerin teşekkülüyle ortaya çıkan bu hususiyet, dört mezhebin ilmi 

anlamda ve içtihat sahasında üstün bir konum elde etmesine katkı sağlamıştır. Süreç 

içerisinde dört mezhebe gösterilen teveccühün arka planında da bu durum yer almaktadır. 

Apaçık bilinen bir gerçek olduğunu belirttiği bu hususa ilişkin herhangi bir delil ortaya 

koymanın vakit kaybı olduğunu belirten Bûtî, Hucendî’nin sorgulamasına işaretle, 

sapkınlığa düşmekle ve fitneci olmakla itham edilen dört mezhebi taklid eden 

Müslümanların, ilk asırlardan beri takınılan tavırdan farklı bir yaklaşım 

sergilemediklerini vurgulamaktadır.250 

2.5. Bûtî’ye Göre Taklidin Mahiyeti ve Hükmü 

2.5.1. Taklid Kavramı 

 

Muhammed Said Ramazân el-Bûtî taklid kavramını izah ederken, delilin (hüccet) 

bilgisine vâkıf olmama hususiyetinin, kavramı tanımlayıcı temel nitelik oluşuna dikkat 

çekmektedir. Buna göre taklid, görüşünün sıhhatine (doğruluğuna) ilişkin bir delilin 

varlığından habersiz olarak herhangi bir müçtehidin görüşüne tâbi olmaktır. Bu durumda 

mukallidin, taklid ettiği mesele hakkında kendisine tâbi olduğu müçtehidin görüşünün 

doğru (sıhhatli) ve isabetli olduğuna dair bir bilgisi bulunmamaktadır. Bûtî’ye göre izah 

edilen bu tutumun taklid yahut ittibâ şeklinde isimlendirilmesi arasında bir fark olmadığı 

gibi bu iki kavram arasında sözlük anlamı itibariyle sabit olmuş herhangi bir farklılık da 

söz konusu değildir. Bakara süresinin 166. ve 167. ayetlerinde taklid manasının, ittibâ 

                                                 
249  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 91-92. 
250  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 92-93. 



108 
 

kavramıyla karşılanıp aynı anlamda kullanılması, iki kavram arasında ayırıcı bir farkın 

bulunmadığını göstermektedir.251 

Müşterek manaya sahip olan taklid ve ittibâ kavramlarına izafe edilen ve bu iki 

kavramı birbirinden ayıran bir kullanım söz konusu edilse bile mükellef açısından fıkhî 

anlamda iki kategori bulunmaktadır. Birincisi; delilleri ve delillerden hüküm elde etmeyi 

bilen kimsenin durumudur ve böyle bir kişi müçtehit olarak isimlendirilmektedir. İkincisi 

ise; mezkûr niteliklere sahip olmayan kişinin durumudur. Böyle bir kimse mukallid 

olarak nitelenmektedir. Bûtî’ye göre bu iki kategori dışında bir durumun söz konusu 

olması mümkün değildir.252 

2.5.2. Bir İmamı/Mezhebi Taklidin Anlamı 

 

Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî mukallidin bir âlimle/müçtehitle ve bunun bir neticesi 

olarak bir mezheple ilişkisinin mahiyetini, bu ilişkinin anlamını ayrıca ele almaktadır. 

İçtihada yetkin olmayan bir kimsenin içerisinde bulunduğu durum gereği takınması 

gereken tavrın izahı, müçtehit-mukallid ilişkisinin oturduğu zemini tespit edebilmek 

adına önemlidir. 

İlmi birikim ve kabiliyet açısından insanların her birinin denk olmadığı ve eşit 

yaratılmadığı bir gerçektir. Bu hakikatin şer‘î ilimler açısından da geçerli olması tabiidir. 

Buradan hareketle fıkıh sahasında bu hakikat üzerinden mukallid-müçtehit ilişkisini izah 

etmek gerekmektedir. Buna göre fıkıh alanında cahil ve âmmî olarak nitelenen kimsenin 

bir âlim/müçtehit vesilesiyle kulluğunun gereğini layığıyla yerine getirmesi, söz konusu 

tabii halin bir tezahürü olmaktadır. Zira içtihat derecesine ulaşamamış bir kişinin 

herhangi bir imam veya müçtehide tâbi olmaktan başka bir seçeneği bulunmamaktadır.253 

Herhangi bir imama/müçtehide yahut bir mezhebe tâbi olmanın gerekçesi ise 

ayrıca üzerinde durulması gereken bir meseledir. Zira yukarıda ifade ettiğimiz gibi, genel 

bir tabirle “bilen-bilmeyen” ilişkisi her ne kadar ilahi kanunun bir tecellisi olsa da fıkıh 

alanında mukallidin herhangi bir âlime tâbi olup onun görüşlerini itibara almasının 

temelindeki gerekçe önem arz etmektedir. Buna göre bir mukallidin herhangi bir imamın 

mezhebine tâbi olmasını, söz konusu imamın bizzat kendisine (şahsından ötürü) olan 

                                                 
251  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 96. 
252  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 96. 
253  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 114-115. 



109 
 

sempati ve bağlılıkla yahut imamın sahip olduğu belirli bir hususiyetle gerekçelendirmek 

isabetli değildir. Bu bakış açısını, Müslümanların Hz. Peygamber’e olan bağlılıklarının 

temelindeki düşünceyle örneklendirmek mümkündür. Zira Müslümanlar Hz. 

Peygamber’e, bir beşer ve kul Muhammed (s.a.v.) olması hasebiyle değil, Allah’ın elçisi 

olması ve O’nun vahyini insanlara tebliğ eden peygamberi olmasından ötürü boyun 

eğmekte ve itaat etmektedirler. Buna göre, Allah’ın kelamı/sözü ile bir beşer kelamı/sözü 

mukayesesi yaparak, Kur’ân’a tâbi olmanın sünnete tâbi olmaktan daha evlâ olduğunu 

söylemek mümkün değildir. Ayrıca Bûtî, Hz. Peygamber’in bir aracı vazifesi görerek 

vahyi insanlara tebliğ edici ve ilahi muradı beyan edici misyonuna benzer şekilde, 

müçtehit imamların sünnet ile olan ilişkisini, hadisleri/sünneti rivayet etmek, lafızların 

mana ve maksatlarını kuşatmak şeklinde izah etmektedir.254 

Şâtıbî (ö. 790/1388) de bir âlime tâbi olmanın altında yatan temel düşünceyi izah 

ederken benzer açıklamalarda bulunmaktadır. Buna göre, mukallidin kendisini doğruya 

iletecek ve yönlendirecek bir âlime tâbi olması söz konusu âlimin şeriata vukûfiyetinden 

ötürüdür. Zira aksi bir durumda, tâbi olduğu âlimin şeriata vakıf olmayıp bu ilme ehil 

olmadığını öğrenen mukallidin bağlılığını ve taklidini sürdürmesi meşru olmamaktadır. 

Mukallidin durumunu doktor-hasta ilişkisi üzerinden de örneklendiren Şâtıbî, bir hastanın 

akli melekeleri yerinde olduğu müddetçe kendisini doktor olmayan bir kişiye teslim ve 

emanet etmesinin düşünülemeyeceğini belirtmektedir. Aynı şekilde mukallidin şer‘î 

ahkâma dair uzmanlığı olmayan (müçtehit olmayan) bir kimseyi taklid etmek isteyeceğini 

tasavvur etmek mümkün değildir.255 

Herhangi bir âlime veya mezhebe bağlılık ilişkisinin altında yatan temel 

düşünceyi böylelikle Şâtıbî’den de istifade ederek izah eden Bûtî, Hucendî’nin dört 

mezhebi taklid eğiliminin arkasında yatan gerekçeye dair değerlendirmesini özellikle 

zikrederek eleştiri konusu yapmaktadır. Buna göre Hucendî bu gerekçeyi, onların 

(avâmın) söz konusu dört mezhebi Hz. Peygamber’in mezhebinden üstün görmeleri ve 

üstün tutmaları şeklinde tespit etmektedir. Bûtî, Hucendî’nin bu bakış açısından ve dile 

getirdiği söylemlerinden içtihat ve taklidin mahiyetini bilmeyen ve birbirinden 

ayıramayan, ayrıca mezheplerin ortaya çıkışına dair herhangi bir bilgisi bulunmayan 

                                                 
254  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 114-115. 
255  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 115-117; Şâtıbî, el-İ’tisâm, III, s. 312-315. 



110 
 

avâmın etkilendiğini belirtmektedir. Zira “Biz Hz. Peygamber’e mi yoksa Şâfiî’ye mi tâbi 

olmaktayız? Hz. Peygamber’in mezhebi yanında bu diğer mezheplerin ne gibi bir kıymeti 

olabilir?” şeklinde sorgulamalar söz konusu olmaktadır. Neticede Bûtî’ye göre Hucendî 

için iki durum söz konusudur. Birincisi, onun hemen hemen her araştırmacının vâkıf 

olduğu içtihat, taklid ve mezhep teşekkülüne ilişkin mevcut bilgi ve değerlendirmelerden 

bihaber olduğudur. İkincisi ise, bu bilgi ve değerlendirmelerden haberdar olmakla 

birlikte, bunlardan habersiz gibi davranıp kendi düşüncesini insanlara kabul ettirmeyi 

amaçlamaktadır. Bûtî -ikinci durum daha ağır olmakla birlikte- her iki durumu da üzücü 

ve çirkin bir hal olarak nitelemektedir.256 

2.5.3. Taklidin Hükmü ve Gerekliliği 

 

Bûtî’nin taklidin hükmüne ilişkin değerlendirmesi, Hucendî’nin iddialarını ve bu 

iddialarını destekleme gayesiyle öne sürdüğü delillerini merkeze almaktadır. Bu 

çerçevede Bûtî’nin genel kanaati, Hucendî’nin mezheplere yönelik menfi bakış açısıyla 

inşâ ettiği taklid anlayışında çelişki içeren ifadelerin yer aldığı yönündedir. Bu çelişki 

Hucendî’nin taklidin hükmüne dair iki farklı mütalaasından kaynaklanmaktadır. Bu iki 

farklı tutumu bir arada düşününmek mümkün görünmemektedir. Buna göre birinci 

durum, Hucendî’ye göre taklidin mutlak manada haram olduğu kabulüdür. O, risalesinde 

birçok kez bu hususu dile getirmekte ve müçtehitlerin mâsum olmadığı vurgusundan 

hareketle insanları mâsum olan naslara ittibâya davet etmektedir. İkinci durum ise, 

Hucendî’ye göre mukallidin belirli bir mezhebi iltizam etme hak ve yetkisinin 

bulunmadığı, taklid ilişkisinde sürekli bir intikal halinin gerekli olduğudur. Zira belirli 

bir mezhebi iltizam etmek doğru olan yoldan sapma anlamı taşımaktadır.257 

Görüldüğü gibi Hucendî herhangi bir ayrıma gitmeksizin bir bütün olarak taklidin 

her türlüsüne karşı çıkıp reddetmekte ve taklide haram hükmü vermektedir. Ardından 

taklid çatısı altında yer alan ve taklid konusuna ilişkin fer‘î bir mesele olarak 

nitelenebilecek olan belirli bir mezhebi taklid etmenin imkânı meselesini ele almakta, 

buna imkân tanımayarak taklid ilişkisinde mezhepler/müçtehitler arasında sürekli bir 

intikal halini gerekli görmektedir. Aynı mesele üzerindeki bu iki farklı tutum tutarlı ve 

                                                 
256  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 117-118. 
257  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 94-95; Hucendî’nin zikredilen görüşleri için ayrıca bkz. Hucendî, Heli’l-

müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa, s. 73, 86. 



111 
 

sağlam temellere oturan bir yaklaşımın ve düşüncenin ürünü olmamaktadır. Zira haram 

olarak nitelenen taklid, sadece söz konusu fer‘î meseleyle, yani belirli bir mezhebi taklid 

etmekle sınırlı olacak olursa, mutlak olarak ve herhangi bir ayrıma gitmeksizin taklide 

karşı tavır takınmak ve mâsum-gayr-i mâsum yaklaşımıyla hükme varmak isabetli 

olmayacaktır.258 

Bûtî’ye göre Hucendî’nin risalesi boyunca taklide ilişkin tutumu, menfi bir bakış 

açısını yansıtmaktadır. Hucendî çeşitli noktalarda ve farklı tonlamalarla taklide yönelik 

eleştirilerini ortaya koymakta, genel tavrı itibariyle taklitten uzak durmaya davet 

etmektedir. Mâsum (naslar) ve gayr-i mâsum (müçtehit görüşleri) yaklaşımından 

hareketle taklide cevaz vermemekte, bunun yanında belirli bir mezhebi taklid etmenin 

câiz ve meşru olmadığını (görüşlerin sürekli bir intikal halinde taklid edilmesi 

gerektiğini) ayrıca belirterek aynı zamanda taklide dair meşru bir yön de tasavvur ettiği 

izlenimi vermektedir. Öyle ki, Hucendî’nin meşru bir yön tasavvur ettiğine dair bu 

çıkarım bir varsayımın ötesinde somut olarak özellikle onun ifadelerinde kendisini 

göstermektedir. Zira risalesinde taklidi bir bütün olarak eleştiri konusu yapsa da belirli 

bir mezhebi tayin etmeksizin ve ömür boyu kişinin karşılaşacağı tüm mesele ve 

problemlerde bu mezhebe tâbi olmaksızın (mezhepler arasında sürekli bir geçiş tavrı 

sergileyerek) gerçekleştireceği taklidi mümkün ve bir başka ifadeyle meşru gördüğünü 

belirtmektedir.259 

Hucendî’nin iddialarını temelsiz, bu doğrultuda ileri sürdüğü delilleri de asılsız 

olarak değerlendiren Bûtî, taklidi kaçınılmaz bir gerçeklik olarak görmektedir.260 Bu 

kanaatini destekleme amacıyla mutlak anlamda taklidin ve daha özelde belirli bir mezhebi 

iltizam etmenin meşruiyetine ilişkin gerek naslardan gerekse sahâbe ve tâbiîn asırları 

başta olmak üzere erken dönemlerdeki toplumsal vakıadan ve ayrıca aklî çıkarımlardan 

da istifade etmek suretiyle deliller sunmaktadır.261 

                                                 
258  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 95. 
259  Ancak Hucendî’nin risalesinde, taklid meselesine ilişkin detaylı izah ve gerekli ayrımlara yer vermeyişi, 

gerek kendisine yöneltilen bir soruya verilen cevap mahiyetindeki risalesinin muhatap kitlesi gerekse 
genel manada eserin okuyucusu açısından onun taklide ilişkin bakış açısının doğru ve net bir şekilde 
anlaşılmasını zorlaştırmaktadır. 

260  Bûtî’nin kaçınılması mümkün olmayan bir gereklilik olarak gördüğü taklid olgusu, fer‘î amelî 
hükümlere ilişkindir. İtikâdî sahada ise taklid câiz değildir ve bu hususta icmâ bulunmaktadır. Zira 
itikâdî sahada zanna itibar edilmemekte, yakîne ihtiyaç duyulmaktadır. 

261  Bûtî’nin delilleri sunarken takip ettiği metot, kendisinden alıntıda bulunduğu Âmidî ile benzerlik 
taşımaktadır. Âmidî de içtihat mertebesinde olmayan kişinin bir âlimi taklid etmesinin gerekli oluşunu 



112 
 

Bûtî’ye göre taklidin meşruiyetini gösteren ve içtihat edebilecek seviyede 

olmayan kişi için taklidin vacip hale geldiğini teyit eden delillerden birisi, taklid 

meselesine ilişkin tartışmalarda çokça müracaat edilen “Eğer bilmiyorsanız, bilgi sahibi 

olanlara sorun.”262 ayetidir. Ayetin hitabı hükümleri ve hükümlerin elde edildiği delilleri 

bilmeyen kimselere yöneliktir. Yine mezkûr ayet avâm-âlim ilişkisi açısından taklidin 

meşruiyetine ve hatta gerekliliğine dair usûl âlimlerinin müracaat ettikleri temel referans 

konumundadır. Ayrıca müminlerin toptan/bir bütün olarak savaş sebebiyle sefere 

çıkmalarının hoş görülmemesi ve her topluluktan bir grubun (bir kısmı savaşa giderken) 

geride kalarak dini bilgilerini artırmaya çalışmalarının emredilmesi263 her zaman 

toplumda dini bilgi hususunda derinlikli bilgi sahibi olan bir grubun bulunması 

gerektiğini göstermektedir. Aynı zamanda bu, dini bilgi ve daha özelde fıkhî bilgi 

açısından bilen (müçtehit) ve bilmeyen (mukallid) ilişkisinin tabii oluşuna dair önemli bir 

göstergedir.264 

Bûtî’ye göre sahâbenin ilmi açıdan kendi içerisinde farklılıklar taşıması, her bir 

sahâbînin fetva verecek ilmi yetkinlikte bulunmayışı, taklidin meşruiyetine ve taklid 

ilişkisinin kaçınılmaz oluşuna dair bir diğer delildir. Zira sahâbe arasında müçtehit/müftî 

olarak nitelenebilecek ilmî yetkinliğe sahip kişi sayısı az olduğu halde fetva isteyen ve 

mukallid olarak nitelenebilecek sahâbî sayısı çoğunluğu teşkil etmiştir. Bunun yanı sıra 

Hz. Peygamber İslâm’a yeni giren toplulukları eğitmek ve dini bilgileri tebliğ etmek üzere 

birçok fakih/âlim sahâbîyi görevlendirmiş, bu topluluklar dini bilgiye dair tüm 

ihtiyaçlarını kendilerine gönderilen öğretmenlerden/âlim sahâbîlerden elde ederek 

gidermişlerdir. Bir tür öğretmenlik vazifesi yürüten bu sahâbîler, karşı karşıya kaldıkları 

ve naslarda hükmünü bulamadıkları meselelere dair içtihat ederek hüküm vermişler ve 

insanlar da verilen hükümlere tâbi olarak bu âlimleri taklid etmişlerdir.265 

                                                 
ele alırken nas, icmâ ve ma‘kûl nitelemesiyle delilleri zikretmektedir. Bkz. Ebü’l-Hasen Seyfüddîn Alî 
b. Muhammed b. Sâlim el-Âmidî, el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm, thk. Abdürrezzak Afîfî, Dımaşk-Beyrut: 
el-Mektebü’l-İslâmî, 1982, IV, s. 228. 

262  Nahl 16/43. 
263  Tevbe 9/122. 
264  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 97-98. Bûtî ayrıca ayetin tefsirine ilişkin değerlendirmeler için Kurtubî’ye 

işaret etmektedir. Bkz. Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmi‘ 
li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed el-Berduni ve İbrahim Etfiş, Kâhire: Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1964, 
VIII, s. 293-297. 

265  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 98. 



113 
 

Sahâbe arasında âlim/müçtehit-avâm ilişkisinin mevcudiyeti ve işleyişine dair 

benzer ifadeler kullanan Gazzâlî (ö. 505/1111), sahâbenin müftîlerinin avâm konumunda 

olanlara fetva verdiklerini ve onlardan içtihat mertebesine erişmelerini beklemediklerini 

belirtmektedir.266 Âmidî (ö. 631/1233) de -bu konuda itirazların ve aykırı görüş 

belirtenlerin ortaya çıkmasından önce- sahâbe ve tâbiîn dönemlerinde âlim/müçtehit 

olanların -delile işarette bulunmaksızın doğrudan- fetvâ verdiklerini, mukallid 

konumunda olanların da bu fetvalara tâbi olarak yaşantılarını devam ettirdiklerini 

belirtmektedir. Bu vakıa karşısında herhangi bir itiraz ve eleştirinin söz konusu 

edilmemesi, mutlak anlamda âmmînin âlimi/müçtehidi taklid etmesinin câiz olduğu 

hususunda ittifak (icmâ) bulunduğunu göstermektedir.267 

Sahâbe asrındaki mevcut durumdan hareketle taklidin meşruiyetine yönelik 

istidlâlde bulunan Bûtî, tâbiîn dönemi ile birlikte âmmî-âlim ilişkisi çerçevesinde değişen 

ve gelişen hususları da dikkate almaktadır. Buna göre tâbiîn döneminde içtihat çevresi 

genişlemiş olsa da sahâbe asrına nispetle uygulamada izlenen yolda herhangi bir 

değişiklik olmamıştır. İçtihat ise ehl-i re’y ve ehl-i hadîs mezhebi olmak üzere iki ayrı 

anlayışla temsil edilir olmuştur. Ehl-i re’y ve ehl-i hadîs mezhepleri arasında var olan 

tartışma ve ihtilafların halkın avâmı ile herhangi bir ilgi ve ilişkisi bulunmamaktadır. 

Neticede avâmın dilediği âlime tâbi olduğu görülmektedir.268 

Bûtî’nin taklidin meşruiyeti ve kaçınılmaz bir gereklilik oluşuna dair dile getirdiği 

aklî gerekçe, içtihat ehliyetine sahip olmayan kişinin karşılaşacağı şer‘î-amelî bir 

meselenin çözümü için takınacağı tavırla ilişkilidir. Buna göre içtihat ehliyetine sahip 

olmayan kimse, karşı karşıya kaldığı bir mesele hakkında iki tavırdan birisini 

sergileyecektir. Birincisi, söz konusu meseleye ilişkin herhangi bir tasarrufta 

bulunmaksızın -o konuyla mahsus olarak- kulluğunun gereğini yerine getirmeyecektir. 

İkincisi ise, karşı karşıya kaldığı mesele hakkında belirli bir tasarrufta bulunacaktır. Bu 

tasarruf ise ya hükmü gösteren bir delilden ya da taklidden kaynaklanacaktır. Hükmü 

gösteren bir delilden kaynaklanması, içtihat ehliyetine sahip olmayan kişi açısından 

mümkün değildir. Zira müçtehit olsun olmasın tüm insanların karşı karşıya kalacakları 

                                                 
266  Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, el-Müstasfâ, thk. 

Muhammed Abdüsselâm Abdüşşâfî, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993, s. 372-373. 
267  Âmidî, el-İhkâm, IV, s. 228-229; Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 98-99. 
268  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 99-100. 



114 
 

meselelerin delillerini araştırmakla yükümlü olduğunu varsaymak, beşerî hayatı hemen 

her yönüyle fesada uğratacak bir neticeye götürecektir. Bunun yanında içtihat ehliyetine 

sahip olmayan kişinin karşılaştığı mesele hakkında takındığı tavrın hareket noktasının 

taklid olması mümkündür ki, müçtehit olmadıkça başka bir seçenek bulunmamaktadır.269 

Böylelikle nas, icmâ ve ma‘kûlden hareketle delilleri ortaya koyan Bûtî, söz 

konusu delillerin âmmînin yahut içtihat mertebesine ulaşamamış âlimin müçtehit bir 

âlimi taklid etmekten başka bir neticeye ulaştırmadığına işaret etmektedir. Ayrıca 

müçtehidin fetvasının avâm açısından Kur’ân ve sünnete benzer bir delil/hüccet 

konumunda olduğuna dair değerlendirmelerde bulunmaktadır. Buna göre avâm açısından 

müçtehidin fetvası, müçtehide nispetle Kur’ân ve sünnet gibidir. Zira -delillerden hüküm 

elde edecek yetkinliğe sahip olmadığı için- mukallid açısından delilin varlığı da yokluğu 

da eşittir. “Eğer bilmiyorsanız, bilgi sahibi olanlara sorun.”270 hitabı gereği bilenlere 

sormakla mükellef olan mukallid açısından müçtehit, bir nevi şâri‘ konumunda 

olmaktadır.271 

Hucendî’nin dört mezhebi hedef alan ve özellikle sahâbe asrını taltif eden 

yaklaşımına işaretle Bûtî, mukallid ve müçtehit ilişkisinin sahâbe arasında söz konusu 

olmasıyla ehl-i re’y ve ehl-i hadîs mezheplerine münsetip kimseler arasında mevcut 

olmasının herhangi bir fark oluşturmadığını ifade etmektedir. Ayrıca dört mezhebin 

teşekkülünü bid‘at olarak gören Hucendî’ye ehl-i re’y ve ehl-i hadîs mezheplerini niçin 

bid‘at olarak nitelemediğini sormaktadır. Zira Bûtî’ye göre sahâbe arasındaki taklid 

ilişkisiyle ehl-i re’y ve ehl-i hadîs mezheplerine müntesip olanların ve dahi dört mezhebe 

mensup kişilerin taklid tutumları aynı meşruiyet zemininden beslenmektedir.272 

Dört fıkıh mezhebinin, ortaya çıkışından önceki dönemlerde mevcut olan 

durumdan ne gibi farklılıklar taşıdığı ve ne tür yenilikleri beraberinde getirdiği, sahâbe 

asrındaki taklid ilişkisiyle aynı meşruiyet zemininden beslenen dört mezhep 

müntesipliğinin nitelik ve mahiyet itibariyle ne gibi değişimler yaşadığını göstermesi 

bakımından önemlidir. Bu değişim ve farklılığı; sünnetin ve fıkhın tedvîni, istinbat 

                                                 
269  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 100-101; Ayrıca bkz. Âmidî, el-İhkâm, IV, s. 229. 
270  Nahl 16/43. 
271  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 101-102; Ayrıca bkz. Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî 

eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât, thk. Ebû Ubeyde Meşhur b. Süleyman, b.y.: Dâru İbn Affân, 1997, V, s. 336-
337. 

272  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 102-105. 



115 
 

metotlarının ve temel kaidelerin tespiti, tedvîn edilen usûl ve fürû üzerinde harcanan 

mesai neticesinde mezheplerin kökleşmesi ve sağlam temeller üzerine oturtulması 

şeklinde özetlemek mümkündür. Zikredilen hususlar aynı zamanda dört mezhebin asırlar 

boyu etkinliğini devam ettirmesinin ve Müslümanların dört mezhebe yönelik 

teveccühünün altında yatan gerekçelerdir.273 

Netice itibariyle Bûtî’ye göre taklid câiz ve meşrudur. İçtihat ehliyeti bulunmayan 

kimse açısından ise bir gereklilik ve zorunluluk (vacip) haline gelmektedir. 

2.5.3.1.Belirli Bir Mezhebi Taklidin Hükmü 

 

Muhammed Said Ramazân el-Bûtî, Hucendî’nin taklid ilişkisinde mukallid açısından 

sürekli bir intikal halini gerekli görmesini doğru bulmamakta ve bundan ötürü belirli bir 

mezhebi/imamı sürekli bir şekilde taklid etmenin hükmünü ayrıca ele almaktadır. 

Bûtî’ye göre taklide ilişkin temel hüküm, delillerin de gösterdiği üzere taklidin 

meşru ve caiz oluşudur. İçtihat ehliyetine sahip olmayanlar açısından ise kaçınılmaz bir 

gereklilik (vacip) halini almaktadır. “Eğer bilmiyorsanız, bilgi sahibi olanlara sorun.”274 

ayeti gereği bir müçtehide tâbi olarak kulluğunun gereğini îfâ eden Müslüman, kendisine 

emrolunduğu şekilde hareket etmiş olmaktadır. Bu tavrın meşru ve muteber oluşunda 

belirli bir mezhebin/müçtehidin taklid edilmesinin (iltizam) veya mezhepler/imamlar 

arasında sürekli intikalde bulunmak suretiyle taklidin sürdürülmesinin herhangi bir etkisi 

bulunmamaktadır. Neticede bu temel üzerine ilave edilen her bir hüküm, yüce yaratıcının 

emir ve hükmüne ziyade teşkil edecektir.275 

Kişinin belirli bir mezhebi/imamı iltizam ederek dini yaşantısını sürdürmesinin 

bir gereklilik olduğunu kabul etmesi ve hatta bunun şâri‘ tarafından verilen bir hüküm 

(emir) olduğuna inanması hatalı bir tavır olduğu gibi kişiyi günahkâr hale getirecektir. 

                                                 
273  Detaylı bilgi için bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 102-105. 
274  Nahl 16/43. 
275  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 105-106. Zehebî’nin (ö. 748/13448) mezheplere ilişkin kısa 

değerlendirmelerinin yer aldığı Zegalü’l-ilm isimli eserinde o, oldukça kısa bir şekilde dört fıkıh 
mezhebini çeşitli yönleriyle methetmesinin yanı sıra birtakım noktalara da temas ederek eleştirmektedir. 
Dile getirdiği eleştirilerde mezhep müntesibi kişileri çirkin taassup tavrı takınmaktan menetmektedir. 
Buna göre problem noktası belirli bir mezhebin taklid edilmesi olmayıp, taassup kaynaklı katı tarafgirlik 
tutumudur. Detaylı bilgi için bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 111-113; Ebû Abdillâh Şemsüddîn 
Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Zegalü’l-ilm, thk. Ebu’l-Fazl el-Konevî, Dımaşk: Dâru’l-
Meymene, 2013, s. 78-84. Hucendî’nin görüşlerini beyan ederken çokça İbn Teymiyye’den istifade 
etmesine karşı Bûtî, özellikle Zehebî’nin İbn Teymiyye ile olan ilişkisine de işaret ederek görüşlerinin 
mahiyetine dikkat çekmektedir. 



116 
 

Aynı şekilde sürekli bir şekilde mezhepler/imamlar arasında intikal halinde olmanın bir 

gereklilik olduğu kabulü ve bunun şâri‘in emri olduğu inancı hatalı olmasının yanı sıra 

kişiyi günahkâr kılacaktır. Netice itibariyle Bûtî’ye göre, içtihat ehliyetine sahip olmayan 

kişinin belirli bir mezhebi/imamı iltizam etme yükümlülüğü bulunmadığı gibi 

mezhepler/imamlar arasında sürekli intikal halinde olacağı bir mükellefiyeti de söz 

konusu değildir.276 

Bûtî, belirli bir mezhebi iltizam etmenin haram olduğu sonucuna ulaşırken 

iltizamı gerektiren herhangi bir delilin var olmadığı noktasından hareket eden Hucendî’yi 

çelişki ile itham etmektedir. Zira o, -yine gerektirici bir delil olmaksızın- mukallidi 

mezhepler/imamlar arasında sürekli bir intikal tavrına yönlendirmektedir. Hâlbuki söz 

konusu iki farklı tutumu zorunlu hale getiren herhangi bir delil bulunmamaktadır. Bu 

durumda mukallid konumundaki kişinin yalnızca herhangi bir mezhebi/müçtehidi taklid 

etmekle mükellef (vacip) olduğunu bilmesi yeterlidir. Buna göre mukallid, 

mükellefiyetinin yalnızca bir müçtehidi taklid etmek olduğunu bildikten sonra belirli bir 

mezhebi/müçtehidi iltizam etse de yahut sürekli bir intikal halinde bulunsa da eşit 

konumdadır ve doğru (hak) bir yol takip etmiş olmaktadır.277 Belirli bir mezhebi iltizam 

etmek yahut bir mezhepten diğerine sürekli intikalde bulunmak ise -bunu bir gereklilik 

(vacip) olarak görmedikçe- caiz ve meşrudur. Gerek sahâbe döneminde gerekse ilerleyen 

dönemlerde her iki tavrı da sergileyenler olmuş ve buna karşı çıkılmamıştır. Aksine çeşitli 

dönemlerde halifeler tarafından fetva makamına tayin edilen imamlar olmuş, insanlar bu 

imamlardan/müçtehitlerden fetva almışlardır. Mekke’de iftâ vazifesi açısından Atâ b. Ebî 

Rebâh’ın (ö. 114/732) konumu buna örnek teşkil etmektedir. O, halife tarafından fetva 

makamına tayin edilmiş ve uzun zaman insanlar kendisinden fetva almışlardır.278 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî, belirli bir mezhebin/müçtehidin iltizam edilmesinin 

imkânı meselesini Kur’an kıraatleri üzerinden mukayese ederek ele almaktadır. Onun 

                                                 
276  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 106. 
277  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 107-108. Bu noktada Bûtî, bir mezhepten diğerine intikal durumuna ilişkin 

birtakım şartların varlığından söz etmektedir. Öncelikle bu tutum, kişisel arzu ve isteklerden 
kaynaklanmamalıdır. Bunun yanı sıra, dini-şer‘î mükellefiyetlerden kaçınma gayesi söz konusu 
olmamalı ve âlimlerin çoğunluğuna göre kişi tek bir ibadet hususunda birden çok müçtehidi taklid etmiş 
bulunmamalıdır. Zira tek bir ibadette iki farklı imamın görüşüyle amel etmek, iki imamın da 
söylemediği ve kabul etmediği bir neticeyi (hükmü) ortaya çıkarmak anlamına gelmektedir. Bir diğer 
şart da mukallidin, tâbi olacağı meseleye ilişkin, intikal edeceği imamın/müçtehidin görüşünü 
bilmesinin gerekli oluşudur. 

278  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 109-110. 



117 
 

belirli bir mezhebi iltizam etme veya etmeme tavrı ile Kur’an kıraatleri arasında kurduğu 

ilişkiyi şöyle özetlemek mümkündür: Hz. Peygamber’den tevatür yoluyla nakledilen on 

kıraat bulunmaktadır. Bu on kıraatten her birinin kendisiyle özdeşleştiği bir imam 

mevcuttur. Söz konusu bu imamlar, kendileriyle özdeşleştirilen kıraatlerle Kur’an 

okumuş, bu kıraatlere göre Kur’an eğitimi vererek öğrenciler yetiştirmişlerdir. 

Müslümanlar ise -tıpkı dört mezhepten dilediklerini taklid etmekte serbest oldukları gibi- 

bu on kıraatten hangisini tercih ederlerse onunla kıraat etme hak ve yetkisine sahip 

olmuşlardır.279 Mezhep oluşumları ile kıraat vecihleri arasında böyle bir benzerlik kuran 

Bûtî, Müslümanların takınacakları tavır itibariyle mezhepler ve kıraat vecihleri arasında 

muhayyer bir konumda olduklarını ifade etmektedir. 

2.5.4. Taklidin Sınırı 

 

Taklidi kaçınılmaz bir gerçeklik olarak değerlendiren Bûtî, taklidin terk edilmesinin 

zorunluluk haline geldiği iki farklı duruma temas etmekte, böylelikle mukallidin tavrının 

sınırlarını çizmektedir. 

Taklidin terk edilmesinin bir gereklilik haline geldiği birinci durumda, mukallidin 

mevcut durumu ve bilgi birikimi dikkate alınmaktadır. Buna göre mukallid bir kimse, 

herhangi bir şer‘î-amelî meseleyi tam anlamıyla kuşatacak bir bilgi birikimine sahip olup, 

söz konusu meseleye ilişkin mevcut tüm delillere nüfuz edip, bu delillerden hüküm 

istinbatına muktedir olduğunda taklidi terk etmelidir. Bu durum, mezkûr nitelikleri elde 

ettiği mesele veya meseleler hakkında kendi gayreti (içtihadı) neticesinde elde ettiği 

sonuca göre hareket etmesini gerektirmektedir.280 

Bûtî’ye göre mukallidin tâbi olduğu mezhebi taklid etmeyi terk etmesinin zorunlu 

olduğu ikinci durum ise, mukallidi olduğu mezhep görüşüne muhalif sahih bir hadisle 

karşılaşması durumudur. Böyle bir durumda hadisin sıhhati ve hükme delaleti noktasında 

kesin bir kanaate sahip olan mukallid, -hadisin delalet ettiği meseleyle (hükümle) sınırlı 

olmak üzere- tâbi olduğu mezhep imamını taklid etmeyi terk etmelidir. Sahih hadis 

                                                 
279  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 108-109. Ayrıca Bûtî, kişinin tek bir kıraatten fazlasını öğrenmesinin imkân 

dâhilinde olmadığı şeklinde ileri sürülebilecek bir itiraza peşinen cevap vermekte, aynı imkânsızlık 
halinin kişinin birden fazla fıkıh mezhebini bilmesi ve öğrenmesi durumunda da söz konusu olduğunu 
belirtmektedir. Buna göre Bûtî, her ne kadar kişinin belirli bir mezhebi iltizâm etmesinin bir zorunluluk 
olmadığı kanaatinde olsa da esasen vakıanın ve mümkün olanın bu olduğu -belirli bir mezhebi iltizâm 
etmek- düşüncesine sahip görünmektedir. 

280  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 118-119. 



118 
 

karşısında takınılan bu tavrın dört mezhep imamının usulüne de uygun düştüğünü belirten 

Bûtî, mukallid açısından taklidin terk edilmesi ve hadisle amel edilmesi için birtakım 

şartların mevcudiyetini gerekli görmekte, bu şartları Şâfiî mezhebi örnekliğinde 

Nevevî’den (ö. 676/1277) nakille izah etmektedir. Buna göre mukallidin mezhep 

görüşünü terk edip sahih hadisle amel edebilmesi için öncelikle mezhep içerisinde içtihat 

edebilecek yetkinliğe (müçtehid fi’l-mezhep) sahip olması gerekmektedir. Bunun 

yanında müntesibi olduğu mezhep imamının söz konusu hadisin varlığından haberdar 

olmadığına veya sıhhatine dair bilgi sahibi olmadığına ilişkin zann-ı gâlibe sahip 

olmalıdır. Böyle bir kanaate sahip olabilmek ise mezhep müktesebatına nüfuz edebilmeyi 

zorunlu kılmaktadır. İmam Şâfiî’nin veya onun önde gelen öğrencilerinin eserlerini 

mütalaa etmeden böyle bir kanaate ulaşmak mümkün değildir. Söz konusu şartlar 

dâhilinde zikredilen nitelikleri elde edebilmenin oldukça güç olduğunu belirten Nevevî, 

bu şartların ileri sürülmesinin gerekçesine de değinmektedir. Buna göre İmam Şâfiî, vâkıf 

olduğu delil veya delillerden281 ötürü karşılaştığı ve varlığından haberdar olduğu pek çok 

hadisle amel etmemiştir.282 Bu gerçekten hareketle, İmam Şâfiî’nin görüşüne muhalif 

sahih bir hadis sabit olduğunda mutlak bir ifadeyle hadis ile amel edileceğini söylemek 

isabetli olmayacaktır. Netice itibariyle mezhep görüşüne muhalif sahih bir hadisle amel 

edebilmek için öncelikle mezhep içerisinde içtihat edebilecek yetkinlikte bulunmak bir 

gerekliliktir. Bunun yanında, İmam Şâfiî’nin söz konusu hadisten haberdar olmadığına 

veya hadisin sıhhatine ilişkin bilgi sahibi olmadığına dair zann-ı gâlibe sahip olmak 

gerekmektedir.283 

Mukallidin tavrıyla ilgili mezkûr açıklamaların yanı sıra Bûtî, müçtehit bir 

imamın herhangi bir hadisin zahiri ile amel etmeyişine ilişkin birçok gerekçenin 

varlığından söz etmektedir. Onun taklidin sınırına dair açıklamaları arasında bu noktaya 

dikkat çekişi Hucendî’nin iddialarına bir cevap niteliği taşımaktadır. Zira Hucendî, 

hemen her fırsatta sünnete ittibâyı vurgulamakta, bunun yanında mukallidin tâbi olduğu 

                                                 
281  Karşılaştığı birçok hadisin sıhhati, neshi, tahsisi ve te’viline dair çeşitli delillere vakıf olduğundan bu 

hadislerle amel etmemiştir. 
282  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 119-120; Nevevî, el-Mecmû‘, I, s. 64. 
283  Görüldüğü gibi, Bûtî’nin taklidin terk edilmesini gerekli gördüğü her iki durumda da mukallid olarak 

nitelediği kişi, esasen avâmdan sırf mukallid bir kimse değildir. Özellikle ikinci durumda açık bir 
şekilde, mezhepte müçtehit (müçtehid fi’l-mezheb) nitelemesinde bulunmaktadır. Bu izahlar, Bûtî’nin 
sırf mukallid olan kişi için taklidi bir zorunluluk (vacip) olarak niteleyen yaklaşımıyla uyumludur Zira 
o, taklidin terk edilebilmesi için en azından belirli seviyede bir içtihat kabiliyetine sahip olmayı gerekli 
görmektedir. 



119 
 

mezhep imamının amel etmediği bir hadise ilişkin olarak -kendisi (mukallid) vâkıf 

olmasa da- müçtehit imamın bir gerekçesinin bulunduğuna dair varsayımını sert bir 

şekilde eleştirmektedir. Ancak müçtehit imamın bir hadisin zahiri ile amel etmemesinin 

arkasında yatan birçok ictihâdî gerekçe bulunmaktadır. İbn Teymiyye bu konuda on 

gerekçe sıralamaktadır. Zahiri sebepler olarak nitelediği on gerekçenin ardından dile 

getirmiş olduğu bir gerekçeyi ayrıca ifade etmek faydalı olacaktır. Zira Hucendî’nin 

söylemiyle uyumlu görünmektedir. Buna göre bir müçtehid, karşılaştığı herhangi bir 

meseleye dair hüküm vaz‘ eden bir hadis mevcut olduğu halde bu hadisle amel etmemiş 

olabilir. Ancak bu keyfi bir tasarruf olmayıp, diğer insanların haberdar olmadığı, 

müçtehidin kendisinin vâkıf olduğu bir delilden kaynaklanmaktadır.284 İbn Teymiyye bu 

durumu zikretmekle birlikte, böyle bir gerekçenin sahih hadisle amel edilmesine engel 

olmayacağı kanaatindedir. Buna göre Hucendî müçtehit imamın amel etmediği sahih bir 

hadis hakkında bir gerekçesinin bulunduğu varsayımının makbul olmayacağı noktasında 

İbn Teymiyye ile muvafıktır. Bûtî ise bu sebebi zikretse de üzerinde durmamakta, diğer 

zahiri on gerekçeye odaklanmaktadır. Buna göre, bu on gerekçeden birinin mevcut 

olmaması durumunda sıhhati sabit olan bir hadisle amelin terk edilmesi mümkün 

olmamaktadır. Söz konusu on gerekçeden herhangi birinin varlığı tespit edilemediği 

takdirde, sahih hadisle amel etmeyen müçtehidin başka bir delile dayanarak böyle bir 

tavır sergilemiş olabileceğini yahut hadise ilişkin olarak bizim bilmediğimiz -ancak 

hadisle amel etmeyen âlimin bildiği- bir kusurun bulunduğunu iddia etmek mümkün 

olmamaktadır.285 

2.6. Bûtî’ye Göre Mezhepsizlik ve Neticeleri 

 

Bûtî’nin mezhepsizlik nitelemesi, Hucendî’nin şahsında ve eserinde dile getirdiği ifadeler 

özelinde müşahhas bir hale gelmiştir. O, mezhepsizlik olarak tanımladığı tavrı ve 

mezhepsizler olarak nitelediği kimselerin tutumlarını ele alırken çeşitli yönlerden 

eleştirilerde bulunmaktadır. Özellikle Müslümanları bir bütün olarak mezheplerle ilişki 

                                                 
284  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 120; Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn 

Abdisselâm el-Harrânî, Refʿu’l-melâm ani’l-eimmeti’l-a‘lâm, Riyâd: er-Riâsetü’l-Âmme li İdâreti’l-
Buhûsi’l-İlmiyye ve’l-İftâ ve’d-Da‘ve ve’l-İrşâd, 1984, s. 35. 

285  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 120; İbn Teymiyye, Refʿu’l-melâm, s. 35-36. 



120 
 

kurmaktan vazgeçmeye davet etmenin ve bunun yanında içtihada yönlendirmenin 

neticeleri üzerinde dile getirdiği mantıki istidlal ilgi çekicidir. 

Bûtî, insanları bir bütün olarak bir mezhebi/müçtehidi taklid etmekten men ederek 

içtihat sahasına yönlendirmenin ortaya çıkaracağı neticelerle, beşeri hayatın düzenli bir 

şekilde işleyişinin etkenleri arasında benzerlik kurmaktadır. Buna göre, beşerî hayatın 

sağlıklı ve düzenli bir şekilde devamlılığı açısından varlığı ve sürdürülmesi zorunlu olan 

çeşitli uzmanlık alanları bulunmaktadır. Örneğin yapı ve inşaat alanı ile tıp/sağlık sahası 

bunlar arasında yer almaktadır. Söz konusu alanların uzmanları (mühendisler ve 

doktorlar) bulunmaktadır ve bu uzmanlar vasıtasıyla yapı işleri sürmekte, sağlık sistemi 

işlevsel bir şekilde varlığını devam ettirmektedir. Yapı ve inşaat işleriyle ilgili bir durum 

söz konusu olduğunda, bu alanda uzman ve bilgi sahibi olmayan kişinin takınması 

gereken tavır, işin ehline danışarak hareket etmektir. Buna karşı kişi, kendi bilgisi(zliği) 

ile hareket edecek olursa, ortaya çıkacak sonuçlar can ve mal güvenliği açısından endişe 

verici olacaktır. Sağlık alanında da benzer şekilde, bir hastanın herhangi bir doktora 

muayene olmadan ve doktor kontrolüne girmeden kişisel tasarrufuyla hareket etmesi, 

sağlığı ve can güvenliği açısından çeşitli riskleri beraberinde getirecektir. Beşerî hayatın 

devamlılığını sağlayan bu belirli bir alana yönelik ihtisas/uzmanlık haline dair örnekleri 

çoğaltmak mümkündür. Bûtî, beşerî hayatın işleyişinde mevcut ve zorunlu olan uzmanlık 

alanlarına ve uzmanlara gereken iltifatı göstermeyip kişisel görüşe göre hareket etmeyi, 

fıkıh alanında içtihat faaliyetiyle kıyas ederek bu tutumu içtihadı yerli yerince yapmamak 

ve şartlarına riayet etmemek şeklinde nitelemektedir. Zira fıkıh sahasının uzmanlarına 

müracaat etmeksizin takip edilen yol benzer şekilde çeşitli olumsuz neticeleri beraberinde 

getirecektir.286 

Bûtî’ye göre Müslümanların tamamını içtihada yönlendirmek, uzmanlık halinin 

itibara alınmaması neticesinde ortaya çıkan beşerî iş ve ilişkilerdeki bozukluk ve 

düzensizlik halinin benzer şekilde fıkhî ve dînî sahaya da taşınması anlamına geldiği gibi 

bu tavır fıkhın işlevini ve işlevselliğini de tamamen göz ardı etmek demektir. Zira bugün 

elimizde gelişmiş ve imkân dâhilinde tüm noksanlıklardan arındırılmış bir fıkıh mirası 

bulunmaktadır. Bu mirastan uygun bir metot geliştirerek istifade etmek yerine insanları 

bir bütün olarak içtihat sahasına davet etmek, asırlar boyu harcanan emekler neticesinde 

                                                 
286  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 121-122. 



121 
 

ortaya çıkan bu ürünü tamamen değersizleştirmek anlamına gelecektir. Bunun da 

ötesinde, Müslümanların tamamını fıkıh mirasından uzaklaştırıp ehil olup olmadıklarına 

bakmaksızın içtihada yönlendirmek, her bir Müslümana karşılaştığı meseleler hakkında 

kişisel kanaati ile Allah’ın hükmünü tespit etme yetkisi vermektir. Bunun neticesinde 

Bûtî, ortada İslâm şeriatı nâmına içi boş bir isimden başka hiçbir şeyin kalmayacağını 

belirtmektedir.287 

Bûtî’ye göre Müslümanların tamamını içtihada davet ederek mezheplerden ve 

müçtehit âlimlerden uzaklaştırmak, ardından muasır dönem âlimlerine yönlendirerek 

benzer bir ilişki ağını ihdas etmek, apaçık bir şekilde dört mezhep imamına ve onlara tâbi 

olanlara kin ve nefret beslemektir. Ayrıca bu tutum, kendisine iltifat edilen muasır âlim 

veya âlimlere taassupla bağlılık gösterip onları yüceltmek anlamına gelmektedir.288 

Bûtî, mezhepsizler olarak nitelediği kişilerin tavırlarına dair analizler 

yapmaktadır. Bu analizler onun mezhepsizleri nasıl gördüğü ve tasvir ettiğine dair önemli 

ipuçları vermektedir. Bûtî’ye göre mezhepsizler/mezhepsizlik davetçileri, âlimlerin 

çoğunluğuna (cumhûr) muhalefet etmelerinin yanı sıra görüşleriyle muvafık oldukları 

diğer başka âlimlerle ortak bir noktada buluşabilmektedirler. İslâm tarihi boyunca 

cumhura muhalif kalan görüş sahipleri her zaman mevcut olduğundan bunun bir önemi 

bulunmamaktadır. Ancak bu noktada önemli olan ve karşı çıkılıp mücadele edilmesi 

gereken bir tavır söz konusudur. Bu tavır, mezhepsizlerin sahip oldukları görüşleri 

mezhep imamlarıyla mücadelede kullandıkları birer silah haline getirmeleri ve böylelikle 

mezhepler ile Müslüman toplumun arasındaki sağlam ve köklü bağları koparma çabası 

içerisinde olmalarıdır. Bûtî gerek mescitlerde gerek sokaklarda289 her fırsatta ortaya 

                                                 
287  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 123-124. 
288  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 124. Bûtî ayrıca konuya ilişkin olarak karşılaştığı bir olayı aktarmaktadır. 

Buna göre Bûtî, bir gün yanı başında namaz kılan bir öğrencinin namaz esnasında teşehhütte iken 
parmağını sürekli bir şekilde hareket ettirdiğini görmüş ve ona bunun gerekçesini sormuştur. Öğrenci 
yaptığının sünnet olduğu cevabını verince Bûtî, sürekli bir şekilde gerçekleştirilen bu hareketin delilini 
sormuş, öğrenci ise delilini bilmediğini, ancak falan kişiye sorup öğreneceği söylemiştir. Bu olayı 
aktaran Bûtî, delilden habersiz olduğunun farkında olan bu kişinin İmam Mâlik’i taklid ettiğini 
söylemesinin ve böylece üzerine düşeni yapmış olmasının daha uygun olacağına işaret etmektedir. Zira 
bu durumda vakıa göstermektedir ki, bu kişi muasır âlimlerden falan yahut falancayı taklid etmek adına 
dört mezhep imamını taklid etmekten menedilmiştir. 

289  Bûtî’nin mescitlere ve sokaklara yaptığı vurgu yaşadığı dönemde karşılaştığı olaylarla ilgili olmalıdır. 
Zira el-Lâ Mezhebiyye risalesinde yeri geldikçe karşılaştığı birtakım olayları aktarmaktadır. Örneğin, 
mescitte teravih namazının rekât sayısıyla ilgili mezhepsizler ile diğer insanlar arasında çıkan 
anlaşmazlık hâli ve hatta kargaşa ortamının söz konusu olduğunu aktarmaktadır. Ayrıca İmam Şâfiî 
hakkında alaycı ve kınayıcı mahiyette sarf ettikleri sözlere dair örnekler için bkz. Bûtî, el-Lâ 
Mezhebiyye, s. 126-127. 



122 
 

konan bu tavrı, mezhepsizler olarak nitelediği kimselerin çoğunluğuna nispet etmektedir. 

Mezhepsizlerin, kendi içtihat ve kanaatlerine karşı çıkıp muhalefet eden, dört mezhepten 

herhangi birine bağlılığını sürdüren kimselere karşı sapkınlık ithamına varan saldırgan 

bir tutum takındıklarına dikkat çeken Bûtî, mezhep imamlarını cehaletle, mezhep 

müktesebatı eserleri ise bozukluk ve eskimişlikle/işlevsizlikle290 itham ettiklerini 

belirtmektedir. Mezhepsizlerin tutumlarına dair dile getirdiği diğer bazı örnekler ise, 

tesbih ile tesbihatta bulunan kişiyi sapıklık ve bid‘atçilikle itham etmeleri, ezanın hemen 

ardından Hz. Peygamber’e salât getiren müezzine şirk imasında bulunmaları, teravih 

namazının rekât sayısından ötürü mescitlerde kargaşaya sebep olmalarıdır.291 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî, mezhepsizlerin kendilerini kitap ve sünnetten 

hükümleri doğrudan elde etmeye muktedir görmelerinden ötürü bu iddialarıyla onları baş 

başa bırakmanın mümkün olduğunu dile getirmektedir. Hatta kendilerine diledikleri gibi 

-on ibâdât hükmü üzerine teşekkül eden- yeni bir mezhep tesis etmelerine imkân 

tanımaktadır.292 Ancak bunun ötesine geçip mezhepleri kötülemek, imamlara ve mezhep 

müntesibi Müslümanlara cahillik ve sapkınlık nispet etmek Bûtî’nin açıkça ve kuvvetle 

karşı çıktığı bir tavırdır. 

Ehliyet faktörü itibara alınmaksızın kitap ve sünnetle kurulacak ilişkinin kişisel 

arzu ve istekler çerçevesinde helal ve haram tayinine götüreceği açıktır. Bu tavrı İslâm 

şeriatını parçalamaya yönelik bir davetiye olarak değerlendiren Bûtî, Müslümanların 

tamamı için sınırsız bir şekilde açılan bu içtihat kapısının, İslâm düşmanlarına istedikleri 

fırsatı vermek olduğu kanaatindedir. Bu çerçevede İngiltere’nin Mısır’ı işgalinde içtihat 

söylemi üzerinden mevcut hukuk sistemine tesir eden politikasını örnek göstermektedir. 

Zira İngilizler Mısır politikasında içtihadı bir silah olarak kullanmışlardır. Şeyh 

                                                 
290  Bûtî’nin mezhepsizlere yönelik bu isnatlarına karşı herhangi bir kaynak zikretmeyişi, dile getirdiği ifade 

ve nispet ettiği tutumların gerçekliğini ve mahiyetini tespit etmemize imkân tanımamaktadır. Bununla 
birlikte Bûtî’nin mezhepsizlere yönelik mezkûr nitelemelerinin yaşantısının olağan akışı içerisinde karşı 
karşıya kaldığı durumlardan birer nakil niteliğinde olması mümkündür. 

291  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 125-126. 
292  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 126-127. Bûtî’nin “on ibâdât hükmü üzerine tesis edilecek mezhep” ifadesi 

esasen ona göre mezhepsizlerin yeni bir mezhep tesis etseler dahi ortaya koyabilecekleri hükümlerin 
genelde ibâdât alanıyla sınırlı olacağı kanaatinden kaynaklanmaktadır. Zira onları defaatle bugün 
Müslümanların fazlasıyla ihtiyaç duyduğu muâmelata ilişkin çözüm bekleyen meselelere yönlendirse 
de mezhepsizlerin yaptıkları özellikle dört büyük fıkıh mezhebinin müktesabatı üzerinden eleştiriler 
ortaya koyup bu hükümler arasında yeni bir arayış çabasına girişmekten ibarettir. Dolayısıyla Bûtî de 
onları bu mezheplerinde serbest bıraksak dahi ibâdâta ilişkin -en fazla- iki elin parmaklarını 
geçmeyecek on hüküm ihdas edebileceklerini belirtmektedir. 



123 
 

Muhammed Mustafa el-Merâğî’nin (ö. 1945) de bu dönemde içtihat yapmak için Arap 

dilini bilmeyi gerekli görmeyecek kadar ileri gittiği görülmektedir. Öyle ki, durumun 

İngiliz elçilerinin dahi içtihat ederek ahvâl-i şahsiyyeyi değiştirdikleri bir hale evrildiğini 

ifade eden Bûtî, böylelikle başta kadın hakları ve aile hukuku hükümlerine ilişkin çeşitli 

mevzular olmak üzere birçok yeniliğin/hüküm değişikliğinin gerçekleştirildiğini 

belirtmektedir.293 

Bûtî’ye göre mezhepsizlerin kendileriyle çelişen ifade ve tutumları 

bulunmaktadır. Örneğin mezhep imamlarına herhangi bir haksızlıkta bulunmaktan ve 

onlara yönelik kötü bir söz sarf etmekten imtina ettiklerini belirtmelerine rağmen 

takındıkları tutumlar ve kullandıkları birtakım ifadeler söz konusu tavrı tasdik 

etmemektedir. Bûtî, kendisine karşı Hucendî’yi savunmak amacıyla birçok kez 

müzakerede bulunan Nâsırüddin Elbânî’nin Münzirî’nin (ö. 656/1258) Muhtasar’ına 

yapmış olduğu ta‘likte yer alan bir ifadesini bu tavra örnek olarak sunmaktadır. Buna göre 

Elbâni, Hz. Îsâ’nın yeryüzüne inmesiyle ilişkili bir hadis bağlamında, Hz. Îsâ’nın kitap 

ve sünnet dışında kalan İncil yahut Hanefî fıkhı ve benzerleriyle değil de -“bizim 

şeriatımız” vurgusuyla- kitap ve sünneti kastederek, onlarla hükmedeceğini 

belirtmektedir. Bûtî’ye göre, Elbânî’nin metninde örneklendiği üzere, herhangi bir 

gerekçe ve meşru bir zemin olmaksızın böyle bir ifade kullanılması söz konusu tavırla 

açık bir çelişki oluşturmaktadır. Bunun da ötesinde Elbânî bu ifadesiyle, Hanefî fıkhını 

ve dolaylı olarak diğer fıkıh anlayışlarını/mezheplerini tahrif edilmiş İncil’e benzetmekte, 

Hanefî fıkhıyla İslâm şeriatı arasında herhangi bir bağ ve ilişki olmadığını iddia 

etmektedir.294 

Bûtî, Elbânî’nin ifadeleri üzerinden mezhepsizlerin çelişkili tutumlarını 

eleştirirken esaen Elbânî’nin yöntem ve üslubuna odaklanmaktadır. Zira Hanefîler 

içerisinde, Hz. Îsâ’nın yeryüzüne indiğinde Hanefi fıkhıyla hükmedeceğine dair şaz bir 

görüş ileri süren kimselerin bulunma ihtimali/gerçekliği söz konusudur. Bu durumda, 

mezhep imamlarına layık oldukları konumu takdir ettiklerini iddia eden kimselerin 

                                                 
293  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 129-130; Ayrıca bkz. Muhammed Muhammed Hüseyin, el-İtticâhâtü’l-

vataniyye fi’l-edebi’l-muâsır, Mısır: Mektebetü’l-Âdâb ve Matbaatühâ bi’l-Cemâmîz, 1980, II, s. 296-
297; Mustafa Sabri Efendi, Mevkıfü’l-akl ve’l-ilm ve’l-âlem, Beyrut-Lübnan: Dâru İhyâi’t-Türâs el-
Arabî, 1981, IV, s. 351. 

294  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 127; Ayrıca Elbânî'nin ifadesi için bkz. Ebû Muhammed Zekiyyüddîn 
Abdülazîm b. Abdilkavî b. Abdillâh el-Münzirî, Muhtasaru Sahîhi Müslim, Beyrut-Lübnan: el-
Mektebetü’l-İslâmî, 1987, II, s. 548. 



124 
 

takınması gereken tavır, mezkûr görüş sahibini tespit edip ilim çevrelerine sunmak ve 

ilmi sınırlar içerisinde bu iddiayı cevaplandırmaktır. Buna karşılık, mezhep imamlarını 

sözde ta’zim edip pratikte buna aykırı davranarak hiçbir gerekçe olmaksızın Hanefî 

fıkhını İncil’e benzetmek ve hatta İslâm şeriatının dışında bir oluşum olarak 

değerlendirmek açık bir çelişkidir.295 

Elbânî’nin Hz. Îsâ’nın nüzûlü meselesiyle ilgili bir hadis rivayeti bağlamında dile 

getirdiği düşüncesiyle, tasavvuf çevrelerinde dillendirilen ve esasen Hanefî mezhebi 

içerisinde de mevzu bahis edilip Ebû Hanîfe’nin menkıbeleri arasında zikredilen, Hz. 

Îsâ’nın yeryüzüne indiğinde Hanefî mezhebiyle hükmedeceği yönündeki görüşlere bir 

cevap verme kastı taşıyor olması mümkündür.296 Ancak her ne kadar Elbânî’nin 

ifadelerinin, söz konusu iddia ve bu iddia çerçevesinde tartışma konusu edilen meseleye 

bir cevap amacı taşıdığı düşünülse de dile getirilen ifadeler maksadı aşan ve te’lifi/te’vili 

zor bir mahiyete sahiptir. Özellikle “bizim şeriatımız” vurgusuyla Hanefî fıkhını bunun 

dışında tutması ve İncil ile birlikte benzer bir kategoriye hapsetmesi, Elbânî’nin Hanefî 

mezhebi özelinde fıkıh mezheplerine yönelik menfi bir yaklaşımının bulunduğunu 

göstermektedir. 

2.7. Değerlendirme 

2.7.1. Bûtî’nin Reddiyesinin Gerekçesi, Maksadı ve Selefiyye Yaklaşımına Bakışı 

 

Bûtî el-Lâ Mezhebiyye isimli eserini Hucendî’nin çalışmamıza konu olan risalesine 

reddiye maksadıyla kaleme alsa da esasen mezheplerin varlığının tartışma konusu 

edildiği bir zeminde taklid meselesini ele alıp bu konuda telifte bulunmaktan hoşnut 

değildir. Ancak yine de o, gerek konuya ilişkin olarak Hucendî’nin ortaya koyduğu 

düşünceleri gerekse bu düşüncelerin yaşam sürdüğü çevrede gerçekleştirdiği etkiyi itibara 

alarak el-Lâ Mezhebiyye’yi kaleme almıştır. Bûtî’nin bu konuda teliften hoşnut 

olmamasında Müslümanların hâlihazırda çok daha önemli problemlerle karşı karşıya 

                                                 
295  Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 127-128. 
296  Hz. Îsâ’nın yeryüzüne indiğinde Hanefî mezhebi ile hükmedeceğine dair örnek ifadeler için bkz. İbn 

Âbidîn, Reddü’l-muhtâr ale’d-Dürri’l-muhtâr, I, s. 55-57; Alâüddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed 
el-Haskefî, ed-Dürrü’l-muhtâr, thk. Abdülmünim Halil İbrahim, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
2002, s. 13; Muhammed b. Abdirresûl b. Abdisseyyid el-Hasenî el-Berzencî, el-İşâa li-eşrâti’s-sâa, thk. 
Muhammed Zekeriyyâ Kandehlevî, Cidde: Dâru’l-Minhâc li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 2005, s. 274-277; 
Abdurrahman b. Abdülhâlik el-Yûsuf, el-Fikrü’s-sûfî fî davi’l-kitab ve’s-sünne, Kuveyt: Mektebetü İbn 
Teymiyye, 1986, s. 136-137. 



125 
 

olduğu düşüncesi önemli bir etkendir. Bu noktadan hareketle Bûtî’nin mezheplerin 

varlığını ve mahiyetini İslâm toplumunun mevcut problemleriyle doğrudan ilişkili 

görmediği sonucuna ulaşmak mümkündür. 

Bûtî her ne kadar topluma dokunmak maksadıyla telifte bulunduğunu söylese de 

takip ettiği telif metodunda eserin muhatap kitlesinin seviyesini aşan noktalar 

bulunmaktadır. Zira o Hucendî’nin eserindeki söylemlerini, kullandığı kaynaklar 

doğrultusunda inceleyip tahkik etmekte, kendisine mahsus bir sistematik üzerinden 

konuyu işlememektedir. Bu nedenle birtakım ittifak noktaları belirleyip bu konuları 

tartışmayacağını söylemekte, böylelikle de Hucendî’nin eleştirdiği bazı konulara temas 

etmemektedir. Zaman zaman bunların gerekçelerini izah edip tartışılmalarının 

yersizliğini belirtse de konu ilie ilgili bilgisi bulunmayan halkın zihni yapısı göz önünde 

bulundurulduğunda en azından birtakım meselelerin zihinlerde soru işaret olarak kalması 

mümkündür. Bunun yanında kullandığı çeşitli kavramlar ve örneğin mutlakın delaleti 

üzerinden ortaya koyduğu ilmî izahlar genel bir ifadeyle ancak ehl-i ilim tarafından 

anlaşılabilecektir. Bu da göstermektedir ki esasında Bûtî her ne kadar topluma dokunma 

maksadıyla bu eseri telif etmiş olsa da eser ancak ilim çevrelerince tam anlamıyla 

kuşatılabilecektir. Bûtî’nin babası Molla Ramazan’ın ifadesi de bu çıkarımı 

desteklemektedir.297 

Bûtî’nin Hucendî’ye yönelik eleştirel ve muhalif tavrının Hucendî’nin şahsını 

aşan bir arka planı bulunmaktadır. Zira onun bir kavram ve oluşum olarak selefiyyeyi ele 

aldığı müstakil bir telifi bulunmakta, bu eserinde selefe ittibâ etmekle selefi 

mezhepleştirmeyi (selef üzerinden bir mezhep ihdas edip yalnızca kendilerinin hakikati 

temsil ettiği iddiasında olmak) birbirinden ayırarak birincisini tüm Müslümanlar için bir 

vazife addederken diğerini İslâm toplumunun bölünmesine sebep olan hatalı bir tavır 

olarak görmektedir. Selef kavramı üzerinden bir mezhep telakkisine ulaşılmasında Efgânî 

ve Abduh’un selefi şiar edinen ıslah yanlısı tutumlarının etkili olduğunu düşünmekte, 

neticede Vehhâbilik açısından da ilk bakışta hoşnutsuzluk uyandıran bir isimlendirme 

olmaması hasebiyle -Vehhâbiyye yerine- “selefiyye” isimlendirmesinin öne çıktığını ve 

bunun Vehhâbilik kavramıyla özdeşleştiğini belirtmektedir. 

                                                 
297  Molla Ramazan’ın ifadeleri için bkz. Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye, s. 27-28. 



126 
 

Neticede Bûtî eleştiri konusu yaptığı selefiliği ıslah tecdid hareketlerinin etkisiyle 

sınırlamakta ve Vehhabilik ile bir noktada kesişen bir olgu olarak görmektedir. Buradan 

hareketle onun mezkûr hareketlerin öncesindeki selefi temayülü, yani İbn Teymiyye’nin 

sistemleştirdiği selefi anlayışı farklı bir konumda değerlendirdiği anlaşılmaktadır. Bu 

farklılık da muhtemelen selefe ittibâ ile selefi mezhepleştirmek şeklinde ayırdığı muhtelif 

tutumdan kaynaklanmaktadır. 

Bûtî’nin çizdiği sınırlar çerçevesinde dile getirdiği selefiyye eleştirisinin vakıa ile 

uyumu298 ve bu çerçevede isabetli olup olmaması noktasında kendisini selefi olarak 

niteleyen kimselerin düşünceleri ve ortaya koyduğu tavırlar önem arz etmektedir. Buna 

göre onlar kendilerini selefiyye mezhebine müntesip oldukları için ayrıcaklıklı ve 

seçilmiş doğru yolun temsilcileri olarak mı görmekte, yoksa selefin örnekliği üzerinden 

onların adımlarını takip edip Bûtî’nin de kastettiği Kur’an ve sünnet merkezli içtihat 

metodunu savunup bunu mu tavsiye etmektedirler? Şayet ikincisi ise bunu yaparken 

kendileri gibi selef metodunu kullanarak içtihat eden diğer Müslümanlara bakışları nedir? 

Onları birtakım içtihatlarından ötürü hatalı bulup tekfir yolunu mu tutmaktalar? 

Hucendî’nin söyleminde olduğu gibi, selefin metodu üzere içtihat eden bir müçtehide tâbi 

olmayı mâsum olan naslar varken mâsum olmayan müçtehitlere (dolayısıyla mezheplere) 

ittibâ etmek olarak görüp, tüm mezhepleri ve dini algılayış biçimlerini yok mu 

saymaktadırlar? Tüm bu sorulara verilecek cevaplar Bûtî’nin eleştiri ve itirazlarının 

haklılığı açısından önemli olacaktır. 

Bûtî’ye bir karşı reddiye telif ederek Hucendî’yi müdafaa eden el-Abbâsî’nin 

eserinde ortaya koyduğu içtihat-taklid ve mezhep anlayışının Hucendî’nin ifadelerinin 

zahirinden anlaşılandan ve Bûtî’nin de bu ifadelerden anladıklarından farklı göründüğü 

bir gerçektir. Dolayısıyla bu noktada belirsizlikler bulunmaktadır. Bu belirsizlikleri 

birtakım ihtimaller üzerinden örneklendirecek olursak; ilk olarak Elbânî’nin Hucendî’nin 

ana dilinin Arapça olmadığı, dolayısıyla eserinde takip ettiği üslubun iyi niyetle okunması 

ve hakikate teville anlaşılması gerektiği iddiasının gerçeği yansıtıp yansıtmadığıdır. Bu 

durumda Hucendî esasında mezhep ve taklid meselelerinde farklı anlaşılmaya müsait 

                                                 
298  M. Saîd Ramazân el-Bûtî, el-Lâ Mezhebiyye isimli eserini telif etmesine sebep olan durumları aktarırken 

çevresinde şahit olduğu olaylardan örnekler vermektedir. Dolayısıyla onun ortaya koyduğu eleştirilerin 
şahit olduğu toplumsal gerçeklikle doğrudan ilişkili olduğu bir gerçektir. Neticede zikrettiği örnekler 
aşırı birtakım kimselerin veya bir kısım toplulukların düşünce ve tutumları olabileceği gibi hedef aldığı 
selefiyye yanlılarının tamamının durumunu yansıtyor da olabilir. 



127 
 

birtakım ifadeler kullanmış olsa da bunları içerisinde bulunduğu acziyet sebebiyle ma‘zûr 

görmek gerekmektedir. Binaenaleyh Bûtî’nin muhalefet edip itirazda bulunduğu 

hususların büyük bölümünde karşı çıkılacak bir durum yoktur ve ilgili meselelerin izahı 

el-Abbâsî tarafından yapılmış olmaktadır. Bir diğer ihtimal ise, bireysel çalışması 

neticesinde böylesi bir kişisel kanaat geliştiren Hucendî’nin mezheplere ve taklide ilişkin 

söyleminin takipçisi olduğu selefiyye anlayışının müntesipleri olan Elbânî ve öğrencisi 

el-Abbâsî tarafından tashih ve tekid edilmesi gayretidir. Bu ikinci durumda kendi 

içerisinde iki ayrı ihtimal söz konusudur. Birincisi; Elbânî ve el-Abbâsî esasında birtakım 

meselelerde farklı kanaatte olup temsil ettikleri selefi anlayışta da genel kanaat farklı 

olduğu halde Hucendî üzerinden kendilerine yöneltilen yahut yöneltilebilecek eleştirilere 

fırsat vermeme gayreti söz konusudur. Bu durumda Hucendî’nin mezkûr meselelere dair 

ortaya koyduğu birtakım söylemleri bireysel olarak kendisini bağlamakta, esasında haklı 

görülebilecek eleştirilerin muhtabı doğrudan kendisi olmaktadır. İkincisi ise, Elbânî ile 

el-Abbâsî ve takipçileri oldukları selefi anlayış Bûtî’nin eleştiri konusu yaptığı kimi 

meselelerde ittifak halinde olup farklı bir kanaate sahip değildir. Ortada yanlızca üslup 

farkı bulunmaktadır. Bu durumda Bûtî’ye gösterilen muhalefet kendi içerisinde -bir 

önceki olasılıktan daha yoğun- bir selefiyye mezhepçiliğini/taassubunu resmetmektedir. 

Neticede Bûtî de kendisine yöneltilen bu eleştirilere hayret ederken teori ile pratiğin 

arasındaki şaşırtıcı farkı ifade etmekte, bir nevi vakıanın eleştirilerini haklı kılarken 

yapılan teorik itirazların adeta kendisini boşa çıkardığını imâ etmektedir. 

2.7.2. İlimde Belirli Bir Seviyeye Gelmiş Mukallidin Şer’î Delillerle ilişkisi 

 

Bûtî Hucendî’ye yönelik reddiyesinde mümkün olduğunca meseleleri birbirinden ayırıp 

tasnif eden bir telif yöntemi benimsemiştir. Bu çerçevede öncelikle eleştiri noktalarını 

tespit etmiş, aynı zamanda tartışmanın dışında tutmak istediği birkaç noktayı da 

belirginleştirerek el-Lâ Mezhebiyye isimli eserini bu çerçevede kaleme almıştır. Onun 

üzerinde ittifak bulunduğunu ifade ettiği üç husustan birisini özellikle ele almak faydalı 

olacaktır. Zira temas etmek istediğimiz bu nokta, Bûtî’nin Hucendî’nin düşüncelerini üstü 

kapalı eleştirdiği bir mesele olmasının yanı sıra onun söz konusu ittifak iddiasıyla kastının 

ne olduğunu açıklamaya ihtiyaç bırakmaktadır. 



128 
 

Buna göre Bûtî’nin ifade ettiği bu ittifak noktası, ilimde belirli bir seviyeye gelmiş 

mukallidin (mezhepte müçtehit) müntesibi olduğu mezhebi terk edip delillerle amel 

etmesinin gerekli olduğudur. Burada öncelikle Bûtî’nin mezhepte müçtehit olan bir 

kimseyi “ilimde belirli bir seviye kat etmiş mukallid” olarak nitelemesini yorumlamak 

gerekmektedir. Kanaatimizce Bûtî zikrettiğimiz ittifak noktasını sunarken mezkûr 

kavramlarla (ilimde seviye kat etmiş mukallid) nitelemelerde bulunarak Hucendî’nin 

genel içtihat davetine bir eleştiride bulunmaktadır. Çünkü Bûtî, Hucendî’nin 

Müslümanların tamamını içtihada davet ettiği kanaatindedir. Bu davet mukallid 

konumunda bulunan avâmı da muhatap aldığından bu yaklaşıma karşı çıkan Bûtî, 

içtihadın ehli olarak müçtehitlere işaret etmekte, bunu yaparken de Hucendî’ye bir 

nazirede bulunarak adeta “Maksadın ilimde belirli bir seviye kat etmiş mukallidleri 

içtihada davet etmekse, bu konu zaten tartışmaya kapalıdır. Zira bu kimseler mezhepte 

müçtehit seviyesindedir ve içtihat yetkinlikleri bulunan konularda içtihat etmekle 

sorumlu oldukları gibi bu içtihatlarının neticesine göre amel etmekle de mükelleftirler” 

demektedir. Bûtî’nin “ilimde belirli bir seviye kat etmiş mukallid” ifadesiyle mezhepte 

müçtehidi vasfetmesinin başka bir anlamı olmamalıdır. Zira bu niteliklere sahip bir kimse 

belirli konularda içtihada ehil iken, diğer meselelerde mezhebini taklid etmektedir. İki 

yönü bulunan bu konumu ele alırken de mukallidlik hususiyetini vurgulayarak içtihat 

kabiliyetinin bulunduğu noktalara temas etmektedir. Buna göre aynı şahıs üzerinde içtihat 

ve taklid yönü kesişmekte fakat bu farklı meseleler üzerinde tezahür etmektedir. Bûtî’nin 

bu noktada mezkûr nitelikteki kimse açısından taklid vasfını öne çıkararak içtihat 

kabiliyetine dikkat çekmesini ise Hucendî’nin Müslümanların tamamını kuşatan içtihat 

çağrısına bir sınır koyma maksadıyla açıklamak mümkündür. 

Hucendî’nin zaman zaman içtihat ve taklid arasında bir ara kategori olarak, kimi 

zaman da içtihat mertebesinin dışındaki tüm konumları temsilen ittibâ kategorisini 

tasavvur etmesi Bûtî’nin mevzu bahis ittifak noktasını zikretmesinde ayrıca etken 

olmalıdır. Zira Hucendî ne mukallid ne de müçtehit konumunda bulunan kimsenin çeşitli 

yönleriyle ve farklı derecelerde delillere vakıf olması sebebiyle müttebî olarak 

niteleneceğini ifade etmektedir. Bûtî ise bu ara kategoriye itiraz ederek hâlihazırda fıkıh 

sistematiğinde fukahânın tasnifi açısından çeşitli mertebelerin bulunduğunu imâ ederek 

muhatabın kastettiği grubun “mezhepte müçtehit” tabakasına karşılık geldiğini ifade 

etmektedir. Buna göre mezhepte müçtehit ve müttebî nitelemeleri için benzer vasıflar 



129 
 

zikredilerek mezkûr isimlendirmeler kullanılmakta olup, söz konusu münakaşa lafzî 

tartışmanın ötesine geçmemektedir. 

Bûtî’nin ilimde belirli seviyeye gelmiş mukallid nitelemesiyle “mezhepte 

müçtehit” olan kimseyi kastetmesi ve mezhepte müçtehidin belirli meselelerde içtihat 

kabiliyetine sahipken diğer bazı meselelerde mukallid olduğunu ifade etmesi onun bu 

kavram ile kastettiği grubu tetkik etmeyi gerektirmektedir. Örneğin İbn Kemal Paşa’nın 

(ö. 940/1534) müçtehitler tabakasına dair taksimine göre “mezhepte müçtehit”, Ebû 

Yûsuf (ö. 182/798), İmam Muhammed (ö. 189/805) ve Ebû Hanîfe’nin diğer öğrencileri 

gibi kimseler olup bu seviyedeki âlimler -herhangi bir şekilde birtakım meselelerle 

sınırlanmaksızın- delillerden hükümleri istihrâc edebilme kudretine sahiptirler.299 Buna 

göre Bûtî’nin mezhepte müçtehit olarak nitelediği grupla kastettiği tabaka, bu 

isimlendirmeyle Hanefî mezhep usulünde kastedilen tabakadan farklı olmaktadır. Ayrıca 

Hanefî mezhebi içerisinde mezhep imamlarının ihtilafı durumunda onların görüşleri 

arasında nasıl bir tercih usulünün benimsenmesi gerektiğini ele alan İbn Âbidîn’nin (ö. 

1252/1836) nakil ve değerlendirmeleri Bûtî’nin mezkûr mutlak ittifak söylemiyle 

mukayesesi açısından önemlidir. İbn Âbidîn, Hanefî mezhebine müntesip müçtehitlerin 

mezhep mesailerine dair İbn Kemal Paşa’nın taksimini aktarmaktadır. Sonraki Hanefî 

âlimler tarafından kabul gören ve benimsenen bu taksime göre mezhep imamına 

muhalefet etme imkânı yalnızca ikinci tabakada yer alan “mezhepte müçtehit” kimseler 

açısından söz konusudur.300 Bu tabakada Ebû Hanîfe’nin önde gelen öğrencilerinin 

zikredilmiş olması müçtehit olsalar dahi diğer mezhep müntesiplerine bu imkânın 

tanınmadığını göstermektedir. 

İbn Kemal Paşa’nın söz konusu taksimi doğrultusunda mezhep imamına 

muhalefetin imkânına dair zikredilen çıkarım onun fetva ve kaza adabıyla ilişkili tavrının 

bir yansıması görünümündedir. Farklı bir ifadeyle açıklayacak olursak, İbn Kemal 

Paşa’ya göre ikinci mertebeyi oluşturan mezhepte müçtehitler tabakası mezhep imamına 

füru fıkıh meselelerinde muhalefet edebilmekteyken sonraki tabakalar açısından bu 

mümkün değildir. Ancak bu fetva ve kaza açısından muhalefet tavrının muteber olup 

                                                 
299  İbn Âbidîn, Hanefîlerde Mezhep Usûlü: Şerhu Ukûdi Resmi’l-müftî, çev. Şenol Saylan, İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2016, s. 96-97. 
300  İbn Âbidîn, Hanefîlerde Mezhep Usûlü, s. 96-101; Osman Bayder, “Mezhebin Kurucu İmamına 

Muhalefetin İmkân ve Sınırı: Hanefî Mezhebi Örneği”  (Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2015), s. 85-86. 



130 
 

olmamasıyla ilişkilidir. Öyle ki, mezhep imamına muhalefet etmesinin yanı sıra bu 

muhalif tavrın fetva ve kaza açısından muteber olduğu kimseler ikinci tabakada yer 

almaktadır.301 İbn Kemal Paşa’nın taksimine bu açıdan yaklaştığımızda Bûtî’nin ittifak 

söylemiyle muvafık şu sonuca varmak mümkündür: Bûtî’nin ifade ettiği gibi, bir 

meselede içtihat kabiliyetine sahip olan kimse içtihadı neticesi -mezhep imamına muhalif 

bir neticeye ulaşsa da- ulaştığı hükümle amel edecektir. Buna karşı mezhep imamına 

muhalif bu görüş ile fetva vermesi mümkün değildir. Zira böyle bir fetva muteber 

olmamaktadır. 

Bûtî’nin “mezhepte müçtehit” tasavvuru, muhtemelen Şâfiî ve Hanbelî 

usulcülerince mukayyet/müntesip müçtehit kategorisinin alt grupları arasında yer alan bir 

tabakaya karşılık gelmektedir. Nevevî’nin tasnifi üzerinden örneklendirecek olursak 

Bûtî’nin ifade ettiği “mezhepte müçtehit” kategorisi, mutlak içtihat seviyesinin ardından 

gelen müntesip müçtehitler grubunda yer almaktadır. Bu grubu, Hanefî mezhebindeki 

taksimle mukayese edersek ise, mesâilde müçtehit yahut ashâbü’t-tahrîc nitelemeleriyle 

karşılamak mümkündür.302 

Netice itibariyle Bûtî’nin ilimde belirli seviyeye gelmiş mukallidin içtihada ehil 

olduğu meselelerde tâbi olduğu mezhebi taklidi terk edip içtihat ederek vardığı neticeye 

göre amel etmesinin gerekli olduğu görüşünü, müçtehidin içtihat mükellefiyeti 

çerçevesinde değerlendirmek gerekmektedir. Yani müçtehit içtihat edebileceği konularda 

içtihat etmekle mükelleftir. Bu durumda müntesibi olduğu mezhebi taklid etmesi makbul 

değildir. Bûtî bu ifadeyle bir mezhebe müntesip müçtehidin mezhep görüşüne muhalif 

sahih bir nasla karşılaşması durumunda mezhep görüşünü bir kenara bırakarak nasla amel 

etmesinin bir gereklilik olduğunu kastetmemektedir. Çünkü mezhep imamlarının dahi nas 

(hadis) bulunduğu halde bunlarla amel etmedikleri olmuştur. Örneğin Nevevî İmam Şâfiî 

hakkında benzer bir tespitte bulunmaktadır.303 Ayrıca dikkat edilmesi gerekir ki 

müçtehidin içtihadı neticesinde vardığı hüküm ile müntesibi olduğu mezhebin imamının 

yahut bu mezhepte muteber kabul edilen görüşün aynı olması mümkündür. Zira 

                                                 
301  İbn Kemal Paşa’nın müçtehitlerin tabakalarına dair taksiminde sahip olduğu bakış açısı hakkında kıymetli 

bir değerlendirme için bkz. Bayder, Mezhebin Kurucu İmamına Muhalefetin İmkân ve Sınırı, s. 88-90. 
302  Nevevî, el-Mecmû’, I, s. 43-47; M. Esat Kılıçer, “Ashâbü’l-Vücûh”, DİA, III, s. 472; Hasan Güler, “Şâfiî 

Müçtehid Tabakaları ve Mezhep İçi Tercihteki Rolleri”, Trabzon İlahiyat Dergisi 9/1 (2022), s. 81; H. 
Yunus Apaydın, “İctihad”, DİA, XXI, s. 439. 

303  Bunun için bkz. Nevevî, el-Mecmû’, I, s. 64. 



131 
 

“mutlak/müstakil içtihat” mertebesi dışında yer alan müçtehitler, neticede bir mezhebe 

müntesip olup söz konusu mezhep imamının içtihat usûl ve kaideleri çerçevesinde içtihat 

etmektedirler. Buna göre bir mezhebe müntesip olan müçtehidin, mezhep imamının 

içtihat usûl ve kaidelerine uyarak içtihat ettiği düşünüldüğünde ulaşılan neticenin aynı 

olması tabiidir. Ancak içtihat neticesi ulaşılan bu hüküm sebebiyle müçtehidin mezhep 

imamını taklid ettiğini söylemek mümkün olmayacaktır. 

2.7.3. Bûtî’nin Hucendî’nin İleri Sürdüğü Delillere Bakışı ve Değerlendirmesi 

 

Bûtî’nin Hucendî’ye yönelik reddiyesinde takip ettiği metodu, Hucendî’nin mezhep ve 

taklid konusundaki temel yaklaşımını ortaya koyarken kullanmış olduğu kaynakları 

tahkik etmek ve söz konusu kaynakların Hucendî’nin düşüncesine bir dayanak oluşturup 

oluşturamadığını tespit etmek şeklinde özetlemek mümkündür. 

Bûtî’nin telif metodunda Hucendî’ye nazaran çok daha titiz bir kaynak kullanımı 

söz konusudur. Bu tavır Hucendî’nin referanslarını tahkik ederek tutarlılığı ve naklin 

sıhhatini incelemekle kalmayıp çeşitli vesilelerle kendilerine atıfta bulunulan 

isimlerin/âlimlerin mezhep ve taklid konularında asıl düşüncelerini ortaya koymak gibi 

bir amacı da ihtiva etmektedir. Bu maksatla örneğin Hucendî’nin Dihlevî’den yapmış 

olduğu aktarımın bağlamına ve muhatap kitlesine temas eden Bûtî, -bizim de dikkat 

çektiğimiz üzere- Hucendî’nin Dihlevî’ye nispetle naklettiği bir ifadenin esasen İbn 

Hazm’a ait bir görüş olduğunu tespit ederek eleştirmektedir. Benzer örnekleri zikretmek 

mümkün olmakla birlikte Bûtî’nin Hucendî’nin referanslarına dair sık sık dile getirdiği 

genel kanaati şu şekilde özetlenebilir: Hucendî’nin işaret ettiği kaynaklardan düşüncesini 

destekleme maksadıyla yapmış olduğu nakiller onun kendi iddiasıyla mutabık olmadığı 

gibi maksadıyla yakın hiçbir ilişkisi de bulunmamaktadır. 

Netice itibariyle Bûtî’ye göre Hucendî’nin nakilleri ile güçlendirmek istediği 

mezhep ve taklid düşüncesi çeşitli yönleriyle destekten yoksundur. Hucendî referans 

gösterdiği kaynakları benimsemiş olduğu yaklaşım doğrultusunda bir okumaya tabi 

tutmakta, bu tavrın neticesi olarak mezhep oluşumları çerçevesinde taklid konusunda 

ortaya atılıp değerlendirilmesi mümkün olan meselelerin ele alınabilmesi için sağlıklı bir 

zemin tesis edilememektedir. Bûtî’nin zaman zaman muhatap aldığı kesimi 

(mezhepsizleri) -fıkıh mezheplerine ve Müslümanların tamamına karşı bir saldırı ve 



132 
 

propaganda aracına dönüştürmemeleri koşuluyla- iddialarında serbest bırakması da bu 

tespitle ilişkilendirilebilir. 

2.7.4. Farklı Mezhep Müntesiplerinin Cemaat Halinde Kılacakları Namazın 

Sıhhatine Dair İcmâ Söylemi 

 

Hucendî’nin mezhep müntesibi Müslümanlara yönelttiği eleştirilerden birisi farklı 

mezheplere müntesip olan Müslümanların birbirlerinin arkasında namaz kılmıyor 

oldukları iddiasıdır. Bûtî bu iddiayı bütün olarak reddetmese de farklı mezhep 

müntesiplerinin birbirlerinin arkasında kılacakları namazın “sahih” olduğunda icmâ 

bulunduğunu ifade etmektedir. Bizim burada üzerinde durmak istediğimiz nokta da 

Bûtî’nin ifade ettiği icmâ söylemiyle maksadının ne olduğudur. 

Bûtî mezkûr icmâ iddiasıyla bu kavramın ıstılâhî manasını kastetmemekte, lafzi 

bir kullanımla meselenin temelinde ortak kanaatin bulunduğunu ifade etmektedir. Buna 

göre meselenin temeli olarak, cemaatle kılınacak namaz hakkında, sırf imamın 

mezhebiyle cemaatin mezhebinin birbirinden farklı olmasından ötürü namazın sahih 

olmayacağına dair herhangi bir iddia ve ihtilaf bulunmamaktadır. Örneğin Hanefî bir 

muktedî açısından sırf imam Şâfiî mezhebine müntesip olduğu için onun arkasında 

kılınacak namazın caiz olmayacağı söylenmemektedir.304 Zira bu tavır diğer mezhepleri 

haddizatında farklı oluşlarından ötürü sırf bu temelden hareketle meşru görmemek 

anlamına gelecektir. Bu yaklaşım ise fıkıh mezheplerini birbirleriyle ve hatta -kendilerine 

rakip olarak gördüklerinden ötürü- Hz. Peygamber’in şeriatıyla yarışan oluşumlar olarak 

gören Hucendî’nin eleştirisini haklı kılacaktır. Ayrıca icmâ ifadesiyle maksadının ne 

olduğunu beyan eden Bûtî’nin bunu ferd-i kâmil manaya hamletmesi, bu manayı da 

“başka mezhebe mensup bir imama tâbi olan muktedînin kendi mezhebi açısından, 

imamın namazı bozucu herhangi bir fiilde bulunduğunu bilmediği” namaz olarak 

                                                 
304  Bu ifade ilk bakışta -iki müellifin de toplumsal gerçeklikten hareketle hakikati haykırma ve yanlışları 

düzeltme bilinç ve gayretleri açısından- eleştirilebilir görünmektedir. Zira avâm açısından 
düşünüldüğünde, Bûtî’nin icmâ söylemiyle kastettiği ferd-i kâmil mananın anlaşılacağı ve bu çerçevede 
bir bilinçle hareket edileceğini düşünmek pek mümkün görünmemektedir. Zira avâmın bakış açısı 
zahire odaklıdır ve farklı mezhebe müntesip bir imamla cemaat halinde namaz kılınamayacağı 
düşüncesi eğer zihinlerde varsa, bu düşünce ilmi bir alt yapıya sahip olmayıp sırf mezhep farklılığına 
dayanıyor olabilecektir. Bu durumda Bûtî’nin teorik ilmi temellendirmesi toplumsal gerçeklik açısından 
yeterli görünmeyebilir. Ancak onun pratiği de itibara alıp mescitlerde cemaatle namaz kılınırken kendi 
mezheplerine müntesip imamla namaz kılmak için bekleyen Müslümanları eleştiren ve hatalı bulan tavrı 
her iki yönü de dikkat alan bir tutum takındığını göstermektedir. 



133 
 

açıklaması icmâ ifadesiyle meseleye ilişkin genel bir ittifak söyleminde bulunmadığını 

göstermektedir. Zira farklı mezhep müntesiplerinin birbirlerinin arkasında kılacakları 

namazın sıhhatine dair farklı derecelerde görüşler ileri sürülmüştür.305 Bûtî’nin bu 

görüşlerden haberdar olduğu açıktır ki icmâ ifadesini zikredildiği şekilde takyid ve şerh 

edişi de bunu göstermektedir. 

İfade etmek gerekir ki, Bûtî yaşadığı çevrenin vakıasından yola çıkarak selefileri 

eleştirdiği gibi Hucendî de gerek yaşadığı gerekse gezip görme fırsatı bulduğu ortamları 

gözlemleyerek farklı mezhep müntesiplerinin cemaat halinde namaz kılmadıklarını tespit 

edip eleştiri konusu yapmaktadır. Dolayısıyla Bûtî’nin kendisine cevaben icmâ 

söyleminde bulunup daha sonra bunu takyid ve şerh edişi meseleyi geçiştirdiği yahut 

dikkate almadığı şeklinde bir intiba uyandırabilir. Ancak Bûtî meselenin teorik düzlemde 

fıkhî yönüne işaret ederken aynı zamanda pratikteki uygulamalara dair de yorumda 

bulunmakta ve mescitlerde cemaat halinde namaz kılınırken sırf kendi mezhebine 

mensup bir imamla ve cemaatle namaz kılmayı bekleyen Müslümanları eleştirmekte ve 

hatalı olduklarını beyan etmektedir. Dolayısıyla Bûtî’nin ilgili meseleyi geçiştirmek bir 

yana Hucendî’yi eleştirilerinde haklı bulduğu noktalar da bulunmakta ve bunları 

açıklamaktan çekinmediği görülmektedir. 

2.7.5. Mukallid-Müttebî-Müçtehit Kavramlarının Kullanımındaki Karmaşa 

 

Hucendî ile Bûtî arasındaki görüş ayrılığında tartışma konusu olan meselelerden birisi de 

içtihat ile taklid arasında bir ara kategori olarak ittibâ mertebesinin var olup olmadığıdır. 

Kimi zaman bu noktaya temas edilmiş olsa da müstakil olarak bu konuya dikkat çekmek 

faydalı olacaktır. Esasen Hucendî bu konuyu bir ara kategori olarak sunmaksızın taklidi 

mezmûm ve hatta gayri meşru addederken ittibâyı methettiği bir bağlamda ele almaktadır. 

Bu noktada Hucendî’nin temsil ettiği selefî yaklaşımın ittibâ söylemine Bûtî’nin 

                                                 
305  Konuya ilişkin görüşler şu şekilde özetlenebilir. Namazın; mutlak geçerli olması, muktedînin kendi 

mezhebi açısından namazı bozucu bir fiilden haberdar olmadığı müddetçe geçerli olması, imamın hilaf 
meselelerine uygun hareket etmesi durumunda geçerli olması, hilafa uygun hareket edilse dahi mekruh 
olarak geçerli olması ve son olarak caiz olmayacağıdır. Ali el-Kârî’nin (ö. 1014/1605) Lisânü’l-ihtidâ 
fî beyâni’l-iktidâ isimli risalesi çerçevesinde mezkûr görüşleri ele alan bir çalışma için bkz. Necmeddin 
Güney, “İslâm Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlâkı”, Muhalifin Arkasında Namaz 
Kılmak: Ali el-Kârî’nin İktida Risalesi Özelinde Farklı Mezhepten İmama Uymaya Dair Fıkhi 
Tartışmalar, ed. Mahsum Aytepe ve Teceli Karasu, İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019, III, s. 543-557. 



134 
 

yönelttiği itirazları ve ortaya koyduğu değerlendirmeleri kısaca ele almak faydalı 

olacaktır. 

Hucendî’nin risalesinde taklide yönelik muhalif tavrı genel hatlarıyla herhangi bir 

ayrım gözetmemektedir. Zaman zaman delillerle kurulacak ilişki açısından İbn 

Kayyim’den istifadeyle “bir tür ehliyet” şartının bulunduğu izlenimi verse de genel 

tavrından anlaşılan taklidi her yönüyle zemmedilecek bir tutum olarak gördüğüdür. 

Özellikle bu bağlamda taklid ile ittibânın kelime anlamları itibariyle farklı tavırları 

niteleyen ifadeler olduğunu belirtmesi ve taklidi İslâm’ın sınırları içerisinde bulunmaması 

gereken bir hareket tarzı olarak nitelemesi bakış açısını özetler mahiyettedir. Bu 

çerçevede avâmın konumunu göz önünde bulundurmaksızın taklide yönelik böylesi bir 

menfi söylemin geliştirilmesi vakıayı göz ardı etmek yahut vakıayı farklı okumak 

anlamına gelmektedir. Zira taklid karşısında ittibâ nitelemesiyle delil odaklı şer‘î hüküm 

arayışını konumlandırması ve bu metodun -hemen herkes tarafından- takip edilmesi 

mümkün olan bir tavır olduğunu imâ etmesi avâmın konumunu yok saymaktan ziyade 

farklı bir yaklaşım görünümündedir. Ayrıca Hucendî taklidi reddederken ittibâyı meşru 

görmekte, bu durumda ittibâyı taklid ile içtihat arasında bir ara kategori olarak değil de 

içtihat mertebesinin altında kalan tüm durumlar için hareket zemini olarak tasavvur 

etmektedir. Hucendî’nin bakış açısı böyle olsa da Bûtî, içtihat ile taklid arasında bir ara 

kategori olarak ittibâ mertebesinin öne sürülmesine de -aşağıda ifade edileceği üzere- 

peşinen eleştiriler sunmaktadır. 

M. Saîd Ramazân el-Bûtî taklidin ayırım gözetilmeden reddedilmesine karşı 

çıktığı gibi içtihat-taklid hiyerarşisinde bir ara kategori olarak ittibâ mertebesinin ihdas 

edilmesini de anlamsız bulmaktadır. Onun bu ara kategoriye itirazı fıkhın yerleşik 

telakkisinde var olan müçtehit tabakalarına ilişkin tasniflerden habersiz bir şekilde 

“mukallid-müttebî-müçtehit” şeklinde üçlü bir hiyerarşik tabakanın tasavvur edilmesidir. 

Bu yaklaşım aynı zamanda -eğer böyle düşünüyorsa- Hucendî’ye göre içtihadın 

“mutlak/müstakil içtihat” faaliyetinden ibaret olduğu izlenimi vermektedir. 

Netice itibariyle Hucendî’nin ortaya koyduğu ittibâ kategorisi, asırlardır süregelen 

fıkıh geleneği içerisinde özellikle dört büyük fıkıh mezhebinin müçtehit tabakalarına 

ilişkin kategorik tasnifinden farklı bir isimlendirme niteliğindedir. Zira Hucendî’ye göre 



135 
 

ittibâ kategorisinin pek çok olduğunu söylememiz mümkündür.306 Bununla birlikte 

kategorik isimlendirme farklı olsa da tasavvur edilen konumla bütünleşik nitelikler 

açısından bakıldığında çoğu zaman Bûtî’nin mezhepte müçtehit nitelemesiyle benzer 

vasıflardaki kimseleri kastettiği açıktır. Ancak gerek bu niteliklerin ortaya koyulmasında 

gerekse bu niteliklere sahip kimselerin isimlendirilmesinde fıkıh sistematiğinde genel 

kabul gören kavramların dışına çıkılması ve muğlak ifadelerin kullanılması, dile getirilen 

ifadelerin ve telif edilen eserlerin muhatapları tarafından tam olarak anlaşılamamasına 

sebebiyet verdiği gibi çeşitli düzeyde itiraz ve eleştirilere de kapı aralamaktadır. 

2.7.6. Mezheplilik, Mezhepçilik ve Bûtî’nin Mezhepsizlik Söylemi 

 

Mezhepler siyasi, sosyal, kültürel, dini ve ekonomik hayatın olağan akışında ve doğal bir 

süreç içerisinde oluşmuş beşerî mekanizmalardır. Mezheplerin teşekkülü ve yaygınlık 

kazanması İslâm’ın erken dönemlerinde ve ilk nesillere yakın devirlerde gerçekleşmiş, 

mezhepler adeta kendiliğinden gerekli bir görünüm arz etmiştir. İlerleyen süreçte 

kökleşen mezhep algısının Müslüman kişiyi tanımlayan bir kimlik haline gelmesi 

neticesinde herhangi bir mezhebin yaygın/baskın olduğu bir aileye, çevreye gözünü açan 

Müslüman açısından mezhep, adeta tevarüs edilen bir soy bağı, aidiyet ilişkisi görünümü 

arz etmiştir.307 Bu noktada birini/bir şeyi diğerinden ayıran kimlik şuuruna eklemlenen 

“diğeri”ne bakış tarzı, tıpkı bir ırkı diğerinden ayıran kimlik bilincini insan onuruna 

yaraşmayan nitelikte değiştiren ve bozan ırkçılık olgusunda olduğu gibi, insani 

ilişkilerdeki tabii olan farklılıkların ne şekilde benimsendiği ve yaşantıya aktarıldığı 

noktasında önemli olacaktır. Buna göre dikkat edilmesi gereken husus İslâm yahut 

Müslümanlık üst kimliğinin bir tür alt kimlikleri konumunda olan mezheplerin 

müntesiplerinin diğerlerini hor görüp küçümsemeleri, hata yahut sapkınlıkla itham 

                                                 
306  Çünkü Hucendî her zaman ittibâ kategorisindeki kimselerin vasıflarını açık bir şekilde 

zikretmemektedir. Kimi zaman delille kurulacak ilişkide Arap diline vukûfiyeti vurgulasa da kimi 
zaman kişiye anlayacağı bir dilde meşhur bir hadis kitabının anlatılmasını şer‘î hükme ulaşmada yeterli 
görmektedir. Bu durumda Hucendî’nin mutlak içtihat mertebesi dışında kalan ittibâ için birçok ittibâ 
mertebesi tasavvur ettiğini, bunların her birinin hususiyetlerinin içtihat mertebesinden uzaklaştıkça 
adeta azaldığı düşüncesinde olduğunu söylemek mümkündür. 

307  Konuya ilişkin önemli izahlar için bkz. Mehmet Ali Büyükkara, “Mezhep ve Mezhepçilik”, İlahiyat 
Akademi 5 (Temmuz 2017), s. 1-10. 



136 
 

etmeleri problemidir. Böylelikle tabi olan “mezheplilik” gerçeği problemli bir görünüm 

arz ederek “mezhepçilik”308 şeklini almaktadır. 

Muhammed Said el-Bûtî’nin mezhepsizlik eleştirisi de esasında mezhepçilik 

ithamını içermektedir. Zira Bûtî, mezhepleri bir bütün olarak bid‘at addedip 

Müslümanların tamamının Kur’an ve sünnete davet edildiği, mezhep bağlılığını sürdüren 

Müslümanların dinlerini parça parça eden ehl-i kitaba benzetildiği, naslarla (sünnet) 

mezhep yahut müçtehit görüşlerinin her zaman birbirine muhalif gösterilip müçtehitlerin 

ve dahi mezhep imamlarının birtakım görüşlerinin eleştiri ve alay konusu edildiği, Kur’an 

ve sünnet perspektifinde bir içtihat metoduyla yalnızca kendilerinin hakikate ulaştığı 

iddiasında bulunan kimselere karşı böyle bir yorumda bulunduğunu ifade etmektedir. 

Buna göre selefiyye mezhepçiliğinde (yahut mezhepsizliğinde) diğer/öteki konumunda 

olan mezhepler ve Müslümanlar hatalı olmakta, doğru yol yalnızca selefiyye tarafından 

temsil edilmektedir. Bûtî de bu tavrı Hucendî özelinde mevzu bahis ederek kendi 

kavramlaştırmasıyla “mezhepsizlik” olarak nitelemektedir. 

Esasında dönüp bakıldığında müşahede edilen, mezhepler üzerinden 

Müslümanların ayrılıklar yaşadığı ve şiddetli çatışmalarla rekabet içerisinde olduklarıdır. 

Ancak işin gerçeği hayatın olağan akışı içerisinde tabii olarak ortaya çıkan mezheplerin 

istismar edilebilir yönlerinin kullanılarak siyasete argüman kılınmaları, böylelikle 

mezheplerin çatışmalarının ötesinde siyaset mücadelelerin söz konusu olmasıdır. Öyle ki 

dikkatli bakılacak olursa mezhep temelli çatışma ve ayrışmalarda temel faktörün, dini 

anlayış ve algılayış biçimlerindeki farklılıkların değil de bu farklılıkların içine yahut 

arkasına gizlenmiş dünyevi-siyasi maksatların olduğu görülecektir. Neticede mezhepleri 

İslâm toplumunu bölen ve çatışmaya sevk eden ayrıştırıcı bir olgu olarak görüp tümden 

reddetmek yerine insanın müdahil olduğu her alanda tabii hali bozucu etkisini de göz 

önünde bulundurarak değerlendirmek faydalı olacaktır. 

 

 

 

                                                 
308  Mezheplilik ve mezhepçilik ayrımına dair değerlendirmeler için bkz. Büyükkara, “Mezhep ve 

Mezhepçilik”, s. 1-10. Ayrıca Bûtî de selefe ittibâ ile selefiyye mezhepçiliğini birbirinden ayırarak 
esasında benzer bir taksim ortaya koymuştur. 



137 
 

SONUÇ 

 

İçtihat-taklid gerilimi, yirminci yüzyılda İslam hukuku alanıyla ilgili yapılan tartışmaların 

ana eksenlerinden birini oluşturmaktadır. Esasen bu gerilim, fıkıh tarihi boyunca hemen 

her dönem mevcut olmakla birlikte bu yüzyılın temel dinamikleri önceki dönemlerden 

çok daha farklıdır. Zira fıkıh tarihi boyunca ortaya çıkan muhtelif derecedeki taklid karşıtı 

söylemlerin temel hedefi daha çok bir âlimin mezheple kurduğu ilişki olmuştur. Bir 

âlimin mezhep müntesibi olarak sürdürdüğü ilişki çeşitli yönleriyle eleştirilirken âmmînin 

bir âlime tâbi olması bu çerçevede tartışılan ve eleştirilen bir konu olmamıştır. Özellikle 

ilim erbabının cedel ve hilaf türünde ilmi mesailerini artırmasıyla mezhep müntesipliği 

hakkında artan endişeler muhalif tavırlara zemin hazırlamıştır. 

Modern döneme gelindiğinde ise özellikle Sanayi Devrimi sonrası siyasi ve 

iktisadi hâkimiyet Batı lehine şekillenmeye başlamıştır. Değişen dünya şartları ve güçler 

dengesi Müslümanlar açısından pek çok yeni problemi de beraberinde getirdiğinden bu 

problemlere çözüm arayışlarına girişilmiş, bu çerçecede taklid -anlaşılan o ki fıkıh 

sahasının da dışına taşırılarak hemen her alanda- aklı donuklaştıran bir olgu olarak kabul 

edilip reddedilmiştir. Değişen güçler dengesi şöyle bir kanaatin benimsenmesini de 

sağlamıştır: “Müslümanlar eskiden doğru yaptıkları bir şey(ler)i artık yanlış yapmakta ve 

bu nedenle geri kalmaktadırlar.” Bu düşünce esasen Hucendî’nin de dahil olduğu 

selefiyye anlayışının bakış açısını yanıstmaktadır. 

Yirminci yüzyılın içtihat-taklid gerilimini bu dinamiklere oturttuğumuzda konuya 

ilişkin dile getirilen görüşlerin teorik düzeyde kalan tartışmalar olmadığını söylemek 

mümkündür. Bilakis bu farklı bakış açıları vakıanın da dikkate alındığını ve dahi yaşanan 

gerçeklikte karşılaşılan problemlere çözüm üretme amacı güdüldüğünü göstermektedir. 

Başlangıçta Hanefî mezhebine mensup iken, ilerleyen süreçte çeşitli etkenlerin tesiriyle 

selefiyye anlayışını benimsemiş olan Hucendî’nin yaşamış olduğu bu değişimi de onun 

bireysel bir çözüm yolu arayışıyla ilişkilendirmek mümkündür. Bûtî ise vakıayı farklı 

okumakta, Müslümanların çözmesi gereken birçok problemin mevcut olduğunu belirtse 

de taklidin yahut mezheplerin bu problemler arasında yer almadığını vurgulamaktadır. 

Yaklaşık aynı dönemde fakat farklı coğrafyalarda yaşamış bu iki âlim içtihat-taklid 

gerilimine ve mezhep olgusuna dair farklı kanaatlere ulaşmış, Müslümanların 



138 
 

problemlerine çözüm arayışında muhtelif yönlere odaklanmışlardır. Neticede Hucendî ve 

Bûtî, içtihat-taklid gerilimine dair dikkat çekici çalışmalar yapan iki mütefekkir olarak 

öne çıkmıştır. 

Hucendî, Müslümanların dini yaşantılarında Kur’an ve sünnet merkezli bir 

hareket tarzının bulunması gerektiğini düşünmektedir. Buna göre dini yaşantıda 

karşılaşılan her bir mesele için başvuru mercii naslardır. Naslar, Müslümanların 

tamamına ayırım gözetmeden hitap ettiği için onlarla doğrudan ilişki kurabilme 

imkânının belirli bir gruba tahsis edilmesi mümkün değildir. Zira Hucendî’ye göre 

İslâm’ın ilk nesillerini oluşturan sahâbe, tâbiîn ve tebe-i tâbiîn dönemlerinde 

Müslümanlar karşı karşıya kaldıkları meselelerin çözümlerini Kur’an ve sünnette aramış, 

bu doğrultuda herhangi bir aracıya ihtiyaç duymamışlardır. Meselelerin çözümünde 

içtihat gerekli olduğunda bu vazifeyi mezkûr nesillerin müçtehitleri üstlenmiş, içtihat 

kabiliyeti olmayan Müslümanlar ise belirli bir âlimi tayin etmeksizin karşılaştıkları 

meselelerin çözümünde bu müçtehitlere müracaat etmişlerdir. Ancak mezheplerin 

teşekkülünü takip eden süreç içerisinde özellikle müteahhir dönemde delil merkezli tutum 

yerini âlimlerin görüşlerine bırakmış, taklid olgusu yerleşip kökleşmiş, mezhepler 

etkinliğini artırmıştır. 

Taklidin mezhepler aracılığıyla yaygınlaşmasında esas sorumlular olarak 

müteahhir ulemayı gösteren Hucendî, “mutaassıp mezhep müntesipleri” olarak nitelediği 

bu kişileri sert bir dille eleştirmekte, nasları bir tarafa bırakıp âlimlerin görüşlerine iltifat 

ederek onları adeta şâri‘ konumuna yükselttiklerini imâ etmektedir. Mezheplere yönelik 

eleştirisinde dört büyük mezhep imamını özellikle tenzih etme ve onların delilden yana 

tavırlarını taltif etme eğiliminde olsa da zaman zaman Hanefî fıkhı üzerinden ortaya 

koyduğu ifadeler, fıkıh mezheplerini naslardan beslenmeyen ve tamamen kişisel 

görüşlerden teşekkül etmiş hukuk okulları olarak gördüğü izlenimi vermektedir. 

Taklid ilişkisine dair dile getirdiği eleştirileri yaşadığı çevreden örneklendiren 

Hucendî, ilmi-teorik birtakım eleştirel izahlarda bulunurken genel bir çerçeve çizmekle 

yetinerek spesifik örnekler sunmamaktadır. Mesela hatalı olma ihtimalinden ötürü 

fetvaya itimad etmek yerine Hz. Peygamber’den nakledilen bir hadisle amel edilmesinin 

daha selametli olduğunu söylemekte, ancak -ihtimal üzerinden ilerleyerek- hatalı bir fetva 

örneği sunup bunun karşısında duran ve hükmü gösteren hadisi örneklendirmemektedir. 

Böylelikle apaçık bir hadis varken ve hükmü açıkça gösterirken ona rağmen ve ona 



139 
 

muhalif olarak ortaya koyulan fetva okuyucu tarafından örnek üzerinde 

görülememektedir. Hucendî’nin teorik eleştirilerinin geneli bu şekilde spesifik bir örnek 

üzerinden işlememekte, dolayısıyla eleştiriler somutlaşmamaktadır. Bûtî ise doğrudan 

örneklerden hareketle bu eleştirilere cevap verdiğinde Hucendî’nin birtakım çelişkileri 

ortaya çıkmakta, kimi zaman da meselenin lafzî tartışmanın ötesine geçmediği 

görülmektedir. 

Neticede Hucendî mezhepleri bid‘at olarak görmekte, taklidi ise taassupla 

ilişkilendirerek meşruiyet sınırlarının dışına itmektedir. Bununla birlikte bir noktada 

naslarla doğrudan ilişki kurabilmek için bir tür ehliyet şartını öne sürmektedir. Bu ifade 

ehliyetin bulunmadığı durumlar için taklide bir meşruiyet atfetme olarak anlaşılabilse de 

Hucendî herhangi bir açıklama yapmamaktadır. Bu nedenle taklide dair düşüncesinde 

kapalılıklar bulunduğunu söylemek mümkündür. Kanaatimizce Hucendî, naslarla 

doğrudan ilişki kurma kabiliyetini toplumun tabanına yayma eğilimindedir. Zira genel 

tavrı, Müslüman kişiye doğrudan hitap ederek, herhangi bir nitelik analizi yapmaksızın 

taklitten uzaklaştırmak ve delil merkezli içtihat anlayışına yönlendirmektir. Bu 

düşüncesini destekleme maksadıyla kullandığı kaynakları ise zaman zaman eksik, kimi 

zaman da taraflı bir yaklaşımla ele alarak sunmakta, böylelikle düşüncelerine daha 

sağlam bir zemin tesis etmeyi amaçlamaktadır. 

Hucendî’nin mezhep ve taklid olgusuna karşı geliştirmiş olduğu bu tavrın 

meydana gelmesinde yaşadığı dönemin önemli ölçüde etkisi olmalıdır. Zira o, İslâm 

ümmetinin içerisinde bulunduğu durumu bir bozulmanın ürünü olarak görmektedir. Ona 

göre İslâm’ın en hayırlı nesillerinin sahip oldukları üstün konumları takip ettikleri 

yöntemden kaynaklanmaktadır. Bu yöntem içerisinde aklı donuklaştıran ve toplumları 

geri bırakan bir olgu olarak taassup kaynaklı taklide yer yoktur. Netice itibariyle Hucendî 

yaşadığı dönemin vakıasından da etkilenerek bunun sorumlusunu tespit edip mahkûm 

etmiştir. 

Hucendî ile yaklaşık aynı dönemde yaşamış olup içerisinde bulunduğu dönemin 

ve yaşamını sürdürdüğü çevrenin şartları nispetinde mezkûr değişim ve sancılara şahit 

olan Ramazân el-Bûtî ise fıkıh mezhepleri ve taklid olgusuna dair farklı bir bakış açısına 

sahiptir. Bûtî Hucendî’nin çalışmamıza konu olan eseri münasebetiyle kendisini 

doğrudan hedef alsa da esasen Hucendî’yi aşan bir selefiyye eleştirisine sahiptir. Yaşadığı 

dönemde gerek ilmi faaliyetleriyle gerekse toplumsal hareketlere olan etkisiyle bunu açık 



140 
 

bir şekilde göstermiştir. Ancak Hucendî’ye reddiyede bulunma konusunda kendisince 

ikna edici gerekçeleri bulunmaktadır. Bu gerekçeler Hucendî’nin söz konusu risalesinin 

toplumsal yansımasını merkeze almaktadır. Hucendî’nin temsil ettiği söylemi yeni bir 

kavramlaştırmayla “mezhepsizlik” olarak niteleyen Bûtî, bu yaklaşımı İslâm şeriatını 

tehdit eden en büyük tehlike ve bid‘at olarak nitelemektedir. Zira ona göre mezhepsizlik, 

fıkıh mezheplerini tanımamanın da ötesinde mezhepler üzerinden İslâm’a ve ulemaya 

saldırmak anlamına gelmektedir. 

Bûtî’ye göre Hucendî Müslümanların tamamını âlim-cahil ayrımı yapmaksızın 

taklidi terk edip içtihat etmeye davet etmektedir. Aynı zamanda fıkıh mezheplerini bid‘at 

addedip aradan çıkarmaya çalışan bu yaklaşıma karşı çıkan Bûtî, taklidin kaçınılmaz bir 

gereklilik olduğu kanaatindedir. Ona göre şer‘î ahkâm açısından mükelleflerin durumu 

mukallitlik yahut müçtehitlik vasfından ibarettir. İçtihat etmeye güç yetiremeyen bir 

mukallid açısından kendisine tâbi olacağı bir müçtehide müracaat etmesinden başka bir 

seçenek bulunmamaktadır. Bu noktada Bûtî beşerî iş ve ilişkilerdeki uzmanlık halini din 

sahasına da kıyas etmekte, mukallid-müçtehit etkileşimini hasta-doktor ilişkisi üzerinden 

temsil ederek çeşitli bilgi alanlarında insanların farklı seviyelerde olmalarının tabii 

oluşuna dikkat çekmektedir. Ayrıca ifade etmek gerekir ki Bûtî, Hucendî’den farklı 

olarak gerek taklid mükellefiyetinin muhataplarını gerekse içtihat ehliyetinin sahiplerini 

birbirinden ayırarak daha açık ve anlaşılır bir yaklaşım ortaya koymaktadır. 

 Bûtî’ye göre fıkıh sahasındaki uzmanlık halinin yok sayılması aynı zamanda 

fıkhın işlevselliğinin göz ardı edilmesi anlamına gelmektedir. Buna karşı Bûtî, mümkün 

olduğunca kusurlardan arındırılmış ve tahkim edilmiş bir şelilde önümüzde duran fıkıh 

mirasından en iyi şekilde istifade edilmesini sağlayacak bir yöntemin geliştirilmesini 

önermektedir. Böylelikle asırlardır fıkhın üzerine inşa edildiği temel zemini 

kaybetmeksizin bugünün gerekliliklerine odaklanabilmek, nasların ve bir bütün olarak 

vahyin en iyi şekilde anlaşılması çabasının bir ürünü olan fıkıh mezheplerinin rolünü daha 

iyi okuyabilmek mümkün olacaktır. 

Bûtî’nin kaynak kullanımının ve takip ettiği telif yönteminin Hucendî’ye nazaran 

daha titiz ve isabetli olduğu görülmektedir. Gerek Hucendî’nin atıfta bulunduğu 

referansları inceleyip nispet edilen görüş, ifade ve yaklaşımların sıhhatini tespit etmesi, 

gerekse bu kaynaklardan çok daha fazla yararlanarak birtakım konularda söylenmiş tikel, 



141 
 

bağlamında anlamlı olan ifadeleri çok daha geniş bir yelpazede değerlendirmesi ve 

böylece okuyucunun dikkatine sunması bu hususta açık göstergeler olmaktadır. 

Neticede Hucendî ve Bûtî ihtilafı, İslâm toplumlarının yakın zamanlarda geçirdiği 

ve hala da devam eden sancılı sürecin ürünü olup, bu sürecin birbirine muhalif iki farklı 

kanadını temsil etmektedir. Aynı dönemler olmasa da birbirlerine çok yakın zaman 

dilimlerinde yaşamış olan bu önemli iki âlim, dönemin şartları ve bu şartların ortaya 

çıkardığı tartışmalara dair önemli bir kesit sunmaktadırlar. Bu kesit, yakın dönemde 

hararetle gündeme taşınan ve günümüzde de güncelliğini koruyan tek mezheplilik-çok 

mezheplilik tartışmalarıyla belirli derecede ilişkili olması sebebiyle ayrıca kıymetlidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



142 
 

BİBLİYOGRAFYA 

 

Abbâsî, Muhammed Îd el-. Bid‘atu’t-taassub el-mezhebî. Beyrut: Dâru’l-Lu’lu’e, 2013. 
 
Abûd, Salih b. Abdullah el-. Akîdetü Muhammed b. Abdülvehhâb es-selefiyye ve eseruhâ 

fi’l-âlemi’l-İslâmî. 2 Cilt. Suudi Arabistan: İmâdetü’l-Bahsi’l-İlmî Bil’l-Câmiati’l-
İslâmiyye, 2. Basım, 1424/2004. 

 
Akdaş, Şerafeddin. “Muhammed Hayât es-Sindî’nin (ö. 1163/1750) Hayatı Eserleri ve 

Hadisçiliği.”  Yüksek Lisans Tezi. Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 
2023. 

 
Aladağ, Hüseyin Hilmi. “Türk Medeniyetinde ve Batı Sivilizasyonunda “Aydın””. Türk 

Dünyası Araştırmaları 251 (2021): 325-350. 
 
Algar, Hamid. “Kübreviyye”, DİA. XXXII, 500-506. 
 
Âmidî, Ebü’l-Hasen Seyfüddîn Alî b. Muhammed b. Sâlim el-. el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm. 

thk. Abdürrezzak Afîfî. 4 Cilt. Dımaşk-Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 2. Basım, 
1982. 

 
Apaydın, H. Yunus. “İctihad”, DİA. XXI, 432-445. 
 
Aslan, Mahsum. “Muhammed Said Ramazan el-Bûtî’nin İlmî Kişiliği ve Fıkıhçılığı.” 

Yüksek Lisans Tezi. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 2014. 
 
Avcı, Mesut. “İslam’ın Orta Asya Tarihi”. MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/1 

(2020): 517-528. 
 
Baltanova, Goulnar. “Rızâeddin Fahreddin”, DİA. XXXV, 70-71. 
 
Bardakoğlu, Ali. “Hanefî Mezhebi”, DİA. XVI, 1-21. 
 
Basrî, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Alî b. Tayyib el-. el-Mu’temed fî usûli’l-fıkh. thk. 

Halil el-Meyyis. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1982. 
 
Bayder, Osman. “Mezhebin Kurucu İmamına Muhalefetin İmkân ve Sınırı: Hanefî 

Mezhebi Örneği.” Doktora Tezi. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
2015. 

 
Bedir, Murteza. “Joseph Schacht”, DİA. XXXVI, 223-226. 
 
Bennigsen, Alexandre ve Lemercier-Quelquejay, Chantal. Step’te Ezan Sesleri. çev. 

Nezih Uzel. İstanbul: Kent Basımevi, 1981. 
 



143 
 

Berzencî, Muhammed b. Abdirresûl b. Abdisseyyid el-Hasenî el-. el-İşâʿa li-eşrâti’s-
sâʿa. thk. Muhammed Zekeriyyâ Kandehlevî. Cidde: Dâru’l-Minhâc li’n-Neşr ve’t-
Tevzî’, 3. Basım, 2005. 

 
Buhûtî, Mansûr b. Yûnus b. Salâhiddîn el-. er-Ravzü’l-mürbi’ bi şerhi Zâdi’l-müstakni’. 

thk. Hâlid b. Ali el-Müşeygih vd. 3 Cilt. Kuveyt: Dâru Rekâiz li’n-Neşr ve’t-Tevzî’, 
1438/2016. 

 
Büyükkara, Mehmet Ali. “Mezhep ve Mezhepçilik”. İlahiyat Akademi 5 (Temmuz 2017), 

1-10. 
 
Bûtî, Muhammed Saîd Ramazân el-. Davâbitü’l-maslaha fi’ş-şerîʿati’l-İslâmiyye. 

Dımaşk: Müessesetü’r-Risâle, 2. Basım, 1973. 
 
Bûtî, Muhammed Saîd Ramazân el-. el-Lâ Mezhebiyye: Ahtaru bidʿa tüheddidü’ş-

şerîate’l-İslâmiyye. Dımaşk: Mektebetü’l-Fârâbî, 2. Basım, 1970. 
 
Bûtî, Muhammed Saîd Ramazân el-. Hâzâ vâlidî. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, ts. 
 
Bûtî, Muhammed Saîd Ramazân el-. Şahsiyyât istevkafetnî. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1999. 
 
Bûtî, Muhammed Saîd Ramazân el-. es-Selefiyye: Merhaletün zemeniyye mübâreke lâ 

mezhebün İslâmî. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1998. 
 
Christmann, Andreas. “Müslüman Alim ve Dini Lider: Şeyh Muhammed Said Ramazan 

el-Butî”. çev. Muammer İskenderoğlu. Usul Dergisi 2/2 (2004): 129-154. 
 
Çeker, Orhan ve Bozbaş, Fatiha. “Fıkıh Havzalarına İlişkin Bir Deneme”. İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi 34 (2019): 1-50. 
 
Devlet, Nadir. Rusya Türklerinin Millî Mücadele Tarihi (1905-1917). Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 4. Basım, 2020. 
 
Dımaşkî, Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm b. Ebi’l-Kâsım es-Sülemî 

ed-. Kavâʿidü’l-ahkâm fî mesâlihi’l-enâm. thk. Tâhâ Abdurraûf Sa’d. 2 Cilt. 
Kâhire: Mektebetü’l-Külliyyât el-Ezheriyye, 1991. 

 
Dımaşkî, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-. Reddü’l-muhtâr ʿ ale’d-

Dürri’l-muhtâr. 6 Cilt. Mısır: Şeriketü Mektebe ve Matbaa Mustafa el-Bâbî el-
Halebî, 2. Basım, 1966. 

 
Dihlevî, Ebû Abdilazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn 

ed-. el-İnsâf fî beyâni esbâbi’l-ihtilâf. thk. Abdülfettâh Ebû Gudde. Beyrut: Dâru’n-
Nefâis, 2. Basım, 1404/1983. 

 



144 
 

Dihlevî, Ebû Abdilazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn 
ed-. Hüccetullâhi’l-bâliga. thk. es-Seyyid Sâbık. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 
1426/2005. 

 
Ferâhîdî, Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-. Kitâbü’l-ayn. thk. 

Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim Sâmerrâî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1424/2003. 

 
Fîrûzâbâdî, Mecdüddîn Ebû Tâhir Muhammed b. Ya’kûb el-. el-Kâmûsü’l-muhît. thk. 

Muhammed Naîm el-Arksûsî. 1 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li-Tıbâa ve’n-
Neşr ve’t-Tevzî’, 1426/2005. 

 
Füllânî, Sâlih b. Muhammed b. Nûh b. Abdillâh b. Ömer el-. Îkâzu himemi uli’l-ebsâr 

li’l-iktidâi bi seyyidi’l-muhâcirîn ve’l-ensâr. Beyrut: Dâru’l-Marife, ts. 
 
Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-. el-

Müstasfâ. thk. Muhammed Abdüsselâm Abdüşşâfî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, 1993. 

 
Güler, Hasan. “Şâfiî Müçtehid Tabakaları ve Mezhep İçi Tercihteki Rolleri”. Trabzon 

İlahiyat Dergisi 9/1 (2022): 67-102. 
 
Güney, Necmeddin. “İslâm Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlâkı”. 

Muhalifin Arkasında Namaz Kılmak: Ali el-Kârî’nin İktida Risalesi Özelinde Farklı 
Mezhepten İmama Uymaya Dair Fıkhi Tartışmalar. ed. Mahsum Aytepe ve Teceli 
Karasu. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019, III, 543-557. 

 
Hâc, Abdurrahman el-. “Suriye’de Selefilik ve Selefiler”. çev. Nurullah Çakmaktaş. Arap 

Dünyasında Selefilik ve Selefi Hareketler. ed. Beşîr Mûsâ Nâfi’ vd. İstanbul: Yarın 
Yayınları, 2016. 

 
Halebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-. et-Takrîr 

ve’t-tahbîr. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1403/1983. 
 
Harrânî, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-. 

Refʿu’l-melâm ani’l-eimmeti’l-aʿlâm. Riyâd: er-Riâsetü’l-Âmme li İdâreti’l-
Buhûsi’l-İlmiyye ve’l-İftâ ve’d-Da’ve ve’l-İrşâd, 1984. 

 

Haskefî, Alâüddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-. ed-Dürrü’l-muhtâr. thk. 
Abdülmünim Halil İbrahim. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002. 

 
Hucendî, Muhammed Sultân el-Ma’sûmî el-. Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb 

muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa. thk. Selim el-Hilâlî. Merkezü’d-Dirâsâti’l-
Menheci es-Selefi, 1999. 

 
Hucendî, Muhammed Sultân el-Ma’sûmî el-. Heli’l-müslim mülzem bi’t-tibâi mezheb 

muayyen mine’l-mezâhibi’l-erbaa. Cem’iyyetü İhyâ’it-Türâs el-İslâmî, ts. 



145 
 

 
Hudarî, Muhammed b. Afîfî el-Bâcûrî el-. Târîhu’t-teşrîʿi’l-İslâmî. thk. Muhammed 

Hüsnâ Abdurrahmân. Kâhire: Dâru’t-Tevzî’ ven-Neşru’l-İslâmî, 1427/2006. 
 
İbn Âbidîn. Hanefîlerde Mezhep Usûlü: Şerhu Ukûdi Resmi’l-müftî. çev. Şenol Saylan. 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2016. 
 
İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb. er-

Rûh. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 
 
İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb. 

İ‘lâmü’l-muvakkıîn an rabbi’l-âlemîn. thk. Muhammed Abdüsselâm İbrâhim. 4 
Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411. 

 
İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb. 

Medâricü’s-sâlikîn. thk. Muhammed el-Mu’tasımbillah el-Bağdâdî. 2 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 3. Basım, 1416/1996. 

 
İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî. 

Telbîsü iblîs. Beyrut: Dâru’l-Fikr li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 1421/2001. 
 
İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali Cemâluddîn. Lisânu’l-Arab. 15 

Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1414. 
 
İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn 

Abdisselâm el-Harrânî. el-Fetâvâ’l-kübrâ. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1408/1987. 

 
İbrahim, Abdurreşid. Alem-i İslam ve Japonya’da İslamiyetin Yayılması. ed. Ertuğrul 

Özalp. 2 Cilt. İstanbul: İşaret Yayınları, 3. Basım, 2019. 
 
Kanlıdere, Ahmet. “Mercânî”, DİA. XXIX, 169-172. 
 
Kanlıdere, Ahmet. “Sovyet ve Türk Tarih Yazıcılığında Rusya Müslümanlarının Düşünce 

Tarihi”. Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 2/1 (2004): 149-181. 
 
Kannevcî, Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. Alî el-. Fethu’l-

beyân fî makâsıdi’l-Kur’ân. thk. Abdullah b. İbrahîm el-Ensârî. 15 Cilt. Beyrut: el-
Mektebetü’l-Asriyye, 1412/1992. 

 
Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî el-. el-İhkâm fî 

temyîzi’l-fetâvâ ani’l-ahkâm ve tasarrufâti’l-kâdî ve’l-imâm. thk. Abdülfettâh Ebû 
Gudde. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye li-Tıbâa ve’n-Neşr ve’t-Tezi’, 2. Basım, 
1416/1995. 

 
Karaman, Hayreddin. İslam Hukukunda İctihad. İstanbul: Ensar Neşriyat, 5. Basım, 2015. 
 



146 
 

Kaya, Eyyüp Said. “Mezheblerin Teşekkülünden Sonra Fıkhî İstidlâl.” Doktora Tezi. 
Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 2001. 

 
Kılıçer, M. Esat. “Ashâbü’l-Vücûh”, DİA. III, 472. 
 
Kırımlı, Hakan. “Gaspıralı İsmâil Bey”, DİA. XIII, 392-395. 
 
Koca, Ferhat. “Menât”, DİA. XXIX, 119-121. 
 
Koca, Ferhat. “Mezhep”, DİA. XXIX, 537-542. 
 
Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-. el-Câmi’ li-

ahkâmi’l-Kur’ân. thk. Ahmed el-Berduni - İbrahim Etfiş. 20 Cilt. Kâhire: Dâru’l-
Kütübi’l-Mısriyye, 2. Basım, 1964. 

 
Kuşeyrî, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-. el-Câmiu’s-sahîh. thk. 

Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 5 Cilt. Kâhire: Matbaatü Îsâ el-Bâbî el-Halebî, 1955. 
 
M. Nafi, Basheer. “İbn Abdülvehhâb’ın Hocası: Muhammed Hayât es-Sindî ve Ashâbü’l-

Hadis Metodolojisinin İhyâsı”. çev. Ahmet Aydın. Şırnak Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 4/8 (2013): 203-228. 

 
Mağribî, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Hasen el-Hadramî el-. Târîhu İbn Haldûn. thk. Halil Şehhade. 8 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1981. 

 
Maraş, İbrahim. “İdil-Ural Türklerinde Cedidcilik (Yenilikçilik) Hareketi (1850-1917).” 

Doktora Tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 2000. 
 
Mekkî, Ebû Tâlib Muhammed b. Alî b. Atıyye el-. Kûtü’l-kulûb fî muâmeleti’l-mahbûb 

ve vasfi tarîki’l-mürîd ilâ makâmi’t-tevhîd. thk. Âsım İbrâhim el-Keyyâlî. 2 Cilt. 
Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1426/2005. 

 
Merdâvî, Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Süleymân b. Ahmed el-. et-Tahbîr şerhu’t-Tahrîr. 

thk. Abdurrahmân el-Cibrîn vd. 8 Cilt. Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1421. 
 
Mısrî, Refîk Yûnus el-. “el-Hiyelü’l-fıkhiyye beyne’l-Bûtî ve İbn Kayyim el-Cevziyye”. 

Câmiatü’l-melik Abdülazîz ma’hedü’l-iktisâd el-İslâmî, 2009. 
 
Muhammed Hüseyin, Muhammed. el-İtticâhâtü’l-vataniyye fi’l-edebi’l-muâsır. 2 Cilt. 

Mısır: Mektebetü’l-Âdâb ve Matbaatühâ bi’l-Cemâmîz, 3. Basım, 1980. 
 
Murad, Charif. “Mefhûmu hürriyyeti’l-insân ‘inde Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî.” 

Doktora Tezi. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 2019. 
 
Mustafa Sabri Efendi. Mevkıfü’l-ʿakl ve’l-ʿilm ve’l-ʿâlem. 4 Cilt. Beyrut-Lübnan: Dâru 

İhyâi’t-Türâs el-Arabî, 2. Basım, 1981. 



147 
 

 
Münzirî, Ebû Muhammed Zekiyyüddîn Abdülazîm b. Abdilkavî b. Abdillâh el-. 

Muhtasaru Sahîhi Müslim. 2 Cilt. Beyrut-Lübnan: el-Mektebetü’l-İslâmî, 6. Basım, 
1987. 

 
Necdî, Abdurrahmân b. Muhammed b. Kâsım el-Âsımî en-. ed-Dürerü’s-seniyye fi’l-

ecvibeti’n-Necdiyye. 16 Cilt, 1417/1996. 
 
Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr en-. Câmiu 

beyâni’l-ilm ve fazlihî. thk. Ebu’l-Eşbâl ez-Züheyrî. 2 Cilt. Suudi Arabistan: Dâru 
İbnü’l-Cevzî, 1414/1994. 

 
Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. Abdilberr en-. el-

İntikâ’ fî fezâ’ili’s-selâseti’l-e’immeti’l-fukahâ’ Mâlik, Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfi’î. 
Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

 
Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-. el-Mecmû’. 9 Cilt. Kâhire: İdâretü’t-

Tıbâa el-Münîriyye ve Matbaatü’t-Tezâmün el-Ehavî, 1344. 
 
Nurbergen, Talgat. “Hanefi Mezhebinin Orta Asya’ya Girişi ve Yayılış Süreci.” Yüksek 

Lisans Tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 2005. 
 
Nümeyrî, Ebû Abdillâh Ahmed b. Hamdân b. Şebîb b. Hamdân en-. Sıfatü’l-fetvâ. thk. 

Muhammed Nâsıruddin el-Elbânî. Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmi, 3. Basım, 
1397/1977. 

 
Öğüt, Salim. “Makâmât-ı Erbaa”, DİA. XXVII, 415-417. 
 
Özen, Şükrü. “Teâruz”, DİA. XL, 208-211. 
 
Özgüdenli, Osman Gazi. “Mâverâünnehir”, DİA. XXVIII, 177-180. 
 
Pehlivan, Bayram. “Bûtî”. DİA. EK-1. 221-224. 
 
Râzî, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-. Mefâtîhu’l-gayb. 32 

Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs el-Arabî, 3. Basım, 1420/1999. 
 
Râzî, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-. Âdâbü’ş-Şâfiʿî ve 

menâkıbüh. thk. Abdülganî Abdülhâlık. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 
1424/2003. 

 
Remlî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ahmed b. Hamza er-. 

Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1404/1984. 
 
Sem‘ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî 

es-. Kavâtıʿu’l-edille fi’l-usûl. thk. Muhammed Hasan Muhammed Hasan İsmâîl 
eş-Şâfiî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1999. 



148 
 

 
Shawish, Murad. “Menhecü Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî ve ârâuhû’l-fıkhiyye.”  

Doktora Tezi. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 2019. 
 
Sicistânî, Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-. Mesâilü’l-imâm Ahmed rivâyetü 

Ebî Dâvûd es-Sicistânî. thk. Ebû Muâz Târık b. Avzullah. Mısır: Mektebetü İbn 
Teymiyye, 1420/1999. 

 
Sicistânî, Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-. es-Sünen. nşr. Şuayb el-Arnaût -

Muhammed Kâmil Kara Beleli. Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009. 
 
Sülemî, Fevvâz b. Abdülazîz b. Ubeydân es-. “eş-Şeyh Muhammed Sultan el-Ma’sûmî 

ve cühûduhû fî neşri’l-akîde.” Yüksek Lisans Tezi. Câmiatü Ümmi’l-Kurâ. 2002. 
 
Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-. er-Risâle. Mısır: Matbaatü Mustafa 

el-Bâbî el-Halebî, 1358/1938. 
 
Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-. el-İ’tisâm. thk. 

Muhammed b. Abdurrahmân eş-Şukayr vd. 3 Cilt. Suudi Arabistan: Dâru İbnü’l-
Cevzî li’n-Neşr ve’t-Tevzî, 1429/2008. 

 
Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-. el-Muvâfakât. thk. Ebû 

Ubeyde Meşhur b. Süleyman. 7 Cilt. b.y.: Dâru İbn Affân, 1997. 
 
Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-. el-Kavlü’l-müfîd fî 

edilleti’l-ictihâd ve’t-taklîd. thk. Abdurrahmân Abdülhâlik. Kuveyt: Dâru’l-Kalem, 
1396/1976. 

 
Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-. Câmi’u’l-beyân ʿan teʾvîli 

âyi’l-Kurʾân. thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. 25 Cilt. Kâhire: Dâru Hicr 
li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 1422/2001. 

 
Tayâlisî, Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-. el-Müsned. thk. Muhammed b. 

Abdülmuhsin et-Türkî. 4 Cilt. Mısır: Dâru Hicr li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 1999. 
 
Tilimsânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Makkarî el-Kureşî et-. 

Nefhu’t-tîb min ğusni’l-Endülüs er-ratîb. thk. Îhsan Abbas. 8 Cilt. Beyrut: Dâru 
Sâdır, 2. Basım, 1997. 

 
Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-. el-Câmiu’l-kebîr. thk. Şuayb el-Arnaût 

ve Heysem Abdülgafûr. 6 Cilt. Dımaşk: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009. 
 
Tosun, Necdet. “Orta Asya’da Tasavvuf”. Orta Asya’da İslâm. ed. Muhammet Savaş 

Kafkasyalı. Ankara-Türkistan: Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası Türk-Kazak 
Üniversitesi, 2012. 

 



149 
 

Turan, Muhammed Fatih. “Türklerin Hanefi Mezhebini Benimsemesini Kolaylaştıran 
Faktörler”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 36 (2020): 311-334. 

 
Türkoğlu, İsmail ve Maraş, İbrahim. “Kursavî”, DİA. XXVI, 447. 
 
Uleyvân, Hişâm ve Gavş, Fâdî el-. ed-Daʿve ve’l-cihâd ve’l-İslâmi’s-siyâsî. Beyrut: 

Merkezü’l-Hadâra li Tenmiyeti’l-Fikri’l-İslâmî, 2012. 
 
Üzüm, İlyas. “İstisna”, DİA. XXIII, 392-393. 
 
Üzüm, İlyas. “Mezhep”, DİA. XXIX, 526-532. 
 
Yaman, Ali. Allahçılar/Orta Asya’da Yesevilik Kızılbaş Türkler Laçiler. İstanbul: Nokta 

Kitap, 2006. 
 
Yurdagür, Metin. “Muhammed Sultân Hucendî”, DİA. XVIII, 275-277. 
 
Yûsuf, Abdurrahman b. Abdülhâlik el-. el-Fikrü’s-sûfî fî davi’l-kitab ve’s-sünne. Kuveyt: 

Mektebetü İbn Teymiyye, 3. Basım, 1986. 
 
Zebîdî, Muhammed Murtezâ el-Hüseynî ez-. Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-Kâmûs. 40 Cilt. 

Kuveyt: Vizâratü’l-İrşâd ve’l-Enbâ ve el-Meclisü’l-Vatani li’s-Sekâfe ve’l-Fünûn 
ve’l-Âdâb, 1422/2001. 

 
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-. Zegalü’l-ilm. thk. 

Ebu’l-Fazl el-Konevî. Dımaşk: Dâru’l-Meymene, 2013. 



150 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Adı, Soyadı 
 

Abdülkadir DURAL 

Doğum Yeri ve Yılı 
 

  

Bildiği Yabancı 
Diller 
 

Arapça  

ve Düzeyi 
 

İyi (A)  

Eğitim Durumu Başlama - Bitirme 
Yılı 

Kurum Adı 

Lise 2011 2015 Adapazarı Anadolu İmam Hatip Lisesi 
 

Lisans 2015 2020 Marmara Üniversitesi 
 

Yüksek Lisans 2020 2024 İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi 
 

Çalıştığı Kurum 
 
 

Başlama - Ayrılma 
Yılı 

Çalışılan Kurumun Adı 

Trabzon 
Üniversitesi      
 
 
                          

2021  Trabzon Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Katıldığı Proje ve 
Toplantılar 

 

Yayınlar:  
 
 
 
 
 

İletişim (e-posta):  

Tarih 
 

İmza 
 

Adı Soyadı 

 

06.05.2024 
 
 
 

Abdülkadir DURAL 



 

 


