
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

SİNEMA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

1960’LARIN İLK YARISI AMERİKAN SİNEMASININ BİR ÜRÜNÜ OLARAK 

KOCAKARI KORKUSU (GRANDE DAME GUIGNOL) SİNEMASI 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Atakan GÖKTEPE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2024 



T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

SİNEMA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

1960’LARIN İLK YARISI AMERİKAN SİNEMASININ BİR ÜRÜNÜ OLARAK 

KOCAKARI KORKUSU (GRANDE DAME GUIGNOL) SİNEMASI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Atakan GÖKTEPE 

 

 

Danışman: Prof. Dr. F. Neşe KAPLAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2024



i 

 

GENEL BİLGİLER 

 

Adı Soyadı: Atakan GÖKTEPE 

Anabilim Dalı: Radyo, Televizyon ve Sinema 

Programı: Sinema 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. F. Neşe KAPLAN 

Tez Türü ve Tarihi: Yüksek Lisans—2024 

Anahtar Kelimeler: Grande Dame Guignol, Canavarsı-Dişi, 

Hollywood, Kadın Temsili, film yıldızları, korku sineması 

 

1960’LARIN İLK YARISI AMERİKAN SİNEMASININ BİR ÜRÜNÜ OLARAK 

KOCAKARI KORKUSU (GRANDE DAME GUIGNOL) SİNEMASI 

 

ÖZET 

1962 yılında çekilen What Ever Happened to Baby Jane? (Aldrich) filminin elde ettiği başarı, 

başrollerinde 1920-1940 arasında kariyerinin altın çağını yaşamış; ancak 1960’larda kariyeri düşüşe 

geçmiş kadın yıldızların başrolünde oynadığı şiddet içerikli korku filmlerinin çekilmesini moda haline 

getirmiştir. 1960’ların başında başlayan bu furya çeşitli araştırmacılar tarafından Grande Dame 

Guignol olarak adlandırılmış ve korku sinemasının bir alt türü olarak sınıflandırılmıştır. 

 Bu çalışmada Grande Dame Guignol veya bu çalışmadaki ismiyle Kocakarı Korkusu 

filmlerini doğuran endüstriyel ve sosyopolitik atmosfer incelenmiş ve bu filmlerin biçim ve içerik 

özelliklerindeki ortaklıklar araştırılmış, incelenen bu özelliklerin filmleri bir alt tür olarak tanımlamaya 

yetecek istikrarda olmadığı görülmüştür. O sebeple filmlerin tematik bir akım veya isimlendirilmemiş 

bir sinematik evren olabileceği sonucuna varılmıştır. Filmlerin hem sektörel olarak nasıl 

konumlandığını hem de bu filmlerin özellikle ana karakterlerinin nasıl temsil edildiğini anlamak üzere 

ise sosyolojik ve psikanalitik yaklaşımlardan faydalanılmıştır. Burada Kocakarı Korkusu filmlerinin, 

kariyerlerinin altın çağını geçirmiş olan kadın yıldızlara yeniden başrol olma imkanını verdiği, öte 

yandan ise Hollywood’un eskiden favori olan kadın yıldızlarını istismar etme alanı açtığı 

gözlemlenmiştir. Kocakarı Korkusu ana karakterleri ise psikanalitik perspektiften incelendiğinde bu 

karakterlerin anne olmasalar dahi psikanalitik anne tanımlarına uyduğu görülmüştür. Bu karakterlerin 

gençliğini geride bırakmış kadınlar ve anneliğe ilişkin gizemli ve korkutucu unsurları bünyesinde 

barındırarak canavarsı dişiler olarak temsil bulduğu tespit edilmiştir. 

 



ii 

 

GENERAL INFORMATION 

 

Name and Surname: Atakan GÖKTEPE 

Field: Radio, Television ve Cinema 

Programme: Cinema 

Supervisor: Prof. Dr. F. Neşe KAPLAN 

Degree Awarded and Date: Master’s Degree—2024 

Keywords: Grande Dame Guignol, Monstrous-Feminine, Hollywood, 

Female Representation, movie stars, horror cinema 

 

GRANDE DAME GUIGNOL CINEMA AS A PRODUCT OF 

EARLY 1960’s AMERICAN CINEMA 

 

ABSTRACT 

The success of the film made in 1962, What Ever Happened to Baby Jane (Aldrich), made it 

fashionable to produce films with movie stars which lived their heydays betwenn 1920s and 1940s, yet 

their careers declined in the 1960s. This trend was named Grande Dame Guignol by researchers and 

classified as a subgenre of horror cinema.  

In this study, the industrial and sociopolitical atmosphere that cause the rise of the Grande 

Dame Guignol films was examined and the commonalities in the form and content features of these 

films were investigated, and it was seen that these examined features were not stable enough to define 

the films as a subgenre. Hence, the films could be defined as a thematic movement or an untitled 

cinematic universe. Sociological and psychoanalytic approaches have been used to understand how the 

films are positioned in terms of industry and representation of their protagonists. It has been observed 

that these films have given the female stars, who have passed their primes, the opportunity to play the 

lead role again, while it has created space for studios to exploit their formerly favorite female stars. 

When these films are examined from a psychoanalytic perspective, it is seen that these characters fit 

the psychoanalytic mother definitions, regardless they are mothers or not. It has been determined that 

these characters are embodying the mysterious and frightening elements about old women and 

mothers. 

 



iii 

 

ÖNSÖZ 

 Bu tez çalışmasında dünya çapında çocukların, gençlerin sinemaya âşık olmasını sağlayan 

unsurlardan yola çıktım: film yıldızları, tür filmleri, gösterişli film afişleri, özetle sinemanın ışıltılı 

yüzü. Zaman içerisinde sinemanın bu yüzüne eleştirel yaklaşmayı öğrensem de sinemaya karşı 

hissettiğim büyülenme hissini kaybetmemeye hep özen gösterdim. Bu tez çalışmasının sinemaya 

duyduğum aşkın bir neticesi olduğunu ifade etmek isterim. 2015 yılında lisans eğitimime başladığım 

günden itibaren bana filmlerden hem büyülenmeyi hem de onları eleştirmeye öğreterek beni besleyen 

ve bakış açımı şekillendiren kıymetli hocalarım Prof. Dr. Şükran Esen’e, Prof. Dr. Neşe Kaplan’a, 

Prof. Dr. Serpil Kırel’e ve Doç. Dr. Elif Demoğlu’na en derin duygularımla teşekkürü borç bilirim. 

Bununla birlikte tez jürimde yer alarak beni onurlandıran ve kıymetli görüşleriyle bu çalışmaya katkı 

sağlayan Doç. Dr. Yusuf Ziya Gökçek’e ve Dr. Behçet Güleryüz’e teşekkür ederim. Grande Dame 

Guignol filmleri hakkında en fazla akademik yayını üreten isimlerden biri olan Lodz Üniversitesi’nden 

Dr. Tomasz Fisiak’a da sorularımı cevaplayarak destek olduğu ve ufkumu açtığı için minnettarım. 

 Tez yazım sürecimde, tüm hayatım boyunca olduğu gibi desteğini benden hiçbir zaman 

esirgemeyen ve hayalim olan sinema eğitimini alma hususunda her zaman bana inanan aileme 

minnettarım. Onlar olmasaydı bugün kat ettiğim yolu kat edemezdim. Bunun dışında her zaman 

yanımda olan yol arkadaşım Umut Alaz Kökçü’ye varlığı ve tüm destekleri için çok teşekkür ederim. 

Bu tezin yazılması sürecinde görüşleri ve yönlendirmeleriyle çalışmama büyük katkı sağlayan ve 

düşüncelerimi bir çerçeveye oturma konusunda yardımcı olan, iyi niyetli ve pozitif yaklaşımıyla tezin 

her aşamasında destek olan danışmanım, sayın hocam Prof. Dr. Neşe Kaplan’a bir kez daha ayrıca 

teşekkür etmek isterim. 

 Son olarak Grande Dame Guignol sineması üzerine temel kaynaklardan birini yazan Peter 

Shelley’nin söz konusu kitabının ithafından ilham almak isterim. Bu tez çalışmasının hazırlanma 

sürecinde zamansız bir şekilde aramızdan ayrılan, en büyük destekçim, en değerlim, canım annem 

Hülya Göktepe’ye teşekkürü borç biliyorum. O olmasa bugün olduğum insan olamazdım. Onun 

bitmek tükenmek bilmeyen sevgi ve inancı sayesinde ayakta duruyor ve onun yaşamım boyunca bana 

gösterdiği destekten güç alarak yoluma devam ediyorum. Onu çok özlüyor ve bu tezi, hayatımda 

tanıdığım en kıymetli grande dame olan anneme ithaf ediyorum. 

 

Atakan GÖKTEPE 

İstanbul, 2024 



iv 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa No. 

 

ÖZET .......................................................................................................................................... i 

ABSTRACT .............................................................................................................................. ii 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................................ iv 

KISALTMALAR ..................................................................................................................... vi 

TABLOLAR LİSTESİ ........................................................................................................... vii 

ŞEKİLLER LİSTESİ ............................................................................................................ viii 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

1. KOCAKARI KORKUSU .................................................................................................... 8 

1.1. Amerikan Sineması ve Stüdyo Sisteminin Doğuşu ......................................................... 8 

1.1.1. Tür Filmleri ............................................................................................................ 15 

1.1.1.1. Her Dönemin Film Türü: Korku Sineması ...................................................... 18 

1.1.2. Yapım Yasası ......................................................................................................... 21 

1.1.3. Yıldız Sistemi ......................................................................................................... 27 

1.2. 1960’ların İlk Yarısında ABD ve Hollywood ............................................................... 36 

1.2.1. Kızıl Korkusu ..................................................................................................... 37 

1.2.2. Siyah Özgürlük Hareketi ve Toplumsal Dönüşümler ........................................ 40 

1.2.3. Dönüşmeye Zorlanan Hollywood ...................................................................... 42 

1.3. Kocakarı Korkusu Filmleri ............................................................................................ 49 

1.4. İlk Kocakarı Korkusu Filmi Olarak What Ever Happened to Baby Jane? (1962) 

Filminin Yapım Hikayesi ..................................................................................................... 51 

1.5. Kocakarı Korkusu’nun Biçim ve İçerik Özellikleri ...................................................... 67 

1.5.1. Biçim Özellikleri .................................................................................................... 70 

1.5.2. İçerik Özellikleri .................................................................................................... 78 

1.5.2.1. Özdüşünümsellik ............................................................................................. 78 

1.5.2.2. “Anakronizmin Skandalı” ............................................................................... 83 

1.5.2.3. Queer Altkültür ve Camp Kavramı ................................................................. 85 

1.5.2.4. Canavarsı Dişi ................................................................................................. 89 

2. AMAÇ, YÖNTEM VE KAVRAMSAL ÇERÇEVE ....................................................... 96 

2.1 Amaç .............................................................................................................................. 96 

2.2 Yöntem ........................................................................................................................... 96 

2.3 Kavramsal Çerçeve ........................................................................................................ 98 

2.4. Filmleri Sosyolojiyle Düşünmek ................................................................................... 99 



v 

 

2.4.1 Frankfurt Okulu’nun Popüler Kültür Eleştirisi ve Sinemayla İlişkisi ................... 101 

2.4.2. İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’nun Temsil Yaklaşımı ................................... 112 

2.5. Filmleri Psikanalizle Düşünmek ................................................................................. 121 

2.5.1. Sigmund Freud ..................................................................................................... 129 

2.5.2. Carl G. Jung .......................................................................................................... 133 

2.5.3. Julia Kristeva ........................................................................................................ 136 

3. SEÇİLEN FİLMLERİN İNCELENMESİ ..................................................................... 141 

3.1. What Ever Happened to Baby Jane? (1962) ............................................................... 141 

3.1.1. Filmin Künyesi ..................................................................................................... 141 

3.1.2. Filmin Öyküsü ...................................................................................................... 142 

3.1.3. What Ever Happened to Baby Jane? Filminin Sosyolojik ve Psikanalitik 

İncelemesi ....................................................................................................................... 145 

3.1.3.1. Whatever Happened to Baby Jane?’de Temsil Politikaları .......................... 147 

3.1.3.2. Jane’in Narsistik Kişilik Bozukluğu ............................................................. 151 

3.1.3.3. Kız Kardeşleri Birbirine Düşüren Oedipal Çatışma ...................................... 153 

3.1.3.4. Kocakarı ve Anne Arketipleri ....................................................................... 154 

3.2. Die! Die! My Darling! (1965) ..................................................................................... 158 

3.2.1. Filmin Künyesi ..................................................................................................... 158 

3.2.2. Filmin Öyküsü ...................................................................................................... 158 

3.2.3. Die! Die! My Darling! Filminin Sosyolojik ve Psikanalitik İncelemesi .............. 162 

3.2.3.1. Sönen Yıldız İmajı ve Özdüşünümsellik ....................................................... 164 

3.2.3.2. Die! Die! My Darling!’de Temsil Politikaları ............................................... 165 

3.2.3.3. Mrs. Trefoile’ın Yıkıcı Oedipal Çatışması ve Canavarsı Dişi Olarak Anne . 167 

3.2.3.4. Büyük Anne Olarak Mrs. Trefoile ................................................................ 169 

3.3. Misery (1990) .............................................................................................................. 172 

3.3.1. Filmin Künyesi ..................................................................................................... 172 

3.3.2. Filmin Öyküsü ...................................................................................................... 172 

3.3.3. Misery Filminin Sosyolojik ve Psikanalitik İncelemesi ....................................... 176 

3.3.3.1. Misery’de Temsil Politikaları ........................................................................ 177 

3.3.3.2. İğdiş Edici Anne Olarak Annie Wilkes ......................................................... 180 

3.3.3.3. Fail-Kurban İlişkisi Olarak Oedipal Çatışma ................................................ 182 

4. SONUÇ .............................................................................................................................. 184 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................ 195 

 

 



vi 

 

KISALTMALAR 

 

akt. : Aktaran 

a.g.e. : Adı geçen eser 

a.g.m. : Adı geçen makale 

bkz. : Bakınız 

İng. 

Alm. 

: İngilizce 

: Almanca 

Fr. : Fransızca 

It. : İtalyanca 

MPPDA : Motion Picture Producers and Distributors 

SRC : Studio Relations Committee 

PCR : Production Code Administration 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1 Peter Shelley'nin kendi kriterlerini karşılayan ve kitabında ele aldığı filmler listesi 

(2009, s. vii-viii) ve ilaveten kitabın yazıldığı 2009 tarihi ile 2023 arasında çekilmiş olan 

Kocakarı Korkusu filmleri. ...................................................................................................... 70 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Görsel 1 Bette Davis'e ait 1930'lara ait üç farklı fotoğraftan oluşan kolaj. Ortada yer alan 

fotoğraf Bette Davis’in 1934 yılında oynadığı Of Human Bondage (Cromwell) filmindeki 

Mildred Rogers karakterinin filmin sonuna doğru dönüştüğü hali göstermektedir. Sağda yer 

alan fotoğraf ise Davis’in 1939 yapımı The Private Lives of Elizabeth and Essex (Curtiz) 

filminde Kraliçe Elizabeth rolündeki halidir. Bu rol için kaşları kazınmış ve makyajla 

çirkinleştirilmiştir. En solda yer alan görsel ise Davis’in Beverly Hills’teki evinde 1939 

yılında çekilen bir fotoğraftır. .................................................................................................. 54 
Görsel 2 Psycho'da Norman Bates dedektif tarafından sorgulanıyor (solda). What Ever 

Happened to Baby Jane?'de Jane hizmetçi Elvira'yı öldürdükten sonra kardeşiyle birlikte 

kaçmaya hazırlanıyor (sağda). .................................................................................................. 71 
Görsel 3 Psycho'nun açılış jeneriği (sol üstte). Lady in a Cage'in açılış jeneriği (sağ üstte). 

Psycho’nun açılış sekansında karakterleri tanımadan önce kamera otel odasının penceresinin 

aralığından girer (sol altta). Lady in a Cage’de Malcolm’u not yazarken görmek üzere kamera 

havalandırmadan odanın içine girer (sağ altta). ....................................................................... 72 
Görsel 4 Hammer Film tarafından çekilmiş iki film. Dracula (Fisher, 1958) (solda), Die! Die! 

My Darling! (Narizzano, 1965) (sağda). .................................................................................. 73 
Görsel 5 Bette Davis, Of Human Bondage (Cromwell, 1934) filminde (sol üstte). Bette Davis, 

What Ever Happened to Baby Jane? (Aldrich, 1962) Jane Hudson rolünde (sağ üst). Olivia de 

Havilland, Gone with the Wind (Fleming, 1939) filminde (sol orta). Olivia de Havilland, Lady 

in a Cage (Grauman, 1964) filminde (sağ orta). Talllulah Bankhead, Lifeboat (Hitchcock, 

1944) filminde (sol alt). Tallulah Bankhead, Die! Die! My Darling! (Narizzano, 1965) 

filminde (sağ alt) ...................................................................................................................... 74 

Görsel 6 What Ever Happened to Baby Jane?'deki (Aldrich, 1962) çocuksu kostümü, beyaz 

pudra ağırlıklı grotesk makyajıyla Bette Davis (sol üstte), "evde kalmış yaşlı" kız kostümü, 

makyajsız yüzü ve bandanasıyla Misery (Reiner, 1990) filminde Kathy Bates, baştan aşağı 

siyah giyinmiş, makyajsız ve kana bulanmış haliyle (sağ üstte),  Inside (‘À l'intérieur’, 

Bustillo ve Maury, 2007) filminde Béatice Dalle (sol altta), çiçekli, sade ve bol elbiseleri, 

makyajsız yüzü ve sürekli olarak dağınık saçlarıyla Derya Alabora Naciye (Çiçek, 2015) 

filminde (sağ altta). .................................................................................................................. 75 
Görsel 7 Misery'de Kathy Bates'in kötücül performansının kostüm, makyaj gibi öğelerle 

birlikte aşırı yakın plan, geniş açı lens kullanımı ve alt açı çekimle desteklendiği bir sahneden 

örnek. ........................................................................................................................................ 76 
Görsel 8 What Ever Happened to Baby Jane?'de Blanche Hudson rolünde Joan Crawford 

(üstte), Lady in a Cage filminde Cornelia Hilyard rolünde Olivia de Havilland (altta) .......... 77 
Görsel 9 What Really Happened to Baby Jane? (Harrison, 1963) (üstte), Baby Jane? (Clift, 

2010) (ortada), RuPaul’s Drag Race All Stars ‘Drag Movie Shequels’ bölümü (Murray, 2016, 

Sezon 2 Bölüm 4) (altta). ......................................................................................................... 88 
Görsel 10 What Ever Happened to Baby Jane? filminin posteri .......................................... 141 
Görsel 11 Die! Die! My Darling! filminin posteri................................................................. 158 
Görsel 12 Misery filminin posteri .......................................................................................... 172 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 1960’ların başlarında neredeyse elli senelik olan Hollywood stüdyo sistemi büyük bir 

gerilemeye girmiştir. İkinci Dünya Savaşı sonrası Amerikan halkının banliyölere çekilmesi ve 

televizyonun popülarite kazanması, yabancı filmlerin Amerika’da sevilerek izlenmesi, bağımsız 

yapımların atağa geçmesi ve İkinci Dünya Savaşı esnasında en sıkı şekilde uygulanan sansürün 

gevşemesiyle özgün ve cesur filmlerin yapılması klasik Hollywood altın çağının sonunu getiriyor gibi 

görünmektedir. Hollywood artık 1930’lardaki gibi film yıldızları üretememekte, kamera arkası 

dâhilerini ise televizyona kaptırmaktadır. Pek çok açıdan bu gerileme dönemi, 1970’lerde Yeni 

Hollywood adı verilen oluşuma evrilene kadarki geçiş süreciyle son derece ilgi çekicidir. Bu dönemin 

bir ürünü olan tematik bir akım ise pek çok açıdan Hollywood’un geçmişini ve bugününü anlamamızı 

sağlamaktadır: Grande Dame Guignol akımı. 

 1962 yılında düşük bir bütçeyle çekilen, başrollerinde 1930’ların büyük film yıldızları Bette 

Davis ve Joan Crawford’un yer aldığı What Ever Happened to Baby Jane? (Aldrich, 1962) gişede 

beklenmedik bir başarı yakalamıştır. 1930’ların bu büyük iki yıldızını sinemaya baş rol olarak geri 

döndüren film, iki eski oyuncu olan kız kardeşler Jane ve Blanche’ın delilik, paranoya ve şiddet içeren 

hikayesini anlatmakta olup içerik ve biçim açısından da Davis ve Crawford’un kariyerlerindeki diğer 

filmlere benzememektedir. Seyircinin aşina olduğu bu ikonların, Alfred Hitchcock’un 1960’ta çektiği 

ve yine beklenmedik bir hit olan Psycho’nun açtığı yeni ufuk sayesinde popülerlik kazanan bir 

slasher1/shocker2 filminde yer aldığını görmek ABD’de ve dünya genelinde binlerce seyirciyi sinema 

salonlarına çekmiştir. What Ever Happened to Baby Jane?’in başarısı, başrolünde Altın Çağ 

Hollywood’unun artık yaşlanmış ve eskisi gibi baş rolde oynamayan kadın oyuncuların yer aldığı 

slasher ve shocker türündeki filmlerin çekilmesi furyasına yol açmıştır. Bu furya genel olarak What 

Ever Happened to Baby Jane?’in kazandıran formülü üzerinden yeniden yazılarak çekilmiş olan 

filmlerden meydana gelmektedir. Yaşlanmış, cadılaşmış kötü kadın arketipi yüzyıllardır halk 

hikayelerinde, destanlarda, tragedyalarda tekrar eden bir figür olarak bu filmlerde yeniden temsilini 

bulmuştur. Öte yandan bu aşina figür, bu filmlerde Hollywood’un eski tanrıçaları tarafından 

 
1 Slasher, korku sinemasının bir alt türü olup İngilizce’de “kesme, doğrama” anlamına gelen slash kelimesinden 

türemiştir. En tipik örneğini Psycho (Hitchcock, 1960) ile veren alt tür, çoğunlukla kimliği belirsiz bir katil 

tarafından bıçak, testere, balta gibi kesici aletler kullanılarak kurbanların filmin sonuna kadar tek tek 

öldürüldüğü filmleri tanımlamak için kullanılmaktadır. 
2 Oxford Dictionary’ye göre (URL-1) shocker kelimesi “insanı şok eden film, haber veya kişi” anlamına 

gelmektedir. Genellikle içinde şok edici olayların yer aldığı korku filmleri ve korku edebiyatı eserleri için 

kullanılan bir isimdir. 



2 

 

canlandırılmıştır. Bu alt tür veya tematik akım pek çok farklı isimle anılsa da en sık kullanılan isimler 

Grande Dame Guignol veya Hagsploitation olmuştur. 

Bu filmler hakkında tek kitap çalışması Peter Shelley’nin kaleme aldığı Grande Dame 

Guignol Cinema: A History of Hag Horror from Baby Jane to Mother isimli eserdir. Shelley, bu 

kitapta Grande Dame Guignol akımının kökenini ve bir filmi bu akım içine dahil etmek için gereken 

kriterleri ifade etmektedir. Shelley’nin akım için kullanılan isimlerden kullanmayı tercih ettiği Grande 

Dame Guignol tabiri de aslında akımın en sığ bakışta göze çarpan iki özelliğine gönderme 

yapmaktadır. Shelley’nin de dikkat çektiği üzere (2009, s. 1) Grande Dame Guignol adı “Grande 

Dame” ve “Grande Guignol” adlarının bir araya getirilmesinden türemiştir. Shelley, “grande dame” 

ifadesini yüksek itibar ve prestij sahibi, belli bir yaşın üstündeki kadın olarak tanımlamaktadır. Oxford 

Dictionary ise “grande dame” ifadesini belli bir alanda fazlaca deneyim ve tesire sahip kadın olarak 

tanımlamaktadır (URL-2). Görüldüğü üzere grande dame tabiri belli bir yaşın üstünde ve belli bir 

etkiye, çekim alanına ve deneyime sahip kadınlar için kullanılmaktadır. Bu noktada grande dame 

tabirinin nesnel ve bilimsel olarak sağlam temellere dayanan bir tanımının olmadığı görülmektedir. 

Grande dame sıfatı tanımlanabilir olmaktan ziyade hissedilebilen bir adlandırmadır. Grande Dame 

Guignol ifadesini oluşturan ikinci tabir Grand-Guignol ise aslında Paris’te yer alan ve artık faal 

olmayan bir tiyatro topluluğunun ismidir. 1887 yılında André Antoine ve eski bir polis sekreteri olan 

Oscar Méténier Paris’in alt kesimine hitap eden natüralist kısa piyesler sergileyen Théâtre Libre’i 

kurmuşlardır. Burası bir süre çalıştıktan sonra tiyatro 1893 yılında iflas ilan etmiş ve kapanmıştır. 

Oscar Méténier, aklında Théâtre Libre modeliyle 1897 yılında Grand-Guignol isimli bir tiyatro 

kurmuştur. Grand-Guignol, Théâtre Libre’in natüralistik çizgisini devam ettirmektedir; ancak öte 

yandan bu natüralizm aynı zamanda burjuva gelenekleriyle, kilisenin veya devletin koyduğu kurallarla 

ve genel olarak ahlak kurallarıyla da dalga geçmektedir. Grand-Guignol’ün sergilediği oyunlar ahlaki 

anlamda sansasyona sebep olmakta; ancak oyunlar ise çok izlenmektedir. Grand-Guignol’ün 

açılmasından iki yıl sonra Méténier, bu başarılı girişimin sahipliğini Max Maurey’e devretmiştir. 

Maurey, Grand-Guignol’ü devraldığında tiyatro, tıpkı Théâtre Libre gibi sansasyonel natüralist 

oyunlar sergileyen başarılı bir tiyatrodur. Maurey’nin 15-16 yıllık yönetiminde tiyatronun çehresi 

değişmiş ve kendine has bir üslubu, oyun programı, oyunculuk biçimi gelişmiştir. Bununla birlikte 

Grand-Guignol bu yolda sadık bir oyuncu, yazar ve seyirci takımı edinmiştir (Hand & Wilson, 2010, 

s. 1-5). Bu bağlamda Grand-Guignol’ün kendi stilini oluşturması ve kendi koyduğu sınırları git gide 

aşması mümkün hale gelmiştir. Grand-Guignol’da oynanan oyunlar “karanlık sokaklarda geçmekte, 

yatak odasında psikopat bir katille kilitli kalmış seks işçisi kadınları, hastasına zehir enjekte eden 

doktorları, kızının beynini parçalamadan önce ona sarılan babaları konu etmeye” başlamıştır. Grand-

Guignol şiddetin ve cinselliğin sansasyonel bir biçimde vücut bulduğu dramatizasyonlara sahne 



3 

 

olmuştur (a.g.e., s. 3). Öyle ki bu tarz grotesk öğelerin yer aldığı edebiyat, tiyatro, sinema vb. sanat 

dallarındaki söz konusu öğeleri tanımlamak için “Grande Guignol” ifadesinin kullanılması özellikle 

İngilizcede yer etmiştir (s. iv). Netice itibariyle en kaba haliyle “grande dame” ve “grande guignol” 

tabirlerini bir araya getirdiğimizde ortaya çıkan Grande Dame Guignol adlandırması, baş rolünde 

“grande dame”ların yer aldığı ve konu ve içerik itibariyle grande guignol öğelerini içeren filmler için 

kullanılmaktadır. 

Öte yandan Shelley’nin de hatırlattığı gibi bu akım için kullanılan “Hag Horror”, 

“Hagsploitation”, “Psycho-Biddy Cinema” isimleri de incelemeye değerdir. Bu isimlere ek olarak söz 

konusu akım için “Menopausal Maniacs” tanımı da kullanılmaktadır. Söz konusu diğer isimlerde 

birkaç kez karşımıza çıkan hag kelimesi, Oxford Dictionary’ye göre “yaşlı kadınlar için kullanılan 

gücendirici bir ifade”dir (URL-11). Türkçe için hag kelimesinin en uygun karşılığının kocakarı 

kelimesi olduğu söylenebilir. Hag Horror isimlendirmesi dolaysız bir çeviriyle “kocakarı”ların 

başrolde olduğu korku filmlerini ifade ederken Hagsploitation isimlendirmesi hag ve exploitation 

kelimelerinin bir araya gelmesinden oluşur ve bu filmlerin exploitation yani istismar sineması alanıyla 

kesişimine gönderme yapar. Psycho-Biddy ifadesinde psycho akıl sağlığı yerinde olmayan, garip veya 

şiddet eğilimli kişiler için kullanılan gücendirici bir ifadeyken (URL-12) biddy kelimesi “kendisine 

saygı duyulmaması gerektiğini hissettiren yaşlı kadın” anlamına gelmektedir (URL-13). Görüldüğü 

üzere biddy kelimesi de Türkçedeki kocakarı kelimesinden çok da uzak bir anlama sahip değildir ve 

Psycho-Biddy ifadesi kabaca deli kocakarı anlamına gelmektedir. Menopausal Maniacs ifadesinde ise 

ikinci kelime olan maniac Türkçede de manyak şeklimde kullanımı yaygın olan bir kelime olup 

Menopausal Maniacs ifadesi menopozlu manyaklar anlamına gelmektedir. Netice itibariyle söz 

konusu tematik akıma verilen bu isimler ele alındığında Peter Shelley’nin görece en nezaketli olan 

Grande Dame Guignol ismini neden tercih ettiği anlaşılmaktadır. Öte yandan Grande Dame Guignol 

dışındaki diğer isimlendirmeler de henüz söz konusu akım hakkında derinlemesine inceleme 

yapmadan dahi akım hakkında fazlaca fikir vermektedir. 

Bu çalışmada Grande Dame Guignol akımının ismi Kocakarı Korkusu olarak 

Türkçeleştirilmiştir. Zira ne grande dame ne de grande guignol tabirlerinin Türkçede tam bir karşılığı 

vardır. Kelime kelime çeviri ile grande dame ifadesi büyük kadın veya büyük hanım şeklinde 

çevrilebilecekse de böyle bir ifadenin Türkçede anlamlı bir karşılığı yoktur. O sebeple söz konusu 

akım için kullanılan diğer iki isimlendirme olan hagsploitation ve hag horror ifadelerine 

yönelinmiştir. Hag kelimesinin Türkçedeki tam karşılığı kocakarı olup hagsploitation ifadesi hag ve 

exploitation kelimelerinin birleşiminden meydana geldiyse de istismar anlamına gelen exploitation 

kelimesi ile kocakarı kelimesi, İngilizce ifadede görüleceği üzere telaffuza müsait bir kaynaşmayla bir 

araya gelememektedir. O sebeple çok daha net ve basit bir ifade olan hag horror’un dolaysız bir çeviri 



4 

 

ile Kocakarı Korkusu olarak kullanılması hem anlam hem de kullanım açısından en doğru Türkçe 

isimlendirme olarak belirlenmiştir. 

Genel itibariyle bir alt tür olarak nitelendirilen Kocakarı Korkusu üzerine yapılan çalışmalar 

oldukça azdır. Bu alanda Tomasz Fisiak’ın makalesi Kocakarı Korkusu’nu travma anlatısı 

perspektifiyle ele alırken Sally Chivers, söz konusu tematik akımı yaşlılık ve engelli olma halinin 

temsilleri üzerinden ele almaktadır. Kanada’dan bir başka araştırmacı olan Patrick Woodstock ise 

Concordia Üniversitesi’nde yazdığı yüksek lisans tezinde sinemada dekandansın kuir estetiğini 

barındırdığı iddiasıyla Kocakarı Korkusu filmlerini ele almıştır. Alandaki tek rehber niteliğindeki eser 

ise Peter Shelley’nin 2009’da yazdığı Grande Dame Guignol Cinema: A History of Hag Horror from 

Baby Jane to Mother kitabıdır. Shelley, söz konusu eserinde Kocakarı Korkusu’nun ne olduğunu 

tanımlamış ve bir filme Kocakarı Korkusu filmi demenin kriterlerini sıralamıştır. Bunun dışında daha 

bereketli bir alan olan korku sinemasında kadın temsilleri literatüründe Baby Jane özelinde yaşlı kadın 

temsilleri feminist film eleştirisine tabi tutulmaktadır ve Kocakarı Korkusu bu alanda karşımıza 

çıkmaktadır. Kocakarı Korkusu’na dair bazı referanslar ise erken 1960’lar sineması ele alınırken 

karşımıza çıkmaktadır. 

Burada önem arz eden iki soru öne çıkmaktadır: Öncelikle Kocakarı Korkusu filmleri 

hakkında hangi konular önem arz etmektedir ve literatürde ne gibi bir eksiklik söz konusudur? İkinci 

soru ise Kocakarı Korkusu hakkındaki çalışma sayısının az olması ve bu çalışmaların kapsadığı alanın 

oldukça dar olması ne anlam ifade etmektedir? Bu soru aslında “Kocakarı Korkusu, üzerine 

çalışılmaya değer bir konu mudur?” şeklinde yeniden okunabilmektedir. Zira bir konu üzerinde fazlaca 

çalışma olmaması literatürde bir eksikliğe işaret edebileceği gibi aynı zamanda bu konunun 

çalışılmasında önemli bir fayda görülmemesinden kaynaklı da olabilmektedir. İkinci soruya eğilerek 

başlamak gerekirse Kocakarı Korkusu, Amerikan sinema tarihinin büyük dönüşüm dönemlerinden 

birine denk gelmesi sebebiyle sıklıkla göz ardı edilmiş bir furyadır. Ancak Kocakarı Korkusu için 

yapılabilecek ilk tespit, bu akımın Hollywood’un öz çocuğu olduğudur. Kocakarı Korkusu, hem ortaya 

çıktığı 1960’ların hem öncesinin hem de sonrasının Hollywood’unu anlamak ve dünya genelinde 

ulusal ana akım sinemalar için rol model teşkil eden bu endüstri üzerine düşünmek için fazlaca 

materyal sunmasından ötürü önem arz etmektedir. Kocakarı Korkusu’nu ele almak yalnızca 

Hollywood’da ortaya çıkmış ve 49 filmden ibaret bir tematik akımı ele almaktan ibaret olmayacaktır. 

Kocakarı Korkusu, araştırmacılar için Hollywood’un nasıl çalıştığını ve bu sistemin 

dinamiklerini anlamaya yardımcı olabilecek önemde unsurları bir arada barındırmaktadır. Tür filmleri, 

filmlerde neyin gösterilip neyin gösterilemeyeceğine veya neyin söylenip söylenemeyeceğine karar 

veren sansür ve film yıldızları bu sistemi var eden başat unsurlar olup Kocakarı Korkusu filmleriyle 

bizzat ilişkisi olan alanlardır. Kocakarı Korkusu filmleri sinemada kadın varlığı/temsili hususunda 



5 

 

hem film içi hem de film dışı unsurlarla pek çok diğer film türüne ve akımına göre daha çok şey 

söylemektedir. Kocakarı Korkusu filmlerinin başrollerinde yer alan, artık altın çağını geçmiş olan 

oyuncuların filmlerde de unutulmuş eski yıldızları canlandırması sebebiyle bu filmler özdüşünümsel 

özellikler taşımaktadır. Bu bağlamda Kocakarı Korkusu filmleri hem film içi hem de film dışı kadın 

temsilleri konusunda emsali görülmemiş bir örneklem sağlamaktadır. Sinemada kadınların hem 

kamera arkasındaki varlıkları ve endüstri açısından ne ifade ettikleri hem de filmsel sahada nasıl temsil 

bulduklarına ilişkin geniş bir düşünme alanı açmaktadır.  

Kocakarı Korkusu filmlerini anlamak ve izah etmek amacıyla bu bölümde Hollywood stüdyo 

sisteminin dinamikleri ele alınmaya çalışılacaktır. Bu sebeple birinci bölümün ilk kısımda Amerikan 

Sineması’nın gelişiminin kısa tarihçesine değinilecektir. Ardından Hollywood’un üzerine kurulduğu 

üçlü sac ayağına benzetilebilecek üç önemli unsur ele alınacaktır: tür filmleri, yıldız sistemi ve sansür. 

Ardından Kocakarı Korkusu’nu doğuran ve hem Hollywood hem de dünya sineması açısından bir 

dönüm noktası kabul edebileceğimiz 1960’ların ilk yıllarında sinema detaylı bir şekilde incelenmeye 

çalışılacaktır. Sonrasında Kocakarı Korkusu sineması daha önce izah edilen unsurlar çerçevesinde 

incelenecektir. Bu tematik akımın kökeni ve ortaya çıkışı ele alınırken akımı başlatan film What Ever 

Happened to Baby Jane?’in yapım öyküsüne kısaca değinilecektir. Ardından Shelley’nin 

örneklemindeki filmlerden referansla Kocakarı Korkusu’nun biçim ve içerik özellikleri tahlil edilecek 

ve filmlerde ortaklaşan yanlar aranacaktır.  

 İkinci bölüm ise Kocakarı Korkusu akımını anlamak ve örnek filmleri inceleyebilmek adına 

ihtiyaç duyulan yol gösterici kuramlara ve kuramcılara ayrılmıştır. Bu bölümde Kocakarı Korkusu 

akımının iki farklı bakış açışıyla ele alınması, söz konusu akımı bütünlüklü bir şekilde anlamak adına 

uygun bulunmuştur. Kocakarı Korkusu filmlerinin başrollerinde oynayan kadın oyuncular genellikle 

elli yaşının üstünde olup bu oyuncular yirmili yaşlarında önemli film yıldızları olarak daha ana akım 

film türlerinde başrol oynamışlardır. Burada yaşlanan film yıldızlarına ne olduğu sorusu önemlidir. 

Öte yandan söz konusu yıldızlar yirmili yaşlarında arzulanan genç kadın karakter temsillerinde hem 

içerik hem de biçim özellikleri açısından cinsel cazibeleriyle ön plana çıkarken Kocakarı Korkusu 

filmlerinde geçmiş özlemiyle yaşayan, kimi zaman narsist, kimi zaman takıntılı ancak çoğunlukla akli 

dengesi yerinde olmayan tehlikeli ve saldırgan karakterlere hayat vermişlerdir. Burada film içerikleri 

kadar yıldızın ve arketiplerin kullanımının endüstriyel ayağı da önem arz etmektedir. Öte yandan What 

Ever Happened to Baby Jane?’in başarısı ardından bu filme benzer filmlerin çekilmesi ve daha fazla 

film yıldızının benzer çirkinleştirme stratejilerine maruz kalarak korku filmlerinde baş rol 

oynamalarına yol açmıştır. Shelley, Kocakarı Korkusu filmlerine yönelik iki bakış açısını 

özetlemektedir: İlki Hollywood’un, bir zamanlar gözde olan film yıldızlarını gençliklerinde cinsel 

cazibelerinden faydalanarak istismar etmesinin ardından ileriki yaşlarında da cadılaştırarak aynı 



6 

 

sömürüye devam ettiği görüşüdür. İkinci bakış açısı ise bu filmlerin, normalde belli bir yaşın ardından 

yardımcı rollere çekilmeleri veya sektörden uzaklaşmaları beklenen kadın oyuncular için yeniden baş 

rolde oynama imkânı verdiğini savunan iyimser görüştür (2009, s. 3). Kocakarı Korkusu’nun 

endüstriyel bağlantıları ve bahsi geçen iki görüş göz önüne alındığında bu filmleri sosyolojik açıdan 

ele alma ihtiyacı doğmaktadır. O sebeple ikinci bölümde ele alınan yaklaşımlardan ilki “filmlere 

sosyolojiyle bakmak” yaklaşımı olacaktır. Bu başlık altında Frankfurt Okulu’nun eleştirel yaklaşımı ve 

kültür endüstrisi kavramı ile İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’nun popüler kültürü bir mücadele alanı 

olarak gören yaklaşımı ele alınacaktır. Fark edilebileceği üzere Shelley’nin bahsettiği Kocakarı 

Korkusu filmlerine karşı biri iyimser diğeri kötümser iki yaklaşım Frankfurt Okulu ile İngiliz Kültürel 

Çalışmalar Okulu’nun kültüre yaklaşımda gösterdikleri farka benzerlik göstermektedir. Dolayısıyla bu 

kuramların filmlerin sosyolojik yönlerini tartışmak üzere faydalı olduğu görülmektedir. 

 Daha önce de bahsedildiği üzere Kocakarı Korkusu ana karakterleri çoğunlukla akıl 

hastalıklarıyla boğuşur halde resmedilmektedir. Kocakarı Korkusu’nu tür kuramı açısından bir 

kategorinin altına sokmaya çalıştığımızda en uygun tür, korkunun ardından psikolojik gerilim türü 

olacaktır. Karakterlerin geçmişe saplantılı olmaları, histerik halleri, tekinsiz davranışları ve takıntıları 

ister istemez bu filmlerin psikolojiyle ilişkisini akla getirmektedir. O sebeple ikinci bölümde Kocakarı 

Korkusu filmlerini ele almak için yer verilecek ikinci yaklaşım da “filmlere psikolojiyle bakmak” 

olacaktır. Bu bağlamda psikanalizin kurucusu Sigmund Freud histeri, Oedipus kompleksi ve hadım 

edici anne, unheimlich ve narsisizm kavramlarıyla; Carl G. Jung, cinsellik ve anne modelinin 

Freud’dan ayrılan yönlerinin tarifiyle ve kolektif bilinçaltı, arketipler kavramlarıyla; Julia Kristeva ise 

abject nosyonuyla ele alınacaktır. Sosyolojik ve psikanalitik bakış açılarıyla Kocakarı Korkusu 

filmlerine yaklaşmak, söz konusu tematik akımı bütünlüklü bir şekilde anlamaya yardımcı olacaktır. 

Zira bu sayede bu akımın endüstri tarihi ve politikalarındaki kökenlerine değinilecek olup aynı 

zamanda endüstride nasıl bir etki yarattığı da anlaşılmış olacaktır.  

 Tez kapsamında konuya hâkim olmak adına, ileriki kısımlarda bahsedileceği üzere Peter 

Shelley’nin bir filmin Kocakarı Korkusu filmi kabul etmek için aradığı kriterleri sağlayan ve tez 

çalışması içinde Tablo 1’de detayları sunulan 49 Kocakarı Korkusu filmi izlenmiştir. Üçüncü bölümde 

çeşitli sebepler dolayısıyla bu 49 film arasından seçilmiş olan üç film, ikinci bölümde ifade edilen 

kuram ve yaklaşımların rehberliğinde incelenecektir. Üçüncü bölümde ele alınmak üzere seçilen üç 

film What Ever Happened to Baby Jane? (Aldrich, 1962), Die! Die! My Darling! (Narizzano, 1965) 

ve Misery’dir (Reiner, 1990). What Ever Happened to Baby Jane?’in seçilmesinin sebebi, ileriki 

kısımlarda bahsedileceği üzere Peter Shelley’nin bir filmin Kocakarı Korkusu filmi kabul etmek için 

aradığı kriterleri sağlayan ilk film olmasıdır. Kocakarı Korkusu akımı, What Ever Happened to Baby 

Jane?’in elde ettiği olağanüstü başarının ardından başlamıştır, o sebeple incelenmek üzere seçilen 



7 

 

filmlere kurucu film addedebileceğimiz What Ever Happened to Baby Jane?’den başlamak bu 

bağlamda anlaşılırdır. İleriki kısımlarda daha detaylı bir şekilde ele alınacağı üzere What Ever 

Happened to Baby Jane?’in başarısı olay örgüsü, oyuncu seçimi gibi unsurlar bu filmin neredeyse 

kopyası olan filmler akımını başlatmıştır. O sebeple What Ever Happened to Baby Jane?’in söz 

konusu etkisini görebilmek adına bu filmden yalnızca üç yıl sonra çekilmiş bir film olarak Die! Die! 

My Darling! seçilmiştir. Die! Die! My Darling!, Baby Jane’den kısa bir süre sonra ve onun etkisinde 

çekilmiş bir film olsa da Baby Jane’den ekol olarak ayrılmaktadır. What Ever Happened to Baby 

Jane?, Hollywood’da ve başrollerdeki Bette Davis ve Joan Crawford’un kontratlı olarak uzun yıllar 

çalıştığı Warner Bros tarafından desteklenmiş ve dağıtılmıştır. Öte yandan Die! Die! My Darling! 

kendine ait bir korku filmleri ekolü olan ve İngiltere kökenli Hammer Film tarafından çekilmiştir. 

Özetle Die! Die! My Darling!’in incelenmek üzere seçilmiş olmasının iki motivasyonu vardır; birincisi 

Baby Jane takipçisi, aynı atmosferde çekilmiş bir film olması; ikincisi ayrı bir ülke ve ekolden çıkarak 

Baby Jane ve onun diğer taklitlerinden farklılaşması. Üçüncü film olarak seçilen Misery ise en temelde 

Baby Jane’in başlattığı akımdan yıllar sonra çekilmiş bir film olması sebebiyle üçüncü bölümde yer 

alacaktır. Misery, aynı zamanda vizyona girdiği dönemde ses getirmiş, yalnızca korku hayranları 

arasında değil, ana akım bir film olarak da hem seyirci hem de eleştirmen ilgisini toplamış ve baş rolde 

oynayan Kathy Bates’e En İyi Kadın Oyuncu Oscar’ı kazandırarak bu kültürel etkisini sinema tarihine 

not düşmüş bir film olması sebebiyle üçüncü bölümde değerlendirmeye alınmıştır. 

Laura Mulvey’nin feminist film kuramı alanında en önemli metinlerden kabul edilen makalesi 

Visual Pleasure and Narrative Cinema’da3 ifade ettiğine benzer bir durum bu çalışmanın da 

motivasyonunu teşkil etmektedir. Hollywood, her ne kadar üzerine sayısız akademik çalışma yapılmış 

ve çoğunlukla Marksist, feminist ve antisemitist perspektiflerden eleştirilmiş olsa da yine de hala 

değerli bir çalışma konusudur. Zira Mulvey’in belirttiği gibi, Hollywood’u anlamak içinde 

bulunduğumuz durumu, status quo’yu, anlamamızı sağlama ihtimalini doğurmaktadır. Mulvey, bu 

ihtimali “geçmişin sinemasından” ilhamla geleceğin sinemasını inşa etme ihtimali olarak 

tanımlamaktadır (2019, s. 202-203). Bu çalışmada da benzer bir motivasyonla Hollywood tarihinin, 

üzerinde pek durulmayan Kocakarı Korkusu akımının çoklu perspektifle ele alınmasıyla yıldızlık 

mevhumu, kadın oyuncuların yaşlarına göre nasıl değerlendirildiği konusu ve bunun perdedeki 

karakterlerle nasıl temsil bulduğu meseleleri üzerine kapsamlı bir çalışma ortaya konulması 

amaçlanmaktadır. 

 

 
3 İng. Görsel Haz ve Anlatı Sineması. İlk basımı için bkz. Mulvey, L. (1975, Ekim 1). Visual Pleasure and 

Narrative Cinema. Screen, 16(3), 6-18. doi:10.1093. 



8 

 

1. KOCAKARI KORKUSU 

1.1. Amerikan Sineması ve Stüdyo Sisteminin Doğuşu 

“Amerikan sineması klasik bir sanattır, ancak tam da bu yüzden, neden sadece belli 

bir yönetmenin yeteneğini değil, sistemin dahiyane yanını, sürekli canlı olan zengin 

geleneğini ve yeni katkılarla verimliliğini takdir etmeyelim? (...)”4 (Bazin, 1957, s. 11) 

Hareketli görüntülerle büyüleyici illüzyon gösterileri yakalamak 19. yüzyılın ortasından itibaren 

dünyanın dört bir yanında oldukça ilgi görmekteydi. 1826’da fotoğrafın icat edilip çoğunluğu çizim 

olan bu görüntülerin yerini gerçekliği birebir yakaladığı düşünülen fotoğrafın almasıyla sinemanın 

icadı hız kazanmıştır. Arka arkaya fotoğraf kaydedebilmek için 1889’da George Eastman’ın selüloidi 

kullanması ise sinemanın icadı için çok önemli bir diğer basamaktır (Bordwell & Thompson, 2012, s. 

455). Her ne kadar sinemanın icadı çoğunlukla, halka açık ilk film projeksiyonunu gerçekleştiren 

Fransız Lumière Kardeşler’e mal edilse de fotoğrafların/görüntülerin kaydedilerek belirli bir hızla 

oynatılarak hareket illüzyonu yaratması teknolojisi benzer zaman dilimlerinde dünyanın farklı 

yerlerinden mucitler tarafından denenmiş ve geliştirilmiştir. Bunlardan Lumière Kardeşler kadar 

meşhur olan bir diğer isim ise şüphesiz Thomas A. Edison’dur. 

Ticari anlamda Amerikan film gösterim tarihinin Edison’un yapım şirketi bünyesinde üretilen 

Kinetoscope ile yapılan ilk gösterimler olduğu kabul edilir (Allen, 1979, s. 13). Kinetoscope, her ne 

kadar Edison’un adıyla ünlense de aslında Edison’un New Jersey, West Orange’daki laboratuvarında 

çalışan William K. L. Dickson ve altında çalışan teknisyenler tarafından 1893’te icat edilmiştir 

(Pearson, 2008a, s. 32). İlginçtir ki, her ne kadar sesli film teknolojisi sinemanın icat edildiği bu 

yıllardan yaklaşık kırk sene sonra kabul görerek yaygınlaşacaktıysa da Edison ve Dickson’ın amacı 

Kinetograph’ın sesli filmler göstermesidir. Edison Manifacturing Company halihazırda fonografı (bir 

diğer adıyla gramofon) icat etmiştir. Fonografın kulak için yaptığını göz için yapmak isteyen Edison 

(akt. Decherney, 2019, s. 18), hareketli görüntülere sesin de eşlik etmesini istemektedir. Dickson, 

Kinetoscope üzerinde çalışırken fonografa benzer bir yaklaşım benimseyerek makinenin içine biri film 

diğeri de ses için olmak üzere iki silindir yerleştirmek istemiştir. Ancak art arda gelen fotoğraflar 

kesikli bir harekete ihtiyaç duymakla birlikte ses sürekli bir harekete ihtiyaç duyacağından senkron 

konusunda çok da başarılı olamamıştır. Nitekim Edison’un kendisi de Kinetoscope’un sesli halini 

tasvip etmese de görüntüye eşlik eden sesin de bulunduğu Kineto-Phonograph (kısaca kinetophone) 

1895 yılında piyasaya sürülmüştür (Rogoff, 1976, s. 60). 

 
4 Bazin’in Cahiers du Cinema’da yer alan yazısında ifade, yazıldığı dilde şu şekilde geçmektedir: “Le cinéma 

américain est un art classique, mais, justement, pourquoi ne pas admirer en lui ce qui est le plus admirable, 

c'est-a-dire non seulement le talent de tel ou tel de ses cineastes, mais le génie du systéme, la richesse de sa 

tradition toujours vivante et sa fécondité au contact des apports nouveaux…” Çeviri bana aittir. 



9 

 

Aslında Kinetoscope’un sesli versiyonundaki kusurlardan da önce orijinal kinetoscope’un da pek 

çok teknik dezavantajı vardır. Öncelikle Kinetoscope’la yapılan gösterimler bir perdeye yansıtılmıyor, 

seyircinin gözünü dayadığı bir gözetleme deliği araclığıyla tek seferde sadece bir seyirciye yaklaşık bir 

dakikalık kısa hareketler göstermektedir (Decherney, 2019, s. 18). Bununla birlikte Kinetoscope, 

Lumière Kardeşler’in perdeye görüntü yansıtabilme imkanına sahip Cinématographe’ına kıyasla 

oldukça hantal ve taşınması zor bir makinedir. Cinématographe elektriğe bağımlı olmaksızın elle 

çalıştırılmakta ve yüzlerce kilo ağırlığındaki Kinetoscope’a karşın sadece yedi kilo ağırlığındadır 

(Pearson, 2008a, s. 31). Ancak Edison’un şirketi yine de Kinetoscope’u ülke çapında mağazalara, 

otellere, kafelere dağıtmıştır. 14 Nisan 1894’te ise New York’ta ilk kez bir Kinetoscope salonu 

açılmıştır (Balio, 1985a, s. 3). Bunun Amerika açısından, tek fonksiyonu film izlemek olan bir mekan 

olması sebebiyle, ilerleyen yıllarda sayıları artacak olan sinema salonları ve film saraylarının ilk 

örneği olduğu düşünülebilir. 

Bu kısımda artık kısaca Hollywood olarak anılan Amerikan Sineması’nın edimlerinin kökenlerini 

anlamak amaçlanmaktadır. O sebeple bu kısımda yalnızca Amerikan Sineması tarihinin incelenmesi 

bu kısmın kapsamını oluşturmaktadır. Ancak Edison’la aynı dönemlerde Fransa’dan Lumière 

Kardeşler gibi hareketli görüntü teknolojisi üzerine çalışan Almanya’dan Max Skladanowsky ve 

Büyük Britanya’dan William Freise-Greene’in isimlerini de anmak gerekir. Hatta Pearson’a göre 

Alman Skladanowsky, Lumière’lerin Cinématographe’ının meşhur açılışından iki ay önce halka açık 

ilk gösterimi gerçekleştirmiş; ancak Lumière’ler pazarlama becerileri sayesinde bir anda Avrupa ve 

Amerika’da tanınır hale gelmişlerdir (2008a, s. 30-31). Öte yandan Lumière’lerin ticari olarak gölgede 

bıraktıkları tek kişi Skladanowsky değildi. 

Lumière Kardeşler, Cinématographe’larını Birleşik Devletler’de tanıtmak üzere yola çıkmışlardır 

ve 1896’da bazı vodvil evlerini kiralayarak Amerika’daki ilk gösterimlerini gerçekleştirmişlerdir. 

Cinématographe’ın karşılaştığı ilgi, Edison’u Kinetoscope’un geleceği hakkında düşünmeye itmiş ve 

neticede Edison, Thomas Armat ve Charles Frances Jenkins isimli iki yeni mezun mühendislik 

öğrencisinin tasarladığı projektörün telifini satın alarak yeni bir cihaz geliştirmiştir. Bu yeni cihazın 

adı Vitascope’tur (Decherney, 2019, s. 20). Vitascope, ilk gösterimini Nisan 1896’da New York’ta 

gerçekleştirir (Pearson, 2008a, s. 33). Jack T. Munsey, sinemanın ilk yıllarında bu yeni teknolojiye 

verilen tepkileri derlediği çalışmasında genel olarak iki tip reaksiyon bulunduğunu ifade etmektedir. 

Birinci grup reaksiyon çocuksu bir şaşkınlık duygusunun tezahürü iken ikinci grup reaksiyon ise 

sinemayı bir sanattan çok varyetenin bir ikamesi ve geçici bir eğlence aracı olarak görmek olmuştur. 

Munsey, Amerika’da, “bildiğimiz anlamda sinemaya”5 ilişkin basındaki ilk reaksiyonun 18 Nisan 

 
5 Yazar “bildiğimiz anlamda sinema” (“…motion pictures as we know them…”) ifadesiyle perdeye yansıtılan ve 

bilet parası ödeyen seyirciye yapılan gösterimi kastettiği için Vitascope hakkındaki söz konusu yazıyı sinema 



10 

 

1896’da The Illustrated American dergisinde yer alan bir köşe yazısında bulunduğu not etmektedir 

(Munsey, 1964/1965, s. 97). Söz konusu yazıda bahsi geçen gösterim Edison’un Vitascope’una ait 

olup bu yeni icadın görüntüleri 600 kat büyüterek gerçek boyutlarda gösterim yaptığını ve fonografla 

birleştiğinde hem müzik hem de oyunculuk açısından operayı perdede yeniden üretecek güce sahip 

olduğu duyurulmaktadır (akt. Munsey, 1964/1965, s. 97). 

Edison, fonograf için yaptığını Vitascope için de yaparak patenti altında olan bu icat aracılığıyla 

gösterilecek filmleri de üretmek için girişimde bulunmuştur. New Jersey’de kurduğu ve Black Maria 

ismiyle anılan stüdyoda filmler çekmeye başlamıştır (Decherney, 2019, s. 20). Black Maria’da çekilen 

filmler genellikle basit, tek plandan oluşan kısa filmlerdir. Kamerayla ilgili teknik sebeplerden ötürü 

kamera önündeki özneler kameradan 15 metre ötede durmakta ve operatör tarafından 15 saniyelik 

filmler kaydedilmektedir (Balio, 1985a, s. 10). Kameranın görüntüyü algılaması için çok fazla ışığa 

ihtiyaç olduğundan ve en büyük ışık kaynağı da güneş olduğundan Black Maria güneşin hareketine 

göre dönebilen bir dairesel ray üzerine kurulmuştur. Aynı zamanda çatının menteşeli bölümü de güneş 

ışığını tam olarak alabilmek için açılıp kapanabilmektedir (Bordwell & Thompson, 2012, s. 456). 

Edison 1893’ten itibaren kendi firması tarafından çekilen filmleri telif korumasına alabilmek için 

fotoğraflar şeklinde bastırarak Kongre Kütüphanesi’ne yerleştirmeye başlar. 19. yüzyılda çekilen çoğu 

film yıllar sonra kaybolmuşken Edison’un filmleri bu sebeple hala varlıklarını sürdürebilmektedirler 

(Decherney, 2019, s. 22). Bu bağlamda düşünüldüğünde Black Maria Amerikan sinemasının ilk film 

stüdyosu ve bu filmler ise ilk stüdyo filmleri olarak kabul edilebilir. 

Her ne kadar Edison’un firması önce Kinetoscope’tan Vitascope’a giden bir teknolojik atak yapıp 

sonrasında kendi filmlerini üretmeye başlasa da Edison’un hareketli görüntü teknolojisi yine de 

Lumière’lerin Cinématographe’ına karşı dezavantajlıdır. Edison’un makinesi son derece ağır, yerinden 

hareket ettirmesi zor ve elektriğe bağımlı olduğundan Edison filmleri yalnızca stüdyoda 

çekilebilmektedir. Ancak Lumière’ler farklı bir yapım stratejisi izleyerek kameramanlarını dünyanın 

çeşitli ülkelerine göndermiş, açık alanları, gündelik yaşamı ve manzaraları filme almışlardır (Balio, 

1985a, s. 10). 

Öte yandan Edison’un tek rakibi Lumière Kardeşler veya Avrupalı şirketler değildir. 1895 yılında 

Bernard Koopman, Henry Marvin, Herman Casler ve Edison’un şirketinde Kinetoscope’u geliştiren 

ekibin başında yer alan W. K. L. Dickson, birlikte başta adı K. M. C. D Company olan ve sonrasında 

American Mutoscope olarak isimlendirilecek bir şirket kurmuşlardır. American Mutoscope’un amacı 

Mutoscope adı verilen ve tıpkı Kinetoscope’ta olduğu gibi bir gözetleme deliği aracılığıyla izlenen art 

arda resimler gösteren makineler için kartlar üretmektir (Spehr, 1980, s. 413). Ancak 1896 yılının 

 
hakkında Amerikan basınında rastladığı ilk yazı olarak ifade eder. Öte yandan şüphesiz ki bu yazının öncesinde 

Kinetoscope ve benzeri aygıtlardan bahseden yazılar da çıkmıştır. 



11 

 

sonbaharında American Mutoscope, Biograph adını verdikleri projektörü geliştirdikten sonra (Niver, 

1971, s. 6) film işine de girmiştir. 

Edison’un Amerika’daki ikinci en büyük rakibi ise American Vitagraph şirketidir. James S. Stuart 

ve Albert Smith, 1896 yılında film gösterimleri sırasında gösterilen reklamları üretmek amacıyla bir 

şirket kurar. Şirket son derece başarılı olmuş ve karlarını artıran ikili 1898 yılının ilk yarısında film 

üretme işine girmeye karar vermiştir (Musser, 1983, s. 10-11). American Vitagraph, New York’taki 

çatı katı ofislerinde o dönem yaşanan İspanya-Amerika Savaşı’nda çekilmiş gibi görünen 

canlandırmalar çekerek (Pearson, 2008a, s. 33) ciddi finansal başarı elde etmiştir. 

Edison, Kinetograph’ın icadından itibaren hem makineler hem de filmleri sürekli olarak Kongre 

Kütüphanesi’ne götürmekte ve patent başvurularında bulunmaktadır. Edison kinetographic kamera 

ismiyle 1891’de yaptığı patent başvurusunu, Birleşik Devletler’de hareketli görüntü işine giriş yapan 

firmalara karşı kanıt olarak kullanmakta ve bu teknoloji üzerinde hak iddia etmektedir. Aslında 24 

Ağustos 1891’de yaptığı bu patent başvurusu Patent Ofisi tarafından reddedilmiştir. Ancak Nisan 

1896’da Edison temyiz davası açar ve patenti kazanır (Sopocy, 1989, s. 11). Edison’un zamanında 

yapmış olduğu patent başvuruları, Amerikan sinemasının ilk yıllarında çok tartışmalar yaratacak ve 

emeklemekte olan sektörü ise köklü değişiklere uğratacaktı. 

Edison’un 1890’ların başında pek gelecek görmediği hareketli görüntü temaşasının halk 

tarafından ilgi gördüğü ortaya çıkmıştır. İlk filmler lunaparklarda, vodvil evlerinde gösterilmekteydi 

(Decherney, 2019, s. 22). Sinema teknolojisi geliştikçe ve halkın filmlere olan ilgisi arttıkça daha çok 

filme ve filmleri gösterebilecek mekanlara ihtiyaç doğmuştur. 1903 yılından itibaren nickelodeon adı 

verilen film salonları ortaya çıkmıştır. Nickelodeon ismini, İngilizce “nickel” yani 5 sente karşılık 

gelen madeni paradan almaktadır (URL-3). Decherney, nickelodeon’ların bir perde ve projeksiyondan 

ibaret olduğunu not düşerek buraların genelde meyhanelerden sinemaya dönüştürülen salonlar 

olduğunu ifade etmektedir. Alışverişe çıkmış aileler bu salonlara uğrayarak, adeta televizyon yayını 

gibi sabahtan akşama kadar kısa filmler gösteren bu salonlarda bir iki saat eğlenebilmekteydiler. 

Decherney aynı zamanda nickelodeon sahipleri arasından, sonradan büyük stüdyolar olarak bilinecek 

yapım şirketi kurucularının da çıktığını not düşmektedir (2019, s. 22-24). Film gösterim alanları 

yalnızca nickelodeon’larla sınırlı kalmamıştır. Thomas L. Tally, Los Angeles’ta “Electric Theatre” 

ismindeki sinema salonunu kurarak ilk Amerikan sinema salonunu açmış olur (Monaco, 2001, s. 225). 

Halkın sinemaya olan ilgisi, bu ilginin yarattığı film ve film izleme mekânı ihtiyaçları, sinemanın 

icadını takip eden bu on yılda sinemayı bir teknolojik gelişmeden bir endüstri ve iş sahası haline 

getirmiştir. Filmler, Amerikan halkının rutin bir eğlencesi haline geldikçe de bu dalgadan para 

kazanmaya çalışan irili ufaklı girişimciler (Balio, 1985b, s. 103) yapım, dağıtım ve gösterim 



12 

 

aşamalarında işe girişip hızlı para kazanmak istemekteydiler. Film üretimi, dağıtımı ve gösterimi 

aşamalarında hiçbir denetim yoktur ve bu durum sinema teknolojisini sahiplenen Edison’u 1897’den 

itibaren bir dizi, çok uzun sürecek davalar açmaya sevk etmiştir. Monaco, sinema endüstrisinin ilk on 

yılında 500’den fazla dava görüldüğünü aktarmaktadır (Monaco, 2001, s. 226). Edison, film yapan 

şirketlerin kendi icadını temel alarak çalıştığını iddia ederek dava açmakta; ancak davalar çoğunlukla 

Edison’un talebinin reddi ile sonuçlanmaktadır. Yine de bu hukuk savaşları karşı taraftaki firmaların 

baş edemeyeceği kadar uzun ve masraflı olmaktadır (Decherney, 2019, s. 30). Neticede Edison, 1908 

yılında strateji değiştirmeye karar verir. Edison Manifacturing Company ve American Biograph başta 

olmak üzere belli başlı film yapım şirketleri Motion Picture Patent Company ismiyle ortak bir şirket 

kurarlar. Pearson, kurulan bu finansal Tröst’ün sinema endüstrisine istikrar kazandırmayı ve şirketlerin 

çıkarlarını korumayı amaçladığını ifade ederken (Pearson, 2008b, s. 44) Decherney ise sektörü tek 

tipleşmeye ve filmleri ise birer meta olarak kabul edilmeye götürdüğünü söylemektedir; zira büyük 

şirketler patentlerini tek bir havuzda topladığı için Tröst’ün üyesi olmayan film şirketleri film 

ekipmanları için hayli yüksek olan lisans ücretlerini ödemek zorundalardı. Söz konusu dağıtım ağı 

olduğunda da film makaraları kiloyla satılıyor, sinema salonları gösterecekleri filmleri kendileri 

görmeden satın alarak gösteriyorlardı (2019, s. 31-32). 

Bu oligopole yanıt çok kısa sürede gelmiştir. 1906 yılında sinema işine giren Carl Laemelle, 

küçük bir yatırımla aldığı nickelodeon’un kar getirmesiyle işleri büyütür. Zamanla sinema salonu 

sahipliğinden dağıtımcılığa, ardından da yapımcılığa ve yapım şirketi sahipliğine evirilen bir kariyere 

sahip olacaktır. Edison’un başını çektiği tekele karşı çıkan “bağımsız”lar Laemelle’in liderliğinde bir 

araya gelerek 1909 yılında Independent Moving Picture Company (IMP) adıyla birleştiler (Gomery, 

2005, s. 58). Bağımsızlar, Amerika’da Edison’un şirketinden boş film satın alamadıkları için Lumière 

Kardeşler’den boş film satın alırlar (Decherney, 2019, s. 32). Amerikan film endüstrisi, belli bir 

standartlara sahip olmaya başladığı bu ilk dönemin daha başlarında iki kutuplu hale gelmiştir. 

Öte yandan Pearson, Tröst’ün, kendilerinin yan kuruluşu olmayan dağıtımcı ve yapımcıları 

bertaraf etmeye yönelik planın tam tersi etki yarattığına dikkat çekmektedir. Tröst’ten boş film alarak 

film yapamayan veya yalnızca Tröst’ün filmlerini göstermeyi kabul etmeyen bağımsız göstericiler için 

IMP, yurt dışından boş film ve Avrupa yapımı filmler getirmekte, aynı zamanda kendi filmlerini 

üretmektedir. IMP, salonlara İtalyan yapımı iki makara film satıyorsa iki makara da kendi filmlerinden 

satma stratejisini benimser. IMP gittikçe büyüyerek Laemelle’in yönetiminde Universal Pictures adını 

alarak önemli bir film stüdyosu olacaktır. Bununla birlikte aynı dönemde Centaur Film Manifacturing, 

Nestor Company ve New York Motion Picture Company gibi yeni bağımsız yapımcılar sinema 

endüstrisine girmeye başlarlar (2008b, s. 45). Bağımsızların, Tröst’e kafa tutmasının başarılı olmasıyla 

sinema sektöründe başarılı olmanın ve rakiplerin karşısında öne geçmenin yolları aranmaya 



13 

 

başlamıştır. Decherney’e göre (2019, s. 32-33) bağımsızların Tröst’ün önüne geçmesini ve kısa sürede 

Tröst’ü endüstriden silmesini sağlayan iki faktör vardır: Tröst, filmleri her biri on-on beş dakikalık 

makaralara kayıtlı olacak şekilde kısa metrajda çekerek satarken bağımsızlar orta sınıf seyirciye hitap 

eden tiyatro oyunları veya edebiyat uyarlamalarını uzun metraj olarak filme çekmektediler. İkinci 

faktör ise, Bağımsızlar’ın Hollywood’un bir sonraki yüzyılın başında dahi bu sistemin üçlü sac 

ayaklarından biri olan film yıldızlarının değerini anlamalarıdır. Edison, Black Maria’da Kinetoscope 

için çektiği filmlerde dönemin ünlü vodvil yıldızlarına reklam değeri yaratmaları açısından yer 

vermiştir; ancak Edison’un filmlerinde oyuncuların isimlerine bile yer verilmemektedir. Zira Tröst, 

oyuncuların reklamını yaparak film pazarlarlarsa oyuncuların zamanla daha çok ücret talep 

edeceklerinin bilincindedir. Oyuncular, filmlerde isimlerine yer verilmese de seyircilerin ilgisini 

cezbetmekteydiler. Yapım şirketlerine seyircilerden gelen mektuplardan pek çoğu oyunculara hitaben 

yazılmaktadır. Seyirciler oyuncuların isimlerini bilmese de “Biograph Kızı” veya “Vitagraph Kızı” 

şeklinde hitaplar kullanarak hayran mektupları yazmaktalardı (Bowser, 1990, s. 109). Böylelikle 

sinema oyuncuları, sinema sektörünün görmezden gelemediği bir önem kazanmıştır. Kısa zamanda 

görmezden gelmek bir kenara, stüdyoların kar getirme stratejilerinin önemli bir parçası halini 

almışlardır. Öte yandan sinema endüstrisinin, yıldızın ürünü sattırdığı bir sisteme kısa süre de olsa 

ayak diremesi ilginçtir; zira o dönemin popüler dramatik sanatları olan vodvil, tiyatro, opera yıldız 

sistemi üzerinden yürümekteydi. Bowser, ilginç bir şekilde sinemanın ilk on yılında insanların sinema 

filmlerine olan talebini yapım şirketinin ismiyle belirttiğini ifade etmektedir (1990, s. 103, 105-106). 

Yani bu dönemde seyirciler A yıldızının baş rolünde olduğu bir filmi veya B yönetmeninin yönettiği 

bir filmi izlemek talebinde değil de bir Biograph filmi, bir IMP filmi izlemek gibi şirket isimleriyle 

talepte bulunmaktadır. 

Bu yeni film şirketlerinin kurulması, Edison önderliğindeki Tröst ile yapımcıların bir araya 

gelerek sinema filmi yapım işinin belli kurallara bağlanması, National Board of Review of Motion 

Pictures isimli kurulun kurularak filmlerin içeriğinde olabilecek ve olamayacak şeylerin belirlenmesi, 

sinema sektörü içerisinde iş tanımlarının oluşması, meşhur ve çok sevilen vodvil, opera, tiyatro ve 

edebiyat eserlerinin uyarlamalarının yapılması, şirketlerin markalaşması ve oyuncuların yıldızlaşarak 

şirket isimleriyle birlikte filmin seyirciye pazarlanması konularının hepsi, özünde tek bir amaca 

yönelik gerçekleşen olaylardı: sinema sektörünü endüstri haline getirmek ve film işini standardize 

etmek. Teknolojik bir yenilik olarak ortaya çıkan sinema bu dönemde hem üretim hem dağıtım hem de 

gösterim işine girenlere çok para kazandıran, ciddi anlamda karlı bir iştir. Ancak bu sektörün para 

kazandırmaya devam etmesi ve aynı zamanda daha fazla para kazandırır hale gelebilmesi için her 

şeyiyle çok yeni olan bu alanın öngörülebilirlik kazanması gerekmektedir. Belli bir yıldız eğer ki çok 

seviliyorsa bir sonraki filmde onu oynatmak yapımcılar açısından o filmin çok izleneceğine yönelik 



14 

 

bir perspektif sunmaktadır. Veya o senelerde çok satan ve sevilen bir roman sinemaya uyarlanırsa 

kitabı okuyan pek çok seyircinin filmi izlemek için sinemaya da gideceği varsayılmakta ve bu 

çoğunlukla doğru çıkmaktadır. Amerikan Sineması’nın bu amaçla önemsediği bir diğer konu ise tür 

filmleridir. 

Decherney, film yapımı ve sinema izleyiciliğine yıldız sistemi istikrar getirdiyse türlerin düzen 

getirdiğini savunur. Tür filmleri hikâye anlatımını tek tipleştirir ve izleyici beklentilerini kontrol altına 

almayı başarırdı (2019, s. 52). Türleri Amerikan Sineması icat etmese de yeni kurulan sistem için 

etkili bir şekilde kullanmıştır. Türlere ayırarak tasnif işi sinemaya özgü değildir ve pozitif bilimlerden 

sosyal bilimlere kadar pek çok alanda karşımıza çıkar. Sinemanın ilk yıllarında da bu tür bir tasnif 

kendiliğinden ortaya çıkmıştır. Seyirciler filmleri “dövüş filmleri” veya “öykülü filmler” gibi 

tanımlamalarla anabiliyordu. Rick Altman, sinemada türlerin ilk dönemlerde dağıtımcılar ve 

gösterimciler arasında basit bir dil işlevi gördüğünü hatırlatır (Altman, 2008, s. 322). Türlerin 

oluşumunun esas amacı seyircisiyle filmini buluşturmaya çalışan film şirketlerinin yapım, dağıtım ve 

gösterim süreçlerinde oluşabilecek belirsizlikleri en aza indirmektir (Kırel, 2010, s. 247). Belli türlerin 

kendi seyirci kitlesi olduğu keşfedildikçe Amerikan sineması türleri de sinema işine istikrar ve 

öngörülebilirlik getirmek için kullanmaya başlamıştır. Öyle ki bazı stüdyolar belli türlerle 

özdeşleşmeye başlamıştır. Bununla birlikte yeni yeni kurulan Amerikan Sineması’nın stüdyo sistemi 

için hayatı iki unsur olan tür filmleri ile yıldızlarda iç içe geçmiş, bazı yıldızlar bazı film türleriyle 

anılır olmuştur. Örneğin John Wayne’in westernlerle veya Fred Astaire gibi oyuncuların müzikal 

filmlerle anılması gibi (Decherney, 2019, s. 54). 

1909 yılında Amerika’daki film üretiminin merkezi New York ve Chicago’dur. Özellikle 

Chicago, Tröst’e baş kaldırmış olan bağımsızların üretim merkezi gibidir. Ancak New York ve 

Chicago’nun kışlarının zorlu geçmesi, kışın gündüz sürelerinin kısa olması gibi özellikleri film 

prodüksiyonunun yılın on iki ayında da aynı verimli gerçekleşmesine engel olmaktadır. Öte yandan 

sinema endüstrisinin hızlı büyümesi, yapım şirketlerine ekip ve ekipmanlarını kiraladıkları trenlerle 

Amerika’nın farklı bölgelerine göndermelerine imkân vermektedir (Bowser, 1990, s. 149). Bu durum, 

yapım şirketlerinin Batı yakasının sunduğu güzel iklimi keşfetmelerini sağlamıştır. Bununla birlikte 

Decherney (2019, s. 37-38), bağımsızların California’ya Edison’un telif davalarından kaçmak üzere 

gittikleri hikayesinin sürekli tekrarlandığını hatırlatarak bu taşınmanın sebebinin daha çok iklim gibi 

basit sebeplere dayandığını ifade eder. Hatta batıya taşınan ilk şirketlerden bazıları Tröst üyeleridir. 

İklimi sebebiyle Los Angeles film prodüksiyonu için çok uygundur; bununla birlikte Los Angeles o 

dönemde henüz sendikalaşmamış bir bölge olduğundan 1912 yılında film teknisyenleri bir sendika 

kurana kadar stüdyolar örgütlü işçi çalıştırma maliyetlerinden de kurtulmuşlardır. Pek çok anlamda 



15 

 

mantıklı ve karlı olan bu taşınma 1920’lere kadar hızlanmış; 1922 yılına gelindiğinde film yapım 

şirketlerinin yüzde 84’ü Los Angeles bölgesine taşınmıştır.  

Bağımsızların Tröst’ün tahakkümünü yıkması, kendi aralarında yeni bir oligopol yaratmalarına 

sebep olmuştur. 1930’lara gelindiğinde sektörü domine eden sekiz tane stüdyo bulunmaktadır. 

Bunlardan en önemlileri Büyük Beş olarak anılan Warner Bros, Marcus Loew’in kurduğu ve en 

sonunda çeşitli birleşmelerle son halini alan Metro-Goldwyn-Mayer (MGM), Adolph Zukor’un 

kurduğu Paramount, RKO Radio Pictures Inc. ve William Fox’un Twentieth Century Fox’uydu. Bu 

beş büyük stüdyoyla sembiyotik bir ilişki içinde olan daha küçük ancak yine de endüstri açısından 

önemli üç film şirketi ise Küçük Üç olarak biliniyordu. Bunlar da Carl Laemelle’in IMP’sinden 

evirilen Universal, Columbia Pictures ve seçkin bir sinemacı grubun yönettiği United Artists’tir 

(Balio, 1985c, s. 253). Büyük Beş kendi sinema salonu zincirlerini açmış ve üretimden gösterime 

kadar olan aşamaları baskı altına almışlardır (Schatz, 1988, s. 11). Aynı zamanda bu yapım şirketleri 

ürettikleri filmleri sinema salonlarına satarlarken sinema salonu sahiplerinin film seçmesine müsaade 

etmemekte, şirketin ürettiği tüm filmleri satın alarak gösterme şartı koşmaktadırlar. Bu yeni ekonomik 

tröst 1948’de Yüksek Mahkeme’nin Paramount’a karşı verdiği emsal kararla film prodüksiyonundaki 

yapım, dağıtım ve gösterim aşamalarının tek bir şirket tarafından yapılmasını yasaklayan (Staiger, 

1998, s. 572-573) rekabet yanlısı karara dek bu şekilde devam etmiştir.  

Netice itibariyle 19. yüzyılın sonuna ait teknik bir yenilik olan hareketli görüntü teknolojisi 

1910’lara kadar büyük bir gelişme göstermiş ve ardından 1910’lar boyunca Amerikan kapitalizminin 

ellerinde bir seri üretim alanı, kimilerinin tabirince rüya fabrikası halini almıştır. 1910’larda şehir 

yaşantısının ve gündelik hayatın önemli bir parçası haline gelen sinema, ileride işlerini önemli ölçüde 

büyütecek stüdyoların seri üretim alanları haline gelirken stüdyolar, film yıldızlarının cazibesi, tür 

filmlerinin formül yapılarının garanticiliği gibi finanasal istikrarı sağlayacak öğeleri keşfederek 

sektörün endüstri haline gelmesini sağlamıştı. Bununla birlikte yapımcıların sansür kurullarına boyun 

eğmesiyle filmlerde gösterilecek ve gösterilemeyecek şeyler de belirlenmiş ve bu vesileyle Amerikan 

sineması, Amerika’daki muhafazakâr grupları da idare etmesini bilmiştir. Bu sürecin sonunda ortaya 

hem sanat hem de ticaret unsurlarının yer aldığı, görkemli ve yeni bir iş sahası ortaya çıkmıştır. 

1.1.1. Tür Filmleri 

Şeyleri şubelere ayırmak ve kategorize ederek anlamlandırmak bilimsel yaklaşımın eskiden beri 

uyguladığı bir pratiktir. Rick Altman, türlere ayırma pratiğinin 19. yüzyıl pozitivist yaklaşımına ve 

Darwinizm’e dayandığını ifade etmektedir (2008, s. 322). Kökenini Fransızcadan alan genre 

kelimesinden alan janr (veya güncel kullanımıyla tür) varlık ve nesneleri şubelere ayırarak ortak 

özelliklerine göre gruplandırmanın sonucunda türemiştir Türlere ayırmak yalnızca doğa bilimlerinde 



16 

 

değil sosyal bilimlerde ve sanat alanında da karşımıza çıkmaktadır. Aristo, Poetika’sında edebi eserler 

ve özellikle tiyatro metinlerini sınıflandırmış ve kültürel ürünlerin türlere ayrılmasının ilk örneğini 

vermiştir (Abisel, 2017, s. 27). Türlere ayırmanın tarihi sinema alanında da sinemanın icadını takiben 

doğal olarak ortaya çıkmıştır. Erken dönem sinemada filmler başta uzunluklarına/metrajlarına ve 

kabaca konularına göre türlere ayrılmıştır. 1890’ların sonunda filmler “dövüş filmleri”, “güldürü 

filmleri” olarak talep edilmiş olup filmler öykü anlatmaya başladıkça bu ayrım öykü anlatan ve 

anlatmayan filmler arasında görülmüştür. Altman, erken dönem sinemadaki bu türlere ayırma 

ihtiyacının dağıtımcılar ve gösterimciler arasında basit bir dil işlevi gördüğünü hatırlatmaktadır (2008, 

s. 322). Sinemada türlerin varoluşunun temel amacı, film şirketlerinin yapımcılık, dağıtım ve gösterim 

süreçlerinde ortaya çıkabilecek belirsizlikleri en aza indirerek seyircilerle onların talep ettiği içerikteki 

filmleri buluşturmaktır (Kırel, s. 247). Türlerin kendine has yapısı kendi seyirci kitlesini 

oluşturduğundan her türün kitlesi bilet aldığı tür filminin biçim ve içerik olarak kendisine ne vaat 

ettiğini aşağı yukarı bileceğinden en iyi sinema deneyimini yaşayacaktır. Öte yandan “bir türü nasıl 

tanımlarız?” sorusunu soran Thompson ve Bordwell (2012, s. 328-329) sinemada türlere ayırmanın 

pozitif bilimlerdekine kıyasla hiçbir metodolojik yaklaşıma dayanmadığına dikkat çeker. Bazı filmler 

konularıyla, bazı filmler atmosferleriyle ve bazı filmlerse sunum tarzlarıyla tanınmaktadır. Hangi 

filmlerin birbirine benzedikleri ve bir tür teşkil ettikleri yapımcılar, yönetmenler, salon sahipleri, 

stüdyo karar vericileri ve seyirciler tarafından ortak bir mutabakat şeklinde kararlaştırılmış ve 

benimsenmiştir. Bazı filmler tipik olarak bir türün altına girebilecekken bazı filmler ise farklı türlerin 

karışımından oluşabilir. Bazı filmler ise bazı tür uylaşımlarından yararlanırken tamamen o türle 

anılamayacak farklı öğeler içerebilirler. Thompson bu noktada Psycho (Hitchcock, 1960) örneğini 

verir: Psycho bir cinayet filmi midir yoksa bir dedektif soruşturması filmi midir? Thompson’ın sorusu, 

Psycho üzerinden, “bu film bir korku filmi midir yoksa bir psikolojik gerilim midir?” gibi 

çeşitlendirilebilir. Daha geç tarihli bir örnekte Sweeney Todd: The Demon Barber of Fleet Street 

(Burton, 2007) gotik öğelerin ağır bastığı bir psikolojik gerilim filmidir; ancak aynı zamanda bir 

müzikaldir. Bununla birlikte film korku filmlerinin uylaşımlarını da fazlasıyla barındırmaktadır. 

Tür filmlerini popüler sinema kavramından ayrı düşünmek mümkün değildir. Kırel’e göre 

(2010, s. 247) tür filmleri, “popüler sinema şemsiyesi altında yer alan ve onu kapsayan popüler 

sinemanın korumasında yoluna devam eden bir üretim mekanizması ve estetiği”dir. Popüler sinema ve 

tür filmleri birbirinin içine doğmuş, birbirini doğurmuş ve birbirini kapsayan kavramlardır ve popüler 

sinema içinde türsel üretimi de barındıran bir üretim pratiğidir. Altman’ın erken dönem sinemada 

türlere ayrılmanın geçmişine dair tespitleri Kırel’in tanımlamasıyla uyuşmaktadır; çünkü tür filmleri, 

yapımcı, dağıtımcı, salon sahibi ve seyirci açısından hem içerik hem de biçim özellikleriyle tekrar 

eden bir şablondur. Bu sebeple tür filmleri kitleleri çekmek ve dolayısıyla belli düzeyde gişe geliri 



17 

 

elde etmenin garantisini sağlayan formüller sunmaktadır. Tür filmlerinin seyircinin bilet almasını 

garantileyen yapısı, tür filmlerini stüdyo sistemi ve genel olarak popüler sinema için elzem bir unsur 

haline getirmektedir. Bununla birlikte Kırel’in işaret ettiği tür filmleri ile popüler/ana akım sinema 

arasındaki ilişki tür filmlerinin içinde doğduğu kültür ve toplum açısından önemini de 

hatırlatmaktadır. Bazı film türleri bazı ulusal ana akım popüler sinema endüstrilerinin eseridir, kökleri 

o kültüre ve topluma dayanır. Bu noktada bazı filmler lokal motif ve hikayeleri anlatarak lokal 

izleyiciye hitap edebileceği gibi bazı film türleri ise söz konusu kültürün hâkim olduğu coğrafyayı 

aşarak küresel anlamda seyirciyi çekebilir. Örneğin western türü gerek karakterleri gerekse 

ikonografisiyle tamamen Amerikan ürünüdür. Aynı şekilde, çoğu Büyük Depresyon sırasında yazılmış 

karanlık atmosfere sahip dedektiflik romanlarından uyarlanan ilk örneklerin ardından 1940’lar 

Amerika’sının bir ürünü de film noir veya kara film türüdür. Zamanla film noir yalnızca karanlık 

atmosfere sahip dedektiflik filmlerinin adı olmaktan ziyade bir stil, bir yapım pratiğine dönüşmüştür. 

Benzer bir şekilde Thompson ve Bordwell (2012, s. 328) Almanya’da taşra yaşamını konu alan ve 

Heimatfilm olarak isimlendirilen film türünü ya da Meksika’dan ortaya çıkan ve seks işçisi kadınları 

merkezine alan melodram film türü cabaretera’yı örnek verirler. Hollywood ürünü western ve film 

noir, şüphesiz ki son iki örneğe kıyasla çok daha yaygın bir şekilde tanınmaktadır. 

Önceki kısımda ifade edildiği üzere popüler film türlerini Hollywood icat etmediyse de “popüler 

ana akım sinema” tabirinin rol modelini teşkil eden Hollywood, türleri sinema endüstrisine istikrar 

getirmek ve kâr garantisi yaratmak açısından kullanmıştır. Hollywood, çoğunun kökeni sessiz sinema 

dönemine dayanan (Thompson, 2005, s. 203) geniş yelpazede film türlerini seyirciyi çekmek için 

kullanıyordu. Bu türler, fabrikaya benzeyen stüdyo sisteminin ellerinde gelişip dönüşürken sesin 

sinemaya gelmesiyle müzikal, rengin devreye girmesiyle savaş veya dini epik filmler gibi yeni türler 

oluştu. David Thompson, fabrikaya benzeyen Hollywood üretiminin belli örüntü ve motifleri tekrar 

ettiğini ve bunu farklı film türlerinde de görmenin mümkün olduğunu vurgulamaktadır: iyi karakter 

olduğundan şüphe duyulmayacak kahramanlar ve kötü karakterler, iyi karakterlerin güzel görünümlü 

olması ve her filmin mutlu sonu olması gibi. Bununla birlikte Thompson (2005, s. 203), özellikle 

Hollywood’un ilk yıllarından 40’lara kadar olan dönemde tür filmleri, belli durumlara nasıl tepki 

verileceği, insanların nasıl öpüştüğü, nasıl sigara içtiği, kadınların hayattan ne istediği, filmin 

atmosferine göre filmin geçtiği şehrin nasıl görünmesi gerektiği gibi bir grup stereotipin de oluşup 

yerleşmesine yol açmıştır. 

Söz konusu Hollywood olduğunda stüdyo sistemi, yıldız sistemi ve tür filmlerinin hangisinin 

hangisini doğurduğunun anlaşılamayacağı sıkı bir ilişki söz konusudur (Decherney, 2019, s. 53). 

Önceki kısımda da ifade edildiği üzere seyirciler ve dolayısıyla stüdyolar belli yıldızları belli türlerle 

özdeş görüyordu. Örneğin eğer ki bir filmin yıldızı John Wayne ise bu filmin western olması, Fred 



18 

 

Astaire ise müzikal olması ihtimali çok yüksekti. Bununla birlikte Warner Bros.’un gangster 

filmleriyle, Universal’ın korku filmleriyle özdeşleşmesi gibi tür filmleri bazen stüdyoların kimliklerini 

de etkileyen unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bununla birlikte tür filmlerinin yıldız sistemi ve 

stüdyo sistemiyle ilişkisi kadar sık bahsedilmese de bazı yönetmenler de bazı türlerle özdeşleşmişlerdi. 

Alfred Hitchcock gerilim filmleriyle, John Ford westernlerle, Michael Curtiz film noir ve 

melodramlarla özdeş görünmektedir. Yönetmenler ile tür filmleri bağlantısı ancak 1950’lerden sonra 

dile getirilen ve kuramsal olarak ele alınan bir konu olmuştur. Öte yandan yazar veya yönetmenler için 

tür filmleri yapmak beklenmedik bir söylem alanı açmaktadır. Tür filmleri genellikle formülatik 

yapılarda olduklarından hem filmleri yapanlar hem de bu filmleri izleyenler türün genel şablonuna ve 

formülüne hakimdirler. Bu sebeple bir tür filminde gerek hikâyede gerekse görsel düzlemde yapılacak 

en ufak bir değişiklik bile dikkat çekmekte ve yazar veya yönetmen için kendi imzasını atmak ya da 

bir sosyal mesaj vermek için alan açmaktadır (Decherney, 2019, s. 57). 

1.1.1.1. Her Dönemin Film Türü: Korku Sineması 

Bu tez çalışması için kıymete değer tür, film türleri içinde en kolay ayırt edilebilir olanlarından ve 

sinemanın icadından beri varlığını sürdürerek her dönem kayda değer sayıda izleyici çeken korku 

türüdür. Korku sineması, her zaman öyküsünden daha derin anlamlara sahip filmsel metinlerden 

meydana gelmiştir. Korku sineması, nelerden ve kimlerden korktuğumuz yönüyle aslında kim 

olduğumuzu göstermektedir. Korku sineması gibi siyaset de kim olduğumuza ilişkindir. Adaletin 

doğası, insanların nasıl birlikte yaşayabileceği gibi sorular siyasetin malzemesidir (Picariello, 2020, s. 

v). Bu bağlamda düşünüldüğünde korku filmleri her zaman için çekildikleri dönemdeki toplumu, 

politik atmosferi, korkuları, endişeleri ve sıkıntıları yansıtmaktadırlar. Stüdyolar açısından korku filmi 

üretmenin pek çok avantajı vardır; zira korku filmleri düşük bütçelerle çekilebilmektedir ve ucuz 

olması sebebiyle de film endüstrisinin yaşadığı ekonomik çalkantılardan en az etkilenen türlerden 

biridir. Bir tür olarak korku filmlerinin stüdyolar açısından sunduğu bir diğer avantaj ise bu filmlerde 

yer alan konu ve temaların en insani dürtülerden biri olan korkma dürtüsüne hitap etmelerinden dolayı 

evrensel bir yapıya sahip olmalarıdır. Benzer korku unsurları ve karakterleri dünyanın her yerinde 

anlatılagelen mitlerde ve efsanelerde de yer aldığından korku filmleri dünya çapında dağıtıma ve kendi 

seyircisini bulma konusunda stüdyolara ve dağıtımcılara imkân sağlamaktadır. Abisel (2017, s. 135), 

Jaws (Steven Spielberg, 1975), The Exorcist (William Friedkin, 1973) gibi filmlerin büyük gişe 

başarısı elde etmelerinin ve 70’lerde başlayan blockbuster furyasının içinde örnek filmlerle de 

görüldüğü üzere korku filmlerinin de yer almasının korkunun, endüstriye kendini karlı bir tür olarak 

da kanıtladığını ifade etmektedir. 



19 

 

Korku türünün sistematik olarak ilk değişimi Alman Dışavurumcu Sineması’nın yükselişiyle 

gerçekleşmiştir. Alman Dışavurumcu Sineması’nın kasvetli atmosferi, çarpık dekor ve set tasarımları, 

sert ve uzun gölgeleri ile melankoli, ölüm, kader, akıl hastalıkları ve delilik gibi temaları ele alması 

korku sinemasında da biçim ve içerik olarak yeni bir standart belirlemiştir. Abisel, Fritz Lang’ın 

Metropolis’inde (1927) korkutucu olanın bir robot kadın olması gibi ufuk açıcı denemelerin o 

dönemde korku sinemasının dağarcığını geliştirdiğini hatırlatmaktadır (2017, s. 149). Ancak Alman 

Dışavurumcu Sineması, Weimar Cumhuriyeti’nin yıkılması ve Nasyonal Sosyalist Parti’nin iktidara 

yürüyüşüyle etkinliğini yitirmiştir. Alman Dışavurumcu Sineması’nın en önemli sanatkâr ve 

zanaatkarlarından çoğu Amerika’ya iltica etmiştir. II. Dünya Savaşı öncesi erken 1930’lardan savaş 

sonrası yıllara kadar korku sinemasının en büyük üreticisi Amerika olmuştur; ancak Amerika’daki 

üretimin de başını çeken ve dünya sinemalarında korku sinemasını domine eden stüdyo Carl 

Laemmle’in Universal Studios’u olmuştur. Todd Browning’in 1931’de çektiği Dracula’nın olağanüstü 

başarı, Universal’ı seri bir şekilde korku filmleri üretmeye yönlendirmiş ve Universal adı korku 

sinemasıyla anılır hale gelmiştir (Dixon, 2010, s. 25). Bu dönemin filmlerinin başarısında Nazizm’den 

kaçarak Amerika’ya iltica eden ve Hollywood’da çalışan sinemacıların katkısı yadsınamaz. Öte 

yandan söz konusu yükseliş çok uzun sürmemiştir; zira savaş yeterince dehşet ve depresiflik 

getirdiğinden korku filmlerine duyulan ilgi azalmıştır (Abisel, 2017, s. 150-151). 

II. Dünya Savaşı’nın bitişini takiben dünyada oluşan refah ortamı6 korku sinemasına duyulan 

ilginin geri gelmeye başlamasını sağlamıştır. Abisel’e göre savaş sonrası dönemde korku filmlerine 

duyulan ilginin savaş öncesinde seviyeye yükselmemiş olmasının en büyük nedeni barış hissiyatının 

dünya genelinde tesis edilmemiş olmasıdır. Savaş sonrasında ABD’nin komünist rejimlere (başta 

Rusya olmak üzere) karşı yürüttüğü Soğuk Savaş ve Japonya’ya yapılan atomik saldırı sebebiyle 

nükleer silah tehdidinin konuşulur olması bahsedilen barış ortamının tesis edilmesine engel teşkil eden 

başlıca meselelerdir. Bunun bir yansıması olarak 1950’ler süresinde UFO istilası, tanıdık görünenin 

aslında öteki olabileceği gibi temalar korku sinemasını domine etmiştir (Abisel, 2017, s. 152-153). 

Amerika’nın savaş sonrası atmosferi 1960’larda değişmiştir. 1960’larda, yalnızca Amerika’da 

değil tüm dünyada sivil hak arayışları, kadın hakları, siyahların hakları, LGBTİ+ hakları, öğrenci 

hareketleri, Vietnam Savaşı’na karşı yürütülen barışçıl protestolar, karşı kültür anlayışı gibi pek çok 

sosyo-politik nosyon karşımıza çıkmaktadır. Abisel, bu dönemdeki korku filmlerinde doğanın 

intikamını, deccal motifini, korkunç çocukları, psikopat veya şizofren insan-canavar figürlerini 

gördüğümüzü belirtirken, aile kavramının da çoğu filmin temel öğesi olarak kullanıldığına dikkat 

 
6 Burada bahsedilen refah ortamı Amerika Birleşik Devletleri merkezlidir. Zira II. Dünya Savaşı’nın etkileri 

Avrupa için son derece yıkıcı olmuş; Avrupa, takip eden yıllarda yaralarını sarmaya odaklanmıştır. Bu dönemde 

Avrupa’da çekilen filmler özellikle İtalyan Yeni Gerçekçiliği’nin izinden yürümüş, toplumsal ve politik 

meseleleri konu edinmişlerdir. 



20 

 

çekmektedir (Abisel, 2017, s. 153). Andrew Tudor ise bu durum için, Alfred Hitchcock'un 1960 

yapımı Psycho filminin eleştirel ve ekonomik başarısına dikkat çekmektedir. Tudor, Psycho'nun 

hikâye yapısının ve karakterlerinin o dönemde pek çok düşük bütçeli film tarafından kopyalandığını 

hatırlatmaktadır (Tudor, 1989, s. 49). 60'lı yıllara gelindiğinde ise korkulan karakter artık Dracula 

veya Frankenstein değil, Psycho'nun masum yüzlü ve ürkek karakteri Norman Bates olmuştur. Tehdit 

artık bilinmezden çok içimizden, ailemizden biri olarak karşımıza çıkmıştır.  

Sinemanın icadından sonra, yapımcılar ve seyirciler bu yeni keşfi "eğlence" olarak benimsemiştir. 

Sinema, bir eğlence aracı olarak görüldüğü dönemde, uzun yıllar boyunca "yüksek sanat eseri" olarak 

kabul görmemiş ve tür filmleri popüler sinemanın en tipik ürünlerinden olduğu için tür filmleri 

alanında kuramsal incelemeler yapılmamıştır. Tür filmleri, Fransa'da gelişen auteur kuramının ortaya 

çıktığı yıllara denk gelerek, kuramsal düzlemde ciddiye alınmaya başlamıştır. Yaratıcı yönetmenin 

kamerayı adeta bir kalem gibi kullandığını ve en az bir ressam veya roman yazarı kadar önemli bir 

sanatçı olduğunu savunan auteur kuramcıları, savaş sonrasında Fransa’daki Amerikan filmi 

ambargosunun kalkmasıyla pek çok Hollywood filmini art arda izleme imkânı bulmuşlardır. Stüdyo 

sisteminin ürünleri olan bu filmler çoğunlukla tür filmleri olup benzer formülleri takip etmekteydiler. 

Bu film izleme deneyimi sırasında auteur kuramcılarının dikkatini çeken ise yaratıcı yönetmenlerinin 

imzalarının farklı film türlerinde de sürülebileceğidir. Sinema kuramlarında önemli bir yere sahip olan 

auteur kuramın tür filmleriyle ilişkisi, tür filmlerinin de kuramsal olarak ciddiyetle ele alınmasını 

sağlamıştır (Özarslan, 2013, s. 52). Tür filmlerinin kuramsal olarak ele alınmaya başlanmasından 

itibaren, yeni bir sinema kuramı olan tür kuramı ortaya çıkmış ve farklı yaklaşımlarla çeşitlenerek 

zenginleşmiştir. 

Tür filmlerinin kuramsal sahaya girmesiyle başta gündeme getirilen bu filmlerin ekonomik 

yönlerinin yanında toplumsal ve ideolojik özelliklerinin de incelenmesi önem kazanmaktadır. 

Bahsedildiği üzere tür filmleri popüler sinemanın ayrılmaz bir parçası olduğu gibi ulusal sinemaları da 

tür filmlerinden bağımsız düşünmek mümkün değildir. Bu bağlamda popüler olmuş tür filmlerinin söz 

konusu ülkenin toplumsal yapısı ve gündelik sorunlarıyla da direkt olarak ilintili olduğu göz önüne 

alınmalıdır. Decherney (2019, s. 59), tür filmlerinin bu sebeple döngüsel olarak ortaya çıktığını 

savunur. Sıklıkla belli film türlerinin artık modasının geçtiğine dair yorumlar da bulunulsa da o tür 

başka bir yorumla, aradan ne kadar zaman geçerse geçsin yeniden ortaya çıkabilir; zira tür filmlerinin 

ritüelistik yapısı aynı zamanda sinemaya gitmeyi de bir geleneğe dönüştürmüştür ve seyirciler aşina 

oldukları hikayelerin yeniden anlatımlarını görmek istedikleri için tür filmleri hiçbir zaman tam 

anlamıyla ölmez. Şekil değiştirerek veya “modernize” olarak tekrar ortaya çıkarlar. Ancak tür 

filmlerinin aşina hikayeler anlatarak toplum yapısından ve gündelik sorunlardan beslenmesi 



21 

 

noktasında Kırel, tür filmlerinin kendine has uylaşımlarla ülkeye dair söz konusu gündelik sorunları, 

korkuları ve kaygıları bertaraf ettiğinin unutulmamasını gerektiğini hatırlatmaktadır. 

1.1.2. Yapım Yasası 

“(…) Bundan sonra melek beni Ruh'un yönetiminde çöle götürdü. Orada yedi başlı, 

on boynuzlu, üzeri küfür niteliğinde adlarla kaplı kırmızı bir canavarın üstüne 

oturmuş bir kadın gördüm. (…) Elinde iğrenç şeylerle, fuhşunun çirkeflikleriyle dolu 

altın bir kâse vardı. Alnına şu gizemli ad yazılmıştı: BÜYÜK BABİL, DÜNYA 

FAHİŞELERİNİN VE İĞRENÇLİKLERİNİN ANASI (…)” (İncil, Vahiy. 17:3-5) 

Altın çağ Hollywood stüdyo sisteminden bahsedilince akla ilk gelen unsurlardan biri de sansür 

olmaktadır. Başlangıçta yalnızca bir teknik yenilik olan filmler hikâye anlatmaktansa gündelik hayatın 

bazı kesitlerini (Lumière’lerin trenin gara girişini veya işçilerin fabrikadan çıkışını kaydettikleri 

filmler gibi) beyaz perdeye yansıtmaktaydı. Ancak sinema sanatlaşma yoluna girip görüntü yönetimi, 

kurgu, senaryo, casting gibi enstrümanlarını geliştirerek etkili bir biçimde hikâye anlatma olanakları 

doğduğunda, bu yeniliğin yalnızca bir teknolojik gelişme olmadığı ortaya çıkmıştır.  

Sinema seyirci tarafından gündelik hayatın bir parçası olarak benimsenip film işleri de endüstri 

halini almaya başlamışken sinema, Amerika’daki muhafazakâr grupların hedefi olmuştu. Grievson, 

Chicago Tribune gazetesinin, içeriğinde suç, cinsellik iması, şiddet gibi unsurların bulunduğu filmleri 

tarif ettiğini aktarmaktadır. Çekilen filmlerin açık seçik ve ahlaksız olduğu ve toplumu kötü eylem ve 

davranışlara yönelttiğini belirten Tribune haberi, filmlerin özellikle çocuklar üzerinde olumsuz etki 

yarattığını not düşmektedir (2004, s. 11-12). Monaco, Edison’un Kinetoscope’u için çekilen meşhur 

kısa film The Kiss’ten (Heise, 1896) beri sinemanın ahlakçılığın kaynaklarını tahrik ettiğini, özellikle 

ABD ve İngiltere’de cinselliğe ilişkin Viktoryen tutumun ahlakçı ve cinsellik karşıtı olduğunu ifade 

etmektedir (2001, s. 265). O dönem, sinemanın ve nickelodeon’ların toplumun sosyalleşme sürecinde 

bozukluklar yaratabileceği düşüncesi hakimdi (Grieveson, 2004, s. 12). Chicago, 1907 yılında filmleri 

sansür eden ilk eyalet olduğu için Chicago Tribune’de çıkan yazılar şaşırtıcı değildi. 

Emeklemekte olan film endüstrisi, Chicago’daki sansürden ziyade, bu sansürün ülke çapına ve 

hükümet eliyle yapılır hale gelmesinden korkuyordu (Wittern-Keller, 2013, s. 17). Bu sebeple Tröst, 

sektördeki hakimiyetini koruyabilmek adına sansürü de kabullenerek New York Board of Motion 

Picture Censorship kurulunu kurulmasını sağladı. Kurul, daha sonrasında adındaki “sansür” 

kelimesinden kurtulmak için adını “National Board of Review of Motion Pictures” olarak 

değiştirmiştir (URL-4). Kurul, Amerikan sinemasında uzunca yıllar çok etkili olacak sansür 

mekanizmasının ilk resmi kurumu olmuştur. National Board of Review’dan onay damgası almayan 

filmler gösterilemiyordu. Sinema salon sahipleri de kendilerini daha saygın göstermek için sadece 



22 

 

kurulun onayladığı filmleri göstermeye karar verdiler. Tröst, film satışından sansüre kadar her alanda 

hakimiyetini sağlamlaştırmıştı (Decherney, 2019, s. 32). Şüphesiz ki bu durum, Tröst’e karşı ayakta 

kalmaya çalışan bağımsızlar için kısıtlayıcı olmuştur. 

Yeni kurulan film endüstrisindeki baskıcı tutum yalnızca belediyeler tarafından kurulan 

kurullardan ibaret değildir. Sinema filmleri öncelikle sağ muhafazakarların ve dindar grupların hedefi 

olmuştur. Bunlardan en meşhuru Katolik Kilisesi’nin inisiyatifiyle 1934 yılında kurulan National 

Legion of Decency7 olmuştur. Legion of Decency, düzenli olarak Katolik gazete ve dergileri sakıncalı 

olabilecek filmlerin listesini göndermeye başlamıştır. Buradaki sakıncalı olma kriteri çoğunlukla ya 

Amerikan değerleriyle çelişen içerikler veya Katolik Hristiyanların kamusal görünümünü zedeleyen 

içeriklerdir (Elkin, 1960, s. 78). Zamanla grup büyük bir ivme kazanmıştır. Gruba mensup bazı 

rahiplerin çağrıları lokal düzeyde kalsa da ABD’nin hem doğusunda hem de batısında yer alan film 

şirketleri filmlerinin isimlerinin “sakıncalı” olarak nitelendirilerek dergi ve gazetelerde 

yayınlanmasından endişe etmekteydiler (Leff & Simmons, 2001, s. 50). Richard Maltby (2008, s. 

276), sansür tabirinin sinemaya uyarlanışında aslında iki farklı uygulamadan birden bahsedildiğine 

dikkat çekmektedir. Bunlardan ilki devlet ve çeşitli kurum-kuruluşlarca resmen yapılan sansür olup 

diğeri ise sanatçı ve stüdyoların bulundukları ülkenin sosyolojik iklimine ve ahlaki değerlerine göre 

kendi kendilerine uyguladıkları otosansürdür. Sansür, her zaman için totaliter rejimleri akla getirse de 

otosansür bir tür pazar sansürüdür. Maltby, her iki durumda da sansürün bir iktidar pratiği olduğunu 

hatırlatmaktadır. 

Amerika’da sinemanın sansür ve otosansür uygulamalarını maruz kalmasının önünü açan önemli 

olaylardan birisi ise 1915 yılında gerçekleşmiştir. 1915 yılında Mutual Film Corporation, Ohio 

eyaletinin filmlere uyguladığı sansüre istinaden Yüksek Mahkeme’ye dava açmıştır. Yüksek 

Mahkeme tereddütsüz bir şekilde oy birliğiyle sinema filmlerinin Amerikan anayasasında yer alan 

ifade özgürlüğü kapsamında kabul edilmediğine, filmlerin yalnızca bir ticari faaliyet olduğuna 

hükmetmiştir. Hatta hitap ettiği geniş kitledeki hassas gruplar için filmlerin olumsuz etkilerinin de 

olabileceği fikrini de belirterek Mutual Film Corporation’ın itirazlarını reddetmekle kalmayarak 

filmlere gerçekleşen müdahalelere destek verir nitelikte bir şerh düşmüştür (Decherney, 2019, s. 71). 

1915 kararı, emekleme aşamasındaki Amerikan sinemasının ufukta görünen baskı ve sansür 

ihtimallerine karşı sahip olabileceği hukuki sığınağı elinden almıştır. 1960’lar sinemasının ele alındığı 

bölümde izah edileceği üzere bu sinemanın fikri hürriyet olarak hukuken güvence altına alınmayan bir 

üretim alanı oluşu 1952’deki bir mahkeme kararına kadar otuz yedi sene boyunca devam etmiştir. 

 
7 İng. Ulusal Ahlak Birliği 



23 

 

Görüldüğü üzere erken dönem Hollywood gerek yerel yönetimler gerekse dini ve muhafazakâr 

gruplarca filmlerin içeriği ile ilgili baskıya uğrayacağının güçlü işaretlerini almışlardır. Bu konuda 

Hollywood’un bileşenlerinin de mevcut duruma çok da katkıda bulunduğu söylenemez. Özellikle 

1921’de yaşanan bir olay, yalnızca aşırı dindar Katoliklerin değil, bütün Amerikan halkının 

Hollywood için kaşlarının kalkmasına sebep olmuştur. 1921 yılında dönemin meşhur komedi 

tiplemesine hayat veren oyuncu Fatty Arbuckle, San Francisco’daki St. Francis Hotel’de bir süit 

tutmuştu ve büyük bir parti organize etmişti. Partideki genç model Virginia Rappe, tecavüze uğramış 

ve öldürülmüştü. Otopsinin ardından kısa sürede tecavüz ve cinayet olayından Arbuckle’ın sorumlu 

olduğu ortaya çıkmıştır. Arbuckle davası müstesna bir olay değildir. Aynı dönemlerde yönetmen 

William Desmond Taylor ve genç aktörler Olive Thomas ve Wallace Reid’in de yüksek doz 

uyuşturucudan ölmesi Amerika genelinde Hollywood’un uyuşturucu ve içki alemlerinin yapıldığı, 

cinselliğin hoyratça yaşandığı Sodom ve Gomorre veya Babil gibi bir şehir olduğu imajını yaratmıştır 

(Leff & Simmons, 2001, s. 3). D. W. Griffith’in 1916 yapımı epik filmi Intolerance: Love’s Struggle 

Throughout the Ages tarihte bir yolculuk ile farklı hoşgörüsüzlük hikayelerini anlatmakta ve filmin bir 

kısmı Babil kentinde geçmektedir. O sebeple Griffith, Los Angeles’ta devasa bir Babil dekoru inşa 

ettirmiştir. Griffith’in Babil dekoru Sunset Bulvarı, Los Angeles’ta yer almaktadır ve turist cazibe 

noktalarından biridir.  Hollywood’un 30’lara kadar ki hızlı gelişimi, film stüdyolarının kurulması, 

sinemanın kendi yıldızlarını çıkartması ve bu yıldız ve sinema çalışanlarının şatafatlı, hareketli, bohem 

hayatı Griffith’in şehre armağanı olan Babil dekoruyla birleştiğinde özellikle 1920’ler Hollywood’u 

sıklıkla antik Babil şehrine benzetilmiştir. İncil’de Tanrı’nın gazabına uğrayarak yerle bir edileceği 

tekrar edilen Babil, Hollywood’un özellikle dindar gruplarca sıklıkla eleştiri ve boykot yağmuruna 

tutulmasını anlaşılır hale getirmektedir. 

Sinemanın bu erken dönemlerinde sansürün koruyucu nitelikte olmak gibi bir gerekçesi vardır; 

zira dönemin geçerli argümanı sinema filmlerinin izleyicilerin ana gövdesini oluşturan “duyarlı 

gruplar” (çocuklar, işçiler, siyahlar, göçmenler) üzerinde güçlü bir etkisi olduğudur (Maltby, 2008, s. 

277). Filmlerin içeriğinde yer alan cinsellik ve cinsel göndermeler, şiddet, alkol tüketimi gibi 

unsurlardan ötürü olumsuz etkilenebilecek duyarlı gruplara yönelik endişeler ile toplumsal grupların 

baskılarının da etkisiyle Hollywood’un mevcut durumu uyum sağlaması gerekmektedir. Burada 

ABD’deki ve dünyadaki genel atmosferin de önemli bir rol oynadığı hatırlanmalıdır; zira 1930’lara 

gelindiğinde dünyada faşist ve komünist iktidarlar yönetimdedir. ABD özelinde ise Birinci Dünya 

Savaşı ardından 1929 yılında yaşanan Büyük Buhran yalnızca ekonomik anlamda değil sosyal ve 

psikolojik açılardan da Amerikan halkı üzerinde etkili olmuştur. Decherney (2019, s. 70-71), bu 



24 

 

baskıcı atmosferi neticesinde Hollywood’un bir yapım yasası8 benimsemek durumunda kaldığını 

ancak bu yasanın sansür olarak yanlış yorumlandığını ifade etmektedir. Ona göre yapım yasası, film 

şirketlerinin politik ve sosyal mesajlar hususunda belli bir çerçeve çizmesine ve mümkün olduğunca 

geniş bir izleyici kitlesine ulaşmasına yarayacak bir belgedir. Yapım yasası, genel olarak politikaya 

dokunmaz görünmekte ancak öte yandan muhafazakâr çekirdek Amerikan değerlerini yeniden 

üretmekte ve yüceltmektedir. Buna bağlı olarak filmlerde alkol tüketimi, şehvetli öpüşme, cinsellik vb. 

herhangi bir tabu konunun yer almaması, sansür düşüncesini akla getirebileceği gibi aslında üretilen 

filmlerin herhangi bir eyalette hatta yurtdışı dağıtımlarında herhangi bir sansüre uğramaksızın 

gösterilebilmesine olanak tanımaktadır. Francis G. Couvares de makalesinde (1992, s. 584-585) 

Katolik Kilisesi’nin ilgisini Hollywood’a durduk yere çevirmediği savunurken, bu mücadelenin 

yıllardır devam eden kültürel bir çatışmanın bir sonucu olduğunu ve yapım yasasının film devleri ile 

Kilise arasındaki bir danışıklı dövüşten kaynaklandığını savunmaktadır. 

Artan toplumsal baskıların artışı karşısında film endüstrisinin tepkisi devlet eliyle gelebilecek 

sansür mekanizmalarının kurulmasının engellenmesine çalışmak olmuştur.  Bu konuda girişimde 

bulunan ancak başarısız olan National Association of Motion Picture Industry’nin (NAMPI) yerini 

alacak daha etkin bir kuruluşun kurulması gerektiği tartışmaları başlamıştır ve neticesinde 1922 

yılında Motion Picture Producers and Distributers (MPPDA) kurulmuş ve başına da daha öncesinde 

Ulusal Posta Kurumu’nun eski genel müdürü olan ve sonraki yıllarda adı sinema tarihine geçecek Will 

Hays getirilmiştir (Maltby, 2008, s. 278). Zira Hollywood, yapımın, dağıtımın ve gösterimin 

tekelleşmesinden elde edilebilecek karı öngörmüş, “formül”ü çözmüştür ve çoğu şirket söz konusu 

alanlarda dikey birleşmeye gitmeye niyetlenmiştir. 1922, sonrasında Paramount olacak olan Famous 

Player stüdyolarının sinema salon zincirleriyle birleştiği ve First National Exhibitors’ın Burbank 

Stüdyolarını inşa etme işine giriştiği senedir. Leff ve Simmons’a göre (2001, s. 3-4) Hollywood için 

bu genişleme para, para demek Wall Street ve Wall Street demekse muhafazakâr ticaret pratikleri 

demektir. Hollywood paraya ihtiyaç duyarken bir yandan da hayatın çoğu gerçeğinden arınmış, pek 

çok şeyin gösterilmediği pirüpak filmler yapmak istememektedir. Filmlere sansür koyan altı eyalette 

de filmlerde gösterilmesinin istendiği içerikler farklıdır; örneğin Kansas’ta perdede kadınların sigara 

içmesi istenmezken Pennsylvania’da ise hamile kadınların perdede gösterilmesi istenmemektedir. Bu 

dönemde Meksika, Amerikan filmlerinde Meksikalıların kötü temsilleri sebebiyle Amerikan filmlerini 

yasaklamıştır. Sonuç olarak Hollywood yapımcı ve dağıtımcıları Will Hays’in önderliğindeki 

MPPDA’e ihtiyaç duymaktadır. Hays’in Hollywood’a ve film yapımına etkisi o denli büyük olacaktır 

ki yapım yasası çoğunlukla gayri resmi olarak Hays Code olarak da anılmıştır. 

 
8 Burada sözü geçen kavram İngilizce orijinalinde “Production Code” olarak geçmektedir. Farklı kaynaklarda 

Production Code, yapım yasası, yapım tüzüğü, prodüksiyon tüzüğü gibi çevirilerle kullanılmaktadır. Bu tez 

çalışmasında Production Code’un karşılığı olarak “yapım yasası” çevirisinin kullanılmasına karar verilmiştir. 



25 

 

Hays’in bakış açısı ilginçtir; zira Hollywood’a devlet sansürünün gelmesini önlemeye çalışırken 

film endüstrisini öyle şekillendirmeye çalışmıştır ki, en az devlet sansürü kadar etkin bir otosansür 

mekanizmasına sebebiyet vermiştir. Hays, stüdyo sahiplerine ülkenin okuyup yazan, oy veren ve yasa 

yapan vatandaşlarını göz ardı edemeyeceklerini hatırlatmayı görev edinmiştir. Bu sebeple filmler 

yüksek düzeyde eğlence sunmalı; ancak ülkedeki kültürel ve siyasi liderleri de mümkün olduğunca az 

rahatsız etmelidir. Hays’in film yapımına bakışını özetleyen cümleleri ise “Filmlerimiz o kadar kaliteli 

olmalıdır ki, aklı başında hiç kimse sansür uygulama ihtiyacı duymasın.” (akt. Maltby, 2008, s. 279) 

şeklinde olmuştur. Öte yandan Hays’e göre Hollywood’un politikayla işi yoktur ve olamaz. Ona göre 

filmlerin ana amacı direkt olarak eğitmek veya propaganda yapmaktan çok eğlendirmektir. 1938 

yılında yaptığı bir açıklamada Hays, Hollywood’un propagandanın çirkinliğine inatla direndiğini 

gururla ifade etmiştir (Grieveson, 2004, s. 214). Hays’in hayal ettiği Hollywood, sınırları aşan ve tüm 

dünyada kabul görerek etkili olan bir film endüstirisidr. Önceki kısımda bahsedildiği gibi sansür 

olarak nitelenen unsurlar aslında filmlerin dünyanın herhangi bir yerinde yer  alan sansür kuruluşuna 

takılmamasını sağlamaktır. Filmler ise temelde propaganda yapmadan eğlendirir gibi görünmekte 

ancak Amerika’nın çekirdek değerlerini hem Amerikan halkına hem de Batı ve Doğu’daki bütün 

ülkelerde yeniden üretmektedirler. Hays, bu düşüncesini “Hollywood fiziki olarak [Amerika’da] yer 

alabilir, ancak uluslararası bir teşebbüstür.” (akt. Bordwell, Staiger, & Thompson, 1998b, s. xvi) 

sözleriyle ifade etmiştir. 

MPPDA’nin temel amacının ABD’deki sinema endüstrisiyle ilişkide olanların ortak çıkarlarını 

beslemek olduğunu ifade etmektedir. MPPDA bunu film üretiminde mümkün olan en yüksek ahlaki ve 

sanatsal standartı yakalayarak ve sürdürerek, eğitici olduğu kadar eğlendirici ve genel faydaya yönelik 

filmler geliştirerek, endüstriye ilişkin doğru ve güvenilir bilgiler yayarak ve endüstriyle ilgili 

suiistimalleri düzeltip, haksız veya yasadışı hak ihlallerine karşı özgürlüğü güvence altına alarak 

yapmayı görev edinmiştir (Inglis, 1985, s. 377). Filmlerin söz konusu “en yüksek ahlaki ve sanatsal 

standart”ı yakalaması ve gerek ABD’deki eyaletlerin sansür kurullarına gerekse yurtdışındaki sansür 

kurullarına takılmaması için NAMPI’ye bağlı Studio Relations Committee9 (SRC) “Yapılacaklar ve 

Dikkat Edilecekler” başlığı altında bir dizi kural yayınlamıştır. Bu kurallara göre kutsal şeylere 

saygısızlık, Rab, İsa, Tanrı gibi sözcüklerin saygısızca kullanımı, her tür uçarı ya da müstehcen 

çıplaklık (direkt görüntü veya silüet şeklinde olması fark etmeksizin) ve filmdeki kahramanlarca 

gösterilen her türlü şehvetli veya hovardaca davranış, beyazların köle edilmesi, beyaz ve siyah ırklar 

arasındaki cinsel ilişkiler, herhangi bir cinsel sapıklık iması, çocuk doğurma sahneleri, herhangi bir 

ulusa, ırka ya da inançlara kasıtlı hakaret edilmesi gibi bir liste temsilin filmlerde yer alması kesinlikle 

yasaktır. Bayrağın kullanımı, dini törenler, kundakçılık, zorla bilgi alma yöntemleri, tecavüz veya 

 
9 İng. Stüdyo İlişkileri Komitesi 



26 

 

tecavüz girişimi, uyuşturucu kullanımı, aşırı ya da şehverli öpüşme gibi bazı unsurlar ise filmlerde yer 

alabilmekle birlikte bunların temsilinde hassas davranılması gerekmektedir.10 Bu maddeleri aktaran 

Maltby, bu belgenin Hollywood’un ilk kendi kendini düzenleme yasası olduğunu not düşmektedir 

(2008, s. 281). 1930’dan sonra Katolik grupların ve eyalet sansür kurullarının el altından desteğiyle 

nihai halini alan Yapım Yasası, ilginç bir şekilde 1930-1933 yılları arasında sanki hiç yazılmamışsına 

göz ardı edilmiştir. Bu dönem Pre-Code11 dönem olarak anılmaktadır. Her ne kadar dönemin 

adlandırılması “yasa öncesi” anlamına gelse de bu dönemin filmleri yasanın şekillenmesini takip eden 

3-4 yıllık periyodu kapsamaktadır ve bu dönemin filmleri önceki filmlere nazaran daha müstehcen, 

şiddetin dozunun daha yüksek olduğu provokatif filmlerdir. Örneğin dönemin önemli ikonlarından, 

hem film yıldızı hem de senarist olan Mae West, düz anlamı zararsız olan ancak müstehcen ifadelerle 

eş sesli olan kelimeleri sıklıkla kullanmıştır. Bu dönemde bol şiddet içerikli gangster filmleri 

popülerlik kazanmıştır12 (Decherney, 2019, s. 74-75). Daha sonraki yıllarda perdede gösterilebileceği 

hayal bile edilemeyecek şekilde Ecstasy (Machatý, 1933) filminde Hedy Lamarr’ın yakın planda 

orgazm olduğu bir sahneye yer verilmiştir. 

1934’de SRC’nin isminin kulağa çok hoş gelmemesi sebebiyle kurulun adı Production Code 

Admistration13 (PCR) olarak değiştirilmiş ve SRC’nin başında Jason Joy görevden alınarak büroyu 

50’lerin ortasına kadar yönetecek olan Joseph I. Breen PCR’ın başına getirilmiştir. Yasa öncesi diye 

ifade edilen filmlerin ve benzer biçim ve içerik özellikleri yer vermek niyetinde olan stüdyo ve 

yapımcıların önünü kesebilmek adına Breen tarafından yasanın kapsamlı bir şekilde uygulanması 

ihtiyacı doğmuştur. Bu amaçla yapılan en önemli şey, filmlerin PCR’dan onay alarak vizyona 

girmelerinin zorunlu hale getirilmesi olmuştur. PCR’a neredeyse irili ufaklı tüm Hollywood stüdyoları 

tabi olduğundan PCR’dan onay almayan filmlerin üye şirketlerin herhangi bir stüdyosunu veya o 

şirketlere bağlı olan sinema salonu zincirlerini kullanamayacak olmaları yasanın zorunlu olarak 

uygulanması ortamını yaratmıştır (Inglis, 1985, s. 383). Yapım yasası 1960’lara kadar Hollywood’a 

hakim olmuştur. Yapım yasasının etkisinin nasıl zayıfladığını ve neredeyse görünmez hale gelecek 

şekilde görünmez olduğu “1960’larda Hollywood” başlığında ele alınacaktır. 

Hays’in MPPDA ile film endüstrisine dokunuşu yalnızca filmlerin içeriği üzerine olmamıştır. 

Önceki kısımda bahsedildiği gibi MPPDA’nin amacı devlet sansürüne karşı koymak ve film yapımını 

konforlu bir standarta sokmak adına endüstri uzlaşısıyla doğmuştur. Bordwell ve Staiger, sinemanın 

erken dönemindeki mesleki gruplaşma ruhunun dikkate değer olduğunu ve American Society of 

 
10 Inglis, yapım yasasının tüm madde ve başlıklarını aktarmaktadır. Bkz. Inglis, R. A. (1985). Self-Regulation in 

Operation. T. Balio (Dü.) içinde, The American Film Industry (s. 377-400). Wisconsin: University of Wisconsin 

Press, s. 380-383. 
11 İng. Yasa öncesi 
12 Howard Hawks’ın 1932 yapımı filmi Scarface buna tipik bir örnektir. 
13 İng. Yapım Yasası İdaresi 



27 

 

Cinematographers14, Society of Motion Picture Engineers15 ve Oscar ödüllerini dağıtmasıyla dünya 

çapında tanınan Academy of Motion Picture Arts and Sciences16’in tıpkı MPPDA gibi bu erken dönem 

mesleki gruplaşmanın bir eseri olduğunu not düşmektedir (1998, s. 486). Ancak emsallerinin yanında 

MPPDA, filmlerin hem yapım öncesi hem de yapım sonrası süreçlerine karışan ve kendi standartlarına 

uymayan filmlere icazet mührü vermeyen bir kuruluş olarak kötü şöhretli olarak tarihe geçmiştir. Yine 

de bazı yönetmenler ve senaristler çeşitli yollarla yapım yasasının en yoğun uygulandığı dönemlerde 

yapım yasası kurulunu zorlayacak bazı içeriklere imza atmış ve nihayetinde onay almayı başarmıştır. 

Otto Preminger ve Alfred Hitchcock gibi isimler yapım yasasının etrafından dolaşmalarıyla ilgili bir 

üne de sahip olmuşlardır. Hitchcock’un Notorious (1946) filmi, baş rol oyuncuları Cary Grant ve 

Ingrid Bergman’ı dar bir çerçevede birbirlerine yapışık bir biçimde hapsettiği sahneyle bu açıdan en 

tipik örneklerden biridir. Şehvetli ve uzun süreli öpüşme sahnelerine karşı çıkan yapım yasasına karşın 

Hitchcock’un öpüşme sahnesi yaklaşık olarak üç buçuk dakika sürmektedir. Ancak sahne, Cary 

Grant’ın telefonla konuşması ve iki karakterin diyaloğa girmek üzere dudaklarının ayrılmasıyla 

bölünerek yasanın etrafından dolaşmış ve aynı zamanda sinema tarihinin seyirciyi de direkt olarak bu 

çiftin ilişkisine partner haline getiren en şehvetli sinematik anlarından biri olarak hafızalara 

kazınmıştır. 

1.1.3. Yıldız Sistemi 

“Pekâlâ Bay DeMille, yakın çekimim için hazırım.”  (Wilder, 1950, 1:49:25) 

 İnsanlık tarihi kalabalıklardan fiziksel ve manevi özellikleriyle ayrışan, belli bir çekim alanı, 

hitabet gücü ve liderlik özelliği olan etkileyici figürlere sahne olmuştur. Max Weber, bu tip insanları 

tanımlamak için “karizma” tabirini tercih etmektedir. Weber’e göre (2012, s. 475-476) doğal liderler, 

çeşitli bunalım dönemlerinde ortaya çıkan atanmış memurlar değildir, daha çok bu dönemlerde 

bedensel ve zihinsel, adeta doğaüstü gibi görünen yeteneklerle ayrışmaktadırlar. Karizmatik kişiler 

adeta kaderlerinde yazan görevi üstlenirler ve kitleler onları takip eder. Weber’in bahsettiği bu kişiler 

siyasi figürler, iş insanları ve sermaye sahipleri gibi insan tipleri arasında görülebildiği gibi sanat alanı 

da benzer figürleri bünyesinde yaratmıştır. Edebiyatçılar, ressamlar, heykeltıraşlar ünlenmiş ve saygı 

duyulan, hayran olunan otoriteler olagelmiştir. Ancak en etkili karizmatik şahsiyetlerin performans 

sanatları alanından çıktığı görülmektedir; zira performansa dayalı sanatlarda hem persona hem de 

ondan da önemli olarak fiziksellik ve beden ön plandadır. Tiyatro, opera, bale, vodvil sanatçıları 

Weber’in deyişiyle karizmatik figürler olarak ortaya çıkmış ve geniş hayran kitlelerini peşlerinden 

sürüklemişlerdir. Walter Benjamin (2002, s. 54), sanatın teknik yolla yeniden üretimini tartışırken 

 
14 İng. Amerikan Görüntü Yönetmenleri Birliği (kısaca ASC) 
15 İng. Sinema Teknisyenleri Topluluğu 
16 İng. Sinema Sanatları ve Bilimleri Akademisi 



28 

 

teknik yolla tekrar tekrar yeniden üretilebilen eserlerin bağımsızlığından söz etmektedir. Bu 

bağımsızlığın nedenlerin biri de özgün olanın asıl eser için düşünülemeyecek konumlara ulaşabilme 

kabiliyetidir. Her ne kadar Benjamin için sinema, sanat eserlerine özgü auradan mahrum olsa da 

(2002, s. 64), oyunculuğun bir sanat olduğunu düşündüğümüzde ve sinemanın da bir sanat olduğu 

kabul edildiğinde şüphesiz ki sinemanın teknik yolla yeniden üretilebilmesi, kopyalanabilmesi ve her 

an her yerde olabilmesi sinemanın kendi yıldızlarını ve yıldızların geleneksel performans 

sanatlarındaki yıldızlara kıyasla daha geniş kitleleri etki alanına alabilmesine sebep olmuştur. 

 Starlığı güç ve iktidarla ilişkilendiren bir diğer çalışma ise Francesco Alberoni’nin meşhur 

makalesidir. Weber’in her toplumda uluslararası ilgiyi üzerine çekebilen olağanüstü kişiliklerin ortaya 

çıktığı savını tekrarlayan Alberoni, kralların, peygamberlerin, rahiplerin bu insan tipine örnek teşkil 

ettiğini ifade eder. Ancak bir diğer etkileyici insan grubu vardır ki kurumsal güçleri hiç yoktur veya 

çok sınırlıdır ancak yine de en yüksek seviyede ilgiyi üzerlerinde toplayabilmektedirler (2007, s. 65). 

Her ne kadar Alberoni’nin çalışması spesifik olarak film yıldızlarını ele almasa da söz konusu 

çalışmada genel olarak yıldızlık mevhumunu ele alır. Weber’in çalışmasını dikkate alan Alberoni, 

Weber’in karizmatik kişiliklere ilişkin genel ve daha çok siyaset ve din odaklı tespitlerine işaret ederek 

yıldızlık mevhumunda otoriter bir iktidar olmadığını ifade eder. Weber’e göre karizmatik kişilik 

gücünü yerleşik düzen veya yasalardan almaz; güçlerini uygulayarak kanıtlar ve kazanır (2012, s. 

478). Bu bağımsız güç, kitlelerin onu takip etmesi ve ona itaat etmesini sağlar. Alberoni ise yıldızlar 

söz konusu olduğunda onlara böylesi bir otoriter gücün verilmediğini ifade eder, onlar için “iktidarsız 

seçkinler” ifadesini kullanır. Yıldızların otoriter bir gücü olmadığı gibi çekim alanlarının o toplumun 

bugününe ve yarınına etki ettiği kollektif bir biçimde hissedilmez (2007, s. 67). Alberoni için yıldızlık 

bir sosyal fenomendir. Yıldızlar toplumun tüm üyeleri tarafından değerlendirilme, sevilme ve 

eleştirilme “hakkına sahip olunan” kişilerdir. Onlar kollektif dedikodunun öznesidirler. Daha küçük 

ölçekli toplumlarda gözlemlenebilirlik daha yüksektir ve gözleme eşlik eden gerilim fazladır. Toplum 

yıldızları değerlerinin sapkın olup olmadığı, bilinçli veya bilinçsiz arzu ve dürtülerle ilişki seviyeleri, 

toplum üzerine yaptıkları etki gibi farklı ölçeklerle gözlemler ve değerlendirmeye tabi tutarlar (2007, 

s. 70). Görüldüğü üzere film yıldızlığından bağımsız olarak yıldızlar ile kitlelerin arasında çoğunlukla 

ilgi ve dedikodu kanalıyla kurulan güçlü bir bağ söz konusudur. Yıldızın çekim alanı görmezden 

gelinemezdir. 

Film yıldızlarının seyirci açısından cazibesi, önceki kısımda da açıklandığı gibi her ne kadar 

yapımcılar tarafından görmezden gelinmeye ve reddedilmeye çalışılsa da sinema tarihinin başından 

beri önemli bir yere sahiptir. Film yapımcıları, son derece öngörülemez olan bu endüstride belirli 

ölçüde garanti sağlayabilecek, daha önce test edilmiş her şeyi kullanmaya çalışmışlardır. Örneğin çok 

satan ve sevilen bir romanı veya tiyatro oyununun film versiyonunun çekildiği gibi, yine önceki 



29 

 

kısımda bahsi geçtiği üzere dönemin vodvil yıldızları, tanınmış simaları da reklam yüzü olarak değer 

katmaları açısından filmlerde oynamışlardı. Başlarda film şirketleri yıldızların reklam değerini 

kullansa da kar stratejilerini bilinçli olarak onların üzerine kurmamaktaydı; ancak seyircinin sevdiği 

isimlere karşı duyduğu ilgi göz ardı edilemeyecek bir noktaya ulaşmıştı. 

 Film yapım şirketleri, yıldızların önemini kabullendikten sonra bunu kar etme stratejilerinin 

önemli bir parçası olarak gördüler ve gerek filmlerin kendisinde gerekse reklam politikalarında 

yıldızlara önemli bir yer açtılar. Hollywood ve filmlerde oynayan yıldızların imajı öyle çarpıcıydı ki 

1920’lerin başında Hollywood Ticaret Odası film yıldızı olmak için akın akın Los Angeles’a gelen 

insanları evde kalmaya ikna etmek için ilanlar yayınlamak zorunda kalmıştır (Gomery, 2008a, s. 65). 

Yıldızların filmlerde bu denli öneme sahip olmaya başlaması, stüdyoların halihazırda ünlü olan 

oyuncuları paylaşmaya çalışması, rakip stüdyolardan yıldızlar transfer etmeye çalışması gibi 

durumlara sebep olmuştur. Yıldızlar sektörün önemli bir parçası olduktan sonra reklam faaliyetleri 

büyük oranda film yıldızları üzerine kurulmuştur. Gomery (2008a, s. 67), Carl Laemmle’nin Florence 

Lawerence’ı Biograph’tan transfer ederek ona “IMP Kızı” adını verdiği ve yıldızı turneye çıkararak 

gazetelerde sahte ölüm haberinin çıkarılmasını sağlamak kadar ileri gittiğini aktarmaktadır. 

Laemmle’nin bir diğer hedefi Amerikan sinemasının ilk büyük yıldızlarından olacak olan Mary 

Pickford’dı. Laemmle, Pickford’ı da Biograph’tan transfer ederek 195 dolarlık bir kontrat imzaladı 

(Morin, 1961, s. 11). Adolph Zukor’un Paramount’unun ilk adı Famous Players (Ünlü Oyuncular) idi. 

Zukor, tiyatrodan transfer ettiği yıldızların bir noktada yetersiz kalacağını fark ederek kendi 

yıldızlarını yetiştirmeye başlamıştır. Laemmle için IMP’de çalıştıktan sonra tiyatroya dönen Mary 

Pickford Zukor tarafından Famous Players’a transfer edilmiş ve yine Gomery’nin aktardığına göre 

(2008a, s. 67) 1909 yılında 100 dolar haftalık ücret alan bir oyuncuyken 1917’de Hollywood’un en 

önemli yıldızlarından biri haline gelerek haftada 10.000 dolar kazanmaya başlamıştı. Morin, (1961, s. 

11), 1913-14 yıllarından 1919 yılına kadar yıldız mevhumunun hem Amerika’da hem de Avrupa’da 

netleştiğini ifade eder. Onun değişiyle artık “star film” dönemi kapanmış ve “film starları” dönemi 

başlamıştır.  

 Barry King, (2005, s. 176-177) film yıldızları üzerine çalışmasında film ile yıldız arasındaki 

etkileşimi anlamak için üç değişken olduğunu belirtmektedir: karakter, kişi ve imaj. Bu noktada 



30 

 

“imaj” tabiri yıldızın hem filmdeki görünümünü hem de film dışındaki görünümünü17 kapsayan bir 

tabir olarak kullanılmaktadır. King, öncelikle yıldızlar kamera önüne geçtiğinde, film sanatının 

imkanları kullanılarak yıldızların “yükseltildiğini”, yakın çekimlerde kullanılan filtreler, yıldızın en iyi 

görünen açılarından çekilmesi gibi yöntemlerle film ortamının yıldızın görünümünü parlattığını ifade 

etmektedir. İkincil olarak ise sürekli olarak filmle alakalı ve alakasız söylemler ile yıldızın perdedeki 

imajını pekiştirilmektedir. Yıldız, öncelikli olarak kamusal alanda bir şahsiyet yaratır ve sonra yıldızla 

ilgili biyografik detaylar, hikayeler ve anekdotlar dolaşıma sokularak yıldızın perdedeki imajının 

algılanma biçimi değiştirilir. Burada King, Ingrid Bergman örneğini vererek film dışı söylemin seyirci 

nezdinde daha büyük bir etkisi olduğunu savunur. Bergman, yönetmen Roberto Rossellini’yle çalıştığı 

sırada İtalyan yönetmenle bir ilişkiye başlamış ve neticede eşiyle boşanma noktasına gelmiştir. 1950 

yılında Bergman ve Rossellini Stromboli (1950, Robert Rossellini) filminin çekimlerine başladığı 

sırada dönemin sinema yapım yasası ofisinin yöneticisi Joseph I. Breen’den bir mektup alır. Breen, 

mektupta Bergman’ın kocasıyla boşanıp çocuğunu terk ettikten sonra Rossellini’yle evleneceğini 

duyarak şok olduğunu, eğer ki böyle bir şey yaparsa yalnızca çekmekte olduğu film Stromboli’nin 

gişede başarısız olması değil aynı zamanda bir sinema sanatçısı olarak kariyerinin yok olması 

ihtimalinin olduğunu ve Amerikan halkının büyük öfkeye kapılarak filmlerine gitmeyebileceğini 

belirterek (akt. Spoto, 1997, s. 278-279) açıktan tehditte bulunmuştur. Bergman’ın hayatının bu 

dönemi gerçekten de kariyeri üzerine olumsuz etki yapmış ve Bergman bir süre Hollywood’dan 

uzaklaştırılmış, filmleri izlenmemeye başlamıştır. 

Seyirci belli bir oyuncuyu belli bir rolde izleyip sevdiğinde bu rol genellikle o oyuncuyla 

özdeşleşmekteydi. Stüdyolar, belli bir oyuncunun oynadığı karakterin formülize edilerek tekrar 

işlenmesi için bir sistem geliştirmeye başlamıştı. Örneğin Charlie Chaplin uzun yıllar boyunca Şarlo 

karakterini oynamaya devam etmiştir. Chaplin’in kariyeri rolüne aşırı bir sadakat örneği teşkil etse de 

Humphrey Bogart, Cary Grant, Katherine Hepburn gibi yıldızlar da senaryo, karakter adı, atmosfer 

değişse de benzer karakterleri oynamaktaydılar (Decherney, 2019, s. 46-47). Bordwell, (1998, s. 13-

14), Hollywood film yapımı için film yıldızlarının filmsel metinlerdeki kurgusal karakterlere benzer 

bir hal aldığına dikkat çekmektedir. Tıpkı film karakterleri gibi yıldızların da hikâyenin ihtiyaçlarını 

karşılayan bir grup göze çarpan özelliği vardır. Film stüdyoları, yıldızların özelliklerine göre 

şekillenen senaryolar üretmeye başlamıştır; öte yandan kendilerine verilen bu önem film yıldızlarının 

 

17 Burada King “extra-filmic” ifadesini kullanmaktadır. Ed Sikov, film endüstrisinde reklam-tanıtım (publicity) 

faaliyetlerinden bahsederken seyircinin filme gelmeden önce halihazırda film yıldızı ve onun kişisel hayatıyla 

ilgili bilgilere sahip olduğunu ve bunun da ister istemez film izleme deneyiminde seyirciye eşlik ettiğini ifade 

eder. (2010, s. 136) Bir film yıldızının yarattığı veya yıldızın menajeri, bağlı olduğu film stüdyosu tarafından 

yaratılan anlatı ve intiba “extra-filmic” yani film dışı ve seyirci açısından etkin bir unsurdur. 



31 

 

pazarlık yapma gücüne sahip olduklarını fark etmelerine sebep olmuştur (Gomery, 2008a, s. 67). Bu 

pazarlık yalnızca maddi anlamda değildi. Yıldızlar aynı zamanda oynamayı kabul ettikleri senaryoları 

değiştirme gücüne de sahip olmuştu. Bununla birlikte film yıldızları filmlerde birlikte rol alacakları 

diğer yıldızları, hikâyeyi yazacak senaryo yazarını, filmi yönetecek yönetmeni bile seçebilir hale 

gelmişlerdi. Yıldızların yönetmeni veya karşılıklı rol alacağı diğer yıldızı seçme imkânı varken bazı 

yönetmenlerin filmlerinde rol alacak yıldızları seçme gücü de vardı; ancak hiçbir yönetmen yıldız 

seçmeme opsiyonuna sahip değildi (Morin, 1961, s. 5-6). 

 Yıldızlar her ne kadar stüdyo sistemi içinde önem kazanmaya başlamışlarsa da günün sonunda 

stüdyoların tam zamanlı çalışanları ve paraya çevrilebilen varlıklarıydılar. Decherney’nin (2019, s. 50-

51) aktardığına göre stüdyo sistemi içinde yıldızlar beş yıl ila yedi yıl arasında kontratlar imzalayarak 

çalışıyorlardı. Yılda on iki hafta ücretsiz izin hakkı ile yılda kırk hafta çalışmak zorunda kalıyorlardı 

ve yıldız sistemi oturup düzene girdikten sonra çoğunlukla kendilerine hangi rollerin verileceği 

konusunda söz veya öngörü sahibi olamaz hale gelmişlerdi. Fred Astaire, Cary Grant ve Carole 

Lombard gibi az sayıda istisnai oyuncu 1930’larda herhangi bir stüdyoya bağlı olmadan bağımsız 

çalışabilmişlerdi. 

 Yıldızların başlangıçta kazanır gibi göründüğü finansal ve sanatsal özgürlük yıldız 

yönetiminin de Hollywood’daki diğer her şey gibi bir sisteme oturtularak standartlaşmasıyla son 

bulmuştur. Yıldızlar uzun süreler çalışmakta ve stüdyoların kendilerine biçtiği personaya uygun 

karakterlerin yer aldığı filmlerde oynamaya başlamışlardı. Yalnızca yıldızları değil genel olarak 

sinema oyuncularını ilgilendiren önemli bir gelişme 1933 yılında Screen Actors Guild’ın (SAG) 

(Sinema/Ekran Oyuncuları Birliği) kurulması olmuştur (Decherney, 2019, s. 52). Bununla birlikte 

stüdyo sistemi içinde çalışan önemli yıldızlardan bazıları statükodan rahatsızdılar ve bu konuda 

girişimlerde bulunmuşlardı. Bunlardan en önemlilerinden biri ise Bette Davis’in, Hollywood’un 

yaklaşık 40 senelik tarihinde hiç duyulmadık bir şekilde Warner Bros’u kendisine yeterince iyi 

olmayan senaryolar ve kendine uymayan roller teklif ettiği, uzun saatler çalışmak zorunda bırakıldığı 

sebepleriyle dava açmasıdır. Davis, Warner Bros ile olan kontratının bozulması için İngiltere’ye 

giderek buradan dava açmıştır ve kendisinin oynamaya zorlandığı roller sebebiyle kariyerinin 

etkilendiğini ifade etmiştir. Warner Bros bu davayı son derece ciddiye almıştır; zira stüdyonun o 

dönemki efsanevi yöneticisi Jack Warner, eğer ki bir yıldız nasıl filmler yapmak istediğini dikte 

etmeye başlarsa bunun bir çığ etkisi yaratabileceğini düşünmekteydi (Warner Sperling, Millner, & 

Warner Jr., 1998, s. 220). Bu nedenle Jack Warner’ın kendisi bizzat tanık olarak dinlenmek üzere 

mahkemede bulunmuştur. Mahkeme sırasınca Davis’in her hareketi ve sözü gazeteciler tarafından 

yayımlanmaktaydı. Öyle ki Davis’in aynı takımı üç gün art arda giymiş olması bile gazetelerde 



32 

 

kendisine yer bulmuştu. Davis biyografisinde18 James Spada (1995, s. 175), mahkeme sırasında Bette 

Davis’in yalnızca stüdyosunun değil tüm sinema endüstrisinin ona karşı olduğunu hissettiğini 

aktarmaktadır.  

 Davada Warner Bros’u Avukat Sir Patrick Hastings temsil etmekteydi. Hastings 

savunmasında Bette Davis ile Warner Bros arasındaki kontratın bütün büyük stüdyoların büyük film 

yıldızlarıyla imzaladı standart ve yaygın bir kontrat olduğunu ifade etmiştir. Ancak yine de Davis’in 

kontratını bozmak istemesi konusunda yargıç makamına Davis’in yalnızca “daha fazla para isteyen 

yaramaz bir genç kız” olduğunu söylemiştir. Hastings aynı zamanda Davis’in Warner’daki çalışma 

şartları için “kölelik” ifadesini kullanmasıyla dalga geçerek şayet ki Davis’in istihdamı kölelik ise bu 

köleliğin iyi bir yanının olduğunu zira Davis’in çok yüksek bir ücret karşılığında çalıştığını ifade 

etmiştir. Spada, Sir Hastings’in haftada 1350 dolar gibi bir rakam vererek doğru olmayan bir rakam 

zikrettiğini not düşmektedir. Davis’in avukatı ise konunun paradan ziyade kontratın adilane olmayan 

yanları olduğunun altını çizerek yıldızın yalnızca stüdyonun istediği ve izin verdiği ölçüde topluluk 

içine çıkabildiğini, bir başka şirket için çalışmasına izin olmadığını yahut herhangi bir başka stüdyoya 

kendisine danışılmadan ödünç verilebileceğini ve oynadığı filmlerdeki rolleri hakkında söz sahibi 

olmadığını ifade etmiştir (Spada, 1995, s. 175-177). Davis’in itiraz ettiği ödünç verilebilme konusu o 

dönemde yaygındır. Örneğin 1934 yılında MGM, Clark Gable’ı Frank Capra’nın It Happened One 

Night (Capra, 1934) filminde oynaması için Columbia Pictures’a ödünç vermiştir (Decherney, 2019, s. 

50). Böylelikle stüdyolar, ellerindeki yıldızları bir filmde görevlendirmedikleri dönemlerde de 

yıldızlar üzerinden kar elde edebilmekteydiler. Bununla birlikte eğer ki bir yıldız başka bir stüdyoya 

ödünç verilmeyi veya stüdyosunun ona dayattığı rolü reddederse oyuncu “askıya alınıp” bir filmde 

çalışmadığı süre boyunca maaş almamaktaydı ve çalışmadığı süre kontratına eklenerek kontratın süresi 

uzamaktaydı (Spada, 1995, s. 177). 

 Netice itibariyle Bette Davis’in Warner Bros’a karşı açtığı dava yargıcın “Bayan Davis’in 

hiçbir yeni keşif niteliğinde delil sunmaması ve yalnızca daha fazla ücret talep etmesi; bu sebeple 

Amerika’dan ayrılarak İngiltere’ye gelip burada da başka bir stüdyoyla ilişkiye girmesi” sebebiyle 

Warner Bros lehine sonuçlanmıştır (Spada, 1995, s. 180). Bununla birlikte Davis, davayı kaybettiği 

için Warner’la kontratı devam etmiştir; ancak stüdyo her ne kadar davayı kazanmış olsa da Davis’i 

yönlendirdikleri projeler konusunda daha seçici olmaya başlamıştır. Davadan sonra çekilen Jezebel’de 

(Wyler, 1938) oynayan Davis, kariyerinin ikinci En İyi Kadın Oyuncu Oscar’ını kazanmıştır (Carman 

& Drake, 2015, s. 213). Davis’in davayı kaybetmesi oyuncular ve film yıldızları için olumsuz bir 

 
18 Spada’nın bu kısımda sözü geçen Warner Bros davasının ve Davis’in Warner’la olan inişli çıkışlı ilişkisinin 

anlatıldığı kitabının yine de Warner Bros şirketine ait Warner Books yayınevinde basılmış olması ilgi çekici bir 

noktadır. 



33 

 

sonuç olarak görülebilecekse de aslında bu güçlü sisteme kafa tutmanın ve hakkını savunmanın 

mümkün olacağını tüm endüstriye göstermesi açısından çığır ve ufuk açıcı olmuştur.  

 Başka stüdyoya ödünç verilme ve kontratın askıya alınması kuralı oyuncu Olivia de 

Havilland’a da sorun yaşatmıştır. 1944 yılında Warner Bros, yedi yıllık kontratı bitmesine rağmen de 

Havilland’ı, aktif olarak çalışmadığı için askıya alındığı dönemi kontratına ekleyerek çalışmaya 

zorlaması de Havilland’ın Warner Bros’a dava açmasıyla sonuçlanmıştır. De Havilland, Warner’da 

genellikle esmer taşralı kız stereotipine sıkışmıştı. Farklı ve kendisine yakışan bir rol bulduğunu 

düşündüğünde, 1939’da Jack Warner’ı, kendisini Gone with the Wind (Fleming, 1939) için David O. 

Selznick’e ödünç verme konusunda ikna ettiğinde sinema tarihinin en önemli filmlerinden birinde rol 

almış ve buradaki rolüyle En İyi Yardımcı Kadın Oyuncu dalında Oscar adaylığı elde etmiştir. 

Arından ödünç verildiği Paramount’ta çektiği Hold Back the Dawn (Leisen, 1941) filmiyle En İyi 

Kadın Oyuncu dalında Oscar adaylığı elde etmiştir (Carman & Drake, 2015, s. 214). Tüm bu başarılar 

de Havilland’ın öz güveninin tazelenmesine, Warner’da oynadığı rollerin kendisine uygun olmadığını 

anlamasına ve kendine ait bir seyirci kitlesinin olduğunu fark etmesine yol açmıştır. Bu sebeple 

Warner’ın yedi senelik kontrat süresi dolmasına rağmen askıda olduğu süredeki altı ayı kontratın 

sonuna eklemesi de Havilland için kabul edilemez olmuştur. De Havilland’ın 2020 yılında 104 yaşında 

hayatını kaybetmesinin ardından Variety’de meşhur davayı hatırlatan bir makale kaleme alan Brent 

Lang, Bette Davis ve James Cagney gibi Warner Bros’a kafa tutan, başarısız olduğu yetmiyormuş gibi 

basından “şımarık” veya “nankör” yaftası yiyen yıldızları hatırlatarak de Havilland’ın o dönem 

giriştiği işin ne kadar önemli olduğunun altını çizmektedir (Lang, 2020). 2855 numaralı California 

Çalışma Kanunu imzalanan sözleşme süresinin üstünde sürelerde çalışmaya zorlamayı işverenlere 

yasaklamaktaydı. Davayı bu kanuna dayanarak açan de Havilland her ne kadar kaybedeceğini ve 

temyize gideceğini düşünse de mahkeme de Havilland’ı haklı buldu ve temyize giden Warner Bros 

oldu. Warner Bros temyizi de kaybetti ve böylelikle de Havilland, Warner’ın kendine dayattığı 

fazladan altı ayı tamamlamadan kontratından kurtulmuştur. Davadan sonra bağımsız olarak çalışmaya 

başlayan de Havilland, Hollywood’da bir stüdyonun ağır koşullu çalışma şartlarından ve kontratların 

bağlayıcılıklarından bağımsız bir şekilde çalışabilmenin önünü açmakla birlikte (Carman & Drake, 

2015, s. 215-216) stüdyoların her şeye kadir olduğu düşünülen Hollywood stüdyo sistemine önemli bir 

darbe indirmiştir. Bu emsal karar “de Havilland Kanunu” olarak anılmaktadır. Ancak öte yandan 

Decherney (2019, s. 52), de Havilland’ın bu zafere karşı stüdyoların intikam amacıyla iki yıl boyunca 

ona iş vermediğini not etmektedir. 

 Film yıldızlığına dair en önemli çalışmalardan bazılarını gerçekleştiren Richard Dyer, 

yıldızları “sosyal fenomen olarak yıldızlar”, “imgeler olarak yıldızlar” ve “göstergeler olarak yıldızlar” 

olmak üzere üç başlık altında analiz etmektedir. Dyer, sosyal fenomen olarak yıldızları da üretimin 



34 

 

öznesi ve tüketimin öznesi olarak ikiye ayırmaktadır. Üretimin nesnesi olarak Hollywood yıldızları 

için temelde iki görüş olduğunu ifade etmektedir: birincisi yıldızların kapitalist bir üretim sistemi olan 

Hollywood’un ekonomisi içinde bir fonksiyonu olduğu görüşü, ikincisi ise ekonomik açıdan bağımsız 

olarak yıldızların kendine has özellikleri ve büyüleyici yanlarıyla yıldız oldukları görüşüdür (1998, s. 

10). Yıldızların vodvil döneminde de endüstrinin taşıyıcı kolonlarından biri olduğu düşünüldüğünde 

ve Alberoni’nin konu üzerine görüşlerini de dikkate aldığımızda ikinci düşünceye hak vermek 

mümkündür. Öte yandan paylaşılan örneklerde de görülebileceği üzere yıldızlar her zaman için bir 

filmin başarısını garantilemeye yetmemektedir. Burada Dyer, Jarvie’nin “yıldızlar bir filmin başarılı 

olmasını sağlamak için ne gerekli ne de başarılıdır” (Jarvie’den akt. Dyer, 1998, s. 11) görüşünü 

hatırlatmaktadır. Bir film yıldızlar olmadan da başarılı olabilmekte ve bazen yıldızların gücü başarısız 

olmaya mahkûm filmleri kurtarmaya yetmemektedir. Yıldızlara tüketimin nesnesi olarak bakıldığında 

ise merkeze yıldızlardan ziyade onları yıldız yapan veya yıldız olarak kalmalarını sağlayan kişilere 

bakmak gerekmektedir. Bunlar yapımcılar, yönetmenler ve sektörden insanlar olduğu gibi yıldızları 

yıldız yapan en önemli kişi/topluluk seyircidir. Dyer, yıldız ve seyirci etkileşimini dört kategoride ele 

almaktadır. Bunlar duygusal yakınlık, özdeşleşme, taklit ve yansıtmadır. Dyer’in duygusal yakınlıktan 

kastı en basit haliyle seyircinin yıldızın canlandırdığı karakterle duygusal bağlantı hissetmesidir. 

Özdeşleşme, seyircinin yıldız (ve oynadığı karakterle) tam anlamıyla duygusal bütünlük yakalaması ve 

film boyunca onunla hemhal olarak aynı duyguları yaşaması halidir. Taklit, özellikle gençler arasında 

sıklıkla görülen, seyircinin sinema ilgisini sinema salonuna giderek film izlemenin ötesine taşıdığı ve 

yıldızı bir rol model olarak görme halidir. Yansıtma ise taklidin bir adım daha ileri gitmiş halidir; 

seyircinin giyim, saç, hal hareket gibi konularda yıldızın personasını tamamen benimsediği hali ifade 

etmektedir (Dyer, 1998, s. 17-18). 

 “İmgeler olarak yıldızlar”ı ele aldığı kısımda Dyer, yıldızların bir imge, bir imaj olarak nasıl 

(King’in tabirine gönderme yapılırsa) film dışı (extra-filmic) unsurlarla inşa edildiği üzerinde 

durmaktadır. Yıldız imgesinin kurulmasında yıldızın yaşam öyküsü etkilidir. Örneğin Marilyn 

Monroe’nun çocukluğundan beri yıldızlığa özenmesi ve yıldızlığa kavuştuğunda yaşadığı mutsuzluk 

ile hayatının trajik bir şekilde sona ermesi Monroe’nun bir yıldız imgesi olarak popüler kültürdeki 

yerini belirlemektedir. Dyer, bir imge olan yıldızı tüketim, başarı, sıradan olma gibi konular 

çerçevesinde ele almaktadır. Yıldızların yaşantısı özel olan ile gündelik olan arasında bir denge 

tutturularak temel Amerikan/Batı değerlerinin bir ifadesi olarak temsil edilmektedir. Yıldızlar, 

özellikle dergilerde çıkan makale ve söyleşiler aracılığıyla, özel yaşantılarını seyircilerle 

paylaşmaktadır. Dyer, burada yıldızların boş vakitlerinde spor veya sanatla ilgilendikleri vurgusuna 

dikkat çekmektedir. Dyer’e göre bu içerikler, yıldızın hobileri ve sporla ilgilenişini kişisel gelişim ve 

sağlık için yaptığını düşünerek değil, yıldızın sahip olduğu boş zamanı ve parayı sergilemesi olarak 



35 

 

algılayarak tüketilmektedir (1998, s. 35, 39). Bu içeriklerde yıldız, (özellikle Hollywood’da) çekirdek 

Amerikan değerlerini, lüks tüketimin yarattığı mutluluğu, boş zamanları spor, sanat, kültür 

faaliyetleriyle geçirmeyi temsil edecek şekilde çok dikkatli bir imge inşasına tabi tutulmaktadır. 

Elbette her yıldız aynı değildir ve dolayısıyla yıldızların umumi temsilleri de farklılık göstermektedir. 

Yıldızların hayat hikayeleri (Monroe örneğinde olduğu gibi), medyada temsil ediliş biçimleri, 

kendilerine stüdyo ve seyirci tarafından yakıştırılan roller gibi bir dizi faktör yıldızlık imgesinin 

rengini belirlemektedir. Yıldızların genellikle fiziki ve kişilik özelliklerine uygun rolleri buldukları ve 

hep aynı tipi canlandırmaya meyilli oldukları önceki kısımlarda da ifade edilmiştir. Dyer bu konuda, 

Klapp’in “grup tarafından oluşturulan ve kullanılan rol davranışının kolektif bir normu: insanların 

nasıl olmaları veya davranmaları gerektiği beklentisinin idealize edilmiş bir kavram” olarak 

tanımladığı (Klapp’ten akt. Dyer, 1998, s. 47) toplumsal tip kavramını gündeme getirir. Özellikle 

Hollywood’da yıldızlar iyi adam, sert çocuk, takvim güzeli, alternatif veya yıkıcı tipler, asi, bağımsız 

kadın gibi tiplere ayrılarak anlaşılabilmektedir (1998, s. 48-59). Marlon Brando (bkz. On the 

Waterfront (Kazan, 1954)), James Dean (bkz. Rebel Without a Cause (Ray, 1955)) gibi tipler tipik 

asidir. Bette Davis (bkz. Of Human Bondage (Cromwell, 1934)), Joan Crawford (bkz. Mildred Pierce 

(Curtiz, 1945)) özellikle II. Dünya Savaşı sırasında çekilen kadın filmlerinde bağımsız kadın tipini 

tekrarlarlar. Örnekler çoğaltılabilir. 

 Yıldızları ele aldığı son kategori olan “göstergeler olarak yıldızlar” başlığında Dyer, 

göstergebilimsel düzeyde karakter-yıldız ilişkisini ele almaktadır. Dyer’e göre karakter-yıldız ilişkisi 

iki farklı açıdan değerlendirilebilmektedir: yıldızın verdiği performans ve yıldızın filmde oynadığı 

gerçeği (1998, s. 126). Yıldızın filmde rol alması verdiği performansın iyi veya kötü olması kadar 

önemlidir; zira yıldızlar kamuya mâl olmuş figürler olduklarından seyirci bir filmi izlemek üzere 

salonda yerini aldığında şayet tanıdığı bir yıldız o filmde oynuyorsa yıldızın özel hayatına dair 

okudukları, yıldızın personası, daha önceki filmlerde canlandırdığı karakterler gibi filmsel (filmic) 

veya film dışı (extra-filmic) birçok bilginin oluşturduğu bir bagaja sahiptir. Filmde, yıldızın varlığı bu 

bagajı görmezden gelmeyi imkânsız kılmaktadır, çünkü seyirci söz konusu performansı bu bagajı 

dikkate almaksızın alımlayamayacaktır. Dyer bu bölümde, belli bir karakteri canlandırmak üzere 

seçilen yıldızların karakterleriyle ilişkisinin üç kategoriye ayırmaktadır: seçici kullanım (selective use), 

mükemmel uyum (perfectfit) ve sorunlu uyum (problematic fit). Dyer’in seçici kullanımdan kastı belli 

bir yıldızın canlandırdığı karakterin, filmde çoğunluklu yıldızın en iyi özelliklerini ortaya çıkaracak 

şekilde temsil edilmesi halidir. Burada karakter ne kadar bütünlüklü olarak yazılmış ve tasarlanmış 

olursa olsun karakter, yalnızca onu oynaya yıldızın en iyi, imza özelliklerini ortaya çıkaracak şekilde 

temsil bulmaktadır. Karaktere ilişkin diğer meseleler filmde ihmal edilmektedir. Mükemmel uyum ise 

karakter ile yıldızın personasının birbirine tam uyum gösterdiği casting biçimidir. Dyer, burada Gone 



36 

 

with the Wind (Fleming, 1939) filminde Clark Gable’ın canlandırdığı Rhett Butler karakterini örnek 

göstermektedir. Rhett Butler da Clark Gable’ın erotik ve karizmatik özelliklerini taşımaktadır. Dyer 

mükemmel uyum durumlarında çoğunlukla yıldızın o karakteri oynamak için seçilmesinden ziyade, 

karakterin özellikle o yıldız için yazıldığının altını çizmektedir. Sorunlu uyum ise yıldız ile karakterin 

özelliklerinin birbirine uymamasının yarattığı çatışma durumunu ifade etmektedir (1998, s. 126-131).  

 Sonuç olarak film yıldızlığı üzerine temel model ve metinlere bakıldığında hepsinde ortak 

yönler olduğu görülmektedir. Yıldız sistemi Hollywood’u ayakta tutan güçlü sütunlardan biridir. 

Yıldızların gerek filmsel gerekse film dışı personaları stüdyolar ve yıldızların kendileri tarafından 

dikkatle inşa edilmektedir. Bu persona inşası yıldızların oynadığı roller, özdeşleştikleri tipler, bağlı 

bulundukları stüdyodan başlamak üzere özel hayatlarını kamuya nasıl aksettirdikleri, kişisel 

alışkanlıkları, evlilikleri, ailevi ilişkileri gibi faktörler aracılığıyla gerçekleşmektedir. Yıldızların nasıl 

yaşadığından ziyade yaşamlarının nasıl aksettirildiği daha büyük önem arz etmektedir. Ingrid Bergman 

örneğinde de görülebileceği üzere özel yaşantıya ait mahrem bir konunun kamuya mâl olması ve bir 

skandalın yönetilememesi yıldızın bütün kariyerini bitirebilecek güce sahiptir. Yine bu ve daha önce 

verilen örneklerin ışığında yıldızlar her ne kadar iktidarsız elitler olsalar da özellikle Hollywood’un 

altın çağında sahip oldukları önem kadar güç sahibi olmadıkları görülmektedir. Stüdyolar, yıldızları 

filmcilik işinde önemli mallar olarak kabul ederek ağır kontrat şartlarını dayatmakta ve sanatsal 

özgürlük alanını kısıtlamaktadır. Yıldızlar, şüphesiz ki seyirciden aldıkları geri bildirime de 

dayanarak, yıldızın belli rollerde oynaması ve belli bir imaja ait sınırları aşmaması için baskı 

uygulamaktadır. Cinsiyet fark etmeksizin yıldızlar, filmlerde gerek içerik gerekse biçimsel olarak en 

iyi özellikleri ortaya çıkacak şekilde seyircinin beğenisine sunulmaktadır. Stüdyoların hazırladıkları bu 

kalıplar yıldızların tepede kalmalarını sağlamakla birlikte özellikle kadın oyuncular için bir dezavantaj 

teşkil etmektedir. Zira esprili, alaycı, karizmatik erkek yıldız 50 ve hatta 60’lı yaşlarına geldiğinde 

dahi aynı personayla başrol oynayabilirken (Gary Cooper, Cary Grant, James Stewart gibi örneklerde 

durum böyledir) yaşı ilerleyen kadın oyuncular, cinsel cazibelerini kaybettikleri düşüncesiyle ikincil 

rollere itilmekte veya endüstriden uzaklaşmak zorunda kalmaktadır (Greta Garbo, Marlene Dietrich 

gibi örnekler). 

1.2. 1960’ların İlk Yarısında ABD ve Hollywood 

“62 yılında neredeydin?” 

American Graffiti (Lucas, 1973) filminin 

posterine ait reklam sloganı 

Kocakarı Korkusu filmlerinin ortaya çıktığı dönem ABD siyasi tarihinde Kennedy döneminin 

tam ortasına denk gelmektedir. On yıllık periyodlar önceki on yıllık periyodun bitişi ve diğer on yıllık 



37 

 

periyodun başlamasıyla (örneğin 1959’dan 1960’a geçildiğinde) tamamen kendini göstermemektedir. 

O sebeple 1960’lı yılların başları aslında 1950’lerin siyasi ve kültürel özelliklerinin devamını 

içermektedir. 1950’lerin sonunda ve 1960’ların başında gerçekleşen toplumsal, siyasi ve kültürel 

olaylar 1960’lara rengini verecek olan olayların temelini teşkil etmektedir. Bununla birlikte 1960’lı 

yılların ilk kısmında Hollywood, literatürde en az ele alınan dönemlerden biridir. Spesifik olarak 1962 

sinema yılını ele alan kitaplarında Farber ve McClellan (2020, s. xi), 1960’larının ilk yıllarının film 

tarihçileri ve eleştirmenlerce Hollywood Altın Çağı’nın söndüğü ve stüdyo sisteminin çöküşle geçtiği, 

yaşlanmış yıldızlar ve sürekli kendini tekrar eden hikayelerin olduğu bir dönem olarak görerek göz 

ardı ettiğini ifade etmektedirler. Ancak mesele bundan daha fazlasıdır. 

1960’lı yıllar, özellikle Hollywood’un anavatanı Amerika Birleşik Devletleri için, 21. yüzyılın 

ilk çeyreğinde dahi etkisi günlük hayatta hissedilen kültürel, toplumsal ve politik sallantılara ve 

değişimlere sahip olmuş yakın tarihin en kritik on yıllık periyodlarından biridir. 1960’larda Amerikan 

tarihinde pek görülmeyen bir şekilde dört farklı başkan iktidara gelmiştir. 1953’te göreve başlayan 

Dwight D. Eisenhower 1961’e kadar iktidarda kalmıştır. Eisenhower Cumhuriyetçi Parti üyesi olarak 

başkanlık görevini yerine getirmiştir; ancak 1961 yılında Demokratik Parti’nin adayı J. F. Kennedy 

ABD başkanı olmuştur. 1963’te gerçekleşen suikastla hayatını kaybeden Kennedy’nin yerine başkan 

yardımcısı ve yine Demokratik Parti üyesi Lyndon B. Johnson başkanlık görevini üstlenmiştir. 

1969’dan 1974 yılına kadar ise Cumhuriyetçi Parti’den Richard Nixon Amerika Birleşik Devletleri 

başkanı olmuştur. Mark Lytle, on yıllık periyodların insanların tarihi zaman dilimlerine ayırma ve 

etiketleme dürtüsünün bir sonucu olduğuna işaret etmekte ve 1960’ların “baby boom” olarak ifade 

edilen İkinci Dünya Savaşı sonrası yaşanan bebek doğum artışının çocuklarının yetişkin olduğu bir 

dönem olarak etiketlenerek “Neşeli 90’lar”, “Gümbürtülü 20’ler” ve “Edepsiz 30’lar”la birlikte özel 

bir etiketle paketlenerek rafa kaldırılma eğilimin olduğunu belirtir. Ancak Lytle’a göre 1960’lar John 

F. Kennedy’nin başkan seçilmesiyle başlayıp 1970 yılı yeni yılına girildiği anda sonlanan ve kolayca 

tek bir başlık altına toplanacak kadar basit bir on yıllık dönem değildir, bundan daha karmaşıktır 

(2001, s. 1). Bu kısımda öncelikle 1960’ların ilk yarısının toplumsal ve siyasal zeminini oluşturan 

tarihi olay ve kavramlar ele alınacak olup daha sonrasında bu atmosferin etkisindeki Hollywood 

incelenecektir. 

1.2.1. Kızıl Korkusu 

1950’lerin başında ABD Başkanlığı Demokrat Parti’nin adayı Harry Truman’daydı; ancak 

Amerikan halkı 20 yıllık Demokratik Parti yönetiminden bıkmış ve bu durum Cumhuriyetçiler için bir 

kapı aralamıştı. 1953 yılında gerçekleşen seçimlerde Cumhuriyetçi Parti’nin adayı Dwight D. 

Eisenhower iktidara geldiğinde Amerikan ordusu Kore Savaşı’ndaydı. Eisenhower’ın 1953’te 



38 

 

başladığı başkanlık görevi 1961’de seçimleri bir başka adayın kazanmasıyla sona ermiş olup Amerika, 

1960’lara Eisenhower yönetimi altında girmiştir. Eisenhower yönetimi, 1960’ların rengini belirleyecek 

değişim ve dönüşümlere sahne olmuştur. Eisenhower’ın yaptığı ilk icraatlardan biri Kore Savaşı’nda 

ateşkes imzalamak ve ardından gelen dönemde askeri savunma bütçesini düşürmek olmuştur  (Mayer, 

2010, s. xxv). Mayer (s. viii), Eisenhower döneminin refah içinde, olaysız ve sakin geçmesi sebebiyle 

Amerikan halkının söz konusu dönemi “eski mutlu günler” olarak andığını aktarmaktadır. Bu dönem 

Amerika’nın İkinci Dünya Savaşı’ndan en güçlü ve en refah içinde çıkmış ülkesi olduğunu kanıtlar 

nitelikte geçmiştir. Ekonomide yükseliş ve doğan çocuk sayısında patlama yaşanmıştır. Eisenhower 

yönetimi hakkında, 1960’lı yılları da önemli ölçüde etkileyecek olan iki konudan bahsetmek gerekir: 

Joseph McCarthy’nin Komünizm karşıtı sorgulamaları ve Montgomery Otobüs Boykotu’nun ardından 

gerçekleşen toplumsal hareketlenme. 

Amerika Birleşik Devletleri Kızıl Korkusu (Red Scare) olarak da anılan komünizm 

korkusunun ilk dalgasını I. Dünya Savaşı ardından 1917 Bolşevik İhtilali’yle yaşamıştır. Bu dönem 

komünizmin ABD’ye veya ABD’nin müttefiki olan ülkelere yayılması ve komünist değerlerin hâkim 

olması korkusu ön planda olmuştur. İkinci Kızıl Korku dalgası ise daha önce bahsedildiği üzere 

Amerika’nın kendini askeri, ekonomik ve toplumsal olarak en refah ve yüce hissettiği II. Dünya 

Savaşı sonrası dönemde başlamıştır ve ABD ile Sovyetler Birliği arasındaki Soğuk Savaş’ın 

tırmanışına paralellik göstermiştir. Bu dönemde Cumhuriyetçi senatör Joseph McCarthy’nin ismi öne 

çıkmıştır; zira McCarthy, senatörlüğe seçilmesinden bir süre sonra yaptığı bir çıkışla Komünist Parti 

üyelerinin Demokrat Parti’den Harry Truman’ın başkanlığındaki hükümetin çeşitli mevkilerine 

sızdığına yönelik ciddi ithamlarda bulunmuştur (Storrs, 2015, s. 2). Joseph McCarthy, ABD’nin, 

geleceğe yönelik ciddi kafa karışıkları ve öngörülemezliklerin olduğu bir sene olan 1946’da Wisconsin 

senatörü olarak seçilmiştir (Griffith, 1987, s. 1). Savaş sonrası olaylar, ABD’nin yenilmezliğine gölge 

düşürmüş, 1940’larda Doğu Avrupa Sovyetlerin yörüngesine girmiştir. İtalya ve Fransa’daki komünist 

partilerin etkisi ABD’nin en önemli ticaret partneri olan Batı Avrupa için endişe yaratmıştır. Bir diğer 

önemli ülke olan Çin de Mao Zedong liderliğinde komünist bir yönetime sahiptir. Tam da bu 

dönemlerde eski bir komünist olduğu bilinen Whittaker Chambers’ın hükümette yüksek kademeli bir 

memur olan Alger Hiss’i Sovyet casusu olmakla itham etmesiyle Truman hükümetine sızmış 

komünistler hakkında skandal patlak vermiştir (Goodheart, 2004, s. 42-43). 

Daha önce de bahsedildiği gibi Amerika’daki ikinci dalga Kızıl Korkusu II. Dünya Savaşı’nın 

hemen ardından başlamıştır. Bu korku, güçlü hükümet vazifelerinde yer alan Sovyet ajanlarının 

Sovyetler lehine Amerika devlet politikalarını manipüle ettiği inancından ileri gelmekteydi. Truman 

hükümeti “sadakat programı” (Federal Loyalty Program) adını verdiği bir programla hükümet 

birimlerinde çalışmak isteyenlerin iş başvurularının detaylı bir arşiv soruşturmasına tabi tutulmasını ve 



39 

 

halihazırda hükümette çalışan binlerce kişinin ise bağlantılarının araştırılmasına yönelik bir çalışma 

başlatmıştır. Hükümet 1938’de çeşitli kişilerin komünizmle olan bağlarını incelemek üzerine 

“Amerikan Aleyhtarı Aktiviteleri İzleme Özel Komitesi”ni (Special Committee to Investigate Un-

American Activities) kurarak başına Texas’tan Demokrat Martin Dies’ı getirmiştir. Bu yıllarda komite 

“Dies Komitesi” olarak anılmaktaydı.19 Sadakat Programı’nda çalışmak üzere FBI yedi bin kişiyi işe 

almıştır (Storrs, 2015, s. 6). Bu dönemde ismi en çok hatırlanan Wisconsin Senatörü Joseph 

McCarthy’nin komiteyle veya FBI’ın söz konusu çalışmalarının yürütülmesinde organik bağı olmasa 

da özellikle 1950 ile 1954 arasında özel hayata dahil olmak suretiyle komünizm etkisinin araştırılması 

konusunda imza bir isim olmuştur (Fried, 1919, s. 3). 

Komünizm korkusu ve komünizmle bağı aldığı düşünülenlere yönelik soruşturmalar 

tırmanırken Hollywood da bu dalgadan etkilenmiştir. Hükümetin bünyesi dışında komünizmin 

kitlelere yayılabilme şüphesinin olduğu eğitim ve medya alanında soruşturmalar başlatılmıştır; zira 

özellikle eğlence sektörü hakkında açılan soruşturmalar gazetelere manşet olmakta ve halkta ilgi 

uyandırmaktadır. Bunların en erken örneklerinden biri de The House Un-American Activities 

Committee’nin (HUAC) 1947 yılında Hollywood’a açtığı soruşturma olmuştur (Storrs, 2015, s. 8). İlk 

etapta 41 kişiyi mahkemeye çağıran komitenin tebliğini 19 kişi ret cevabı vermiştir. Soruşturmaların 

Hollywood’a kayması sarsıcı bir etki yaratmıştır ve John Huston, William Wyler, Humphrey Bogart, 

Lauren Bacall gibi isimler söz konusu soruşturmanın ABD anayasasının ilk maddesiyle güvence altına 

alınmış ifade hürriyetiyle ters düştüğünü savunarak protest bir tavır almışlardır. Soruşturmanın 

başlamasından sonraki ay ise söz konusu 19 kişi tanık sandalyesine oturmuş ve komitenin meşhur 

sorusuna muhatap olmuşlardır: “Komünist partisine üye misiniz veya hiç üye oldunuz mu?” İçlerinde 

Hollywood’un önemli yönetmenlerinden Edward Dmytryk, senarist Dalton Trumbo gibi isimlerin de 

bulunduğu on kişi anayasanın birinci maddesine dayanarak bu soruyu yanıtlamayı reddetmişlerdir. 

Onu birden “kongreye itaatsizlik” suçuyla bir sene hapse ve para cezasına çarptırılmıştır (Tailleur & 

Bessie, 1966, s. 48-49). Bu on kişi “Hollywood 10” olarak anılmıştır ve Hollywood 10’lusunun 

salıverilmesi için protestolar gerçekleşmiştir. Ancak bu dönem komitenin ve mahkemenin kararlarına 

itiraz edenlerin de komünizm yanlısı olmakla suçlandığı bir dönem olmuştur. Protestolarda başı çeken 

isimlerden Humphrey Bogart, Photoplay dergisinin mart sayısı için “Komünist Değilim” (“I’m No 

Communist”) başlıklı bir yazı kaleme almıştır. Bu yazıda, dönemin FBI Başkanı J. Edgar Hoover ne 

kadar komünizm yanlısı ise kendisinin de o kadar komünizm yanlısı olduğunu, komünizmi hor 

gördüğünü ve protestolarının yalnızca ifade özgürlüğünü savunmak ve sinemada sansüre karşı çıkmak 

amaçlarını taşıdığını ifade etmiştir (Bogart, 1948, s. 86). Bogart ve diğerlerinin kendini izah etme 

çabası anlaşılır görünmektedir; zira sadakat programları ve kara liste çalışmaları yavaşça yok olsa da 

 
19 Adı daha sonrasında “The House Un-American Activities Committee” olarak değiştirilmiştir. 



40 

 

antikomünizmin 1960’lar ve sonrasında etkili olduğunu belirten Storrs (2015, s. 11), antikomünizmin 

bir noktadan sonra Vietnam savaşı karşıtlığı, feminist hareket, işçi hakları ve insan hakları gibi sola 

mal edilebilecek düşünceleri de hedef almaya başladığını ifade etmektedir. Özellikle Hollywood 

açısından bakıldığında filmlerde ele alınan konuların çok dikkatle seçilmesi gerektiği, film 

yıldızlarının film dışı söylemlerinde de çok dikkatli olması gerektiği ve muhafazakarlığın arttığı bir 

dönem yaşanmıştır. 

1.2.2. Siyah Özgürlük Hareketi ve Toplumsal Dönüşümler 

1960’lara rengini verecek bir diğer olay ise 1955-56 yıllarında Alabama eyaletinde 

gerçekleşmiştir. 1950’lerde çeşitli mekanlarda ve kamusal alanlarda ırka dayalı ayrım gözetilmesi 

standart bir uygulamadır. Özellikle ABD’nin güney eyaletlerinde bu uygulamalar sürekli ve tavizsiz 

olarak uygulanmaktadır. Alabama’nın Montgomery şehrinde şehir otobüsleri de ırka dayalı ayrıma 

tabidir. Otobüslerde ön koltuklar beyaz ırk mensubu insanlara ait olup siyahlar (veya genel olarak 

beyaz olmayanlar) ise arka koltuklara oturmaktaydı. Şayet bir beyaz otobüse bindiğinde bütün 

koltuklar doluysa siyahlar, beyazlara yer vermek durumundaydı. 1955 yılında iki ayrı olayda yerlerini 

beyazlara vermeyi reddeden iki kişi tutuklanarak nezarete alınmıştır. Fradin’in aktardığına göre (2010, 

s. 19-23) 1 Aralık 1955’te Rosa Parks isimli bir kadın, şoförün beyaz bir yolcuya yer vermesi ihtarına 

uymaması ve hapse atılması Montgomery’de yaşayan siyahi topluluğu için bardağı taşıran son damla 

olmuştur. Randall Kennedy de (1989, s. 1018) 1950’lerin başından beri Montgomery’deki siyahi 

topluluğunun özellikle otobüslerdeki ırka dayalı ayrımcılıktan büyük bir öfke duyduğunu ve Rosa 

Park’ın tutuklanmasının bu rahatsızlığı tırmandığını belirtmektedir. Olayın ardından Montgomery’deki 

ırka dayalı ayrımcılıkla mücadele eden çeşitli organizasyonları da altına alabilecek Montgomery 

Improvment Association20 (MIA) isimli bir çatı organizasyon kurulmuştur. Martin Luther King Jr.’ın 

başkanlık ettiği organizasyon, Montgomery’deki siyahların olay çözülene kadar şehir otobüslerini 

kullanmamalarına yönelik bir boykotu hayata geçirmiştir. Kennedy, siyah müşterilerin otobüs 

şirketinin toplam müşterilerinin yüzde yetmişine denk gelmesi sebebiyle boykotun dramatik bir sonuç 

yarattığını ifade etmektedir (1989, s. 1020-1021). Netice itibariyle Montgomery’deki otobüs boykotu, 

ABD insan hakları mücadele tarihi açısından önemli bir dönüm noktası olmuş, Martin Luther King 

Jr.’ın ulus çapında tanınmasını ve insan hakları konularında farkındalık oluşmasına sebep olmuştur.  

1960’larda ABD tarihinin toplumsal ve siyasi olayları için söz konusu iki olay başat dönüm 

noktalarını teşkil etmektedir. 60’larda Soğuk Savaş’ın ve insan hakları mücadelelerinin ana toplumsal 

damarları oluşturacağı görülmektedir. 1960’lar 1960 yılında gerçekleşen seçimler ve ardından genç 

karizmatik Demokrat lider J. F. Kennedy’nin başkan seçilmesi ve 1961-1963 yılları arasındaki kısa 

 
20 İng. Montgomery İyileştirme Derneği 



41 

 

başkanlık döneminin ardından suikasta kurban gitmesiyle başlamıştır. Kennedy suikastının ardından 

Kennedy’nin başkan yardımcısı Lyndon B. Johnson ABD başkanı olmuştur. 1960 yılı boyunca süren 

başkanlık kampanyasından galip çıkan John F. Kennedy, imajı dikkatlice inşa edilmiş, gençliğine ve 

karizmasına vurgu yapılmış bir liderdir (Fluck, 2007, s. 278). Kennedy seçimleri kazandığında 

ABD’de iktisadi gerileme hakimdi, son dokuz yıldır tarım gelirleri düşüşteydi ve iş dünyasında 

1930’lardan beri ilk kez bu kadar yüksek iflas etme oranı vardı. Kennedy hükümeti öncelikle işsizleri 

korumaya yönelik bir ekonomik program benimsemiş, asgari ücreti arttırmış, vergileri düşürmüş ve 

özellikle ticaret ve emlakçılık sektörüne can vererek ekonomiyi canlandıracak hamleler 

gerçekleştirmiştir. Bu geniş ekonomik program Kennedy’nin seçilmesini takip eden bir yıl içerisinde 

gerilemeyi yavaşça yok etmiştir. Ekonomiye yönelik olumlu hamleler gerçekleşirken ulus çapında 

insan hakları protestoları gerçekleştirilmekte, kuzeyde ve güneyde özellikle siyahların hak 

mücadeleleri iyiden iyiye duyulur hale gelmiştir. Bununla birlikte Küba Füze Krizi gibi diplomasi 

krizleri, Amerikan halkını daha önce olmadığı kadar nükleer savaş ihtimali ve korkusuyla yüz yüze 

getirmiştir (Burns & Sirasuca, 2007, s. 7, 10-11). 

Özetleyecek olursak 1960’ların ilk yılları savaş sonrası dönemin müreffeh Amerika’sının 

özellikleriyle birlikte 40’ların sonundan itibaren kaynamaya başlayan komünistlere yönelik cadı avı ve 

nükleer savaş tehditleri eşliğinde Soğuk Savaş’ın tedirgin atmosferini bir arada barındırmaktadır. Bu 

tez çalışmasında ele alınan tematik akım Kocakarı Korkusu, en tipik ilk örneğini 1962 yılında What 

Ever Happened to Baby Jane? filmiyle vermiştir. John F. Kennedy, yalnızca Amerikan tarihi 

açısından milyonlarca Amerikalının zihnine suikastıyla kazınmamıştır. Bununla birlikte Birleşik 

Devletlerin en genç başkanı oluşu, sonraki ABD başkanlarına ilham olacak seçim kampanyası ve 

ilerici, liberal görüşleriyle genç ve dinamik bir lider olarak da kültürel bir ikon olarak Amerikan 

tarihinde yerini almaktadır. Bununla birlikte özellikle film çalışmalarında, 1960’lar sineması, Soğuk 

Savaş sonrası Amerikan Sineması gibi alt başlıklarda tarihsel perspektiften film incelemeleri 

gerçekleştirilmesine karşın Kennedy döneminin filmlerinin veya genel anlamda popüler kültür 

ürünlerinin bu perspektiften ele alınışı nadir olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunda Kennedy’nin 

başkanlığının 1961-1963 yılları arasında çok kısa bir dönemde gerçekleşmiş olmasının payı olduğu 

düşünülebilir. Bununla birlikte, ifade edildiği üzere, Kennedy’nin Amerikan tarihine, siyasetine ve 

popüler kültürüne etkisi üç yıllık başkanlık süresinin ötesine geçmiştir. Kennedy’nin başkanlık 

yıllarının Amerikan ve dünya tarihinin kritik yıllarına tekabül etmesi de bu dönemin özelliklerine ve 

gelişmelerine yakından bakmanın gerekli olduğunu düşündürmektedir. Bu tez çalışmasının yöntemi 

her ne kadar tarihsel film çözümlemesi olmasa da şüphesiz ki sanat ve popüler kültür eserlerini ele 

alırken içinde üretildiği dönemi göz ardı etmek imkansızdır. 



42 

 

1.2.3. Dönüşmeye Zorlanan Hollywood 

Gotik edebiyatın bir unsuru olan “female gothic” kavramıyla Alfred Hitchcock’un 1963 

yapımı filmi The Birds’ü ele alan Hildy Miller, filmin Kennedy dönemine ait bir sinematik eser 

olduğunun birkaç çalışma haricinde sıklıkla göz ardı edildiğinden bahsetmektedir. Ona göre filmi ele 

alan çeşitli isimler genellikle psikanalizi metot olarak seçmekte ve karakterlerin içinde bulunduğu 

yıpratıcı duygular ağını ve saldırgan kuşların yarattığı kıyametvari atmosferi incelemeye tabi 

tutmaktadırlar. Miller, John Hellmann’ın “The Birds and the Kennedy Era” başlıklı çalışmasını emsal 

göstererek Kennedy yıllarının kesinlikle büyük bir kültürel değişim dönemi olarak tanımlamaktadır. 

Bu dönemin dönüşümlere gebe atmosferi, 1960’ların sonraki yıllarına yayılacak olan büyük kültürel 

değişimleri çağrıştıran bir gerginlik yaratmaktadır (2020, s. 133-134). Gerçekten de The Birds 

örneğinde de görülebileceği üzere filmin baş karakteri Melanie, hoşlandığı adamın ardından Bodega 

Bay’e yolculuk yaparak tutkularını takip eden bir kadın ana karakter olarak geleneksel Hollywood 

hikayeleri içerisinde farklı bir noktada konumlanmaktadır. Bununla birlikte filmdeki anne ve öğretmen 

karakterleri de ataerkil teamüllerin dışında bir yaşam sürmektedirler. Benzer bir durum yine Alfred 

Hitchcock’un 1960 yapımı filmi Psycho’da da gözlemlenebilmektedir. Filmin ana karakteri Marion, 

patronunun bankaya yatırılması amacıyla Marion’a verdiği kırk bin dolar nakdi, sevgilisiyle kaçmak 

ve güzel bir hayat yaşamak amacıyla çalmaya karar verir. Geleneksel ataerkil düzen ve kadın 

huzursuzluğu ve zıtlığı yalnızca Hitchcock’un 1960’larda çektiği filmlerde görülmez; özellikle 

1960’ların başlarında yapılmış filmlerde bazen ön planda bazense belli belirsiz olarak, 1970’lere 

gelindiğinde çeşitli hareketlerin üzerine gittiği kalıplaşmış değerlerin yarattığı huzursuzluk kendine 

yer bulmaktadır. 

1960’lar yaklaşık kırk yıllık olan film stüdyosu geleneğinin tökezlediği, stüdyoların popüler 

kültüre şekil vermede ve seyircinin ilgisini çekme konularında gerilediği bir dönem olmuştur. 

1970’lere gelindiğinde adına “Yeni Hollywood” denen, çoğunlukla genç, yeni nesil ve film okulu 

mezunu yönetmenlerin şekil verdiği döneme geçiş yapılmıştır. 21. yüzyılın ilk çeyreğinde geriye 

bakıldığında stüdyo sisteminin hiçbir zaman tam anlamıyla ölmediği görülmektedir. Ancak öte yandan 

1960’lar, stüdyo sisteminin tökezlemesiyle, Hollywood’u Hollywood yapan stüdyo tekelinin yıkılmaz 

veya aşılamaz bir güç olmadığını göstermiştir. John Baxter Hollywood in the Sixties isimli 

çalışmasında 1960’larda pek çok stüdyonun altın dönem Hollywood’unda kullanılan ikonik dekor ve 

aksesuarlarını açık arttırmaya çıkardığını ve bunun 20. yüzyılın mitolojik başkenti olan Hollywood’un 

tökezlemeye başladığının işareti olduğunu ifade etmektedir (1972, s. 7). Hollywood’un 1960’ların 

başında belirginleşen düşüşünün tek bir sebebi yoktur. Pek çok sebebin zaman içinde bir araya gelmesi 

bu çöküşü başlatmıştır. Bu bölümün ilk kısımlarında da ifade edildiği gibi McCarthy’cilik ve komünist 

karşıtı cadı avı Hollywood’un çok değerli kamera önü ve arkası çalışanların köşelerine çekilmeleri ya 



43 

 

da Avrupa’ya gitmelerine sebep olmuştur. İnsan kaynağında yaşanan eksikliğe Baxter da 

değinmektedir. Ona göre stüdyoların altın çağında çalışan pek çok kıymetli kamera arkası çalışanı ya 

ölmüş ya da emekli olmuş ve kıskançlıkla astlarını yerlerine geçecek şekilde yetiştirmemişlerdir 

(1972, s. 7). Ancak Hollywood’un yaşadığı yokuş aşağı gidişatta tek etkin faktör insan kaynaklarında 

yaşanan sıkıntılar değildir. 

Hollywood stüdyo sisteminin dengelerini 1948’de ve 1952’de Yüksek Mahkeme’den çıkan iki 

önemli karar büyük ölçüde değiştirmiştir: 1948’de çıkan “Paramount kararı” ve 1952’de çıkan 

“Mucize kararı”. 1948’de çıkan karar Adalet Bakanlığı’nın, Hollywood stüdyolarının hem film 

üretimini gerçekleştirmesi hem filmlerin dağıtımını gerçekleştirmesi hem de filmlerini stüdyonun 

sahibi olduğu sinema salonu zincirlerinde göstermeleriyle sergiledikleri dikey bütünleşik sisteminin 

rekabet ilkesine aykırı olması ve tekelciliğe sebep olacağı düşüncesiyle on yıllardır vermeye 

hazırlandığı bir karardır (Decherney, 2019, s. 132-133). Gomery (2008b, s. 504-505), üretim ile 

dağıtım ve gösterim departmanlarının ayrılması ve stüdyoların sinema salon sahipliklerini ellerinden 

çıkartmalarını “Altın Çağ”ın bitişi olarak değerlendirmektedir. Ona göre söz konusu düzenleme 

hükümet tarafından Hollywood’a inmiş bir darbedir. Decherney ise tam tersini savunmaktadır. 

Decherney, Paramount kararının Hollywood stüdyo sistemini olağanüstü şekilde değiştirdiğini 

yadsımaz; ancak ona göre stüdyolar bu değişiklikten zarardan çok yarar sağlayarak çıkmıştır. Zira 

sinema salonlarının stüdyoların sahipliğinden çıkmasıyla stüdyolar artık her hafta salonları dolduracak 

yeni filmler yetiştirmek telaşesinden kurtulmuştur. Büyük çaplı bir film çıkardıklarında ise bunu 

eskiden kendilerine ait olan sinema salonları dışında rakiplerine ait olan büyük ve önemli sinema 

salonlarında da gösterme imkânı bularak nüfuzları arttırabilmişlerdir. Stüdyoların daha az film çeker 

hale gelmelerine sebep olan bu yeni durum, büyük stüdyo filmlerin çıkmadığı dönemlerde bağımsız 

filmlerin sinema salonlarında gösterilebilmelerine imkân tanımıştır ve bağımsız filmler büyük stüdyo 

filmleri vizyonda değilken de seyircinin sinemaya gitme alışkanlığını canlı tutma görevini 

üstlenmiştir. Aynı dönemde bağımsız filmlerle birlikte yabancı filmlerin gösteriminde de artış 

gözlenmiştir (2019, s. 132-133). Önceki kısımlarda da bahsedildiği üzere bir fabrika misali çalışan 

Hollywood stüdyolarının film üretme pratiği, büyük bütçeli ve film yıldızlarına sahip filmlerin 

garantilediği gişe ve seyirci rakamlarını göz önüne alarak küçük bütçeli ve daha önce denenmemiş 

tarzda filmlerin de yapılmasına olanak vermekteydi. Söz konusu değişikliğin ardından stüdyolar büyük 

yapımlara tutunarak film üretimlerinin sayısını düşürürken daha çok gişe garantili işlere yönelmiş ve 

niş filmlerin üretilmesi bağımsız sinemacılara kalmıştır. 1960’ların ortasından başlayarak 1970’ler 

boyunca Hollywood’da etkisini görebileceğimiz Amerikan bağımsız sinemasının yükselişi, sektördeki 

söz konusu değişiklikler göz önüne alındığında çok da şaşırtıcı değildir. 



44 

 

Hollywood’u dönüştüren kritik hukuki dönüm noktalarından biri de Yüksek Mahkeme’nin 

1952 yılında verdiği, yaygın bilinen adıyla, Mucize kararı olmuştur. 1915 yılında Mutual Film 

Corporation, Ohio eyaletindeki sansür kuruluna açtığı dava Yüksek Mahkeme’ye taşınmıştı. Amerikan 

anayasasının ilk maddesi ifade özgürlüğünü, basını, toplanmayı ve dilekçe verme hakkını muhafaza 

etmekteydi (URL-5). 1915’te Yüksek Mahkeme, Mutual Film Corporation’a karşı sansür kurulunun 

yanında olarak sinema filmlerinin anayasanın birinci maddesi kapsamında değerlendirilebilecek 

düşünce ürünleri değil yalnızca “ticari faaliyet” olduğuna hükmeden emsal bir karar vermiştir. Bunun 

sebebi, sinema salonlarının kadınlar, erkekler ve çocukların paylaştığı bir kamusal alan olmasından 

dolayı gösterilen filmlerin içeriğinin de ifade hürriyeti kapsamında serbest bırakılamayacak kadar 

kamuya ait olması olarak ifade edilmiştir. 1915’deki bu emsal karar yıllar boyunca sinemanın ifade 

özgürlüğü alanına dahil edilmemesine, dolayısıyla devlet sansürünün yargı eliyle onaylanmasına ve 

filmlerin anayasal korumadan mahrum kalmasına yol açmıştır (Decherney, 2019, s. 71). 1952 yılında 

Yüksek Mahkeme, 1915 kararının ardından ilk kez sinema filmleri ve ifade özgürlüğü konularında bir 

mahkeme görmüştür. Davanın hikayesi, New York’ta bulunan Paris Theatre isimli sinema salonunun 

Roberto Rossellini, Jean Renoir ve Marcel Pagnol’un yönettiği üç bölümden oluşan The Ways of Love 

(1950) filminin gösterilmesiyle başlamıştır. Bu antoloji filminde özellikle Rossellini’nin çektiği bölüm 

olan Mucize karışık reaksiyonlar almıştır. Filmi beğenenler olduğu gibi filmin şirk koştuğu ve dini 

duygulara saldırdığını iddia edenler de olmuştur; zira film bir köylü kadının Aziz Yusuf zannettiği bir 

adamla aşk yaşayarak hamile kalması ve ardından köy halkı tarafından linçe uğrayarak dağlara 

kaçmasını konu etmektedir (Jowett, 1976, s. 404). Film, muhafazakâr çevrelerce kınanmış ve 

lanetlenmiştir. Filmin gösterime girmesinden on bir gün sonra New York sansür bürosu filmin 

gösterim lisansını iptal ederek film gösterimden kalkmadığı taktirde sinema salonunun lisansının iptal 

edileceğine dair bir ihtar yayınlamıştır. Buna karşılık filmin Amerika’daki dağıtımcısı Joseph Burstyn, 

filmin dolaşımına devam edebilmesi için mahkemeye başvurmuştur (Jowett, s. 404-405). 26 Mayıs 

1952’de verilen kararda sinema filmlerinin eğlendirici olduğu kadar bilgi verici olduğuna ve bu 

sebeple sinemanın fikirlerin iletilmesi açısından önemli bir mecra olduğuna karar verilmiştir (Randall, 

1985, s. 510). Jowett’in aktardığına göre (1976, s. 404) davaya bakan Yargıç Douglas “şüphesiz ki 

sinema filmleri, gazete ve radyo gibi anayasanın birinci maddesiyle özgürlüğü garanti altına alınan 

alanlara dahil edilmelidir.” şeklinde bir değerlendirmede bulunmuştur.  

Paramount kararı film stüdyolarının sahiplik yapısının değişmesine ve stüdyoların 

faaliyetlerinin yeniden şekillenmesine neden olurken Mucize kararı olarak anılan karar da sinemanın 

fikir özgürlüğü güven altına alan anayasa maddesinden yararlanmaya başlamasını sağlamıştır. Mucize 

kararının iki önemli etkisi olduğu söylenebilir: öncelikle Hollywood filmlerini metinsel ve görsel 

açıdan daha serbest hale getirmiş ve önceki yılların yapım yasasının katiyetle hoş görmeyeceği şekilde 



45 

 

değiştirmiştir. Rossellini’nin filminin ana mevzu olduğu dava sonucunda özellikle yabancı filmlerin 

gösterilmesindeki artış, dönemin Hollywood filmlerinin bu değişimine hızlandırıcı etkide bulunmuştur 

(Leff, 1980, s. 41). Başlarda stüdyolar Mucize kararının da yarattığı etkiyle seyircinin bağımsız 

yapımlara ve Avrupa sanat filmlerine gösterdiği itibari umursamaksızın büyük bütçeli işler yaptılarsa 

da Hollywood, seyirci kitlesinin önemli ölçüde eridiğinin farkına varmıştır. Bu sebeple izleyici 

taleplerine uymayan Hollywood’un iki büyük tedbir uyguladığı görülmektedir: öncelikle yapım yasası 

bir derecelendirme sistemiyle değiştirilmiştir. Yani filmler içerdikleri belli öğeler sebebiyle kuruldan 

ret almaktansa “yalnızca yetişkin izleyicilere uygundur” ibaresiyle vizyona girebilecektir. İkinci önlem 

ise dünya genelinde yükseliş yaşayan Avrupa sinemasının ilkelerini takip ederek yıllardan beri sıra 

gelen film yıldızına dayalı stüdyo hiyerarşisinin yıldız yönetmen/auteur’e dayalı bir hiyerarşiyle 

değiştirilmesi olmuştur (Decherney, 2019, s. 135). Otto Preminger’in The Moon is Blue (1953) 

filminde “bakire”, “metres” gibi kelimler kullanılarak tartışma yaratmış, The Man with the Golden 

Arm (1955) filmi ise merkez tema olarak uyuşturucu bağımlılığını kullanmıştır. Alfred Hitchcock’un 

çığır açıcı filmi Psycho (1960), evlilik dışı ilişki, bir Amerikan filminde ilk kez klozetin ve sifonun 

çekilişinin gösterilmesini içermekle birlikte transvestitizm ve ensest temalarını kullanmıştır. William 

Wyler’ın 1961’de çektiği ve başrollerinde Audrey Hepburn ve Shirley MacLaine’in yer aldığı 

Children’s Hour filmi ise lezbiyenlikle suçlanan iki öğretmenin hikayesini anlatmaktadır.  

İkinci Dünya Savaşı sonrası Amerika’sında Hollywood’un karşılaştığı iki önemli sorun ise 

televizyonun yükselişe geçişi, banliyöleşme ve bebek patlaması olmuştur (Gomery, 2005, s. 123). 

Savaş sonrası Amerikan halkı çoğunlukla şehir merkezlerinden ve dolayısıyla sinema salonlarının 

uzağına, sakin banliyölere taşınma eğilimi göstermiştir ve bunda artan doğum sayısının da etkisi 

olmuştur. İkinci Dünya Savaşı sırasında haber almanın ve evde kalınan zamanlarda güvenli bir şekilde 

eğlenmenin en kolay yolu olan televizyon yayıncılığına gösterilen ilgi artmış ve bu durum doğal 

olarak bilet satışlarına yansımıştır. Baxter (1972, s. 8-9), 50’ler boyunca televizyonun evrensel eğlence 

ortamı olarak sinemayı geçtiğini ve Hollywood’un “sinema filmleri her zamankinden daha iyi” 

anonslarının fayda etmediğini ifade etmektedir. Ona göre stüdyolar, televizyonla baş etmek üzere 

yanlış stratejiler izlemişlerdir. Yeni temalar keşfederek ve geçmiş yetenekleri ve tecrübelerini 

kullanarak eski popülaritelerini geri kazanmak yerine Pay-TV olarak ifade edilen düşük bir üyelik 

ücreti karşılığında direkt olarak televizyon için yapılmış işler üretmiş ve kendi film kütüphanelerini 

televizyona kiralamışlardır. Bu bağlamda Baxter’a göre Hollywood’un ürettiği işler ile televizyonun 

içeriği kalite anlamında birbirinden çok farklı değildir. Zira televizyon dizileri ve filmleri konularını 

1950’lerin popüler tema ve öğelerinden seçerken Hollywood da televizyonun gösteremeyeceği B 

filmlerine yönelmiştir. Bununla birlikte pek çok stüdyo merkezi prodüksiyondan yavaş yavaş 



46 

 

vazgeçerek dışarıdan bağımsızlarla anlaşmalar yapmış, kontratlı olduğu kamera önü ve arkası çalışan 

sayısını azaltmış ve yıldız-tür filmi stratejilerinden vazgeçmeye başlamıştır (Schatz, 1988, s. 440). 

60’ların başından itibaren karakteri değişen Hollywood filmleri hakkında Williams (2008, s. 

557), filmlerde kendini göstermeye başlayan erotizm ve cinsel haz temalarının altını çizmektedir. Zira 

Hollywood’un yapım yasası sinemacıları ve stüdyoları daha en başta otosansür uygulamaya teşvik 

ediyor ve daha sonrasındaki süreçte de direkt müdahalede bulunuyordu; ancak ne olursa olsun cinsel 

güdünün doğrudan temsili son derece şiddetli bir şekilde yasaktır. Özellikle Avrupa sinemasındaki 

sansür mekanizmalarının Hollywood kadar bu konuya karşı olmaması, tüm dünyada etkili olmaya 

başlayan gevşemenin Avrupa’da çok şaşırtıcı bir fark yaratmamakla birlikte Hollywood’da daha 

şiddetli bir şekilde hissedilmesine yol açmıştır. Bu noktada Williams’ın dönüm noktası olarak 

bahsettiği iki film vardır: Amerika’da çekilmiş olan Psycho (Hitchcock, 1960) ve İngiltere’de çekilmiş 

olan Peeping Tom (Powell, 1960). Williams’a göre bu iki film, cinselleştirilmiş gerilimin ana akım bir 

filmde temel yapı taşı olarak kullanılması ile seyirciye hız trenine binmişçesine yüreklerin hop oturup 

hop kalktığı bir seyir deneyimi sunmakla can alıcı yeni bir temsil alanı açmaktadırlar. 21 

Bu noktada dönemin gerçekliği çeşitli kaynaklarda farklı kısımları vurgulanarak yer 

almaktadır. Bir kısım literatür, 60’ların televizyonla rekabet edebilmek için Psycho ve benzeri 

öncüllerin de açtığı yoldan televizyonda gösterilemeyecek şok edici korku filmlerine yöneldiğinin 

altını çizmektedir. Daha önce de sözü geçtiği gibi Baxter, televizyonun 50’lerin popüler 

materyallerinden faydalandığını ve Hollywood’un B filmlerine yöneldiğinden söz etmektedir. Sixties 

Shockers22 isimli eserlerinde Clark ve Senn (2011, s. 3), neden spesifik olarak 60’ların şok edici korku 

filmlerine odaklandıkları sorusunu söz konusu dönemin son derece tahmin edilemez ve inovatif bir 

dönem olduğu savıyla cevaplamaktadırlar. Onlara göre siyah-beyaz korku filmleriyle bol kanlı renkli 

çekilmiş korku filmleri, Hitchcock gibi eski ustaların eserleriyle Mario Bava, George Romero gibi 

hevesli, yaratıcı genç isimlerin hep aynı dönemde eser ürettikleri bu dönem korku sineması 

perspektifinden incelemek üzere öneme sahiptir. Öte yandan Decherney’e göre (2019, s. 134) 

Hollywood’un stüdyo sisteminin düşüşe geçişi ve bağımsız işlerin yükselişine tepkisi çok da aldırış 

etmemek şeklinde olmuştur. Stüdyolar bu dönemde Spartacus (Kubrick, 1960), Cleopatra 

(Mankiewicz, 1963), The Sound of Music (Wise, 1965), Doctor Zhivago (Lean, 1965) gibi epik 

ölçekte ve büyük bütçeli seyirliklerle meşgul olmuşlardır. İkinci Dünya Savaşı sırasında artan 

televizyon alışkanlığını kırmaya ve sinemanın hala daha en büyüleyici eğlence ortamı olduğunu 

 
21 Williams, benzer şeyleri gerçekleştiren bu iki filmden Psycho’nun büyük ticari başarısına vurgu yaparak 

Psycho’nun benzer temaları kullanan filmlerin çekilmesi açısından Hollywood’da yeni bir kapı açtığını 

vurgularken Peeping Tom’un İngiltere’de ticari başarısızlığa uğramasının İngiltere sineması açısından benzer 

temsillerin kapısının kapandığı yorumunun yapılabileceğini not düşmektedir. (2008, s. 557) 

 



47 

 

kanıtlamaya yönelik format geliştirme çabalarının etkileri bu dönemde de önemli ölçüde varlığını 

sürdürmüştür. Robert Kolker (2008, s. 120), film çekiminde kullanılan teknolojilerin ele alınması gibi 

bazı perspektiflerin filmleri kültürel bağlamı içinde çözümleme noktasında ilginç bir şekilde dikkat 

edilmesi gereken unsurlardan biri olduğunu ifade eder. Zira formattaki değişiklikler ve yeni format 

denemeleri, inceleyen kişiye filmin yapımının ardındaki ticari dürtüleri anlama imkânı 

sunabilmektedir. 

Format denemeleri, sinemanın başlangıcından beri bu yeni teknolojinin imkanlarını 

genişletmek üzere denenmiştir. Decherney, format denemelerinin genellikle kısa ömürlü oluşuna 

dikkat çekmektedir. Örneğin 1910’lardan beri renkli film denemeleri olmakla birlikte Hollywood 

renkli filme çok sıcak bakmamıştır (2019, s. 127). Ancak söz konusu The Wizard of Oz (Fleming, 

1939) ve Gone with the Wind (Fleming, 1939) gibi renge ihtiyaç duyan ve rengi etkin kullanan filmler 

dışında renkli film zaruri değildir. Decherney (a.g.e., s. 127) 50’lerin başında vizyona giren filmlerin 

yalnızca yüzde yirmisinin renkli olduğunu hatırlatmaktadır. 1962’de ise Akademi Ödülleri’ne aday 

olan filmlerin yüzde kırkı renkli filmlerden oluşmaktadır (Farber & McClellan, 2020, s. 2). Akademi 

Ödülleri’nde Sanat Yönetimi, Görüntü Yönetimi ve Kostüm Tasarımı dallarındaki ödüller 1968 yılına 

kadar siyah-beyaz filmler için ayrı, renkli filmler için ayrı olarak dağıtılmıştır (URL-6). Renk kadar 

temel ve 21. yüzyılın başından bakıldığında sinemayla kolaylıkla özdeşleştirilebilen bir unsurun dahi 

sektöre entegrasyonu ve seyirci ilgisi çekme cazibesi bu kadar tartışmalıyken diğer formatların kısa 

ömürlü olmaları çok da şaşırtıcı değildir. 50’lerde televizyonun sunamadığı bir teknoloji olarak 

stüdyolar 3 boyutlu film denemelerinde bulunmuş ancak bu yenilik karşılık bulamayarak uzun ömürlü 

olmamıştır. 3 boyutlu filme kıyasla daha rağbet gören ancak sinema tarihinde dönülmez bir mihenk 

taşı da sayamayacağımız geniş ekran denemeleri 60’lar boyunca da yoğun bir şekilde kullanılmıştır. 

Cinerama, Cinemascope, Panavision, VistaVision gibi formatlar pek çok stüdyonun birbirinin 

gelişmelerini taklit etmeleriyle ortaya çıkmış olup 21. yüzyılın ilk çeyreğindeki IMAX teknolojisine 

benzer bir biçimde seyirciyi salonlara akın akın gelmeye ikna etmese de farklı ve daha heyecan verici 

bir seyir deneyimi sunması açısından normal formatla birlikte varlığını sürdürmüştür (Kolker, 2008, s. 

120-122). Format denemeleri konusu, 1960’ların sonuna doğru iyice önemini kaybetmeye başlamış 

klasik stüdyo sisteminin seyirciyi salonlara çekmek üzere gerçekleştirdiği bir cazibe olma çabası 

olmakla birlikte, sesin sinemaya eklemlendiği 1920’lerin sonunda yapılan “sinema için geri 

dönülemez bir mihenk taşı” yorumu bu formatlar için yapılamamaktadır. 21. yüzyılın ilk çeyreğinden 

geriye baktığımızda 50’li ve 60’lı yılların önemli renk formatları ve geniş ekran formatlarının kalıcı 

olmadığı görülmektedir. 

Özetle 1960’ların ilk yarısında Hollywood’un dinamiklerini belirleyen unsurları 1940’lara, 

İkinci Dünya Savaşı sonrası yıllara dayandırmak mümkündür. İkinci Dünya Savaşı sonrası Amerikan 



48 

 

halkının banliyölere yerleşmesi, savaş sırasında da evden çıkmadan haber almanın ve eğlenmenin 

kolay bir yolu olarak televizyona alışması Hollywood stüdyo sistemini zora sokan temel sosyolojik 

olgular olmuştur. Zira 1948’de Yüksek Mahkeme’nin Paramount davasında verdiği sinema 

salonlarının yapım, dağıtım ve gösterim ağlarının ayrılması kararına kadar sinema salonları/sarayları 

Hollywood stüdyo sisteminin önemli faaliyet alanlarından birini oluşturmaktadır. Bununla birlikte 

stüdyoların altın çağda yetiştirdikleri nitelikli kamera arkası elemanın yerlerini alacak elemanlar 

yetiştirmemesi, mevcuttaki teknik ustalık sahibi elemanların televizyona geçmesi, emekli olması veya 

ölmesi stüdyo sisteminin belini bükmüştür. Bütün Amerika’yı avucunun içine alan Soğuk Savaş’tan 

Hollywood’un da nasibini alması kaçınılmaz olmuş ve Hollywood’daki komünist avında çok önemli 

yönetmenler, senaristler, oyuncular sorgulanarak altın çağın yetiştirdiği önemli değerler bu dönemde 

çalışamaz hale gelmiş, kara listeye alınmıştır. Altın çağın ürettiği ve imajını büyük bir dikkatle inşa 

ettiği film yıldızlarının yerini Marilyn Monroe örneğinde de görülebileceği üzere cinsel cazibesi ön 

plana çıkarılan ve skandallarından gişe geliri devşirilmeye çalışılan yeni bir grup yıldız almıştır. 

Farber ve McClellan, 1960’ların ilk döneminden “kireçlenmiş Hollywood stüdyo sisteminin, yaşlanan 

film yıldızlarının ve tekrar tekrar dolaşıma sokulan aynı hikayelerin” dönemi şeklinde bahsedildiğini 

not düşmektedirler (2020, s. xi). Bu dönemde Hollywood stüdyo filmlerine kıyasla ufku daha geniş, 

otosansüre maruz kalmadan yapılmış ve tabu denebilecek konulara değinen yabancı filmler Amerikan 

seyircisinde karşılık bulmuş ve büyük bir gişe potansiyeli göstermiştir. 1952’de Yüksek Mahkeme’nin 

Mucize kararı da yabancı filmlerin dağıtım ve gösteriminin önünü açmış, aynı zamanda ABD’de 

sinema filmlerinin fikri eserler olduğu ve ifade özgürlüğü kapsamına alınması gerektiği görüşünün de 

önünü açmıştır. Örneğin Federico Fellini’nin 1963 yapımı filmi 8½, 1964 yılı Akademi Ödülleri’nde 

yalnızca Yabancı Dilde En İyi Film kategorisinde aday gösterilmemiş, aynı zamanda En İyi Siyah 

Beyaz Sanat Yönetimi, En İyi Siyah Beyaz Kostüm Tasarımı, En İyi Senaryo ve En İyi Yönetmen 

olmak üzere toplam beş dalda aday gösterilerek iki dalda Akademi Ödülü kazanmıştır (URL-7). 

Amerikan film endüstrisinin en iyi filmlerine dağıtılan bu ödüllere yabancı bir filmin sızarak bu kadar 

fazla dalda adaylık ve ödül sahibi olması 1930’larda öngörülebilir bir durum değildir.  

Sonuç olarak 1910’larda Thomas Ince gibi öncülerin temelini attığı tam teşekküllü hayal 

fabrikaları olan, bilinen anlamdaki stüdyo sistemi pek çok nedenin bir araya gelmesinden ötürü 

zamana yenik düşerek parçalanmaya mahkûm olmuşlar ve zamanın ruhuna yenilmişlerdir. Ancak şunu 

not düşmek de önemlidir ki; Hollywood stüdyo sistemi hiçbir zaman tam anlamıyla ölmemiştir. Şekil 

değiştirerek hayatına devam etmektedir. Önceki kısımlarda da bahsedildiği gibi Hollywood stüdyo 

sistemi ilk büyük darbesini sessiz filmden sesli filme geçişte yaşamıştır. 1960’larda yaşanan dönüşüm 

de stüdyo sisteminin son imtihanı olmayacaktır. 1980’lerde video kasetlerin kullanıma girmesi, 

2000’lerin başında dijital platformlar aracılığıyla film gösterimi yapılması gibi sanatsal ve sektörel pek 



49 

 

çok engel Hollywood stüdyo sistemini sarssa da stüdyolar her zaman için karlı çıkabilecekleri bir yol 

bularak bu sıkıntıları atlatmışlardır. Bu tez çalışmasının yürütüldüğü 2023 yılında, altın çağda kurulan 

Paramount, Warner Bros, MGM, Universal, Disney gibi büyük stüdyolar, sahiplikleri değişip pek çok 

yapısal dönüşüme uğrasalar dahi hala varlıklarını sürdürmektedirler. Ancak her zorluk stüdyoları 

yalnızca mali anlamda ve işletme yapısı bakımından değiştirmemiş; aynı zamanda biçim, içerik ve 

hiyerarşi yönünden de dönüşüme uğratmıştır.  

1.3. Kocakarı Korkusu Filmleri 

“Pekâlâ Blanche Hudson! Bayan koca şişko film yıldızı! Bayan çürümüş kokuşmuş 

aktris! Bir düğmeye bastığında, bir zil çaldığında tüm dünya etrafında dönüyor, değil 

mi?!”23 What Ever Happened to Baby Jane? (Aldrich, 1962) 

 1962 yılında Seven Arts Production tarafından yapılan, Warner Bros tarafından dağıtılan, 

Robert Aldrich’in yönettiği ve başrollerinde Bette Davis ve Joan Crawford’ın yer aldığı What Ever 

Happened to Baby Jane?24 filmi, gişede çoğu kişinin ön göremediği bir başarı elde etmiştir. Amerikan 

Film Enstitüsü’nün (AFI) film kataloğuna göre (URL-8) film yaklaşık 800.000 dolar gibi düşük bir 

bütçeyle çekilmiş olmakla birlikte 1964 yılına gelindiğinde ABD ve Kanada satışlarıyla birlikte 

gişeden elde ettiği hasılat 4.000.000 dolar olmuştur (Variety, 1964). Baby Jane’in bu başarısı özellikle 

filmin dağıtımcısı olan Warner Bros başta olmak üzere pek çok stüdyoyu cezbetmiş ve Baby Jane’in 

formülize edilerek pek çok açıdan kopyası ve benzerlerinin çekilmesine sebep olmuştur. Özel olarak 

söz konusu akıma odaklanan yazar Peter Shelley (2009, s. 1), söz konusu akımın büyük oranda Baby 

Jane’in başarısına dayandığını ifade ederek bu akımın “Grande Dame Guignol”, “Hag Horror”, 

“Hagsploitation”, “Psycho-Biddy Cinema” gibi isimlerle anıldığını not etmektedir. What Ever 

Happened to Baby Jane?’in öyküsü sonraki kısımda detaylı bir şekilde özetlenecektir; ancak söz 

konusu akımı anlayabilmek ve tarif edebilmek adına Baby Jane’in sergilediği filmsel ve film dışı 

özelliklerden bahsetmek önem arz etmektedir. 

 Baby Jane, 1910’larda meşhur bir vodvil çocuk yıldızı olan Jane ve 1930’larda ünlü bir film 

yıldızı olan kız kardeşi Blanche’in hikayesini anlatır. Blanche ününün doruklarındayken bir gece bir 

partide sarhoş olan Jane kazara arabasını Blanche’in üzerine sürerek onu kötürüm bırakır. Film, 

birbiriyle ölümcül bir rekabet ve nefret ilişkisine sahip iki eski yıldız kız kardeşin arasındaki 

çekişmeyi ve tehlikeli ilişkiyi konu alır. Alkol sorunuyla boğuşan Jane, kardeşine git gide daha kötü 

davranırken akıl sağlığını yitirmeye başlar. Filmin şüphesiz ki en ilgi çekici yanlarından biri söz 

konusu iki başrolü oynayan oyuncuların tıpkı canlandırdıkları karakterler gibi Hollywood’un ilk 

 
23 “Alright, Blanche Hudson! Miss big, fat movie star! Miss rotten, stinking actress! Press a button, ring a bell 

and you think the whole damn world comes running, don't you?” (Çeviri bana aittir.) 
24 İstisnalar haricinde buradan sonra akıcı olmak adına filmden kısaca Baby Jane olarak söz edilecektir. 



50 

 

dönem altın çağında yıldızı parlamış olan büyük isimler olmalarıdır. Baby Jane çekildiğinde Jane’i 

canlandıran Bette Davis 54 (URL-9) ve Blanche’i canlandıran Joan Crawford ise 57 yaşındadır (URL-

10). İki oyuncu da Baby Jane öncesinde bir iki senedir film yapmamış olup çalıştıkları senelerde ise 

birkaç film çekmişlerdir. Öte yandan Baby Jane’in yaptığı bir diğer ilginç şey ise 30’lu ve 40’lı 

yılların bu elegant yıldızlarını şiddet, kan vb. unsurlarla bir araya getirmesi olmuştur. 

Kocakarı Korkusu ile ilgili detaylara girmeden önce hangi filmlerin bu akıma dahil olduğunu 

tespit etmek önem arz etmektedir. Daha önce de değinildiği üzere Kocakarı Korkusu akımı için 

İngilizcede birden fazla isimlendirme mevcuttur. Bu tanımlar içerisinde Shelley’nin Kocakarı Korkusu 

filmleri için kullanmayı tercih ettiği Grande Dame Guignol özellikle önemlidir; zira bu isimlendirme 

söz konusu akımı tanımak açısından önemli bir kriter niteliğindedir. Kocakarı Korkusu filmleri 

genellikle literatürde merkeze alınmadan korku sineması, korku sinemasında kadın temsili, 60’lı yıllar 

sineması gibi konu başlıklarında yalnızca ismen anılan bir akım olagelmiştir. Bu çalışmada da 

bahsedilecek ve bir elin parmaklarını geçmeyecek sayıda çalışma bu filmlerin biçim ve içerik 

özelliklerine, tarihte durdukları konuma ve bize 21. yüzyılın ilk çeyreğinde ne söylediklerine 

odaklanmışlardır. Direkt olarak Kocakarı Korkusu filmlerine eğilen Peter Shelley’nin Grande Dame 

Guignol Cinema: A History of Hag Horror from Baby Jane to Mother başlıklı kitabı bile kısa bir 

önsöz ve giriş kısmının ardından yazarın Kocakarı Korkusu filmleri arasından yaptığı geniş seçkide 

filmleri tek tek öznel olarak yorumlamasını içermektedir. Ancak bu kadar az sayıda kaynak içerisinde 

bir filmi Kocakarı Korkusu filmi olarak tanımamızı sağlayan kriterleri ortaya koyan kaynak da yine 

Shelley’ninkidir. 

Shelley’ye göre (2009, s. 3) bir filmin Kocakarı Korkusu filmi sayılabilmesi için üç kriter 

vardır: filmin korku filmi olması, başrolünde grande dame sayılabilecek büyük bir yıldızın oynaması 

ve filmin grand guignol efektlerini kullanması. Örneğin Billy Wilder’ın 1950 yapımı filmi Sunset 

Boulevard, sinema tarihinin en meşhur grande dame’larından birine sahiptir. Başroldeki Gloria 

Swanson dokuz yılın ardından bu filmle sinemaya dönmüştür. Swanson, altın dönemini sessiz film 

döneminde yaşamış ve sesli film dönemine geçtikten sonra da Hollywood’da ayakta kalabilen sayılı 

oyunculardan olmuştur. Swanson’ın Sunset Boulevard’da canlandırdığı Norma Desmond karakteri de 

tıpkı Swanson’ın kendisi gibi sessiz dönemde ünlü olmuş ancak artık zamanı geçmiş ve unutulmuş bir 

film yıldızıdır. Swanson’ın aurası, seyirciyi ekrana kilitleyecek türdendir. Her ne kadar Norma 

Desmond film boyunca akıl sağlığını yitirip dengesizleşecek ve cinayete meyilli hale gelecektiyse de 

Sunset Boulevard için Kocakarı Korkusu filmi demek mümkün değildir. Zira Sunset Boulevard bir 

korku filmi olmadığı gibi aynı zamanda film boyunca grande guignol efektleri olarak 

tanımlayabileceğimiz cinselliğin ve şiddetin açık seçik ifadeleri kullanılmaz. Bir başka örnek için 

Roman Polanski’nin 1968 yapımı filmi Rosemary’s Baby düşünülebilir. Rosemary’s Baby filminde 



51 

 

Ruth Gordon’ın oynadığı komşu kadın Minnie Castevet tam anlamıyla bir grande dame’dır ve 

Swanson örneğinde olduğu gibi seyirciye kendini izleten bir çekim alanına sahiptir. Aynı zamanda 

film grande guignol efektlerini kullanan bir korku filmidir; ancak bu özellikler Rosemary’s Baby’i bir 

Kocakarı Korkusu filmi yapmaz. Zira Gordon’ın karakteri filmin yardımcı karakterlerindendir. Filmin 

merkezinde Rosemary vardır. Filmdeki grande dame’ın baş karakter olmayışı kriterleri 

sağlamamasına sebep olmaktadır. 

Baby Jane’in başlattığı Kocakarı Korkusu furyası, 30’ların ve 40’ların büyük isimlerinin 

korku filmlerinde boy göstermesine yol açmıştır. Bette Davis, Joan Crawford, Lauren Bacall, Shelly 

Winters, Tallulah Bankhead, Debbie Reynolds, Barbara Stanwyck, Lana Turner, Elizabeth Taylor ve 

daha niceleri örnek olarak gösterilebilir. Ken Hanke, Hollywood’un ve seyircilerin kocakarı 

karakterlerini her zaman sevdiğini ancak bu karakterlerin her zaman yardımcı rollerle sınırlı kaldığını 

hatırlatmaktadır (2003, s. 33). Daha önce örnek verilen Sunset Boulevard filmindeki Norma Desmond 

karakteri veya The Wizard of Oz (Fleming, 1939) filmindeki kötü kalpli cadı popüler kocakarılara 

örnek verilebilir. 1960’ların başı, Hollywood’un en büyük kültürel dönüşümlerinden birine şahit 

olurken bu kocakarıların da başrolde olduğu ve yapımcısına önemli bir gelir getiren Baby Jane’e de 

sahne olmuştur. Baby Jane’in nasıl ortaya çıktığını ve böyle bir filmi çekmenin nasıl mümkün 

olduğunu anlamak ve Kocakarı Korkusu filmlerini meydana getiren dinamikleri de izah edebilmek 

için sonraki kısımda Baby Jane’in yapım hikayesi ele alınacaktır. 

1.4. İlk Kocakarı Korkusu Filmi Olarak What Ever Happened to Baby Jane? (1962) 

Filminin Yapım Hikayesi 

 What Ever Happened to Baby Jane?’in hikayesini anlatmak için hikâyenin kahramanlarından 

başlamak gerekirse hikâyenin en büyük iki kahramanının şüphesiz Bette Davis ve Joan Crawford 

olduğu söylenebilir. Baby Jane’in başrollerine hayat veren bu iki büyük yıldız aynı dönemlerde 

yıldızları parlamış, benzer filmlerde çalışmış; ancak hiçbir zaman aynı filmde çalışmamışlardır. İki 

oyuncu tamamen farklı geçmişlerden gelmiş, farklı tecrübeler yaşamış ve farklı kariyerlere sahip 

olmuş iki farklı, zıt karakterdir. Bette Davis ve Joan Crawford’un isimlerini sonsuza dek sinema 

magazininin sayfalarında birbirine kenetleyen unsur ikisinin de yıllarca sektörde çalıştıktan sonra Baby 

Jane’de oynamaları değildir. Davis ve Crawford, buna dair açık bir kanıt bulunmasa da bazı imalar, 

bazı röportajlar, bazı sözler üzerinden birbirlerini hiç hazzetmeyen bir ikili olarak bilinmektedir. 

Bunda şüphesiz ki dönemin magazin basınının da önemli bir etkisi vardır. Sürekli olarak rekabet 

ettikleri ve birbirlerinden hoşlanmadıkları inancı hâkim olmasına karşın iki oyuncu da birbirlerine 

rakip olamayacak farklı kulvarlarda koşmak suretiyle kariyerlerini inşa etmişlerdir. 



52 

 

 Bette Davis, 5 Nisan 1908 yılında Boston, Massachusetts’te dünyaya gelmiştir. Bette 

doğduğunda annesi ile babası henüz dokuz ay bir gündür evlidir ve bu durum çevrelerinde kaşların 

kalkmasına sebep olmuştur. Davis doğduğunda babası henüz üniversite öğrencisidir, kendilerine ait bir 

evleri yoktur ve maddi durumları sallantıdadır. Yine de çift, bu sallantılı evliliğe iki çocuk 

sığdırmışlardır: sonrasında kısaca Bette olarak anılacak olan Ruth Elizabeth ve kardeşi Barbara Harriet 

(Schickel & Perry, 2009, s. 31, 33). Ruth Elizabeth, küçük yaşlarından itibaren duygusal bir 

manipülatördür, duygularını kullanma ve karşısındaki tesir etme konularında ustadır. Sikov’un 

aktardığına göre (2007, s. 13) Davis, babasıyla arasının çok da iyi olmadığına gönderme yaparak 

“Babamı kazanamasam da annemi fethetmiştim. İki yaşında tam bir despottum.” demiştir.  

 Ruth Elizabeth ‘Bette’ Davis, kendi deyişiyle “iffetli ve gösterişsiz bir New England kızı” 

olarak yetişmiştir. Bir erkekle çıktığı randevulardan birinde onu öpmeye çalışan partnerine tokat attığı 

bilinmektedir. 1920’lerin ortalarında Bette Davis henüz 17 yaşındayken bir sosyal ortamda o dönemler 

henüz kariyerinin başında olan Henry Fonda’yla tanışmıştır. Tanıştıkları ortamda geçen bir iddia 

üzerine Fonda, Davis’i öpmüştür. Bu küçük ve masum öpüşmenin ardından Davis, annesine bir 

mektup yazarak Fonda’yla yakında nişanlanacaklarını yazacak kadar naif bir düşünce dünyasına 

sahiptir (Considine, 2000, s. 10). Davis’in naifliği kadar sivri karakteri, aşırı inatçı oluşu ve kendisine 

“yapamazsın” denildiğinde bunu bir meydan okuma olarak kabul edişi pek çok yazar tarafından 

yazılmış, onu tanıyan pek çok insan tarafından röportaj ve demeçlerde de dile getirilmiştir. 1924 

yılında oyunculuk ve dans eğitimi almak üzere, daha sonrasında ilk eşi olacak Harmond O. Nelson’la 

da tanıştığı Cushing Academy’ye gitmiştir (Higham, 1981, s. 14). Davis’in Cushing Academy’de 

aldığı eğitim, oyunculuğun süslenme ve yıldız olmaktan ibaret olmadığı üzerine dayanmaktadır. 

Okulda eğitim alan genç oyuncu adayları bir oyuncunun tiyatro veya sinemada iş bulmanın çok zor 

olduğunu bilerek yetişmekteydiler (Schickel & Perry, 2009, s. 37-38). Davis’in böyle bir tedrisattan 

geçmiş olması onu, dergilere fotoğraf göndererek veya şans eseri keşfedilerek film yıldızı olmuş 

oyunculardan ayırmaktadır. 

 Okul piyesleri ve yarı profesyonel ve profesyonel tiyatro oyunlarının ardından 1929 yılında 

Broken Dishes oyunuyla Bette Davis ilk kez Broadway’de sahne almıştır (Sikov, 2007, s. 33-34). 

1920’lerin sonunda ve 30’ların başındaki tiyatro deneyimleri Davis’in fark edilmesine ve beğeni 

toplamasına yol açmıştır. Bu dönemlerde Davis, film sektörü için ekran denemelerine gitmeye 

başlamıştır. Bunlardan biri de Universal stüdyosunun çektiği bir film olan Strictly Dishonourable 

(Stahl, 1931) filmi için olmuştur. Universal’ın New York’taki yetenek avcısı David Werner, Davis’in 

okumasını çok beğenerek ona haftalık üç yüz dolarlık ve altı ay sürecek bir kontrat önermiştir. 

Universal’dan Werner, Davis’e ismini “Bettina Dawes” olarak değiştirmesini önerdiyse de kabul 

etmemiştir. Universal’la imzaladığı kontratın ardından Davis’in New York’tan Los Angeles’a 



53 

 

yolculuğu başlamıştır. Davis, Strictly Dishonourable’daki rolü alamamıştır; ancak Universal onu aynı 

yılki (1931) bir başka filmde The Bad Sister’da (Henley, 1931) değerlendirmiştir. Davis, bu filmde 

kendisi gibi 1940 ve 50’lerin büyük yıldızlarından olacak Humphrey Bogart’la perdeyi paylaşmıştır 

(Schickel & Perry, 2009, s. 43-44). Davis’in ilk filmi The Bad Sister çok kötü karşılanmıştır. Ne 

stüdyo ne seyirci ne eleştirmenler ne de Davis’in kendisi filmi beğenmiştir. Universal’ın sahibi Carl 

Laemmle Jr., Davis’i ve Bogart’ı ayrı ayrı zamanlarda ofisine çağırıp Universal’ın kendilerine 

önerebilecekleri çok bir şeyin olmadığını, oyuncu olarak belli bir renge sahip olmadıklarını ve 

fotojenik olmadıklarını, bunun onların hatası olmadığını izah etmiştir. Bette Davis’e göre bu 

başarısızlığa rağmen kontratının üç ay daha uzatılmasının tek sebebi The Bad Sister’ın görüntü 

yönetmeni Karl Freund’un Laemmle’a Bette Davis’in gözlerinin kadrajda harika göründüğünü 

söylemesidir (Sikov, 2007, s. 37-38). Michael Herskowitz ile birlikte yazdığı (oto)biyografisinde 

Davis, bu ilk filmi, önünde sonunda Bogart’la ikisinin kovulmasına sebep olan ölümcül derece kötü 

bir film olarak hatırlamaktadır (1987, s. 28). 

 Universal, kontrat altında bulunduğu sürede Davis’i bir şekilde değerlendirmeye çalışmıştır. 

Davis, The Bad Sister’ı takiben Seed (Stahl, 1931), Waterloo Bridge (Whale, 1931) filmlerinde küçük 

roller oynamış, RKO ve Columbia stüdyolarına kiralanmıştır. Bu filmlerin çoğu ya gişede başarısız 

olmuş ya da Davis bu filmlerde parlayabileceği rollerde yer almamıştır. Davis’in Hollywood’daki asıl 

şansı, Viktorya Dönemi İngiltere’sinin büyük tiyatro sanatçılarından George Arliss’ten film teklifi 

alması olmuştur. Arliss’in başrolünü oynadığı The Man Who Played God (Adolfi, 1932) filminde 

oynayan Davis, iyi bir karşılık görmüş ve bu filmdeki başarısı onun yıllarca adının özdeşleşeceği 

Warner Bros ile kontrat imzalamasına vesile olmuştur (Schickel & Perry, 2009, s. 44-45). 30’lar ve 

40’lar boyunca Warner Bros’la kontratlı olan Davis kariyerinin en parlak dönemini yaşamıştır. Bu 

süreçte yeteneği keşfedilmiş ve potansiyeli anlaşılmıştır. Aynı zamanda bu periyoddaki filmleri, 

Davis’i standart Hollywood yıldızlarından ayıran yönlerini ortaya çıkartmış ve onu ciddi bir karakter 

oyuncusu olarak dünyaya tanıtmıştır. 

 Bette Davis, hakkında sıklıkla film yıldızı olmak için yeterli güzelliği ve cinsel cazibesi 

olmadığı yorumları yapılmıştır. Bette Davis, Greta Garbo, Mae West, Claudette Colbert gibi 

oyuncuların sahip olduğu şaşaa ve görkeme sahip değildir. Universal’a verdiği deneme çekimini 

izleyen stüdyo patronu Laemmle Jr., Davis’in “Slim Summerville’in25 ne kadar cinsel cazibesi varsa 

anca o kadar cinsel cazibesi olduğunu” söylemiştir (Sikov, 2007, s. 38). Ancak kariyeri boyunca bu 

tarz eleştiriler Davis’in oyunculuk sanatına bakışını ve motivasyonuna değiştirmemiştir. Davis’i diğer 

 
25 Slim Summerville, 1920’lerin ünlü komedi oyuncularından biridir. İsmi sahne ismi olup İngilizce’de ince ve 

uzun manalarında kullanılan “slim” kelimesini benimsemiştir. Summerville, ince ve uzun yapısı ve “şapşal” 

suratı ve sakar hareketleriyle 1920’lerin harekete dayalı “slapstick” komedilerinde ünlenmiştir. 



54 

 

şaşaalı Hollywood yıldızlarından ayıran özelliklerden biri de Davis’in rolü için gereken bütün fiziksel 

dönüşümü, imajını ve görkemini düşünmeksizin gerçekleştirebilmesidir. Davis’in altın dönemi 

sayılabilecek 1930’lar ile 1950’ler arasındaki periyotta Davis’in akranı olan yıldızlar arasında bu 

seviyede oyunculuk sanatına adanmışlık nadir olarak gözlemlenmektedir. 

 

Görsel 1 Bette Davis'e ait 1930'lara ait üç farklı fotoğraftan oluşan kolaj. Ortada yer alan fotoğraf Bette 

Davis’in 1934 yılında oynadığı Of Human Bondage (Cromwell) filmindeki Mildred Rogers karakterinin 

filmin sonuna doğru dönüştüğü hali göstermektedir. Sağda yer alan fotoğraf ise Davis’in 1939 yapımı The 

Private Lives of Elizabeth and Essex (Curtiz) filminde Kraliçe Elizabeth rolündeki halidir. Bu rol için 

kaşları kazınmış ve makyajla çirkinleştirilmiştir. En solda yer alan görsel ise Davis’in Beverly Hills’teki 

evinde 1939 yılında çekilen bir fotoğraftır.26 

 Davis’i akranların ayıran bir diğer önemli özellik ise yine Warner Bros’a geçtikten sonra 

kendine uygun rolleri bulması ve kendisiyle özdeşleşecek karakterleri oynamasıyla ortaya çıkmıştır. 

1934 yılında çektiği, John Cromwell yönetimindeki Of Human Bondage filminde oynadığı Mildred 

Rogers karakteri Hollywood’daki gözlerin Davis’e çevrilmesine yol açmış, bu rolle Davis kariyerinde 

pek çok kez elde edeceği Akademi Ödülü adaylıklarının ilkini elde etmiştir.27 Davis, soğuk ve katı 

kalpli garson Mildred Rogers rolüyle kariyeri boyunca üzerine oturacak olan, David Thomson’ın 

ifadeleriyle (2010, s. 7) “kötücül, kinci, erkek düşmanı ve şirret” karakterlerden ilk ve hatırda kalır 

örneklerinden birini vermiştir. Of Human Bondage’ın yönetmeni Cromwell, senaryonun pek çok kadın 

oyuncuya gönderildiğini ancak çoğunun, Mildred gibi antipatik bir karakteri oynamanın kariyerlerini 

mahvedeceği korkusuyla rolü reddettiklerini ifade etmiştir (akt. Considine, 2000, s. 56). Ancak Davis, 

karakterini bu radikal ve güçlü farklılık üzerine kurmuştur. Davis, kariyeri boyunca tavizsiz, bağımsız, 

 
26 Eisenstaedt, A. (tarih yok). Bette Davis at home in Beverly Hills, California, 1939. LIFE With Bette Davis: 

Rare and Classic Photos of a Hollywood Legend. The Life Picture Collection. Mart 28, 2023 tarihinde 

https://www.life.com/people/bette-davis-rare-photos/ adresinden alındı. 
27 Bette Davis, aslında bu film için resmi bir Akademi Ödülü adaylığı almamıştır. Davis’in o seneki 

performansının çok beğenilmesi sebebiyle, adaylık listesinde olmaması Akademi üyelerinin Akademi’ye itiraz 

etmesine ve karşı çıkmasına sebep olmuştur. Bu tartışma sonunda Akademi, üyelerine beğendikleri performansı 

oy pusulalarına elle yazabileceklerini söylemiş ve burada Bette Davis’in ismi belirgin bir şekilde zikredilmiştir. 

1935 Oscar’larında Davis’in göz ardı edilmesi, bir sonraki sene çektiği Dangereous (Green, 1935) filmiyle 

Akademi Ödülleri’ne hem aday olmasını hem de ilk Oscar’ını kazanmasını sağlamıştır. Söz konusu tartışma için 

bkz. (Considine, 2000, s. 58) 



55 

 

bazen huysuz ve geçimsiz güçlü kadın karakterleri oynamış ve bu unutulmaz karakterlerle bir ikona 

dönüşmüştür. 

 Söz konusu unutulmaz ve ikonik karakterlerle 1935 yılında Of Human Bondage, 1936 yılında 

Dangereous (Green, 1935), 1939 yılında Jezebel (Wyler, 1938), 1940 yılında Dark Victory (Goulding, 

1939), 1941 yılında The Letter (Wyler, 1940), 1942 yılında The Little Foxes (Wyler, 1941), 1943 

yılında Now, Voyager (Rapper, 1942), 1945 yılında Mr. Skeffington (Sherman, 1944), 1951 yılında All 

About Eve (Mankiewicz, 1950), 1953 yılında The Star (Heisler, 1952) ve 1963 yılında What Ever 

Happened to Baby Jane? (Aldrich, 1962) filmleriyle toplamda on kez En İyi Kadın Oyuncu dalında 

Akademi Ödülleri’ne aday gösterilmiştir. Bu filmlerden Dangereous ve Jezebel ile iki Oscar 

kazanmıştır (URL-14). Davis, 1960’ların başında en çok adaylık ve en çok ödül konusunda Katherine 

Hepburn ile yarışmaktaydı. 

 Davis’in Hollywood mirası son derece ikoniktir. Davis, Akademi Ödülleri’ne ismini veren kişi 

olarak bilinmektedir; zira Davis’e göre Akademi Ödül heykelciğinin poposu Davis’in eski eşi Harmon 

Oscar Nelson’ınkine benzemektedir (Higham, 1981, s. xi). Davis’in yaptığı bu şakanın ardından 

Akademi Ödülleri kısaca Oscar Ödülleri olarak anılagelmiştir. Aynı zamanda Davis, kısa bir süre için 

Academy of Motion Picture Arts & Sciences’in başkanlığını yürütmüştür (Moseley, 1989, s. 159). Bu 

makamda oturan ilk kadın unvanına sahiptir. Öldüğünde 50 yılın üstündeki bir kariyeri 86 filmle 

geride bırakmıştır, Amerikan Film Enstitüsü’nün Yaşam Boyu Başarı ödülünü kazanmış ilk kadın 

olmuştur (URL-15). Mezar taşında, ölümünden önce arzu ettiği üzere yaşamını özetleyen şu cümle 

yazılmıştır: “She did it the hard way.”28 (URL-16). 

 Baby Jane’in hikayesindeki diğer kahraman olan Joan Crawford ise Davis’e kıyasla son 

derece farklı bir arka plandan gelmiş ve çok farklı bir kariyer yaşamıştır. Crawford 1908 yılında 

doğduğunu iddia etmesine rağmen 1904 yılında Lucille LeSeur adıyla dünyaya gelmiştir. Babası 

Fransız Kanadalı bir işçi, annesi ise taşralı bir İrlandalıdır. Crawford on aylıkken baba Thomas LeSeur 

aileyi terk etmiştir. Kısa bir süre sonra ise annesi, Crawford’un hayatında önemli bir etkisi olacak olan 

Henry Cassin ile evlenmiştir (Considine, 2000, s. 4-5). Henry Cassin ile Anna’nın evliliği kayıtlara 

göre Anna’nın ilk evliliği olarak gözükmekte ve dolayısıyla Joan Crawford’ın gayrimeşru bir 

birlikteliğin çocuğu olarak dünyaya geldiği görülmektedir. Henry Cassin, Ramsey Opera House’ta 

müzikal ve vodvillerden sorumlu bir yönetici olarak çalışmaktadır (Spoto, 2012, s. 7). Üvey babasının 

eğlence sektörüyle bağlantısı o zamanlar adı Billie Cassin olan Joan Crawford’u derinden etkilemiştir. 

Crawford, küçük yaşlardan itibaren performans sanatları ve özellikle dansla iç içe olmuştur. O 

yaşlarındaki hedefi dansçı olmaktır. Üvey baba Cassin de küçük Billie’nin bu yetenğini fark etmiş ve 

 
28 İng. “Zor yoldan başardı.” 



56 

 

dans konusunda kariyer yapması hususunda onu desteklemiş ve yüreklendirmiştir (Chandler, 2009, s. 

12-13). Öte yandan annesi, pek çok diğer konuda da olduğu gibi, küçük Billie’nin bu eğilimini 

onaylamamaktadır. Crawford’un annesi Anna, bütün şefkat ve ilgisini Crawford’un ağabeyi Hal’e 

göstermektedir. Crawford, küçükken çoğunlukla yaptığı ve bazen yapmadığı şeylerden ötürü annesi 

tarafından cezalandırılmıştır. Küçükken tam bir “erkek fatma” olan Crawford, yaşadığı kasabadaki 

hemcinsi olan akranlarla vakit geçirmekten ziyade akranı olan oğlanlarla vakit geçirmeyi tercih 

etmiştir. Parasızlık, annesinden gördüğü disiplin ve akranı olan hemcinsleriyle yaşadığı 

uyuşmazlıklara rağmen Crawford kasabanın tünellerinde gezmeyi, çıplak ayakla yaz yürüyüşlerine 

çıkmayı seven hareketli bir çocukluk geçirmiştir (Guiles, 1995, s. 24-25). 

 Crawford’ın okulla da arası iyi değildir. O dönem yaşadığı Kansas City’de Scarritt 

İlkokulu’nda kendisinden üç yaş daha küçük çocuklarla okumuş, zorbalığa maruz kalmıştır (Bret, 

2007, s. 2). Scarritt’in ardından Crawford, dar görüşlü bir Katolik okulu olan St. Agnes Academy’e 

yazılmıştır; zira o dönemki üvey babası Cassin de bir Katoliktir. Cassin, maddi durumlarının iyi 

olmaması sebebiyle St. Agnes’in Baş Rahibe’siyle görüşerek kızlarının yatılı okumasını sağlamıştır. 

Crawford, burada okulun inisiyatifiyle ücretsiz kalmıştır. Ders dışındaki saatlerde tuvalet temizlemek, 

yerleri fırçalamak, bulaşık yıkamak gibi domestik işler yapmaktadır. Bu tarz domestik işler, Crawford 

için derslerden kaçış sağlamaktadır; adeta ağrı kesici gibidir. Guiles’e göre ergenliğe girer girmez 

Crawford için cinsellik yeni bir ağrı kesici haline gelmiştir. İleriki yıllarda Hollywood’daki hayatına 

bakıldığında cinsellik, onun için hayatındaki her şeyden daha önemli gibi görünmektedir (Guiles, 

1995, s. 28-29, 31). Bret, Crawford’un fazlaca bahse konu olan cinsel hayatı için şu ifadeleri 

kullanmıştır: 

“[Crawford’un hikayesi] …bilindik fakirlikten zenginlik, serserilikten hanımefendilik 

hikayesi; utanmazcasına insanlarla yatarak en tepeye tırmanan bir gecekondulu kız. 

Joan Crawford ölümsüzlük yolunda cinselliği kullanan ilk kişi değildi ve son da 

olmayacak.” (Bret, 2007, s. ix)  

 1921 yılında Crawford okulu tamamen bırakarak tezgahtarlık yapamaya başlamıştır. İçindeki 

dans ve performans sanatları tutkusu, eline geçen az miktar maaşı kıyafetlere vermesi ve dans 

edebileceği, şarkı söyleyebileceği bir kariyerin ardından koşmasına sebep olmuştur. 1923 yılında 

Chicago’daki amatör bir dans yarışmasını kazanmış ve ardından gece kulüplerinde dansçılığa 

başlamıştır. Ardından Broadway’de Innocent Eyes oyununda koroda yer almış ve bu vesileyle oyunu 

izlemeye gelen Metro Goldywn Mayer yetenek avcısı Harry Rapf tarafından keşfedilmiştir. MGM ile 

kontrat imzadığında henüz on altı yaşındadır (Quirk, 1971, s. 12). 



57 

 

1925 yılında Metro Goldwyn Mayer stüdyolarında dansçı olarak işe başlayan Crawford aynı 

yıl on filmde görünür. Bu filmlerden en önemlisi, dönemin büyük aktrisi Norma Shearer’ın dublörü 

olduğu Lady of the Night (Monta Bell, 1925) filmidir. MGM’de çalıştığı zaman boyunca Lucille, 

yıldız olmaya karar vererek bu hedefi için elinden gelen her şeyi yapmaya karar verir. Bu amaçla 

stüdyo içerisinde prova yapan veya sahne kaydeden oyuncularla sohbet etmeye çalışır, bulabildiği 

teknik çalışanlarla sohbet eder. Burada John Arnold’la tanışır. Arnold, MGM’de çalışmaya 

başladığından beri tam elli iki filmin görüntü yönetmenliğini üstlenmiştir ve 1914’ten itibaren de 

MGM’in kamera departmanının başında bulunmaktaydı. Arnold, Lucille’e sahip çıkmak ve ona 

yardımcı olmak isteyerek Crawford’la bir dizi deneme çekimi yapar ve bu filmleri izleyerek zayıf ve 

güçlü yanlarını nasıl kullanması gerektiğini öğretir. Ardından Lady of the Night çekilirken Lucille’in 

çeşitli fotoğraflarını çeker. Bu fotoğraflar, filmin promosyon ve tanıtım çalışmaları sırasında filmden 

materyallerle birlikte basına verilir. Crawford biyografisinde Spoto bu fotoğrafları “seksi ancak 

müstehcen olmayan” fotoğraflar olarak tarif eder. Arnold’ın Lady of the Night promosyonuna genç 

yıldız adayı Lucille LeSueur’ün fotoğrafını da dahil etmesiyle medyada ve okurlarda bu genç kadının 

kimliği konusunda büyük bir merak oluşur. Herkes bu genç kadının ismini merak etmektedir. MGM, 

bu ilgiyi kullanmak ister ve bir yarışma başlatır. Bu genç yıldız adayının ismini seçme yarışmasında 

seçilen ismi öneren okura bin dolar ödül verilecektir. Halk, yarışmaya büyük ilgi gösterir ve Lucille’in 

yeni adı Joan Crawford olur. Lucille yeni ismini beğenmez, hatta Crawford soyadını “crawfish”29 

kelimesine benzetir ve başta nefret ettiğini ancak sonrasında bu ismin kendisine uğur getirdiğini ifade 

eder (Spoto, 2012, s. 20-23, 48). İsminin bir yarışma sonucu değiştirilmesinden, MGM’in işine yarar 

bir oyuncu haline dönüşmek için kendini uzman ellere teslim etmesine kadar Joan Crawford’un 

kafasındaki yıldızlık mevhumunun ve kariyer patikasının, Bette Davis’e kıyasla daha reaksiyoner ve 

akışkan olduğu gözlemlenmektedir. 

Crawford, MGM’in başındaki Louis B. Mayer’in babacan tavrı ve ilgisi sayesinde kariyerinde 

yükselmeye başlamıştır. Sessiz dönemde sinemaya başlayan Crawford, sinemaya sesin gelmesinin 

ardından da kariyerindeki yükselişi sekteye uğramaksızın devam etmiştir. 1930’larda gösterişli 

personası ile MGM filmlerinde baş rol oyuncusu olmaya başlamış, 1931’den itibaren genç Amerikan 

kadınların kıyafetlerini, yürüşünü, konuşmasını taklit ettiği bir ikon haline gelmiştir (Quirk, 1971, s. 

14, 16). Ancak Crawford’ın 1930’larda MGM’de yükselişi, MGM’in ve genel anlamda stüdyo 

sisteminin filmlerde aynı hikayeleri tekrar ve tekrar çekmeleri, yıldızların kendilerinden beklenen aynı 

karakterleri tekrar tekrar oynamaları sebebiyle bir çeşit kısır döngüye girmiştir. 1938 yılında küçük bir 

sinema salonu zinciri sahibi olan Harry Brandt’in Independent Film Journal dergisine yazdığı bir 

makalede aralarında Crawford’un da bulunduğu ve çoğunluğu kadınlardan oluşan bir grup yıldız için 

 
29 İng. Dikenli Istakoz. 



58 

 

“box-office poison”30 ifadesini kullanmıştır (Thomas, 1979, s. 115). Roy Newquist ile yaptığı nehir 

söyleşide söz konusu duruma değinen Crawford, sinema salon sahiplerinin kendisini, Greta Garbo’yu, 

Katharine Hepburn’ü gişe zehri olarak nitelemesinin stüdyoları etkilediğini ve baş rolünde bu isimlerin 

yer aldığı filmlerin gişede başarısız olacağı inancının hakim olduğunu vurgularken söz konusu 

durumun aslında seyircilerin bu yıldızları aynı rollerde ve aynı hikayelerde izlemekten bıkmalarının 

bir sonucu olduğunu ifade etmektedir. Ona göre kendisi de dahil olmak üzere pek çok yıldız, ileriki 

yıllarda yaptıkları filmlerle bu ifadeyi haksız çıkartmış ve bu etiketi unutturmuşlardır (Newquist & 

Crawford, 1981, s. 60-61). Rollerin çeşitli olmayışı, arzu ettiği rolleri elde edememesi ve o dönemde 

üzerine yapışan gişe zehri etiketiyle Crawford, mesleğe adım attığı ve on yedi yıl boyunca çalıştığı 

MGM’den ayrılmış ve kısa bir süre sonra Warner Bros.’a transfer olmuştur. O yıllarda ilk çocuğunu 

evlat edinmiştir ve Warner Bros.’ta kariyeri yükselişe geçmiştir (Cowie, 2009, s. 169). 1946’da 

kariyerinin en büyük ve en hatırda kalır performanlarından birini Mildred Pierce (Curtiz) filminde 

vermiş ve kariyeri boyunca elde edeceği tek Oscar ödülünü de bu filmle kazanmıştır. Mildred Pierce, 

savaş döneminde çekilen kadın filmleri furyası dahilinde ele alınabilecek önemli bir filmdir. 

Crawford’ın canlandırdığı Mildred karakteri, takıntı derecesine bağlı olduğu kızına daha iyi bir hayat 

sunabilmek adına garsonluktan restoran sahipliğine yükselir ve modern, kendi vücut ve cinsel 

otonomisine sahip güçlü bir kadın karakter olarak temsil edilir. James M. Cain’in aynı adlı 

romanından uyarlanan film, Casablanca’nın da yönetmeni olan Michael Curtiz’in ellerinde ustalıklı 

bir kara filme dönüşmüştür. Crawford, 1946 Oscar törenine grip olduğu gerekçesiyle katılmamıştır; 

ancak Bret’e göre (2007, s. 161-162) Crawford, hasta olmaktan ziyade ilk Oscar adaylığında kaybetme 

riskinden korktuğunu ve kaybettiği taktirde başını dik tutamamaktan endişe ettiği gerekçesiyle törene 

katılmamış, ödülleri radyodan takip etmiştir. Crawford, törenden kısa bir süre sonra ödülünü 

gazetecilerin huzurunda yatağında istirahat ederken almıştır. Crawford’un Oscar’ını hasta yatağında 

teslim alışını ölümsüzleştiren fotoğraflar popüler kültürde kendine ikonik bir yer edinmiştir.  

Gerçekten de Crawford yalnızca Amerikan sinema tarihine değil, genel anlamda popüler 

kültüre mal olmuş önemli bir popüler kültür ikonudur. Ölümünden yıllar sonra dahi bir Hollywood 

yıldızı olması kadar anneliği de konuşulmuştur. Crawford’un ilk evlatlık kızı olan Christina Crawford, 

Joan Crawford’ın ölümünden bir yıl sonra yayınladığı Mommie Dearest kitabında annesini Spoto’nun 

ifadeleriyle “sadistik, alkolik ve evlatlık çocuklarına işkence etmekten özel zevk duyan bir anne” olarak 

tarif etmiştir (2012, s. xiv). Crawford’un evlatlık kızı Christina’yla ilişkisi, Christina’nın kitabıyla aynı 

isimle filme alınmış ve Crawford’ı Faye Dunaway canlandırmıştır.31 Dunaway’in bu filmdeki 

performansı ve genel anlamda film çok kötü eleştiriler almış ve aşırı derecede karikatürize 

 
30 İng. Gişe zehri 
31 bkz. Mommie Dearest (Perry, 1981) 



59 

 

bulunmuştur. Ancak komik olacak derecedeki bu kötü performans filmi çeşitli gruplar arasında kült 

seviyesine taşımış ve Crawford’un mirasına alışılagelmişin dışında bir katkı sağlamıştır. Crawford’ın 

1950 ve 60’ların popüler kültüründeki konumuna katkıda bulunan bir diğer mesele ise 1955 yılında, 

Pepsi Cola’nın CEO’su Alfred Steele’la evlenmesi olmuştur. Crawford ve Steele’in evliliği Steele’in 

Pepsi Cola’nın başına geçmesiyle yakın dönemlerde olmuştur ve 1950’lerin başında Pepsi Cola’nın 

kar marjı oldukça düşüktür. Başarılı bir iş insanı olan Steele, göreve başladıktan sonra pek çok ticari 

faaliyet ve halkla ilişkiler faaliyetleriyle Pepsi’nin satışlarını üç katına çıkartmış ve tarihte ilk kez 

Pepsi’yi Coca-Cola için tehlike arz eden bir marka haline getirmiştir. Bu dönemde Pepsi’nin esas 

yükselişi ise Crawford’un Pepsi tanıtımına katkıda bulunmaya başlamasıyla gerçekleşmiştir. Pepsi’nin 

reklam elçisi haline gelen Crawford eşiyle birlikte dünyanın çeşitli yerlerini gezmiş, tanıtımlar 

yapmıştır. 1950’ler için Pepsi Cola ve Joan Crawford ismi birbirinden ayrılmaz şekilde anılır hale 

gelmiştir (Thomas, 1979, s. 192, 198-199). Hatta Steele’in 1959 yılında beklenmedik ölümünün 

ardından Crawford Pepsi Cola yönetim kuruluna girmiştir. Bununla birlikte Pepsi Cola’yı dünyaya 

tanıtması sebebiyle Crawford’a senelik seyahat ve kişisel harcamaları karşılığında altmış bin dolar 

maaş bağlanmıştır. 1960’ların başına gelindiğinde ise Crawford’a kariyerinin son evresine geldiğini 

hissettirecek bir dönem başlamıştır. Zira kendisine gelen rol teklifleri azalmış, bir yılda çektiği film 

sayısı geçmişe kıyasla oldukça düşmüş ve Pepsi Cola’dan aldığı maaş dışında ekonomik durumu ön 

görülemez hale gelmiştir (Spoto, 2012, s. 245, 251). 

Görüldüğü üzere What Ever Happened to Baby Jane?’in başarısındaki iki itici güç olan Altın 

Çağ Hollywood’nun bu iki büyük ikonu, içine doğdukları çevre, sahip oldukları ahlaki değerler, 

kariyerlerinde yükselmek üzere seçtikleri yöntemler gibi karşılaştırılabilecekleri hemen her kalemde 

birbirinden son derece farklı, hatta bazı konularda taban tabana zıt iki yıldızdır. Şüphesiz ki ikisi de 

Altın Çağ Hollywood’u denince akla ilk gelen isimler olup ikisinin de ölümlerinin yıllarca sonrasında 

dahi akıllarda kalan kültür mirasları vardır. Davis ve Crawford kendi özgün üsluplarıyla Hollywood 

tarihindeki yerlerini zorlu kariyerlerinin ardından hak etmişlerdir. Crawford, daha çok sisteme uyum 

sağlama ve seyircinin istediği şekle girme yoluyla kariyer basamaklarını tırmanırken Davis, başka 

oyuncuların oynamaktan korkacağı “cadaloz”, “erkek düşmanı” karakterleri oynamış, yıldız olmasına 

rağmen yıldızlığın gereklerini reddetmiş ve oyunculuk sanatına önem vermiş, yeri geldiğinde sistemin 

kendisiyle dahi mahkemelik olacak kadar dik başlı davranarak aykırı bir persona yaratmıştır. 

Hollywood tarihinde Davis ve Crawford isimlerinin birbiriyle ilişki içinde anılmasına sebep 

olan ilk mesele onların What Ever Happened to Baby Jane?’de birlikte rol almaları değildir. Davis ve 

Crawford’un, ikisinin de “altın çağı” sayılabilecek 1930’lardan beri özellikle magazin basınında 



60 

 

birbirlerinden hiç hazzetmedikleri şeklinde bir inanç hakimdir. Bu kan davası32, sıklıkla basın 

tarafından gündeme getirilmiş ve köpürtülmüştür. Crawford hakkındaki biyografisinde Spoto, söz 

konusu kan davasının, herhangi bir temeli olmadığını ifade etmektedir. Ne Davis’in ne de 

Crawford’un bu yönde bir ifadesinin bulunmadığını, hatta Crawford’ın bir arkadaşına yazdığı 

mektupta Bette Davis’le çalışmanın çok keyifli olduğunu, çekimlerden önce bir araya geldiklerini ve 

kendisinin sıcak kanlı, üstün espri anlayışına sahip bir insan olduğunu ifade ettiğini aktarmaktadır 

(2012, s. 255). 

2017 yılında FX kanalında yayınlanan ve yaratıcılığını Ryan Murphy, Jaffe Cohen ve Michael 

Zam’in üstlendiği Feud: Bette and Joan isimli sekiz bölümlük mini dizi, Davis ve Crawford 

arasındaki kan davasını ve What Ever Happened to Baby Jane?’in yapım süreci ile sonrasında olanları 

konu almaktadır. Dizi, Olivia de Havilland rolünü oynayan Catherine Zeta-Jones’un şu sözleriyle 

açılmaktadır: 

“Onlarınki gibi bir rekabet görülmemiştir. Neredeyse yarım asır boyunca 

birbirlerinden nefret ettiler ve biz de o yüzden onları sevdik. […] Biliyorsunuz, birlikte 

yalnızca bir film yaptılar: What Ever Happened to Baby Jane?. Ama bunun nasıl 

olduğu ve sonrasında olanlar… Tanrım… Bu kitab-ı mukaddeste görülecek boyutta 

bir hikaye ve kan davası.”33 (Murphy vd., 2017) 

Murphy’nin mini dizisi, yıllar boyunca Crawford ve Davis üzerine anlatılagelen dedikoduların 

doğru olduğu varsayımından yola çıkmaktadır. İki yıldızın geçmişine ve bu konudaki açıklamalarına 

bakıldığında aralarında gerçekten de bir sürtüşme olup olmadığına karar vermek güçtür. Önceki 

kısımlarda da izah edilmeye çalışıldığı üzere iki yıldız da farklı arka planlardan gelerek, farklı 

değerleri benimseyerek farklı kariyerler inşa etmişlerdir. Davis, kariyerine Universal’da başlamış ve 

sonrasında uzun bir süre Warner Bros’un yıldızı olmuştur. Crawford ise kariyerine MGM’de başlamış 

ve 1940’ların ortalarında Warner Bros’a geçiş yapana kadar MGM’in yıldızı olmuştur. İki yıldız da 

farklı zamanlarda birbirilerinin profesyonelliğine vurgu yapan olumlu demeçler vermişlerdir. Hatta 

Bob Thomas’ın Baby Jane’in setinde duyduğunu aktardığı bir diyalogda Davis, Crawford’a herkesin 

onlar hakkında kan davası kurmaya çalıştığını söylediğini, Crawford’ın ise “Biliyorum canım, ne 

kadar da gülünç, değil mi? Bu tarz bir şey için fazla profesyoneliz.” dediğini not düşmektedir (1979, s. 

220). Daha önceki kısımda Spoto’dan aktarıldığı gibi Davis ve Crawford arasındaki kan davası 

 
32 İngilizce “feud” kelimesi Türkçe’de en sık kullanılan çevirisiyle kan davası anlamına gelmektedir. Crawford 

ve Davis’inki gibi dillere destan düşmanlıklar, anlaşmazlıklar genellikle “feud” kelimesiyle ifade edildiği için 

burada da söz konusu anlaşmazlık için kan davası ifadesi kullanılacaktır. 
33 İng. "There’s never been a rivalry like theirs. For nearly half a century they hated each other...and we loved 

them for it. [...] You know, they only made one film together. “Whatever Happened to Baby Jane?” But how that 

happened, and what happened afterwards... oh my.. .that’s a story and a feud of Biblical proportions." 



61 

 

çoğunlukla belli bir temele dayanmamaktadır. Bu konuyu köşesine taşıyan magazin yazarları dahi 

Davis ve Crawford çatışmasını güvenilir temellere dayandırmamaktadır. Öte yandan bazı kaynaklar 

Davis ve Crawford’un birbirinden hazzetmediklerini, bazıları ise tıpkı Murphy’nin mini dizisinin açılış 

cümleleri gibi ikili arasında epik boyutlarda bir kan davası bulunduğunu ifade etmektedir. Davis 

üzerine biyografi yazmış olan Ed Sikov, Davis ve Crawford’un mesleki anlamda birbiriyle rakip 

olduğunu ancak 1940 ve 50’lerdeki bu rekabetin ancak 1960’lara gelindiğinde tam gücüne eriştiğini ve 

tiksinmeye döndüğünü ifade etmektedir (2007, s. 302). Bu konudaki en derinlemesine araştırmalardan 

biri ise Bette and Joan: The Divine Feud kitabını yazan Shaun Considine tarafından yapılmıştır. 

Considine’e göre (2000, s. xi-x) kitabın yazılma hikayesi yazarın 1973’te Bette Davis ile yaptığı bir 

telefon konuşmasına dayanmaktadır. Considine, yakın zamanda Crawford’un ilk kez sahneye çıktığı 

tiyatro oyununu izlemeye gitmiş ve orada Crawford’la sohbet etmiştir. Bu sohbetleri sırasında 

Crawford’un, Bette Davis’le çalışmanın çetin olduğunu söylemesini Considine, Davis’e telefon 

görüşmeleri esnasında aktarır. Buna karşılık Davis şaşırarak “O kaltak benimle Jane’de çalışmaktan 

nefret etti ve duygularımız karşılıklıydı. Hem film çekilirken hem de sonrasında tam bir baş belasıydı.” 

cevabını vermiştir. Bunun üzerine Considine, yaklaşık yirmi yıl boyunca, ölümlerinden önce Davis ve 

Crawford başta olmak üzere pek çok kişiyle röportaj gerçekleştirmiş, araştırma yapmış ve neticesinde 

Davis ve Crawford arasındaki kan davasını derinlemesine analiz eden bir çalışma olarak söz konusu 

kitabı üretmiştir.  

Davis ve Crawford arasındaki temel çatışmanın Davis’in bir aktris, Crawford’un ise bir yıldız 

olması tezi olduğu görülmektedir. Considine’e göre (2000, s. x) Davis de durumu böyle görmektedir. 

Considine’in aktardığına göre Davis, “Ben aktristim, o ise oyuncu. Bu meslekte ikisini de ihtiyaç var.” 

demiştir. Crawford ise Newquist’le yaptığı nehir söyleşi de Davis’in söylemini “Ne demek istediğini 

hala merak ediyorum. Kariyerimin başında tiyatro deneyimim olmamış olabilir; ancak o da bir film 

yıldızı değilse ne? (…) Sahne için eğitilmemiş olsam da o ne kadar aktrisse ben de o kadar aktrisim.” 

şeklinde yorumlamıştır (akt. Newquist & Crawford, 1981, s. 109). 

1960’ların başına gelindiğinde, 1930’lardan 1950’lere kadar tanrıça statüsünde görülen pek 

çok kadın oyuncu mesleki anlamda gerilmeye girmiştir. 1940’larda ve 50’lerde iyi roller için büyük 

film stüdyolarına kafa tutan oyuncular yardımcı rollere itilmiş veya iş bulamaz hale gelmişlerdir. 1962 

yılında Bette Davis, en son bir filmin baş rolünde oynayalı altı yıl olmuşken34 Joan Crawford üç yıldır 

hiçbir filmde oynamamıştır. Davis ve Crawford standardında oyuncuların aynı sene içinde dahi birden 

fazla filminin vizyona girdiği düşünüldüğünde söz konusu istatistik, oyuncuların kariyerindeki 

gerilemeyi gözler önüne sermektedir. What Ever Happened to Baby Jane? iki oyuncunun da 

kariyerlerinin çökmeye başladığı bir döneme denk gelmiştir. 

 
34 bkz. The Catered Affair (Brooks, 1956) 



62 

 

Arnold ve Miller’a göre yönetmen Robert Aldrich, epik filmi Sodom and Gomorrah’ın (1962) 

çekimlerini tamamlarken sekreterinden Henry Farell adlı yazara ait What Ever Happened to Baby 

Jane? isimli roman hakkında coşkulu bir değerlendirme mektubu almıştır. Aldrich de romanın harika 

bir film olacağını düşünerek romanın bir kopyasını Joan Crawford’a göndermiştir. Zira Aldrich ve 

Crawford daha öncesinde The Autumn Leaves (Aldrich, 1956) filminde birlikte çalışmışlardır ve 

Aldrich, Crawford’un kendisiyle tekrar çalışmak istediğini ve aynı zamanda Bette Davis’le bir film 

yapmak istediğini bilmektedir (1986, s. 99). Öte yandan Crawford’a göre Baby Jane romanını kendisi 

keşfetmiştir. 1962’de Broadway’de Tennesse Williams’ın The Night of Iguana oyununda yardımcı 

rolde oynayan Bette Davis’i izlemeye gitmiş ve oyun sonunda kulise giderek Davis’e romanın bir 

kopyasını vererek romana adını veren rolü teklif etmiştir (Bret, 2007, s. 228). Hangi hikaye doğru 

olursa olsun Baby Jane, baş rollerinde Davis ve Crawford’un yer alacağı ve Aldrich tarafından 

yönetileceği kesinleşerek yapım sürecine girmiştir. 

Daha önceki kısımlarda da birkaç kez bahsedildiği üzere Hitchcock’un 1960 yapımı başyapıtı 

Psycho, shocker olarak ifade edilen korku filmleri adına beklenmedik bir başarı elde etmiştir. Yine 

önceki kısımlarda ve özellikle “Tür Sineması” alt başlığında ifade edildiği üzere korku filmleri 

özellikle 2. Dünya Savaşı öncesinde, 1930’larda, popüler hale gelmiş ve o dönemlerde özellikle 

Universal korku filmleri üzerine uzmanlaşmıştır. Ancak korku türü ne kadar popüler olursa olsun yine 

de ana akım sinemanın üvey evladı muamelesi görmüştür. Psycho’nun özellikle 1960’ların başında 

Amerikan Sineması’nda aştığı eşiklerden biri ise büyük bir yönetmen tarafından çekilen, halk 

tarafından sevilen ve tanınan oyuncuların oynadığı, büyük ve ana akım bir stüdyonun dağıtımını 

üstlendiği düşük bütçeli, sansür kurulunun vizyona girmesine müsaade etmesi ihtimal dahi 

görülmeyen ensest, travestizm, bıçakla işlenen cinayet, çıplaklık, cinsellik gibi konu ve temaları 

bünyesinde barındıran bir filmin rekor seviyesinde seyirciyi sinema salonuna çekebildiğini, bununla 

birlikte eleştirmen övgülerine de nail olarak 5 dalda Oscar’a aday gösterilebileceğini kanıtlamış 

olmasıdır. 1960’ların korku filmleri üzerine eserlerinde Clark ve Senn, Psycho’dan önce “korku”nun 

dışarıdan gelen ve toplulukları tehlikeye atan saldırılarla ilgili olduğunu ancak Psycho’dan sonra 

korkunun kaynağının tanıdıklarımızdan, içimizdekinden geldiğini; bu sebeple Psycho’nun bu bakış 

açısından ilk modern korku filmi olduğunu ifade etmektedirler (2011, s. 10). Psycho’nun başarısının 

temelde iki şeyi sağladığı söylenebilir: öncelikle büyük stüdyoların 1960’ların başında büyük epikler 

ve prestij filmleriyle kurtarmaya çalıştıkları maddi durumlarının Psycho gibi düşük bütçeli ancak 

yüksek gişe gelirli filmlerle kurtulabileceği görmelerini sağlamıştır. Psycho’nun başarısı, maddi ve 

yaratıcı anlamda çıkmazda olan stüdyo sisteminin iştahını kabartmıştır. Psycho’nun başarısının 

sağladığı ikinci şey ise sadece Amerika’da değil tüm dünyada, özellikle genç sinemacılara, sinemada 

bahsinin geçmesinin tahayyül dahi edilemediği temaları merkeze alan hikayeleri anlatma cesaretini 



63 

 

vermiş ve yol göstermiş olmasıdır. What Ever Happened to Baby Jane?, Psycho’nun söz konusu 

başarısından bir yıl sonra yapım sürecine girmiş olup, söz konusu atmosferde Baby Jane’le elde 

edilmesi muhtemel görülen finansal ve eleştirel başarı potansiyelini Psycho’nun başarısıyla 

bağdaştırmak gerekmektedir. 

Psycho’nun başarısı 1960’ların başlarında herkesin ağzında olmasına karşın Baby Jane’in 

yaşadığı en büyük problem yine de finansal olmuştur. Aldrich, Davis ve Crawford’un baş rolünde 

olmayı kabul ettiğini söylediği projeyi büyük stüdyolara satmakta zorlanmıştır; zira çoğu stüdyo 

filmle, şayet baş rollerinde genç oyuncular oynarsa ilgileneceklerini ifade etmişlerdir (Arnold & 

Miller, 1986, s. 99). Söz konusu durum hakkında filmin vizyona girmesinden bir süre sonra Jack 

Paar’ın 16 Kasım 1962 tarihli televizyon şovuna konuk olan Bette Davis “[filmin elde ettiği]…büyük 

bir zafer. (…) Robert Aldrich projeyle stüdyolara gittiğinde Hollywood kodamanlarından ‘o iki 

kocakarı için bir kuruş vermem’ yanıtını aldı.” sözleriyle dalga geçmiştir (Paar vd., 1962).  Sonuçta 

film Seven Arts tarafından yapılmak ve Warner Bros tarafından dağıtılmak üzere planlanmıştır. Öte 

yandan zar zor finanse edilen bu filmde Hollywood’un iki efsane oynayabilmesi için bulunan formül 

ise Davis ve Crawford’a ücretlerinin üstüne filmden kar payı vermek olmuştur. Cowie’nin aktardığına 

göre (2009, s. 204) Crawford, Baby Jane’de Bette Davis’in adının üstte yazılmasını kabul etmiştir. 

Davis, altmış bin dolar ücret ve filmin elde edeceği gelirden yüzde beş pay alırken Crawford, kırk bin 

dolar ücrete razı olup filmin gelirinin yüzde onunu alma hususunda yoğun bir şekilde pazarlık etmiştir. 

Tahmin edilebileceği üzere haklarında yıllardır çıkan kan davası dedikodularıyla magazin 

sütunlarının gediklisi haline gelmiş, altın çağ Hollywood’unun bu iki divasının aynı filmde, 

birbirinden nefret eden iki eski yıldız kız kardeşleri oynayacağı haberi basında da büyük ilgi 

uyandırmıştır. Bu ilgi ve medyanın Davis ve Crawford çatışmasını köpürtmesi film çekimleri ve 

sonrasında da devam etmiştir. Crawford, Newquist’le yaptığı nehir söyleşi de konu What Ever 

Happened to Baby Jane?’e geldiğinde bu film hakkında hala kabuslar gördüğünü ifade etmiştir. Bu 

filmin hiçbir zaman yapılmaması gerektiğini düşündüğünü; ancak o dönemde (özellikle eşi Alfred 

Steele’in ölümünün ardından) çok yalnız olduğunu, çok sıkıldığını ve paraya çok ihtiyacı olduğunu 

ifade etmiştir. Aynı zamanda filmi Crawford açısından zorlaştıran bir diğer etken Aldrich’in halkla 

ilişkiler ekibinin filmi pazarlamanın en iyi yolunun Davis’le aralarında bir kan davası olduğu 

dedikodusunu köpürtmek olduğu düşüncesiyle bu stratejiyi kullanmaları olmuştur (1980, s. 108-109).  

Aldrich, Higham ve Greenberg’in ünlü Hollywood yönetmenleriyle filmleri üzerine yaptıkları 

söyleşileri derledikleri The Celluloid Muse: Hollywood Directors Speak isimli çalışmalarında 

aktardıkları üzere (1969, s. 35), iki yıldızın film boyunca hiç kavga etmediklerini ifade etmiştir. 

Özellikle Davis’in Crawford’a duyduğu tepeden bakma hissinin Davis’in Crawford’a işkence ettiği 

sahnelerde hiç gün yüzüne çıkmadığını ifade etmiştir. İnsanların basında iki yıldızın bu filmi 



64 

 

birbirlerini yiyerek çektiğini okumaktan keyif almalarına karşın iki yıldızın da set süresince son derece 

profesyonel davrandıklarını not düşmektedir. 

Üçüncü bölümde sinopsisi daha ayrıntılı bir şekilde verilecek olan Baby Jane, iki kız kardeşin 

hikayesini anlatmaktadır. Jane Hudson (Davis), 1910’larda halkın sevgilisi bir çocuk vodvil yıldızı ve 

babasının favorisidir. Jane’in kardeşi Blanche (Crawford) ise ailenin hor görülen kızıdır. 1930’lara 

gelindiğinde ise Blanche bir Hollywood yıldızı olmuştur. Jane, Blanche’in torpiliyle filmlerde oynasa 

da stüdyo Jane’in vodvil döneminden kalan abartılı ve kötü oyunculuğu sebebiyle kontratını fes etmek 

istemektedir. İki kız kardeş bir gece bir partiden döndüklerinde arabalarını evin garajına sokarken kaza 

yaparlar ve Blanche arabayla bahçe kapısı arasında ezilir, kötürüm kalır. Bu prologun ardından film, 

çekildiği yıl olan 1962’de geçer. Jane, tombul, aksayarak yürüyen, alkolik bir yetişkin kadın olmuştur. 

Altın dönemlerinde satın alınmış olan eski bir köşkte kardeşi Blanche’la birlikte yaşamaktadırlar. 

Blanche’ın nezaketi ve iyi niyetine karşın Jane, tekerlekli sandalyeye mahkum olan kız kardeşine her 

zaman aksi ve kötü davranmaktadır. Jane’in kendisine kötü davranması, alkol problemi gibi pek çok 

sebep dolayısıyla Blanche evi satarak Jane’i de bir rehabilitasyon merkezine göndermeye niyetlenince 

iki kız kardeş arasındaki ilişki son derece gerilimli bir hal alır. Jane, evlerine gündelik işler için gelen 

hizmetli Elvira’yı da işten kovarak kendini ve kız kardeşini dış dünyadan iyice izole hale getirir. Jane, 

insanların çocukken yaptığı şovu hatırladığını umarak bir geri dönüş yapmayı planlar ve işsiz bir 

piyanist olan Edwin’le çalışmaya başlar. Tüm bu olaylar ışığında Jane gerçeklik ile bağını yitirmeye 

başlar ve olaylar özellikle Blanche için git gide tehlikeli bir hal almaya başlar. 

Williams’a göre (2004, s. 213) What Ever Happened to Baby Jane? başarısını Amerikan korku 

sinemasının iki öğesine borçludur: Gotik türü ve görece daha modern olan “kişiliğin korkutuculuğu” 

teması. Hudson kardeşlerin kaldığı köşk Gotik mimaride inşa edilmiş klasik bir Hollywood köşküdür. 

Filmde bu köşk dışarıdan normal görünse de iç mekanların temsili açısından Hudson kardeşlerin 

çürümüş, toksik, sembiyotik ilişkisinin bir tezahürüdür. Bu bağlamda Baby Jane’in, önceki kısımlarda 

Hitchcock’un The Birds (1963) filmi için bahsi geçen Kennedy dönemi “female gothic” alt türüne 

dahil olabileceğini ifade etmek mümkündür. Farber ve McClellan’a göre (2020, s. 86), basın ve iki 

yıldızın hayran grupları Baby Jane’in ana karakteri olan Jane ve Blanche Hudson ile Davis ve 

Crawford’un hayatları arasında paralellik kurmuş; herkes sinematik bir muharebe görmeyi beklemiş, 

beklediklerini de bulmuşlardır. 

 What Ever Happened to Baby Jane?, vizyona girmesinin daha ilk haftasında 980 bin dolarlık 

bütçesini kazanmış ve beklenmedik derecede büyük bir başarı elde etmiştir. Warner Bros’un aynı 

dönemde, Baby Jane’in bütçesinin on altı katına mal olan ve dört kat daha uzun sürede çekilen, 

stüdyonun “A filmi” Gypsy (1962, Mervyn LeRoy) gibi yapımları geride bırakmıştır. Variety dergisi 

film için “Davis’in performansı seyirciyi duygusal anlamda hırpalarken Crawford eli yüzü düzgün bir 



65 

 

yorum ortaya koyuyor.” yorumunu yapmıştır. Time dergisine göre ise film “yılın en korkutucu, en 

komik ve en sofistike gerilim filmi”dir. (akt. Shelley, 2009, s. 30). Baby Jane’in başarısı 

Hollywood’un iki divasının da uzun süre sonunda tekrar spot ışıklarının altına çıkmasını sağlamıştır. 

Baby Jane’in Amerikan popüler kültüründe adeta kendi mitolojisine sahip olmasını sağlayan 

şey yalnızca iki yıldız arasında yıllardır köpürtülen kan davası, filmin yapım süreci ya da filmin 

olağanüstü başarısı değildir. Tüm bunların üstüne 1963 yılının Akademi Ödülleri’nde yaşananlar filmi 

sinema tarihinde ve Amerikan popüler kültüründe kült seviyesine getirmiştir. 1963 yılında, 1962 

yılında gösterime giren filmlerden Akademi’nin yaptığı değerlendirme sonucu Oscar adayları 

açıklanmıştır. What Ever Happened to Baby Jane? 5 kategoride Oscar’a aday olmuştur: En İyi Kadın 

Oyuncu (Bette Davis), En İyi Yardımcı Erkek Oyuncu (Victor Buono), En İyi Siyah-Beyaz Görüntü 

Yönetimi, En İyi Siyah-Beyaz Kostüm Tasarımı ve En İyi Ses (URL-17). Filmin iki büyük yıldızından 

adaylık kazanan Bette Davis olmuştur. 

Ödül gecesi Bette Davis için güzel geçmemiştir. En İyi Kadın Oyuncu Ödülü’nü Arthur 

Penn’in The Miracle Worker (1962) filmindeki performansıyla Anne Bancroft kazanmıştır. Bancroft, 

o sırada Broadway’de The Miracle Worker filminde oynadığı Mother Courage karakterini sahnede 

canlandırmaktadır ve ödül törenine katılmamıştır. Bancroft’un yerine ödülü almak üzere sahneye Joan 

Crawford çıkar. 

Bette Davis’e göre Crawford, Davis’in ödülü kazanamaması için aktif olarak kampanya 

yapmış ve Oscar adayı olan kadın oyuncuları gezerek törene katılmamaları durumunda şayet 

kazanırlarsa Oscar’larını onların yerine kabul etmekten memnuniyet duyacaklarını iletmiştir. Davis, 

adayların oturduğu kuliste töreni takip etmiştir ve kazanan açıklandığında yüzünün bembeyaz 

olduğundan emin olduğunu ifade etmektedir. Davis söz konusu geceyi “Bir süre sonra, Crawford 

elinde ödülle koridordan süzüldü, kapımın önünden geçti. Attığı bakışı unutmayacağım. 

Muzafferaneydi. Açıkça ‘sen kazanamadın ve ben çok sevindim’ diyordu.” sözleriyle hatırlamaktadır 

(Davis & Herskowitz, 1987, s. 141). 1963 Oscar gecesi Hollywood’un iki büyük divasının 

yıldızlarının barışma ihtimallerini suya düşürmüştür.  

Sonuç olarak What Ever Happened to Baby Jane?, Psycho sonrası stüdyo sistemi içinden 

çıkan düşük bütçeli, siyah beyaz istismar filmleri silsilesine özgün bir alt kategori eklemiştir. Derry’e 

göre Baby Jane, Psycho sonrasında ortaya çıkan “karakter korkusu”35 kategorisindeki korku 

 
35 Charles Derry, Dark Dreams 2.0: A Psychological History of the Modern Horror Films from the 1950s to the 

21st Century isimli eserinde modern (1950’den 21. Yüzyılın başına kadar olan filmleri kastetmektedir) korku 

filmlerini üç kategoride ele almaktadır: Karakter korkusu (the horror of personality), kıyamet korkusu (the horror 

of Armageddon) ve şeytani korku (the horror of the demonic). Karakter korkusu, Psycho’nun Norman Bates’i, 

What Ever Happened to Baby Jane?’in Jane’i gibi korkunun belli bir karakterden yayıldığı korku filmlerini ifade 

etmektedir. Kıyamet korkusu ise insan olmayan, doğanın veya uzayın kendisinden gelen korku filmlerini ifade 



66 

 

filmlerinden önemli bir tanesidir (2009, s. 32-33). 1960’ların başındaki değişim sürecinde stüdyolara 

iyi yönetmen ve yıldızlarla çalışırlarsa düşük bütçeli bu korku filmlerinin seyirciyi salonlara 

çekebileceğini ispat etmiştir. Baby Jane’in başarısının ispat ettiği bir diğer mesele ise 1930’ların 

büyük kadın yıldızlarının hala daha sinema salonlarına seyirci çekebildiğidir. Shelley, Baby Jane’in 

öncüsü olduğu Kocakarı Korkusu akımının söz konusu yıldızlar için yeniden spot ışığının altında 

parlama fırsatı verdiğini, yardımcı rollere itilen bu kadın yıldızların tekrar başrolde oynama fırsatı 

yakaladığını düşündüğünü ifade ederken kimilerinin Kocakarı Korkusu filmlerini bir zamanlar altın 

çağını yaşamış büyük kadın yıldızlar için utandırıcı ve ucuz filmler olarak tanımladığını da not 

düşmektedir (2009, s. 4). Önceki kısımlarda da bahsedildiği gibi Baby Jane’in sebep olduğu bir diğer 

şey ise olağanüstü başarısından ötürü Hollywood stüdyolarına kazandırması garanti görülen bir formül 

sunmasıdır. Bölümün başında tanımı yapılan Kocakarı Korkusu akımı Baby Jane’in hikaye iskeleti 

üzerine kurulmuştur. Filmin başında, ana karakterin geçmişine ait bir travmanın gösterilmesi, 

sonrasında filmsel zamana dönülmesi ve ana karakterin geçmiş yıllarına özlem duyan yaşlı, 

“menopozlu bir manyağa” dönüşmesi ve filmin sonunda aslında geçmişi anlatan kısmın göründüğü 

gibi olmadığını gördüğümüz bir twist. Baby Jane, Davis ve Crawford’ın yıldızını tekrar parlatmıştır. 

Baby Jane’in başarısının, bu formülün tuttuğunu göstermesinin ardından Davis ve Crawford’la aynı 

dönemlerde altın çağını yaşamış olan pek çok yıldız da söz konusu Kocakarı Korkusu filmlerinde 

oynamıştır. Tallulah Bankhead Die! Die! My Darling! (Narizzano, 1965) filminde, Olivia de 

Havilland Lady in a Cage (Grauman, 1964) filminde, Double Indemnity’nin (Wilder, 1944) yıldızı 

Barbara Stanwyck The Night Walker (Castle, 1964) filminde, Hitchcock’un Suspicion (1941) 

filmindeki performansıyla Oscar kazanan Joan Fontaine The Witches (Frankel, 1966) filminde, 

Elizabeth Taylor Night Watch (Hutton, 1973), 1940’ların kara filmlerinin unutulmaz yüzü Lauren 

Bacall The Fan (Bianchi, 1981) filminde oynamıştır. Bu benzer filmlerden de önce Aldrich, Davis ve 

Crawford birlikte yaptıkları Baby Jane’in başarısını devam ettirmek için 1964 yılında bir araya 

gelmiştir. İkinci filmde bu sefer Davis kurbanı ve Crawford ise manipülatör kötü karakteri 

oynayacaktır. Ancak filmin çekimleri sırasında Crawford’ın rahatsızlanması ve uzun süre sete 

dönememesi sebebiyle bu rol Olivia de Havilland’a gitmiştir (Williams T. , 2004, s. 220). Film 1964 

yılında çekilmiştir: Hush… Hush… Sweet Charlotte. Baby Jane’in başarısında yararlanabilmek adına 

önce filmin adının “What Ever Happened to Cousin Charlotte” olması planlansa da bundan 

vazgeçilmiştir. Hush… Hush… Sweet Charlotte, Baby Jane gibi çarpık ilişkiler ve psikolojik 

sadomazoşizm üzerine kuruludur; ancak Baby Jane’e kıyasla şiddeti daha açıkça gösterme 

eğilimindedir (Arnold & Miller, 1986, s. 111-114). Bu dönemde çekilen diğer filmlerde de filmin 

 
etmektedir. Hitchcock’un The Birds (1963) filminde kuşların insanlara saldırması, Night of the Living Dead’in 

(Romero, 1968) zombileri, The Thing from Another World’ün (Nyny, 1951) uzaylıları bu kategoriye örnek 

olarak sunulabilir. Şeytani korku ise isminden de anlaşılacağı üzere The Innocents (Clayton, 1961), Rosemary’s 

Baby (Polanksi, 1968), The Exorcist (Friedkin, 1973) gibi şeytani olanın korku öğesi olduğu filmlerdir. 



67 

 

isminin What Ever Happened to Baby Jane?’inkine benzetilemeye çalışıldığı görülmektedir: Hush… 

Hush… Sweet Charlotte (Aldrich, 1964), Die! Die My Darling! (Narizzano, 1965), I Saw What You 

Did (Castle, 1965), What Ever Happened to Aunt Alice? (Katzin, 1969), What’s the Matter with 

Helen? (Harrington, 1971), Whoever Slew Auntie Roo? (Harrington, 1972) bunlardan bazılarıdır. 

Davis ve Crawford, Aldrich’le ekip oluşturmaksızın da Kocakarı Korkusu filmlerinde 

oynamıştır. Kariyerlerinin bu son perdesinde ikisinin de filmografisinin büyük çoğunluğunu başrolde 

oynadıkları korku filmleri oluşturmaktadır. Davis, Dead Ringer (Henreid, 1964), The Nanny (Holt, 

1965), The Anniversary (Baker, 1968), Burnt Offerings (Curtis, 1976), Scream, Pretty Peggy (Hessler, 

1973) filmlerinde oynarken; Crawford da Strait-Jacket (Castle, 1964), I Saw What You Did (Castle, 

1965), Berserk (O’Connolly, 1967), Trog (Francis, 1970) filmlerinde oynamıştır. Baby Jane’in yapım 

sürecinde yayılan hikayeler, 1963 Oscar’larında yaşanan olaylar halihazırda Amerikan popüler 

kültüründe kendi mitini yaratmışken, ismi zikredilen Hollywood divalarının oynadığı bu B filmlerinin 

her biri de kendi çapında bir kült filme dönüşmüştür. 

1.5. Kocakarı Korkusu’nun Biçim ve İçerik Özellikleri 

 Bu kısımda What Ever Happened to Baby Jane?’den itibaren yapılmış olan ve Peter 

Shelley’nin Kocakarı Korkusu tanımına uyan filmlerin biçim ve içerik özelliklere ele alınacak ve söz 

konusu filmlerde biçimsel ve içeriksel olarak ne tür ortaklıklar bulunduğu analiz edilmeye 

çalışılacaktır. Shelley, Kocakarı Korkusu filmleri üzerine çalışmasında Kocakarı Korkusu’nu bir alt tür 

olarak tanımlamaktadır (2009, s. 1). Bu başlık altında yapılacak olan biçimsel ve içeriksel ortaklıklar 

araştırması aynı zamanda Kocakarı Korkusu’nun gerçekten de bir alt tür olup olmadığının bilimsel 

sağlamasını yapmış olacaktır. 

 Tür filmleri, tarihsel gelişimleri üzerinde daha önceki kısımda ele alınmıştır. Söz konusu 

kısımda ifade edildiği üzere türlere ayırarak anlamak aydınlanmacı düşüncenin ve Darwinist 

yaklaşımın bir armağanıdır. Öte yanda yine türler, söz konusu “birimlere ayırarak anlama” anlayışıyla 

tanımlanabilir mi? Yani asıl soru bir türü tür yapan özellikler nelerdir? Andrew’a göre 1960’ların 

ortasından itibaren çağdaş film kuramı 50’lerin hümanist yaklaşımından uzaklaşmış ve filmlere 

yaklaşım noktasında post-yapısalcı bir tutum benimsemiştir. Ona göre içinde bulunduğumuz bu 

dönemde türleri doğal ve psikolojik yasalarca belirlenmiş ve her toplumda kendini tekrarlamaya 

mecbur, değişmez yapılar olarak görmek doğru değildir. Tanımlaması zor olsa da türler, sinema 

ekonomisi içinde kendine özgü bir fonksiyonu yerine getirmektedirler (1984, s. 107, 110). Bordwell 

ve Thompson’a göre araştırmacıların çoğu türlerin kesin bir şekilde tanımlanamayacağı konusunda 

hemfikir olduklarını ifade etmektedirler. Onlara göre türü tanımamızı sağlayan yegâne mesele tür 

uylaşımlarıdır. Aynı tür altına yerleştirdiğimiz filmler, sinema görsel bir sanat olduğu için karakteristik 



68 

 

film teknikleri ve uylaşımsal ikonografi ile tanımak mümkündür (2012, s. 328, 330). Sobchack ve 

Sobchack’a göre ise (1987, s. 223, 227-234) tür, konusu, tematik kaygıları, karakterizasyonları, plot 

formülleri ve görsel düzenlemeleri aşırı derecede birbirine benzeyen filmleri ifade etmektedir. 

Sobchack ve Sobchack için bir türü tür yapan üç unsur vardır: formül (hikâyede tekrar eden yapı, 

serim, düğüm, çözüm noktaları), uylaşımlar ve ikonografi. Bu bağlamda farklı kuramcıların film 

türleri üzerine aşağı yukarı uzlaştığı görülmektedir. Benzer karakterler, benzer hikâye yapıları ve 

temalar, benzer görsel düzenlemeler, ışık kullanımı, görüntü üslubu ve uylaşımlar bir türü meydana 

getirmektedir. Örneğin, karanlık sinematografisi, Alman Dışavurumcu Sinemasında rastladığımıza 

benzer sert ışık kullanımı, vampir kötü karakteri ile Dracula (Browning, 1931) şüpheye yer 

kalmayacak şekilde korku türünün altına girmektedir. 

 Öte yandan türleri tanımlamak her zaman çok kolay olmaya bilmektedir. Önceki kısımda da 

bahsedildiği üzere bazı filmler farklı tür uylaşımlarını bir arada barındırmaktadır. Yine önceki kısımda 

örnek olarak verilen Sweeney Todd: The Demon Barber of Fleet Street (Burton, 2007) hem müzikal 

hem de korku filmidir. Filmin korku uylaşımlarını tanımlamak kolay olsa da film, müzikalite 

açısından meşhur örnekler olan Singin’ in the Rain (Donen ve Kelly, 1952) veya The Sound of Music 

(Wise, 1965) filmlerine hiç benzememektedir. Türü tanımlamanın kolay olmadığı durumlar yalnızca 

farklı tür uylaşımlarını bir arada bulunduran filmlerde karşımıza çıkmamaktadır. Örneğin film noir 

türü kimi kuramcılar tarafından bir tür olarak tanımlansa da bazı kuramcılar film noir’ın bir tür 

olmadığını ifade etmektedir. Örneğin Friedman ve diğerleri36 ve Graves ve Engle37, film noir’ı bir tür 

olarak kabul etmektedirler. Nachbar ise film noir’ı bir tür olarak ele almakta; ancak film noir için 

tanımlanan uylaşımların her filme uymaması sorununun da altını çizmektedir (1988, s. 66). Schrader 

da bir tür olarak film noir’ın tanımı konusundaki kafa karışıklığına değinmiştir. Ancak ona göre film 

noir, Hollywood’un hem en iyi dönemi hem de hakkında en az şey bilinen dönemidir. Schrader, 

Fransız eleştirmen Raymond Durgnat’ın film noir ile ilgili yapılan tanımlara itiraz ettiğini, film noir’ın 

bir tür değil, bir ruh hali, film stili olduğunu hatırlatmaktadır (1972, s. 8). Film noir’ın tür veya alt tür 

sayılıp sayılamayacağı örneği ileriki kısımda Kocakarı Korkusu’nun bir alt tür olup olmadığının 

sınanması hususunda önem arz etmektedir. 

 Alt tür tabiri ise ismine münhasır bir şekilde ismi kendisini izah etmektedir. Bu sebeple genel 

itibariyle kuramcılar tarafından tanımlanma gereği görülmemiş bir tabirdir. Alt tür, tür ne ise odur; 

ancak alt tür olarak ifade edilen filmler belli spesifik ve niş yönleriyle bir araya gelirler. Örneğin 

Halloween (Carpenter, 1978), The Exorcist (Friedkin, 1973), Videodrome (Cronenberg, 1983) 

 
36 bkz. Friedman, L., Desser, D., Kozloff, S., Nochihmson, M. P., Prince, S. (2014). An Introduction to Film 

Genres. New York: W. W. Norton & Company, Inc. 
37 bkz. Graves, M. A., Engle, F. B. (2006). Blockbusters: A Reference Guide to Film Genres. Westport, 

Connecticut: Greenwood Press. 



69 

 

filmlerinin üçü de korku türü uylaşımlarına uygundur. Ancak Halloween, maskeli bir katilin bıçak ile 

bir grup kahramanı kovalaması gibi niş bir yapıyı kullanması itibariyle Friday the 13th (Cunningham, 

1980), Scream (Crawen, 1996) gibi filmlerle birlikte slasher alt türüne dahil olmaktadır. The Exorcist 

ise şeytani ruh musallatını korku öğesi olarak merkezine oturtarak The Haunting (Wise, 1963), The 

Others (Amenabar, 2001) gibi filmlerle birlikte paranormal korku alt türüne dahil olmaktadır. 

Videodrome ise eğilip bükülen, dönüşen bedenlerin merkezinde olduğu bir korku filmi olarak The 

Thing (Carpenter, 1982), The Fly (Cronenberg, 1986) gibi filmlerle birlikte body horror alt türü 

altında yer almaktadır. Shelley ve diğerlerine göre ise Kocakarı Korkusu da korku sinemasının, 

zamanla akıl sağlığını yitiren, cinai eğilimleri olan yaşlı kadınların ana karakter olduğu bir alt türüdür. 

Sonraki kısımlarda Kocakarı Korkusu tanımına uyan filmlerin biçim ve içerik özelliklerinin 

incelenecek olması söz konusu hipotezi sınayarak Kocakarı Korkusu’nun bir alt tür olup olmadığını, 

dolayısıyla formül, uylaşımlar ve ikonografi gibi unsurların Kocakarı Korkusu filmlerinde istikrarlı bir 

şekilde tekrar edip etmediğini ortaya koyacaktır. 

 Aşağıdaki tabloda Peter Shelley’nin kitabında yer verdiği Kocakarı Korkusu filmlerini içeren 

bir tabloya yer verilmiştir. Shelley’nin kitap çalışması 2009 yılında tamamlandığı için 2009 ile bu tez 

çalışmasının tamamlandığı 2023 yılı arasında çekilen ve Shelley’nin Kocakarı Korkusu kriterlerini 

karşılayan filmler sonradan eklenmiş olup kalın yazı karakteri ile işaretlenmiştir. Aşağıdaki tabloda 

yer verilen filmler daha sonraki kısımlarda ele alınan filmlerdir. 

Film Yıl Yönetmen 

What Ever Happened to Baby Jane? 1962 Robert Aldrich 

Dead Ringer 1964 Paul Henreid 

Strait-Jacket 1964 William Castle 

Lady in a Cage 1964 Walter Grauman 

Hush… Hush, Sweet Charlotte 1964 Robert Aldrich 

Die! Die! My Darling! 1965 Silvio Narizzano 

The Night Walker 1965 William Castle 

I Saw What You Did 1965 William Castle 

The Nanny 1965 Seth Holt 

Queen of Blood 1966 Curtis Harrington 

The Witches 1966 Cyril Frankel 

Games 1967 Curtis Harrington 

Berserk! 1968 Jim O’Connolly 

The Savage Intruder 1968 Donald Wolfe 

What Ever Happened to Aunt Alice? 1969 Lee H. Katzin 

Eye of the Cat 1969 David Lowell Rich 

The Mad Room 1969 Bernard Girard 

That Cold Day in the Park 1969 Robert Altman 

Trog 1970 Freddie Francis 

Flesh Feast 1970 Brad F. Grinter 

The Beast in the Cellar 1970 James Kelly 

Cry of the Banshee 1970 Gordon Hessler 

What’s the Matter with Helen? 1971 Curtis Harrington 

Whoever Slew Auntie Roo? 1971 Curtis Harrington 

Blood and Lace 1971 Philip S. Gilbert 

The Baby 1973 Ted Post 



70 

 

The Killing Kind 1973 Curtis Harrington 

Night Watch 1973 Brian G. Hutton 

A Knife for the Ladies 1974 Larry G. Spangler 

Frightmare 1974 Pete Walker 

Persecution 1974 Don Chaffey 

Homebodies 1974 Larry Yust 

Ruby 1977 Curtis Harrington 

Windows 1980 Gordon Willis 

The Fan 1981 Edward Bianchi 

The Hunger 1983 Tony Scott 

Night Warning 1983 William Asher 

Epitaph 1987 Joseph Merhi 

Misery 1990 Rob Reiner 

Bad Blood 1993 Chuck Vincent 

Mommy 1994 Max Allan Collins 

Mother 1996 Frank LaLoggia 

Mommy’s Day 1996 Max Allan Collins 

The Landlady 1997 Robert Malenfant 

Inside 2007 Julien Maury, Alexandre Bustillo 

Naciye 2015 Lütfü Emre Çiçek 

Greta 2018 Neil Jordan 

Ma 2019 Tate Taylor 

X 2022 Ti West 

Tablo 1 Peter Shelley'nin kendi kriterlerini karşılayan ve kitabında ele aldığı filmler listesi (2009, s. vii-viii) ve ilaveten 

kitabın yazıldığı 2009 tarihi ile 2023 arasında çekilmiş olan Kocakarı Korkusu filmleri. 

1.5.1. Biçim Özellikleri 

 Filmlerin biçim ve içerik açısından ele alınması ikiliği sinema tarihi kadar eskidir ve 

Monaco’ya göre sinema estetiğinin ilk ikiye bölünüşü içeriğe ve gerçekliğe ağırlık veren Lumière 

Kardeşler’in filmleri ile biçime ağırlık ve George Méliès’in filmleri arasında gerçekleşmiştir (2001, s. 

271). Bir filmin ele alınmasında sinemanın görsel bir sanat olması sebebiyle biçimin önemi büyüktür. 

Yine Monaco’ya göre sinema sözdizimi uzamda ve zamanda gerçekleşmektedir. Bu bağlamda bir 

filmin bir araya gelmesini sağlayan unsurlar olarak uzamın değişimine “mizansen” olarak göndermede 

bulunulurken zaman değişimi de Fransızca’da bir araya getirmek anlamına gelen “montage” yani 

kurgu ile38 ifade edilmektedir (2001, s. 168). Mizansen kelimesi 1833’ten beri Fransızca’dan ödünç 

alınarak İngilizce de de kullanılmakta olup (mise-en-scéne) kabaca “sahneye koymak” olarak 

çevrilebilmektedir. Gibbs’in yaptığı özet tanımlamaya göre mizansen “çerçevenin içindeki her şey ve 

bunların düzenleniş biçimi”dir. Çerçevenin içinde yer alan ışık, kostüm, dekor ve oyuncuların kendisi 

mizansenin öğeleridir. Çerçevenin içeriğini doğrudan etkilemesi sebebiyle çerçevelemenin kendisi, 

kamera hareketleri ve yapılan diğer fotografik tercihler de mizansenin bir parçasıdır. Gibbs, 

mizansenin öğelerini ışık, kostüm, renk, aksesuarlar, dekor, oyunculuk performansları, çerçevede 

yaratılan veya daraltılan boşluk, kameranın konumu, çerçeveleme ve çerçeve içinde yer alan öğelerin 

etkileşimleri başlıklarıyla incelemiştir (2002, s. 5-26). Dolayısıyla bu kısımda da söz konusu öğeler ve 

 
38 Türkçe sinema yazınında “montaj” ve “kurgu” farklı anlamlarda kullanılmaktadır.  



71 

 

kurgunun nasıl gerçekleştirildiği kriterleri çerçevesinde Kocakarı Korkusu filmlerinin biçim özellikleri 

incelenmeye çalışılacaktır. 

 Bu kısımda benimsenen yaklaşım, öncelikle Kocakarı Korkusu akımını başlatan film olarak 

kabul ettiğimiz What Ever Happened to Baby Jane?’in Kocakarı Korkusu akımı için ortaya referans 

olarak koyduğu biçim özelliklerinin incelenmesi ve bu biçim özelliklerinin akımın diğer filmleriyle 

kıyaslanması şeklinde bir yol haritasıdır. Tablo 1’de yer alan 49 filmin tek tek biçimsel analize tabi 

tutulması verimsiz bir çalışmaya sebep olacağından akımın öne çıkan biçim özelliklerinin incelenmesi 

ve kurucu film olan What Ever Happened to Baby Jane? ile kıyaslanması yoluna gidilmiştir.  

 Baby Jane, önceki kısımlarda da bahsedildiği üzere ardından bir film furyasını getirse de 

kendisi 1960 yılında Hitchcock’un Psycho filmiyle yakaladığı başarının yarattığı atmosferin bir 

ürünüdür. Söz konusu etki Aldrich’in filminde de görülmektedir. Rebello’nun aktardığına göre New 

York Times, Psycho’nun başarısını D. W. Griffith’in The Birth of a Nation (1915) filminden sonraki 

en karlı siyah-beyaz film olarak ilan etmiştir (2013, s. 187). Yine Rebello’nun Psycho’nun kostüm 

tasarımıcsı Rita Riggs’ten aktardığına göre Hitchcock böyle “basit bir siyah-beyaz filmin” bu kadar 

çok para kazanması karşısında afallamıştır (s. 172). Hem bütçeyi düşüreceği hem de filme ait kanlı 

detayları daha az sevimsiz göstereceği için siyah-beyaz olarak çekilen Psycho, Baby Jane gibi pek çok 

filme bu açıdan ilham olmuştur. Aldrich, her ne kadar Hitchcock, Hawks, Ray gibi isimlerle birlikte 

Cahiers du Cinema çevrelerinin dikkatini çeken bir auteur de olsa üslubu diğerleri gibi keskin ve 

temaları ise diğerleri kadar nevi şahsına münhasır değildir. O sebeple Baby Jane’in üslup olarak 

Psycho’ya bu kadar yakın durması da anlaşılabilirdir. Baby Jane’de karakterlerin içinde bulunduğu ruh 

hali veya seyirciye sunuluş biçimi açısından uygulanan aydınlık, karanlık veya parçalı aydınlatmalı 

ışık yaklaşımı Psycho’dakine benzer bir şekilde kullanılmıştır. 

  

Görsel 2 Psycho'da Norman Bates dedektif tarafından sorgulanıyor (solda). What Ever Happened to Baby Jane?'de Jane 

hizmetçi Elvira'yı öldürdükten sonra kardeşiyle birlikte kaçmaya hazırlanıyor (sağda). 

 Tablo 1’de yer alan 49 film biçimsel açıdan ele alındığında Kocakarı Korkusu filmlerinin 

biçimsel özellikleri açısından istikrarlı bir benzerlik olmadığı görülmektedir. Söz konusu filmlerden 

1962 yapımı Baby Jane’i takiben 1960’ların sonuna kadar çekilmiş olan filmler Baby Jane’e üslup ve 



72 

 

biçim olarak benzese de, bu durum ilk dönem Kocakarı Korkusu filmlerinin hepsinin 1960’larda ve 

çoğunun Hollywood’da çekilmiş olması sebebiyle anlaşılabilirdir. Erken dönem Kocakarı Korkusu 

filmlerindeki biçimsel benzerlik Kocakarı Korkusu filmlerine has bir benzerlik değil; bu filmlerin 

çoğunun 1960’larda çekilmiş, çoğu siyah-beyaz korku filmleri olmasından doğan bir benzerliktir. Bu 

durumun sebebi de daha önceki kısımlarda defaatle ifade edildiği üzere Psycho’nun gerek biçimsel 

gerekse içeriksel olarak koyduğu standartın takip edilmesinden kaynaklanmaktadır. Bu duruma uygun 

bir örnek olarak Baby Jane’i yapan ekibin çektiği ve Baby Jane’in fahri devam filmi olarak 

görülebilecek Hush… Hush, Sweet Charlotte (Aldrich, 1964) filminde de başrolde oynayan Olivia de 

Havilland’ın başrolünü oynadığı Lady in a Cage (Grauman, 1964) filmi verilebilir. Görsel 3’te filmin 

biçimsel olarak gerek açılış jeneriği gerekse açılış sahnesiyle Baby Jane’den çok Psycho’ya 

öykündüğünü gözlemlemek mümkündür. 

  

  

Görsel 3 Psycho'nun açılış jeneriği (sol üstte). Lady in a Cage'in açılış jeneriği (sağ üstte). Psycho’nun açılış sekansında 

karakterleri tanımadan önce kamera otel odasının penceresinin aralığından girer (sol altta). Lady in a Cage’de Malcolm’u 

not yazarken görmek üzere kamera havalandırmadan odanın içine girer (sağ altta). 

 Benzer bir şekilde 1965 yılında İngiltere’de Hammer Film tarafından çekilen Die! Die! My 

Darling!, Baby Jane veya Psycho’dan ziyade Hammer Film’in 1950 sonrasında yaptığı korku 

filmlerine daha çok benzemektedir. Technicolor renk düzenlemesi, pembeye çalan renge sahip kan, 

Hammer Film’in alametifarikalarıdır. 



73 

 

  

Görsel 4 Hammer Film tarafından çekilmiş iki film. Dracula (Fisher, 1958) (solda), Die! Die! My Darling! (Narizzano, 1965) 

(sağda). 

Kocakarı Korkusu filmlerinde sinematografik tercihlerin kendine has bir eğilimi 

bulunmaktadır. Bu filmlerde, Yıldız Sistemi başlığında izah edilmeye çalışıldığı üzere 20 ve 30’lu 

yaşlarında olan kadın baş karakterler için kullanılan iyi özellikleri ön plana çıkartmaya çalışan 

ışıklandırma (flattering lighting) tekniği ters yüz edilmektedir. Bu duruma tekniğin İngilizce 

isimlendirmesinden yararlanarak “unflattering lighting” demek mümkündür. Işıklandırma ve ona eşlik 

edecek şekilde çerçeveleme, planın yakınlığı gibi temel sinematografik öğeler Kocakarı Korkusu 

filmlerinde başrol oyuncularının mümkün olduğunca yaşlı, çirkin, acınası ve korkutucu görünmesi 

sağlayacak şekilde kullanılmaktadır. Bu durum, söz konusu oyuncuların 20’li ve 30’lu yaşlarında 

perdede temsil ediliş biçimlerinin tam tersidir. 

  

 

 



74 

 

  

Görsel 5 Bette Davis, Of Human Bondage (Cromwell, 1934) filminde (sol üstte). Bette Davis, What Ever Happened to Baby 

Jane? (Aldrich, 1962) Jane Hudson rolünde (sağ üst). Olivia de Havilland, Gone with the Wind (Fleming, 1939) filminde (sol 

orta). Olivia de Havilland, Lady in a Cage (Grauman, 1964) filminde (sağ orta). Talllulah Bankhead, Lifeboat (Hitchcock, 

1944) filminde (sol alt). Tallulah Bankhead, Die! Die! My Darling! (Narizzano, 1965) filminde (sağ alt) 

 Söz konusu “çirkinleştirme/korkunç hale getirme efekti” mizansenin yalnızca sinematografiyle 

ilişkili unsurlarıyla sağlanmamaktadır. Saç ve makyaj, kostüm ve en önemlisi oyunculuk 

performansının yönetimi Kocakarı Korkusu efektini sağlamaktadır. Görsel 6’da farklı dönemlerden 

Kocakarı Korkusu ana karakterlerinin saç, makyaj ve kostüm tercihlerine yönelik farklı dönemlerden 

örnekler yer almaktadır.  

  



75 

 

  

Görsel 6 What Ever Happened to Baby Jane?'deki (Aldrich, 1962) çocuksu kostümü, beyaz pudra ağırlıklı grotesk makyajıyla 

Bette Davis (sol üstte), "evde kalmış yaşlı" kız kostümü, makyajsız yüzü ve bandanasıyla Misery (Reiner, 1990) filminde 

Kathy Bates, baştan aşağı siyah giyinmiş, makyajsız ve kana bulanmış haliyle (sağ üstte),  Inside (‘À l'intérieur’, Bustillo ve 

Maury, 2007) filminde Béatice Dalle (sol altta), çiçekli, sade ve bol elbiseleri, makyajsız yüzü ve sürekli olarak dağınık 

saçlarıyla Derya Alabora Naciye (Çiçek, 2015) filminde (sağ altta). 

 Kocakarı Korkusu kahramanları Görsel 6’da da görüldüğü üzere farklı şekillerde de olsa 

psikopatiye işaret edecek şekilde tuhaf ve tekinsiz bir forma sahiptir. Bu tekinsiz ve deli izlenim 

önceki örneklerde de görüldüğü üzere sinematografiyle de desteklenmektedir. Davis’in Baby Jane’i 

çocukluk yıllarında ünlü bir çocuk vodvil yıldızı olduğu döneme özlemle saçlarını bukleli hale 

getirmekte, fırfırlı elbiseler, etekler giymekte ve grotesk derece beyaz pudrayla boyanıp abartılı ruj 

sürmekte ve sol gözünün altına kalp şeklinde bir “güzellik damgası” çizmektedir. Bu durum Jane’in 

akli dengesinin bozukluğuna vurgu yaparken aynı zamanda zihninin geçmişe hapsolduğunu da 

hatırlatarak karakteri tekinsiz hale getirmektedir. Yine Görsel 6’da yer alan Kathy Bates (ortada) 

stereotipik “evde kalmış”, eski hemşire kostümüyle gezmektedir. Genellikle bol bir elbise ve hırka 

kostümlerine sıfır makyaj eşlik etmektedir. Görsel 6’da yer alan son örnekte ise Inside filminde 

Béatrice Dalle, tipik bir şekilde kötülükte özdeşleşen siyahtan başka bir renk giymez ve makyaj 

yapmaz. Bu durum karakter hakkında hiçbir şey bilmiyor oluşumuzu da pekiştirmektedir. Zira filmin 

evreninde bir Dalle’ın karakterinin bir ismi dahi yoktur. La femme39 olarak geçmektedir. Bu örnekler 

Die! Die! My Darling!’deki aşırı tutucu, muhafazakâr Mrs. Trefoile karakterini canlandıran Tallulah 

Bankhead’in koyu renk elbiseler giymesi, hiç makyaj yapmaması ve saçlarını sımsıkı bir topuzla 

 
39 Fr. Kadın. 



76 

 

başının tepesinde toplaması; Ma (Taylor, 2019) filminde Octavia Spencer’ın yoğun makyaj ve koyu, 

bol kıyafetler giymesi gibi örneklerle çeşitlendirilebilir. Görsel 6’da yer alan örneklerden What Ever 

Happened to Baby Jane? 1962 ve Hollywood, Misery 1990 ve Hollywood, Inside 2007 ve Fransa, 

Naciye ise 2015 ve Türkiye yapımıdır. Ana karakteri çirkinleştirme ve/veya korkunç hale getirme 

stratejileri tarih ve coğrafya fark etmeksizin Kocakarı Korkusu filmlerinde ortak olarak gözlemlenen 

bir biçimsel özelliktir. Bu stratejiler bazen saç, makyaj, kostüm gibi öğelerle sağlandığı gibi bazen de 

görüntü yönetimi, ışık, çerçeveleme, plan ölçeği gibi sinematografik faktörlerle bazen ise bütün 

bunların bir arada kullanılmasıyla sağlanmaktadır. Hangi stratejiler kullanılırsa kullanılsın oyuncu 

yönetimi bu yöntemlere eşlik etmektedir. Kocakarı Korkusu filmlerine camp özelliği katan abartılı 

ve/veya gösterişli bir oyunculuk stili bu filmlerin başrollerinin performanslarında gözlemlenmektedir. 

Söz konusu yüksek ve abartılı oyunculuk çıtasını Kocakarı Korkusu’nun ilk filmi kabul ettiğimiz What 

Ever Happened to Baby Jane?’de çocuksu ile manyak arasında giden tavrı neredeyse vodvilyen bir 

performansla temsil eden ve sonrasında bu rolüyle Oscar’a aday olan Bette Davis’in çektiği 

tahmininde bulunulabilir. Hakeza Misery’de Kathy Bates’in performansı da esir tuttuğu ve hayranı 

olduğu yazara karşı çocuksu bir ilgi ve masumiyet ile cinayete meyilli bir akıl hastası arasında 

gelgitlere sahne olmaktadır. Bates, Annie Wilkes rolündeki bu performansıyla 1991 yılında En İyi 

Kadın Oyuncu Oscar’ını kazanmıştır. Örnekler yine türün diğer filmleriyle çoğaltılabilmektedir. 

 

Görsel 7 Misery'de Kathy Bates'in kötücül performansının kostüm, makyaj gibi öğelerle birlikte aşırı yakın plan, geniş açı 

lens kullanımı ve alt açı çekimle desteklendiği bir sahneden örnek. 

 Genellikle korku filmlerinde “kötü” karakterin gerek ışık başta olmak üzere sinematografik 

öğelerle gerekse tuhaf ve tekinsiz saç, makyaj ve kostüm tercihleriyle kötülüğünün vurgulanması 

yaygın bir pratik olduğundan söz konusu durumun Kocakarı Korkusu karakterlerine özgü olmadığı 



77 

 

düşünülebilir. Ancak Kocakarı Korkusu filmlerinde başrol olan belli bir yaşın üstündeki kadın 

oyuncuların muhatap olduğu biçimsel stratejiler yalnızca kötü karakterlerle sınırlı değildir. Örneğin 

Kocakarı Korkusu karakterleri olan What Ever Happened to Baby Jane?’de Joan Crawford’ın 

canlandırdığı Blanche Hudson karakteri ile Lady in a Cage filminde Olivia de Havilland tarafından 

canlandırılan Cornelia Hilyard karakteri birer mağdure örneğidir ve “damsel in distress”40 tabirinin 

tipik karşılıklarıdırlar. Buna rağmen filmlerdeki görsel temsilleri apaçık “kötü” olan karakterlerden 

farklı değildir. 

 

 

Görsel 8 What Ever Happened to Baby Jane?'de Blanche Hudson rolünde Joan Crawford (üstte), Lady in a Cage filminde 

Cornelia Hilyard rolünde Olivia de Havilland (altta) 

 Sonuç olarak örneklem teşkil eden 49 film incelendiğinde, önemli filmlerden verilen örnekler 

üzerinden de görülebileceği üzere, Kocakarı Korkusu filmleri tam tamına istikrarlı bir biçim özellikleri 

bütünü sağlamamaktadır. Başta Baby Jane olmak üzere akımın 1960’larda yapılan ilk dönem örnekleri 

ağırlıklı olarak Alfred Hitchcock’un Psycho filminin biçim özelliklerinden fark edilebilir bir şekilde 

etkilenmiştir. Ancak bunun dışında filmlerin genel olarak yapıldıkları dönem ve üretildikleri ülke ve 

 
40 İng. Cambridge Dictionary’e göre tehlikede olan ve/veya belaya bulaşmış genç kadın (URL-18) (tarih yok). 

Edebiyat, tiyatro, sinema gibi eserlerde sıklıkla karşılaşılan zavallı, mağdur ve yardıma muhtaç kadın arketipini 

tanımlamak için kullanılmaktadır. 



78 

 

endüstri içindeki benzeri korku filmlerinin ton ve atmosferine sahip olduğu görülmüştür. Bu filmleri 

aynı dönem ve ülkede çekilmiş diğer filmlerden ayırabilecek belirgin bir biçimsel özellikler bütünü 

bulunmamaktadır. Yalnızca Kocakarı Korkusu filmlerinin baş karakterlerinin biçimsel temsilleri 

istikrar arz etmektedir. Bu filmlerdeki ana karakterler belli bir yaşın üstündeki kadın karakterler olup 

ister kötü karakter ister mağdure figürler olsunlar, bu karakterler saç, makyaj kostüm veya ışık, 

çerçeveleme, lens seçimi, plan ölçeği gibi sinematografik etmenler kullanılarak ya çirkinleştirme ve 

aciz gösterme ya da korkunç hale getirme stratejilerine maruz kalmışlardır. Bu durum, yine önemli 

örneklerle ispat edilmeye çalışıldığı üzere zaman ve coğrafyadan bağımsız olarak Kocakarı Korkusu 

filmlerinde sabit bir biçimsel özellik olarak kendini tekrar etmektedir. Oyuncuların bu karakterler için 

söz konusu şekilde dönüştürülerek temsil edilmesinin “Kocakarı Korkusu Efekti” olarak tarif edilmesi 

önerilebilir. 

1.5.2. İçerik Özellikleri 

 Bölümün en başında da ifade edildiği üzere Kocakarı Korkusu adlandırması şiddet içeren, 

sahnede bolca sahte kanın döküldüğü, her türlü tekinsiz korku hikayelerin sahnelendiği, Fransa’daki 

Grande Guignol tiyatrosunun ismi ve “Büyük Kadın” anlamına gelen ve belli bir prestiji, karizması ve 

aurası olan, belli yaşın üstündeki kadınları tanımlamak için kullanılan “Grande Dame” ifadesinin bir 

araya getirilmesinden oluşmaktadır. Kocakarı Korkusu akımı için “kocakarı” anlamına gelen “hag” ve 

istismar sinemasına gönderme yapmak açısından “istismar” anlamına gelen “exploitation” 

kelimelerinin birleştirilmesinden elde edilen Hagsploitation ismi de kullanılmaktadır. Dolayısıyla en 

kısa ve kaba tarifiyle Kocakarı Korkusu, başrolünde belli bir yaşın üzerindeki “grande dame”ların yer 

aldığı ve Grande Guignol efektlerini, yani kanın ve şiddetin en açık seçik temsilini barındıran korku 

filmleri için kullanılan bir adlandırmadır. Dolayısıyla Kocakarı Korkusu filmlerinin ortak ve olmazsa 

olmaz içerik özellikleri, akıma verilen adın da açığa çıkardığı üzere büyük ve prestijli, belli yaşın 

üstündeki kadınlar ile açık seçik temsilen edilen şiddettir. Bu kriterler bir filmin Kocakarı Korkusu 

olup olmadığını anlamamızı sağlayan olmazsa olmaz kriterler olduğu için şüphesiz bir şekilde Tablo 

1’de yer alan filmlerde var olan ve zamandan, coğrafyadan bağımsız bir şekilde istikrarla gözlemlenen 

içerik özellikleridir. Bunun dışında Kocakarı Korkusu filmleri istisnalarla birlikte genellikle istikrarlı 

bir biçimde ortak içerik özelliklerini paylaşmaktadır. Bu kısımda söz konusu ortak içerik özellikleri 

detaylıca ele alınmaya çalışılacaktır. 

1.5.2.1. Özdüşünümsellik 

. Kocakarı Korkusu furyasını ilginç kılan içerik özelliklerinden biri, örneklem filmlerin büyük 

çoğunluğunda gözlemlenebilecek olan özdüşünümsel yapıdır. Kurtoğlu’na göre (2011, s. 12) 

düşünümsellik (reflexitivity) veya Özdüşünümsellik (self-reflexitivity) kavramları arasındaki anlam 



79 

 

farkı çok az olduğundan çoğu kaynakta birbiri yerine kullanılmakta olduğunu ifade eder ve 

özdüşünümselliğin anlamını Erol Mutlu’nun İletişim Sözlüğü’nden “Düşünümsellik veya 

Özdüşünümsellik bir sistemin kendine gönderme yapabilme niteliği(…)” olarak aktarır. Stam’e göre 

(1985, s. 1) dünya üzerindeki tüm sanat eserleri illüzyonculuk ile düşünümsellik (yansıtmacılık) 

arasındaki gerilimden beslenmiştir. İllüzyonculuğun yaptığı şey karakterlerini gerçek insanlar, sözcük 

veya görüntülerini gerçek zaman ve tüm temsillerini hakikat olarak temsil etmekken; düşünümsellik 

kendi maskesini işaret etmekte, büyülenmeyi yıkmakta ve kendi yapısını anlamaya davet etmektedir. 

Özetle özdüşünümsellik bir metnin (edebiyat, tiyatro, sinema eseri vb.) kendi yapısını ifşa etme, 

kendine gönderme yapma ve yabancılaşma yaratma kabiliyetidir. Özdüşünümsellik bir sinema terimi 

olmamakla birlikte sinema filmlerinde sıklıkla karşımıza çıkabilen bir unsurdur. Örneğin erken dönem 

sinemanın ilk akla gelen filmlerinden L’arrive d’un a La Ciotat41 (Lumiere, 1895) bir trenin gara 

girişini trenin istikametine çok yakın bir noktadan filme alarak, trenin adeta perdeden çıkarak 

salondaki seyircilerin üzerine geldiği illüzyonunu yaratmış ve seyirciyi izlediği filme 

yabancılaştırmıştır. Sinemada özdüşünümsel özelliklere sahip olan filmler için “metafilm” veya 

“metasinema” ifadeleri kullanılmaktadır. “Meta” kelimesinin pek çok anlamı olmasına karşın Oxford 

Dictionary’ye göre meta, bir film, edebiyat ve sanat eserinin kendine veya kendi türüne karşı 

gösterdiği farkındalık olup kelimenin eş anlamlısı “özgöndergelilik” (self-referentiality) olarak 

verilmiştir (URL-19). Kurtoğlu’na göre (2011, s. 10) metasinema “sinemanın yaratım ve metinsel 

süreci üzerine düşünme (…) ve bu düşünceleri yansıtma (…)”dır. Sinemada özdüşünümsellik ve 

metasinema ürünleri, Brecht’in estetik kuramının sinemaya uyarlanışı üzerinden anlamak mümkündür. 

Stam, Avrupa ve Üçüncü Dünya’da 1960’ların ve 1970’lerin solcu sinema teorisinin, 

1930’lardaki geleneksel tiyatrodan beslenen geleneksel Hollywood sistemine bir eleştiri getirebilmek 

adına Bertolt Brecht’in tiyatro üzerine başlattığı Marksizm kökenli tartışmayı devam ettirdiğini ifade 

etmektedir. Hatta 1960’ta Cahiers du cinéma bir sayısını direkt olarak Alman tiyatrocuya ithaf etmiştir 

(2014, s. 156). Brecht’in estetik kuramı “epik tiyatro” veya “diyalektik tiyatro” olarak anılmakta ve 

geleneksel tiyatroya karşı eleştirileri ve bu eleştirilerden doğan estetik yaklaşımı sinemaya da 

uyarlanmaya elverişlidir. Bu elverişlilik pek çok sinemacıyı ve sinema kuramcısını da etkilemiştir. 

Brecht’in geleneksel tiyatroda en tehlikeli bulduğu unsur Aristoteles tarafından “katharsis” olarak 

adlandırılan, olayların sonunda karakterlerle birlikte seyircinin de duygusal boşalma yaşadığı andır. 

Brecht’in estetik anlayışına göre özdeşleşme ve katharsis yaşama, seyircinin karakterin başından 

geçenleri ve onun tercihleri dışarıdan, serinkanlı bir şekilde algılamasını engellemektedir (Parkan, 

2020, s. 33-34). Geleneksel tiyatro ve epik tiyatro arasındaki en temel ayrım bu özdeşleşme 

meselesidir. Söz konusu durum sinemada da gözlenir. Hollywood kesinlikle geleneksel tiyatro 

 
41 fr. Trenin Gara Girişi 



80 

 

geleneğinden beslenmiştir. Seyirci özdeşleşmesi, suture yönteminin benimsenmesi ve filmin sonunda 

katharsis yaşanması Hollywood için vazgeçilmezdir. Brecht estetiğinden etkilenen sinemacılar 

filmlerinde bu özdeşleşmeyi bozma, seyirciyi finali değil finale giden yolu düşündürme eğiliminde 

bulunmuşlardır. Parkan’a göre (2020, s. 35-54) Brecht estetiğin sekiz temel unsuru bulunmaktadır: 

gerçeğin ardındaki gerçeği görmek anlamına gelen (bilimsel) naivite, (tiyatroda veya sinemada) 

metnin sahneye konması sürecinde yönetmenin yorumu yerine tüm ekibin  ortaya çıkarttığı toplumsal 

temelli analiz olan mesel çalışması, olayların çizgisel bir yol izlemeksizin bölünerek, zaman atlamaları 

yaşanarak anlatıldığı epizotik anlatım, sözü ifade edecek davranış (mimesis, taklit) yerine, söz 

arkasındaki görünmeyen anlamı oyuncun seyirciye göstermesi anlamına gelen gestus, zamanda 

atlama, çelişki, dördüncü duvarın reddi gibi çeşitli unsurlarla gerçekleştirilen yabancılaştırma, 

yabancılaştırmanın bir uzantısı olarak yaşanan bir durumun tarihsel bir durummuş gibi sunulmasını 

sağlayan tarihselleştirme, yapıt içinde yer alan seyircinin önyargılarının ya da ideolojilerin, 

betimlenen dünyayla çatışarak sunulması anlamına gelen anlatımcı yapı ve özdeşleşmeyi tümüyle 

reddetmeyen ancak özdeşleşmeyi denetim altına almayı sağlayacak, seyircide hikayenin olaylarını, 

karakterin seçimlerini sorgulatma eğilimi yaratacak olan göstermeci oyunculuk.  

Önceki kısımlarda sıklıkla Kocakarı Korkusu filmlerinin Hollywood’un öz çocuğu olduğu 

ifade edilmiştir. Örneklem teşkil eden Kocakarı Korkusu filmlerinin hiçbiri Brechtyen film değildir. 

Öte yandan Brecht estetiğinden bahsedilmesinin getirilmesinin sebebi, söz konusu filmlerin 

özdüşünümsel özellikleri ve meta yapısı bağlamında filmlerin anlattığından daha farklı bir gerçeklik 

düşünebilmek için yollar aramaktır.  

Kocakarı Korkusu filmleri, bazı istisnalar dışında metafilmdir. Kocakarı Korkusu filmlerinde 

ana karakterin eski bir oyuncu olması Baby Jane’den itibaren filmlerden tekrar eden bir temadır. Baby 

Jane’in kahramanları Jane ve Blanche 1920’lerde Hollywood’da oyunculuk yapmıştır. Die! Die! My 

Darling!’in Mrs. Trefoile’u da yine 1920’lerde ve 30’larda oyuncudur; ancak ardından dine 

yönelmiştir ve Hollywood dönemini reddetmektedir. Savage Intruder’ın (Wolfe, 1970) Miriam 

Hopkins’in canlandırdığı ana karakteri Katharine Packard, inzivaya çekilmiş bir film yıldızıdır. The 

Fan’de (Bianchi, 1981) Lauren Bacall, ünlü bir tiyatro ve sinema yıldızı olarak takıntılı bir hayran 

tarafından terörize edilen Sally Ross karakterini canlandırmaktadır. Kocakarı Korkusu karakterlerinin 

hepsi eskiden oyunculuk yapmış veya yıldız olan karakterler değildir. Nitekim bu durum, filmlerin 

metafilm olmasına engel değildir. Zira bu filmlerde oynayan çoğu 30-40 yıl öncesinde de çok ünlü 

oyuncular olduklarından seyircinin bu filmleri, yıldızların ikonik rollerini hatırlamaksızın izlemesi 

düşünülemez. Baby Jane’i izleyen seyircilerin Bette Davis’in All About Eve’deki (Mankiewicz, 1950) 

performansını, Joan Crawford’un Mildred Pierce’deki (Curtiz, 1945) rolünü hatırlamaması mümkün 

değildir. Aynı şekilde The Night Watcher’da (Castle, 1964) Barbara Stanwyck’i izlemek 1940’ların 



81 

 

kara filmlerindeki femme fatale rollerini veya The Fan’in başrolü Lauren Bacall’ı izlemek, oyuncunun 

1940’larda Humphrey Bogart’la çektikleri ve Howard Hawks’un yönettiği filmleri akla getirecektir.  

Brechtyen yaklaşımdan bakıldığında da söz konusu durum belli bir yabancılaştırma 

yaratmaktadır. Zira önceki kısımlarda Hollywood’un yıldız stratejilerinden bahsedilirken görüldüğü 

üzere stüdyo sistemi içinde her yıldızın personası dikkatle inşa edilmektedir. Başta oynadığı roller 

olmak üzere, özel hayatı, gazete ve dergileri verdiği fotoğraflar ve röportajlar, oynadığı reklamlar, özel 

yaşantısı gibi çok önemli unsurlar hep stüdyonun ve halkla ilişkiler ekiplerinin yarattığı personayı 

desteklemek üzere düzenlenmektedir. Kocakarı Korkusu filmi yapmış yıldızların yıllar boyunca inşa 

edilmiş ve başta Amerikan toplumu olmak üzere dünyanın her yerindeki seyircilerin ve sinema 

severlerin kafalarına işlenmiş olan personalar Kocakarı Korkusu filmleriyle sarsılmaktadır. Kocakarı 

Korkusu filmlerinde ışık ve lensin bilinçli olarak gizlemediği kırışıklar, bedensel kusurlar, yıldızların 

oynadıkları eziyet gören veya eziyet eden, eli kanlı, “manyak” figürlerle birlikte yıldızların personası 

seyirci nezdinde ters yüz edilmektedir. Bir diğer Brechtyen estetik unsuru olan “göstermeci 

oyunculuk” ise Kocakarı Korkusu filmlerinin özdüşünümsel özelliğine hizmet etmektedir. Oyunculuk 

performansı mizansenin bir parçası kabul edildiğinden Kocakarı Korkusu filmlerinin biçimsel 

özellikleriyle birlikte bir önceki başlıkta ele alınmış olup burada oyuncular büyük, gösterişli ve yer yer 

abartıya kaçan oyunculuklarından bahsedilmiştir. Brecht’in “göstermeci oyunculuk”tan kastı abartılı 

oyunculuk değildir; seyirciye gördüğünün ardını sorgulatan oyunculuktur. Kocakarı Korkusu 

filmlerinin hiçbiri bilinçli olarak Brechtyen değildir. Öte yandan filmlerdeki abartılı oyunculuk, filmin 

gerçekçilik ihtiyacını sekteye uğratarak yabancılaşma yaratmaktadır. Bunun her seyirciyi düşünmeye 

sevk edip etmediğini ölçmenin imkânı olmamakla birlikte oyunculuğun göstermeci yanı bu filmlerin 

özdüşünümsel özelliğine katkıda bulunduğu için not etmeye değerdir. 

Bu filmlerin biçimsel özelliklerinin ele aldığı kısımda da belirtildiği üzere özellikle erken 

dönem Kocakarı Korkusu filmleri Hitchcock’un Psycho’sunun başarısından önemli ölçüde 

etkilenmiştir. Bu durum yalnızca biçimsel özelliklerle sınırlı kalmamıştır. Psycho’nun o dönemde 

gerçekleştirdiği en önemli yeniliklerden birisi de 30’lardan beri yoğun bir şekilde uygulanan yapım 

yasasına fırlattığı balyozdur. Psycho, eski karısının nafakası ve ölmüş babasının borçlarını ödemek 

zorunda olduğu için evlenemeyen Sam Loomis’in bir emlakçıda çalışan sevgilisi Marion Crane’in 

hikayesini anlatmaktadır. Marion, çalıştığı emlakçıdan kırk bin dolar çalarak sevgilisiyle kaçmayı 

planlar ve sevgilisinin yaşadığı küçük kasabaya doğru yola çıkar. Yolda yağmur yağması sebebiyle 

ana yoldan uzaklaşır ve sapada yer alan Bates Motel’de konaklar. Burayı tuhaf ama yakışıklı, içine 

kapanık Norman Bates ve yaşlı annesi işletmektedir. Marion, gece odasına döndüğünde hırsızlığından 

pişman olarak ertesi gün parayı teslim etmeye karar verir ve adeta hırsızlığının ve şehvetinin 

günahından arınmak için duşa girer. Duşta “anne” tarafından bıçaklanarak öldürülür. Norman, 



82 

 

annesinin işlediği cinayeti örtbas ederek; ancak öte yandan Marion’ı bulmak üzere bir özel dedektif 

görevlendirilmiştir. Marion’ın kardeşi Lila ve sevgilisi Sam de Marion’ı aramaktadır. Arayışlar 

Norman Bates’in annesinin aslında yıllar önce öldüğünü ve Norman’ın kişilik bölünmesi yaşayarak 

zaman zaman annesi kılığına girdiğini ortaya çıkartır. Norman, annesinin kendisi üzerindeki baskısı ve 

koruyuculuğuna dayanarak kendisinin cinsel çekim duyduğu kadınları, anne tarafı ağır bastığında, 

annesi olarak öldürmektedir. Filmin tepe noktasında Norman’ı annesinin kıyafetlerini giymiş ve bir 

peruk takmış olarak görürüz. Psycho’da Oedipus kompleksinin sapkın bir versiyonu, ağır derecede 

akıl hastalığı, cross-dressing42, kadın cinselliğinin özgür ifadesi (Marion’ın işlediği “şehvet suçu” her 

ne kadar sonunda ölümle cezalandırılsa da) gibi unsurlar şüphesiz ki yapım yasasının önceki yıllarda 

izin vermeyeceği derecede sansasyoneldir. Psycho’nun kullandığı bu şok değeri yüksek, sansasyonel 

öğeler filmin gişe başarısında önemli bir yere sahiptir. Erken dönem Kocakarı Korkusu filmlerinde de 

önceki yılların yapım yasasının müsaade etmeyeceği ancak Psycho ve benzerlerinin yapım yasasında 

açtıkları gedikten faydalanan sansasyonel öğeler sıklıkla görülmektedir.43 Baby Jane kadar 

Psycho’nun da etkisinde olan Lady in a Cage’de ana karakter Cornelia Hilyard’ın oğluyla hastalıklı bir 

sevgi ilişkisi içinde olduğu görülmektedir. Öyle ki oğlunun Cornelia’ya bıraktığı mektupta açıkça anne 

tarafından gerçekleştirilen cinsel taciz ve ensest iması vardır. Die! Die! My Darling!’de aşırı dindar 

olan Mrs. Trefoile, intihar etmiş olan oğlunun nişanlısı Patricia’yı evine davet eder, genç ve güzel olan 

Patricia’nın cinselliğini mutlak şekilde kontrol almaya çalışır. Oğlu Stephen’ın ölmesi sebebiyle 

Patricia’yı ebediyen oğlunun karısı olarak kabul etmektedir ve oğluyla nişanlısı ahirette birleştiğinde 

Patricia’nın pür ve günahsız olması gerekmektedir. O sebeple Mrs. Trefoile, şeytanın rengi olduğu 

gerekçesiyle Patricia’nın kırmızı giymesini engeller, ruj başta olmak üzere her türlü makyajı yasaklar. 

Hatta daha ileri gidip doğrudan Patricia’nın bakire olup olmadığını sorar. Daha önceki dönemde 

görülemeyecek tabu başlıklar yalnızca konuda değil, diyaloglarda da kendine yer bulmaktadır. Jane, 

ısrarlı bir şekilde odasındaki zili çalarak kendisini çağıran kız kardeşi Blanche için “Seni acınası 

kaltak!”44 cümlesini kurar. William Castle’ın I Saw What You Did’inde (1965) 13-14 yaşlarındaki iki 

arkadaş yaptıkları telefon şakalarında baltayı taşa vurur ve herkese söyledikleri “ne yaptığını gördüm, 

kim olduğunu biliyorum” cümlelerini yakın süre önce karısını öldürmüş olan Steve Marak’a 

sarfederler. Steve’in, suçunu bildiğini iddia eden kişiyle yapmış olduğu telefon görüşmesinde sürekli 

olarak buluşmak istediğini söylemesi, kızların “adam da seks manyağı çıktı” demesine sebep olmuştur. 

Benzer örnekler çoğaltılabilmektedir. Görüldüğü üzere erken dönem Kocakarı Korkusu filmlerinde 

 
42 İng. Karşı cinsin giydiği kıyafetleri giyme. 
43 Yapım yasasının ilerleyen yıllarda neredeyse tamamen ortadan kalkacağı ve 21. yüzyılın ilk çeyreğinden 

baktığımızda neredeyse her konunun sinemada temsil bulabileceğini düşündüğümüzde, Psycho’ya öykünerek 

tabu olan konuların büyük bir iştahla filmlere dahil edilmesi konusunu erken dönem Kocakarı Korkusu 

filmlerinde görmemiz anlaşılabilir bir konudur. Zira tabu konulara değinilmesi 1960’lardan sonra daha alelade 

bir mesele olacak ve sansasyonel özelliğini yitirecektir. 
44 Orijinal diyalog “You miserable bitch!” şeklindedir. 



83 

 

Oedipus kompleksi, kişilik bölünmeleri, şizofreni gibi psikolojik komplikasyonların aşırıcı bir şekilde 

kullanılması, cinselliğin yoğun ve bayağı bir şekilde hikâyede yer tutması ve söz konusu tabu ve 

sansasyonel konuların diyaloglar aracılığıyla karakterler tarafından sarf edilmesine sıklıkla 

rastlanılmaktadır. 

1.5.2.2. “Anakronizmin Skandalı” 

Kocakarı Korkusu karakterlerinin abartılı ve kötücül performanslarının ardında çok ilgi çekici 

karakterler gizlidir. Bu ana karakterlerde içerik özelliği olarak da sıklıkla tekrar eden unsurlar 

karakterlerin cinsiyeti ve yaşı üzerine vurgulardır. Chivers, Sunset Boulevard (Wilder, 1950) ve What 

Ever Happened to Baby Jane? filmlerini Mary Russo’nun “Aging and the Scandal of Anachronism” 

makalesinde tartıştığı unsurlar üzerinden ele almaktadır. Chivers, Russo’nun makalesinde bulunulan 

yaşla uyumsuz davranmanın yüksek politik ve kültürel riskler getirdiğini, yaşa uygun davranmamanın 

yalnızca uygunsuz değil, aynı zamanda tehlikeli olduğunu; zira özellikle kadın öznelerde bu durumun 

“yaşa uymama skandalı” olarak adlandırılabilecek bir duruma sebep vererek bu kadın öznelerin 

aşağılanmaya, hor görülmeye veya acımaya maruz görüleceği eleştirisini ele almaktadır (Russo’dan 

akt. Chivers, 2006, s. 213). Daha önce bahsedildiği üzere başta diğer yıldızlara öncülük eden Davis ve 

Crawford gibi, vaktiyle özenle inşa edilmiş personalarını “kana susamış cinai manyak” rolleriyle 

dönüştüren oyuncuların cesur bir girişimde bulunduğu söylenebilir. Chivers da Greta Garbo gibi bazı 

yıldızların yaş aldıkça kamu gözünden uzaklaşma eğilimine işaret ederek Davis ve Crawford’un orta 

yaşlı yıldızlar olarak göz önünde kalma iradelerinin takdire şayan olduğunu vurgulamaktadır (2006, s. 

212). Stüdyoların “A filmi” başyapıtlarından düşük bütçeli B filmlerinde başrol oynamak söz konusu 

yıldızların yıllar boyunca inşa ettikleri kariyer ile tezat teşkil etmekte, söz konusu oyuncuların, 

Russo’nun da ifade ettiği gibi, alaya alınma, hor görülme veya acımaya muhatap olmalarına sebep 

olma riski taşımaktadır. Nitekim 1960’ların Hollywood’unu ele aldığı çalışmasında Baxter, Aldrich’in 

muhterem hanımefendilerle gişe potansiyeli görerek yıldızlarının onurunu hiçe sayıp Davis ve 

Crawford’u What Ever Happened to Baby Jane?’in başrolünde oynattığını ifade etmektedir. Ona göre 

Baby Jane ve başlattığı akım “sado-gerontophilic” yani “sado-yaşlısevicilik” üzerine bir denemedir. 

Pek çok oyuncu da bu akıma dahil olmuş ve yazara göre, örneğin Joan Crawford kariyerinin sonuna 

kadar kadın bilim insanı ya da kadın patroniçe gibi rollerle bu filmlerde vakit kaybetmiştir. (1972, s. 

132). 

Chivers’a göre Davis’in Baby Jane’de oynaması, son filmlerinin yeterince para 

kazandırmaması sebebiyle ona sırt dönen yönetmenlere karşı, Hollywood’dan bir çeşit intikam alma 

şeklidir. Chivers’ın makalesinde yol gösterici metin olan Russo’nun makalesine atıfta bulunursak Jane 

Hudson, yaşa uygun davranmama skandalını en uçlarda yaşamaktadır. Bu kadar çocuksu davranan ve 



84 

 

çoktan ölmüş bir temaşa olan vodvili yeniden ayaklandırmaya çalışan “yaşlı bir kadın”, Chivers’a 

göre, Hollywood standartlarında ancak bir korku filminde mümkün olabilir (2006, s. 217-218). 

Gerçekten de önceki kısımlarda izah edilmeye çalışılan Hollywood stüdyo sisteminin dinamikleri göz 

önüne alındığında personası dikkatle inşa edilmiş ve Barry King’in tabiriyle gerek filmsel gerekse film 

dışı unsurlarla sürekli olarak belli bir hizada tutulmaya çalışılan kadın yıldızlar için yaşlanmak ve 

endüstride ayakta kalmaya çalışmak korku filminin kendisi gibi görünmektedir. Bu açıdan Fisiak’ın 

Kocakarı Korkusu filmlerini travma anlatıları olarak ele alması dikkate değerdir. Kocakarı Korkusu 

filmlerinin ana karakterleri aniden sona eren bir kariyerin (What Ever Happened to Baby Jane? ve 

Savage Inrtuder), eşi tarafından aldatılmanın (Strait-Jacket (Castle, 1964)) ya da haksız yere cinayetle 

suçlanmanın ve ardından tecrit edilmenin travması gibi pek çok travmayı deneyimlemektedir (2020, s. 

317). Bu filmlerin hepsinde yaşlanmak ve aciz olmak durumu ise karakterin yaşadığı travma ne olursa 

olsun her daim başat bir travma unsuru olarak gözlemlenmektedir. Jane Hudson’ın yaşadığı travma 

kariyerinin aniden bitmiş olmasının yarattığı travma olmakla birlikte aynı zamanda çocuk olmamanın, 

yaşlanmanın ve ölüme yaklaşmanın travmasıdır. Söz konusu örnek, Baby Jane’deki Jane’in çocukluk 

şovlarında çok popüler olan “I’ve Written a Letter to Daddy” şarkısını dans eşliğinde söylediği ve 

ardından aynadaki aksine bakar ağlamaya başladığı sahnede en tipik temsilini bulmaktadır. 

Örnek sahnede de görülebileceği üzere Kocakarı Korkusu ana karakterleri ister kana susamış 

cani veya akıl sağlığını yitiren “kocakarı” ister zavallı mağdureler olsunlar örneklem filmlerin 

hepsinde karakterlere ait kırılganlıklar ortak bir içerik özelliği olarak gözlemlenmektedir. Karakterler 

ne kadar deli olsalar da yaşlı olmanın trajedisini yaşamaktadırlar. Bu durum ise sıklıkla yaşlanmış 

olmak, ölüme yaklaşmak ve netice itibariyle eski gücüne kuvvetine sahip olmamak, yetersizlik hatta 

bazen de engellilik haliyle temsilini bulur. Bu engellilik hali bir araba kazası sebebiyle kötürüm kalan 

ve tekerlekli sandalyeye mahkum olan What Ever Happened to Baby Jane?’in Blanche Hudson’ında 

ve kalçasını kırdığı için bastonla gezen ve merdiven çıkamadığı için evine özel bir asansör yaptırtmak 

zorunda kalan Lady in a Cage’in Cornelia Hilyard’ında en mükemmel temsilini bulmaktadır. 

Chivers’a göre, örneğin Blance Hudson karakterinin temsilinde, Blanche’in son derece pasif olması ve 

akıl sağlığı yerinde olmayan kız kardeşi Jane’in bakımına son derece bağımlı olması, yaş, cinsiyet ve 

engellilik hallerinin bütün kültürel stereotiplerini ve bu konulardaki basmakalıp fikirleri yeniden 

üretmektedir (2006, s. 222). Biçimsel özellikler de bu içerik özelliklerini destekler. Blanche Hudson, 

git gide akıl sağlığını kaybeden kız kardeşini doktoruna şikayet etmek üzere tekerlekli sandalyesinden 

inerek merdivenden aşağı sürünür ve en sonunda kardeşine yakalanarak Jane tarafından tekmelenerek 

dövülür. Aynı şekilde Cornelia Hilyard en sonunda kapalı kaldığı asansörden atlamayı becerdiğinde 

yürüyemez haldedir ve sürünerek yardım arar; ancak evini işgal eden serseriler tarafından yakalanarak 

sürüklenir ve dövülür. Tüm bunlar esnasında iki film örneğinde de kamera, karakterlerin pasifliğinden 



85 

 

ve gördükleri işkencelerden keyif alırcasına şiddeti ve şiddetin sebep olduğu ıstırapı yakın planlarla 

filme alır, kurgu sırasıyla şiddeti ve şiddetin sonucunda çekilen ıstırabı gösterecek şekilde hızlı 

kesmelerle düzenlenmiştir. 

1.5.2.3. Queer Altkültür ve Camp Kavramı 

Kocakarı Korkusu üzerine bir diğer önemli çalışmada Woodstock ise yüksek lisans tezinde söz 

konusu yaşlılık, engellilik ve tecrit halini dekadans ve queer estetik bağlamında değerlendirmektedir. 

Woodstock, tezinin giriş kısmında Max Nordau’nun 18. yüzyılın sonunda popüler sanatın akıl sağlığı, 

embesillik ve demansın bir göstergesi olduğu görüşünü hatırlatarak fin-de-siécle45 sanatının çürüme, 

toplumsal disentegrasyon, anarşizm, suç ve nüfusta artış ve cinsel sapkınlığın bir göstergesi olduğu 

şeklinde özetlenen dekadans kavramını kullanmaktadır (Nordau’dan akt. Woodstock, 2020, s. 6). 

Dekadans anlayışına karşılık ise queer teorisyen Heather Love’ın dekadan sanatın öteki olan özneleri 

marjinalleştirdiği görüşünü koyar. Love, aynı zamanda Foucault’dan hareketle 20. yüzyıla 

gelindiğinde eşcinselliğin 19. yüzyıldan kalan bu anlayışla seksolojik, tıbbi ve kriminal bir söylemle 

modern formuyla “icat edildiği” görüşünü ileri sürmektedir (Love’dan akt. Woodstock, 2020, s. 6-7). 

Bu görüşlerden yola çıkarak Woodstock, çürümeyle, yozlaşmayla ve çöküşle ilintili olan dekadans 

sanatın başta queer özneler olmak üzere bütün “ötekiler” için bir temsil alanı açtığı görüşüne 

dayanarak Kocakarı Korkusu filmlerinin de “sinematik dekadans” olarak adlandırılabilecek bir 

anlayışa uyduğunu ifade etmektedir (2020, s. 16). Zira Kocakarı Korkusu filmlerinin ana karakterleri 

çürümekte olan, güzelliğini ve cazibesini kaybetmiş, doğurganlıkla ilişkisi olmayan figürlerdir. 

Woodstock, tezinin ilk bölümünde Kocakarı Korkusu filmlerinde doğrusal zamanın nasıl çarpık 

ilerlediği, ikinci bölümünde Kocakarı Korkusu figürlerinin nasıl hem tanıdık hem de yabancı 

olduklarını, bu filmlerde nasıl “öteki” olarak sunulduklarını ve kadınların dekadans anlayışında nasıl 

grotesk olanla eş tutulduğunu ele almakta ve son bölümde ise dekandans ile camp kavramı arasındaki 

ayrıma dikkat çekerek söz konusu filmlerin kadın düşmanlığı ve grotesk elementlerini nasıl bir araya 

getirdiğini incelemektedir46 (2020, s. 19-20). 

Woodstock’un gündeme getirdiği üç başlık Kocakarı Korkusu filmlerinin içerik özelliklerini 

anlamak için çok önemlidir: bu filmlerin dekadan sanat olarak ele alınması ve çürümeyle olan 

ilişkileri, camp estetiği ile ilişkileri ve filmlerin neredeyse hepsinde kendini gösteren canavarsı dişi 

modeli. Kocakarı Korkusu filmlerinin çürümeyle olan ilişkisi oldukça aşikardır. Kocakarı Korkusu 

 
45 Fr. Yüzyıl sonu. 
46 Woodstock, bu kısımda özetlenmeye çalışılan kavramsal çerçeve ekseninde Kocakarı Korkusu filmlerine 

farklı bir pencereden bakmıştır. Bu kısımda Woodstock’un tezinin tam anlamıyla analiz edilmesi ve özetlenmesi 

mümkün olamayacağı gibi Kocakarı Korkusu sineması alanında bütünlüklü bir çalışma olması açısından söz 

etmeye değerdir. Daha ileri okumalar için bkz. Woodstock, P. (2020, Haziran). What Ever Happened to 

Babylon? Queer Aesthetics of Cinematic Decadence in Grande Dame Guignol Cinema. Yüksek Lisans Tezi. 

Montreal ve Quebec: Concordia University. 



86 

 

filmlerinin ana karakterleri hem fiziki hem de ruhsal çürüme geçirmektedir. Bu durum göz ardı 

edilemez bir içerik unsurudur; zira söz konusu çürüme film metninin direkt olarak merkezinde yer 

almaktadır. Kocakarı Korkusu filmleri hem edebi hem de görsel Gotik gelenekten son derece 

etkilenmiştir. O sebeple filmler mekansal olarak da karanlık, çürümekte olan, uzun koridorların, 

ürpertici gölgelerin sarmaladığı mekanlarda geçmektedir. Derry’ye göre (2009, s. 35), Kocakarı 

Korkusu filmlerinde ana mekan olan evler (özellikle What Ever Happened to Baby Jane? ve Hush… 

Hush, Sweet Charlotte filmlerinde) diğer Gotik korku filmlerindeki evlerin gördüğü fonksiyondan 

farklı bir fonksiyona sahiptir. Genellikle gotik lanetli ev filmlerinde ana karakter (genellikle genç 

kadın) kabus ve kötü anılarından kurtulmak için ev ve evin barındırdığı korkularla yüzleşmek için bu 

mekana gelmektedir. Ancak Kocakarı Korkusu filmlerinde ana karakterler (Baby Jane en bariz 

örnektir) evde bulundukları süre boyunca kafalarındaki şeytanlardan ve kabuslarından kurtulamazlar. 

Çürüme ve çirkinleşme, normların tam tersine görünme ve davranma durumu karakterlerin içinden 

dışına, yaşadıkları mekana ve çevresindekilerle ilişkisine kadar sirayet etmiştir. Hem çürüme hem de 

daha önce bahsi geçen yaşlılığın neredeyse engelli olmayla eş tutulması hali, Vander Kaay ve 

Fernandez-Vander Kaay’a göre (2016, s. 124) yaşlı ana karakterin antagonist olduğu filmlerde seyirci 

bu karakterlerden korkar; ancak bu karakterler çoğunlukla hareket kabiliyeti kısıtlı ve zararsız 

görünebilmektedir. Öte yandan onları korkutucu yapan özelliklerinden biri de bu çürümüşlük ve 

ölüme yaklaşmış olma halidir; zira yaşamlarının son yıllarında olan bu karakterlerin kaybedecek bir 

şeyi yoktur ve halihazırda pek çok tıbbi ve mental hastalıkla boğuşmaktadırlar. Gençler tarafından 

marjinalize edilmeleri, belki de gözlerden uzağa hapsedilmeleri (bazen huzurevi vb. yerlere 

yatırılmaları veya eski evlerinde gözlerden uzak yaşamaları) onların öfkeli ve hatta cinayete meyilli 

olmalarına yol açabilmektedir. 

What Ever Happened to Baby Jane? bir camp klasiği olarak kabul edilmektedir. Hakeza çoğu 

Kocakarı Korkusu filminin camp estetiğine sahip olduğu görülmektedir. Camp’in ne olduğunu izah 

etmek güçtür. Camp üzerine ilk temel metinlerden birini yazan Susan Sontag da camp’ı bilinse dahi 

adı konmamış bir “duyarlılık” olarak tanımlamakta ve duyarlılığın üzerine konuşulacak en zor şey 

olduğunu ifade etmektedir (2015, s. 363). Oxford Learner’s Dictionaries bir sıfat olarak camp olanı 

“(tipik olarak gay erkeklerin) bilinçli olarak abartılı davranması” ve “özellikle kasıtlı olarak esprili bir 

şekilde abartılı ve zevkli olmayan bir tarza sahip olmak” olarak tanımlamaktadır (URL-20). Oxford 

Learner’s Dictionaries’te yer alan tanımlar, Sontag’ın izahat çalışmalarıyla kıyaslandığında bu 

tanımların üstünkörü olduğunu söylemek de mümkündür. Sontag’ın dediği gibi camp bir duyarlılıktır 

(sensitivity). Sontag’a göre (2015, s. 363) camp’ın özünde doğal olmayana, yapay ve mübalağalı olana 

sevgi yatmaktadır. Sontag, camp üzerine notlarında camp’ı 58 maddede özetlemeye çalışmaktadır. 

Ancak bu kısımda çoğunlukla Kocakarı Korkusu filmlerinin camp olarak nitelenmesine sebep 



87 

 

olabilecek noktalar üzerinde durulacaktır. Sontag’a göre (2015, s. 365-367)her şeyden önce camp 

estetikle alakalıdır. Camp estetiği güzellik düzleminde değil, yapıntı olma ve stilizasyon düzleminde 

ilerlemektedir. Bu bağlamda camp, stili vurgulamak ve içeriğe takılmamak ya da içeriğe kayıtsız 

kalmayı öncelemektedir. Camp estetiğinin bir diğer unsuru da ciddi olmamaktır. Sontag “Camp 

olamayacak kadar iyi” cümlesinde bu anlamda örnek göstermektedir. Birçok camp örneği “ciddi” 

açıdan bakıldığında kötü sanat ya da kitsch olarak nitelendirilebilmektedir. Kitsch ile camp ayrı 

kavramlardır. Behlil (2001, s. 205), abartılı bazı özellikleriyle kitsch kabul edilebilecek bazı filmler 

için neredeyse her camp’ın kitsch olduğunu, fakat her kitsch’in camp olmadığını ifade etmektedir. 

Sontag’a göre (2015, s. 368) camp, doğal olmayan ve mübalağalı olandır. Camp beğenisi 

mübalağalı olana, “dışarıda” kalana ve olmadıkları hallere giren şeylere duyulan sevgidir. Bu tariflere 

bakıldığında Woodstock’un da yüksek lisans tezinde camp ile queer estetiği bir arada okuması 

anlaşılır hale gelmektedir. Camp, mübalağalı davranan, “dışarıda kalan” ve öteki olanla ilgilidir. Behlil 

(2001, s. 203), Sontag’dan sonra camp konusu üzerine eğilen yazarların camp estetiğini doğrudan 

eşcinsel kültür ile bağdaştırdığını not etmektedir.47 Örneğin, drag queen şovları camp zevkin en ünlü 

temaşalarından biridir ve Sontag’ın “olmadıkları hallere girme” ve abartılı olma tanımlarına 

uymaktadır. Drag şovlarında sıklıkla parodisi yapılan filmlerden biri de What Ever Happened to Baby 

Jane?’dir. Sontag da Bette Davis, Tallulah Bankhead, Barbara Stanwyck gibi yıldızların abartılı 

mizacın en büyük stilistlerinden olmaları sebebiyle camp kişilikler olduklarını ifade etmektedir 

(Sontag, 2015, s. 369). Dyer de Hollywood ikonlarının 1950 sonrasından beri nasıl gay ve lezbiyen 

kültürününbir parçası olduğunu Judy Garland örneği üzerinden açıklamaktadır. Dyer’e göre (2006, s. 

138) 1950, Garland’ın MGM’den kovulduğu ve intihara teşebbüs ettiği senedir ve özellikle o dönemde 

gay kültürünü şekillendiren beyaz ve şehirli gay erkekler tarafından Garland’ın sıradan olmak ve acı 

çekmekle özel bir bağlantısı olduğunun görülmesiyle Garland’ın personası gay okuma yapmaya açık 

hale gelmiştir. Garland’ın sıradan oluşu, androjen görünümü ve Bette Davis, Shirley Bassey gibi 

isimler gibi kıyafetleri, görünüşü ve jestlerinin drag şovlarda taklit edilebilir yapısı sayesinde elde 

ettiği camp değeri Garland’ı gay ikonu yapmaktadır (Dyer, 2006, s. 152, 165, 176). 

Kocakarı Korkusu filmleri, işte bu abartılı yapıları, Hollywood ikonlarının mübalağalı ve 

göstermeci oyunculukları, özellikle iki büyük ikonun birbirlerine grotesk eziyetlerde bulunması gibi 

içerik özellikleri sebebiyle camp estetiğine içkindir ve aynı zamanda sıklıkla gay kültürüyle birlikte 

anılmaktadır. Özellikle Baby Jane, çekildiği 1962 yılında gay dayanışma grupları arasında çok 

sevilmiş ve kült seviyesine ulaşmıştır. Filmin çekiminden bir yıl sonra yani 1963 yılında Gay Girls 

Riding Club adlı bir underground ekip, Baby Jane’in, drag queen’lerin başrollerini oynadıkları What 

 
47 Behlil’e göre (2001, s. 203), camp’in eşcinsel kültür ile doğrudan ilişkilendirilmesi durumu, kavramın 

Türkiye’de bilinmemesinin ve gecikerek yüzüstüne çıkmasının sebeplerinden biridir. 



88 

 

Really Happened to Baby Jane? (Harrison, 1963) ismiyle 16 mm filmle 30 dakikalık bir parodisini 

çekmiştir. 2010 yılında ise William Clift’in yönettiği Baby Jane? filmi yine What Ever Happened to 

Baby Jane?’in başrollerinde drag queen’lerin oynadığı bir drag parodisidir. Clift, aynı zamanda 2015 

yılında aynı ekiple, Hush Up Sweet Charlotte ismiyle, Hush… Hush, Sweet Charlotte’un da drag 

parodisini yapmıştır. Bir televizyon şovu olan ve drag queen’lerin yarıştığı RuPaul’s Drag Race All 

Stars programının 2. sezonunun 4. bölümünde ise drag queenler çeşitli filmlerin drag parodilerini 

skeçler halinde sergilemektedirler ve bu filmlerden biri de What Ever Happened to Baby Jane?’dir. 

 

 

 

Görsel 9 What Really Happened to Baby Jane? (Harrison, 1963) (üstte), Baby Jane? (Clift, 2010) (ortada), RuPaul’s Drag 

Race All Stars ‘Drag Movie Shequels’ bölümü (Murray, 2016, Sezon 2 Bölüm 4) (altta). 



89 

 

1.5.2.4. Canavarsı Dişi  

Kocakarı Korkusu filmlerinin metinsel özellikleri arasında bahsedilecek olan son nokta ise 

Barbara Creed’in tanımı olan “canavarsı-dişi”dir. Kocakarı Korkusu filmlerinin ana karakterleri (Lady 

in a Cage gibi, “grande dame”ın mağdure ve işkence gördüğü örneklerin dışında) Creed’in canavarsı-

dişi tanımına uymaktadır. Creed, The Monstrous-Feminine: Film, Feminism and Psychoanalysis 

kitabında tarih boyunca her coğrafyada anlatılagelen hikayelerin, farklı mitolojilerin pek çok canavarsı 

kadın karakterleri olduğu tespitini yapmaktadır. Bu bağlamda Creed, tüm toplumlarda şok edici, 

korkutucu ve tiksindirici (abject) bir canavarsı-dişi konseptinin yer aldığını ifade etmektedir (1993, s. 

1). Williams da (2015, s. 20, 22), korku filmlerinde kadınların ve canavarların gösterdiği paralelliklere 

dikkat çekmektedir; zira ona göre canavarın gücü onun “normal erkeğe” kıyasla sahip olduğu cinsel 

farklılığında yatmaktadır. Canavarın bu farklılığı, Freud’a göre kadının farklı bir genital organa sahip 

olduğunu gören ve travmatize olan erkeğin gözünde kadına oldukça benzerdir: biyolojik açıdan 

anormal bir yaratık, imkânsız ve tehditkâr arzuları olan bir varlık. Creed’in canavarsı-dişi tanımında da 

bu farklılık önemli bir yer arz etmektedir; zira Creed, bu tanım için Julia Kristeva’nın görüşlerine ve 

Freud eleştirilerine sıklıkla başvurmaktadır. Freud’un Yunan mitolojisinin başından onlarca yılan 

çıkan ve gözlerine bakanı taşa çeviren Medusa’sının kafasını kadın genitalyasına benzetmesinden yola 

çıkarak Creed, Freud’un alegorisinde kadın cinselliğinin canavarlıkla ilişkilendirildiği ve erkek 

seyircide kastrasyon kaygısını tetikleyen bir fark olarak anlatılar aracılığıyla işlendiği tespitinde 

bulunmaktadır. Kadınlar cinsellikleri ile tanımlanmaktadır ve canavarsı-dişi, kesinlikle cinsiyetin 

kadının canavarlığındaki rolünü vurgulamaktadır (1993, s. 2-3). Medusa alegorisine baktığımızda 

kadının hem bakılmak istenen hem de bakıldığında korku saçan olarak temsil edildiği görülmektedir. 

Kadın bu ikisinden biri; ancak çoğunlukla her ikisidir. Williams, What Ever Happened to Baby Jane? 

ve Hush… Hush, Sweet Charlotte filmlerinde Davis ve Crawford’ın temaşa öznesi olmak için çok 

yaşlı olsalar da korku nesnesi olmaya devam ettiklerini ifade etmektedir (2015, s. 23). 

 Creed, daha önce de bahsedildiği üzere, canavarsı-dişi tanımını Kristeva’nın dinler ve 

toplumlar tarihi boyunca kadının tiksindirici ve abject olanla ilişkisi üzerine kurmaktadır. Kristeva’ya 

göre (2018, s. 126-127), çocuk doğum sırasında anne karnından annenin çürümekte olan bedenine 

doğru kaymaktadır. Doğum yapma imgesi şiddetli bir şekilde dışa atılmayla sembolize edilmiştir. 

Çocuk doğumdan sonra anneyle ilgili olarak tiksinti fikrinden başka bir fikre sahip olamamaktadır. 

Kadın, genel olarak pek çok deliği olan ve bu deliklerden dışkı, akıntı, adet kanı gibi çürümeye, 

enfeksiyona, hastalığa işaret eden iğrençlikler çıkarmasıyla temsil bulmaktadır (2018, s. 92). Kadına 

dinler tarihinde de izinin sürülebileceği şekilde atfedilen bu iğrençlik, Oedipus’un, karısının aslında 



90 

 

annesi olduğunu öğrendiğinde yaşadığı iğrenmenin sebebidir.48 Creed, Kristeva’dan yararlanmakla 

birlikte onun abject teorisinde kadınların baskı altına alınması hususunda nerede durduğunu açıkça 

ifade etmemesi sebebiyle eleştirmektedir. Ona göre Kristeva, kadınların ikincil konuma itilmesi 

temelinde toplumların oluşumunu açıklamakla ile bu uygulamaları haklı çıkarmak arasında sıkışıp 

kalmaktadır (2015, s. 38). 

Creed, canavarsı-dişileri beş farklı başlıkta ele almaktadır: arkaik anne, ele geçirilmiş 

(possessed) canavar olarak kadın, canavarsı rahim olarak kadın, vampir olarak kadın ve cadı olarak 

kadın. Özellikle arkaik anne ve cadı olarak kadın kategorilerine ait canavarsı-dişi modelleri Kocakarı 

Korkusu filmlerinde sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. Özellikle bir cadı olarak kadın, Kocakarı 

Korkusu’nun kurucu filmleri sayılabilecek Baby Jane ve Sweet Charlotte’ta apaçık bir şekilde vücut 

bulmaktadır. Ancak belirtilmelidir ki Creed’in tanımladığı “cadı olarak kadın” başlıklı canavarsı-dişi 

tiplemesi bilinen temel anlamıyla büyücülükle özdeşleştirilen kadınlardır. Creed, bu başlık altında 

büyücülükle ilişkilendirilen cadı ve onun temsillerini tartışmaktadır. Cadılar erken dönem sinemada, 

Méliès gibi sinemanın kurgu yardımıyla sergileyebildiği illüzyonları kullanmak üzere filmlere konu 

edilmiş, 1930 ve 40’lı yıllarda başta The Wizard of Oz (Fleming, 1939) gibi çocuk filmlerinde bir 

masal kahramanı olarak boy göstermişlerdir. Ancak 1960’lardan sonra Black Sunday (Bava, 1960), 

Burn Witch Burn! (Hayers, 1962), Suspiria (Argento, 1977) gibi filmlerle korku filmi canavarları 

arasına katılmıştır (Creed, 1993, s. 73). Öte yandan her ne kadar Creed, “kocakarıları” (hag) ve 

menopoz sonrası kadınları bu kategoriye dahil etmese de49 bu karakterlerin de “cadı olarak kadın” 

başlıklı canavarsı-dişi grubuna dahil edilebileceği önerilebilir. Zira Greer’a (1992, s. 390-391) göre, 

tarih boyunca ve her toplumda görülen cadılar arketipik olarak yaşlı ve kadındır. Kocalarından ve daha 

korkuncu, çocuklarından daha uzun yaşayan kadınlar toplum tarafından anomali olarak görülmektedir.  

Ona göre cadılığın tarihi, kadın gücünün kriminalize edilme ve kadın bilgisinin itibarsızlaştırılma 

tarihidir. Cadılar, ataerkil düzenin sembolik düzleminde aşağılanmış bir tehlikeli düşman olarak ortaya 

çıkmaktadırlar; zira onlar bilgisi ve kurnazlıkları topluma zararlı olarak görülmektedir (1993, s. 76). 

Cadılık tartışmaları ile ilgili bir diğer önemli unsurun ise altını Greer çizmektedir. Ona göre (1992, s. 

401), cadılık üzerine modern tartışmalarda yeterince vurgulanmayan unsur, cadı rolünün, yaşlı 

kadınların marjinalleştirilmesine karşı tutarlı bir protesto ve stratejik bir alternatifi temsil ettiğidir. 

Sinema tarihi boyunca yaşlı bir kadının kötü karakter olduğu sıklıkla görülmüş olabilir; öte yandan bu 

analizler eşliğinde tekrar düşündüğümüzde Kocakarı Korkusu filmleri, tıpkı Greer’ın da ifade ettiği 

gibi, yaşlı kadınların marjinalleştirilmesi ve kötülenmesini bir strateji olarak benimsemiş olan ilk 

 
48 İkinci bölümde Kristeva’nın psikanalitik yaklaşımına geniş yer verildiğinden bu kısımda çoğunlukla Creed’in 

canavarsı-dişi kavramı ve Kocakarı Korkusu filmlerindeki temsilleri tartışılacaktır. 
49 Creed, korku sinemasında sıklıkla kendine yer bulan yaşlı kadın tipine (cadı olanlar hariç) bu başlıkta yer 

vermediği gibi diğer başlıklarda da yer vermemektedir. 



91 

 

akımdır. Kocakarı Korkusu filmlerinin ana karakterleri, doğayla ve büyücülükle ilgileri olmaması 

dışında bir cadı olarak canavarsı-dişi tanımına uyarlar. Zira onlar da öteki, toplumdan tecrit olarak 

yaşaması gereken; ancak öte yandan bilgili, görmüş geçirmiş figürlerdir. Bu alegori, biçimsel olarak 

da filmlerde karşılık bulmaktadır. Korkutucu “kocakarı”ların saçları başları karışmış, giysileri bol ve 

karmaşık, suratları sürekli asıktır. Filmlerin başında en şık görünen karakterler dahi ya yaşadıkları 

işkence ya da geçirdikleri cinnet sebebiyle aynı görünüme bürünmektedirler. 

Creed’in bahsettiği arkaik anne ve daha sonrasında ele aldığı iğdiş edici anne isimli canavarsı-

dişi tipi de Kocakarı Korkusu filmlerinde temsil edilmektedir. Kocakarı Korkusu akımının özellikle 

Psycho’nun başarısını takiben başladığını göz önünde bulundurduğumuzda Psycho’da yer alan iğdiş 

edici anne figürü, ensest yasağı teması ve Oedipal kompleksin abartılı kullanımı öğelerini göz önünde 

bulundurduğumuzda bu unsurların Kocakarı Korkusu filmlerinde de tekrar etmesi şaşırtıcı değildir. 

Creed, Freud’un “Küçük Hans” vakası olarak isimlendirdiği vakadaki tespitlerden birinin çocukların 

anneyi iğdiş edici olarak görerek korktuğu görüşünü (1993, s. 149), Kristeva’nın çocuğun ilk iğrenme 

ilişkisini bedeninden ayrıldığı anneyle yaşadığı görüşünü birlikte okumaktadır. Feminist film teorisi 

anne-çocuk ilişkilerini sıklıkla ele almaktadır; ancak örnek filmler genellikle Mildred Pierce (Curtiz, 

1945), Now Voyager (Rapper, 1942) gibi anne-kız ilişkilerini ele alan kadın filmleri veya 

melodramalardır. Oedipal arzu, iğdiş edici anne korkusu ve psikoz gibi anne-oğul ilişkisine içkin 

konuların malzemesi ise çoğunlukla korku sinemasıdır (s. 139). Korku filmlerinde söz konusu 

psikanalitik terimlerin en ekstrem örnekleri en açık göstergelerle temsil edilmektedir. Dolayısıyla bu 

filmlerde iğdiş edici anneyi, adeta hadım işlemini gerçekleştirmeye her an hazırmışçasına elinde 

bıçakla görmek mümkündür. Psycho’da “anne”yi ilk gördüğümüz an, “anne”nin, oğlunu cinsel olarak 

arzuladığını sandığı genç kadını duşta canice bıçaklayarak öldürdüğü cinayet sahnesidir. Creed de 

Psycho’daki meşhur duş cinayeti sahnesinin geleneksel olarak, “anne”nin oğlunun ilgisi hususunda 

kendine rakip gördüğü Marion’ı elimine etmesi veya Norman’ın fallik bir silah olan bıçakla Marion’a 

tecavüz etmesi şekillerinde yorumlandığını hatırlatmaktadır (1993, s. 147). Psycho’da seyirci anneyi 

filmin sonuna kadar hiç görmemektedir. Filmin finalinde annenin cesedi seyirciye gösterildiğinde, 

aslında böyle birinin var olmadığı anlaşılmaktadır. Creed, annenin eksikliği sebebiyle seyirciye 

geçenin yalnızca annenin gerçek kişiliği değil, yalnızca Norman’ın anne tahayyülü olduğunu 

hatırlatmaktadır (s. 143). Ancak öte yandan Kocakarı Korkusu filmlerinin ana karakterleri belli bir 

yaşın üzerindeki kadınlardır ve iğdiş edici anne tipini barındıran örneklerde seyirci hikâyeyi annenin 

perspektifinden takip etmektedir. Erken dönem Kocakarı Korkusu filmlerinden iki tanesinde yer alan 

örnekler Kocakarı Korkusu’nun iğdiş edici anneyle ilişkisinin anlaşılmasını sağlayacaktır. İlki Lady in 

a Cage’in Cornelia Hilyard’ı ve ikincisi ise Die! Die! My Darling’in Mrs. Trefoile’udur. 



92 

 

Lady in a Cage, Cornelia ve oğlunun sevgi dolu, tatlı diyaloglarının yer aldığı sahnelerle 

başlamaktadır. Filmin başında Cornelia’nın oğlu Malcolm, annesinin evinden taşınmak ve ortak 

kasalarından payını almak istediğini, şayet annesi bunu kabul etmediği taktirde intihar edeceğini 

belirten bir mektup yazar. Mektupta Cornelia’nın onu kendisinden ve “aşkından” azat etmesini 

istediğini belirtir. Mektubun içeriği filmin sonlarına kadar seyirciye ifşa edilmemektedir. Mektuptan 

sonraki sahnedeki diyaloglarda Cornelia ve Malcolm’un anne-oğul olduklarına ilişkin hiçbir bilgi yer 

almadığı gibi sahne, Cornelia’yla Malcolm karı kocaymış izlenimini vermektedir. Malcolm’un planı 

hafta sonunu geçirmek üzere tatile gitmeden mektubu bırakmak ve o yokken annesinin mektuba 

cevaben onu tatil yaptığı yerden aramasını sağlamaktır. O sebeple Cornelia, Malcolm’un mektubu 

bıraktığı odaya girmek istediğinde buna izin vermez. Cornelia ise Malcolm’a “yine eskiden50 yaptığın 

gibi aşk mektubu mu bıraktın?” diye sorar. Cornelia, film boyunca tam bir mağduredir. Kalça kırığı 

sebebiyle baston desteğiyle yürüyebildiği için evin merdivenlerine entegre bir asansör kurulmuştur ve 

elektriğin kesilmesiyle Cornelia asansörde hapis kalır. Aşırı dindar, evsiz bir akıl hastası ve onu takip 

eden ve hiçbir ahlaki değere tabi değilmiş gibi görünen bir grup genç tarafından evi soyulduğunda 

asansörde kalarak olanları izlemek mecburiyetinde kalır. Film, bütün özdeşleşme süreçlerini 

Cornelia’yla özdeşleşmek ve onun kurtulmasını istemek üzerine kurmaktadır. Ancak öte yandan 

saldırgan gençlerin Malcolm’un mektubunu bulması ile mektubun içeriği seyirci tarafından anlaşılır. 

Aslında mektubun içeriğinin keşfi Cornelia için de bir sürprizdir. Finaldeki bu keşif, seyircinin 

özdeşleştiği ve kurtulmasını umduğu Cornelia’nın aslında başta göründüğü kadar mağdur ve masum 

olmadığını anlamalarına yol açar. Cornelia da benzer bir aydınlanma yaşar ve “ben bir canavarım” der. 

Die! Die! My Darling!’deki iğdiş edici anne arketipi, Lady in a Cage’dekinden çok daha farklı 

bir şekilde temsil edilmektedir. Her şeyden önce Cornelia’nın pasifliğine ve acizliğine karşı Die! Die! 

My Darling!’deki Mrs. Trefoile son derece aktif ve tehlikelidir. Mrs. Trefoile, aşırı dindar bir kadındır. 

Sade, düz kıyafetler giymekte, hiçbir şekilde makyaj yapmamakta, kır saçlarını sımsıkı bir şekilde 

tepesinde toplamaktadır. Kibir, İncil’de günah olarak belirtildiği ve yasaklandığı için evinde hiç ayna 

yoktur. Kırmızıyı şeytanın rengi olarak kabul ettiği için çevresinde kırmızı rengi de hiç 

barındırmamaktadır. Mrs. Trefoile, yakın zamanda ölmüş olan oğlu Stephen’ın Amerika’da yaşayan 

nişanlısı Patricia’yı İngiltere’ye geldiğinde kendisini de ziyaret etmesi için ikna eder. Patricia’nın 

ziyaretinin ardından onu planladığından daha uzun süre kalmaya ikna eder ve Patricia’nın 

günahlarından arındırılması gerektiğine yönelik saplantılı fikri zamanla açığa çıkar. Patricia’ya rujunu 

sildirir, kırmızı giymesini yasaklar. Patricia gitmekte iyice ısrarcı olduğunda ise onu silah zoruyla evde 

tutmaya başlar. Mrs. Trefoile, Stephen Patricia’yla nişanlanmış ama evlenmemiş olduğundan çiftin hiç 

 
50 Buradaki “eskiden” kelimesinin Malcolm’un çocukluğunu kastettiği, Cornelia ve Malcolm’un anne-oğul 

olduğunu net bir şekilde anladığımız filmin son kısımlarına kadar anlaşılmamaktadır. 



93 

 

cinsel ilişkiye girmemiş olduğunu varsaymaktadır ve Stephen’ın cinsel ilişkiyle kirlenmeden cennete 

gitmiş olması ona huzur vermektedir. Bu bağlamda Mrs. Trefoile, Patricia’nın da bakire olup 

olmadığını açıkça sorar. Mrs. Trefoile, oğluna saplantı derecesinde aşıktır. Sinirlendiğinde veya morali 

bozulduğunda oğlunun eski odasına giderek onun yatağında yatmakta ve oyuncak ayısına 

sarılmaktadır. Kötü olaylar gerçekleştiğinde veya Patricia sinirlendiğinde kendi kendine oğluyla 

konuşmaktadır. Patricia’nın kaçma teşebbüsleri ve onun Mrs. Trefoile’ın beklediği gibi pür ve 

günahsız olmadığının anlaşılması Mrs. Trefoile’ın akıl sağlığını git gide kırılma noktasına 

getirmektedir. Evin uşağı Harry’nin esir tutulan Patricia’ya cinsel saldırıda bulunmaya teşebbüsünü 

yakalayan Mrs. Trefoile, onu bıçaklayarak öldürür ve karakter Kocakarı Korkusu karakterlerinin 

geçirdiği son aşamaya girer. Patricia’nın yeni nişanlısının Patricia’nın hala Trefoile evinde esir 

tutulduğunu anlaması üzerine Mrs. Trefoile’ın yaptığı ilk şey Patricia’yı, her gece kapıyı üzerine 

kilitleyerek girdiği bodruma götürmek olmuştur. Bu bodrum katı bir mağarayı andırır ve filmin 

hikâyeye ilişkin en ilginç keşfi burada gerçekleşir. Mrs. Trefoile gençliğinde bir aktristir (daha önce de 

bahsedildiği gibi Mrs. Trefoile’ın gençliğini gösteren fotoğraflar için Tallulah Bankhead’in 

gençliğinde stüdyoların çektiği tanıtım fotoğrafları kullanılmıştır) ve bodrumda Mrs. Trefoile’ın 

aktrislik yıllarından kalan rengarenk kıyafetler, otrişler, şallar yer almaktadır. Tıpkı Psycho’da olduğu 

gibi Die! Die! My Darling!’de de evin bodrum katı ilkel benliğe ait her şeyin kilitli tutulduğu bir 

alandır. Bütün bu kıyafet ve makyaj malzemesi cümbüşünün içinde adeta bir ayin için hazırlanmış bir 

sunak gibi Stephen’ın yağlı boya tablosu merkeze yerleştirilmiştir. Bodrumda Mrs. Trefoile oğluyla 

konuşmaktadır. Filmin finalinde Mrs. Trefoile’ın amacı Patricia’yı (adeta Stephen’ın resminin önünde 

kurban eder gibi) boynunu keserek öldürmektir. Zira bu şekilde Patricia evden sağ çıkarak yeni 

nişanlısına kavuşamayacak ve evli olmayan bir kadın olarak cennette Stephen’a kavuşacaktır. Die! 

Die! My Darling!’de dindarlık başat tema olarak olay ve eylemlerin ardındaki motivasyondur ve bu 

sebeple Psycho’dan tematik olarak farklıdır. Ancak öte yandan anne-oğul ilişkisinin çarpık yapısı ve 

bilinç altının ilkel benliğinin bir “günah” gibi gizlenmesi ve derinlere gömülmesi unsurlarıyla Die! 

Die! My Darling!, Psycho’nun “anne” perspektifinden anlatılanı gibidir. İki filmde de anne figürleri, 

oğullarının libidosunu yönetmek üzere fanatik bir arzu duymaktadır. 

 Özetlemek gerekirse Kocakarı Korkusu filmleri büyük çoğunlukla özdüşünümseldir. Söz 

konusu özdüşünümsellik, özellikle ana karakterleri canlandıran oyuncuların 30-40 yıl öncesinde 

stüdyoların A seviye filmlerinde başrolleri oynayan oyuncular olmasından kaynaklanmaktadır. Meşhur 

örnekler olan What Ever Happened to Baby Jane?, Die! Die! My Darling! ve Savage Intruder gibi 

filmlerde karakterlerin aynı zamanda eski aktrisler olmaları söz konusu filmlerin metafilm olma 

özelliklerini arttırmaktadır. Metafilmlerin, seyircilere izlediklerinin bir film olduğunu hatırlatan 

yapısının seyircinin filme yabancılaşmasını eleştirel yaklaşmasını mümkün kılabilmektedir. Kocakarı 



94 

 

Korkusu filmlerinin yapım süreçlerinde filmin metafilm olarak yabancılaştırıcı etki yaratmasının 

amaçlandığını gösteren herhangi bir kanıt yoktur. Öte yandan bu filmlerin endüstriyel açıdan en 

değerleri asset olan yıldızları farklı dönemlerde nasıl kullandığı ve istismar ettiklerini düşündürme 

ihtimali açısından filmlerin meta yönü bahsetmeye değerdir. Öte yandan söz konusu kadın yıldızların 

“gençlik” ve “güzellik” yıllarında cinsel cazibe nesnesi olarak kullanıldığı gibi Kocakarı Korkusu 

filmlerinde aynı yıldızların “yaşlı”51 hallerinin temsillerinde yaşlanmış olmanın, bulunduğu yaşa göre 

davranmanın skandalvari etkisinin ve çürümenin abartılı halleriyle temsili görülmektedir. Filmlerdeki 

karakterlerin yaşlanmakta, ölmekte ve çürümekte olma halleri onları canlandıran oyuncular yüksek 

perdeden, göstermeci oyunculuklarıyla perçinlenmiştir. Söz konusu durum Woodstock gibi 

araştırmacıların dikkat çektiği üzere Kocakarı Korkusu filmlerini, tıpkı 18. yüzyılın sonunda ortaya 

çıkan dekadan edebiyat gibi çürüme ve yozlaşma ile ilişkilendirmektedir. Ciddi gibi yapılan ancak 

komik olabilen, en azından abartılı bulunanın; çürüme, yozlaşma gibi temaların “öteki” kabul edilen 

gruplar tarafından sıklıkla benimsendiği görünmektedir. Sontag’ın tanımlamaya çalıştığı biçimiyle 

camp estetiği bu kavramları kapsayan bir duyarlılıktır ve genellikle eşcinsel kültürle 

ilişkilendirilmektedir. Öte yandan Judy Garland, Bette Davis, Tallulah Bankhead gibi isimler gerek 

özel yaşamları gerekse drag şovlarında taklit edilebilir ikonik görünüş ve hareketleriyle camp kabul 

edilmekte ve eşcinsel kültüründe ikon mertebesinde yer almaktadırlar. Bu iki unsurun birleşimini 

barındıran Kocakarı Korkusu filmleri de doğal bir sonuç olarak camp’tır ve eşcinsel alt kültürü başta 

olmak üzere kült mertebesinde kabul edilirler. Yapılan içerik incelemesinde son olarak ise filmlerin 

Barbara Creed tarafından tanımlanan “canavarsı-dişi” tanımına uyan karakterler barındırdığı ve bu 

arketiplerin istikrarlı bir şekilde her Kocakarı Korkusu filminde yer aldığı tespit edilmiştir. Özellikle 

Creed’in canavarsı-dişi kategorilerinden arketipik anne, iğdiş edici anne figürü ile bir cadı olarak 

kadın figürü Kocakarı Korkusu filmlerinde en sık tekrar eden canavarsı-dişi modelleridir. 

 Yapılan incelemede Kocakarı Korkusu filmlerinin biçimsel özelliklerinden çok içerik 

özellikleriyle bir araya geldiği görülmüştür. Kocakarı Korkusu filmleri biçimsel olarak birbirlerine 

benzememektedir; bu filmler içinde ürettikleri zaman ve ülkede çekilen diğer korku filmlerine 

benzemektedir. Temelde gösterdikleri tek biçimsel istikrar, Hollywood’un genç kadın yıldızlara 

uyguladığı yıldız stratejilerinin ters yüz edilmesidir. Yani lens seçimi, ışık yönetimi, kamera açıları, 

çerçeveleme gibi unsurlar genç kadın yıldızlarda yıldızın öne çıkan fiziksel özellikleri ön plana 

çıkartılırken Kocakarı Korkusu filmlerinde bu yıldız stratejileri tersine çevrilerek ana karakter olan 

yıldız çirkinleştirilmekte ve çarpıklaştırılmaktadır. Paul Schrader’ın daha önce anılan çalışması Notes 

 
51 Yaşlı kelimesinin tırnak içinde yazılmasının sebebi, yaşlı ifadesinin genel anlamda algılandığı gibi değil 

Hollywood standartları açısından kullanılmasının vurgulanmak istenmesidir. Kocakarı Korkusu filmlerinin 

başrolleri genellikle yaşlı değil, orta yaşlı kadınlardır; ancak stüdyo sisteminin dinamikleri göz önünde 

bulundurulduğunda bir kadın yıldız için orta yaşlı olmak ile yaşlı olmak arasında pek bir fark yoktur. Baby 

Jane’de oynadıklarında Bette Davis henüz 54, Joan Crawford ise henüz 56 yaşındadır. 



95 

 

on Film Noir’ı burada tekrar hatırlamak gerekir. Schrader, söz konusu çalışmasında sıklıkla bir tür 

olarak anılan kara filmlerin içeriksel olarak çok fazla ortaklık taşımadığını ve bu filmlerin daha çok 

biçimsel özellikleriyle ortaklaştığını ifade etmekte; o sebeple kara filmlerin bir tür değil bir yapım 

modu (mode of production), bir sinema estetiği olduğunu ifade etmektedir (1972, s. 8). Buradan yola 

çıkarak Kocakarı Korkusu filmlerinin biçimsel olarak ortaklaşmadığı ancak içerik ve tematik olarak 

birbirlerini kopyaladıkları göz önüne alındığında Kocakarı Korkusu’nun pek çok yazar ve araştırmacı 

tarafından korku sinemasının bir alt türü olarak anılmasına itiraz ederek Kocakarı Korkusu’nun bir 

tematik bir akım veya isimlendirilmemiş bir sinematik evren olduğu önerilmektedir. Öte yandan 

Tomasz Fisiak’ın Kocakarı Korkusu’nun “1960’ların başında ortaya çıkmış olan kısa ömürlü bir 

sinematik heves olduğu” görüşüne de (2020, s. 317) karşı çıkılmaktadır. Zira kötücül, deliliğin 

sınırındaki yaşlı kadın imgesi yüz yıllardır anlatılagelen masallardaki cadı ve kocakarılardan beri 

varlığını sürdüren bir arketiptir. Kocakarı Korkusu başlığı altına girmese dahi kötücül yaşlı kadınlar, 

cadılar, adet döngüsünün ve menopozun korkutuculuğu, iğdiş edici anne motifleri arkaik hikayelerden 

hikâye anlatımının 21. yüzyıldaki en çağdaş formlarında dahi varlıklarını sürdürmektedir. Öte yandan 

Kocakarı Korkusu filmleri, Tablo 1’de de görülebileceği üzere ilk örneğinin verildiği 1962 yılından bu 

tez çalışmasının üretildiği 2020’li yıllara kadar varlığını sürdürmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

 

2. AMAÇ, YÖNTEM VE KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

2.1 Amaç 

 Bu tez çalışmasında öncelikli amaç, Kocakarı Korkusu olarak anılan sinematik evreni, onun 

oluşmasına sebep olan dinamikleri, tarihi ve politik şartlar çerçevesinde izah etmektir. Bu sırada 

Kocakarı Korkusu filmlerinin içerik ve biçimsel özelliklerini irdelemek ve bu özelliklerin kökenlerini 

araştırmak bu çalışmanın amaçlarından biridir. Kocakarı Korkusu filmleri, çoğunlukla 20’li yaşlarında 

büyük film yıldızları ve yapımcılar tarafından birer arzu nesnesine dönüştürülen kadın film 

yıldızlarının canavarsı kocakarılara dönüştürüldüğü filmler olarak karşımıza çıkmaktadır. Kocakarı 

Korkusu’nu tam anlamıyla özümseyebilmek adına bu filmlerin hem metinsel düzlemde yaşlı kadınları 

ve “öteki”yi nasıl temsil ettiğini anlamak hem de endüstriyel düzlemde kadın film yıldızlarına nasıl 

davranıldığı, metinsel düzlemde kadın temsil politikalarında olduğu gibi kadın film yıldızlığının yaş 

ile nasıl dönüştüğünün anlaşılması önem arz etmektedir. Bu sebeple burada Kocakarı Korkusu 

filmlerinin hem endüstriyel hem de metinsel özelliklerinin bir arada ele alınması, bu akımın tüm 

yönleriyle anlaşılmasını ve neden tez konusu olmaya aday seviyede önemli bir konu olduğunun gözler 

önüne serilmesi açısından önemlidir. Zira dünya çapında ana akım popüler sinema endüstrilerine dün 

olduğu kadar bugün de (ve muhtemelen gelecekte de) rol model olan Hollywood’un kamera önü ve 

arkasındaki kadınlara nasıl davrandığının incelenmesi açısından Kocakarı Korkusu filmleri, akademik 

açıdan çoğunlukla göz ardı edilse de, büyük bir potansiyel sunmaktadır. Sonuç olarak bu tez 

çalışmasındaki nihai amaç, bütün yönleriyle anlatılmaya çalışılan Kocakarı Korkusu filmlerinin hem 

endüstriyel hem de metinsel özellikleriyle seçilen yöntem çerçevesinde ve örnek filmlerle analiz 

edilmesidir. 

2.2 Yöntem 

Bu çalışmada Kocakarı Korkusu filmlerinin endüstriyel yönünü anlamak üzere popüler kültüre 

eleştirel bakan sosyolojik teorilerden, bu filmlerin en önemli unsurları olan ana karakterlerin nasıl 

yaratıldığını anlamak, Hollywood’un bazı stereotipleri ele alışındaki yaklaşımı analiz edebilmek için 

ise psikanalitik kuramdan faydalanılacaktır. Zafer Özden’e göre (2004, s. 153-154), filmlere 

sosyolojiyle yaklaşmak filmleri sosyal bir sanat ve kültür ürünü olarak ele almak olup, filmleri 

toplumsal tutum ve davranış kalıpları, sınıf, ırk, cinsiyet ya da ulus gibi eksenlerle değerlendirmektir. 

Diken ve Laustsen, sinemanın, Deleuze’ün deyişiyle, “kitlelerin çağdaş sanatı” olarak insanlar 

tarafından izlenen, hararetle tartışılan bir sanat dalı olarak toplum adına muazzam bir denkleştirici 

olup toplumsal olanla büyük bir bağ kurmaktadır (2011, s. 23). Ancak belirtmek gerekir ki bu bölümde 

sosyolojik yaklaşım için kullanılacak olan teoriler sosyolojiyi de içinde barındıran, öte yandan pür 



97 

 

sosyolojik olmayan kuramlardır. Bir diğer değişle Frankfurt Okulu’nun ve İngiliz Kültürel Çalışmalar 

Okulu’nun kuramsal görüşleri bilinen anlamda sosyolojiden ibaret değildir. Üretim, endüstri, ideoloji 

gibi kavramların da eklemlendiği eleştirel teorilerdir. Bu tez çalışmasında sosyal kuramlar olarak 

Frankfurt Okulu’nun görüşleri, kitle kültürüne eleştirel bir yaklaşım sergilemesi sebebiyle Kocakarı 

Korkusu filmlerinin üretim koşulları, üretim sebepleri ve bu filmlerin nasıl tüketildiği konularının 

anlaşılması için kullanılacaktır. İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu ise temsil politikaları üzerine yaptığı 

tespitler ile film çalışmaları alanında ufuk açıcı incelemeler gerçekleştirmeye olanak tanıdığı için bu 

çalışmada da yöntem olarak seçilmiştir. 

1970’lerde film çalışmalarında sosyal bilimlerin farklı disiplinlerinden yararlanıldığı 

görülmektedir. Bu dönemde film çalışmaları psikanalizi, göstergebilimi ve postyapısalcı düşünceyi 

filmleri daha iyi anlamanın yolları olarak benimsemiştir. Christian Metz, Jean Mitry gibi isimler ve 

onların takipçileri, psikanalizi filmleri analiz etmek üzere sıklıkla kullanmışlardır (Gabbard & 

Gabbard, 2001, s. 302-304). Özden’e göre (2004, s. 179-180) psikanalitik film eleştirisi, yönetmenin 

psikolojisi ve bilinçaltından geçenleri veya kolektif bilinçaltının izlerini filmlerde arayan bir film 

inceleme metodudur. Psikanalitik yöntem yalnızca yönetmenin bilinçaltını okumayla sınırlı kalmaz, 

filmlerdeki karakterleri de psikanalitik malzeme olarak kullanmaktadır. Terbaş’a göre (2013, s. 3-4) 

ise psikanalitik eleştiri metin analizi üzerine odaklanmakta ve metnin konusunu, temalarını ve 

karakterlerini inceler. Psikanalitik kuram, kurucusu olan Freud’dan beri uzun bir yol kat etmiş ve 

dönüşmüştür. Bakır, psikanaliz dendiğinde tek bir kuramdan bahsedilemeyeceği, Freud’un bir 

başlangıç teşkil etmesiyle beraber psikanalizin bazen Freud’la bazen de ona rağmen geliştiğini ifade 

etmektedir (2008, s. 10). Örneğin Freud psikanalizin temellerini atarken psikanalizi ondan öğrenen 

Jung, ileriki dönemlerde Freud’dan ayrışmıştır. Fransa’da ise Lacan, Freud’u yeniden okumuş ve 

psikanaliz üzerine Freud’a sırtını dayayan yeni bir kuram oluşturmuştur. Kristeva gibi Lacan’ın 

seminerlerini takip eden bazı isimler de ondan etkilenmiş ve kendilerine has psikanalitik incelemelerde 

bulunmuşlardır. O sebeple psikanalizin sunduğu olanaklardan yararlanırken tek ve yekpare bir 

psikanaliz kuramından bahsedilemeyeceği için çalışmanın sınırlılıklarını belirlemek adına psikanalizin 

hangi ekollerinden yararlanılacağını belirtmekte fayda vardır. Bu çalışmada psikanalizin kurucusu olan 

Freud’un psikanaliz kuramı, onun yas ve melankoli, histeri, tekinsiz, Oedipus Kompleksi, iğdiş edici 

anne, hadım kompleksi gibi kavramlarından faydalanılacaktır. Freud’dan sonra psikanalitik kuramın 

en etkili isimlerinden biri olan Carl G. Jung ise Kocakarı Korkusu filmlerindeki karakterlerin 

psikolojik dünyası ve bu filmlerde tekrarlayan arketipleri anlayabilmek adına kolektif bilinçaltı, 

arketipler gibi kavramlarıyla bu çalışmada yer alacaktır. Kocakarı Korkusu filmlerinde kadının ve 

kadınlığın temsilini ve canavarsı-dişi tiplerini anlayabilmek üzere ise Julia Kristeva’nın psikanalitik 

kavramlarından yararlanılacaktır. 



98 

 

Başta bahsedildiği üzere bu çalışmada iki farklı kuramsal yaklaşımdan beslenilmesi ön 

görülmüştür. Zira Kocakarı Korkusu filmlerini farklı sinematik furyalardan veya alt türlerden ayıran 

en temel özellik, bu filmlerin özünde meta özellikler taşımasıdır. İlk Kocakarı Korkusu örneği What 

Ever Happened to Baby Jane?’den (Aldrich, 1962) başlamak üzere söz konusu filmlerde istisnalarla 

birlikte, filmin çekildiği tarihten kabaca on ila yirmi yıl önce kariyerlerinin altın çağını geride bırakmış 

büyük kadın yıldızların baş rol oynadıkları görülmektedir. Baş rolünde gözden düşmüş kadın 

yıldızların olmadığı Kocakarı Korkusu örneklerinde ise yaşlı kadınlara ilişkin yüz yıllardır 

anlatılagelen basmakalıp özelliklerin tekrar edildiği görülmektedir. Öte yandan Kocakarı Korkusu 

filmlerinde ana karakterler, daha önce de belirtildiği üzere cinayete meyilli, çeşitli ruh sağlığı 

hastalıklarına sahip ve akıl sağlığını tamamen kaybetmenin eşiğinde karakterler olarak inşa edilmiştir. 

O sebeple Kocakarı Korkusu filmleri, hem başta Hollywood olmak üzere bu filmlerin üretildiği ulusal 

ana akım sinema endüstrilerinde belli bir yaşı geçen film yıldızlarının nasıl bir geri dönüşüme uğradığı 

ve yıldız imajının getirdiği film dışı bagajın bir yıldızın kariyerinin ilerleyen dönemlerinde nasıl 

değerlendirildiği konularını anlamak üzere fazlaca materyal barındırmaktadır. Öte yandan bu filmlerin 

ana karakterleri yaşlılığın ve bilhassa kadın yaşlılığının mental dengesizlik ve adeta yaşlılığın engelli 

olma haliyle eş tutulduğu bir inşa sonucunda oluşturulmuştur. Bu sebeplerle bu çalışmada çoklu bir 

perspektiften bakabilmek adına, Kocakarı Korkusu filmlerini hem endüstri dinamikleri hem de 

karakter ve hikayelerin kurulumunu bir arada ele almak ve analiz edebilmek için eleştirel kuramlardan 

ve psikanaliz kuramından faydalanılmıştır. Söz konusu iki kuramın bu çalışmada bir arada 

kullanılmasının temel amacı söz konusu korku filmlerini psikanaliz aracılığıyla irdelerken bu filmlerin 

meta özellikleri ve film yıldızlığının film dışı faktörlerinin dışarıda bırakılmamasını ve film 

çalışmaları alanındaki akademik çalışmalarda sıklıkla göz ardı edilebilen insan faktörünün bu 

çalışmada yer bulmasını temin etmektir. 

2.3 Kavramsal Çerçeve 

 Bir filmin Kocakarı Korkusu filmi olarak anılabilmesi için gereken şartlar, önceki bölümde de 

belirtildiği üzere, en net şekilde Peter Shelley tarafından (2009, s. 3) tanımlanmıştır: filmin korku filmi 

olması, başrolünde grande dame sayılabilecek büyük bir yıldızın oynaması ve filmin grande guignol 

efektlerini kullanması. Söz konusu kriterlere uyan 49 film Tablo 1’de verilmiştir. Bu tez çalışmasının 

ilk bölümünde Kocakarı Korkusu sinemasının içinde doğduğu Hollywood stüdyo sistemi ve onun 

dinamikleri, Kocakarı Korkusu filmlerinin içine doğduğu zaman ve coğrafya olan erken 1960’larda 

Amerika ve Kocakarı Korkusu filmlerinin biçimsel ve içerik özellikleri detaylı bir şekilde 

araştırılmıştır. İkinci bölümde ise popüler kültür ürünlerini içinde bulunduğu toplumsal, sosyal ve 

üretim şartları çerçevesinde incelenmeyi sağlayacak sosyolojik kuramlar olan Frankfurt Okulu ve 

Kültür Endüstrisi kavramı ile İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’nun temsil ve popüler kültür 



99 

 

konularına yaklaşımlarına yer verilecektir. Kocakarı Korkusu filmlerini kendine has bir sinematik 

evren haline getiren en önemli unsur olan ana karakterleri derinlemesine analiz etmek üzere ise 

psikanalitik kuramdan yararlanılacak ve “Yöntem” başlığında gerekçeler sebebiyle psikanalitik 

yaklaşımlar Freud, Jung ve Kristeva’yla sınırlanacaktır. Üçüncü bölümde ise bu bölümde ele alınan 

kuramlar ve ilk bölümde ele alınan tarihi bağlam ve analizler ışığında örnek Kocakarı Korkusu filmleri 

analiz edilmeye çalışılacaktır. Örnek film sayısı üç ile sınırlandırılmıştır. İlk film, Kocakarı Korkusu 

akımını başlatması ve bu sebeple kurucu özelliğe sahip olması sebebiyle What Ever Happened to Baby 

Jane? (Aldrich, 1962) olarak belirlenmiştir. İkinci film, Baby Jane’in başlattığı akımın etkilerini 

görebilmek için Baby Jane’in vizyona girmesinin ardından görece daha kısa süre içinde yapılmış; 

ancak İngiltere’den ve Hammer Film ekolünden çıkmasıyla farklılaşan Die! Die! My Darling! 

(Narizzano, 1965) olarak belirlenmiştir. Üçüncü film ise akımın başlamasından çeyrek asırdan fazla 

süre sonra çekilmiş, başroldeki performansıyla Kathy Bates’e En İyi Kadın Oyuncu Oscar’ını 

kazandırmış olduğu için Hollywood tarihinde yer etmiş olması gerekçesiyle Misery (Reiner, 1990) 

olarak belirlenmiştir. 

2.4. Filmleri Sosyolojiyle Düşünmek 

 Sosyoloji alanı toplumun yapısı, birey-toplum ilişkileri, toplumsallaşma, toplumsal roller, 

sınıf, ırk, cinsiyete bağlı ayrımcılıklar, küreselleşme gibi pek çok konuyu içinde barındırmaktadır. 

Sosyolojinin ilgilendiği önemli bir kavram ise tanımı üzerinde uzlaşması zor olan kültür kavramıdır ki 

sosyolojiden kültür üzerine çalışmaları aracılığıyla faydalanmak bu çalışma için en uygunudur. Kültür, 

kabaca ifade edilirse, sürekli olarak değişen toplum dinamikleri içinde değişmeyen öğelerdir. Bahar’ın 

ifadesiyle “bir toplumun yaşamını devam ettiren ve problemlerini çözmek için benimseyip kullandığı 

davranış sistemleri ve maddi araçlar”dır (2009, s. 53-54). Burada kültür kavramının toplulukların bağlı 

olduğu ve o topluma rengini veren temel ve değişmez değerler için bir çatı kavram olduğu 

görülmektedir. Çakır (2013, s. 323), Avrupa’da 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren değişen sosyal, 

siyasal ve ekonomik koşulların neticesinde oluşmuş topluluklar için “kitle toplumu” ifadesinin 

kullanıldığını ifade etmektedir. Kitle toplumunun oluşması, iş bölümünün gelişmesi, büyük fabrika ve 

tesislerin kurulması, nüfusun taşradan şehre taşınması gibi unsurlara bağlıdır. Aydoğan’a göre (2003, 

s. 13) Antik Yunan uygarlığının gelişmesindeki başat unsur, üretim işlerinin köleler ve zanaatkarlar 

tarafından gerçekleştirilmesi, bu sayede özgür vatandaşın sanat, politika, felsefe gibi konularla 

ilgilenebilmesidir. Ancak 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yaşanan Sanayi Devrimi ve 

kapitalizmin yayılmacılığı söz konusu taşradan kente göçü, büyük fabrika ve üretim merkezlerinin 

önem kazanmasını beraberinde getirmiş ve kitle toplumunu oluşturmuştur. Kitle toplumunun oluşması 

“kitle kültürü” kavramının ortaya çıkmasına yol açmıştır. Fiske’ye göre kitle kültürü, “endüstriler 

aracılığıyla üretilip dağıtılan kültürel metaların (…) insanlara dayatıldığına ve bu endüstrilerin 



100 

 

edilgin, yabancılaşmış izleyici kitlesi için kendi içinde bir bütünlüğü olan bir kültür yarattığına 

inananların kullandıkları bir terim”dir (1999, s. 216). Çakır, kitle kültürü kavramının 19. Yüzyılda ve 

20. Yüzyılın ilk yarısında çok yaygın kullanıldığını; ancak bu kavramın giderek yerini popüler kültür 

kavramına bıraktığını hatırlatmaktadır. Zira iki kavramın da tanımlama biçimleri birbirine benzemekte 

olup; bu iki kavram birbirlerine tanım olarak fazlaca benzemektedir. Ancak iç içe işleyen ve birbirine 

geçen bu iki kavram Ünsal Oskay gibi isimlerin çok net bir şekilde ayırt ettiği ve tanımladığı üzere iki 

farklı kavramdır (2013, s. 321-322, 324-325). Öte yandan, örneğin Fiske, popüler kültür ve kitle 

kültürünün iki ayrı kavram olduğunu vurgulasa da, kitle kültürünün varlığını reddetmektedir. Ona göre 

kitle kültürü yoktur, yalnızca “en fazla iktidar bloğunun endüstriyel ve ideolojik çıkarlarına ışık 

tutabilecek, ortalığı telaşa veren kötümser kitle kültürü kuramları” yığını vardır (1999, s. 216). Özbek 

ise popüler kültür kavramını anlamak için öncelikle popüler kavramını anlamayı önermektedir. Stuart 

Hall’un “ticari tanım” dediği tanımıyla popüler “yaygın olarak beğenilen ve tüketilen” anlamına 

gelirken; Hall’un “betimleyici tanım” olarak ifade ettiği anlamıyla popüler “halka ait” anlamına 

gelmektedir (Hall’dan akt. Özbek, 1991, s. 83-84). Özbek’e göre (1991, s. 84), kitle kültürü ve popüler 

kültür tanımlarını birbiri yerine kullananlar, “popüler” kelimesini Hall’un ticari tanım olarak ifade 

ettiği ilk anlamıyla algılamaları sebebiyle bunu yapmaktadırlar. Zira popüler tabirini üstenci bir 

şekilde “halkın, kitlelerin beğendiği ve tükettiği” şeyler olarak tanımladığımızda kitle kültürü ile 

popüler kültür kavramları arasında da pek bir ayrım kalmamaktadır. 

 Fiske, popüler kültür araştırmalarında üç eğilimden bahsetmektedir. İlki ve ona göre en az 

verimli olanı, “popüler kültürü bir iktidar modeline oturtmaksızın kutsayan yönelim”dir. İkinci 

yaklaşım popüler kültürü bir iktidar modeline tam olarak oturmaktadır; ancak bu yaklaşım popüler 

kültürün hegemonik gücü üzerine o kadar yoğunlaşır ki gerçek anlamıyla bir popüler kültürün 

varlığını imkânsız hale getirir (1999, s. 32-33). Frankfurt Okulu’nun iki önemli ismi Adorno ve 

Horkheimer, “Aydınlanmanın Diyalektiği”52 isimli çalışmalarında yaygın olan kültür ürünlerine 

Fiske’nin bahsettiği ikinci perspektiften yaklaşmaktadırlar. Onlar bu ürünleri popüler kültür değil, 

kitle kültürünün parçası saymaktadırlar. İlerleyen kısımlarda detaylıca anlatılacağı üzere Adorno ve 

Horkheimer, kitle kültürünün “her şeye benzerlik bulaştıran” ve “tekel koşullarında” üretim 

gerçekleştirerek kültürün iskeletini meydana getirdiğini savunurlar (2020, s. 47-48). Fiske’nin tarif 

ettiği üçüncü yönelim ise popüler ifadesinin Hall’ün deyimiyle “betimleyici tanım”ını benimsemiş 

olanların dahil olduğu yönelimdir. Üçüncü yönelim, popüler kültürü bir mücadele alanı olarak 

 
52 Dialektik der Aufklärung (Aydınlanmanın Diyalektiği) eserinin içinde yer alan Kulturindustrie. Aufklärung als 

Massenbetrug (Kültür Endüstrisi: Kitlelerin Aldatılışı Olarak Aydınlanma) bölümü bu bölümde sıklıkla ele 

alınacaktır. Bu bölüm Türkçe olarak Kabalcı ve İletişim Yayınevleri tarafından basılmıştır. (bkz. Kaynakça) 

İletişim Yayınları’ndan çıkan versiyonda söz konusu bölümün çevirisinde Kabalcı Yayınevi’nden izin alarak 

ufak çaplı değişiklikler yapıldığı ifade edilmiştir (s. 45). Bu bölümde aynı metnin iki farklı basımından da 

yararlanılarak ayrı ayrı kaynak gösterilmesinin sebebi çeviri farklılıklarından faydalanmaktır. 



101 

 

görmekte; popüler kültürde mevcut olan egemen olanın hegemonya araçlarının varlığını kabul etse de 

bu güçlere direnmeye ve onlarla baş etmeye yönelik taktiklere yoğunlaşmaktadır (1999, s. 33). Bu 

düşünceyi temsil eden bir ekol olarak karşımıza İngiliz Kültürel Çalışmalar ekolü çıkmaktadır. 

Kültürel çalışmalar yaklaşımı, büyük topluluklarca üretilen ve tüketilen şeylere ekonomik bağlamdan 

ayrı olarak bakmaktadır. Ekolün en önemli isimlerinden Stuart Hall, “yüksek kültür” ürünleri ile geniş 

topluluklarca tüketilen “‘kitle kültürü’ veya ‘popüler kültür’” olarak adlandırılan şeyin karşı karşıya 

getirilerek kıyas edilmesinin yıllar boyunca kültür hakkında tartışmayı bir çerçeveye oturtmanın klasik 

bir yöntemi olduğunu ifade etmektedir. Ona göre kültür bir şeyler (metalar) grubu olmaktan çok bir 

süreç ve uygulamalar grubudur. Kültür, toplum veya bir grubun üyelerinin arasındaki anlam üretimi ve 

bu anlamların değiş tokuş edilmesidir (2017a, s. 8-9). Kültürün bir mücadele olması fikri kültürel 

çalışmalar alanındaki kuramsal tartışmaların zemini oluşturmaktadır (Kırel, 2018, s. 404). 

 Bu başlık altında, dünya çapında 21. yüzyılın ilk yarısında da güncel kalan ve dünya çapında 

saygı gören Frankfurt Okulu’nun kitle kültürü yaklaşımı ve eleştirisi ve kültür endüstrisi kavramı ele 

alınacaktır. Ardından Stuart Hall, Raymond Williams, Richard Hoggart gibi isimlerin kurucuları 

olduğu ve popüler kültüre bir mücadele alanı olarak bakan, Kültür Endüstrisi kavramıyla 

kıyaslandığında popüler kültür alanında egemen söyleme karşı koyma imkanı gördüğünden bu açıdan 

daha iyimser bir konumda yer alan İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’na değinilecektir. Bu 

incelemeler esnasında odağın sinemada kalmasına dikkat edilecektir. 

2.4.1 Frankfurt Okulu’nun Popüler Kültür Eleştirisi ve Sinemayla İlişkisi 

Bu kısımda yol haritası olarak öncelikle Frankfurt Okulu’nun kurulduğu tarihi ve politik 

atmosferin tanımlanması ve okulun kuruluşunun anlatılması, Okul’un ideolojik eğilimlerine 

değinilmesi, Nazizm’in Okul’un çözülmesine etkisi, Okul’un tarihsel olarak dönemlere ayrılma 

denemelerine yer verilmesi, Okul’un öne çıkan isimleri ve bu isimlerin önemli kavramlarından 

bahsedilmesi ile başlanması uygun görülmüştür. Ardından özel olarak Adorno ve Horkheimer’ın 

“Aydınlanmanın Diyalektiği” isimli çalışmalarından bahsedildikten sonra, özellikle “kültür 

endüstrileri” tanımlamasına girilecek ve son olarak da Kültür Endüstrisi kavramı ile bir kültür ürünü 

ve endüstri olan sinemanın ilişkisi açıklanmaya çalışılacaktır. 

Bugün Frankfurt Okulu olarak anılan ekol, Frankfurt Üniversitesi’ne bağlı kurulan Toplumsal 

Araştırma Enstitüsü’nün53 temelleri üzerinde yükselmiştir (Bottomore, 2013, s. 11). Okulun kuruluşu 

I. Dünya Savaşı’nın bitiminden beş yıl, Bolşevik İhtilali’nden altı yıl sonrasına denk gelmektedir. 

Şüphesiz ki dönemin tarihi ve politik şartlarının Okul’un meydana gelmesini ve kuramcılarının 

fikirlerini etkilemiştir. Jay’e göre (2014, s. 39) savaş sonrası dönemin en azından entelektüeller 

 
53 Alm. Institut für Sozialforschung 



102 

 

üzerinde sahip olduğu en büyük değişim, sosyalizmin merkezinin Doğu’ya kaymasıdır; zira Bolşevik 

Devrimi beklenmedik bir başarı yakalamış ve Orta Avrupa’daki taklitçileri başarısız olmuştur. 

Bottomore (2013, s. 11), savaşta Almanya’nın aldığı ağır yenilginin de diğer tarihi şartlarla birlikte 

önemli olduğunu hatırlatmaktadır. Enstitü’nün kurulması 1922’deki “Birinci Marksist Emek 

Konferansı”nın ardından, ailesinden varlıklı olan Felix Weil’ın bağışlarıyla hamilik yapması sayesinde 

1923 yılında kurulmuştur. Enstitü’nün aynı yıl Prusya Kültür Bakanlığı tarafından tanınması Enstitüyü 

toplumsal ve ekonomik bilimlerde araştırma yürütülen ve genç araştırmacıları yetiştiren bir merkez 

haline getirmiştir (Spurk, 2008, s. 23). Weil, 1922 Eylül’ünde Frankfurt Üniversitesi Rektörü’ne 

hitaben yazdığı “Toplumsal Araştırmalar Enstitüsünün Oluşturulmasına İlişkin Memorandum”da 

enstitünün hedefinin “ekonomik temelden kurumsal ve düşünsel üstyapıya kadar, ‘bütünselliği içinde 

toplumsal yaşamın bilgisi ve kavranması’” olduğunu ifade etmektedir (Weil’dan akt. Slater, 1998, s. 

16).  

Sonradan Frankfurt Okulu olarak anılacak olan enstitüde zaman içinde toplaşan isimler 

Marksizm tandanslı kişilerdir. Jay dönemin, kendini Avrupa Marksizm’iyle özdeşleştiren 

entelijensiyasının Orta Avrupa’daki Bolşevik İhtilali taklitçilerinin başarısızlığa uğramasıyla ikileme 

düştüklerini ifade etmektedir. Ona göre bu aydınlar için iki yol vardır: ilki ılımlı sosyalistleri ve 

onların kurduğu Weimar Cumhuriyeti’ni desteklemek, ikincisi ise Moskova’nın liderliğini kabul 

ederek yeni kurulmuş olan Almanya Komünist Partisi’ne destek vermektir. Ancak bu süreçte bir 

üçüncü yol ortaya çıkmıştır: Marksist kabullerden radikal bir şekilde koparak savaşın ortaya çıkardığı 

geçmişin hatalarından ders çıkarmak umuduyla Marksist teoriyi yeniden gözden geçirmektir (2014, s. 

39-40). Frankfurt Okulu’nun eleştirel teorisi bu politik bakış açısıyla pratiğe yönelik fikir üretimine 

dayanmaktadır. Bottomore, Frankfurt Okulu’nun görüşlerinin yeni koşullarda özellikle kuram ile 

pratik arasındaki ilişki bağlamında Marksist kuramı gözden geçirme ihtiyacının bir karşılığı olarak 

değerlendirmektedir (2013, s. 12). 

Frankfurt Okulu dendiğinde yekpare bir teoriden bahsetmek mümkün değildir. Bağce, geçmişi 

1923’ten 1970’e uzanan Frankfurt Okulu’nun ilgi alanlarında hem enstitü hem de üyeler bazında 

farklılaşmalar söz konusu olduğunu ifade etmektedir (2013, s. 7). Kuruluşunun ardından ilk 

dönemlerde Frankfurt Okulu’nda altı temel çalışma alanı saptanmıştır. Bunlar tarihsel materyalizm ve 

Marksizm’in felsefi temeli, teorik ekonomi politik, planlı ekonominin sorunları, proletaryanın 

konumu, sosyoloji ve toplumsal öğretilerin ve partilerin tarihidir (Slater, 1998, s. 21). Ancak zamanla 

bu çalışma alanları, Enstitü üyelerinin farklı ilgi alanlarına yönelmeleri ve çalışmalar üretmeleriyle 

çeşitlenmiştir. Frankfurt Okulu, Marksist bakış açılarının bir sonucu olarak özellikle kapitalist 

modernizmi eleştirmişlerdir. Onlara göre kapitalist modernizm, amaç özgürlükleri geliştirmekken artı 

değeri arttırmanın ve insanı köleleştirmenin bir aracı haline gelmiştir (Yaylagül, 2006, s. 84). Bunu 



103 

 

yaparken Okul’un en büyük teorik yol göstericileri Marx ve Weber’in çalışmaları, Hegel felsefesi ve 

Freud’un psikanaliz üzerine çalışmaları olmuştur (Dahms, 2011, s. xiii). 

1922’de kurulan ve 1970’lere kadar varlığını sürdüren Okul’un dönemlendirme girişimleri 

farklı kaynaklarda farklı şekillerde yer almaktadır. Bottomore, Frankfurt Okulu’nun kuramsal 

tarihinde dört dönem ayırt etmektedir. İlk dönem, Enstitü’de üretilen çalışmaların birbirlerinden 

değişik olduğu, daha sonra eleştirel kuramla özdeşleşecek Marksist bakışın yer almadığı çalışmaların 

üretildiği 1923-1933 arası dönemdir. İkinci dönem Okul’un 1933’te Nasyonal Sosyalist Parti 

tarafından kapatılması ve özellikle Adorno gibi Yahudi kökenli düşünürlerin ABD’ye iltica etmesiyle 

başlamaktadır. 1933 ile 1950 arasındaki bu dönem Yeni-Hegelci eleştirel kuramın Enstitü 

etkinliklerinin rehber ilkesi haline geldiği dönemdir. Bu yaklaşımda 1930 yılında Okul’a müdür olarak 

atanan Horkheimer’in ve 1938’de Okul’a üye haline gelen Adorno’nun etkisi olmuştur. Bottomore’a 

göre bu dönem Frankfurt Okulu eleştirel yaklaşımının en özgün dönemidir. Okul’un üçüncü dönemi 

savaşın bitmesinin ardından 1950’de Enstitü Frankfurt’a dönmeden başlayan verimli çalışmaların 

Avrupa’ya ve Okul’un pek çok üyesinin iltica ettiği ABD’ye yayıldığı dönemdir. 1960’ların sonuna 

kadar süren bu dönem Okul’un görüşlerinin en etkili olduğu ve Avrupa’da “yeni sol”un oluşmasına 

ivme kazandırdığı dönemdir. Son dönem ise 1970’lerin başına tekabül etmektedir. Bu dönemde 

okulun etkisi yavaş yavaş azalmış, Adorno’nun 1969’daki ve Horkheimer’in 1973’teki ölümüyle bu 

etki azalması Okul’un neredeyse varoluşuna son vermiştir. Bu son dönem, Okul’un başlangıçta yola 

çıktığı Marksizm’den büyük bir kopuşun gözlendiği dönemdir (2013, s. 12-15). 

Thomas Krogh ise Frankfurt Okulu’nun kuramsal tarihçesini üç dönemde ele almaktadır. İlk 

dönem, Horkheimer’in Enstitü Müdürlüğü yaptığı, ampirik araştırmalar aracılığıyla eleştirel bir 

toplum teorisinin geliştirilmesinin başat hedef olduğu 1930-1936 arası dönemdir. Krogh’a göre bu 

dönemin en önemli eseri kolektif bir çalışmanın ürünü olan Autorität und Familie54 eseridir. 1936-

1939 arasındaki ikinci dönem bir geçiş dönemidir ve bu döneme Horkheimer’in Traditionelle und 

Kritische Theorie55 başlıklı çalışması damga vurmuştur. Bu dönemde ampirik eleştiri tarzından felsefi 

bir eleştiri tarzına geçişi temsil etmektedir. 1939 yılından II. Dünya Savaşı’nın sonuna kadar geçen 

dönem ise üçüncü dönemdir. Bu dönem, Okul’un dağılmasına sebep olan Nazi faşizminin ve dönemin 

Avrupa’sında iktidar olan diğer faşist yönetimlerin de etkisiyle, Pollock’un başlattığı ve faşizmi bir 

çeşit devlet kapitalizmi olarak gören görüşün egemen olduğu tartışmaların yapıldığı dönemdir. Bu 

dönemin en büyük eserlerinden biri Dialektik der Aufklärung’dur56. Üçüncü dönemin ilerleyen 

zamanlarında kültür eleştirisi ana odak noktası haline gelmiştir (1999, s. 245-246). 

 
54 Alm. Otorite ve Aile 
55 Alm. Geleneksel ve Eleştirel Teori  
56 Alm. Aydınlanmanın Diyalektiği 



104 

 

Okul’un kuramsal tarihine yönelik farklı yazarlarca gerçekleştirilen tarihi dönemlere ayırma 

çabasında görülen ortak nokta şudur: Okul’un geç kapitalizm ve kültür eleştirisi, özellikle Okul’un 

Nazi rejimi tarafından kapatılmasının ve pek çok üyesinin başta Amerika Birleşik Devletleri olmak 

üzere farklı ülkelere iltica etmelerinin ardından Avrupa’da ve Amerika’da yaygınlaşmış ve saygı 

görmüştür. Okul’un görüşleri 1960’larda ve 70’lerde yükselen Yeni Sol akımını besleyen önemli bir 

kuramsal dayanak olmuştur. Frankfurt Okulu’nun çeşitli üyeleri, önceki kısımda da bahsedildiği gibi, 

tek ve dar bir alanla ilgilenmediğinden ve üyelerin bağımsız olarak farklı konular üzerine çalışmalar 

üretmesinden kaynaklı olarak bu geniş yelpazedeki eleştirel yaklaşım dünya çapında ses getirmiştir. 

Frankfurt Okulu’nun ele aldığı konular ve bu konulara yaklaşımlarını daha iyi anlamak için Okul’un 

öne çıkan isimlerinden bazılarını ve bu isimlerin öne çıkan düşünce, kuram ve kavramlarını ele almak 

faydalı olacaktır. 

Adı Frankfurt Okulu’yla neredeyse eşanlamlı olarak anılan, Okul’un en önemli 

temsilcilerinden birisi şüphesiz Theodor Wiesengrund Adorno’dur. Adorno, Frankfurt’ta dünyaya 

gelmiş, Frankfurt Üniversite’sinde eğitim görmüştür. Bu dönemde müzikle ilgilenmiş ve bestecilik 

yapmıştır. Yine gençliğin Sigmund Kracauer ile sosyoloji ve psikoloji çalışması onu entelektüel olarak 

beslemiştir. Adorno, uzun süredir arkadaşı olan Horkeimer’le birlikte Frankfurt Üniversitesi 

bünyesinde Toplumsal Araştırmalar Enstitüsü’nün kurulmasında çok önemli rol oynamıştır. Yahudi 

kökenli olması sebebiyle Nasyonal Sosyalist Parti’nin iktidara gelmesinin ardından önce İngiltere’ye 

daha sonrasında ise Amerika Birleşik Devletleri’ne iltica etmek zorunda kalmıştır. Savaşın ardından, 

1949 yılında Frankfurt’a dönen Adorno, Enstitü’nün yeniden kurulmasını sağlayan ekibin içindedir. 

1959 yılında uzun süredir Enstitü Müdürlüğü’nü yürüten Horkheimer’in emekliye ayrılmasının 

ardından Adorno Enstitü’nün başına geçmiş ve 1960’larında sonunda İsviçre’ye taşınana kadar bu 

görevi sürdürmüştür (Hitchcock, 2020, s. 73-74). Adorno’nun başlıca ilgi alanları kültür (özellikle 

müzik), psikanaliz ve Benjamin’in etkisiyle estetik kuram (Bottomore, 2013, s. 21) ve Markist 

Kuramdır (Hitchcock, 2020, s. 74). Şüphesiz Almanya’daki Nazi rejimi ve anavatanından kaçmak 

zorunluluğu, Auschwitz ve savaşın bütün zulmü, Adorno’nun hayatını ve kuramsal bakış açısını 

derinden etkilemiştir. Başyapıtı sayılan eseri Negative Dialektik’te57 Adorno, Auschwitz sonrası 

kültürün, “Auschwitz’e yönelik mecburi eleştiriler de dahil olmak üzere bütünüyle süprüntü” 

olduğunu, zira “kendi topraklarında herhangi bir direnişle karşılaşmadan gerçekleşen olaylardan sonra 

kendini toparlayan kültürün zaten uzun zamandan beri potansiyelini gösterdiği üzere tümüyle 

ideolojiye dönüştüğünü” ifade etmektedir (2016, s. 332). Horkheimer’le birlikte kaleme aldıkları ve bu 

kısımda da tartışılacak olan meşhur Dialektik der Aufklärung eserlerinde ortaya attıkları “kültür 

endüstrileri” kavramından da anlaşılabileceği üzere Adorno, topluca tüketilen kültürün sıkı bir 

 
57 Alm. Negatif Diyalektik 



105 

 

muhalifidir. Adorno için kapitalizmin tüketici kitle kültürü ürünleri derinlikten yoksun, eğlence için 

üretilmiş ve yüzeysel ürünlerdir (Yaylagül, 2006, s. 88). Özellikle postmodernizm taraftarları için 

Adorno’nun (ve Horkheimer’in) bu yaklaşımı herkese açık ve kapsayıcı bir kültür tanımına karşı kendi 

içine kapanık sanatsal modernizmi savunmaktadır ve elitisttir (Bernstein, 2020, s. 9). 

Okul’un bir diğer önemli ismi, Herbert Marcuse’tur. Marcuse, Frankfurt Okulu’na 1932 

yılında dahil olmuş, Nasyonal Sosyalist Parti’nin iktidara gelmesiyle Yahudi olması sebebiyle 1933 

yılında önce Cenevre’ye gitmiş, sonrasında ise 1934 yılında Okul’un pek çok diğer üyesi gibi Amerika 

Birleşik Devletleri’ne iltica etmiştir. Marcuse’un diğer üyelerden farkı, savaş sonrasında Almanya’ya 

dönmemesi ve ABD’de yaşamaya devam etmesi olmuştur (Yaylagül, 2006, s. 91). Marcuse’un 

ABD’de kalmasının, Okul’un popülaritesinin ABD’ye ve Avrupa’nın kalanına yayılması noktasında 

etkili olduğu düşünülmektedir (Jay, 2014, s. 41). Marcuse’un temel çalışma alanı felsefedir, Hegel 

üzerine yazdığı tez ile felsefe doktoru olmuştur (Yaylagül, 2006, s. 91); ancak Frankfurt Okulu 

dendiğinde genel olarak kapitalizm ve kültür eleştiri akla geldiğinden sıklıkla göz ardı edilen Frankfurt 

Okulu Eleştirel Teori’sinin toplum analizleri konusunda Erich Fromm’la birlikte en önemli çalışmaları 

gerçekleştiren isim Marcuse olmuştur. Marcuse’un önemli etkisinin olduğu Frankfurt Okulu 

sosyolojisi eleştirel toplum teorisi felsefi geleneğin ve Kantçı geleneğkle derin ilişkikleri bulunan üç 

temel kavram çevresinde şekillenmiştir: Aufklärung58, akıl ve akıldışı kavramları ve eleştiri. 

Aufklärung yani aydınlanma, başta Marcuse olmak üzere toplum çözümlemesi üzerine çalışan Frakfurt 

Okulu kuramcılarında Kant’ın verdiği anlamla tanımlanmaktadır (Spurk, 2008, s. 229-230). Kant’a 

göre aydınlanmanın gerçekleşebilmesindeki başat şart, tıpkı Kant’ın ahlak anlayışında da görüldüğü 

gibi bireyin kendini sorumlu tutması ve aklını kullanabilme cesaretini, kararlılığını kullanabilmesidir 

(Vatansever, 2022, s. 839-840). Marcuse’a göre (1990, s. vii) toplum akıldışıdır. “Üretkenliği insan 

gereksinim ve yetilerinin özgür gelişimini” yok edicidir. Barış, sürekli olarak savaş ihtimalinin verdiği 

gözdağı sayesinde tesis edilmekte; toplumun “büyümesi varoluş için savaşımı (…), barışçıllaştırmanın 

gerçek olanaklarının baskılanması üzerine dayanmaktadır”. Marcuse’un toplumun akıldışı olması 

eleştirisi, onun kitle kültürüne dair de tıpkı Adorno ve Horkheimer gibi, kötümser düşünmesi ile 

örtüşmektedir. Marcuse, medyaya yönelik umutsuzdur ve onu karşı konulamaz bir güç olarak 

sunmaktadır. Kapitalist sistemlerin yularını ellerinde tuttukları iletişim araçları, eğlence enformasyon 

endüstrileri toplumun alışkanlıklarını, tüketim yaklaşımını üretmektedir. Bu sayede kitleleri kendine 

bağlayacak düşünsel ve duygusal reaksiyonlar üretmektedir (Yaylagül, 2006, s. 93).  

Frankfurt Okulu düşüncesinden bahsederken adı anılmasa olmaz isimlerden biri Walter 

Benjamin’dir. Öte yandan ironik bir biçimde Benjamin, hiçbir zaman Okul’un bir üyesi olmamıştır. 

Ancak Adorno ile uzun yıllara dayanan arkadaşlığı ve aralarındaki entelektüel etkileşim başta Adorno 

 
58 Alm. Aydınlanma 



106 

 

olmak üzere Okul’un düşünürleri üzerinde büyük etki yaratış; Benjamin’in eserlerinin ölümünün 

ardından Okul’un yardımlarıyla basılmış olması da (Dellaloğlu, 1995, s. 15) mevcutta bir organik bağ 

olmamasına karşın Walter Benjamin ve Frankfurt Okulu isimlerini birbirleriyle anılır hale getirmiştir. 

Benjamin 1892 yılında Berlin’de doğmuş; Berlin, Freiburg, Münih ve Bern üniversitelerinde eğitim 

görmüştür. 1925 yılında yazdığı Alman Yas Oyunu’nun Kökeni59 adını taşıyan tez çalışmasının 

alışılmadık, lirik üslubu sebebiyle Frankfurt Üniversitesi tarafından reddedilmesi sebebiyle Benjamin 

hiçbir zaman resmi bir akademik unvana sahip olmamıştır (Hitchcock, 2020, s. 135). Benjamin’in 

kuramsal yaklaşımının omurgasını tarihsel materyalizm ve teoloji oluşturmaktadır. Ona göre felsefe 

alanında tarihsel materyalizm ile teolojiyi bir arada edildiğinde insanın sırtı yere gelmeyecektir (2002, 

s. 37). Jay’e göre (2014, s. 318) Okul’un diğer mensupları Benjamin’in düşüncesindeki teolojik 

unsurlardan çok da hoşnut olmayıp onu daha seküler bir yönde etkilemeye çalışmışlardır. Benjamin’in 

çalışmaları Mesih inancından edebiyata, seyahatten kültüre kadar geniş bir alandadır (Hitchcock, 

2020, s. 136). Benjamin, kendine has üslubu ve üzerine daha önce eğilinmemiş konulara dair 

tespitlerinde kullandığı akılda kalıcı alegorileriyle sosyal bilimler ve felsefe alanına değerli katkılarda 

bulunmuştur. Die Aufgabe des Übersetzers60 yazısında Benjamin, edebi bir eserin farklı bir çeviri 

yoluyla adeta bir “ikinci yaşam” bulduğu fikri üzerinde durmaktadır. Ona göre çevrilen bir edebi eser 

kendisinden daha azına veya daha çoğuna dönüşebilir; burada etkili olan çevirmenin nitelikleridir 

(Benjamin’den akt. Hitchcock, 2020, s. 136). Benjamin’in sanat eserinin özüne ilişkin kafa yorması 

edebi eserlerin çevirisiyle sınırlı kalmamıştır. Belki de en bilinen çalışmalarından biri olan Das 

Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit’ta61 Benjamin, sanayinin ve yeniden 

üretimin baskın olduğu modern toplumlarda sanat eserinin özüne ilişkin tespitlerde bulunmaktadır. 

Ona göre en etkin düzeydeki yeniden üretimlerde dahi bir eksik yan bulunmaktadır. Yeniden üretim, 

sanat eserinin “şimdi ve buradalığı”ndan yoksundur. “Özgün yapıtın “şimdi ve buradalığı” o yapıtın 

hakikiliği kavramını” oluşturmaktadır. Zira teknik yolla yeniden üretimde, fotoğraf örneğinde olduğu 

gibi, hakikat insan (gözü) tarafından yakalanmaz; örneğin ayarlanabilen, başına buyruk bir objektif 

tarafından ön plana çıkarılır. Sanat yapıtı, tek ve özgün kopyasına erişilebildiğinde sahip olduğu 

hakikate sahip değildir, onun yerine yapıtın bir kopyası sanatseverin ayağına gelmektedir. “[Y]eniden-

üretilmişi çoğaltarak, onun bir defaya özgü varlığının yerine, yine onun bu kez kitlesel varlığını ge­ 

çirmektedir.” Bu yeniden üretim süreçlerinin kitle devinimleriyle bağlantısı bulunmaktadır ve bunların 

en önemli ajanlarından biri de sinemadır. Benjamin’e göre sinemanın toplumsal önemi, biricikliğe 

sahip olmamasından kaynaklı yıkıcı ve arındırıcı yönleri göz ardı edilerek anlaşılamaz. Sinema 

 
59 Alm. Ursprung des deutschen Trauerspiels. (Çeviri Kırel’e (2018, s. 298) aittir. Kırel, söz konusu tez 

çalışmasının “Alman Tragedyasının Kökenleri” olarak da çevrildiğini hatırlatarak iki çeviriyi de kullanmaktadır 

(s. 299).) 
60 Alm. Çevirmenin Görevi 
61 Alm. Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı 



107 

 

örneğinde “gelenek denen değer kalemi, kültür mirasından tasfiye edilmektedir” (Benjamin, 2002, s. 

53-55). 

Görüldüğü üzere Frankfurt Okulu gerek sosyolojik kuram gerek Marksist kuram gerek felsefe 

ve etik konularıyla ilgilensin; ele aldığı materyallerin gündelik politika, müzik, edebiyat, radyo, 

sinema gibi kültür ürünleri veya ideolojiler olması fark etmeksizin ortak olarak geç kapitalizmin 

dinamikleri ve kitlesel olarak tüketilmesi üzere üretilen kültürün kapitalist güç odaklarının 

ajandalarına hizmet etmesi hususlarına fanatik bir şekilde eleştirel yaklaşmaktadır. Çok farklı 

alanlarda çok farklı çalışmalar üretmiş, tarihsel süreç içerisinde farklı coğrafyalarda sürgün yaşamış 

olan isimler ortak bir eleştirel ton tutturmuşlardır. Geç kapitalizmin kültür üretimine yönelik eleştirel 

metinler içerisinde Adorno ve Horkheimer’in “kültür endüstrileri” kavramını literatüre armağan 

ettikleri Aydınlanmanın Diyalektiği eserleri önemli bir konumda yer almaktadır.  

 Yazarların da değindiği gibi Aydınlanmanın Diyalektiği Nasyonal Sosyalizm’in saldığı terörün 

sona yaklaştığı dönemlerde yazılmıştır (2014, s. 7). Kırel de (2018, s. 291) Frankfurt Okulu’nun ortaya 

attığı kavramlarla tartışma zemini yaratmasının önemli olduğu ölçüde, yazarların üzerinde durdukları 

konuların tarihsel süreçlerine de tanıklık etmelerinin önemini vurgulamaktadır. Aydınlanmanın 

Diyalektiği, Nazilerin iktidara yürümesi, Almanya’nın Yahudi düşünce insanları için tehlikeli hale 

gelmesi sebebiyle pek çoğunun iltica etmesi, Auschwitz’in yaşanması gibi hadiselerin ardından 

basılmıştır. Aydınlanmanın Diyalektiği’nin en etki yaratan kısmı “Kültür Endüstrisi: Kitlelerin 

Aldanışı Olarak Aydınlanma” isimli bölümüdür. Ancak öncesinde Adorno ve Horkheimer, 

aydınlanmanın ne olduğu ve etkilerinin nasıl göründüğü hususunda tespitler gerçekleştirmektedirler. 

Adorno ve Horkeimer, aydınlanmanın en geniş anlamıyla ilerlemeci düşünce yapısı olarak algılandığı 

ve insanları korkularından arındırmak, efendi konumuna getirmek iddiasında olduğunu ifade 

etmektedir. Ancak onlara göre sözde gerçekleşmiş aydınlanmanın ardından hala felaket alametleriyle 

parlamaktadır. Aydınlanmanın dünyanın büyüsünü bozmak, mitleri alaşağı etmek, kuruntuları bilgi 

yoluyla yıkmak gibi pozitivist amaçları tam anlamıyla gerçekleşememiştir (2014, s. 19). Bütün 

Almanya’nın gözleri önünde Auschwitz toplama kamplarının kurulmasına ve söz konusu toplumsal 

akıl yitimine şahit olan yazarların Aydınlanma ve pozitivizmin misyonu hakkındaki karamsar tutumu 

anlaşılabilirdir. 

 Adorno ve Horkheimer’in deyişiyle aydınlanma bir ilerici düşünce sistemidir. Aydınlanma 

mistifiye halde olan şeylerin karşısındadır; zira akıl ve bilimle izah edilemeyecek hiçbir şey yoktur. 

Aydınlanmanın etkisiyle modern toplumlarda özgürleşmenin sınırlarının genişlemesi beklenmektedir. 

Adorno ve Horkheimer’in bu eserdeki temel itiraz ve eleştirileri de tam bu noktadadır. Kapitalist 

toplumda kültür ürünleri kitleleri çepeçevre sararak Adorno’nun Negatif Diyalektik eserinde de ifade 

ettiği gibi ideolojiye dönüşmüştür. Yazarlara göre kültür, her şeye benzerlik bulaştırmaktadır. Filmler, 



108 

 

radyo, dergiler belli bir sistem teşkil etmektedir. Kapitalist modern toplumlarda teknik çok önemli bir 

şey olarak sunulmaktadır ve teknik, toplum üzerinde bir iktidara sahiptir. Bu iktidarda yalnızca 

ekonomik olarak en güçlü olanlar gücü elinde tutmaktadırlar (2020, s. 47-49). Bu düzende kültür 

üretimi bir endüstri olarak çalışmaktadır. Jay’e göre Adorno ve Horkheimer’ın kitle kültüründen 

duyduğu bu hoşnutsuzluk, kitle kültürünün demokratik olması değil, tam olarak demokratik 

olmamasından kaynaklanmaktadır. Zira “popüler” veya “kitlesel” olan onlar için ideolojiktir ve kültür 

endüstrisi gerçek olandan ziyade yapay, şeyleştirilmiş ve sahte bir kültürü yönetmektedir. Yaylagül, 

doğal olarak başta Adorno ve Horkheimer olmak üzere, Frankfurt Okulu’nun kültür endüstrisi 

eleştirisini şu şekilde özetlemektedir: 

"Frankfurt Okulu'na göre kitleler kapitalizm ve kapitalistlerin kontrol ettiği kültür 

endüstrileri tarafından kolayca aptallaştırılabilirler. (...) Onlara göre; kapitalist 

toplumlarda gerçekler burjuvazi tarafından üretilir ve kültür endüstrilerinde işlenir." 

(2006, s. 84) 

 Daha önce de bahsedildiği gibi her ne kadar bu görüşleri sebebiyle elitist olmakla suçlansalar 

da Adorno ve Horkheimer kitlece tüketilen ürünlerin özündeki üretiliş sebebine karşı şüpheci 

yaklaşırlar. Yaylagül’ün de özetlediği gibi kültür ürünleri onların görüşünde üst sınıflarca üretilir ve 

karmaşık bir sosyoekonomik ağın neticesinde ortaya çıkmaktadır. “En güçlü yayın kuruluşunun 

elektrik endüstrisine olan ya da film şirketlerinin bankalara olan bağımlılığı, sektörlerin ekonomik 

olarak iç içe geçmiş”liğini göstermektedir (Adorno & Horkheimer, 2020, s. 51). Dolayısıyla bu üretim 

ağında entelektüel seviyesi ve politik bilinci yüksek bir ürünün çıkması Adorno ve Horkheimer’e göre 

imkansızdır. Onlara göre, kitle olarak ifade ettikleri güruh işçiden, memurdan, küçük burjuvadan 

oluşmuştur ve kapitalist üretim kitlenin bedenlerini ve ruhlarını öyle kuşatmıştır ki önlerine konan her 

şeye direniş göstermeden kapılmaktadırlar. Kitleler kendilerini köleleştiren ideolojide şaşmaz biçimde 

ısrar etmektedirler (2020, s. 64). 

 Adorno ve Horkheimer, sanatın bir endüstri halini aldığını ifade etmektedirler. Yazarların 

Almanya’daki rejimden kaçarak Amerika’ya iltica ettikleri yıllar olan 1940’larda Hollywood stüdyo 

sisteminin altın çağı yaşandığından şüphesiz yazarların bahsettiği endüstrileşmiş sanatlardan biri de 

sinemadır.62 Yazarlar, bu kültür endüstrilerinin kitlelerle yalnızca müşteri ve çalışan ilişkisi 

çerçevesinde ilgilendiğini ifade etmektedirler (2014, s. 196). 

“Çalışanlar olarak insanlara rasyonel örgütlenme hatırlatılır ve sağduyu 

yardımıyla bu sisteme uyum gösterebilmeleri için teşvik edilirler. Müşteriler olarak 

 
62 Bu kısımdan sonra Adorno ve Horkheimer’in sinema üzerine eleştirilerine yer verilecektir; ancak öte yandan 

bahsi geçen eleştirilerin sinema özelinde olmadığı, müzik, edebiyat, tiyatro gibi pek çok farklı kültür ürünü için 

söylendiği hatırlatılmalıdır. 



109 

 

da onlara, hem basında hem de beyazperdede, insanlarla ilgili özel olaylar 

aracılığıyla seçme özgürlüğü ve sisteme dahil olmamanın çekiciliği gösterilir. Her 

iki durumda da birer nesne olarak kalacaklardır.” (2014, s. 196) 

Adorno, gençlik yıllarında, aslında kendisinden yaşça büyük olan Sigmund Kracauer ile 

dostluk kurmuştur. Adorno ve Kracauer’in bu dostluğu bünyesinde beraber yapılan pek çok okuma ve 

tartışmayı içermektedir (Jay, 2014, s. 65). Kracauer, sinemada gerçekçiliği savunan önemli 

kuramcılardandır. Öte yandan sinemada gerçekçiliğin önemini vurgulayan bir diğer isim olan André 

Bazin’den fikren ayrılarak sinemayı bir kitle iletişim aracı olarak değerlendirmiş ve sinemanın seyirci 

üzerindeki etkileri hakkında yazmış bir kuramcıdır.63 Jay, Adorno'nun birçok eserinde, Kracauer'in 

Weimar Dönemi dışavurumcu Alman Sineması'nın kitleleri nasıl etkilediğini ve Nazilerin iktidara 

gelmesine nasıl katkıda bulunduğunu açıkladığı ünlü eseri "Caligari'den Hitler'e"nin etkilerinin 

görülebileceğini belirtmektedir (2014, s. 65). Hıdıroğlu ise Adorno ve Kracauer’in, bir tahakküm aracı 

olarak sinemanın insanların dünyayı algılama biçimini yönlendirdiği konusunda benzer görüşlere 

sahip olduklarını vurgulamaktadır (2011, s. 450). 

Adorno ve Horkheimer’in kültür endüstrileri üzerine metinlerinde sıklıkla “günümüz” 

ifadesini kullandıkları görülmektedir ve Kırel bu duruma dikkat çekmektedir. Adorno ve 

Horkheimer’in “günümüz” ifadesiyle neyi kastettiği ve buradan yola çıkarak Adorno ve 

Horkheimer’in “günümüzde”siyle onların eleştirel yaklaşımı üzerine tartışılan “günümüz”desi 

açısından ne kadar güncel olduğu sorgulanabilir bir konudur. Kırel, Adorno ve Horkheimer’in 

“günümüz” ifadesinden kastının metnin yazıldığı 1944 yılı olduğunu hatırlatmaktadır. Metnin 

yazıldığı 1944 yılında Adorno ve Horkheimer Amerika Birleşik Devletleri’nde mülteci olarak 

bulunmaktadır ve metnin arka planında ise Nazi Almanya’sının kitleleri mobilize edişi ve rejimin 

işlediği korkunç savaş suçları yer almaktadır (2018, s. 370-371). 1940’ların ortası, yazarların söz 

konusu metni yazdıklarında yaşadıkları ABD’de Hollywood stüdyo sisteminin gücünün zirvesinde 

olduğu dönemdir. Her ne kadar sinemayı Fransızlar icat etmiş (bildiğimiz anlamda sinema 

mekanizmasını icat ederek ilk belge filmleri çeken Lumière Kardeşler ve sinemanın akıl almaz 

fantezileri yansıtmanın bir yolu olarak yeniden icat eden Georges Méliès örneğindeki gibi) ve 

Almanlar mükemmelleştirmiş (Alman Dışavurumcu Sineması) olsa da II. Dünya Savaşı sırasında ve 

sonrasında uluslararası bir endüstri olarak sinema Amerikan güdümü altındadır. Bir fabrika gibi seri 

bir şekilde, özellikle tür sinemasının formülize yapısını kullanarak seri üretim halinde film çeken 

Hollywood tür uylaşımları ve yıldız sisteminin olanaklarıyla tüm dünyada karşılık bulacak filmleri 

üretmeyi ve kar etmeyi dünya üzerindeki bir başka ulusal sinema endüstrisinin yanına 

yaklaşamayacağı kadar iyi başarmıştır. Daha önceki kısımda detaylıca ele alınmaya çalışılan yapım 

 
63 bkz. Kracauer, S. (2011). Kitle Süsü. (Çev. Kılıç, Kılıç, O.) İstanbul: Metis Yayınları. 



110 

 

yasasının kurumsallaşmasıyla ABD’deki yerel grupları rahatsız etmeyen ve dünyanın başka 

ülkelerindeki sansür kurullarına takılmayan filmler üretebilen Hollywood, yapım yasası ofisinin 

kurucusu William Hays’in filmlerin yalnızca eğlence amacı taşıdığı ve Hollywood’da hiçbir şekilde 

propagandaya izin verilmeyeceği beyanının aksine son derece yayılmacı, mobilize edici ve 

yabancılaşmanın karşısında sonuna kadar özdeşleşme stratejilerinin kullanıldığı filmler çekmiştir. 

Adorno ve Horkheimer’in kültür endüstrisi kavramını tanıttıkları metin, işte bu şartların bir ürünü 

olarak, dünyada yayılmacı stratejiler izleyen ve en büyük kitlelere ulaşabilen Altın Çağ 

Hollywood’unun model teşkil ettiği bir dönemde yazılmıştır. Adorno ve Horkheimer, kitlelerin 

kendilerine dayatılan ideolojide şaşmaz bir şekilde ısrar etmesi ve söz konusu ideolojiyi 

benimsemeleri hususunda Hays Office’ten daha katı bir sevgi benimsediklerini ifade etmektedirler 

(2020, s. 64). 

 Adorno ve Horkheimer’in kültür endüstrileri yorumuna göre sinema, kitleleri uyuşturan 

araçlardan sadece biridir. Kültür Endüstrisi'nin en çok ele aldığı filmler ise geniş kitleler tarafından 

izlenen popüler filmlerdir. Ancak, bunlar bile A filmi ve B filmi gibi kategorilere ayrılmaktadır. 

Yazarlara göre, bu sınıflandırma aslında filmlerin kalitesine göre değil, izleyicilerin, alıcıların 

sınıflandırılmasına dayanmaktadır. Benzer şekilde, otomobil markalarının daha iyi, daha yeni ve daha 

pahalı bir model sunması gibi, film şirketleri de her zaman daha yeni ve farklı bir film ürettiklerini 

iddia ederler, ancak bu filmler de tek tip olmaktan kurtulamazlar (2014, s. 165-166). Kültür 

endüstrisinde film, gündelik algı dünyasının aynısını yaratmayı amaçlamakta ve sinema seyircisine az 

önce izlediği filmle filmden çıktıktan sonra adımını attığı dış dünya birbirinin devamıymış illüzyonu 

vermek yapımcılar tarafından düstur olarak benimsenmektedir. Filmler anlaşılması kolay, film 

esnasında düşünmeye imkân tanımayacak şekilde art arda olayların gerçekleştiği, yüksek gözlem ve 

muhakeme yetenekleri gerektirmeyecek şekilde birbirlerine çok benzer olarak oluşturulmaktadır 

(2020, s. 55-56). Öyle ki, aslında işin özünde bir Warner Brothers film ile Metro Goldwyn Mayer filmi 

arasındaki fark anlaşılmayacak kadar küçüktür. Ancak bu çeşitlilik, seyirciye (yazarların deyişiyle 

“tüketiciye”) seçme özgürlüğü varmış illüzyonunu yaşatmaktadır (a.g.e., s. 52) 

 Aynı şekilde Kültür Endüstri’sinin bir acentesi olan sinema, egemen ideolojinin söylemlerini 

yeniden üretir. "...yapımcılar hangi “plot”u [olay örgüsünü] seçerse seçsin, tüm filmler, sermayenin 

mutlak iktidarını iş arayan mülksüzleştirilmiş yığınların yüreğine efendilerinin iktidarı olarak kazımak 

içindir." (Adorno & Horkheimer, 2014, s. 53). Yazarlar, kültür endüstrisinin üretimlerini sermayenin 

zaferi olarak görürler ve eğlencenin, geç kapitalizmde, çalışmanın uzantısı olduğunu söylerler (2014, 

s. 183). Yazarlara göre kültür endüstrisi bir eğlence işletmesi olarak kalır; öte yandan bu eğlence 

temaları kitlelere boş zamanlarında emek süreçlerinin bir kopyasını yaşatmaktadır (2020, s. 68). Kırel, 

yazarların söz konusu tespitine yönelik “…[B]ir yanda para kazanmanın en önemli düstur olduğu özel 



111 

 

şirket yapıları, diğer yanda kapitalist sistem ve gerekleri düşünüldüğünde üretilen ne olursa olsun (…) 

boş zamanın aslında boş zaman gibi geçirilmediği ve sistemin yararına bir şekilde örgütlenmiş 

olduğu”nun anlaşılacağını ifade etmektedir. Horkheimer ve Adorno'ya göre, kültür endüstrisinin 

dayattığı eğlence, insanları her şeyi unutarak kendilerini rahatça mutlu bir anlamsızlığa bıraktıkları 

türden eğlenceden uzaklaştırır. Endüstri, bu kesintiyi kendi ürünlerine katmak için, tutarlı bir anlam 

gibi gösterilen unsurlara direnç gösterir. Kültür endüstrisinin bu unsurları öne çıkarmasının nedeni, 

sinsice yıldızları göstermektir. “Yaşam öyküsü ve başka masallar, saçma bir olay örgüsü meydana 

getirmek için anlamsızlık paçavralarını birbirine yamar. Burada (…) imgelerin dünyasında bile hazzı 

başarıya bağlayan kapitalist aklın anahtarları şıngırdar.” (2014, s. 76). 

 Yazarlar, özellikle çizgi filmlerde gözlemlenen bir yaklaşım olarak şiddetin yeniden üretimi ve 

kanıksatılmasına değinmektedirler. Çizgi filmlerin eskiden “elektrik vererek sakat bıraktıkları hayvan 

ve nesnelere, hakkın yerini bulması için ikinci bir yaşam”ın bağışlandığını ancak metnin üretildiği 

dönem itibariyle filmlerde teknolojik aklın gerçeklik üzerinde mutlak zaferini ilan ettiğini ifade 

etmektedirler. Film karakterlerine perdede uygulanan şiddet, seyirciye yönelik şiddete dönüşürken 

eğlence de zorlamaya dönüşmektedir (2020, s. 70-71). Filmlerde yer alan cinsel unsurlar, arzu 

nesneleri ve haz vaatleri ise yanıltıcıdır. Bu vaatler çeşitli haz unsurlarıyla seyirciye sürekli olarak 

teşhir edilmekte; ancak vaatler hiçbir zaman yerine getirilmemektedir (a.g.e., s. 72). Burada yazarların 

kastettiği konu, özellikle filmlerin çekici kadın ve erkeklerin perdede teşhiri, tutkulu öpüşme 

sahnelerine yer verilmesi ve cinsel ilişkinin sürekli olarak ima edilmesi; ancak hiçbir zaman perdede 

temsil bulmamasıdır. Adorno ve Horkheimer’e göre (a.g.e., s. 72) bu durum, restorana gelen bir 

müşterinin yemek yemeyip yalnızca menüyü okumasıyla yetinmesini beklemek gibidir. Hollywood 

örneğinde de Hays Office’in cinselliğin açık tezahürlerine izin vermemesi, öte yandan stüdyoların 

sürekli olarak cinsel imaların periferlerinde gezerek seyirciyi provoke etmesi söz konusudur. Hays 

Office’in tutumunu da örnek gösteren yazarlar, buradan yola çıkarak kültür endüstrisini “pornografik 

ve iffetli” olarak tanımlamaktadırlar (a.g.e., s. 72). 

 Sonuç olarak Frankfurt Okulu, bu tez çalışmasının üretildiği 2000’li yılların ilk çeyreğinde 

dahi araştırmacıları yola gösteren ve güncelliğini koruyan bütünlüklü bir eleştirel yaklaşımı literatüre 

kazandırmıştır. Okul’un üyelerinin (ve Benjamin gibi Okul’la dışarıdan ilişkileri bulunanların) farklı 

alanlarda ve bağımsız çalışmış olmalarına karşın bütünlüklü bir kuram teşkil etmeleri, Frankfurt 

Okulu’nun görüşlerinin farklı disiplinler için de faydalı hale getirmiştir. Frankfurt Okulu eleştirel 

kuramının bir diğer önemli özelliği de daha önce de değinildiği üzere, yakın tarihin çok önemli tarihi, 

toplumsal ve politik gelişmelerine birinci elden şahitlik etmiş ve olumsuzluklarını deneyimlemiş 

olmalarıdır. II. Dünya Savaşı sırasında kitlelerin Nazi rejiminin yükselişine, toplama kamplarının 

kurulmasına sessizce şahit oldukları dönemde Almanya’yı ve o dönemin en önemli güçlerinden 



112 

 

Amerika Birleşik Devletleri’ni gözlemleyen kuramcıların kitlesel olana karşı şüpheci yaklaşımları 

önemlidir ve ilgi çekici bir biçimde yıllardır güncelliğini korumaktadır. 

2.4.2. İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’nun Temsil Yaklaşımı 

 Kültürel Çalışmalar, “toplumsal olguları anlayabilmek adına psikoloji, sosyoloji, antropoloji, 

iletişim, politik ekonomi, film araştırmaları, sanat tarihi ve eleştirisi”; bunların yanı sıra “edebiyat, 

toplum ve medya kuramlarını bünyesine alan disiplinlerarası bir çalışma alanıdır”. Kültürel Çalışmalar 

yaklaşımı dil, cinsiyet, ırk, ideoloji gibi unsurları toplumsal olguları anlayabilmek adına temel ölçütler 

olarak kabul etmiştir. Kültürel Çalışmalar alanı İngiltere’deki Birmingham Üniversitesi Çağdaş 

Kültürel Çalışmalar Merkezi64 bünyesinde ortaya çıkmıştır (Çakar Mengü & Mengü, 2009, s. 343). 

Birmingham Okulu’nun kültürel çalışmalar yaklaşımında öncü isimler başlangıçta Richard Hoggart, 

Raymond Williams ve Edward Palmer Thompson olmuştur. Yaylagül’e göre bu isimler Batı 

Marksizmi ya da Yeni Sol olarak adlandırılan gelenekten gelmektedir. Batı Marksizminin geleneksel 

Marksizmi ekonomik indirgemeci bulmasının ve toplumsal, siyasal ve ideolojik incelemeler 

noktasında kültürü yeterince dikkate almamakla suçlamasının (2006, s. 112) bir neticesi olarak 

Hoggart ve Williams gibi isimler kültürel incelemelerinin toplumsal analizlerde ekonomi politikten 

daha etkili olabileceği görüşünde olmuşlardır. 

 Pek çok kaynak kültürel çalışmalar yaklaşımının 1957’de yayınlanan Richard Hoggart’ın The 

Uses of Literacy65 eseri olduğu hususunda uzlaşmıştır. Hoggart bu çalışmasında etnografik bir 

araştırma yaklaşımı benimsemiş ve 1950’lerin sonunda İngiltere’deki işçi sınıfının gündelik yaşam 

tutumları ve kitle iletişim araçlarının yaydığı içeriklerin bu gruplarca nasıl alımlandığının bir portresini 

sunmuştur. Hoggart, çalışmasında dönemin en güçlü kitle kültürü eleştirisi olan Frankfurt Okulu 

görüşünün tersine bir sonuca vararak kitlelerin kültür ürünlerinin ilettiği tutum ve görüşlere direndiğini 

öne sürmüştür. İşte kültürel çalışmalar yaklaşımının özünü kültür endüstrilerine karşı gösterilen bu 

dirence dikkat çekme hali oluşturmaktadır (Bourse & Yücel, 2021, s. 17-18). Öte yandan Kültürel 

Çalışmalar yaklaşımının Frankfurt Okulu’nun ortaya koyduğu kitle kültürü eleştirisinin “anti”si 

olmadığını belirtmek gerekmektedir. Özellikle Hoggart’ın The Uses of Literacy eserinde ortaya 

koyduğu yaklaşım kitle kültürü ürünlerinin incelemeye değer olmayacak derece banal olduğu 

görüşündeki eleştirmenlerle hem de Frankfurt Okulu’nun kitle kültürü eleştirisi ve popüler olanın 

kitlelerin beynini yıkadığı, bu ürünlerin yaydığı ideolojiye kitlelerin boyun eğdiği şeklindeki karamsar 

yaklaşımla ortak özellikler de paylaşmaktadır. Ne var ki Hoggart’ın öncüsü olduğu anlayış, kültür ve 

ideolojiyi anlama noktasında popüler kültür ürünlerinin incelenmesi geleneğini başlatmıştır (Yaylagül, 

 
64 İng. Centre for Contemporary Cultural Studies (ya da kısaca CCCS) 
65 Hoggart’ın çalışması Türkçe olarak da basılmıştır. Bkz. Hoggart, R. (2022). Okuryazarlığın Kullanımları: İşçi 

Sınıfı Yaşamının Veçheleri. (Kirik, M. & Ünsaldı, L. Çev.) İstanbul: Heretik Yayıncılık.  



113 

 

2006, s. 113). İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu, radyo, televizyon, sinema, gazete ve diğer popüler 

kültür ürünlerinin alıcılar üzerindeki etkilerini ele alan ilk gruplardan biri olup; yapılan çalışmalarda 

“alıcıların medya me­ tinlerine farklı tepkiler vermesini sağlayan çeşitli faktörler çözümlenerek, farklı 

tipteki seyircilerin medya kültürünü değişik biçimlerde nasıl anlamlandırıp kullandıklarına 

odaklanılmıştır”. (Çakar Mengü & Mengü, 2009, s. 359). 

Kültürel Çalışmalar, entelektüel alanda Marksizm, yapısalcılık ve feminizmden, disipliner 

olarak ise edebi, sosyolojik ve antropoloji araştırmalarından ortaya çıkmıştır. Kadınları göz ardı eden 

alt kültürler sebebiyle feministlerden, yöntem ve genellemeyle ilgili sorunları aşmak için 

sosyologlardan, kimlik ve özdeşleşme konularını anlayabilmek için psikanaliz teorisyenlerinden, 

etnografik yöntemin uygulanabilmesi için antropologlardan, meselelere çok kültürlü perspektiften 

yaklaşmak ve kültür çalışmalarındaki Anglo-Amerikanların sahip olduğu önyargıları bertaraf etmek 

için post-kolonyal yazarlardan, güç tartışmaları noktasında Foucaultculardan ve kültür aktivistlerinden 

faydalanan Kültürel Çalışmalar alanı disiplinlerarası bir perspektif meydana getirmiştir. Bu bağlamda 

Kültürel Çalışmalar kültürü, sınıf, cinsiyet, ırk ve diğer eşitsizliklerin anlam kazandığı veya 

bilinçlendiği; direniş yoluyla (alt kültürler) veya uzlaşmacı konumda (seyirci) yaşanan alan olarak 

tanımlamaktadır. Kültür, Kültürel Çalışmalar açısından hem hegemonyanın tesis edildiği hem de 

onunla mücadele edilen alandır (Hartley, 2004, s. 49-50). Buradaki “hegemonya” ifadesi önem arz 

etmektedir. Zira özellikle Kültürel Çalışmaların erken dönemlerinde kuramcılar Althusser’in yapısalcı 

Marksist ideoloji görüşüne dayanırken daha sonrasında ise Gramsci’nin hegemonya 

kavramsallaşmasına başvurmuşlardır. Yaylagül’e göre Batı Marksizm’i içinde yer alan bu iki 

kuramcıya göre “’kültür görece olarak özerktir’ ve ideolojik ortamın ve popüler kültür aracılığıyla 

popüler bilincin biçimlenmesine yardım eder” (2006, s. 112).  

İngiliz Kültür Çalışmalar Okulu’nu anlamak ve literatüre kazandırdıkları önemli anahtar 

kavramların üzerinden geçebilmek için Frankfurt Okulu alt başlığında olduğu gibi önemli 

kuramcıların çalışma ve yaklaşımları ile ilerlemek mantıklı bir yol haritası gibi görünmektedir. Bu yol 

haritasının şüphesiz ilk durağı Kültürel Çalışmalar alanının kurulması ve ileri çalışmalara kılavuzluk 

etmesi açısından Richard Hoggart’tır. Hoggart, 1918 yılında doğmuş ve yedi yaşında öksüz kalarak 

teyzesi tarafından büyütülmüştür. Teyzesi, İngiltere’nin kuzeyinde Leeds şehrinde, yoksul bir işçi 

semtinde yaşamaktadır. Dolayısıyla Hoggart, ilerleyen yıllarda irdeleyeceği işçi sınıfının bir parçası 

olarak yetişmiştir. Yoksulluk içerisinde geçen çocukluğunun ardından burs kazanarak üniversiteye 

gitmiş ve İngiliz Edebiyatı eğitimi almıştır. Lisans eğitimi sırasında II. Dünya Savaşı’nda askere 

alınmış ve eğitimine geçici olarak ara vermiştir. Üniversiteden sonra Hoggart, 1959’a kadar Hull 

Üniversitesi’nde yetişkinlere yönelik öğretim bölümünde ve sonrasında ise Leicester Üniversitesi’nde 

akademisyen olarak çalışmıştır. 1962’de Birmingham Üniversitesi İngiliz Edebiyatı bölümüne atanmış 



114 

 

ve burada Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi’ni kurmuş ve yönetmiştir (Bourse & Yücel, 2021, s. 

19). Hoggart’ın The Uses of Literacy’yi yazdığı dönem, Birmingham Üniversitesi’ne atanmasından 

önceki dönemdir. Bu eserinde Hoggart, İngiltere’deki işçi sınıfının gündelik yaşam edimlerinin yanı 

sıra kültürel formlar, ilişkiler ve yaşantılar arasındaki bağa işaret etmiştir (Maxwell, 2000, s. 283). 

Hoggart’a göre işçi sınıfı örnekleminde bireyler kitle kültürü ürünlerinin dayattığı veya yaymaya 

çalıştığı ileti ve ideolojilere direnç göstermektedir. Bu tespit, Frankfurt Okulu yaklaşımının yıllar 

boyunca muteber görülen kitle kültürü eleştirisine ters düşmektedir. Adorno ve Horkheimer’in önceki 

kısımlarda ifade edildiği üzere iki ana varsayımı bulunmaktadır: ilki kitle kültürü ürünlerinin değersiz 

ve zehirli olduğu varsayımı, ikinci varsayım ise kitlelerin bu ürünlerin etkisine yönelik hiçbir direnç 

göstermemeleri varsayımıdır. Hoggart ise popüler kültür ürünlerini banal bulmaktan ziyade bu 

ürünleri, ürünleri tüketen kitleyi anlamanın bir yolu olarak görmektedir. Hoggart’ın etnografik 

araştırmasının neticesi ise Adorno ve Horkheimer’in ikinci varsayımıyla ters düşmektedir.  Hoggart’a 

göre bireylerde ve yerel gruplarda bulunan bu direnç sağlıklı ve önemlidir. Öte yandan bu direncin 

üzerine aşırı vurgu yapmak tehlikelidir; zira bu konunun üzerinde fazlaca durmak, insanların 

kendilerini “demokratik bir şekilde şımartmalarına” sebep olabilir. Kitle ürünlerinin, eleştirel teorinin 

çizdiği portredeki gibi zehirli ve zararlı olduğu görüşüne karşı kitlelerin dirençli olduğu görüşü 

dillendirildikçe, Hoggart’a göre, toplulukların kitle ürünlerine karşı direncinde bir gevşeme 

gerçekleşmesi ihtimali doğmaktadır  (1971, s. 270). 

İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’nun bir diğer önemli ismi olan Raymond Henry Williams, 

1921 yılında Galler’de işçi sınıfı bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Tıpkı Hoggart gibi burs 

kazanarak Cambridge Üniversitesi’nde edebiyat eğitimi almış ve yine Hoggart gibi II. Dünya 

Savaşı’nda tank kumandanı olarak askere alınarak eğitimi sekteye uğramıştır. Williams, öğrencilik 

yıllarından itibaren Marksizm ile ilgilenmiş ve Cambridge Üniversitesi Sosyalist Kulübü’ne üye 

olmuştur.  Lisans eğitiminin ardından Cambridge Üniversitesi’nde yine Hoggart gibi yetişkin eğitimi 

bölümünde akademisyen olarak çalışmıştır. Williams’ın iki büyük eseri ses getirmiş ve etki 

yaratmıştır. Bunlar 1958’de yayınlanan Culture and Society, 1780-195066 ve 1961 yılında yayınlanan 

The Long Revolution isimli eserleridir. Williams’ın eserlerinde Marksizm’in etkisi çok açık bir şekilde 

gözlemlenebilmektedir. Özellikle birincil alanı olan edebiyat üzerine yaptığı çalışmalarda Williams, 

edebi metinlerde sınıf hiyerarşisinin üst sınıfların lehine olacak şekilde nasıl düzenlendiğini 

tartışmıştır (Hitchcock, 2020, s. 325-326). Thompson’la birlikte kaleme aldıkları May Day Manifesto 

(1968) başlıklı metinde Marksist üstyapılardan ve reklamın zararlı işlevlerinden bahsetmektedirler. 

Williams’ın literatüre kazandırdığı önemli bir kavram “duygu yapısı” (structure of feeling) olmuştur. 

 
66 Williams’ın bu eseri Türkçe olarak da basılmıştır. Bkz. Williams, R. (2017). Kültür ve Toplum: 1780-1950. 

(Kocabaşoğlu, U., Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 



115 

 

Williams’a göre duygu yapısı, her dönemin ve her toplumun “kimi duyguları tadıp kimi düşüncelere 

sahip olma”sını sağlayan bir kültür iklimine işaret etmektedir. O dönemin duygu yapısı bireylerin 

birbirleriyle iletişime geçiş şeklini etkilemekte; bu yapı toplumun her bireyini aynı ölçüde etkilemese 

de topluluğun çoğu üyesinde yaygın ve yoğun şekilde hissedilmektedir. Duygu yapısı, o dönemin 

neslini belli kültürel şemaları içselleştirmeye yönlendirmektedir (Bourse & Yücel, 2021, s. 21-22). 

Williams’ın The Long Revolution eseri, çoğunlukla kültür mevhumu üzerinedir. Williams, burada 

kültürü sosyolojik olarak incelemekte ve kültürün en geniş anlamda “bütün bir yaşam biçimi” olduğu 

sonucuna varmaktadır (Yaylagül, 2006, s. 113). Ona göre iki kültür vardır: birincisi Kültür (büyük K 

ile başlayan), ikincisi ise kültürdür (küçük k ile başlayan). “Kültür”, “Viktorya dönemi şairi ve 

hümanist Matthew Arnold ve modern edebiyat eleştirmeni F. R. Leavis gibi” yazarların ürettiği ahlaki 

ve estetik terimdir. “Kültür”, üst kültürü, üst sınıfın kültürünü temsil eden bir kavram olarak 

kullanılmaktadır ve en yüksek ahlaki ve estetik değerleri sembolize etmektedir. Bu görüşe karşılık ise 

“kültür”, yalnızca üst kültürden ibaret değildir; hem teoride hem de pratikte gündelik yaşama ait her 

şeyi kapsamaktadır ve herkese aittir (Hitchcock, 2020, s. 326). Williams’ın bu çalışmasında yalnızca 

egemen sınıflara ait olduğunda değer gören kültür anlayışını reddetmektedir. 

Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi’ni kurup 1968’e kadar yöneten Hoggart’ın ardından 

merkezin başına geçmiş olan ve Kültürel Çalışmalar alanının en önemli ve ünlü isimlerinden biri de 

Stuart Hall’dür. Hall, Merkez’in diğer ünlü isimlerinin aksine İngiltere’de değil, Jamaika’da dünyaya 

gelmiştir. İngiltere’ye 1951 yılında Oxford Üniversitesi’nde eğitim almak üzere gelmiştir. Hall’ün ilk 

gençliği Jamaika’daki sömürge düzeninin ve Britanya’nın Jamaika üzerindeki tahakkümünün 

sonlarına denk düşmektedir (Bourse & Yücel, 2021, s. 25). Kırel’in aktardığına göre Hall, “bir 

sömürülen özne olarak dünyayı algılayışı”na bir İngiliz sömürgesi olan Jamaika’da başlamış ve 

hayatının büyük bir kısmı Jamaika’da öğrendiği normları unutmakla geçmiştir (Hall’den akt. Kırel, 

2018, s. 401). Hall’ün bir sömürgede doğup büyümesi, çalışmalarında sınıf, ırk, egemen söylem gibi 

konulara yönelmesini anlaşılır kılmaktadır. 1968’de Hall’ün Merkez’in yönetimini Hoggart’tan 

devralmasının ardından Merkez’in üzerinde durduğu konular da değişime uğramış; metinlerde 

göstergesel analiz, ideoloji-medya ilişkileri gibi konular ele alınmaya başlanmıştır. Alt kültürlerin 

oluşumu, alt kültürlerin egemen ve ebeveyn kültürlerle ilişkileri, bu kültürlerin direnç ve bütünleşme 

süreçleri de Merkez’de genel olarak eğilinen konular arasındadır (Çakar Mengü & Mengü, 2009, s. 

346). Hall’ün çalışmaları da özellikle “temsil, kültür, kimlik, kültürel kimlik, farklılık, çokkültürlülük, 

diaspora” gibi kavramlar etrafında yoğunlaşmıştır (Kırel, 2018, s. 400).  

 Hall’ün medya-toplum ilişkilerini kültürel zeminde anlaşabilmesi için önerdiği “kodlama-

kodaçımı modeli” (encoding/decoding) alıcının (izleyici, okur vb.) kültür ürünlerindeki içeriği 

alımlamasının yorumlanması çalışmalarında öncü bir model olmuştur. Hall’e göre toplumsal yapılar 



116 

 

ve süreçler ile şekilsel ve sembolik yapılar arasındaki etkileşim büyük öneme sahiptir. Bu etkileşimi 

anlamak için özellikle yayıncılığı elinde tutan elitler ile onların alıcıları arasındaki ilişkiyi kodlama ve 

kodaçımı anları bağlamında tartışmak önem arz etmektedir. Hall, modelini televizyon yayıncılığı 

üzerine kurmakta ve o sebeple örneklerini de televizyon yayıncılığı üzerinden vermektedir. Ona göre 

televizyondaki üretim uygulamalarının ve yapılarının “nesnesi” bir mesajın üretimidir. Bu mesaj, tıpkı 

bir çeşit dil gibi göstergeler aracılığıyla karşılık bulmaktadır. Mesajlar, yayın aracılığıyla toplumun 

farklı katmanlarına dağıtılmaktadır. Bu dağıtımın neticesinde iletişim devresinin tamamlanabilmesi 

için mesajın izleyici tarafından yorumlanması, yeniden çevirisinin yapılması gerekmektedir (2019, s. 

257-258). Çakar Mengü ve Mengü’ye göre Hall’ün kodlama-kodaçımı modeli, Marx’ın sürekli 

dönüşüm modelini “üretim-dağıtım-üretim” sürecini açıklamak için kullanmıştır. Hall, bu modelde 

kültür ürünlerini üretenlerin mesajlarını nasıl ürettiği, nasıl dağıttığı ve alıcıların mesajları nasıl 

anlamlandırdığına izah getirmeye çalışmaktadır (2009, s. 353). Görüldüğü üzere, Hoggart’ın önceki 

kitle kültürü eleştirilerinde alıcıyı pasif konuma yerleştiren anlayışa karşı çıkışı gibi, Hall de 

toplulukların kitlesel olarak mesaj dağıtan merkezlerle ilişkisini yalnızca mesaja ve mesajın üretimine 

indirgeyen anlayışı reddetmektedir. Hall için mesajın üretimi kadar kodlanarak iletilen mesajın nasıl 

açıldığı ve yorumlandığı da önemlidir. Hall de tıpkı Hoggart ve Williams gibi kültür ürünlerinin 

mesajları konusunda iyimserdir. Hall’e göre kodlayanların mesajları yoruma açık ve yanlış anlamaya 

müsaittir. O sebeple kitle ürününün verdiği mesaj kodaçıcı tarafından her zaman kodlayanın 

amaçladığı şekilde okunmayabilir. Bu açık uçlu olma hali kitle kültürünün etkisi açısından pek çok 

olasılık sunmaktadır. Hall, kodlayan ve kodu açan arasındaki mesajın iletilmesi hususunda üç farklı 

okuma çeşidi ön görmektedir. İlki hâkim okumadır. Burada kodu açan kodlayanın karşı tarafa 

geçirmeyi hedeflediği hegemonik ideolojiyi benimsemekte, politik olarak tutucu mesajı elde 

etmektedir. Hâkim okuma, “politik ve askeri seçkinler”in bakış açısını yansıtmaktadır. Diğer ihtimal 

ise muhalif okumadır. Muhalif okuma, mesajın içindeki hegemonik ideoloji ve fikirlerin farkında olan 

ve onları reddeden okuma biçimidir. Bu okuma ihtimalinde alıcı, edindiği mesajın ardında yatan 

fikirleri şifre çözer gibi ayırt etmektedir. Üçüncü okuma biçimi ise hâkim okuma ve muhalif okumanın 

ara formu gibi görebileceğimiz müzakereci okumadır. Müzakereci okumada alıcı, hâkim okumanın 

kimi unsurlarını kabul etmekte; öte yandan fark ettiği bazı mesajları ve ideoloji emarelerini ise kendi 

görüşüne göre uyarlayarak benimsemektedir (Smith, 2007, s. 215). 

 Kırel, kültürel ürünlerin çözümlenip incelenmesinde “temsil” kavramının kilit bir konu 

olduğunu ve Stuart Hall’ün temsil kavramı üzerine çalışmalar ve temsil meselesine kuramsal katkıları 

sebebiyle uğranması gereken önemli duraklardan biri olduğunu ifade etmektedir (2018, s. 400). Hall’e 

göre temsil pratikleri, “kültürel devinim”in kilit önemdeki süreçlerinden biridir. Kabaca tanımlamak 

gerekirse temsil, anlam ve dilin kültürle ilişki kurmasını sağlayan sistemler bütünüdür. Temsil, 



117 

 

“anlamın üretildiği ve bir kültürün üyeleri arasında değiştokuş edildiği sürecin temel parçası”dır (Hall 

S. , 2017b, s. 23). Fügan Varol, Hall’ün temsil yaklaşımının temelinde “dil”in olduğunu 

vurgulamaktadır. Temsil, anlamı inşa eden ve ileten bir anlamlandırma sürecidir ve anlamlandırma 

toplumsal ve simgesel öğelerin bir araya gelmesi meydana gelen bir toplumsal pratiktir. Anlam, 

kişilerden, nesneler veya kelimelerden var olmaz; anlam, “sosyal kültürel ve dilbilimsel düzenin bir 

sonucu” oluşmaktadır (2016, s. 34). Temsil, zihinde dil yoluyla kavram üretmektir; kavramlar ve 

diller, dünyadaki “şey”leri karşı tarafa anlatabilmek, o şeyleri “işaret etmek” için kullanılan bağdır 

(Hall S. , 2017b, s. 25). Hall’e göre iki temsil sistemi söz konusudur. İlki her türlü kişi, nesne ve olay 

ile zihinlerdeki bir kavramlar dizisi (Hall’ün kavramlar sistemi ve kavramsal haritalar olarak 

bahsettiği) arasındaki bir dizi karşılık ya da eşdeğerlikler zinciridir. İkinci temsil sistemi ise kavramsal 

haritamız ve bu kavramları temsil eden çeşitli diller şeklinde meydana gelmiş bir dizi işaretin 

oluşturduğu sistemdir (2017b, s. 28). Burada kullanılan dil kelimesi yalnızca bildiğimiz anlamda dile 

karşılık gelmemektedir. İnsanların zihninde pek çok “şey”in karşılığı vardır; ancak bunları ifade etme 

noktasında toplulukların paylaştığı ortak bir göstergeler dağarcığı olmalıdır ki topluluktaki insanlar 

birbirleriyle iletişim kurabilsinler. Bildiğimiz anlamda dil de bu işlevi görür. “Bardak” kelimesi 

telaffuz edildiğinde herkesin aklına aynı görsel imaj gelmese dahi kastedilen nesneyi herkes 

tanıyacaktır. Öte yandan örneğin sinema da bir dildir ya da en azından o işlevi görmektedir. Sinemanın 

icat edildiği günden beri yaygınlaşması ve toplulukların filmin diline aşina olmasını sağlamıştır. O 

sebeple dünyanın farklı yerlerinde izledikleri aynı filmdeki, söz gelimi cross-fade yani görüntülerin 

üst üste binerek planın değişmesi efektini gördüklerinde filmsel zamanın geçtiğini idrak 

edebilmektedir. 

 Hall, temsil sistemleriyle ilgilenen üç farklı model tanımlamaktadır. Bunlar yansıtıcı yaklaşım, 

kasıtlı yaklaşım ve inşacı yaklaşımdır. Yansıtıcı yaklaşım, temsilin gerçek dünyada bulunan şeylerin 

karşı tarafa anlatmak için kullanıldığı görüşündedir. Yani yansıtıcı yaklaşımda dil, bahsedilen şey ne 

ise onu yansıtma görevi görmektedir. Burada dil, gerçekte olan şeyi yansıtmakta ya da taklit 

etmektedir. İkinci yaklaşım olan kasıtlı yaklaşım, yansıtıcı yaklaşımın zıttıdır. Bu yaklaşıma göre dilin 

kullanımı yoluyla mesajı veren kişi kendine özgü yorumunu empoze etmektedir. Ancak Hall, bu 

yaklaşıma katılmadığını özellikle not düşmektedir. Zira dil, herkesçe üzerinde uzlaşılmış kurallar, 

kodlar ve gelenekler bütünüdür ve herkes bu bütüne riayet etmek durumundadır. Hall, kasıtlı 

yaklaşımın tutumunda görüldüğü üzere dilin, kişinin kendi yorumunu empoze etmek için kişiye özel 

bir şekilde eğilip bükülemeyeceğini ifade etmektedir. Üçüncü yaklaşım olan inşacı yaklaşım ise Hall’e 

göre kültürel çalışmalar alanında en önemli etkiyi yapan perspektiftir. İnşacı yaklaşımın iki farklı 

modeli Ferdinand de Saussure’den etkilenen göstergebilimsel yaklaşım ve Michel Foucault ile 

ilişkilendiren söylemsel yaklaşım modelleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Kabaca özetlemek gerekirse 



118 

 

inşacı yaklaşıma göre şeylerin bir anlamı yoktur. Hall’ün kasıtlı yaklaşımında da görüldüğü gibi inşacı 

yaklaşım dilde anlamın belirli kişiler tarafından sabitlenemeyeceğini savunmaktadır. Bu yaklaşıma 

göre anlamı temsil sistemlerini, kavramlar ve işaretleri kullanarak alıcı inşa etmektedir  (2017b, s. 23, 

35-36).  

 Daha önce de ifade edildiği gibi Hall için temsil, anlamın üretilerek toplumun üyeleri arasında 

değiş tokuş edilen önemli süreci ifade etmektedir. Medya ve kültür ürünleri anlamın çeşitli 

göstergelerle gerek sözel gerek görsel olarak yeniden üretilmesi örneklerini barındırması açısından 

dikkate değer sayıda materyal sağlamaktadır. Kültür ürünlerinde temsil hususunda Hall’ün temel çıkış 

noktası fark ve farkın nasıl temsil edildiğidir. Ona göre “başkası olmaya” karşı gizli bir hayranlık söz 

konusudur ve popüler temsil sıklıkla “öteki”nin cazibesine kapılmaktadır. Hall, The Spectacle of the 

Other67 başlıklı çalışmasında Hall, genel olarak öteki ve temsil kavramlarını ırk ve etnisite 

farklılıklarının temsilleri üzerinden örneklemekle birlikte aynı tespitlerin cinsiyet, cinsel kimlik, sınıf, 

engellilik gibi diğer “öteki”lik halleri için de geçerli olduğunu not düşmektedir (2017c, s. 293). Kırel 

(2018, s. 404), anlamın farklı olmaktan doğduğunu ifade etmektedir; “farklılık olmadan anlam var 

olamaz”. Hall, kültür ürünlerinde farklı olanların temsilinde “klişeleştirme” olarak ifade ettiği temsil 

pratiğinin sıklıkla görüldüğünü ifade etmektedir. Farklı olan “birkaç temel özelliğe indirgenmiş, birkaç 

basitleştirilmiş özellikle doğada sabitlenmiş” olarak temsil edilmektedir. Hall, siyahlar örneği 

üzerinden klişeleştirmeyi açıklamaktadır. Siyahlar, fiziksel farklılıklarının gösterenlerine indirgenip, 

“kalın dudaklar, kıvırcık saç, geniş yüz ve burun” gibi özellikleri ile temsil edilmektedirler. Öyle ki 

Hall’e göre karikatüristler, ressamlar gibi sanatçılar bu stereotipi öyle içselleştirmişlerdir ki birkaç 

basit fırça darbesiyle bir galeriyi dolduracak kadar siyah tiplemesi üretebilirler (2017c, s. 319). 

 Hall, temsil sistemlerindeki klişeleştirme efektinin dört farklı açısı olduğunu ifade etmektedir: 

‘başkası olmanın’ inşası ve hariç tutma, klişeleştirme ve güç ilişkisi, fantezinin rolü ve fetişizm. İlk 

açıdan bakıldığında Hall, klişelerin bir kişi hakkında birkaç kolay hatırlanan ve kolayca kavranan, 

herkesin gördüğünde tanıdığı öğelerin ele alınarak kişinin bu özelliklere indirgendiğini, bu özelliklerin 

de abartıldığı ve basitleştirildiğini ifade etmektedir. Ötekinin inşası, onu basit ve anlaşılır özelliklere 

indirgemekle sağlanmaktadır. Siyahiler suçludur, Meksikalılar uyuşturucu kaçakçısıdır, yaşlı kadınlar 

aksi olur gibi bazı özellikler bir gruba mal edilir ve abartılır. Birinci bakış açısının ikinci kısmı yani 

hariç tutma ise, klişeleştirilmiş kişilerin anormal ve kabul edilemez yönleri olması beklendiğinden, o 

kişi normal ve kabul edilebilir özellikler taşıdığında gerçekleşmektedir. Klişeleştirilmiş kişinin üzerine 

yakıştırılan özelliklerden farklı özellikleri var ise Hall’e göre bu özellikler dışlanır ve defedilir. 

Ötekinin temsilindeki ikinci bakış açısı ise Hall’ün şu görüşü ile açıklanabilir: “[K]lişeleştirme(…) 

 
67 İng. Başkasının Gösterisi (Bu çeviri, Hall’ün çalışmasının da yer aldığı çalışmanın çevirisini yapan İdil 

Dündar’ın çevirisinden alınmıştır. Çalışma için bkz. Kaynakça) 



119 

 

büyük güç eşitsizliklerinin olduğu yerlerde gerçekleşme eğilimi” göstermektedir. Klişeleştirme efekti 

genellikle hegemonik ve egemen olan gruplara değil, öteki olana yönlendirilmektedir (2017c, s. 332-

333). Kırel’in hatırlattığı üzere Hall, ötekinin temsilindeki güç ilişkilerini anlamlandırmak üzere 

Derrida’nın ikili karşıtlık yorumundan faydalanmaktadır; zira Derrida’ya ikiliklerde çok az sayıda 

karşılıklı olarak nötr olma hali vardır. İkiliklerden bir taraf genellikle baskın taraftır. “Beyaz/siyah, 

erkekler/kadınlar, erkeksilik/kadınsılık, yüksek sınıf/daha alt sınıf, İngiliz/yabancı (alien) gibi” 

ikiliklerde kalın şekilde yazılan kavramlar baskın olan tarafa işaret etmektedir (Hall’dan akt. Kırel, 

2018, s. 405). 

 Ötekinin temsilindeki üçüncü bakış açısı olan fantezinin rolü ise bir önceki yaklaşım olan güç 

ilişkileri ile derinden bağlantılıdır. Hall, Mercer ve Julien’ın çalışmasına yaptığı atıfla ötekinin temsil 

rejiminde ötekiyle kurulan güç ilişkisinin temelinde fantezinin yattığını ifade etmektedir. Hall, burada 

konuyu siyah erkekler üzerinden örneklemektedir. Siyahlar uzun yıllar boyunca beyazlar tarafından 

köleleştirilmiştir. Beyazlar, kölelik dönemi boyunca siyah erkekleri bütün sorumluluk sembollerinden, 

babalık ve aile otoritesini elinde tutma gibi mevhumlardan mahrum bırakmış, onları çocuklaştırmış ve 

deyim yerindeyse “hadım etmiş”lerdir. Beyazlar sıklıkla siyah erkeklerin fiziksel olarak sahip 

oldukları cinsel hünerlerden hem korkmuş hem de gizlice bu duruma imrenmiş olup bu konuda fantezi 

kurmaktadır. Benzeri bir durum siyah kadınların şehvetli ve seks düşkünü karakterler oldukları 

temsilinde de görülmektedir. Tahakküm yoluyla tesis edilen ötekinin temsilinde fantezi önemli bir rol 

oynamaktadır. Fantezi haline getirme temsil yaklaşımı konuyu ötekinin temsilindeki dördüncü bakış 

açısı olan fetişizme getirmektedir. Hall, temsil sistemlerinin fetiş haline getirme yaklaşımını Hottentot 

Venüsü örneği üzerinden ifade etmektedir. Hottentot Venüsü, 1819’da Cape Town’dan bir Boer 

çiftçisi ve bir doktor tarafın İngiltere’ye getirilen, 1.36 metre boyunda, alışılmıştan daha büyük 

kalçalara sahip, genital bölgesinde labia büyüklüğü alışılmışın dışında olan bir Afrikalı kadındır. Asıl 

ismi Saartje olan bu kadın düzenli olarak Londra ve Paris’te bir sirk eğlencesiymiş gibi sergilenmiştir. 

Hottentot Venüsü Londra ve Paris’te iki farklı çevre arasında popüler olmuştur: şarkılarda, 

karikatürlerde, gazetelerde meşhur olmak suretiyle halk arasında ve onun hakkında makaleler yazan, 

onun modelini alan, anatomisinin her detayını inceleyen natüralistler ve etnologlar arasında. Hall’e 

göre Hottentot Venüsü vakasında ötekindeki “farkı” işaret etme endişesi (veya takıntısı) dikkat 

çekmektedir. Zira Hottentot Venüsü farkın bir sembolü halindedir. Vücut özellikleriyle Batılı 

sınıflandırma sisteminin dışında kalmaktadır; zira Batılı kadınların hiçbirine benzememektedir. 

Vücudu, egemen olana benzememesi sebebiyle “öteki”nin açık bir temsili olup “metin gibi 

okunmaya” müsait hale getirilmiştir. Hottentot Venüsü, bir dizi ikili karşıtlığa indirgenmiş, dolayısıyla 

klişeleştirilerek temsil edilmiştir. Hottentot Venüsü Batılı değildir, uygar değil ilkeldir, insan kültürüne 

ait değil doğaya aittir. Vücuduna yönelik ilgi Saartje’nin cinsel organına indirgenmiştir. Hall’e göre 



120 

 

fetişizm, fantezinin temsile müdahil olduğu yerdedir. Fetişizm bir onaylamama halidir. Güçlü şehvet 

arzu duyulan; ancak yasaklı ve tabu olanın yerine bir şey koyarak gerçekleşmektedir. Örneğin 

psikanalizde fetişizm, eksik fallusun yerini alan şey olarak tarif edilmektedir. Bu durumda eksik olan 

şeyin yerine konulan erotize olmakta, güç ve arzuyla yüklenmektedir. Hottentot Venüsü örneğinde ise 

tıpkı temsil ile fantezi arasındaki ilişkide görüldüğü üzere Hottentot Venüsü siyah kadınlara atfedilen 

kalın dudaklara, kıvırcık saçlara, geniş kalçalara ve göstergesel olarak da cinselliğe düşkünlüğe işaret 

eden temsil malzemelerinin en abartılı versiyonlarına sahiptir. Hottentot Venüsü, siyah kadınların 

fetişize edilmiş bir versiyonu gibidir. İmrenilen veya arzulanan ama aynı zamanda yasaklı olan ve 

korkulan Hottentot Venüsü şeklinde vücut bulmuş olup ona bakıyor olmak yalnızca temsilden duyulan 

gizli zevke işaret etmektedir (Hall S. , 2017c, s. 340-344). Bu bakış açıları medya ve kültür 

ürünlerindeki temsil stratejilerinde de kendine yer bulmaktadır. Örneğin Kocakarı Korkusu 

filmlerindeki ana karakter olan “yaşlı” kadınlar, yaşlı kadınlara atfedilmiş özelliklerin en abartılılarına 

ve en karikatürize edilmiş hallerine sahiptirler. Aksi, kötücül, engelli ve saldırganlardır. Hall’ün temsil 

üzerine tespitlerine dikkat edildiğinde, What Ever Happened to Baby Jane? filmindeki sadık hizmetçi 

Elvira’nın bir siyahi olması veya Lady in a Cage filminde evi soyan grupta yer alan en tehlikeli gencin 

bir Meksikalı olması gibi temsil stratejileri tesadüfi değildir. Zira “şeylere, kısmen, onları nasıl temsil 

ettiğimize göre (…) anlam veririz” (Hall S. , 2017a, s. 10).  

 Hall’ün görüşlerine katkı olarak Walter Lippmann’ın Public Opinion başlıklı çalışmasında 

stereotiplere yönelik tespitlerini hatırlamak faydalı olacaktır. Lippmann’a göre aşina olmadığımız bir 

kişiyi veya nesneyi görmek bir bebeğin dünyayı ilk kez görmesi gibidir: büyük bir karmaşa. Aşina 

olmadığımız “şeyler”, Lippmann’a göre kafa karıştırıcıdır. İlk kez duyduğumuz bir yabancı dil bizim 

için uydurma bir dil gibi gelebilir veya yabancı bir ülkeyi ziyaret edip farklı bir ırktan insanları 

gördüğümüzde o ırkın tüm mensupları birbirine benziyormuş gibi algılanabilir. Aşina olmamanın 

getirdiği kafa karışıklığı anlamadığımızı karakterize etme ihtiyacı doğurmaktadır. Bu 

anlamlandıramama hali, birincisi belirginlik ve ayrım, ikincisi ise anlamın tutarlılığını tesis etme 

ihtiyacını doğurmaktadır (1998, s. 80-81). Bu anlam karışıklığını sonlandırmak için stereotipler, yani 

Hall’ün klişeleştirerek belli özelliklere indirgendiğini ifade ettiği temsiller, belli bir savunma 

mekanizması görevi görmektedir. Stereotipler, öteki olanları belli kategorilere sokarak 

anlamlandırmamızı sağlar ve bu durum bir konfor alanı yaratır. Zira kategorilere ayırıp, klişelere 

indirgediğimizi anlamlandırmak daha kolaydır; hatta kendimizi de bu kategorilerin içinde görürüz. 

Stereotipler, “ben”i ve “öteki”yi ayırdığı için “kendi kimliğimizin garantisi, yaşadığımız toplumdaki 

mevkiimizi ve haklarımızı içeren değer bilincimizin yansımasıdır” (İmançer, 2004, s. 129). 

Toparlayacak olursak klişeleştirme stratejilerine veya stereotiplere kültürel açıdan bakan Hall ile 

sosyolojik açıdan yaklaşan Lippmann, benzer argümanları savunmaktadır. Belli grupları, önyargılı bir 



121 

 

tutumla belli özelliklerine indirgemek bir konfor alanı yaratmaktadır. Zira öteki olanı kategorize 

ederek anlamak bilişsel süreçlerde kolaylık sağlamaktadır. 

 Özetlemek gerekirse İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu, yıllardır egemen olan kitle kültürü 

çalışmalarına farklı bir bakış açısı getirmiş ve dünya çapında Kültürel Çalışmalar merkezlerine bu 

bakış açılarıyla yön vermişlerdir. Hoggart ve Williams gibi öncü yazarların çalışmaları, yıllardır 

egemen olan alıcının pasif kabul edildiği ve kitle kültürünün yalnızca egemen zihniyet tarafından 

üretilen kötücül ürünler ağı olduğu görüşünün tekrar gözden geçirilmesi yol açmıştır. Bu açıdan İngiliz 

Kültürel Çalışmalar Okulu’nun, örneğin Frankfurt Okulu’na kıyasla, iyimser bir tablo çizdiği 

görülmektedir. Özellikle Stuart Hall’un Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi’nin yöneticiliğine 

gelmesinin ardından ortaya çıkan çalışmalarda popüler kültür ürünlerinin içerdiği mesajlar ve ideoloji 

hususunda özellikle ırk, cinsiyet, cinsel kimlik, yaş, engellilik gibi unsurlar çerçevesinde uygulanan 

egemen ideoloji dayatması üzerinde durulmuştur. Kültürel Çalışmalar yaklaşımı, mesajı üretenlerin 

ajandası hususunda Frankfurt Okulu’na benzer bir noktada konumlanmaktadır. Kodlayıcılar egemen 

sınıfın mensuplarıdır ve kodlayarak dağıttıkları mesaj egemen ideolojinin çığırtkanlığını üstlenirler. 

Bunu yaparken de klişeleştirme stratejilerine dayalı bir temsil politikası benimseyerek egemen sınıfın 

dışında kalan yani “öteki” olanı farklarını abartarak ve ötekileri yalnızca farklılıklarına indirgeyerek 

temsil etmektedirler. Öte yandan kodlanan mesajların içerikleri, yer verilen temsiller, Frankfurt 

Okulu’nun öngördüğü gibi pasif kitleler değildir. Bu bağlamda kültürü bir mücadele alanı olarak gören 

Kültürel Çalışmalar anlayışında adil ve doğru mesajlar üretmek ve hegemonik mesajları deşifre etmek 

hususlarında umut vardır. 

2.5. Filmleri Psikanalizle Düşünmek 

 Nowell-Smith'e göre 1970'lere gelindiğinde sinema kuramlarının üç temel sorunu vardı: ilki 

filmin temsil ettiği dünya ile ilişkisi, ikincisi filmsel söylemin iç yapısı, üçüncüsü ise filmin seyirci 

(spectator) tarafından nasıl algılandığıdır (2000, s. 8). Bu dönemdeki film eleştirisi, hala oldukça yeni 

olan Lacan'ın psikanalizinden, göstergebilimden, Althusser'ci Marksizmden ve Frankfurt Okulu'ndan 

etkilenmiştir. Görüldüğü üzere filmlere farklı açılardan bakma pratiğinin gelişmesi film kuramı ve 

film eleştirisinin de disiplinler arası bir yaklaşım sergilemesine yol açmıştır. 1960’ların sonu ve 

1970’lerin başında Cahiers du Cinema, Screen, Jump Cut gibi özellikle Avrupa merkezli dergiler 

Saussure’cü dilbilimden Althusser’ci yapısalcılıktan, Derrida’nın yapısökümünden ve özellikle, 

yalnızca Lacan’cı değil aynı zamanda onun yeniden okuduğu Freud’dan başlayarak pek çok psikanaliz 

kuramcısından etkilenmiştirler. Screen dergisinin bir dönem editörlüğünü üstlenmiş Annette Kuhn, bu 

yılların Screen’in psikanalizle flörtleştiği yıllar olduğunu ifade etmektedir (2009, s. 3). Laura 

Mulvey’nin Freudyen psikanalizi bir “silah” olarak kullanarak sinemada kadınlığın temsili ve eril 



122 

 

bakışı ifşa ettiği çığır açıcı makalesi Visual Pleasure and Narrative Cinema’nın68 da Screen dergisinde 

yayınlandığı da bu bağlamda hatırlanabilir. 

 Sinemanın farklı sosyal bilimler disiplinleriyle ele alındığı bu dönemde yazar ve kuramcıların 

psikanalitik kurama yönelmesi şaşırtıcı değildir. Zira özellikle ana akım kurmaca filmler Adorno ve 

Horkheimer’in de değindiği gibi, gerçek hayatın bir devamıymışçasına gündelik hayatı taklit 

etmektedirler. Dolayısıyla gündelik hayattaki insan ilişkileri, kişinin ebeveynleriyle kurdukları 

ilişkiler, cinselliğe bakış açıları ve fantezileri gibi pek çok unsur filmlerde de yeniden üretilmektedir. 

Bu durum, filmlerdeki olay ve kişiler ile auteur kuramı da bağlama dahil ederek düşündüğümüzde 

yönetmenin psikolojisini sinema üzerine yazın üretiminde bulunan kişiler için filmleri metin gibi 

okuma imkânı sağlayan malzemeler temin etmektedir. Film çalışmalarının psikanalize olan bu ilgisi, 

Christian Metz, Jean Mitry gibi öncülerin kılavuzluğuyla, psikanalitik film kuramı olarak anılan yeni 

bir film kuramı gelişmesine yol açmıştır. McGowan, insanların sinemaya gitmesi ve filmden keyif 

almasının ardında yatan kavramların “arzu, fantezi, keyif, talep, gerçeklik, sembolik düzen, hayali olan 

ve kayıp obje” olduğunu ifade etmektedir (2015, s. 18); dolayısıyla sinema bir sanat ve kültür ürünü 

olarak psikanalizle idrak edilmeye son derece açıktır. Filmlere psikanalitik yaklaşım, filmleri bir rüya 

gibi ele alarak filmlerin açık (manifest) ve örtük (latent) içeriğini ortaya çıkartmayı amaçlamaktadır. 

Bu bağlamda psikanalitik yaklaşım filmleri yalnızca bilinçli bir şekilde yaratılmış ürünler olarak ele 

almamakta; filmin yaratımındaki bilinçdışı süreci de göz önünde bulundurmaktadır (Özden, 2004, s. 

179-180). Öte yandan psikanalitik bakış ile filmlere yaklaşırken psikanalitik kuram faydalanılan tek 

disiplin olmayabilir. Sinema ve psikanalizi bir arada değerlendiren en önemli isimlerden olan Metz, 

filme psikanalitik yaklaşırken dilbilimden de yararlanılmasının faydalı olduğunu belirtmektedir. Zira 

Metz, sinemayı bir dilmiş gibi düşünen sinema perspektifine sahiptir. Ona göre dilbilim ve psikanalist 

sembolik bilimlerdir ve her ikisi de temelde amacı anlamlandırmak olan bilimlerdir (1983, s. 18). 

 Aslında sanat yapıtlarının psikanalizle ele alınması psikanalitik kuramın kendisi kadar eskidir; 

çünkü psikanalitik kuramın kurucusu olan Freud, kendi kuramını sanatçıları ve eserlerini anlamak 

üzere kullanmıştır. Freud, sinema değilse de, edebiyat, tiyatro, resim, heykel gibi sanat dallarında 

Sofokles, Leonardo da Vinci, Shakespeare, Dostoyevski gibi sanatçıların yapıtlarını ele almıştır. Freud 

bu çalışmalarda sanatçıları ve yapıtlarını neredeyse nevrotik bir hastanın semptomlarını ele alır gibi 

incelemiştir. Özden’e göre sinema ve psikanaliz ilişkisi çift yönlüdür. Yani Freud’un sanatçı 

incelemelerinde görüldüğü gibi psikanalistlerin sanatçıları ele aldığı gibi sanatçılar da psikanalitik 

kuramın yaygınlaşması ve kabul görmesiyle bu kuramı benimsemiş ve sanatlarına yansıtmışlardır. 

Sinema özelinde düşünüldüğünde de seyircinin bir kısmının da psikanalizin yaygınlaşmasının bir 

sonucu olarak bu kurama aşina olması sebebiyle filmlerde psikanalitik kuramdan faydalanılma hali 

 
68 İng. Görsel Haz ve Anlatı Sineması 



123 

 

kendini göstermektedir (2004, s. 180-181) Vaktiyle 1924 yılında MGM’in kurucularından Samuel 

Goldwyn’in Viyana’ya Sigmund Freud’u ziyaret etmeye ve kendisini 100.000 dolar karşılığında 

MGM’de senaryo danışmanı olmaya ikna etmeye çalışması şaşırtıcı değildir (URL-21).  

 Bu noktada sinemanın ele alınmasında kuramlarından faydalanılan kuramcılardan ve onların 

bu tez çalışmasında faydalanılacak temel kavramlarından bahsetmeden önce psikanalitik film 

kuramının daha iyi izah edilebilmek için psikanalitik film kuramına ilişkin birkaç temel kavramın ele 

alınması sinema ile psikanaliz arasında kurulan ilişkinin doğasını anlamak adına faydalı olacaktır. 

Burada bahsedilecek ilk kavram olarak “bakış” (gaze) konusunun seçilmesi isabetli olacaktır; zira 

sinema bakmak ve izlemek ile direkt olarak ilgilidir. Öte yandan özellikle sinema salonunda film 

izleme deneyimi yüzlerce yabancının karanlık bir salonda başkalarının hayatını pelikülün projeksiyon 

aracılığıyla perdeye yansımasıyla “dikizleme”si edimidir. Film izleme deneyimi pek çok yazar ve 

kuramcı tarafından röntgenciliğe benzetilerek psikanalitik perspektifle incelenmiştir. Bu incelemelerin 

kökeni Freud’un ortaya attığı skopofili yani görmekten elde edilen haz kavramı oluşturmaktadır. 

Psikanalitik bağlamda sinemada bakışın değerlendirilmesi üzerine en ünlü ve en etki uyandırmış 

çalışma şüphesiz ki Laura Mulvey’nin 1975 yılında kaleme aldığı ve Screen dergisinde yayınlanan 

Visual Pleasure and Narrative Cinema başlıklı makalesidir. Mulvey, siyaset ve sosyal konulara 

ilgisinin 1950’lerdeki nükleer silahlsızanma ve İngiliz sömürgeciliğine karşı protestolarla başladığını 

ifade etmiştir. Ona göre bu aynı zamanda İngiltere’de sol bilinçlenmenin başladığı döneme denk 

gelmektedir. 1950’lerde henüz 15 yaşlarında olan Mulvey, İngiltere’nin içinde bulunduğu siyasi 

atmosferden yoğun bir şekilde etkilendiğini ve kendini protestoların içinde bulduğunu ifade eder. 

Ancak öte yandan 1960’ların ise kendisi için siyasetten oldukça uzak ve daha çok sinemayla 

ilgilendiği bir dönem olduğunu belirtmektedir. Bu dönemde Cahiers du Cinema dergisinin 

eleştirilerinden fazlaca etkilenmiş ve Hollywood sinemasının yeniden keşfi değilse de bu sinemanın 

yeniden okunmasından fazlaca etkilendiğini not düşmektedir. O dönemin İngiltere’sinde sol hareket 

için önemli yayın organlarından olan New Left Review’un yaptığı yayınların da etkisi Mulvey 

tarafından ifade edilmektedir. Özellikle bu dergide yayınlanan Freud ve Lacan isimli makale sol 

düşünceyle psikanalizi bir arada düşünmesine yol açmıştır. Bu politik atmosferde Mulvey, feminist 

harekete kendini yakın hissetmiştir. Dahil olduğu “feminist özgürleşme okuma grubu”nda da Freud ve 

Lacan okumaları yaptıklarını aktarmaktadır (Kamiloğlu & Mulvey, 2014, s. 104-106). Mulvey’nin 

Visual Pleasure ve Narrative Cinema makalesini hangi atmosferde ve hangi perspektiften ele aldığına 

ilişkin bu bilgiler değerlidir; zira bu bilgiler psikanalizin sinema çalışmalarına eklemlendiği dönemi ve 

psikanalitik yaklaşımı kullanan ekollerin yaklaşımını anlamayı mümkün kılmaktadır. 

 Mulvey, bu makalede temelde Hollywood sinemasının anlatı stratejileriyle yeniden ürettiği 

ataerkil ideolojiyi ifşa etmeyi hedeflemektedir. Makalede öne çıkan iki önemli kavram bakmadan 



124 

 

duyulan haz ve imge olarak kadının bir haz unsuru olarak sunulması ile Hollywood’un faydalandığı 

özdeşleşme stratejileri. Mulvey daha makalenin başında niyetini şu şekilde ifade etmektedir: “(…) 

[P]sikanalitik kuram, ataerkil toplumun bilinçdışının film biçimini nasıl yapılaştırdığını göstermek 

üzere politik bir silah olarak benimsendi.” (2019, s. 201). Mulvey’nin “geçmişin sineması” şeklinde 

tarif ettiği klasik Hollywood sinemasında cinsiyet rolleri ve bu rollerin temsilini açıklamak için 

kullandığı tabir ise “fallosantrizm”dir. Fallosantrizm, fallus merkezcilik demektir. Fallus (phallus), 

penis veya klitorise benzeyen şey anlamında kullanılan bir terimdir (Bakırcıoğlu, 2012, s. 511). 

Fallosantrizm, özellikle Fransız feminist hareketlerince “erkek merkezcilik” anlamında kullanılan bir 

tabir olagelmiştir. 

 Mulvey, denemesinin giriş kısmında fallosantrizmin her alanda ortaya çıkışında ve kendi 

dünyasını anlamlandırma sürecini hadım edilmiş kadın imajına dayandırmasından yakınmaktadır 

(2019, s. 201). Yazar, burada Freud’un cinsiyet üzerine tezlerine gönderme yapmaktadır. Freud’a göre 

çocukluk döneminde erkek çocuklar herkeste kendisininkiyle aynı üreme organı olduğu sanısını taşır. 

Ancak kız çocukları bir erkek üreme organı gördüğünde erkek çocuklar gibi bu sanıyı sürdürmez, 

kendini eksik görür ve bir gün erkek olacağı ve bir penise sahip olacağı günü beklemeye başlar. Bu 

beklenti gerçekleşmedikçe kadınlarda, Freud’un “penis imrenmesi” diye tabir ettiği duygu gözlenmeye 

başlanır (Freud, 1975, s. 91-92). Hadım etme/edilme meselesi de tam olarak burada devreye 

girmektedir. Freud’un cinsellik teorisinde, özellikle çocuk cinselliği konusundaki görüşlerinde, hadım 

(iğdiş edilme, kastrasyon) kompleksi ile Oedipus kompleksi birbiriyle bağlantılı ve çok mühim bir 

konuma sahiptir. Oedipal dönemde çocuklar karşı cins ebeveynlerine karşı cinsel isteğe sahip olurlar. 

Ancak erkek çocuklar annelerine duyduğu isteğin (annenin fallusu olma isteği) babaları yüzünden 

gerçekleşemeyeceğinin bilincine varırlar ve bu istekleri yüzünden babaları tarafından hadım 

edilecekleri korkusunu yaşarlar. Kız çocukları ise zaten hadım edildikleri için penislerinin olmadığının 

bilincini taşımaktadırlar. Oedipus kompleksi bağlamında özellikle anne-oğul ilişkileri düşünüldüğünde 

karşımıza çıkan kavramlardan bir diğeri de “iğdiş edici anne”69dir. Bu figür çoğunlukla popüler kültür 

ürünlerinde ve özellikle korku filmlerinde kullanılabilmektedir. Kavramı üreten Freud değildir; ancak 

kavram Freudyen kuramdan türetilmiştir. Freud’a göre hadım tehdidi babadan gelmektedir.  

 Mulvey, psikanalitiğin insan doğasını ve cinselliğini açıklayış biçiminin hadım edilmiş ve 

sürekli olarak penis imrenmesi içinde olan kadın imajına dayanması ile sinemadaki cinsiyet temsilleri 

arasında bir paralellik kurar. Ataerkil düzende kadın anlamı yaratan değil, anlamı taşıyan olarak 

konumlanır. Psikanalitik literatürün ortaya koyduğu kavramsal çerçevenin erkek egemen toplum 

dinamikleri içinde kadını konumlandırdığı yer göz önüne alındığında, Mulvey’nin psikanalizin 

 
69 The castrating mother, bazen iğdiş edici anne, bazen hadım edici anne, bazense kastre edici anne olarak 

çevrilebilmektedir. 



125 

 

kendisini, bu sisteme karşı bir silah olarak kullanmasının nedenleri daha da açıkça anlaşılmaktadır 

(Kırel, 2018, s. 220). Mulvey’e göre bu ataerkil sistemde kadına iki anlam yüklenmiştir: ilkin, kadının 

bir penisinin olmayışının hatırlattığı hadım korkusu. İkincisi ise kadının kendisi yerine penise sahip 

olan bir çocuk doğurma ve bu yolla simgesel olarak penise sahip olma arzusunun göstereni olması. 

Böylece anlam yaratamayan ancak anlamı taşıyan kadın, ataerkil toplum içinde sessiz bir imgeye 

dönüşür. Bu sessiz imge erkeğin ona zorla yüklediği fantezi ve takıntıları yüklenir ve erkek için bu 

fantezi ve takıntıların göstereni olur (2019, s. 202). Gerçekten de Mulvey’nin metnin ilerisinde verdiği 

film örneklerinde de rahatlıkla görebileceğimiz üzere kadın, sinemada bir arzu nesnesi ve fantezilerin 

göstereni olarak konumlanmıştır. Psikanaliz ve onun gibi fallosantrik alanların kadına yüklediği 

geleneksel roller (evde oturmak, histerik ve duygusal olmak, pasif olmak, anaç olmak vb.) filmlerde de 

benzer şekilde karşılık bulur. Mulvey, psikanalizi silah olarak kullanıp sinemanın bu kodlarını ifşa 

ederken, öte yandan psikanalizin, şu an içinde bulunduğumuz “status quo”yu, mevcut ataerkil düzeni 

anlayabilmemizi sağladığını da belirtmektedir (2019, s. 202). Mulvey, altın döneminde Hollywood’un 

büyüsünün, tamamen olmasa da bir kısmıyla, görsel hazzın ustaca ve tatmin edici bir şekilde 

yönlendirilmesine dayandığını söyler. Özellikle 1930-1960 arasında en parlak dönemini yaşarken 

dünyada rakipsiz bir konumda olan Hollywood’un, erotik olanı ataerkil düzenin diline kodladığını 

belirtmektedir (a.g.m., s. 203-204). Burada Freud’un ortaya koyduğu skopofili (görme, bakma hazzı) 

tabirinden bahseder. Freud’a göre skopofili, bakmaktan alınan haz anlamına gelir. Bu tabir, Fransızca 

kökenli “voyeurism” ya da Türkçe’de sıkça kullanılan karşılıkları “röntgencilik”, “dikizcilik” tabiriyle 

çok ilgilidir. Rasim Bakırcıoğlu’nun Ansiklopedik Eğitim ve Psikoloji Sözlüğü’nde röntgenciliği 

“Cinsel heyecan yaşama amacıyla başkalarını soyunurken, sevişirken gizlice izleme sapıncı” (2012, s. 

1068)  olarak tanımlamaktadır. Mulvey, Hollywood sinemasının anlatı mekaniğini ve özellikle kadını 

sunuşunu bu kavramla açıklar. Kadın, arzunun ve hazzın taşıyıcısı olarak bakılacak bir nesne olarak 

sunulur. Mulvey, genel anlamda sinemada hiçbir şeyin gizli saklı olmadığı, perdeye yansıyan her şeyin 

apaçık gösterildiği yanılgısının olduğuna dikkat çeker. Ana akım sinemanın bilinçle evrilmiş 

uylaşımları, karakterlerin izleyicinin varlığına ilgisiz davranışı seyircilerin voyöristik fantezilerinden 

yararlanacak şekilde düzenlenmiştir. Aynı zamanda sinema salonunun karanlık oluşu, dolayısıyla 

seyircilerin birbirlerini görmemesi, bir tek başınalık hissiyatı yaratarak her seyircinin oturduğu 

koltuktan perdedeki insanların hayatlarını “dikizlemesi” eylemini pekiştirmektedir (Mulvey, 2019, s. 

205). 

 Elbette bu tespit beraberinde, film biçiminde bu bakışın herkesin kendi kişiliğine göre 

alımladığı bir bakıştan mı yoksa belirli bir şekle sokulmuş bir bakıştan mı bahsedildiği sorusunu 

getirir. Mulvey’e göre bu filmler heteroseksüel bir erkeğin bakış açısına göre düzenlenmiştir ve bir 

heteroseksüel erkeğinin “id”ini doyurmak üzere tasarlanmıştır. Bu temsillerde kadın, ataerkil sistemin 



126 

 

ve erkeğin bakışını içselleştirmiştir ve dişil olarak addedilen bütün özellikler aslında fallosantrik 

söylem temelinde oluşmuştur ve kadını kadın yapan unsurlarmış gibi sunulmaktadır (Leylek, 2020, s. 

10). Mulvey’e göre geleneksel olarak, sergilenen kadın iki işlev görür: hem perdedeki diğer erkek 

karakter hem de perdenin öte tarafındaki seyirciler için bir arzu nesnesi olmak. Bu iki bakış öyle 

ustalıkla eşleştirilmiştir ki birbirinden ayırt edilemez hale gelmişlerdir (2019, s. 209). Bir diğer deyişle 

seyirci, erkek karakterin bakışıyla izlediğini sandığı bir plandan haz duyar ancak filmi yapanlar 

tarafından bu bakış, erkek karaktere değil, onun bakışından bakan seyirciye haz vermek için 

düzenlenmiştir. Erkeğin bakışıyla gören seyirci, kadını sahiplenir. Mulvey burada Only Angels Have 

Wings (Hawks, 1939) ve To Have and Have Not (Hawks, 1944) filmlerinden örnekler verir. Bu iki 

filmde de kadın ana karakterler teşhir edilmektedir, gösterişlidirler ve cinselleştirilmiştirler. Anlatı 

ilerledikçe erkek başrol, kadına âşık olur. Böylelikle kadının erotizmi erkek karakterin tasarrufuna 

girer. Erkek karakterin bakışıyla filmi izleyen seyirci de kadını sahiplenir ve erkek karakterin 

“kadınının” cinselliği üzerindeki iktidarına katılarak kendilerini güçlü hissetmektedirler (a.g.m., s. 

211). 

 Seyircinin erkek kahramanla özdeşlik kurması, arzusunu ve erkini erkek kahramana vekaleten 

vermesi, Hollywood sinemasının anlatı mekanizmasını döndüren çarklardan en önemlilerindendir. 

Seyirci, erkek karakterin bir kadına sahip olmasıyla aynı iktidar gücünü hisseder, erkek karakter 

kahramanca bir hareket yaptığında aynı gururu paylaşır. Mulvey, burada Lacan’ın psikanalitik 

kuramında en önemli yere sahip “ayna teorisi”ni gündeme getirir. Lacan’a göre bir çocuk ilk kez 

bilinçli bir şekilde aynaya baktığında kendinin farkına varır. Çocuk daha öncesinde bir bilinçten ibaret 

olduğunu ve annenin bir uzantısı olduğu sanısına yaşar. Ancak aynadaki aksini görmesiyle bilincinin 

farkına varır. Bu, çocuklarda bir dizi davranışsal tepkiye yol açar. 

“Tamamen oyun niteliğinde olan bu davranışlarla çocuk, imgesinin takındığı 

tavırların aynada yansıyan çevre ile ilişkisini sınadığı için, bu karmaşık ilişkinin 

aynada ikileştirilmiş olduğu asıl gerçeklikte de gerek kendi bedeni ve diğer kişilerle 

gerekse çevresinde duran eşyalarla, aynı bağlantıları kurmayı dener.”70 (Lacan, 1982, 

s. 149-150) 

Mulvey, bu noktada perdede gördüğümüz starlara bakışımızı çocuğun aynadaki aksine 

bakışına benzetir. Sinema salonunda oturup filmi seyrettiğimiz esnada erkek ana karakterle özdeşlik 

 
70 Mulvey’nin makalesinin çevirmeni Nilgün Abisel, Freud ve Lacan’la ilgili tabirlerle ilgili okuru yönlendirmek 

adına Saffet Murat Tura’nın kitabına bakılabileceğini not düşmüştür. YAZKO Felsefe Yazıları serisinin ilk 

cildinde bulunan Lacan’ın 17 Temmuz 1949 Zürih’teki 16. Uluslararası Psikanaliz Semineri için hazırladığı 

bildirisine, kitabında yer veren Tura, asıl kaynak olarak YAZKO Felsefe Yazıları Cilt 1’i gösterdiğinden burada 

esas kaynağa gidilerek bu eser kaynak gösterilmiştir. Ancak Tura’nın eserinin yönlendirici olması dolayısıyla 

burada bu esere de atıfta bulunmak doğru olacaktır. Bkz. Tura, S. M. (1996). Freud'dan Lacan'a Psikanaliz (2 b.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları, s. 174-182. 



127 

 

kurarız; ancak Hollywood’un bir diğer mekanizması ise star sistemidir ve bu sistemin seyircide 

kurdurduğu özdeşleşme salondan çıktıktan sonra da devam eder. Hollywood starları yalnızca sinema 

salonunun karanlığında perdeye yansımazlar, aynı zamanda özel hayatlarıyla dergilerde yer alırlar, 

reklamlarda ve billboardlarda görünürler. Sinema salonundayken ışıklar kapandığında ve projeksiyon 

çalışmaya başladığında artık gerçek dünyayı unuturuz ve perdedeki karakterlerle özdeşlik kurarız. 

Mulvey’e göre sinema, geçici bir ego yitimine sebep verirken aynı zamanda egoyu güçlendirecek 

büyüleme yapılarına sahiptir. Sinema salonunda benliğimizi unuturuz ancak öte yandan sinema, star 

sistemi aracılığıyla ego idealleri yaratır. Film starları benzerlik ve farklılıkların karmaşık sürecini 

seyirciye yaşatmaktadır (2019, s. 207). Zira örneğin göz alıcı güzellikteki bir Hollywood yıldızı, 

filmde sıradan bir işçi sınıfı kadınını/erkeğini canlandırabilmektedir. Bu durum, seyircide hem aşinalık 

hem de yabancılık yaratır ve bir karmaşaya sebep olmakla birlikte “(...) hem perdedeki öyküye hem de 

perdedeki uzama bir odak noktası ya da merkez oluştur”maktadır (a.g.m., s. 207). Ancak Mulvey, 

bakış ve özdeşleşme meselesinde söz konusu olan paradoksa da dikkat çeker. Bu anlatı sinemasının iki 

fonksiyonu vardır: ilkin, bakış yoluyla bir başkasını cinsel uyarım nesnesi olarak kullanmaktan doğan 

skopofilik haz yaratımı söz konusudur. İkincisi ise Lacan’ın ayna evresine benzettiği, seyircinin 

perdedeki karakterlerle özdeşlik kurma durumudur. Yani birincisi cinsel güdü ile ilgiliyken ikincisi 

ego-libidoyla ilgilidir. Bu durumlardaki arzu, Mulvey’e göre doğuşun travmatik anını yani hadım 

korkusunu hatırlatır. Böylece görsel düzlemde haz verici olan bakma eylemi, içerik düzeyinde tehdit 

edicidir (a.g.m., s. 207-208). 

Özdeşleşme, özellikle Lacan’ın üzerinde durduğu bir kavram olup, Bakır, özdeşleşme 

kelimesinin İngilizce karşılığının identification olduğunu hatırlatarak tabirin aynı zamanda kimlik 

edinme unsurunu da çağrıştırdığını not düşmektedir. Ona göre psikanalitik yaklaşımda özne yaşamı 

boyunca tek bir konum benimseyip orada takılı kalmaz, özne farklı özdeşlik durumlarında kendini 

bularak her seferinde kendisini yeniden inşa etmektedir (2008, s. 50). Bakır, Mulvey’nin özdeşleşme 

üzerine tespitlerine karşı çıkmasa da bu tespitleri eksik ve bir noktada hatalı bulmaktadır. Bakır, 

Mulvey’nin özdeşleşme sürecini erkek bakışıyla kısıtlamasının babaerkiyle ilişkisini doğrularken, 

öznenin tek bir sabit noktada özdeşleşme yaşamadığı savıyla Mulvey’den ayrı düşmektedir. Bakır, bu 

noktada Mulvey’nin yaptığı gibi özdeşleşme stratejilerine çok önem veren Hitchcock’un filmlerinden 

örnek vermektedir. Örneğin Rear Window (Hitchcock, 1953) filminde James Stewart’ın canlandırdığı 

Jeffries karakteri ayağını kırmış bir fotoğrafçıdır ve can sıkıntısından dürbün ve kamera objektifleriyle 

komşularını dikizler. Bu can sıkıntısı döneminde karşı komşusunun karısını öldürdüğüne şahit olur. Bu 

sırada eve gidip gelen bir yardımcı kadın ve Jeffries’in sevgilisi Lisa vardır. Filmin yan gerilimi de 

Jeffries ve Lisa’yla ilgilidir; çünkü Jeffries savaş fotoğrafçılığı gibi tehlikeli ve düzensiz işler 

yapmaktayken Lisa şehir hayatına alışmış, lüks yaşamayı seven bir kadındır. Buna rağmen Lisa 



128 

 

Jeffries’le evlenmek istemekte; ancak Jeffries Lisa’dan hoşlansa da evlilik fikrine mesafeli 

bakmaktadır. Lisa’nın Jeffries’i en çok heyecanlandırdığı an, kanıt üzere karşı eve gittiği ve Jeffries’in 

objektifine girdiği andır. Mulvey’nin perspektifinden bu durum problematiktir; zira burada kadın 

bedeni ancak bakıldığında ve dikizlendiğinde değer kazanmaktadır. Öte yandan Bakır, bu filmde 

izleyicinin tek bir erkek bakışı konumunda olmadığını savunmaktadır. Ona göre izleyicinin birinci 

konumu röntgenci konumunda oturan Jeffries’tir. İkinci konum, fantezinin içinde inşa edilmiş olan 

gerçek baba figürü olarak karısını öldüren komşu konumudur. Üçüncü konum ise bu ikisi arasındaki 

mesafeyi kısaltan ve ilişkiyi kuran Lisa’nın konumudur (Bakır, 2008, s. 63-64). 

Psikanalitik film kuramına ilişkin üzerinde durulacak son kavram ise yine özdeşleşme 

konusuyla ilintili olan suture yani dikiş kuramıdır. Frankfurt Okulu ve Mulvey’nin Hollywood üzerine 

tespitlerinde de görüldüğü üzere başta Hollywood olmak üzere ana akım ulusal sinemaların 

benimsemiş olduğu film dili ve üslup, seyirciyi filmdeki karakter ve durumlarla özdeşlik kurmaya iten, 

filmin dışarıdaki hayatın devamı olduğu yanılgısını yaratan bir yaklaşıma sahiptir. Metz de filmlerde 

özdeşleşmeden bahsetmekte ve sinemada her şeyi algılayan seyirciyi tarif etmektedir. Bu seyirci Tanrı 

konumunda olup her şeyi görmekte ve algılamaktadır (1983, s. 49). Suture kavramını Oxford 

Reference, “Psikanalitik film kuramında, özellikle açı/karşı açı tekniğinin kullanımı yoluyla (izleyiciyi 

bakışın öznesi ve nesnesi yapan) bir izleyicinin anlatı yanılsamasına 'dikilmesi' için kullanılan bir 

metafor” olarak tarif etmektedir (URL-22). Oxford Reference’ın da örnek gösterdiği gibi açı/karşı açı 

çekimleri suture’a en iyi örnektir; böylece seyirci değişimli olarak bakışın öznesi ve nesnesi haline 

gelmektedir. Daniel Dayan’a göre ideoloji filmlerde kendini gizlemektedir. İdeoloji operasyonlarını 

gerçekleştirirken bunu doğalmış gibi göstermektedir ve söz konusu eseri (özellikle film) tüketen kişi, 

arkasındaki ideolojiyi görmeden almalıdır (1974, s. 28). Dayan’ın da Mulvey gibi Screen dergisinin 

yazarlarından olduğu hatırlanmalıdır. Dayan’ın tespitinde de görüldüğü üzere dikiş sistemi filmlerde 

bilinçli şekilde uygulanan özdeşleşme ve seyirciyi filmin akışına kapılmaya sevk eden stratejilerdir. 

Bu anlamda başta Hollywood olmak üzere ana akım sinemaların Brecht’in tiyatro kuramının (ki Jean-

Luc Goddard gibi büyük yönetmenler Brecht’in yaklaşımını sinemada denemişlerdir) ön gördüğü 

seyirciye izlediğinin bir kurmaca eser olduğunu sürekli hatırlatarak seyirciyi yabancılaştırma ve 

düşünmeye sevk etme taktiklerinin tam zıddını uyguladığı görülmektedir. Netice itibariyle 

psikanalizin sinema kuramlarına eklemlendiği dönemde 1968 olaylarının dünya çapındaki etkisi, 

Cahiers du Cinema, Screen, Jump Cut gibi dergilerin Frankfurt Okulu’nun Marksist eleştirel 

teorisinden etkilenmeleri gibi unsurlar göz önünde bulundurulduğunda dönemin psikanalitik 

kuramının genellikle Marksist ve feminist eğilimli düşüncelerle bir arada uygulanması, dolayısıyla 

psikanalitik film kuramının ana akım olana eleştirel yaklaşıyor olması şaşırtıcı değildir. 



129 

 

Psikanalitik film kuramı elbette yalnızca bakış, özdeşleşme ve dikiş kuramından ibaret 

değildir; ancak psikanaliz ile film incelemesinin buluşmasından ortaya çıkmış en önemli temel 

kaynaklar olarak psikanaliz film kuramının temellerini anlamak adına önem arz etmektedirler. Sonraki 

kısımda bu tez çalışmasında kuramların da faydalanılacak olan kuramcılara ve onların temel 

kavramlarına yer verilecektir. Metz, psikanalizin Freud’dan sonra nasıl değiştiği ve dallanıp 

budaklandığına dikkat çekerek psikanalizden faydalanarak inceleme yapacak kişinin “hangi 

psikanaliz”den bahsettiğini çok iyi tanımlaması gerektiğini ifade etmektedir (1983, s. 21). O sebeple 

ilerleyen kısımda Sigmund Freud, Carl Gustav Jung ve Julia Kristeva’nın psikanalitik yaklaşımlarına 

yer verilecek olup, kuramcıların halihazırda büyük bir külliyata sahip olmaları sebebiyle 

kuramlarından yalnızca bu tez çalışması açısından fayda sağlayacak kısımlar ele alınacaktır. 

2.5.1. Sigmund Freud 

Freud, 1856 yılında bugün Çekya sınırlarında kalan Pribor’da seküler bir Yahudi ailenin 

çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Freud, burs kazanarak 1873 yılında Viyana Üniversitesi’nde tıp 

eğitimi almaya başlamıştır. (Hitchcock, 2020, s. 23). Buradan 1881 yılında mezun olmasının ardından 

1885 yılından itibaren nöropatoloji alanında dersler vermeye başlamıştır (Daim, 1972, s. 5). 1885-

1886 yılları arasında Paris’teki Salpêtrière Hastanesi’nde Jean-Martin Charcot ile birlikte bir hastalık 

tanısı olarak histeri tanısının konduğu ve hipnoz yöntemiyle tedavi edildiği çalışmalara katılmıştır 

(Hitchcock, 2020, s. 23). Onun için bir başka ilham ise Freud’un Viyanalı doktor Joseph Breuer’den 

adına “konuşma terapisi” denilen bir tedavi yöntemini öğrenmiş olmasıdır. Bu tedavi yöntemi, 

hastanın konuşması ve doktorun dinlemesi şeklinde ilerlemekteydi. Freud, kendi benzersiz tedavi 

yöntemleri geliştirse de Breuer'in konuşma terapisi veya serbest çağrışım metodunun, anormal 

davranışların temelinde yatan sebeplerle ilgili pek çok bilgi sağladığını fark etmiştir. Freud’un 

deneyimlerinde fark ettiği en önemli kavram, psikolojik anomalilerin bilinç düzeyinde olmayan 

sebeplerden kaynaklandığıdır. Buradan yola çıkarak en büyük keşfi olan “bilinçaltı”nı tanımlamaya 

çalışmıştır (Hall, 2016, s. 14-15). Bilinçaltı, farkında olmadığımız algılarımızı, otomatik 

hareketlerimizi, düşüncelerimizi ve hatta bilinçli olarak düşünmediğimiz ancak aniden bilinç 

düzeyinde bulduğumuz fikirleri içeren bir kavramdır. Bu kavram, Freudyen psikolojinin bir diğer 

kavramı olan bilinçdışı ile sık sık karıştırılmaktadır. Bilinçdışı, toplum tarafından kabul edilmeyen 

arzuların bastırılması ve tamamen bilincin dışında tutulması sonucu oluşur. Çocukluk dönemindeki 

travmatik anılar da bilinçdışının içeriğini oluşturan unsurlardandır (Tura, 2010, s. 53). 

Freud’un Breuer’le üzerine çalıştığı kavramlardan biri histeridir. Histeri, çok eski bir teşhistir 

ve kökenini Hipokrat’tan almaktadır. Hipokrat, kadınların yaşadığı sinirsel buhranları fizyolojik 

sebeplere indirgemektedir ve bu rahatsızlık ona göre sadece kadınlarda gözlenmektedir. Bu durumda 



130 

 

Hipokrat, histerinin erkek ve kadın fizyolojisi arasındaki farktan doğmaktadır. Bu temel fark kadının 

rahim sahibi olmasıdır ki histeri kelimesi de Antik Yunanca rahim kelimesinden türemiştir (Çoban, 

2020, s. 15). Plato ve Hipokrat’tan Roma ve Bizans dönemindeki doktorlara hatta şeytan kovuculara 

kadar hâkim olan görüş, rahmin kadın vücudunda serbestçe dolaştığı ve bu durumun spazma sebep 

olan ve sara hastalığına benzer bir psikoza sebep olduğudur (Faraone, 2011, s. 1). Histeriyi nörolojik 

düzeyde inceleyen ilk hekim, Freud’un birlikte çalıştığı hekim Jean-Martin Charcot’dur. Charcot’ya 

göre uzun yıllar biyolojik bir bozukluk olduğu düşünülen histeri, benzer semptomlar sebebiyle sara, 

MS gibi farklı hastalıklarla karıştırılmıştır. Histeriye sebep olan “gezinen rahim” teorisi değil, 

nörolojik sorunlar ve hatta travmalardır. Dolayısıyla histeri psikotik bir sorundur. Breuer’le birlikte 

çalışan Freud da histerinin fizyolojik olmadığı, “kişinin bilinçaltı ve bilinçdışı ile ilişkili olabileceğini” 

ifade etmiştir (Çoban, 2020, s. 19). Breur ile Freud, Anna O., Katharina, Elisabeth von R. Vakalarında 

histerinin çeşitli travmalardan kaynaklandığını ve bu travmaların bilinç düzeyine çıkarılarak tedavinin 

sağlandığını çalışmaları sonucunda not etmişlerdir. Öte yandan Çoban, histerinin rahimle hiçbir 

ilgisinin olmadığı ve fizyolojikten çok psikolojik bir rahatsızlık olduğu konusunda uzlaşılmasına 

karşın Freud ve Breuer’in vaka çalışmalarında hastanın her zaman için kadın olduğuna dikkat 

çekmektedir. Örneğin Freud ve Breuer’in hastalığa dair ilk tespitleri histerinin sıklıkla evli kadınlarda 

görüldüğüdür. Charcot ile başlayan ve Freud, Breuer, Janet gibi isimlerle devam eden histeriyi 

tanımlamak üzere ilk klinik çalışmalarda hiçbir erkek hasta incelenmemiş, histeri tedavisi gören 

erkeklerin bu tedaviyi alma sebeplerinin çocukluk travmaları sebebiyle geliştirdikleri fobiler olduğu 

görülmüştür (2020, s. 21). Netice itibariyle Platon ve Hipokrat’la başlayan histeri halini rahim ve 

kadınlıkla bağdaştırma hali, Freud’da da, her ne kadar bulgular histerinin rahimle ilişkisi olmadığını 

söylese de, histeriyi kadınlıkla bağdaştırma geleneğini sürdürme eğilimi yaratmış gibi görünmektedir. 

Freud, 1900 yılında yayınlanan Die Traumdeutung71 adlı eseriyle, o dönemde pek ilgi görmese 

de günümüzde önemli bir eser olarak kabul edilmektedir. Bu kitapta Freud, rüyaların bilinçaltıyla nasıl 

ilişkili olduğunu açıklamış ve rüyaların bilinçaltının nasıl kendini gösterdiği hakkındaki görüşlerini 

aktarmıştır. 1904 yılında yayınlanan Zur Psychopathologie des Alltagslebens72 adlı eserinde ise Freud, 

dil sürçmeleri, hatalar, kazalar ve hatalı hafıza gibi durumların bilinçdışı güdülerden kaynaklandığı 

tezini ortaya atmıştır. Ancak, Freud'un ününü en çok artıran çalışması Drei Abhandlungen zur 

Sexualtheorie73 adlı eseridir (Hall, 2016, s. 16). Bu en çok ses getiren çalışmasında, psikoseksüelliğin 

ergenlik döneminde başladığı düşüncesine karşı, cinselliğin çocukluk yıllarından kaynaklanarak 

geliştiği teorisini öne sürmüştür. Bu teoride çocuklar için özellikle ebeveynlerin cinsel gelişimde 

önemli bir rol oynadığına vurgu yapmıştır. Freud, anne ve çocuk arasındaki bağın bilinçdışındaki 

 
71 Alm. Rüyaların Yorumu 
72 Alm. Günlük Yaşamın Psikopatolojisi Üzerine 
73 Alm. Cinsel Teori Üzerine Üç Deneme 



131 

 

yansımalarını ilk kez ve detaylı olarak sorgulamış ve bu süreçte Oedipus ve iğdiş kompleksi 

kavramlarını ortaya koymuştur. Freud'a göre, 3-6 yaş arasındaki çocuklar "fallik dönem" adını verdiği 

bir aşamayı yaşamaktadırlar. Bu dönemde, çocuk için ilk arzu nesnesi, onu besleyen ve ilgilenen 

annesidir.  Erkek çocuklar fallik döneme girdiğinde, fiziksel olarak kendisinden daha üstün özelliklere 

sahip olan babayla rekabete girer ve bilinçdışında babayı ortadan kaldırmayı arzular. Ancak, anne, 

erkek çocuğun kendisini sahiplenmesini engellemek istediği için oğluna çeşitli yasaklar ve kurallar 

koyar. Bunlar en büyüğü ve etkilisi de baba tarafından hadım edilme korkusudur (Korucu, 2019, s. 

134-135). Freud'a göre, 6 yaşından ergenliğe kadar geçen dönemde çocuk cinselliği bir duraksama 

yaşar. Freud bu döneme "latent dönem" der ve bu süre boyunca çocuk cinsel açıdan inaktif bir dönem 

geçirir. Bu dönemin ardından, ergenlikten kişinin ölümüne kadar süren "genital dönem" yaşanır. 

Freud, ilk cinsel çekimin kız çocuklarda babaya, erkek çocuklarda ise anneye yönlendiğini belirtir. 

Ensest ilişki engeli, özellikle erkek çocuklar için hadım edilme tehdidiyle ortaya çıkar (Freud, 2017, s. 

79). 

Freud, "bilinçdışı" teriminin çelişkili kullanımlarından etkilenerek zihinsel yapı için yeni bir 

yapısal açıklama önerir. Bu yapıda, örgütsüz içgüdüsel eğilimler "id," örgütlü gerçekçi kısım "ego," 

eleştirel ve ahlaki işlevi olan kısım ise "süperego" olarak adlandırılır (Strachey, 2016, s. 23). Bu 

model, yapısal kuram olarak bilinir. Freudyen psikanalizde içgüdüler de büyük bir öneme sahiptir. 

Freud, içgüdülerin sayısının ancak biyolojik araştırma yöntemleriyle bulunabileceği sonucuna vararak 

genel anlamıyla iki çeşit içgüdüden bahseder: yaşamın hizmetinde olan içgüdüler ve ölümün 

hizmetinde olan içgüdüler (Hall, 2016, s. 59). İçgüdüler arasında en çok bastırılanlar, genellikle cinsel 

kökenli olan içgüdülerdir ve bu içgüdülerin enerjisi "libido" olarak adlandırılır. Freud, yaşam 

içgüdülerinin (eros) çoğunlukla cinsel kökenli olduğuna inandığı gibi, insanın yıkıcı ve saldırgan 

eğilimlerinin kaynağında bulunan ölüm içgüdüsünün (thanatos) de var olduğunu düşünmüştür. Ölüm 

içgüdüsü, başlangıçta narsistik olarak, yani kendi bedenine yönelik olarak ortaya çıkmakta, ancak daha 

sonra dış nesnelere yönelmektedir (Tura, 2010, s. 56, 60).  

 Fromm’a göre Freud’un ortaya atarak, insanın daha iyi anlaşılabilmesi için bir katkıda 

bulunduğu kavram narsizmdir. Narsizmin gündeme geldiği nokta Fromm’a göre insanın kendini iki 

karşıt biçimde davranmaya ayarlayabilmesinden doğmaktadır: insan ya en önemli ilgi alanı lan 

sevgisini ya da Freud’un tabiriyle libidosunu kendi üzerinde ya da dış dünyaya, insanlara, doğaya veya 

nesnelere yöneltebilir. Narsizm ilk olarak Näcke tarafından 1899 yılında insanın kendi vücuduna 

yönelmiş cinsel istek, yani bir cinsel sapma olarak tanımlamıştır (Fromm, 1991, s. 71). Narsizm, insan 

davranışının kendisine ve nesnelere yönelmesi edimindeki bir bozukluktan ileri gelmekte, burada 

insanın kendisine ilgisi ağır basmaktadır. Öte yandan Freud, bu kavramı daha geniş bir perspektifle ele 

almaktadır. Freud’a göre (2012, s. 23) Näcke’nin narsizm tabirini kullanmasının ardından 



132 

 

psikanalistler, narsizmle ilişkilendirilen semptomları farklı hastalarda da gözlemlemişlerdir. 

Dolayısıyla Freud’a göre narsizm olarak tanımlanabilecek libido bölümünün çok daha yaygın olarak 

gözlenen ve cinsel geliş sürecinin olağan bir parçası olduğu ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda Freud, 

narsizmin kendisini bir sapkınlık olarak değil, “kendini koruma içgüdüsünün bencilliğinin libidinal bir 

tamamlayıcısı, her canlı varlığa haklı olarak bir ölçüde atfedilebilecek bir özellik” olarak 

tanımlamaktadır. Jung ve pek çok araştırmacı narsizmin süregelen bir olgu olduğunu açıklama olup 

Freud’a göre narsizm bir durumdur (Rapier’den akt. Karaaziz & Erdem Atak, 2013, s. 46). Fromm, 

Freud’un narsizmi kanıtlamakta kullandığı verilen şizofreninin analizi sırasında ortaya çıktığını 

hatırlatmaktadır (1991, s. 71-72). Freud’a göre narsizmin iki temel ayırt edici özelliği vardır: 

megalamoninin artıp ilgilerin dış dünyadan uzaklaşması ve öte yandan insanlarla ve şeylerle erotik 

ilişkisini hiçbir şekilde koparmaması, sadece gerçek nesnelerin yerine hafızasından gelen imgesel 

nesneleri koyması halidir (2012, s. 24). Karaaziz ve Erdem Atak, normal ve patolojik narsizmin iki 

farklı kavram olduğunu hatırlatmaktadırlar. Freud’un da ifade ettiği gibi narsizm, psikolojik süreçlerin 

normal bir parçasıdır. Normal narsizm, kişinin kendini değerli görmesi, girildiği ortamda sevilmeyi, 

saygı görmeyi beklemesi gibi durumları kapsamaktadır. Patolojik narsizmde ise kişi, kendinden 

tamamen emin, başkalarının düşüncelerine önem vermeyen, öte yandan da içsel süreçte tamamen 

başkalarının düşünceleriyle beslenmeye açık olan kişidir. Narsizmin aşırı hali narsistik kişi 

bozukluğuna sebep olabilmektedir. Narsistik kişilik bozukluğuna sahip olan kişiler kendilerini bütün 

özellikleriyle beğenmeye, ilgi ve onay beklemeye, gittikleri her yerde tanınıp taktir edileceklerine 

yönelik beklentiler içinde olmaktadır (2013, s. 47, 49). 

Freud, mesleği boyunca psikopatolojik durumları, nevrozları ve çeşitli anormallikleri tedavi 

etmek üzerine çalışmıştır. Bu süreçte "korku" duygusu da Freud'un araştırmalarında önemli bir yer 

tutmuştur. Özellikle unheimlich74 kavramı, çalışmalarında sıkça vurguladığı bir konudur ve diğer 

araştırmacılar tarafından da sıklıkla ele alınmıştır. Freud, 1919 yılında yayınladığı Unheimlich başlıklı 

makalesinde, tekinsizlik kavramına odaklanmış ve bu konuda Ernst Jentsch adlı Alman psikiyatristin 

çalışmalarını temel alarak araştırmalar ve deneyler yapmıştır. Amacı, tekinsizlik kavramının hem 

etimolojisini hem de psikolojik anlamını açıklamaktır. Almanca unheimlich kelimesini ele alarak, bu 

kelimenin heimlich kelimesiyle zıtlık içerdiğini vurgulamıştır. Heimlich, tanıdık, bilindik ve yerleşik 

anlamlarına gelirken, unheimlich ise bilinmeyen ve tanıdık olmayan bir şeyin belirsizlik hissi 

uyandırma durumunu ifade etmektedir (Freud, 2019, s. 35). Unheimlich, her ne kadar tanıdık gibi 

görünse de aslında tanıdık olmayan ve bu tanıdık olmayışın belirsizliğe yol açtığı korku durumunu 

ifade eden bir terimdir. Freud, tekinsizi örneklemek için cansız bir nesnenin canlı gibi düşünülmesi, 

bir heykelin insan olarak algılanması veya bir oyuncak bebeğin gerçek bir bebek gibi görünmesi gibi 

 
74 Alm. Tekinsiz. 



133 

 

durumları örnek göstermektedir (2019, s. 41). Özetlemek gerekirse insan aşina olduğunu aramaktadır. 

Aşina olmayan ve hatta aşina olduğuna benzeyen ancak aşina olduğu şey olmayan nesne, insan ve 

durumlar korku hissiyatına sebep olmaktadır. 

Sigmund Freud, 21. yüzyılın ilk çeyreğinden baktığımızda bazı görüşleriyle eleştirilmekte, 

bazı görüşleri yanlışlanmakta, bazı görüşleri ile ise hala hemfikir olunmaktadır. Freud’a yönelik gerek 

tez çalışmasının üretildiği dönemde gerekse kendi döneminde yaşayan ardılları tarafından pek çok 

eleştiri yöneltilmiştir. Kendisini takip eden psikanalistlerin, başta Jung olmak üzere, Freud’u 

eleştirdikleri temel nokta çocuk cinselliğini fazla önemsemesi ve insanın psikolojik süreçlerini 

çoğunlukla yalnızca cinsellik üzerinden izah etmesidir. Bir başka yaklaşım ise Laura Mulvey 

örneğinde film kuramları bağlamında da bir örneğini gördüğümüz üzere Freud’un yaklaşımının 

cinsiyetçi yapısına eleştirel yaklaşmaktadır. Histerik halin çoğunlukla kadınlarla bağdaştırılması, 

kadına yönelik penis imrenmesi yakıştırması, kadının kendini ve erkeğin de kadını hadım edilmiş ve 

dolayısıyla eksik bulması gibi tespitler tartışmalıdır. Öte yandan Freud, felsefe, tarih, edebiyat ve 

mitolojiden fazlasıyla beslenmiş, bilinçaltı kavramının gelişmesine katkıda bulunmuş ve bilinçdışı 

kavramını icat etmiştir. Psikanalitik kuramın kurucusu olmakla birlikte, psikanalizin klinik 

kullanımlarını ve günlük hayatın parçaları olan kültür ürünlerinin psikanalizle nasıl daha iyi 

anlaşabileceğinin yollarını işaret etmiştir. O sebeplerle kuramsal tarihte önemli bir mihenk taşı ve 

başlangıç noktası olduğu, fikirleriyle hemfikir olunmasa dahi tartışmayı başlatması açısından önemi su 

götürmezdir.  

2.5.2. Carl G. Jung 

 Psikanaliz gibi özgün ruhsal dinamik güçlerin ortaya çıktığı, devrimci bir hareket içinde, 

krizlerin yaşanması şaşırtıcı değildir. Freud'un yolundan giden, onunla birlikte çalışmış veya onun 

öğrencisi olmuş birçok kişi, Freud'dan ayrılmış ve kendi psikanalitik anlayışlarını oluşturmuşlardır. Bu 

isimler arasından en önemlilerinden biri şüphesiz ki analitik psikolojiyi kuran Carl G. Jung'dur (Daim, 

1972, s. 7). Carl G. Jung, 26 Temmuz 1875 yılında İsviçre'nin Kesswil şehrinde doğmuştur. Bir 

Protestan rahibinin oğlu olarak dünyaya gelen Jung, Basel'de tıp eğitimi almış ve hekimlik yapmıştır. 

1900 yılında Zürih Üniversitesi Psikiyatri Kliniği Burghölzli Akıl Hastanesi'nde psikiyatri asistanı 

olarak profesyonel hayatına başlamıştır. Psikoloji alanında yaptığı ilk çalışmalarda Freud'un 

terimlerini kullanmış ve bunlardan bazılarını deneylerle doğrulamıştır. 1907 yılında Freud ile tanışmış 

ve birlikte çalışmaya başlamıştır. Ancak Jung'un çizeceği yolun farklı olacağı, 1912'de yayınladığı 

"Bilinçdışı Psikolojisi" adlı eserinde Freud'un kavramlarını eleştirerek belirgin hale gelmiştir. 1913 

yılında Freud ve psikanaliz ekolü ile ilişkisini kesmiş ve analitik psikoloji adını alacak olan yeni 

ekolün temellerini atmaya başlamıştır (Gürol, 1977, s. 5). Freud'un "libido" olarak adlandırdığı ruhsal 



134 

 

enerjiyi "psişik enerji" olarak ifade eden Jung, psişik enerjinin sadece cinsel dürtülerden kaynaklanan 

bir güç olmadığını, aynı zamanda ruhun tüm yapısını kapsayan bir güce sahip olduğunu iddia etmiştir 

(Ukray, 2016, s. 11). Söz konusu tespit, Jung’u Freduyen psikanalizden ayıran en temel farklılıktır. 

Örneğin Jung, Freudyen Oedipus kompleksine itiraz etmektedir. Jung'a göre, Oedipus kompleksi, 

erkek çocuğunun annesine yönelik cinsel ilgisiyle babanın yer aldığı ensest yasağının bir uzantısı 

olarak ortaya çıkmaz; aksine, ensest yasağının bir devamıdır. Jung'a göre anne, sadece çocuğun 

taşıyıcısı değildir ve Oedipus kompleksinin oluşumunda etkili olan temel faktörlerden biri olarak 

ötesine geçen, gizemli bir olgudur (Korucu, 2019, s. 138).  

 Jung'a göre insanın zihinsel yapısı üç farklı katmandan oluşur: İlk olarak, bilinç alanı vardır ki 

bu, insanın farkında olduğu alandır. Ardından kişisel bilinçaltı gelmektedir; bu tabaka, bireyin kişisel 

yaşantısından gelen, unutulmuş ve bastırılmış deneyimleri içermektedir. Üçüncü ve son katman ise 

kolektif bilinçaltıdır ve içinde "her insanın paylaştığı, kolektif, evrensel ve bireysel olmayan doğa"yı 

kapsamaktadır (Jung’dan akt. Muratoğlu Pehlivan, 2017, s. 365). Fordham, kolektif bilinçdışını “(…) 

bilinçdışının kişisel bilinçdışından daha derinlerde olan bir bölümü, bilincimizde ortaya çıktığı 

bilinmeyen maddedir. Onun varlığını biraz da olsa içgüdüsel davranışların gözleminden çıkarabiliriz.” 

şeklinde özetlemiştir (1997, s. 26). Jung'a göre, insanın zihinsel dünyasında bazen kişisel deneyimlerle 

ilgisi olmayan fanteziler ortaya çıkabilmektedir. Bu fanteziler, insanlığın ortak ilk imgelerinin 

bilinçdışında uykuda yer almasından kaynaklanmaktadır. Bu tür fanteziler, bilinçdışının daha derin bir 

seviyesi olan kolektif bilinçdışının yansımalarıdır. Jung, bu imgelere veya motiflere "arketip" (temel 

model) veya bazen "bilinçdışının baskın örnekleri" adını vermektedir. Jung, zihni bilinç ve bilinçdışı 

olmak üzere iki bölümde ele alırken, bilinçdışını kişisel bilinçdışı ve kolektif bilinçdışı olarak iki ana 

bölüme ayırmaktadır. Ayrıca, arketipleri kolektif bilinçdışının temel yapı taşları olarak 

tanımlamaktadır (Ersoy, 2011, s. 1). 

Arketipler, sadece güzellik ve hoşlukla sınırlı değildir; aynı zamanda insanlığın olumsuz 

yönlerini de içerebilmektedir. Bilinçdışında varlığını sürdüren arketipler, özgül enerjileri sayesinde 

bilinci etkileyebilmekte, büyüleyebilmekte ve geniş kapsamlı değişikliklere yol açabilmektedir (Jung, 

2006, s. 144, 148). Arketipler evrenseldir. Başka bir ifadeyle, her insan temel arketip imgelerini taşır. 

Bir çocuk, dünyanın herhangi bir yerinde doğmuş olsa da, belirli arketipleri bilinçdışında taşıyarak 

doğar. Bireysel farklılıklar, çocuğun yetiştirildiği şekil, çevre, kültür gibi etmenlere bağlı olarak ortaya 

çıkar. Jung'a göre dünya üzerindeki tüm gerçek olaylar, bireyler ve nesneler kadar çok sayıda arketip 

içerir. Jung'a göre kişiliğin evriminde özellikle dört temel arketip önemli bir rol oynamaktadır. Bunlar 

"persona," "anima ve animus," "gölge" ve "benlik"tir. Persona, analitik psikolojide kişinin kendisi 

olmayan bir karakteri deneyimlemesi anlamına gelir. Bu bağlamda, persona bireyin toplumsal kabulü 

elde etmek için dış dünyaya yönelik takındığı bir maske olarak ortaya çıkar. Persona, bireyin hayatta 



135 

 

kalabilmesi için gereklidir. Bu arketip, diğer insanlarla etkileşim kurmamızı, hatta sevmediğimiz 

insanlarla bile iletişimde bulunmamızı sağlamaktadır. Jung'a göre, persona insanın dışa dönük yüzünü 

temsil eder. İçe dönük yüzü ise erkeklerde "anima," kadınlarda ise "animus" olarak adlandırılmıştır. 

Anima arketipi, erkek psikolojisinin kadınsı yönünü ifade ederken, animus arketipi kadın 

psikolojisinin erkeksi yönünü simgeler. Jung'a göre insan, karşı cinse ait özelliklere de sahiptir. Kadın 

ve erkek, hormonlarını salgılamanın yanı sıra, psikolojik olarak da bazı tutum ve duyguları birbirinden 

edinmişlerdir. Erkek çocukta anima, ilk olarak annede yansırken, kız çocukta animusun ilk yansıdığı 

kişi baba olmaktadır. Örneğin, bir kadının bir erkeği beğenmesi durumu, erkeğin kadının animusuyla 

benzer özelliklere sahip olmasından kaynaklanabilmektedir. Burada görüleceği üzere kişilerin, ve 

özellikle erkeklerin, partner seçimlerinde Freud’un tanımladığı gibi bir Oedipal karmaşa 

bulunmamaktadır. Freud’un öngörüsü, özellikle erkek çocuğun sürekli olarak ilk arzu nesnesi olan 

anneye ilişkin cinsel arzu duymasına yöneliktir. Jung, anneyi analitik psikolojide daha farklı 

konumlandırmaktadır. Ona göre; 

“[A]nne arketipinin özellikleri “annelik” ile ilgilidir: dişinin sihirli otoritesi; aklın çok 

ötesinde bir bilgelik ve ruhsal yücelik; iyi olan, bakıp büyüten, taşıyan, büyüme, 

bereket ve besin sağlayan; sihirli dönüşüm ve yeniden doğuş yeri; yararlı içgüdü ya 

da itki; gizli, saklı, karanlık olan, uçurum, ölüler dünyası, yutan, baştan çıkaran ve 

zehirleyen, korku uyandıran ve kaçınılmaz olan”dır (2005, s. 22). 

Jung, kişinin kendi cinsiyetini temsil eden ve kendi cinsiyetinden kişilerle ilişkisini etkileyen 

arketipe "gölge" adını vermiştir. İnsanın içindeki hayvansal yönü barındıran gölge, arketiplerin en 

güçlü ve tehlikeli olanlarından biridir. İnsanın aynı cinsiyetten kişilerle ilişkilerinde görülen en iyi ve 

en kötü yönlerin kaynağıdır. İnsanın uyumlu bir şekilde toplum içinde var olabilmesi için, Freudyen 

psikanalizdeki "id" gibi, gölgeyi kontrol altına alması gerekmektedir. Bu kontrol, kişinin gölgesini 

bastırabilen bir persona geliştirmesiyle mümkün olabilmektedir. Son olarak, "benlik" arketipi, kişiliği 

düzenleyen ve kolektif bilinçdışının merkezini oluşturan yapıdır. Ben arketipi, diğer bilinçdışı 

arketipleri ve onların bilinç düzeyine yansımasını yönlendirmekte ve organize etmektedir; kişiliğin 

bütünsel bir yapıya kavuşmasına yardımcı olmaktadır. Bireyin kendi özgünlüğünü geliştirebilmesi ve 

gerçek potansiyelini ortaya koyabilmesi için ego, "ben" arketipinin rehberliğine uyum sağlamalıdır. Bu 

bağlamda Jung, insanın kendini keşfetmesinin, geliştirmesinden daha öncelikli olduğuna inanmaktadır 

(Geçtan, 1998, s. 177-182). 

Freud’un tedrisatından geçtiğini kabul edebileceğimiz Jung, görüldüğü üzere psikanalitik 

yaklaşımında Freud’dan epey farklılaşmıştır. Her ikisi de tıp eğitimi almış ve hekimlik yapmış olsalar 

da Freud’un psikanalitik kuramının Jung’a kıyasla daha pozitivist olduğu görülmektedir. Zira Jung’un 

psikanaliz yaklaşımı, Freud’a kıyasla tinseldir. Tanımladığı kişilik katmanları ve dört temel arketip, 



136 

 

bunlarla birlikte kolektif bilinçaltı kuramı, bilimsel olarak doğrulanması veya yanlışlanması zor 

kavramlardır. Öte yandan Jung’un örnek vakalarla kurduğu çerçeve kendi içinde tutarlıdır. Öte yandan 

arketip teorisi, bin yıllardır farklı coğrafyalarda anlatılagelen hikayedeki ortak tipleri ve bunların 

gerçek hayattaki karşılıklarını anlamlandırmak açısından yararlıdır. Elbette bir yandan da Jung’un 

analitik psikolojisi Freudyen yaklaşıma alternatif yaratarak psikolojik süreçleri anlamlandırmak 

açısından kıymetli bir kuramsal zemin sağlamaktadır.  

2.5.3. Julia Kristeva 

 Julia Kristeva, 1941 yılında Bulgaristan’da doğmuştur; bir psikanalist, feminist bir dil ve 

edebiyat kuramcısı olarak tanınmakta, 1979’dan beri psikanalist olarak çalışmakta ve Paris VII 

Üniversitesi’nde ders vermektedir. 1965 yılında kazandığı doktora bursuyla Paris’e taşınmış, burada 

edebiyat dergisi Tel Quel etrafında toplanan entelektüel gruba katılarak onlardan etkilenmiştir. Bu 

grup içerisinde Jacques Derrida, Roland Barthes, Michel Foucault gibi isimlerde yer almaktadır 

(Hitchcock, 2020, s. 241). Bu isimlerin Kristeva’nın düşüncesi üzerinde büyük etkisi olmuştur. 

Durudoğan’a göre (2014, s. 51) söz konusu entelektüel ortam Kristeva’nın feminist kurama dair 

fikirlerinin odağında yer alan parlétre yani “konuşan varlık” kavramını geliştirmesinde etkili olmuştur. 

Kristeva’ya göre konuşan varlığı anlamanın yolu tarih, dil ve diğer şekillendirici disiplinleri ve 

bunların güçlerini incelemekten geçmektedir. Hitchcock’a göre (2020, s. 241) Kristeva’nın çalışmaları 

dilbilim, psikanaliz ve feminist kuram üçgeninde yer almaktadır. Ancak Kristeva’nın ilgisi, genel 

olarak dil ve anlamın biçimsel yapılarından ziyade bu yapılardan kaçarak onları altüst eden şeylere 

yöneliktir.  

 Kristeva’nın psikanalize olan ilgisi 1960’larda sıklıkla Jacques Lacan’ın seminerlerine 

katılmış olmasından ileri gelmektedir. Kristeva’nın psikanaliz kuramında Lacancı psikanalizin yoğun 

etkisi görülmektedir. Durudoğan, Lacan’ın kendini “tam bir Freudcu” olarak tanımlağını; ancak birçok 

açıdan ondan ayrıldığını hatırlatmaktadır. Freud, cinsel gelişimi doğal nedenlere bağlarken Lacan için 

davranışların ve öznelliğin nedenleri dilin yapısından kaynaklanmaktadır. Ona göre psikoseksüel 

gelişim öznenin dil ile kurduğu ilişkiyi anlamadan anlaşılamaz (2014, s. 54). Lisans eğitimini dilbilim 

üzerine tamamlayan Kristeva’nın psikanalizi Lacancı bir perspektiften dilbilim ile ilişkili olarak 

alımlaması bu sebeple anlaşılırdır. Lacan için psikanalitik anlatılar saf değildir ve dil içerisindeki 

kaosu ve sınırlılığı içermektedir. O nedenle Lacan’a göre, hastalık bilinçdışına atıldığında anlatının da 

yanında sürüklendiği ve deneyimlerin neredeyse dilin içine karışarak süper-egonun hakimiyetinden 

kurtulduğu görülmektedir. Bu bağlamda, cinsellik de diğer unsurlar gibi anlatıya etki eden ve onun 

üzerinde egemenlik kuran bir araç haline gelmektedir (Kancı & Tarcan, 2022, s. 323). 



137 

 

 1960’larda ağırlıklı olarak Marksist, Maoist ve feminist eğilimlerle başladığı kuramsal 

yolculuğu, özellikle 80’lerde ve 90’larda psikanalizin edebi öznesine odaklanarak sürmüştür. Kristeva, 

psikanaliz kuramında birbirinden uzak alanları bir araya getirebilmesi sebebiyle etkili ve dikkat çekici 

bir düşünür olmuştur. Örneğin ona göre biyolojik dürtülerin önemi ancak dil ve kültür ile 

anlaşabilmektedir (Kartal, 2015, s. 75-77). Kristeva’ya göre (akt. Kartal, 2015, s. 77), onun psikanaliz 

perspektifinden kuramsal amacı “özneye, öznenin oluşumuna ve öznenin bedensel, dilsel ve toplumsal 

diyalektiğine dayanan bir anlamlama kuramı (theory of signification)” geliştirmeye çalışmaktır. Bu 

düşüncede Lacan’ın “Bilinçdışı, sözün özne üzerindeki etkileridir, sözün etkilerinin gelişimi içeri­ 

sinde öznenin belirlendiği boyuttur; bu gelişimin sonunda bilinçdışı, bir dil gibi yapılanır.” görüşünün 

etkisi şüphesiz ki büyüktür (Lacan, 2013, s. 157). Kristeva da sıklıkla Freudyen psikanalizin 

kavramların yararlanmakta ve daha önce de bahsedildiği üzere Lacan da kendini tam bir Freudcu 

olarak tanımlamaktadır. Ancak Freud’un psikanalize yaklaşımında görülmeyen, bilinçdışını bir dil gibi 

ele almak anlayışı Kristeva’da bariz bir şekilde Lacan etkisinin ağır bastığını göstermektedir. 

 Kristeva’nın psikanaliz yaklaşımında “psişik anlamlılık” (significance) önemli bir kavramdır. 

Psişik anlamlılık, daha önce de bahsi geçtiği üzere, biyolojik dürtülerin toplumsal olarak denetlenip, 

düzenlenip bu içgüdüsel faaliyetin eylem haline geldiğini belirtmektedir. Psişik anlamlılık, “dürtülerin 

dile doğru, dil içinde ve dil aracılığıyla sonsuz faaliyeti olarak eylemi yapılandır”makta, yapısöküme 

uğratmakta ve toplumun dış sınırlarına geçişi sağlamaktadır. Kristeva’ya göre anlamlama süreçleri 

semiyotik ve sembolik süreçlerden meydana gelmektedir. Öznenin ürettiği gösteren sistemlerinin 

hiçbiri sadece sembolik veya semiyotik olamaz; özne hem sembolik hem de semiyotiktir (Kartal, 

2015, s. 83-84). Bu kavramları anlamlandırmak üzere Kristeva “semanaliz” adını verdiği bir metot 

önermektedir. Semanaliz, semboliğin kurallarına nasıl direnildiğini anlamlandırmak üzere 

göstergebilim ile psikanalizi bir araya getirmektedir. Kristeva’da semiyotik ise dil öncesi dönemle, 

anne bedeniyle bağdaştırılmaktadır. Kristeva, bilinçdışının, öznelliğin ve toplumsal ilişkilerin toplamı 

olan söylem olarak tanımladığı şiirsel dildeki (Kartal, 2015, s. 77) semiyotik unsuru anne, çocuk ve 

pre-Oedipal dönemde anneye ait uzam ile bağdaştırmaktadır. Semiyotik potansiyel dilde yıkıcı bir güç 

olarak bulunmakta, simgesel tarafından kısıtlanmamaktadır. Simgesel düzen bilinçle 

özdeşleştirildiğinde semiyotiği de dilin bilinçaltıyla özdeşleştirmek mümkündür. Kristeva’ya göre 

semiyotiğin dilin içine sızması “arkaik itkilerin sürekli olarak var olduğuna, kişinin annesiyle bağının 

kopuşuna” işaret etmektedir (Hitchcock, 2020, s. 242). Kristeva, dil sistemine ait olduğunu düşündüğü 

sembolik ile karşıtlık içinde olan semiyotiği işaret ederek “dilsel temsillerin yanı sıra dil öncesi ya da 

dil sonrası psişik temsillerin de dikkat alınmasına” katkıda bulunmuştur (Tutal, 2005, s. 68). 



138 

 

 Kristeva’nın psikanalitik yaklaşımında bu çalışma açısından önem arz eden ve ele alınacak 

olan kavram abject’tir.  Kristeva abject’i, yani yaygın çevirisiyle iğrenci, iğrenç olanı şu sözlerle 

tanımlamaktadır: 

“Varlığın kuralsız, zıvanadan çıkmış bir içeriden ya da dışarıdan kaynaklandığını 

sandığı, tahammül ve tahayyül edilebilir olasılığın dışına defedilmiş bir tehdide karşı 

o şiddetli, karanlık isyanlarından biridir iğrenme. (…) Arzuya dil döker, onu hırpalar, 

büyüler ama arzu baştan çıkarılmaya yanaşmaz. Telaşa kapılarak geri çekilir. 

Tiksinip yadsır.” (2018, s. 13) 

 Kristeva’ya göre “iğrenç olan toplumsal ve simgesel düzene uymayan ya da bu düzeni bozan, 

dolayısıyla o düzenin dışında bırakılması, kirli ya da ahlaksız sayılması ve sınırların dışına itilmesi 

gereken”dir (Hitchcock, 2020, s. 244). Kristeva’da abject öznenin ve nesnenin veya benlik ile öteki 

ayrımının kaybından doğan anlamanın tehlikede olduğu bir çökme durumuna karşı insan tepkisini 

(dehşet, kusma vb.) ifade etmektedir (URL-23). Kristeva, Korkunun Güçleri: İğrençlik Üzerine 

Deneme isimli eserinde abjecti fiziksel nesnelerden yola çıkarak tariflemeye başlamıştır. Kristeva’nın 

verdiği örneklerden ilki, ona göre en temel ve en arkaik biçimini yiyecekten tiksinme oluşturmaktadır. 

İnsan “yiyecekten, kirden, atıktan, pislikten” tiksinmektedir. İğrenmeden doğan bulantı kişiyi anne ve 

babadan ayırmaktadır ve kültüre atılan ilk adımdır (2018, s. 15). Abject, ötekinin reddedilmesiyle 

“ben”in oluşmasına yol açmaktadır. Bir başka deyişle kişi, abject yani iğrenç olanı reddederek kendisi 

olabilmektedir (Kartal, 2015, s. 95).  

 Bu bağlamda en temel iğrenme doğumla birlikte gerçekleşmektedir ve anne bedeniyle 

ilintilidir. Kristeva’ya göre doğum imgesi kusma veya dışkılama gibi şiddetli bir dışa atma edimi 

olarak algılanmaktadır (2018, s. 126). Lacancı yaklaşımı hatırlarsak, Lacan’ın ayna evresi adını 

verdiği dönemde bebek ilk kez kendi yansımasını gördüğünde “öteki” olduğunun farkına varmakta, 

kendisini annesinden ayırmakta ve birey olma yolculuğu başlamaktadır. Yani Lacan’ın yaklaşımında, 

bu karşılaşma yaşanmadan önce, dil öncesi dönemde bebek kendisini doğuran anne ile kendini bir 

görmektedir. Kristeva’nın yaklaşımında kendini anneyle bir görme hali doğum ile birlikte son 

bulmaktadır. Bebek, steril ve anneyle bir bütün olduğu anne karnından dışarı itildiğinde doğuran, adet 

gören çürümekte olan bir bedene doğru kaymıştır. Doğum ile birlikte bebek, kendini annenin içinde 

yer alan iğrendirici maddelerden kurtarmış olmaktadır. Doğmuş beden, anne karnındaki halinden farklı 

olarak plasentayla kaplı pis bir gerçekliğe kavuşmaktadır. Kristeva’ya göre özne, “kendi karnını, 

doğurmak zorunda olduğu ve değerli olsa bile tiksindiren bir cenin olarak düşleyerek kendi kendini” 

doğurmaktadır (2018, s. 126-127). İğrenme geçici bir süreç değildir, ben olma sürecindeki merkezi bir 

rol oynamaktadır. Anne bedenini reddedişte görülen iğrenme, hayat boyunca hatırlanacak bir his ve 

zaten en başından beri kayıp olan nesneye karşı yas durumudur (Arya, 2014, s. 18). Erkek ve kadın 



139 

 

için anneden kopma, biyolojik ve ruhsal bir zorunluluktur ve bağımsız olmanın ilk adımıdır. Uygun 

koşullarda gerçekleştiği ve erotize edilebildiği taktirde anne katli yaşamsal bir zorunluluktur ve 

bireyselleşmenin olmazsa olmazıdır (Kristeva, 2009, s. 40-41). 

 Anne bedenine atfedilen iğrençlik başta olmak üzere Kristeva, abject olanın dişil olana mal 

edilişinin altını çizmektedir. Kristeva, abjecti açıklama noktasında sıklıkla farklı coğrafyaların 

geleneklerine ve Tevrat başta olmak üzere çeşitli dinlere ve dini ritüellere atıf yapmaktadır. Kristeva, 

Tevrat’ın üçüncü kitabı olan Levililer’in incelemesinde Levililer’deki simgesel düzeni ataerkil ve 

yabancı düşmanı olarak tanımlamakla yetinmemekte, aynı zamanda tüm bu ilahi emir ve yasakların 

“annenin gücünü” nasıl tahakküm altına aldığını da işaret etmektedir (Hitchcock, 2020, s. 244-245). 

Ona göre arkaik anneden korku, temelde kadının doğurma gücünden duyulan korkudur. Bu endişe 

veren güç, ataerkil düzenin erklerinin alt etmekle yükümlü olduğu bir güçtür. Çeşitli toplumlarda 

kadın, her ne kadar soyun devamını sağlayacak taraflardan biri olsa da mevcudiyetleri ataerkil normun 

sürdürülmesini tehlikeye sokmaktadır. Bu sebeple dinlerde kadınlara yönelik pek çok hüküm, kirlilik 

ritüelleri ve yasaklar mevcuttur (Kristeva, 2018, s. 98-99). Kadına içkin olan şeyler genellikle farklı 

zamanlarda, farklı coğrafyalarda ve farklı inançlarda istikrarlı bir şekilde iğrenç olarak 

içselleştirilmiştir. Kristeva, bedenin sınırlarında yer almalarına rağmen dışa atılan göz yaşı ve spermin 

kirlilik değerinin olmayışını hatırlatmaktadır (a.g.e., s. 92); öte yandan kadına özgü olan doğum, adet 

kanı, çeşitli akıntılar tiksindiricidir. Örneğin semavi dinlere göre ilk günah olan Adem ve Havva 

hikayesinde de yasak bir meyvenin yenilmesinde “dişi ve hayvani bir girişim” yer almaktadır ve bu 

durum tiksintiyle anılmaktadır. Adem’in günahı anlatısı kutsalın karşısına şeytani bir ötekiliği 

koymaktadır. Kötülük kaynağı ve günahın eşdeğeri olan bu iğrençlik, tenin ve yasanın ruhta 

barışmasının koşuludur. O sebeple kadın iğrençtir; ancak bu iğrençlikle uzlaşmak ve onu tahakküm 

altına almak gerekmektedir (a.g.e., s. 156-157). Kristeva’nın abject nosyonu bedenin ataerkil 

tahakküm içerisinde geçirdiği dönüşüm Kancı ve Tarcan’a göre iki kuramsal sonuç doğurmaktadır: 

“Bunlardan ilki bedenin abjekti atması ile bilinçte biriken deneyimlerin dil ve öteki 

yoluyla bilinçdışına atılması arasındaki ontolojik benzerliktir. İkincisi ise tahakküm 

altındaki bedenin, abjeksiyonu patriarkal bir manipülasyon altında 

gerçekleştirmesinden ötürü maruz kaldığı psikanalitik çıkmazdır.” (2022, s. 327) 

 Görüldüğü üzere Kristeva, Lacancı psikanaliz ekolünden gelen, dolayısıyla Freudyen 

tanımlara da aşina olan bir psikanaliz yaklaşımı benimsemiştir. Lacan’ın bilinçdışını bir dil gibi 

tanımlamasından etkilenmiş ve anlamlama süreçlerinin sembolik ve semiyotik süreçlerden meydana 

geldiğini ifade etmiştir. Freudyen psikanalizin pozitivist yapısına karşı Kristeva, biyolojik olanı 

anlamının yolunun dil ve kültürden geçmekte olduğunu savunmaktadır. Kristeva, chora, 

metinlerarasılık gibi önemli kavramları daha pek çoğunu literatüre kazandırmıştır ve Kristeva’nın 



140 

 

düşünce ve çalışmaları bu bölümde ele alınandan çok daha fazlasıdır. Ancak bölüm başında da 

belirtildiği gibi Kristeva, bu kısımda yalnızca abject nosyonuyla ele alınmıştır. Abjecti anlamak 

önemlidir, çünkü onun abject tanımı birey olma sürecinin kaçınılmaz başlangıcını imlerken aynı 

zamanda antropolojik bir tespittir. Abject kavramı, iğrenmenin psikolojik kökenlerini araştırırken ilk 

iğrenme anı olarak doğum ve ilk iğrenme nesnesi olarak anne bedeni tespitleri üzerinden zaman, 

coğrafya ve kültür fark etmeksizin iğrenç ve öteki addedilenin ne olduğunu hatırlatmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141 

 

3. SEÇİLEN FİLMLERİN İNCELENMESİ75 

3.1. What Ever Happened to Baby Jane? (1962) 

 3.1.1. Filmin Künyesi 

 

Görsel 10 What Ever Happened to Baby Jane? filminin posteri 

 Yönetmen: Robert Aldrich 

 Yapım: Seven Arts (ABD) 

 Senaryo: Lukas Heller, Henry Farrell (Uyarlanan kitabın yazarı) 

 Görüntü Yönetmeni: Ernest Haller 

Kurgu: Michael Luciano 

Oyuncular: Bette Davis, Joan Crawford, Victor Buono, Maidie Norman 

 

 
75 Bu bölümde yer alan üç filmin öykülerine yer verilirken sinopsisten ziyade tretmana yakın olacak şekilde 

detaylı bir yaklaşım benimsenmiştir. Filmlerin öykülerinin bu denli uzun ve ayrıntılı ele alınmasında öykülerin 

yapılacak analizlere yol haritası görevi görmesi ve filmi izlemeyen okurlar için ise bağlam oluşturması 

amaçlanmıştır. Öte yandan bu bölümde yer alan detaylı film öyküleri filmlerin öykülerinin önemli dönüm 

noktalarını ve sürprizlerini ele vermesi açısından filmleri izlemeyen okurların seyir zevkini bozabileceğinden bu 

kısımların okunmasının okur inisiyatifine bırakıldığı hatırlanmalıdır. 



142 

 

 3.1.2. Filmin Öyküsü 

Yıl 1917. Sarışın bukle bukle saçlarıyla, sevimli görünüşü ve dokunaklı şarkılarıyla çocuk 

vodvil yıldızı Bebek Jane Hudson, Los Angeles’taki bir tiyatro salonunda sahne almaktadır. Şova ilgi 

o kadar fazladır ki bilet bulmak çok zordur. Bebek Jane Hudson, banço ve piyano çalan babasıyla 

sahnede şarkı söylemekte ve dans etmektedir. Jane’in şarkıları genel olarak babası ölmüş bir kız 

çocuğunun dokunaklı sözlerinden oluşmaktadır. Bu sırada Jane’in annesi ve ablası Blanche, sahne 

arkasından şovu izlemektedir. Seyirci tarafından en çok talep edilen, Jane’in en meşhur şarkısı “I’ve 

Written a Letter to Daddy”76dir. Şovun ardından aile tiyatrodan çıkar ve burada kendilerini bekleyen 

bir hayran grubuyla karşılaşırlar. Tiyatronun arka çıkışında, hayranların önünde Jane ile babası bir 

kavgaya tutuşurlar. Jane’in şımarık ve kaprisli bir kız çocuğu olduğunu ve ailenin geçimini kendisinin 

sağladığının farkında olduğu görülür. Bu kavga esnasında baba, Blanche’ı azarlar. Ağlamaya başlayan 

Blanche’i annesi teselli eder. Ona, bir gün esas yeteneğin Blanche olduğunu ve bir gün yeteneğinin 

fark edileceğini söyler. O gün geldiğinde Blanche’in, Jane ve babasının ona gösterdiğinden daha 

merhametli olmasını öğütler. Blanche’in, Jane’in ilginin odağında olmasına ve kendisinin itilip 

kakılmasına gücendiği ve içerlediği görülür. 

İkinci başlık kartı yılın 1935 olduğunu gösterir. İki yapımcının bir Hollywood stüdyosunun 

gösterim salonunda bir film izlediği görülür. Perdedeki filmde Bebek Jane oynamaktadır ve artık 20’li 

yaşlarındadır. Yapımcılar filmin kötü olduğu ve Jane’in performansının başarısızlığı üzerine 

konuşurlar. Çocuk yıldızken vodvil şovuyla yüzlerce insanın salonları doldurmasını sağlayan Jane, 

Hollywood’da kötü bir oyuncu olmuştur. Ancak öte yandan Blanche, dönemin en büyük ve en başarılı 

yıldızlarından biridir. Yapımcıların diyaloğundan Blanche’in, sinemada o kadar da başarılı olmayan 

kız kardeşine sahip çıktığını ve kendi kontratında ancak Jane’in de stüdyo çatısı altında çalışıyor 

olması şartıyla çalışma maddesinin olduğu anlaşılmaktadır. 1935 sekansı, filmin temasını belirleyecek 

bir araba kazası sahnesiyle sona erer. İki kız kardeş eve geldiklerinde biri arabanın girebilmesi için 

garaj kapısına açmak üzere iner ve diğeri arabayı onun üzerine sürer. 

Üçüncü ve son başlık kartı “DÜN” demektedir.77 İki kız kardeş aynı evde yaşamaktadır. 

Blanche, araba kazası neticesinde kötürüm kalmıştır ve tekerlekli sandalyeyle hareket edebilmektedir. 

Jane ise Blanche gibi yaşlanmıştır. Beyaz renkte ağır bir pudra sürmekte, ayaklarını yere sürüyerek 

yürümekte ve aksi bir görünüm sergilemektedir. Televizyonda Blanche’in altın dönemine ait bir film 

gösterilmekte ve Blanche nostaljik bir hissiyatla kendi filmini izlemektedir. Blanche’in filminin 

gösterilmesi ve Blanche’in filmi keyifle izlemesi Jane’i öfkelendirmektedir. Jane’in kardeşine karşı 

büyük bir öfke, nefret ve haset hissettiği anlaşılmaktadır. Eve haftada bir gün gelen hizmetçi Elvira, 

 
76 İng. Babama bir mektup yazdım. 
77 Film 1962’de çekildiği için zaman, dönemin seyircisi açısından 1962 veya “günümüz” anlamına gelmektedir. 



143 

 

Blanche’e çöpte bulduğu bir zarf getirir. Zarfta Blanche’e hayranları tarafından gönderilmiş mektuplar 

vardır; ancak Jane bunları Blanche’e vermek yerine çöpe atmıştır. Hatta Jane, mektuplardan birinin 

zarfına, Elvira’nın “Bu sözleri en son ne zaman duyduğumu bile hatırlamıyorum.” diye tarif ettiği 

küfürler yazmıştır. 

Blanche’in kötürüm olması sebebiyle evi Jane çekip çevirmektedir. Öte yandan Jane’in 

geçmişte yaşadığı ve filmsel zamanda tekrar eden bir alkol problemi vardır. Elvira’nın aktardığına 

göre son bir ayda Jane’in sorunları daha da artmıştır. Blanche, bunun sebebinin başka olabileceğinden 

şüphelenmektedir; zira evi satmak, akli dengesi yerinde olmayan Jane’i iyi bakılabileceği bir akıl 

hastanesine yatırmak ve Elvira’yla daha küçük bir evde yaşamak istemektedir. Jane gerçekten de 

Blanche’in niyetinden haberdardır. O sebeple, Blanche’in kendisine yardımcı olacak Doktor Shelby’ye 

ulaşamaması için Blanche’in odasındaki telefonu kullanılmaz hale getirir. Bu gelişmeler, Jane’in akıl 

sağlığını olumsuz etkilemektedir. Sürekli olarak gaipten kendi çocukluk sesinin söylediği şarkıları 

duymaktadır. Daimî bir nostalji içinde yaşamakta ve realiteyle karşılaştığında büyük bir hayal kırıklığı 

yaşamaktadır. 

Blanche, Jane’e evi satma hususunu açar. Ancak bu konuşma iyi gitmez. Zira Blanche mali 

müşavirlerinin evi satmalarını önerdiğini söylese de evdeki her telefonu dinleyen ve eve gelen her 

mektubu okuyan Jane, bunun yalan olduğunu bildiğini söyler. Aralarında çıkan tartışmanın ardından 

Jane, Blanche’in odasından telefonu tamamen kaldırır. Blanche’e karşı artan nefretinin bir göstergesi 

olarak akşam yemeği olarak Blanche’e, Blanche’in odasında yaşayan muhabbet kuşunu öldürerek 

servis eder. Jane, halihazırda kötürüm olan Blanche’i git gide sosyal hayattan izole etmektedir. Jane’in 

nostaljik sanrıları, kendine yeni bir gerçeklik yaratmasına sebep olmaya başlamaktadır. Bir gün 

gazeteye, eski şovunu canlandırmak üzere kendisine yardımcı olacak profesyonel bir piyanist 

aradığına dair bir ilan verir. Jane, gazetenin bürosundayken Blanche Doktor Shelby’yi aramalarını rica 

eden bir mektup yazarak karşı komşunun bahçesine fırlatır; ancak notu komşu değil Jane bulur. Bu 

durum iki kız kardeş arasındaki ilişkiyi daha da gerilimli bir hale getirir. Blanche, muhabbet kuşunun 

ardından Jane’in kendisine getirdiği yemekleri yemez hale gelir. Jane aynı zamanda Elvira’nın da işine 

son vererek Blanche ile kendisini dış dünyadan iyice izole hale getirir. 

Jane’in gazete ilanına Edwin Flagg adında tombul, işsiz ve annesiyle yaşayan efemine bir genç 

adam başvurur. İlk buluşmalarında ikisi de karşılarında farklı insanları beklemektedir. Jane’in 

gerçeklikle bağları iyice kopmaya başlamış ve Edwin’le çalışmalarında çocukluk şovunda giydiği 

kıyafetlerin benzerlerini giymeye, saçını o dönemki saçı gibi yapmaya başlamıştır. Jane, Edwin’in 

piyanoyla eşlik etmesiyle I’ve Written a Letter to Daddy şarkısını söyler ve koreografisini yapar. 

Edwin, Jane’in performansını garip ve rahatsız edici bulur; zira ne şarkının içeriği ne de koreografi 

Jane’in görünüşüne ve yaşına uymaktadır. Aşağıda bir yabancının olduğunu duyan Blanche, Jane’e 



144 

 

gelen kişiyle tanışmak istediğini söyler; ancak Jane, Edwin’in kendi arkadaşı olduğunu ve onu elinden 

alamayacağını söyleyerek Blanche’e tokat atar.  

Edwin’le çalışmaları neticesinde heyecanlanan Jane, kostüm yaptırmaya gider. Jane 

kostümcüdeyken Blanche, merdivenlerden sürünerek alt kattaki telefona ulaşır ve Doktor Shelby’i 

arar; ancak Jane zamanında yetişerek Blanche’i engeller. Çok öfkelenen Jane, Blanche’i oturduğu 

yerde bayıltana kadar tekmeler. Bankaya giderek şovunu canlandırmak için gereken masrafları 

karşılayacak parayı Blanche adına çeker. Eve döndüğünde Blanche’in sağlığından endişe eden 

Elvira’nın çekiçle kilidi kırarak eve girer ve Jane zamanında yetişir. Eve giren Elvira, Jane’in 

Blanche’i yatağa bağladığını görür. Elvira’nın polise haber vermesiyle akıl hastanesine kapatılmaktan 

endişe duyan Jane, kadını getirdiği çekiçle öldürür. Blanche’i tekerlekli sandalyesine oturtup gecenin 

karanlığında garaja, arabaya götürür. 

Jane, Blanche’i sahile getirmiştir. Gece sahilde uyurlar ve sabah tatilcilerin seslerine kadar 

uyanmazlar. Sahil tatil yapan insanlarla doludur. Sahildeki büfede çalan radyoda Jane’in cinayetinin 

ortaya çıktığı ve kız kardeşlerin arandığına dair bir haber geçer. Bu sırada Jane, gerçeklikten tamamen 

kopmuş ve tam olarak çocuk haline dönmüştür. Blanche ise açlık, susuzluk ve sıcaktan ölümün eşiğine 

gelmiştir. Jane, tam bir psikoz halindeyken Blanche, kız kardeşine itirafta bulunur. 1935 yılında 

Blanche’i kötürüm bırakan kazada aslında Jane masumdur. O gece gittikleri partide iki kız kardeş 

sarhoş olmuş, Jane, Blanche’e fazlasıyla sataşmıştır. Eve döndüklerinde garaj kapısını açmak üzere 

Jane aşağı inmiş ve Blanche, Jane’i ezmek için gaza bastığında Jane’in tam zamanında kenara 

çekilmesi sonucunda demir kapıya çarpmış ve omurgasının çatlamasına sebep olmuştur. Ziyadesiyle 

sarhoş olan Jane olay yerinden kaçmıştır ve Blanche de sürünerek garaj kapısına kadar gitmiş ve 

sonrasında kazadan Jane’i sorumlu tutmuştur. Blanche, Jane’e masum olduğunu söyler. “Ben, kendimi 

kötürüm bıraktım.” ve “Seni ben çirkinleştirdim.” der. Ölüm döşeğinde yaptığı itirafta aynı zamanda 

Jane’in alkol probleminden, akli sorunlarından ve “çirkinleşmesinden” kendini sorumlu tutar. Jane’in 

itirafa tepkisi tek cümleyle olur: “Yani bunca zamandır arkadaş olabilir miydik?”. 

Bu yüzleşme yaşanmasına rağmen artık iki kız kardeş için çok geçtir. Sahilde devriyede olan 

polisler Jane’in arabasını tanır ve sahili taradıklarında kız kardeşleri bulurlar. Ancak Jane, olayın 

ciddiyetinin farkında değildir. Elinde kız kardeşiyle yemek üzere aldığı iki dondurmayla birlikte dans 

etmeye başlar. Sahildeki insanlar Jane’in etrafında çember oluşturarak dansını izlemekte ve polisler de 

Jane’in dansının bitmesini beklemektedirler. Blanche sahilde kurtarılmayı beklerken, Jane de yıllardır 

aradığı seyirciye kavuşmuştur (Aldrich, 1962). 

 



145 

 

3.1.3. What Ever Happened to Baby Jane? Filminin Sosyolojik ve Psikanalitik 

İncelemesi 

 Filmleri sosyolojik bağlamda ele almakta faydalanılacak kuramsal çerçeveyi, ikinci bölümde 

de ifade edildiği üzere Frankfurt Okulu’nun eleştirel teorisi ve kültür endüstrileri kavramı ile İngiliz 

Kültürel Çalışmalar Okulu’nun popüler kültür yaklaşımı, kodlama-kodaçımı yöntemi ve temsile ilişkin 

tespitleri teşkil edecektir. Bu kuramlar, genellikle filmlerin birer metin gibi okunduğu analizlerde 

metot olarak seçilmemekte olup, öte yandan bu çalışmanın bağlamında örnek filmleri söz konusu 

kuramlar çerçevesinde incelemek faydalı olacaktır. O sebeple bu kısımda bahsi geçen kuram, teori ve 

yaklaşımlara belli bir sıra verilmeksizin filmler söz konusu kavramlar çerçevesinde yeniden 

düşünülecek, filmlerin popüler kültür içinde durdukları konum ve ürettikleri/yeniden ürettikleri 

söylem ve ideoloji üzerine düşünce egzersizi yapılıyor olacaktır. 

 Bu çalışmanın çeşitli kısımlarında birden fazla kez Kocakarı Korkusu filmlerinin 

Hollywood’un öz evladı olduğu tespiti yapılmıştır. Baby Jane, akımın ilk filmi olarak bu tespiti 

fazlasıyla karşılamaktadır. Baby Jane’in başrollerini paylaşan Bette Davis ve Joan Crawford, 

Hollywood’un tam anlamıyla Hollywood olduğu yıllardan beri sektörde çalışan iki efsanedir. 

Hollywood’un iki titanı Baby Jane’de ilk kez birlikte kamera karşısına geçmektedir; ancak bu film, 

kendileriyle özdeşleşen filmlerden farklıdır. Hitchcock’un Psycho’sunun açtığı kulvarda ilerleyen, 

yılların yapım yasasının gevşediği atmosferde çekilen, Gotik, grotesk bir korku filmidir. Kocakarı 

Korkusu filmlerinin biçim ve içerik özellikleriyle Baby Jane’in yapım hikayesi detaylı bir şekilde ele 

alındığı için Baby Jane’in çekildiği atmosferi de tekrar tarif etmek beyhude olacaktır. Ancak öte 

yandan Baby Jane’in niçin 1960’larda büyük stüdyolar tarafından çekilip dağıtılan filmler arasından 

ayrılarak hala hatırlanıyor olduğu, popüler kültürde nasıl bu kadar etkili olduğu soruları filmi 

sosyolojik anlamda çözümlemeye başlamak açısından güzel bir başlangıç noktasıdır.  

 Eleştirel yaklaşıldığında öncelikle Baby Jane’in Psycho’nun izinden giden bir istismar filmi 

örneği olması başlı başına problematiktir. Tıpkı Adorno ve Horkheimer’in tespit ettiği gibi kitle 

kültürü evresini liberalizmin geç evresinden ayıran şey yeni olanın dışlanmasıdır. Zira kültür 

endüstrisindeki erk sahipleri yeni olanı riskli bulur ve reddeder (2020, s. 65). Sinema özelinde bu 

durum sinemanın kendisi kadar eskidir. İlk bölümde de örneklendiği gibi yeni kurulan film 

endüstrisinde senaryo materyalleri, daha önceden denenip sevildiği gözlenen romanlar ve tiyatro 

oyunlarıdır. Psycho henüz proje aşamasındayken Paramount filme burun kıvırmış, filmin fazlasıyla 

“tatsız” konuları ele aldığı gerekçesiyle filmi finanse etmek istememiştir (Rebello, 2013, s. 13). 

Görüldüğü üzere Paramount, yeni olana direnmiş ve elde edebilecekleri başarıyı öngörememiştir. 

Ancak Paramount örneğinde dahi Psycho’yu takiben stüdyo, bir Kocakarı Korkusu filmi olan Lady in 

a Cage’i (Grauman, 1964), satanizm, ruhani varlıklar tarafından cinsel saldırıya uğrama gibi temalara 



146 

 

sahip Rosemary’s Baby’i (Polanski, 1968) ve ensest ile şiddetin başat unsurlar olduğu Chinatown’ı 

(Polanski, 1974) çekmiştir. Nadiren de olsa orijinal ve denenmemiş bir şey ortaya çıktığında, şayet 

başarılı olursa, denenmiş olan yeni kültür endüstrisinin repertuarına girmekte ve üretmenin kar getirici 

olacağı öngörüldüğünden sürekli olarak yeniden üretilmektedir. Bu durum Psycho’nun benzeri 

filmlere yol açması örneğinde varken, aynı zamanda Baby Jane’in Kocakarı Korkusu olarak 

adlandırdığımız akıma yol açması durumunda da gözlemlenmektedir. 

Baby Jane’in söz konusu modayı takip eden bir başka büyük stüdyo olan Warner Bros 

tarafından dağıtılması bir başka önemli noktadır. Zira Bette Davis, kariyerinin ilk dönemindeki kısa 

süreli Universal macerasının ardından yıllarca Warner Bros’un kontratı altında çalışmış ve en ikonik 

filmlerini burada çekmiştir. Kariyerinin en parlak döneminde MGM’de çalışan Crawford ise daha önce 

de anlatıldığı üzere istemeden de olsa buradan ayrılmış ve Warner Bros’a transfer olmuştur. Warner 

Bros’ta çektiği ilk film, pek çok eleştirmence kariyerinin en iyi performansını verdiği ve hayatındaki 

tek Oscar ödülünü kazandıran Mildred Pierce (Curtiz, 1945) olmuştur. Özetle Warner Bros, neredeyse 

iki oyuncu içinde yuva-stüdyodur. Öte yandan özellikle Davis’in Warner Bros’la ilişkisi bir çeşit 

sevgi-nefret ilişkisi gibidir. Çünkü Davis, Warner Bros’u kendisine uygun roller vermediği 

gerekçesiyle dava etmiş ve Hollywood tarihinde bir yıldızın stüdyoyu dava ettiği ilk emsal davayı 

açmıştır (bkz. s. 29-30). Warner Bros, iki oyuncuya da 1930’lar ile 1950’lerin başına kadar baş roller 

vermiş, Oscar kazanabilmeleri için halkla ilişkiler faaliyetleri yürütmüştür. Zira hem Davis hem de 

Crawford, dönemlerinin en yatırım yapılası yıldızlarıdır. Öte yandan ikinci bölümde de bahsedildiği ve 

ayrıca Shelley’nin de hatırlattığı üzere Warner Bros’un patronu Jack Warner, yönetmen Robert 

Aldrich’ten Baby Jane projesini dinlediğinde “Bu iki kocakarı için bir kuruş vermem.” demiştir (2009, 

s. 30). Bu örnek hem kültür endüstrileri kavramını hem de feminist eleştirel yaklaşımı 

çağrıştırmaktadır. Hollywood’da bir kadın yıldızın baş rol olma ömrünün 30’lu yaşlarının ortasında 

sona erdiğini söylemek mümkündür.78  Baby Jane’in yapım süreci örneğinde, Davis ve Crawford 

“altın çağlarındayken” stüdyonun başında olan Jack Warner, 1962’de hala stüdyonun başındadır. 

Ancak bu sefer eski yıldızlarına “yaşları geçtiği için” sırt çevirmektedir. 

Öte yandan, daha önce de belirtildiği üzere, Shelley, Kocakarı Korkusu filmlerine yaklaşımda 

iki farklı bakış açısı olduğunu ifade etmektedir. İlki, bahsi geçtiği üzere stüdyo sisteminin en değerli 

yıldızlarını dahi yaşları ve “cazibelerini kaybetmeleri” sebebiyle harcaması ve söz konusu yıldızların 

düşük bütçeli filmlerde oynayarak kendilerini rezil ettiklerine dair bir bakış açısıdır. İkinci görüş ise, 

bu filmlerin normal şartlarda baş rol oynayamayacak kadar “yaşlı” olan yıldızlara yeniden başrol 

 
78 Bu tespit, Baby Jane’in çekildiği klasik Hollywood stüdyo sistemi dönemi için yapılmaktadır. Öte yandan 

istisnalara rağmen söz konusu yazılı olmayan kuralın, bu tez çalışmasının üretildiği 2020’li yılların başında da 

çok değiştiği söylenemez. 



147 

 

olma, spot ışığının altına geçme imkânı verdiğidir (2009, s. 4). İlk görüş ne kadar Frankfurt Okulu’na 

yakınsa ikinci görüş o kadar İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu’na yakındır. Zira kültür, Kültürel 

Çalışmalar açısından hem hegemonyanın tesis edildiği hem de onunla mücadele edilen alandır 

(Hartley, 2004, s. 49-50). Bu bağlamda Baby Jane’de Davis ve Crawford’ın yaptığının 

“canavarlaşmak”, “çirkinleşmek” veya “gülünç görünmek” pahasına ana akım sinemada ve baş rol 

olarak kalmaya yönelik bir mücadele olduğu yorumunda bulunulabilir. Zira Davis ve Crawford’ın 

kariyerleri düşünüldüğünde emsali görülmemiş bir film olan Baby Jane’de oynamaları her ikisi için de 

büyük bir risk teşkil etmektedir. Öte yandan ana akım kültür üretimi alanında spot ışıklarının altında 

kalma inatları ve mücadeleleri her iki yıldıza da büyük bir eleştirel başarı kazandırmış, Davis yalnızca 

eleştirel başarıyla yetinmemiş ve Jane Hudson rolüyle Oscar’a aday olmuştur. Halihazırda ikonik olan 

bu iki yıldız, Jane ve Blanche Hudson karakterleriyle de popüler kültürde iz bırakmışlardır. 

3.1.3.1. Whatever Happened to Baby Jane?’de Temsil Politikaları 

Ancak temsil açısından bakıldığında Jane ve Blanche Hudson kardeşlerin iz bırakacak kadar 

ikonik karakterler olmalarına karşın çok da özgün olmadıkları söylenebilir. Burada Hall’ün temsil 

kavramı üzerine söyledikleri ile klişeleştirme stratejileri ve Lippmann’ın stereotipler üzerine tespitleri 

hatırlanmaktadır. Kocakarı Korkusu filmleri ve başta ilk örneği olan Baby Jane, temsil politikaları 

açısından stereotiplere ve klişelere yoğun bir şekilde başvurmaktadır. Film yoğun olarak dört 

karakterin etkileşimi üzerine kuruludur: elbette en başta ana karakterler olan Jane ve Blanche Hudson 

kardeşler, evin hizmetçisi Elvira ve Jane’in eski vodvil şovunu canlandırması için yardım aldığı 

piyanist Edwin. Bu dörtlüye ek olarak hikâyede belli bir fonksiyonu olan ancak yardımcı rolde kalan 

karakterler ise komşu Mrs. Bates ve kızıdır. Bu altı karakterlerin de geleneksel klişelere yoğun bir 

şekilde yaslandığı görülmektedir. 

Öncelikle Baby Jane’de yaşlı kadın kötücül olarak imlenmiştir. Özünde Jane ve Blanche 

Hudson’ın Pamuk Prenses ve Yedi Cüceler masalındaki kötücül, Pamuk Prenses’in gençliğini ve 

güzelliğini kıskanan; Hansel ve Gretel hikayesindeki çocuk yiyen cadıdan çok da bir farkları yoktur.79 

Temsilleri nasıl olursa olsun film bittiğinde yaşlı kadınlar kötücül ajandaları olan, art niyetli ve içten 

pazarlıklı olarak temsil edilmişlerdir. Jane ve Blanche karşılaştırıldığında Jane neredeyse tamamen 

masal cadısı özelliklerine indirgenerek temsil edilmektedir. İksir şişelerini andıracak şekilde etrafı boş 

içki şişeleriyle sarılmıştır. Mutfakta duvara bir yıldız haritası asılıdır ve Jane, filmin başında gazetenin 

 
79 Bu çalışmada sosyolojik bakış ve bahsi geçen kuramsal yaklaşımlar, Kocakarı Korkusu filmlerinin özellikle 

sektörel ve kültürel olarak nerede durduğunu anlamak ve bu filmlerin temsil politikalarını çözümlemek üzere 

kullanılmaktadır. Dolayısıyla mitler, arketiplerin kökeni ve filmleri bu çerçevede ele alma yaklaşımı bu tez 

çalışmasının kapsamı dışında olup mit ve arketiplerden yalnızca örnekler verilecektir. Öte yandan Kocakarı 

Korkusu filmlerini mitler ve arketiplerin tarihsel kökeni bağlamında düşünmek isteyen okur ve potansiyel 

araştırmacılar için bkz. Propp, V. (1985). Masalın Biçimbilimi. (M. Rifat & S. Rifat, Çev.) İstanbul: BFS 

Yayınları. & Campbell, J. (2013). Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. (S. Gürses, Çev.) İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 



148 

 

astroloji sayfalarını okumaktadır. Kız kardeşine yemek olarak ölmüş muhabbet kuşu ve fare 

getirmektedir. Kötücül bir espri anlayışı vardır ve Blanche’e ikram ettiği farenin kız kardeşini çığlık 

atacak derecede korkutması Jane’i eğlendirir. Yan odaya geçerek cadılarla özdeşleşen tiz bir 

kahkahayla güler. Jane sürekli olarak asık suratlı olmakla beraber, onu eğlendiren ve güldüren şeyler 

başkalarıyla kinayeli konuşması ve verilen örnekte olduğu gibi iğrendirici ve kötücül şakalardır. Jane, 

aynı zamanda filmin evreninin merkezinde olan karanlık, büyük Gotik köşkte her şeyin hakimidir. Bu 

bağlamda tıpkı sihirli küresine bakarak her şeyi duyan, gören ve bilen bir cadı gibidir. Aslında yaptığı 

şey kapıları veya telefonları dinlemektir; ancak bu özelliğin filmdeki fonksiyonu Jane’i, ondan 

habersiz hiçbir şey yapılamayacak, hatta ondan gizli olarak herhangi bir şeyin akıldan bile 

geçirilemeyeceği her şeyin hâkimi, her şeyin farkında bir kötü karakter olarak temsil etmektir. Jane, 

tıpkı bir hayalet gibi bu karanlık köşkün odalarında ve koridorlarında ayaklarını yere sürüyerek ve 

yüzünde daima bir somurtma ifadesiyle gezinmektedir. Jane’in görünüş özellikleri de söz konusu 

kişilik özelliklerini bütünlemektedir. Jane’in saçları her zaman için karmakarışıktır, makyajı abartılıdır 

ve sürekli olarak uzun elbiseler giymektedir. Makyajı son derece grotesktir. Yüzü pudrayla bembeyaz 

hale gelmiş ve makyaj kalemiyle kalp şeklinde bir beni andıran “güzellik izi” kondurulmuştur. Jane, 

bu mistik ve ürpertici özellikleriyle birlikte özünde aksi bir komşu teyzedir. Güler yüzlü komşuları 

Bates ailesi ne zaman iyi niyetli ve nazik cümleler sarf etse Jane onları tersler, sosyalleşmeyi reddeder. 

Jane’in söz konusu aksi yaşlı kadın stereotipi ile masal cadısı klişeleri arasında sıkışmışlığı 

Blanche’in nazik ve “hanımefendi” tavırlarıyla kontrast halinde gibi görünmektedir. Blanche, zaten 

tekerlekli sandalyeye mahkûm olduğu için bu hikâyenin mağduresidir. Öte yandan akıl hastası kız 

kardeşinin sürekli kötü muamelesine maruz kalmaktadır. Ancak Baby Jane’in film evrenin “masum” 

veya “normal” yaşlı kadına yer olmadığı görülmektedir. Filmin sürprizi olan Blanche’in itirafı, belki 

de filmin asıl kötü karakterinin Blanche olduğunu düşündürür. Filmin başından beri seyirciye anlatılan 

Blanche’in Jane’in kıskançlığı yüzünden arabayı üzerine sürmesi ve kız kardeşini kötürüm bırakması 

hikayesi aslında gerçek değildir. Jane ne çocukluğunda ne gençliğinde ne de yaşlılığında anlaşması 

kolay bir insandır; ancak filmin sonuna kadar seyirciye aktarıldığı kadar kötücül bir karakter de 

değildir. Öte yandan seyircinin Jane’e yönelik yaşadığı bu aydınlanmanın çok da bir anlamı olmadığı 

düşünülebilir. Zira filmin sonunda, filmin ana karakteri olan iki “yaşlı” kadın da kötülüğün kaynağı ve 

temsilcileridir. Masum ve mağdur olma ile kötücül olma özellikleri film boyunca Blanche ve Jane 

arasında gidip gelir; ancak neticede ikisi de özünde kötü olarak temsil edilmektedir. 

Filmin ilgi çekici temsillerinden biri de Edwin’dir. Edwin, belki de Baby Jane’de yer alan en 

karikatürize karakter olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu karikatürize olma hali, Edwin’i canlandıran 

oyuncu Victor Buono’nun fiziksel özelliklerinin üzerine kurulmuştur. Edwin kilolu, efemine ve ana 

kuzusudur. Filmdeki sayılı etkili karakterden biri olmasına rağmen Edwin’in senaryo yapısı içindeki 



149 

 

inşası karakterden ziyade bir tip halindedir. Edwin’i ilk gördüğümüz sahnede küçük ve büyük 

ihtimalle düşük kiralı bir evde annesiyle yaşadığını ve gazete ilanlarından iş baktığını görürüz. 

Edwin’in işsiz olması, büyük ihtimalle annesinin geliriyle geçindikleri olasılığını 

kuvvetlendirmektedir. Edwin ile annesinin görüldüğü kısa sahnelerde Edwin’in annesiyle bir ölçüde 

sevgi-nefret ilişkisi olduğu söylenebilir. Edwin annesini sevmekte ve ondan kurtulmak istemektedir. 

Edwin’in temsilinde kullanılan tüm bu fiziksel ve kişilik özellikleri onu tipik olarak kilolu, özgüvensiz 

ve bağımlı bir karakter olarak inşa etmektedir. Edwin’in bir diğer alametifarikası sürekli olarak 

terlemesi ve yemeyi çok sevmesidir. Stereotipik olarak kilolu insanlara atfedilen her özellik, Edwin’de 

vücut bulmaktadır. Edwin’in Jane’e ilk ziyaretinde birlikte çay içtikleri sahnede Edwin’in büyük bir 

iştahla kurabiyeleri yemesi; Jane’in dansı esnasında piyano çalarken sürekli olarak terlemesi ve terini 

silmesi filmde komedi unsurları olarak kullanılmıştır. Edwin tipik ve karikatürize, kilolu bir “ana 

kuzusu”dur. Filmin odağında yer alan kız kardeşler arasındaki “kan davası”na bir katkısı olmadığı için 

Edwin karakterine derinlik verecek herhangi bir temsil stratejisine gidilmemiştir. Edwin’in Jane’le çay 

içtiği sahne Edwin’in kendisinden bahsettiği tek sahnedir. Ancak bu sahnede Edwin, profesyonel bir 

müzisyen olduğu konusunda Jane’i kandırmak istediği için kendisinin İngiliz olduğu ve babasının da 

önemli bir müzisyen olduğu gibi ne kadarının gerçek olduğu anlaşılamayan uydurma bir hayat 

hikayesi anlatmaktadır. Film, Edwin’in kim olduğuyla ilgilenmemektedir. Bu karakter yalnızca 

hikâyeyi ilerletmek ve sterotipik özellikleriyle dalga geçilerek üzerinden güldürü unsurları üretilmek 

üzere senaryoya eklemlenmiştir. 

Elvira da filmin bir diğer stereotipik karakteri olup aynı zamanda filmde görülen iki siyahi 

karakterden biridir. Diğer siyahi karakter ise Jane ile Blanche’in gittiği sahildeki büfede çalışan 

isimsiz adamdır. Hollywood’un siyah karakterleri temsili her zaman için problematik olagelmiştir. 

Kırel, Kültürel Çalışmalar ve Sinema çalışmasında bu sorunu sinema genelinde hem siyahların sinema 

salonunda film izlemeleri hem de film izlediklerinde perdede gördükleri temsiller açısından tartışmaya 

açmaktadır (bkz. 1. Bölüm). Siyah seyircilerin toplumsal konumu, özellikle bu tez çalışmasının 

bağlamını oluşturan Hollywood’un altın çağında sinema salonunda yansımasını bulmaktadır. Kırel, bu 

kısımda Charlene Regester’ın 2005 yılında yaptığı çalışmaya atıfla sinemanın erken dönemlerinden 

beri siyahların sinema salonundaki konumlarına değinerek, siyahların ya yalnızca siyahlara mahsus 

sinema salonlarında film izleyebildiklerini ya da ırk şartı aranmayan sinema salonlarında “akbaba 

tüneği” olarak isimlendirilen balkonlarda beyazlardan ayrı bir yerde, rahatsız ve kötü açıdan film 

deneyimi yaşadıklarını hatırlatmaktadır. Öte yandan filmlerde yer alan siyah temsilleri de siyah 

izleyicilerin tepki göstereceği şekilde inşa edilmiştir. Yani, bir kaçış olarak sunulan sinema salonuna 

girerek büyülenme, dertlerini dışarda bırakma masalı siyahi seyirciler için geçerli değildir. Siyahlar 

için gerek salon gerekse film, söz konusu ırksal ayrımları ve ırka dayalı stereotipleri devamlı olarak 



150 

 

hatırlatacak şekilde düzenlenmiştir (Kırel, 2018, s. 60-61). Elvira da bir istisna değildir. Filmdeki 

“karakter” addedilebilecek tek siyah karakter, hizmetçi olarak temsil bulmaktadır. Hollywood 

tarihinde ilk kez Oscar’a aday olan ve kazanan Afrika kökenli Amerikalı oyuncu Hattie McDaniel’ın 

bu ödülü Gone with the Wind’de (Fleming, 1939) oynadığı evin hizmetçisi Mammy karakteriyle aldığı 

burada hatırlanabilir. Siyahi oyuncuların diyaloğu olan karakterler halinde ana akım Hollywood 

filmlerinde temsilinin hizmetçi veya uşak halinde olması klişe içinde klişe gibidir. Hall’ün temsil 

üzerine verdiği ırk temelli örneklerde de görüldüğü üzere siyahiler, filmler de dahil olmak üzere, 

kültür ürünlerinde her zaman için siyahlara atfedilen klişe özelliklere indirgenmiştir; öte yandan bu 

halihazırda tekrar eden stereotip, uzun yıllar boyunca siyahların evin hizmetlileri rollerinde 

oynamalarıyla bir başka stereotip olarak karşımıza çıkmaktadır. Elvira da korumacı ve beyazların 

konforundan sorumlu bir hizmetçi karakteri olarak Baby Jane’de temsil bulmaktadır. Öte yandan 

Meeghan Kane, Elvira karakterini canlandıran Maidie Norman’ın Elvira’yı feminist açıdan yeniden 

yaratmıştır. Kane’e göre Elvira, beyaz kadının sadık hizmetçisi rolünü aşmakta ve bu iki kız kardeş 

arasındaki acı ve öfke arasında nötrleştirici bir berraklığa sahiptir. Kane, Norman’ın yapımcılara 

senaryonun bazı yerlerini değiştirttiğini, siyahların orijinal senaryodaki gibi konuşmadıklarını ve 

senaryoda yer alan diyalogların “eski kölelik zamanlarına” ait konuşma üslubu olduğunu hatırlatarak 

revize talep ettiğini de aktarmaktadır. Öte yandan yine Kane’in aktardığına göre New York Times, 

Baby Jane’i yorumlarken Elvira karakterinden yalnızca “siyah hizmetçi” (the black servant) olarak 

bahsetmiştir (URL-24). Baby Jane’de siyahi karakterlerin temsilleri, siyahi karakterlerin kötücül 

olarak temsil edilme amacına dair bir emare taşımamaktadır. Öte yandan Kane’in aktardığı gibi 

oyuncu Maidie Norman’ın senaryoya müdahalelerine rağmen belli stereotipik özelliklerin 

tekrarlanıyor oluşu da kendi başına problematiktir. Filmin sonunda Elvira öldürüldüğünde, sahildeki 

büfede çalışan adam, oradaki polisin okuduğu gazetede Elvira’nın cesedinin fotoğrafını görür ve polise 

“Demek o renkli80 kadını buldunuz?” diye sorar. Ardından “Gazetede resminin çıkması için ne kadar 

kötü bir yol” yorumunu yapar. Siyah karakterlerin medyadaki temsillerine yönelik bu özdüşünümsel 

tutumunu, 1960’ların başındaki politik atmosfer bağlamında anlamlandırmak mümkündür. İlk 

bölümde de bahsedildiği üzere 1960’lar Montgomery Otobüs Boykotu ve Martin Luther King’in ateşli 

protestolarının etkisinin görüldüğü yıllardır. 

Kane’in New York Times’ın Elvira karakteri için kelime seçimine çektiği dikkatten yola 

çıkarak bu noktada Hall’ün kodlama-kodaçımı teorisine değinilebilir. Bu noktada Peter Shelley’den 

faydalanılacaktır. Shelley, Kocakarı Korkusu filmlerini tek tek ele aldıktan sonra filmlerle ilgili 

filmlerin gösterime girdiği yıllarda New York Times, Variety gibi önemli ve popüler yayın 

 
80 İng. Colored 



151 

 

organlarında çıkan eleştirilere kısaca yer vermiştir. Shelley’nin aktardığına göre New York Times, 

Baby Jane için şu yorumu yapmıştır: 

“Joan Crawford ve Bette Davis, etkileyici bir tuhaf çift teşkil ediyorlar; ancak bir 

zamanların en yüksek rütbeli film yıldızlarının bir araya gelişi, her ikisine de sadece 

gülünç kostümler ve grotesk kostüm ve makyajla cadı gibi görünme ve [abartılı 

performanslarla] sahneyi paramparça etmek dışında bir fırsat vermiyor." - Bosley 

Crowther, The New York Times, 7 Kasım 1962 (akt. Shelley, 2009, s. 31).” 

Öte yandan Variety dergisi film hakkında şu yorumu yapmaktadır: 

"Yılın en korkunç, en komik ve en sofistike gerilim filminde, Davis büyük bir 

oyunculuk denemesi yapmıştır ki bunu büyük bir oyunculuk olarak adlandıramasak da 

kesinlikle Grande Guignol olduğunu söyleyebiliriz. Joan ise etkili bir şekilde, Bette'nin 

cadısına (witch) karşı kaltak (bitch) rolünü etkili bir şekilde oynamış... Aldrich, 

elindeki hilkat garibelerini ne zaman eğlence için kullanması gerektiğini tam olarak 

biliyor." - Time, 23 Kasım 1962 (akt. Shelley, 2009, s. 31). 

 Görüldüğü üzere dönemde filmin alımlanışında Edwin ve Elvira gibi yan karakterler önemli 

bir yer teşkil etmemektedir. Filmin basındaki yansımaları kodlama-kodaçımı bağlamında 

değerlendirildiğinde basında yer alan yorumların çoğunlukla egemen okuma ile alımlandığı 

görülmektedir. Daha önce de bahsedilen alternatif görüşteki gibi Baby Jane’in söz konusu yıldızların 

kültürü bir mücadele alanı olarak görerek başrollerde kalmak için aldıkları risk, dönemin basın 

organlarında çoğunlukla gülünç bulunmuştur. Film, vizyona girdiği dönemde değilse de uzun vadede 

kült seviyesine gelmiş ve popüler kültüre iz bırakmış olsa da Shelley’nin aktardığı reaksiyonlarda 

görüldüğü üzere filmin muhalif okumayla alımlanması, daha sonraki nesiller tarafından yapılmış gibi 

görünmektedir. 

3.1.3.2. Jane’in Narsistik Kişilik Bozukluğu 

Baby Jane, çocukluk travmaları üzerine kurulu bir filmdir. Dolayısıyla bu durum, onu 

psikanalizle ele almaya elverişli hale getirmektedir. Baby Jane başta olmak üzere Kocakarı Korkusu 

filmleri Fisiak’a göre kariyerin aniden sona ermesi, eş tarafından aldatılma, işlemediği bir suçtan 

dolayı haksız yere suçlanma ve sonrasında gelen tecrit gibi temalarla kendini gösteren çeşitli 

travmalarla boğuşmaktadırlar. Aynı zamanda yaşlanma ve ölüme yaklaşma, dolayısıyla git gide daha 

tecrit halinde yaşama hali bu travmaları güçlendirmektedir (2020, s. 317). Baby Jane’de travma 

çocukluk deneyimlerinden kaynaklanmaktadır. 



152 

 

 Film öyküsünde de izah edildiği gibi Jane, çok güzel bir kız çocuğu ve popüler bir vodvil 

yıldızıdır. Filmin 1910 yılını anlatan kısa açılışı, iki kız kardeşin çocukluk anılarına dair ipuçları 

vermektedir. Jane, çok sevilen bir vodvil yıldızı olması sebebiyle son derece şımarık bir çocuktur ve 

babasının favorisidir. Bu durum, Jane’in çekilmez derecede talepkâr ve megaloman olmasına sebep 

olmuştur. Blanche ise ailenin göz ardı edilen, Jane kadar güzel olmayan kızıdır. Blanche’in çocukluğu 

Jane’i kıskanmak, babasının onayını alamamak ve değersiz hissetmekle geçmiştir. 1930’lara 

gelindiğinde Blanche büyük bir film yıldızı olur ve filmin başında çocukluklarında annesinin 

Blanche’e söylediği gibi kendisi gücü ele geçirdiğinde Jane’e, onun kendisine davrandığından daha 

merhametli davranır. Ancak filmin sonunda bu merhametin samimi olmadığını ve Blanche’in kız 

kardeşini arabayla ezmeye varacak kadar nefret dolu olduğunun anlaşılmasıyla açığa çıkmaktadır. 

 Psikanalitik açıdan en ilginç vaka şüphesiz ki Jane Hudson’dır. Jane, çocukluğunda ün ve 

sevgiyle zirveyi görmüş ve özellikle kardeşinin sakatlanmasının ardından iki kız kardeş köşklerine 

kapanmıştır. Toplumdan izole bir halde, mecazen, çürümektedirler. Ancak Jane’in her zaman için 

özgüvenli olduğu, herkesin hala kendisini tanıdığına güvendiği gözlemlenmektedir. Miller, 1968 yılına 

kadar resmi olarak ruhsal hastalık olarak kabul edilmeyen Narsistik Kişilik Bozukluğunun Baby 

Jane’de mükemmel bir şekilde temsil edildiğini ifade etmektedir. Jane, çocukluğunda herkes 

tarafından çok sevilmektedir, hatta kendisine tıpatıp benzeyen porselen Baby Jane bebekleri bile vardır 

(URL-25). Jane’in kendi bebeğiyle poz verdiği sahneler kendi görüntüsüne âşık olan Narkissos’u 

hatırlatmaktadır. Freud’un narsizm üzerine görüşlerini hatırlamak gerekirse ona göre narsizmin iki 

temel ayırt edici özelliği vardır: megalamoninin artıp ilgilerin dış dünyadan uzaklaşması ve öte yandan 

insanlarla ve şeylerle erotik ilişkisini hiçbir şekilde koparmaması, sadece gerçek nesnelerin yerine 

hafızasından gelen imgesel nesneleri koyması halidir (2012, s. 24). Jane’de bu iki özelliğin de abartılı 

versiyonları gözlenmektedir. Öncelikle sözü geçtiği gibi Jane, kendine ve yeteneklerine fazlasıyla 

güvenmektedir. O kadar ünlü ve yeteneklidir ki illüzyon derecesinde, aradan yıllar geçmesine rağmen, 

hala herkesin kendisini ve şovunu tanıdığına inanmaktadır. Gazeteye bir piyanist aradığına dair ilan 

verirken kendisini büyük bir yıldız olarak tanımlamaktadır. Jane’in travması ve yaşadığı kırılma anları 

da tam olarak burada kaynaklanmaktadır. Jane’in megalomanisi kendine yakından aynaya baktığında 

veya şarkı söyleyip kendi kartlaşmış sesini duyduğunda yerle bir olur ve katarsis yaşar. Bu bağlamda 

Freud’un tanımladığı ikinci narsistik özellikle de bağdaşmaktadır. Jane, kaç yaşında olursa olsun 

sahnedeki Baby Jane’dir, hatırasındaki güzel, yetenekli kız çocuğudur. Jane, özünde dünyevi her tür 

arzu nesnesinden uzaktır ve libidosunu tamamen kendi çocukluk hatırasına yöneltmiştir. 

 

 



153 

 

3.1.3.3. Kız Kardeşleri Birbirine Düşüren Oedipal Çatışma 

Gabbard ve Gabbard, narsiszmin özünün kronik ve yoğun kıskançlık olduğunu ifade etmektedir (2001, 

s. 366). Söz konusu kıskançlık Jane örneğinde kardeşi Blanche’e yönelmiştir. Söz konusu kıskançlığın 

Jane’in gözden düştüğü ve Blanche’in başarılı bir yıldız olduğu 1930’larda başladığı tahmin edilebilir. 

Özünde bu rekabetin baba üzerine verilen kavga gibi görünmektedir. Freduyen bakışla Oedipus 

karmaşasının olumlu bir şekilde çözülmesi, kişinin yetişkinlik hayatının sağlıklı bir şekilde yaşamasını 

sağlamaktadır. Ancak yeni bir kardeşin dünyaya gelmesi, erken cinsel deneyimler, anneyle baba 

arasındaki gibi çeşitli unsurlar Oedipus karmaşasının olumlu bir şekilde çözümlenmesini 

engelleyebilmektedir. Özellikle kız çocuklarında Oedipus karmaşası daha güçlü bir deneyim olarak 

gözlemlenebilmektedir. Zira kız çocuğunun eskiden penise sahip olduğu ancak anne tarafından hadım 

edildiği sanrısı kız çocukların, penislerini çalan anneden çok babaya yakınlaşmasına sebep olmaktadır. 

Kız çocuğu bu duygularla babasından bir penise ve daha sonrasında da penise sahip olan bir çocuğa 

sahip olmayı arzulamaktadır (Tura, 2010, s. 81-82). Baby Jane’de kız kardeşler arası rekabetin 

kökeninde sağlıksız bir Oedipal karmaşa yatmaktadır. Jane, çocukluklarında babasının favorisidir ve 

babayı fethetmiştir. Blanche, Oedipal karmaşasını sağlıklı bir şekilde aşamaz. Bu durum Blanche’in 

kız kardeşinden, yıllar boyunca ve sonunda onu öldürmeyi deneyecek kadar nefret etmesine sebep 

olur. Söz konusu yıkıcı hisler, Jane’in gözden düşmesi ve Blanche’in spot ışıklarının altına geçmesiyle 

Jane’e geçmektedir. Jane, babayı elde eden kız kardeş olarak onun ilgisini kaybetmeye dayanamaz ve 

bu durum Jane’deki Oedipal karmaşanın Blanche’de olduğundan daha şiddetli bir şekilde vücut 

bulmasına sebep olur. Tura, Freudyen psikanalizde çocuklukta çözülemeyen Oedipal karmaşanın 

yetişkinlikte nevroza sebep olduğunu hatırlatmaktadır (2010, s. 81). Jane’de yaşanan şey ise tam 

olarak çözülemeyen Oedipal hayal kırıklığının yarattığı nevroz ile ilerlemiş narsistik kişilik 

bozukluğunun bir birleşimidir. Söz konusu öfke ve kör megalomani sosyal hayattan izole halde ve her 

gün Oedipal travmasının sebebini temsil eden kız kardeşini görmek söz konusu sorunların 

perçinlenmesine sebep olmaktadır. 

Baby Jane’de kız kardeşlerin babası öleli uzun zaman olmasına rağmen babanın varlığı 

belirgin bir şekilde kız kardeşler arasındaki ilişkiyi şekillendirmektedir. Jane’in gazeteye ilan vermek 

için evden çıkmadan önce hazırladığı sahne, Jane’in yatağının yanı başında Jane ile babasının 

1910’lara ait bir fotoğrafıyla açılmaktadır. Jane, babasından bahsederken İngilizce “baba” anlamına 

gelen “father” ya da “dad” kelimelerini değil, “baba” demenin daha çocuksu versiyonu olan “daddy” 

kelimesini kullanmaktadır. Jane, Blanche’le ettiği kavgada Blanche’in satmaya çalıştığı evin Jane’in 

kazandırdığı paralarla babaları tarafından alındığında ısrar etmektedir. Çeşitli göstergeler, Jane’in 

yegane arzusunun yeniden spot ışıklarının altında olarak babanın ilgisini tekrar kazanmak olduğunu 

göstermektedir. Jane, babasının favorisi olduğu günlerden kopamamakta, hala daha benzer kıyafetleri 



154 

 

giymekte, dışarıdayken hala daha çocuksu konuşmakta ve çocukluğundaki gibi görünmekte ısrarcı 

olarak kendisini babası için muhafaza etmeye çalışmaktadır. Bu bağlamda babasının aldığını iddia 

ettiği (Blanche, evin imzaladığı ilk kontratın ardından kendisi tarafından alındığını iddia etmektedir) 

evi de sıkı sıkıya sahiplenmektedir. Aslında yaşadıkları ev, Gotik stilde, karanlık, kasvetli bir 

mağarayı andırmaktadır. Evin her yerinde çürüme atmosferi hissedilmektedir ve evin her yanı 

geçmişin hatıralarıyla doludur. Bu bağlamda iki Jane olduğu söylenebilir: ilki evde olan biten her 

şeyden haberdar, kötü niyetli, aksi, yaşlı, çürümüş Jane ve ikincisi ise hala babasının favorisi olmaya 

çalışan, hayat dolu, neşeli, yetenekli “Baby” Jane. Oedipal karmaşa ve narsistik kişilik bozukluğunun 

eşliğinde kurmaya çalıştığı realitenin parçalanmasıyla ikinci Jane, birinci Jane’e galip gelmektedir. 

Filmin sonunda Jane, tamamen ikinci Jane haline gelmiş ve gerçeklikten tamamen kopmuştur. 

İkinci Jane ise Freud’un icat etmese de geliştirdiği unheimlich yani tekinsiz bir öğedir. İkinci 

Jane, yani yaşlı bedene sıkışmış olan “Bebek Jane”, Russo’nun daha önce de bahsedildiği tanım olan 

“yaşa uymamanın skandalını” yaşamaktadır. Jane, yaşına uygun olarak davranmamaktadır ve bu 

durum zaman zaman skandal niteliğinde ve şok edicidir. Jane’in hem yetişkin ve aksi yaşlı kadın hem 

de tatlı dilli, flörtöz çocuk Jane olması belirsizlik yaratmaktadır. Bu belirsizliğin yarattığı tekinsizlik, 

Jane’in aynı zamanda çocukluk kıyafetlerine benzeyen fırfırlı elbiseler giymesi, saçlarını lüle lüle hale 

getirmesi ve tıpkı Baby Jane porselen bebeği gibi yüzünü beyaza boyamasıyla perçinlenmektedir. 

Jane’in bu muğlak kişiliği, evin dışında veya eve evin sakinleri dışında biri geldiğinde ortaya 

çıkmaktadır. Jane, gazeteye ilan vermek için gazetenin bürosuna gittiğinde oradaki çalışanlarla tatlı ve 

çocuksu bir dille konuşur. Kendisini hatırlayıp hatırlamadıklarını sorar. Jane, bu çocuksu üslubu eve 

gelen Edwin’e de gösterir. Hem gazete bürosu çalışanları hem de Edwin, çocuk gibi giyinen, çocuk 

gibi konuşan büyük yaşlı bir porselen bebeği andıran Jane’in muğlak imajından irite olurlar. Bu 

tekinsizlik unsurunun en korkutucu temsili, Jane’in kendi kendine ayna karşısında dans ederek şarkı 

söylediği sahnede tam olarak gözlemlenir. Jane, kendi kendine performe ettiği şovunu aynı 

çocuksulukla tekrarlar. Aynaya yaklaşarak kendini gördüğünde birden göz yaşlarına boğulur. 

Çocuksuluğu kaybolmuştur. Jane’in narsistik kişilik bozukluğunun eşlik ettiği, kendini babası için 

muhafaza etmek adına babasının favorisi olduğu zamanda kalma çabası, Lacanyen bir şekilde aynada 

aksini görerek gerçek “ben”ini tanımasıyla yerle bir olur. 

3.1.3.4. Kocakarı ve Anne Arketipleri 

İlk Jane, Jungyen bağlamda düşünüldüğünde tanıdıktır. Önceki kısımda bahsediliği üzere 

Baby Jane klişe karakterlere büyük ölçüde sırtını dayamaktadır. Psikanalitik açıdan yaklaşıldığında 

filmde arketiplerin kullanımı da göze çarpmaktadır. Elvira veya Edwin’i mitik arketiplere sığdırmak 

zordur; zira önceki kısımda da eleştiriye tabi tutulduğu üzere bu karakterler karakter olmaktan ziyade 



155 

 

tip olarak portrelenmiştir. Ancak Jane, arketipik olarak kocakarıya (crone) tam anlamıyla örnek teşkil 

etmektedir. Jung’un belli başlı tiplerin insanlığın kolektif bilinçaltıyla nesiller boyunca aktarıldığı savı 

ışığında düşündüğümüzde Baby Jane’in vizyona girdiği dönem ve sonrasında seyirci için cazibesini 

anlamlandırmak mümkün olabilir. Ana akım popüler sinema sıklıkla arketiplere başvurur; çünkü 

arketipler tanıdık, tahmin edilebilir ve öngörülebilirdir. Baby Jane’de görülen ise normalde 

kahramanın yolculuğunda ona yardım eden veya engel olan yan arketiplerden birinin burada ana 

karakter olmasıdır. Jung ve Kerenyi, farklı mitoloji ve halk hikayelerinde görülen bir kadın karakter 

üçlemesi arketipine dikkat çekmektedirler: bakire kadın, genç kadın ve ihtiyar kadın. Bu arketipler, 

kökenini Hristiyanlık öncesi Batı inançlarında önemli yer tutan Ulu Tanrıça figürünün önemli bir 

sembolü olan ayın yeni ay, dolunay ve son dördün evrelerinden almaktadır. Bu arketipler ayrı ayrı 

düşünülebileceği gibi aynı zamanda bir kadının hayat döngüsü olarak da düşünülebilmektedir. Ancak 

genellikle mitolojik hikayelerde üçü farklı arketipler olarak var olmaktradır. Gökyüzü bakireye, 

yeryüzü ve deniz evlenme çağındaki genç kadına ve yer altı da ihtiyar kadına aittir. Örneğin Yunan 

mitolojisinde bu arketipler sırasıyla Selene, Afrodit ve Hekate olarak yer almaktadır. Jung ve 

Kerenyi’ye göre bu üçleme anaerkil dönemin bir ürünüdür ve ataerkil döneme geçildiğinde bu 

üçlemenin yerini Hristiyanlıktaki baba-oğul- kutsal ruh üçlüsü almıştır (1969, s. 24).  

Jung’a göre kadının kolektif bilinçaltında anne arketipi altında pek çok farklı tezahürü 

bulunmaktadır. Jung’un verdiği örnekler anne arketipinin her tezahürünü kapsamasa da temel olarak 

verdiği örnekler şunlardır: “kişisel anne ve büyükanne; üvey anne ve kayınvalide, ilişki içinde olunan 

herhangi bir kadın, örneğin sütanne ya da dadı, ata ve bilge kadın, daha üst anlamda tanrıça, özellikle 

de Tanrı'nın anası, Bakire Meryem (…)” Anne arketipinin özellikleri eninde sonunda “anneliğe” 

ilişkin olsa da özünde “dişinin sihirli otoritesi; aklın çok ötesinde bir bilgelik ve ruhsal yücelik; iyi 

olan, bakıp büyüten (…)” ya da “gizli, saklı, karanlık olan, uçurum, ölüler dünyası, yutan, baştan 

çıkaran ve zehirleyen, korku uyandıran ve kaçınılmaz olan”la ilişkilidir (2005, s. 20-21). 

Görülebileceği üzere Jung, dişil ruhun tezahürlerindeki spektrumun iyiden kötüye, gençten yaşlıya 

olacak şekilde farklı şekillerde zaman, coğrafya fark etmeksizin istikrarlı bir şekilde temsil bulduğunu 

hatırlatmaktadır. Bu arketipler, bir ölçüde gerçek hayattaki tipleri kategorize ederek imlerken öte 

yandan da belli tiplerin nasıl alımlandığıyla ilgilidir. Baby Jane’de Jane’in bu arketiplerden ata veya 

bilge kadın, ya da daha önce bahsi geçen Tanrıça üçlemesini hatırlarsak, ihtiyar kadın arketipine 

uyduğu görülmektedir. Ancak burada da bir ayrıma gitmek önemlidir. İhtiyar kadının alımlanması da 

kültürlerde çeşitlilik gösterebilmektedir. İhtiyar kadın, bilgeliliğin, iyileşmenin, deneyimin sembolü 

olabilirken aynı zamanda kötülüğün, hasetin ve karmaşanın temsilcisi olarak da alımlanabilmektedir. 

Bu noktada Greer’in görüşlerini hatırlamak faydalı olacaktır. Greer, kocalarından ve çocuklarından 

uzun yaşayan kadınların toplumlarda bir anomali olarak algılandığını ifade etmektedir. Çeşitli 



156 

 

sebeplerden ölen aile üyelerinden de uzun yaşayan yaşlı kadın; kısırlık, hastalık ve ölüm için mantıklı 

bir açıklamanın olmadığı toplumlarda ihtiyaç duyulan kötülüğün kaynağı cadı arketipine dönüşmek 

durumundadır. Bu toplumlarda kadının gücü, sağlığı, bilgeliği korkulan bir unsur olagelmiştir (1992, 

s. 390-391). Özakın (2022, s. 158), kötücül kadın arketipi hakkındaki mitlerde özellikle yaşlanan 

kadının bedenleri ile olumsuz özelliklerin dikkat çektiğini not düşmektedir. Yaşlanan erkek bilgelik ve 

şifacılıkla özdeşleştirilirken yaşlanan ve yalnız olan kadın korku ve tehlikeyle özdeşleştirilmektedir. 

Yaşlanmış kadın bedeninin korkutuculuğu, eski toplumlarda kadına bakış bağlamında bir 

ölçüde anlaşılabilirdir; zira kadın bedeni doğurma ve can verebilme yetisiyle doğayla mistik bir bağ 

içinde gibi görünmektedir. Öte yandan yaşlanan kadın bu özelliklerden mahrumdur ve burada kilit 

süreç menopozdur. Kocakarı Korkusu filmlerine verilen isimlerden birinin de “menopozlu manyaklar” 

(menopausal maniacs) olduğunu hatırlamak burada önemlidir. Söz konusu cinsiyetçi bakış açıyla 

yaşlanmış kadının bedeni menopoza girmiş, doğurma ve can verme yetisini kaybetmiş, çürümüş ve 

kurumuştur. Kadına dair iyilik temsil eden arketipler bakire arketipi ve gelinlik çağdaki genç kadın 

arketipi iken yaşlı kadın arketipi bunun ötekisidir.  

Jane Hudson karakteri de söz konusu ihtiyar cadı arketipinin tipik bir modeli olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Jane’in astrolojiye ilgisi, evde olup biten her şeyi bilmesi, etrafı gizlice gözetlemesi ve 

dinlemesi ile her bilgiye haiz olması ihtiyar kadının bilgeliğiyle örtüşmektedir. Öte yandan bilge 

ihtiyar cadı, bilgilerini ve ilmini iyilik için kullanmamaktadır. Tıpkı cadılar ölü hayvan parçalarını, 

çeşitli bitkileri toplayarak iksirler ve büyüler yapması ve bu bilgisini kötüye kullanması gibi Jane de 

sahip olduğu bilgileri iyi için kullanmamaktadır. Aksine kız kardeşine ölü muhabbet kuşu ve ölü fare 

gibi pis şeyler yedirmeye kalkışır. Yaşlı kadının bu bağlamda pasaklı ve pis oluşu da Jane’de vücut 

bulmuştur. Daha önce de belirtildiği üzere Jane, dışarı çıkmadığında karmakarışık bir saçla ve 

ayaklarını yere sürüyerek hantal hantal yürümektedir. Kız kardeşlerin yaşadıkları köşkün Gotik tarzı 

ve karanlık, çürümüş atmosferi, Jane’in cadı imajını bütünler gibi görünmektedir. Bu noktada Baby 

Jane’de abject nosyonunun nasıl vücut bulduğu görülmektedir.  

Pickard, abjectin muğlaklık  ve yapışkan eşikte olma hali nedeniyle tiksinti yarattığını, kirliyi 

temziden ve makbul olandan ayırmaya yarayan bir içgüdü olarak hem maddi hem de psikolojik sınırı 

oluşturduğunu hatırlatır. Her ne kadar ana rahminden ayrılmanın ardından bebekte başlayan anneye 

dair tiksinti Batılı anlamda birey olmanın temelini oluştursa da bu tiksinti pis ve çeşitli iğrenç sıvılar 

sızdıran bedene ilişkin olumsuz düşünceleri kadınlıkla özdeşleştierek eril tahakküm yapısının bir 

parçasını oluşturmaktadır. Bu durum aynı zamanda kadınların kendi bedenleri ve cinsellikleri, anneye 

ve anneliğe bakışlarını, kendi olası deneyimlerini ve yaşlanma olasılığına bakışlarını da etkilemektedir 

(2019, s. 2). Pickard, aynı zamanda bu bağlamda Beauvoir’ın içkinlik ve aşkınlık ikiliğini de gündeme 

getirmektedir. Simone de Beauvoir’a göre kadına içkin özellikler doğurmak, domestik işlerle 



157 

 

ilgilenmek gibi kavramlar kadınlığın özünden gelmemektedir. Kadın bu içkinliğe hapsedilmiştir. 

“İçkinlik de, erkekten aşağı durumda oluş da [kadına] zorla kabul ettirilmiştir”. Aşkınlık ise, cinsiyeti 

aşan, yaratıcılık, üreticilik ve etkinlik halidir. Beavoir, kadın ve erkek arasındkai kavganın, kadının 

erkeği bir hücreye kapatmak, içkinlik bölgesine sürüklemek olmadığını ifade etmektedir. Kadının 

amacı “aşkınlığın aydınlık dünyasına çıkabilmek”, erkeği mahkum etmek değil, ondan kaçıp 

kurtulabilmek istemektedir (1993, s. 155-156). Pickford, Beauvoir’ın tanımladığı içkinliğin abject ile 

doğrudan ilişkili olduğunu savunur: abject, düşünmeyen bedenle ve yinelenen kadınsı bakım, yemek 

pişirme ve temizlik emeği ile ilişkilendirilir. Öte yandan Beauvoir’a dayanarak Pickard, menopoz 

sonrası kadının artık “dayanılamaz güçlerin bir avı olmadığını”, cinsiyetsiz olduğunu ve kendi 

bedeninin ve benliğinin sahibi olduğunu hatırlatmaktadır (2019, s. 2, 5). Kristeva da Louis-Ferdinand 

Céline’in eserlerinden hareketle anne izleğinin bu ikili yapısına dikkat çekmektedir. Ona göre bu hem 

muktedir ve verimli dönem hem de sefil ve yaşlanmakta olan imge “kadınların sahip olduğu sonu 

ölümle biten bir hayat vermeye dayanan uğursuz bir gücün temsilidir” (2018, s. 203). 

Baby Jane’deki abject, yine Jane Hudson karakteri üzerinden hatırlatılmaktadır. Menopoz 

sonrası kadın olarak Jane hem kendinden iğrenir hem de başkalarını iğrendirir. Jane, yaşlı ve aksi 

kadın Jane ile hala babasının favorisi Bebek Jane ikiliğini bir arada taşırken yalnızca Freudyen 

anlamda bir ikiliği yeniden üretmez; aynı zamanda farklı arketiplere bölünmüş halde temsilen edilen 

kadının genç ve yaşam verenden, yaşlı ve yaşamı sömüren döngüsünü bir arada temsil eder. Bu 

bağlamda Jane’i yalnızca abject bir “kocakarı” olarak ele almak hatalı olacaktır. Jane, kadınlığın ilk 

evresiyle son evresini bir arada taşımaktadır. Jane’in bu evreleri bir arada taşıması, onun yalnızca 

abject bir “kocakarı” olmasından daha abjecttir. Bu bir aradalık hali, kadının saflık, bekaret ve 

verimlilikle özdeşleştirilen özelliklerinin; kadınlığın doğurganlıktan ve cinsellikten uzak, çürüyen ve 

ölmekte olan özelliklerinin altını çizmesini sağlamaktadır. O sebeple Jane’e bakmak, kadının iğrenilen 

ve korkulan hallerinin göz ardı edilmesine mani olmaktadır. Jane, kadının en korkulan ve en iğrenilen 

özelliklerini bir arada barındırmaktadır ve Jane’in çocuksu yüzü, onun bir kadın olarak bir zamanlar 

neyi temsil ettiğini hatırlatmaktadır. Jane, cinsellikten ve cinsiyetinden tamamen arınmıştır. Filmde 

Edwin dışında dikkate almaya değecek bir erkek karakter yoktur. Öte yandan Jane’in diyalog halinde 

olduğu erkeklerle diyaloğu önemli bir göstergedir. Jane, daha önce de sözü edildiği üzere, Edwin ve 

gazete ofisindeki erkeklerle çocuksu bir flörtözlükle konuşmaktadır. Bu flörtözlük, bir kız çocuğunun 

babasından bir şey istediğinde onu ikna etmek için takındığı üsluptur. Yani tamamen cinsellikten 

arınmış ve cinselliğin ne olduğunu bilmeyen bir yaklaşımı barındırmaktadır. Jane, kocakarı haliyle; 

ancak cinsellikten ve kadınlığından tamamen arınmış bir halde erkeklerle diyaloğa geçmektedir. Bu 

durum, her seferinde erkeklerde tekinsizlik hissiyatına ve tiksinmeye sebep olmaktadır. 

 



158 

 

3.2. Die! Die! My Darling! (1965) 

 3.2.1. Filmin Künyesi 

 

Görsel 11 Die! Die! My Darling! filminin posteri 

Yönetmen: Silvio Narizzano 

 Yapım: Hammer Films (Birleşik Krallık) 

 Senaryo: Richard Matheson, Anne Blaisdell (Uyarlanan kitabın yazarı) 

 Görüntü Yönetmeni: Arthur Ibbetson 

Kurgu: John Dunsford 

Oyuncular: Tallulah Bankhead, Stefanie Powers, Maurice Kaufman, Peter Vaughan 

 3.2.2. Filmin Öyküsü 

Patricia, yirmili yaşlarının ortasında genç bir kadındır. Bir süre önce nişanlı olduğu Stephen, 

evlenmelerine fırsat olmadan ölmüştür. Aradan geçen sürenin ardından Patricia, yeni bir hayata 

başlamış, bir televizyon yapımcısı olan Alan’la nişanlanmıştır. Film, Patricia ile Alan’ın bir gemiyle 

Amerika’dan İngiltere’ye gelmeleriyle başlar. Alan, İngiltere’deki bir televizyon istasyonuyla iş 

yapmaktadır ve çiftin İngiltere’ye geliş amaçları aslında budur. Öte yandan yolda Patricia, Alan’a 

Stephen’ın annesi Mrs. Trefoile’la bir süredir mektuplaştığını ve İngiltere’ye geldiğinde onu ziyaret 

edeceğine söz verdiğini söyler. Alan, nişanlısının ölmüş olan eski nişanlısının annesiyle görüşmesine 



159 

 

karşı çıksa da Patricia, verdiği sözde durmak ve hayatının Stephen bölümüne bir kapanış getirmek 

üzere Mrs. Trefoile’ı ziyaret etmek konusunda ısrarcı olur. Alan’la tartışmak ve rest çekmek pahasına 

arabayı alarak Mrs. Trefoile’ın evine gider. 

Mrs. Trefoile, gözlerden uzak, ormanın ortasında ve nehrin kenarında büyük bir çiftlik evinde 

yaşamaktadır. Evde Mrs Trefoile’ın hizmetinde çalışan karı koca hizmetçiler Anna ve Harry ile 

zihinsel engelli genç adam Joseph evin sakinleri arasındadır. Patricia’yı evin hizmetçisi Anna içeri alır 

ve Mrs. Trefoile’a götürür; ancak evde Mrs. Trefoile’a karşı kutsal bir saygı duyulmaktadır, 

dolayısıyla Anna, Patricia’nın Mrs. Trefoile’la hemen görüşmesine izin vermez. Önce Mrs. Trefoile’a 

gitmeleri, Anna’nın Patricia’nın Mrs. Trefoile’ın huzuruna geldiğini anons etmesi ve Mrs. Trefoile’ın 

Patricia’yı kabul etmesi gerekmektedir. Mrs. Trefoile yaşlı bir kadındır, simsiyah uzun bir elbise 

giymiş, kır saçlarını başının üstünde sıkıca topuz haline getirmiştir. Yüzünde hiç makyaj yoktur. Tok 

bir sesle ağır ağır konuşmaktadır. 

Mrs. Trefoile, Patricia’yı yapmacık bir samimiyetle kucaklar ve sohbet etmek üzere oturtur. 

Konu Stephen’dan açıldığında abartılı bir yas belirtisi göstererek ağlar. Stephen’ın ölümüyle ilgili 

olarak tek tesellisinin Stephen’ın bir bakir olarak (evlenmediği için) ve tertemiz bir şekilde Tanrı’nın 

yanına gitmesi olduğunu söyler. Bu ilginç konuşma sırasında Mrs. Trefoile, Patricia’yı ertesi gün 

beraber kiliseye gitmeye ikna etmeye çalışır. Patricia’nın niyeti Mrs. Trefoile’la bir çay içtikten sonra 

Alan’a dönmektir; ancak Mrs. Trefoile’ın baskın karakteri ve ısrarcı tavrı neticesinde bir gece kalarak 

ertesi gün kiliseye gitmeye ikna olur. Mrs. Trefoile, Patricia’nın inancını sorgular. Patricia, vakit 

bulamadığı için kiliseye istediği sıklıkta gidemediğini söylediğinde Mrs. Trefoile hayal kırıklığına 

uğrar ve Tanrı’yı övmek için daima zaman yaratılabileceğini ifade eder. 

Mrs. Trefoile, Patricia’ya Stephen’ın eski odasının yanındaki odayı verir. Stephen’ın odası, 

ölümünden beri olduğu gibi bırakılmış ve kilitli tutulmaktadır. Patricia’ya verilmiş oda, üst katta ve 

oldukça sade bir odadır. Patricia’nın fark ettiği ilk şey odadaki aynaların çerçevelerinden söküldüğü 

olmuştur. Patricia’yı odasına yerleştirdikten sonra Mrs. Trefoile, yandaki Stephen’ın odasına geçer. 

Odada Stephen’ın pek çok fotoğrafı vardır ve Mrs. Trefoile bu fotoğraflardan birine sarılarak 

Stephen’la konuşur, nişanlısının evlerine geldiğini haber verir. Bu sırada Patricia, Mrs. Trefoile’ın 

Stephen’la “dertleşmesini” böler ve evde niçin hiç ayna olmadığını sorar. Mrs. Trefoile’a göre ayna ve 

kendine bakma aşırı duygusallığın ve kibrin göstergesidir ve İncil’e göre kibir günahtır. Patricia’nın 

sadece aynanın yokluğunu çekmesi dahi Mrs. Trefoile’ı rahatsız etmiş ve sinirlendirmiştir. 

Akşam yemeği vakti geldiğinde aşağı inen Patricia, bütün ev halkının diz çökerek Mrs. 

Trefoile’ın İncil okumasını beklemektedir. Patricia da mecburen ev halkına katılır ve saatler süren 

İncil okumasına katılır. Sonunda yemeğe geçtikleri Patricia, evde tuz ve benzeri tatlandırıcıların yer 



160 

 

almadığını, evde yapılan yemeklerin Tanrı’nın istediği gibi sade ve vejetaryen olduğunu öğrenir. 

Yemek esnasında Mrs. Trefoile, Patricia’nın ruj sürdüğünü fark eder ve derhal o “pisliği” silmesi için 

Patricia’yı sert bir şekilde uyarır. Daha sonrasında Mrs. Trefoile, Patricia’nın parfüm sıktığını da fark 

eder. Mrs. Trefoile’ın bütün bunlara karışmasının sebebi Patricia’nın Stephen’a uygun bir eş olmaya 

devam etmesini istemektedir. Mrs. Trefoile’a göre Stephen, çeşitli yoldan çıkarıcı unsurlardan dolayı 

evden ayrılarak yanlış yapmış ve sonunda ölmüştür. Mrs. Trefoile’a göre Patricia’nın kırmızı giymesi, 

ruj sürmesi, parfüm sıkması, kiliseye düzenli gitmemesi onun “derin bir hata” içinde yaşadığının 

göstergesidir; dolayısıyla ölmüş olan Stephen’a layık bir eş olmaktan uzaklaşmaktadır. Mrs. Trefoile, 

Patricia’yı Stephen’a uygun bir eş olacak düzene sokmayı kendine ilahi bir görev olarak kabul etmiş 

gibidir. Hatta Patricia’ya bakire olup olmadığını da sorar. Ertesi gün kiliseye gittiklerinde Mrs. 

Trefoile’ın bu konudaki görüşleri daha da net bir şekilde ifade bulur. Mrs. Trefoile, kilisenin rahibini 

beğenmemektedir. Zira rahip, eşinin ölümünün ardından tekrar evlenmiştir. Mrs. Trefoile’a göre 

herkes öldükten sonra eşiyle ahirette birleşecektir ve rahipin ahirette iki eşle birlikte olması utanç 

vericidir. Patricia burada, Mrs. Trefoile’un Stephen’la kendisinin cennette birleşeceklerine dair 

saplantılı görüşünü tam olarak anlar. O sebeple Patricia pür olmalı, pür kalmalı ve hiçbir zaman 

evlenmemelidir. Kendini, onu cennette bekleyen Stephen için muhafaza etmelidir. Bunu öğrenmek 

halihazırda sinirleri gerilmiş olan Patricia’nın patlamasına ve ölmeseydi dahi Stephen’la 

evlenmeyeceğini Mrs. Trefoile’a haykırmasına sebep olur. Eve koşarak eşyalarını toplar ve ayrılmak 

üzere hazırlanır. 

Ancak Mrs. Trefoile, Patricia’yı odasına kilitler. Kaçmasına izin veremez, zira onu Stephen’a 

layık bir gelin haline getirerek muhafaza etmesi gerekmektedir. Patricia’nın arabasını da saklarlar. 

Patricia, camı kırarak kaçmaya kalkışır; ancak bu durum yalnızca Mrs. Trefoile’ı daha da sert önlemler 

almaya iter. Patricia’yı tabancayla tehdit eder ve hizmetçi Anna’nın Patricia’yı derdest etmesiyle genç 

kadını çatı katına kapatırlar. Bu sırada Anna ve Harry, Patricia’nın eşyalarını karıştırarak herhangi bir 

sakıncalı eşya olup olmadığını araştırırlar. Anna, Mrs. Trefoile’ın yanında çalışmanın etkisiyle 

oldukça muhafazakâr bir kadın olup, tıpkı Mrs. Trefoile gibi sade ve mütevazı yaşamaktadır. 

Dolayısıyla Patricia’nın bavulundaki renkli ve dantelli elbiseler, mücevherler Anna’yı büyüler. Hatta 

kocası Harry, Patricia’nın mücevherlerinden bir broşu çalar. Anna, ne kadar Mrs. Trefoile’a 

benzemekteyse kocası Harry onun tam zıddıdır. Harry, üçkağıtçı, çapkın ve “ahlaksız”dır. Anna’yı da 

sıklıkla aldatmaktadır. Hatta bavulunu Patricia’ya götürdüğünde genç kadına sarkıntılık eder. 

Mrs. Trefoile, Patricia’yı tam anlamıyla esir aldıktan sonra genç kadını hizaya sokmak için 

çalışmalara başlar. Anna ile Patricia’nın odasına gelerek genç kadının bavulunu açarlar ve “uygunsuz” 

buldukları eşyaları makasla parçalarlar. Özellikle kırmızı renk giysiler “şeytanın rengi” olduğu için 

Mrs. Trefoile tarafından sakıncalı bulunur ve parçalanır. Mrs. Trefoile bu tavrında o kadar kararlıdır ki 



161 

 

Anna’nın elinden makası çalan Patricia’nın Anna’yla boğuşması sırasında omzundan bıçaklanarak 

yaralanmasını dahi umursamaz. Düzenli olarak Patricia’ya gelerek silah zoruyla İncil okur. Ancak 

Mrs. Trefoile’ı kışkırtmak isteyen Patricia, Mrs. Trefoile’a bakire olmadığını ve bir nişanlısının 

olduğunu itiraf eder. Bu itiraf, Mrs. Trefoile ile Patricia arasındaki ilişkiyi olduğundan daha gerilimli 

hale getirir. Mrs. Trefoile’ın Patricia’yı arındırmak için daha sert yöntemlere başvurması gerekecektir. 

Patricia iki kez kaçmayı denese de ikisinde de başarısız olur. Mrs. Trefoile, onu İncil’le, sadelikle ve 

açlıkla terbiye etmeye devam eder. Patricia’nın tek umudu Anna, Harry veya Joseph’i kendine yardım 

etmeleri için ayartmaktır. Bu konuda en büyük potansiyel Harry’de gibi görünmektedir. Zira Harry, 

Mrs. Trefoile’dan nefret etmekte, üzerinde Mrs. Trefoile’ın resimleri olan konserve kutularıyla atış 

talimi bile yapmaktadır. Mrs. Trefoile, Anna’yla birlikte Patricia’nın nişanlısı Alan’a, eve 

gelemeyeceğini belirten bir mektup yazmasının ardından Patricia’nın kurtulamaya yönelik ümitleri 

tükenmiştir. O sebeple kendisine ilgisi olduğunu bildiği Harry’i ayartmaya karar verir. Patricia’nın 

arabasının anahtarlarına sahip olan Harry’i odasına davet eder, amacı Harry kendisiyle ilgilenirken 

kafasına vurarak onu bayıltmaktır. Ancak Harry, saldırıyı vaktinde fark eder ve Patricia’yı etkisiz hale 

getirerek genç kadına tecavüz girişiminde bulunur. Bu saldırı girişimi Mrs. Trefoile’ın müdahalesiyle 

önlenir. 

Gelinini “kirletmeye kalkışan” Harry’ye karşı Mrs. Trefoile öfkelenir. Harry, Patricia’yı evde 

esir tuttuklarını ihbar etmekle tehdit ettiğinde Mrs. Trefoile, Harry’i evden kovar. Ardından her akşam 

kapıyı üzerine kilitleyerek gittiği bodrum katına iner; ancak bu sefer kapıyı kilitlemeyi unuttuğu için 

Harry de bodrum katına girer. Burası geçmişte oyuncu olan Mrs. Trefoile’ın rengarenk eski 

kostümlerinin yer aldığı, Stephen’ın resminin baş köşede durmasıyla bir sunağı andırmaktadır. Sırrının 

öğrenilmesiyle Mrs. Trefoile, Harry’yi öldürür. İşlediği cinayet Mrs. Trefoile’ı travmatize eder. Bu 

büyük günah sebebiyle Macbethvari bir şekilde ellerini art arda yıkar. Geçmiş günahlarını kendi 

yüzüne vurmak için odasında gizlediği içkiden içer ve eski kırmızı rujlarından birini sürerek Stephen’a 

dert yanar. Mrs. Trefoile, oğlunun anısı ile kendine ördüğü dini yasaklardan meydana gelen duvarlar 

arasında sıkışmıştır. Bu sebeple gerçeklikle bağları iyice kopmaya başlamış ve yalnızca oğlunu, hak 

ettiği gelinle buluşturma misyonuna sarılmıştır. Bir kavga anında Patricia’nın Stephen’ın bir araba 

kazasında ölmediğini, anne baskısından kurtulmak için bilinçli bir şekilde kaza yaparak intihar ettiğini 

söylemesi Mrs. Trefoile’ın akıl sağlığını iyice kaybetmesine yol açar. Bu sırada Alan, Mrs. Trefoile’ın 

evini bularak Patricia’yı sorar; ancak Mrs. Trefoile, Patricia’nın günler önce ayrıldığını söyleyerek onu 

gönderir. Patricia’nın izinin bulunması, deliliğin sınırlarında gezen Mrs. Trefoile’ı aksiyon almaya 

sevk eder. Patricia ölmeli, Stephen için kurban edilmeli, oğlu eşiyle cennette buluşmalıdır.  

Mrs. Trefoile, Patricia’yı bodruma taşır. Burası Mrs. Trefoile’ın oyunculuk döneminden 

fotoğraflarla, rengarenk kostümlerle, otrişlerle süslüdür. Baş köşede ise Stephen’ın yağlı boya bir 



162 

 

tablosu vardır. Mrs. Trefoile, Patricia’yı, Stephen için hazırlanan “sunağın” tam karşısına oturtur. 

Ancak bu sırada Alan, Mrs. Trefoile’ın evinden ayrıldıktan sonra uğradığı bardaki garson kızın taktığı 

ve Patricia’ya ait olan broşu tanır; zira Harry, karısını aldattığı garson kıza Patricia’dan çaldığı broşu 

hediye etmiştir. Patricia’nın hala Mrs. Trefoile’ın evinde olduğunu anlayan Alan, nişanlısına 

kurtarmaya koşar. Mrs. Trefoile, Patricia’yı boğazını keserek kurban etmek üzereyken Alan, 

nişanlısını kurtarır. Boğuşmada eli kesilen Mrs. Trefoile, elindeki kanı oğlunun portresine sürerek ona 

dert yanmaya başlar. Sırtına eski kıyafetlerinden kıpkırmızı bir pelerin geçirir. Bu sırada Harry’nin 

cesedini bodrumda gören Anna, kocasının intikamını almak hissiyle Mrs. Trefoile’ı sırtından bıçaklar. 

Mrs. Trefoile, kırmızı pelerine sarılı halde, oğlunun portresinin önünde secde eder halde yığılarak ölür 

(Narizzano, 1965). 

 3.2.3. Die! Die! My Darling! Filminin Sosyolojik ve Psikanalitik İncelemesi 

 1964 yılında İngiltere merkezli ve korku filmleri üzerine uzmanlaşmış ünlü film stüdyosu 

Hammer Films, What Ever Happened to Baby Jane?’in dünya çapındaki başarıdan faydalanmak 

istemiştir. Hammer Films, çoğunlukla Universal’ın 30’larda çektiği Dracula, Frankenstein, The 

Mummy gibi ünlü korku karakterleri üzerine çektiği filmlerle bilinmekle birlikte Henri-Georges 

Clouzot’nun 1955 yapımı filmi Les Diaboliques ve Hitchcock’un 1960 yapımı filmi Psycho’nun 

ardından psikolojik gerilim filmlerine yönelmeye başlamıştır. Hammer Films’in 1961’de çektiği Taste 

of Fear’ın ardından (Holt) çektiği Maniac (Carreras, 1963) ve Paranoiac (Francis, 1963) filmleri de 

daha en başta isimleri itibariyle Psycho’yu çağrıştırmaktadır. Öte yandan Baby Jane’in ardından tıpkı 

Psycho’yla yakalanan psikolojik gerilim alanındaki bu yeni formülden de faydalanılmak istenmiştir. 

Bu sebeple Hammer Films, Anne Blaisdell’in gotik gerilimi Nightmare’in haklarını satın alarak 

prodüksiyon sürecini başlatmıştır. Hammer Films, Baby Jane’in formülünün önemli bir parçası olan 

başrolde yer alacak, 1930 veya 40’ların büyük kadın yıldızlarından biriyle anlaşmaya varmak 

istemektedir; bu sebeple Hollywood’dan film şirketi Columbia Pictures ile ortak yapım 

gerçekleştirmeyi amaçlamıştır. Hollywood’un efsanevi yapımcısı David O. Selznick’in yeğeni olan 

Joyce Selznick, o dönemde Columbia’nın cast departmanında çalışmaktadır ve ismi Fanatic olarak 

belirlenen filmin senaryosunu Tallulah Bankhead’e göndermiştir (Lobethal, 2004, s. 488). Bankhead, 

Hollywood’un tartışmalı yıldızlarından biridir. Bankhead, gösterişli kişiliği, skandallarla dolu kişisel 

hayatıyla her zaman için kamuoyunda kendine yer bulmuş bir figürdür. Bankhead, elli yılı aşkın 

kariyerinde elli bir tiyatro oyunu, on sekiz film, sayısız radyo, televizyon ve gece kulübü 

performansına yer vermiştir. Bankhead’in yıldızlık yolculuğu on beş yaşında Alabama’da kazandığı 

güzellik yarışmasının ardından başlamıştır. Bankhead, İngiltere’ye giderek çoğunluklu zeki ve 

cüretkâr kadın rolleriyle varyete şovlarında ve tiyatro oyunlarında yer almıştır. 1930’larda, 

İngiltere’deki başarısı vesilesiyle, Hollywood’a geçiş yapmıştır. Bankhead’in 1930’lardaki kariyeri 



163 

 

özellikle Gone with the Wind’deki Scarlet O’Hara karakterini canlandırma şansını da kaçırdıktan sonra 

çoğunluklu unutulabilir filmlerde oynamakla geçmiştir. Hollywood’da istediği başarıyı 

yakalayamayan Bankhead, halihazırda parladığı İngiltere’nin tiyatro sahnesine dönmüş ve burada The 

Skin of Our Teeth ve Hollywood’daki film uyarlamasında Bette Davis’in unutulmaz 

performanslarından birini verdiği The Little Foxes’ta oynamıştır. Bankhead, savaş yıllarında 

Hollywood’a dönmüş ve bir film yıldızı olarak esas başarısını o dönemde elde etmiştir. Ancak 

Bankhead’in kariyerinin 1950’lerin ortasında gerilediği görülmektedir. Her ne kadar filmlerde 

oynamasa da inzivaya çekilmiş değildir ve sürekli olarak gazete ve dergilerde boy göstermektedir. 

Bankhead büyük gözleri, tok sesi ve herkese “darling" diye hitap etmesiyle ikonik bir figür haline 

gelmiştir. Bankhead’in cinsel hayatı da her zaman için kamuoyu nezdinde tartışılmıştır. “Babam beni 

erkekler ve içki konusunda uyardı; ama kadınlar ve kokain hakkında bir şey söylemedi.” sözleri 

popüler kültüre iz bırakmış ve açık bir biseksüel olmasıyla Bankhead’i, tıpkı önceki kısımlarda Davis 

ve Garland hakkında bahsedildiği gibi bir gay ikonu mertebesine taşımıştır. Bankhead, film setlerinde 

iç çamaşırı giymemesiyle, cinselliğini özgürce yaşaması ve paylaşmasıyla ve verdiği/katıldığı 

gösterişli partilerle oynadığı roller kadar Hollywood tarihinde bir ikon olarak da önemli bir figürdür 

(Stephens, León, & Ballenger, 1998, s. 54-57). Dolayısıyla Hammer Films için Bankhead biçilmiş 

kaftandır. 

 Öncelikle, önceki kısımda Baby Jane’in Psycho’nun başarısını taklit etme çabasının bir ürünü 

olarak ortaya çıkmasına yönelik eleştiri, Die! Die! My Darling! için de geçerlidir. Zira Die! Die! My 

Darling! de Baby Jane’in başarısından faydalanmak üzere üretilmiştir. Adorno ve Horkheimer’in bu 

çalışmada sıklıkla yer verilen tespitlerinin tekrarlanmasında bir fayda yoktur; ancak öte yandan Die! 

Die! My Darling!’in de kültür endüstrisinde erk sahibi olanların yeni olanı reddetmesi ve denenerek 

başarısı garanti görülenin tekrar edilmesi ediminin bir sonucu olduğunu not düşmek gerekmektedir. 

Die! Die! My Darling! özelinde bu edim çok nettir. Öncelikle başlangıçta da belirtildiği gibi Hammer 

Films Blaisdell’in Nightmare romanının haklarını satın alarak romanı filme uyarlamaya karar 

verdiğinde film uyarlamasının isminin, baş karakter olan Mrs. Trefoile’ın dini fanatikliğine gönderme 

yapacak şekilde Fanatic olmasına karar verilmiştir. Gerçekten de film, bu isimle çekilmiş ve çekildiği 

İngiltere’de bu isimle vizyona girmiştir. Ancak Hammer Films, filminin Kuzey Amerika yayını için 

filmin adını Fanatic’ten Die! Die! My Darling!’e çevirmişlerdir. Bunun temelde iki nedeni vardır: ilki 

filmin isminin What Ever Happened to Baby Jane?’e benzemesini ve filmin bir Baby Jane benzeri 

olarak alımlanarak seyircinin sinema salonlarına gelmesini sağlamaktır. İkinci neden ise daha önce 

bahsedildiği üzere “darling" kelimesinin Tallulah Bankhead’le özdeşleşmiş bir hitap sözcüğü 

olmasıdır. Filmin Kuzey Amerika vizyonu için yeniden adlandırılmasına Bankhead şiddetle karşı 

çıkmıştır. Lobethal’ın aktardığına göre İngiltere’ye gelerek filmin tanıtımını yapması istenen 



164 

 

Bankhead, arkadaşı Cal Schumann’a, stüdyonun kendisinden beklediği gibi seyircinin karşısında çıkıp 

onları “Hello, darlings” diye selamlamaktansa ölmeyi yeğleyeceğini söylemiştir (2004, s. 494). 

Görüldüğü üzere Die! Die! My Darling, isim değişikliğinden de görülebileceği üzere hem Baby 

Jane’in başarısını hem de baş rol oyuncusu olan Bankhead’in ikon statüsünü istismar edecek bir 

strateji ile filmi pazarlamıştır. 

3.2.3.1. Sönen Yıldız İmajı ve Özdüşünümsellik 

 Filmi kültür endüstrisi bağlamında ele almaya devam edersek, filmin isminin değiştirilmesinde 

olduğu gibi, filmin grande dame’ını istismar etme edimi üzerinde durmakta fayda vardır. Gerek Baby 

Jane’in incelendiği kısımda gerekse Baby Jane’in yapım sürecinin ele alındığı birinci bölümde 

stüdyonun ve yönetmen Aldrich’in filmin yıldızları Davis ve Crawford’ı nasıl istismar ettiklerinin 

nüvelerine değinilmiştir. Buradaki istismar, aslında Davis ve Crawford’un kariyerlerinde görülmediği 

kadar uzun süredir işsiz olmalarıyla başlamaktadır. Davis ve Crawford, yaşları sebebiyle 1930’lar ile 

1950’ler arasında oynadıkları karakterler gibi bir oyuncunun parlamasına aracı olarak rollere 

ulaşamamaktaydı. Bunun sonucunda Davis ve Crawford (ve onların durumunda olan diğer kadın 

yıldızlar) için tek çıkar yol yardımcı rollere razı olmak ya da kendilerine teklif edilen rolü geri 

çevirmektir. “Sönmekte olan” yıldızlar için Kocakarı Korkusu formülü bir nevi can simidi görevi 

görmektedir. Aynı durum Tallulah Bankhead için de söylenebilir. Bankhead, Die! Die! My 

Darling!’de oynamadan önceki son filmini 1953 yılında çekmiştir [Main Street to Broadway 

(Garnett)]. Ancak bu filmdeki de baş rol değil, konuk oyuncu rolüdür. Bankhead’in baş rolü oynadığı 

Die! Die! My Darling!’den önceki son filmi Çariçe II. Katerina’yı canlandırdığı 1945 yapımı A Royal 

Scandal’dır (Preminger & Lubitsch). Özetle Die! Die! My Darling! öncesinde Bankhead, yirmi yıldır 

baş rol oynamamıştır. Bunda Bankhead’in tiyatroda rol alması, içki ve uyuşturucu problemleriyle 

boğuşması ve akciğer kanseri olmasının da etkileri vardır. Die! Die! My Darling!, yirmi yılın sonunda 

Bankhead’e baş rol oynama fırsatı vermiş olup, bu rol genelde gerçek hayattaki kişiliğine yakın roller 

oynayan Bankhead’in daha önce oynamadığı bir roldür. Mrs. Trefoile, fanatik derecede dindar bir 

kadındır; ki bu durum Bankhead’in ekstravagant kişiliğiyle tam bir tezat içerisindedir. Kırmızı ruj ile 

özdeşleşmiş Bankhead, Mrs. Trefoile karakterini hiç makyaj olmadan oynamak durumunda kalmıştır. 

Lobenthal’ın aktardığına göre arkadaşı Stephen Cole’a, kendisine güzel bir kadını mı yoksa çirkin bir 

kadını mı oynamak istediği sorulursa hangi rol daha iyiyse onu oynamayı tercih edeceğini söyleyen 

Bankhead, Die! Die! My Darling!’in çekimlerine başladığında yönetmen Narizzano’nun istediği 

gerçekmişgibilik karşısında dehşete düşmüştür. Mrs. Trefoile’in kırmızı şeytanın rengi olarak görmesi 

sebebiyle Bankhead profesyonel hayatında ilk kez kırmızı ruj olmadan performans vermiştir. Kırmızı 

ruj, Bankhead’in o denli ayrılmaz bir parçasıdır ki, ironik bir şekilde setin ilk günü, makyajcının 



165 

 

Bankhead’in kırmızı rujunu tam olarak silmeyi başaramaması sebebiyle çekimlere geç başlanmıştır 

(2004, s. 491). 

 Kültür endüstrisi erklerinin Baby Jane’in yapımında uyguladıkları stratejilerden bir diğeri olan 

Davis ve Crawford arasında yıllardır basın tarafından şişirilen “kan davası”nın filmin tanıtım 

malzemesi olarak kullanılmasıdır. Die! Die! My Darling!’de de benzer strateji kullanılmıştır. Baby 

Jane’in çatışması iki yaşlı kız kardeşin birbirinden nefret etmesi üzerineyken Die! Die! My 

Darling!’deki çatışma biri genç diğeri yaşlı “gelin-kaynana” arasında geçmektedir. Genç-yaşlı kadın 

çatışması da en az iki Hollywood tanrıçasının kavgası kadar basın açısından iştah açıcı bulunmuş ve 

filmin çekimleri boyunca Bankhead ile Patricia’yı oynayan Stephanie Powers’ın birbirlerinden hiç 

hazzetmediği haberleri basında yer almıştır. Bu haberler tamamen asılsız değildir; zira çekimlerin ilk 

günlerinde Bankhead ile Powers birbirleriyle çekimler dışında hiç konuşmamışlardır. Hatta çekimlerin 

ardından dahi Bankhead, Powers’a gerçek adıyla değil filmdeki adı olan Patricia’yı kullanarak 

seslenmiştir. Ancak öte yandan iki oyuncunun setteki çalışmalarından keyif aldıkları, zamanla 

anlaştıkları ve hatta Powers’ın Bankhead’i bir çeşit mentor olarak benimseyip ondan çok şey öğrendiği 

de bilinmektedir (Lobethal, 2004, s. 493-494). Ancak Baby Jane’in gişe başarısında büyük paya sahip 

olan Davis ve Crawford anlaşmazlığının magazin basını aracılığıyla bir halkla ilişkiler malzemesi 

olarak kullanılması stratejisi, gerçeklikle uyuşmamasına rağmen Die! Die! My Darling! için de 

kullanılmıştır. 

3.2.3.2. Die! Die! My Darling!’de Temsil Politikaları 

 Die! Die! My Darling!’deki temsil politikaları Baby Jane’de gözlemlenenden daha farklıdır. 

Öncelikle Die! Die! My Darling!’de çatışmanın merkezinde genç kadın/yaşlı kadın çatışması 

yatmaktadır. Bu bağlamda filmde Patricia, tipik bir kendini beğenmiş şehirli kız olarak temsil 

edilmektedir. Nişanlısı Alan ise tipik maço, sahiplenici eştir. Alan ve Patricia çiftinin filmdeki temsili 

ilgi çekicidir. Bu ikiliden Patricia dönüşüm geçirirken Alan aynı kalmaktadır. Shelley’nin de dikkat 

çektiği üzere şehirli, lükse ve rahatına düşkün Patricia, filmin ilk çeyreğinin ardından “woman in 

peril”81  stereotipine geçiş yapmaktadır (2009, s. 67). Tehlikedeki kadın stereotipi, Hall’ün işaret ettiği 

klişeleştirme stratejilerini hatırlatmaktadır. Tehlikedeki kadın klişesi King Kong’da korkunç dev 

maymunun elinden kurtulamayan Ann Darow karakteri veya Star Wars filmlerinde, örneğin Return of 

the Jedi’da (Marquand, 1983), ödül avcısı Jabba the Hut’ın eline düşmesi ve kurtarılmayı beklemesine 

kadar sayısız örnekte gözlemlenmektedir. Bu stereotip, kimi örneklerde kadın karakterin güçlü bir 

 
81 İng. Tehlikedeki kadın. Daha önce bahsi geçen “damsel in distress” tipine benzer bir şekilde kurgusal 

evrendeki tehlikede olan ana karakter kadınlar için kullanılmaktadır. “Woman in peril” ile “damsel in distress” 

arasındaki ayrım birinde kadın anlamına gelen “woman" kelimesinin, öbüründe ise evlilik öncesi çağdaki genç 

kızlar için kullanılan “damsel” kelimesinin kullanılmasından kaynaklanmaktadır. 



166 

 

tavır takınması ve kendisini tehlikeye sokan şeye karşı mücadele etmesiyle feminist bir dokunuşla 

revize ediliyor gibi görülebilmektedir. Ancak eski ve yerleşik olan tehlikedeki kadın stereotipine 

yapılan feminist eğilimli müdahaleler genelde yanıltıcıdır. Bu stereotip çoğunlukla bir erkeğin 

kurtarıcılığına ihtiyaç duymakta ve hikâye sonunda yardım bekledikleri erkek tarafından 

kurtarılmaktadırlar. Aynı durum Patricia için de geçerlidir. Mrs. Trefoile’la tartışmalarının ardından 

evde hapis tutulmaya başlayan genç kadın, sürekli olarak kaçmanın bir yolunu denemekte ve karşı 

koymaktadır. Filmde Patricia, kurtulabilmek için kendi cinselliğini bile bir silah olarak kullanmaya 

girişmektedir. Bu tutum, özgür ve şehirli bir kız olarak filmin ilk sahnesinden itibaren başına buyruk 

olarak temsil edilen Patricia’nın imajıyla uyumludur. Öte yandan maço ve sahiplenici nişanlısı Alan, 

Patricia’nın Mrs. Trefoile’ı ziyaret etmesine en başından beri karşı çıkmaktadır. Patricia, Mrs. Trefoile 

ve Patricia’nın eski nişanlısı, Mrs. Trefoile’ın oğlu olan Stephen ilişkisi üçgeni dışında 

değerlendirildiğinde Die! Die! My Darling!’i Patricia’nın “terbiye edilme hikayesi” olarak okumak 

mümkündür. Patricia, hayatıyla ilgili kendi kararlarını kendi vermek isteyen, cinselliğini özgürce 

yaşayan ve dışa vuran, eğitimli, şehirli bir genç kadındır. Nişanlısı Alan ise maskülen özelliklerinin ön 

plana çıktığı sahiplenici erkektir. Alan, Patricia’nın kararlarını sorgular ve onunla çatışır, kararlarına 

karşı çıkar. Film boyunca Patricia’nın önce tehlikedeki kadın stereotipine düşmesi ve ardından çektiği 

eziyetler genç kadının ataerkinin kurallarına baş kaldırması sonucunda katlandığı bir ceza gibidir. 

Patricia, esir tutulduğu sürede kaçmak üzere giriştiği her teşebbüste başarısız olur. Filmin sonunda onu 

kurtaran zekasını ve iç güdülerini kullanarak Patricia’nın izini sürebilen Alan’dır. Son sahnede Patricia 

pişmanlığını hem yüzüyle hem de sözleriyle açıkça belli eder. Alan’dan kendisine kızmamasını ister. 

Alan’ın tek cümlelik cevabı “Sadece kapa çeneni” şeklinde olur ve Patricia’yı öper. Patricia’nın esareti 

ve çektiği çile, Alan’ın kararlarını sorguladığı ve yasasını çiğnediği için yediği bir “şefkat tokadı” 

işlevi görmektedir. 

 Mrs. Trefoile karakterinin kurulumunda da pek çok stereotipik temsil politikası dikkat 

çekmektedir. Mrs. Trefoile’ın kurulumundaki yaşlı kadınlara ilişkin kötücül klişelerin tekrarlanması 

Baby Jane’dekiyle paralellik göstermektedir. Jane Hudson ile Mrs. Trefoile arasındaki temel fark ise 

Mrs. Trefoile’ın anneliğinin ön planda oluşudur. Jane Hudson’ın cinsellikten ve kadınlığından yoksun 

hali önceki kısımlarda tartışılmıştır. Bu durum Mrs. Trefoile için de geçerlidir; ancak bu cinsellikten 

ve kadınlıktan arındırılma halinin kökeni iki karakterde farklılık göstermektedir. Jane’in cinsiyetsizliği 

çocuksuluğundan ve çocuk kalmasından kaynaklanmaktadır. Menopoz sonrası kadınlık hallerine 

ilişkin ön yargılar ve klişeler, Jane’in cinsellikten tamamen arınması ve bir arada düşünülememesiyle 

sonuçlanmaktadır. Mrs. Trefoile örneğinde ise bu durum Bakire Meryem benzeri bir kutsal anne 

konumundan kaynaklanmaktadır. Mrs. Trefoile, geçmişinde bir oyuncudur; ancak kaptan olan kocası 

tarafından şov dünyasından “kurtarılması” ve bir gemiyle İngiltere’ye getirilmesinin ardından eski 



167 

 

günahkâr hayatından sıyrılmıştır. Oğlunun doğumu ve kocasının ölümünün ardından kendini Tanrı’ya 

vakfetmiştir. Bu durum Mrs. Trefoile’ın her türlü dünyevilikten sıyrılmasına sebep olmuştur. Bunun 

en bariz göstereni makyaj yapmaması, saçlarını topuz yapmak dışında müdahale etmemesi ve sade 

giysiler giymesidir. Mrs. Trefoile bağnaz bir kadın stereotipinden beklenebilecek her özelliği 

bünyesinde barındırmaktadır. Bu karakterin temsili, karakterin gerçekte kim olduğundan ziyade 

anneliğine indirgenmiştir. 

3.2.3.3. Mrs. Trefoile’ın Yıkıcı Oedipal Çatışması ve Canavarsı Dişi Olarak Anne 

 Die! Die! My Darling!, çözülememiş ve hiçbir zaman çözülemeyecek olan korkunç bir 

Oedipal karmaşanın yarattığı trajik travma üzerine kuruludur. Şüphesiz ki bu Oedipal karmaşa Mrs. 

Trefoile ile ölmüş oğlu Stephen arasındaki çözülememiş olan karmaşadır. Aslında Die! Die! My 

Darling! özelinde ilginç olan, filmin Hitchcock’un Psycho’sunun bir alternatif versiyonunu 

sunmasıdır. Psycho’da hadım edici annesine yönelik büyük bir arzu ve korku duyan Norman’ın 

hikayesi anlatılmaktadır. Ancak filmin sonunda da ortaya çıktığı üzere anne Norma Bates ölmüştür. 

Norman, annesini mezarından çıkararak tahnitlemiştir; ancak annenin ölümünü kabul etmez. 

Kişiliğinde yaşadığı bölünmeyle anneye duyduğu arzu ve korku duygularını kendi benliğinin bir 

bölümünü feda ederek yaşatmaktadır. Filmin sonunda annenin cesedinin gösterilmesi dışında anne bir 

hayalet gibi kendini göstermeden yalnızca adıyla yaşamaktadır. Annenin gerçek ismi olan Norma 

Bates, filmde yalnızca iki defa zikredilir. Bunun dışında anne yalnızca bir silüet olarak (evin 

penceresinde ve meşhur duş cinayeti sahnesinde arkasından gelen yoğun ışık sebebiyle) gösterilir. 

Hem Psycho hem de Die! Die! My Darling! hadım edici anne figürü hakkında filmlerdir. Filmler 

arasındaki farklılık ilkinde hadım edici annenin görünmez ancak hissedilir olmasıyken ikinci filmde 

annenin hayatta ve hikâyenin ana karakteri olarak temsil edilmesindedir. 

 Mrs. Trefoile, fanatik derecede dindar bir kadındır ve muhafazakâr yapısı aşırı 

kontrolcülüğüyle temsil edilmektedir. Burada Freud’un Oedipus karmaşası üzerine daha önce pek çok 

kez anılan teorisine tekrar değinmeye gerek yoktur. Özetle Die! Die! My Darling!, erkek çocuğun 

anneye sahip olma arzusu ve ensest yasağı üzerine değil; annenin çocuğun fallusuna sahip olan 

saplantısı üzerinedir. Mrs. Trefoile’ın korkunç bir kastratör oluşu, oğlunun fallusuna erişmede bir 

rakip olan oğlunun eski nişanlısı Patricia’nın ziyarete gelmesiyle korkutucu bir takıntıya 

dönüşmektedir. Creed, anne-kız ilişkilerinin sıklıkla melodramlarda farklı formlarda gözlemlendiğini; 

ancak anne-oğul ilişkilerinin Oedipal arzular ve hadım edici anneden korku ve bunların sebep olduğu 

psişik bozukluklar sebebiyle daha çok korku filmlerinde gözlemlendiğini hatırlatmaktadır. Psycho, 

Die! Die! My Darling! ve Friday the 13th filmleri aşırı sahiplenici anneyi tehlikeli bir psikopat olarak 

sunmaktadır. Twisted Nerve (Boulting, 1963), The Fiend (Hartford-Davis, 1972), Mother’s Day 



168 

 

(Kaufman, 1980) gibi filmler ise filmlerin ana karakteri olan psikotik seri katil erkek karakterlerin 

oldukları hale dönüşmesinde aşırı sahiplenici annenin rol oynadığı iddiası içerisindedir. Creed’e göre 

korku filmlerinde kadının hadım edici olarak tasvirini anladığımızda hadım edici kadına ilişkin 

gösterenleri de tanımamız mümkündür: örneğin “zalimce yargılayan gözler, bıçaklar, su, kan, ‘perili’ 

ev.”. (1993, s. 139-140).  

 Die! Die! My Darling!’de Mrs. Trefoile, Psycho’dan farklı olarak Oedipal karmayı yenemeyen 

oğlun değil annenin temsilini sunmaktadır. Creed Psycho’da, Norman’ın annesi olma arzusunun 

annesine duyduğu sevgiden değil, yaşadığı hadım korkusundan ileri geldiğini iddia etmektedir. Hadım 

edici olan annesi olmak Norman’ın hadım edilmesini engellemekte ve onu hadım eden konumuna 

getirmektedir (1993, s. 140). Die! Die! My Darling!’de ise erkek çocuk Stephen, Oedipal karmaşadan 

kurtulmak, anneyi reddetmek ve anneden uzaklaşarak birey olmayı arzulamaktadır. Dolayısıyla hadım 

edici anneden kaçmanın yolunu bulamaz ve intihar eder. Die! Die! My Darling!’de Mrs. Trefoile, tam 

olarak Freudyen anlamda penis imrenmesi yaşayan hadım edici annedir. Oğlu ölmüş olmasına rağmen 

onun fallusu üzerinde tam ve sorgulanamaz bir hakimiyet kurmak istemektedir. Bir zamanlar nişanlı 

olmaları sebebiyle Patricia, Stephen’ın fallusuna sahip olma hususunda Mrs. Trefoile’ın rakibidir. 

Patricia’nın ziyarete gelmesiyle Mrs. Trefoile, bastırılmış Oedipal arzusunu tehlikeli bir takıntı olarak 

Patricia’ya yöneltmektedir. Burada oğlunun fallusuna hakim olma arzusunun yarattığı iki farklı 

yansıma gözlenmektedir: öncelikle Mrs. Trefoile, Patricia’yı cinsel olarak arzulanabilir hale 

getirebilecek her şeye karşıdır. Bunda şüphesiz, Mrs. Trefoile’ın fanatik dindarlığı da önemli bir rol 

oynamaktadır. Kırmızı, Mrs. Trefoile’a göre şeytanın rengidir; ancak aynı zamanda arzunun ve 

şehvetin rengidir. Mrs. Trefoile, kırmızı kıyafetlere ve kırmızı ruja sert bir şekilde karşı çıkmaktadır. 

Patricia’nın parfüm sıkması, dantelli elbiseler giymesi gibi unsurlar da Mrs. Trefoile için kabul 

edilemezdir. Benzer bir şekilde Freudyen psikanalitik çözümlemelerde sıklıkla fallik bir obje olarak 

yorumlanan sigara da Mrs. Trefoile için yasaklıdır. Patricia’nın fallusa oral yoldan sahip olmasının bir 

sembolü olarak sigara içmesi, Mrs. Trefoile için kabul edilemezdir. Mrs. Trefoile’ın bastırılmış 

Oedipal arzusunun ikinci yansıması ise oğlunun fallusuna sahip olamayacağının farkında olarak 

Patricia’yı oğluyla cinsel ilişki kurmaya layık bir kadın haline getirmesi yoluyla yansımasını 

bulmaktadır. Mrs. Trefoile, çok sevdiği oğlunun ölmesinde bulduğu tek tesellinin Stephen’ın bakir 

olarak ölmesi olduğunu söylemektedir. Mrs. Trefoile’ın dini fanatikliğinin bir sonucu olarak 

cinselliğini yaşamış olan kişi kirli olandır. Bu sebeple Patricia’ya da bakire olup olmadığını sorar. 

Mrs. Trefoile’ın film boyunca artış gösteren psikozunun nesnesi, Patricia’yı oğlunun fallusuna layık, 

temiz ve kirlenmemiş halde olmasını sağlamaktır. Mrs. Trefoile’ın filmin sonunda arındırmaya 

çalıştığı Patricia’yı kurban ederek Stephen ile cennette birleşmelerini sağlama fikri, oğlu için 

hazırladığı ve muhafaza ettiği gelini oğluyla gerdeğe sokma takıntısı gibidir. 



169 

 

 Bu bağlamda Mrs. Trefoile, hem Freudyen hem de Lacanyen psikanalizde izlerini 

gördüğümüz fallik anne tipine uymaktadır. Fallik anne, fallusa sahip olan annedir. Fallik anne imajının 

kökeni, erkek çocuğun annenin yoksun olduğuna inandığı fallusa sahip olduğu fantezisinden ileri 

gelmektedir. Fallustan mahrum anneyi fallusa sahipmiş gibi hayal etmek, erkek çocuk için hadım 

edilme korkusundan kaçınmanın bir yoludur. Fallik anne, hem hadım edici annenin özelliklerini taşır, 

hem de babanın fallusuna yani kural koyuculuğuna sahiptir. Dolayısıyla fallik anne, tam olan ve her 

şeyi bilen, her şeye muktedir olan annedir (URL-26). Mrs. Trefoile, hadım edici annenin tehditkârlığı 

ile babanın kural koyuculuğunu bir arada barındırması sebebiyle tipik bir fallik anne figürüdür. Mrs. 

Trefoile, hem hadım yoluyla oğlunun fallusuna sahip olmak istemekte hem de aynı zamanda ataerkil 

düzenin devamlılığını sağlayacak kuralları koyarak bunları dayatmaktadır. Fisiak, bu bağlamda 

Patricia’yla Mrs. Trefoile arasındaki müstakbel gelin-kaynana ilişkisi kadar anne-kız ilişkisine benzer 

travmatik ilişkiye de dikkat çekmektedir. Mrs. Trefoile, geçmişinde bir oyuncudur ve Patricia’ya 

koyduğu sınırların hepsini gençliğinde ihlal etmiştir. Filmde Mrs. Trefoile, kocasının kendisini 

“kötülük çukurundan” çıkarttığını, kendisinin Tanrı’nın aforoz ettiği şeytan eğlencelerinden 

kurtulduğunu ifade etmektedir. Mrs. Trefoile’ın Patricia’ya koyduğu yasaklar, yalnızca Patricia’yı 

oğlu Stephen’a layık bir cinsel obje haline getirmek için değildir. Fisiak’ın hatırlattığı gibi Mrs. 

Trefoile, Patricia’da kendi gençliğini görmektedir; Patricia da aynı günah döngüsündedir ve 

yanılgıdadır. O sebeple kurallar koyan Mrs. Trefoile, kendisinin gençliğinde gösterdiği fedakarlıkları 

Patricia’dan da beklemektedir (2020, s. 321). 

3.2.3.4. Büyük Anne Olarak Mrs. Trefoile 

 Jungyen perspektiften bakıldığında Stephen’ın Patricia’yla nişanlanmasında Stephen’ın 

animasının etkili olduğu söylenebilir. Patricia, günahkâr hayatı ve özgür cinselliğiyle hem bir 

zamanlar annesinin olduğu şeydir hem de annesinin şimdiki halinden oldukça farklıdır. Jung’a göre 

(2005, s. 25), erkek çocuklarda yaşanan anne kompleksi, kız çocuklarınkinden farklıdır; çünkü 

kendisiyle annesi arasında cinsel farklılık bulunmaktadır. Erkeğin karşılaştığı ilk dişi annedir ve anne 

sürekli olarak oğlunun erkekliğini ima etmektedir. Mrs. Trefoile, Jung’un anne arketipine ait olduğunu 

ifade ettiği üç özelliği de bünyesinde barındırmaktadır: “bakıp büyüten, besleyen iyiliği, arzu dolu 

duygusallığı ve yeraltına özgü karanlığı” (2005, s. 22). Daha önce Jungyen açıdan kadın ve 

arketiplerinin farklı tezahürlerinden bahsedilmiştir. Mrs. Trefoile’ın anne arketipinin temel üç 

özelliğine sahip olması bir yana, özellikle ikinci ve üçüncü özellikler olan arzu dolu duygusallığa ve 

yeraltına özgü karanlığa sahip olma hali Mrs. Trefoile’ı Jung’un “Büyük Anne” arketipine tam olarak 

oturtmaktadır. Jung’a göre Büyük Anne arketipi hem bilgelik hem de cadılık özelliklerini bir arada 

taşımaktadır. Anne arketipinin kişisel anne arketipinden büyük anne arketipine geçişi, arketipin 

statüsünün yükseldiği anlamına gelmektedir (a.g.e., s. 38). Jung’un öğrencilerinden önemli çalışma 



170 

 

bulunan Neumann, erkek çocuklardaki kadınsı olanın otonomisine, bağımsızlığına karşı erkeğin 

patriarkal üstünlüğünün garanti altına alınması ihtiyacı sonucunda baba arketipine yönelmeye dikkat 

çekmektedir. Baba arketipi, ataerkil ideoloji içerisinde “yukarıda, gökte olan”dır ve kadınsı her zaman 

için “negatif kadınsı” olarak algılanır. O sebeple ataerkil toplumlarda erkeğin daha yüksek mertebede 

olan baba arketipine yönlendirildiğini ifade eder. Zira “Ben ve Baba Bir Bütünüz” anlayışı patriyarkal 

erkek varlığının temel unsurudur. Burada “sonuç olarak, kadınsının değerinin düşürülmesi, kadınsıdan 

duyulan korku ve kadınsıya atfedilen tehlikeli yön, yani Büyük Anne ve animayı yenme çabası olarak 

anlaşılmalıdır” (1994, s. 262). Büyük anne arketipi, her şeye muktedir olan, yaşamı verme ve onu geri 

alabilme güçleriyle ataerkil düzeni tehlikeye sokan güçlü bir arketiptir. Die! Die! My Darling!’de Mrs. 

Trefoile, hem fallik anne hem de hadım edici annedir ve Büyük Anne arketipinin özelliklerini 

sergilemektedir. 

 Kaplan, Kristeva’nın abject olarak algılanan ilk nesnenin anne olduğuna ilişkin görüşlerini 

hatırlatmaktadır. Ona göre bu durum, anneyi çocuk için sürekli bir mücadele alanı haline 

getirmektedir. Anneden iğrenme ve ondan tam anlamıyla koparak birey olmaya çabalama sürecinde 

Kaplan’a göre anne bir tür fobik nesne haline gelmektedir. Annenin korkunç ve iğrenç bir varlık 

olarak algılanmasının temelinde erken dönemde bastırılan annelik otoritesi yatmaktadır. Kristeva’nın 

da işaret ettiği abject annelik kavramı, filmlerdeki (özellikle korku filmleri) annelik temsilini 

etkilemekte ve özneyi sürekli olarak tehdit eden bir konuma yerleştirmektedir. Bu filmlerdeki canavar 

annenin yarattığı korku, kökenini abject anneden almaktadır (1990, s. 133-134). Die! Die! My 

Darling!’te Mrs. Trefoile, abject anne olarak okunabilir. Zira bahsedildiği üzere annenin bedeninden 

ayrılma, sonrasında onun bedeninden iğrenme ve anneyle bir değil, anneden ayrı olmanın bilincine 

varılarak birey olma süreçleri Mrs. Trefoile ile Stephen arasında sağlıksızdır. Mrs. Trefoile, Stephen’ı 

doğurmuştur; ancak öte yandan onun anne bedenini tam olarak terk etmesine müsaade etmez. Adeta 

onu birey olmaktan alıkoymak, oğlunu çürüyen, çeşitli sıvılar akıtan iğrendirici vücuduna geri sokmak 

istemektedir. Filmde hiçbir zaman canlı olarak görmediğimiz Stephen’ın temel çıkmazı budur. Abject 

anneden kopamamanın verdiği tiksinti, Stephen’da kendini öldürme itkisini yaratmıştır. 

 Öte yandan Die! Die! My Darling!’de iğrenme yalnızca Mrs. Trefoile’dan 

kaynaklanmamaktadır. Mrs. Trefoile, iğrencin nesnesi olduğu kadar öznesidir de. Mrs. Trefoile da 

Patricia’yı abject bulur. Zira abject, Kristeva’nın da ifade ettiği gibi sınır ihlalinin gerçekleştiği yerde 

başlamaktadır. Mrs. Trefoile için cinselliğin açık seçik ifadesi olan her şey iğrendiricidir. Ruj, parfüm, 

renkli ve süslü kıyafetler Mrs. Trefoile’ı iğrendirir. Mrs. Trefoile’ın Patricia’ya uyguladığı arındırma 

yöntemleri, Kristeva’nın eski toplumlarda ve dini metinlerde kendini gösteren kirlilik ritüelleriyle 

paralellik göstermektedir. Patricia, Stephen’la evlenecek ve cinsel ilişkiye girecek ve akşam yemeği 



171 

 

öncesindeki İncil okuma seanslarına katılacak durumda değildir; zira abjecttir. Cinselliğin tiksindirici 

dışavurumlarını taşımaktadır. O sebeple çeşitli ritüellere maruz kalarak arındırılması gerekmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



172 

 

3.3. Misery (1990) 

 3.3.1. Filmin Künyesi 

 

Görsel 12 Misery filminin posteri 

Yönetmen: Rob Reiner 

 Yapım: Castle Rock Entertainment (ABD), Nelson Entertainment (ABD) 

 Senaryo: William Goldman, Stephen King (Uyarlanan kitabın yazarı) 

 Görüntü Yönetmeni: Barry Sonnenfeld 

Kurgu: Robert Leighton 

Oyuncular: Kathy Bates, James Caan, Richard Farnsworh, Lauren Bacall 

 3.3.2. Filmin Öyküsü 

 Paul Sheldon, baş karakteri Misery adında genç bir kadın olan roman serisiyle ünlenmiş bir 

“çok-satar” yazardır. Roman yazacağı zamanlarda küçük bir kasaba olan Silver Creek’e gelmekte, 

burada bir otelde kalmaktadır. Romanını bitirdiğinde ise bir sigara yakmak ve Dom Perignon marka 

şampanya içerek kendini ödüllendirmekte, ardından daktiloyla yazdığı son romanıyla arabasına 

binerek New York’a dönmektedir. Film yine bu ritüelle açılır; ancak bir fark vardır. Paul, Misery 

romanları yazmaktan bıkmıştır ve bu sebeple Misery’nin öldüğü son Misery romanını yazar ve New 

York’a doğru, kızının doğum gününe yetişmek için yola koyulur. Ancak yaklaşan büyük bir tipi vardır 



173 

 

ve tipi Paul yoldayken bastırır ve arabasının tepeden yuvarlanmasına sebep olur. Paul, kar fırtınasının 

ortasında yaralı bir şekilde ters dönmüş arabasında ölümü beklerken bir yabancı gelerek kapıyı 

levyeyle açar, Paul’u sırtına alır ve roman taslağını da güvenceye alarak kaza alanından uzaklaşır. 

 Paul uyandığında kurtarıcısının ilk önce sesini duyar: “Ben bir numaralı hayranınım. Merak 

edecek bir şey yok.”. Paul, kendini kurtaran kadını görür: Annie Wilkes, 50’li yaşlarında, iri yarı, 

demode giyimli bir kadındır. Paul’ü arabasından kurtardığını, yollar kapalı olduğu için onu hastaneye 

götüremediğini, telefon hatları kesik olduğu için ambulans da çağıramadığını söyler. Ama Paul 

şanslıdır, çünkü Annie bir hemşiredir. Paul’ün bacaklarındaki ciddi kırıkları yerine takıp sabitlemiş, 

yaralarını tedavi etmiştir. Annie, Paul’a serum takar ve düzenli olarak ilaç verir. Bu süreçte Paul, sık 

sık uyuyarak iyileşmeye çalışır. Öte yandan New York’ta Paul’ün kızı ve yayıncısı çoktan New 

York’a dönmüş olması gereken Paul için endişelenirler. Yayıncısı, Silver Creek Şerifini arayarak 

Paul’den haber alamadıklarını bildirir ve böylece Paul polis tarafından da aranmaya başlar. 

 Paul, kendisine bakan Annie’nin kaza alanında bulunmasının tesadüfi olmadığını öğrenir. 

Annie, Paul Sheldon’ın en büyük hayranıdır ve yazarın romanlarını yazmak için yaşadığı kasabayı 

halihazırda bildiğinden yazarın kaldığı otele gitmekte ve bazı geceler uzaktan onun odasını 

izlemektedir. Kazanın gerçekleştiği gün de böyle günlerden biridir ve Annie, Paul’ü takip ettiği için 

yazarın yaptığı kazayı görmüş ve müdahale edebilmiştir. İyice kendine gelen Paul, kızının ve 

yayıncısının çok endişelendiğini tahmin ederek telefon etmek ister. Annie, evdeki telefonun kesik 

olduğunu söyleyerek Paul’den imkân bulursa yazarın yerine arayabilmek için numaraları alır. Paul’ün 

daha da bilinç kazanmasıyla daha fazla sohbet eden ikilinin arasındaki samimiyete binaen Annie, 

Paul’den utana sıkıla, heyecanla beklediği yeni Misery romanını okumak için izin ister. Paul ise 

hayatını kurtarmış olan bu kadının taslağı okumasına izin verir. Annie, romanı okumaya başladıktan 

sonraki günlerde Paul, Annie’nin kontrol edemediği öfke nöbetlerini fark eder. Örneğin Annie, 

Paul’ün romanda kullandığı argo kelimeleri ve küfürleri tasvip etmemektedir, bu sözleri “asil 

bulmamakta”dır. Zira Annie, boynundan hiç çıkartmadığı haç kolyesinden ve evin çeşitli yerlerinde 

asılı olan dini sembol veya ilham verici sözlerin yer aldığı tabelalardan anlaşılacağı üzere muhafazakâr 

bir kadındır. Paul’ün romanda argoya yer vermesini alt tabakadan insanların gerçek hayatta öyle 

konuşmasına ve gerçekçiliğe bağlaması Annie’nin ilk öfke krizini görmemize sebep olur. Annie, 

elindeki çorbayı Paul’ün yatağına dökecek kadar sinirlenir. Ancak öfke anlarından kısa sürede sıyrılıp 

özür dileyebilmekte, sakinleşebilmektedir. Bir dahaki öfke nöbetine kadar tatlı ve nazik tavrına devam 

eden Annie, Paul’e kasabadaki telefondan kızına ve yayıncısına ulaştığını söyler ve yazarı evcil 

domuzu Misery’le tanıştırır. Annie, bir yandan da okuduğu yeni romanı beğenmektedir, dolayısıyla 

keyfi yerindedir. Hatta Annie’nin geçmişiyle ilgili bazı bilgileri paylaşacak kadar sohbet ederler: 

Annie’nin kocası onu terk etmiştir. Annie’nin bu durumla baş etmesini sağlayan kendisini işe vermesi 



174 

 

olmuştur. Hastanedeki gece vardiyalarında canı çok sıkılan Annie, okumaya sarmış ve Paul’ün Misery 

romanlarını da bu dönemde keşfetmiştir. 

 İkili arasındaki dönüm noktası, Annie romanı okumayı bitirdiğinde gerçekleşir. Annie, 

romanda Misery’nin öldüğünü öğrenir ve tam bir sinir krizi geçirir. Gecenin bir yarısında Paul’ü 

uyandırır, yatağını sarsar ve bağırmaya başlar, onu yalancılıkla suçlar. Misery ölemez. Çok öfkelenen 

Annie, Paul’ün ne yayıncısını ne de kızını aradığını, onu aramaya gelecek kimse olmadığını itiraf eder. 

Paul, Annie’nin zoraki misafiri olarak kalmak zorundadır. Ertesi gün Annie yine normale dönmüştür. 

Yaşadığı üzüntüyü Tanrı’ya sorduğunu, Tanrı’nın da Paul’e doğru yolu gösterebilmesi için yollarını 

kesiştirdiğini söylediğine inanmaktadır. Annie, Paul’ün doğru yolu bulmasında ilk adım olarak yazdığı 

romanın tek kopyasını yazara zorla yaktırır.  

 Bu sırada polis aramalara hız vermiştir. Karlar altındaki ormanı ve civarı aramak üzere 

helikopterle tarama yapılmaya başlanmıştır. İlk aramada Paul’ün aracı bulunmaz; ancak karlar biraz 

eridikten sonra yapılan arabada Paul’ün arabası bulunur. Paul arabanın içinde yoktur, o sebeple 

Paul’ün donarak veya vahşi bir hayvana yem olarak öldüğü varsayılır. Öte yandan Şerif Buster, 

Paul’ün arabasındaki levyeyle zorlama izlerini görerek Paul’ün ölmemiş ve biri tarafından kurtarılmış 

olabileceğine inanmaktadır. Ölü ilan edildiğinden habersiz olan Paul ise evde Annie tarafından yeni 

Misery romanını yazmaya zorlanmaktadır. Misery’nin öldüğü “paçavra” yandığına göre Paul’ün güzel 

bir Misery romanı yazması gerekmektedir. Annie, daktilo, kâğıt, kalem, portatif masa gibi şeyler 

getirerek Paul’e bir “stüdyo” kurar. Paul ise Annie’nin üzerinden yere düşen tel tokadan 

faydalanabileceği düşüncesiyle kadını kasabaya farklı çeşit kâğıt almaya gönderir. Annie çıktıktan 

sonra tel tokayla kapısının kilidini açan Paul, esir tutulduğu evi ilk kez gezer. İki şey dikkatini çeker: 

birincisi evdeki telefonun içi boştur, sadece dekoratiftir. İkincisi ise şöminenin üstünde kendi imzalı 

resmi ve yazdığı tüm romanların yer aldığı sunak benzeri bir alan yaratılmış olmasıdır. Paul, 

kaçmasına veya otoritelere haber vermesine yarayabilecek bir şey bulamaz. Hatta bu gezintisi ona 

kardan çok zarar getirir çünkü Annie’nin sehpasında duran seramik pengueni devirir. En son, 

Annie’nin düzenli olarak ona verdiği ilaçlardan bir kartuş çalarak kadın eve gelmeden odasına 

dönmeyi başarır. 

 Paul, yeni Misery romanını yazmaya başlar ve roman Annie’nin istediği tonda ilerledikçe 

ikilinin arası iyi olmaktadır. Paul, Annie’yi romanı kutlamak için baş başa yemek yemeğe ikna eder. 

Annie, güzel bir yemek hazırlamış, yakası sımsıkı kapalı bir elbise giymiş, makyaj yapmış ve saçlarını 

dalgalandırmıştır. Ancak Paul’ün bu yemekle esas amacı, Annie’nin kendisine verdiği ancak 

kendisinin içmediği ilaçları Annie’ye içirerek onu bayıltmak ya da öldürmektir. Paul’ün bu planı, 

Annie’nin şarap kadehi kazara dökmesiyle suya düşer. Planı işe yaramayan Paul’ün tek yapabileceği 

romanı yazmaya devam etmek, sağlığını toplayarak kaçmaya yelteneceği ilk anı kollamaktır. Bu sırada 



175 

 

Annie’nin duygusal dönüşüm geçirdiğini fark eder. Zira Paul iyileşmekte ve roman bitmeye 

yaklaşmaktadır. Dolayısıyla Paul’ün Annie’yi bırakmak isteyeceği vakit gelmektedir. Annie 

melankolik bir hal almakta, evde tabancayla dolaşmaya başlamaktadır. Annie’nin melankolik bir 

şekilde arabayla gezmeye çıktığı bir gece Paul yine odasından kaçar ve mutfaktan bir bıçak çalar. Bu 

gezintisinde Annie’nin hatıra defterine yapıştırdığı gazete kupürlerini görür. Burada gördüğü ilk haber 

arabasının boş bulunduğu ve ölmüş ilan edildiğine ilişkin haberdir. Daha gerilere gittiğinde Paul, 

Annie’nin geçmişine dair haberler de görür. Annie, başarılı bir hemşire olarak gazetelere çıkmıştır. 

Hemşirelik okulunda örnek bir öğrencidir ve hastanede de yükselerek yoğun bakım biriminin başına 

getirilir. Ancak bir süre sonra yoğun bakımdaki bazı hastalar beklenmedik bir şekilde ölmeye başlar. 

Sonrasında ise sürekli olarak bebek ölümleri gerçekleşir ve bu bebek ölümlerinden Annie’nin sorumlu 

olduğu anlaşılır. Annie, bu suçu sebebiyle hapse girmiştir. Annie’nin akıl hastalıklarının geçmişten 

beri devam ettiğini öğrenen Paul’un o geceki amacı mutfaktan çaldığı bıçakla Annie döndüğünde ona 

saldırmaktır. Ancak Annie eve döndüğünde Paul’ü ziyaret etmez. Paul ertesi gün uyandığında kendini 

yatağa bağlanmış halde bulur. Annie, Paul’ün ara sıra odasından çıkarak dolaştığını fark etmiştir; zira 

Paul, ilk gezintisinde devirdiği yüzü her zaman güney yönüne dönük olan seramik pengueni ters 

koymuştur. Annie, bıçağı da bulmuştur ve çok öfkelidir. Paul’ün “yaramazlıklarını” önlemek ve gitme 

vaktinin gelmesinin önüne geçmek için bir balyozla Paul’ün ayaklarını bilekten kırar. Beraber 

geçirdikleri zaman Annie’nin halihazırda yazar yönüne âşık olduğu Paul’e tamamen âşık olmasına 

sebep olmuştur ve onu kaybetmek istememektedir. 

 Paul için sürekli top top kâğıt alan Annie, kasabada Şerif Buster’ın gözüne takılır. Şerif, 

Annie’nin Paul Sheldon kitaplarına takıntısını bilmektedir ve Paul’ü Annie’nin kaçırmış 

olabileceğinden şüphe eder. Dolayısıyla Annie’nin evini ziyarete gider; ancak polisin geldiğini fark 

eden Annie, Paul’ü iğneyle bayıltarak bodruma kilitler. Şerif, Annie’yle konuşur ve evi gezer; ancak 

hiçbir ipucu bulamaz. Evi terk ettiğinde Paul uyanır ve Şerife sesini duyurmaya çalışır. Annie, eve geri 

dönerek Paul’ü bulan Şerifi tüfekle öldürür. Polisin Paul’ü keşfetmesi sebebiyle yakında evlerine 

başkalarının da gelecek olduğunu bilen Annie, Paul’le artık birlikte intihar ederek öbür dünyaya 

göçmeleri gerektiğini söyler. Paul, Annie’yle intihar etmeden önce Misery romanını bitirerek dünyaya 

bir hediye bırakmaları konusunda Annie’yi ikna eder. Ardından yazar, gece gündüz çalışarak romanını 

bitirir. Annie’nin de aşina olduğu romanını bitirdiğinde uyguladığı ritüeli için şampanya, sigara ve 

çakmak ister. Annie, roman bittiği için mutludur ve romanın sonunu merak etmektedir. Ancak Paul, 

bitirdiği romanı Annie’nin gözleri önünde yakar. Romanı kurtarmak üzere yere eğilen Annie’nin 

kafasına daktiloyla vurur ve ikisi arasındaki boğuşma Annie’nin takılıp düşerek daktiloya kafasını 

çarpması ve ölümüne kadar uzunca sürer. Annie’nin ölümüyle Paul kurtulmuştur. 



176 

 

 Film, Paul’ün kurtulmasının ardından on sekiz ay sonrasını gösteren sahneyle biter. Paul, 

Misery romanları değil, kendi istediği eserleri yazmaya başlamıştır. Yazdığı roman eleştirmenler 

tarafından övülmüş ve bu eser Paul’ün “ciddi” bir yazar olarak anılmasını sağlamıştır. Aradan geçen 

bir buçuk yıla rağmen Paul, yaşadıklarının travmasını atlatamamıştır. Kendisine yaklaşan kadın 

garsonun Annie olduğu halüsinasyonunu görür. Garson, tıpkı Annie gibi Paul’ün bir numaralı hayranı 

olduğunu söyler. Paul, “çok naziksiniz” cevabını verirken Annie’yi hiçbir zaman unutamayacağının 

farkındadır (Reiner, 1990). 

 3.3.3. Misery Filminin Sosyolojik ve Psikanalitik İncelemesi 

 Stephen King, ilk romanı Carrie’nin 1976’da Brian de Palma tarafından filme 

uyarlanmasından ve bu mütevazı filmin yakaladığı başarıdan beri stüdyoların ilgi odağındadır. King’in 

yalnızca önemli bir “çok-satan” yazar olmadığı ve sinema için doyurucu malzemeler ürettiği özellikle 

bugün kült mertebesine ulaşan The Shining’in (1980) Hollywood’un büyük mistik auteur’ü Stanley 

Kubrick tarafından filme çekilmesiyle kanıtlanmıştır. 80’lerden itibaren King’in eserleri pek çok filme, 

televizyon dizisine, hatta video oyununa kaynaklık etmiştir. Özellikle Cujo (Teague, 1983), Rob 

Reiner tarafından yönetilen Stand by Me (1986) ve Pet Semetary (Lambert, 1989) filmleri, King’in 

halihazırda korku edebiyatı tutkunları arasındaki popülaritesini sinema severler arasında da 

yaygınlaştırmıştır. 1980’lerde ve 90’larda King uyarlamaları ana akım Hollywood sinemasında 

oldukça popülerdir. King’in özdeşleştiği korku türünde olmayan roman ve öyküler dahi Stand by Me 

(1986), The Shawshank Redemption (Darabont, 1994) ve Dolores Claiborne (Hackford, 1995) gibi 

örneklerde olduğu gibi filme uyarlanmış ve hem eleştirel başarı hem de seyirci popülaritesi 

kazanmıştır. Daha önce başarılı bir King uyarlaması yönetmiş olan (Stand by Me) Rob Reiner, 1990 

yılında King’in Misery romanını filme çekmekle ilgilenmiştir. Rob Reiner, 1984’te ilk sinema filmi 

olan sahte belgesel This is Spinal Tap’i çekmiştir. Reiner, mahir bir yönetmen olarak daha sonraki 

yıllarda çektiği Stand by Me (1986) ve When Harry Met Sally… (1989) filmleriyle kendini 

kanıtlamıştır. Bu filmlerle özellikle dram, komedi ve romans türlerinde yetkin olabileceğini 

göstermiştir. O sebeple 1990’da King’in kan dondurucu romanı Misery’i uyarlaması için yönetmen 

koltuğuna oturtulması soru işareti uyandırmıştır. Öte yandan Hitchcock’un suspense yaratma 

tekniklerinden yoğun bir şekilde faydalanıldığı belli olan Misery, hem eleştirmenler arasında hem de 

gişede büyük bir başarı elde etmiştir. Özellikle baş rol oyuncusu Kathy Bates’in performansıyla övgü 

toplayan film, 1991 Oscar’larında Bates’e En İyi Kadın Oyuncu ödülünü kazandırmıştır. 

 Filmin vizyona girmesinin ardından kaleme aldığı eleştiride Dowell, Misery’nin basit ve 

tanıdık hikayesine dikkat çekmektedir. Hikâye anlatıcısının anlattığı hikayeler o kadar büyüleyicidir ki 

hikâyeyi dinleyen tarafından hapsedilmiştir. Bu yönüyle 1001 Gece Masallarında Sultan tarafından 



177 

 

idam edilmemek için her gece yeni bir hikâye anlatmak zorunda olan Şehrazat’ın hikayesi akla 

gelmektedir. 1001 Gece Masallarında Sultan, kadınları güvenilmez idam etmiş ve her gece bir yeni 

eşini idam edeceğini duyurmuştur. Ancak Şehrazat, Sultan’ı her gece anlattığı hikayelerle büyülemiş 

ve Sultan’ın fikrini değiştirerek cinsiyetinin, kadınlığın kurtarıcısı olmuştur. Misery’nin Şehrazat’ı da 

Paul Sheldon’dır (1991, s. 36). Misery’nin temsillerinde cinsiyet merkezi noktadadır. Diğer Kocakarı 

Korkusu filmlerinde gözlemlendiği gibi yaşlı-yaşlı veya yaşlı-genç çatışması burada yerini kadın-

erkek çatışmasına bırakmıştır. Filmin ana kötü karakteri Annie Wilkes’ın kadınlığının inşası bu açıdan 

incelemeye değerdir. 

 Annie Wilkes karakteri seyirciye ilk kez Paul Sheldon’ın kaza yaptığı sahnede tanıştırılır. 

Ancak bu sahnede yoğun tipi sebebiyle Annie bol kıyafetler giymiş, ağzını ve yüzünü kapatmıştır. 

Annie, kaza geçirmiş olan yazara sert bir biçimde suni teneffüs yapar ve onu yaşama döndürür. 

Ardından yazarı sırtına alarak kaza yerinden uzaklaştırır. Annie’nin seyirciyle ilk tanıştırıldığı bu 

sahnede, Annie kimliksiz ve cinsiyetsizdir. Bu sahnede Annie, maskülen özelliklerle donatılmıştır. 

Yetişkin bir adamı sırtına alarak taşıyabilecek ve ayakta durmanın zor olduğu tipide kar içinde kolayla 

yürüyebilecek özellikleri Annie’yle ilgili öğrenilen ilk bilgilerdir. Öte yandan Paul Sheldon, en hatırda 

kalan filmlerinden biri The Godfather (Coppola, 1972) olan James Caan tarafından 

canlandırılmaktadır. Misery, James Caan’ın rol aldığı ilk Kocakarı Korkusu filmi değildir. Caan, 1964 

yapımı Lady in a Cage’de de evinin asansöründe mahsur kalan Cornelia Hilyard’ın evini sevgilisi ve 

yardımcısı ile işgal ederek terör estiren Randall karakterini oynamıştır. Caan, Lady in a Cage’de 

Cornelia’nın asansörde mahsur kalmasından ötürü sahip olduğu hareket kısıtlılığını istismar eden 

karakteri canlandırırken Misery’deki karakteri de bacakları kırıldığı için hareketi kısıtlanan ve bu 

sayede istismar edilen bir karakterdir. Hem Caan’ın maskülen ve maço imajı (gerek fiziksel gerekse 

önceki filmlerindeki rolleri sebebiyle doğan imaj) ile Paul karakterinin maskülen özellikleri Annie-

Paul ikilisinin kedi-fare oyununda Paul Sheldon karakterini eşsiz bir erkek haline getirmektedir. 

Filmde Paul, sigara ve içkiye tövbe etmiş bir erkektir. Yalnızca yazdığı romanı bitirdiğinde kendini 

ödüllendirmek üzere bir adet sigara ve bir kadeh şampanya içmektedir. Kadın ruhundan çok iyi 

anlayan, Misery karakteri etrafında yazdığı romanlarla kadınlar üzerinde tesire sahip karizmatik bir 

kahramandır. 

3.3.3.1. Misery’de Temsil Politikaları 

 Filmin merkezinde yer alan çatışmanın temelde filmin ana karakterleri olan Annie ve Paul’ün 

cinsiyet temsillerinden kaynaklandığını söylemek mümkündür. Paul, her anlamda son derece ideal 

beyaz, erkek, mağdur kahramandır. Doğal olarak filmde yer alan POV çekimleri ve Paul’ün zor 

durumda kaldığı anları gösteren sahnelerle seyirci Paul’le özdeşleşerek bütün duygusal yatırımını bu 



178 

 

karakter üzerine yapmaktadır. Annie Wilkes ise şüphesiz korkutucu bir karakterdir. The American 

Film Institute’un kuruluşunun yüzüncü yılında hazırladığı 100. Yıl… 100 Kahraman & Kötü Karakter 

listesinde Annie Wilkes, Amerikan sinema tarihinin en kötü 17. karakteri seçilmiştir (URL-27). Baby 

Jane Hudson ve Mrs. Trefoile karakterlerinin niçin korkutucu olduğuna dair yapılan tespitler Annie 

için de geçerlidir; ancak öte yandan Annie’de farklı olarak korkunç olan şey karakterin kadınlık ve 

erkeklik özellikleri arasında gidip gelen dengesiz ruh halidir. Tam bir beyefendi olan Paul’ün 

karşısında Anne, geleneksel cinsiyet rolleri açısından kadına ve erkeğe atfedilen özellikler arasında 

salınmaktadır. Özellikle filmin ilk sahnelerinde Annie, sahiplenici, bakan ve besleyen kadındır. Kaza 

geçirmiş olan Paul’e tam olarak annesi gibi davranmaktadır. Annie, hedef kitlesinin kadınlar olduğu 

filmde de birden çok kez ifade edilen Misery romanlarına, bu romanlarda yer alan romansa 

bayılmaktadır. Klişe bir genç kız stereotipi gibi Misery romanlarında okuduğu beyaz atlı prensi 

düşlemektedir. Ancak Annie’nin anaç ve aşık tavırları bazı sinir krizleriyle yok olmaktadır. Annie’nin 

çok güçlü kuvvetli olduğuna dair yapılan göndermeler ve Reiner’in alt açı ve aşırı yakın planlarla iyice 

irileştirdiği Annie, en sert maskülen özelliklerin tezahürünü sergilemektedir. 

 Annie, Paul’ün son romanında ana karakter Misery’i öldürdüğünü öğrendiğinde tam anlamıyla 

çıldırır. Paul’e, kendisinin ölmemesi için dua etmesini, aksi taktirde yazarı da kimsenin 

bulamayacağını ve öleceğini söyler. Annie-Paul arasındaki güç ilişkisi ve ikili arasındaki kedi-fare 

oyunu geleneksel cinsiyet rolleri üzerine kuruludur. Paul, özünde ideal erkektir, maskülendir, 

maçodur. Ancak Paul’ün kaderi yalnızca Annie’ye bağlıdır. Paul’ün hem kolu hem de bacakları 

kırıldığı için düşebileceği en aciz durumdadır. Annie’nin ona yedirmesi, içirmesi ve hatta tuvaletini 

yapmasına bile yardımcı olması gerekmektedir. Paul, güç kazandığını ve Annie’nin elinden 

kurtulabileceğini sandığı anda Annie tarafından ayakları balyozla kırılarak tekrar iktidarsızlaştırılır. 

Annie-Paul çatışması tam anlamıyla “the battle of sexes”82 olarak okunabilir. Shelley, filmin grande 

dame’ının takıntısının objesi olan Paul’le kurulan özdeşleşmeyi ve mağdura duyulan sempatiyi 

vurgulamaktadır (2009, s. 282). Seyirci, bu cinsiyetler savaşında iyice canavarlaştırılan Annie ile ideal 

erkek ve mağdur olan Paul arasında doğal olarak Paul’ü tutmaktadır. İktidarsızlaşan ideal erkeğin bir 

an önce sahip olduğu gerçek potansiyele kavuşması ve “gerektiğinden fazla” güç elde etmiş olan 

canavar kadını alt ederek ataerkil düzeni tekrar tesis etmesi beklentisi filmin itici gücüdür. Paul’un 

idealize maçoluğu Annie’yi geleneksel kadın temsili sınırları içine geri itmelidir; aksi taktirde 

ataerkinin çizdiği sınırlara uymayı reddeden kadın vahşi bir hayvan gibi avlanmalı ve öldürülmelidir. 

Nitekim filmde olayların gidişatı buraya gitmektedir. 

 Temsiller yoluyla sağlanan çatışma, tıpkı diğer Kocakarı Korkusu karakterleri gibi kadının ve 

özellikle tehlikeli kadınlığın cezalandırılması veya öldürülüp yok edilmesi yönünde bir seyirci 

 
82 İng. Cinsiyetler savaşı. 



179 

 

özdeşleşmesi kurmaya yöneliktir. 1962 yılında What Ever Happened to Baby Jane? ile başlayan 

Kocakarı Korkusu akımı, ortaya çıkışından yirmi sekiz yıl sonra da menopoz sonrası akıl sağlığını 

kaybetmek üzere görünen kadınların kötü karakter olarak cazibesini yeniden kanıtlamıştır. Çoğu 

Kocakarı Korkusu filminden farklı olarak Misery, kadının kadına eziyet ettiği mitini yeniden 

üretmeyip insanlık tarihi kadar eski olan cinsiyetlerin savaşını temsiller yoluyla yeniden üretmektedir. 

Film boyunca ezilen erkekliğin temsili ve film dilinin Paul ile yüzde yüz özdeşleşme ısrarı Annie’nin 

“haddini bilmeyen” bir kadın olarak kâğıt üzerinde olduğundan daha korkutucu ve nefret edilesi 

şekilde alımlanmasına yol açmaktadır. Misery’nin film boyunca ürettiği, kavganın kadın tarafına 

yönelik nefret filmin tepe noktasını teşkil eden boğuşma sahnesinde şahikaya çıkmaktadır. Annie ile 

Paul’ün boğuşmasında, klasik Hollywood anlatılarında görülebilecek şekilde erkeğin fiziki olarak 

daha güçlü olduğu bir temsil söz konusu değildir. Bu boğuşmada Annie adeta cinsiyetsizdir veya 

güreşçi bir erkekten farksızdır. Paul de tam iyileşmemiş kemiklerine rağmen erkek olması sebebiyle 

yeterince güçlü temsil edilmektedir. O sebeple bu boğuşma, iki eşit arasındaki boğuşmadır. Ancak 

filmin tepe noktası olan final sahnesinin tek ilginç yanı, boğuşmanın iki eşit arasında geçmesi değildir. 

Annie’nin ölümüyle sonuçlanan boğuşma sahnesi neredeyse pornografiktir. Yalnızca skopofilik 

zevklerle izah edilemeyecek derecede boğuşma sahnesi uzun ve Annie açısından eziyet vericidir. Bu 

boğuşma yaklaşık iki buçuk dakika sürmekte ve etkisiz hale geldiği zannedilen Annie’nin sürekli 

olarak canlanması ve yeniden saldırmasıyla devam etmektedir. Boğuşma sahnesi, Annie’nin avlanan 

büyük bir memeli gibi düşüp kafasını vurmasına kadar Paul’ün Annie’nin gözlerini oyması, ağzına 

kağıtlar sokması, çelme takması gibi çeşitli işkencelerle devam etmektedir. Annie’nin erkeksi kadın 

veya deli kadın olarak adlandırılabilecek temsili, Shelley’nin aktardığı alımlamalarda da 

gözlemlenmektedir: 

"...Son derece tahmin edilebilir ve son derece ticari bir gotik gerilim filmi... Bates için 

rolüyle parlayacak bir alan yaratılmış; [Bates] alışılmadık, unutulmaz bir nefret 

nesnesi yaratıyor." — Variety, 1990. 

"(…) [Misery] Hitchcock tarzı kedi-fare gerilim melodramı olmak istiyor gibi 

görünüyor, bu da Reiner veya Goldman'ın yapabileceğinden çok daha fazla özgünlük 

gerektiriyor... Bates gerçekten eğlenceli bir performans sergiliyor." — Vincent 

Canby, The New York Times, 30 Kasım 1990 (akt. Shelley, 2009, s. 287-288). 

 Görüldüğü üzere Reiner’in cinsiyetler savaşı temalı kedi-fare gerilimi, vizyona girdiği 

dönemin basınında, daha önceki Kocakarı Korkusu filmlerinde de gözlemlendiği gibi egemen 

okumayla alımlanmıştır. Misery örneğinde yapılacak son tespit, Annie Wilkes’in (ve Kathy Bates’in) 

iki çeşit temsili ve alımlanmasıdır: ilki Annie’nin ve dolayısıyla Bates’in performansının ne kadar 

başarılı bir nefret objesi olduğuna yönelik alımlanmadır. Film dilinin kuruluşu ve sonrasında filmin 



180 

 

alımlanışı Annie’nin ne kadar nefret edilesi bir canavar olarak temsil edildiğine yöneliktir. İkinci 

alımlanış ise diğer Kocakarı Korkusu filmlerinde de gözlemlendiği gibi filmin grande dame’ının 

performansı sebebiyle gülünç bulunmasıdır. Bates’in Annie Wilkes karakteriyle Oscar ödülü 

kazanması, rolün ve performansın “ciddiye alındığına” yönelik bir algı oluşturabilir. Öte yandan Baby 

Jane’in ardından grotesk ve gülünç bulunan Bette Davis’in de Jane rolüyle Oscar’a aday gösterildiği 

hatırlanmalıdır. Öte yandan Misery ve grande dame rolünde oynayan Kathy Bates’in, bütün Kocakarı 

Korkusu filmleri içerisinde baş rol kadın oyuncusuna En İyi Kadın Oyuncu ödülü kazanması not 

düşmeye değerdir. Öte yandan Misery’nin diğer bütün Kocakarı Korkusu filmleri içinde nasıl ayrı bir 

yere sahip olduğunu ve Kathy Bates’in Hollywood’un en prestijli ödülü nasıl kazandığını 

anlamlandırmak için filmin temsiller yoluyla ürettiği mizojin şiddet pornosu izleğine dikkate çekmek 

tutarlı olacaktır. 

3.3.3.2. İğdiş Edici Anne Olarak Annie Wilkes 

 Misery’yi psikanalitik olarak ele alabilmek için, diğer Kocakarı Korkusu filmlerinde olduğu 

gibi, psikanalitik anneye başvurmak bir zorunluluktur. Misery’nin sosyolojik perspektiften ve 

toplumsal cinsiyet temsilleri açısından anlaşılmaya çalışıldığı bir önceki kısımda da üzerinde 

durulduğu gibi Annie maskülen-feminen korkutucu anne olarak dikkat çekmektedir. Bu noktada ele 

alınan diğer örnekleri hatırlarsak Annie Wilkes’in Jane Hudson’dan ziyade Mrs. Trefoile’a benzediği, 

öte yandan ondan da farklılaştığı görülmektedir. Önceki kısımda hem oğlunun fallusuna sahip olmaya 

çalışan hadım edici anne hem de kural koyucu olarak fallusa sahip baba imgesine benzeyen fallik anne 

figürünü bir arada taşıyan Mrs. Trefoile, bu ikiliği açısından Annie Wilkes’le benzeşmektedir. Öte 

yandan Mrs. Trefoile’da fallik ve hadım edici anne neredeyse eşit şekilde birbirinin yerini alırken 

Annie Wilkes daha çok hadım edici anne figürüne yakınlık göstermektedir. Mrs. Trefoile ve Stephen 

arasındaki Oedipal arzu semboliktir; ancak Annie ile Paul gerçekte anne-oğul olmadıkları için 

Annie’nin Paul’a duyduğu arzu Misery’de açık seçik yer almaktadır. Annie, başlarda Paul’ün 

yaratıcılığına ve yazarlığına, daha sonrasında ise yazarın kendisine âşık olduğunu açıkça ifade 

etmektedir. Annie, aynı zamanda gerçekleştirdiği annelik vazifelerini de sıklıkla gündeme 

getirmektedir. Paul’ü yedirdiğini, içirdiği, ona baktığını hatta altını dahi temizlediğini; ancak karşı 

taraftan yeterli minnettarlığı ve güveni alamadığını sıklıkla dile getirmektedir. 

 Keesey’e göre Paul’ün korkusu kendisine bir anne figürü gibi yaklaşan, onu kurtaran, rehin 

alan, ona giderek daha da bebek gibi davranan ve kendiyle özdeşleştirdiği Misery karakterini yazmaya 

devam etmese onu hadım etmekle tehdit eden anne figürüne karşı duyulan korkudur.  Ona göre 



181 

 

Paul’ün acısı83 ve Stephen King’in mazoşistik fantezisi, eril bedenin kısıtlandığı bir kâbustan ve eril 

psikenin zor kazanılmış bağımsızlığından yoksun bırakılmasından kaynaklanmaktadır (2002, s. 54-

55). Keesey’nin tespitlerinden hareketle Paul’ün yaşadığı anne kompleksi ile erkeklik bunalımının 

ilişkisini ele almak önemlidir. Bu noktada Paul’ün nasıl bir erkek olduğunu tanımlamak gerekir. 

Diyaloglar aracılığıyla öğrenildiği kadarıyla Paul iki kez boşanmıştır ve bekardır. Bir kız babasıdır. 

Çok satan bir yazardır, ancak istediği büyük eseri yazamamıştır. Ciddi edebiyat olarak kabul 

edilmeyen kadınlara yönelik romanslar yazmaktadır. Silver Creek’e seyahati de yeni bir Misery 

romanı yazmak değil, onu öldürerek kendi özgürleşmeye yönelik yapılmış bir seyahattir. İşte Paul, tam 

bu noktada fallik anne tarafından esir alınır. Paul’ün erkekliği hem sözel hem de fiziksel olarak 

aşağılanmaya başlar. Paul’ün erkekliği yürüyememesi, kendi ihtiyaçlarını kendi görememesi, yemek, 

içmek ve tuvalete gitmek gibi en temel ihtiyaçlarında dahi Annie’ye bağımlı olmasıyla yaralanmıştır. 

Annie, Paul’e hayran olmasına rağmen son Misery romanının taslağını okuduğunda Paul’e “seni 

pislik, seni farklı sanmıştım ama değilmiş” diye bağırır. Paul, fiziksel çaresizliğiyle beraber fallik anne 

Annie’nin onu diğer erkeklerle bir görerek aşağılamasına maruz kalır. Annie hem kişilik yapısı hem de 

fiziki özellikleriyle Paul’ü tamamen itaat etmeye mecbur eder. Paul’ün hadım edilmekten kaçışının tek 

yolu annenin isteklerini eksiksiz yerine getirmektir. Annie, kendini Misery karakteriyle 

özdeşleştirmektedir. Dolayısıyla Paul’den Misery’yi canlandırmasını, ona bir yuva, bir eş vererek 

mutlu son yazmasını istemektedir. Paul’ün tek çaresi, fallik annenin korkutucu arzularına boyun 

eğerek ona sembolik düzende bir fallus hediye etmektir. 

 Ancak Paul’ün kaçma teşebbüsleri Annie tarafından fark edilir. Aynı zamanda Annie, Paul’ün 

iyileşmesinin iyi bir seyir göstermesi sebebiyle yakında ayaklanacağından ve kendisini terk 

edeceğinden korktuğunu söyler. Annie’nin istediği gibi bir roman yazamayan, yaramazlık yaparak 

odasından çıkıp gezinen Paul cezalandırılmak zorundadır. Annie, bir balyozla Paul’ün ayaklarını 

bilekten kurar. Bu edim bariz bir şekilde hadım etmenin sembolik bir alegorisidir. Paul’ün ayakları 

kırıldığında ayakları üstünde durarak savaşabilecek erkekliğe sahip olamayacaktır. Bu hadım durumu, 

Paul’ü Annie’ye daha da bağımlı hale getirmektedir. Keesey, Creed’in bu tarz hadım uygulamalarının 

mizojinist olsa da çocuksu erkek fantezileri olduğu ve erkek çocuklarını erkek haline getirecek şaşırtıcı 

ve iğrendirici imgeler olduğuna yönelik görüşlerini hatırlatmaktadır (Creed’den akt. Keesey, 2002, s. 

59). Keesey, aynı zamanda filmde yer almayan; ancak King’in romanındaki Annie’nin Paul’ü 

dudağından öptüğü sahneye dikkat çekmektedir. King, Paul’ün tiksintisini “(…) kadının zorla içine 

yolladığı soluğunda duydu. Bu bir erkeğin onu istemeyen bir kadına zorla sahip olması gibi bir şeydi.” 

sözleriyle tanımlamaktadır (King , 2013, s. 9). Kitapta yer alan bu sahne, Annie’nin kapı ağzında 

 
83 Keesey, burada hem Paul Sheldon’ın romanının ana karakterinin ismi, hem filmin ismi hem de İngilizce’de 

acı, ıstırap anlamlarına gelen “misery" kelimesiyle kelime oyunu yapmaktadır. 



182 

 

durarak Paul’e öpücük göndermesi ve “eliyle yakalamasını” istemesi şeklinde yer almaktadır. Bu 

sahnede de Paul’ün tiksintisi görülmektedir. Keesey’e göre Annie’nin kendisine uyguladığı oral 

tecavüz, ona kendini feminize edilmiş, tecavüze, sınır ihlaline uğramış hissettirmiştir. Keesey’nin 

tespitine göre filmin sonunda Paul’ün Annie’nin isteklerine uyarak yazdığı Misery romanının 

sayfalarını Annie’nin boğazına tıkması, Paul’ün intikam amaçlı gerçekleştirdiği tecavüz edimidir 

(2002, s. 59). Paul’ün erkekliğini yeniden tesis etmesiyle yaptığı ilk şey, kendini baskı altında tutan 

anneyi, eril güçlerle, tecavüzle “cezalandırmak”tır. 

 Arketipsel olarak Annie, tıpkı Mrs. Trefoile gibi Büyük Anne arketipine uymaktadır. Jung’a 

göre (2005, s. 38) Büyük Anne arketipi hem bilgelik hem de cadılık özelliklerini bir arada 

taşımaktadır. Bu durum, Annie’nin eski bir hemşire olmasıyla daha görünür bir temsil bulmaktadır. 

Daha önceki kısımlarda da ele alındığı gibi kocakarı, Büyük Anne, bilge yaşlı kadın arketiplerinin 

alametifarikaları doğayla sıkı ilişkiler içinde olmaları, bitkilerin gizli faydalarını bilmeleri, ezoterik 

külliyata hâkim olmalarıdır. Kadınlığın bilgeliğinden kaynaklı mistisizm, onu korkunç kılan özelliği 

olarak ön plana çıkmaktadır. Annie, Paul’ü sürekli olarak haplarla, serumlarla, şırıngalarla, 

görünmeyen mutfakta yaptığı yemeklerle “beslemektedir”. Paul için bu bilgelik mistik ve 

korkutucudur. Bir süre sonra Annie’nin ona verdiği hapları içmemeye, bu mistik bilgeliğe 

güvenmemeye başlamıştır. Hatta odadan ilk kaçtığında kilerden bir kartuş hap çalarak yedikleri akşam 

yemeğinde Annie’nin şarabına hapları koyup, bu ilaçların etkisini Annie üzerinde görmeyi dener. 

Annie, aynı zamanda yaşadığı mekân ve bu mekanla ilişkileri bağlamında da kocakarı ve Büyük Anne 

arketiplerine uymaktadır. Jung, anne kompleksi olarak adlandırılan kompleksin temelinde anne 

arketipinin yattığını ifade etmektedir. Jung, kendi deneyimlerine dayanarak anne kompleksinde her 

zaman arketipik annenin aktif rolü olduğunu ifade etmektedir. Bu komplekse sebep olan şeyin yabancı 

ve genellikle korku uyandıran arketipik anne özellikleri olduğunu not düşmektedir. Ona göre anne 

arketipinin yol açtığı anne kompleksi, erkek çocuklarda doğal olmayan cinselleşmeyle eril içgüdülerin 

zedelenmesine yol açmaktadır (2005, s. 24-25). Annie, tatlı renklerle, rahat bir stille döşenmiş 

olmasına rağmen ormanın ortasında bir çiftlik evinde yaşamaktadır. Evin her bir köşesi ayrı bir detayla 

doludur. Paul’un kaldığı oda dışında evde çok fazla eşya vardır. Annie, tıpkı Jane Hudson gibi, evden 

bağımsız düşünülemez. Baby Jane’deki gibi karanlık ve Gotik tarzda olmasa da Annie’nin evi de onun 

kalesidir. Tüm bu özellikleri Annie’yi arketipik anne olarak tanımlarken öte yandan da mistik bir 

kocakarı imagosuyla inşa etmektedir. 

3.3.3.3. Fail-Kurban İlişkisi Olarak Oedipal Çatışma 

 Annie ile Paul arasındaki ilişkide çoğunlukla sembolik dahi olmayan Oedipal çatışma film 

boyunca çok bariz şekilde temsil edilmektedir. Annie, Paul’ü eliyle beslemekte, tıraş etmekte ve 



183 

 

temizlemekte ve hatta tuvaletini yaparken başında beklemektedir. Paul’ün yetişkin ve karizmatik bir 

erkek olmaktan oğlan çocukluğuna regrede olması Paul ile Annie arasındaki anne-çocuk benzeri 

parazit ilişkiyi film boyunca yeniden üretmektedir. Paul ile Annie’nin ilişkisi What Ever Happened to 

Baby Jane?’deki Jane ve Blanche kardeşler arasındaki iç karartıcı bağımlı ilişkiyi hatırlatmaktadır. 

Engelli ve zavallı olan ile kudretli ve zalim olan arasındaki çatışma, önceki kısımlarda da görüldüğü 

üzere Kocakarı Korkusu filmlerindeki itici güçlerden biridir. Bu ilişki anne karnındayken annenin tüm 

biyolojik kaynaklarını sömüren, doğduktan sonra ise anneye ilişkin tüm maddi ve manevi imkanları 

sömüren bebek ile anne ilişkisine benzemektedir. Bu noktada Misery’yi anlamak için Ann Kaplan’ın 

Kristeva’nın abject nosyonu üzerinden annenin ilk fobik nesne olduğuna dair tespitlerini hatırlamakta 

fayda vardır. Kristeva anneyi iğrenç olarak tanımlamaktadır; zira anneden ayrılır ayrılmaz ondan 

iğrenme hali erken dönemde bastırılmış anne otoritesinden kaynaklanmaktadır (1990, s. 133-134). 

Annie ve Paul arasındaki ilişkide Annie’yi abject yapan ise Annie’nin çocuğunun doğmasına ve birey 

olmasına izin vermeyen anne pozisyonunda yer almasıdır. Annie’nin psikanalitik açıdan temsili, 

bebeğinin vücuttan ayrılarak bağımsız bir birey olmasına karşılık gösterdiği dirence dayanmaktadır. 

Kristeva’nın ifade ettiği ve Kaplan’ın hatırlattığı, anneden iğrenmeye sebep olan bastırılmış anne 

otoritesi Misery örneğinde bastırılmamış veya bastırılamamıştır. Bu açıdan bakıldığında filmin ana 

karakter olan Paul merkezinde anlatılan bir erginleme hikayesi olduğu gözlemlenmektedir. Annie hem 

Freudyen hem Jungyen hem de Kristevacı anne tanımlamalarının en korkutucu ve en gizemli yanlarını 

barındırmaktadır. Film, Paul’ün anne otoritesini alaşağı etme ve yeniden erkek olma hikayesini 

anlatmaktadır. Annie ise oğlunun yetişkin olmasına izin vermek bir kenara, onu sürekli olarak kendine 

bağımlı etmek; hatta anne rahmine geri sokmak için çabalamaktadır. Annie’nin saplantılı anneliği Paul 

ve onunla özdeşleşen seyirci için Annie’yi hadım edici ve iğrenç anne olarak inşa etmekte ve film 

korku unsurunu Annie’nin bu özelliklerinden almaktadır. Film boyunca Annie’nin bütün eylemleri 

Paul’ün birey ve “erkek” olmasını engellemeye yöneliktir. Öncelikle onu ilaçlarla uzun bir süre bebek 

gibi uyutmaktadır. Sonrasında ise bariz bir hadım sembolizmi yaratan filmin meşhur sahnesinde 

Paul’ün ayak bileklerini balyozla kırarak onu yürüyemez hale getirmektedir. En sonunda ise Paul’ü 

kendisiyle birlikte intihar etmeye, birlikte ölmeye ve yok olmaya zorlamaktadır. Annie, daha önceki 

kısımlarda ele alınan psikanaliz yaklaşımlarında annenin neden gizemli ve korkutucu olduğunun daha 

iyi anlaşılmasını sağlayacak abartılmış bir örnektir. Jung’a göre de mitolojik hikayelerde de sık 

tekrarlanan bir motif olarak “önce çocuğunu doğurur, sonra da bunlara yapışır, çünkü onlarsız hiçbir 

raison d’être (varoluş nedeni) yoktur” (2005, s. 27). Stephen King’in yaratımı olan Annie Wilkes, 

oğlan çocuğu gibi bakarak sahiplendiği Paul’ün anne rahmini terk etmesine ve birey olmasına izin 

vermeyen, onun fallusuna hükmeden eylemleriyle filmde de tam anlamıyla abartılı bir Oedipal kâbus 

izleği yaratmaktadır. 



184 

 

4. SONUÇ 

 Bu çalışmada 1960’ların başında ortaya çıkan ve çoğu araştırmacı tarafından korku 

sinemasının alt türü olarak sınıflandırılan Grande Dame Guignol film akımı çeşitli yönleriyle ele alınıp 

anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu akım Hagsploitation veya Hag Horror gibi isimlerle anılıyor olup 

kavram bu çalışmada Kocakarı Korkusu olarak Türkçeleştirilmiştir. Kocakarı Korkusu akımı, 1962 

yılında Robert Aldrich’in yönettiği ve baş rollerini Hollywood Altın Çağı’nın en ikonik kadın 

yıldızları olan Bette Davis ve Joan Crawford’ın oynadığı What Ever Happened to Baby Jane? filminin 

elde ettiği beklenmeyen başarının ardından ortaya çıkmıştır. Bu filmin başarısı, kariyerinin altın çağını 

1920 ile 1950’lere kadar geçen dönemde yaşamış olan; ancak artık endüstriden uzaklaşmış veya 

kariyeri düşüşe geçen kadın yıldızların yer aldığı, genellikle şok edici ve tabu konuları içeren, şiddet 

içerikli korku filmleri furyasını başlatmıştır. 2020’li yıllara kadar dahi farklı coğrafyalarda örneklerine 

rastlanan bu akımın doğum yerinin Hollywood olduğunu hatırlamak önemlidir. Zira bu çalışmanın en 

temel savlarından bir tanesi Kocakarı Korkusu filmlerinin “Hollywood’un öz çocuğu” olduğudur. 

Hollywood’u Hollywood yapan, onun sahip olduğu cazibenin en önemli unsurları olan Altın Çağ 

Hollywood’unun büyük yıldızlarının stüdyolar tarafından ömrünün tükendiğine hükmedildiği 

dönemde başlayan bu akım, gücünü ve temellerini Hollywood’dan almaktadır. Çalışma boyunca da 

çalışmalarını değinilen araştırmacıların uzlaşmış göründüğü üzere Hollywood stüdyo sistemi üç unsur 

üzerinde durmaktadır: yıldız sistemi, yapım yasası ve tür filmleri. Kocakarı Korkusu yıldızları 

barındırmaktadır, bu filmler tür filmidir ve temelleri 1920’lere dayanan yapım yasası geleneğinin yok 

olmaya başladığı yıllarda ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda Hollywood’u ayakta tutan dinamiklerin 

yanında söz konusu akımın ortaya çıktığı yılların toplumsal ve politik şartları da önem arz etmektedir. 

O sebeple ilk bölümde Hollywood stüdyo sistemi ve onun temelini oluşturan tür filmleri, yıldız sistemi 

ve yapım yasası unsurları detaylıca ele alınmıştır. 

Temelleri 1910’lu yıllarda atılan Hollywood stüdyo sistemi, sinema sanatının 

endüstrileşmesine büyük katkı sağlamış ve bu sebeple dünya çapında pek çok ana akım ulusal 

sinemaya örnek olmuştur. Pek çok kişi tarafından “rüya fabrikalarına” benzetilen Hollywood, 

gerçekten de film üretimini bir fabrikanın üretim sistemine benzer şekilde yapılandırmış ve ekonomik 

olarak sürdürülebilir bir sistem yaratmıştır. Tarihi boyunca Hollywood pek çok zorlukla karşılaşmıştır; 

ancak André Bazin’in ifadesiyle “sistemin dehası” (1957, s. 11) Hollywood’un karşılaştığı zorlukları 

aşmasına ve karlı bir endüstri olmaya devam etmesine imkân tanımıştır. Bu engellerden ilk büyük 

örnek 1920’lerin sonunda sesin filmlerde kullanılmasının yaygınlaşmasıdır. Hollywood bu zorluğu 

Büyük Buhran öncesi yaptığı akıllıca teknolojik yatırımlar ve sessiz dönemden sesli döneme uyum 

sağlayamayan yıldızları elimine etmekle atlatmış ve yeni duruma uyum sağlamıştır. Benzer zorluklar 



185 

 

1980’lerde video teknolojisinin gelişmesi ve 2010’lar sonrasında dijital platformların kullanım 

alışkanlıkları içinde ağır basması gibi de kendini göstermiştir. Bu iki örnekte de Hollywood değişime 

başta dirense de kendi işlerini tehlikeye atar gibi görünen yeni alanlarında faaliyete geçmiş ve zarar 

görmeksizin kara geçerek yeniliğe ve değişime uyum sağlamıştır. Benzer bir buhran ise İkinci Dünya 

Savaşı sonrasında 1960’larda gerçekleşmiştir. 1950’lerin sonundan 1960’ların sonuna kadar geçen 

sürede yaşanan bu duraksamanın birden fazla sebebi vardır. Bunlardan ilki savaş sonrasında Amerikan 

halkının kalabalık şehirlerden ziyade banliyölerde yaşamayı tercih etmeleridir. Savaşın kaotik 

atmosferinin ardından normalde bir şehir eğlencesi olan sinema, yerini yükselen yeni medya olan, evin 

konforunda tüketilebilen televizyona bırakmaya başlamıştır. Bununla birlikte 1950’lerden itibaren 

Avrupa sinemasının yükselişe geçtiği ve Amerikan pazarında önemli bir yer edindiği de 

görülmektedir. 1952 yılında Roberto Rossellini’nin The Ways of Love (Rossellini, Renoir, Pagnol, 

1950) isimli antoloji filminde yer alan Il miracolo84 isimli kısma getirilen sansüre yapılan itiraz 

sonucunda Amerikan Yüksek Mahkemesi’nin sinemanın bir ifade özgürlüğü alanı olduğuna dair 

verdiği kararın 1960’ların sinemasına büyük etkisi olduğu görülmüştür. Zira 1915 tarihli Yüksek 

Mahkeme kararı sinema filmlerini ifade özgürlüğü kapsamında değerlendirmemekte ve sinemayı basit 

eğlence statüsünde görmektedir. “Mucize kararı” olarak anılan bu kararın iki şeye yol açtığı 

görülmüştür: ilki konu, tema ve görsel özellikleriyle Amerikan filmlerine kıyasla çok daha özgür ve 

cesur olan Avrupa filmlerinin Amerikan pazarına girmesi ve karşılık bulmasıdır. İkincisi ise yıllardır 

yapım yasasının kuralları çerçevesinde film yapan stüdyoların sinema filmlerinin ifade özgürlüğünü 

kullanmak için bir vasıta olduğunu kabul eden emsal karara dayanarak kademe kademe yapım yasasını 

yıkmasına yol açmıştır. O sebeple 1960’lı yıllarda, Hollywood’da daha önce perdede işlenmesi akla 

dahi getirilemeyecek konuların filmlere konu olduğu görülmektedir. The Children’s Hour (Wyler, 

1961) lezbiyenlikle suçlanan iki öğretmenin hikayesini, To Kill a Mockingbird (Mulligan, 1962) 

haksız yere tecavüzle suçlanan bir siyahi işçiyi savunan beyaz avukatın hikayesini anlatmaktadır.  

 1950’lerin ortası ve 1960’ların başında başta Amerika olmak üzere dünyada yaşanan 

değişimler, sivil hak mücadeleleri, savaş karşıtlığı gibi hareketler doğrudan olarak Hollywood’u da 

etkilemiştir. Hollywood, yaşanan gelişmeleri takip edememiş, günceli yakalayamamıştır. 

Hollywood’un bu dönüşüme reaksiyonu daha büyük bütçeli ve sinema salonunda deneyimlenmesi 

gerektiğini vurgulayan reklam çalışmaları uyguladıkları büyük epikler yapmak olmuştur. Stüdyo 

sistemi, kısa süre içerisinde Altın Çağ’da ürettikleri içerikleri üretmeye devam etmenin yeni düzene 

ayak uydurmaları noktasında faydalı olmadığını fark etmiştir. Bu süreçte söz konusu farkındalığı 

yaratan önemli filmlerden biri Paramount tarafından gönülsüzce ve başarı umut edilmeden dağıtımı 

yapılan Psycho (Hitchcock, 1960) olmuştur. Psycho, Hitchcock’un ustalıklı rejisi eşliğinde bir seri 

 
84 It. Mucize 



186 

 

katili merkezine alan psikolojik gerilim izleği sunmaktadır. Filmin bütçesi çok düşüktür ve siyah 

beyaz olarak çekilmiştir. Ancak ensest, abartılı Oedipal kompleks, travestizm, kadın cinselliğinin 

özgür tezahürü gibi unsurları içermesiyle dönemin seyircisi açısından görülmedik ve önceki yıllarda 

sansür kurulunun müsaade etmesi hayal dahi edilemeyecek temaları içermesi açısından öncü olmuştur. 

Filmin elde ettiği beklenmedik büyük başarı, Psycho’yu takip eden, onun gibi yasaklı temaları ve 

genelde Hollywood’da “saygın” bulunmayan konuları ele alan düşük bütçeli korku filmlerinin 

üretilmesine yol açmıştır. Bu filmlerden biri ise baş rollerinde Hollywood’un 1920-1940’lı yılları yani 

Altın Çağı’nın en büyük kadın yıldızları Bette Davis ve Joan Crawford’ın oynadığı What Ever 

Happened to Baby Jane?’dir (Aldrich, 1962). Baby Jane’in elde ettiği gişe başarısı, baş rollerinde 

Hollywood Altın Çağı’nın büyük yıldızları olup artık elli yaşının üstünde olduğu için ya yardımcı 

rollerde oynamak zorunda kalan ya da endüstriden uzaklaşmış önemli kadın yıldızların yer aldığı 

korku filmleri furyasını yaratmıştır. Bu filmler Hagsploitation veya Grande Dame Guignol (bu tez 

çalışmasında Kocakarı Korkusu olarak Türkçeleştirilmiştir) olarak isimlendirilmiş ve çalışma boyunca 

çalışmalarına değinilen pek çok araştırmacı tarafından korku türünün bir alt türü olarak 

sınıflandırılmıştır. 

 Birinci bölümde Kocakarı Korkusu filmleri, öncü film olan What Ever Happened to Baby 

Jane? örneğinden yola çıkılarak biçim ve içerik özellikleriyle ele alınmıştır. Özellikle Baby Jane’in 

başarısının söz konusu furyayı başlattığı göz önüne alındığında burada Psycho’nun öncülüğü kadar 

Baby Jane’in özelliklerinin de söz konusu furyaya rengini verdiği görülmüştür. Bu noktada Yıldız 

Sistemi alt başlığında da ele alınan Barry King’in film-yıldız ilişkisi üzerine görüşlerini hatırlamak 

faydalı olacaktır. King’e göre (2005, s. 176-177) film-yıldız etkileşiminde üç değişken vardır: 

karakter, kişi ve imaj. İmaj ise yıldızın hem filmdeki görünümünü (filmic) hem de film dışındaki 

görünümünü (extra-filmic) kapsamaktadır. Birinci bölümde Baby Jane’in yapım sürecine değinilmiş 

ve Baby Jane’in iki büyük film yıldızı Davis ve Crawford arasında yıllardır basının “köpürttüğü”, bu 

iki yıldızın birbirlerini hiç hazzetmedikleri miti, hem bu yıldızların karşılıklı düşman kız kardeşleri 

oynamak üzere seçilmesinde de etkili olmuştur.  Öte yandan yönetmen Aldrich’in halkla ilişkiler ekibi 

ile Warner Bros’un tanıtım departmanının bu miti istismar ettiği ve iki yıldızın film boyunca kamera 

önünde ve arkasında birbirlerine zevkle eziyet ettiklerine dayanan bir reklam kampanyasıyla seyirci 

beklentisi yaratmışlardır. Benzer bir durum üçüncü bölümde Die! Die! My Darling! filminin 

sosyolojik çözümlemesi yapılırken de gözlemlenmiştir. Bu filmde de Columbia Pictures, baş rollerde 

oynayan Tallulah Bankhead ile Stefanie Powers’ın birbirlerinden hazzetmedikleri ve çekimler 

sürecinde yaşanan bu hazzetmeme halinin filme de yansıdığına yönelik bir kampanya benimsemiştir. 

Söz konusu bulgular göz önünde bulundurulduğunda Kocakarı Korkusu filmlerinin tipik özelliği olan 



187 

 

baş rolde Hollywood’un eski büyük kadın yıldızlarının yer alması, King’in bahsettiği film dışı (extra-

filmic) imajın Kocakarı Korkusu filmlerinde önemli bir rol oynadığı tespit edilmiştir. 

 Kocakarı Korkusu filmleri biçim özellikleriyle analiz edildiğinde göze çarpan beş temel unsur 

tespit edilmiştir. Öncelikle Psycho’dan Baby Jane’e, oradan da diğer Kocakarı Korkusu filmlerine 

sirayet eden temel biçim özelliğinin karanlık atmosfer ve Gotik set-up olduğu görülmüştür. Özellikle 

akımın ilk dönem siyah beyaz örneklerinde sert ve karakterin iyi veya kötü olduğunun altını çizmek 

üzere radikal ışık-gölge kullanımlarının, bu filmlerin her örneğinde gözlemlenemese de, tekrar eden 

bir özellik olduğu görülmektedir. Yine akımın ilk filmlerinde Psycho’dan benimsendiği açıkça 

gözlenen grafik tasarım kullanımı göze çarpmaktadır. Özellikle Baby Jane, Die! Die! My Darling, 

Lady in a Cage gibi filmler gerek poster ve tanıtım materyalleri gerekse açılış jeneriklerinin biçim 

özellikleriyle birbirine benzemektedir. Öte yandan akımın daha sonraki yıllardaki örneklerinde 

zamanla değişen film diline paralel olarak söz konusu grafik üslubun da kaybolduğu gözlemlenmiştir. 

Öte yandan bu filmlerin neredeyse hepsinde gözlemlenen diğer biçim özellikleri, geleneksel 

Hollywood sinemasında yıldızın kötü özelliklerini gizleyerek iyi yönlerini parlatmaya yönelik 

uygulanan biçimsel stratejilerin tersyüz edilmesidir. Bunların en başında ışıklandırma gelmektedir. 

Söz konusu yıldızlar, altın çağlarında fiziki kusurlarını gizleyecek şekilde ışıklandırılırken Kocakarı 

Korkusu filmlerinin ana karakteri olan yıldızların kırışıklıklarının ve yaşa bağlı bedensel kusurlarının 

vurgulanması amacıyla ışıklandırılmıştır. Özellikle siyah beyaz örneklerde ışık yardımıyla yıldızın 

yaşlanmasına yapılan vurgu daha bariz gözlemlenmektedir. Öte yandan ışık ve gölge oyunlarıyla 

uygulanan strateji saç, makyaj ve kostüm tercihleriyle de desteklenmektedir. Kocakarı Korkusu 

karakterleri genellikle cadılara atfedilen ikonografik özelliklere uyacak şekilde giydirilmektedir. 

Karakterler bol elbiseler ve aşırı aksesuar kullanımıyla akıl sağlıklarının dengesiz olduğu yönünde 

temsil edilmektedir. Bu ana karakterlerin saç ve makyaj tercihlerinde de ya hiç makyaj kullanılmaması 

ve kırışıklıkların ön plana çıkarılması ya da Baby Jane’deki Jane Hudson örneğinde olduğu gibi aşırı 

ve grotesk makyaj kullanımı ile yine karakterlerin akıl sağlıklarındaki dengesizliğin altı çizilmektedir 

(bkz. Görsel 6). Kocakarı Korkusu filmlerinde ortak olarak tespit edilen son biçimsel özellik de 

ışıklandırma ve saç-makyaj tekniklerini destekler özelliktedir. Bu biçimsel özellik Kocakarı Korkusu 

karakterlerinin çeşitli açı ve lens oyunlarıyla çirkinleştirilmesi veya olduklarından daha “deli” ve 

korkutucu temsil edilmelerini sağlamaktır. Karakterler alt açıdan veya geniş açılı lens kullanılarak 

görüntülenmekte, karakterleri korkunçlaştırmaya yönelik bu yaklaşım özellikle tüm ekranı/perdeyi 

doldurmalarını sağlayan aşırı yakın plan çekimleriyle desteklenmektedir (bkz. Görsel 7). Kocakarı 

Korkusu filmlerinde tespit edilen ışık kullanımı, saç-makyaj ve kostüm tercihleri ve açı-lens kullanma 

stratejilerinin bütün Kocakarı Korkusu filmlerinde yer aldığı gözlemlenmektedir. Bahsi geçen bu üç 

biçimsel özellik, Kocakarı Korkusu ana karakteri olan kadın oyunculara ve akımın her filminde 



188 

 

istisnasız bir şekilde kullanılmıştır. Bu sebeple bu stratejilerin geneli için “Kocakarı Korkusu Efekti” 

ifadesinin kullanılabileceği önerilmektedir. Bir kadın yıldız, bu akımın filmlerinde çeşitli Kocakarı 

Korkusu efektlerine maruz kalmakta ve bu sayede çirkinleştirilmekte, korkunç hale getirilmektedir. 

 Kocakarı Korkusu filmleri içerik özellikleri bakımından ele alındığında ise sekiz içerik özelliği 

dikkati çekmektedir. Bunlardan ilki söz konusu filmlerin özdüşünümsel yapısıdır. Kocakarı Korkusu 

filmlerinin ana karakterlerinin, gençliklerinde bir dönemin gözde yıldızları olması Barry King’in 

yıldızların imajında önemli bir yeri olduğunu iddia ettiği film dışı unsurları devreye sokmaktadır. 

Birinci bölümde özdüşünümsellik kavramı ve metafilmler üzerine kavramsal çerçeve tarif edilmeye 

çalışılmıştır. Burada özdüşünümsellik yani filmin kendi kendine gönderme yapması durumunun 

çoğunlukla yabancılaştırıcı bir etki yaratarak seyirciyi filmin akışından kopup eleştirel düşünebilmeye 

sevk etmek üzere kullanıldığı gözlemlenmiştir. Öte yandan Kocakarı Korkusu filmlerinin 

özdüşünümselliği bu şekilde yabancılaştırıcı bir etki yaratarak seyirciyi genel olarak Hollywood ve 

“yaşlanan film yıldızlarına ne olur?” sorusunun cevabını düşünmeye sevk etme amacı bulunduğuna 

dair bir kanıt yoktur. Öte yandan filmlerin baş rollerinde yer alan yıldızlar tek başına bu 

yabancılaşmayı yaratma potansiyeline sahiptir. What Ever Happened to Baby Jane? (Aldrich, 1962), 

Die! Die! My Darling! (Narizzano, 1965), Savage Intruder (Wolfe, 1970) gibi örneklerde ana 

karakterin film evreninde de eskiden film yıldızı olan ancak kariyeri sona ermiş karakterleri 

canlandırması, bu filmlerin özdüşünümsel özelliklerine yeni bir katman eklemektedir. İkinci dikkat 

çekici özellik olan yabancılaştırma efektleri ise yalnızca özdüşünümsel öğelerle sınırlı değildir. 

Brechtyen estetiğin sekiz temel unsurundan biri olan göstermeci oyunculuk da (Parkan, 2020, s. 54) 

Kocakarı Korkusu filmlerinde sıklıkla yer almaktadır. Her ne kadar Brecht’in bu kavramla kastettiği 

abartılı oyunculuk değilse de Kocakarı Korkusu ana karakterlerinin altın çağlarında oynadıkları 

dramatik rollerle kontrast oluşturan “manyak” karakterlerde gösterdikleri performans, filmi yapanlar 

nezdinde yabancılaşma yaratma ve protest olma amacı taşımasa da göstermeci oyunculuk 

niteliğindedir. 

 Kocakarı Korkusu filmlerinde tespit edilen üçüncü içerik özelliği ise söz konusu filmlerin tabu 

sayılan konulara eğilmesidir. Daha önce de sözü edildiği üzere 1952’deki Mucize kararının sinema 

sanatını ifade özgürlüğü kapsamında değerlendirmesi neticesinde, William Hays’in temellerini attığı 

yapım yasasının da uygulamasında gevşeme başlamıştır. Bunun bir etkisi olarak Altın Çağ 

Hollywood’unda gerek sözel gerekse görsel olarak perdede gösterilmesi hayal bile edilemeyecek 

içerik ve temalar sinemada yer almaya başlamıştır. Kocakarı Korkusu filmlerine rehberlik ettiği 

çalışmanın çeşitli kısımlarında vurgulanan Psycho’nun cross-dressing, abartılı Oedipal karmaşa ve 

ensest gibi konuları ele almasa bu dönemin bir sonucudur. Çalışma boyunca başta Lady in a Cage, 

Die! Die! My Darling! ve I Saw What You Did filmlerindeki örnekler hatırlatılmış ve Kocakarı 



189 

 

Korkusu filmlerinin özellikle ilk dönem örneklerinde Psycho’nun yaptığına benzer şekilde tabu konu 

ve temalara yer vererek bu öğelerin şok değeri istismar edilmiştir. Söz konusu filmlerde tespit edilen 

dördüncü ve beşinci unsurlar Kocakarı Korkusu ana karakterlerine yüklenen yaşa ve engelli olma 

haliyle ilişkisine ilişkin öğelerdir. Burada dördüncü özellik Sally Chivers’ın “Aging and the Scandal of 

Anachronism” makalesinde Mary Russo’nun “yaşa uymama skandalı” kavramını Kocakarı Korkusu 

filmlerine uyarlamasıdır. Beşinci özellik ise hem Chivers’ın makalesinde hem de Woodstock’un 

yüksek lisans tezinde gündeme gelen yaşlı karakterler olan Kocakarı Korkusu ana karakterlerinin 

sıklıkla çürüme, dekadans ve engellilikle bir arada temsil edilmesi durumudur. Baby Jane’in 

Blanche’inin tekerlekli sandalyeye mahkûm olması, Lady in a Cage’in Cornelia Hilyard’ının kalçasını 

kırması sebebiyle koltuk değneğine mecbur olması gibi pek çok tipik örnekte söz konusu ana 

karakterler pasif, engelli, çürümekte ve ölmekte olarak temsil edilmektedirler. 

 Tespit edilen altıncı ve yedinci içerik özellikleri, Kocakarı Korkusu filmlerinin queer estetik 

ve camp kavramıyla ilişkileridir. Çoğu Kocakarı Korkusu filmi (özellikle What Ever Happened to 

Baby Jane?) camp estetiği ile tanınan bir kült klasiği olarak kabul edilmektedir. Camp terimi, bilinçli 

bir şekilde abartılı davranışları, esprili tarzları ve dikkat çekici görsellikleri ifade eder. Susan Sontag, 

camp'ı doğal olmayan ve mübalağalı olanı sevme eğilimi olarak tanımlamaktadır (2015, s. 369). Camp 

estetiği, güzellikle değil, stilizasyon ve yapaylıkla ilgilenmekte ve ciddiyetten uzaklaşmaktadır. Camp, 

genellikle diğerlerinin ciddi olarak eleştirdiği veya kötü sanat olarak nitelendirdiği şeylere karşı bir tür 

eşsiz bir sevgiyi ifade etmektedir.  Camp estetiği, çoğu Kocakarı Korkusu filminde bulunan 

özelliklerle örtüşmektedir. Bu tür filmler, abartılı oyunculukları, grotesk temaları ve şok edici 

sahneleriyle camp estetiğinin özüne uymaktadırlar. Aynı zamanda Hollywood ikonları, özellikle Bette 

Davis gibi abartılı mizaca sahip isimler, camp kişilikler olarak kabul edilmektedirler. Bu ikonlar, 

tarzları, jestleri ve kostümleriyle camp estetiğinin önemli sembolleridir. Kocakarı Korkusu filmleri, 

genellikle queer kültürle özdeşleştirilmekte ve drag şovlarda sıkça parodisi yapılmaktadır. Baby Jane 

gibi filmler, 1960'ların gay dayanışma grupları tarafından büyük bir ilgi görmüş ve kült statüsüne 

ulaşmıştır. Bu filmlerin drag queen'lerin gerçekleştirilen parodileri popüler kültürde sıklıkla yer 

almıştır. 

 Kocakarı Korkusu filmlerine ilişkin tespit edilen son içerik özelliği ise ikinci ve üçüncü 

bölümlerde daha çok gündeme gelecek olan, bu filmlerin Barbara Creed’in “canavarsı dişi” 

kavramıyla kurdukları ilişkidir. Barbara Creed'in "canavarsı-dişi" tanımına göre özellikle korku 

filmlerinde kadın karakterler toplumun dışına itilen, korkutucu ve tiksindirici olarak tasvir 

edilmektedir. Creed, özellikle Julia Kristeva’nın abject nosyonundan yola çıkarak kadınların nasıl 

canavarsı ve tiksindirici temsillere maruz kalabildiklerinin altını çizmektedir. Creed (1993, s. 73), 

canavarsı-dişileri beş farklı başlık altında incelemektedir: "arkaik anne," "ele geçirilmiş (possessed) 



190 

 

canavar olarak kadın," "canavarsı rahim olarak kadın," "vampir olarak kadın," ve "cadı olarak kadın." 

Özellikle "arkaik anne" ve "cadı olarak kadın" kategorilerine ait canavarsı-dişi modelleri, Kocakarı 

Korkusu filmlerinde sıkça karşımıza çıkmaktadır. “Cadı olarak kadın”, Kocakarı Korkusu’nun öncü 

filmleri olan What Ever Happened to Baby Jane? ve Hush… Hush, Sweet Charlotte gibi filmlerden 

itibaren net bir şekilde gözlemlenmektedir. Bu noktada Greer'ın (1992, s. 390-391), yaşlı kadınların, 

tarih boyunca cadı olarak görülmüş ve toplum tarafından dışlanmış olduklarına ilişkin tespitleri 

önemlidir. Grear’ın tanımladığı menopoz sonrası dönem, kadın gücünün itibarsızlaştırıldığı bir sürecin 

yansımasıdır. Bu bağlamda, Kocakarı Korkusu filmleri, yaşlı kadınların marjinalleştirilmesini bir 

strateji olarak benimsemiş gibi görünmektedir. Aynı şekilde, Creed'in "arkaik anne" ve "iğdiş edici 

anne" olarak tanımladığı canavarsı-dişi tipleri de Kocakarı Korkusu filmlerinde en çok temsil bulan 

canavarsı-dişilerdir. Özellikle Psycho gibi örneklerde, ensest yasağı teması ve Oedipal kompleksin 

abartılı kullanımı, bu akımda da tekrarlanmaktadır. 

 Netice itibariyle Kocakarı Korkusu filmlerine yönelik yapılan incelemede, bu filmlerin 

biçimsel olarak çok az paydada ortaklaştığı; ancak içerik özellikleri bağlamında daha fazla ortak 

özellikleri bulunduğu tespit edilmiştir. Kocakarı Korkusu filmlerine ilişkin en temel eserleri üretmiş 

olan Peter Shelley ve Tomasz Fisiak gibi isimler başta olmak üzere Kocakarı Korkusu’nu korku 

sinemasının bir alt türü olarak tanımlamaktadır. Bu tespitlerin ışığında Kocakarı Korkusu filmlerinin 

bir alt tür olarak tanımlanmasına yetecek seviyede ortak biçim ve içerik özellikleri bulunmadığından 

bu filmleri tematik bir akım veya isimlendirilmemiş bir sinematik evren olarak tanımlamanın daha 

doğru olacağı sonucuna varılmıştır. Öte yandan Fisiak, Kocakarı Korkusu filmlerinin 1960’ların 

başında ortaya çıkıp bir süre üretilen kısa ömürlü bir geçici sinematik heves olduğunu ifade etmiştir 

(2020, s. 317). Kocakarı Korkusu filmlerinin Hollywood’da çekilen Greta (Jordan, 2018) ve Ma 

(Taylor, 2019) gibi örnekleri ile Fransa yapımı Inside (Maury&Bustillo, 2007) ve Türkiye yapımı 

Naciye (Çiçek, 2015) gibi örnekleri de göz önüne alındığında bu akımın ilk üretilen örneğinin 

neredeyse yarım asır sonrasında dahi üretildiğini ve akımın yalnızca Amerika’yla sınırlı kalmayarak 

farklı coğrafyalarda da karşılık bulduğu göz önüne alınarak Fisiak’ın tespitinin geçerli olmadığı 

görülmüştür. 

 İkinci bölümde Kocakarı Korkusu akımının hem toplumsal ve sektörel ayağını hem de film 

metinlerinde yer alan karakterizasyonları anlamak adına kullanılacak olan iki farklı yaklaşımdan 

bahsedilmiştir. Bu yaklaşımlar sırasıyla sosyolojik yaklaşım ve psikanalitik yaklaşımdır. Sosyolojik 

yaklaşım başlığında Frankfurt Okulu ile Birmingham Kültürel Çalışmalar Okulu’nun kitle/popüler 

kültür yaklaşımlarına ve eleştirel bakışlarına yer verilmiştir. Bu iki farklı kuramsal yaklaşımın 

Kocakarı Korkusu filmlerini anlama noktasında faydalı olduğu görülmüştür. Çünkü Frankfurt Okulu 

eleştirel teorisi, geniş topluluklarca tüketilen ürünleri kitle kültürü olarak tanımlamaktadır. Özellikle 



191 

 

Adorno ve Horkheimer’in klasik metinlerinde tarif ettikleri “kültür endüstrileri” kavramı sinemanın da 

dahil olduğu bir grup kitle kültürü ürününün erk sahiplerince üretilerek kitleler tarafından tüketildiğini 

ön görmektedir. Bu Neo-Marksist yaklaşım, kitle ürünlerini üreten kültür endüstrisi erk sahiplerinin 

söz konusu ürünlere kendi egemen ideolojilerini zerk ettiğini iddia eder. O sebeple kültür 

endüstrisinden çıkan ürünler tıpkı tornadan çıkmışçasına aynıdır, eleştirel düşünme alanı tanımamakta 

ve kitleleri uyutmaktadır. Öte yandan Hoggart, Williams ve Hall gibi isimlerle özdeşleşen İngiliz 

Kültürel Çalışmalar Okulu, kültürü bir mücadele alanı olarak görmektedir. Onlara göre Adorno ve 

Horkheimer’in iddialarının aksine kitleler kendilerine sunulan kültür ürünlerindeki mesajları 

düşünmeden benimsemezler ve eleştirel yaklaşabilirler. Kitlesel üretilip tüketilene karşı geliştirilen bu 

iki farklı görüş Peter Shelley’nin Kocakarı Korkusu filmlerine yönelik yerleşik olduğunu hatırlattığı 

iki farklı görüşle benzeşmektedir. Shelley’e göre (2009, s. 3), Kocakarı Korkusu filmlerine yönelik 

olarak bir grup bu filmlerin bir zamanın gözde film yıldızlarını ilerleyen yaşlarında ve stüdyoların baş 

rolde oynayamaz gördüğü bir dönemde Hollywood sistemi tarafından bu kez cinsel cazibeleri istismar 

edilerek değil, onları çirkinleştirerek ve canavarlaştırarak tekrar sömürdüğüne yönelik eleştirel bir 

bakışa sahiptir. Öte yandan diğer grup ise Kocakarı Korkusu filmlerinin Hollywood tarafından artık 

tercih edilmeyen, yardımcı rollere kaymaya veya endüstriden silmeye zorladığı kadın yıldızlara tekrar 

baş rol olma ve spot ışığının altına çıkma imkanını verdiği görüşünü savunarak bu filmlerin kadın 

yıldızlar açısından olumlu olduğunu savunmaktadır. Bu iki görüş, Frankfurt Okulu ile İngiliz Kültürel 

Çalışmalar Okulu’nun popüler kültüre yönelik görüşleri arasındaki farklılıklara paralellik 

göstermektedir. 

 Yine ikinci bölümde filmlerde yer alan, bilhassa Kocakarı Korkusu filmlerinin kalbi işlevi 

gören ana karakterlerin nasıl temsil bulduklarını ve bir Kocakarı Korkusu kahramanını oluşturanın ne 

olduğunu anlamak üzere faydalanılacak olan psikanalitik yaklaşıma yer verilmiştir. Bu kısımda 

psikanaliz ve sinemanın kökenlerine değinilmiştir. Bu çalışmada psikanalitik yaklaşımlarına yer 

verilen üç isim vardır: Sigmund Freud, Carl G. Jung ve Julia Kristeva. Bu kısımda Freud’un bilinçdışı 

kavramı, histeri üzerine çalışmaları, daha sonrasında öncü niteliğe kavuşmuş olan çocuğun cinsel 

süreçleri, narsizm üzerine görüşleri ve unheimlich (tekinsiz) kavramına yer verilerek izah edilmeye 

çalışılmıştır. Carl G. Jung ise Freud’dan ayrışan yönleri ve analitik psikoloji adını verdiği kendine 

özgü psikanalitik yaklaşımıyla ele alınmıştır. Jung’un tanımladığı bilinç yapısı, bu bilinç yapısının 

önemli bir parçası olan kolektif bilinçdışı ve kolektif bilinçdışının da yapı taşı olan arketip kavramı 

üzerinde durulmuştur. Julia Kristeva ise Lacancı bir çizgide yer aldığından Kristeva’nın psikanalize 

yaklaşımı ve onun psikanaliz anlayışında Lacan’dan esinle bilinçdışının nasıl bir dil gibi algılandığı 

üzerinde durulmuştur. Kristeva, özellikle bu çalışma için önemli görülen meşhur abject nosyonuyla ele 

alınmıştır. Kristeva’nın abject tanımı, bunun kadınlık ve annelikle ilişkileri açıklanmaya çalışılmıştır. 



192 

 

 Üçüncü bölümde ise Tablo 1’de yer alan 49 Kocakarı Korkusu filminden üçü seçilmiştir. Bu 

filmler What Ever Happened to Baby Jane? (Aldrich, 1962), Die! Die! My Darling! (Narizzano, 1965) 

ve Misery (Reiner, 1990) olarak belirlenmiştir. What Ever Happened to Baby Jane? akımın ilk filmi 

olarak kendinden sonra gelenler için öncü niteliğine sahip olması sebebiyle seçilmiştir. Die! Die! My 

Darling! Baby Jane’in söz konusu akımı başlattığı yıllarda çekilmiş olmasıyla Baby Jane etkisindeki 

filmlere örnek teşkil etmesi açısından seçilmiştir. Bu film, aynı zamanda çoğu Kocakarı Korkusu 

filminin aksine Hollywood değil İngiltere yapımıdır. Seçilen üçüncü Film Misery ise akımın 

başlamasından yıllar sonra yapılan ve hem eleştirmenler nezdinde hem de gişede büyük başarı 

yakalamış Kocakarı Korkusu filmleri için ana karakterine En İyi Kadın Oyuncu Oscar’ını kazandırmış 

tek film olması sebebiyle incelenmiştir.  

What Ever Happened to Baby Jane? sosyolojik açıdan ele alındığında ana karakter ve yan 

karakterlere uygulanan temsil politikalarının ilgi çekici olduğu görülmüştür. Özellikle Bette Davis’in 

canlandırdığı Jane Hudson karakteri, Davis’in kariyerinde canlandırdığı diğer karakterlere hiç 

benzememektedir. Jane Hudson, çirkin, tombul, aksayarak yürüyen, sürekli içki içen bir karakterdir. 

İçinde yaşadığı evle bütünleşmiştir, evde olan biten her şeye hakimdir, boş vakitlerinde “tıpkı cadılar” 

gibi yıldız haritaları ve astrolojiyle ilgilenmektedir. Jane Hudson, bariz bir şekilde cadılaştırılarak 

temsil bulmuştur. Elvira karakteri ise filmle ilgili bir diğer ilgi çekici temsili sunmaktadır. Ana 

karakter olan beyaz kadına sadık siyah hizmetçi klişesine uygun olarak Elvira da Jane’in kardeşi 

Blanche’ı sevmekte ve ona sadakat göstermektedir. Öte yandan 1950’lerde ve 1960’ların başındaki 

insan hakları mücadelelerinin bir sonucu olarak Elvira hem bu stereotipe uymakta hem de bundan 

ayrılmaktadır. Çalışan kadınlarla özdeşleşen şık ve modern kıyafetler giymektedir ve çalıştığı ev 

dışında da bir hayatı vardır. Hatta bir sahnede işten erken çıkacağını, çünkü mahkemede jüri görevi 

olduğunu söyler. Baby Jane’deki dört temel karakterin belli istisnalar haricinde, genellikle 

stereotipleştirme politikalarına maruz kaldığı tespit edilmiştir. Baby Jane’in psikanalitik 

çözümlemesinde ise karakter ve olay örgüsünün narsistik kişilik bozukluğu ile karmaşık bir Oedipal 

kompleks üzerine kurulduğu gözlemlenmiştir. Jane Hudson karakteri açık şekilde narsistik kişilik 

bozukluğundan mustariptir. Freud’un narsizmin teşhisiyle ilgili tanımladığı iki temel ayırt edici özellik 

olan megalomaninin artıp dış dünyadan uzaklaşması ile erotik ilişkisini gerçekten hayale, hafızasından 

gelen imgesel nesnelere yönlendirmesi (2012, s. 24) bulguları Jane’de gözlemlenmektedir. Jane 

geçmişte bir çocuk yıldız olduğu yıllara takılı kalmıştır. Çocuk yıldız olduğu dönemde kendine 

gösterilen ilgi ve beğeniyi özlemekte ve kendisini o halini muhafaza ettiği sanrısıyla beğenmektedir. 

Jane’in filmin sonuna doğru akıl sağlığını iyiden iyiye kaybetmesinde narsist sanrılarının gerçekle 

uyuşmamasının sebep olduğu çatışma etkilidir. Öte yandan hem Jane hem de Blanche’in trajedisi ve 

birbirlerine düşman olmalarının temelinde, çocukluk yıllarına dayanan, çözülememiş Oedipal 



193 

 

karmaşanın yer almasıdır. Zira Tura’nın hatırlattığı gibi (2010, s. 81) çocuklukta sağlıklı bir şekilde 

çözülemeyen Oedipal karmaşa yetişkinlikte nevroza sebep olmaktadır. Jane ve Blanche’in yaşlılık 

günlerindeki rekabeti, babanın ilgisi için rekabet ettikleri çocukluk günlerine dayanmaktadır.  

 Tallulah Bankhead’in uzun bir aradan sonra sinemaya dönmesini sağlayan ve What Ever 

Happened to Baby Jane?’in ticari başarısından faydalanmayı amaçlayan Die! Die! My Darling! 

filminin sosyolojik incelemesinde, filmde genç-yaşlı kadın çatışması üzerine odaklandığı görülmüştür. 

Patricia karakteri, başlangıçta özgür ve şehirli bir genç kadın olarak tanıtılmış; ancak film ilerledikçe 

tehlikedeki kadın (damsel in distress) stereotipine dönüşmüştür. Patricia'nın nişanlısı Alan, geleneksel 

erkek beyaz heteroseksüel erkek stereotipine sahiptir ve Patricia'nın kararlarına karşı çıkan, sahiplenici 

bir karakter olarak temsil edilmiştir. Mrs. Trefoile karakteri ise yaşlı kadın klişelerini içeren bir temsile 

odaklanarak, Baby Jane'deki temsillerle benzerlik göstermektedir. Mrs. Trefoile, kutsal bir anne 

konumunda sunularak, geçmişteki günahlarından arınmış bir karakter olarak tasvir edilmektedir. Mrs. 

Trefoile’ın temsilinde, yaşlı kadınlara dair tarih boyunca gözlemlenen kötücül klişeleri yeniden 

üretildiği görülmektedir. Filmin psikanalitik incelemesinde ise Die! Die! My Darling!’in çözülememiş 

ve hiçbir zaman çözülemeyecek bir Oedipal karmaşanın yarattığı trajik travma etrafında şekillendiği 

görülmüştür. Bu karmaşa, ana karakter Mrs. Trefoile ile ölmüş oğlu Stephen arasındaki çözülememiş 

ilişkidir. Film, Hitchcock'un Psycho’suyla ilginç bir benzerlik sunarak, Mrs. Trefoile karakteriyle 

hadım edici annenin farklı bir versiyonunu ortaya koymaktadır. Psycho’da Norman Bates'in hadım 

edici annesine olan arzusu ve korkusu filmin merkezini teşkil ederken, Die! Die! My Darling!’de 

Psycho’daki annenin aksine sağ olan Mrs. Trefoile'ın hadım edici anne dehşet unsuru olarak yer 

almaktadır.  Mrs. Trefoile, aşırı dindar ve muhafazakâr bir anne olarak ölmüş oğlunun fallusuna 

yönelik ekstrem bir saplantı duymaktadır. Filmde Mrs. Trefoile'ın korkunç bir kastratör olduğu 

vurgulanarak, oğlu Stephen'ın eski nişanlısı Patricia'nın ziyaretiyle bu saplantının tehlikeli bir takıntıya 

dönüştüğü gösterilir. Mrs. Trefoile'ın hem fallik anne hem de hadım edici anne özelliklerini taşıdığı ve 

Büyük Anne arketipine uygun olduğu görülmektedir.  

 Örneklemi oluşturan son film Misery ise Rob Reiner tarafından Stephen King’in çok satan 

romanından uyarlanmış, Hitchcockyen bir kedi-fare oyunudur. Film, bir yazarın eski bir hemşire olan 

hayranı tarafından kaçırılması ve ardından yazarı duygusal ve fiziksel olarak istismar etmesini konu 

almaktadır. Bu çatışma, cinsiyet rolleri üzerinden şekillenmekte; idealize edilmiş erkek karakteri Paul 

ve ona zulmeden kadın karakteri Annie arasındaki güç dengesizliğini vurgulanmaktadır. Misery’nin 

temsillerinde cinsiyet önemli bir merkezi noktadır. Annie Wilkes, bol kıyafetleri, iri vücudu, sert 

hareketleriyle geleneksel kadın stereotipini uymamaktadır. Paul ise yakışıklı, karizmatik güçlü bir 

erkektir. Filmin temel çatışması, Baby Jane’e benzer şekilde mağdurun yani bu örnekte Paul’ün 

erkekliğinin zedelenmiş olması ve kendisini esir alan “erkeksi” kadına karşı koyamamasıdır. Paul’ün 



194 

 

mağduriyeti, seyircinin Paul ile özdeşleşmesini sağlamaya yönelik olup Annie’nin geleneksel kadın 

rollerine uymayan yapısı ve dengesiz ruh hali Annie’yi canavarlaştırmaktadır. Misery’e psikanalitik 

kuramla yaklaşıldığında ise dikkat çekici olan tıpkı önceki iki örnek filmde olduğu gibi Misery’nin de 

merkezinde travmatik bir Oedipal kompleks yer almasıdır. Annie karakteri, özellikleri itibariyle 

psikanalitik anne kavramına başvurmayı gerektirmektedir. What Ever Happened to Baby Jane?’in 

Baby Jane’i ve Die! Die! My Darling!’in Mrs. Trefoile’ı ile kıyaslandığında Annie Wilkes karakteri 

Mrs. Trefoile ile daha büyük benzerlik göstermektedir. Mrs. Trefoile karakterinde fallik anne ve hadım 

edici anne neredeyse eşit şekilde birbirinin yerini alırken Annie Wilkes daha çok hadım edici anne 

figürüne yakın görünmektedir. Paul’ün geçirdiği kaza sebebiyle yatağa bağımlı olması Annie’nin âşık 

olduğu yazarı bir anne gibi beslemesi, onunla bir anne gibi ilgilenmesini zorunlu hale getirmiştir. Paul, 

Annie’nin ilgisinin iğrense de onun bakımına ve desteğine muhtaçtır. Zaman içinde Paul kaçma 

teşebbüsleri gerçekleştirdiğinde anneden gördüğü tepki sert olmaktadır. Söz konusu eziyete karşı 

Paul’ün tek çaresi, fallik annenin korkutucu arzularına boyun eğerek ona sembolik düzende bir fallus 

hediye etmektir. Film, Paul’ün iyileşerek erkekliğini yeniden kazanması ve tecavüz edimini anımsatır 

bir şekilde Annie’yi boğarak özgürlüğüne kavuşması ile sona erer. Annie’nin ya da annenin bir kadın 

olarak saldırıya uğrayarak elimine edilmesi, mağdur ana karakterin erkekliğini yeniden tesis 

etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



195 

 

KAYNAKÇA 

Abisel, N. (2017). Popüler Sinema ve Film Türleri. Ankara: De Ki Basım Yayım. 

Adorno, T. W. (2016). Negatif Diyalektik (1. b.). (Ş. Öztürk, Çev.) İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2014). Aydınlanmanın Diyalektiği (1. b.). (N. Ülner, & E. 

Öztarhan Karadoğan, Çev.) İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 

Adorno, T., & Horkheimer, M. (2020). Kültür Endüstrisi: Kitlelerin Aldatılışı Olarak 

Aydınlanma. Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi (N. Ülner, M. Tüzel, & E. Gen, Çev., 

11. b., s. 47-108). içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Alberoni, F. (2007). The Powerless 'Elite': Theory and Sociological Research on the 

Phenomenon of the Stars. S. Redmond, & S. Holmes (Dü) içinde, Stardom and 

Celebrity: A Reader (s. 65-). Londra: SAGE Publication. 

Aldrich, R., Hyman, K. (Prodüktörler), Heller, L., Farell, H. (. (Yazarlar), & Aldrich, R. 

(Yöneten). (1962). What Ever Happened to Baby Jane? [Sinema Filmi]. Amerika 

Birlşeik Devletleri: Warner Bros. 

Allen, R. C. (1979, Spring ). Vitascope/Cinématographe: Initial Patterns of American Film 

Industrial Practice. Journal of the University Film Association, 31(2, Economic and 

Industry History of the American Film), 13-18. 

Altman, R. (2008). Sinema ve Tür. G. Nowell-Smith (Dü.) içinde, Dünya Sinema Tarihi (A. 

Fehmi, Çev., 2. b., s. 322-333). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Andrew, D. (1984). Concepts in Film Theory. New York: Oxford University Press. 

Anonim. (2012). İncil. (T. T. Trust, Çev.) İstanbul: Yeni Yaşam Yayınları. 

Arnold, E. T., & Miller, E. L. (1986). The Film and Career of Robert Aldrich. Knoxville: The 

University of Tennessee Press. 

Arya, R. (2014). Abjection and Representation: An Exploration of Abjection in the Visual 

Arts, Film and Literature. New York: Palgrave Macmillan. 

Aydoğan, F. (2003). Kitle Kültürü ve Sirk Kültürü. Selçuk İletişim, 2(4), 13-20. 

Bağce, H. E. (2013). Sunuş. H. E. Bağce (Dü.) içinde, Frankfurt Okulu (4. b., s. 7-16). 

İstanbul: Doğu-Batı Yayınları. 

Bahar, H. İ. (2009). Sosyoloji (3. b.). Ankara: USAK Yayınları. 

Bakır, B. (2008). Sinema ve Psikanaliz. İstanbul: Hayalet Kitap. 

Bakırcıoğlu, R. (2012). Ansiklopedik Eğitim ve Psikoloji Sözlüğü. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Balio, T. (1985a). Part I/A Novelty Spawns Small Businesses, 1894-1908. T. Balio (Dü.) 

içinde, The American Film Industy (2. b., s. 3-26). Wisconsin: The University of 

Wisconsin Press. 



196 

 

Balio, T. (1985b). Part II/Struggles for Control, 1908-1930. T. Balio (Dü.) içinde, The 

American Film Industry (s. 103-132). Wisconsin: The University of Wisconsin Press. 

Balio, T. (1985c). Part III/ A Mature Oligopoly, 1930-1948. T. Balio (Dü.) içinde, The 

American Film Industry (2. b., s. 253-284). Wisconsin: The University of Wisconsin 

Press. 

Baxter, J. (1972). Hollywood in the Sixties. Londra: The Tantivy Press. 

Bazin, A. (1957, Nisan). De la politique des auteurs. Cahiers du Cinéma, 12(70), 2-11. 

Behlil, M. (2001). Bir Türk 'Camp' Klasiği: Bu İkiliye Dikkat. D. Derman (Dü.) içinde, Türk 

Film Araştırmalarında Yeni Yönelimler 1 (Cilt 1, s. 203-210). İstanbul: Bağlam 

Yayıncılık. 

Benjamin, W. (2002). Pasajlar (4. b.). (A. Cemal, Çev.) İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Bernstein, J. M. (2020). Sunuş. A. Artun (Dü.) içinde, Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi (E. 

Gen, Çev., 11. b., s. 9-43). İletişim Yayınları. 

Bogart, H. (1948, Mart). I'm No Communist. Photoplay, 32(4), 53, 86-87. 

Bordwell, D. (1998). Story causality and motivation. D. Bordwell, J. Staiger, & K. Thompson 

(Dü) içinde, The Classical Hollywood Cinema: Film Style & Mode of Production to 

1960 (s. 11-22). Routledge. 

Bordwell, D., & Staiger, J. (1998). Technology, style and mode of production. D. Bordwell, J. 

Staiger, & K. Thompson (Dü) içinde, The Classical Hollywood Cinema: Film Style 

and Mode of Production to 1960 (s. 474-496). Routledge. 

Bordwell, D., & Thompson, K. (2012). Film Sanatı (2. b.). (E. Yılmaz, & E. S. Onat, Çev.) 

Ankara: De Ki Basım Yayım LTD. 

Bordwell, D., Staiger, J., & Thompson, K. (1998). Preface. D. Bordwell, J. Staiger, & K. 

Thompson (Dü) içinde, The Classical Hollywood Cinema: Film Style & Mode of 

Production to 1960 (s. xvi-xix). 

Bottomore, T. (2013). Frankfurt Okulu ve Eleştirisi. (Ü. H. Yolsal, Çev.) İstanbul: Say 

Yayınları. 

Bourse, M., & Yücel, H. (2021). Kültürel Çalışmaları Anlamak (3. b.). (H. Yücel, Çev.) 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bowser, E. (1990). The Transformation of Cinema 1907-1915. New York: Charles Scribner's 

Sons. 

Bret, D. (2007). Joan Crawford: Hollywood Martyr. New York: Carroll&Graf Publishers. 

Burns, R. D., & Sirasuca, J. M. (2007). Historical Dictionary of the Kennedy-Johnson Era. 

Plymouth: Scarecrow Press, Inc. 

Carman, E., & Drake, P. (2015). Doing the Deal: Talent Contracts in Hollywood. P. 

McDonald, E. Carman, E. Hoyt, & P. Drake (Dü) içinde, Hollywood and the Law (s. 

209-234). Londra: Palgrave. 



197 

 

Chandler, C. (2009). Not the Girl Next Door. Londra: Simon&Schuster. 

Chivers, S. (2006). Baby Jane Grew Up: The Dramatic Intersection of Age with Disability. 

Canadian Review of American Studies, 36(2), 211-227. 

Clark, M., & Senn, B. (2011). Sixties Shockers: A Critical Filmography of Horror Cinema, 

1960-1969. Jefferson, North Carolina: McFarland & Company, Inc. Publishers. 

Considine, S. (2000). Bette and Joan: The Divine Feud. Nebraska: iUniverse.com, Inc. 

Couvares, F. G. (1992, Aralık). Hollywood, Main Street, and the Church: Trying to Censor 

the Movies Before the Production Code. American Quarterly, 44(4), 584-616. 

Cowie, P. (2009). Joan Crawford: the Enduring Star. New York: Rizzoli International 

Publications. 

Creed, B. (1993). The Monstrous-Feminine: Film, Feminism, Psychoanalysis. New York: 

Routledge. 

Creed, B. (2015). Horror and the Monstrous-Feminine: An Imaginary Abjection. B. K. Grant 

(Dü.) içinde, The Dread Difference: Gender and the Horror Film (2. b., s. 37-67). 

Austin, TX: University of Texas Press. 

Çakar Mengü, S., & Mengü, M. (2009). Birmingham Okulu. Y. G. İnceoğlu, & N. A. Çomak 

(Dü) içinde, Metin Çözümlemeleri (1. b., s. 343-368). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Çakır, M. (2013). Popüler Kültür ve Gösteri. İstanbul: Parşömen Yayınları. 

Çoban, D. (2020). Histeri Belası: Medea ve Hedda Gabler. Görünüm(9), 13-26. 

Dahms, H. (2011). The Vitality of Critical Theory. Bingley: Emerald Group Publishing. 

Daim, W. (1972). SIGMUND FREUD. Psikoloji Çalışmaları, 10(0), 5-10. 

Davis, B., & Herskowitz, M. (1987). This 'n That. New York: G. P. Putnam's Sons. 

Dayan, D. (1974). The Tutor Code of Classical Cinema. Film Quarterly, 28(1), 22-31. 

de Beauvoir, S. (1993). Kadın "İkinci Cins": Bağımsızlığa Doğru (8. b.). (B. Onaran, Çev.) 

İstanbul: Payel Yayınları. 

Decherney, P. (2019). Hollywood. (E. Ünver, Çev.) Ankara: Dost Kitabevi. 

Dellaloğlu, B. F. (1995). Frankfurt Okulu'nda Sanat ve Toplum (1. b.). İstanbul: Bağlam 

Yayıncılık. 

Derry, C. (2009). Dark Dreams 2.0: A Psychological History of the Modern Horror Film 

from 1950s to the 21st Century. North Carolina: McFarland & Company, Inc., 

Publishers. 

Diken, B., & Laustsen, C. B. (2011). Filmlerle Sosyoloji (2. b.). İstanbul: Metin Yayıncılık. 

Dixon, W. W. (2010). A History of Horror. New Brunswick, New Jersey, and Londra: 

Rutgers University Press. 

Dowell, P. (1991). Film Reviews: Misery. Cineaste, 18(2), 36-37. 



198 

 

Durudoğan, H. (2014). Unes Femmes: Kristeva, Psikanaliz ve Kadın. Z. Direk (Dü.) içinde, 

Cinsiyetli Olmak: Sosyal Bilimlere Feminist Bakışlar (4. b., s. 51-66). İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Dyer, R. (1998). Stars. Londra: British Film Institute. 

Dyer, R. (2006). Heavenly Bodies: Film Stars and Society (2. b.). New York: Routledge. 

Eisenstaedt, A. (tarih yok). Bette Davis at home in Beverly Hills, California, 1939. LIFE With 

Bette Davis: Rare and Classic Photos of a Hollywood Legend. The Life Picture 

Collection. 

Elkin, F. (1960). Censorship and Pressure Groups. Phylon, 21(1), 71-80. 

Ersoy, E. (2011). Jung'un Arketip Kavramı. Düşünüyorum (Ana- dolu Aydınlanma Vakfı 

Sosyal ve Kültürel Bülteni), 1-2. 

Faraone, C. A. (2011, Nisan). Magical and Medical Approaches to the Wandering Womb in 

the Ancient Greek World. Classical Antiquity, 30(1), 1-32. 

Farber, S., & McClellan, M. (2020). Cinema '62: The Greatest Years at the Movies. New 

Brunswick: Rutgers University Press. 

Fisiak, T. (2020). What Ever Happened to My Peace of Mind? Hag Horror as Narrative of 

Trauma. Text Matters: A Journal of Literature, Theory and Culture(9), 316-327. 

Fiske, J. (1999). Popüler Kültürü Anlamak. (S. İrvan, Çev.) Ankara: Ark Yayınevi. 

Fluck, W. (2007). The Fallen Hero: John F. Kennedy in Cultural Perspective. M. Berg, & A. 

Etges (Dü) içinde, John F. Kennedy and the 'Thousand Days': New Perspectives on 

the Foreign and Domestic Policies of the Kennedy Administration (s. 277-300). 

Heidelberg: Universitatsverlag Winter. 

Fordham, F. (1997). Jung Psikolojisinin Ana Hatları. (A. Yalçıner, Çev.) İstanbul: Say 

Yayınları. 

Fradin, D. B. (2010). The Montgomery Bus Boycott. New York: Marshall Cavendish 

Benchmark. 

Freud, S. (1975). Cinsiyet Üzerine (1. b.). (A. A. Öneş, Çev.) İstanbul: Koza Yayınları. 

Freud, S. (2012). Narsizm Üzerine ve Schreber Vakası (4. b.). (S. M. Tura, Çev.) İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Freud, S. (2017). Bilinçaltı: Cinsellik Üzerine Üç Deneme. (B. N. Doğan, Çev.) Ankara: Gece 

Kitaplığı. 

Freud, S. (2019). Tekinsizlik Üzerine. D. Hezer (Dü.) içinde, Tekinsizliğin Psikoloji Üzerine 

& Tekinsizlik Üzerine (H. Şahin, Çev., s. 33-76). İstanbul: Laputa Kitap. 

Fried, R. M. (1919). Nightmare in Red: The McCarthy Era in Perspective. New York: Oxford 

University Press. 

Fromm, E. (1991). Freud Düşüncesinin Büyüklüğü ve Sınırları. (A. Arıtan, Çev.) İstanbul: 

Arıtan Yayınevi. 



199 

 

Fügan Varol, S. (2016). Temsil, İdeoloji, Kimlik. İstanbul: Varlık Yayınları. 

Gabbard, G. O., & Gabbard, K. (2001). Psikiyatri ve Sinema (1. b.). (Y. Eradam, & H. 

Satılmışoğlu, Çev.) İstanbul: Okuyan Us Yayınları. 

Geçtan, E. (1998). Psikanaliz ve Sonrası (8. b.). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Gibbs, J. E. (2002). Mise-en-scène: Film Style and Interpretation. New York: Columbia 

University Press. 

Gomery, D. (2005). The Hollywood Studio System: A History (1. b.). Londra: BFI Publishing. 

Gomery, D. (2008a). Hollywood Stüdyo Sistemi. G. Nowell-Smith (Dü.) içinde, Dünya 

Sinema Tarihi (A. Fethi, Çev., 2. b., s. 64-75). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Gomery, D. (2008b). Hollywood Sisteminin Dönüşümü. G. Nowell-Smith (Dü.) içinde, 

Dünya Sinema Tarihi (A. Fethi, Çev., 2. b., s. 504-512). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Goodheart, L. B. (2004). The Ominous Legacy of Joseph McCarthy for America Today. 

Journal of American Studies of Turkey, 20, 41-55. 

Greer, G. (1992). The Change: Women, Ageing and the Menopause. Londra: Penguin Books. 

Grieveson, L. (2004). Policing Cinema: Movies and Censorship in Early-Twentieth-Century 

America. California: University of California Press. 

Griffith, R. (1987). The Politics of Fear: Joseph R. McCarthy and the Senate (2. b.). Amherst: 

The University of Massachusetts Press. 

Guiles, F. L. (1995). Joan Crawford The Last Word. Toronto: Birch Lane Press. 

Gürol, E. (1977). Carl Gustav Jung. İstanbul: Cem Yayınevi. 

Hall, C. S. (2016). Freudyen Psikolojiye Giriş. (E. Devrim, Çev.) İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Hall, S. (2017a). Giriş. S. Hall (Dü.) içinde, Temsil: Kültürel Temsiller ve Anlamlandırma 

Uygulamaları (İ. Dündar, Çev., s. 7-20). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Hall, S. (2017b). Temsil İşi. S. Hall (Dü.) içinde, Temsil: Kültürel Temsiller ve 

Anlamlandırma Uygulamaları (İ. Dündar, Çev., 1. b., s. 21-98). İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık. 

Hall, S. (2017c). 'Başkası'nın Gösterisi. (S. Hall, Dü., & İ. Dündar, Çev.) İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık. 

Hall, S. (2019). Encoding and Decoding in the Television. S. Hall, & D. Morley (Dü.) içinde, 

Essential Essays: Volume 1 (s. 257-276). Durham and London: Duke University Press. 

Hand, R. J., & Wilson, M. (2010). Grand-Guignol: The French Theatre of Horror. Devon: 

University of Exeter Press. 

Hanke, K. (2003). Attack of the Horror Hags. Scarlet Street(49), 32-41; 72-73. 

Hartley, J. (2004). Communication, Cultural and Media Studies. New York: Routledge. 



200 

 

Hıdıroğlu, İ. (2011). Frankfurt Okulu'nun Sinema Üzerine Düşüncelerinin Türkiye'de 

Alımlanması. D. B. Kejanlıoğlu (Dü.) içinde, Zamanın Tozu: Frankfurt Okulu'nun 

Türkiye'deki İzleri (s. 449-479). Ankara: De Ki Basın Yayın LTD. 

Higham, C. (1981). Bette: the Life of Bette Davis. New York: Macmillan Publishing Co., Inc. 

Higham, C., & Greenberg, J. (1969). The Celluloid Muse: Hollywood Directors Speaks. 

Londra: Angus&Robertson LTD. 

Hinds, A. (Prodüktör), Matheson, R., Blaisdell, A. (. (Yazarlar), & Narizzano, S. (Yöneten). 

(1965). Die! Die! My Darling! [Sinema Filmi]. Amerika Birleşik Devletleri: Columbia 

Pictures. 

Hitchcock, L. A. (2020). Kuramlar ve Kuramcılar: Çağdaş Düşüncede Antik Edebiyat (3. b.). 

(S. Pekşen, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Hoggart, R. (1971). The Uses of Literacy: Aspects of Working-Class Life. Londra: Chatto and 

Windus. 

İmançer, D. (2004). Sosyal Psikolojik Açıdan Stereotip Kavramının Dil ve Metin Analizinde 

Kullanımı. Selçuk İletişim, 3(3), 128-142. 

Inglis, R. A. (1985). Self-Regulation in Operation. T. Balio (Dü.) içinde, The American Film 

Industry (s. 377-400). Wisconsin: University of Wisconsin Press. 

Jay, M. (2014). Diyalektik İmgelem Frankfurt Okulu'nun Tarihi ve Çalışmaları [1923-1950] 

(1. b.). (S. Altan, Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Jowett, G. (1976). Film: the Democratic Art (1. b.). Boston, ABD: Little, Brown and 

Company. 

Jung, C. G. (2005). Dört Arketip. (Z. Aksu Yılmazer, Çev.) İstanbul: Metis Yayınları. 

Jung, C. G. (2006). Analitik Psikoloji. (E. Gürol, Çev.) İstanbul: Payel Yayınları. 

Kamiloğlu, O., & Mulvey, L. (2014). Laura Mulvey'le Söyleş. Sinecine, 5(2), 103-112. 

Kancı, T., & Tarcan, U. (2022). Beden, Abjeksiyon ve Patriarkal Tahakküm. Alternatif 

Politika, 14(2), 311-331. 

Kaplan, E. A. (1990). Motherhood and Representation: From Postwar Freudian Figurations to 

Postmodernism. E. A. Kaplan (Dü.) içinde, Psychoanalysis & Cinema (s. 128-142). 

New York: Routledge. 

Karaaziz, M., & Erdem Atak, İ. (2013). Narsizm ve Narsizmle İlgili Araştırmalar Üzerine Bir 

Gözden Geçirme. Nesne, 1(2), 44-59. 

Karenyi, C. (1969). The Premordial Child in Primordial Times. New Jersey: Princeton 

University Press. 

Kartal, F. (2015). Julia Kristeva: Öznellik ve Psikanaliz. H. Onur İnce (Dü.) içinde, Yeni 

Siyasal Yaklaşımlar III (s. 75-99). Ankara: Doğubatı Yayınları. 

Keesey, D. (2002, Bahar). "Your Legs Must Be Singing Grand Opera": Masculinity, 

Masochism, and Stephen King's "Misery". American Imago, 59(1), 53-71. 



201 

 

Kennedy, R. (1989, Nisan). Martin Luther King's Constitution: A Legal History of the 

Montgomery Bus Boycott. The Yale Law Journal, 98(6), 999-1067. 

King, B. (2005). Articulating Stardom. C. Gledhill (Dü.) içinde, Stardom: Industry of Desire 

(s. 169-205). Londra ve New York: Routledge. 

King, S. (2013). Sadist. (G. Suveren, Çev.) İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi. 

Kırel, S. (2010). Sinemada Tür Kavramı ve Popüler Türleri Anlamak Üzerine Bir Yol Haritası 

Denemesi. M. İri (Dü.) içinde, Sinema Araştırmaları: Kuramlar, Kavramlar, 

Yaklaşımlar (s. 247-290). İstanbul: Derin Yayınları. 

Kırel, S. (2018). Kültürel Çalışmalar ve Sinema (1. b.). İstanbul: İthaki Yayınları. 

Kolker, R. (2008). Kültürel Pratik Olarak Sinema. B. Bakır, Y. Ünal, & S. Saliji (Dü) içinde, 

Sinema, İdeoloji, Politika; Sinemasal Yazılar (E. Yılmaz, Çev., s. 97-144). Ankara: 

Orient Yayıncılık. 

Korucu, A. A. (2019). Freudyen ve Jungiyen Yaklaşımlarla Anne Olgusu. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 23(1), 133-143. 

Kristeva, J. (2009). Kara Güneş: Depresyon ve Melankoli (1. b.). (N. Demiryontan, Çev.) 

İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Kristeva, J. (2018). Korkunun Güçleri: İğrençlik Üzerine Deneme. (N. Tutal, Çev.) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Krogh, T. (1999). Frankfurt Okulu'nun Kültür Analizi. (M. Küçük, Dü., & M. Küçük, Çev.) 

Ankara: Ark Yayınları. 

Kuhn, A. (2009). Screen and screen theorizing today. Screen, 50(1), 1-12. doi:10.1093 

Kurtoğlu, E. (2011). Türk Filmlerinde "Sinema": 1980 Sonrası Türk Sinemasında 

"Özdüşünümsel/Film-Hakkında-Filmler". S. Kırel (Dü.) içinde, Türk ve Dünya 

Sineması Üzerine Sentezler (s. 9-29). İstanbul: Parşömen Yayıncılık. 

Lacan, J. (1982). Psikanaliz Deneyiminin Ortaya Koyduğu Biçimiyle "Özne-Ben"in İşlevinin 

Oluşturucusu Olarak Ayna Evresi. S. Hilav (Dü.) içinde, YAZKO Felsefe Yazıları (N. 

Kuyaş, Çev., s. 149-150). İstanbul: Ağaoğlu Yayınları. 

Lacan, J. (2013). Psikanalizin Dört Temel Kavramı: Seminer 11. Kitap (1. b.). (N. Erdem, 

Çev.) İstanbul: Metis Yayınları. 

Lang, B. (2020, Temmuz 27). How Olivia de Havilland Took on the Studio System and Won. 

Haziran 21, 2022 tarihinde Variety: https://variety.com/2020/film/news/olivia-de-

havilland-lawsuit-gone-with-the-wind-warner-bros-1234717146/ adresinden alındı 

Leff, L. J. (1980, Bahar). A Test of American Film Censorship: Who's Afraid of Virginia 

Woolf? Cinema Journal, 19(2), 41-55. 

Leff, L. J., & Simmons, J. L. (2001). The Dame in the Kimono: Hollywood, Censorhip, and 

the Production Code (2. b.). Kentucky: The University Press of Kentucky. 



202 

 

Leylek, E. (2020). Skopofili: Bakış, Haz ve İmge. Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Resim Anasanat Dalı. 

Lippmann, W. (1998). Public Opinion (2. b.). New Jersey: Transaction Publishers. 

Lobethal, J. (2004). Tallulah!: The Life and Times of a Leading Lady. New York: 

HarperCollins Publishers. 

Lytle, M. (2001). Making Sense of the Sixties. Irish Journal of American Studies, 10, 1-17. 

Maltby, R. (2008). Sansür ve Kendi Kendini Düzenleme. G. Nowell-Smith (Dü.) içinde, 

Dünya Sinema Tarihi (A. Fethi, Çev., 2. b., s. 276-290). İsanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Marcuse, H. (1990). Tek-Boyutlu İnsan (2. b.). (A. Yardımlı, Çev.) İstanbul: İdea Yayınları. 

Maxwell, R. (2000). Cultural Studies. G. Browning, A. Halcli, & F. Webster (Dü) içinde, 

Understanding Contemporary Society: Theories of the Present (s. 281-295). 

Trowbridge: Sage Publications. 

Mayer, M. S. (2010). The Eisenhower Years. New York: Facts On File. 

McGowan, T. (2015). Psychoanalytic Film Theory and The Rules of the Game. Londra: 

Bloomsbury Publishing. 

Metz, C. (1983). Psychoanalysis and Cinema: The Imaginary Signifier. (C. Britton, A. 

Williams, B. Brewster, & A. Guzzetti, Çev.) Londra: Palgrave. 

Miller, H. (2020, Sonbahar). Refiguring The Birds as Modern Female Gothic in the Kennedy 

Era. Rocky Mountain Review, 74(2), 133-155. 

Monaco, J. (2001). Bir Film Nasıl Okunur? İstanbul: Oğlak Yayıncılık. 

Morin, E. (1961). The Stars. (R. Howard, Çev.) Londra: Evergreen Books. 

Moseley, R. (1989). Bette Davis: An Intimate Memoir. Londra: Sidgwick&Jackson. 

Mulvey, L. (2019). Görsel Haz ve Anlatı Sineması. S. Büker, & G. Topçu (Dü) içinde, 

Sinema: Tarih-Kuram-Eleştiri (N. Abisel, Çev., s. 201-218). İstanbul: İthaki 

Yayınları. 

Munsey, J. T. (1964/1965). From a Toy to a Necessity: A Study of Some Early Reactions to 

the Motion Picture. The Journal of the Society of Cinematologists, 4(5), 96-122. 

Musser, C. (1983, Bahar). American Vitagraph: 1897-1901. Cinema Journal, 22(3), 4-46. 

Nachbar, J. (1988). Film Noir. W. D. Gehring (Dü.) içinde, Handbook of American Film 

Genres. Connecticut: Greenwood Press. 

Neumann, E. (1994). The Fear of the Feminine and the Other Essays on Feminine 

Psychology. (B. Matthews, E. Doughty, E. Rolfe, & M. Cullingworth, Çev.) New 

Jersey: Princeton University Press. 

Newquist, R., & Crawford, J. (1980). Conversations with Joan Crawford. New York: Berkley 

Books. 



203 

 

Niver, K. R. (1971). Introduction. B. Bergsten (Dü.) içinde, Biograph Bulletins 1896-1908 (s. 

1-10). Los Angeles, California, Amerika Birleşik Devletleri: Artisan Press. 

Nowell-Smith, G. (2000). How films mean, or from aesthetics to semiotics and half-way back 

gain. Çeşitli, C. Gledhill, & L. Williams (Dü) içinde, Reinventing Film Studies (s. 8-

17). Londra: Hodder Education Publishers. 

Özakın, D. (2022). Baba Yaga: Rus Folklorunda Cadı ve Anne Arketipi Bağlamında Yaşlanan 

Kadın Bedeninin Şeytanlaştırılması. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 15(37), 151-

165. 

Özarslan, Z. (2013). Sinemada Tür Kuramı. Z. Özarslan (Dü.) içinde, Sinema Kuramları 2 

Beyazperdeyi Aydınlatan Kuramlar (s. 51-76). İstanbul: Su Yayınevi. 

Özbek, M. (1991). Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Özden, Z. (2004). Film Eleştirisi (2. b.). Ankara: İmge Kitabevi. 

Parkan, M. (2020). Brecht Estetiği ve Sinema (5. b.). İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 

Pearson, R. (2008a). Sinemanın İlk Dönemi. G. Nowell-Smith (Dü.) içinde, Dünya Sinema 

Tarihi (A. Fethi, Çev., 2. b., s. 30-41). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Pearson, R. (2008b). Geçiş Sineması. G. Nowell-Smith (Dü.) içinde, Dünya Sinema Tarihi 

(A. Fethi, Çev., 2. b., s. 42-63). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Picariello, D. K. (2020). Preface. D. K. Picariello (Dü.) içinde, The Politics of Horror (s. v-

viii). Cham: Palgrave Macmillan. 

Pickard, S. (2019). On becoming a hag: gender, ageing and abjection. Feminist Theory, 0(0), 

1-17. doi:10.1177/1464700119859751 

Quirk, L. J. (1971). The Films of Joan Crawford. New York: The Citadel Press. 

Randall, R. S. (1985). Censorship: From The Miracle to Deep Throat. T. Balio (Dü.) içinde, 

The American Film Industry (s. 510-536). Wisconsin: The University of Wisconsin 

Press. 

Rebello, S. (2013). Alfred Hitchcock and the Making of Psycho (4. b.). Londra: Marion 

Boyars Publishers. 

Reiner, R., Scheinman, A. (Prodüktörler), Goldman, W., King, S. (. (Yazarlar), & Reiner, R. 

(Yöneten). (1990). Misery [Sinema Filmi]. Amerika Birleşik Devletleri: Columbia 

Pictures. 

Rogoff, R. (1976, Spring). Edison's Dream: A Brief History of Kinetophone. Cinema Jounral, 

15(2), 58-68. 

Schatz, T. (1988). The Genius of the System: Hollywood Filmmaking in the Studio Era. New 

York: Pantheon Books. 

Schickel, R., & Perry, G. (2009). Bette Davis: Larger Than Life. Philedelphia: Running Press. 

Schrader, P. (1972, Bahar). Notes on Film Noir. Film Comment, 8(1), 8-13. 



204 

 

Shelley, P. (2009). Grande Dame Guignol Cinema. Jefferson, North Carolina: McFarland & 

Company, Inc., Publishers. 

Sikov, E. (2007). Dark Victory: the Life of Bette Davis. New York: Henry Holt and Company. 

Sikov, E. (2010). Film Studies: An Introduction. New York: Colombia University Press. 

Slater, P. (1998). Frankfurt Okulu (1. b.). (A. Özden, Çev.) İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Smith, P. (2007). Kültürel Kuram (2. b.). (S. Güzelsarı, & İ. Gündoğdu, Çev.) İstanbul: Babil 

Yayınları. 

Sobchack, T., & Sobchack, V. C. (1987). An Introduction to Film. Glenview, Illinois: Scott, 

Foresman and Company. 

Sontag, S. (2015). Yoruma Karşı. (O. Akınhay, Çev.) İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Sopocy, M. (1989). The Edison-Biograph Patent Litigation of 1901-1907. Film History, 3(1), 

11-23. 

Spada, J. (1995). More Than a Woman: An Intimate Biography of Bette Davis. Londra: 

Warner Books. 

Spehr, P. C. (1980, Summer/Fall). Filmmaking at the American Mutoscope and Biograph 

Company 1900-1906. The Quarterly Journal of the Library of Congress, 37(3/4), 413-

421. 

Spoto, D. (1997). Notorious: The Life of Ingrid Bergman. Glasgow: Harper Collins 

Publishers. 

Spoto, D. (2012). Possessed: the Life of Joan Crawford. Croydon, İngiltere: Arrow Books. 

Spurk, J. (2008). Toplumsal Aklın Eleştirisi: Frankfurt Okulu ve Toplum Teorisi. (I. Ergüden, 

Çev.) İstanbul: Versus Kitap. 

Staiger, J. (1998). The package-unit system: unit management after 1955. D. Bordwell, J. 

Staiger, & K. Thompson (Dü) içinde, The Classical Hollywood Cinema: Film Style 

and Mode of Production to 1960 (s. 571-579). Routledge. 

Stam, R. (1985). Reflexivity in Film and Literature: From Don Quixote to Jean-Luc Godard. 

Michigan: UMI Research Press. 

Stam, R. (2014). Sinema Teorisine Giriş (1. b.). (S. Salman, & Ç. Asatekin, Çev.) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Stephens, A., León, V., & Ballenger, S. (1998). Hell's Belles and Wild Women. New York: 

Quality Paperback Book Club. 

Storrs, L. R. (2015, Temmuz 2). McCarthyism and the Second Red Scare. Oxford Research 

Encyclopedia of American History. Temmuz 2, 2022 tarihinde 

https://oxfordre.com/americanhistory/view/10.1093/acrefore/9780199329175.001.000

1/acrefore-9780199329175-e-6 adresinden alındı 

Strachey, J. (2016). Sigmund Freud: Yaşamı ve Görüşleri. Psikopatoloji Üzerine (S. Budak, 

Çev., s. 13-26). içinde İstanbul: Öteki Yayınevi. 



205 

 

Tailleur, R., & Bessie, A. (1966, Sonbahar). élia kazan AND THE HOUSE UN-AMERICAN 

ACTIVITIES COMMITTEE. Film Comment, 4(1), 43-48, 50-59. 

Terbaş, Ö. (2013). Giriş: Sine-masal Dil ve Psikanalitik Eleştiri. Ö. Terbaş (Dü.) içinde, 

Sinema ve Psikanaliz: Filmler ve Bilinçdışı (2. b., s. 1-9). İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Thomas, B. (1979). Joan Crawford: A Biography. New York: Bantam Books. 

Thompson, D. (2005). The Whole Equation: A History of Hollywood. New York: Alfred A. 

Knopf. 

Thomson, D. (2010). Bette Davis. New York: Faber and Faber, Inc. 

Tudor, A. (1989). Monsters and Mad Scientists: A Cultural History of Horror Movie. 

Southampton: Basil Blackwell, Inc. 

Tura, S. M. (2010). Freud'dan Lacan'a Psikanaliz (4. b.). İstanbul: Kanat Kitap. 

Tutal, N. (2005). İdeolojinin Konumlanma Alanı: Kristeva ve Adlandırılamayanla Yüzleşme. 

İdeolojiler III (s. 65-73). içinde Ankara: Doğubatı. 

Ukray, M. (2016). Jung Psikolojisi. Ankara: Yason Yayınları. 

Vander Kaay, C., & Fernandez-Vander Kaay, K. (2016). Horror Films by Subgenre. 

Jefferson, North Carolina: McFarland & Company, Inc., Publishers. 

Variety. (1964, Ocak 8). All-Time Top Grossers. Variety, 233(7), pp. 37, 69. 

Vatansever, S. (2022). Kant'ın Aydınlanma Anlayışı: Tarihi Arka Planı ve Aydınlanmada 

Eğitim Rolü. Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 

21(2), 838-880. 

Warner Sperling, C., Millner, C., & Warner Jr., J. (1998). Hollywood be Thy Name: The 

Warner Brothers Story. Kentucky,: University Press of Kentucky. 

Weber, M. (2012). Ekonomi & Toplum 2 (Cilt 2). (L. Boyacı, Çev.) İstanbul: Yarın 

Yayıncılık. 

Wilder, B., Brackett, C., Marshman Jr., D. (Yazarlar), & Wilder, B. (Yöneten). (1950). Sunset 

Boulevard [Sinema Filmi]. 

Williams, L. (2008). Cinsellik ve Sansasyon. G. Nowell-Smith (Dü.) içinde, Dünya Sinema 

Tarihi (A. Fethi, Çev., 2. b., s. 556-562). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Williams, L. (2015). When the Woman Looks. B. K. Grant (Dü.) içinde, The Dread of 

Difference: Gender and the Horror Film (2. b., s. 17-36). Austin, TX: University of 

Texas Press. 

Williams, T. (2004). Body and Soul: the Cinematic Vision of Robert Aldrich. Maryland: 

Scarecrow Press. 

Wittern-Keller, L. (2013). All the Power of the Law: Governmental Film Censorship in the 

United States. D. Biltereyst, & R. V. Winkel (Dü) içinde, Silencing Cinema: Film 

Censorship Around the World (s. 15-32). New York: Palgrave Macmillan. 



206 

 

Woodstock, P. (2020, Haziran). What Ever Happened to Babylon? Queer Aesthetics of 

Cinematic Decadence in Grande Dame Guignol Cinema. Yüksek Lisans Tezi. Montreal 

ve Quebec: Concordia University. 

Yaylagül, L. (2006). Kitle İletişim Kuramları (1. b.). Ankara: Dipnot Yayınları. 

 

Elektronik Kaynaklar 

URL-1: Oxford Learner's Dictionary. (tarih yok). shocker noun - Definition, pictures, 

pronunciation and usage notes | Oxford Learner's Dictionary. Mart 22, 2022 tarihinde 

Oxford Learner's Dictionary: 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/shocker?q=shocker 

adresinden alındı 

URL-2: Oxford Learner's Dictionaries. (tarih yok). Definition, pictures, pronunciation and 

usage notes... Haziran 28, 2022 tarihinde Oxford Learner's Dictionaries: 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/grande-

dame?q=grande+dame adresinden alındı 

URL-3: Oxford University Press. (tarih yok). nickel noun - Definition, pictures, pronunciation 

and usage notes... Haziran 03, 2022 tarihinde Oxford Learner's Dictionary: 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/nickel?q=nickel 

adresinden alındı 

URL-4: National Board of Review. (tarih yok). Passionate Cinephiles for Over a Century. 

Mayıs 25, 2022 tarihinde National Board of Review Est. 1909: 

https://nationalboardofreview.org/est-1909/ adresinden alındı 

URL-5: The White House. (tarih yok). The Constitution. Haziran 28, 2022 tarihinde The 

White House: https://www.whitehouse.gov/about-the-white-house/our-

government/the-constitution/ adresinden alındı 

URL-6: Academy of the Motion Picture Arts and Sciences. (tarih yok). THE 39TH 

ACADEMY AWARDS | 1967. Mart 25, 2022 tarihinde Academy of the Motion Picture 

Arts and Sciences: https://www.oscars.org/oscars/ceremonies/1967 adresinden alındı 

URL-7: Academy of Motion Picture Arts and Sciences. (tarih yok). 1964 | Oscars.org | 

Academy of Motion Picture Arts and Sciences. Mart 31, 2022 tarihinde Academy of 

Motion Picture Arts and Sciences: https://www.oscars.org/oscars/ceremonies/1964 

adresinden alındı 

URL-8: American Film Institute. (2019). AFI|Catalog - What Ever Happened to Baby Jane? 

Haziran 22, 2022 tarihinde AFI Catalog: 

https://catalog.afi.com/Catalog/moviedetails/23131 adresinden alındı 

URL-9: IMDb. (tarih yok). Bette Davis - IMDb. Haziran 28, 2022 tarihinde IMDb: 

https://www.imdb.com/name/nm0000012 adresinden alındı 

URL-10: IMDb. (tarih yok). Joan Crawford - IMDb. Haziran 28, 2022 tarihinde IMDb: 

https://www.imdb.com/name/nm0001076 adresinden alındı 



207 

 

URL-11: Oxford Learner's Dictionary. (tarih yok). hag noun - Definition, pictures, 

pronunciation and usage notes... Haziran 28, 2022 tarihinde Oxford Learner's 

Dictionary: https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/hag?q=hag 

adresinden alındı 

URL-12: Oxford's Learner Dictionary. (tarih yok). psycho_1 noun - Definition, pictures, 

pronunciation and usage notes... Haziran 28, 2022 tarihinde Oxford's Learner 

Dictionary: 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/psycho_1?q=psycho 

adresinden alındı 

URL-13: Oxford Learner's Dictionary. (tarih yok). biddy noun - Definition, pictures, 

pronunciation and usage notes... Haziran 28, 2022 tarihinde Oxford Learner's 

Dictionary: 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/biddy?q=biddy 

adresinden alındı 

URL-14: IMDb. (tarih yok). Davis -IMDb, Awards. Mart 28, 2023 tarihinde IMDb: 

https://www.imdb.com/name/nm0000012/awards/?ref_=nm_awd adresinden alındı 

URL-15: Associated Press. (1989, Ekim 13). Bette Davis Buried in Private Ceremony. Nisan 

3, 2023 tarihinde Associated Press: 

https://apnews.com/article/d62fbf9f5514c8be47ec8ce4e5341998 adresinden alındı 

URL-16: Time. (1989, Ekim 16). She Did It the Hard Way. Nisan 3, 2023 tarihinde Time 

Magazine: https://time.com/3833634/she-did-it-the-hard-way/ adresinden alındı 

URL-17: Academy of Motion Picture Arts and Sciences. (tarih yok). THE 35TH ACADEMY 

AWARDS | 1963. Haziran 22, 2023 tarihinde Oscars.org: 

https://www.oscars.org/oscars/ceremonies/1963 adresinden alındı 

URL-18: Cambridge Dictionary. (tarih yok). A DAMSEL IN DISTRESS - Cambridge English 

Dictionary. Haziran 22, 2023 tarihinde Cambridge Dictionary: 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/damsel-in-distress adresinden 

alındı 

URL-19: Oxford Learner's Dictionary. (tarih yok). meta_1 adjective - Definition, pictures, 

pronunciation and usage notes. Temmuz 1, 2023 tarihinde Oxford Learner's 

Dictionary: 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/meta_1?q=meta 

adresinden alındı 

URL-20: Oxford Learner's Dictionaries. (tarih yok). campy adjective - Definition, pictures, 

pronunciation and usage notes │ Oxford Advanced Learner's Dictionary at 

OxfordLearnersDictionaries.com. Temmuz 5, 2023 tarihinde Oxford Learner's 

Dictionaries: https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/campy 

adresinden alındı 

URL-21: Scull, A. (2015, Nisan 3). Madness at the movies: Why Hollywood went crazy for 

Freud. Temmuz 3, 2023 tarihinde The Sydney Morning Herald: 



208 

 

https://www.smh.com.au/entertainment/movies/madness-at-the-movies-why-

hollywood-went-crazy-for-freud-20150328-1m928k.html adresinden alındı 

URL-22: Oxford Reference. (tarih yok). Oxford Reference. Temmuz 7, 2023 tarihinde Suture 

- Oxford Reference: 

https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803100544746;j

sessionid=3EB47876BD4EBA81DC2C52DF5C7A32C3#:~:text=In%20psychoanalyti

c adresinden alındı 

URL-23: Felluga, D. (2011, Ocak 31). Modules on Kristeva: On the Abject. Temmuz 5, 2023 

tarihinde Introductory Guide to Critical Theory: 

https://cla.purdue.edu/academic/english/theory/psychoanalysis/kristevaabject.html 

adresinden alındı 

URL-24: Kane, M. (tarih yok). What Ever Happened to Baby Jane? Temmuz 16, 2023 

tarihinde The Columbia Museum of Art: https://www.columbiamuseum.org/what-

ever-happened-baby-jane adresinden alındı 

URL-25: Miller, A. (2018, Haziran 4). Scriptophobic. Temmuz 18, 2023 tarihinde Narcissistic 

Personality Disorder in What Ever Happened to Baby Jane?: 

https://scriptophobic.ca/2018/06/04/the-haunted-and-the-sick-narcissistic-personality-

disorder-in-what-ever-happened-to-baby-

jane/#:~:text=In%20her%20portrayal%20in%20the,still%20not%20fully%20understo

od%20today. adresinden alındı 

URL-26: International Dictionary of Psychoanalysis. (tarih yok). Phallic Mother. Ağustos 2, 

2023 tarihinde Encyclopedia.com:: 

https://www.encyclopedia.com/psychology/dictionaries-thesauruses-pictures-and-

press-releases/phallic-mother adresinden alındı 

URL-27: American Film Institute. (2003). AFI's 100 YEARS...100 HEROES & VILLAINS. 

Ağustos 5, 2023 tarihinde American Film Institute: https://www.afi.com/afis-100-

years-100-heroes-villians/ adresinden alındı 

Bahsi Geçen Filmler 

Adolfi, J. G. (Yönetmen). (1932). The Man Who Played God [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Aldrich, R. (Yönetmen). (1956). Autumn Leaves [Sinema Filmi]. William Goetz Productions. 

Aldrich, R., Leone, S. (Yönetmenler). (1962). Sodom and Gomorrah [Sinema Filmi]. Titanus, Pathé 

Consortium Cinéma, Société Générale de Cinématographie. 

Aldrich, R. (Yönetmen). (1962). What Ever Happened to Baby Jane? [Sinema Filmi]. The Associates 

& Aldrich Company; Warner Bros. 

Aldrich, R. (Yönetmen). (1964). Hush… Hush, Sweet Charlotte [Sinema Filmi]. The Associates & 

Aldrich Company. 



209 

 

Amenábar, A. (Yönetmen). (2001). The Others [Sinema Filmi]. Cruise/Wagner Productions; 

Sogecine; Las Producciones del Escorpión; Dimension Films; Canal+; StudioCanal; Miramax. 

Argento, D. (Yönetmen). (1977). Suspiria [Sinema Filmi]. Seda Spettacoli. 

Baker, R. W., Rakoff, A. (Yönetmenler). (1968). The Anniversary [Sinema Filmi]. Associated British-

Pathé; Hammer Films. 

Bava, M. (Yönetmen). (1960). Black Sunday [Sinema Filmi]. Galatea Films; Jolly Film. 

Bell, M. (Yönetmen). (1925). Lady of the Night [Sinema Filmi]. Metro-Goldwyn Pictures Corporation. 

Bianchi, E. (Yönetmen). (1981). The Fan [Sinema Filmi]. Paramount Pictures. 

Boulting, R. (Yönetmen). (1968). Twisted Nerve [Sinema Filmi]. Charter Film Productions. 

Browning, T., Freund, K. (Yönetmenler). (1931). Dracula [Sinema Filmi]. Universal Pictures. 

Burton, T. (Yönetmen). (2007). Sweeney Todd: The Demon Barber of Fleet Street [Sinema Filmi]. 

Dreamworks Pictures; Warner Bros. 

Bustillo, A., Maury, J. (Yönetmenler). (2007). À l'intérieur (‘Inside’) [Sinema Filmi]. La Fabrique de 

Films; BR Films; Canal+; CinéCinéma; Soficinéma 3; Uni Etoile 4; Cofinova 3. 

Capra, F. (Yönetmen). (1934). It Happened One Night [Sinema Filmi]. Columbia Pictures. 

Carpenter, J. (Yönetmen). (1978). Halloween [Sinema Filmi]. Compass International Pictures; Falcon 

International Pictures; Falcon International Productions. 

Carpenter, J. (Yönetmen). (1982). The Thing [Sinema Filmi]. Universal Pictures; Turman-Foster 

Company; Province of BC, Ministry of Tourism, Film Promotion Office; Province of British 

Columbia Production Services Tax Credit. 

Carrereas, M. (Yönetmen). (1963). Maniac [Sinema Filmi]. Hammer Films. 

Castle, W. (Yönetmen). (1964). Strait-Jacket [Sinema Filmi]. William Castle Productions. 

Castle, W. (Yönetmen). (1964). The Night Walker [Sinema Filmi]. William Castle Productions. 

Castle, W. (Yönetmen). (1965). I Saw What You Did [Sinema Filmi]. Universal Pictures. 

Clift, W. (Yönetmen). (2015). Hush Up Sweet Charlotte [Sinema Filmi]. Everything Is Going to Be 

Just Fine Productions. 

Clouzot, H. G. (Yönetmen). (1955). Les diaboliques [Sinema Filmi]. Filmsonor. Vera Films. 

Coppola, F. F. (Yönetmen). (1972) The Godfather [Sinema Filmi]. Paramount Pictures; Albert S. 

Ruddy Productions; Alfran Productions. 



210 

 

Craven, W. (Yönetmen). (1996). Scream [Sinema Filmi]. Dimension Films; Woods Entertainment. 

Cromwell, J. (Yönetmen). (1934). Of Human Bondage [Sinema Filmi]. RKO Radio Pictures. 

Cronenberg, D. (Yönetmen). (1983). Videodrome [Sinema Filmi]. Filmplan International; Canadian 

Film Development Corporation (CFDC); Famous Players Limited; Guardian Trust Company. 

Cronenberg, D. (Yönetmen). (1986). The Fly [Sinema Filmi]. SLM Production Group; Brooksfilms; 

Province of British Comlumbia Production Services Tax Credit. 

Cunningham, S. S. (Yönetmen). (1980). Friday the 13th [Sinema Filmi]. Paramount Pictures; 

Georgetown Productions Inc.; Sean S. Cunningham Films. 

Curtis, D. (Yönetmen). (1976). Burnt Offerings [Sinema Filmi]. Produzioni Europee Associate (PEA); 

Dan Curtis Productions. 

Curtiz, M. (Yönetmen). (1942). Casablanca [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Curtiz, M. (Yönetmen). (1945). Mildred Pierce [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Çiçek, L. E. (Yönetmen). (2015). Naciye [Sinema Filmi]. Sonbay Sanat ve Prodüksiyon. 

Darabont, F. (Yönetmen). (1994). The Shawshank Redemption [Sinema Filmi]. Castle Rock 

Entertainment. 

De Palma, B. (Yönetmen). (1976). Carrie [Sinema Filmi]. Red Bank Films. 

Donen, S., Kelly, G. (Yönetmenler) (1952).  Singin’ in the Rain [Sinema Filmi]. Metro-Goldwyn-

Mayer. 

Fisher, T. (Yönetmen). (1958). Dracula [Sinema Filmi]. Hammer Films. 

Fleming, V., Cukor, G., Wood, S. (Yönetmenler). (1939). Gone with the Wind [Sinema Filmi]. 

Selznick International Pictures; Metro-Goldwyn-Mayer. 

Fleming, V., Vidor, K. (Yönetmenler). (1939). The Wizard of Oz [Sinema Filmi]. Metro-Goldwyn-

Mayer. 

Francis, F. (Yönetmen). (1963). Paranoiac [Sinema Filmi]. Hammer Films. 

Francis, F. (Yönetmen). (1970). Trog [Sinema Filmi]. Herman Cohen Productions. 

Frankel, C. (Yönetmen). (1966). The Witches [Sinema Filmi]. Hammer Films; Seven Arts Productions. 

Friedkin, W. (Yönetmen). (1973). The Exorcist [Sinema Filmi]. Warner Bros.; Hoya Productions. 

Garnett, T. (Yönetmen). (1953). Main Street to Broadway [Sinema Filmi]. Cinema Productions. 

Grauman, W. (Yönetmen). (1964). Lady in a Cage [Sinema Filmi]. Luther Davis Productions. 



211 

 

Green, A. E. (Yönetmen). (1935). Dangerous [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Griffith, D. W. (Yönetmen). (1915). The Birth of a Nation [Sinema Filmi]. David W. Griffith Corp.; 

Epoch Producing Corporation. 

Griffith, D. W. (Yönetmen). (1916). Intolerance: Love’s Struggle Throughout the Ages [Sinema 

Filmi]. D. W. Griffith Productions. 

Hackford, T. (Yönetmen). (1995). Dolores Claiborne [Sinema Filmi]. Castle Rock Entertainment; 

Columbia Pictures. 

Harrington, C. (Yönetmen). (1971). What’s the Matter with Helen? [Sinema Filmi]. Filmways 

Pictures; Raymax Productions. 

Harrison, R. (Yönetmen). (1963). What Really Happened to Baby Jane? [Sinema Filmi]. Bağımsız. 

Hartford-Davis, R. (Yönetmen). (1972). The Fiend [Sinema Filmi]. World Arts Media. 

Hayers, S. (Yönetmen). (1962). Burn Witch Burn! (‘Night of the Eagle’) [Sinema Filmi]. Independent 

Artists. 

Hawks, H. (Yönetmen). (1939). Only Angels Have Wings [Sinema Filmi]. Columbia Pictures. 

Hawks, H. (Yönetmen). (1944). To Have and Have Not [Sinema Filmi]. Warner Bros.  

Heise, W. (Yönetmen). (1896). The Kiss [Sinema Filmi]. Edison Manifacturing Company. 

Heisler, S. (Yönetmen). (1952). The Star [Sinema Filmi]. Bert E. Friedlob Productions. 

Henley, H. (Yönetmen). (1931). Bad Sister [Sinema Filmi]. Universal Pictures. 

Henreid, P. (Yönetmen). (1963). Dead Ringer [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Hessler, G. (Yönetmen). (1973). Scream, Pretty Peggy [Televizyon Filmi]. Universal Television. 

Hitchcock, A. (Yönetmen). (1941). Suspicion [Sinema Filmi]. RKO Radio Pictures. 

Hitchcock, A. (Yönetmen). (1944). Lifeboat [Sinema Filmi]. Twentieth Century Fox. 

Hitchcock, A. (Yönetmen). (1946). Notorious [Sinema Filmi]. RKO Radio Pictures. 

Hitchcock, A. (Yönetmen). (1953). Rear Window [Sinema Filmi]. Alfred J. Hitchcock Productions. 

Hitchcock, A. (Yönetmen). (1960). Psycho [Sinema Filmi]. Shamley Productions; Paramount Pictures. 

Hitchcock, A. (Yönetmen). (1963). The Birds [Sinema Filmi]. Alfred J. Hitchcock Productions; 

Universal Pictures. 

Holt, S. (Yönetmen). (1961). Taste of Fear [Sinema Filmi]. Hammer Films. 



212 

 

Holt, S. (Yönetmen). (1965). The Nanny [Sinema Filmi]. Hammer Films. 

Jordan, N. (Yönetmen). (2018). Greta [Sinema Filmi]. Sidney Kimmel Entertainment; Lawrence 

Bender Productions; Little Wave Productions; Metropolitan Films International; Starlight Media. 

Katzin, L. H., Girard, B. (Yönetmenler). (1969). What Ever Happened to Aunt Alice? [Sinema Filmi]. 

Palomar Pictures International; The Associates & Aldrich Company; The American Broadcasting 

Companies; American Broadcasting Company (ABC). 

Kaufman, C. (Yönetmen). (1980). Mother’s Day [Sinema Filmi]. Troma Entertainment; Saga Films; 

Duty Productions. 

Kazan, E. (Yönetmen). (1954). On the Waterfront [Sinema Filmi]. Horizon Pictures. 

Kubrick, S., Mann, A. (Yönetmenler). (1960). Spartacus [Sinema Filmi]. Bryna Productions. 

Kubrick, S. (Yönetmen). (1980). The Shining [Sinema Filmi]. Warner Bros.; Hawks Films; Peregrine. 

Lambert, M. (Yönetmen). (1989). Pet Sematary [Sinema Filmi]. Paramount Pictures; Laurel 

Productions. 

Lang, F. (Yönetmen). (1927). Metropolis [Sinema Filmi]. Universum Film. 

Lean, D. (Yönetmen). (1965). Doctor Zhivago [Sinema Filmi]. Metro-Goldwyn-Mayer; Carlo Ponti 

Production; Sostar S. A. 

Leisen, M. (Yönetmen). (1941). Hold Back the Dawn [Sinema Filmi]. Paramount Pictures. 

LeRoy, M. (Yönetmen). (1962). Gypsy [Sinema Filmi]. Mervyn LeRoy Productions Inc. 

Lumière, A., Lumière, L. (Yönetmenler). (1896). L’arrivée d’un train à La Ciotat [Sinema Filmi]. 

Lumière.  

Machatý, G. (Yönetmen). (1933). Ekstase [Sinema Filmi]. Elektafilm. 

Mankiewicz, J. L. (Yönetmen). (1950). All About Eve [Sinema Filmi]. Twentieth Century Fox. 

Mankiewicz, J. L., Mamoulian, R. (Yönetmenler). (1963). Cleopatra [Sinema Filmi]. Twentieth 

Century Fox, MCL Films S. A., Walwa Films S. A. 

Marquand, R. (Yönetmen). (1983). Return of the Jedi [Sinema Filmi]. Lucasfilm. 

Mulligan, R. (Yönetmen). (1962). To Kill a Mockingbird [Sinema Filmi]. Pakula-Mulligan; 

Brentwood Productions. 

Narizzano, S. (Yönetmen). (1965). Die! Die! My Darling (Fanatic) [Sinema Filmi]. Hammer Films; 

Columbia Pictures. 



213 

 

O’Connolly J. (Yönetmen). (1967). Berserk [Sinema Filmi]. Herman Cohen Productions. 

Penn, A. (Yönetmen). (1962). The Miracle Worker [Sinema Filmi]. Playfilm Productions. 

Polanski, R. (Yönetmen). (1968). Rosemary’s Baby [Sinema Filmi]. William Castle Productions. 

Powell, M. (Yönetmen). (1960). Peeping Tom [Sinema Filmi]. Michael Powell Theatre. 

Preminger, O., Lubitsch, E. (Yönetmenler). (1945). A Royal Scandal [Sinema Filmi]. Twentieth 

Century Fox. 

Preminger, O. (Yönetmen). (1953). The Moon is Blue [Sinema Filmi]. Otto Preminger Films. 

Preminger, O. (Yönetmen). (1955). The Man with the Golden Arm [Sinema Filmi]. Otto Preminger 

Films. 

Rapper, I. (Yönetmen). (1942). Now, Voyager [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Ray, N. (Yönetmen). (1955). Rebel Without a Cause [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Reiner, R. (Yönetmen). (1986). Stand by Me [Sinema Filmi]. Columbia Pictures; Act III; Act III 

Communications; The Body. 

Reiner, R. (Yönetmen). (1989). When Harry Met Sally… [Sinema Filmi]. Castle Rock Entertainment; 

Nelson Entertainment. 

Reiner, R. (Yönetmen). (1990). Misery [Sinema Filmi]. Castle Rock Entertainment; Nelson 

Entertainment; Columbia Pictures. 

Rossellini, R. (Yönetmen). (1950). Stromboli [Sinema Filmi]. Berit Films; RKO Radio Pictures. 

Rossellini, R., Renoir, J., Pagnol, M. (Yönetmenler). (1950). The Ways of Love [Sinema Filmi]. 

Finecine; Tevere Film. 

Sherman, V. (Yönetmen). (1944). Mr. Skeffington [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Spielberg, S. (Yönetmen). (1975). Jaws [Sinema Filmi]. Zanuck/Brown Productions; Universal 

Pictures. 

Stahl, J. M.. (Yönetmen). (1931). Strictly Dishonorable [Sinema Filmi]. Universal Pictures. 

Taylor, T. (Yönetmen). (2019). Ma [Sinema Filmi]. Blumhouse Productions; Dentsu; Fuji Television 

Network; Wyolah Films. 

Teague, L. (Yönetmen). (1983). Cujo [Sinema Filmi]. TAFT Entertainment Pictures; Sunn Classic 

Pictures. 

Wilder, B. (Yönetmen). (1944) Double Indemnity [Sinema Filmi]. Paramonut Pictures. 



214 

 

Wilder, B. (Yönetmen). (1950). Sunset Boulevard [Sinema Filmi]. Paramount Pictures. 

Wise, R. (Yönetmen). (1963). The Haunting [Sinema Filmi]. Argyle Enterprises. 

Wise, R. (Yönetmen). (1965). The Sound of Music [Sinema Filmi]. Robert Wise Productions; Argyle 

Entreprises. 

Wolfe, D. (Yönetmen). (1970). Savage Intruder [Sinema Filmi]. Congdon Productions. 

Wyler, W. (Yönetmen). (1938). Jezebel [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Wyler, W. (Yönetmen). (1940). The Letter [Sinema Filmi]. Warner Bros. 

Wyler, W. (Yönetmen). (1961). The Children’s Hour [Sinema Filmi]. The Mirisch Corporation. 

TV Programları 

Murphy, R., Cohen, J., Zam, Michael (Yazarlar), Murphy, R. (Yönetmen). (2017, Mart 5). Pilot 

(Sezon 1, Bölüm 1) [TV Dizisi Bölümü]. Gardner, D., Woodall, A. M., Minear, T., Murphy, R., (İdari 

Yapımcılar), Feud: Bette and Joan. Plan B, Ryan Murphy Productions, Fox 21 Television Studios, 

20th Television. 

Paar, J., Keyes, P., Orr, P., (İdari Yapımcılar). (1962, Kasım 16). Episode 1.9 (Sezon 1, Bölüm 9) [TV 

Şovu]., The Jack Paar Program. Dolphin Enterprises; NBC. 


