
 
 

 

 

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 
 

 

Geleneksel Türk Müzikleri Anabilim Dalı 

 

 

 

 

NÂYİ OSMAN DEDE’ YE AİT MÎRÂCİYE ADLI ESERİN MAKAMSAL YAPISININ İNCELENMESİ 

 

 

 

 

 

Seyfullah ÖZBAYRAK 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2024 

 

 



 
 

 

 

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 
 

 

 

Geleneksel Türk Müzikleri Anabilim Dalı 

 

 

 

 

NÂYİ OSMAN DEDE’ YE AİT MÎRÂCİYE ADLI ESERİN MAKAMSAL YAPISININ İNCELENMESİ 

 

 

 

 

 

Seyfullah ÖZBAYRAK 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2024



i 
 

NÂYİ OSMAN DEDE’ YE AİT MÎRÂCİYE ADLI ESERİN MAKAMSAL YAPISININ İNCELENMESİ 

Danışman: Prof. Dr. Cenk GÜRAY 

Yazar: Seyfullah ÖZBAYRAK 

ÖZ 

Osman Dede, neyzenlikteki veya ney icrasında üstün yeteneği sebebiyle “Kutb-ı nâyî” diye 
tanınmaktadır. Tarih boyunca sadece birkaç neyzene verilen bu unvan, kendisine de 
verilmiştir. Kendi adıyla anılan nota sistemini bulan Osman Dede, aynı zamanda önemli bir 
bestekâr ve şairdir. 

Birçok klasik eser ve Mevlevi ayinlerinin yanı sıra, Türk din musikisi formlarının en büyük ve 

makamsal açıdan en kapsamlı eseri olarak bilinen Mîrâciye’ yi bestelemiştir. Nâyi Osman 

Dede sözlerini bizzat yazdığı eserini yedi bahir (bölüm) halinde bestelemiştir. Eserde üstün 

bir mûsikî ve tasavvuf kültürünün, ustalıklı bir sanat anlayışı ile dile getirildiği görülmektedir. 

Bu eser, musikişinaslarımızca önemli bir eser olarak kabul edilmiş ve 1700-1729 yılları 

arasında bestelenmiş olabileceği düşünülürse, yaklaşık üç yüz yıldır icra edilmektedir. Bu 

sebeple incelenen eser, Türk musikisinde bestelendiği dönem ve günümüzün makam tarifi 

ve uygulamaları açısından benzerlik ve farklılıkları temelinde oldukça büyük önem arz 

etmektedir. 

Bu araştırmada; “Miraç” kavramı Kur’an, hadis ve tasavvuf kaynakları çerçevesinde 

incelenip anlatılmıştır.  Ayrıca eser, makamsal açıdan ezgi çekirdekleri analizi ile incelenip 

beste yapısı makamsal kalıplar üzerinden ifade edilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Nâyi Osman Dede, Mîrâciye, ezgi çekirdekleri, makam, analiz.  

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

ANALYZING THE MAKAM STRUCTURE OF MÎRÂCİYE BY NÂYİ OSMAN DEDE 

Supervisor: Prof. Dr. Cenk GÜRAY 

Author: Seyfullah Özbayrak 

ABSTRACT 

Osman Dede is known as "Kutb-ı nâyî" due to his superior talent in the “ney” instrument. 

The title has been given to only a few ney players throughout history, and he was one of 

those who deserved this title. Osman Dede, who invented the notation system named after 

him, is also an important composer and musical theorist. 

In addition to many classical works and Mevlevi rituals, he composed the composition 

called Mîrâciye, known as the largest and most comprehensive work of Turkish Religious 

Music forms. Nâyi Osman Dede composed his piece in seven parts, the lyrics of which he 

wrote himself. It is seen that a superior musical work and a masterful understanding of art. 

It has been accepted and expressed by most of our great musicians.  This piece of art has 

continued to be performed for almost three hundred of years. 

In this study; The concept of "Miracle" is expressed and explained with the sources of the 

Quran, Hadith and Sufism. In addition, the work was examined in terms of makam by 

analyzing the melody cores, and the composition structure was expressed through makam 

patterns. 

Keywords: Nâyi Osman Dede, Mîrâciye, melody cores, makam, analyzing. 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

TEŞEKKÜR 

Lisans eğitimimden bu zamana kadar desteğini esirgemeyen, her sıkıntılı anımda elinden 

geldiğince yardımcı olmaya çalışan, sevgisini her daim gönülden hissettiğim kıymetli hocam, 

büyüğüm Prof. Dr. Cenk GÜRAY’ a tüm kalbimle teşekkürü bir borç bilirim. Tez jürimde hazır 

bulunan, bilgiye erişim ve destek konusunda her daim yardımcı olan, engin bilgileriyle tez 

hazırlama sürecimde çok emeği olan kıymetli Prof. Dr. Süleyman ERGUNER hocama 

ayırdıkları vakit ve ilgilerinden dolayı ayrıca teşekkür ederim. Analiz bölümünün hazırlanma 

sürecinde bilgilerinden ziyadesiyle istifade ettiğim Prof. Melik Ertuğrul BAYRAKTARKATAL’ 

a ayırdıkları kıymetli vakit ve verdiği değerli bilgiler için ayrıca teşekkür ederim. Tez jürimde 

bulunan değerli hocalarımdan Prof. Dr. Fatih KOCA, Prof. Dr. Ayten KAPLAN ve Doç. Dr. 

Çetin TÜRKYILMAZ’ a verdikleri destek ve kıymetli katkılarından dolayı teşekkür ederim. 

Kaynak tarama ve tez düzenleme sürecimde yardımını esirgemeyen kıymetli büyüğüm 

Uzman Ahmet Baran BEKİROĞLU’ na ayırdığı vakit için ayrıca teşekkür ederim. Kaynak 

bulma ve toplama konusunda yardımcı olan değerli Ahmet Rufai ADAŞ kardeşime teşekkür 

ederim. Bu uzun süreçte yardım ve desteğini esirgemeyen ailem ve yakın arkadaşlarıma 

ayrıca şükranlarımı sunuyorum.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ 

ÖZ ............................................................................................................................................ i 

ABSTRACT ............................................................................................................................... ii 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................................... iii 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ ..................................................................................................................iv 

GÖRSEL DİZİNİ ......................................................................................................................... v 

TABLOLAR DİZİNİ ................................................................................................................... viii 

GİRİŞ ....................................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: MİRAÇ KAVRAMI ................................................................................................ 6 

1.1. Kur’an-ı Kerim Ayetleri ile Miraç Kavramı ............................................................................... 6 

1.2. Hadisler ile Miraç Hadisesi .................................................................................................... 10 

1.3. Tasavvuf Eserleri ile Miraç Hadisesi ...................................................................................... 17 

1.3.1 Alevi-Bektaşi Kaynaklarına Göre Miraç Hadisesi ...................................................... 21 

1.3.2. Değerlendirme................................................................................................................ 26 

2. BÖLÜM: MAKAMSAL ANALİZ .......................................................................................... 28 

SONUÇ ................................................................................................................................. 113 

KAYNAKLAR .......................................................................................................................... 116 

ETİK BEYANI ....................................................................................................................... 119 

YÜKSEK LİSANS TEZİ ORJİNALLİK RAPORU .................................................................... 120 

MASTER’S ORIGINALITY REPORT .................................................................................... 121 

YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI ......................................................... 122 

 

 

 



v 
 

GÖRSEL DİZİNİ 

Görsel 1. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Tevşih ...................................................................... 28 

Görsel 2. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Tevşih ...................................................................... 29 

Görsel 3. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Tevşih ...................................................................... 30 

Görsel 4. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi ..................................................................... 31 

Görsel 5. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi ..................................................................... 32 

Görsel 6. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi ..................................................................... 33 

Görsel 7. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi ..................................................................... 34 

Görsel 8. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi ..................................................................... 35 

Görsel 9. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi ..................................................................... 36 

Görsel 10. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi ................................................................... 37 

Görsel 11. Müstear Hanesi .................................................................................................. 42 

Görsel 12. Müstear Hanesi .................................................................................................. 43 

Görsel 13. Müstear Hanesi .................................................................................................. 44 

Görsel 14. Müstear Hanesi .................................................................................................. 46 

Görsel 15. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih ................................................................................. 48 

Görsel 16. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih ................................................................................. 48 

Görsel 17. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih ................................................................................. 49 

Görsel 18. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih ................................................................................. 50 

Görsel 19. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih ................................................................................. 51 

Görsel 20. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 52 

Görsel 21. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 53 

Görsel 22. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 54 

Görsel 23. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 55 

Görsel 24. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 56 

Görsel 25. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 57 

Görsel 26. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 58 

Görsel 27. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 58 

Görsel 28. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 59 

Görsel 29. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 60 

Görsel 30. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 61 



vi 
 

Görsel 31. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 62 

Görsel 32. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 63 

Görsel 33. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 64 

Görsel 34. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 65 

Görsel 35. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi ................................................................................ 66 

Görsel 36. Saba Bahri Saba Tevşih ...................................................................................... 71 

Görsel 37. Saba Bahri Saba Tevşih ...................................................................................... 72 

Görsel 38. Saba Bahri Saba Tevşih ...................................................................................... 73 

Görsel 39. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 74 

Görsel 40. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 75 

Görsel 41. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 76 

Görsel 42. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 77 

Görsel 43. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 78 

Görsel 44. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 79 

Görsel 45. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 80 

Görsel 46. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 81 

Görsel 47. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 82 

Görsel 48. Saba Bahri Saba Hanesi ...................................................................................... 83 

Görsel 49. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih ............................................................................ 87 

Görsel 50. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih ............................................................................ 88 

Görsel 51. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih ............................................................................ 89 

Görsel 52. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 90 

Görsel 53. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 91 

Görsel 54. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 92 

Görsel 55. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 93 

Görsel 56. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 94 

Görsel 57. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 95 

Görsel 58. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 97 

Görsel 59. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 98 

Görsel 60. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ........................................................................... 99 

Görsel 61. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ......................................................................... 100 

Görsel 62. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi ......................................................................... 101 



vii 
 

Görsel 63. Nişâbur Hanesi ................................................................................................. 105 

Görsel 64. Nişâbur Hanesi ................................................................................................. 106 

Görsel 65. Nişâbur Hanesi ................................................................................................. 107 

Görsel 66. Nişâbur Hanesi ................................................................................................. 108 

Görsel 67. Nişâbur Hanesi ................................................................................................. 109 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1. Segâh Tevşih Ezgi Çekirdekleri Tablosu ................................................................. 39 

Tablo 2. Segâh Bahri Segâh Hâne Ezgi Çekirdekleri Tablosu ............................................... 41 

Tablo 3. Müstear Hâne Ezgi Çekirdekleri ............................................................................ 47 

Tablo 4. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih Ezgi Çekirdekleri ......................................................... 67 

Tablo 5. Dügâh Bahri Dügâh Hâne Ezgi Çekirdekleri ........................................................... 70 

Tablo 6. Saba Bahri Saba Tevşih Ezgi Çekirdekleri Tablosu ................................................. 84 

Tablo 7. Saba Bahri Saba Hanesi Ezgi Çekirdekleri Tablosu ................................................ 86 

Tablo 8. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih Ezgi Çekirdekleri Tablosu .................................... 102 

Tablo 9. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi Ezgi Çekirdekleri Tablosu .................................... 104 

Tablo 10. Nişâbur Hânesi Ezgi Çekirdekleri Tablosu ......................................................... 112 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

Tarih boyunca toplumun her tabakasından kişilerin manevi hayatları üzerinde etkili olan 

Mevlevihaneler aynı zamanda birçok devlet adamının, halktan kişiler ile seçkinlerin gelip 

ders aldığı bir güzel sanatlar ve ilim merkezi konumundaydı. İlim ve kâmil insanlığın yoluna 

dair eğitim veren bu kurumlar tarih boyunca yetiştirdiği ârifler ve âlimler ile beraber, klasik 

Türk musikimizin en önemli bestekâr, sazende ve hanendelerini yetiştirerek Türk 

musikimizin temel yapı taşları arasında yer almıştır (Tanrıkorur, 2004, s. 473). 

Erguner, Mîrâciye’ nin bestekârı Nâyi Osman Dede’ den bahsederken (1991, s. 15) Dede’ 

nin çocukluğundan itibaren tasavvuf, edebiyat ve musikiye olan ilgisi üzerine daha genç 

yaşlarında Galata Mevlevihanesi şeyhi Gavsi Ahmet Dede’ ye intisap ettiğini anlatmaktadır. 

Burada daha sonrasında hüsnü hat, ta’lik ve Farsça eğitimleri ile beraber Gavsi Dede’ den 

ney dersleri almaya başladığını ifade etmektedir. Erguner, konuyla ilgili şöyle bir açıklama 

yapmaktadır (1991, s. 16): 

“Osman Dede'nin neyzenliğinin son senelerinde Şeyh Gavsi Ahmed Dede'yi, Şeyh 

Seyyid Halil Rehavi Hazretleri ziyarete gelir. Sohbet esnasında bir neyzen dinlemek 

arzu edilir. O sırada dergâhta bulunan derviş, neyzen Osman çağrılarak ney üflemesi 

istenir. O da neydeki bütün maharetini, ma'lumat ve ustalığını ortaya koyarak ney'ini 

üfler. Seyyid Halil Efendi kendisini çok takdir eder, hayır dualarda bulunduktan sonra, 

dergâhın Neyzenbaşılığına terfi ettirilmesi için Şeyh Gavsi Ahmed Dede'ye ricada 

bulunur. Şeyh Efendi de daha sonra neyzen Osman’ a neyzenbaşılık vazifesini verir.” 

Gavsi Dede’ nin vefatından sonra Galata Mevlevihanesi şeyhliğine Osman Dede tayin 

edilmiştir. Onun, otuz üç yıl görevini devam ettirdikten sonra 1729 yılında vefat ettiği 

kaynaklarda geçmektedir. Neydeki üstün yeteneğinden ötürü “Kutb-ı nâyi” olarak tanınırdı. 

Kendisine ait bir nota sistemi de geliştiren Osman Dede, bestekârlığı ile ünlenmesinin yanı 

sıra önemli bir musiki nazariyatçısı konumundadır. Mîrâciye adlı eser ile beraber dört adet 

Mevlevi ayini, 25 peşrev ve 24 saz semaisi bestelediği belirtilmektedir (Erguner, 2007, s. 

462). 



2 
 

“Kutb-ı nâyi” ünvanına çok rastlanılmasa da Mevlâna’nın neyzeni olarak bilinen Hamza 

Dede’ye bu ünvan atfedildiği görülmektedir. Osman Dede, aynı zamanda şair olduğu için 

tezkirelerde “nâyi” mahlası ile de bilinir, “kutb-ı nâyi” yerine “nâyi” mahlaslı şiirleri 

bulunmaktadır (Erguner, 1991, s. 18). Bunun yanında Kevserî Mecmuası’nda verilen 

peşrevlerde (Judetz, 1998, s. 29-58), “Osman Dede ve kutb-ı nâyi” olarak zikredilir. Bu 

ünvan, daha çok 20. yüzyılın başlarından beri kullanılmaktadır.  Kevseri Mecmuası’nda 

ayrıca ayakta ney üfleyen bir derviş tasviri bulunurken resmin yanında “Hz. Mevlânâ’ nın 

neyzenbaşısı Kutb-i Nâyî Dede kuddise sırruhu’l-‘azîz” notu yer almaktadır (Ekinci, 2015, s. 

32). Keza, Kantemiroğlu’nun notaya aldığı bazı eserlerin bestekârı olarak Osman Dede ismi 

geçerken sadece mahlas olarak “Kutb-ı Nâyî” de kullanılmaktadır (Tura, 2000, X, XV). 

Mîrâciye eserinin bestelenme süreci ile ilgili Uzun (2020, s. 138) şu bilgilerden 

bahsetmektedir: Bir kandil gecesinde Şeyh Mehmed Nasûhî Efendi, Üsküdar Doğancılar’ 

daki tekkesinde Nâyî Osman Dede’ den mevlid gibi okunmak üzere bir Mîrâciye yazıp 

bestelemesini istemiş. Bunun üzerine Osman Dede kaleme aldığı eserini Segâh, Müstear, 

Dügâh, Nevâ, Sabâ, Hüseyni ve Nişâbur makamlarında yedi bölüm (hane) halinde 

bestelemiştir. Dolayısıyla, daha önce Miraç Kandili’ne mahsus bir beste olmadığından böyle 

bir esere ihtiyaç duyulduğu anlaşılmaktadır. Esas olarak eser; Segâh, Dügâh, Sabâ, Nevâ 

(Kayıp) ve Hüseyni Bahirleri, ayrıca Müstear ve Nişâbur (Münacat) bölümleri ile yedi 

bahirden oluşmaktadır.  

Erguner (2021, s. 243); Mîrâciye ile ilgili yorumda bulunurken bu eserin, peygamber aşkıyla 

yazılıp bestelenmiş, Türk dinî musikisinin zirve yaptığı, en sanatlı ve en muhteşem 

eserlerden biri olduğundan bahsetmektedir. Bu anlamda incelenen eser, hem Türk dinî 

musikisi hem de klasik Türk müziği makam anlayışı için oldukça önem arz etmektedir. 

Dönemin ve bestekârın musiki ve makam anlayışını idrak etmek açısından Osman Dede’ nin 

Rabt- ı Tabirat- ı Musiki adlı eserinde geçen makam anlatıları oldukça önem taşımaktadır. 

Fakat eser içerisinde makam tarifleri yapılırken kısa ifadeler ile anlatılmakta, makamın geniş 

ve detaylı anlatımları bulunmamaktadır. Örneğin Erguner (1991, s. 63), Osman Dede’ nin 

Rabt- ı Tabirat- ı Musiki adlı eserinde Segâh makamı tarifini şöyle aktarmaktadır: 

 “Evvela edâ ile perde-i segâh geldi. Sonra dügâh ve rast, tekrar dügâh ve sonra 

 segâh ile tamam olur.” 



3 
 

 

Mîrâciye adlı eserde Osman Dede anlatılan tarifleri genişleterek âdeta seyir örnekleri 

vermekte, makamın uygulanışını göstermektedir. Örneğin, Segâh makamı söz konusu 

eserde oldukça kısa tarif edilirken Mîrâciye içerisinde sayfalarca işlenerek her türlü detayı 

yansıtılmaktadır. Ayrıca Mîrâciye dönemin makam anlayışı ve seyir örnekleri açısından 

önemli bir numune olarak günümüze ulaşmış olup geleceğe rehber olma konumundadır. 

Ergan (1976, s. 57), Dr. Suphi Ezgi’nin Mîrâciye hakkında “Ne kadar dâhiyane ve güzel bir 

beste” şeklinde yorumlarını aktarmaktadır. Ayrıca seçilen makamların her birinin birer 

anlam ifade ettiğini; Çargâh ve Rast makamlarının kahramanlık, yiğitlik ve kuvveti; Uşşak ve 

Bayati makamları hakiki aşkı; Hicazlar hüzünlü ayrılık ve yalvarışı; Bestenigâr makamı zühd1 

duygularını; Hüzzam makamının ise şiddetli hüznü içerdiğini belirtmektedir. 

Tekkelerin kapatılması ile beraber bu eser gibi binlerce klasik Türk musikisi eseri geleneksel 

meşk bağlantısı kaybolduğu için unutulma riski ile karşı karşıya kaldı. Bu süreç ile beraber 

yedi bahirden oluşan eserin Nevâ bahri, tevşihiyle yaşayanların ezberinde kalmadığı için 

unutuldu. Cumhuriyet sonrası dönemde Abdulkadir Töre ve Suphi Ezgi, Mîrâciye ve onun 

gibi eserleri farklı musikişinaslardan dinleyip notaya alsalar da Nevâ Bahri gibi bazı eserler 

dönemin insanlarının vefatı ile beraber hafızalardan silindi (Uzun, 2020, s. 137). 

İsmail Dede Efendi, talebeleri Dellâlzâde İsmâil ve Mutafzâde Ahmed Efendilerle birlikte hac 

yolculuğu yaptığı sırada, Osman Dede’ nin Mîrâciye’ sini onlara meşk etmiştir (Özcan, 2001, 

s. 94). Bu misal, Mîrâciye ve bunun gibi musikimizin nice eserlerinin meşk sistemi ile 

aktarılmasına dair örneklerden biri olarak gösterilebilir. 

Mîrâciye, Miraç gecesinde veya ertesi gün cami, Mevlevihaneler ve tekkeler gibi çeşitli 

mekânlarda icra edilmekteydi. Kılınan namazların ardından bir hafız, İsrâ suresinin baş 

kısmını okumaktaydı. Fatiha’ dan sonra iki hafız okuyucu kürsüye çıkar, her mısrayı biri 

okuyarak icraya başlardı. Her mısranın sonunda kürsüdeki diğer zakirler “Sallu Aleyh” 

ibaresini makamına göre topluca okurlardı. Altıncı bahirde mısra sonlarında “Mine’s Salat” 

ibaresi okunurken son bahir olan Münacat kısmında ise “İkbel ya Mucib” terennümü 

tekrarlanırdı. Her bahirden önce, o makama ait tevşihler zakirler ile toplu şekilde 

 
1 Bir şeye rağbet etmemek, ona karşı ilgisiz davranmak, ondan yüz çevirmek. 



4 
 

okunmaktaydı. Münacat kısmı okunurken dinleyenlere gül suyu serpilmekte, Miraç Kandili 

akşamları ise Hz. Peygamber’ e ikram edilen içecekleri temsilen şerbet ve süt ikram 

edilmekteydi. Mîrâciye tamamlandığında ise Necm suresinin Miraç ile ilgili olan kısmından 

ayetler okunarak program nihayete erdirilirdi (Uzun, 2020, s. 138).  

Mîrâciye’ nin esas ve eksiksiz şeklinin bilinmediğinden bahseden Erguner (1997, s. 78); Raûf 

Yekta Bey’ in torunu olan Yavuz Yekta’ da bulunan ve Osman Dede’ nin kaleme aldığı Nota-

i Türkî adlı eserden kimseye istifade imkânı verilmediğini anlatmaktadır. Bahsedilen eseri 

inceleyen etnomüzikolog ve sanat tarihçisi Eugenia Popescu-Judetz, ismen bahsedilen 

eserler arasında Mîrâciye’ ye rastlamadığını belirtmektedir. 

Bilindiği şekli ile günümüze intikal eden Mîrâciye’ nin çeşitli notaları bulunmaktadır. 

Hopçuzâde Şakir Çetiner (v. 1831), Neyzenbaşı Emin Efendi (v.1945), Abdülkadir Töre 

(v.1946), Suphi Ezgi (v. 1962) ve ondan esas alınarak yazılan Orhan Nâsuhioğlu ve Ahmet 

Hatipoğlu nüshaları mevcuttur. Bu nüshaların ortak özelliği Nevâ Bahri’ nin eksik olmasıdır 

(Erguner, 1997, s. 79). 

Ekrem Karadeniz’ in, hocası Abdülkadir Töre’ nin tespitlerine dayanarak Mîrâciye notalarını 

yayınladığından bahseden Uzun (2020, s. 138); bu neşirde unutulan Nevâ bahrinin 

tevşihiyle beraber güftesinin de yer aldığından bahsetmektedir. 

Araştırılan diğer nüshalar içerisinde en temiz ve üzerinde rahat çalışılabilecek nota Ahmet 

Hatipoğlu’ na ait nüsha olduğu için, bu çalışmada kendisine ait olan nota örneklem olarak 

seçilmiştir. 

Segâh bahri ile başlayan eser, öncelikle güftesi Şeyh Nasuhi’ ye ait Segâh Tevşih2 ile devam 

etmektedir. Ardından serbest ve solo şekilde okunan Segâh bahrinin ilk kısmı işlenmekte ve 

sonrasında “Sallu Aleyh” olan kısımlar cumhur olarak okunmaktadır. Akabinde, yine her 

bahir başında tevşihler, solo ve koro bölümleri ile beraber sırasıyla Müstear, Dügâh, Sabâ, 

Hüseyni ve Nişâbur bahirleri işlenmektedir.  

Bu çalışmada Mîrâciye içerisinde bulunan bahir ve tevşihlerin makamsal yapılarının “Ezgi 

Çekirdekleri Yöntemi” ile incelemesi yapılmıştır. Çalışmanın hipotezi “Mîrâciye, dönemin 

 
2 Hz. Muhammed ile ilgili güftesi Arapça besteler. 



5 
 

bestecilik literatüründeki makam ve form anlayışını yansıtabilen bir eserdir” olarak 

belirlenmiştir.  

Araştırmanın amacı eserin içerisindeki ezgi çekirdeklerinin tespiti, bestekârın makamlar 

arasındaki geçki ve işleyişi nasıl uyguladığı ile ilgili analizler, dönemin diğer eser ve 

kaynaklarından beslenerek bestekârın ortaya koyduğu beste anlayışına dair farklılıkların 

tespiti ve eserin formuna dair incelemelerin yapılmasıdır. Eserin bestelendiği yüzyıl (18. yy), 

döneme ait makam ve ezgi biçimleri açısından günümüze rehber olabilecek nitelikte bilgiler 

içermektedir. Bu nedenle hem döneme ait musiki anlayışını anlamak hem de günümüz 

makam anlayışıyla olan kıyası açısından eserin analizi oldukça büyük bir önem arz 

etmektedir. 

Makamsal Analiz Yöntemi: Ezgi Çekirdeği Temelli Analiz 

“Makam” kelimesinin tarifi günümüze kadar birçok nazariyatçı tarafından farklı şekillerde 

izah edilmeye çalışılmıştır. Bayraktarkatal ve Güray (2023, s. 15) makamı açıklarken onun 

ezgisel bir hareket olduğundan bahsetmektedir. Bu anlamda makamın duyuşsal benzerlik 

ve aidiyet gösteren ezgilerin birer algoritmaya benzetebileceği belirtilmektedir.  

Bayraktarkatal ve Güray (2023, s. 20) “Ezgi Çekirdekleri” sisteminin özelliklerinden 

bahsederken, “merkez tanımlayıcı” perde olarak adlandırılan perdeyi ezgi çekirdeğinin ana 

ekseninde veya merkezinde yer alan perde olarak tanımlamaktadırlar. “Ortak tanımlayıcı” 

perdenin, makamı teşkil eden ezgileri merkez perde ile beraber tanımlayan perde olarak 

işaret edildiği de aktarılmaktadır. “Pekiştirici” perde makamın merkez perdesinde oluşan 

kararı pekiştiren, makamın karar hissini kuvvetlendiren perde olarak belirtilmiştir. Süsleyici 

perde ise diğer perdeler arasındaki ezgi varyasyonlarını sağlayan perdedir. 

 

  



6 
 

1. BÖLÜM: MİRAÇ KAVRAMI 

1.1. Kur’an-ı Kerim Ayetleri ile Miraç Kavramı 

 

Kelime anlamı olarak “yükselmek, yukarı çıkmak” manalarına gelen miraç, terim olarak Hz. 

Peygamber’ in göğe, Allah katına yükselişini ifade etmektedir. Yavuz (2020, s. 132) miraç 

kelimesinin, “yukarı çıkmak, yükselmek” manalarına gelen “urûc” kökünden türediğini ifade 

etmiş ve miraç kelimesinin “yukarı çıkma vasıtası, merdiven” manalarına geldiğini 

belirtmiştir. 

İslam kaynaklarında genel olarak miraç hadisesi, isrâ ve miraç olarak iki safhada meydana 

gelmiştir. İsrâ hadisesi Hz. Peygamber’ in Mekke’deki Mescid-i Harâm’dan Kudüs’teki 

Mescidi Aksa’ya yaptığı yolculuğa denilmiştir. Miraç ise ulvi âleme çıkarılma, göğe 

yükselerek orada yaşanılanların anlatıldığı hadisedir. Miraç hadisesi çeşitli kaynaklarda 

farklı şekillerde anlatılmış olsa da iki hadisenin aynı gecede gerçekleştiği kabul edilmektedir.  

Kur’an- ı Kerim’ de “Kulunu (Muhammed’i) bir gece, Mescid-i Harâm’ dan kendisine bazı 

ayetlerimizi göstermek için, etrafını mübarek kıldığımız Mescid-i Aksâ’ ya götüren Allah, her 

türlü noksan sıfatlardan münezzehtir. Şüphesiz O; her şeyi hakkıyla bilen, hakkıyla 

görendir.” (İsrâ, 17/1) ayeti bu hadisenin senedi olarak gösterilmektedir.  

Hz. Peygamber en kuvvetli rivayetlere göre bu hadiseyi hicretten altı ay önce recep ayının 

yirmi yedinci gecesinde yaşamıştır. Ayette, kulunu bir gecede Burak denilen binek ile aylar 

sürecek mesafedeki beldelere tek bir gecede götüren Allah’ın kudretinin ve yüceliğinin ne 

denli uçsuz bucaksız olduğu ifade edilmektedir. Bu gecede Hz. Peygamber, Allah’ın hitabına 

nail olmuş; nice mübarek ayetler ve alametlere şahit olmuştur. Hz. Peygamber’ in bir gece 

içinde Mescid- i Haram’ dan Mescid- i Aksa’ ya götürülmesi bu ayetler ile sabittir. Hadisenin 

uyanık bir halde gerçekleştiği inancı Müslümanların çoğunluğunca kabul görmüştür fakat 

bu seyahati sadece ruh ile yaptığına kanaat getirenler de bulunmaktadır. Hz. Peygamber 

Kudüs’ü hiç görmemişti. Miraç hadisesinden sonra ise o beldeye dair malumatlar verdiği, 

oradan gelen kafileler hakkında bilgiler verdiği ve daha sonrasında o kafilelerin şehre 

gelerek bu iddianın ispatlanmış olması hadisenin beden ve ruh ile yapıldığını kanıtlar 

niteliktedir (Bilmen, 1993, s. 1846-1848). 

Necm suresinde Miraç hadisesi ile ilgili Allah şöyle buyurmuştur: 



7 
 

“Battığı zaman yıldıza andolsun ki, arkadaşınız (Muhammed) sapmadı ve bâtıla 

inanmadı; o, arzusuna göre de konuşmaz. O (bildirdikleri) vahyedilenden başkası 

değildir. Çünkü onu güçlü kuvvetli ve üstün yaradılışlı biri (Cebrail) öğretti. Sonra en 

yüksek ufukta iken asıl şekliyle doğruldu. Sonra (Muhammed’e) yaklaştı, derken 

daha da yaklaştı. O kadar ki (birleştirilmiş) iki yay arası kadar, hatta daha da yakın 

oldu. Bunun üzerine Allah, kuluna vahyini bildirdi. (Gözleriyle) gördüğünü kalbi 

yalanlamadı. Onun gördükleri hakkında şimdi kendisi ile tartışacak mısınız? 

Andolsun onu, Sidretü’l-Müntehâ’nın yanında önceden bir defa daha görmüştü. 

Cennetü’l-Me’vâ da onun yanındadır. Sidre’ yi kaplayan kaplamıştı. Andolsun o, 

Rabbinin en büyük ayetlerinden bir kısmını gördü (Necm, 53/1-18).”  

Bu ayetler ile ilgili tefsir kaynaklarında şu ifadeler bulunmaktadır: Hz. Peygamber’in 

noksanlardan arınmış olduğu ve beyhude laflardan uzak olduğu Allah’ın ayetleri ile sabit 

olduğu ifade edilmektedir. Daima kendisindekileri görüp güzel bir ahlak ve davranışa sahip 

olan Hz. Peygamber hak yolundan dönmediği ve istikametten ayrılmadığı anlatılmaktadır. 

Hz. Peygamber hayali birtakım sözler söylemekten münezzeh olduğu vurgulanmaktadır. 

Onun Kur’an-ı Kerim namına bildirdikleri şeyler ayetlerden ibaret olduğu, kendisine 

vahyedilen şeyleri ümmetine tebliğ ettiği ve hakikate muhalif bir şeyden söz etmediği ifade 

edilmektedir. Ayetleri ise Cibril-i Emin (Cebrail) denilen görülmedik güzellikte bir varlık 

kendisine bildirmekte olduğu anlatılmaktadır. Cibril, akıl ve yetenek itibarıyla kabiliyetli ve 

dinen sağlam bir melek olduğu ve Hz. Peygamber’ e dosdoğru göründüğü ifade 

edilmektedir. Buradaki anlam; nasıl bir surette yaratıldı ise tamamen o şekilde görünmüş 

olduğu anlatılmaktadır. Hz. Peygamber Cebrail’i melek sureti ile güneşin ufkunda gördüğü 

bildirilirken Cebrail’ in Hz. Peygamber’ e karşı iki yay arası kadar veya daha yakın oldu ve 

asli sureti ile görünmüş olduğu ifade edilmektedir.  Sonrasında ise Allah tarafından 

vahyedilmesi gerekenleri Cebrail, Hz. Peygamber’ e vasıtasız bir şekilde tebliğ ettiği 

anlatılmaktadır. Allah’ ın bizzat peygamberine vasıtasız bir şekilde vahiyde bulunmuş 

olduğu vurgulanmaktadır. Allah’ ın bu ve bunun gibi harikalarda vücuda gelmesine imkân 

verilemediği; Allah dilediği zaman melekleri ve diğer nurani varlıkları da istediği muhterem 

kullarına birer insan suretinde veya kendilerinin asıl bulundukları şekil itibari ile 

gösterebildiği ifade edilmektedir. (Bilmen, 1993, s. 3522-3524). 



8 
 

Devamındaki ayetlerin tefsiri ise şu şekilde aktarılmaktadır: Hz. Peygamber için gördüğü bu 

eşsiz güzellikler ile alakalı kalbinde bir yalanlama olmadığı, birer sabit hakikat olduğu 

bildirilmektedir. Çünkü O, kendisine görünenin Cebrail olduğunu bilmekte ve bu yüzden 

kalbinde en ufak yalanlamada bulunmadığı anlatılmaktadır. Hz. Peygamber Cebrail’ i diğer 

bir inişinde de gördüğü ve bu görüşün ise Sidretü’ l Münteha’ nın yanında gerçekleştiği 

aktarılmaktadır. “Sidre” ise Arabistan kirazı diye tabir edilen çok nitelikli bir ağaç olduğu ve 

altından ırmaklar akmakta olduğu ifade edilmektedir. “Münteha” anlamı ise ya o ağacın 

bulunduğu bir yer yahut meleklerin ve peygamberlerin gidişlerinin son bulduğu bir makam 

olduğu anlatılmaktadır. Sidre’ nin yanında ise Cennetü’l Me’va’ nın var olduğu, buranın 

inananlar ve şehitlerin ruhlarının bulunacağı bir cennet civarı olduğu aktarılmaktadır. 

“Me’va” ise lügatte sığınacak yer ve yurt manalarına gelmekte olduğu aktarılmaktadır. İşte 

orada Hz. Peygamber Allah’ın pek çok ayetlerini yani, güç ve azametini gösteren eserleri 

gördüğü anlatılmaktadır. Burada melekler ve Allah’ın azametine kılavuzluk eden nice 

yaratılmışlar Sidretü’l Münteha’ yı kaplamış ve birer perde teşkil ederek orayı örtmüş 

olduğu anlatılmaktadır. Hz. Peygamber oraya varınca Rabbinin tecellilerine mazhar olmuş 

ve bu olay ile beraber Sidre’ yi kutsi nurlar istila etmiş olduğu aktarılmaktadır. Böyle feyizli 

ilahi olayların tecelli bulduğu sırada Hz. Peygamber o gördüğü nurani manzaralardan başka 

şeylere gözleri teveccüh etmediği ve sadece onları izlediği anlatılmaktadır. Kendisine tecelli 

olan bu ulvi varlıkları sabırla durup onları izlediği ve büyük bir ruhani zevke nail olduğu 

aktarılmaktadır. İşte burada Hz. Peygamber semalara yükselmiş olduğu vakit Allah’ın 

ayetlerinin önemli bir kısmını gördüğü, yaratılmış kâinatın meleklerini ve eserleri seyrettiği 

ve bunların tasvir edilecek şeyler olmadığı ifade edilmektedir. Görülen ayetlerin nelerden 

ibaret olduğu izah edilemediği için onları anlatmanın mümkün olmadığı ve bunları İlm- i 

İlahî’ ye havale etmenin daha uygun olduğu bildirilmektedir (Bilmen, 1993, s. 3525-3527). 

Bazı kaynaklarda ise Necm suresi ile alakalı şu bilgiler yer almaktadır: Necm kelime manası 

olarak yıldız anlamına gelmektedir. Ağacın karşılığı olarak sapı olmayan ot manalarına da 

gelebilmekte olduğu ve belli zamanlarda parça parça verilen şeylerin her bir parçasına da 

denmekte olduğu aktarılmaktadır. Kur’ an da bu şekilde parçalar halinde indirildiği için her 

bir kısmına necm adı verilmekte olduğu aktarılmaktadır. Ayette bahsedilen ufuk kelimesi 

ise esasen kıyı ve kenar manalarına gelmekte olduğu ve bu özellikle göğün “kıyı ve 

eteklerini” kastetmekte olduğu ifade edilmektedir. Bakan kişi için boynunun dik şekilde 



9 
 

bulunduğu noktadan veya yerin merkezinden geçtiği düşünülen yer düzleminin gökyüzü ile 

birleştiği noktaya ufuk denmekte olduğu bildirilmektedir. Ayette “Cebrail ufku kapladı 

(Necm, 53/7)” ifadesiyle ilgili Fahreddin Razi bu manayı Hz. Peygamber’e izafe etmenin 

daha doğru olacağını ifade etmektedir. Buradaki esas mana bir mekânda bulunmak değil, 

onun makamı, kadir ve kıymetinin yüksekliği olarak ifade edilmektedir. Sonraki ayette 

geçen “kavs” kelimesi ise yay demekte olduğu, “Kâb” ise yayın kabzası ile kiriş kısmı olan 

aralığa denmekte olduğu ve bir yayda iki kâb bulunduğu anlatılmaktadır. Cahiliye 

döneminde ittifak kurmak isteyen Arapların, aralarında yapılacak anlaşma esnasında 

beraber ok çekip atmalarından görülüyor ki ok kullanımı bir tür yakınlık, birlik ve söz birliği 

anlaşmasını ifade etmektedir. Sidre ise Trabzon hurmasına benzer bir çeşit olan Arabistan 

kirazının ağacını tanımlamaktadır. Son Sidre manasına gelen Sidretü’l Münteha ise izafî bir 

birleşimdir. Bu kelime ayrıca gözü kamaşmak ve hayran olmak manalarına da gelmekte 

olduğu aktarılmaktadır (Yazır, 2007, s. 287-297). 

Ayrıca göğe yükselme ve Allah ile yakınlaşma “zahir” ve “batın” ilimlerinin ayrılığına dikkat 

çekmekte, Hz. Muhammed’in halka aktardığı ilmin yanı sıra ona Allah katından bir ilmin 

öğretildiğini göstermektedir (Güray, Kalenderoğlu, s. 114). 

Analizi yapılacak olan Mîrâciye adlı eserin Hüseyni bahrinde ayetlerde geçen yakınlaşma ve 

hakikatlerle ilgili şu şekilde anlatımların yapıldığı görülmektedir: 

“Anda da nice hıcâb oldu adem 

Gördü Hazret Hazret’i bî-keyf u kem 

İrdi ‘ayn-i zâtdan bir hoş nidâ 

Yâ Habîbî Yâ Muhammed Mustafâ.”  

İlgili dizelerde Allah ile Hz. Peygamber arasındaki bu yakınlık ve muhabbetin ne denli yüksek 

olduğu aktarılmaktadır. Aradaki perdelerin kalktığından bahseden ve birebir görüştüklerini 

ifade eden dizelerde Allah’ın kulunu ne denli memnuniyet ile karşıladığı ifade edilmektedir. 

Süleyman Çelebi’ye ait olan Vesiletü’n Necat (Mevlid-i Şerif) adlı eserin (Akkuş ve Derman 

(haz.) 2020, s. 69) ilgili bölümünde bu hadise ile ilgili olarak şu dizeler yer almaktadır: 

“Her birisinden geçerken ilerü 



10 
 

Emr olundu yâ Muhammed gel berü 

Bî- hurufu lafz u savt3 ol padişah 

Mustafa’ya söyledi bî- iştibâh4 

Dedi kim matlub u maksudun benem 

Sevdiğin can ile mabudun benem 

Gece gündüz durmayıp istediğin 

N’ola kim görsem cemalin dediğin 

Gel Habibim sana âşık olmuşam 

Cümle halkı sana bende kılmışam.”  

Süleyman Çelebi, buradaki yakınlaşmayı anlatırken Allah’ın Hz. Muhammed ile harfsiz, 

kelimesiz ve sessiz bir şekilde konuştuğunu ifade etmektedir. Bu hadise, Hz. Peygamber’in 

gece gündüz sürekli Rabbi ile görüşüp cemalini görmek istemesi üzerine Allah’ın onu davet 

edip katına yükseltmesi ve ikisi arasındaki muhabbeti anlatmaktadır.  

Bu hakikatler ve mucizelerin edebi bir dille yansıtıldığı Mîrâciye ise olayın sembolik 

öneminin vurgusu ve duygu aktarımı açısından oldukça önem taşımaktadır. Kur’an-ı Kerim 

ayetleri ve hadisler ile senedi bulunan bir hadisenin müzikal bir şekilde aktarılması, bu 

mucizenin dinleyenlerde farklı etkiler uyandırması açısından da önemlidir.  

İşaret edilmiş olan ayetlerde Kur’ an- ı Kerim çerçevesinde Miraç ve İsrâ hadiselerinin önem 

ve içeriğinden bahsedilmektedir. Konuyu daha iyi anlayabilmek için Hz. Muhammed’ in 

kendi sözleri olan hadisleri incelemek konuyu daha detaylı anlamaya imkan verecektir. 

1.2. Hadisler ile Miraç Hadisesi 

 
Kur’ an- ı Kerim’ de zikredilen Miraç hadisesini hadis kaynakları aracılığıyla daha ayrıntılı bir 

şekilde değerlendirebilmek mümkündür. Buhari ve Müslim gibi hadis kaynaklarında yer 

alan rivayetlerin genel hatları ile şu şekildedir: Hz. Peygamber bir gece Kâbe’ de uyku ile 

uyanıklık arasındayken Cebrail geldi. Göğsünü açıp zemzemle yıkadıktan sonra içine 

 
3 Sessiz bir şekilde. 
4 İştibah: Şüphe. Bî İştibah: Şüphesiz. 



11 
 

hikmetle iman doldurup sırladı. Burak adlı bir bineğe bindirdi. Burak ön ayaklarını gözün 

gördüğü en uzak noktaya atarak giden bir binekti. Onu Beytülmakdis’ e götürdü. Mescidi 

Aksa’da iki rekât namaz kılıp dışarı çıktığında Cebrail, biri süt biri şarapla dolu iki kap getirdi. 

O süt dolu kabı seçince ona “fıtratı seçtin.” dedi. Süt dolu kabın bir kısmını içtikten sonra 

Cebrail “Eğer sütün tamamını içseydin, senden sonra ümmetinden kimse dalâlete 

düşmezdi.” dedi. Hz. Peygamber sonrasında tamamını içmek istese de Cebrail “Allah’ın 

kazası için gerekli emir yerini buldu.” buyurdu. Sonrasında Burak ile onu göğe çıkarttı. 

Semaya ulaştıklarında Cebrail kapının açılmasını istedi. Kendisine beraberindekinin kim 

olduğu sorulduğunda kapının ardındakiler “Ona (Hz. Muhammed’e) miraç daveti gönderildi 

mi?” diye sordu. Evet denildiğinde ise “Hoş gelmişler, bu ne iyi geliştir.” denildi ve kapı açıldı 

(Kocaer, 2012, s. 481). 

 

Kapı açıldıktan sonra sırası ile yedi kat semâda peygamberlerle görüşüp hayır duası aldı. 

İlkinde Hz. Âdem, ikinci kat semâda Hz. İsa ve Hz. Zekeriyya, üçüncü kat semâda Hz. Yusuf, 

dördüncü kat semâda Hz. İdris, beşinci kat semâda Hz. Harun, altıncı kat semâda Hz. Musa, 

yedinci kat semâda ise Hz. İbrahim ile sohbet eyledi. Sonra Burak kendisini Sidretü’l 

Münteha’ya götürdü (Kandemir, 2020, s. 373-374). Sidretü’l Müntehâ bazı kaynaklarda ilahi 

sırların mazhar olduğu bir ağaç olarak nitelendirilmekte, bazı kaynaklarda ise Cebrail’ in 

makamı olarak tanımlanmaktadır. Cebrail orada ikisi batıni(saklı) ve diğer ikisi zahiri(açık) 

diye anlattığı iki nehri gösterdi. Hz. Peygamber bunlar nedir diye sorduğunda batın olanların 

cennet nehirleri olduğunu, diğer ikisinin de Nil ve Fırat nehirleri olduğunu anlattı (Kocaer, 

2012, s. 482). Bu tanımlar tasavvuf kaynakları ile miraç hadisesi bölümünde daha ayrıntılı 

açıklanacaktır. 

Hz. Peygamber’ in isrâ gecesi miraca çıkmadan önce vuku bulan, Şakk-ı Sadr (göğsün 

yarılması) hadisesi kaynaklarda Şerh-i (açmak, âyan kılmak) Sadr olarak da geçmektedir. 

Biyolojik insanın hayatının merkezi olan kalp, dinî terminolojide hem zihin hem de duygu 

hayatıyla ilişkilendirilmektedir. Bu hadise ile Hz. Peygamber’ in insani duygu ve arzulardan 

arınması, üstün nitelikler ile bezenmesi için Cebrail tarafından göğsünün yarılarak 

temizlenmesi anlatılmaktadır (Ahatlı, 2010, s. 309). 



12 
 

Farklı hadis kaynaklarında göğüs yarılması olayının dört defa daha tekrar ettiği geçmektedir. 

Birincisi Hz. Peygamber dört yaşındayken gerçekleşmiştir. Sebebi ise şeytanın onun 

kalbinden olan nasibini çıkarmaktır. İkincisi, Hz. Peygamber on yaşındayken yaşanmıştır. 

Üçüncüsü, Hz. Peygamber’ e vahiy gelmeden önce gerçekleşmiştir. Bunun sebebi ise kalbini 

ilahi vahyin ağırlığını kolayca alacak ve dayanacak bir sağlamlığa eriştirmektir. Dördüncüsü 

ise Miraç gecesinde yaşanmıştır ve sebebinin o gece Hz. Peygamber’ i yaşayacağı ilahi sırlara 

hazırlamak ve iyice kavrayıp öğrenecek bir mükemmeliyete getirmek olduğu ifade 

edilmektedir (Kandemir, 2020, s. 377). 

Mîrâciye’ nin Dügâh Bahrinde ise bu konu Osman Dede tarafından şu şekilde 

aktarılmaktadır: 

“Anda dahî şakk-ı sadr etdi zuhur 

Zemzem ile hoş vudû5 kıldı o nûr” 

Hz. Peygamber’in göğsünün yarılarak yıkandığından bahsedilirken Hz. Peygamber’ in abdest 

alıp yolculuğa başladığı ifade edilmektedir. Hz. Peygamber için Kur’an’ da “üsve-i hasene” 

yani “en güzel örnek” tabiri kullanılmaktadır (Ahzâb, 33/21). Kur’an’da daha birçok yerde 

onu öven ve ona itaati emreden ayetler bulunduğu halde Allah, katına yükselteceği zaman 

göğsünü yararak kalbini yıkatıp nur ile doldurtmuştur.  

Hz. Peygamber’ e Allah tarafından gönderilen Burak adlı binekten bahsedilirken Burak’ın 

huysuzlanarak Hz. Muhammed’in üzerine binmesine engel olmaya çalıştığı anlatılmaktadır. 

Sonrasında rivayete göre Cebrail, Burak’a bu dikbaşlılığının sebebini sorar ve Hz. 

Peygamber’i taşıyacağını haber verir. Bunun üzerine Burak’ın sakinleştiği ifade 

edilmektedir.  

Mîrâciye’nin Nevâ Bahri’nde Burak hakkında şöyle bahsedilmektedir: 

“Dedi Cibrîl ey Habîb ey yüzü ak 

Verdi Hakk sana cinândan bir burâk 

Hikmet ile etdi serkeşlik burâk 

 
5 Abdest almak. 



13 
 

Koymadı binsin o şâh-ı iştiyâk 

Dedi Cibrîl ana ey serkeş burâk 

Binmeyiser sana bundan yüzü ak 

Nice serkeşlik kılarsın Ahmed’e 

Kim irisersin hayât-ı sermede”  

Konu ile ilgili olarak Süleyman Çelebi Mevlîd-i Şerîf (Akkuş ve Derman (haz.) 2020, s. 65) adlı 

eserinde; 

“Sanâ cennetten getirdim bir burak 

Dâveti Rahmandır ey Nûr- ı Hak” 

ifadesi ile Burak’ ın vatanının cennet olduğu belirtilmektedir. Ayrıca Uzun (1992, s. 417) 

Burak ile ilgili; gövdesinin ata benzediği, boynunun deve boynuna benzediği ve yüzünün de 

insan yüzüne benzediğini ifade etmektedir. Burak’ın Hz. Peygamber’den önce Hz. İbrahim’ 

e ve başka peygamberlere de hizmet ettiğinden bahsedilmektedir.  

 Hz. Peygamber’ e getirilen içecek dolu kaplarla ilgili Nâyi Osman Dede Saba Bahrinde üç 

çeşit kap geldiğinden ve içlerinde süt, şarap ve su olduğundan bahsetmektedir. 

“Bir tabakla geldi üç kâse ana 

Biri hamr6 u biri süd birisi mâ7 

Dedi Cibrîl eyle birin ihtiyâr 

Böyledir emr-i Hudâ ey bahtiyâr 

Hikmeten ol sûret ü ma’nâ-hüner 

Nûş edüb süd kılmadı hamra nazar” 

 
6 Şarap. 
7 Su. 



14 
 

dizelerinde sütü seçip şarap ve suyu seçmediği ifade edilmektedir. Kaynakların genelinde, 

getirilen içeceklerin süt ve şarap olduğu ifade edilmiştir fakat suyla ilgili bir kaynak 

bulunamamıştır.  

Sidretü’l Müntehâ’ dan sonrası için Cibril (Cebrail), Hz. Peygamber’ e bundan sonrası için 

yalnız gideceğini söyledi ve Hz. Peygamber nedenini sordu. Cibril ise “Cenâb-ı Hak bana 

buraya kadar çıkma izni vermiştir. Eğer buradan ileriye bir adım atarsam, yanar kül olurum.” 

dedi. Yolculuğa tek başına devam eden Hz. Peygamber’ e Allah, çeşitli tecellilerle 

göründükten sonra cemaliyle müşerref eyledi. Birçok muhaddis bu kısmın izahının insan 

idraki çerçevesinde zor bir hal aldığını ifade etmektedir. Bu hadisenin hakikati ve aslı ile ilgili 

olarak bu durumun onunla Allah arasında ebedi bir sır olduğunu ve tamamen “âlemi gayb” 

denilen bilinmeyen âlem çerçevesinde oluştuğunu ifade etmişlerdir. Kur’an’ da 

“(Muhammed Mustafa ile Rabb’inin) aralarındaki mesafe, iki yay arası kadar yahut daha 

yakın oldu.” (Necm, 53/9) şeklinde tabir edilmektedir. Ayette yakınlık ibaresi olan “kabe 

kavseyn” yani iki yay arası kadar ifadesinin, insanüstü bir gerçeğin insanların anlayacağı 

dilde anlatıldığını ifade etmek için kullanıldığını meal kitapları aracılığıyla öğrenmekteyiz. 

Konu ile ilgili olarak hadis kaynaklarında belirtildiği üzere; Ebu Zerr’in (r.a) Hz. Peygamber’ 

e rabbini gördün mü şeklindeki sorusuna cevaben Hz. Peygamber “O, bir nurdur, Onu nasıl 

görebilirim ki!” buyurmuştur (Akın, 2008, s. 119). 

Osman Dede Hüseyni Bahri’nde konuya dair şöyle bir anlatımda bulunmaktadır: 

“Anda doksan bin kelâm oldu kelâm 

Nice bin esrar ile sohbet oldu temâm” 

Doksan bin sözün konuşulduğu ve bunların nice sırlar ile dolu olduğu ifade edilirken, 

sözlerin bir kısmının tebliğ edildiği ve bir kısmının da Hz. Peygamber ile Allah arasında bir 

sır olarak kaldığı anlatılmaktadır. 

Süleyman Çelebi ise Mevlîd-i Şerîf’ de  (Akkuş ve Derman (haz.) 2020, s. 67) Sidre ile 

alakalı; 

“Her birinden türlü hikmet gördü ol 

Ta ki vardı Sidre’ye irişti ol 



15 
 

Cebrail’in durağıdır ol makam 

Noh-felek tâ kim tutalıdan nizâm 

Bundan hatmoldu benim cevlân-gehim8 

Mâ-verasından9 dahi yok âgehim10 

Bana böyle emr idübtür Zülcelal 

Açmayım ben bundan öte perrü bâl 

Ger geçem bir zerre denlü ilerû 

Yanârım baştan aşağı ey ulu” 

şeklinde bir anlatımda bulunarak Hz. Peygamber’ in yolda türlü türlü hikmetleri gördükten 

sonra Cebrail’le beraber Sidre’ ye vardığı ifade edilmektedir. Cebrail’in son durağının burası 

olduğu ve bu noktadan sonra tek bir adım attığı takdirde yanacağını ifade ettiğinden yola 

devam etmediği anlatılmaktadır. 

Araplar arasında iki kişinin, dostane bir birlik ve ilişki kurmak istediklerinde oklarının 

yaylarını birleştirmek gibi bir âdetleri vardı. Tüm yayların birleştirilerek tek bir ok halinde 

atılması birliği ifade ederdi. Bu aynı zamanda tek ruh ve iki bedeni de temsil etmekteydi. Bu 

dostluk ifadesi olan olay ise “kabe kavseyn” tabiri ile Kur’an-ı Kerim’ de zikredilmektedir. 

Buradan hareketle Allah, Hz. Peygamber için bu tabiri kullanarak kendisi ile olan yakınlığını 

ifade etmiştir. Bu ifade Kuran’ da geçen “Ardından onu güzel bir insan şeklinde düzenleyip 

ona ruhundan üfledi. Böylece size kulaklar, gözler ve kalpler bahşetti. Ne kadar da az 

şükrediyorsunuz!” (Secde, 32/9) ayeti ile aynı manayı işaret etmektedir (Düzenli, 2001, s. 

45). 

İki yay kadar olan yakınlık ifadesini iki şekilde değerlendirebilmek mümkündür. Birincisi, Hz. 

Peygamber’in Cebrail’e değil de Allah’a olan yakınlığıdır. Bu da gözle görülemeyen manevi 

bir yakınlık olarak tanımlanabilmektedir. Allah’ın Hz. Peygamber’in manevi derecesini 

yüceltmesi ve onun birtakım sırlara vakıf etmesi demektir. İkincisi ise, Allah’ın Hz. 

 
8 Seyahat. 
9 Görülen yerin ötesi. 
10 Bilgi. 



16 
 

Muhammed’in isteklerinin yerine getirmesi ona bolca ihsanda bulunması anlamına gelir. 

“Kim bana bir arşın yaklaşırsa ben ona bir kulaç yaklaşırım (Buhârî, Tevhîd, 50)” hadisiyle 

(hadis-i kutsi) Allah’ın kendisine ibadet ve teslimiyet gösterenlerin isteklerini yerine 

getirmesi ve katında kabul buyurması bakımından bu iki ifade eş anlam içermektedir 

(Kandemir, 2020, s. 430). 

Miraç’ ta Allah insanlara elli vakit namazı farz kıldığını Hz. Peygamber’ e iletti. O da oradan 

ayrılıp Hz. Musa ile görüştüğünde Hz. Musa kendisine bu ibadetin çok ağır olduğunu ve 

Rabb’ inden azaltmasını istemesini tavsiye etti. Hz. Peygamber de bu tavsiyeye uyarak 

Rabb’ ine niyazda bulundu ve günlük ibadet on vakit kadar azaldı. Sonrasında ise yine Hz. 

Musa ile görüşüp Rabb’ inden tekraren azaltmasını istemesi sonucu bu sayı günlük beş 

vakte kadar indirildi. Hz. Musa tekrar azaltmasını istese de Hz. Peygamber “Rabbimden 

utanacak hale gelene kadar istedim, artık buna razı gösteriyorum.” dedi (Kandemir, 2020, 

s. 375-376). 

Mîrâciye’de namazın farz kılınması ile ilgili Osman Dede; 

“Hakk teâlâ lutf u fazlıyla salât 

Hediyye kıldı kıla mü’min mü’minât 

Hem buyurdu beş vakit olsa edâ 

Elli vaktin ecrini idem ben ‘atâ”  

şeklinde ifade ederek Allah’ın beş vakit namazı bütün inananlara hediye ettiğini ve elli 

vaktin sevabını da her bir vakte bölüştürdüğünün müjdesini vermektedir. 

Süleyman Çelebi’nin Mevlîd-i Şerîf adlı eserde (Akkuş ve Derman (haz.) 2020, s. 70) 

namazın farz kılınması ile alakalı olarak 

“Sen ki mi’rac eyleyip itdin niyâz 

Ümmetin mi’racını kıldım namaz 

Her kaçan kim bu namazı kılalar 

Cümle gök ehlin sevabı bulalar”  



17 
 

şeklindeki ifadesiyle Hz. Peygamber’in miracı ile beraber beş vakit namazın farz oluşu, 

namazın da aynı zamanda ümmet için bir miraç niteliğinde olduğu ve kılanların gökler kadar 

sevaba nail olacağı müjdeleri belirtilmektedir. 

Hadislerde geçen bilgilerle beraber bu hadisenin neden meydana geldiğine dair sorular da 

akıllara gelebilmektedir. Konu ile ilgili Yavuz (2020, s. 132); Allah, kulu Hz. Muhammed’ e 

güç ve kudretini göstermek için onu bir gece yolculuğuna çıkardığını ve birtakım hadiseler 

ile karşılaştırdığını aktarmaktadır. Kendisine bazı hikmetlerin gösterildiğini ve farz 

ibadetlerin emredildiğini ifade etmektedir. Bakara suresinin son ayetleri ile beraber, Allah’ 

a ortak koşmayanların affedileceği müjdesinin bu hadise ile verildiği sahih hadis 

kaynaklarında geçmektedir. 

Miraç hadisesinde yaşanan olaylar ile beraber birçok simgesel unsurlar dikkati çekmekte ve 

bu hadise görünen anlamları dışında başka manalar da içermektedir. Bu konuda tasavvuf 

âlimleri Kur’an ayetleri ve hadis kaynaklarına bağlı kalarak bu simgesel ifadeleri farklı 

şekillerde değerlendirmişlerdir. 

Tasavvuf eserlerinde, yaşanan hadisede geçen kavram ve olayların insanın hayat yolcuğuna 

tekabül ettiği bildirilmektedir. Hz. Peygamber’ in sütü tercih etmesi üzerine Cebrail’ in ona 

“fıtratı seçtin.” diye hitap etmesi bile bu hadiseden çıkarılacak daha nice manalar olduğunu 

göstermektedir.  

Gelecek bölümde, bu simgesel unsurların görünen (zahir) manalarının dışında başka ne gibi 

bâtın anlamlar ifade ettiği kaynaklar üzerinden tartışılıp insan hayatı üzerine çıkarımlarda 

bulunulacaktır. 

1.3. Tasavvuf Eserleri ile Miraç Hadisesi 

 

Tasavvuf kelimesi ve anlam içeriğiyle ile ilgili çeşitli tarifler yapılmaktadır. Kısaca tasavvuf, 

kişinin Allah ve mâsivâ11 ile ilişkisinin kalp temizliği, güzel ahlak ve nefis terbiyesi gibi 

unsurlar üzerinden anlatılarak manevi bir hayat tarzı oluşturma yoluna verilen isimdir. 

Kişilerin bu unsurlar içerisinde binlerce farklı yol ile Allah’ a ulaşabilmesinden dolayı 

Tasavvuf’ın farklı izahlar ve farklı tarifleri yapılmaktadır. Bu farklılıklar tarikatları 

 
11 Allah’tan başka her şey manasına gelmektedir. 



18 
 

doğurmuştur. Tasavvuf ve tarikat erbabı kimselere eski dönemlerde “sûfi”, “âbid” veya 

“zâhid” denmişse de bu yolu benimseyenler için daha çok “ehl-i tasavvuf” veya 

“mutasavvıf” tabirleri kullanılmıştır (Öngören, 2011, s. 119). 

Tasavvuf erbabı, Hz. Peygamber’ in miraç hadisesinde yaşadığı mucizeleri inceleyip 

açıklayarak bunları kendi yollarını aydınlatmak için delil olarak kullanmışlardır. Bu minvalde 

Hz. Peygamber’ in miraca yükselişi gibi manevi bir yolculuk yaparak, Allah’ a olan “kendi” 

yükselişlerini anlatmak istemişlerdir. Tasavvufa göre kişi, Allah' a ulaşmak için birtakım 

mertebeleri aşmak zorundadır. Bu mertebelerin zorluğu ve olgunlaşma süreci, kişinin 

yolculuğunda önemli bir yer teşkil etmektedir. Dolayısıyla miraç esnasında yaşanan olaylar 

ile bir bağlantı kuran mutasavvıflar, kendi yolculuklarında yaşanacak zorluk ve imtihanların 

da cevaplarını aramışlardır. 

Miraç hadisesi ile ilgili birçok meşhur mutasavvıf olayı derinlemesine inceleyerek yorumda 

bulunmuşlardır. Bu araştırmada ise olayların ve sembollerin neler ifade ettiği ve ne manaya 

geldikleri ile ilgili yorumlara yer verilecektir. 

Bursevî (2013, s. 4) İsrâ suresinin ilk ayetinde geçen “kulunu” ifadesi ile kulluk makamının 

yüceliğine işaret etmiştir. Buna bağlı olarak mutasavvıflar kulluğun ulaşılacak en yüce 

makam olduğunu belirtmişlerdir. Ayrıca Hz. Peygamber’ in öncelikle Mescid-i Aksa’ ya 

götürülmesini, bu mekânın onun mübarek ayakları ile bereketlendirilmesi amacını 

taşıdığına işaret edilmektedir.  

Hz. Peygamber, Mescid-i Aksa’ da peygamberlerin ruhlarına ve meleklere kıldırdığı iki 

rekâtlık namazın ardından daha önce ifade edildiği üzere Cebrail’ in kendisine getirdiği iki 

çeşit içecekten şarap yerine sütü tercih etmişti. Şarabı tercih etmemesinin sebebinin ise bu 

içeceğin insanları saptırabilme özelliği olduğu ifade edilmektedir. Ayrıca bahsedilen şarabın 

cennet şarabı olmasına rağmen, sarhoşluk veren şarabın da yakın zamanda haram kılınacağı 

kendisine ilham edildiğinden onu seçmekten kaçındığı da başka bir görüş olarak ifade 

edilmektedir (Vassâf, 2019, s. 561). 

Miraç hadisesinde Müslümanlara farz kılınan beş vakit namaz hakkında Bursevî (2019, s. 

44) şu yorumda bulunmaktadır: 

İki rekât olan sabah namazı beden ve ruh mukabilindedir. Diğer dört rekâtlı namazlar ise 

tabiat, nefis, kalp ve ruh mertebeleri karşılığındadır. Üç rekâtlı olan akşam namazı Allah’ın 



19 
 

kendi ruhundan üflemek suretiyle dünyaya getirdiği Hz. İsa’ ya aittir. Bahsedilen kavramlar 

tasavvufta yapılan manevi yolculuktaki durakları ifade eder. Bu mertebeler aynı zamanda 

miraçtaki manevi mertebeler ile eşdeğerdir. 

Bilindiği üzere miraç hadisesi öncelikle isrâ denilen ve Mekke’den Kudüs’e yatay düzlemde 

yapılan gece yolculuğu ile başlamıştır. Mutasavvıflar bu yatay yolculuğun gece olmasının 

bazı hikmetleri olduğuna değinmişlerdir. Söz gelimi bazı kaynaklarda “gece vuslattan 

(kavuşma), gündüz ise firkatten (ayrılık)” sözü dikkat çekmektedir. Gece içte olanların, 

gündüz ise dışta olanların zamanıdır. Gece cennet sıfatı olan rahatlık zamanına, gündüz ise 

cehennem sıfatı olan telaş ve yorgunluk zamanına işaret etmektedir (Kılıç, 2021, s. 167). 

Bu yolculuk esnasında varılan Sidretü’l Müntehâ hakkında ise Düzenli (2001, s. 46) bu 

kavramın Arapların günlük konuşma tabirleri üzerinden sembolik bir ifade olarak görülmesi 

gerektiğini ifade etmektedir. Sidre, Arapların kiraz ağacına verdikleri isim olarak 

bilinmektedir. Sidretü’l Müntehâ ise sıralı olan bu ağaçların en sonundaki ağaç için 

kullanılan bir ifadedir. Kur’ an’ da iki ayrı yerde bu ağaçtan bahsedilmektedir (34/16, 56/28). 

Bu ifade ile “Sidre” kavramı birleşince Arap kültüründe yerden zirveye doğru bir yükseliş 

anlamını kazandığı düşünülebilir. 

Hz. Peygamber’ in miraca yükselirken bindiği Burak isimli bineğin tasavvufi düşüncede aşkı 

temsil ettiği ifade edilmiştir. Kimi mutasavvıflar Burak’ı varlık yönüne giden yokluk atı olarak 

tarif etmiş, bu ata binen kişinin bir anda ebedilik mülküne ulaşacağını belirtmişlerdir. 

(Taşkent, 2021, s. 376) Burak’ a binmesinin hakikati ise kâmil olan insan vasfının nefsi 

üzerindeki hâkimiyeti olarak işaret edilmektedir (Erdoğan, 2001, s. 653). 

Tasavvufi düşüncede Allah’ a ulaşmada en hızlı vasıtanın aşk olduğu bildirilmiş ve aşk atına 

binen kişinin en hızlı ve kolay şekilde yol alacağı ifade edilmiştir. Bağlı bulunduğu yola ve 

Allah’ a olan aşkın, kişinin Allah’ a giden yolculuğunda mertebeleri hızla aşmasına yardımcı 

olacağını işaret etmişlerdir.  

Güray (2012, s. 157,158) Bektaşilik, Alevilik ve Mevlevilik’ te bulunan sema/semah 

uygulamalarındaki simgesel unsurlardan bahsederken vahiy iletme görevi olan Cebrail’ in 

aklı simgelediğini ve Hz. Muhammed’ in onu aşarak kalp yoluyla yolculuğuna devam ettiğini 

aktarmaktadır. Bu simgesel doğrultuda; tasavvufun düşünce yapısı üzerinden, kalbin aklın 

önüne geçtiği ve aklın bu mânâ yolculuğu içerisinde bir yere kadar eşlik ettiği, sonrasında 



20 
 

ise ancak kalbin hissettiği ve yönlendirdiği ölçüde yola devam edilebileceği sonucu 

çıkarılmaktadır. 

İmanın akıl ve kalp arasındaki dengeyi oluşturması üzerine birçok ayet ve hadis 

bulunmaktadır. İnsan akıl sahibi olması hasebiyle birçok şeyi düşünüp tartarak hareket 

etmektedir. İman gibi insanların çoğunluğu için hayati bir meselede ise mutasavvıflar; aklın 

iman ile ilişkisinin belli bir noktaya kadar olduğunu, hakiki imanın kalp ile olduğunu ifade 

etmektedirler.  

Allah Kur’ an’ da şöyle buyurmaktadır: 

“Onlar, iman eden ve kalpleri de daima Allah’ ı hatırlayıp anmakla doygunluk ve 

huzura eren kimselerdir. Haberiniz olsun ki, kalpler ancak Allah’ ı hatırlayıp anmakla 

doygunluk ve huzura erer (Râd, 13/28).” 

Bedevîler: “İman ettik” dediler. De ki: “Siz henüz iman etmediniz. Fakat “biz, sadece 

boyun eğdik” deyin. Çünkü iman henüz tam olarak kalplerinize yerleşmemiştir 

(Hucurât, 49/14).” 

Ayetlerden anlaşıldığı üzere dil ve akıl ile imanın yetmeyeceği, kalplere imanın yerleşmeden 

tam anlamıyla inananlardan olunamayacağı Kur’ an’ da apaçık belirtilmektedir. Bu ayetlerle 

beraber Allah’ a imanın dereceleri olduğu ve kalp ile imanın makbul bir iman derecesi 

olduğu anlaşılmaktadır.  Dolayısıyla Miraç hadisesi üzerinden Hz. Peygamber’ in Cebrail’ i 

geride bırakarak Allah ile görüşmesi olayında Cebrail’ in aklı temsil etmesi, kalp ile imanın 

akıl ile imanın önüne geçmesi adına önem taşımaktadır. 

Osman Dede’ nin eserinin, Dügâh Bahri’ne temel olan güftede Allah’ ın Hz. Peygamber’ i 

davet etmesi ve yolculuklarının Sidretü’ l Münteha’ da nihayet bulması ile ilgili şu dizelere 

yer vermektedir: 

“Kıldı mahbûbunu da’vet ol Celîl 

Da’vet için geldi ana Cebraîl, 

Emredüb Cibrîl’e ol Rabb-i Cemîl 

Eyledi emrini ısgâ Cebraîl.” 

“Rûh-i İbrâhîm edip ikbâl ona 



21 
 

Dedi gel gel sâlih oğul Mustafâ 

Sidre’yi seyr etdi andan ol cenân 

Kaldı Cibrîl oldu Sidre âşiyân 

Sebkat etsem12 Sidre’den ben yek benân 

Hark ider perrim benim heybet hemân”  

Miraç hadisesi tasavvuf kaynaklarında genel itibarıyla benzer şekilde anlatılmaktadır fakat 

Alevi kültürü kaynaklarında farklı anlatımlar bulunmaktadır. Bu anlatımlar özelinde ise bazı 

simgesel unsurlar ve ifadeler yer almaktadır. Miraç hadisesini kısaca bu kaynaklardan 

anlattıktan sonra simgesel unsurları ele almak gerekmektedir.  

 

1.3.1 Alevi-Bektaşi Kaynaklarına Göre Miraç Hadisesi 

Miraç hadisesi Adil Ali Atalay tarafından 1994 yılında neşredilen İmam Cafer-i Sadık 

Buyruğu’ nda aşağıdaki gibi anlatılmaktadır:   

“Hz. Peygamber miraca giderken yolda önüne bir aslan çıkar ve kendisine hücum 

eder. Bu sırada “yüzüğünü aslana ver.” diye bir ses duyar. Hz. Peygamber de 

yüzüğünü çıkarıp aslana atar. Yüzüğü nişan olarak yutan aslan sakinleşince de 

yoluna devam eder ve Sidretü’l Müntehaya ulaşır. Hz. Peygamber miraç dönüşünde 

bir kubbe görür ve ilgisini çeken bu kubbenin kapısına varır. Kapıyı tıklatır. İçerdekiler 

“Kimsin? İsteğin nedir?” diye sorarlar. Hz. Peygamber de “Ben Peygamberim, açın 

kapıyı içeri gireyim.” der. İçeridekiler ise “Bizim aramıza peygamber sığmaz, git 

peygamberliğini ümmetine eyle.” derler. Hz. Muhammed oradan ayrılmak 

üzereyken Tanrı, Hz. Peygamber’e “Var git o kapıya.” der. Hz. Peygamber tekrar 

kapıya varınca, içerdekiler “Kimsin?” diye sorarlar. “Ben peygamberim açın gireyim. 

Mübarek yüzünüzü göreyim.” der. Onlar da “Bize hacet değildir.” derler. 

Üçüncüsünde “hadimül fukarayım, bir yoksulum.” deyince içeri buyur ederler. İçeri 

girip sayınca otuz dokuz kişi olduklarını görür. Eksik olan Selman-ı Farisi’dir. Hz. 

Peygamber Hz. Ali’nin yanına oturur ama o sırada onun kim olduğunu 

 
12 İleri geçmek. 



22 
 

bilmemektedir. Oradakilerin yirmi ikisi erkek, on yedisi kadındır. Hz. Peygamber “Siz 

kimsiniz?” diye sorunca “Bizler kırklarız hepimiz bir cihetiz. Birimiz ne ise hepimiz 

oyuz.” derler. Hz. Peygamber ispatını (nişan) isteyince Hz. Ali kolunu uzatır ve neşter 

vurur. O anda hepsinin kolundan kan gelir. Dışarıda olan Selman’ dan da kan gelir. 

Daha sonra Selman içeri gelir ve bir üzüm tanesi getirip Hz. Peygamberin önüne 

koyar ve bu tek üzümü kırklara dağıtmasını ister. Hz. Peygamber bunu nasıl 

yapacağını düşünürken görünmeyen bir el (Cebrail), Selman’ın elindeki tek üzüm 

tanesini ezer. Bu şerbeti içen kırklar kendilerinden geçerler ve sema etmeye 

başlarlar. Bu sırada onlarla birlikte sema eden Hz. Peygamberin imamesi (sarığı) 

yere düşer. Oradakiler imameyi kırka böler ve bellerine bağlayarak tennure (etek) 

yaparlar. Hz. Peygamber kırklara pirlerini ve rehberlerini sorar. Onlar “Pirimiz şah-ı 

Merdan Ali, rehberimiz Cebrail’dir.” derler. Bunun üzerine Hz. Peygamber Hz. Ali’nin 

orada olduğunu anlar. Hz. Ali, Hz. Peygamberin yanına gider. Hz. Peygamber de 

saygı ile ona yer gösterir ve Hz. Ali’nin parmağında Miraca giderken aslanın ağzına 

verdiği yüzüğü görür” (Atalay, 1994, s. 13-20). 

Hz. Peygamber miraca yükselirken karşılaşılan aslanın Hz. Ali’ yi temsil ettiği Kalenderoğlu 

ve Güray (2019, s.149) tarafından ifade edilirken karşılaşıldığı konum olan yedinci feleğin 

ise en üst ve zımnen tanrısal dünyaya en yakın felek olarak nitelendirildiği dikkat 

çekmektedir. Aslan burcu ise güneşin en tesirli olduğu zamanı içerisinde barındıran burç 

olarak da nitelendirilmektedir. Dolayısıyla, Hz. Ali’ nin güneş ile yakınlığı kendisinin tanrısal 

bilgiye olan yakınlığını da yansıtmaktadır. Zira güneş pek çok kaynakta tanrısal bilgi ile 

eşleşmektedir. Bu noktadaki aslan simgesi ise miraç yolunun işaret ettiği tanrısal bilginin 

Hz. Ali tarafından korunduğuna işaret etmektedir.  

Şah İsmail Hatayî’ ye atfedilen Miraçlamalar’ da konu ile alakalı şu beyitler yer almaktadır: 

“Vardı dergâh kapısına 

Gördü bir aslan yatar 

Haykırıben hamle kıldı 

Başa koptu bir fena 

Buyurdu sırr-ı kâinat 



23 
 

Korkma ya Habib’im dedi 

Hâtemin ağzına ver ki 

Aslan ister nişane (Akın, 2020, s. 83).” 

Diğer Alevi kültürü kaynaklarında geçen bilgilere göre ise Hz. Peygamber’ in karşısına çıkan 

aslanın velayeti13 sembolize ettiği ifade edilmektedir. Hz. Peygamber’ in parmağında 

bulunan hatemin14 nübüvvet15 mührünün sembolü olduğuna işaret edilmektedir. Hz. 

Peygamber’ e ait olan hatemin aslana verilmesi ise nübüvvetin son bulduğunu, yani 

peygamberlik vazifesinin sonunun geldiğini ve bundan sonra velayetin devam edeceğini 

ifade etmektedir. Dolayısıyla Hz. Peygamber’ in son peygamber, Hz. Ali’ nin ise velilerin piri 

olarak sembolize edildiği görülmektedir. Alevi kaynaklarında Cebrail aklı sembolize 

etmektedir fakat bu aklın daha çok aydınlanmış ve nurlanmış akıl olduğu ifade edilmektedir. 

Akıl, madde ve vücutta bulunduğu için bir bakıma sınırlıdır. Bu nedenle, Hz. Peygamber 

yolculuğunun belirli bir yerine kadar onunla ilerleyebilir fakat daha ileri gidemez. 

Kaynaklarda Burak ile ilgili “terbiye edilmiş nefis” ifadesi kullanılmaktadır. Bu nefis, Hz. 

Peygamber’ in nefsi olarak ifade edilir. Cebrail ve Burak ise kendisine bu yolculukta belirli 

bir makama kadar eşlik etmişlerdir (Akın, 2020, s. 172-177). 

Ayrıca aslan figürünün Hz. Ali’ yi sembolize ettiğini ifade eden bazı başka dizelerde şu 

şekilde ifade edilmektedir: 

“Muhammed Miraca vardığı gece 

Kapuda gördüğü arslan Ali’dir 

Çıkardı yüzüğün verdi nişane 

Hakikat gördü kim Sübhan Ali’dir (Akın, 2020, s. 97).” 

Alevi kaynaklı metinlerde Hz. Peygamber’ e miraç hadisesinde bazı müjdeler armağan 

edilmesinden sonra kendisine kudretten süt, elma ve balın lokma olarak getirildiği 

 
13 Velilik- Evliyalık 

14 Yüzük 

15 Peygamberlik 



24 
 

anlatılmaktadır. Alevi sözlü geleneğinde bu kavramlardan bal aşkı, süt sevgiyi ve elma ise 

dostluğu simgelemektedir. Aynı zamanda bal hakikati temsil etmektedir ki bu, insanın 

mayası olan aşk ile ilişkilidir. Balın peteği insanın mayası olarak ifade edilmektedir. Bu ifade 

hakikatin özü olan aşkın sahibinin Allah olduğu ve balın onu temsil ettiği şeklinde de 

açıklanmaktadır (Akın, 2020, s. 185-187). 

Süt, elma ve bal hadisesi ile ilgili miraçlamalarda şu şekilde bir anlatım bulunmaktadır: 

“Kudretten üç hon geldi 

Süt elmayı baldan aldı 

Muhammed destini sundu 

Nuş etti Azametullaha (Akın, 2020, s. 84)” 

 

“Kudret lokması geldi 

Süt elma baldan aldı 

İkisi de bile tattı 

Yediler nimetullahı (Akın, 2020, s. 91)” 

Burak adlı binek ile Hz. Ali’ nin atı olarak bilinen Düldül arasında birtakım benzetmeler 

yapılarak bunlara simgesel anlamlar yüklendiği dikkatleri çekmektedir. 

“Pir Sultan Abdal’ım vahdettir vahdet 

Çiğinden oldu Düldül gibi at” 

dizelerinde bahsedildiği üzere Düldül elmanın kabuğundan ya da çiğinden yaratılmıştır 

(Akın, 2020, s. 187). 

Kırat Semah’ ı yaygın olarak bilinen bir Anadolu Alevi gelenseksel dini zikridir. Buradaki Kırat 

simgesi; Hz. Ali’ nin bineği olan Düldül’ ü, miraçta Hz. Muhammed’ e verilen Burak adlı 

bineği ve Köroğlu’nun atı olan “Kırat’ı” temsil etmektedir. Düldül, uzağı yakın etmeyi; Burak, 

evreni boydan boya dolaşmayı; Kırat yiğitliği sembolize etmektedir. Hz. Ali’ nin de göğe 

seyahat için Düldül’ü  kullandığı kaynaklarda geçmektedir. (Güray, 2012, s. 144). Burak ve 



25 
 

Düldül’ün göğe yükselerek yolculuk yapmaları ve kutsal binekler olmaları onları benzer bir 

zeminde buluşturmaktadır. 

Burak ve Düldül arasındaki bir diğer ilişki de iki kutsal bineğin, Hz. Muhammed ve Hz. Ali’ye 

manevi yoldaş olmalarıdır. Bu binekler, yolculuk esnasında yaşanan olaylara sırdaşlık ve 

şahitlik etmeleri açısından bir benzerlik göstermektedir. Ayrıca gidilen konum açısından bir 

kılavuz olma özelliği de taşımaktadırlar. Bu durum, insanların kendi sonsuz döngülerinde 

(miraçlarında) bir yolculuk içerisinde olmaları, bu yolculuk sırasında Burak ve Düldül gibi 

kılavuzlara ihtiyaç duymalarını sembolize edebilmektedir. Bu kılavuzlar bazen kutsal 

kitaplar, bazen de Burak ya da Düldül gibi yol gösterici “kutsal semboller” olarak sembolize 

edilebilmektedir. 

Sidretü’ l Münteha bilindiği üzere son noktada bulunan ağaç anlamına gelmektedir. Aklı 

sembolize eden Cebrail’ in gelebileceği son nokta burasıdır. Dolayısıyla burada akıl ve ilim 

aracılığıyla gelinebilecek son nokta temsil edilmektedir (Akın, 2020, s. 177). Bu noktada 

yazının önceki kısımlarında da ifade edildiği gibi tanrısal bilgiyi içeren aklın, insanı bir 

noktaya kadar getirdiği ve oradan sonra kalp ile imanın devreye girdiği görülmektedir.  

Sidretü’ l Münteha ile ilgili olarak, Alevi-Bektaşi müzik kültürüne ait bir tür/form olan 

miraçlamalarda da şu şekilde bir anlatım bulunmaktadır: 

“Dostunun selâmını aldı 

Gönülleri şâdi kıldı 

Cebrail rehberi oldu 

Seyr eyledi Arşullah’ı 

 

Sidret-ül-müntehaya vardı 

Anda Cebrail durdu 

Bundan öte sana dedi 

Sen görürsün ol Allah’ı (Akın, 2020, s. 90)” 

 



26 
 

“Çıktı sidr-el müntehaya 

Erişti ilanihaya 

Kavuştu sırr-ı Hüda’ya 

Seyretti Cemalullahı (Akın, 2020, s. 95).” 

diğer miraç anlatılarında olduğu gibi bu dizelerde de Sidretü’ l Münteha’ ya kadar Cebrail’ 

in ona rehberlik etmesi ve oraya varıldığında Cebrail’ in buradan öteye gidememesi tasvir 

edilmektedir.  

1.3.2. Değerlendirme 

Hz. Peygamber’ in miraç yolculuğu bittikten sonra kendisinde fiziksel olarak bir değişiklik 

olmaması ile beraber, yaşadıkları ve kendisine emredilenler ile birlikte, hâlinde birtakım 

değişiklikler olduğu bilinmektedir. Yedi kat semada yaşanılanlar, Cebrail ile olan diyaloglar 

ve Sidretü’ l Münteha’ da yaşanılanların Hz. Peygamber’ e birtakım tecrübeler kazandırdığı 

görülmektedir. Hadiseden sonra etrafındaki inananlara gördüklerini anlatması ve birtakım 

nasihatlarda bulunması kendisinde görülen değişikliklere örnek olarak gösterilebilmektedir.  

Hz. Peygamber’ in miraçtan dönüşünün ertesi gününde hadiseyi anlatıp ayetleri tebliğ 

ettiğinde kâfirlerin gülüp dalga geçtiği ve bazı Müslümanların ise imanlarının sarsıldığı ifade 

edilmektedir. Kocaer (2012, s. 483), Mevdûdî’nin o zamanda ve günümüz için bu olayı 

imkânsız gibi görüp inkâr edenlere verdiği cevap şu şekilde aktarılmaktadır:  

“İnsanların çok kısıtlı güçleri ile aya çıkmayı başarabildiği zamanda, Allah ’ın sonsuz 

gücü ve kudretiyle Resulü’ ne kısa bir zamanda bu yolculuğu yaptırabileceğini inkâr 

etmek, onun gücünün kısıtlı ve nakıs olduğunu düşünmektir ki bu da inanmayanların 

düşüncesidir.” 

Özetle tasavvufta miraç, her şahsın Hz. Peygamber’ i örnek alarak kendi sınırlı âleminden 

uçsuz bucaksız ruhani âlemine doğru yapacağı manevi yolculuğun adı olarak 

tanımlanabilmektedir. Miraç hadisesinden sonra konu ile ilgili birçok yorumlar yapılmış, 

üzerine kitaplar yazılmış, semboller çıkarılmış ve bir yaşayış-hayat kültürü oluşturulmuştur. 

Her yıl belirli zamanlarda miraç hadisesi yâd edilerek camilerde, mescitlerde, tekkelerde, 

medreselerde ve cem ritüellerinde bu hadise ile ilgili yazılı ve müzikal eserler okunagelmiş, 



27 
 

böylelikle hem yaşanılan hadise ile ilgili insanlara bilgiler verilmiş hem de bu hadise 

üzerinden Peygamber’in tecürbelerine dair ders çıkarılmaya çalışılmıştır.  

Araştırmanın konusu olan Mîrâciye adlı eserin, her yıl Miraç Gecesi’ nde hem hadiseyi yâd 

etmek hem de hadiseyi müzikal bir şekilde anlatarak dinleyicinin dikkatini çekmek için 

bestelendiği bilinmektedir. Araştırmanın devamında bu eserin ezgi çekirdekleri ile 

makamsal analizi üzerinden anlatılara yer verilecektir. 

  



28 
 

2. BÖLÜM: MAKAMSAL ANALİZ 

 

Bu bölümde Mîrâciye adlı eserin “Ezgi Çekirdekleri” sistemi ile makamsal analizi 

yapılacaktır. Eser üzerinde tespit edilen çekirdekleri temel alan bir analiz metodolojisi 

eserin tüm kısımlarına uygulanıp, yorumlanacaktır. Belirtildiği üzere bu çalışmada kullanılan 

nota nüshası Ahmet Hatipoğlu’ na aittir.   

Görsel 1. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Tevşih 

Segâh Makamı Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Eserin giriş ölçülerinden itibaren pekiştirici perde olan Rast perdesi üzerinden makama giriş 

yapılarak segâh merkez perdesi üzerinde bir seyir yapılmaktadır. Merkez perde üzerinde 

yapılan hareketlerde ise başka bir pekiştirici perde olan kürdi (La#) perdesi kullanılarak 

merkez perdesinde seyrin nihayete erdiği görülmektedir. Diğer belirtilen çekirdek 

hareketlerinde de benzer tematik özellikler ile ezginin merkez perde civarında seyir ve karar 

ettiği görülmektedir. 



29 
 

Görsel 2. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Tevşih 

Müstear Ezgi Çekirdeği 

 

 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Segâh makamı ile benzer merkez perde (segâh perdesi) özelliği taşıyan Müstear makamı ise 

Segâh makamı içerisinde çeşni ve geçki için sıklıkla kullanılabilmektedir. Eserin devamı olan 

ölçülerde ise nim hicaz perdesi (Do#) üzerinden Müstear makamı çeşnileri gösterilmekte ve 

nevâ perdesi üzerinde seyir yapılmaktadır. Seyrin devamında ise çargâh perdesi yardımı ile 



30 
 

tekrar merkez perde olan segâh perdesi üzerinde seyirler devam etmektedir. Diğer 

belirtilen çekirdeklerde de aynı ezgisel hareketlerin yapıldığı görülmektedir. 

 

Görsel 3. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Tevşih 

Segâh Makamı Ezgi Çekirdeği 

     

 

Eviç’ de Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Segâh Tevşih bölümünün son satırları olan ölçülerde Segâh ezgi hareketlerinin bariz bir 

şekilde işlendiği görülmektedir. Eviç perdesi üzerinde acem perdesi (Mi#) pekiştiricisi ile bir 

Segâh hareketi yapıldığı görülmektedir. Bu geçki yapıldığında ise Peygambere salat ve selam 

yapılmaktadır. Dolayısıyla güfteye göre geçki ve makam duygusunun farklılık gösterdiği 

hissedilmektedir. Segâh ve birçok makam içerisinde geçki için kullanılan bu hareket 

makamın duyumunu farklılaştırmakta ve aynı makamın farklı perdeler üzerindeki icrasını 



31 
 

yansıtmaktadır. Eserin son ölçülerine gelirken acem perdesi yardımıyla eviç perdesi 

üzerindeki Segâh duyumundan kurtularak melodik bir letafet ile merkez perde üzerinde 

karar kılındığı görülmektedir. 

Görsel 4. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

   

 

Analiz 

Segâh Hânesi bölümünde merkez perde olan segâh perdesi civarı seyir devam etmekte ve 

hane girişi solo olarak okunmaktadır. Eser içerisinde “koro” şeklinde belirtilen yerler 

cumhur ile okunur ve ardından gelen “solo” bölümleri tek icracı tarafından okunmaktadır. 

Buradaki nağmeler genelde benzer olup her hane için ayrı makamda bestelenmiş ve haneye 

ait olan makamın motifleri gözlenmektedir. 

 

 



32 
 

Görsel 5. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi 

Nevâ’ da Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

Segâh Ezgi Çekirdeği  

    

 

 

Analiz  

Segâh makamında sıklıkla nevâ perdesi üzerinde bir Hicaz işlendiği görülmekte ve 

devamında tekrar çargâh perdesi yardımı ile Segâh makamına dönüldüğü görülmektedir. 

Eser üzerinde belirtilen çekirdeklerde de benzer hareketler ile nevâ perdesinde hicaz 

hareketleri görülmekte ve ardından Segâh makamı ile karar edilmektedir. Eserin seyri daha 

çok segâh ve nevâ perdeleri arasında devam etmektedir. 



33 
 

Görsel 6. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi 

Nevâ’ da Hicaz Ezgi Çekirdeği  

 

 

 

Eviç’ de Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Nevâ’ da Hicaz çeşnileri ile devam eden solo bölümünde tekrar çargâh perdesi yardımıyla 

Segâh hareketlerinin devam ettiği görülmektedir. Devamında segâh perdesi üzerinden eviç 

perdesi açılarak bu perde merkez perde haline getirilmekte ve bu perde üzerinde bir Segâh 

motifleri işlendiği görülmektedir. Bu geçki ile beraber eserin seyri de tiz bölgelere 

taşınmaya başlanmaktadır. 



34 
 

Görsel 7. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi 

Nevâ’ da Hicaz (Hüzzam) Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz  

Eviç perdesi üzerinde devam eden seyrin devamında acem perdesi üzerinden tekrar Segâh 

makamına dönülerek karar edildiği görülmektedir. Nevâ perdesi üzerinde yapılan Hicaz ile 

Segâh çekirdekleri birleşerek Hüzzam makamı ortaya çıkmakta ve bu makama geçki 

yapılarak Segâh ezgi çekirdeği yapısı ile karara gidildiği görülmektedir. Seyrin devamında 

gelen koro bölümünde ise Segâh seyrin devam ettirildiği görülmektedir. 



35 
 

Görsel 8. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Nevâ’ da Hicaz (Hüzzam) Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz  

Eviç perdesi açılarak devam eden seyirde yine Eviç perdesi üzerinde Segâh hareketlerinin 

işlenildiği görülmekte ve ardından acem perdesi üzerinden Segâh makamına 

dönülmektedir. Koro bölümünün de Segâh makamı melodilerinin işlenmesinin ardından 



36 
 

nim hisar perdesi ile nevâ perdesi üzerinde Hicaz (Hüzzam) makamı ezgi hareketlerinin 

işlendiği ve ardından merkez perde olan segâh perdesi üzerinde karar edildiği 

görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 9. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



37 
 

Irak’ta Zirgüleli Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Eser benzer Segâh motifleri ile devam ederken Segâh makamının farklı şekillerde 

çekirdeklerinin oluşabildiği gözlenebilmektedir. Farklı motifler ise makama dair farklı 

yapıları sunmakta makamın seyri ile ilgili daha detaylı bilgiler içerebilmektedir. Hane 

bitimine doğru gelirken meyan bölümleri olan tiz bölge seyirlerinin yavaşça nihayete erdiği 

görülmektedir. Eviç perdesi üzerinde yapılan Segâh seyrinin bir benzeri olan motiflerin Irak 

perdesi merkezinde yapıldığı görülmektedir. Eviç perdesinin (Fa#) bir oktav aşağısında 

bulunan bu perde üzerinde yapılan seyirde ırak perdesi üzerinde Zirgüleli Hicaz ezgi 

çekirdeği kullanıldığı görülmektedir. 

Görsel 10. Mîrâciye Segâh Bahri Segâh Hanesi 



38 
 

Nevâ’ da Hicaz (Hüzzam) Ezgi Çekirdeği 

 

 

  

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Segâh hanesinin son sayfasında benzer solo ve koro bölümleri devam ederken Hüzzam 

makamına geçkiler yapıldığı görülmektedir. Segâh makamının işlenişi ile hane sona ererken 

eviç perdesi kullanılarak tiz bölgelere yükselişin ardından acem perdesi ile ortak tanımlayıcı 

perde olan nevâ perdesinde kalışlar dikkati çekmektedir. Nevâ perdesi civarında yapılan 

seyirler ile birlikte merkez perde olan segâh perdesinde karar kılındığı görülmektedir. 

 



39 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 1. Segâh Tevşih Ezgi Çekirdekleri Tablosu 

 

 

 



40 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  



41 
 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 2. Segâh Bahri Segâh Hâne Ezgi Çekirdekleri Tablosu 

 

Analiz 

Tevşih ve Hâne olarak ikiye ayrılan Segâh Bahri bölümünde tabloda gözüktüğü üzere seyrin 

genel anlamda ana makam olan Segâh makamı ile devam ettiği ve içerisinde farklı geçki ve 

çeşnilerin yapıldığı görülmektedir. Tevşih bölümünde eser içerisinde çokça Müstear 

geçkileri yapılmasına rağmen Hâne içerisinde bu geçkilere rastlanmamaktadır. Hâne 

içerisinde nevâ’ da Hicaz (Hüzzam) geçkilerinin bolca gözüktüğü ve yine birbirine yakın ezgi 

hareketleri taşıyan nevâ’ da Hicaz ve Zirgüleli Hicaz hareketlerinin yapıldığı gözükmektedir. 

Bu tablolar üzerinden dönemin ve günümüz Segâh makamı seyri içerisinde yapılabilecek 

geçki ve çeşnilerin neler olabileceği hakkında bilgi alabilmek mümkündür. 



42 
 

Görsel 11. Müstear Hanesi 

Müstear Ezgi Çekirdeği 

  

  

 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 



43 
 

Nevâ’ da Nihavend (Buselik) Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Müstear Hanesi bölümünde nim hicaz perdesi ile birlikte segâh civarı bir seyir 

görülmektedir. Seyrin devamında çargâh perdesi ile birlikte segâh merkezli bir karara 

gidildiği görülmektedir. Bu bağlamda Müstear makamını oluşturan ezgi çekirdeklerinin 

Müstear ve Segâh ezgi çekirdekleri olduğu ortaya çıkmaktadır. Eserde Müstear ile birleşen 

Segâh ezgi çekirdeğinin ise öncesinde analizi edilen çekirdekler ile aynı özelliği gösterdiği 

görülmektedir. Devamında ise ortak tanımlayıcı nevâ perdesinde bir Nevâ makamı çekirdek 

hareketi görülmektedir. Bu motifler ile birlikte tekrar Müstear yapılarak segâh merkezli 

karar edildiği görülmektedir. Hane içerisinde nim hicaz perdesi ve çargâh perdesi yardımı 

ile segâh merkezli Müstear hareketler sürekli gözlenebilmektedir. 

Görsel 12. Müstear Hanesi 

Uşşak Ezgi Çekirdeği  

 

 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



44 
 

Analiz 

Solo bölümlerde yapılan geçki ve çeşnilerin ardından koro bölümlerinde Segâh makamının 

tekrar işlenerek eser içerisinde sürekli olarak Segâh duygusunun pekiştirildiğini 

göstermektedir. Bu farklı geçkilerden biri de Uşşak melodileridir. Bir çeşni niteliğinde 

nağmeler yapılmakta ve ardından koro bölümü ile hemen Segâh duygusunun korunduğu 

görülmektedir.  

Görsel 13. Müstear Hanesi 

Eviç’ de Segâh Ezgi Çekirdeği 

    



45 
 

Nevâ’ da Hicaz (Hüzzam) Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Segâh perdesi üzerinden bir eviç perdesi açılarak bu perde üzerinde Segâh hareketleri 

yapıldığı görülmektedir. Devamındaki ise tekrar acem perdesi üzerinden Segâh seyrin 

devam ettiği görülmektedir. Ardından nevâ perdesi üzerinde Hicaz hareketleri gösterilerek 

Hüzzam makamına bir geçki yapıldığı görülmektedir. Koro bölümüyle tekrar Segâh 

makamına bağlanılarak seyre devam edildiği görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 



46 
 

Görsel 14. Müstear Hanesi 

Eviç ’de Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Segâh hareketleri ile devam eden Müstear hanesinin son bölümünde tekrar bir eviç perdesi 

üzerinde Segâh işlendiği görülmektedir. Devamında ise benzer hareketler ile tekrar Segâh 

makamına dönülerek merkez perde olan segâh perdesinde karara gidildiği görülmektedir. 

Osman Dede’ nin hane sonunda Fatiha ile yâd olunmasını isterken Eviç makamına geçki 

yaparak güfte ile beste arasında bir münasebet oluşturduğu görülmektedir. 

 

 



47 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 3. Müstear Hâne Ezgi Çekirdekleri 

 

Analiz 

Müstear Hâne içerisinde yapılan seyrin çekirdek tablosuna bakıldığında Müstear makamı 

içerisinde bolca Segâh makamından ezgiler görülmektedir. Makamın yapısı gereği de 

içerisinde Segâh ezgilerin kullanıldığı seyirde genelde Segâh ve Müstear melodilerinin 

kullanıldığı görülmektedir. Geçki olarak Hüzzam makamı işlendiği ve Eviç perdesi üzerinde 

bir Segâh seyrin yapıldığı görülmektedir. Nevâ makamı çeşnisinin de yer aldığı seyirde 



48 
 

makamın çok dışına çıkılmadan tekrar Segâh ve Müstear melodilerinin işlendiği 

görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

Görsel 15. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih 

Dügâh’ da Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz  

Dügâh Bahri bölümünün Tevşih kısmına Dügâh makamının da yapısal özelliğinde bulunan 

dügâh perdesi üzerinde bir Segâh seyir ile girildiği görülmektedir. Bu seyir de merkez perde 

üzerinde Segâh motifleri gözlemlenmekte ve eserde belirtilen yerlerde ise Dügâh 

makamının kimliğini yansıtan hareketler çekirdekler olarak tanımlanmaktadır. 

 

  

 

Görsel 16. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih 

Dügâh ’da Segâh Ezgi Çekirdeği ve Nişâbur Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



49 
 

Analiz 

Eserde belirtilen çekirdek yapılarında görüldüğü üzere farklı motifler ile dügâh perdesindeki 

Segâh seyir devam etmektedir. Hemen arkasından gelen ölçülerde ise Nişâbur makamına 

geçkiler yapılmakta ve makamın melodisini duyuran çekirdek eser üzerinde 

belirtilmektedir. Seyrin dügâh perdesinden nevâ perdesi civarına taşındığı ve devamında da 

Nişâbur motiflerinin işlendiği görülmektedir. 

Görsel 17. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih 

Nişâbur Ezgi Çekirdeği  

 

 

 

 

Uşşak-Huzi Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

 

Analiz 

Nişâbur ezgileri ile devam eden eserde çekirdekte belirtildiği üzere Nişâbur ezgisinin 

makam hissiyatının korunarak seyre devam edildiği görülmektedir. Ardından çargâh 

perdesi ile birlikte Uşşak-Huzi ezgi hareketlerinin yapıldığı görülmektedir. Uşşak makamının 



50 
 

farklı bitiş hissiyatlarının belirtildiği çekirdeklerde ise makamın karara gidişi ile önemli 

bilgiler mevcuttur. 

Görsel 18. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih 

Dügâh ‘da Segâh Ezgi Çekirdeği ve Nişâbur Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Nevâ’ da Nihavend (Buselik) Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Dügâh perdesinde Segâh ezgilerinin seyir ettiği eserin devamında tekrar Nişâbur hareketleri 

işlenmektedir. Nevâ perdesi üzerinde Nihavend (Buselik) ezgi hareketlerinin de bu makam 

içerisinde kullanıldığı ve seyrin bu perde üzerinde farklı motifler ile devam ettirildiği 

görülmektedir. Tevşih içerisinde Peygambere atıfta bulunurken yapılan geçkiler, bestekârın 



51 
 

kişi ve olayları dinleyiciye farklı duygular ile yansıtabildiğinin göstergesi olarak 

örneklendirilebilmektedir. 

Görsel 19. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih 

Nevâ’ da Nihavend (Buselik) Ezgi Çekirdeği 

 

 

  

Saba Ezgi Çekirdeği  

 

  

 

Dügâh ’da Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Nevâ perdesi üzerinde Nihavend (Buselik) ezgilerinin devam ettiği eserin seyrin devamında 

Saba makamına geçiş yaptığı görülmektedir. Karara giden melodilerde ise tekrar dügâh 



52 
 

perdesi üzerinde Segâh motifleri işlenerek Dügâh makamı üzere seyrin devam ettirildiği 

görülmektedir. 

Görsel 20. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Dügâh’ da Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Dügâh Hane bölümünün girişinden itibaren bu perde üzerinde Segâh seyre başlandığı ve 

koro bölümleri ile bu makam duyumunun pekiştirildiği görülmektedir. Eserde belirtilen ezgi 

çekirdekleri ile makamın farklı melodiler ile işlendiği ve seyrin de dügâh perdesi civarında 

devam ettirildiği görülmektedir. 



53 
 

Görsel 21. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Saba Ezgi Çekirdeği  

 

 

 

 

Analiz 

Dügâh perdesi civarı devam eden seyirde solo bölümde Saba makamı melodilerinin işlendiği 

ve ardından gelen koro bölümünde bu makam duygusunun pekiştirildiği görülmektedir. 

Koro bölümündeki Saba çeşnisi çargâh perdesinde asma kalış yapsa da devamında gelen 

Saba makamı melodilerinin destekler nitelikte bir melodi içermektedir. Saba nağmelerinin 

ardından ise karar giderken seyrin tekrar Dügâh makamına çevrildiği ve bu perde üzerinde 

Segâh işlenerek karar edildiği görülmektedir. 

 

 

 

 



54 
 

Görsel 22. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

  

 

 



55 
 

Görsel 23. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Analiz 

Koro bölümünde Dügâh makamı ezgisel hareketlerinin devam ettiği eserde solo bölümünde 

nevâ perdesi üzerinden Hüseyni makamına geçiş yapıldığı görülmektedir. Hemen 

arkasından seyrin Saba makamına bağlandığı görülmektedir. Devamında gelen koro 

bölümünde de Saba makamı nağmeleri ile seyredildiği ve Dügâh makamına bağlanılarak 

karar edildiği görülmektedir. Miraç gecesinden bahsedilen satırlarda ise Saba makamının 

dışına çıkılarak, Uşşak-Bayati makamında melodiler gösterilerek adeta bu bölüme ayrıca 

dikkat çekilmektedir. 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Uşşak-Bayati Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



56 
 

Analiz 

Koro bölümlerinde Saba makamı ile ezgilerin devam ettiği görülürken solo kısımda tekrar 

Hüseyni makamına geçilerek seyrin çeşitlendirildiği görülmektedir. Hüseyni seyre devam 

edilen solo bölümünde Uşşak-Bayati melodilerinin işlendiği satırda segâh perdesinde kalış 

gözükse de Uşşak perdeli bir asma kalış duyulmaktadır. Hemen arkasından gelen Saba 

ezgileri ile beraber Hüseyni ve Saba makamlarının iç içe geçirilerek icra edildiği göze 

çarpmaktadır. 

Görsel 24. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Nevâ’ da Rast Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 



57 
 

Saba-Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Saba ezgi hareketleriyle devam eden eserin koro kısmında da aynı makam üzerine ezgilerin 

devam ettiği görülmektedir. Solo bölümde Hüseyni makamına giriş yapılarak hüseyni 

perdesi ortak tanımlayıcı perde kabul edilerek bu perde üzerinde melodilere yer 

verilmektedir. Ardından Dügâh makamı işlenerek merkez perdede karar edildiği 

görülmektedir. Koro ve solo bölümlerinde benzer melodilere yer verilirken solo bölümde 

hüseyni perdesi ile giriş yapılırken devamında Nevâ ezgi hareketi yapıldığı görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 25. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Hicaz (Zirgüleli) Ezgi Çekirdeği ve Hüseyni Ezgi Çekirdeği  

  

Analiz 

Nevâ makamı ezgi hareketlerinin ardından acem perdesi üzerinden Hicaz (Zirgüleli) 

makamına bağlanılarak merkez perde olan dügâh perdesinde karar edildiği görülmektedir. 

Koro bölümünde ise tekrar Hüseyni makamı ezgileri işlenerek solo bölümüne de bu makam 



58 
 

üzere devam edilmektedir. Makam içerisinde tekrar Nevâ ezgi hareketlerinin de yapıldığı 

görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 26. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Hicaz makamında melodiler ile devam eden eserde nim hicaz perdesinde asma kalışlar göze 

çarpmaktadır. Karara giderken nim zirgüle perdesi süsleyici perde olarak kullanılmış ve 

Zirgüleli Hicaz makamında karar edilmiştir. Devamında gelen koro ve solo bölümlerinde de 

benzer melodiler işlenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

Görsel 27. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 



59 
 

Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Hicaz melodileri ile devam eden solo bölüm ardından gelen koro bölümünde de aynı 

makam üzere seyrin devam ettiği görülmektedir. Sonrasında gelen solo bölümünde nim 

hicaz perdesi ile Hüseyni makamının işlendiği görülmektedir. 

Görsel 28. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Nevâ Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



60 
 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği ve Uşşak-Bayati Ezgi Çekirdeği 

 

Analiz 

Koro bölümünde Hüseyni makamı ile devam eden seyir, solo bölümünde Nevâ çeşnilerine 

yer vererek devam etmektedir. Ardından koro bölümünde tekrar benzer melodiler ile 

Hüseyni makamına bağlanıldığı ve solo bölümde de bu makam üzere seyrin devam ettiği 

görülmektedir. Solo bölümde karara gidilirken ise segâh perdesinde asma kalış yapılarak 

Uşşak-Bayati ezgilerinin kullanıldığı görülmektedir. Peygambere davet gönderildiğini 

anlatan satırlarda Hüseyni makamında çeşitli melodiler kullanılmakta ve adeta nağmeler 

“tizleşerek” miraca çıkmakta ve tekrar karara doğru dönüş yapmaktadır. 

Görsel 29. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 



61 
 

Analiz 

Solo bölümü ile Saba makamına geçiş yapılmakta ve eser içerisinde öncesinde işlenen Saba 

makam melodilerinin tekrarı duyulmaktadır. Benzer makam ve ezgi yapısı koro bölümünde 

devam etmektedir. Ardından gelen solo bölümünde tekrar Hüseyni makamına geçiş 

yapılarak bu makam üzerinden koro ve solo bölümlerinin işlenmesine devam edilmektedir.  

Görsel 30. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Eviç’ de Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Uşşak-Bayati Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

 



62 
 

Analiz   

Hüseyni ezgileri ile devam eden solo ve koro bölümlerinin ardından meyan açılarak Hüseyni 

makamının tiz bölgelerde işlendiği görülmektedir. Tiz bölgelerden düşülürken eviç perdesi 

üzerinde bir Segâh çeşnisi işlenmekte ve ardından tekrar Hüseyni makamına bağlanılarak 

karar gidilmektedir. Karar perdesine doğru iniş devam ederken Uşşak-Bayati ezgileri ile 

segâh perdesinde asma kalış yapılmakta ve koro bölümüne geçilmektedir. 

Görsel 31. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Uşşak-Bayati Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Solo bölümde Hüseyni makamı ile devam ederken benzer şekilde Uşşak-Bayati ezgileri ile 

karara gidilmektedir. Devamında gelen koro ve solo bölümlerinde süregelen melodilerin 

benzerlerinin işlendiği görülmektedir. 

 



63 
 

Görsel 32. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Dügâh’ da Nihavend (Buselik) Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Hüseyni makamı ile devam eden eserde Koro bölümünün de aynı makam üzerine icrasından 

sonra Solo bölümde dügâh perdesi üzerinde Nihavend ezgi hareketleri göze çarpmaktadır. 

Ardından gelen koro bölümünde tekrar Hüseyni makamına bağlanılarak devam edildiği 

görülmektedir. 

 



64 
 

Görsel 33. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Acem Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



65 
 

Analiz 

Koro ve solo bölümlerinin önceki ezgilerin tekrarı olarak işlenmesinin ardından sayfanın 

sonlarına doğru solo bölümde çargâh perdesinde asma kalış yapılarak koro bölümüne 

bırakılan melodinin Acem makamı üzere işlendiği görülmektedir. Solo bölümünün de Acem 

makamı ezgileri ile devam ettiği ve sonrasında gelen koro bölümünde ise tekrar Acem 

makamı üzere melodinin tekrar ettiği görülmektedir. 

Görsel 34. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Acem makamı üzere devam edilen koro ve solo bölümlerinin sonrasında hüseyni perdesi 

ortak tanımlayıcı perde kabul edilerek seyrin Hüseyni makamında devam ettirildiği 

görülmektedir. Eser üzerinde belirtilen Hüseyni makamı ezgi hareketinin ise önceki makam 

melodilerinden farklı bir şekilde işlendiği gözükmektedir. 



66 
 

Görsel 35. Dügâh Bahri Dügâh Hanesi 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

  

 

 

 

Analiz 

Solo bölümünün Hüseyni seyrinin ardından koro bölümünde Acem ezgi hareketi ile seyir 

Acem makamına dönüştürülmekte ve Acem makamının özelliği olan Uşşak makamı 

hareketleriyle merkez perde olan dügâh perdesinde karar edildiği görülmektedir.  Bu 



67 
 

dizelerde ise Peygamberin zemzem ile kalbinin yıkandığından ve kendisine abdest 

aldırıldığından bahsedilmektedir. Bu olağanüstü olayların anlatımında ise Osman Dede’nin 

Acem makamını kullanarak çeşitli melodiler konuya dair farkındalık uyandırmaya da gayret 

ettiği söylenebilir. Devamında gelen koro ve solo bölümlerinde de yine benzer melodiler ile 

seyrin devam ettiği görülmektedir. Dügâh bölümünün son satırına gelindiğinde ise Acem 

makamı seyir devam ederken yine Uşşak makamı ile merkez perdede karar edilmekte ve 

hane sonlanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 4. Dügâh Bahri Dügâh Tevşih Ezgi Çekirdekleri 

 

 

 

 

 



68 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 5. Dügâh Bahri Dügâh Hâne Ezgi Çekirdekleri 

 

Analiz 

Dügâh Bahri, Tevşih ve Hâne olarak eserin en büyük bölümünü kaplamaktadır. İçerisinde 

ise makamın yapısı gereği Dügâh perdesinde Segâh seyrin ve Saba makamının melodilerinin 

bolca yer aldığı görülmektedir. Tevşih içerisinde dügâh perdesinde Segâh yapılarak Dügâh 

makamının sıklıkla kullanıldığı görülürken hane içerisinde bu seyir farklılık göstermektedir. 

Tevşih içerisinde Nişâbur çeşnilerine yer verilirken hane içerisinde bu çeşniler 

görülmemektedir. Bununla birlikte hane bölümünün ana makamı olan Dügâh makamından 

çok daha fazla Hüseyni makamına geçki yapıldığı görülmektedir. Dügâh ve Saba 

makamlarının Hüseyni makamı ile olan geçki ilişkisi açısından bu veriler büyük önem arz 



71 
 

etmektedir. Eserde Uşşak, Acem ve diğer farklı makamlara geçkiler yapıldığı ve diğer 

makam çeşnilerinin bolca kullanıldığı görülmektedir. 

 

Görsel 36. Saba Bahri Saba Tevşih 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Saba Tevşih ile başlayan Saba Bahri bölümü makamın merkez perdesi olan dügâh perdesi 

civarı seyre başlanmaktadır.  Süsleyici perde olan nim hicaz perdesi ile çargâh perdesinde 

asma kalışlar yaparak makamın melodisi bu perdeler arasındaki münasebet ile 

gösterilmektedir.  

 

 

 

 

 

 



72 
 

Görsel 37. Saba Bahri Saba Tevşih 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Çargâh’ da Rast Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



73 
 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Saba makamı seyir ile devam eden seyrin Hüseyni makamına geçki yapılarak devam ettiği 

ve hemen ardından tekrar Saba makamına dönüldüğü görülmektedir. Saba makamı seyrin 

merkez perdesinde karar ederken Uşşak ezgisi ile sonlandırıldığı görülmektedir. 

 

Görsel 38. Saba Bahri Saba Tevşih 

Uşşak-Huzi Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 



74 
 

Analiz 

Tevşih bölümünün sonlarına kadar Saba seyrin devam ettiği görülmektedir. Çargâh perdesi 

ve hüseyni perdesi üzerinde ısrarlı kalışlar ile iki perde arası gerilim oluşturulmaktadır. Ortak 

tanımlayıcı olan bu perde üzerinde seyir devam ederken Uşşak-Huzi çeşnisi ile merkez 

perdede karar edildiği görülmektedir. 

Görsel 39. Saba Bahri Saba Hanesi 

Dügâh ’da Segâh Ezgi Çekirdeği ve Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

Analiz 

Saba Hanesine solo bölümü ile serbest şekilde başlanırken merkez perde olan dügâh 

perdesinde Segâh makamının işlendiği görülmektedir. Aynı zamanda Dügâh makamının 

özelliği olan bu seyrin sonraki ölçülerde devam ettirildiği ve koro bölümünde de benzer 

seyrin devam ettiği görülmektedir. Ardından gelen solo bölümünde ise çargâh perdesi 

açılarak Saba makamına geçilmekte de ve seyir bu makam üzere devam ettirilmektedir. 

 



75 
 

Görsel 40. Saba Bahri Saba Hanesi 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Saba-Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Saba ezgi hareketlerinin benzer şekilde devam ettiği solo ve koro bölümleri ile devam eden 

eserde ortak tanımlayıcı olan çargâh perdesi üzerinde Saba-Hicaz ezgi hareketleri dikkati 

çekmektedir. Saba makamında da asma kalışlar için kullanılan bu perde üzerinde farklı 

melodik yapılar dikkati çekmektedir. 



76 
 

Görsel 41. Saba Bahri Saba Hanesi 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

 



77 
 

Analiz 

Görsel 41’ da görüldüğü üzere Saba seyir solo ve koro bölümlerinde devam etmektedir. 

Devamında ise solo bölüm girişi ile Hüseyni makamında seyrin başladığı ve koro bölümünde 

ise yine Hüseyni makamında melodilerin kullanıldığı görülmektedir. Burada toplu şekilde 

okunan koro bölümü ve tek bir hanendenin okuduğu solo bölümün uyumu da eser 

içerisinde dikkati çekmektedir. Koro bölümlerinin makamlar arası geçişleri sağlarken aynı 

zamanda solo bölümlerinin de destekçisi olma görevini yerine getirdikleri görülmektedir. 

Görsel 42. Saba Bahri Saba Hanesi 

Uşşak-Bayati Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



78 
 

Analiz 

Solo bölüme Hüseyni makamı ile giriş yapılmakta ve acem perdesi kullanılarak Uşşak-Bayati 

melodileri ile karara gidildiği görülmektedir. Ardından gelen koro bölümünde ise Hüseyni 

makamında seyir devam ettirilmektedir. Solo bölüme tekrar aynı makam ile hüseyni perdesi 

merkezli bir melodi yapısı ile devam ettirilmekte ve yine Uşşak-Bayati çeşnileri ile karara 

gidilmektedir. 

Görsel 43. Saba Bahri Saba Hanesi 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 



79 
 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Hüseyni ezgileriyle devam eden solo bölümün içerisinde çargâh perdesi ortak tanımlayıcı 

perde kabul edilerek aynı perde üzerinden Saba makamına geçiş yapıldığı görülmektedir. 

Ardından gelen koro bölümde ise Hüseyni makamı melodilerinin işlendiği görülmekte ve 

solo bölüm Hüseyni makamı üzerinde devam ettirilmektedir. Eserin devamında ise aynı 

geçişler ile benzer melodiler tekrar edilmektedir. Namazın Allah’ın emri olduğunu anlatıldığı 

dizelerde ise yine Hüseyni makamına geçki yapıldığı ve melodi hissiyatının farklılaştırıldığı 

görülmektedir. 

Görsel 44. Saba Bahri Saba Hanesi 



80 
 

Bayati Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Solo bölümüne Hüseyni makamı ile giriş yapıldıktan sonra acem perdesi üzerinden seyrin 

Bayati makamına çevrildiği görülmektedir. Koro bölümleri, Hüseyni makamı tekrar melodisi 

ile devam ettirilmekte ve solo bölümlerinde ise Hüseyni ve Bayati makamı üzere benzer 

ezgilerin işlendiği görülmektedir. Sayfa sonuna gelindiğinde ise koro bölümünde seyrin 

Saba makamına çevrildiği görülmektedir. 

Görsel 45. Saba Bahri Saba Hanesi 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Irak’ da Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 



81 
 

Analiz 

Koro bölümünde Saba işlenmesinin ardından solo bölüme aynı makamda melodiler ile 

devam edilmektedir. Çargâh perdesi üzerinde ısrarlı kalışlar ile birlikte segâh perdesi 

dikleştirilerek ırak perdesi üzerinde Segâh seyir yapılmakta ve Bestenigâr makamı 

işlenmektedir. Bu geçki yapıldığı esnada Peygambere su, süt ve şarap ikram edildiğinden 

bahsedilmekte ve konuya dikkat çekmek amaçlı farklı geçkiler kullanılmaktadır. Eserin 

devamında gelen koro bölümünde ise Saba seyrin devam ettirildiği görülmektedir. 

Görsel 46. Saba Bahri Saba Hanesi 

Bayati Ezgi Çekirdeği ve Saba-Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



82 
 

Analiz 

Solo bölüme Hüseyni makamı ile giriş yapılmakta ve devamında ise acem perdesi 

kullanılarak Bayati makamına geçiş yapılarak çargâh perdesinde asma kalış ile koro 

bölümüne geçilmektedir. Koro bölümünde Hüseyni işlenmesinin ardından solo bölüme de 

Hüseyni makamı ile giriş yapılmakta ve devamında gelen koro bölümü ile seyir Saba 

makamına çevrilmektedir. Eserin devamında gelen solo ve koro bölümlerinde yine 

tekrarlanan melodiler ile Saba makamına bağlanıldığı, çargâh perdesi civarında seyrin 

devam ettiği görülmektedir. 

Görsel 47. Saba Bahri Saba Hanesi 

Analiz 

Solo bölümünün, Saba makamı ve ırak perdesinde Segâh hareketleriyle oluşan Bestenigâr 

makamında melodiler ile devam ettiği görülmektedir. Ardından gelen koro bölümünün 

Saba makamı ile seslendirilmesinden sonra solo bölümde hüseyni perdesi ile seyir açılarak 

Bayati ezgilerinin işlendiği ve ardından gelen koro bölümünde Hüseyni makamı melodilerin 

seslendirildiği görülmektedir. 

 

 



83 
 

Görsel 48. Saba Bahri Saba Hanesi 

Saba Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Dügâh’ da Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



84 
 

Analiz 

Saba Bahri bölümünün son sayfasında çargâh merkezli Saba makamı seyrin devam ettiği 

görülmekte olup, seyrin içerisinde Irak’ da Segâh kararlı inişler ile Bestenigâr makamına da 

geçkiler sürdürülmektedir. Ayrıca Saba makamı ile dügâh perdesinde Segâh makamının 

birleşimi aracılığıyla Dügâh makamının işlendiği melodiler çokça görülmektedir. Bahrin son 

satırlarında ise tekrar Bestenigâr makamı işlenerek merkez perde olan Irak perdesinde 

karar edildiği görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 6. Saba Bahri Saba Tevşih Ezgi Çekirdekleri Tablosu 



85 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 7. Saba Bahri Saba Hanesi Ezgi Çekirdekleri Tablosu 

 

Analiz 

Saba Bahri bölümünün içerisinde yer alan Tevşih ve Hâne çekirdeklerinin yer aldığı tabloya 

bakıldığında; bölümün içerisinde Saba seyrin genel olarak hâkim olduğu görülmektedir. 

Dügâh bölümünden de görüldüğü üzere bölüm içerisinde yine Hüseyni makamına geçkilerin 

çokça kullanıldığı görülmektedir. Hüseyni makamına geçkilerin ardından ise yine seyir 

olarak geçişe uygun olan Uşşak ve Bayati makamlarına geçkilerin yapıldığı görülmektedir. 

Irak perdesinde Segâh işlenerek Bestenigâr makamına da geçkilerin yapılarak seyrin 



87 
 

sürdürüldüğü ve yine yer yer dügâh perdesinde Segâh seyir yapılarak Dügâh makamında 

melodilerin de işlendiği görülmektedir.  

 

Görsel 49. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Gülizar Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Hüseyni Bahrinin Hüseyni Tevşih bölümünde Hüseyni perdesi açılarak bu perde üzerinde 

seyir başlamaktadır. Devamında ise gerdaniye perdesi açılarak Gülizar makamı hareketleri 

yapıldığı görülmektedir. Hüseyni perdesi merkezli melodiler kullanılarak tiz bölgelere de 

değinen eser yer yer acem perdesi ile Hüseyni makamını kapsamlı bir şekilde işleyerek 

devam etmektedir. 



88 
 

 

Görsel 50. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Gülizar Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz  

Hüseyni makamında ezgilerin devam ettiği tevşih bölümünde Uşşak makamında ezgiler ile 

merkez perde olan dügâh perdesinde karar edildiği görülmektedir. Meyan olan tiz 

bölgelerde ise Gülizar makamında melodiler işlenmekte ve ardından merkez perde olan 

hüseyni perdesinde ısrarlı kalışlar yapılarak ana makam olan Hüseyni makamı ezgileri 

işlendiği görülmektedir. 



89 
 

Görsel 51. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

 

 



90 
 

Analiz 

Hüseyni perdesi merkezli ezgi yapıları ile devam eden Hüseyni Tevşih’ in son satırlarına 

gelindiğinde ise acem perdesi kullanılarak merkez perdeye (dügâh perdesi) Uşşak yapısı ile 

gelinerek karar edildiği görülmektedir.  

Görsel 52. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz  

Hüseyni hane başlangıcında hüseyni perdesi açılarak girilmekte ve ardından gelen koro 

bölümünde ise daha önceki çekirdek yapılarında görülen Hüseyni makamlı hareketin aynısı 

tekrar etmektedir. Eser devamında gelen solo bölümünde tiz bölgede bulunan merkez 

perdesinde (muhayyer perdesi) kalış yapılarak devamında tekrar hüseyni perdesine doğru 

inişli bir seyir gözlemlenmektedir. 



91 
 

Görsel 53. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Nevâ’ da Rast Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Tiz bölgelerden aşağı yönlü seyrin sonunda nevâ perdesi üzerinde Rast makamlı bir kalış 

çeşnisi görülmektedir. Hemen ardından hüseyni perdesi üzerinden seyrin tekrar Hüseyni 

makamına çevrildiği ve koro bölümüyle de makamın duygusunun güçlendirildiği 



92 
 

görülmektedir. Ardından gelen Solo bölümde ise tiz bölgeler açılarak benzer melodilerle 

seyre devam edilmektedir. 

Görsel 54. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Bayati-Uşşak Ezgi Çekirdeği ve Gerdaniye’ de Nihavend Ezgi Çekirdeği 

 



93 
 

Gerdaniye Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Hüseyni melodiler ile devam eden eserde koro bölümünün ardından tiz bölgeler işlenerek 

hüseyni perdesi üzerinde ısrarlı kalışlar yapılmaktadır. Karar perdesine düşüşte ise acem 

perdesi ile Uşşak-Bayati ezgi hareketleri ile melodinin sonlandığı görülmektedir. Ayrıca tiz 

bölgelerde sünbüle perdesi yardımıyla gerdaniye perdesi üzerinde Nihavend ezgi hareketi 

yapıldığı görülmektedir. Ardından gelen koro bölümünde ise bu melodileri pekiştirir 

nitelikte bir Gerdaniye hareketi işlenmektedir.  

Görsel 55. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 



94 
 

Eviç’ de Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

   

 

 

Bayati-Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Solo bölümde tekrar meyan ile tiz bölgeler işlenmekte ve eviç perdesi üzerinde Segâh 

işlenerek Eviç makamı işlenmektedir. Seyrin devamında ise tiz bölgeler işlenerek acem 

perdesi yardımıyla Uşşak-Bayati ezgi hareketleri ile merkez perdede karar edildiği 

görülmektedir. 

Görsel 56. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

   

 



95 
 

Buselik Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Analiz 

Solo bölümde tiz bölgelerin sıkça işlendiği görülürken Hüseyni perdesi üzerinden tiz çargâh 

perdesine kadar seyrin genişlediği görülmektedir. Bu esnadaki dizelerde ise Perygamberin 

sidreyi seyrettiğinden bahsetmekte ve nağmeler de sidreye yükselir gibi tizleşerek devam 

etmektedir. Ardından acem perdesi üzerinden karara doğru bir seyir işlenirken Buselik 

makamı işlenmekte ve rast (Sol) perdesi (pekiştirici) ile karar edilmektedir. Seyrin 

devamında aynı makam üzere melodilerin devam ettirildiği görülmektedir. 

Görsel 57. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

 

 



96 
 

Dügâh’ da Nihavend (Buselik) Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Nevâ’ da Nihavend Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

   

 

 

Analiz 

Buselik makamı melodilerinin devam ettiği eserde koro bölümüne gelindiğinde Acem ezgi 

hareketi yapıldığı görülmektedir. Acem perdesi açılarak devam eden seyir, nim hicaz 

perdesi alarak nevâ perdesi üzerinde Nihavend ezgi hareketleri ile devam etmektedir. Koro 

bölümünde Acem ezgi hareketlerinin ardından Solo bölümde dügâh merkez perdesine 

düşerken Uşşak makamı melodileri ile karara gidildiği ve Acem makamı işlendiği 

görülmektedir. 



97 
 

Görsel 58. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Hüseyni Ezgi Çekirdeği 

 

  

 

 

 



98 
 

Nevâ Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Nevâ’ da Nihavend Ezgi Çekirdeği 

 

 

  

 

 

Analiz 

Acem makamı ezgi hareketleriyle devam eden eserde koro bölümüyle Hüseyni makamına 

bağlandığı görülmekte ve ardından solo bölümünün de Hüseyni makamı merkezli melodiler 

ile devam ettiği görülmektedir. Sayfa sonuna doğru nevâ perdesi açılarak girilen solo 

bölümde Nevâ ezgi hareketi ve nevâ perdesi üzerinde nim hicaz perdesi “pekiştiriciliği” ile 

Nihavend ezgi hareketlerinin yapıldığı görülmektedir. 

Görsel 59. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Hicaz Ezgi Çekirdeği 

 

 

 



99 
 

Analiz 

Koro bölümünün Hüseyni makamı üzere melodilerinin ardından solo bölümünde eviç 

perdesi açılarak bu perde civarı seyrin ardından karara Hicaz makamına geçki yapılarak 

düşüldüğü görülmektedir. Seyrin devamında gelen koro bölümünde ise eserin gidişatının 

tekrar Hüseyni makamına çevrildiği görülmektedir. 

 

Görsel 60. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Eviç’ de Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

  

 



100 
 

Analiz 

Solo bölümde seyrin eviç perdesi ile açıldığı ve bu perde üzerinde bir Segâh seyir işlenerek 

Eviç makamına geçki yapıldığı görülmektedir. Seyrin devamında gelen koro bölümünün ise 

aynı makam üzere bir melodi ile devam ettiği görülmektedir. Ardından gelen solo bölümde 

tekrar eviç perdesi ile seyrin başladığı ve karara acem perdesi ile düşerken Hicaz makamına 

geçki yapıldığı görülmektedir. Eserin devamında gelen koro bölümünde Hüseyni makamına 

bağlanarak solo bölümünde bu makam üzere melodiler ile devam ettirildiği görülmektedir. 

Seyrin devamında da benzer melodi ve geçkiler görülmektedir. 

Görsel 61. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Koro bölümünün Hüseyni makamı üzere işlenişinin ardından solo bölümde eviç ve acem 

perdeleri nevâ perdesi üzerinde seyir işlenirken herhangi bir makama ait ezgi çekirdeğinin 

oluşmadığı görülmektedir. Koro bölümünün Hüseyni ezgilerinin ardından gelen solo 



101 
 

bölümde eviç perdesi açılarak seyrin ardından acem perdesi ile Hicaz makamına geçilerek 

benzer melodilerinin işlendiği görülmektedir. 

Görsel 62. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi 

Uşşak Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

Nişâbur Ezgi Çekirdeği 

 

 

   

Analiz 

Koro bölümünde Hüseyni makamı melodilerin işlenmesinin ardından gelen solo bölümünün 

Uşşak makamı melodileri ile devam etmesinin ardından Hicaz makamına tekrar geçki 

yapıldığı görülmektedir. Seyrin devamında Uşşak makamı ile tiz bölgelerin işlenmesinin 

ardından Hicaz makamına geçki yapılarak solo bölümünün sonuna kadar bu makam üzere 

melodiler ile devam edildiği görülmektedir. Hüseyni Hanesinin son satırlarında benzer 



102 
 

melodiler ile devam eden seyrin koro bölümünde Nişâbur ezgi hareketiyle bu makama geçki 

yapılarak bitirildiği ve melodinin Nişâbur Hanesi bölümüne bağlandığı görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 8. Hüseyni Bahri Hüseyni Tevşih Ezgi Çekirdekleri Tablosu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 9. Hüseyni Bahri Hüseyni Hanesi Ezgi Çekirdekleri Tablosu 

  

 

 



105 
 

Analiz 

Tevşih ve Hâne olmak üzere iki bölümden oluşan Hüseyni Bahri bölümünün ezgi çekirdekleri 

tablosuna bakıldığında seyrin geneline ana makam olan Hüseyni makamının hâkim olduğu 

görülmektedir. Bölüm içerisinde çok fazla farklı makamlara geçkilerin yapılmadığı, birbirine 

seyir olarak yakınlığı bulunan Uşşak ve Acem makamlarından çeşni ve geçkilerin yapıldığı 

görülmektedir. Tiz bölgelerde ise eviç perdesi üzerinde Segâh makamının işlenerek Eviç 

makamına geçkiler yapıldığı görülmektedir. Gerdaniye perdesi üzerinde yine Gerdaniye 

makamının işlendiği ve gerdaniye perdesinde Nihavend ezgi hareketlerinin yapıldığı da 

dikkati çekmektedir. Bahir sonuna gelindiğinde ise Hicaz makamına geçkiler yapılarak seyrin 

Nişâbur Hânesi bölümüne hazırlandığı görülmektedir. 

 

Görsel 63. Nişâbur Hanesi 

Nişâbur Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 



106 
 

 

Analiz 

Nişâbur Hanesi bölümüne girilirken seyrin nevâ perdesi üzere başladığı görülmektedir. 

Seyrin devamında olan Solo bölümünde nim hicaz ve nevâ perdeleri üzerinde asma kalışlar 

yapılmaktadır. Eserin devamında gelen koro ve solo bölümlerinde ise benzer ezgi 

hareketleri yapılarak seyir devam ettirilmektedir. 

Görsel 64. Nişâbur Hanesi 

Nişâbur Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Nişâbur ezgi hareketlerinin sürekli olarak işlendiği eserde, Görsel 64’ de ikinci satırda yer 

alan solo bölümde seyrin eviç perdesi ile açılarak devam ettirildiği ve eviç perdesi üzerinde 

bir Segâh çeşnisi yapıldığı görülmektedir. Bu çeşni ile beraber eviç perdesi üzerinden tekrar 

acem perdesine bağlanarak nevâ perdesinde asma kalış yapıldığı ve devamında gelen koro 

bölümünde de Nişâbur ezgi hareketinin işlendiği görülmektedir.  



107 
 

 

Görsel 65. Nişâbur Hanesi 

Nişâbur Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 



108 
 

 

Analiz 

Nişâbur ezgi hareketlerinin benzer melodiler ile devam ettiği Nişâbur Hanesi bölümünde 

Görsel 65’ de belirtilen kısımda farklı bir ezgi hareketi yapılarak nim hicaz perdesi üzerinde 

asma kalışlar yapıldığı görülmektedir. Seyrin devamında gelen koro ve solo bölümlerde ise 

bölümün önceki ölçülerine benzer melodilerin işlendiği görülmektedir. 

Görsel 66. Nişâbur Hanesi 



109 
 

 

Analiz 

Eserin seyrinin önceki ölçülere benzer ezgi yapıları ile devam etmekte ve eserde Nişâbur 

makamının dışına çıkılmadığı görülmektedir. Solo bölümlerde yer yer eviç perdesi açılarak 

bu perde üzerinde Segâh çeşnileri yapılmakta ve ardından tekrar Nişâbur makamına 

bağlanarak seyre devam edilmektedir.  

Görsel 67. Nişâbur Hanesi 



110 
 

Segâh Ezgi Çekirdeği 

 

 

 

 

Analiz 

Nişâbur ezgi hareketlerinin tekrarı ile devam eden koro ve solo bölümlerinin ardından 

Görsel 67’ da “beraber” olarak belirtilen bölümde eviç perdesi açılarak muhayyer perdesine 

çıkılmakta ve düşerken acem perdesi ile seyrin Segâh makamına çevrildiği görülmektedir. 

Nişâbur Hanesi bölümünün Segâh makamı melodileri ile devam ettirilerek merkez perde 

olan segâh perdesi üzerinde karara gidilerek eserin sonlandırıldığı görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



112 
 

 

 

 

 

 

Tablo 10. Nişâbur Hânesi Ezgi Çekirdekleri Tablosu 

 

Analiz 

Tek bölümden oluşan Nişâbur Hanesinde bolca Nişâbur makamı ezgi hareketlerinin 

yapıldığı ve farklı makam ezgilerinin hiç kullanılmadığı dikkati çekmektedir. Hâne sonuna 

gelindiğinde ise Segâh makamına geçki yapılarak Tevhid okunarak eserin sonuna geldiği 

görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



113 
 

SONUÇ 

 

Birinci bölümde miraç hadisesi Kur’an, hadis ve tasavvuf kaynakları ile birlikte ele alınarak 

incelenmiştir. Kur’an’ da hadiseye dair ayetler bulunsa da konu ile ilgili daha detaylı bilgi 

hadis kaynakları aracılığıyla elde edilmiştir. Kur’an ayetleri miraç hadisesine delil olmakta, 

hadis kaynakları hâdisenin detaylı anlatımını sunmakta, tasavvuf kaynakları ise miraç 

hadisesindeki yaşanan olaylar ve semboller üzerinden farklı manalar çıkararak çeşitli bakış 

açıları sunmaktadır. 

İkinci bölümde incelenmiş olan Mîrâciye adlı eser, Türk din musikisi açısından söz konusu 

büyük beste formunu, ortaya koyulan büyük makamsal zenginlik ile beraber temsil eden 

nadide bir eserdir. İncelenen eserin Türk musikisinde ne kadar önemli bir öneme sahip 

olduğu önceki bölümlerde ifade edilmiştir.  Eserin bestekârı Nâyi Osman Dede, dönemin 

musiki anlayışını hem önemli bir icracı hem de derinlikli bir besteci olarak yansıtabilme 

gücüne sahiptir. Dolayısıyla yapılan analiz çerçevesinde ortaya çıkarılan bulgu ve yorumlar, 

Osmanlı musiki geleneğinin zirve noktalarından biri olarak addedilebilecek bir dönemin 

makamsal ve yapısal tercihleriyle alakalı önemli bilgileri literatüre kazandırmakta ve aynı 

zamanda bu dönemin makamsal düşüncesine dair bilgileri günümüze taşıyabilmektedir. 

Bahsi geçen dönemde yapılan makam tarifleri, eserdeki uygulamalar ile karşılaştırıldığında 

Mîrâciye’ nin, dönemin makam anlayışına uygun bir yapıya sahip olduğu tespit 

edilmektedir. 

Bahirlerden sonra çıkarılan tablolar, dönemin makam içerisindeki geçki ve farklılıkların 

tespiti açısından oldukça önem arz etmektedir. Eserde işlenen makamların melodik 

yapılarının özellikleri günümüz açısından birer örnek teşkil etmekte ve makamın ne yönlü 

kullanılabileceği hakkında önemli verilere yer vermektedir. 

Segâh Bahri sonrası çıkarılan sonuçlarda makamın içerisinde çok fazla geçki yapılmadığı, 

ezgilerin Segâh melodileri etrafında seyredildiği ve zaman zaman nevâ’ da Hicaz ve Hüzzam 

makamlarına yer verildiği görülmektedir. Segâh ezgilerinin farklı şekillerde ortaya 

çıkarılması, melodi zenginliği ve bestekârın kabiliyeti açısından günümüz bestekârları ve 

sâzendeleri için önemli bir örnek teşkil etmektedir. Segâh makamı içerisinde Müstear, Eviç, 



114 
 

Eviç’ de Segâh ve Hüzzam nağmelerinin kullanıldığı görülmekte ve Segâh makamının bu 

makamlarla münasebeti ortaya çıkmaktadır. 

Müstear Bahri’ ne gelindiğinde içerisinde makamın doğası gereği yoğunlukla Segâh 

nağmelerine yer verildiği görülmektedir. Yer yer eviç perdesi açılarak bu perde üzerinde 

Segâh ezgilerinin işlendiği görülmekte ve yine Segâh hareketleri ile karar edildiği 

görülmektedir. Bu anlamda dönemin makam anlayışı üzerinden Müstear makamı işlenirken 

içerisinde çokça Segâh nağmelerinin işlenmesi, dönemin bu makam ile ilgili anlayışı 

açısından ipuçları vermektedir. Müstear makamı işlenirken Segâh makamı ile olan 

münasebeti görülmekte ve iki makamın iç içe geçtiği görülmektedir. 

Dügâh Bahri’ nde Dügâh’ da Segâh ve Saba nağmelerine bolca yer verildiği görülmektedir. 

Makamın yapısı gereği bu iki makamın iç içe geçtiği ve o dönemlerde de bu şekilde 

kullanıldığı fark edilmektedir. Hüseyni makamının geçki olarak çok fazla kullanıldığı ve Uşşak 

makamı ile bölümün sonlandığı görülmektedir. Bu anlamda bu bölümde Dügâh makamı 

içerisinde yapılabilecek geçki ve seyirler açısından bir örnek teşkil etmektedir. 

Saba Bahri içerisinde yine Dügâh’ da Segâh ve Saba ezgilerinin çoğunlukla işlendiği, geçki 

olarak ise yine Hüseyni makamının çokça kullanıldığı görülmektedir. Bu anlamda Saba 

makamı doğaçlamalarında ve beste üretiminde önemli bilgi ve ipuçları içermektedir. 

Hüseyni Bahri içerisinde ana makam olan Hüseyni makamının kullanıldığı ve benzeri olan 

Uşşak, Bayati ve Acem makamlarının geçki olarak seyre dâhil edildiği görülmektedir. 

Günümüz makam icrasına örnek ezgiler içeren ve makamın farklı şekillerde kullanıldığının 

tespiti olarak görülebilecek bu ezgi hareketleri çok önem arz etmektedir.  

Nişâbur Bahri içerisinde ise sadece bu makam işlenmekte ve bölüm sonunda Segâh 

makamına geçki yapılarak salavat ile eser sonlanmaktadır. 

Eser içerisinde makamların hangi hareketler ile oluştuğu görülmekte ve makamların 

karakteristik özelliğini temsil eden ezgi çekirdeklerinin tespitleri yapılmaktadır. Bu 

bağlamda tespit edilen çekirdekler üzerinden makamların farklı şekillerde işlenmesinin 

tespiti ve dönemin ezgi üretiminin anlaşılabilmesi açısından bu çalışma oldukça önem 

taşımaktadır. Geçmişteki bu zenginliğin tespiti, bu kültürün yaşama ve geleceğe 

taşınabilmesi açısından önemli bir rol oynamaktadır. Makamların birbirleriyle olan 

münasebetine de dikkat çeken Osman Dede, işlediği makamlarda hangi tür nağmeler 



115 
 

yapılabileceğini ve hangi makamlara geçkiler yapılacağını bu eserde âdeta ders niteliğinde 

göstermektedir. 

Mîrâciye eserinin bestelenmesindeki amaç ve niyet Miraç Gecesi’ nin mana ve derinliğini 

anlamak olmalı ki eser, bestelenme sürecinden sonraki her Miraç gecesinde tekke ve 

camiler başta olmak üzere çeşitli meclislerde icra edilmekteydi. Günümüzde radyo, 

televizyon gibi kitle iletişim araçları ile cami ve çeşitli ibadet alanlarında bu müstesna eser, 

Miraç Gecesi ve diğer mübarek gecelerde seslendirilmeye devam ettirilmektedir. Kültür 

Bakanlığına ait çeşitli müzik toplulukları Mîrâciye’ yi stüdyolarda kaydederek internet 

ortamında ve CD hâlinde dinleyicilerle buluşturmuşlardır. Bu anlamda Osman Dede gibi 

önemli bir düşünürün bu gecenin önemini anlamış olduğu ve bu beste aracılığıyla önemi 

kendisinden sonraki kuşaklara aktarmayı istediği görülebilmektedir.  

Üstün musiki ve edebi sanat yeteneğiyle bestelenmiş olan bu eser, sadece musiki açısından 

incelendiğinde bile makamsal olarak çeşitli incelikler ile süslendiği görülebilmektedir. 

Çalışma içerisinde zaman zaman yer verilen eserin makamsal olarak güfte ile uyumu ise 

bambaşka sanatsal incelikler barındırmaktadır. 

Mîrâciye’ nin güftesi ile ilgili açıklamalı olarak ayrıca bir akademik çalışma yapılabilir. Eserin 

güfte ile uyumu açısından içerdiği edebi inceliklerin bir kısmına çalışmada yer verilmiş olsa 

da bu konu daha derinlemesine incelenerek çalışmalar yapılabilir. 

Bu çalışmanın, daha önce yapılmış çok değerli çalışmalar, yayınlar ve icralar ışığında 

yapılacak olan başka araştırmalara yol açması ve Mîrâciye ile ilgili daha nice çalışmalara 

rehber olması ümit edilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



116 
 

KAYNAKLAR 

 

Ahatlı, Erdinç. (2010). Şakk-ı Sadr. TDV İslâm Ansiklopedisi. (c. 38, s. 309-310). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Akın, Hanifi. (2008). Sahîh-i Müslim Muhtasar. İstanbul: Polen Yayınları. 

Akın, Bülent. (2020). Mitten Tasavvufa Alevi Ritüellerinin Sır Dili Kırklar. İstanbul: Kitabevi 

Yayınları. 

Atalay, Adil Ali. (1994). Buyruk. İstanbul: Can yayınları. 

Bayraktarkatal, Ertuğrul ve Güray, Cenk. (2023). Türk Müziği II. Cilt. N.O. Levendoğlu, M. 

Gönül, F. Çaylı, İ. Karadeniz ve N. Şahin (Ed.). Ezgisel Organizasyonlar ve Makamlar, s. 9-22. 

İzmir: T.C. Kültür Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. (1993). Kur’anı Kerim’ in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri. İstanbul: Bilmen 

Yayınevi. 

Çelebi, Süleyman. (2020). Akkuş, Mehmet ve Derman, Uğur (Haz.). Mevlidi Şerif Vesiletü’n 

Necat. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Düzenli, Yaşar. (2001). Sembolizm Açısından İsrâ ve Miraç’a Yeni Bir Yaklaşım Denemesi. 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (1), s. 31-48. 

Ekinci, Mehmet Uğur. (2015). Kevserî Mecmuası 18. Yüzyıl Saz Müziği Külliyatı. İstanbul: 

Pan Yayıncılık. 

Erdoğan, Mehmet. (2001). Hücetullaâhi’l- Bâliğa İslam Düşüncesinin İlkeleri (2). İstanbul: İz 

Yayıncılık. 

Ergan, Mehmet Salih, Altınkuşlar, Ayhan, Aker, Necdet ve Şenay, Taner. (1976). Mesleki 

Türk Musikisi, YAY-KUR Ders Kitabı. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı Yayını 

Erguner, Süleyman. (1991). Kutb-ı Nayı Osman Dede ve Rabt-ı Ta'bırat-ı Musiki. Yüksek 

Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Medeniyeti ve Sosyal 

Bilimler Ana Bilim Dalı. İstanbul.  



117 
 

Erguner, Süleyman. (1997). Rauf Yekta Bey ve Türk Musikisi Üzerindeki Çalışmaları. Doktora 

Tezi. Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Medeniyeti ve Sosyal Bilimler 

Ana Bilim Dalı. İstanbul. 

Erguner, Süleyman. (2007). Osman Dede, Nâyî. TDV İslam Ansiklopedisi. (c. 33, s. 461-462). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Erguner, Süleyman. (2021).  “Musikimizin Miracı: Mi’raciyye ve Kutb-i Nâyi Osman Dede”, 

Osmanlı Kültür Ortamında Miraç ve Yolculuk Durakları: Edebiyatta, Müzikte ve Resimli 

Elyazmalarında Miraç ve İslamın Üç Kutsal Şehri, Dergâh Yayınları, editörler: Ayşe Taşkent 

ve Nicole Kançal-Ferrari, İstanbul. c. 1, s. 243-273. 

Güray, Cenk. (2012). Anadolu’daki İnanç ve Müzik İlişkisinin Semâ-Semah Kavramları 

Çerçevesinde İncelenmesi. Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, Ankara. 

Güray, Cenk ve Kalenderoğlu, Sadettin. (2019). Miraç Kavramının Alevi Sözlü Kültürü 

Açısından İncelenmesi: Çubuk-Şabanözü Örneği. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 

Dergisi, (92), 143-170. 

Judetz , Eugenia Popescu. (1998).  XVIII. Yüzyıl Musiki Yazmalarından Kevserî Mecmuası. 

Aksoy, Bülent (Çev.) Pan Yayıncılık, İstanbul, s. 29-58. 

Kandemir, Mehmet Yaşar. (2020). Şifa-i Şerif Şerhi. İstanbul: Tahlil Yayınları. 

Kılıç, Mahmud Erol. (2021). Taşkent, Ayşe ve Ferrari-Kançal, Nicole (Ed.). Osmanlı Kültür 

Ortamında Miraç ve Yolculuk Durakları. (1), s. 165-168. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Kocaer, Abdullah Feyzi. (2012). Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh. Konya: Huner 

Kitabevi. 

Öngören, Reşat. (2011). Tasavvuf. TDV İslâm Ansiklopedisi. (c. 40, s. 119-126). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Özcan, Nuri. (2001). İsmâil Dede Efendi, Hamâmîzâde. TDV İslâm Ansiklopedisi. (c. 23, s. 93-

95). İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Tanrıkorur, Barihüda. (2004). Mevleviyye. TDV İslam Ansiklopedisi. (c. 29, s. 468-475). 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 



118 
 

Tura, Yalçın. (2000). Kantemiroğlu, Kitabu ‘İlmi’l-Musiki ‘alâ veçhi’l -Hurûfât -Musikiyi 

Harflerle Tesbit ve İcra lminin Kitabı. II. Cilt, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, X, XV. 

Uzun, Mustafa İsmet. (1992). Burak. TDV İslâm Ansiklopedisi. (c. 6, s. 417-419). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Uzun, Mustafa İsmet. (2020). Mîrâciye. TDV İslam Ansiklopedisi. (c. 30. s. 135-140). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı.  

Vassâf, Hüseyin. (2019). Mevlid Şerhi Gülizar- ı Aşk. İstanbul: H Yayınları. 

Yavuz, Salih Sabri. (2020). Mi’rac. TDV İslâm Ansiklopedisi. (c. 30, s. 132-135). İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. (2007). Hak Dini Kur’an Dili. (c. 7, s. 287-297). İstanbul: 

Zehraveyn Yayınevi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 
 

ETİK BEYANI 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Tez/Sanat Çalışması Raporu 

Yazım Yönergesi’ne uygun olarak hazırladığım bu Tez/Sanat Çalışması 

Raporunda, 

 Tez/Sanat Çalışması Raporu içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik 
kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 
 görsel, işitsel ve yazılı bütün bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

 başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere 

bilimsel normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, 

 atıfta bulunduğum eserlerin bütününü kaynak olarak gösterdiğimi, 
 

 kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, 
 

 bu Tez/Sanat Çalışması Raporunun herhangi bir bölümünü bu 

üniversitede veya başka bir üniversitede başka bir Tez/Sanat 

Çalışması Raporu çalışması olarak sunmadığımı 

beyan ederim. 
 
 
 
 
 

15/04/2024 

 
 

Seyfullah ÖZBAYRAK 

 

 

 

 

 

 



120 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ ORJİNALLİK RAPORU 

 
HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

Güzel Sanatlar Enstitüsü 
 

Tez Başlığı: NÂYİ OSMAN DEDE’ YE AİT MÎRÂCİYE ADLI ESERİN MAKAMSAL 
YAPISININ İNCELENMESİ 

 
Yukarıda başlığı verilen Tez/Sanat Çalışması Raporumun tamamı aşağıdaki filtreler 
kullanılarak Turnitin adlı intihal programı aracılığı ile Tez Danışmanım tarafından kontrol 
edilmiştir. Kontrol sonucunda aşağıdaki veriler elde edilmiştir: 

 
Raporlama 

Tarihi 
Sayfa 
Sayısı 

Karakter 
Sayısı 

Savunma 
Tarihi 

Benzerlik 
Oranı (%) 

Gönderim Numarası 

05.04.2024 132 91438 16.02.2024 12 2288615483 

 
Uygulanan filtreler: 

1. Kaynakça hariç 
2. Alıntılar dâhil 
3. 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Tez/Sanat Çalışması Orijinallik Raporu 
Alınması ve Kullanılması Uygulama Esasları’nı inceledim ve çalışmamın herhangi bir 
intihal içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü 
hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu 
beyan ederim. (15/04/2024) 

 

 

Seyfullah ÖZBAYRAK 

 

Öğrenci No.: N21130549 

Anasanat/Anabilim Dalı: Geleneksel Türk Müzikleri 

Program:  

Yüksek 
Lisans  

Sanatta 
Yeterlik  

Doktora Bütünleşik 
Doktora 

x    

 
 

     DANIŞMAN ONAYI 
 

UYGUNDUR. 

Prof. Dr. Cenk GÜRAY 



121 
 

MASTER’S ORIGINALITY REPORT 

 

HACETTEPE UNIVERSITY 

Institute of Fine Arts 

 
 

Title : ANALYZING THE MAKAM STRUCTURE OF MÎRÂCİYE BY NÂYİ OSMAN 
DEDE 

The whole thesis report is checked by my supervisor, using Turnitin plagiarism 
detection software taking into consideration the below mentioned filtering options. 
According to the originality report, obtained data are as follows. 

 
Date 

Submitted Page 
Count 

Character 
Count 

Date of 
Thesis 

Defence 

Similarity 
Index 
(%) 

 
Submission ID 

05.04.2024 132 91438 16.02.2024 12 2288615483 

 
Filtering options applied are: 

1. Bibliography excluded 
2. Quotes included 
3. Match size up to 5 words excluded 

 
I declare that I have carefully read the Hacettepe University Institute of Fine Arts 
Guidelines for Obtaining and Using Thesis Originality Reports; that my thesis does not 
include any form of plagiarism; that in any future detection of possible infringement of 
the regulations, I accept all legal responsibility; and that all the information I have 
provided is correct to the best of my knowledge. I respectfully submit this for approval. 
(15/04/2024) 

 

Seyfullah ÖZBAYRAK 

 

Student No.: N21130549 

Department: Traditional Turkish Music 

Program/Degree:  

Master’s  Proficiency in 
Art  

PhD Joint Phd 

x    

 

SUPERVISOR APPROVAL 
 

APPROVED 

Prof. Dr. Cenk GÜRAY 



122 
 

YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, 
basılı (kâğıt) ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini 
Hacettepe Üniversitesi’ne verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversite’ye verilen kullanım hakları 
dışındaki tüm fikrî mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin/raporumun tamamının ya da bir 
bölümünün gelecekteki çalışmalara (makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana 
ait olacaktır. 
Tezin/Sanat Çalışması Raporunun kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını 
ihlal etmediğimi ve tezimin/sanat çalışması raporumun tek yetkili sahibi olduğumu beyan ve 
taahhüt ederim. Tezimde/sanat çalışması raporumda yer alan, telif hakkı bulunan ve 
sahiplerinden yazılı izin alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı izin alınarak 
kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini Üniversite’ye teslim etmeyi taahhüt ederim. 
Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda 
Toplanması Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge* kapsamında 
tezim/sanat çalışması raporum aşağıda belirtilen haricinde YÖK Ulusal Tez Merkezi/ H.Ü. 
Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 
 
☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması 
mezuniyet tarihimden itibaren .. ertelenmiştir. (1) 
 
☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet 
tarihimden itibaren … ay ertelenmiştir. (2) 
 
☐ Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 
 

               15/04/2024 
                 

               Seyfullah ÖZBAYRAK 
 

 
*Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması Düzenlenmesi ve Erişime 
Açılmasına İlişkin Yönerge 
 

(1) Madde 6.1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin 
devam etmesi durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun 
görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının 
ertelenmesine karar verebilir.  

 
(2) Madde 6.2.  Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş 

veya patent gibi yöntemlerle korunmaını ş ve internetten paylaşılması durumunda 3. 
şahıslara veya kurumlara haksız kazanç imkanı oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren 
tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine 
enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin 
erişime açılması engellenebilir. 

 
(3) Madde 7.1. Ulusal çıkarlan veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve 

güvenlik, sağlık vb. konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum 
tarafından verilir. Kurum ve kuruluşlarla yapılan işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan 
lisansüstü teziere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya 
fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı 
verilen tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir. 
 
Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik 
kuralları çerçevesinde muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon 
Sistemine yüklenir.  

 
Tez Danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya 
fakülte yönetim kurulu tarafından karar verilir. 



 


