
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SANAT TERAPİDE SERAMİK ÇAMURLARIYLA FARKINDALIK 

UYGULAMALARI  

Sanatta Yeterlik Tezi 

Setenay SİPAHİ 

Eskişehir 2024



 

 

SANAT TERAPİDE SERAMİK ÇAMURLARIYLA FARKINDALIK 

UYGULAMALARI   

 

 

BAŞLIK SAYFASI 

 

 

Setenay SİPAHİ 

 

 

 

 

SANATTA YETERLİK TEZİ 

Seramik Anasanat Dalı 

Danışman: Prof. Sıdıka SEVİM 

 

 

 

 

Eskişehir 

Anadolu Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Ocak 2024 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

JÜRİ VE ENSTİTÜ ONAYI 

Setenay Sipahi’nin "Sanat Terapi Kapsamı İçerisinde Seramik Sanatının Yeri ve 

Çamur Terapi Eğitimi" başlıklı tezi // tarihinde aşağıdaki jüri tarafından değerlendirilerek 

“Anadolu Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğinin ilgili 

maddeleri uyarınca, Seramik Anasanat dalında Sanatta Yeterlik tezi olarak kabul 

edilmiştir. 

 

 

Unvanı Adı Soyadı İmza 

Üye (Tez Danışmanı):…………………………………….              …………… 

Üye                            :……………………………………..             …………… 

Üye                            :……………………………………..             …………… 

Üye                            :……………………………………..             …………… 

Üye                            :……………………………………..             …………… 

 

  

 

 

 

 

Prof.  

Anadolu Üniversitesi  

Lisansüstü Eğitim Enstitü Müdür



iii 

 

 

ÖZET 

SANAT TERAPİDE SERAMİK ÇAMURLARIYLA FARKINDALIK 

UYGULAMALARI 

 

Setenay SİPAHİ 

Seramik Anasanat Dalı 

Anadolu Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Ocak, 2024 

Danışman: Prof. Sıdıka SEVİM 

 

İletişimin henüz gelişmediği ilk çağlardan, günümüzün dijital çağına kadar en temel 

ifade biçimi olan sanat; dile dökülemeyen duygu ve düşüncelerin dışavurumunu 

kolaylaştırdığı için, sağaltıcı bir etki yaratır. Bu niteliğiyle sanat, terapi yöntemlerinde de 

kullanılan yaratıcı bir dışavurum aracıdır.  

Sanat terapi uygulamalarında seramik çamuruyla çalışmak, yaşamımızdaki söz 

öncesi ilksel iletişim dönemini hatırlatan, yoğun bir dokunma deneyimi sunar. Çamurun 

bu özelliği, onun terapötik bağlamda faydasını ve kalitesini ortaya koyar. 

Bu çalışmanın amaçları; çamurla terapi uygulamalarının insan hayatına sağlayacağı 

desteği incelemek, sanat terapi alanında sanatçının ve seramik sanatının yerini belirlemek, 

sanat terapi disiplininin dünyada ve yurdumuzdaki durumunu ortaya koymaktır.  

Yukarıdaki amaçlar doğrultusunda; sanat ve psikoloji kavramlarına değinilmiş, 

sanat terapi disiplini ve sanat terapisti yetiştiren kurumlar incelenmiş, alanda seramik 

çamuru kullanarak terapi uygulayan seramik sanatçıları ele alınmıştır. Ayrıca hem 

danışman hem de danışan olarak iki farklı sanat terapi uygulaması gerçekleştirilmiştir. 

Bunlardan biri, Erciyes Üniversitesi Rektörlüğüne bağlı Güzel Sanatlar Bölümündeki, 

"Seramik Atölye" dersinde gerçekleştirilen farkındalık uygulamalarıdır. Diğerinde ise, 

araştırmacı, sanat terapisti eşliğinde seramik çamurunun kullanıldığı bir seans 

deneyimlemiştir. Seramik Atölye öğrencilerinin; dersi günlük hayatın stresinden arınma 

ve yaratıcı ürünler ortaya çıkarma isteğiyle seçtikleri belirlenmiştir. Her iki uygulamada 

da seramik çamuruyla çalışmanın; farkındalık yarattığı, bir tür rahatlama, arınma ve 

boşalma sağladığı tespit edilmiştir. 

Anahtar sözcükler: Sanat terapi, Çamurla terapi, Seramik sanatı, Farkındalık, Yaratıcı 



iv 

 

ABSTRACT 

MINDFULNESS PRACTICES IN ART THERAPY USING CERAMIC CLAY  

Setenay SİPAHİ 

Department of Ceramic Arts 

Anadolu University, Graduate School, January2024 

Supervisor: Prof. Sıdıka SEVİM 

 

From the early ages, when communication had not developed yet to the digital 

age, art, being the most basic form of expression, has created a therapeutic effect as it 

facilitates the externalization of unexpressed feelings and thoughts. Regarding the 

mentioned characteristics, art is a form of creative externalization tool that is also 

included in therapy methods. 

Working with ceramic clay during the art therapy practices, offers an intense 

tactile experience that reminds us of the pre-verbal period of primitive communication in 

our lives. This characteristic of mud reveals its benefit and quality in the therapeutic case.  

The aims of this study are to examine the support that provided by clay therapy to 

the human life, to determine the position of the artist and ceramic art in the field of art 

therapy, and to reveal the situation of this discipline in the world and in our country. 

To this aim, the concepts of art and psychology were discussed, the discipline of 

art therapy and the institutions provide training in this field were examined and the 

ceramic artists carry out therapies using ceramic clay are dealt with. Furthermore, two 

different art therapy practices were carried out as an adviser and as a client. One of them 

is the mindfulness practice carried out in the "Ceramics Studio" course in the Fine Arts 

Department under the Rectorate of Erciyes University. In the other one, the researcher 

experienced a mindfulness session using ceramic clay under the supervision of an art 

therapist. It was indicated that Ceramics Studio students chose the course in order to 

purify the stress of daily life and to develop creative products. At the end of both practices, 

it is determined that working with ceramic clay creates awareness, and provides a kind of 

relaxation, purification and discharge. 

Key Words:  Art Therapy, Clay Therapy, Ceramics Art, Awareness, Creative  



v 

 

TEŞEKKÜR 

Araştırma süresince bana güvenen ve beni hiçbir zaman reddetmeyen danışmanım 

Prof. Sıdıka Sevim’e, katkılarından dolayı kıymetli jüri üyelerine, çalışabilmem için 

gerekli vakti ve olanakları sağlayan iş arkadaşlarım; Nizam Orçun Önal, Mehtap Morkoç, 

Ebru Çıtak ve Maged Mohamed Zaky Hassan’a teşekkürlerimi sunarım. 

Sanat terapi “çamurla farkındalık uygulaması” isimli filmimin çekimleri ve 

kurgusunda; kaynaklarını ve bilgisini tüm cömertliğiyle paylaşan Yüksel Yılmaz ve 

“Yolun Yarısı” ismini verdiğim sergi afişimin tasarımında emeği olan Behiye Aycan 

Erarslan, sizler olmasaydınız bu çalışma dilediğim gibi sonuçlanamazdı, iyi ki varsınız.  

Fotoğraf arşivini ve deneyimlerini paylaşmaktan sakınmayan, Yeşim Us Aslan ve 

Cem Gürbüz; beni cesaretlendiren güzel arkadaşlarım Yeliz Cantekin ve Gökçe 

Hiçyılmaz; sağlam bir temel inşa edebilmem için desteklerini sunan İnanç Özekmekçi, 

bana ne kadar şanslı olduğumu hatırlattığınız için minnettarım.  

Hayatıma yeni kattığım sevgili Asuman Aktüy; bilgini, deneyimini paylaştığın; 

yardımını, vaktini ve desteğini hiçbir zaman esirgemediğin için sonsuz teşekkürler…yeni 

girdiğim bu yolda birlikte girişeceğimiz projeleri düşündükçe heyecanlanıyorum       

Word’un sesli okuma özelliğini keşfetmemi sağlayan masum tüylü Fıstığım, sensiz 

bir ev tatsız ve tuzsuz olurdu. İyi ki yolum senin gibi güzel bir ruhla kesişti. 

Son olarak canım İlayda, Esen ve Agim Sipahi; beni olduğum gibi kabul ederek her 

zaman yanımda olduğunuzu hissettirdiğiniz, iç huzurumu kaybettiğim anda beni 

yüreklendirerek ayağa kaldırdığınız ve bana inanarak hayattaki en büyük motivasyon 

kaynağım olduğunuz için şükran duyuyorum. Sayenizde mutlu ve güvende hissettim… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

 

 

 

 

 

 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 

13/02/2024 

Bu tezin bana ait, özgün bir çalışma olduğunu; çalışmamın hazırlık, veri toplama, 

analiz ve bilgilerin sunumu olmak üzere tüm aşamalarında bilimsel etik ilke ve kurallara 

uygun davrandığımı; bu çalışma kapsamında elde edilen tüm veri ve bilgiler için kaynak 

gösterdiğimi ve bu kaynaklara kaynakçada yer verdiğimi; bu çalışmanın Anadolu 

Üniversitesi tarafından kullanılan “bilimsel intihal tespit programı”yla tarandığını ve 

hiçbir şekilde “intihal içermediğini” beyan ederim. Herhangi bir zamanda, çalışmamla 

ilgili yaptığım bu beyana aykırı bir durumun saptanması durumunda, ortaya çıkacak tüm 

ahlaki ve hukuki sonuçları kabul ettiğimi bildiririm. 

 

                                                                                                            ........................... 

                                                                                                                    (İmza) 

                                                                                                     Setenay Sipahi 

(Öğrencinin Adı Soyadı) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

      

BAŞLIK SAYFASI………………………………………..……………………………………..i 

JÜRİ VE ENSTİTÜ ONAYI………………………………………..………………………...ii 

ÖZET………………………………………..…………………..…………………..…………….iii 

ABSTRACT………………………………………..………………………………………….…iiv 

TEŞEKKÜR………………………………………..……………………………………………..v 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ……...……. ……..vi 

İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………………...vi 

GÖRSELLER DİZİNİ………………………………………………………..………….….....iix 

GİRİŞ………………………………………………………..………………………………………1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. SANAT PSİKOLOJİSİ VE SANAT TERAPİ KAVRAMLARI ............................ 3 

1.1. Sanat ve Psikoloji ............................................................................................. 3 

1.2. Sanat Terapi Nedir, Sanat Terapisti Kimdir? ............................................. 10 

1.3. Sanat Terapi Türleri ve Kullanılan Malzemeler ......................................... 18 

1.4. Sanat Terapinin Uygulama Alanları ............................................................ 21 

İKİNCİ BÖLÜM 

2.SANAT TERAPİNİN TARİHSEL GELİŞİMİ ....................................................... 25 

2.1.     Dünya’da Sanat Terapinin Tarihsel Gelişimi.............................................. 25 

2.1.1. Dünya’da sanat terapinin mesleğe dönüşümü ve mesleki tartışmalar ...28 

2.2.      Türkiye’de Sanat Terapinin Tarihsel Gelişimi .......................................... 34 

2.2.1. Türkiye’de sanat terapinin mesleğe dönüşümü ve mesleki tartışmalar . 39 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3.SANAT TERAPİDE SERAMİK SANATININ YERİ ............................................ 42 

3.1. Seramik Çamurunun Terapötik Özellikleri ................................................ 42 



viii 

 

3.2. Seramik Çamuru ile Sanat Terapi Teknikleri............................................. 48 

3.2.1. Seramik çamuru alanında terapi tekniği .............................................. 49 

3.2.2. Seramik çamuruyla oyun terapi teknikleri .......................................... 53 

3.2.3. Seramik çamuruyla mandala terapi tekniği ......................................... 56 

3.3. Seramik Çamuru ile Sanat Terapinin Uygulama Alanları ........................ 60 

3.4. Sanat Terapi Alanında Çalışan Seramik Sanatçılarından Örnekler ........ 63 

3.4.1. Asuman Aktüy ......................................................................................... 66 

3.4.2. Yeşim Us Aslan ........................................................................................ 71 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4.“SERAMİK ATÖLYE” DERSİ ÖRNEĞİNDE FARKINDALIK 

UYGULAMALARI .................................................................................................. 75 

4.1. “Seramik Atölye” Dersi ve Araştırma Örneklemi ...................................... 75 

4.1.1. Birinci uygulama örneği: “ormanın sana söylediği” ........................... 78 

4.1.2. İkinci uygulama örneği: “farkındalık meditasyonu ile kâse 

şekillendirme” ........................................................................................................ 84 

4.1.3. Üçüncü uygulama örneği: “benlik üzerine” ......................................... 89 

4.2. “Seramik Atölye” Dersi Uygulamalarının Değerlendirilmesi.................... 96 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

5.KİŞİSEL YORUM VE UYGULAMALAR ............................................................. 98 

5.1. Yolun Yarısı .................................................................................................... 98 

5.1.1. Sanat terapi “çamurla farkındalık uygulaması” ................................. 99 

5.1.2. Onu kaybetme ....................................................................................... 102 

SONUÇ…………………………………..………………………………………………… ....... 104 

KAYNAKÇA……………………………..………………………………………… . 107 

EKLER          

ÖZGEÇMİŞ          

 

 

 

 



ix 

 

GÖRSELLER DİZİNİ 

 

Sayfa 

Görsel 1.1. Ayşe Kapusuz, “Sound of peace”, 39,5x54 cm, Fine art baskı, 2022 

(Kaynak: Ayşe Kapusuz arşivi) ................................................................... 6 

Görsel 1.2. Cem Gürbüz, “No need for a name”, 20x20 cm, Nakış, 2023 (Kaynak: 

Cem    Gürbüz arşivi) .................................................................................. 7 

Görsel 1.3. Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, ilkokul 2. sınıf 

öğrencileriyle gerçekleştirilen “Büyülü ormanda yürüyüş” isimli 23 

Nisan etkinlikleri sanat terapi atölyesi. Isınma/Hazırlık aşaması, 25 

Nisan 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ............................................. 13 

Görsel 1.4. Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, ilkokul 2. sınıf 

öğrencileriyle gerçekleştirilen “Büyülü ormanda yürüyüş” isimli 23 

Nisan etkinlikleri sanat terapi atölyesi. Duyguların resimle 

dışavurumu, 25 Nisan 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ................... 13 

Görsel 1.5. Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, ilkokul 2. sınıf 

öğrencileriyle gerçekleştirilen “Büyülü ormanda yürüyüş” isimli 23 

Nisan etkinlikleri sanat terapi atölyesi. Sanat deneyiminin sözle 

ifadesi, 25 Nisan 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ........................... 14 

Görsel 1.6. Büyükada, Taşmektep, Yeşim Us Aslan ile “Geçmişten geleceğe 

köprü” isimli intermodal sanat terapi atölyesinde seramik çamuruyla 

yaratılan bir çalışma. 30 Temmuz 2023 (Kaynak: Yeşim Us Aslan 

arşivi) ......................................................................................................... 21 

Görsel 2.1. Kayseri, 1206 yılında yaptırılan Gevher Nesibe tıp medresesi müze 

kapısı. 11 Ekim 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ............................. 36 

Görsel 2.2. Kayseri, 1206 yılında yaptırılan Gevher Nesibe tıp medresesi müzesinin 

içi. 11 Ekim 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) .................................. 36 

Görsel 3.1. Ahşap kutu, kutu içine yerleştirilen seramik çamuru ve bir kapta verilen 

sudan oluşan kurulum (Elbrecht and Antcliff, 2014, s. 29) ....................... 50 



x 

 

Görsel 3.2. 12 yaşındaki danışan, duygularının akışıyla başa çıkmasına yardımcı 

olacak bir kale inşa etmiştir. Yarattığı senaryoda, kalenin tepesinden 

süngerle sıktığı suyun, tüneller ve bent kapakları boyunca akışını 

izlemektedir (Elbrecht and Antcliff, 2015, s. 21) ...................................... 52 

Görsel 3.3. 9 yaşında dikkat eksikliği ve hiperaktivite tanılı danışan. Danışanın 

ebeveynleri boşanmış, annesi hayati tehlike arz edecek kadar hastadır. 

Başlangıçta alandaki çamuru sert ve yönetilemez görse de ikinci 

seansta kendi kendine gelişimsel ihtiyaçlarını karşılamayı 

deneyimlemiştir (Elbrecht and Antcliff, 2015, s. 212) .............................. 53 

Görsel 3.4. Eşini doğum sırasında kaybeden bir baba tarafından yaratılan, ileriye 

bakarak gülümseyen ve el ele tutuşan benzer iki figür. Babalık 

temsilleri ve çağdaş ebeveynlik temasına odaklanan seansta, danışan, 

heykelinin kusurlarını kendi babalık deneyiminin bir metaforu olarak 

kabul ettiğini dile getirmiştir (Bat Or and Bauch, 2017, s. 23) ................. 55 

Görsel 3.5. Büyükada, Taşmektep, Yeşim Us Aslan ile “Geçmişten geleceğe 

köprü” isimli intermodal sanat terapi atölyesinden genel bir görünüm. 

30 Temmuz 2023 (Kaynak: Yeşim Us Aslan arşivi) ................................. 59 

Görsel 3.6. 11 yaşında, annesi babası yeni boşanmış danışanla, seramik çamuru 

alanında terapi. Danışanın okul çantasında getirdiği oyuncaklarla 

tamamladığı kompozisyonda, figürler savaş halinde olsalar bile 

birbirleriyle temas halindedir (Elbrecht and Antcliff, 2015, s. 212) ......... 63 

Görsel 3.7. Asuman Aktüy, “Hafıza çekmecelerinden çıkıp gelen çocukluğum” ile 

“Nalınlar ve izleri, Değişken ölçülerde düzenlemeler, Kalıpla 

şekillendirme ve yüksek derece pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman 

Aktüy arşivi) .............................................................................................. 67 

Görsel 3.8. Asuman Aktüy, “Hamam tası” 20x5cm, Kalıpla şekillendirme, el 

dekoru ve yüksek derece pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman Aktüy 

arşivi) ......................................................................................................... 68 

Görsel 3.9. Asuman Aktüy, “Punctum performans” 20x5cm, Kalıpla şekillendirme 

ve yüksek derece pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman Aktüy arşivi) ............. 68 



xi 

 

Görsel 3.10. 6 yaşında, hastalık tanısı olmayan danışanla müdahalesiz alanda sanat. 

Âtıl porselen parçalarla benzetmeler oluşturma, fırça dekoru ve 

yüksek derecede pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman Aktüy arşivi) .............. 69 

Görsel 3.11. 13 yaşında, hastalık tanısı olmayan danışanla müdahalesiz alanda 

sanat. Dans ve hareket temelli çalışmanın çamura aktarımı, “Parende 

atan patates” (Kaynak: Asuman Aktüy arşivi) .......................................... 70 

Görsel 3.12. Yeşim Us Aslan, “Duygusal Yatır-ım” 50x50cm, Seramik yerleştirme, 

22  Haziran, 2023 (Kaynak: Yeşim Us Aslan arşivi) ................................ 72 

Görsel 3.13. Büyükada, Taşmektep, Yeşim Us Aslan ile “Geçmişten geleceğe 

köprü” isimli intermodal sanat terapi atölyesinin seramik malzeme ile 

çıktıları. 30 Temmuz 2023 (Kaynak: Yeşim Us Aslan arşivi) .................. 74 

Görsel 4.1. E.Ü., “Kendin ol” 7x10 x19,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 

(Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ................................................................ 79 

Görsel 4.2. E.B., “Buraya ait değilsin” 20x35 x10,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 

2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ....................................................... 80 

Görsel 4.3.  F.G., “Hayat Boş” 23x17cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 

(Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ................................................................ 80 

Görsel 4.4. B.Y., “Çabanıza sağlık” 11x29x9cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 

(Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ................................................................ 81 

Görsel 4.5. B.K., “Duygularını yönet” 4x17x28cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 

2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ....................................................... 81 

Görsel 4.6. F.D., “Haydi korkularınla yüzleş” 24x28x8cm, Elle şekillendirme, 

1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ......................................... 82 

Görsel 4.7. D.H., “Endişelerinden arın” 13x19cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 

2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ....................................................... 82 

Görsel 4.8. İ.K., “Kendini geri çekme” 12x9x20cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 

2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ....................................................... 83 

Görsel 4.9. Ö.Ö., “Ne olursa olsun devam et” 7x26x17cm, Elle şekillendirme, 

1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ......................................... 84 



xii 

 

Görsel 4.10. E.Ü., 8x8cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 85 

Görsel 4.11. E.B., 9x11,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 86 

Görsel 4.12. F.G., 7x8,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 86 

Görsel 4.13.  B.Y., 7x11cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 87 

Görsel 4.14. B.K., 8x11cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 87 

Görsel 4.15. F.D., 11x7cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 88 

Görsel 4.16. D.H., 10x9cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 88 

Görsel 4.17. İ.K., 11x10cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 89 

Görsel 4.18. Ö.Ö., 9x13cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 89 

Görsel 4.19. E.Ü., 19x28cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 91 

Görsel 4.20. E.B., 20x36cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 92 

Görsel 4.21. F.G., 18x40cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 92 

Görsel 4.22. B.Y., 21x31cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 93 

Görsel 4.23. B.K., 19x33cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 93 



xiii 

 

Görsel 4.24. F.D., 19x23cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 94 

Görsel 4.25. D.H., 19,5x23cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 94 

Görsel 4.26. İ.K., 21x21cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 95 

Görsel 4.27. Ö.Ö., 22x19cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) .............................................................................................. 96 

Görsel 5.1. Sanat terapi “Çamurla farkındalık uygulaması” seansında bedeni 

hareketlendirme aşaması.20 Kasım 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi 

arşivi) ....................................................................................................... 100 

Görsel 5.2. Sanat terapi “Çamurla farkındalık uygulaması” seansında bedende 

deneyimlenen duyguların seramik çamuruyla dışavurumu.20 Kasım 

2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ..................................................... 101 

Görsel 5.3. Sanat terapi “Çamurla farkındalık uygulaması” seansında seramik 

çamuruyla deneyimlenen duyguların söze dökülmesi.20 Kasım 2023 

(Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) .............................................................. 101 

Görsel 5.4. Sanat Sipahi, “Onu kaybetme”, 60x160cm, Elle şekillendirme, 1200 ve 

1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) ....................................... 103 



 

1 

 

 

GİRİŞ 

Sanat terapi, fiziksel ve ruhsal sıkıntıları tedavi etmenin yanı sıra, farkındalık 

çalışmaları aracılığıyla, bireylerin gelişimlerine katkı sağlamak üzere de uygulanır. 

Amerikan Sanat Terapi Derneği, (AATA) 2017 yılında sanat terapinin; bilişsel ve 

duyusal-motor fonksiyonlarını, benlik saygısını, öz-farkındalığı, duygusal esnekliği, iç 

görüyü ve sosyal becerileri geliştirmek; sıkıntıları azaltmak, toplumsal ve ekolojik 

değişimi iyileştirmek için kullanıldığını dile getirmiştir (http-1).  

Literatürde, sanat terapi üzerine yapılan araştırmaların, genellikle sağlık ya da 

sosyal bilim uzmanları tarafından gerçekleştirildiği ve bu disiplinin; psikiyatr, 

psikoterapist, psikolog…vb. uzmanlar tarafından sahiplenildiği göze çarpmaktadır. 

Disiplinler arası bir alan olan sanat terapinin, sanat dünyasının bakış açısıyla da 

araştırılması önem taşımaktadır. Zira, sanat terapi; sanatçı ile terapist kimliklerinin 

birlikteliğini gerektiren, sağaltım sürecinin sanatla sürdürülmesine dayalı bir pratiktir. 

Nitekim, görsel sanatlar temelli terapilerde; boyalar, renkli kalemler, oyun hamuru, tel ve 

seramik çamuru gibi malzemelerin kullanılması; plastik malzemeye hâkim bir uzmanın 

sahadaki gerekliliğini açıkça gözler önüne sermektedir. Konu bu yönüyle ele alındığında 

sanat malzemelerinin yapı ve tekniklerine aşina yaratıcı bireylerin, Türkiye’de sanat 

terapi alanı ile oldukça sınırlı bir ilişki içerisinde olması ya da hiç olmaması, alanın 

gelişimi açısından kayıptır. 

Bu çalışmada, sanat terapi disiplininin, dünyada ve yurdumuzdaki durumu 

değerlendirilmiştir. Ayrıca, sanat terapi alanında sanatçının ve seramik sanatının yerinin 

belirlenmesi ve seramik malzemenin terapi yöntemleriyle ilişkisinin incelenmesi 

hedeflenmiştir. “Work at The Clay Field” adıyla, Alman Terapist Prof. Heinz Deuser 

tarafından geliştirilen (Elbrecht, 2013) ve Uzman Psikolog Saba Başoğlu’nun Türkçe’ye 

kazandırdığı “Kil Alanında Terapi” (http-2), seramik çamurunun terapötik amaçlı 

kullanımına ilk örnektir. Onun dışında; oyun terapi teknikleri, mandala terapi tekniği ve 

intermodal (disiplinler arası geçişli) sanat terapi yaklaşımında da seramik çamuru 

kullanılır.    

Kil, seramik çamurunun içinde yer alan ve çamura plastiklik özelliği veren temel 

hammaddedir. Her kil tek başına plastik şekillendirmeye uygun olmadığından, bu 

araştırmada “Work at The Clay Field” tekniği, “seramik çamuru alanında terapi” ya da 

“çamur alanında terapi” terimleriyle ifade edilmiştir. 



 

2 

 

 

Bu çalışma, "Seramik Atölye" dersini seçen ve ders ile ilişkili görüşlerini bildiren 

öğrencilerin, seramik çamuruyla gerçekleştirdiği farkındalık uygulamalarına ve 

araştırmacının bir sanat terapisti eşliğinde deneyimlediği sanat terapi seansına 

odaklanmaktadır. 

Çalışmanın bölüm başlıklarını belirleyen temel sorular şu şekildedir:  

- Sanat terapi nedir, sanat terapisti kimdir? 

- Sanat terapi eğitimi kime ve nerelerde verilir?  

- Psikiyatr ya da psikolog seramik çamurunun kullanıldığı sanat terapi tekniklerini     

uygularken yaratıcılığı harekete geçirebilir mi? 

- Sanat terapi ya da çamur terapi alanında seramik sanatçılarının yeri var mıdır? 

- Çamurla terapi teknikleri seramik sanatı ile ilişkilendirilebilir mi? 

- Araştırmacının, sanat terapi ve yoga eğitmenliği sertifikasına sahip olması, 

seramik atölye uygulamalarının katılımcılarına ne tür katkılar sağlamıştır?  

Öğrencilerin fikirlerini değerlendirmek üzere, görüşme yolu ile veri toplanmıştır. 

Katılımcılar, ders sürecini kendi anlatımlarıyla kişisel günlüklerine raporlamışlardır 

(Karasar, 2003, s. 153). 9 öğrencinin haftalık tuttuğu günlüklerden elde edilen bulgular, 

ortak içeriklerine göre sınıflandırılmıştır. Çalışma; araştırmacının sanat terapisti 

rehberliğinde gerçekleştirdiği seans deneyimini anlatması, konuya ilişkin genel 

değerlendirme ve önerilerle sonlandırılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. SANAT PSİKOLOJİSİ VE SANAT TERAPİ KAVRAMLARI 

1.1. Sanat ve Psikoloji 

Bu başlıkta, sanat ve psikoloji ilişkisi açıklanarak, genellikle filozoflar tarafından 

irdelenen sorular ele alınmakta, psikologların bu soruları nasıl yeniden çerçeveledikleri 

incelenmektedir. 

Sanat tarihinin unutulmaz isimlerinden Marcel Duchamp'ın, New York'taki 

Bağımsız Sanatçılar Topluluğu'nun ilk sergisine “R. Mutt” imzasıyla gönderdiği hazır 

pisuarın sergiye kabul edilmeyişinin üzerinden, bugün 107 yıl geçmiştir. Küçük yaşlarda 

aile fertlerinin vefatlarıyla şiddetli ölüm korkusuna kapılan ressam Edward Munch, 

kaygının evrensel ifadesi olarak bilinen tablosu “Çığlık”ı (1893) resmettiğinde doğanın 

haykırışlarını duyduğunu belirtmiştir. Çığlık, Munch’ın ölümünden 68 yıl sonra, 

müzayede yoluyla satılan en pahalı tablolardan biri olarak tarihe damgasını vurmuştur. 

2022 yılında Londra National Gallery koleksiyonunda yer alan Van Gogh'un ikonik 

tablolarından “Ayçiçekleri” ne çorba fırlatan iklim aktivistleri, sanat eserlerine karşı buna 

benzer bir dizi eylem gerçekleştirmiştir. İzleyenlere: sanatın mı, yoksa yaşamın mı daha 

değerli olduğunu soran aktivistler, sanat yapıtlarının korunması yerine gezegenin 

korunması gerektiğine vurgu yaparak sosyal medyanın gündemine düşmüşlerdir. 1987’de 

Amerika’da başlatılan AIDS Anıt Yorganı Projesi (NAMES Project, 1988; Rickerl, 

1996), 1996 yılında 50 bin kişinin katılımına ulaşmıştır. Yaslı insanlara kamusal alan açan 

yorgan paneller, (Power, 2009) AIDS'e bağlı nedenlerden yakınlarını kaybeden kişilerin 

tasarlayarak diktikleri kırk yama benzeri bir halk sanatı örneğidir.  5 yaşında müzik 

dersleri alan, 7 yaşında konser veren piyanist besteci Ludwig van Beethoven, 46 yaşında 

tamamen sağır olmuştur. En bilinen eseri 9. Senfoni’yi sağırken besteleyen Beethoven, 

duyamadığı ama hissedebildiği notalar sayesinde 56 yaşındaki ölümüne kadar üretmiştir. 

Birçok ülkede ebeveynler, sanatın, zekâ gelişimine katkı sağladığını düşündüğünden, 

çocuklarını erken yaşta sanatla uğraşmaya teşvik etmektedir.  

Sanat denilen tüm bu garip olgular kuşkusuz insanlık tarihi kadar eskidir. 

Unutulmamalıdır ki bilimden çok daha önce, homo sapiens kadar erken tarihte sanat 

vardır. Arkeologlar, 99.000 yıl öncesine ait üzerinde sgraffito dekorları yapılmış toprak 

tabletler, 35.000 yıl öncesine tarihlenen müzik aletleri ve 30.000 yıl önce Chauvet 



 

4 

 

 

Mağarasına ustalıkla boyanmış figüratif resimler bulmuşlardır (Valladas et al., 2001). 

Tarihte herhangi bir sanat formuna rastlanmayan ne zaman dilimi ne de kültür vardır.  

Antropolog Claude Lévi-Strauss, (1964, s. 127) ilksel insanların mitlerini, sembollerini 

üstün bilgi biçimi olarak değil; ressamın, yazarın, müzisyenin…vb. çalışmaları kadar 

bilginin temel biçimi olarak tanımlar ve sanatı bilimin üzerine yerleştirir. Modern okur 

yazar toplumlarda, sanat üzerine düşünmenin ve onu merak etmenin sonu yoktur. Sanat 

eseri nedir? Akıl hastalarının yaptığı resimler sanat eseri kabul edilebilir mi? Harry 

Potter'ın, Savaş ve Barış'tan daha başarılı bir roman olduğu söylense bu öznel bir görüş 

müdür, aksi kanıtlanabilir mi? Edward Munch’ın “Çığlık” isimli tablosu herhangi birinin 

yapabileceği türden midir? Bilinen bir tablonun sahte olduğu anlaşılırsa güzelliği azalır 

mı?  Çocukların erken yaşta enstrüman çalması onları daha zeki yapar mı? Lady Gaga'nın 

müzik yeteneği doğuştan mıdır, yüzlerce saatlik pratikten mi kaynaklanır? Filozoflar, bu 

minvaldeki soruları yanıtlar. Sanatın insan üzerindeki etkilerini araştıran psikologlar ise 

aynı soruları başlangıç noktası alıp; gözlem, deney, veri toplama, istatistiksel analiz gibi 

sosyal bilim yöntemleriyle yanıta ulaşır. Psikologlar sanatın ne olduğuyla değil, sanatın 

insana nasıl etki ettiğine dair ampirik sorularla ilgilenir. Peki, insan varoluşuyla eşdeğer 

sanat tanımlanabilir mi?  

Kuşkusuz sanat, resmi tanımlara sığmayan, sosyal olarak inşa edilmiş, açık bir 

kavramdır. Her ne kadar sanat, kesin bir tavırla tanımlanamasa da filozof ve psikologlar, 

bir yaratıyı estetik tutumla gözlemlemenin önemine ve farkına değinmiştir. Bir objenin, 

kasıtlı olarak, yani sanat eseri niyetiyle yaratıldığına inanıldığında, insanların o objeye 

farklı tepkiler verdikleri gözlenmiştir. Nitekim, Nelson Goodman'ın bu konudaki savını 

haklı çıkaran ampirik destekler mevcuttur (Goodman, 1978). Bu sonuç, Kant'ın öne 

sürdüğü estetik tavrın çıkar gözetmeyen tefekkür biçimi olduğu fikriyle de örtüşür. Neyin 

sanat olduğu muamma olsa da kuşkusuz estetik tavırla bir yaratıyı deneyimlemek fark 

yaratmaktadır. Konuya ilişkin en çarpıcı adım Duchamp’ın “Çeşme” ile sanatı bakılacak 

bir şeyden, düşündüren ve “Bu neden sanat?” sorusunu soran bir boyuta taşımasıyla 

atılmıştır. Aynı soruyu besteci John Cage'in 4'33” adlı eseri için de sormak mümkündür 

(Kostelanetz, 1988). Bu eserin performansı süresince, seyircilerin doğal sesleri 

dinleyebilmeleri ve müzik olarak değerlendirebilmeleri için sanatçıların belirtilen süre 

boyunca sahnede sessiz kalmaları gerekir. Sahnedeki sessizliği, konser salonundaki 

öksürükleri ya da sandalye gıcırtılarını estetik tavırla deneyimlemek mümkün müdür?  



 

5 

 

 

Örneklerden anlaşılacağı üzere sanatçıların durmaksızın sınırları genişletmesi, 

sanatı tanımlamayı imkânsız kılmaktadır. Sanatın, kesin bir dille ne olduğunu belirtmek 

yerine, başka yollara başvurulabilir. Filozof Denis Dutton’un, (2009) “The Art Instinct: 

Beauty, Pleasure, and Human Evolution” adlı kitabı bu anlamda incelenmeye değerdir. 

Dutton tüm sanat eserlerine uygulanması gereken zaruri özellikler yerine, prototipik sanat 

vakalarını/eserlerini karakterize ettiğine inandığı kapsamlı bir liste önermiştir. Listeden 

hareketle sanatı yumuşak bir biçimde tanımlamak en makul davranıştır. 

Sanatın tanımı ne olursa olsun, duyguyla ilintili olduğu tartışılmaz bir gerçektir. Ne 

var ki, müzik ve soyut sanat gibi, temsili olmayan sanatlarda sürecin nasıl işlediği oldukça 

kafa karıştırıcıdır. Müzik ya da soyut resimlerden duygusal anlamlar çıkarılır mı? 

Çıkarılırsa, bu nasıl gerçekleşir? Neden üzüntü veren veya gerçek hayatta kaçınılan 

duyguları temsil eden sanat eserleri isteyerek alımlanır? Bu sorular sanat yapıtının 

duygusal olarak alımlanması açısından incelenmeye değerdir.  

Hem müzik hem de soyut sanat, duyguları ifade ederken benzerlik ilişkisini temel 

alır. Müzikteki duygu algısı konuşma prozodisine benzerken, soyut sanatta ise duygu, 

tüm plastik biçimlerde ifade özelliklerini algılama yeteneğiyle benzeşir. Ampirik 

araştırmalar farklı kültürlerin eserleri de dahil olmak üzere, müzikteki duyguların insanlar 

tarafından algılandığını ortaya koyar. Tıpkı konuşmadaki gibi müzik; hız, perde düzeyi 

ve ses yüksekliği gibi yapısal özelliklerle duyguları iletir. Üzgünken; yavaş, yumuşak ve 

alçak sesle konuşulur. Böylece müzik; yavaş, yumuşak ve alçak olduğunda, hüzünlü 

olarak algılanır. Psikolojik araştırmalar, müziğin duyguların dili olduğu şeklindeki 

geleneksel görüşü destekler. Rudolf Arnheim’in, (2021) iddiasına göre formlar ile 

duygular arasında doğal bir benzerlik mevcuttur ve plastik formların ifade özellikleri 

hakkında çağlar ve kültürler arasında anlaşma söz konusudur. Dahası, plastik formlardaki 

ifade niteliklerini algılama eğilimimiz sanat işlevi gören resimlerle sınırlı değildir. 

Kayalarda, ağaçlarda, bulutlarda, çatlaklarda, perdelerde ve diğer dünyevi nesnelerde, 

onlara bu şekilde bakmaya yatkınsak, aynı türden ifade özellikleri görmeye meyilliyizdir. 

Söz konusu öğelerden ilham alan Ayşe Kapusuz, çektiği fotoğraflar üzerinde dijital 

oynamalar yaparak, kendisini bu yolla ifade eden sanatçılardan birisidir (Bkz. Görsel 1.1). 

Bu genel eğilim, kelimelerin anlamlı çağrışımlarını kolayca algıladığımız için, dilin 

fonetik sembolizminde de görülür. Ancak, görsel formlarda ifade özelliklerini 

gördüğümüz mekanizma tam olarak anlaşılamamıştır. İnsanların, plastik sanatlarda 



 

6 

 

 

duyguyu bir tür biçimsel izomorfizm yoluyla algıladıkları bilinmekle birlikte, bunun nasıl 

olduğu veya izomorfizmin gerçekte nelerden oluştuğu bilinmemektedir 

    

Görsel 1.1. Ayşe Kapusuz, “Sound of peace”, 39,5x54 cm, Fine art baskı, 2022 (Kaynak: Ayşe Kapusuz 

arşivi) 

Bununla beraber, eserdeki duyguyu algılamakla, duyguları deneyimlemek aynı 

nitelikte değildir. Müzik, güçlü bir duygu uyandırıcı olduğundan; iyilik kadar kötülük için 

de kullanılabilir, duyguları dönüştürebilir, beynin ödüllendirme mekanizmasını harekete 

geçirerek onu hızlandırabilir. Auschwitz'teki mahkumların ağır işlerden kampa 

döndüklerinde neşeli polka müziği eşliğinde yürümeye zorlanmaları bir tür işkence iken 

(Ross, 2016), pasif müzik terapide danışanın bireysel ve kültürel özelliklerine göre 

belirlenen çalgı seçimi esenlik halini gözetir (Yılmaz ve Can, 2019).  

Öte yandan müzik; insanı kuşattığı, zaman içinde yer aldığı, hareket ve dans etme 

hissi uyandırdığı için, plastik sanatlara kıyasla daha yoğun hissedilir. Sesin; görülecek 

veya dokunulacak harici bir analoğu olmadığından, kafamızın içinde hissedilir. Oysa 

görsel nesne bizim dışımızdadır. Plastik sanatlarla etkileşime girme şekli, bir göz atıp, 

yoluna devam etmeye dayanır. Bu etkileşim tarzının güçlü duygular uyandırmayacağı 

garantidir. Yine de temsili olmayan soyut resimlerin önünde dururken stendhal sendromu 

sebebiyle ağlayacak gibi hisseden ya da bazı mimari mekanların ihtişamı ve güzelliği 

karşısında kendinden geçen kişiler olduğu bilinmektedir (Stendhal, 1959, s. 302). Görsel 

sanat eserleriyle güçlü bir şekilde etkileşim kurulduğunda beynin iç gözlemle ilişkili 

olduğu bilinen bir alanın etkinleştirildiğine dair ilgi çekici kanıtlar vardır (Gusnard and 

Raichle, 2001). Bu bulgu, plastik sanatların içimize bakmaya katkı sağladığını ve 

kendimizi anlama becerisi geliştirebileceğimizi göstermektedir.   



 

7 

 

 

Bir sanat formunun büyüklüğü, sadece uyandırdığı duygularla ölçülmez. Sanat 

eserleri gözlerin yanı sıra zihinleri de açar. Sanat; olumsuz deneyimleri, olumlu 

deneyimlere dönüştürebilir. Aristoteles, (2017) hayatta acı veren şeylere bakmayı 

sevmediğimizi ancak sanatta bunlara maruz kalmaktan zevk aldığımızı söyler. Olumsuz 

duyguları sanatta aramamızın ve gerçek hayatta onlardan kaçınmamızın sebebi, sanatın 

bu duyguları deneyimlemek için güvenli bir alan açmasıdır. Katartik etkisinden dolayı 

trajik bir romandan, hüzünlü bir parçadan, acının betimlendiği bir heykelden ya da korku 

ve gerilim filmlerinden zevk alınır. Psikolog Paul Rozin ve meslektaşları bu durumu 

“güvenli alanda iyi mazoşizm” olarak adlandırmışlardır (Rozin et al., 2013). Acı verici 

bir eser deneyimlendiğinde sadece olumsuz duygular değil, olumlu duygular da hissedilir. 

Bunun başlıca sebebi estetik mesafe, yani duyguların sanal bir gerçeklikle ilişkili 

olduğunun bilinmesidir. Acı verici deneyimden, olumlu sonuçlar çıkarmaya çalışmak, 

insanı anlam oluşturmaya teşvik eder. Anlamlandırma, sanatın en önemli işlevlerinden 

biridir. Aristoteles'in, (2017) dediği gibi anlamak büyük haz verir. Hayatının oldukça 

zorlu bir döneminde, terapistinin önerisiyle nakış işlemeye başlayan Cem Gürbüz’ün, 

konuya esprili bakışı eserinde izlenebilir (Bkz. Görsel 1.2.). 

 

Görsel 1.2. Cem Gürbüz, “No need for a name”, 20x20 cm, Nakış, 2023 (Kaynak: Cem Gürbüz arşivi) 



 

8 

 

 

Sanatın nasıl değerlendirildiğiyle ilgili zihinsel sorular, duygusal tepkilerle ilgili 

sorular kadar kafa karıştırıcıdır. Estetik değerlendirmeler, nesnel görüşe dayanır mı? 

Yapılan araştırmalar uzmanların bu konuda fikir ayrılığına düştüklerini gösterse de 

Psikolog James Cutting, (2003) cevabın “aşinalık” kavramında gizli olduğunu göstermeyi 

amaçlamıştır. Sanatsal kanon, yalnızca maruz kalmayı içeren bir geri bildirim döngüsüyle 

sürdürülür. Bir esere ne kadar aşina olursak, ona o kadar değer veririz ve ne kadar değer 

verirsek, aşinalığımızı o kadar derinleştiririz (Cutting, 2003). Bu saptama, neden bazı 

yapıtların zamana karşı direndiğini ve kültürler tarafından yüzyıllardır değer görmeye 

devam ettiğini açıklayabilir. Başka bir deyişle, henüz estetik yargıların nesnel bir temeli 

olduğu ampirik olarak kanıtlanmamış olsa da belki nesnel kalite denen bir olgu vardır ve 

bu kalite, neden bazı yapıtların zamana direndiğini göstermektedir. Sanat eserinin üretim 

sürecinde harcanan çaba, özgünlük ve niyet, alımlayıcının estetik yargılarını güçlü bir 

şekilde etkiler. Bu durum alımlayıcının eseri sadece algılanabilir özelliklerine göre 

değerlendirmediğini ortaya koyar. Filozof Denis Dutton’a göre, (2009) çaba sarf 

edilmeden yaratılan eser ile çok çalışma ve çabayla yaratılan eser farklı türde başarı algısı 

oluşturur, çünkü çaba harcanmadan ortaya konan yaratı büyük bir yeteneğin kanıtıdır. 

Bununla birlikte tüm koşullar eşitlendiğinde daha fazla çabanın olumlu bir yargıya yol 

açtığı bilinir. Yani yaratma sürecinin arkasında yatan zaman mefhumu, eserin ayrılmaz 

parçasıdır. Nasıl ki, çaba ve yeteneğe olan inanç değerlendirmeleri etkiliyorsa, aynı sanat 

eserinin büyük bir sanatçı tarafından yapılmadığı, yani onun kopya olduğu 

keşfedildiğinde de değerlendirmeler değişir. Güzel yargısıyla değerlendirilen bir eserin 

sahte olduğunun anlaşılması o eserin değersizleştirilmesine sebep olur. Eserin değeri; 

tarihle, sanatçının usta dokunuşları ve zihniyle doğrudan bağlantılıdır. Bu sonuç, 

Newman ve meslektaşları tarafından yapılan başka bir çalışmayla tutarlıdır (Newman, 

Bartels and Smith, 2014). İnsanlar, sahte eserlerin kalpten ve ruhtan yoksun olduğunu, 

gerçek eserin sanatçısı tarafından özel bir özle doldurulmuş olduğunu düşünürler. Sanat, 

ruhun tezahürüdür. Peki eserde yüksek kalite ve değeri etkileyen başka hangi faktörler 

vardır? Soyut resim; yüzeysel olarak okul öncesi çocuklarının, akıl hastalarının yaptığı 

ya da hayvanlara gösteri amaçlı yaptırılan resimlere benzetilebilir. Yine de araştırmalar 

soyut dışavurumcu ressamların eserlerinin benzerlerinden ayırt edilebildiğini, hatta bu 

ayrımı çocukların bile yapabileceğini ortaya koyar. Sanatçının materyali ne olursa olsun, 

yüzeyde bıraktığı izler farklıdır. Başka bir ifade ile, sanatçının izi rastgele görünen bu 



 

9 

 

 

izlere kıyasla kasıtlı/farkındalıklı bırakılmıştır. Alımlayıcı, kasıtlılık ilkesiyle, sanatın 

arkasındaki aklı görür ve algılar. Bazı insanlar, herhangi bir çocuğun soyut dışavurumcu 

olabileceğini iddia ettiği gibi, sanatın çocukları daha akıllı hale getirdiğini de söyler. Ne 

yazık ki, bu varsayım doğru değildir. Ancak sanat, bilhassa da plastik sanatlar; yakından 

gözlemlemeyi, tasavvur etmeyi, keşfetmeyi, hatalardan ders almayı, alışkanlık ve 

yansıtma yeteneği geliştirmeyi, kendi süreci üzerinde eleştirme ve değerlendirme 

yapmayı öğretir. Edebiyat, tiyatro ya da sinema gibi bazı sanat dalları, empati yeteneği 

geliştirmeye katkı sağlar. Kurgusal bir karakteri canlandırmak; okumak ve izlemeye 

kıyasla, başkalarını daha iyi anlamaya ve diğerlerine karşı özgecil davranışlar 

geliştirmeye yardım eder. İşte bu noktada, “Sanatçı kimdir?” sorusunu sormak belki de 

doğru bir yaklaşım olacaktır. Tipik ve üstün yetenek, sanatsal gelişimin ilk basamağı 

olarak betimlenir. Bu düşünce, sanatçıların doğuştan yetenekli mi, yoksa disiplinli 

bireyler mi olduğu sorusunu gündeme getirir. Sanatçı olmak için çok çalışmanın gerekli 

olduğu, ancak yeterli olmadığını gösteren araştırmalar mevcuttur. Yıllar boyu aynı 

yoğunlukta uygulama yapmış bireyler, sonunda sanatçılarla aynı düzeye ulaşamayabilir. 

Bu nedenle, sanatçı doğulduğuna dair eski dogma düşüncenin doğruluk payı olduğu 

söylenebilir. Ne var ki, bu gerçek, sanatçı için yaratma sürecinin oldukça sancılı ve stresli 

olduğu gerçeğini değiştirmez. O halde nasıl olur da sanat stresi azaltabilir, iyileştirici ve 

tedavi edici olabilir? Pek çok insan sanatla uğraşmanın daha iyi hissettirdiği konusunda 

hemfikirdir. Yoksulluk içinde yaşayan çocukların sanatla ilgilendiklerinde, fizyolojik 

olarak stresten kurtulduklarını gösteren kanıtlar mevcuttur (Brown et al., 2014). Hem 

Aristoteles hem de Freud, katartik olması sebebiyle sanatın terapötik olduğu görüşünü 

benimsemiştir. Aristoteles, (2017) için trajedi izlemek, acıma ve korku uyandırır, 

trajedinin sonunda bu duygular taştığından izleyici sakinleşir. Freud'a göre sanat yapmak, 

yasaklanmış dürtüleri sosyal olarak kabul edilebilir bir şekilde yüceltmeyi içerir, bu da 

gerilimin serbest bırakılmasıyla sonuçlanır (Freud, 1990). Kimileri, sanat yaparken başka 

bir mekanizmanın çalıştığına inanır. Bu inanışa göre sanat yapmak, dikkati dağıtarak 

odağın değişmesini sağlar ve kişiyi olumsuz yaşantıdan uzaklaştırır. Söz konusu 

varsayım, bazı sanatçıların sanat yapmanın nasıl muhteşem bir kaçış yolu olduğu 

hakkında söyledikleri göz önünde bulundurulduğunda, sanatçı açısından doğru olabilir. 

Nitekim May, (2021, s. 117, 118) sanatçının “tanrısal delirme uğruna” güvenceden 

yoksun, fazlasıyla duyarlı ve savunmasız olma bedelini ödeyerek kaygıyla yaşadığını 



 

10 

 

 

belirtir. Bununla birlikte, sanatın dikkati dağıtarak değil de zorlukları açığa çıkarma ve 

sanat terapide olduğu gibi bu duygularla farkındalıkla çalışma yoluyla, stresi azaltmaya 

yardımcı olup olmadığı bu bölümün alt başlıklarında tartışılacaktır.  

1.2. Sanat Terapi Nedir, Sanat Terapisti Kimdir?   

Sanat terapi; sanat ve psikolojinin bir karışımı olup, (Vick, 2003, s. 5) iyileşme için 

sanatın yaratılması ve yansıtılması yolunu kullanan bir psikoterapi tekniğidir (Malchiodi, 

2012). Sanat, ilksel iletişim yöntemlerinden biri ve doğası gereği terapötik bir olguyken; 

sanat terapi 60 yıllık yeni bir disiplindir. Gelişmekte olan bu disipline ilgi duyan herkes, 

tarih ya da kültür gözetmeksizin dünyadaki sanatsal şifa gelenekleriyle, bu alanı 

ilişkilendirir. Gayri ihtiyari kurulan bu ilişkide, mağara resimleri düşünüldüğünde dahi; 

ilk şifa geleneklerinin, doğa ve yaradılış ile ilişki içinde olduğu görülür. Kadim ve 

evrensel olan yaratıcı sürecin derin angajmanı, insanlık tarihinin ayrılmaz bir parçasıdır. 

İnsanın, şifanın ardındaki büyülü düşünceyi karakterize eden ritüele ve sembolizme olan 

inancı; zihni, bedeni ve ruhu bütün halinde birbirine bağlayan tedavi edici bir yoldur 

(Adamson, 1984; Rubin, 1999). 

Kuşkusuz, bu tespit sanatla şifanın ortak nitelikleri olduğunu düşündürür. Sanata 

özgü ortak nitelikler kadar sonsuz farklılıkların da değerlendirilmesi, sanatın iyileştirici 

gücü konusunda dengeli bir anlayış geliştirilmesine katkı sağlayabilir. Her otantik ifade 

şeklinde, içsel farklılıklar vardır. Bu durum, malzeme ve tema tercihi, bireysel ifade 

farklılıkları dahil olmak üzere, sanat yapımının tüm bağlamını içeren kişisel deneyimlerle 

ilişkilidir. Temel sanatsal dürtülere ek olarak; her ifadenin hareket temeline dayandığı, 

doğuştan gelen algısal ve estetik süreçler olduğu, sanatın malzemeler aracılığıyla 

duyguların dönüşümüne ve doğa tarafından modellenen geniş bir yaratım birliğine kapı 

araladığına dair evrensel bir inanış vardır (Arnheim, 1954). Sanat; canlandırmadır, ritim 

ve ritüeller eşliğinde kutsal mevcudiyet duygusuna doğru genişler.  

Sanat terapinin, sözlü ve yazılı dilden önce gelen bu tarihi, onu diğer yöntemlerden 

ayıran en önemli özelliğidir. Kelimeler, kimi zaman ne erişilebilirdir ne de sanatın 

yapabildiğini yapmaya muktedirdir.  Bu yönüyle sanat terapi; özellikle sözel dil kapasitesi 

sınırlı olan, hiç olmayan, ya da deneyimleri için kelime bulamayan kişiler için etkili bir 

yöntemdir. 



 

11 

 

 

Kimi uzmanlar; sanat terapiyi, bireylerin düşüncelerini ve duygularını 

somutlaştırmasına yardımcı olabilecek bir yöntem olarak görürken, kimileriyse sanatın 

kendisini terapi olarak görür (McNiff, 2009). Malchiodi’ye göre (2012, s. 2), ister resim 

ister heykel, isterse başka bir sanat formu olsun; sanat yapımındaki yaratıcı süreç yaşamı 

zenginleştirir, nihayetinde sanat terapötiktir. Moon’a göre (2008), sanat; oyun, ustalık, 

yetkinlik, iletişim, kişisel metafor ve ilişki gibi kavramlarla yakından bağlantılı olduğu 

için iyileştiricidir. Sanat pratiğinin kalıtsal bir kazanımı olan oyun, değişik materyaller ve 

hayal gücü aracılığıyla, kişiyi, yaratmaya ve keşfe teşvik eder. Sanat malzemelerine 

hakimiyetten kazanılabilecek yeterlilik duygusu, insanın kendisini güçlü hissetmesini 

sağlar. Sanat terapi; risk almayı sağladığı, yaratıcı ve eleştirel düşünceyi aktive ettiği için, 

öz yeterlilik kazanımında etkili bir yöntemdir (Kapitan, 2014). Sanat, insanların kendi 

içlerine bakmalarına olanak tanır. Bu nedenle sanat terapi seansları yalnızca bilgi 

edinmek için değil, bu bilginin işlenmesi açısından da son derece önemlidir (Pifalo, 2002, 

s. 13). Bilgiyi, sanat pratiği gibi farklı bir yolla tekrarlamak, bir fikri veya kavramı 

benimsemeye yardımcı olabileceği gibi, bu fikri akılda tutmayı da güçlendirebilir. Sanat, 

diğer terapi yöntemlerini tamamlayan bir pratiktir. Yaratma eylemi; zihinsel imgeleri ve 

mesajları ortaya çıkardığından, anıları hatırlattığından, karar vermeyi ve problem 

çözmeyi gerektirdiğinden, bilişsel bir süreçtir.  

Sanat terapi; önleme, yaşam tarzı yönetimi, sağlıklı yaşam pratikleri, terapi ve 

iyileştirme olmak üzere beş davranışsal sağlık uygulamasını içerir (Christenson, 2013). 

Önleme; biyolojik, genetik veya çevresel nedenlere bağlı olarak belirli risk faktörleriyle 

yaşayanlar için, (örneğin kirlilik, yoksulluk veya ayrımcılığın kümülatif etkileri) 

hastalığın başlangıcını geciktirmeyi amaçlar. Yaşam tarzı yönetimi; sağlıklı yaşam için 

bireysel rutinlerin benimsenmesini içerir (egzersiz, beslenme, uyku veya sigarayı 

bırakma…vb.). Sağlıklı yaşam pratikleri; maksimum kapasite ve maksimum 

memnuniyette olmak için refahı artırmaya ve stresi azaltmaya odaklanır (Swarbrick, 

2013, s. 725). Terapi, yani psikoterapi; psikolojik ıstırabı iyileştirir ve uyumsuz 

davranışları, daha uyumlu olanlarla değiştirir (Sperry, 2013, s. 349). İyileştirme; fiziksel 

veya psikolojik bir hastalıktan sonra çalışmaya devam edebilmesi için kişiye fiziksel 

sağlığını geri kazandırır. Sanat terapi, diğer terapilerden farklı olarak, her yaş grubundan 

ve popülasyondan insana, bireysel ya da grup halinde hizmet verebilir. Bununla beraber, 

tıpkı diğer yöntemlerde olduğu gibi; travma, kayıp veya hastalık yaşayan, kişisel gelişim 



 

12 

 

 

arayışı içerisinde olan ya da günlük eylemlerle başa çıkmak için mücadele eden insanlar 

için de kullanılabilir. 

Sanat terapi pratikleri, farklı yaklaşım ve sanat formlarından beslendiği için, 

kullanılan araçlar da çeşitlilik gösterir. Bu çeşitlilik, 1970’lerle birlikte sanat terapi 

yaklaşımlarının bütünsel ve disiplinler arası bir açıdan ele alınmasına; (Eberhart and 

Atkins, 2014; Knill, Levine and Levine, 2005) intermodal, dışavurumcu ya da yaratıcı 

sanat terapi gibi terimlerin kullanılmasına sebep olur. Büyüyen ve gelişen bir mesleği 

temsil etmek için, birbirlerinin yerine kullanılan bu terimler, oldukça kafa karıştırıcıdır. 

Yaklaşım bile olsa, tüm sanat dalları hem dışavurumcu hem de yaratıcı değil midir? 

Dışavurumcu sanat terapi yaklaşımı, dışa vurmaktan fazlasını içermez mi? Sanatçı bakış 

açısıyla bu sorulara verilen yanıtların olumlu olması, sanatı merkeze alan tüm terapiler 

için, sanat terapi ifadesi kullanımının daha genel ve kapsayıcı olduğunu düşündürür. 

Bununla birlikte, farklı sanat formalarını geçişli kullanan yaklaşımda, (intermodal) seans, 

üç aşamada gerçekleştirilir. 

Bu aşamaların ilkinde, bilinçdışına geçişi kolaylaştırmak için, fiziksel bir hazırlık 

egzersizi yapılır (Bkz. Görsel 1.3). Bedeni ısıtmak, zihni de harekete geçirerek 

uyandıracağından, doğamızı anlamak kolaylaşabilir. Terapistin yönlendirmeleriyle 

bilinçdışı alanda gerçekleştirilen ikinci aşama, danışanın bir sanat pratiği ile meşgul 

olduğu yerdir. Burada kullanılan malzemeler; danışanın ihtiyacına, terapistin uzmanlık 

alanına ve sanat dalına göre değişkenlik gösterir. Bu malzemeler; seramik çamuru, ritim, 

beden, kolaj ve asamblaj malzemeleri, kelimeler, boya ve kalem türleri, kâğıt, ses, tuval, 

kostüm…vb. olabilir (Bkz. Görsel 1.4). Bilinçli alanda gerçekleştirilen son aşama, 

terapistin, danışanın sanat deneyimini dinlediği yerdir (Bkz. Görsel 1.5). Sanat konuşur, 

danışan dinlerse, sanat; kişinin kendisini analiz etmesine, içgörü geliştirmesine ve hayatı 

anlamlandırmasına yardımcı olabilir (Levine and Levine, 1999). Tüm aşamalarda, kişisel 

gelişimi ve iyileşmeyi teşvik etmek için farklı yaklaşım ve sanat formları kullanılır. 



 

13 

 

 

 

Görsel 1.3. Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, ilkokul 2. sınıf öğrencileriyle gerçekleştirilen 

“Büyülü ormanda yürüyüş” isimli 23 Nisan etkinlikleri sanat terapi atölyesi. Isınma/Hazırlık aşaması, 25 

Nisan 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

 

Görsel 1.4. Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, ilkokul 2. sınıf öğrencileriyle gerçekleştirilen 

“Büyülü ormanda yürüyüş” isimli 23 Nisan etkinlikleri sanat terapi atölyesi. Duyguların resimle 

dışavurumu, 25 Nisan 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 



 

14 

 

 

 

Görsel 1.5.  Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, ilkokul 2. sınıf öğrencileriyle gerçekleştirilen 

“Büyülü ormanda yürüyüş” isimli 23 Nisan etkinlikleri sanat terapi atölyesi. Sanat deneyiminin sözle 

ifadesi, 25 Nisan 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

Şu zamana kadar sanatın iyileştirici olduğunu iddia eden tüm tanımlar bazı temel 

soruları gündeme getirir. Bunlardan birincisi: Sanat terapi işe yarayan bir uygulama ise, 

onun aktif bileşenleri nedir? İkincisi ise: Sanat terapinin hangi karakteristik özellikleri 

danışanlar için beklenen değişimi/esenliği üretir? Şüphesiz bu sorulara verilecek cevabın 

yalnızca “sanat” olarak ifade edilmesi tatmin edici olmayacaktır. Bu nedenle akla 

gelebilecek diğer sorular: yaratıcı deneyimin mi, kendini ifade etme sürecinin mi, yoksa 

rahatlamaya ve değişime yol açan sanat malzemelerini manipüle etmenin mi sanat 

terapide aktif olduğudur. Sanatın direktif doğrultusunda ya da tek başına, destekleyici 

başkalarının varlığıyla veya sanat terapisti kolaylaştırıcılığında yaratılması fark yaratır 

mı? Neyin işe yaradığı ve neden yaradığı nasıl anlaşılır? Söz konusu soruların yanıtlarını 

vermeye, sanat pratiğinin beyin üzerindeki etkilerini ortaya koyan araştırma sonuçlarıyla 

başlanabilir. 

 Sanat terapinin sunduğu çoklu duyusal algılama deneyimi, esenlik halini üreten 

belirgin karakteristik özelliklerden biridir. İnsan beynine ilişkin son incelemeler, 

imajların; düşünceleri, duyguları ve refahı etkilemede oldukça önemli olduğunu gösterir 

(Hass-Cohen and Carr, 2008). Beyin plastisitesinin kendini değiştirme yeteneğine ilişkin 



 

15 

 

 

bu keşif, yakın geçmişteki en heyecan verici gelişmelerdendir. Araştırmalar, çoklu-

duyusal tepkilerde, beynin daha fazla bölümünün kullanıldığını ve yeni tepkiyi 

güçlendirmek için daha fazla nöral bağlantının kurulduğunu ispatlar. Yani, stresli 

düşüncelere ve duygulara kasıtlı uyumsal tepkiler yaratıldığında, beyin yeniden 

yapılandırılabilir (Daler and Schwanbeck, 2014, s. 238). Öte yandan, sanat terapi gibi 

kinestetik/dokunsal bir yaklaşımı, sözel davranışçı terapilerin doğasıyla birleştirmek, iki 

taraflı entegrasyon olarak da bilinen sol ve sağ beyin işleyişi arasında bağlantı 

kurulabileceğini ortaya koyar (Heckwolf, Bergland and Mouratidis, 2014). Bu keşifler, 

sanat pratiğinin beyni derin bir şekilde harekete geçirme ve değiştirme gücüne sahip 

olduğunu kanıtlar. Sanat terapinin fizyoloji ve beyin üzerindeki etkileri 21. yüzyılın 

teknolojik yeniliklerinden olan PET (pozitron emisyon tomografisi) ve MRI (manyetik 

rezonans görüntüleme) tarayıcılar gibi ekipmanlar kullanılarak haritalandırılabilir 

(Doidge, 2008). 

Sanat pratiğinin, insanın duygusal sıkıntılarla başa çıkmasına yardımcı olduğu, 

yalnızca klinik gözlemlerle kanıtlanabilir. Sanat terapi literatüründe, sonuçların tedavi 

öncesi ve sonrası standart bir ölçümle belgelendiği araştırma sayısının azlığı, ne yazık ki, 

sanat terapinin faydalı olduğu iddialarını kanıtlamayı zorlaştırır. Sandmire et al., (2012) 

sanat yapmanın stres giderici olduğu şeklindeki sezgisel varsayımı, lisans öğrencilerinden 

oluşan bir grupla test etmiş ve kontrol grubunun kaygı düzeyinde değişiklik bulamazken, 

sanat yapan grubun kaygı düzeyinde anlamlı bir azalma olduğunu ortaya koymuştur. 

Çoğu sanat terapi etkililik çalışmasının, duygusal değişimin aracı olarak resim yapmaya 

odaklandığına dikkat çeken Kimport and Robbins (2012), seramik çamurunun kaygıyı 

azaltmadaki terapötik faydalarını test eden ilk araştırmayı yapmışlardır. Kimport and 

Robbins, (2012, s.78) patronunuzla veya eski sevgilinizle konuşurken “stres topu” 

sıkıştırmak yerine, öncesinde beş dakika kadar çamurla çalışmanın, stresi azaltmada daha 

etkili olduğunu düşünür. Görünüşe göre çamur, basit manuel manipülasyonunun 

ötesinde, duygusal ifadenin düzenlenmesi açısından benzersiz bir nitelik sunar. Pek çok 

kişi sanat yapmanın trans haliyle benzer bir akış durumu ürettiğine inanır. İddiaya göre, 

bilişsel davranışçı terapi, kaygıyı zihin yoluyla yukarıdan aşağıya ele almayı amaçlarken, 

sanat terapi, kaygıya; sözel olmayan, dokunsal, görsel ve aşağıdan yukarıya bir yaklaşım 

sunar (Slayton, D’Archer and Kaplan, 2010, s.72). Benzer şekilde, Kimport and Robbins, 

(2012) çamurun dokunsal duyumsanmasının ve plastik yapısından kaynaklı 



 

16 

 

 

işlenebilirliğinin, sözel olmayan duygusal ifadede rol oynadığını savunurlar. Bu noktada 

akla şu soru gelir: Eğer sanat terapide iyileştirici etkiyi üreten, sanat malzemesinin 

özellikleriyse, terapistin rolü nedir? Yukarıda söz edilen Sandmire ve meslektaşlarının 

yürüttüğü çalışma düşünüldüğünde, kaygı düzeyleri ölçülmüş ve sanat terapiyle 

azaltılmış üniversite öğrencileri örnekleminden, genelleme yapılabilir mi? Klinik dışı 

sanat terapi çalışmalarına şüpheli bakan kişiler için Kimport and Robbins, (2012, s.78) 

bulguları klinik uygulamaya genelleyerek sınırlamanın, sanat yapma etkisinin 

büyüklüğünü de sınırladığını vurgular. Çamura çok kısa süre maruz kalınmasına, 

yönlendirici bir sanat terapisti olmamasına, katılımcılar arasında klinik teşhis eksikliğine 

rağmen; araştırmacılar çamur ile çalışmayanlara kıyasla çamur ile çalışan kişilerde 

önemli ölçüde ruh hali gelişimi tespit etmişlerdir (Kimport and Robbins, 2012, s.78). 

Sonuçta, aktif olarak rahatlama arayan, yetenekli ve işinin ehli bir sanat terapisti ile 

çalışan danışanlarda, sanat terapinin etkisini tahmin etmek güç değildir. O halde, sanat 

terapisti kimdir? Hangi becerilere sahiptir? Sanat terapideki rolü nedir?  

“Kimlik” kavramı ile ilgili sorgulamalar, içindeki terapiste karşı sanatçıyı tartmakla 

mücadele eden sanat terapistleri için ana problemlerden biridir (Allen, 1992; Elkis-

Abuhoff, Gaydos, Rose and Goldblatt, 2010; Feen-Calligan, 2012). Bu meslek; sanat 

yapma becerisi ve bilgisi ile psikoterapötik ilkeleri birleştiren sanatçı ve terapist 

kimliklerinin eşit temellenmesiyle oluşur. Yine de sanat terapistlerinin bir tarafının 

diğerine ağır bastığı görülür. Söz konusu iddia bu araştırmanın temel problemlerinden 

biridir. “Sanat Terapinin Tarihsel Gelişimi” bölümünde detaylandırılmadan önce, sanat 

terapistlerinin mesleki yeterlilikleri ve sorumlulukları, mevcut başlık altında 

değerlendirilecektir.  

Erken dönem sanat terapistleri genellikle, ağır akıl hastalıklarından mustarip 

kişilerin bir amaç ve meslek duygusu kazanmasına destek olarak, hayatını kazanmış 

sanatçılardır (Barlow, 1987; Kramer, 1986; Levick, 1995; Jones, 1983; Robbins, 1999; 

Wadeson, 1983, 1985, 2002). 21. yüzyılda ise sanat terapistleri, ait oldukları mesleki 

dernekler tarafından belirlenen stüdyo gereksinimlerini karşılamakla yükümlü, yüksek 

lisans mezunu profesyonellerdir. Dünyanın pek çok yerinde bu meslek; uygulama 

kılavuzlarının belirlendiği akreditasyon kuruluşlarına, etik standartlar ve yönergelere 

tabidir. Sanat terapistliği, profesyonel bir sanatçı olarak tanımlanmayı veya profesyonel 

bir sanatçının beceri düzeyine sahip olmayı gerektirmez. Yüksek lisans programlarına 



 

17 

 

 

kabul için; temel beceri düzeyi, belirli derslerin alınması ve yaratıcı seçenekleri keşfetme 

arzusu yeterlidir (AATA, 2007). 

Moon, (2015) sanat terapistlerinin, sanat malzemeleri ve yaratım süreçleri hakkında 

oldukça donanımlı bir eğitimden geçtiklerini ifade eder. Bir sanat terapisti klinik 

çalışmaların dışında sanat süreci ya da pratikleriyle ömür boyu bağlantılı olmalıdır. Alana 

ilişkin mesleki eğitim: farkındalık teması gibi teoriye dayalı bilgileri, travmaya dayalı 

uygulamaları, stresi anlamayı ve terapötik alanı korumayı içerir (Lipsky and Burk, 2009; 

Moon, 2001). Bununla birlikte tıp öğrencilerine öğretilen etik sorumluluk ilkelerinin 

aynısı, sanat terapi öğrencilerine de aktarılır. 

Sanat terapistleri; travma, stres, danışmanlık ilişkileri, grup dinamikleri, 

materyaller, süreçler, mekân anlayışları ve bilgileriyle güvenli alan tutan nitelikli 

kolaylaştırıcılardır. Wadeson’a göre (2001, s. 67) sanat terapistlerinin görsel bir sese veya 

uzman beceri düzeyine sahip olmaları gerekmez, ancak pratik yapabilmek için diğer 

insanlarla ilişki kurabilmeleri gerekir. Pratik esnasında danışana rehberlik eden sanat 

terapisti; yargılamama, düşünce empoze etmeme, sürece önem atfetme, odaklanma gibi 

yaratma sürecinde kıymeti olan kavramlara özen gösterir. Moon’a göre, (2001) 

sürekliliğin ve anın parçası olarak sanat terapistinin rolü, tanıklık ve rol modelliktir.  O, 

sanat yoluyla danışana; görülme, kabul edilme, anlaşılma şansı sunar. 

Uygulama sonrasında ürünü yaratan kişinin, bu objeye sahip olma ya da olmama 

seçeneği danışanın tercihine bırakılır. Yaratılan obje; salt izlenebilir bir heykele 

dönüşebileceği gibi, yaratıcısına daha fazla keşif imkânı sunan bir araç olarak, görevini 

orada tamamlayabilir. Başka bir ifade ile sonuç, yaratıcısı nasıl uygun görürse öyle olur. 

En önemli unsur, yaratıcının mesajı nasıl algıladığı ve sonucu; biçim, eylem ve 

kelimelerle nasıl yorumlamayı seçtiğidir. Bu şekilde sanat, yaratıcısının kırılganlığını 

korur. 

Konunun genel bir değerlendirilmesi yapılacak olursa: bir yöntem olarak sanat 

terapinin benzersizliği, onun; iç ve dış, resimsel ve sözel dünyalar arasında hareket etme 

yeteneğindedir. Deneyimsel bir etkinlik olarak sanat malzemeleriyle çalışmanın duyusal 

doğası, beyni harekete geçirerek davranış değişikliklerini tetikleyebilir ve hafızanın 

uyarılmasını hızlandırabilir. Sanat terapisti kolaylaştırıcılığında yapılan yaratımların, iyi 

oluş haline katkısı henüz ölçülmese de destekleyici bir uzman varlığının, danışanlar 



 

18 

 

 

üzerinde olumlu etkiler yaratacağı düşünülür. Yine de bu varsayımın, bilim insanları 

tarafından ampirik olarak test edilmesi gerekir. Sanat terapi; sanat dersi, uğraşı terapi ya 

da el sanatları yöntemlerinden biri değildir ve terapötik ilişki ancak danışan ile terapist 

arasında kurulur.  

1.3. Sanat Terapi Türleri ve Kullanılan Malzemeler 

Sanat terapinin profesyonel bir disiplin olarak geliştiği 1960’larda; sanat 

pratiklerine ve sanat türlerine odaklanılmıştır. Sanat terapi; dans/hareket, drama, müzik, 

resim, yazı, seramik…vd. gibi sanatın tüm formlarından yararlanan bir disiplindir. Sanat 

terapi uygulamalarında, tüm sanat formları kullanılmakla birlikte, günümüzde, danışanın 

ihtiyacına göre belirlenen, malzeme odaklı bir yaklaşımın tercih edildiği görülür.      

Malzeme seçiminin terapötik sürece etkisi nedir? Dunn-Snow and D’Amelio, 

(2000) kimi sanat malzemelerinin, diğerlerine kıyasla, farklı psikolojik etkiler yarattığını 

belirtir. Burns, (2009) ortalama kaygı düzeyine sahip yetişkinlerde, farklı sanat 

malzemelerinin kaygı durumuna etkilerini incelemiştir. Araştırmanın sonuçlarına göre; 

malzemeye aşinalık, yeni bir materyal kullanırken yaşanılabilecek bazı endişeleri 

hafifletebilir (Burns, 2009, s. 14). Örneğin resim yapmak, çoğu insan için tanıdık ve 

erişilebilir bir pratiktir. Ya da mandala gibi tekrara ve simetriye dayalı çizimlerin 

rahatlatıcı olduğu hemen herkes tarafından bilinir. Bununla birlikte, seramik çamuru, 

kolay ulaşılabilir bir malzeme olmasa da kinestetik ve duyusal açıdan ilgi çekici 

olduğundan, kaygıyı azaltabilir. 

Sanat malzemelerinin psikolojik etkileri, yalnızca kaygı hakkında yapılan 

araştırmalardan ibaret değildir. Dunn-Snow and D’Amelio’ya göre, (2000) yağlı pastel 

boya, seramik çamuru ya da sulu boya gibi değişken ve akışkan malzemeler, yapıları 

gereğince yoğun duygusal tepkilere yol açar. Markör, kuru boya ya da kurşun kalem gibi 

dirence dayanıklı sert malzemelerse, kişiye kontrolün kendi elinde olduğu hissini 

verdiğinden, daha az duygusal tepkiler ortaya çıkarır. Suluboya, akrilik gibi boyalar 

tecavüz mağdurlarına; seramik çamuru ise demans hastalarına çeşitli vücut atıklarını 

çağrıştırabileceğinden, olumsuz duygusal tepkilere yol açabilirler. Bu sebeple özel 

ihtiyaçları olan kimi danışanlar; dağınıklığa ya da kirliliğe sebep olabilecek malzemeler 

yerine, dirence dayanıklı sert malzemelerle çalışmaya yönlendirilebilir. 



 

19 

 

 

Kültürler arasında birincil dil ve temel iletişim biçimi olarak görülen bedensel 

hareket (Gray, 2015; Pallaro, 1997), terapötik sürecin merkezinde yer alır. Söz konusu 

inanış, tüm terapötik müdahalelerin yakıt kaynağıdır. Temel araç olarak bedeni kullanan 

dans/hareket terapi; zihin, beden ve ruh entegrasyonu için, eyleme odaklanır. Zaman 

zaman; müzik, şal, direnç bantları gibi nesnelerin de kullanıldığı dans/hareket terapi, 

travmatize olmuş kişilerin, bedensel duyum ile travmatik bellek arasındaki ilişkiyi fark 

etmesini kolaylaştırır.  

Kişinin, kendi bedenindeki varlığını fark etmesinin bir diğer yolu da 

canlandırmadır. Bir olay ya da düşüncenin; çeşitli tiyatro teknikleriyle canlandırılması, 

drama olarak bilinir. Drama terapi; rol yapma, hikâye anlatma, doğaçlama ve teatral 

performanstan üretilen teknikleri, oyun teorileriyle bütünleştirir. Bu oyunsu yaklaşım; 

kişinin geçmiş deneyimini veya acısını inkâr etmeden, travma anlayışını yeniden 

yapılandırmasına aracılık eder (Carbonell and Parteleno-Barehmi, 1999, s. 289). 

Travmatoloji, gelişimsel psikopatoloji ve nörobiyoloji alanlarında yürütülen çalışmalar, 

travmatize olmuş çocuklar için; drama, hareket, oyun ve müzikten yararlanan 

müdahalelerin etkili olduğunu savunur (Haen, 2015; Gray 2015).  

Özel olarak müzik terapi alanında eğitim almış profesyoneller tarafından uygulanan 

müzik terapi, danışanın ihtiyacına göre; sağlığı geliştirmek, stresi yönetmek, ağrıyı 

hafifletmek, duyguları ifade etmek ve fiziksel rehabilitasyonu teşvik etmek üzere 

uygulanır. Kelimeler kişinin duygularının derinliğini iletemediğinde, sözlü ifade 

sınırlayıcı ya da imkânsız olduğunda; melodi, armoni, ritim gibi müzik öğeleri kişiye 

hizmet edebilir. Aktif ve pasif olarak sınıflandırılan uygulamalar, danışanın; enstrüman 

çalmasını, beste ya da doğaçlama yapmasını ve müziği dinlemesini içerir.  

Resim, sanat terapi disiplini ortaya çıktığından bu yana, yaygın olarak başvurulan 

sanat formlarından biridir. Grup çalışmaları için oldukça pratik olan resim terapide, farklı 

boya türleri ve kalemler kullanılır. Boyama, resme kıyasla daha kuvvetli artistik duygular 

ortaya çıkarabilen ve kişinin kendi kendine de uygulayabileceği bir pratiktir. Bu nedenle 

günümüzde, farklı psikolojik sorunlara eğilen boyama kitapları oldukça popülerdir. 

Tıpkı resim gibi yazmak da birçok insanın iletişim kurmak için izlediği bir sanat 

formu olup, bilhassa kayıpları olan kişiler için etkili terapi yöntemlerindendir (Scofield, 

2015). Sanat terapide, acıyı ve kederi ifade etmek üzere; şiir, (Young, 2010) şarkı sözü 



 

20 

 

 

yazarlığı, (Heath and Lings, 2012; Roberts and McFerran, 2013), düzyazı (Hardy, 2013) 

dahil olmak üzere çeşitli teknikler kullanılır.  

Kaybın pek çok farklı türü vardır. Doğal afetlerden kurtulanlar, mahkumlar, 

çocuklarını kaybetmiş ebeveynler, mülteciler, bir ilişkisi sonlanan ya da sevdikleri 

ölenler…kayıp sebebiyle yas ve keder yaşayan kişilerden bazılarıdır.   

Sas and Coman, (2016) kaybedilen kişiye ait fotoğraf ya da çeşitli nesnelerin, sanat 

yoluyla yeniden inşa edilmesinin; onurlandırma, anılaştırma, bırakma ve kendi kendini 

dönüştürme süreçlerine yardımcı olduğunu kaleme almışlardır. Kolaj ve asamblajla, 

nesnelere yeni anlam ve değerler yüklenmesi, onarıcıdır. Onları; dikmek, katmanlarına 

ayırmak, kesmek, parçalamak, birleştirmek gibi yöntemler kayıp yaşayan kişilerin ruh 

halini yansıtır. Uzmanlar, yapı bozuma uğratılan kitapların, (Chilton, 2007; Harrison, 

2002) oyuncak bebek yapımının (Feen-Calligan, McIntyre and Sands-Goldstein, 2009) 

ve tekstil kolajlarının, (Collier, 2011; Garlock, 2016) kederin dönüşümüne aracılık eden 

ideal pratikler olduğunu belirtir (Joffrion and Douglas, 1994; Romanoff and Terenzio, 

1998).  

Bir kitabı değiştirerek yeni bir obje yaratmak, kişinin hayatını yeniden yazmak 

zorunda olduğu paralel olasılıkları temsil eder (Cobb and Negash, 2010, s. 54). Yapı 

bozuma uğratılmış kitaplar, yaşamın deneyimlerle dönüşebileceğine dair bir metafordur. 

İçgörü kazanmaya, kontrolü ele almaya, engellerle yüzleşmeye ve kendine ait yeni bir 

hikâye anlatmaya izin verir. Kederli insanlara, benzer şekilde hizmet eden oyuncak bebek 

yapımı; kayıpla sona erenler dahil olmak üzere, ilişkiler üzerinde çalışmak için bir fırsattır 

(Feen-Calligan, McIntyre and Sands-Goldstein, 2009). Bu amaçla başlatılan “Stitches 

Doll Project” (Dikilmiş Bebek Projesi), HIV/AIDS hastası kadın ve çocukların sesi 

olmuştur. Son yıllarda, sanat terapide tekstil kolajının, danışanları olumlu etkilediğini 

gösteren pek çok araştırma yapılmıştır (Garlock, 2016; Cohen, 2013; Homer, 2015). 

Homer, (2015) tekrarlayıcı, ödüllendirici ve ritmik aktiviteler sunan tedavilerin, limbik 

sistemi aktive ederek orta beyni uyardığını ve travma müdahalelerinde etkili olduğunu 

dile getirmiştir. Bu durumda, dünyanın pek çok yerinde şiddete maruz kalan kadınların, 

neden tekstil sanatlarına yöneldiği anlaşılabilir. Nitekim Collier’in, (2011) yaptığı bir 

araştırmaya göre, kumaş kolajları (kırkyama), kadınların zor ruh halleriyle başa 

çıkmalarına, kendilerini ifade etmelerine ve aidiyet hissetmelerine aracılık etmektedir. 



 

21 

 

 

Araştırmanın üçüncü bölümünde detaylandırılacak seramik çamuruyla terapi, tıpkı 

tekstil gibi travmadan etkilenen bireylerin duyusal ve yaşamsal organizasyonlarıyla 

yeniden bağlantı kurabilecekleri oldukça etkili bir yöntemdir. Çamurla çalışmak, bizi 

ilksel iletişim tarzına, yaşamımızdaki söz öncesi aşamaya götürebilen yoğun bir dokunma 

deneyimi içerir (Elbrecht, 2013). Bu özellik, çamurun terapötik bağlamda faydasını ve 

kalitesini ortaya koyar. Çamurun; bireyi geçmişe götürebilme kabiliyeti (Bkz. Görsel 

1.6.), erken bağlanma sorunlarının ve kimi travmatik olayların, sözel olmayan güvenli bir 

ortamda ele alınmasına olanak tanır (Elbrecht, 2013). 

 

Görsel 1.6.  Büyükada, Taşmektep, Yeşim Us Aslan ile “Geçmişten geleceğe köprü” isimli intermodal 

sanat terapi atölyesinde seramik çamuruyla yaratılan bir çalışma. 30 Temmuz 2023 (Kaynak: Yeşim Us 

Aslan arşivi) 

Şu ana kadar söz edilen çeşitlilikten anlaşılacağı üzere, sanat icrasını belirli 

malzemeler ve türler ile kategorize etmek, sanat terapistlerinin alana yönelik anlayışlarını 

kısıtlayıp, olumsuz sonuçlara yol açabilir. Bu nedenle profesyonel bir terapistin en temel 

sorumluluğu, danışanın ihtiyaçları, yaşı, zihinsel ve fiziksel gelişimi ile uyumlu öneriler 

sunmak olmalıdır. 

1.4. Sanat Terapinin Uygulama Alanları 

Sanat terapi uygulamaları ruh ve sinir hastalıkları alanında hizmet veren pek çok 

hastanede 20. yüzyılın ortalarından itibaren uygulanmaya başlanmıştır. 

Profesyonellerden oluşan bir sanat terapi ekibinde, sanat terapistinin yanı sıra; doktor, 

hemşire, rehabilitasyon danışmanı, sosyal hizmet uzmanı ve eğitmenler bir arada 

çalışabilmektedir. Sanat terapi; kanser bakımı ve diğer hastalıklara özgü klinikler, 



 

22 

 

 

okullar, hapishaneler, evsiz barınakları, özel şirketler ve ev ortamları dahil olmak üzere 

pek çok yerde uygulanır. Bununla birlikte, post-modern sanat terapi yaklaşımları, 

psikoloji ve psikiyatri alanlarının dışındaki alternatifleri de kapsar. Kimi programlarda, 

farkındalık ve meditasyon eğitimiyle birlikte sanat terapinin kullanılması bu tür 

yaklaşımlara örnektir. Fiziksel, zihinsel, duygusal sorun ve bozukluklarda, aile/ilişki 

danışmanlığında, alkol ve uyuşturucu rehabilitasyonunda, stres ve kaygı yönetiminde, yas 

ve kayıp programlarında, travma sonrası bozukluklarda, kanser ya da kronik 

rahatsızlıklarda ve yoğun bakım ünitesindeki hastalarda uygulanabilir. Öte yandan, 

herhangi bir rahatsızlığı olmayan, yalnızca kişisel gelişim talep edenlerle de pratik 

edilebilir.  

Çocuklara, ergenlere, yetişkinlere ve yaşlılara bireysel ya da grup sanat terapi 

seansları hazırlanabilir. Grup pratikleri; benliğin başkaları tarafından aşikâr hale gelen, 

ancak kişinin kendisi tarafından tanınmayan yönlerini aydınlatmasına yardımcı olabilir. 

Gabel and Robb’un (2017) araştırmasına göre, grup ortamında gerçekleştirilen sanat 

terapi; sembolik ifade, ilişkisel estetik, somutlaştırma, zevk, oyun ve ritüelden oluşan beş 

terapötik etken içerir. Konuya ilişkin diğer araştırmalar, grup terapilerinde; benlik 

saygısının, yeteneğin, duyguları ifade etmenin, kendine ve başkalarına olan güvenin 

arttığını göstermektedir (Drapeau and Kronish, 2007). Grup terapilerinde, başta sessiz 

olan stüdyolar, danışanlar utangaçlıklarını yenip, kendilerini güvende hissettiklerinde 

canlılık kazanır.  

Sanat terapi; tıbbi tedavisiyle ilgili şiddetli çatışma yaşayan ya da mevcut tedavi 

protokolünü kabul etmiş kanserli hastalarda olumlu etkiler gösterir. Keating and Pratt, 

(2014) kronik hastalığı olan bireylerde, sanat terapinin; benlik saygısını, umudu, 

farkındalığı ve özyeterlilik duygusunu arttırdığını belirtmiştir. Bununla birlikte, çeşitli 

sebeplerle ortaya çıkan postüral değişim ya da yanlış beden duruşuyla ilişkili ağrıların 

hafifletilmesinde; yoğun bakım ünitelerinde yatan ve hareket kısıtlılığı yaşayan hastaların 

fizyolojik ve psikolojik semptomlarının azaltılmasında etkili bir yöntemdir.  

Çocuklarla yapılan çalışmalar, sanatın; kaygı (Ruiz et al., 2020), depresyon 

(Kallapiran et al., 2015) dikkat eksikliği (Chimiklis et al., 2018) gibi içselleştirme 

semptomları kadar, davranış sorunları gibi dışsallaştırma semptomlarında da etkili 

olduğunu gösterir (Dunning et al., 2019). Okullarda çocuklar için sanat terapi 

uygulamalarının erişilebilir olması, hem çocuklar (Emerson et al., 2020; Rempel, 2012; 



 

23 

 

 

Zoogman et al., 2015) hem de aileleri için faydalıdır. Ayrıca, özel eğitime ihtiyaç duyan 

otizmli ya da zihinsel engelli çocuklarda, psikozlarda ve demans hastalarında, sanat 

terapinin yaşam kalitesini arttırarak bireylerin sosyalleşmelerine imkân sunduğu, yalnızca 

konun uzmanlarının değil, herkesin bildiği bir gerçektir.   

Yapılan araştırmalar, sanat pratiklerinin herkes için kaygıyı ve stresi azaltabilen 

etkili bir başa çıkma mekanizması olduğunu gösterir (Kaimal, Muniz and Ray, 2016, s. 

79). Sanat üretme kaygısı olmaksızın gerçekleştirilen pratiklerle birlikte, sağlıklı 

yetişkinlerde kortizol düzeyinin önemli ölçüde azaldığı, kaygı ve stres düzeylerinde de 

dikkate değer değişimlerin gerçekleştiği kuramsallaşmıştır (Kaimal, Muniz and Ray, 

2016). Bu nedenle, iyi oluş halinin desteklenmesi kapsamında kimi özel şirketler, stres 

ve kaygı yönetimi için, çalışanlarına çevrimiçi sanat terapi hizmeti sunar.  

Her insan, biricik ve eşsizdir. Kişilerin doğasının kendine özgülüğü, herkesin 

hayatta karşılaştığı olaylara farklı tepkiler vermesine ve zorluklardan farklı şekilde 

etkilenmesine sebep olur. Söz konusu tepkilerin farklılığı, özellikle travma ve yas 

durumunda dikkat çekicidir. Travma, bireylerin hayatında; fiziksel, psikolojik, duygusal, 

sosyal, hatta ruhsal sorunlara neden olabilir. Malchiodi, (2007) savaş veya şiddet 

deneyimlemiş travma mağdurlarının çoğu zaman aleksitimi/duygu körlüğü denilen bir 

durum yaşadığını belirtir. Travma mağdurları için sanat terapi, içlerindeki sızının sözsüz 

iletilmesine yardımcı bir araçtır. Sanat terapistleri, özellikle travma geçirmiş çocuk ve 

ergenlerle çalışırken, bireysel formatı tercih etse de bu danışanlar için grup terapi, şiddetle 

tavsiye edilir. Grup ortamı, travmadan kaynaklanan izolasyonu kırmaya katkı 

sağlayabilir. Bununla beraber, deneyimin evrenselliği, çocukların stresli bir olay 

karşısında tepkilerini normalleştirmesine yardımcı olabilir. Sanat terapinin; travma 

sonrası stres bozukluklarını tedavi ettiği (Gantt and Tinnin, 2009), yas sırasında yaşanılan 

acıyı tanımlama ve acıyla başa çıkma konusunda insanlara yardımcı olduğu (Forrest and 

Thomas, 1991; Simon, 1981) söylenir.  

İnsan deneyimi olarak yas, evrenseldir ve tıpkı travmada olduğu gibi yas tepkileri 

de çeşitlilik gösterir. Yas ve kayıplar olumsuz sağlık sorunları üretse de (Boelen and 

Lancee, 2013; Boelen and van den Bout, 2005; Buckley et al., 2012; Cruz et al., 2007; 

O‘Connor et al., 2012; Zisook and Kendler, 2007) bu sorunlar önlenebilir (Kissane et al., 

2006). Araştırmalar, yas çalışmalarında olumlu duygular uyandırmanın önemli olduğunu 

ve sanat yaparak stresin azaltılabileceğini, üzüntüyle yüzleşilebileceğini ve ruh halinin 



 

24 

 

 

iyileştirilebileceğini ortaya koyar (Curl, 2008; Dalebroux, Goldstein and Winner, 2008; 

Drake and Winner, 2012; Pizarro, 2004). 

Bağımlılara yönelik programlar, kişiye özel tedavi planı gerektirir. Bağımlılık, 

kişiden kişiye değişkenlik gösterdiğinden ve yaşamı pek çok yönden etkilediğinden, 

tedavi, bütünsel bakış açısıyla hazırlanmalıdır. Belkofer, van Hecke and Konopka (2014), 

sanat terapinin, danışanlara yardımcı olurken, empatik rehber rolü üstlendiğini ileri sürer. 

Sanatın bu potansiyeli, bağımlılık tedavisine eklendiğinde; bireylerin iyileşme sürecine 

faydalı olabilir. Hagens’e göre (2011) sanat terapi; zarar azaltma, nüksetmeyi önleme ve 

iyileşme aşamalarında kişinin kendini ifade etmesinde motive edicidir. Nitekim, Tam, 

Shik and Lam (2016) sanat terapiyi, madde bağımlılarında nüks sürecini önlemenin etkili 

bir ampirik biçimi olarak ele alır. 

Sanat, iyileştirici ve rehabilite edici olsa da sanat terapi tamamlayıcı bir terapi 

yöntemi olarak ortaya çıkmıştır. İyileşme ve bireyin topluma geri kazandırılması 

sürecinde, kültür ve dilin de gözetildiği, tamamlayıcı/bütünsel yaklaşımlar önem arz eder. 

Her birey; ırkçılık, cinsiyetçilik, kolonizasyon, homofobi ve yoksulluğun yanı sıra, sahip 

olduğu hastalıkla ilişkili damgalanma ve utanç gibi etkenlerin de göz önünde 

bulundurulduğu çevre koşullarında değerlendirilmelidir (Ida, 2007). Kimileri için, 

psikolojik olarak görülen sorunlara çözüm bulmak; geleneksel şifacıların yardımını ve 

manevi inanç pratiklerini de kapsar. Pek çok farklı topluluğun, geleneksel yöntem ve 

şifacıları içeren uygulamaları vardır. Şamanlar, ebeler, akupunktur, ayurveda tıbbı 

(kökeni Hindistan’a dayanan tamamlayıcı tıp sistemi), meditasyon, Ho'oponopono 

tekniği (Hawaii'de uzlaşma ve affetme pratiği), Morita terapi (Zen Budizm’i ve insan 

merkezli uygulamaların karışımı), Naikan yöntemi (kendini yansıtma uygulaması), Tai-

Chi (Çin egzersiz sistemi) ve yoga bu yöntem ile söz konusu şifacılardan bazılarıdır (Jilek 

1994). Ida’ya göre (2007) toplum sağlığı adına, kültür ve dil engellerinin getirdiği 

izolasyon etkisini öncelikli olarak devletler değerlendirmeli ve bu durumun, kişilerin hem 

duygusal hem de fiziksel sağlığı üzerindeki olumsuz etkisini azaltmak için çalışmalıdır. 

İyileşmenin, birden fazla düzeyde gerçekleşmesi zorunludur. Toplumsal düzeyde 

iyileşmenin gerçekleşmesi için, sistemin ve ana akım toplumun, “norm” olarak gördüğü 

kalıpların da sürece dahil olması gerekliliktir. Sanat terapi dahil, iyileştirme sürecini 

kapsayan tüm yaklaşımlar, bireyin, kültür ve dil geçmişine saygılı olmalıdır. Sanat 



 

25 

 

 

terapistleri için, tüm alanlardaki kültürel normların ve ayrımların göz önünde 

bulundurulduğu uygulama planlarının hazırlanması, bilhassa önemlidir.   

İKİNCİ BÖLÜM 

2. SANAT TERAPİNİN TARİHSEL GELİŞİMİ 

2.1. Dünya’da Sanat Terapinin Tarihsel Gelişimi 

Sanat, ilk çağlardan beri, insanın; tarihinde, kültüründe, gelişiminde, bilincinde ve 

sağlığında önemli bir rol oynamıştır. Sanat terapi disiplininin bilimsel anlamda ortaya 

çıkışından çok daha önce sanat, sosyal hayatı düzenleyen ve iyi oluş haline katkılar 

sağlayan ilksel iletişim biçimlerinden biridir. Bu savın temelleri; insanın, varlığı anlamak 

ve dünyaya hâkim olmak için imajları kullandığı mağara resimlerine kadar uzanır.  

Sanatın kullanıldığı terapötik ritüellerin örneklerine; Afrika yerli danslarından, Antik 

Yunan tragedyalarına kadar, yüzlerce yıl önce yaşamış ve kendini sanatın çeşitli 

formlarıyla ifade etmiş eski kültürlerde rastlanabilir. Sanat terapi disiplini, bu temeller 

üzerine inşa edilmiş ve isimlendirilmiştir.  

Sanat terapinin gelişim gösterdiği 1900-1960 arası, dünyada tüm taşların yerinden 

oynadığı; sosyal, ekonomik, politik, bilimsel ve teknolojik değişimlerin yaşandığı bir 

geçiş evresidir. Dönemin tarihinde önemli bir rol üstlenen dünya savaşlarının yarattığı 

parçalanma, bölünme ve bozulmalar, etkisini sanatta da göstermiştir. Klasik güzel 

sanatlar ekolü, idealist estetik anlayışı, seçkin sanat kurumları ve modern örgütlenme 

biçimlerinin yarattığı mesafe anlayışında; kopma ve kırılmalar yaşanmıştır. Sanatın nasıl 

kullanıldığına ve sanat deneyimine odaklanan güncel değerler dizisi, beraberinde birçok 

yeni düşünce ve eylem felsefesini getirmiştir. Sanat terapinin; sanatın aristokrasiden 

uzaklaşarak, sıradan insan için; anlaşılabilir, erişilebilir hale geldiği ve büyüyen orta sınıf 

tüketici temsillere yaklaştığı zamanlarda doğması tesadüf değildir. Sanat; klasik, somut 

toplum yapısından; modern, soyut ve birey deneyimine doğru dönüşüm yaşamıştır. Batılı 

sanatçıların, sanatın dış dünyayı yansıttığı fikrinden vazgeçtikleri ve ruhun yansımasını 

içsel olarak aradıkları bu dönemlerle, Nörolog Sigmund Freud ve Psikiyatr Carl Gustav 

Jung’ın bilinçdışı ve sanat hakkındaki düşüncelerini ortaya koymaları eş zamanlıdır. Bu 

isimlerin, psikanaliz alanındaki çalışmaları, modern ruh sağlığı anlayışının 

şekillenmesine zemin hazırlamıştır. Sanat terapinin ortaya çıkmasına katkı sağlayan ilk 



 

26 

 

 

gelişmeler, 19. yüzyılın ortasından, II. Dünya Savaşına kadar; düşkün, hükümlü ya da 

akıl hastalığından mustarip kişileri anlamak üzerinedir.  

1864-1903 yıllarında Fransa, Blois’de psikiyatrist olarak çalışan Paul-Max Simon, 

hastalarının resimlerini incelemiştir (Borgherini and Merlin, 2017).  İtalyan Kriminolog 

ve Psikiyatr Cesare Lombroso, 1864’te yayımlanan Genio e Follia (Deha ve Delilik) adlı 

kitabında, psikotik hastaların resimlerine yansıyan: “aşırı veya tuhaf” özellikleri 

değerlendirmiştir (Borgherini and Merlin, 2017). Fritz Mohr’un, 1906’da psikotik ve 

nörotik hastalarda çizim testleri kullanarak standartlaştırılmış prosedürler ve yöntemler 

oluşturma çabası, (Gantt, 1992) 21. yüzyılda kullanılan kimi testlerin gelişimine temel 

oluşturmuştur. Mohr gibi, Alman bir Psikiyatr olan Hans Prinzhorn, Fransız Sanatçı Jean 

Dubuffet ve daha nice uzman, psikiyatri hastaları başta olmak üzere, toplum tarafından 

dışlanan grupların sanat ürünlerini toplamış ve arşivlemiştir. Jean Dubuffet, Max Ernst, 

Paul Klee, André Breton başta olmak üzere birçok sanatçı, psikotik hastaların sanat 

ürünleriyle ilgilenmenin yanı sıra, bu kişilere yardım etmeye yönelmiştir.  

Bu sanatçılardan biri olan Mary Huntoon'un, 1930 ve 40'larda, Kansas'taki özel 

Menninger Kliniğinde, resim sanatını psikiyatri hastalarıyla, terapi amaçlı kullandığına 

ilişkin kanıtlar mevcuttur (Huntoon, 1949; Wix, 2000). Amerikan hükümetinin 

desteklediği New Deal programıyla Avrupa’ya giden Huntoon, ABD’ne döndükten sonra 

klinikte çalışmaya başlamıştır (Altschuler and Blumin, 2009; Wix, 2000).  

Bu gelişmeler, 20. yüzyılın başlarında yeni bir alan olarak tanımlanabilecek sanat 

terapinin hem Avrupa hem de Kuzey Amerika'daki öncüleriyle, aynı anda gelişim 

gösterdiğini ortaya koyar. Nitekim, Amerika’da Margaret Naumburg (1890-1983), 

Florence Cane (1882-1952) ve Edith Kramer'in (1916-2014) Walden Okulu'nda yaptıkları 

çalışmalar, onların ilk sanat terapistleri arasında olduklarını gösterir. Birleşik 

Krallık'taysa, sanat terapi; Adrian Hill (1895-1977), Edward Adamson (1911-1996), 

Donald Winnicott (1896-1971) ve psikiyatri hastalarının çalışmalarını derleyen Eric 

Cunningham Dax’la (1908-2008) ilerleme göstermiştir. 

Sanat terapi terimi, ilk defa İngiliz Sanatçı Adrian Hill tarafından, 1942'de 

kullanılmıştır (Malchiodi, 2007). Sanatoryumda tüberkülozu yenen Hill, tedavi sürecinde 

resim yapmanın terapötik faydalarını deneyimlemiş ve sanat terapinin psikiyatri 

hastanelerinde kullanılmasının önünü açmıştır. Hill gibi Sanatçı olan Edward Adamson, 



 

27 

 

 

II. Dünya Savaşından sonra bir hastanede, lobotominin (beyin cerrahisi alanına ait bir 

işlem) etkilerini araştırmak üzere işe alınmıştır (Adamson, 1984). 

 1914'te New York’ta Walden Okulu'nu kuran, Eğitimci Margaret Naumburg, sanat 

terapi alanına ilişkin teorileri çerçeveleyen ve sanatın, psikoterapi yöntemi olarak 

gelişimine öncülük eden ilk isimlerdendir. Kariyerinin başlarında çocuklar için etkili 

öğretim yöntemlerini araştıran Naumburg, bilgi yüklemek yerine onların kendilerini 

keşfetmelerini teşvik etmiştir. 1930-40’larda, Kramer’le birlikte, sanat terapide 

psikodinamik yaklaşımlar üzerine çalışmıştır. 1943'te, klinik vakaları yayımladığı bir 

çalışmasında “dinamik yönelimli sanat terapi” adını kullanarak yeni bir alana isim 

vermiştir (Junge, 2016).  

Edith Kramer, sanat terapistlerinin psikoterapist olmadığını ve olmayı 

hedeflememesi gerektiğini savunmuştur. Sanatçı ve Eğitimci Kramer, terapi olarak sanat 

kavramını ortaya atmış, yaratıcı sürecin kendisinin iyileştirici olduğunu ileri sürmüştür.  

Kramer’e göre, (1986) sanat terapinin; sanat, sanat eğitimi ve psikoterapi olmak üzere, üç 

sacayağı vardır. Onun bu görüşü, akla sanatın temel öğelerini oluşturan: sanatçı, 

alımlayıcı ve sanat eseri üçlüsünü (Erinç, 2009) getirmesi sebebiyle, oldukça ilginçtir. 

Kramer’in sanat terapi öğelerinden biri olan sanatın: sanatçı, danışan, çıktı/ürün 

üçlüsünden oluştuğu iddia edilebilir. Nitekim Kramer, (1986) sanat pratiğine “Üçüncü 

El” olarak atıfta bulunmuş ve sanat terapide sanatın varlığının, terapist ile danışan için bir 

bileşenden fazlası olduğunu söylemiştir.  

1945-60 arası, birçok profesyonelin deneyimini ve bilgisini paylaşmak için 

birbiriyle bağlantı kurmaya başladığı zamanlardır. Kramer gibi, iyileşme aşamasında 

deneyimsel sanat pratiğinin faydalarına inanan Huntoon, (1949) Ohio'daki Winter 

Veterans Hastanesinde, sanatı, rehber bir psikiyatrist denetiminde kullanmıştır. O 

zamanlar, “savaş yorgunluğu” olarak adlandırılan hastalıktan mustarip askerlerle, 

pratikler gerçekleştirmiştir. Gazilerin tedavi gördüğü hastaneye, sanatla tedavi yöntemi 

için başvuranların artması, psikiyatristleri rahatsız ettiğinden, Huntoon, daha sıkı 

denetlenmiş ve yönlendirilmiştir. II. Dünya Savaşı sebebiyle yorgunluk/tükenmişlik 

yaşayan hasta sayısındaki artış; Jones, Levick, Ault, Cohen, Cane ve Ulman gibi daha 

birçok sanatçı ve uzmanın, sanatı terapötik bir tedavi süreci olarak sunmalarına zemin 

hazırlamıştır (Huntoon, 1949; Junge, 2010; Junge and Wadeson, 2006; Levick, 1995; 

Ulman and Dachinger, 1975, Wix, 2000). Bu yıllar, özel ve kamuya bağlı kurumların, 



 

28 

 

 

hastalara bakım sağlamak üzere, sanatla terapi hizmeti sunmaya başlaması açısından 

dikkat çekicidir. Dönemin çarpıcı gelişmelerinden biri, ABD’de, Bulletin of Art Therapy 

isimli ilk sanat terapi dergisinin, Sanatçı Elinor Ulman’ın öncülüğünde yayımlanmasıdır.   

2.1.1. Dünya’da sanat terapinin mesleğe dönüşümü ve mesleki tartışmalar  

Sanat terapistliğinin meslek olarak kabul edilmesi 1960’ları bulmuştur. 1964’te 

İngiliz Sanat Terapistleri Derneği/The British Association of Art Therapists (BAAT) 

(http-3) ve 1969’da Amerikan Sanat Terapi Derneği/American Art Therapy Association 

(AATA) kurulmuştur (http-1). Amerikan Sanat Terapi Derneğinin ilk başkanı Myra 

Levick, sanat terapi alanındaki ilk yüksek lisans programının açılmasına da öncülük 

etmiştir. 1960 ve 70’lerde birçok öncü, ülkelerinde sanat terapi bölümlerinin kurulmasına 

destek sağlamıştır. Bu programlar, kurucularının felsefi kimliğini taşıma eğiliminde olup, 

birbirlerinden farklı karakterler sergilemişlerdir. ABD’de farklılıkların denetlenebilmesi 

adına 1975 yılında “Eğitim ve Öğretim Yönergeleri” oluşturulmuştur (Junge, 2016). 

1980-90'lar arasında meslek, tıp ve danışmanlık modellerini yansıtan akreditasyon 

ve ruhsatlandırma prosedürlerine tabi tutulmuştur (Drachnik, 1989). Düzenlemeler, 

eyaletten eyalete ve ülkeden ülkeye farklılık gösterir. Sağlık hizmetlerinin manzarası 

değiştikçe, sanat terapistleri hem klinik, (Riley, 1989) hem de atölye ortamında 

(Elmendorf, 2010) kendi yaklaşımlarını kullanarak yeni çalışma biçimlerine uyum 

sağlamışlardır. Temel inançlarını; Jungian, Gestalt ve Adlerian felsefeleri gibi 

psikanalizin dallarını içerecek şekilde genişletmişlerdir. Söz konusu yaklaşımların 

bazıları hümanist psikoloji, davranışçı ve varoluşçu terapi, aile sistemleri terapisi, 

Rogerian veya danışan merkezli terapi gibi metodolojileri psikodinamik uygulamanın 

temeli olarak içermektedir. (Junge, 2010; Langarten, 1981; Malchiodi, 2012; Wadeson, 

1980).  

Görece genç bir alan olan sanat terapi, sanatın terapötik ortamda iyi olma haline 

önemli katkılar sağladığı fikriyle bir araya gelen profesyonellerin rehberliği ışığında son 

altmış yılda büyümüştür. Sanat terapinin doğası, ağır zihinsel hastalığı olan danışanları 

teskin etme, değerlendirme ve anlama odaklı bir yöntemden (Junge, 2010; Kramer, 1986; 

Ulman and Dachinger, 1975) stüdyolarda güncel psikodinamik (Langarten, 1981; 

Wadeson, 1980) ve sağlık temelli terapi modellerini uygulayan bir yaklaşıma evrilmiştir. 



 

29 

 

 

Zaman içerisinde, sanat terapi uygulamalarında sanatın rolü de iki ana felsefe etrafında 

şekillenmiştir.  

Bunlardan biri, deneyimsel felsefedir ve sanat yapma eyleminin, danışanın 

hayatında olumlu değişimi kolaylaştırdığını savunan bir yaklaşımı benimser (Allen, 

1995; Block, Harris and Laiting, 2005; Kramer, 1986). Diğer taraftan psikoterapötik 

felsefe ise sanatı; fark etme, değerlendirme ve başa çıkma becerilerinin gelişimine katkı 

sağlayan, böylelikle bireyde iç görü kazanımını destekleyen bir araç olarak görür (Briks, 

2007; Cohen, Mills and Kijak, 1994; Langarten, 1981). Sanat terapistlerinin, klinik ve 

kişisel uygulamada sanat pratiğini nasıl kullandıklarını araştırırken, bu iki farklı felsefeyi 

ayırt etmek önemlidir. Deneyimsel terapide; sanat terapisti, danışanın hem süreçte hem 

de üründe anlam ve niyet bulmasına yardımcı olur. Bu anlayışın sanatı, amaç olarak ele 

aldığı iddia edilebilir. Deneyimsel yaklaşımda sanat pratiği, genellikle açık stüdyo 

ortamında gerçekleştirilir (Block, Harris and Laiting, 2005; Vick, 2000; Vick and Sexton-

Radek, 2008; Wix, 2010). Açık stüdyo usulü sanat terapi, danışana; basit rahatlama 

biçimlerinden, kendini özgürce ifade etmeye, kimlik duygusu geliştirmekten, iyi ve zinde 

olma haline kadar geniş bir alanda hizmet eder (Czamanski-Cohen, 2010; Henley, 1995). 

Terapi, danışanın hedeflerine ve ihtiyaçlarına bağlı olarak değişiklik gösterir. 

Psikoterapötik yaklaşımın, yani sanat psikoterapisinin ise tıbbi modelin hiyerarşisinde 

gelişim gösterdiğini tahmin etmesi güç değildir. Bu yaklaşım; psikanalitikten, bilişsel 

kurama, bir dizi modelden yararlanır. Düşünce ve duyguları fark etme, değerlendirme ve 

bunlarla baş etmekten; kendini ifade etme ve iyi olma haline kadar pek çok hedefi vardır 

(Froeschle and Riney, 2008; Langarten, 1981; McNiff, 1981; Rubin, 2006; Wadeson, 

1980). Üzerinde konuşulan yaklaşımlar, yıllardır tartışılan: Sanat araç mıdır, amaç mıdır? 

sorusunu yeniden gündeme getirmektedir. Sanat yapımına ve bunun klinik terapi 

pratiğinde uygulanmasına ilişkin, bu iki ayrı düşünce biçimi, bir noktadan diğerine, köprü 

gibi mesafe yaratır. İki karşıt görüşü sentezlemenin, başka yolları olup olmadığı, 

düşünülmesi gereken bir konudur. Allen’a göre (1992) sanat terapistlerini benzersiz kılan 

öğe, onların sanat yapma süreci hakkındaki bilgileri ve anlayışlarıdır.  Terapide sanat 

pratiği, danışanların sözlü veya geleneksel terapi modellerine kıyasla, kendilerini daha az 

tehdit altında hissedebilecekleri, bu nedenle, daha kolay iletişim kurabilecekleri benzersiz 

bir yöntemdir. Allen, (1992) sanat terapistlerinin, alanı saygın bir klinik disiplin olarak 

kurma çabasından dolayı, sanat yapmanın sunduğu incelikli süreçlerle teması 



 

30 

 

 

kaybedebileceklerinden söz eder. Ona göre, klikleştirilmiş sanat terapinin en rahatsız 

edici yönü, sanat pratiği hakkında atalarımızdan gelen bilgileri kullanmayı ihmal 

etmesidir (Allen, 1992). Geçmişe bakılacak olduğunda, psikanalizin sanat terapinin temel 

yönelimi olduğu ve ne yazık ki sanatın alandaki rolünü baskılayarak önüne geçtiği açıktır. 

Bu nedenle, sanat terapide sanatın rolü üzerine araştırma yapmak, hazır ve kolay bir konu 

gibi görünse de oldukça güçtür. Kesin bilime ve kanıta dayalı sonuçlara değer veren bir 

dünyada, sanatı ölçmek zordur. Üretim süreci; esnek, belirsiz, kimi zaman kavramsal bir 

beceri düzeyi gerektirir; öznel olarak oluşturulur ve anlam her gözlemci tarafından farklı 

okunur (Dewey, 1934; Eisner, 2002; Langer, 1953, 1957). Bu gerçekler, içinde sanat 

kelimesi geçen sanat terapi alanının, neden sanatçılar tarafından sahiplenilmediğini 

açıklar.  

Sanat terapide sanat; kavramsal bir öğe olmaktan ya da beceri repertuarını 

genişletmek için sanat dersleri almaktan çok daha fazlasıdır.  Yaygın bir düşünceye göre 

güzel sanatlar eğitimi ile sanat terapi arasındaki fark; sanat eğitiminde yaratıma/üretime, 

sanat terapideyse sürece odaklanılmasıdır. Kramer, (1980) sanat eğitiminin yalnızca 

yaratım odaklı olmadığını, bundan çok daha fazlası olduğunu öne sürer. Sanat terapi 

seanslarında, nispeten daha az ürün/çıktı ortaya konsa da her iki alan içinde üretim süreci 

gerekliliktir (Kramer, 1980, s.16).  Kramer’e göre, (1980, s. 16) sanat terapisti ne zaman 

farklı materyaller sunacağını ne zaman sürece dahil olacağını ve ne zaman danışana 

müdahale etmekten kaçınması gerektiğini anlamalıdır. Sanat terapi, psikoterapi eğitimi 

gerektirdiğinden güzel sanatlar eğitiminden farklıdır. Hem sanat eğitimcileri hem de sanat 

terapistleri, bireylerin ilerleme kaydetmelerine yardımcı olmaya odaklanır. Ne var ki, 

sanat eğitimcileri; teknik ve malzemeye hakimiyet gibi konulara daha fazla önem atfeder. 

Sanatta; somut bir ürün yaratılıp yaratılmaması değil, bir fikrin ortaya atılması, yani, 

kişinin kendisini özgün bir şekilde ifade etmesi önemlidir. Hem sanat eğitimi hem de 

sanat terapi, yaratıcı sürecin keşfine odaklanır. Yaratıcı süreç; karşılaşma aşaması, 

yıkma/bozma aşaması ve yeniden yapılandırma aşaması olmak üzere üç aşamadan oluşur 

(Dunn-Snow and D'Amelio, 2000, s.48). Sanat terapi ve güzel sanatlar eğitimi, yaratıcı 

sürecin bu aşamalarını paylaşır. Amaç ister terapi olsun ister olmasın, sanat, sağlıklı 

yaşamı destekler. Güzel sanatlar eğitiminin odak noktası, sağlık olmasa bile, sanat 

öğrencilerinin yaratıcı keşiflere çıkmalarına imkân sunmak, bilhassa, zihinsel sağlık 

açısından fayda sağlayabilir. Benliği keşfetmeye yönelik çalışmalar, öğrencilerin 



 

31 

 

 

ilgilendikleri kavramları sanat eserlerine entegre ederek yaptıkları çalışmayı 

sahiplenmelerine yardımcı olur. Sahiplenme duygusunun gelişimi, benlik saygısının 

artmasına katkı sağlar. Sanat eğitimcileri ve sanat terapistleri, bireylere kendilerini ve 

yaratıcılıklarını keşfetme fırsatı sunar. Bununla birlikte, sanat terapistlerinin odağı, 

insanların sağlıklarını iyileştirmelerine yardımcı olmaktır. Dunn-Snow and D'Amelio 

(2000), sanat terapinin sanat eğitimine dayandığını açıklamış ve sanat eğitmenlerinin 

sanat terapi unsurlarını müfredatlarına dahil ederek, derslerinin terapötik yönlerini 

geliştirebileceklerini belirtmiştir. Güzel sanatlar fakültelerinde, böyle bir girişim, 

mezunlara sanat terapi alanında istihdam olanağı sağlayabilir.  

Sanat terapinin bir meslek olarak masaya yatırıldığı dönemde, sanat; filozofların ve 

eğitimcilerin akıllarını kurcalayan bir soru işaretidir. Dewey'in, (1934) “Deneyim Olarak 

Sanat” adlı kitabı, birçok yazarı, sanatçıyı ve filozofu; sanatı, estetiği ve bunların 

amaçlarını farklı perspektiflerden anlama konusunda etkilemiştir. Bunlardan biri olan 

Langer, (1953) sanatın teorik açıdan güçlü bir duruşunun olmadığını, yani felsefi yönden 

ciddi düşünce eksikliği olduğunu belirtmektedir. Neden, sistematik bir sanat felsefesi 

anlayışı olmadığını sorgulayan Langer, sanatı ve sanat yapma sürecini mercek altına 

almıştır. Langer (1953), bilimsel bir oluşum olarak gördüğü liberal sanat eğitimiyle, bu 

eğitimin doğal bir sonucu olan deneysel sanat sürecinin birlikte yürütülmesinin, sanat 

pedagojisinin iki ayrı bölümünü nihai bir anlaşmazlığa sürüklediğini düşünür. Langer’in, 

profesyonel sanatçılar için oluşturulan eğitim paradigmalarının ayrıştığını öne sürdüğü 

dönem, sanat terapi mesleğinin ortaya çıktığı zamana rastlar. Bu noktada sanat terapi 

mesleğini ileriye taşıyan profesyonel organizasyon ve derneklerin, eğitim alanındaki 

rolünü değerlendirmek önemlidir.  

Metin içerisinde daha önce de yer verilen; İngiliz Sanat Terapistleri Derneği 

(BAAT) ve Amerikan Sanat Terapi Derneği (AATA) gibi organizasyonlar, sanat 

terapistliğini kısa sürede ayrı bir meslek olarak ileriye taşımışlardır. Bu dernek ve meslek 

odaları; bilgi ve deneyim paylaşmak, bilimsel toplantılar düzenlemek, eğitim ve 

uygulama standartları geliştirmek üzere profesyonelleri bir araya getirmiştir. Her iki 

dernek de alanın evriminde muazzam bir rol oynayarak, sanat terapistlerinin geleceğine 

yön vermiştir. Kanada, Almanya, Avusturalya, Yeni Zelanda ve Asya’da bu kuruluşları 

örnek alarak akredite olan, birçok dernek bulunmaktadır. 



 

32 

 

 

Sanat terapi mesleğinin en gelişmiş olduğu, Büyük Britanya ve Amerika Birleşik 

Devletleri’nde dernekler; yalnızca eğitim ve öğretim için değil, terapistlerin devlet ruhsatı 

alabilmeleri için de bir kontrol sistemi kurmuşlardır. Amaçları, tüm akreditasyon 

prosedürlerinde olduğu gibi, müfredat standardizasyonu yoluyla eğitimi iyileştirmektir.  

Ancak, sanatın aktif bir rol oynadığı sanat terapi alanında, yaratıcılığı kısıtlamadan kabul 

edilebilir eğitim standartları oluşturmak bir hayli zordur. Örneğin, ABD’deki eğitim ve 

öğretim yönergelerine göre, onaylanmış bir lisansüstü programa girebilmek için hem 

sanat hem de psikoloji alanında, 18 krediyi tamamlamış olmak ön koşuldur (AATA, 

2007). Bu koşullara göre, kişilerin hangi fakülte ya da bölümden mezun oldukları önemli 

değildir. Başvuru sahibi, çeşitli sanat malzemeleri ve yöntemlerini kullanarak deneyim 

elde ettiğini, sanat eserlerinin izlenebileceği bir portfolyo ile kanıtlamak zorundadır. 

(AATA, 2007, s. 2). Profesyonel yaşam, yeni mezunlar için birçok zorluğu beraberinde 

getirmektedir. Her iki ülkede de “Sanat Terapisti/Sanat Psikoterapisti” unvanı, mesleki 

düzenlemeyle ilgili etik kurullar ve asgari giriş standartları ile korunur. Örneğin, 

İngiltere’de sanat terapistleri, 15 sağlık ve bakım mesleğinden profesyonelin kayıtlı 

olduğu Sağlık ve Bakım Meslekleri Konseyi/The Health and Care Professions Council 

(HCPC), adlı bir kuruluşa kayıtlıdır (http-4). Uluslararası geçerliliği olan meslek 

kuruluşlarına kayıt için, zorunlu asgari standartlar; yüksek lisans derecesi, belirli saatleri 

tamamlayacak şekilde bir klinikte çalışmış olmak ve devam eden klinik çalışmalar 

gözetilir. Sanat terapistleri için, gözetim (süpervizyon) saatlerini tamamlamak, uygun 

kurum/kuruluş bulmak açısından zorlayıcı olabilir.  Yine de sanat terapistleri, iş 

yaşamında sürekli gelişim göstermek ve bunu kanıtlamak zorundadırlar.  

Sınırları çok net çizilmiş standartlar sistemi; sanat terapistlerinin klinik bir ortamda 

nasıl çalıştıklarına yakından bakılması gerektiğini ve sanata özgü araştırma metodolojileri 

geliştirme ihtiyacı olduğunu gösterir. Sanat terapistlerinin; kimlik duygusu 

geliştirebilmeleri, eğitimlerini yapılandırabilmeleri, akreditasyon ve devlet lisansı 

başvurularını gerçekleştirebilmeleri için diğer sağlık disiplinleriyle kıyaslanmaları 

oldukça düşündürücüdür. Sanat terapi eğitiminin, önemli bir bileşeni eksik midir? Klinik 

yeterlilikler standardizasyonuna aşırı vurgu, mesleğin önemli bir bileşeni olan sanat 

pratiğini sınırlandırmaz mı? Sanat terapistleri, akreditasyon ve tanınma gibi sorunlarla 

mücadele ederken; amaçlarına, kimliklerine ve mesleklerine meydan okuyan bu 

minvaldeki sorular sürekli gündeme gelir (Allen, 1992, 2008; Lachman-Chapan, Jones, 



 

33 

 

 

Sweig, Cohen, Semekoski and Flemming, 1998; Lachman-Chapan, 2000; Wadeson, 

1983, 1985, 2002). Sanat terapinin yasallaşması için, ne derece işe yaradığının 

kanıtlanması ihtiyacı, uzmanları, terapide sanatın yerini sorgulayan araştırmalar yapmaya 

yönlendirir. Konuya örnek teşkil eden araştırmalardan biri, Aigen'in, (2007) müziğin 

çoklu estetiği hakkında yaptığı değerlendirmedir. Müzik terapinin uluslararası tanınırlık 

elde etmesini sağlayan bu araştırma, Türkiye’deki üniversitelerde de müzik terapi 

bölümlerinin kurulmasının önünü açmıştır.   

Terapide kullanılan sanat formu her ne olursa olsun, uygulama alanında eşit bir 

zemin yaratmak ve yasal tanınırlık elde etmek için sanat terapinin tüm bileşenlerinin 

araştırılması önemlidir. Tıpkı güzel sanatlar alanında olduğu gibi, sanat terapide de doğru 

ve kesin bir uygulama yöntemi yoktur. Sanat terapi, her zaman küçük bir alan olarak 

kalacak bile olsa, profesyonel bir sanat terapistinin uzmanlığı, sanatı bazen klinik 

uygulamada kullanan bir ruh sağlığı uzmanından oldukça farklıdır. 

2000’lere gelindiğinde, sanat terapi; uygulama kılavuzlarının belirlendiği 

akreditasyon kuruluşlarına, etik standartlar ve yönergelere tabii, dünya çapında bilenen 

bir disiplindir. Pek çok ülkede, sanat terapi eğitimi vermek üzere açılan lisans 

programlarının sayısında artış görülmektedir. Bugün, sanat terapi alanının gündemi; sanat 

terapinin uluslararası gelişimi, nasıl değerlendirileceği, çok kültürlülük, sanat terapide 

sanatın yeri, terapistlerin kayıt altına alınması, belgelendirilmesi ve ruhsatlandırılması 

gibi konulardır (Junge, 2010).  

Konu hakkında genel bir değerlendirme yapılacak olduğunda, bu disiplinin ve 

mesleğin açıkça kendisini tanımlama ve tanıtma mücadelesi verdiği söylenebilir. Pek çok 

farklı bakış açısı ve bilgi yelpazesini kucaklayan sanat terapi alanını kavramsallaştırırken 

“disiplinler-arası” yerine “disiplinler-ötesi” ifadesi, 21. yüzyılın mevcut koşullarında 

daha isabetli olabilir. Sanat terapistliği hem sanatçı hem de terapist kimliklerinin eşit 

temellendiği bir meslektir. Moon (1992, 2006), Malchiodi and Riley (1996) ve Fish 

(2008) gibi uzmanların hepsi, sanat terapi eğitimi ve süpervizyonunda sanat pratiğinin 

temel bir araç olduğunu savunur. Bu yüzden meslekte, sanat pratiğinin anlam ve önemine 

vurgu yapan araştırmalara ihtiyaç vardır. Sanat, bilimin alt dallarından biri değil, kendine 

özgü bir olgudur. Dolayısıyla sanat ve bilimi bir araya getiren sanat terapi disiplininin 

yine kendine özgü araştırma metodolojileri içerisinde ele alınması gerekir. Sanat ve 

tasarım eğitimi almış bir sanatçı, ruh sağlığı alanında teoriye ve uygulamaya dayalı 



 

34 

 

 

gereklilikleri sağladığı müddetçe, alanda etkin rol oynayan bir sanat terapisti olabilir. Bu 

olasılığın tersi düşünüldüğünde, ruh sağlığı alanında çalışan bir uzman için aynı öngörüde 

bulunmak zorlaşır. Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu Atatürk’ün de belirttiği gibi: 

“Herkes milletvekili olabilir, bakan olabilir, hatta cumhurbaşkanı olabilir, fakat sanatçı 

olamaz”. İnsan, azimle çalıştığı ve büyük bir tutkuya sahip olduğu müddetçe hayatta 

istediği her şeyi başarabilir. Şüphesiz, aynı sav sanatçı olmak isteyenler için de geçerlidir. 

Lakin, sanatçı olmak için çok çalışmanın yeterli olmadığını gösteren araştırmalar, 

Atatürk’ün de belirttiği gibi, sanatçıların doğuştan gelen bir yetenek ve yaratıcı kişiliğe 

sahip olduğu klişesini doğrular. Sanat, yalnızca sanat terapi alanı için bir gereklilik değil; 

bireylerin, dolayısıyla toplumların ilerleyebilmesi için bir zorunluluktur.  

2.2. Türkiye’de Sanat Terapinin Tarihsel Gelişimi 

Sanatın doğuşunda ve gelişiminde rol oynayan birçok farklı teoriden söz edilir. 

Kaynağı ne olursa olsun sanat; iletişimde, hikayelerin kayıt altına alınmasında ve insan 

refahında önemli bir role sahiptir. Tarih öncesi dönemlerin yerleşim merkezlerinden 

Çatalhöyük’teki duvar resimlerini, fikirlerini somuta dökmek isteyen avcılık işlerinden 

sorumlu bir proje koordinatörü çizmiş olamaz mı? Ünlü ana tanrıça heykelciği başta 

olmak üzere, Anadolu medeniyetlerine ait daha birçok bereket heykelinin, bedeniyle 

barışmak isteyen ya da bedeniyle gurur duyan; geniş kalçalı, büyük memeli kadınlar 

tarafından şekillendirildikleri düşünülebilir mi? Seramik çamurunun; plastik, üç boyutlu 

ve dokunsal yapısı, onu, ilk çağlardan bugüne, “benlik” algısı üzerine çalışabilecek 

terapötik bir malzemeye dönüştürmüş olabilir mi? Yaklaşık 12 bin yıl öncesine tarihlenen 

Göbeklitepe kompleksi; sanat pratikleriyle iç içe geçen ritüellerin, manevi sıkıntılara iyi 

geldiğine işaret etmez mi? Niğde, Köşk Höyükte, killi çamurun dolgu malzemesi olarak 

kullanıldığı mumyalanmış kafatasları, insanın yas ve kayıpla mücadele adına sanata 

sığındığını ortaya koyar mı? Eğer, söz konusu örnek ve olasılıklar sanatın insan refahında 

önemli bir rol üstlendiğini gösteriyorsa, sanatın insan için en ideal ilaçlardan biri olduğu 

iddia edilebilir.  Benliği, varoluşu anlamak üzere harekete geçmek, yani sanat icra etmek, 

ruha en iyi gelen pratiklerdendir. Sanat amacıyla malzemeye şekil verdiğimizde ya da 

nesnelere dokunduğumuzda, yaşama temas etmenin tecrübesini yaşar, mevcudiyetimizi 

hissederiz. Tarih öncesi çağlardan bu yana, sanat deneyiminin iyi oluş haline sağladığı 

katkılar düşünüldüğünde, çağımızda sanat terapi disiplininin ortaya çıkışı rastlantısal 

değildir. 



 

35 

 

 

Sosyokültürel yapılanma ve sanat anlayışları açısından dikkat çekici birçok 

medeniyete ev sahipliği yapan Anadolu coğrafyasında, sanatın, terapi yöntemi olarak 

kullanıldığına dair ilk somut kanıt Antik Yunan’a aittir. İzmir yakınlarındaki Bergama 

Asklepion Ören yeri, M.Ö. 370 yılında Yunan sağlık tanrısı adına inşa edilen bir tedavi 

merkezi ve aynı zamanda tıp okuludur (Giannini, 2004, s.75-91) Merkezde, telkin ve 

fizyoterapinin yanı sıra; istiare uykusu, şifalı su banyoları ve otlar, çamur kürleri, açlık 

oruçları, hacamat, su ve kuş sesi dinletisi, müzik terapi, güneşle tedavi, drama terapi, spor, 

dua ve adak gibi bütüncül yaklaşımlar içeren tedavi yöntemleri sunulmuştur. Bizans 

İmparatorluğu döneminde de hizmete devam eden merkez, daha sonra Anadolu’ya gelen 

Türklerin egemenliğine geçmiştir.  

Orta Asya'dan, Anadolu topraklarına gelen Türkler, birçok kültürden etkilenmiştir. 

Farklı kültürlerin tesirinde biçimlenmeye başlayan Türk sanatı, zamanla değişmiş, 

dönüşmüş ve Anadolu'da yerleşik hayata geçen toplulukların İslamiyet'i kabul etmesiyle 

son formunu almıştır. İslam sanatında figüratif tasvirden kaçış, geometrik ve bitkisel ifade 

şekillerinin benimsenmesine ve müziğin etkili bir sanat formu olarak ön plana çıkmasına 

sebep olmuştur. İslami sanat anlayışı, Selçuklu ve Osmanlı Dönemlerinde sanatın, 

sağaltım amacıyla nasıl kullanılacağını da belirlemiştir. Örneğin, Orta Asya Türklerinde, 

sosyokültürel ve manevi bir fenomen olan; müzikli-danslı şamanik ritüeller, Anadolu’da 

“Baksı” adını almış ve tasavvuf ekolü mensuplarınca (Sufiler) sürdürülmüştür. Şam’da 

kurulan Nureddin Hastanesi, Amasya Darüşşifası, Kayseri Gevher Nesibe Tıp Medresesi 

(Bkz. Görsel 2.1 ve Görsel 2.2.), Divriği Ulu Camii ve Darüşşifası, Fatih Darüşşifası, 

Süleymaniye Tıp Medresesi ve Şifahanesi, Edirne II. Bayezid Darüşşifası ve Enderun 

Hastanesi olmak üzere sekiz merkezde reseptif (pasif olarak dinletme yöntemi) müzik 

terapi çalışmaları yapılmıştır (Çoban, 2005). Evliya Çelebi ve İbn-i Sina, sanatın, bilhassa 

akıl hastalıklarında önemli bir terapi biçimi olduğunu dile getirmişlerdir (Toker, 2005). 

Evliya Çelebi, Osmanlı Döneminde, hastaların müzikle ya da su sesiyle tedavi 

edildiğinden, darüşşifalarda hazır bekleyen mehter takımları olduğundan söz etmektedir 

(Ersoy, 1995, s. 40). Osmanlılar, hangi müzik makamının hangi rahatsızlıklarda 

kullanılabileceğini sistematize etmiştir. 



 

36 

 

 

 

Görsel 2.1. Kayseri, 1206 yılında yaptırılan Gevher Nesibe tıp medresesi müze kapısı. 11 Ekim 2023 

(Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

 

Görsel 2.2. Kayseri, 1206 yılında yaptırılan Gevher Nesibe tıp medresesi müzesinin içi. 11Ekim 2023 

(Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

Osmanlı Devleti’nin I. Dünya Savaşının ardından parçalanmasıyla birlikte, 1900-

1960 yılları arasında, Anadolu coğrafyasında da birçok değişim gerçekleşmiştir. Kurtuluş 

Savaşından sonra, küllerinden yeniden doğan Türk milleti, Mustafa Kemal Atatürk’ün 29 

Ekim 1923’te Cumhuriyet'i ilan etmesiyle birlikte, büyük bir dönüşüm sürecine girmiştir. 

Yorgun ve fakir milletin, muasır medeniyetler seviyesine çıkması için; eğitim 

sisteminden, seçme ve seçilme hakkına kadar birçok radikal inkılap gerçekleştirilmiştir. 



 

37 

 

 

Cumhuriyet’in ilk yılları, dikkatin Batı toplumlarına, başka bir ifadeyle içeriden, dışarıya 

yöneltildiği zamanlardır. Batı medeniyetlerinin, bilgiyi neredeyse görme duyusuyla eş 

değer tuttuğu ve ruh ile maddeyi ayrıştırdığı inanç sistemini kendisine rol model alan 

Türkiye, geriden de olsa, batı sanatını ve bilimini takip etmeye başlamıştır.  

Cumhuriyet Döneminde sanatla terapi alanındaki ilk çalışmalar, 1950’li yıllarda Dr. 

Süleyman Velioğlu ve Dr. Kazım Dağyolu’nun koordinatörlüğünde İstanbul Üniversitesi 

Tıp Fakültesi’nde Sanat Psikopatoloji Laboratuvarı’nın kurulmasıyla başlamıştır (Kaya, 

2013). Tarihe bakılacak olduğunda, alandaki ilk ciddi gelişmenin, ABD ve Büyük 

Britanya ile eş zamanlı yaşandığı söylenebilir. Ancak, öncesinde köklü bilimsel ve 

sanatsal araştırmalar gerçekleştirilmediği, gerçekleştirildiyse bile belgelenmediği için, bu 

girişim ileriye taşınamamış, sonrasında da uzun bir dönem sanat terapi alanının gelişimine 

katkı sağlayacak herhangi bir hareketliliğe rastlanmamıştır.  

1975 yılında Psikolog Rahmi Oruç Güvenç tarafından kurulan TÜMATA (Türk 

Musikisini Araştırma ve Tanıtma) topluluğu, 49 yıldır Orta Asya kökenli Türk müzik ve 

hareket terapi geleneğini sürdüren çalışmalar gerçekleştirmektedir. Türk müziğinin 

tanıtılması ve terapi amaçlı kullanılabilmesi için birçok akademik çalışmaya imza atan 

Güvenç, Sağlık Bakanlığına bağlı GETAT Uygulamaları Daire Başkanlığının yönetmelik 

çalışmalarında, müzik alanında koordinatör olarak görev yapmıştır (http-5). Alandaki 

çalışmaların öncülerinden, Psikolog ve Psikoterapist Nevin Eracar, kızına otizm tanısı 

konulduktan sonra sanat terapi pratiklerine yönelmiştir. Eracar’ın, 1982’de kurduğu 

“Psikolojik Danışma ve Araştırma Merkezi”, 1992 yılından bu yana, “Aura Psikoterapi, 

Sanatla Tedavi ve Eğitim Merkezi” adıyla hizmet vermeye devam etmektedir (http-6). 

1999 yılında, deprem bölgelerinde gerçekleştirdiği sanat terapi çalışmalarıyla toplum 

sağlına gönüllü hizmet eden Eracar, faaliyetlerini kurduğu merkezde ve çeşitli vakıf 

üniversitelerinde sürdürmektedir.  

Sanat terapi alanındaki en dikkat çekici gelişmelerden biri, 1 Ekim 2012 tarihinde 

Psikiyatri Hemşiresi Nurhan Eren başkanlığında kurulan Sanat Psikoterapileri 

Derneği’dir (http-7). Çalıştaylar, sempozyumlar, atölyeler ve eğitimler düzenleyen 

dernek, çalışmalarına 2004 yılında, İstanbul Üniversitesi Tıp Fakültesi Psikiyatri 

Anabilim Dalı iş birliğiyle başlamıştır. Tıbbi modeli örnek alan Sanat Psikoterapileri 

Derneği, sanat psikoterapisi alanında eğitim veren ve uygulama yapan uzmanların uyması 

gereken etik ilkelere dair çalışmalar da gerçekleştirmektedir (Eren, 2014).  



 

38 

 

 

Türkiye’deki üniversitelerde “Sanat Terapi” programına rastlanmasa da müzik 

terapi alanında, tezsiz yüksek lisans programı sunan bir devlet üniversitesi vardır. 

11.08.2021 tarihinde Anadolu Üniversitesi, Sağlık Bilimleri Enstitüsünde kurulan 

“Müzik Terapisi Anabilim Dalı” programı, alana yönelik Türkiye'deki ilk yüksek lisans 

programıdır (http-8).  

Müzik terapi alanının Türkiye’de tanınırlık kazanması, 2017 yılında Sağlık 

Bakanlığına bağlı Geleneksel, Tamamlayıcı ve Alternatif Tıp (GETAT) Uygulamaları 

Daire Başkanlığının kurulmasıyla gerçekleşir. 27 Ekim 2014 tarihinde, 29158 Sayılı 

Resmî Gazetede ilan edilen GETAT uygulamaları yönetmeliğinde, müzik terapi alanına 

ilişkin yasal düzenlemeler yer alır (http-9). Başkanlık; uygulamalar hakkında mevzuat 

oluşturulması, uygulayıcıların belgelendirilmesi, faaliyet gösterecek merkezlere ruhsat 

düzenlenmesi veya ruhsatın iptali, uygulama yapan merkezlerin araştırılması, eğitim 

veren kurumların kayıtlarının tutulması, uygulama merkezlerinin ve uygulayıcıların 

izlenmesi, düzenleme ve izinlere aykırı faaliyetlerin durdurulması, sertifikasyon 

programlarının planlanması…gibi çalışmalar gerçekleştirir (http-9). Amerika’da 

tamamlayıcı ve alternatif tıp yaklaşımları çatısı altında bulunan sanat terapi yönteminin, 

Türkiye’de de GETAT uygulamalarına dahil edilmesi; alanda gerçekleştirilen 

faaliyetlerin yasal düzenlemelerle denetlenebilmesi, mesleki sınırlılıkların belirlenmesi, 

eğitim gerekliliklerinin tanımlanması ve sağlık hizmetlerinin gelişimi açısından oldukça 

önemlidir. 

Ülkemizde sanat terapiye ilgi ve ihtiyaç, her ne kadar; Covid-19 pandemi süreci, 

iklim krizi, sığınmacı istihdamı, 6 Şubat 2023 depremleri, enflasyon ve ekonomik kriz 

gibi problemlerle artsa da ne yazık ki tamamlayıcı terapi hizmetlerinin sunulduğu özel 

veya kamuya bağlı kurum sayısı, yok denilecek kadar azdır. Fransız Lape, Moodist gibi 

kimi özel psikiyatri hastanelerinde ya da Memorial Sağlık Grubunun kanser (onkoloji) 

merkezlerinde sanat terapi hizmetlerine rastlanır. Bununla birlikte, bazı devlet 

hastanelerinde özel hizmet sunan terapötik birimler yer alır. Konuya ilişkin örneklerden 

biri, Manisa Ruh Sağlığı ve Hastalıkları Hastanesi'ndeki, Ergoterapi Rehabilitasyon ve 

Terapötik Rekreasyon Birimi’dir (http-10). Birimde, birçok farklı malzeme ile çeşitli 

sanat terapi atölyeleri gerçekleştirilir. Söz konusu örneklerin kısıtlı sayıda olmasından da 

tahmin edileceği üzere, devlet hastanelerindeki doktor, imkân ve koşul yetersizliği, sanat 

terapi desteği almak bir yana, herhangi bir uzmana randevu alabilmeyi bile epey 



 

39 

 

 

zorlaştırmaktadır. Bununla birlikte, ender de olsa kimi vakıfların terapötik hizmet 

sunmaları ümit vericidir. Onlardan biri olan Kanserli Çocuklara Umut Vakfı (KAÇUV); 

2000 yılında Cerrahpaşa Tıp Fakültesi Çocuk Sağlığı ve Hastalıkları Hematoloji Onkoloji 

Servisi hastaları, ebeveynleri ve doktorlarının iş birliğiyle kurulmuş olup, faaliyetlerini; 

İzmir, Bursa ve Zonguldak olmak üzere, toplam 12 hastanenin, 14 servisinde 

sürdürmektedir (http-11).  

Sonuç olarak, Türkiye’de sanat terapi disiplininden, dolayısıyla alanın gelişiminden 

söz edilebilmesi için, konuya yönelik akademik çalışmaların artması ve üniversitelerde 

sanat terapi programlarının açılması gerekmektedir. Bununla beraber, terapide 

faydalanılan sanat formu ister müzik ister plastik sanatlar olsun, uygulama alanında eşit 

bir zemin yaratmak ve yasal tanınırlık elde etmek adına, sanat terapinin tüm bileşenlerinin 

araştırılması önemlidir.  

2.2.1. Türkiye’de sanat terapinin mesleğe dönüşümü ve mesleki tartışmalar   

Avrupa ve ABD gibi ülkeler başta olmak üzere, sanat terapi alanı etik standartlar 

ile sınırlandırılmış olup, gerekli donanıma sahip, sanat terapistleri tarafından uygulanır. 

Türkiye’de ise; hemşire, psikolog, psikiyatrist, sosyal hizmetler çalışanı, öğretmen, 

sanatçı ve daha birçok meslek grubundan insan, alanda söz sahibi olduğunu iddia eder. 

Mesleki sınırlılık ve eğitim gerekliliklerinin devlet tarafından tanımlanmamış olması, 

birçok kişide bu alanda çalışabileceği yanılgısını oluşturur. Oysa, Eren’in (2014) de ifade 

ettiği gibi, bir mesleğin geçerliliğini ve saygınlığını, bilimsel temellere ve etik ilkelere 

bağlı olması belirler. Dünyada bir meslek olarak tanımlanmış, eğitim ve uygulamaları 

belli standartlara bağlanmış bu alanın, ülkemizdeki uygulamalarında, ciddi eksiklikler 

vardır. Mesleki anlamda doğru çalışmalar gerçekleştirilmesi, bu çalışmaların 

desteklenmesi ve etik standartlar geliştirilmesi hem sanat terapi uygulayıcıları hem de 

danışanların sağlığı açısından önem arz eder. 

Türkiye’de sanat terapi alanında eğitim veren birçok farklı oluşuma rastlanır. Resmi 

olmayan veya nitelik açısından yeterli olup olmadığı tartışmalı olan özel 

kurum/kuruluşlar tarafından verilen eğitimler, hiçbir yerde geçerliliği olmayan; dönemlik 

kurs, seminer, online eğitim ya da video kaydı hizmeti sunar. Eğitimler, unvanı şüphe 

uyandıran ve kendisini “sanat terapisti” olarak adlandıran kişilerce yürütüldüğü ve ücretli 

olduğu için, çoğu kurum/kuruluş eğitim içeriği hakkında bilgi paylaşımında bulunmaz. 



 

40 

 

 

Söz konusu gerekçeler nedeniyle, bu çalışmada, mesleğin gelişiminde ve dönüşümünde 

rol oynayan eğitimlerden, yalnızca üniversite birlikteliğiyle yürütülenlerin ele alınmasına 

karar verilmiştir.   

Bu programlardan biri, “Sanatla Terapi ve Yaratıcılık Eğitimi” ismiyle 2005 

yılından bu yana; Aura Psikoterapi, Sanatla Tedavi ve Eğitim Merkezi ile Uludağ 

Üniversitesi Tıp Fakültesi, Psikiyatri Ana bilim Dalı birlikteliğinde yürütülür (Eracar, 

2021, s. 4, 111).  En son 2019 yılında açılan 400 saatlik sertifika programına başvuru 

şartları arasında; tıp, psikoloji, sağlık, sosyal hizmetler, eğitim ve sanat alanlarında lisans 

sahibi olmak yer alır. Sanat Psikoterapileri Derneği’nin ise, İstanbul Üniversitesi Tıp 

Fakültesi Psikiyatri Anabilim Dalının desteğiyle sürdürdüğü “Ruhsal Bozukluklarda 

Sanat Psikoterapileri Kursu”, 250 saatlik bir içerik sunar. 2022-2024 yıllarını kapsayan 

bu program, tıpkı “Sanatla Terapi ve Yaratıcılık Eğitimi” gibi ücretli olup, yalnızca belli 

kriterleri sağlayan kişilerin başvurusuna açılmıştır. Program; minimum 100’er saat olmak 

üzere teorik eğitim ve atölye çalışması, en az 50 saat klinik staj ve eşzamanlı yürütülen 

süpervizyon toplantıları ile bitirme projesini kapsar. Program sonunda başarılı olanlar 

sertifika almaya hak kazanır (http-12).  

Türkiye’ de karşılaşılan sanat terapi merkezleri, genellikle sanatsal uygulamaların 

yapıldığı atölye mantığındadır. Sağlık kuruluşları ya da devlet kurumlarındaki sanat 

terapi atölyelerinin çoğu, psikoloji eğitimi olmayan sanatçılar tarafından gerçekleştirilir. 

Bununla birlikte, sanat terapi eğitimleri ekseriyetle; sanat, sanat malzemeleri ve yaratıcı 

uygulamalar hakkında bilgi sahibi olduğu kuşkulu olan ya da bu kavramlar hakkında 

yalnızca fikir edinmiş psikologlarca yürütülür. Sanatçı ya da sanat eğitimcisi olmak, nasıl 

ki tek başına sanat terapi uygulayabilmek için yeterli değilse, psikoterapi eğitimi ve 

süpervizyonu almak da sanat terapisti olmak için yeterli değildir.   

Ekonomik sebepler başta olmak üzere, hayatta kalmak ve daha iyi şartlarda 

yaşamak adına sürekli mücadele eden Türk vatandaşı için sanat terapi, iyileştirici bir 

yöntem olmanın ötesinde, kola fazladan takılabilecek altın bilezik, yani kolay ulaşılabilir 

yeni bir kazanç kapısına dönüşmüştür. Nitekim, Covid-19 pandemi süreci ile popülerlik 

kazanan online sanat terapi eğitimlerinin sayısında, 6 Şubat 2023 Kahramanmaraş 

deprem felaketleriyle birlikte, dikkat çekici bir artış görülür. Bir hizmete ya da ürüne 

kolay erişebiliyor olmak, o hizmetin kaliteli olduğu anlamına gelmez. Hayatın her 

alanında, sonrasında yaratacağı muhtemel sonuçlar hesaplanmadan, o an için akla gelen 



 

41 

 

 

en hızlı çözümü, plansız bir şekilde üreterek yaşamını sürdürmek, bir coğrafyanın kaderi 

değil, ancak travmatik seçimi olabilir. Bu yüzden, ne yaptığı ve kim olduğu belirsiz sanat 

terapistlerinin sayısındaki artış gibi; çalışmadığı ya da online çalıştığı için, yaşamları 

ağırlıkla karanlık iç mekanlarda ve hastane koridorlarında hareketsiz geçen antidepresan 

kullanıcılarındaki artış da yazgı değil, bir tercihtir.  

Türkiye’de sanat terapinin mesleğe dönüşebilmesi ve alandaki problemlerin 

çözüme kavuşabilmesi imkânsız değildir. Yalnızca; disiplinli, mantıklı ve planlı çalışma 

gerektirir. Henüz ülkemizde, gerçek anlamda sanat terapiden, dolayısıyla bu alanda 

çalışan meslek gruplarından söz edilemediğinden, yürütülen tüm faaliyetlerin bir an önce 

tanımlanması ve yasal düzenlemelerle denetlenmesi zaruridir. Sanat terapi alanına ilgi 

artsa da konu ile ilgili literatürün ihtiyacı karşılamakta oldukça yetersiz olduğu, mevcut 

araştırmaların çoğunun sağlık ve sosyal bilimler uzmanlarınca yapıldığı, sanat alanında 

gerçekleştirilen çalışmaların ise nitelik açısından tartışmalı bulunduğu söylenebilir. 

Dünyanın birçok yerinde sanat terapinin faydalarının kabul edildiği ve tamamlayıcı bir 

yöntem olarak 60 yıldır kullanıldığı göz önünde bulundurulduğunda, Türkiye’de alana 

yönelik araştırmalardaki eksiklikler üzücüdür. Öte yandan, sanat terapi alanında henüz 

yapılanma aşamasında olan Türkiye, dünya gündemini oluşturan tartışma konularından 

hareketle, batı ülkelerine kıyasla kendisine daha sağlam bir zemin inşa edebilir. Sanat 

terapi alanında yurtdışında eğitim gören isimlerin ya da eğitimini tamamlayıp, Türkiye’de 

yaşamayı tercih eden uzmanların; devlet kurumlarında aktif rol alması ve üniversitelerde 

sanat terapi bölümlerinin kurulmasına öncülük etmesi, alanın gelişimi açısından önem arz 

eder. Mesleğin eğitim programı oluşturulurken, alandaki sanat bileşeninin geri plana 

atılmamasına, diğer sağlık disiplinleriyle kıyaslanacak klinik bir disiplinmiş gibi inşa 

edilmemesine ve kendine özgü araştırma metodolojileri içerisinde ele alınmasına dikkat 

edilebilir. Sanat terapisti unvanını alan kişilerin ruhsatlandırılma süreci dünya standartları 

göz önünde bulundurulacak şekilde, Türkiye’ye ve gündemi oluşturan problemlere göre 

yapılandırılabilir. İlgili fakültelerde, sanat eğitiminden bağımsız düşünülemeyecek 

sanatın terapötik özelliğine yer verilmesi, alandaki eksiklikleri bir nebze de olsa 

kapatabilir. Sanat ve tasarım fakültelerinin eğitim programlarında yapılabilecek ufak 

değişiklikler, mezunlara farklı bir kapı aralayacağından, disiplinler ötesi çalışma imkânı 

sunabilir. Diğer taraftan, Türkiye gibi periferik devletler için sanat terapi gibi tamamlayıcı 

yöntemlerle iyileşmeye çalışmak lüks, hatta oldukça gerçeküstü görünse de uzun vadeli 



 

42 

 

 

sonuçlar değerlendirilecek olduğunda, sanat terapi uygulamaları, bilinçsiz antidepresan 

kullanımının yaratacağı sonuçlardan çok daha faydalı sonuçlar yaratacaktır.  

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. SANAT TERAPİDE SERAMİK SANATININ YERİ 

3.1. Seramik Çamurunun Terapötik Özellikleri 

Tarih öncesi çağlardan bugüne, seramik çamuruna biçim verilerek pek çok ürün 

yaratılmıştır. Ateş çamuru pişirir, onu; vazo, çanak, adak nesnesi gibi bir kullanım 

eşyasına ya da sanat objesine dönüştürebilir. Çamurun özü toprak, her şeyi büyütür ve her 

şeye hayat verir. Toprağa tohum ekildiğinde yiyecek üretir; toprak ve su olmadan hayat 

olmaz! Eliade’nin (1991, s. 52): “Seramik çamuruna karıştırılan su, saf sudur. Su için 

sunak görevini üstlenen seramik çamuru ise toprağın, yani dünyanın ta kendisidir” 

ifadesi, toprağın önemini vurgular. Kur’an ve Yaratılış Kitabı’na göre, Âdem topraktan, 

yani çamurdan yaratılmış, tanrının ilahi nefesiyle bedenlenmiştir. Ancak, yasak meyveyi 

yiyerek günah işlemiş ve dünyaya ölümü getirmiştir.  

Yaşam ve ölüme ilişkin gizem, binlerce yıl boyunca yaşam döngüsünün devamını 

sağlamak adına, taş veya topraktan şekillendirilmiş doğurganlık/bereket tanrıçalarının 

yaratılmasına ilham vermiştir. Arkeolojik alanlar, gezegenimizdeki her kültürün, ait 

olduğu topluluğun manevi boyutunu ifade eden arketipleri somutlaştırdığını kanıtlar. 

Bugün, bu biçimlerin kendine özgü ritüel anlamları kaybolsa bile, sanat terapide olduğu 

gibi, sembolik seramik ürünler ile insanın zihinsel-ruhsal yapısı arasındaki bağ esastır. 

Söz konusu bağın anlaşılabilmesinin ilk adımı, seramik malzemeye terapötik özellik 

kazandıran kil minerallerine ve habitatlarına bakmaktan geçer.  

Kil, seramik çamurlarının bileşiminde yer alan, plastik yapıdaki seramik 

hammaddesidir. Dünyanın bazı bölgelerinde seramik çamuru ve kil arasında net bir ayrım 

yoktur. Bu durum, yeryüzündeki bazı killerin direkt olarak plastik şekillendirmeye 

elverişli olmasından kaynaklanır. Kil; su yakınlarında bulunur, başka bir deyişle, sadece 

suyun olduğu yerde kilin varlığından söz edilebilir. Hayat, ıslak alanlarda ortaya çıkar ve 

aşamalı olarak gelişir. Yıkıcı su etkileri, kil oluşumuna ve doğada kendine özgü “kil 

mineralleri” bulunmasına sebep olur. Gezegenin tarihi boyunca tüm canlı organizmalar 

ile kil ortamları arasında yakın bir ilişkinin geliştiği varsayılır.  



 

43 

 

 

Primer malzeme olarak kil, kayaların, milyonlarca yıl boyunca parçalanmasının yan 

ürünüdür (Souter-Anderson, 2010). Bu minerale dokunulduğunda bile, zamanla 

gerçekleşen ayrışma ve aşınmanın kümülatif etkileri hissedilebilir. Chamley (1990, s. 46) 

tortul parçacıkların kum ve kil şeklinde bölünmesini değerlendirdiğinde; kilin, küresel 

tanelerinin daha ince ve küçük olduğunu, kile dokunulduğunda, çok daha yumuşak bir 

duyumsamanın gerçekleştiğini söyler.  

Oparin ve Haldane’in, yaşamın nasıl ortaya çıktığını anlatan “ilksel çorba” 

kuramına göre kil, her canlı organizmanın oluştuğu, organik molekül karışımının temel 

bileşenidir (Tirard, 2017) Kil minerali, gerçekten yaşamın kökeninde yer almadıysa da 

yaşamın sürekli yakınında ve eşlikçisi olmuştur. Kil, biyolojik malzemeyle (muhtemelen 

canlı) temas halinde olduğunda, birbiriyle karşılaşan iki dünyayı ve tamamen farklı 

varoluş tiplerini temsil eder. Nasıl çalıştığını anlamak için, kilin, bulunduğu ortama uyum 

sağlamak üzere, kendini değiştirmeye ve geliştirmeye hazır olduğu bilinmelidir.  

Kil, neredeyse her zaman, denge kavramıyla karakterize edilmiştir. Denge arayışı, 

bir organizmanın tüm hayati fonksiyonlarının yaşama katılması için, doğal faaliyetlerin 

gerçekleşmesine ve hareket etmesine izin verir. Hem kil habitatları hem de insan 

vücudunun su ve havayla etkileşimlerinde, yakın bir ilişki görülür. Kil de insan vücudu 

da aynı kimyasal elementlerden oluştuğundan, aralarında bir tür simbiyoz (ortak yaşam) 

vardır. Su ile etkileşime geçen uygun sıcaklıktaki kil, esenlik algısını harekete geçirir. 

Kilin karakteristik özellikleri, tedavi ve geleneğin kesiştiği, kimi uygulamalar için çok 

elverişlidir. Nitekim killer, sağlık ve mutluluk hali için binlerce yıldır kullanılır.  

Sağlık alanında kil; kuru tozlar, kil-su dispersiyonu veya süspansiyonu şeklinde ya 

da kil-su hamuru şeklinde kullanılır. Peloid terapisi; kil-su sisteminin termal, kimyasal ve 

reolojik özelliklerinden faydalanır. Terapötik özellikler, kil mineralleri ve insan vücudu 

arasındaki çeşitli reaktivite modlarından kaynaklanır. Kil minerallerinin, zararlı ve toksik 

maddeleri emme ve tutma yeteneği, ona terapötik bir nitelik kazandırır. Antik çağlardan 

beri, sindirim sistemi ile ilgili bozuklukların tedavisinde, kilin veya killi toprağın kasıtlı 

olarak yenilmesi (jeofaji) bu duruma örnek teşkil eder. Kil ayrıca, koruyucu madde olarak 

da işlev görebilir. Kilin, ilaç formülasyonlarında aktif maddeler veya katkı maddesi 

olarak işlev görebileceği bilinir. Bazı killerin antibakteriyel etkisine ilişkin, bilimsel 

olarak desteklenen araştırmalar vardır. Yutma, soluma ve cilt tarafından emilim, kil-insan 

vücudu etkileşiminin üç yoludur. Kozmetik, kilin belirli dokusal, mineralojik, kimyasal 



 

44 

 

 

ve akışkan özellikleri nedeniyle, insan derisi ile olumlu etkileşiminden yararlanan, bir 

başka çalışma alanıdır. Killer; pişirme kaplarından, tuğla yapımına, içeriden alınabilen 

takviyelerden, uyguladığımız cilt bakım ürünlerine kadar, daha iyi yaşamamızda, 

görünmemizde ve sağlıklı hissetmemizde önemli bir rol oynar (Grim, 1962). Malzemenin 

zenginliği ve günlük hayatımızdaki rolü, kilin ne kadar önemli olduğunu gösterir.  

Sayılanlara ek olarak kil, sanat terapi uygulamalarında da kullanılır. Seramik 

çamurlarının bileşiminde yer alan kilin, iyi oluş haline etkisini inceleyen birçok araştırma 

vardır (Elbrecht, 2013; Souter-Anderson, 2010). Çamurla terapötik etkileşim, dokunma 

duyusuyla gerçekleşir.  

Dokunma duyusu, haptik algı (bir şeyi kavrama yeteneği) olarak adlandırılır. 

Dokunma duyusu bilimi, Doğu kültüründe önemli olup, Vedalarda ve eski Çin kültüründe 

incelenmiştir. Batı kültüründe ise görme, duyuların en asili olarak ele alınmış, bilgi, 

görmeyle ilişkilendirilmiştir. Yunan filozofu Aristoteles ve Orta Çağ ilahiyatçıları, 

dokunma duyusuyla ilgili yazılar kaleme alsa da konuya ilgi oldukça azdır. Nitekim, 

Rönesans’ta beş duyu, görmeden, dokunmaya doğru sıralanmış, görmek; ateş ve ışıkla, 

işitmek; havayla, koku; buharla, tat; suyla, dokunma ise; toprakla ilişkilendirilmiştir 

(Pallasmaa, 2022, s. 18). Pallasmaa’ya göre (2022), görme ve işitme soylu duyularken, 

dokunma dahil diğer tüm duyular, köylü sınıfının arkaik kalıntıları kabul edilmekte ve 

kültürel kod tarafından bastırılmaktadır. Bu nedenle, Hindistan ya da Orta Doğu gibi 

kalabalık coğrafyalara kıyasla, Batı dünyasının dokunsal algı ile arasındaki resmiyet, 

önem verilen kişisel alan sınırlarının ihlal edilmemeye çalışılmasıyla ilişkilendirilebilir. 

Söz konusu mesafeye rağmen, 19. yüzyılın sonlarında Avrupa’da, dokunma duyusunu 

temel alan iki araştırmaya rastlanır. Bunlardan biri, “haptik” algı kavramını öne süren 

Berlinli Filozof ve Psikolog Max Dessoir’a (1867-1947) aittir. Haptik algı: sıcaklık hissi, 

basınç hissi, tenin hissi, mekânın duyumsanması, bedensel duyguların genel duyumları, 

temas duygusu ve acı duygusunu kapsamaktadır (Grunwald, 2008 s. 15-22). Dönemin 

önemli buluşlarından diğeriyse, Fransız Eğitimci Louis Braille’in (1809-1851), körler 

için kabartılmış noktalarla oluşturduğu alfabedir. Braille alfabesi, dokunma duyusunu 

temel alan, görsel algı ilkelerinden tamamen bağımsız bir buluştur.  

Günümüzde ise dokunsal algı; nörofizyoloji, fizyoloji, psikoloji ve nöropsikoloji 

disiplinleri tarafından araştırılır. Tıp dünyasındaki insan robotik sistemler, video 

oyunlarındaki sanal gerçeklik ortamları, araba tasarımlarında görsel-dokunsal arayüzler, 



 

45 

 

 

körler ve Alzheimer hastalığından mustarip kişiler için tasarlanmış araçlar…vb. haptik 

algının önemine vurgu yapan örneklerden yalnızca birkaçıdır (Grunwald, 2008).  

Dokunma yoluyla nesneyi tanıma sürecini ele alan haptik algı, bizi görsel 

iletişimden çok daha eski bir iletişim biçimine bağlar. Görme, dokunmanın bildiğini açığa 

çıkarır, bu nedenle dokunma duyusu, görmenin bilinçdışı olarak değerlendirilebilir 

(Pallasmaa, 2022, s. 52). Bu saptama, ellerin; vücudun dış katmanından iç katmanına 

kadar birçok duyu reseptöründen biri olarak hareket eden benzersiz yapısını ortaya koyar. 

Eller, beden-beyinde saklanan yeni ve eski belleğin bağlantısıdır. Eller ve beyin arasında 

fiziksel bedenin birçok bölgesini etkileyen bir haberleşme sistemi vardır. Zihnin 

çözemediği bir gizemi, eller çözebilir. 

Elbrecht, (2013, s. 22) gerçekleştirdiği yüzlerce sanat terapi seansına istinaden; 

zihinden çok ellere güvenmenin, bilişsel kavramlardan ziyade, elin motor dürtülerine 

itibar etmenin paha biçilmez değerler olduğunu belirtir. Eller; omurilik yoluyla, libidoya 

ve merkezi sinir sistemine, dolayısıyla, her zaman iyileşmeyi ve yanlış kaydedilmiş 

travmatik bilgiyi bırakmayı amaçlayan hayatta kalma dürtüsüne temas eder. El, şekil ve 

yapısı itibariyle bir kavrama mekanizması olmaktan çok daha fazlasıdır. İnsanın 

bedeninde taşıdığı el; periferi ile etkileşime girmeyi sağlayan, oldukça gelişmiş ve son 

derece uyarlanabilir bir araçtır. Oldukça hassas bir dokunma organı olup, görme kaybını 

telafi edebilir. Ellerin hareket kapasitesi, onu yalnızca kişilerarası iletişimde önemli bir 

unsur haline getirmekle kalmaz; yazı, müzik ve sanatın diğer dallarında kişinin kendi 

zihin yapısını ifade eden önemli bir araca dönüştürür. El hareketlerinin hassas serebral 

kontrolü, belirli durumların gerektirdiği şekilde; güç, hız veya hassasiyetle yürütülebilen 

çok çeşitli bileşik becerilerin gerçekleşmesine izin verir.  

Ellerin gelişiminin antropolojik ve evrimsel tarihi, nörolojik bir gerilim filmi gibi 

okunabilir. Dil ve insan kültürünün gelişiminde ellerin belirleyici olduğu, başka bir ifade 

ile, beynin şekillenmesinde ellerin rolünün önemi; nörologların, antropologların ve el 

cerrahlarının gerçekleştirdiği araştırmalardan bilinir (Donald, 1991; Schmidt and Lanz 

2004; Wilson, 1998). Merkezi sinir sisteminin evrimiyle el, günümüzdeki haliyle insan 

eline, yani yalnızca bir kontrol organına, son beş yüz yılda dönüşmüştür (Schmidt and 

Lanz 2004). İnsanlığın evrimi sırasında bilişsel beyin, yetenekli ellerin hareketleriyle 

şekillenmiş, dünya ellerimizin dokunuşlarıyla anlaşılmış ve öğrenilmiştir. 



 

46 

 

 

Eller yoluyla seramik çamuruna şekil vermek, dokunma duyumuzu etkinleştirerek, 

kimliğimizin özüyle yeniden ilişki kurmamızı sağlar. Konuya ilişkin çarpıcı 

çalışmalardan biri, Wong and Au, (2019) tarafından gerçekleştirilmiş olup, araştırma 

çamurla çalışırken dokunma deneyiminin kritik olup olmadığını ve dokunma 

deneyiminin altında yatan aracı faktörleri sorgular. 500 gram çamurun kullanıldığı yarım 

saatlik çalışmada; 18 kişi çıplak elle, 18 kişi eldivenle çamura temas eder. Seansın hemen 

ardından çıplak elle çamura dokunan katılımcıların, olumlu ruh hali geliştirdiği, eldiven 

giyen katılımcılarda ise herhangi bir farklılık olmadığı tespit edilir. Dahası, eldivenle 

çamura biçim veren katılımcılar; çamurla hiçbir bağ kuramadıklarını ve çalışmanın soğuk 

bir his uyandırdığını belirtir. Yaratıcı, her dokunuşuyla vücut ısısını çamura 

aktardığından, çamur ısınır ve kişinin vücut ısısını yansıtır. Isıya ilişkin duyular, anne 

karnında başlayan, memede devam eden; güvenlik, huzur gibi, geçmişe ilişkin dokunsal 

deneyimleri harekete geçirir (Williams and Bargh, 2008).  

 Okul öncesi çocuklar, nesnelere dokunarak ve nesneleri tutarak öğrenir. Yakın 

zamanda Chicago Üniversitesi'nde yapılan bir araştırma (Rowe, Pan and Ayoub 2005) 

doğuştan gelen bu iletişim becerisinin; bir şeyleri elimizle kavradığımızda ve bakımımızı 

veren kişinin el hareketleri gözlemlendiğinde yeniden etkinleştirildiğini ortaya koyar. 

Çamur ile çalışırken hem yetişkinler hem de çocuklar; biçimlendirici kinestetik beden 

anıları, hüsrana uğramış veya travma sonrası içselleştirilmiş davranış kalıpları ve otantik 

dürtülerden oluşan karmaşık biyografik bir ağ örerler. Her dürtü aynı anda hem yok eder 

hem de yaratır. Yaratmak, yok etme cesaretini gerektirir. Yıkımdan bunalan kimi 

yetişkinler, yaratma yeteneklerini kaybederler ve bazen onlarca yıl dehşet içinde donup 

kalırlar. Yaşam; hareketlerimiz, ellerin çamurda bıraktığı izlerle yansıtılır. Çamura 

yapılan her baskının bir yankısı vardır. Çamur; ellerimizin hareketini, yani bize ilişkin 

hikayeleri yansıtan, esnek bir aynadır.   

İnsan, karda koşan bir köpek ya da kumsalda yürüyen bir güvercine kıyasla, 

yüzeyde bıraktığı izlerin, yürüme eyleminin sonucunda gerçekleştiğini fark eder. 

Ayaklarımın basınçla yarattığı iz ben miyim? Bu izler, nasıl ben olabilir ve nasıl ben 

olamaz? Yeryüzünde insan hariç, hiçbir canlı bu soruları sormaz. İzler, hem bedenimizle, 

yani tarafımızca yaratılır, hem de bizim dışımızda, harici imajlardır. Başka görünüp, 

başka hissettirseler de bize ait olduğunu fark eder ve kendimizi uzay-zaman sürekliliğinde 

algılarız. Farkındalık, kendimizi ve dışımızdakini, zamansız bir varlık halinde algılama 



 

47 

 

 

şeklidir. Elbrecht, (2006, s. 43) inisiyatik deneyimlerin fiziksel, duygusal ve zihinsel 

farkındalığımızı "bildiğimiz şekliyle zaman ve mekânın ötesinde bir duruma" 

yükseltebileceğini iddia eder. Kimileri bunu, fiziksel aktivitelerle deneyimlerken, 

kimileri manevi aktivitelerle, kimileriyse sanatla deneyimler. Bu yönüyle, dokunmayı 

içeren sanatlar, kelimenin tam anlamıyla yaratıcılarını, yaptıkları işle temas halinde 

olmaya zorlayan, güçlü bir farkındalık uyarıcısıdır. 

İnsan; unutur-hatırlar, kaybeder-bulur ve kendisini diğerinde tanır. Tarih öncesinde 

yaşamış atalarımız, mağara duvarlarına el izlerini tam da benzer bir farkındalıkla bırakmış 

olabilir.  Bilincin uyanışı, atalarımız için nasıl çığır açıcı olduysa, seramik çamuruyla 

yapılan her keşif de birey için yeni bir devrin başlangıcı olabilir. Çamurla gerçekleştirilen 

dokunsal deneyim, kinestezi ve öz duyum yoluyla; duygu, etki hissi, algı, biliş ve 

sembolik anlayış gibi çok çeşitli beyin fonksiyonlarını etkinleştirebilir. Bu terapötik 

deneyim; arketipler, biyografi, sosyal öğrenme ve beden anıları ile yeniden bağ kurmayı 

hatırlatır. Seramik çamuruyla temas, sinestezi üretir. Koklama, işitme, görme ve tat alma 

gibi diğer tüm duyulara kaynaklık eden birincil duyu deneyiminin, dokunma olduğu 

söylenebilir.  

Neredeyse, tüm yaratılış mitlerinde rol oynayan bu ilksel malzemeye dokunmak; 

dünyayı anlamak ve onunla baş edebilmek için öğrendiğimiz yolların yanı sıra, 

dürtülerimiz ve kendimizi iyileştirme yeteneğimizle yeniden bağ kurmamızı sağlar. 

Terapötik dokunmanın ardındaki prensipler, kasıtlı olarak tekrarlanan hareketleri 

içerir ve duyusal yetenekle ilgili sorunlar olmadıkça, olumlu ve yatıştırıcı etkilere 

sahiptir. Genel olarak, tekrara dayalı faaliyetler sırasında iki farklı işlem; bedenin hareketi 

ve zihinsel tefekkür, aynı anda meydana gelir. Derin meditasyon, sanat ve yoğun fiziksel 

efor gerektiren pratiklerin hepsi, mantıksal veya bilişsel beyin işlevi gerektirmediğinden 

şifa için alan açar. Şarkı söylemek, bir ilahi ya da mantrayı tekrar etmek, tespih çekmek, 

boyama ya da resim yapmak, örgü örmek gibi tekrarlanan pratikler; yüzmek, dans etmek 

veya koşmak gibi büyük ve görünür ritmik eylemlerin tümü, sakinleştirici ve iyileştirici 

uygulamalardır. Tekrar prensibine dayalı uygulamalara, seramik çamuruyla 

gerçekleştirilen çalışmalar da dahildir. Bu çalışmalar sırasındaki ritmik hareketler hem 

seramik çamuruyla çalışan eller hem de kaldıran, sıkan, vuran, kasılan, gevşeyen 

fizyoloji, yani bedensel tepkiler açısından oldukça yoğundur. İyileştirici etkileri olan 



 

48 

 

 

ritmik hareketler, hafızanın oluşumunda; olumlu içsel düşüncelerin hatırlanması ve 

yeniden pekiştirilmesiyle aynı türden bir uyuma/ritme sahiptir.  

Sonuç olarak; çamurun bileşiminde yer alan kilin, ellerimizle hissedilen dokunma 

duyusunun ve ritmik hareket prensibinin, seramik çamuruyla gerçekleştirilen terapötik 

pratikler açısından önemli olduğu açıktır. Sonraki bölümde, söz konusu bileşenlerden 

yola çıkılarak geliştirilen seramik çamuru temelli sanat terapi tekniklerine yer verilmiştir. 

3.2. Seramik Çamuru ile Sanat Terapi Teknikleri 

İnsanın, kendisini ifade edebilmesi için, fiziksel beden farkındalığı geliştirmesi 

gerekir. Seramik çamuru; basınç uygulayan eller ve kollar sayesinde, kemik yapımıza 

kadar fiziki bedenlerimizi fark etmemize aracılık eder. El hareketlerinde, dürtüler ve 

engellemeler birleşir. Çamurla çalışırken yaşadığımız çatışma, kendimizi 

gerçekleştirmemize ve öz varlığımızı duyumsamamıza aracılık eder. O anda, ellerin 

kavramak istediği plastik yapıda kadim bir malzeme ve karşısında onu takip eden insan 

vardır. Seramik çamuru, kişiyi; an’a ve elinde kavradığına odaklanmaya mecbur bırakır. 

Bu terapötik ortam, antropolojik ihtiyaçlarımız ve koşullarımız doğrultusunda, kendimizi 

yeniden yaratmayı öğretebilir.  

Çamurun plastisitesi ve fiziksel nitelikleri; bir sembolü, duygu ve düşünceyi, somut, 

tanımlanmış temsillere dönüştürebilme imkânı sunduğundan, kişi, kendisini kolaylıkla 

ifade edebilir. Çamurun dövülmesi, yoğurulması, parçalanması veya ezilmesi gibi 

eylemler yoluyla, önceden kısıtlanmış ve kesintiye uğramış duygular boşaltılabilir 

(Drewes and Schaefer, 2014).  

Çamurun, bireyi, geçmişe götürebilme kabiliyeti, terapistin; erken çocukluk 

dönemindeki bağlanma sorunlarını ve kimi travmatik olayları, sözel olmayan bir ortamda 

ele almasına olanak tanır. Toprak; su gibi her şeyin kaynağıdır, yeryüzünden kaynaklanan 

bu antik malzeme ile terapötik bağlamda çalışmak, eşsiz deneyimler sunar (Sherwood, 

2004; White, 2006).  

Sanatın terapötik bağlamda kullanılmasından kısa süre sonra, seramik çamurunun 

alanda etkinliğini araştıran, kimi teknikler geliştirilmiştir. Çalışmanın bu bölümünde, “Bu 

teknikler nelerdir, nasıl uygulanır?” sorusu ile başlayan, seramik çamuru ile sanat terapi 

uygulamalarını anlama yolculuğu, malzemenin hangi alanlarda ve kişilerde 

kullanıldığının yanıtlanmasıyla devam edecektir. 



 

49 

 

 

3.2.1. Seramik çamuru alanında terapi tekniği 

Alman Terapist Profesör Heinz Deuser tarafından, yaklaşık 45 sene önce 

geliştirilmiş seramik çamuru alanında terapi tekniği, Avrupa’da “Work at The Clay Field” 

adıyla tescillenmiş olup Almanya’da, Institut für Gestaltbildung'da ve Avrupa 

ülkelerindeki bazı sanat terapi programlarında öğretilir (Elbrecht, 2013). Terim, Deuser 

ve Elbrecht’in izniyle, Türkçe’ye Uzman Psikolog Saba Başoğlu tarafından “Kil 

Alanında Terapi” ismiyle kazandırılmıştır (http-2). Killer, seramik çamurlarının içinde 

yer alan ve çamura plastiklik özelliği veren temel hammaddelerdendir. Ancak her kil tek 

başına plastik şekillendirmeye uygun olmadığından, bu araştırmada söz konusu teknik: 

“seramik çamuru alanında terapi” ya da “çamur alanında terapi” terimleriyle ifade 

edilmiştir.  

Jung psikolojisi, gestalt terapi, Winnicott’un nesne ilişkileri, Peter Levine’in travma 

yaklaşımı ve Zen Budizm’ini kucaklayan yöntem; Deuser İngilizce bilmediği için 

Cornella Elbrecht tarafından kaleme alınan kitapla, geniş bir okuyucu kitlesine ulaşmıştır. 

Savaşın ardından Almanya’nın travmatik ortamında büyüyen Elbrech, güzel sanatlar 

eğitimi almıştır. Elbrech’in sanat terapi alanında uzmanlaşma yolculuğu, psikotik 

nöbetleri için kendisine ilaç yerine, sanat terapiyi öneren bir uzmanla tanışmasıyla 

başlamıştır. Çamur alanında terapinin öncülerinden olan Elbrech, (2013) yaklaşıma 

ilişkin bildiği her şeyi Deuser’dan öğrendiğini ve çamurla dolu bir kutu içinde elleri 

kullanmanın, travmayı iyileştirebileceğini belirtir. 

Bu yöntem; ahşap kutu, kutu içine yerleştirilen seramik çamuru ve bir kapta verilen 

su olmak üzere üç bileşeni temel alır (Bkz. Görsel 3.1). Birebir yapılması önerilen 

seanslara refakatçilik eden terapist, gerektiğinde seansı kolaylaştıracak diğer malzemeleri 

de sunar. Yetişkin danışanların, kapalı gözlerle ve dokunarak nesneleri algılaması teşvik 

edilir. Pratik esnasında değiştirilmiş bilinç durumunun deneyimlenmesi için görsel 

algılama önerilmez (Elbrecht, 2013). 



 

50 

 

 

 

Görsel 3.1. Ahşap kutu, kutu içine yerleştirilen seramik çamuru ve bir kapta verilen sudan oluşan 

kurulum (Elbrecht and Antcliff, 2014, s. 29) 

Kutu; on beş kilo şamotsuz yumuşak çamur ile doldurulur. Miktar, eller için bir 

dünya yaratmaya ve mukavemet göstermeye yetecek kadardır. Çamur ile doldurulmuş 

dikdörtgen kutu, dünyanın temsili, başka bir ifade ile simülasyonudur. Burası, ellerin 

keşfetmesi ve hikayeler anlatması için güvenli bir yerdir. Eller; dokunma, sokma, kazma, 

sıkıştırma, yoğurma, dövme, itme, çekip çıkarma, yığma, saklama, gömme gibi her dürtü 

ve itkiyi takip eder. Bu eylemler; çamurun dokusu, ağırlığı ve direnci nedeniyle fiziksel 

çaba gerektirir. Alandaki çamur: tutacak/bağlanacak somut bir yapı sunar. Mevcut haliyle 

sınırsız kullanılabilirliğe sahip çamur, tıpkı ayna gibi kendisine yapılanı yansıtır. Sınırlı 

miktarda çamur kullanımı, yaratma ve yok etme döngüsünü kışkırtır. Terapi sonunda, 

kasıtlı olarak veya bilinçsiz bir şekilde yaratı yok edilir. Yaratma sürecinin her anı, aynı 

anda yıkım anıdır; ellerin çamurda bıraktığı izler, alanı geri dönülmez şekilde değiştirir. 

Malzeme nötr de olsa, uygulanan basıncı emer, içine alır ve yansıtır. Çamuru kavrayan 

kişi, aslında kendisini kavrar. Başka bir ifadeyle çamura dokunulduğunda fark edilen 

tümel gerçeklik, benlik algısıdır. Her temas tarafsız geri bildirim verir. Hiçbir şey 

pişirilmez ve kalıcı hale getirilmez, dolayısıyla seans sonunda eve götürülebilecek bir 

ürün olmaz (Elbrecht, 2013). 

Hayatın kaynağı su, yöntemde çamur kadar önemli diğer bileşendir. Doğadaki çoğu 

fiziksel madde gibi su da: sıvı, katı veya gaz hallerde bulunur. Sıvı haldeki su, herhangi 



 

51 

 

 

bir çatlağa veya boşluğa nüfuz edebilir. Derinlere ve uzağa ulaşma potansiyeline sahiptir. 

Su, duyu alıcıları ile nöronlar arasında, dıştan içe doğru bir iletkenlik tabakası sağladığı 

gibi, iki farklı yüzeyi birbirine bağlayan köprü niteliğinde bir akışkandır. Seansta, bir kap 

içerisinde ılık su verilmesi bu nedenledir. Danışan, kutunun içerisine eklediği suyu; 

çamuru yumuşatmak, balçık haline getirmek, parlatmak ve pürüzsüzleştirmek için 

kullanabilir. Su, neredeyse tüm maddelere nüfuz etme ve buharlaşana kadar kalma 

kabiliyeti nedeniyle müthiş bir güçtür. Suyun gaz halindeki gizli formu, seramik 

çamurunu nemli ve işlenebilir kılar. Ancak ayrı bir öğe olarak hemen tanınmaz, çünkü 

çamur; iki değil, tek bir öğe olarak görülür.  

Su, terapi sırasında elleri temizlemek için kullanılsa da daha ziyade çamuru 

arındırmak, vaftiz etmek gibi ruhsal ve şifa verici bir amaca hizmet eder. Çamura şekil 

verme eylemi, ataerkil arketip ile ilgilidir. Dikey yapıların inşa edilebildiği, içine çok 

fazla su katılmamış plastik çamur; kişinin kendini savunma ve ayaklarının üzerinde 

durabilme yeteneğini gösterir. Öte yandan, çamura çok su verildiğinde, arketipsel 

anlamda biçimsiz, akışkan ve yaradılışın tüm gücünü eline alan anaerkil hale gelir. Vıcık 

vıcık yapıdaki bu kıvam, cezbedicidir, elleri daha çok içine çeker. Terapist, seans 

esnasında danışanın katı biçimlere yönelik gelişimsel itkisinin geciktiğini düşünürse, 

egoyla ilişkili şekil verme dürtüsünü uyarmak ve duyu motor bağlantısını harekete 

geçirmek için çamurun içine porselen misketler sokabilir. Gelişimsel olarak egonun 

ortaya çıkışı, emekleyen bebeğin dik duruşa geçme yeteneğini kazanmasıyla eş 

zamanlıdır. Ancak o zaman, ben ile sen, ben ile öteki arasında ayrım başlar. Su, gelişimsel 

bir ihtiyacı tamamlamak veya çocuklukla yeniden bağlantı kurmak için, en erken 

dönemlere gitmeye aracılık eder. Ellerin; suyun içinde süzülerek dinlenmesi, doğum 

öncesi dönemin güvenli ve koşulsuz gelişimini deneyimlemesi, çözülme ve yenilenme 

sağlar (Elbrecht, 2013). 

Çocuklar için su, genellikle çamurdan daha önemlidir. Erişkin danışanlara göre 

elleriyle; suda hareket eder, suyu sıçratır, suyla oynar, ellerini suda yüzdürerek eğlenirler 

(Bkz. Görsel 3.2). İhmal edilmiş ve istismara uğramış bireyler, kendilerini besleyen 

annenin güvencesini suda arar. Böyle durumlarda terapist, çocuk için çamurla dolu 

kutunun içerisine boşluk açar ve seans esnasında besleyici rol üstlenerek pratiğe aktif 

katılım sağlar. Çocuk, ellerini oyuğa yerleştirir ve terapist çocuğun ellerini çamurla 

kaplayarak bir tümsek inşa eder. Terapist, nazik ve ritmik bir baskı uygulayarak ellerini 



 

52 

 

 

tümseğin üzerine yerleştirebilir; tümseğin üzerindeki küçük oyuktan içeri ılık su 

dökebilir. Bu eylem, danışan için besleyici olduğu gibi, koşulsuz sarılmayla eşdeğerdir. 

Benzer ihtiyaçları olan bazı çocuk ya da yetişkin erkek danışanlar, anneden alamadıkları 

bakımı genellikle kendileri üstlenir (Bkz. Görsel 3.3). Bir el, diğer eli çamur ile kaplarken, 

kendisini yetersiz ve güçsüz hisseden el ise tekrar dışarı çıkacak gücü kazanıncaya dek 

adeta koza içinde kalır (Elbrecht, 2013).   

 

Görsel 3.2. 12 yaşındaki danışan, duygularının akışıyla başa çıkmasına yardımcı olacak bir kale inşa 

etmiştir. Yarattığı senaryoda, kalenin tepesinden süngerle sıktığı suyun, tüneller ve bent kapakları 

boyunca akışını izlemektedir (Elbrecht and Antcliff, 2015, s. 21) 

 



 

53 

 

 

 

Görsel 3.3. 9 yaşında dikkat eksikliği ve hiperaktivite tanılı danışan. Danışanın ebeveynleri boşanmış, 

annesi hayati tehlike arz edecek kadar hastadır. Başlangıçta alandaki çamuru sert ve yönetilemez görse 

de ikinci seansta kendi kendine gelişimsel ihtiyaçlarını karşılamayı deneyimlemiştir (Elbrecht and 

Antcliff, 2015, s. 212) 

Yöntemde kullanılan diğer bir araç, plastik olmaması gereken kutudur. Vernikli ya 

da verniksiz ahşap kutunun boyutu, tercihen 36x42x3 cm ölçülerindedir. Varlığı, 

masadaki alanı; iç dünya ve dış dünya olarak ikiye ayırır. Çocuklar için kutu, onları içeren 

bir dünyayı; yetişkinler içinse, karşıdakini/ötekini temsil eder. Sınır kavramı değişkenlik 

gösteren çocuklar, kutunun yerleştirildiği masayı çalışma alanlarına dahil eder, sınırların 

ötesinde yollar inşa ederek tasarımlarını masaya yayarlar. Yetişkinler ise neredeyse her 

zaman kutunun köşelerine yönelir, kutunun önünde konumlanırlar. Çocuklar, terapistin 

kutuya müdahil olmasına izin verirler. Terapist, ihtiyaç dahilinde, malzemenin yaklaşık 

üçte biri ile aktif olarak ilgilenebilir. Bilincin iç ve dış dünya arasında ayrım yapmaya 

başlaması yaşla değiştiğinden, ergenlikten itibaren bu müdahaleler uygunsuz hale 

gelebilir (Elbrecht, 2013).  

Bu yöntemde, zihin ve bilişsel koşullanmalar, libidonun oldukça eski dürtülerine 

yer açmak için kenara itilir. Yöntemin amacı, taş devrinden uygarlığa, doğum öncesi 

gelişim aşamalarından yetişkinliğe kadar eski evrimsel adımları hatırlatmaktır. 

3.2.2. Seramik çamuruyla oyun terapi teknikleri 

Seramik çamuru; duyguların kontrol edilmesi, dönüştürülmesi veya yok edilmesi 

gibi ifade olanakları sunduğundan, duygusal sorunlarla yüzleşmenin etkili araçlarından 



 

54 

 

 

birisidir. İçsel dünyanın somut göstergelerle anlam kazanmasına olanak tanıyan çamur, 

oyun terapinin gelişimiyle birlikte, esenlik halini desteklemek üzere daha çok tercih 

edilir. Bilhassa, çocuklarda gelişime ve bütüncül öğrenmeye sağladığı katkı, çamuru 

terapötik süreçte ideal bir malzemeye dönüştürür (Henley, 2002; Landreth, 2012; White, 

2006).  

Seramik çamuru, rehberli ya da rehbersiz oyun terapide, direk olarak kişiye ya da 

gruba hizmet edebilir. Terapide, kırmızı (earthenware) ya da gri çamur (stoneware) tercih 

edilmekle birlikte, bilhassa küçük çocuklar için farklı türde seramik çamurları veya 

ikamelerini sunmak, duyusal tercihleri çeşitlilik gösteren danışanlara yardımcı olur. 

Terapi alanında, lavaboya erişim kolay olmalı; oklava, pürüzsüz levha, sprey şişesinde 

su, modelaj ve kazıma setleri, plastik sofra gereçleri, çeşitli biçimler çıkarılabilecek 

kesiciler, vurma araçları, sünger, kesme teli, kâğıt, kova, havan, bez, tüyler, taşlar, 

ponponlar, kalem ve boya çeşitleri…gibi yardımcı materyaller bulundurulmalıdır.  

Çamur ile gerçekleştirilen oyun terapi uygulamalarında, birçok farklı yöntem 

vardır. Bunlardan bazıları; serbest oyun, aynalama, çamurdan arkadaş edinme, aile 

heykeli, kendi kendine modelleme, kişileştirme, parçalama/ezme teknikleridir.  

Serbest oyun tekniğinde, terapist, danışanı çamur seçmeye davet ederek, ona, uygun 

aletlerden oluşan bir sepet sunar. Kişi, çamuru dilediği gibi manipüle etmekte özgürdür. 

Bu teknik; stres düzeyini azaltabilecek, rahatlamaya yardımcı olabilecek ve esenlik 

duygusunu artırabilecek duyusal oyunları içerir. Çamura, soyut ya da gerçek bir anlam 

yükleyip yüklememek danışanın tercihidir. Yaklaşımın önemli yanı, terapistin yalnızca 

takipçi olmasıdır.  

Aynalama tekniğinde, terapist danışanın hareketlerinin aynısını kopyalar. Eğer, 

danışan çamur çeşitleri içinden kırmızı çamuru seçip, çamuru parçalara ayırırsa; 

terapistte, aynı seçimi ve eylemi gerçekleştirir. Bu teknik, empatiyi geliştirmek için 

uygulanır.  

Çamurdan arkadaş edinme yönteminde, çocuk, bir parça çamur seçmeye ve 

parçayla arkadaş olmaya davet edilir (Geldard, Geldard and Foo, 2018; Oaklander, 1978). 

Ardından; çamurun katlanması, düzleştirilmesi, küçük parçalara ayrılması, top haline 

getirilmesi, yılana çevrilmesi gibi bir dizi talimatlar verilebilir. Şekillendirme 

tamamlandıktan sonra, çamurla arkadaşlık kurmanın nasıl bir deneyim olduğu üzerine 



 

55 

 

 

konuşulabilir. Seans bittiğinde danışana, biçim verdiği çamur ile ne yapmak istediğine 

ilişkin seçenek sunulması önemlidir. Bozmak, olduğu yerde bırakmak ya da sonraki oyun 

terapi seansında kullanabilmek için saklamak, seçenekler arasındadır. Oaklander, (1978) 

bu yöntem uygulanırken müzik çalmayı önerir.  

Aile heykeli tekniğinde ise, tüm aile bireylerinin çamur varyasyonları şekillendirilir 

(Bkz. Görsel 3.4). Üyelerin, aile dinamiklerini ifade edecek şekilde yerleştirilmesi 

önerildikten sonra, seçimlerin nedenleri üzerine tartışılabilir. Yöntem, aile sistemindeki; 

dışlamalar, ittifaklar, koalisyonlar, çatışmalar, sınırlar ve güçlü yönleri anlamak için 

yararlıdır (Banker, 2008, s. 296).  

 

Görsel 3.4. Eşini doğum sırasında kaybeden bir baba tarafından yaratılan, ileriye bakarak gülümseyen 

ve el ele tutuşan benzer iki figür. Babalık temsilleri ve çağdaş ebeveynlik temasına odaklanan seansta, 

danışan, heykelinin kusurlarını kendi babalık deneyiminin bir metaforu olarak kabul ettiğini dile 

getirmiştir (Bat Or and Bauch, 2017, s. 23) 

Kendi kendine modelleme tekniği, özgüven ve benlik saygısının oluşmaya başladığı 

ergenlerde etkilidir. Danışanın, çamurdan kendisini modellemesi istenir. Yaratılacak 

biçim, soyut ya da somut olabilir. Şekillendirmenin ardından, danışan, konuşmaya teşvik 

edilir. Öz farkındalık, öz imaj ve benlik kavramları üzerine çalışmak için idealdir.  

Kişileştirme tekniğinde; insan, hayvan veya cansız bir nesne gibi, danışanın kendi 

seçeceği bir biçim yaratması istenir. Heykel tamamlandığında, danışan heykelle 

konuşmaya davet edilir. Örneğin, bir ejderha yaratıldıysa, ejderhanın neden ateş 

püskürtme ihtiyacı hissettiği sorulabilir. Çocuk kendini rahat hissediyorsa, sorulara 



 

56 

 

 

ejderha olarak yanıt verebilir (Souter-Anderson, 2015). Çamur ile kurulan diyalog; 

çocuğun, heykel, dolayısıyla kendisi hakkında bilgi vermesi için olanaktır. Yöntem, 

kişinin kendisine dair olumlu yönleri yansıtmasına fırsat sunduğu gibi, engellediği duygu 

ya da hisleri tanımasını ve ifade etmesini sağlar. Uygulama esnasında, beklenmedik 

cevaplar verilebileceği için, terapistin tam olarak orada olması, yani farkındalıklı bir 

yaklaşım sergilemesi önemlidir.  

Parçalama/Ezme yöntemi uygulanırken, danışanın kendisini kızdıran bir nesne, kişi 

ya da sembol şekillendirmesi istenir. Sonrasında, çamur heykelin parçalanması önerilir. 

Heykel, ellerle ya da seramik şekillendirme aletleriyle parçalanabilir. Öfkenin kaynağını 

anlamak ve üzerine çalışmak için idealdir.  

Seramik çamuru, somut bir görüntüyü veya sembolü temsil edebileceğinden, resim 

veya çizim gibi iki boyutlu sanat formlarına kıyasla, yas ve kayıp çalışmalarında daha 

etkili bir şekilde kullanılabilir. Delme, parçalama, kırma veya fırlatma gibi fiziksel 

faaliyetler, bastırılmış duyguların salıverilmesini kolaylaştıracağından, psikolojik 

esenliğin artışına katkı sağlar. Seramik heykel çalışmalarında, kişileştirme gibi yansıtıcı 

teknikler, çocuklarda özgüvenin artmasına ve güçlü bir benlik kavramı geliştirilmesine 

yardımcı olur (Bratton and Ferebee, 1999; Henley, 2002). Özetle, kinestetik duyuları 

harekete geçiren seramik çamuru, özellikle çocukların, bastırılmış duyusal ve duygusal 

deneyimlerle yeniden bağlantı kurmalarına yardımcı olabilir, bu da onların, duygu ve 

düşüncelerini daha güvenli bir şekilde ifade etmeleriyle sonuçlanır (Geldard, Geldard and 

Foo, 2018). Seramik çamurunun oyun terapide kullanılması, çocukların yalnızca erken 

bağlanma biçimlerini keşfetmelerine yardımcı olmakla kalmaz, mevcut ilişkilerini 

keşfetmelerine de olanak tanır. Yeni yürümeye başlayan çocuklar, yapı taşlarını üst üste 

yığar, ardından onları tekrar tekrar yere sermekten zevk alır. Çocuklar bu yolla nesne 

sabitliğini araştırırken, yaratıcı yıkımı öğrenir (Winnicott, 2021).  Bu anlamda, seramik 

çamuruyla oyun terapi; karşılaşma ve ayrılıkların yaşandığı, sevilenlerin geldiği ve gittiği, 

olayların bittiği ve başladığı sürekli değişim halindeki gerçek dünyayla başa çıkmak için 

ideal yöntemlerden biri olabilir.  

3.2.3. Seramik çamuruyla mandala terapi tekniği 

Çamurla mandala terapinin temeli, seramik çamuru alanında terapi ve Jungian kum 

terapisi gibi etkisi kanıtlanmış yöntemlere dayanır. Yöntemde, birincil odak noktası 



 

57 

 

 

dokunma ve dokunmayla ilgili ritimler olmakla birlikte, görme duyusu da aktiftir. Zira 

Grunwald’ın da (2008) belirttiği gibi görsel sistem, dokunsal algıyı etkilemek için arka 

planda çalışır.  

Tekniğin temelinde; seramik çamuru, yuvarlak tepsi (kutsal çember/mandala) ve 

dokunsal algı olmak üzere, üç unsur yer alır. Sayılanlara ek olarak, danışana; yuvarlak, 

açık bir kapta ılık su verilir. Kimileri için rahme sembolik dönüş, yeni sinirsel bağlar 

oluşturmak için alternatif olabileceğinden, yöntem; güvenli, sıcak, kutsal çember alanda, 

ritmik nefes alıp verme ve anne karnındaki hafif nabzın uzantısı olacak şekilde 

tasarlanmıştır. Seanslardaki tepsi, yaratıcı süreci tutan, destekleyen ve her şeyi kapsayan 

bir çember şeklindedir. Sembolik olarak çemberin, büyük bir güce sahip olduğu bilinir. 

Doğada çember; dünyanın, güneşin, ayın şeklinden, gözbebeklerinin şekline, hücresel, 

moleküler ve atomik yapılara kadar her yerde görülür. Çember biçimindeki tepsi, söz 

konusu rahatlatıcı benzerlikleri örnek alır. Terapi alanı; oda, su, nemli ve yumuşak çamur 

dahil, anne rahmini taklit edecek şekilde sıcak olmalıdır. Kurulum için, kare veya 

dikdörtgen tablalı sabit bir masanın üzerine, seramik çamuruyla doldurulmuş, çember 

şeklinde ahşap bir tepsi koyulur. Tutma/yığılma payı 7,5 cm olan ahşap tepsinin çapı, 

yaklaşık 46-51cm’dir (Besson, 2016). Masanın üzerindeki tepsinin yanına, ılık su, kâğıt 

havlu veya temiz bezler yerleştirilir. Çamurun rengi, farklı kültürlerden ve geçmişlerden 

gelen insanlar için önemli olduğundan, Elbrecht, (2013) mümkün olduğunca toprağa ve 

vücut rengine yakın, nötr, kahverengi tonlu seramik çamurlarının tercih edilmesini önerir. 

Sağlanacak diğer malzemeler, görünür olmayan bir yerde tutulur. Bunlar; abanoz, tik 

veya maun gibi sert ağaçlardan yapılmış modelaj setleri; kurdele, kumaş şeritleri, ip gibi 

bağlantı hissi uyandıracak malzemelerdir (Proulx, 2003). Atölyede, porselen bilyeler 

veya kişinin eline sığabilecek düzgün kenarlı doğal taşlar bulundurulur. Yumuşak ve 

esnek çamura kıyasla sert malzemeler, karşıt dokunma hissini harekete geçirmek için 

kullanılabilir. Bununla birlikte taşlar, sınır çizme ihtiyacını; kurdele, iplik veya kumaş 

şeritleriyse fiziksel aleme bağlı kalma gereksinimini karşılayabilir.  

Seans, terapist yönlendirmesi olmadan spontane gerçekleşir (Malchiodi, 2007). 

Uygulama sonunda estetik değeri olan ürünler ya da görsel olarak elle tutulur bir 

görüntünün veya yapının olmadığı durumlar ortaya çıkabileceğinden, nihai ürün 

beklentisi vurgulanmaz. Sonuç ne olursa olsun, yaratıcı sürecin birçok düzeyde içsel 

etkisi vardır (Badenoch, 2008).  



 

58 

 

 

Seramik çamuruyla mandala terapinin ardındaki prensip, kasıtlı olarak tekrarlanan 

eylem ve hareketleri içerir. Bu eylem ve hareketler, duyusal kavrayış ile ilgili sorunlar 

olmadıkça olumlu ve yatıştırıcı etkiler üretir. 

Danışan, çalışmaya başlayacağı zamana kendisi karar verir. Terapist, danışanı izler 

ve müdahaleci olmadan, karar verilmesine yardımcı olmak için, yöntemi tanıtır. 

Terapiden önce, materyaller taktim edilir ve seans esnasında not alınacağının bilgisi 

verilir. Birden fazla danışan varsa, konuşulabileceği ancak sessiz olmanın faydalı olacağı 

söylenir. Gerekli bilgilendirmelerin ardından, terapist, tepsinin güvenli olduğunu 

göstermek adına, çamura dokunabilir. Seans, danışanın, çamur ile dolu yuvarlak tepsinin 

önünde ayakta durmaya veya oturmaya çağrılmasıyla başlar. Göz kapaklarının indirilmesi 

ve nefese odaklanılması önerilir. Gevşeme egzersizinin akabinde danışan, çamura temasa 

davet edilir.  

Bahsedilen tekniklerin dışında, kişinin kendisini seramik çamuruyla ifade etmesini 

kolaylaştıran, başka yaklaşımlar da vardır. Bu yaklaşımlarda, danışana yarı 

yapılandırılmış bir soru verilerek, sürece eşlik edilir. Amaç, performans ya da estetik 

kaygıyla nihai bir ürün yaratmak değil, süreçte malzemeyle hemhal olmayı 

deneyimlemektir. Doğru ya da yanlış yol yoktur. Danışan, çamura dilediği gibi dokunma, 

arzuladığını biçimlendirme, yaratma ya da yaratmama konusunda özgürdür (Bkz. Görsel 

3.5.). Seansların sonunda ortaya çıkan ürünler, kimi zaman pişirilebilir. Sırlama/boyama, 

fırınlama, hatta sergileme gibi uygulamalar, tamamen danışanların ihtiyacına göre 

belirlenir. Jang and Choi’nin (2012) duygusal ve psikolojik desteğe ihtiyaç duyan 16 

ergenle gerçekleştirdiği çamurla sanat terapi çalışmaları, katılımcıların son seanstan sonra 

ego dayanıklılıklarında olumlu bir değişim olduğunu ortaya koymuştur. Bulgular, 

katılımcıların başarılı bir biçimde fırın yakması, ürünlerinin pişmiş toprağa dönüştüğünü 

görmesi ve çamurun esnekliğini, plastisitesini hissetme deneyimiyle alakalıdır. Konuya 

örnek teşkil eden bir diğer çalışmada; 18-21 yaşlarında otizm spektrum bozukluğu (OSB) 

olan 9 gençte, çamurun terapötik faydaları ve seanslarda yaratılan ürünlerle açılan nihai 

serginin sürece etkisi araştırılmıştır (Hartman and Owings, 2021). Görüşmelerden elde 

edilen sonuçlar, haftalık yürütülen sanat terapi seanslarına ek olarak, terapistlerle ortak 

küratörlük yapma ve sergiye katılma sürecinin, iyi oluş haline benzersiz katkılar 

sağladığını göstermiştir. Terapist, çamurun yaşadığı değişim ve dönüşüme paralel, 

danışanı, duygu ve düşüncelerini ifade etmesi konusunda teşvik eder. Bazı danışanlar, 



 

59 

 

 

kendilerini sözel olarak ifade etmek istemezken, kimileri, konuşmaya hevesli olabilir. Her 

iki durumda da terapist; takipçi, gözlemci ve kolaylaştırıcıdır. Öte yandan, birleşik sanat 

yaklaşımını (intermodal) benimseyen terapistler, seramik sanatı da dahil olmak üzere 

başka sanat disiplinlerini sürece dahil ederek, farklı bir deneyim sunabilirler.  

 

Görsel 3.5. Büyükada, Taşmektep, Yeşim Us Aslan ile “Geçmişten geleceğe köprü” isimli intermodal 

sanat terapi atölyesinden genel bir görünüm. 30 Temmuz 2023 (Kaynak: Yeşim Us Aslan arşivi) 

 

Sonuç itibariyle tüm bu yöntemler, danışanın seramik çamuruyla çalışırken, sürekli 

olarak yaratma ve yok etme sürecini deneyimlemesini sağlar. Seanslar sırasında 

kullanılan çamur sınırlı olsa da çamurun sunduğu olanaklar sınırsızdır. Çamur ile 

çalışırken, ancak pürüzsüz bir yüzeyi yok etmeye, parçalamaya gönüllü olursak, 

yaratabiliriz. Böylelikle, fark eder, fark ettiklerimizi uygular ve değişimden sağ çıkmayı 

öğreniriz. 



 

60 

 

 

3.3. Seramik Çamuru ile Sanat Terapinin Uygulama Alanları 

Seramik çamurunun kullanıldığı sanat terapi uygulamalarına, sanat terapistinin yanı 

sıra; doktor, hemşire, eğitmen ve seramik sanatçısının da dahil olduğu profesyonel bir 

ekip eşlik edebilir. Terapötik pratikler; okullar, hapishaneler, evsiz barınakları, sığınma 

evleri, belediyelerin sosyal tesisleri, özel atölyeler, ev ortamları, klinikler, onkoloji 

servisleri ve çeşitli rehabilitasyon merkezleri de dahil olmak üzere pek çok yerde 

gerçekleştirilebilir. Uygulama alanları; fiziksel, zihinsel, duygusal sorun ve bozukluklar, 

stres ve kaygı yönetimi, dikkat eksikliği ve hiperaktivite bozukluğu, yas ve kayıp 

süreçlerini kapsamakla birlikte, özellikle travma tepkisine ve çocukluk döneminden 

kaynaklı erken bağlanma sorunlarına odaklanır.  

Dokunma duyusu, bir bebeğin annesiyle kurduğu ilk iletişim biçimi olduğu için 

erken bağlanma ile yakından ilişkilidir. Bağlanma, bebek ile birincil bakıcısı arasındaki 

bağdır ve bebeğin ihtiyaçlarını ve duygusal gelişimini karşılamak için gelişen etkileşim 

kalıpları ile karakterize edilir. Erken yaşta güvensiz bağlanma, çocuk üzerinde depresyon, 

kaygı, saldırganlık, düşük benlik saygısı veya diğer duygusal sorunlar gibi çeşitli zararlı 

etkilere sahip olabilir. Elbrecht, (2013) güvenli bağlanmanın çocukta denge olarak 

kendini göstereceğini, boşanma, ölüm, terk edilme gibi güvensiz bağlanmanın ise 

dengesizliğe neden olabileceğini belirtir. Çamurun terapide kullanılması, bu 

dengesizlikler üzerinde çalışmaya alan açar.  Çamurla terapötik süreçte, iki elin aynı anda 

kullanılması, sol ve sağ beyin yarıkürelerini dengeli bir biçimde uyarmaya ve birbirine 

bağlamaya yardımcı olabilir (Malchiodi, 2015; Meijer-Degen and Lansen, 2006). 

Çamurun yapıcı ve yapısökümcü nitelikleri, çocukların nesne sabitliğini anlamalarına 

olanak tanır (Winnicott, 2021). Ebeveynlerin boşanması, bir aile üyesinin çeşitli 

sebeplerle evden ayrılması, ölüm ya da terk edilme gibi sebeplerle kayıp yaşayan 

çocuklar; yas ve kederleriyle ilişkili ıstırabı, öfkeyi, üzüntüyü ve hayal kırıklığını ifade 

etmeleri için çamurla çalıştırılabilir. Çamur ile çalışmak; yatıştırıcı ve rahatlatıcı bir 

deneyim sunabilir. Duygusal ifadeyi kolaylaştırarak, iyi oluş halini teşvik ederek ve 

duygusal tepkileri azaltarak stres kontrolünü sağlayabilir. Souter-Anderson, (2010) 

birçok terapistin, danışanlarının seramik çamuru ile olan ilişkisini, yaşamlarındaki farklı 

insanlarla bağlarının bir metaforu olarak gördüğünü belirtir.  

Öte yandan tıpkı sevgi gibi, şiddetin de temel iletişim şekli dokunmadır. 

Sınırlarımız, bedensel güç kullanılarak ya da uygunsuz dokunuşlarla işgal edilebilir. 



 

61 

 

 

Vücudumuzun başına gelen diğer tüm olaylar gibi cinsel istismar deneyimleri de ezici bir 

şekilde dokunma duyusu tarafından yönetildiğinden, travmaya sebep olur. Travma, 

yaşananlardan değil, yaşam amacının duraksamasından kaynaklandığı için, kişinin yaşam 

akışı donar. Travma geçirmiş insanlar, genellikle travmayı hatırlayamaz ve söze 

dökemez. Olanların öyküsüne ilişkin bilişsel vurgunun çarpıtılarak aktarılması, yeniden 

travmatik sonuçlar üretebilir. Ayrıca birçok travmatik olay, erken çocukluk döneminde 

dil becerileri gelişmeden önce yaşanır. Böylece travma, önce beden hafızasında 

depolanır. Bu durum, vahşi doğadaki hayvanlarda ve şamanlarda da gözlenebilir (Levine 

and Frederick, 2013; Levine, 2018). Hayvanlar düzenli olarak travma yaşarlar, fakat 

travma sonrası stres bozukluğundan mustarip olmadıkları için, güvende olduklarını ve 

yırtıcı hayvanın çekip gittiğini anladıkları anda titremeye başlarlar. Hareketsizlik tepkisi 

ile kesintiye uğrayan “savaş-kaç” dürtülerini, titreme eylemi ile tamamlar ve dengeyi 

yeniden bulurlar. 

Travma tedavisine yönelik sanat terapi müdahalelerinin amacı, beden duyumu ile 

geçmiş travma arasındaki bağlantıyı açıklığa kavuşturarak; hissedilmesi, tanımlanması 

veya anlatılması gereken vücut duyumlarının anlaşılmasını kolaylaştırmaktır. Bu 

noktadan hareket eden Elbrecht, (2013) çamurla terapötik süreçte, ellerin yıkıcı bir olay 

anında danışanın yapmak istediği hareketi tamamlayarak travmayı nasıl ortadan 

kaldırabileceğine odaklanır. Levine, and Frederick (2013) çamurla çalışmanın terapötik 

etkilerini gözlemlemiş; kinestetik, duyusal farkındalık odaklı psikodinamik sanat terapi 

yaklaşımlarının, travma iyileştirme bağlamında oldukça faydalı olduğunu doğrulamıştır 

(Levine, 2018). Aşağıdan yukarıya bir yaklaşımın benimsendiği, daha fazla bilişsel 

içgörüye yol açabilen çamur terapi yaklaşımı; kişilik entegrasyonunu artırmaya, 

duyguları düzenlemeye ve travma deneyimini yeniden yazmaya yardımcı olabilir 

(Courtois, 2008; Elbrecht and Anticliff, 2014; Ogden, Minton and Pain, 2006).  

Çamur, dokunma hassasiyeti ya da zorluğu yaşayan otistik çocuklar ve ergenler için 

de etkili bir araç olabilir. Otizm tanısında, yaratıcı etkinliklerin, gevşemeyi ve kendini 

yatıştırmayı teşvik ettiği ve öz düzenlemeyi öğreterek, yürütücü işlev bozukluğuyla 

mücadeleye yardımcı olduğu gösterilmiştir (Schweizer et al., 2017). Çamur ile 

etkileşimde bulunmak; kan basıncını düşürme, ruh halini iyileştirme ve saldırganlığı 

azaltma potansiyeline sahip olup, rahatlamaya destek olur (Elbrecht and Antcliff, 2014; 

Kimport and Robbins, 2012).  



 

62 

 

 

Araştırmalar, seramik çamurunun; Dikkat Eksikliği ve Hiperaktivite Bozukluğu 

(ADHD) belirtileriyle baş etmeye yardımcı olduğunu, ebeveynlik algısını 

kolaylaştırdığını, Parkinson hastalığı olan bireylerin iyi oluş haline katkı sağladığını, 

Obsesif-Kompulsif Bozukluklarda (OKB), fobi ve stres semptomlarında iyileştirici 

etkiler yarattığını gösterir (Bat Or, 2010; Elkis-Abuhoff, Goldblatt, Gaydos and Convery, 

2013; Elbrecht and Antcliff, 2014; Bae and Kim, 2018). Çamurla çalışmak, Parkinson 

hastalarının zihinsel ve fiziksel durumunu olumlu yönde etkiler. Çamuru serbestçe 

manipüle etmek; kas sertliği, titreme, yorgunluk, konuşma ve uyku bozuklukları gibi 

fiziksel semptomları hafifletmeye yardımcı olurken, bir yandan da sosyal etkileşim 

sağlayarak; özgüveni, duygusal dengeyi ve yaşam kalitesini artırır. 

Ampirik çalışmalar, çamurla gerçekleştirilen terapilerin; kaygıyı azaltmada, 

depresyonu hafifletmede ve zorlayıcı duygularla çalışmada etkili olduğunu ortaya koyar 

(Bkz. Görsel 3.6). Bu araştırmanın, birinci bölümünde söz edildiği gibi çamur, stres 

topuna kıyasla olumsuz ruh halini azaltmada daha etkili olmuştur, ayrıca yapılandırılmış 

bir görevi çamurla tamamlamak, serbest çalışmaya kıyasla daha yararlıdır. Kimport and 

Hartzell ise, (2015) farklı türde çamur kullanarak çimdik yöntemiyle kâse şekillendiren 

psikiyatri hastalarının, çamurun kalitesinden bağımsız olarak, kaygı seviyesinde anlamlı 

bir azalma olduğunu tespit eder. De Morais et al., (2014) sekiz seans boyunca çamurla 

çalışan psikiyatri hastalarının, kaygı ve depresif ruh halinde azalma olduğunu 

doğrularken, Nan and Ho, (2017) terapötik bağlamda seramik yapmayı deneyimleyen 

insanların, beden-zihin-ruh esenliğinde gelişme kaydedildiğini gösterir.  

 



 

63 

 

 

 

Görsel 3.6. 11 yaşında, annesi babası yeni boşanmış danışanla, seramik çamuru alanında terapi. 

Danışanın okul çantasında getirdiği oyuncaklarla tamamladığı kompozisyonda, figürler savaş halinde 

olsalar bile birbirleriyle temas halindedir (Elbrecht and Antcliff, 2015, s. 212) 

Geniş bir araştırma literatürü (DiClemente and Prochaska, 1982; Prochaska and 

DiClemente, 1983; Prochaska, DiClemente and Norcross, 1992) bireylerin psikoterapi 

sırasında bir dizi dönüştürücü aşamadan geçtiğini belgeler. Bunlar; ön düşünme, tefekkür, 

eylem ve sürdürme olarak sıralanabilir. İnsanın zorluklar karşısında yaşadığı deneyimle, 

çamurun seramik olma sürecinde yaşadığı değişim ve dönüşüm oldukça paraleldir. Ham 

ürün, yani şekillendirildikten sonra kuruyan biçim, fırında pişirilir. Bu işlem, mamulü 

mukavemet ve güç kazanmış seramiğe dönüştürür. Mevlâna Celaleddin Rumi, 

olgunlaşmanın çeşitli aşamalar neticesinde ortaya çıktığını: “Hamdım, piştim, yandım” 

sözleriyle ifade eder. Benzer şekilde insan, yaşamın sunduğu zorlu ve travmatik yaşam 

deneyimleriyle adeta ateşten geçerek güçlenir. 

3.4. Sanat Terapi Alanında Çalışan Seramik Sanatçılarından Örnekler 

Başlığın amacı, sanat terapi uygulayıcılarının, hem danışanlarla gerçekleştirdikleri 

pratikte (klinik, topluluk, tıbbi ya da atölye ortamlarında) hem de kişisel sanat 

pratiklerinde, seramik sanatını nasıl kullandıklarını, değerlendirdiklerini, anladıklarını 

keşfetmektir. Bu doğrultuda sanat terapi alanında çalışan seramik sanatçıları 

örneklenmeden önce; sanat terapistlerinin güncel sanat pratiklerini, kendilerini ve 

yaptıkları işi nasıl tanımladıklarını sorgulayan çalışmalara yer verilmiştir. Böylece, 



 

64 

 

 

araştırmaya destek olan katılımcılara, kişisel görüşmelerde sorulacak sorular belirlenmiş 

ve sorulara verilen yanıtların literatürle paralellik taşıyıp taşımadığı ortaya konmuştur. 

 Sanat terapi, sanatın ifade, dönüşüm ve öz-farkındalığa fayda sağladığı inancını 

temel alsa da sanat yapmanın meslekte sahip olduğu benzersiz ve özel role değinen az 

sayıda araştırma mevcuttur. Sanat terapistleri genellikle, sanatın iyileştirici ve 

dönüştürücü özelliklerine değinir, (Allen, 1995; Malis, 2014; McNiff, 1981, 2012; Moon, 

2009, 2012; Wadeson, 2001) sanat yapmanın bir araçtan daha fazlası olduğunu söylerler. 

Ancak bu iddiayı doğrulayan, oldukça az bilimsel araştırma vardır. 

Konuya ilişkin literatürden biri, dans/hareket terapisti Brown’a (2008, s. 201-207) 

aittir. Brown, sanat terapistlerine iki soru yöneltmiştir: “Kişisel sanat arayışınızla, 

hastanede terapist olarak çalışmanız arasında nasıl bir ilişki var?” ve “Kişisel sanat 

pratiklerinize ara vermek size ne hissettiriyor?” İlk soruya yanıtlardaki ortak tema; 

maneviyat, bütünlük ve sanatın kişiyi arındırdığı üzerineyken, ikinci soruya yanıtlar ise; 

“tükenme, öfke, ilgisizlik, kendimizden, işimizden, hastalarımızdan kopukluk” gibi 

kavramlarla tanımlanır. Daha büyük ölçekli bir araştırmada Hluska, (2016) ABD, 

Kanada, Avrupa ve Asya’dan 137 katılımcı ile çalışmıştır. Hluska bu çalışmada, sanat 

terapi alanında yüksek lisans veya eşdeğer bir programı tamamlamış ve akredite olmuş 

ulusal sanat terapi derneklerinden birine üye olan katılımcıların, sanat terapi kimliklerini 

nasıl tanımladıklarını sorgulamıştır. Bu araştırmanın sonucunda ilginç bir şekilde 

katılımcıların yarısı kendilerini “sanat terapistinden farklı”, diğer yarısı ise “sanatçı ya da 

sanat terapisti” olarak tanımlamıştır. Vick and Sexton-Radek, (2008) ABD ve Avrupa’da, 

sanat terapi pratiklerinde atölye kullanımını karşılaştırmalı olarak incelemişlerdir. 

Çalışmanın sonunda her atölyenin veya toplum merkezinin amacının oldukça farklı 

olduğu ortaya çıkmıştır. Avrupa’da hizmet veren personel: kolaylaştırıcı ya da yönetici, 

lider, sanatçı gibi unvanlarla anılırken ABD’de hizmet veren personel ise sanat terapisti 

unvanı ile anılmaktadır. Yapılan diğer araştırmalarda, kendi sanat pratiklerini sürdüren 

terapistlerin; danışanlarla çalışırken empati yeteneklerinin arttığı, dengede kalarak 

çalışmalarını daha kolay yürütebildikleri, öz şefkat duygularının geliştiği, sanatın 

danışanlarla nasıl kullanılacağına dair çözümler üretebildikleri bulgulanmıştır (Fish, 

2012; Yoo, 2011). 

Literatürdeki örneklerden hareketle; sanat terapi alanında yüksek lisans ya da 

eşdeğer bir programı tamamlamış, akredite olmuş ulusal sanat terapi derneklerinden 



 

65 

 

 

birine üye olan hem sanat terapisti hem de seramik sanatçısı kişilerle iletişim kurulmaya 

çalışılmıştır. Bu noktada araştırmacının; güzel sanatlar fakültesinin seramik ve cam 

bölümlerinde sanatçı olarak eğitilmesi, güzel sanatlar fakültesinde akademisyen olarak 

çalışması ve aldığı sanat terapi eğitimleriyle alana yeni yeni dahil olması, bu araştırmada 

sınırlılık olarak düşünülebilir. Araştırmacının geçmişi ve sanatı algılama eğilimi, dünyada 

bahse konu kimliklerin her ikisine de sahip kişilere ulaşmasını kısıtlamıştır. Seramiği; 

kendisini şifalandırmak, yaşadığı duygulardan arınmak ya da bu duygularla baş etmek 

için kullanan birçok sanatçı vardır. Bunlardan bazıları; verem tedavisi gördüğü 

sanatoryumda seramikle tanışan Füreya Koral; yangın travmasını “Nefes” temalı 

eserlerinde anlatan Pınar Baklan; kızının engeli ve şiddete ilişkin deneyimleri 

heykellerinde vücut bulan Tuba Batu; babasının kaybından sonra “Cevheri İçinde Saklı” 

sergisini yaratan Betül Demir; sömürgeleştirilen ülkesini kimlik kavramı üzerinden 

sorgulayan Kukuli Velarde’dir. Bununla birlikte, giyilebilir seramik heykellerle 

performanslar gerçekleştiren William Cobbing; çamurun su ile buluşmasındaki 

bozunuma odaklanan Juree Kim; kırık seramik objeleri kintsugiden esinlenerek farklı 

malzemelerle birleştiren Glen Martin Taylor; pişirim sürecini tamamen devre dışı 

bırakarak süreç odaklı çalışan Phoebe Cummings gibi sanatçılar, malzemenin hayatta 

yaşadığımız deneyimlerle benzerlik gösteren; geçicilik, kırılganlık, değişkenlik…vb. 

niteliklerini sorgularlar. Ancak sayılan sanatçıların yaptığı pratikler sanat terapi değildir 

ya da terapi amaçlı gerçekleştirilmez. Alanın özünü tasvir eden kavramları kelimelere 

dökmek oldukça zor olsa da sanat malzemesinin sağalmak/boşalmak/arınmak/iyileşmek 

amacıyla kullanılmasının, sanat terapi olmadığı, sanat terapiden söz edebilmek için 

muhakkak sanat terapistine ve danışana ihtiyaç olduğu söylenebilir. Bununla birlikte, 

sanat terapide duygular ifade edilirken, performans ve estetik kaygı güdülmediği, 

anlamsız gibi görünen elle tutulur her biçimin bir anlamı olduğu hatırlanmalıdır.  

Seramik sanatçısı olmak için illaki mektepli olmak gerekmez. Üniversitelerin, özel 

stüdyoların ya da belediyelerin açtığı kurslarda seramik sanatını öğrenen; yetenekli, 

yaratıcı, istekli ve meraklı kişiler de pekâlâ seramik sanatçısı olabilir. Nitekim hem 

Türkiye’de hem de başka ülkelerde, konuya örnek teşkil ederek dünyaya adını duyurmuş, 

birçok kıymetli seramik sanatçısı vardır. Bu isimlerin ülkemizdeki ilklerinden biri, çağdaş 

seramik sanatının öncülerinden Füreya Koral (1910-1997) iken, Avrupa’da ise Lucie 

Rie’nin atölyesinde stüdyo çömlekçisi olarak yetişen ve alana yön veren Hans Coper’dır 



 

66 

 

 

(1920-1981). Avrupa ve ABD’de sanat terapisti olabilmek için ise bu alanda yüksek 

lisans derecesine sahip olmak gerekir. Dünya’da hem seramik sanatçısı kimliğine sahip 

hem de sanat terapi alanında yüksek lisans yapmış kişilere ulaşılamadığı için, bu başlık 

altında Türkiye’den iki katılımcıya yer verilmiştir. Bu katılımcılar; İstanbul Üniversitesi, 

Çapa Tıp Fakültesinde Sanat Psikoterapileri derneği tarafından açılan sertifika 

programını tamamlamış olup, Sanat Psikoterapileri Derneği üyesidirler.  

3.4.1. Asuman Aktüy 

1966 yılında Aydın’da doğan Asuman Aktüy, Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim 

Fakültesi mezunudur (A. Aktüy, kişisel iletişim, Haziran 2022). Biyoloji öğretmenliği 

yaptığı yıllarda, İzmir Resim ve Heykel Müzesi, Yıldız Şima Atölyesi’nde, seramikle 

tanışıp çalışmaya başlar. 1991 yılında Amerika’ya gider ve orada da malzemeyi tanımayı 

sürdürür. Çamurla çalışmanın kendisine iyi geldiğini fark ettiğinde: “Bana iyi gelen, 

başkasına da iyi gelir mi?” sorusunun peşine düşer. Cevap, bir fizyoterapistin 

yönlendirdiği romatizma hastası çocukla gelir. Kendisini, motor becerilerde gelişim 

sorunları yaşayan kişilerin, seramik malzemeyle çalışmalarına eşlik ederken bulur. 

İzmir’den Adana’ya, ardından Ankara’ya tayini çıkan eğitimci, İncirlik Hava Üssü ile 

Türk Silahlı Kuvvetleri Bakım ve Rehabilitasyon Merkezinde seramik dersleri verir. 

İzlediği bir belgeselden ve ABD’de askeriyeye ait rehabilitasyon merkezlerindeki 

seramik çalışmalarından çok etkilenen Aktüy, gönüllülük esasıyla çalışır.  

Aktüy, asla tanrıcılık oynamadığını söyler. Çocukken öğrenim güçlüğü çekmesi, 

MEB dahil olmak üzere, eğitici/öğretici olduğu her yerde, tane tane anlatma becerisi ve 

anlayışı geliştirmesine katkı sağlar. Bunun yanı sıra, pedagojik formasyon almış, yaşça 

olgun bir eğitmen olması, bilhassa Türk Silahlı Kuvvetleri Rehabilitasyon Merkezindeki 

psikolog ve doktorların güvenini kazanmasında önemli bir faktördür. Nitekim Aktüy’ün, 

her iki gözünü de kaybeden bir gaziyle çalışmaya başlamadan önce, gözlerini kapatarak 

yaptığı uzun araştırmalar ve yaralı askerlerin yarattığı seramiklerle açtığı sergiler, 

kendisine olan inancın boşa olmadığını kanıtlar. Aktüy’ün edindiği deneyimler, 

atölyelerini tasarlamadan önce hipotez ortaya koymanın ne kadar önemli olduğunu 

gösterir. Haffkine’in kolera aşısını kendisinde denediği gibi, Aktüy de hazırladığı atölye 

içeriğini önce kendi üzerinde test eder. 



 

67 

 

 

2005 yılında İstanbul’a taşınır. 2014’te, İstanbul Üniversitesi, Çapa Tıp 

Fakültesinde Doç. Dr. Nurhan Eren’in yürüttüğü Sanat Psikoterapileri eğitimine katılır. 

Seramik malzemenin insanın iyi oluş haline katkılarını durmaksızın araştıran Aktüy, 2015 

yılında Milli Eğitim’de sürdürdüğü biyoloji öğretmenliğinden emekli olarak, sanata tam 

zamanlı vakit ayırmaya başlar. Sanat terapinin daha geniş kitlelerle buluşması için 2017 

yılında Container adını verdiği multidisipliner bir atölye kurar. Container’ı devretse de 

bugün çalışmalarını, atölye/galeri olan evinde tam gaz sürdürür. Hatta, Filiz Ağdemir’in 

küratörlüğünü yaptığı ilk kişisel sergisi “Yadigâr”, Mart 2022’de, bu atölye/galeri de 

açılır. Aktüy, sabun üreticisi ailesini anmak üzere, temizlenme/arınma ritüellerinde 

önemli bir yere sahip; sabun, nalın ve hamam tası üçlemesinden oluşturduğu porselen 

heykellerle yeni bir hafıza üretir (Bkz. Görsel 3.7 ve Görsel 3.8.). Sergi, alımlayıcıların 

da hamam taslarını boyayarak o an da kendi hikâyelerini anlatabilecekleri, ardından, tası 

su ile yıkayabilecekleri Punctum ismindeki performansla sonlanır (Bkz. Görsel Görsel 

3.9.).  

   

Görsel 3.7. Asuman Aktüy, “Hafıza çekmecelerinden çıkıp gelen çocukluğum” ile “Nalınlar ve izleri, 

Değişken ölçülerde düzenlemeler, Kalıpla şekillendirme ve yüksek derece pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman 

Aktüy arşivi) 



 

68 

 

 

 

Görsel 3.8. Asuman Aktüy, “Hamam tası” 20x5cm, Kalıpla şekillendirme, el dekoru ve yüksek derece 

pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman Aktüy arşivi) 

 

 

Görsel 3.9. Asuman Aktüy, “Punctum performans” 20x5cm, Kalıpla şekillendirme ve yüksek derece 

pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman Aktüy arşivi) 



 

69 

 

 

Aktüy’ün evi, aynı zamanda küçük eğitimlerin ve atölyelerin de yürütüldüğü bir 

çalışma alanıdır. Bunlardan biri, 2022 yılında “çocuklarla müdahalesiz alanda sanat” 

(Bkz. Görsel 3.10 ve Görsel 3.11) ismiyle başlatılan ve bugün ismine “beklentisiz” in de 

eklendiği: “Çocukken bana nasıl yaklaşılsaydı desteklenmiş ve iyi hissederdim?” 

sorusunu temel alan bir atölyedir. Sekiz haftalık atölyede Aktüy, çocuklarla 45’er dakika 

çalışır. Pratikler sırasında, seramikle ilgili teknik bilginin asgari düzeyde aktarılmasına 

özen gösterilerek, dikkatin ve yaratıcılığın gelişimine katkı sağlamak amaçlanır. Bu 

projenin yanı sıra, anne-çocuk ya da yetişkin atölyelerinde de kolaylaştırıcılık sunan 

Aktüy, genellikle danışanla birebir ilgilenmeyi tercih eder. Bu tercihin altında; çamurun, 

kişiyi gelişimsel evreye götüren tetikleyici bir malzeme olması ve kişinin otantik 

benliğinin açığa çıkarılmak istenmesi gibi faktörler yatar. Aktüy’e göre birçok çocuğun 

olduğu atölyeler, kısa sürede oyun salonuna dönebileceğinden, bireysel seanslar, terapisti 

de merkezleyen meditatif ortamlardır. Asuman Aktüy, her danışan için rapor yazdığını ve 

danışanın dikkatinin nerede kaybolduğunu tespit etmeye özen gösterdiğini belirtir.  

 

Görsel 3.10. 6 yaşında, hastalık tanısı olmayan danışanla müdahalesiz alanda sanat. Âtıl porselen 

parçalarla benzetmeler oluşturma, fırça dekoru ve yüksek derecede pişirim, 2022 (Kaynak: Asuman 

Aktüy arşivi) 



 

70 

 

 

 

Görsel 3.11. 13 yaşında, hastalık tanısı olmayan danışanla müdahalesiz alanda sanat. Dans ve hareket 

temelli çalışmanın çamura aktarımı, “Parende atan patates” (Kaynak: Asuman Aktüy arşivi) 

Aktüy, danışanın ihtiyaçları doğrultusunda farklı malzemeler kullansa da 

ekseriyetle seramik çamuruyla çalışır. Kişi, kendisini sözel olarak ifade etmeye 

gönüllüyse hem şekillendirme aşamasından hem de ürün pişirildikten sonra üzerinde 

konuşulur. Çamur; danışan kendisine olan inancını kaybettiyse, bu inancın tekrar nasıl 

kazanılacağının bulunması, kaybetmediyse, onu koruma altına almak için kullanılan bir 

araçtır. Çamurun ayrıcalıklı bir malzeme olduğunu düşünen Aktüy: “İster yaradılış 

mitlerine ister evrim teorisine inanın, her ikisine göre de çamurdan geliyoruz” diyerek, 

çamurla hemhal olmanın, kendimize bakmak/dokunmakla eşdeğer olduğunu ima eder. 

Çamur, üç boyutlu modellemeye elverişli, hareketlerimize ve ısımıza tepki veren bir 

malzemedir. Aktüy’e göre, resim yaparken, kâğıt ya da tuval ile aramızda fırça 

olduğundan, malzemenin dokunsallığı hissedilmez. Buna karşın çamur, direk ellerle 

şekillendirilebilir, hacmi deneyimlenebilir. Dokunma pratiği; dengeli gelişimi destekler, 

keyif verir ve güçlü hissettirir. Çamur: ele almak, ele geçirmek, elde etmek gibi, deyimleri 

destekleyen bir malzemedir. Seramik çamurlarının hafızasının olması, kişiyi o an’a, 

getirir. Çamurla çalışmak, vazgeçmeyi öğretir. Belli bir noktaya getirilen çalışmanın; 

bozulması, fırından çatlak çıkması ya da kırılması, kontrol edilemeyeceklerin kabul 

edilmesini ve tefekkür pratiğinin geliştirilmesini sağlar. Bununla birlikte, çamurun 

seramik olma yolculuğu; hayatta her şeyin dönüşebileceğini ve istemediklerimizi 

değiştirme şansımızın elimizde olduğunu gösterir.  



 

71 

 

 

Aktüy, profesyonel anlamda klinik eğitimi olmadığı için, kendisini sanat terapi 

uygulayıcısı/kolaylaştırıcısı olarak tanımlar. Sanat malzemesinin nasıl kullanılacağı ve 

kişinin malzeme üzerinden kendisini nasıl okuyabileceği ile ilgilenir. Bu pratik, öz 

farkındalık gelişimine katkı sağlar. Nitekim, kendi ifade sürecinde geldiği nokta: “bu 

yaratı, alımlayıcı ile hiç buluşmayacak olsa, ona nasıl şekil verirdim?” sorusunu cesurca 

sorduğu bir yerdir.  

Aktüy, sanatın belli bir kitle için üretilmesinden ve alımlanmasından rahatsızdır. 

Sanat, sanatçıyı ve sanatı alımlayan kişiyi iyileştirebilir. Bu nedenle, sanatın pragmatist 

olması gerektiğine inanır. Sanat eseri; iyileşmeye, güzelleşmeye, düşünmeye ve fikir 

üretebilmeye aracılık etmelidir. Sanat pratiklerini bu anlayışla sürdüren Aktüy, bir yandan 

sanat terapi uygulayıcılığını sürdürmekte, diğer yandan da sahadaki çalışmalarını 

yayımlamak üzere olduğu biyografisi üzerinde çalışmaktadır.   

3.4.2. Yeşim Us Aslan 

Anadolu Üniversitesi, Çalışma Ekonomisi ve Endüstri İlişkilerini tamamlayan 

Aslan, 4 yıl özel sektörde çalıştıktan sonra, Kocaeli Üniversitesi, Seramik ve Cam 

tasarımı bölümüne girer (Y. Us Aslan, kişisel iletişim, Ağustos 2023). Ardından, 

Marmara Üniversitesi’nde pedagojik formasyon eğitimini tamamlar ve 2013’ten itibaren 

birçok farklı kurum ve kuruluşta sanat eğitimcisi olarak çalışır. 2019 yılından bu yana, 

sanat terapi üzerine pek çok eğitim alır. Bunlardan ilki, Fransız Lape Hastanesi ve 

İstanbul Sanatla Yaşam ortaklığında yürütülen 30 saatlik “Sanat Terapisine Giriş Eğitimi” 

dir. Aslan, Lape Hastanesi’nde, gözlem ve klinik stajını bitirdikten sonra, kurumun 

psikiyatri servisinde, sanat terapi uygulayıcısı olarak çalışmaya başlar. 2022 yılında 

İstanbul Üniversitesi, Çapa Tıp Fakültesi ve Sanat Psikoterapileri Derneği birlikteliğinde 

yürütülen, “Ruhsal Bozukluklarda Sanat Psikoterapileri Kursu”na kabul edilir. Eğitimini 

2024 yılında tamamlayacak olan Aslan, bir yandan da İstanbul Sanatla Yaşam’da, 400 

saatlik, Sanat Terapisi Uygulayıcısı Yetiştirme Programı’na devam eder. Sayılanlara ek 

olarak, Sakarya Üniversitesi Sanat Tasarım Fakültesi, Seramik ve Cam Ana Sanat 

Dalında yüksek lisans öğrencisidir.  

Aslan’ın hayatındaki milat, Lape Hastanesi’nde çalışmaya başladığı zamandır. 

Sanat eğitimcisi olarak çalıştığı yıllarda; savaş mağdurları, göçmenler, özel gereksinimi 

olan bireyler, şiddete uğramış kişilerle çalışsa da sanat terapi ile tanışması Lape 



 

72 

 

 

Hastanesi’nde gerçekleşir. Pedagojik formasyonun ardından, eğitmenliği bir engelli 

okulunda deneyimleyen Aslan, farklı gruplarla çalıştıkça, sanatın insanlara iyi geldiğini 

gözlemlemiş ve onların hayata temas ettiğini hissetmiştir. Bu deneyimler, onu Lape 

Hastanesi’nde klinik vakalarla çalışmaya hazırlayan önemli basamaklardır.  

Aldığı eğitimlerin ve işinin, hayatını kapladığını söyleyen Aslan, zaman zaman 

sanatçı tarafının dinlenmeye ve demlenmeye geçtiğini söyler. Hayatını, sanat terapi 

uygulayıcılığıyla kazanan Aslan’ın: “Varoluşumuza ilişkin alanla temasımızı 

azalttığımızda, yani sanat musluğunu kıstığımızda, diğer taraf da akmaya değil, 

damlamaya başlar” ifadeleri, sanatın, sanat terapistlerinin de amacını ve vizyonunu 

belirleyen olgu olduğunu gösterir. Sanat terapi uygulayarak insanların iyi oluş haline 

destek olmak, kendisine manevi olarak tatmin verse de bu iyi oluş hali sanat yapmakla 

aynı değildir. Sanat, elbette ki sanatçının da yaşamını besleyen bir kaynaktır. Bu nedenle 

terapistin, kendi sanat pratiğini sürdürmesi önemlidir. Şu sıra, sanattan uzak kaldığı için 

rahatsızlık duyduğunu belirtse de karma sergilere katılarak etkinliğini sürdürmeye çalışır 

(Bkz. Görsel 3.12). 

       

Görsel 3.12. Yeşim Us Aslan, “Duygusal Yatır-ım” 50x50cm, Seramik yerleştirme, 22 Haziran, 2023 

(Kaynak: Yeşim Us Aslan arşivi) 



 

73 

 

 

Çalıştığı malzemenin, hayata bakışıyla benzerlik göstermesinden mutluluk duyar. 

Dünya meselelerine odaklanan Aslan: “Bu coğrafyada ben ne hissediyor, yaşıyorum?” 

gibi sorulara kafa yorduğunu belirtir. Sanat terapi uygulayıcısı olmak, kendisini nasıl 

ifade edeceğini de belirler. Nitekim, sanat üretiminde sonuçtan bir beklentisi olmadığını 

ve tamamen sürece odaklandığını belirtmesi, bu söylemin ispatıdır. 

Aslan’a göre, farklı nitelikleriyle, tüm sanat malzemeleri iyi oluş haline katkı 

sağlar. Bu anlamda seramik çamurunun sunduğu üç boyut deneyimi, bedenin kullanıldığı 

hareket/dans terapiye kıyasla benzersizdir. Çamurla ortaya konan yaratı, her yönden 

görebildiğimiz ve temas edebildiğimiz, harici analoğu olan yansımamızdır. Çamurun 

dokunsallığı ve hacmi, erken çocukluk döneminden, yetişkinlik dönemine, birçok anıyı 

şimdiye getirmemize aracılık eder. Çamurla taşıdığımız benzer nitelikler, onunla iletişim 

kurmamızı kolaylaştırır. Üç boyutlu bir malzemeye biçim verebilme yetisi, bilişsel ve 

motor becerilerin de gelişimine katkı sağlar. Yaşamımızdaki hayal kırıklıklarını, 

üzüntüleri, hüsranları dönüştürebilme ve geleceğe yönelik yeni bakış açıları inşa 

edebilme becerisine sahip olduğumuz gibi; çamurla çalışırken de beğenmediklerimizi 

bozma ve yeniden inşa etme ustalığına sahibizdir. Şekil verdiğimiz çamur; bozulsa, 

çökse, çatlasa da onu tamir etmek ya da yeni bir hikâyeye biçim vermek elimizdedir. 

Aslan’a göre, sahip olduğumuz bu muazzam beceri; yaşamda kendini yeniden inşa 

edebilmeye, küllerinden var olmaya ve özgüveni geri kazanmaya benzer. Kimi 

atölyelerde, şekillendirilen ürünlerin fırınlandığını dile getiren Aslan, her aşamada ne 

olduğunu, süreçte neyin değiştiğini danışanlarla konuşur. Çamurla çalışmak; yapmak, 

kırmak, bozmak, tekrar dönüştürmek ve inşa etmek meseleleri üzerinden geri bildirim 

verilmesini sağlar. Bazı danışanların; nihai sonuca ulaşmış seramik ürünü kırmayı tercih 

ettiğini, kimilerininse, şekillendirdiği yaş çamuru eliyle sıkıştırıp bozduğunu anlatır. 

Böyle durumlarda, eğer danışan da isterse, rahatsızlık duyduğu ya da karşılaşmak 

istemediği duygu ya da düşüncenin ne olduğu üzerine konuşulabilir. Tepkiler, danışandan 

danışana değişkenlik gösterir. Kimileri, kişiliğinin bir parçasını objeye aktardığı için 

yaratma potansiyelini keşfeder, dolayısıyla aidiyet ve motivasyonlarında artış, 

özgüvenlerinde gelişim gözlenir.  

Aslan, sanatın kendisinin iyileştirici olduğuna, herkesin sanattan beslenebileceğine 

ve sanat yapabileceğine inanır. Ona göre; birçok insan, potansiyelini nasıl kullanacağını 

bilmez. Sanat terapi, kişinin yaratıcı potansiyelini ortaya çıkaran, parlatan bir pratiktir. 



 

74 

 

 

Birleşik sanat terapi yaklaşımını (intermodal) benimser. Uygulama, grubun ihtiyacına 

göre belirlenmiş, yarı yapılandırılmış bir soru üzerinden ilerler (Bkz. Görsel 3.13). 

 

Görsel 3.13. Büyükada, Taşmektep, Yeşim Us Aslan ile “Geçmişten geleceğe köprü” isimli intermodal 

sanat terapi atölyesinin seramik malzeme ile çıktıları. 30 Temmuz 2023 (Kaynak: Yeşim Us Aslan arşivi) 

Aslan, Türkiye’de sanat terapinin son yıllarda popülerlik kazandığını, seramik 

sanatının bu alanda çok az kullanıldığını ve malzemeyi tanıyan sınırlı sayıda uzman 

olduğunu belirtir. Uygulayıcılar, genellikle intermodal sanat terapi anlayışını benimser ve 

resim sanatı çalışmanın omurgasını oluşturur. Sanat terapi eğitimlerine ilginin arttığını 

ifade eden Aslan, insanların sanatla temas halinde olmasını kıymetli bulsa da mesleğin 

etik kurallar çerçevesinde uygulanmasının, önemli olduğunu düşünür. Sanat terapinin, 

ilkokuldan itibaren eğitimin içinde yer alması gerektiğine, bilhassa güzel sanatlar 

fakültelerinde kuramsal ders olarak okutulmasının büyük değişiklikler yaratacağına 

inanır. Sanat yapma eyleminin kendisi terapötik olduğundan, sanatçı ve eğitmen adayları 

mutlaka pedagojik formasyon almalı, psikoloji öğrenmelidir. Aslan’a göre; sanat terapi, 

kişinin; zihinsel, düşünsel ve kavramsal boyutta kendisine yaklaşmasına ve “ben niye 

sanat üretiyorum” meselesini erken bir süreçte anlamasına aracılık ettiği için önemlidir. 



 

75 

 

 

Aktüy ve Aslan, kimliklerinden birini, tıpkı Avrupa’daki profesyoneller gibi: 

“kolaylaştırıcı” ya da “sanat terapi uygulayıcısı” olarak tanımlar.  Literatürdeki 

araştırmalarla bir diğer benzerlikse: sanat terapistinden farklı olduklarını ya da bu iki 

kimliğin birbirini beslediğini, ancak sanatçı yüzlerinin daha ağır bastığını ifade 

etmeleridir. İnsanların yaşamına dokunmanın kendilerine iyi geldiği, manevi açıdan 

sağladığı tatminin bir ve bütün hissettirdiğine ilişkin söylemler de diğer çalışmalarla 

paralellik gösterir. Yeşim Us Aslan, sanat yapmadığında suçluluğa benzer bir duygu 

hissettiğini, kendinden, dolayısıyla hayattan kopmanın danışanlarla olan ilişkisinde de 

kopmalara sebep olabileceğini dile getirmiştir. Aslan, eserini tamamladıktan sonra, 

alımlayıcının eser ile temas edip etmediğiyle ilgilenmediğini söylese de alımlayıcı ile 

etkileşim kurmayı önemsediğine vurgu yapar. Onun bu ifadeleri, Wadeson’un, (2001) 

sanat terapistlerinin, sanat pratiği yapabilmek için diğer insanlarla ilişki kurabilmeyi 

bilmesi gerektiğine dair görüşünü destekler. Bununla beraber, her iki katılımcı da sanat 

terapi atölyelerinde amacın, sanat ya da sanat eseri üretmek olmadığını, performans ya da 

estetik kaygı olmaksızın, danışanın, sanat malzemesi ile kendisini ifade ettiğini dile 

getirmişlerdir. Ayrıca, sanatın iyileştirmek zorunda olmadığı, ancak kişiye iyi 

gelebileceği, üzerinde durulan bir diğer önemli husustur. Aktüy ve Us’un, seramik 

malzemenin diğerlerine kıyasla, neden farklı ya da ayrıcalıklı olduğu konusundaki 

görüşleri de ortaktır. Araştırmaya destek veren her iki katılımcı da yas, travma ya da 

yaşamın sunduğu kimi zorluk ve farklılıklar karşısında kendi iyi oluş hallerini seramik 

malzeme ile araştırmışlardır. Bu durum danışanlarla yürüttükleri çalışmalarda, empatik 

eşliklerini desteklemektedir.  

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. “SERAMİK ATÖLYE” DERSİ ÖRNEĞİNDE FARKINDALIK 

UYGULAMALARI 

4.1. “Seramik Atölye” Dersi ve Araştırma Örneklemi 

1985 yılında, Erciyes Üniversitesi Rektörlüğüne bağlı olarak kurulan Güzel 

Sanatlar Bölümü, üniversite öğrencilerinin sanat ve kültür alanlarına yönelik ilgi ve 

becerilerini geliştirmeyi amaçlar. Erciyes Üniversitesinin farklı fakülte ve 

yüksekokullarında öğrenim gören tüm öğrenciler; Resim, Müzik, Heykel, Seramik ve 

Cam Tasarımı, Görsel İletişim Tasarımı, Sahne Sanatları, Sinema ve Televizyon ile 



 

76 

 

 

Geleneksel Sanatlar…vb. alanlarda, GSB koduyla açılan serbest seçmeli ders 

havuzundan ders alabilir. Uygulamalı olarak sürdürülen 2 saatlik dersler, toplu kültür 

derslerinden, özel ders ayrıcalığı sunan bireysel çalgı derslerine kadar, çok ve çeşitlidir 

(http-13).  

Doç. Nizam Orçun Önal’ın üzerine açılan “Seramik Atölye” dersi, (http-14) 2023-

2024 Eğitim-Öğretim Yılı Güz Dönemi’nde, Güzel Sanatlar Fakültesi, Seramik ve Cam 

Tasarımı bölümünde görev yapan, çalışmanın araştırmacısı Arş. Gör. Setenay Sipahi 

tarafından verilmiştir. Dersin içeriği, araştırmacının çalışması doğrultusunda, sadece 

2023-2024 Eğitim-Öğretim Yılı Güz Dönemi için terapötik odaklı farkındalık pratiklerini 

temel alacak şekilde değiştirilmiştir.  

Farkındalık; yargılayıcı olmadan, belirli ve kasıtlı bir biçimde dikkatin şimdiki 

zamana getirilmesi pratiğidir. Farkındalık hakkındaki düşünce biçimlerinin temeli, doğu 

kökenli Budizm öğretisine dayansa da (Thera, 1996) batılı tıp doktoru Kabat-Zinn (1994, 

2002) tarafından geliştirilen; duygu, düşünce, eylem kalıpları ile yoga, meditasyon gibi 

pratiklerin araştırılmasına dayalı Farkındalık Temelli Stres Azaltma (MBSR: 

Mindfulness-Based Stress Reduction) programıyla popülerlik kazanmıştır. Farkındalık 

pratiği; mükemmel bir zaman ve mekânın değil, gerçek ve günlük yaşamın bir parçasıdır 

(Kabat-Zinn, 2003). Söz konusu anlayış ışığında, sanatı ve stres azaltma uygulamalarını 

bir araya getiren farkındalık temelli sanat terapi (MBAT: Mindfulness-Based Art 

Therapy); gerilim-kaygı, depresyon, yorgunluk gibi psikolojik sıkıntıların azaltılması ve 

yaşam kalitesinin iyileştirilmesi için çalışır (Ando and Ito, 2014; Monti et al., 2006). 

Farkındalık pratiklerinin temel işlevi, karmaşık ve gizemli yapıdaki beden-zihin 

ilişkisinde deneyimlerin doğrudan duyumsanmasını sağlamaktır. Bu prensipten hareketle 

hazırlanan ders içeriği, şu şekildedir: 

“Seramik çamuru, kendimizi ve dış dünya ile olan ilişkimizi anlamamız açısından 

oldukça etkili malzemelerden birisidir. Bu dersin amacı, çamurun üç boyutlu sağaltıcı bir 

malzeme olması özelliğinden yola çıkılarak; yaşam serüvenimizdeki gerçek canlılara, 

nesnelere, kendimize ve dünya ile olan ilişkilerimize farkındalıklı bir bakış açısı 

getirmemizi sağlamaktır. Her çamurun farklı ağırlığı, dokusu ve hacmi vardır. Seramik 

çamurları vücut ısımıza ve hareketlerimize tepki verir. Biz ona dokunurken o da bize 

dokunur, avucumuzu sarar ve doldurur. Bu materyalle hemhâl olmak, insana bir 

rahatlama sunduğu gibi hızlı bir şekilde bilişsel koşullanmaları arka plana iter ve bilinç 



 

77 

 

 

dışı süreçleri ön plana çıkarır. Seramik Atölye dersi, eskiyen, kişiye iyi gelmeyen; 

bedensel, duygusal, düşünsel ve sezgisel temsilleri yıkmayı, yerine; yeni, geliştirici, 

özgürleştirici, besleyici bir psikolojik bütünlük hali inşa etmeyi kapsar.” 

2023-2024 Eğitim-Öğretim Yılı Güz Döneminin ilk Seramik Atölye dersi 5 Ekim 

2023 Perşembe günü gerçekleştirilmiş olup, son ders 6 Ocak 2024 Perşembe günü 

yapılmıştır. 14 haftalık dönemin, vize ve final sınavlarında herhangi bir değerlendirme ve 

ders yapılmamıştır. Dersin kontenjanı 10 kişi olup, fakülteleri, bölümleri, sınıfları ve 

yaşları belirtilen; 2 erkek, 7 kadın olmak üzere, toplam 9 öğrenci dersi seçmiştir.  

E. Ü: Mühendislik Fakültesi, Elektrik ve Elektronik Mühendisliği, İkinci Sınıf, 19 

Yaşında 

E. B: Mühendislik Fakültesi, Makine Mühendisliği, Dördüncü Sınıf, 25 Yaşında 

F. G: Fen Fakültesi, Kimya, İkinci Sınıf, 25 Yaşında 

B. Y: Diş Hekimliği Fakültesi, Diş Hekimliği, İkinci Sınıf, 22 Yaşında 

B. K: Sağlık Bilimleri Fakültesi, Beslenme ve Diyatetik, Üçüncü Sınıf, 20 Yaşında 

F. D: Sağlık Bilimleri Fakültesi, Beslenme ve Diyatetik, Üçüncü Sınıf, 20 Yaşında 

D. H: Sağlık Bilimleri Fakültesi, Beslenme ve Diyatetik, Üçüncü Sınıf, 21 Yaşında 

İ. K: Havacılık ve Uzay Bilimleri Fakültesi, Havacılık Elektrik Elektronik, Üçüncü 

Sınıf, 22 Yaşında 

Ö. Ö: Sağlık Bilimleri Fakültesi, Beslenme ve Diyatetik, Üçüncü Sınıf, 20 Yaşında 

Daha önce, öğrencilerden yalnızca biri, üniversitenin seçmeli havuzundaki GSB 

kodlu derslerden almış ve seramik çamuruyla çalışmayı deneyimlemiştir. Öğrencilerden 

hiçbiri, dersi seçerken içeriğini okumamıştır. İçerik hakkında bilgilendirildiklerinde; 

mutlu, memnun ve şanslı olduklarını belirtmişlerdir. Dönemin başında katılımcılar, 

dersten beklentilerini: “rahatlamak, deşarj olmak, boşalmak, stres atmak, kaygıyı 

yönetebilmek” gibi kelimelerle ifade etmişlerdir. Bununla beraber, bir diğer ortak arzu: 

“çamurla iyi oluş halini deneyimlerken, seramik objeler ortaya çıkarmak, yani nihayete 

varan seramikler yaratmak” tır. 

Sonraki başlıklarda, bir dönem boyunca “Seramik Atölye” dersinde yapılan 3 ayrı 

farkındalık uygulamasından söz edilmiştir. Bu uygulamalar sırasında seramik, temel 

malzeme olarak kullanılsa da farklı sanat disiplinlerinden yararlanan bir yaklaşım 



 

78 

 

 

benimsenmiştir. Atölyede gözlemci olarak bulunan araştırmacı, öğrencilere; 

yargılanmadan duyumsadıkları her şeyi sözsüz olarak ifade edebilmeleri için alan açmış, 

yalnızca ihtiyaç duyulduğu belirtildiyse, seramik malzeme ile ilgili teknik bilgi vermiştir. 

Katılımcılar, duygu yönetiminin desteklenmesi adına, ders içinde şükran duygusu 

hissettikleri deneyimler konusunda günlük tutmaya teşvik edilmiştir. Dönem sonunda 

yaratılan tüm objeler, kişilerin kendi aldığı sır ve boyalarla renklendirilip fırınlanmış, 

fotoğraflandıktan sonra sahiplerine verilmiştir. 

4.1.1. Birinci uygulama örneği: “ormanın sana söylediği” 

Dersin ilk uygulaması, Heykel ve Seramik Cam Tasarımı bölümleri binasının açık 

alandaki avlusunda gerçekleştirilen bir yürüyüş üzerine temellenir. Malum olduğu üzere, 

küresel çapta pandemiye sebep olan Covid-19 sosyal izolasyon süreci ve 6 Şubat 2023 

Kahramanmaraş deprem felaketleri; kaygı, korku ve yalnızlık hisleri başta olmak üzere, 

birçok psikolojik rahatsızlığın da ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Bu nedenle ders, 

tekrar yüz yüze eğitime geçilmesinin şerefine, tanışma çemberiyle başlatılmıştır.  

Enerjiyi ortaya toplayan çember; kişiler arasındaki mesafenin eşit olmasını ve 

herkesin birbirini görmesini sağladığı için tercih edilir. Oyun, araştırmacının kendi 

ismine, isminin baş harfiyle başlayan bir sıfat ekleyerek kendisini tanıtmasıyla başlatılır 

ve sürdürülür (Sabırlı Setenay). Amaç, isimlerin öğrenilmesini ve iletişim kurulmasını 

sağlamaktır. Bununla beraber, bu oyun kişilerin kendilerini nasıl tanımladığı hakkında da 

fikir verir.  

Çemberin ardından katılımcılar, etraflarındaki; objelere, seslere, kokulara ve 

duyumsadıkları tatlar ile temas ettikleri yüzeylere dikkatlerini getirerek yürümeye davet 

edilir. Arkada çalan müziğin ritmine göre; duracak kadar yavaşlanması, geri geri 

yürünmesi, hızlanılması, adımların büyütülmesi ya da küçültülmesi, hatta koşulması 

istenir. Dikkatin bilinçli olarak yürüyüşe getirilmesi, zihinsel ve fiziksel açıdan birçok 

fayda sağlayabilir.  

Beden ısısını yükselten bu çalışmanın ardından, katılımcıların; dış dünyaya 

gözlerini kapatmaları ve iç dünyalarını izleyerek sessiz bir şekilde yürümeleri istenir. 

Sırasıyla; bir patikada, ormanda ve ormandan çıkan bir yolda yüründüğü hayal edilir. Bu 

yürüyüşe doğa seslerinden oluşan üç ayrı parça eşlik eder. Dikkatin, 15 dakika süren 

deneyime getirilmesi için bazı yönergeler verilir. Bunlar: “yürüdüğün patika nasıl, 



 

79 

 

 

etrafında senden başka canlılar var mı, kıyafetlerin nasıl, hangi saat ve mevsim yaşanıyor” 

minvalindeki suallerdir. Pratik sonlandırılırken, “Orman sana ne söyledi?” sorusu 

yöneltilir ve katılımcıların gözlerini açmaları istenir. Ardından, paylaşmak isteyen 

katılımcıların deneyimleri dinlenir. Ormanların söylediği cümlelerden hareketle, gri 

stoneware çamurla, seramik bir obje şekillendirilir. Uygulamalara ilişkin deneyimlere, 

öğrencilerin kendi ifadeleriyle yer verilmiştir.  

E. Ü. “İlk başta gülüyordum. Adımlarımı yavaşlattığım zaman sinir ve öfke duygum 

yükseldi. Sonra etraftan soyutlandım. Ormanda, mavi-beyaz bir kuş ile bakıştım. 

Ormanım: “kendin ol” dedi (Bkz. Görsel 4.1). Çamur soğuk, fakat anlayışlıydı. İlk başta 

istediğim gibi şekil veremedim. Zihnimdeki olması gerekeni yapmayı bıraktığımda 

rahatladım. Bitirdiğimde kendim olmayı başardığım için, kendimi tebrik ettim ve imzamı 

attım      Çok farklı ve güzel bir duygu bu.”  

 

Görsel 4.1. E.Ü., “Kendin ol” 7x10 x19,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi 

arşivi) 

 

E. B. “Ormanda olduğumuzu hayal etmemiz istendiğinde zorlandım. Ormandayken 

istediğim tek şey oradan çıkmaktı. “Buraya ait değilsin” dedi bana (Bkz. Görsel 4.2). Bu 

cümle, dalgalı bir tül ve tülün arkasından çıkmak isteyen bir el canlandırıyor zihnimde. 

Çamur, hatırladığımdan daha yoğun ve sade. Yüzeyi sert, soğuk ve nemli. Bu iş, pişeceği 

için heyecanlıyım.” 



 

80 

 

 

 

Görsel 4.2. E.B., “Buraya ait değilsin” 20x35 x10,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: 

Setenay Sipahi arşivi) 

F. G. “Ağaçların, sessizliğin ve huzurun olduğu bir patikadan çıkarak yürüyüş 

egzersizini tamamladım. Orman: "hayat boş" dedi (Bkz. Görsel 4.3). Aklıma konik bir 

spiral yapmak geliyor. Yaşam spirallerin küçülerek bittiği yerde olacak. Spirallerin bazı 

kısımlarına küçük boşluklar açacağım. İnsanlar yaşarken, o boşluklardan hayata 

müdahale ettiklerini sanacaklar      İçine insanlar yerleştireceğim. Hayatın merkezinde, 

hayata kocaman başlayan…zamanla küçülen ve o boşluklardan hayatı gözlemleyip 

müdahale edemeden yaşamını tamamlayan…” 

 

Görsel 4.3.  F.G., “Hayat Boş” 23x17cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi 

arşivi) 

B. Y. “Çamlarla dolu bir ormanda erkek arkadaşımla yürüdük. İçimdeki huzuru, 

yüzüme vuran güneşi hissettim      Orman bize: "çabanıza sağlık" dedi (Bkz. Görsel 4.4). 

Keşfetmek için çabalayan bir balık yapacağım. Aslında kendimi balığa benzettim. 

Okyanusta bir balık, yalnız değil, ama tek başına. Dalgalar çıkıyor karşısına, ama hiçbiri 

aynı dalga değil. Hiçbir şey kusursuz değil, bu yüzden dalgaların kenarlarını düzensiz 

bıraktım. Çamura dokundukça o kadar rahatlıyorum ki…Gerçekten huzur veriyor. Keyifli 

ve mutlu hissediyorum. Çabama sağlık be!”  



 

81 

 

 

 

Görsel 4.4. B.Y., “Çabanıza sağlık” 11x29x9cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) 

B. K. “Topraklı bir patikada; gri kel dağlar, şelale ve gelincik tarlasını izleyerek 

yürüdüm. Çam ağaçları ile dolu bir ormana girdim. Bir ağacın tepesine tırmanıp 

günbatımını izledim. Aşağıda, yanıma koyu yeşil bir yılan geldi. Ormandan çıkarken 

karla kaplı bir patikaya girdim. Yolun sonunda ahşap bir evde aile üyelerim vardı. 

Ormanım: "duygularını yönet" dedi (Bkz. Görsel 4.5). Çamurla çalışırken, duygularımı 

yönetebilmeyi öğrenmek istiyorum, fakat sabırsızım      ” 

 

Görsel 4.5. B.K., “Duygularını yönet” 4x17x28cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) 

F. D. “Gözlerimiz kapalıyken korkuyla doldum. Gözlerimi açıp yürümeye devam 

ettim. Durdum, başımı gökyüzüne çevirip gözlerimi tekrar kapadım. Bu sefer korkum 

geçti. Yanımda biri vardı, hiç bırakmayacakmış gibi elimi tuttu. Belli ki sevdiğim biriydi. 

Ormandan çıkacağım patikayı ararken eskisine geri döndüm ve korkum nüksetti. 

Ormanım: “haydi, korkularınla yüzleş!” dedi (Bkz. Görsel 4.6).  Yüzleşmek için dağlar 

yapmaya karar verdim. Dağlar, gözümde büyüttüğüm olayları temsil ediyor. Önüne 

gerçeği temsil eden taşlar yerleştireceğim. Korkularımla yüzleştikten sonra, önümdeki 



 

82 

 

 

yolda emin adımlarla yürümek için dağların arasına tünel açtım. Çamurla uğraşırken 

dertlerimden uzaklaşmış gibi hissediyor, yaptığım işe odaklanıyorum.” 

 

Görsel 4.6. F.D., “Haydi korkularınla yüzleş” 24x28x8cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: 

Setenay Sipahi arşivi) 

D. H. “Yürürken yavaş hareketlerde sakinleştiğimi, hızlı hareketlerde ise heyecanlı 

ve tedirgin olduğumu hissettim. Ormanda kuş sesleri vardı. Orada gördüğüm bir hamağa 

uzandım. Yürümeye devam ettiğimde karşıma küçük, beyaz bir tavşan çıktı. Çıkıştaki 

patikada bir derenin yanında yürürken, aynı tavşan bana eşlik etti. Orman bana: 

"endişelerinden arın" dedi (Bkz. Görsel 4.7). Deneyimimi somutlaştırırken aslan 

yapmaya çalıştım. Ama çamurumun aslana değil, canavara benzediğini fark ettim. 

Tesadüfen ortaya çıkan bu yaratık çalışmamı daha güzel hale getirdi. Yapamayacağım 

korkusunu attıkça, heyecanla çalışıyorum. Özgüvenim arttı.”  

 

 

Görsel 4.7. D.H., “Endişelerinden arın” 13x19cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) 



 

83 

 

 

İ. K. “Hızlı-yavaş tempodaki yürüyüşlerimiz hayatı anımsattı. Yavaşladıkça, olanın 

farkına varıyorsun. Hayatta böyle! Koşturmacanın içindeyken ne yaşadığımızı bilmiyor, 

vakit geçiriyoruz. Biraz yavaşlamam lazım. Gözlerimizi kapadığımızda tedirgindim. 

Tedirginlikle, patikadan bir kanyona doğru yürüdüm. Kanyonu, sallanan bir tahta köprü 

vasıtasıyla geçtim. Sonra tedirginliğim geçti. Yanıma bir tilki geldi. O gelince güvende 

hissettim. Ormanım bana: "kendini geri çekme" dedi (Bkz. Görsel 4.8). Çamura temas 

ettiğimde aklımda kendi elleri tarafından geri çekilen bir figür belirdi. Ortaya çıkan eser 

benden izler taşıyor, bu inanılır gibi değil      ” 

 

Görsel 4.8. İ.K., “Kendini geri çekme” 12x9x20cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay 

Sipahi arşivi) 

Ö. Ö. “Yürüdüğüm yerde kahverengimsi taşlar vardı. Ormanda göl vardı ve etraf 

bir sürü çam ağacıyla doluydu. Özgür ve mutlu hissettim. Patika hayal ettiğimde, kötü 

hissettim ve gitmek istemedim. Her şeyin güzel olacağı konusunda kendimi ikna etmiştim 

ki yürüyüş bitti. Orman: “ne olursa olsun devam et” dedi (Bkz. Görsel 4.9). Sanki 

ormanlar bizim bilinçaltımız. Çamurla çalışırken, ne zaman hocama bir şey sorsam, 

kararı hep bana bıraktığı için hayal gücüme dokunmam hoşuma gitti. Mükemmeliyetçi 

bir insanım. Yaptığım işin çok iyi olması gerekiyor. Hocamdan bu konuda öğrendiklerim 

hayatım boyunca beni etkileyecek. Bir şeyler yapabilmenin verdiği duygu tarif edilemez, 

insan kendini iyi hissediyor.” 



 

84 

 

 

 

Görsel 4.9. Ö.Ö., “Ne olursa olsun devam et” 7x26x17cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: 

Setenay Sipahi arşivi) 

4.1.2. İkinci uygulama örneği: “farkındalık meditasyonu ile kâse şekillendirme” 

Meditatif bir uygulama olarak nefese odaklanmak, gevşeme tepkisi yaratır.  Buna 

karşılık olarak, zihin ve/veya beden sakinleşebilir. Farkındalık kazanmaya yönelik 

pratiklerde, nefes döngüsü, konsantrasyon becerilerini teşvik etmek için gözlemlenebilir 

bir nesne olarak kullanılır. Ancak pratiklerdeki sakinlik, zaman akarken açık kalpli bir 

şekilde deneyimin ortaya çıkışına karşı uyanık olmayı içeren meditatif sükunetten 

farklıdır. Zihin ve bedendeki sakinlik, andan ana oldukça değişken olabileceğinden, 

farkındalık uygulamalarına atfedilen psiko-fizyolojik faydalarda anahtar faktör, ortaya 

çıkabileceklere dikkatin getirilmesi ve bunun geliştirilmesidir. 

İkinci uygulamanın içeriği bu prensipten hareketle hazırlanmıştır. Çalışma 

sırasında kullanılmak üzere herkesin masasına; avuç içi büyüklüğünde gri stoneware 

çamur, bir kâse su ve sünger yerleştirilmiştir. Katılımcılar; dik bir omurgayla, ayak 

tabanları yere tam basacak şekilde sandalyelerine oturmuştur. Araştırma, gözlerin 

atölyedeki en uzak noktadan en yakın noktaya kadar gezdirilmesi ve nesneleri ilk defa 

karşılaşmışçasına tanımaya çalışmakla başlamıştır. Bu keşfi, dikkatin, mekânın içindeki 

ya da dışındaki seslere yönlendirilmesi takip etmiştir. Ayakların temas ettiği zemin, 

oturma kemiklerinin altındaki sandalye, tene değen kıyafetlerle dokunma duyusu 

ayrımsanmıştır. Son olarak farkındalık, kokulara ve tatlara getirilmiştir. Katılımcıların, 

ortamı tanıdıklarından ve kendilerini güvende hissettiklerinden emin olduktan sonra, 

gözlerin kapatılması önerilmiştir. Bir saatlik uygulamaya, “rahatlama ve iç dengeyi 

bulma” temalı bir meditasyon müziği eşlik etmiştir.  



 

85 

 

 

Bu aşamada, farkındalığın ve nefesin sırasıyla; başın tepesine, yüze, enseye, 

omuzlara, üst gövdeye, kollara ve parmak uçlarına getirilmesi için rehberlik yapılmıştır. 

Dikkat, ellere ve parmak uçlarına getirildiğinde, çamur toplarının avuç içine alınması 

söylenmiştir. Çamurun; renginin, kokusunun, sesinin, dokusunun, ağırlığının ve hacminin 

ayrımsanmasına yönelik sorular sorularak, çamurla diyalog kurulması sağlanmıştır. 

Sonrasında, çimdikleme yöntemi ile kâse şekillendirmek için yönergeler verilmiştir. 

Çalışmanın amacı, kapalı gözlerle değişen bilinç durumunda, çamurun; uyguladığımız 

basınca, suya, ısımıza, hareketlerimize nasıl tepki verdiğini araştırmak, çamuru 

ellerimizle görmeyi deneyimlemektir.  

Çoğunlukla âtıl bir kap gibi algılanan uzayın aksine, boşluk; nesnelere şekil vermek 

için etkin bir şekilde kullanılır. Nitekim bu çalışmadaki en önemli unsur, formun içinin 

ve dışının bir olduğunu, yani biçim ve boşluğun birbirine bağlı olduğunu fark etmektir.  

Katılımcıların bu konudaki deneyimleri, aşağıdaki gibidir:  

E.Ü. “Çamurun merkezini bulmaya çalışarak derin bir nefes aldım ve ilk itiş 

gücümü uyguladım. Sanki çamur, daha yavaş ve sakin olmamı öğütlüyordu. Açtığım 

çukurun kenarlarını empatiyle çimdiklemeye devam ettim (Bkz. Görsel 4.10). Adeta sessiz 

bir sohbet vardı aramızda. Yılların dostluklarındaki gibi… bana “tamamdır” diyen bir 

bakış attıktan sonra, gözlerimi açtım. Aslında gözlerimi hiç açmak istemiyordum.”   

 

Görsel 4.10. E.Ü., 8x8cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

E. B. “Gözler kapalı çamurla çalışırken; kütlesi, şekli, dokusu, sertliği ve ısısı daha 

farklıydı. Baş parmağımla merkeze inerek delik açmak beklediğim kadar kolay olmadı. 

Sanki parmağım, istediğim gibi değil de çamurun istediği gibi hareket ediyordu. 

Çimdiklemeye başladığımda çanağım istediğim gibi şekil almadı. Sorunun sert 



 

86 

 

 

dokunuşlarla ilişkili olduğunu düşündüm ve yumuşak hamleler uygulamaya başladım. Bu 

şekilde daha fazla zaman harcamama rağmen, çamur istediğim şekle girdi (Bkz. Görsel 

4.11). Çalışmanın sonunda, kendimi ve çevremi daha iyi tanıyormuşum gibi bir his vardı 

içimde.”  

 

Görsel 4.11. E.B., 9x11,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

F. G. “Mükemmeliyetçi yapımdan dolayı, çamurla gözü kapalı çalışmak önce beni 

gerdi. Sonrasında, çamuru hissetmeye çalışarak rahatladım. O an çamurun en yakın 

arkadaşım olduğu düşüncesi belirdi zihnimde. Bende olanı ona verdim. Yaptığım 

çanaktan bir şeyler içmeyi istedim. Bana ait olanı, bir şeye vermek ve ondan geri almak 

çok garip bir his. Çalışmayı yaparken; buradaydım ve önemliydim. Hayatta iyi şeyler 

olabileceğini, mutlu olabileceğimi, anlamlı bir yaşam sürebileceğimi hissettim. Daha 

sonra gözlerimi açıp yaptığım çanağı görünce baya bir şaşırdım, beklediğimden iyi 

olmuştu (Bkz. Görsel 4.12). Bu çalışmadan çok keyif aldım.”  

 

Görsel 4.12. F.G., 7x8,5cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

B. Y. “Bu sefer gözlerimi kapatmak korkuttu. Çamurun ortasını bulabilecek miyim, 

gibi kaygılı düşüncelere kapıldım. Çamurun soğukluğu erkek arkadaşımın ellerini 

hatırlattı. Müzikle, onun yanındaymışım gibi hissetmeye başladım. Gözlerim doldu. 



 

87 

 

 

Hocamız, nefesinizi kollarınıza yönlendirin dediğinde, kollarımın ve omuzlarımın ne 

kadar ağrıdığını hissettim. Gevşemeye çalıştım. Avuçlarımın içindeki çamur, bana 

inanılmaz bir güven veriyor. Çanağımı gördüğümde, şaşırdım. Kontrolümü kaybetmemiş, 

çamuruma güvenmekle iyi bir karar vermiştim (Bkz. Görsel 4.13). Bazı şeyleri akışına 

bıraksak, tahmin edemediğimiz ne güzelliklere ulaşacağız.” 

 

Görsel 4.13.  B.Y., 7x11cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

B. K. “Dikkatimizi boynumuza getirdiğimizde ne kadar gergin olduğunu fark ettim. 

Ensemde solungaçlarım olduğunu düşünerek, nefesle gerginliği dışarıya attığımı 

imgeledim. Çalışma sırasında çok fazla duygu hissettim. Her his o kadar yoğun ve 

harikaydı ki…Asla kelimelere dökemem. Gözlerim kapalı nasıl kâse şekillendirebilmiştim 

ki (Bkz. Görsel 4.14)? Çamur bana her şeyin üstesinden gelebileceğimi öğretti, öyle de 

yapacağım.” 

 

Görsel 4.14. B.K., 8x11cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi)  

F. D. “İlk çalışmamızda gözlerimizi kapattığımız zaman kendimi hiç güvende ve 

rahat hissetmemiştim. Bu nedenle bugün gözlerimi açık tutarsam daha iyi hissedeceğimi 

düşündüm. Fakat bu sefer de şaşırtıcı bir şekilde gözlerim açıkken müthiş bir rahatsızlık 



 

88 

 

 

duydum. Son zamanlarda kendimi hiç bu kadar huzurlu hissetmemiştim. Gözlerim kapalı 

olmasına rağmen çamurun merkezine odaklandım. Ardından baş parmağımı oraya 

yönelttim ve şekil vermeye başladım (Bkz. Görsel 4.15.). Çamur; elimin ısısını, daha 

doğrusu beni kabul ettikçe ona şekil vermek epey kolaylaştı. Gözlerimizi açtığımızda, 

çanağımı hayal ettiğim gibi görmek beni çok sevindirdi.” 

 

Görsel 4.15. F.D., 11x7cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

D. H. “Müzik eşliğinde, gözlerimiz kapalı kaseler yapmak çok keyifliydi. Çamurun 

merkezini bularak baş parmağımızı aşağıya itmek beni zorladı ve biraz gergin hissettim. 

Ardından her şey kolaylaştı. Çok rahatlamıştım, fakat bileklerimin ağrıdığını hissettim. 

Sonucu gördüğümde, çamurun bana kendime daha çok güvenmem gerektiğini söylediğini 

anımsadım (Bkz. Görsel 4.16.).” 

 

Görsel 4.16. D.H., 10x9cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi)  

İ. K. “Gözlerim kapalı çamura şekil veremeyeceğimi düşünerek güvensizlik 

hissettim, çünkü işlerin kontrolüm dışında gelişmesinden rahatsızlık duyuyorum. 

Ardından hayatta da her şeyi kontrol edemediğimizi kendime hatırlatarak, oluşacak 



 

89 

 

 

kusurlardan rahatsızlık duymamaya karar verdim. Bir ara kollarımın ve bileklerimin 

yorulduğunu fark ettim. Ancak nefesimi bu bölgelere yönlendirdiğimde ağrım geçti. Biraz 

ara verdim, suya temas ettim ve müziğin tadını çıkardım. Bir süre sonra iç gözlerimle; 

yarattığım biçimi, yüzeyindeki çatlakları ve su kabımı görmeye başladım. Farklı bir 

deneyimdi. Kusurlar beni artık o kadar rahatsız etmiyor (Bkz. Görsel 4.17.).” 

 

Görsel 4.17. İ.K., 11x10cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

 Ö. Ö. “Çalışmanın en keyifli kısımlardan biri, gözü kapalı suya dokunmak ve onu 

hissetmekti. Su beni rahatlattı ve ellerimi sudan çıkarmak istemedim. Gözü kapalı çamura 

şekil vermek, iddialı ve farkındalığı yüksek bir çalışmaydı (Bkz. Görsel 4.18.).” Kendimle 

gurur duyuyorum.” 

 

Görsel 4.18. Ö.Ö., 9x13cm, Elle şekillendirme, 1050°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi)  

4.1.3. Üçüncü uygulama örneği: “benlik üzerine” 

Üçüncü uygulama; kendimizi nasıl gördüğümüz ve kendimizle nasıl bir bağ 

kurduğumuzla ilişkilidir. Bunun için herkesin masasına A4 boyutunda birer kâğıt 

yerleştirilmiştir. Uygulama öncesi her derste olduğu gibi, haftanın nasıl geçtiği, derse 



 

90 

 

 

hangi duygu ve düşüncelerle gelindiği sorulmuştur. Bedeni hareketlendirdikten sonra, 

herkesten birer kalem çıkartması istenmiştir. Katılımcılara, kağıtları yüzlerine 

yerleştirmeleri ve bir elleriyle kâğıdı desteklerken, diğer elleriyle yüzlerini çizmeleri 

söylenmiştir.  Çizim için yaklaşık10-15 dakika zaman verilmiştir.  

Süre tamamlandığında, çizilen resimlerin masalara yerleştirilmesi istenmiştir. 

Resimlerin neye benzediği ve neler hissettirdiği sorulmuş, konuşmak isteyenlere sırasıyla 

söz verilmiştir. Sonraki aşamayı, kağıttaki çizimlerin çamur yüzeyine hiç değiştirilmeden 

aktarılması izlemiştir. Bunun için herkese birer kilo gri stoneware çamur verilmiştir. 

Diledikleri kadar çamur kullanabilecekleri, ancak çalışmanın bir aşaması daha olduğu ve 

bunun için söz konusu miktardan fazlasının verilmeyeceği bilgisi verilmiştir. Çizimlerin 

çamur yüzeyine nasıl aktarıldığı konusunda yönlendirici olmamak adına, ihtiyaç ve istek 

olmadıkça sürece dahil olunmamıştır. Bu aşamada katılımcılar birçok farklı yöntem 

denemiş ve beğenmedikleri parçaları bozarak yeniden şekillendirmişlerdir. Bir kişinin 

merdane ile plaka açması herkesi etkilemiş, ardından tüm katılımcılar aynı yöntemi 

kullanmıştır. Çizimler çamura aktarıldıktan sonra: değişen bir şeyin olup olmadığı ve 

çamur yüzeyindeki desenin nasıl hisler yarattığı sorgulanmıştır.  

Sonraki aşamada, artan çamur ve renkli astarlarla, eksik gelen yerlerin boyanarak 

ya da ekleme yapılarak değiştirilebileceği söylenmiştir. Çalışmalar tamamlandığında: bu 

uygulamada neler yaşandığı, ilk hali ile şimdiki hali arasındaki farklılıklar, nerenin nasıl 

değiştiği…üzerine sohbet edilmiştir.  

Bu çalışmada “ben” ve “benim gösterdiğim ben” olmak üzere iki adet ben vardır. 

Gösterdiğimiz benler “persona” olup, dışarıda yüzümüze taktığımız maskeleri temsil 

ederler. Çalışmanın ilk aşamasındaki “ben”: gözlerimizin rengini, cinsiyetimizi, 

yüzümüzdeki bir izi ya da burnumuzun şeklinin nasıl olacağını seçemediğimiz ve 

değiştiremediğimiz hallerin temsilidir. İkinci aşamasında ise, kendimizde eksik 

gördüğümüz ya da sevmediğimiz tarafları değiştirme seçeneği elimize verilmiştir. Başka 

bir ifadeyle, doğuştan gelen halimize eklemeler yapabilir, ideal beni bulmak için çaba 

harcayabiliriz. Yaratıcılık, hayattaki en büyük zenginliklerden biridir. Küçük 

dokunuşlarla hayatlarımızda kocaman değişikler yaratabiliriz.   

İşte bu uygulama, söz konusu özellikleriyle; değiştiremeyeceklerimizi kabul 

etmeyi, değiştirebileceklerimizi ise nasıl değiştirip dönüştürebileceğimizi fark etmeyi 



 

91 

 

 

amaçlar. Çalışma, kişilerin kendilik algısı ile ilgili ipuçları verir. Söz konusu ipuçlarına 

katılımcıların kendi anlatımlarında ve maske görsellerinde rastlanabilir.  

E.Ü. “Kâğıt yüzümde, çizmeye çalıştım. Gülmemek elde değil. Gözler ve dudaklar 

estetikti. Burnum olduğundan büyük ve eğlenceliydi. Kaşlarım barışıktı. Suratımın 

çerçevesi birkaç tur çizilmiş, kendinden emin ve keskin. Aynı çizimi çamurun üzerine 

aktardım. Çizerken yüzümüm bazı yerlerine derinlik verdim. Göründüğümden farklıydım. 

Bu haliyle de bendim. İmzamı uygun bir yere yerleştirdim. Çalışmam için astarlarla renk 

geçişleri yapacaktım, fakat renkli astarlar beni geometrik desenler yapmaya yönlendirdi. 

Eğlenceli bir surat oldu (Bkz. Görsel 4.19.). Her bir bakışımda ayrı bir hayranlık 

duydum. Bana bakıp: “tatlım işte sen!” diyor sanki.” 

 

Görsel 4.19. E.Ü., 19x28cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

E. B. “Bu dersle birlikte kendimi daha iyi tanıyan birisine dönüştüm. Yüzümün dış 

hattını belirlemek için ne kadar çok çizgi atmışım. Çizgiler; zaman zaman ayrıntılarda 

kaybolan, birçok detay hakkında ayrıntılı düşünen biri olduğumu gösteriyor bence (Bkz. 

Görsel 4.20).”  



 

92 

 

 

 

Görsel 4.20. E.B., 20x36cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

F. G. “Sade ve net çizgiler görüyorum kendime bakınca. Yüz çizgilerimi dikdörtgen 

bir çamur kütlesinin içine ortalayarak çizdim. Yüzümün olduğu alanı beyaz bıraktım. 

Benim dışımda kalan alanı siyaha boyadım (Bkz. Görsel 4.21.). Hayatta zıtlardan ibaret 

değil mi zaten?” 

 

Görsel 4.21. F.G., 18x40cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

B. Y. “Çizimime baktığımda burnumu çizmemiş olmam hala garip geliyor. Neden 

çizmediğimi bilmiyorum. Ama bir burnum var ve onu seviyorum. Setenay hoca 

çalışmamıza eklemeler yapabileceğimizi söylediğinde kendime bir burun 



 

93 

 

 

yaptım     Kulaklarımı ve ağzımı turuncuya boyadım (Bkz. Görsel 4.22.). Sanırım 

duymak, konuşmak ve tatmak benim için çok temel eylemler.” 

 

Görsel 4.22. B.Y., 21x31cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

B. K. “Hoca, kâğıda çizdiğimiz yüzümüzü hiç değiştirmeden çamura 

aktaracağımızı söyledi. Sonrasında yalnızca eklemeler yaparak ve boya kullanarak 

değişiklikler yapabilecekmişiz. Çizdiğim yüz içeride kalacak şekilde çamurun kenarlarını 

kıvırdım. Yani kâseye benzer bir şekil verdim çamura (Bkz. Görsel 4.23.). Çalışmamı 

boyarken çok eğlendim. Renkler konusunda başta kararsız kalsam da daha sonra adım 

atmak kolay koldu. Sanırım bazen aceleci davranıyorum. Çamur bana sabırlı olmayı 

öğretti.” 

 

Görsel 4.23. B.K., 19x33cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 



 

94 

 

 

F. D. “Bir elimde yüzüme sabitlemeye çalıştığım kâğıt varken diğer elimle çizim 

yapmak komikti. Derste yaptığımız çalışmalar sayesinde gözümü kapatmak artık o kadar 

zor değil (Bkz. Görsel 4.24.). Hatta bu eylem, huzur verici olmaya başladı. Ders, yaratıcı 

potansiyelimi ortaya çıkarıyor”  

 

Görsel 4.24. F.D., 19x23cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

D. H. “Ben, bir şeyin önce dış hatlarını görürüm, daha sonra ayrıntılar dikkatimi 

çeker. Ortaya çıkan resim, bu özelliğimi anlatıyor. Bir tarafımın mutlu, diğer tarafımın 

mutsuz olduğunu da anlatıyordu biraz. Ağzımı yalnızca eklemeler yaparak gülen bir yüze 

çevirmek zor oldu. Yeni tanıştığım insanlar benim ciddi olduğumu söylerler, oysa ben 

gülmeyi çok severim. Hep güler yüzlü görünmek istiyorum, onun için çalışmamı bu 

şekilde tamamladım (Bkz. Görsel 4.25.). Boyama işlemi de ayrı eğlenceli       Galiba 

sanatsal bir bakış açısı kazanıyorum.” 

 

Görsel 4.25.  D.H., 19,5x23cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

İ. K. “Çizdiğimiz yüz bizim egomuzmuş. Şahsen egomu daha güzel beklerdim. 

Ortaya baya değişik şeyler çıktı. Bunu seramiğe aktaracağımızı bilsem daha güzel 

yapmaya çalışırdım. Yine ne kadar güzel olurdu bilemem, çünkü kâğıdı yüzümüze 



 

95 

 

 

koyarak üstünden çizdik. Yüzümün çerçevesi oldukça titrek oldu ve birleşmedi. Gözlerim 

kaşlarım ve dudağım çok ortalı olmadı. Hatta yüz çizgim dışarı taştı belki de 

bilinçaltımda çok katı sınırlar olmadığı, hatta sınırları sevmediğim için bu şekilde çizmiş 

olabilirim. Aralarında en düzgün burnumu çizmişim, ki burnumu gerçekten çok severim. 

Ama diğer sevdiğim şeyleri çizmemişim. İlginç geldi. Neden öyle yaptım bilmiyorum. O 

yüzden gamzelerim ile saçlarımı sonradan ekledim (Bkz. Görsel 4.26.). Yüzümün 

ifadesini biraz mutsuz çizmişim. Gerçeği de çok farklı değil gerçi, oraya yansıması 

normal. Yüzümün etrafındaki boş alanı süngerle 3-4 farklı renge boyadım. Canlı 

renklerle yüzümdeki üzgün ifadeyi biraz kırmak istedim, sanırım başarılı da oldum.”  

 

 

Görsel 4.26. İ.K., 21x21cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

Ö. Ö. “Yüzümüze kâğıdı koyduğumuz zaman alelacele çizdim. Sonrasında ne 

yapacağımızı çok merak ediyordum çünkü       Sonuç, yüzümü güzel çizemedim. Bu 

çalışmayla; dudaklarımı, kaşlarımı, kirpiklerimi ne kadar sevdiğimi bir kez daha anlamış 

oldum (Bkz. Görsel 4.27.). Gözlerimi bazı şeyleri görmek istemediğim için mi, yoksa 

kirpiklerimi daha güzel çizmek istediğim için mi kapalı çizdim, bilmiyorum. Çalışma 

sonunda, hocamın: “gözler hakkında konuşmak ister misin?” demesi bana bunu 

düşündürdü. Galiba benim görmemezlikten geldiğim şeyler var. Yüzümüzdeki çizgileri 

silmeden, yalnızca ekleme ve boyama yaparak tamamladık çalışmalarımızı. Çamurun 

üzerindeki yüzüme gamzeler çizdim ve kirpiklerimin boyunu uzattım. Sonra yaptığım yüzü 

boyamaya başladım. Nihayetinde bu bir maske oldu!”  



 

96 

 

 

 

Görsel 4.27. Ö.Ö., 22x19cm, Elle şekillendirme, 1200°C, 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

4.2. “Seramik Atölye” Dersi Uygulamalarının Değerlendirilmesi  

“Seramik atölye” dersi hem öğrenciler hem de araştırmacı açısından faydalı 

olmuştur. Araştırmacının, öğrencilerle olan ilişkisi güçlenmiş, empati seviyesi artmış, bu 

da atölye ve uygulamalarda katılımcıların rahatlık düzeyini arttırarak keşfetme isteğini 

harekete geçirmiştir. Dunn-Snow and D'Amelio’nun (2000) önerdiği gibi, uygulamalar 

esnasında öğrencilerle sohbet edilmiş; yönlendirmeler ve seramik malzemeyle ilgili 

deneyimler sorgulanmıştır. Atölye içi gözlem, sohbet ve günlüklere yazılanlar; 

katılımcıları tanımaya yardımcı olmuştur. 

Öğrenciler dönemin başından itibaren, birbirlerinin çalışmalarına bakmaları için 

teşvik edilmiştir. Bu sayede, çoğunun; duygu ve düşünceleri hakkında konuşmaya istekli 

hale geldiği gözlenmiştir.  Birinci uygulamanın sonuna yaklaşırken; performans 

kaygısında azalmalar olduğu, kişilerin atölyede kendilerini güvende hissettiği ve 

birbirlerini tanıma isteği duydukları söylenebilir. Nitekim, katılımcılardan E.B.’nin ilk 

uygulamanın sonunda: “Bugün işimle çok uğraşmadım, sınıftaki diğer arkadaşlar ile 

biraz muhabbet ettim. Herkesin çalışması bitmek üzere olduğu için, arkadaşlarımı 

tanıyabildim” ifadeleri söz konusu gözlemi destekler niteliktedir.  

Kuşkusuz, grupla gerçekleştirilen terapötik sanat pratikleri, kişinin hem kendisiyle 

hem de başkalarıyla iletişim kurmasını sağlar. Grup ortamının, katılımcılarda; benlik 

algısını ve yeteneği arttırdığı bulunmuştur (Gabel and Robb, 2017). Atölye sohbetleri ve 

günlükler, hakikaten de katılımcıların öncesine nazaran kendilerine daha çok 

güvendiklerini ve kendinden emin duygular beslediklerini ortaya koyar. “Özgüvenim 

arttı, sanatsal bakış açısı kazandım, yaratıcı potansiyelim ortaya çıktı, kendime ve etrafa 



 

97 

 

 

farkındalıkla bakmaya başladım” gibi ifadeler, Gabel and Robb’un, (2017) çalışmalarını 

destekler niteliktedir.  

İlköğretim, ortaöğretim ya da üniversite yıllarında, daha fazla sanatsal deneyime 

sahip öğrencilerin, uygulamalar sırasında, diğerlerine kıyasla kaygılı oldukları 

gözlenmiştir. Günlüklere yazılan bazı cümleler, söz konusu çıkarımı doğrular. Bu durum, 

deneyim sahibi öğrencilerin kendileriyle ilgili daha yüksek beklentiye girmiş 

olabileceğini düşündürür.   

Atölyede, karamsar duyguların ortaya çıktığı anlar da yaşanmıştır. Bir orman hayal 

edilmesi istenen ilk çalışmada, Marmarisli E.B.’nin 2021 yazında bölgede kontrol 

edilemeyen yangınları hatırlaması: “Bastırdığım birçok düşünce yeniden ortaya çıktı. 

Kötümser ve bunalımda hissettim.” cümlelerini kurmasına sebep olmuştur. Bu ifadeler 

Curl’ün, (2008, s.166) sanat yaparken olumsuz bir deneyime odaklanmanın, kaygı 

seviyesinde hafif bir artışa sebep olabileceğini ortaya koyduğu araştırmasını hatırlatır.  

Ders sonlarında, duygu durumunda herhangi bir değişiklik olmadığı düşünülen 

kimi öğrenciler, stresten uzaklaştığını ve rahatladığını günlüğünde dile getirmiştir. Söz 

konusu sonuç, bazı katılımcıların toplum içerisinde kendisini ifade etmekten kaçındığını 

ortaya koyar. Aynı kişiler, beden odaklı ısınma egzersizleri sırasında, aptal gibi 

görüneceğini düşünüp gerildiğini, ancak bu duygunun yerini kısa sürede; meraka, neşeye 

ve oyun oynama isteğine bıraktığını belirtmiştir. Bazıları ise beden araştırmalarını: 

“düşüncelere verilen bir mola” olarak tanımlamış, hareket ettikçe enerjilerinin 

yükseldiğini söylemişlerdir. Hiç kimse, dersin ana malzemesi olan seramik çamuru 

hakkında hüsrana uğramamıştır. Bununla birlikte neredeyse tüm katılımcılar, 

beklediklerinin aksine, çamurun: “soğuk ve sert” olduğunu belirtmiştir. Çamuru 

tanımlamak için kullanılan diğer sıfatlar: “nemli, macunumsu, anlayışlı, pürüzsüz, 

yumuşak, güvenilir “olmuştur. Ayrıca seramik malzemenin: “kaygıyı azalttığı, 

rahatlattığı, sakinleştirdiği, enerji/mutluluk/huzur verdiği, gerginliği ve negatif enerjiyi 

aldığı” söylenmiştir. 

Dönem sonunda, dersin, beklentileri karşılayıp karşılamadığı sorulduğunda, 

memnuniyet ve tatminle yanıt verilmiştir. Hemen herkes: “iyi ki bu dersi almışım, 

hayatım boyunca hatırlayacağım deneyimler yaşadım, zamanın nasıl geçtiğini 

anlamadım, ders demek istemediğim tek dersti, dönem bittiği için üzgünüm” gibi 



 

98 

 

 

ifadelerle duygularını dile dökmüştür. Birkaçı, gelecekte de seramik yapmaya istekli 

olduğunu belirtmiştir. 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

5. KİŞİSEL YORUM VE UYGULAMALAR 

5.1. Yolun Yarısı 

Sanatçı, kendi dünyasını ve bu dünyaya yansıyanları açık yüreklilikle anlatmayı 

seçmezse, özgünlüğünü de özgürlüğünü de yitirir. Böylece, sanat eseri biricik olmaktan 

çıkarak nesnelleşir. Sanat eseri, ancak sanatçı samimiyeti yakalayabildiğinde, yani 

benliğini etkili bir biçimde ortaya koyabildiğinde oluşur. “Ben” dili, tekildir, bu sebeple 

de araştırmacının hikayesine ve uygulamalarına yer verilen bu bölümün devamında 

kişisel anlatımın kullanılması tercih edilmiştir.  

“12 yıl önce yogayla tanıştığımda, bedenimin oldukça güçlü ve bir o kadar da esnek 

olduğunu gördüm.  O zamanlar yoga benim için, bir akrobat gibi iki elimin üzerinde 

dengede durabildiğim, “asana” adındaki pozlardan ibaretti. Neden sonra, Erciyes 

Üniversitesinde çalışmaya başladığımda, hor davrandığım kendimle yeniden ilişki 

kurmamı sağlayan aracın, yoga olduğunu anladım. Eskişehir’deki geçmişimi ve 

sevdiklerimi özleyerek, Kayseri’de depresif günler geçiriyordum. Kaygılı ve stresliydim, 

bir an önce tezimi bitirip bu şehirden gitmeliydim. Huzur arayışıyla yogaya yeniden 

başladım. Yüksek lisansımı tamamlayıp, sanatta yeterlik derslerimi almak üzere 

Eskişehir’e gittiğimde, aradığım huzuru bulacağımdan emindim. Ancak, panik atak 

krizleriyle dolu, iki dönem geçirdim. Yoga eğitmeni olmak için eğitim aldığım o yıl, öz 

benliğimle bağlantı kurmak için ne kadar da büyük bir adım attığımı sonradan fark 

edecektim. Mutsuz, endişeli ve huzursuz hissetmekten çok yorulmuştum. İyi olmak için, 

farklı sağlık uzmanlarına gitmenin yanı sıra; ayurveda, meditasyon, yoga, farkındalıklı 

yaşam pratiklerini uygulamaya ve düzenli yürüyüşler yapmaya başladım. Araştırma 

literatürümün, psikolojik sorunlarımın kökenini anlamak için yaptığım okumalar 

sayesinde oluştuğunu, ancak bugün fark ediyorum. Ne tesadüftür ki, yaptığım okumalar 

sayesinde sanat terapiyle tanışmam ve yoga hocamdan, seramik çamurunun farkındalık 

pratiklerinde kullanılan bir malzeme olduğunu duymam eş zamanlıdır.  

Şu anki iyilik halimi; farkındalıklı yaşam biçimime, beden/hareket odaklı pratiklere 

ve iç sesimi dinlemeye borçluyum. Kaygı bozukluğu teşhisiyle verilen, çağımızın popüler 



 

99 

 

 

antidepresanları yerine, bir psikoterapist tarafından önerilen gevşeme egzersizlerinin, 

bana daha iyi geleceğini öngörebildiğim için de şanslıyım.    

Sanat terapi eğitimine başlamam ve farkındalığın sanat terapi uygulamalarındaki 

yerini anlamamla birlikte, hayatım daha da değişti. Girdiğim yol, sanat yaratımımda; 

malzemenin ve sürecin bilinçli bir farkındalıkla nasıl kullanılabileceği üzerine 

derinlemesine düşünmeme yardımcı oldu. Bu düşünceler, kendi sanat anlayışımı 

etkilemekle kalmadı; sanat eğitiminde, sanatın terapötik özelliğiyle, farkındalık 

yaklaşımına yer verilmesine ve sanat terapi atölyelerine nasıl rehberlik edebileceğime 

dair anlayışımı da geliştirdi. 

Bugün 35 yaşındayım, Cahit Sıtkı Tarancı’nın söylediği gibi: “yolun yarısı eder”. 

5 yıl önce “Yolun Başı” ismini verdiğim sergimle, yüksek lisans tezimi bitirmiş ve sanatta 

yeterlik eğitimime başlamıştım. Şimdi ise sanatta yeterlik tezimi, “Yolun Yarısı” ismini 

verdiğim sergimle tamamlıyorum. Cahit Sıtkı Tarancı, haklı: “Zamanla değişiyor 

insan!””  

Araştırmacı, değişen sanat anlayışını; SANAT TERAPİ “Çamurla Farkındalık 

Uygulaması” isimli belgesel film, bu filmin çekimi sırasında şekillendirdiği “Onu 

Kaybetme” isimli seramik heykel ve bu heykelden esinlenerek hazırladığı yerleştirme ile 

ortaya koyar. 

5.1.1. Sanat terapi “çamurla farkındalık uygulaması” 

Bu film ile, bir sanat terapi seansında, dışavurumun; nihai sonuç beklentisi, yaratma 

ve performans kaygısı olmaksızın gerçekleştiğinin ortaya konması amaçlanmıştır. 

İzleyiciye, sanatçının yaratma sürecinin, iyileştirici olabileceği, ama bu sürecin sanat 

terapi olmadığını gösteren, yeni bir bakış açısı kazandırılmak istenmiştir. Gerçek öyle 

olsaydı, psikolojik ve ruhsal açıdan dünyanın en sağlıklı insanları, kendi kendine terapi 

verebilen sanatçılar olmaz mıydı?  

SANAT TERAPİ “Çamurla farkındalık uygulaması” isimli film, hem Sanat 

Terapiye Giriş seviyesinde bir eğitim videosu, hem de bu fikri yaratıcı bir şekilde ele alıp, 

estetik kaygı ile izleyiciye sunan bir belgeseldir. Ortaya koyulan fikirle, sanat terapiye 

ilişkin yerleşik ya da yanlış bakış açısı değiştirilmek istenmiştir. Bunun için, sanat terapi 

uygulayıcısı Asuman Aktüy’le kurulan güvenli sanat terapi alanına, izleyici davet 



 

100 

 

 

edilmiştir. Başka bir deyişle, sanat pratiğinden oldukça farklı, ikili ilişkiye dayalı bu 

mahrem alan, kameraman ve izleyiciye açılmıştır.  

Çekimleri Kayseri’de araştırmacının evinin salonunda ve İstanbul’da Asuman 

Aktüy’ün evinde olan seans, Zoom (video konferans platformu) üzerinden, 20 Kasım 

2023, saat 13:00’de gerçekleştirilmiştir. Buluşmanın Zoom’da gerçekleşmesi özellikle 

tercih edilmiştir. Covid-19 sürecinde uzakları yakın kılan online platformlar sayesinde; 

sanat terapi eğitiminin yanı sıra dans ve hareket odaklı dersler alan araştırmacı, minnet 

doludur ve bir sanat terapi seansının da online ortamda gerçekleşebileceğini göstermek 

istemiştir. Online buluşmalarda, kişilerin bir ekran kadar birbirlerine uzak olduğuna 

vurgu yapmak için, filmin başından sonuna kadar bölünmüş ekran tekniği kullanılmıştır. 

Belgesel film, Zoom toplantısının kayıt tuşuna basılması ve araştırmacının 

kendisini tanıtmasıyla başlar. Ardından sözü Asuman Aktüy alır. Asuman Hanım, 

kendisini tanıttıktan sonra, pratiğin; giriş, gelişme ve sonuç kısmı hakkında bilgi verir ve 

seansı başlatır. Farklı sanat modellerinin geçişli kullanıldığı seansta, önce bedeni 

hareketlendirmeye yönelik bir çalışma yapılır (Bkz. Görsel 5.1.). Akabinde, duygu ve 

düşüncelerin çamura aktarıldığı bir heykel şekillendirilir (Bkz. Görsel 5.2.).  Ortaya çıkan 

duygular üzerine konuşulup seans sonlandırılır (Bkz. Görsel 5.3.). Film, video paylaşım 

ve sosyal medya platformu YouTube üzerinden izlenebilir (http-15). 

 

Görsel 5.1. Sanat terapi “Çamurla farkındalık uygulaması” seansında bedeni hareketlendirme 

aşaması.20 Kasım 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 



 

101 

 

 

 

Görsel 5.2. Sanat terapi “Çamurla farkındalık uygulaması” seansında bedende deneyimlenen duyguların 

seramik çamuruyla dışavurumu.20 Kasım 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

 

Görsel 5.3. Sanat terapi “Çamurla farkındalık uygulaması” seansında seramik çamuruyla deneyimlenen 

duyguların söze dökülmesi.20 Kasım 2023 (Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

Araştırmacının, filmde dile getirdiği seansa ilişkin deneyimleri şu şekildedir: 

“Meraklı ve çok heyecanlı olduğum o gün, hareketli bir kamerayla takip ediliyor olmama 

rağmen hiç rahatsızlık duymadım. Bu iki duygu, ağzımdan çıktığı andan itibaren, nedense 

kuşları ve gökyüzünü imgelemeye başladım. Bu yüzden de duygularımın renklerini; 

maviden, pembeye, mora, hatta gökkuşağının renklerine doğru sıraladım. Saydığım 

renklerin benim için özgürlüğü temsil ettiğini söyleyebilirim. Bedenimde bu duyguları 

araştırırken odanın içindeki hareket alanım biraz kısıtlı olduğu için, akışkan değil, 



 

102 

 

 

tutuktum. Sürekliliğin ve anın parçası olarak, araştırmama tanıklık eden Asuman 

Hanımdaki yansımamın, “robotik” kavramıyla özdeşleşmesini buna bağlıyorum. 

Literatürde, response art (yansıma/tepki sanatı) olarak adlandıran bu durum; danışan 

deneyiminin sanat terapisti tarafından nasıl anlaşıldığını gösterebilir ve bu da terapötik 

alışverişi derinleştirebilir (Fish, 1989; Wadeson, Marano-Geiser, and  Ramseyer, 1990). 

Masaya geçip, çamuru elime aldığımda: ya şekillendirdiğim heykel fırında pişerken 

patlarsa, bu filmi ve heykelimi izleyecekler acaba benim hakkımda ne düşünür, kısacık 

bir sürede ne şekillendirebilirim ki…vb. kaygılardan oldukça uzaktım. Nitekim, 

şekillendirme işlemini tamamladıktan sonra, sadece bedenimi ve kalbimi dinlediğimi fark 

ettim. Sanırım elime çamuru aldığımda, vırvır konuşan zihnimi dinlemediğim tek an, bu 

andı. Seans sırasında, heykelimi ayakta tutmak için bacaklarının arasına bir sünger 

sıkıştırdım. Bunun üzerine Asuman Hanım, gündelik hayatta da ihtiyaçlarımı araştırırken 

çözüm bulmakta hızlı olup olmadığımı sordu. Ona, hızlı olmadığımı söyledim. Aslında, 

gündelik hayatta da oldukça hızlıyım. Heyecanımdan dolayı, soruya gerçeği yansıtmayan 

bir yanıt verdiğimi düşünüyorum.”  

5.1.2. Onu kaybetme 

Sanat terapi uygulayıcısı Asuman Aktüy’den alınan terapide; merak ve heyecan 

duygularının harekete, hareketin heykele dönüştüğü bir figür yaratılmıştır. 

Araştırmacının “Onu Kaybetme” ismini verdiği bu heykel, ilk defa deneyimlenen bir 

sanat terapi seansı sırasında, gri stoneware çamurla şekillendirilmiştir. 

“Heykelimi, teknik ve estetik kaygılar duymadan şekillendirdiğim için, kuruma 

esnasında çatlayan kolunu da görmemezlikten gelerek, akışa müdahale etmedim.  

Tek başına sergilendiğinde, sanatta yeterli olup olmadığım konusunda şüphe 

uyandırabilecek bu seramik figür ile, ne yapacağımı uzun bir süre düşündüm. Ardından, 

onu şekillendirdiğim süreçteki farkındalığımla, başka figürler de üretmeye karar verdim.   

Kırmızı çamurla şekillendirdiğim diğer 34 figür, seans sırasında ortaya çıkan; 

meraklı, heyecanlı, çocuksu, hareketli, coşkulu, özgür...gibi hayatım boyunca kaybetmek 

istemediğim duyguları ve farkındalıklı sanat yapma anlayışımı temsil ediyor.  

Kırmızı earthenware çamuru; performans kaygısıyla yaratılmış sanat eseri ve sanat 

terapi çıktısı arasındaki farkı ortaya koymak için, bilinçli olarak tercih ettim. “Onu 

Kaybetme” ile kaybetmek istemediğim duyguları temsil eden 34 figür bir araya 



 

103 

 

 

geldiğinde, ortaya halihazırdaki ifade biçimimi ve yolun yarısını temsil eden, 35 figür 

çıkıyor (Bkz. Görsel 5.4.). Bu figürlere baktığımda; duygularımı, seramik çamuruyla 

olduğu kadar, dans/hareket ile de dışa vurabildiğimi fark ediyorum. Kendi deneyimlerim 

üzerinden, farklı sanat modellerini bir arada kullanan intermodal sanat terapi 

anlayışının, kişilerin kedilerini ifade etme süreçlerinde daha etkili olduğunu ve yaratıcı 

sürece daha fazla alan açtığını söyleyebilirim.” 

 

Görsel 5.4. Sanat Sipahi, “Onu kaybetme”, 60x160cm, Elle şekillendirme, 1200 ve 1050°C, 2023 

(Kaynak: Setenay Sipahi arşivi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

104 

 

 

SONUÇ  

Sanat, homo sapiens türünün dünyada kendini göstermesiyle birlikte ortaya çıkan, 

oldukça tuhaf ve karmaşık bir olgudur. Tarihte, avcı toplayıcı olarak yaşayan insan 

topluluklarından; mega kentlerde yaşayan dijital medeniyetlere kadar, tüm çağlarda ve 

kültürlerde, sanatın izine rastlamak mümkündür. İnsan, bilimsel etkinliklerden çok daha 

önce; sanat yoluyla bilgi üretir ve iletişim kurar. Binlerce yıl önce, toprak tabletlere 

kazınan bezemelerin, mağara duvarlarına boyanan figürlerin ya da doğal nesnelerle 

yapılan takıların; hangi niyetle yaratıldığı bilinmese de onlar, dile dökülemeyen duygu 

ile düşüncelerin ifade edilmesini sağlayan ve fenomenleri kayıt altına alan belgelerdir. 

Tanımı ne olursa olsun sanat, duygularla ilişkilidir. Sanatçı, rastgele görünen izlere 

kıyasla, kasıtlı/farkındalıklı izler bırakır. Ne var ki, farkındalıklı ve özenli bu yaklaşım, 

yaratma sürecinin kaygılı, sancılı ve stresli olduğu gerçeğini değiştirmez. Yine de sanatın 

katartik (rahatlatıcı) olması sebebiyle, iyileştirici etkiler yarattığı savunulur. Örneğin, acı 

verici deneyimlerle örselenen benliğimizi ve varoluşumuzu, sanat yoluyla 

anlamlandırmaya çalışmak, yaşama temas etmeyi ve yükümüzden kurtulmayı sağlar. 

Sanat, dikkat dağıtma yoluyla değil de aksine, tüm dikkatin farkındalıkla; mevcut anda 

ortaya çıkabilecek duygu-düşüncelere getirilmesi ve onlarla yüzleşilmesi yoluyla, 

zorluklarla başa çıkmaya yardımcı olur. Sanat; zorlayıcı duyguların söze dökülmesinde 

yatıştırıcı bir yol olabilirken, barındırdığı deneyimsel yaratıcı süreç de iyileştirici olabilir. 

60 yıl önce, psikoterapi tekniği olarak doğan sanat terapi; iç ve dış, resimsel ve 

sözel dünyalar arasında hareket etme alanı açar. Sanat terapinin, olmazsa olmaz 

bileşenleri; sanat terapisti, danışan ve sanat malzemesidir. Sanat terapi; seramik ya da el 

sanatları kursu, iş ve uğraşı terapi olmadığından, seans sırasında, terapist rehberliği önem 

arz eder. Sanat terapide, renk psikolojisinin yorumu ya da yaratma ve performans 

kaygısının yeri yoktur. Danışan, yaratımını kendi çözümler. 

Terapist, yorumlayan veya düzelten bir uzman değil, sanat malzemeleri ve yaratıcı 

süreçler hakkında bilgisi olan, grup iletişimini kolaylaştırma becerisine sahip, nitelikli bir 

uygulayıcıdır. Gelişmiş ülkelerin pek çoğunda bu meslek; akreditasyon kuruluşlarına, 

etik standartlara ve yönergelere tabidir. Sanat terapistliği hem sanatçı hem de terapist 

kimliklerinin eşit temellendiği bir meslek olup, sanat terapi eğitimi ve uygulamalarında, 

sanat pratiği en temel araçtır. Bu nedenle alanda, sanat pratiğinin önemine vurgu yapan 



 

105 

 

 

araştırmalara daha fazla ihtiyaç vardır. Her ne kadar sanat terapi disiplininin özünü 

belirleyen kavramları kelimelere dökmek zor olsa da bu yöntemin amacını ve vizyonunu 

belirleyen olgu, sanatın kendisidir.  

Dünya gündemine kıyasla, ülkemizde sanat terapi; kola fazladan takılabilecek 

“altın bilezik”, ya da kolay yoldan kazanç kapısı olarak değerlendirilmektedir. Bu yüzden, 

alanın yasal düzenlemelerle denetlenmesi, mesleki sınırlılıklarının belirlenmesi, eğitim 

gerekliliklerinin tanımlanması oldukça önemlidir. Türkiye’de sanatın terapötik amaçlı 

kullanımından söz edebilmek için, öncelikle konuyla ilgili akademik çalışmaların artması 

ve üniversitelerde sanat terapi programlarının açılması gerekir. Mesleğin eğitim programı 

oluşturulurken, alandaki sanat bileşeni geri plana atılmamalı ve diğer sağlık 

disiplinleriyle kıyaslanacak klinik bir disiplinmiş gibi inşa edilmemelidir.  

Sanat yapma eyleminin kendisi terapötik olduğundan, sanat ve tasarım eğitimi 

veren fakültelerde; sanat psikolojisi, sanat terapi, sanatla farkındalık, pedagojik 

formasyon…vb. derslere yer verilmesi, sanatçı adayının “ben niye sanat üretiyorum” 

meselesini anlamasına aracılık eder ve hayata farklı bir pencereden bakmaya alan açar. 

Dolayısıyla mezunlara sanat terapi alanında da çalışabilecekleri bir kapı aralanmış olur.  

Sanat terapi konusunu esas alan bu çalışmada, seramik çamuru ayrıcalıklı bir 

noktaya konumlandırılmıştır. Seramik çamurunun kullanıldığı tüm uygulamalar; 

çamurun bileşiminde yer alan kil minerali, ellerimizle hissedilen dokunma duyusu ve 

ritmik hareket prensibi sebebiyle, diğer sanat malzemelerine kıyasla daha terapötik 

olabilir. Dokunma duyusu, insanın en eski iletişim biçimiyle bağlantı kurmasını sağlar ve 

çoğu zaman zihnin çözemediği bir gizemi, eller çözebilir. Başka bir ifade ile, çamurun 

dokunsallığı ve hacmi; erken çocukluk döneminden, yetişkinlik dönemine, birçok anıyı 

şimdiye getirmemize aracılık eder. Araştırmacının, “Seramik Atölye” dersi kapsamında 

yaptığı gözlemlerde, Marmarisli katılımcılardan birisinin, 2021 yazında bölgede kontrol 

edilemeyen yangınları hatırlayarak, duygularını çamurla dışa vurması buna örnek teşkil 

eder. Seramik çamuru: ele almak, ele geçirmek, elde etmek gibi, dokunma deneyimi 

sunan bir malzeme olduğundan özgüven gelişimini destekler. Nitekim, “Seramik Atölye” 

dersindeki uygulamalar sonucunda, katılımcıların çoğunun özgüvenlerinin arttığını 

söylemesi bu savı desteklemektedir. Çamurla hemhal olmak, kendimize 

bakmak/dokunmakla eşdeğerdir. Seramik çamuru, üç boyutlu modellemeye elverişli, 

çoklu duyusal algılama deneyimi sunan, hareketlerimize ve ısımıza tepki veren bir 



 

106 

 

 

malzemedir. Üç boyutlu bir malzemeye biçim verebilme yetisi, bilişsel ve motor 

becerilerin de gelişimine katkı sağlar. Seramik çamurlarının hafızasının olması, kişiyi 

şimdiye getirir. Çamurla çalışmak, vazgeçmeyi öğretir. Belli bir noktaya getirilen 

çalışmanın bozulması, fırından çatlak çıkması ya da kırılması, kontrol edilemeyeceklerin 

kabul edilmesini ve tefekkür pratiğinin geliştirilmesini sağlar. “Seramik Atölye” dersini 

seçen öğrencilerin çoğu, hayatta kontrolleri dışında gelişen olay ve kusurlardan 

rahatsızlık duymamaya karar verdiklerini belirtmişlerdir. Bununla birlikte, çamurun 

seramik olma yolculuğu; hayatta her şeyin dönüşebileceğini ve istemediklerimizi 

değiştirme şansımızın elimizde olduğunu gösterir. Yani insanın çamurla taşıdığı benzer 

nitelikler, onunla iletişim kurmayı kolaylaştırır.  

21. yüzyıl dünyasında artış gösteren; savaşlar, doğal afetler, salgın hastalıklar, 

ekonomik buhranlar; stres, kaygı, korku, depresyon, yalnızlık ya da bağımlılık gibi; 

bireyi, dolayısıyla toplumu etkileyen çok yönlü rahatsızlıkların ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Psikolojik, duygusal, sosyal, hatta ruhsal sorunlara ilişkin tedavilere talep 

arttıkça, hastalık tanısı hakkındaki bilgilerin genişletilmesine, daha etkili ve yetkin 

bütünsel tedavi yaklaşımlarının oluşturulmasına ihtiyaç duyulmaktadır. Bu bağlamda, 

uzun süreli ve tatmin edici esenlik hali inşa etmek için, sanat terapi yönteminin tedavi 

protokollerine dahil edilmesi oldukça önemlidir. Her ne kadar, Türkiye gibi periferik 

devletler için sanat terapi gibi tamamlayıcı yöntemlerle iyileşmeye çalışmak lüks, hatta 

oldukça gerçeküstü görünse de uzun vadeli sonuçlar değerlendirilecek olduğunda, sanat 

terapi uygulamaları, bilinçsiz antidepresan kullanımının yaratacağı sonuçlardan çok daha 

faydalı sonuçlar yaratacaktır. Bunun için, okul öncesi dönemden üniversite eğitiminin 

sonuna kadar, sanat eğitimine ve sanatın iyileştirici niteliğine yer verilmesi önemlidir. 

Sonuç olarak, seramik çamuru yukarıda sayılan terapötik niteliklerinden dolayı, bu 

uygulamalara dahil edilmelidir. 

 

 

 

 



 

107 

 

 

KAYNAKÇA 

http-1: https://www.arttherapy.org/upload/2017_DefinitionofProfession.pdf (Erişim 

tarihi: 24.04.2020).  

http-2: https://www.ipe.com.tr/tr/icerik/136/clay-field-bir-sensorimotor-sanat-terapisi-

yaklasimi (Erişim tarihi: 04.02.2021).  

http-3: https://baat.org/about/ (Erişim tarihi: 04.02.2021). 

http-4: https://www.hcpc-uk.org/about-us/ (Erişim tarihi: 04.02.2021). 

http-5: https://tumata.com/tumata-tr/rahmi-oruc-guvenc/ (Erişim tarihi: 15.03.2022). 

http-6: https://aurapsikoterapi.com/hakkimizda/ (Erişim tarihi: 16.03.2022). 

http-7: https://www.sanatpsikoterapileridernegi.org/kurulu351-duyurumuz.html (Erişim 

tarihi: 16.03.2022). 

http-8: https://www.anadolu.edu.tr/akademik/enstituler/2099/muzik-terapisi-anabilim-

dali/bolum-genel-bilgi (Erişim tarihi: 17.03.2022). 

http-9: https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2014/10/20141027-3.htm (Erişim tarihi: 

17.03.2022). 

http-10: https://manisarsh.saglik.gov.tr/TR-752409/ergoterapi--rehabilitasyon-ve-

terapotik-rekreasyon-birimimiz.html (Erişim tarihi: 19.03.2022). 

http-11: https://kacuv.org/kacuv-hakkinda/ (Erişim tarihi: 19.03.2022). 

http-12: https://www.sanatpsikoterapileridernegi.org/ruhsal-bozukluklarda-sanat-

ps304koterap304ler304-kursu.html (Erişim tarihi: 19.03.2022). 

http-13: https://gsb.erciyes.edu.tr/tr/y/yonetim/bolum-hakkinda8q (Erişim tarihi: 

03.04.2022). 

http-14: https://gsb.erciyes.edu.tr/Dosya/MainContent/c85bca63-38c6-4d04-97ec-

1cdd7ba7b8c0.pdf (Erişim tarihi: 03.04.2022). 

http-15: https://www.youtube.com/watch?v=6X73W2hjeSE (Yüklenme tarihi: 

08.02.2024). 

 

 



 

108 

 

 

AATA, American Art Therapy Association. (2007). Masters education standards. 

Retrieved from http://arttherapy.org/upload/masterseducationstandards.pdf 

Adamson, E. (1984). Art as Healing. London: Nicholas Hays. 

Aigen, K. (2007). In defense of beauty: A role for the aesthetic in music therapy theory. 

Part I: The development of aesthetic theory in music therapy. Nordic Journal of 

Music Therapy, 16(2), 112–128. 

Allen, P. B. (1992). Artist in residence: An alternative to “clinification” of art therapists. 

Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 9(1), 22–29. 

Allen, P. B. (1995). Art is a way of knowing. Boston, MA: Shambhala. 

Allen, P. B. (2008). Commentary on community-based art studios: Underlying principles. 

Altschuler, G. and Blumin, S. (2009). GI Bill: A new deal for veterans. New York, NY: 

Oxford University Press. 

Ando, M. and Ito, S. (2014). Potentiality of mindfulness art therapy short version on mood 

of healthy people. Health, 6, 1224-1229. doi:10.4236/health.2014.611150 

Aristoteles. (2017). Poetika Şiir Sanatı Üstüne. (Çev: S. Rıfat). İstanbul. Can Yayınları. 

Arnheim, R. (1954). Art and visual perception: A psychology of the creative eye. Berkeley, 

CA and Los Angeles, CA: University of California Press. 

Arnheim, R. (2021). Görsel Düşünme. (Çev: R. Öğdül). İstanbul: Metis Yayınları. 

Badenoch, B. (2008). Being a brain-wise therapist: A practical guide to interpersonal 

neurobiology. New York, NY: W.W. Norton & Company, Inc. 

Bae, Y. S. and Kim, D. H. (2018). The applied effectiveness of clay art therapy for 

patients with Parkinson’s disease. Journal of evidence-based integrative medicine, 

23, 1-8. DOI: 10.1177/2515690X18765943 

Banker, J. E. (2008). Family clay sculpting. Journal of Family Psychotherapy, 19 (3), 

291–297. https://doi.org/10.1080/08975350802269533 

Barlow, G. (1987). The artist as therapist. Art Therapy: Journal of the American Art 

Therapy Association, 4(2), 85–87. doi:10.1080/07421656.1987.10758705 

Bat Or, M. (2010). Clay sculpting of mother and child figures encourages mentalization. 

The Arts in Psychotherapy, 37, 319–327. doi: 10.1016/j.aip.2010.05.007 



 

109 

 

 

Bat Or, M. and Bauch, N. G. (2017). Paternal representations and contemporary 

parenthood themes through a clay figure-sculpting task among fathers of toddlers. 

The Arts in Psychotherapy, 56, 19–29. 

Belkofer, C. M., van Hecke, A.V. and Konopka, L., M. (2014) Effects of drawing on 

alpha activity: A quantitative EEG study with implications for art therapy. Art 

Therapy: Journal of the American Therapy Association. 31:2, 61-68, 

DOI:10.1080/07421656.2014.903821 

Besson, G. L. (2016). Clay Mandala Touch Therapy: Integrating Transpersonal 

Psychology And Neurobiology In The Management Of Emotional Suffering (A 

Phenomenological-Hermeneutic Study). Degree of Doctor of Philosophy. San 

Francisco, CA: California Institute of Integral Studies. 

Block, D., Harris, T. and Laing, S. (2005). Open studio process as a model for social 

action: A program for at-risk youth. Art Therapy: Journal of the American Art 

Therapy Association, 22(1), 32–38. 

Boelen, P. A. and Lancee, J. (2013). Sleep difficulties are correlated with emotional 

problems following loss and residual symptoms of effective prolonged grief 

disorder treatment. Depression Research and Treatment, 2013. 

doi:10.1155/2013/739804 

Boelen, P. A. and van den Bout, J. (2005). Complicated grief, depression, and anxiety as 

distinct postloss syndromes: A confirmatory factor analysis study. American 

Journal of Psychiatry, 162, 2175-2177. 

Borgherini, M. and Merlin, G. (2017). To Re-Archive an Archive. An Experience in Art 

Therapy over 25 Years and 25,000 Images. Proceedings of the International and 

Interdisciplinary Conference, Brixen, Italy, 27–28 November 2017. 

https://doi.org/10.3390/proceedings1090885 

Bratton, S. and Ferebee, K. (1999). The use of structured expressive art activities in group 

activity therapy with preadolescents. In D. Sweeney & L. Homeyer (Eds.), The 

handbook of group play therapy: How to do it, how it works, whom it’s best for 

(pp. 192–214). Jossey-Bass Publishers. 

Briks, A. (2007). Art therapy with adolescents: Vehicle to engagement and 

transformation. Canadian Art Therapy Association Journal, 20(1), 2–15. 



 

110 

 

 

Brown, C. (2008). The importance of art making for the creative arts therapies: An artistic 

inquiry. The Arts in Psychotherapy, 35(3), 201–208. 

Brown, E. D., Garnett, M. L., Anderson, K. E. and Laurenceau, J. P. (2017). Can the arts 

get under the skin? Arts and cortisol for economically disadvantaged children. 

Child Development, 88(4), 1368– 1381. 

Buckley, T., Sunari, D., Marshall, A., Bartrop, R. and McKinley, S. M. (2012). 

Physiological correlates of bereavement and the impact of bereavement 

interventions. Dialogues Clinical Neuroscience, 14(2), 129-139. 

Burns, E. A. (2009). Art Materials and Anxiety: A Study of Art Materials Used with 

Adults (pp. 8-14). Florida: Florida State University. 

Carbonell, M. D. and Parteleno-Barehmi, C. (1999). Psychodrama groups for girls coping 

with trauma. International Journal of Group Psychotherapy, 49(3), 285-306. 

doi:10.1080/00207284.1999.11732607 

Chamley, H. (1990). Sedimentology. Berlin, Germany: Springer-Verlag. 

Chilton, G. (2007). Altered books in art therapy with adolescents. Art Therapy: Journal 

of the American Art Therapy Association, 24(2), 59-63. 

doi:10.1080/07421656.2007.10129588 

Chimiklis, A. L., Dahl, V., Spears, A. P., Goss, K., Fogarty, K. and Chacko, A. (2018). 

Yoga, mindfulness, and meditation interventions for youth with ADHD: Systematic 

review and meta-analysis. Journal of Child and Family Studies, 27(10), 3155–3168. 

https://doi.org/10.1007/s10826-018-1148-7 

Christenson, G. A. (2013). Conceptualizing the arts as tools for medicine and public 

health. Journal of Applied Arts and Health, 4(3), 247–264. 

doi:10.1386/jaah.4.3.247_1 

Cobb, R. A. and Negash, S. (2010). Altered book making as a form of art therapy: A 

narrative approach. Journal of Family Psychotherapy, 21(1), 54-69. 

doi:10.1080/08975351003618601 

Cohen, B. M., Mills, A. and Kijak, A. K. (1994). An introduction to the Diagnostic 

Drawing Series: A standardized tool for diagnostic and clinical use. Art Therapy: 

Journal of the American Art Therapy Association, 11(2), 105–110. 



 

111 

 

 

Cohen, R. A. (2013). Common threads: A recovery programme for survivors of gender 

based violence. Intervention: Journal of Mental Health and Psychosocial Support 

in Conflict Affected Areas, 11(2), 157-168. 

Collier, A. F. (2011). The well-being of women who create with textiles: Implications for 

art therapy. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 28(3), 

104-112. doi:10.1080/07421656.2011.597025 

Courtois, C. A. (2008). Complex trauma, complex reactions: Assessment and treatment. 

Psychological Trauma: Theory, Research, Practice, and Policy, S(1), 86-100. 

http://dx.doi.org/10.1037/1942-9681.S.1.86 

Cruz, M., Scott, J., Houck, P., Reynolds, C. F., Frank, E. and Shear, K. (2007). Clinical 

presentation and treatment outcome of African Americans with complicated grief. 

Psychiatric Services, 58, 700-702. doi: 10.1176/appi.ps.58.5.700 

Curl, K. (2008). Assessing stress reduction as a function of artistic creation and cognitive 

focus. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 25, 164-169. 

doi:10.1080/07421656.2008.10129550 

Cutting, J. E. (2003). Gustave Caillebotte, French Impressionism, and mere exposure. 

Psychonomic Bulletin & Review, 10, 319– 343. 

Czamanski-Cohen, J. (2010). “Oh now I remember”: The use of studio in art therapy with 

internally displaced people. The Arts in Psychotherapy, 37(5), 407–413. 

Çoban, A. (2005). Müzikterapi: Cana Şifa Ruha Gıda. İstanbul: Timaş Yayınları.  

Dalebroux, A., Goldstein, T. R. and Winner, E. (2008). Short-term mood repair through 

art-making: Positive emotion is more effective than venting. Motivation and 

Emotion, 32, 288-295. doi:10.1007/s11031-008-9105-1 

Daler, K.V. and Schwanbeck, L. (2014) Creative mindfulness: Dialectical behavioral 

therapy and expressive arts therapy. In L. Rappaport (Ed.), Mindfulness and the arts 

therapies: Theory and practice (pp. 235-247). London, Philadelphia: Jessica 

Kingsley Publishers. 

De Morais, A. H., Dalecio, M. A. N., Vizmann, S., De Carvalho Bueno, V. L. R., Roecker, 

S., Salvagioni, D. A. J. and Eler, G. J. (2014). Effect on scores of depression and 

anxiety in psychiatric patients after clay work in a day hospital. The Arts in 

Psychotherapy, 41(2), 205–210. doi:10. 1016/j.aip.2014.02.002 



 

112 

 

 

Dewey, J. (1934). Art as experience (3rd Press.). New York, NY: Minton, Balch & 

Company. 

Doidge, N. (2008). The Brain That Changes Itself. Melbourne: Scribe. 

DiClemente, C. C. and Prochaska, J. O. (1982). Self-change and therapy change of 

smoking behavior: A comparison of processes of change in cessation and 

maintenance. Addictive Behaviors, 7, 133–142. doi:10.1016/0306-4603(82)90038-

7 

Donald, M. (1991). Origins of the Modern Mind: Three Stages in the Evolution of Culture 

and Cognition. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Drachnik, C. (1989). Professionalism in practice. Art Therapy: Journal of the American 

Art Therapy Association, 6 (1), 26–27. doi:10.1080/07421656.1989.10758857 

Drake, J. E. and Winner, E. (2012). Confronting sadness through art-making: Distraction 

is more beneficial than venting. Psychology of Aesthetics, Creativity, and the Arts, 

6, 255-261. doi:10.1037/a0026909 

Drapeau, M. and Kronish, N. (2007). Creative art therapy groups: A treatment modality 

for psychiatric outpatients. Journal of the American Art Therapy Association, 24(2), 

76- 81. 

Drewes, A. A. and Schaefer, C. E. (2014). The therapeutic powers of play: 20 core agents 

of change. (2nd ed.). Hoboken, NJ: John Wiley and Sons. 

Dunn-Snow, P. and D’Amelio, G. (2000). How Art Teachers Can Enhance Artmaking as 

a Therapeutic Experience: Art Therapy and Art Education. Art Education, 53 (3), 

46-53. National Art Education Association. 

Dunning, D. L., Griffiths, K., Kuyken, W., Crane, C., Foulkes, L., Parker, J. and 

Dalgleish, T. (2019). Research review: The effects of mindfulness-based 

interventions on cognition and mental health in children and adolescents – A meta-

analysis of randomized controlled trials. Journal of Child Psychology and 

Psychiatry, and Allied Disciplines, 60(3), 244–258. 

https://doi.org/10.1111/jcpp.12980 

Dutton, D. (2009). The art instinct: Beauty, pleasure, and human evolution. New York: 

Bloomsbury Press. 



 

113 

 

 

Eberhart, H. and Atkins, S. (2014). Presence and process in expressive arts work: At the 

edge of wonder. London, England: Jessica Kingsley Publishers. 

Eisner, E. W. (2002). The arts and the creation of mind. New Haven, CT: Yale University 

Press. 

Elbrecht, C. (2006). The transformative journey: The process of guided drawing—an 

initiatic art therapy. Germany: Johanna Nordländer Verlag. 

Elbrecht, C. (2013). Trauma Healing at the Clay Field A Sensorimotor Art Therapy 

Approach. London: Jessica Kingsley Publishers. 

Elbrecht, C. and Antcliff, L. R. (2014). Being touched through touch. trauma treatment 

through haptic perception at the clay field: A sensorimotor art therapy. 

International Journal of Art Therapy, 19(1), 19-30. doi: http://dx.doi.org.ezproxy. 

pratt.edu:2048/10. 1080/17454832.2014.880932 

Elbrecht, C. and Antcliff L. R. (2015). Being in Touch: Healing Developmental and 

Attachment Trauma at the Clay Field. Children Australia. 40(3), 209-220. 

doi:10.1017/cha.2015.30 

Eliade, M. (1991). Images and symbols: Studies in religious symbolism. Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 

Elkis-Abuhoff, D. L., Gaydos, M., Rose, S. and Goldblatt, R. (2010). The impact of 

education and exposure on art therapist identity and perception. Art Therapy: 

Journal of the American Art Therapy Association, 27(3), 119–126. 

Elkis-Abuhoff, D. L., Goldblatt, R. B., Gaydos, M. and Convery, C. (2013). A pilot study 

to determine the psychological effects of manipulation of therapeutic art forms 

among patients with Parkinson’s disease. International Journal of Art Therapy, 

18(3), 113–121. 

Elmendorf, D. (2010). Minding our p’s through q’s: Addressing possibilities and 

precautions of community work through new questions. Art Therapy: Journal of 

the American Art Therapy Association, 27(1), 40–43. 

doi:10.1080/07421656.2010.10129564 

Emerson, L. M., de Diaz, N. N., Sherwood, A., Waters, A. and Farrell, L. (2020). 

Mindfulness interventions in schools: Integrity and feasibility of implementation. 



 

114 

 

 

International Journal of Behavioral Development, 44(1), 62–75. 

https://doi.org/10.1177/0165025419866906 

Eracar, N. (2021). Sözden Öte-Sanatla Terapi ve Yaratıcılık. (2. Baskı). Ankara: Nobel 

Akademik Yayıncılık. 

Eren, N. (2014). Nurses' attitudes toward ethical issues in psychiatric inpatient settings. 

Nursing ethics, 21(3), 359–373. https://doi.org/10.1177/0969733013500161 

Erinç, S. M. (2009). Resmin eleştirisi üzerine. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Ersoy, A. (1995). Sanat kavramlarına giriş. İstanbul: Yorum Sanat Yayıncılık. 

Feen-Calligan, H., McIntyre, B. and Sands-Goldstein, M. (2009). Art therapy applications 

of dolls in grief recovery, identity, and community service. Art Therapy: Journal of 

the American Art Therapy Association, 26(4), 167-173. 

doi:10.1080/07421656.2009.10129613 

Feen-Calligan, H. (2012). Professional identity perceptions of dual-prepared art therapy 

graduates. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 29(4), 

150–157. 

Fish, B. (1989). Addressing countertransference through image making. In H. Wadeson, 

J. Durkin, & D. Perach (Eds.), Advances in art therapy (pp. 376–389). New York, 

NY: JohnWiley & Sons. 

Fish, B. J. (2008). Formative evaluation of art-based supervision in art therapy training. 

Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 25(2), 70-77. 

Fish, B. J. (2012). Response art: The art of the art therapist. Art Therapy: Journal of the 

American Art Therapy Association, 29(3), 138–143. 

Forrest, M. and Thomas, G.V. (1991). An exploratory study of drawings by bereaved 

children. British Journal of Clinical Psychology, 30, 373-374. 

Freud, S. (1990). Leonardo da Vinci and a memory of his childhood. In J. Strachey (Ed.), 

The standard edition, complete psychological works of Sigmund Freud. New York: 

W. W. Norton. 

Froeschle, J. G. and Riney, M. (2008). Using Adlerian art therapy to prevent social 

aggression among middle school students. The Journal of Individual Psychology, 

64(4), 416–431. 



 

115 

 

 

Gabel, A. and Robb, M. (2017). (Re)considering psychological  constructs: A thematic 

synthesis defining five therapeutic factors in group art therapy. The arts in 

psychotherapy 55, 126-135. 

Gantt, L. (1992). A description and history of art therapy assessment research. In H. 

Wadeson (Ed.), A Guide to Conducting Art Therapy Research, 119-139. 

Mundelein, IL: The American Art Therapy Association. 

Gantt, L. and Tinnin, L. (2009). Support for a neurobiological view of trauma with 

implications for art therapy. Arts in Psychotherapy, 36, 148-153. 

doi:10.1016/j.aip.2008.12.005 

Garlock, L. R. (2016). Stories in the cloth: Art therapy and narrative textiles. Art Therapy: 

Journal of the American Art Therapy Association, 33(2), 58-66. 

doi:10.1080/07421656.2016.1164004 

Geldard, K., Geldard, D. and Foo, R. Y. (2018). Counselling children: A practical 

introduction. NY: SAGE Publications. 

Giannini, J. (2004). Pilgrimage To The Ancient Healing Sites Of Greece: A Journey With 

Edward Tick. The San Francisco Jung Institute Library Journal, 23, p. 75–91. 

Goodman, N. (1978). Ways of worldmaking. Indianapolis: Hackett. 

Gray, E. A. (2015) Dance/Movement Therapy with Refugee and Survivor Children. In C. 

Malchiodi, (Eds.), Creative interventions with traumatized children (pp.169-190). 

New York, New York: The Guildford Press. 

Grim, R. E. (1962). Applied clay mineralogy. New York, NY: McGraw-Hill Book 

Company, Inc. 

Grunwald, M. (2008). Human Haptic Perception: Basics and Applications. Basel: 

Birkhauser. 

Gusnard, D. A. and Raichle, M. E. (2001). Searching for a baseline: Functional imaging 

and the resting human brain. Nature Reviews Neuroscience, 2, 685– 693. 

Haen, C. (2015) In C. A. Malchiodi, (Eds), Creative interventions with traumatized 

children (pp.235-257). New York, New York: The Guildford Press. 

Hagens, C. (2011). A qualitative study to determine how art therapy may benefit women 

with addictions who have relapsed. Electronic Thesis, Treatises and Dissertations. 



 

116 

 

 

Retrieved from DigiNole Commons (Paper 4338). Florida State University. 

http://diginole.lib.fsu.edu/etd 

Hardy, D. C. (2013). Working with loss: An examination of how language can be used to 

address the issue of loss in art therapy. International Journal of Art Therapy, 18(1), 

29-37. doi:10.1080/17454832.2012.707665 

Harrison, H. (2002). Altered books, collaborative journals, and other adventures in 

bookmaking. Gloucester, MA: Rockport. 

Hartman, A. and Owings, P. (2021). Sculpting Expression: A Creative Arts Therapy 

Exhibition. American Behavioral Scientist, 65(13), 1879-1892. 

https://doi.org/10.1177/00027642211003154 

Hass-Cohen, N. and Carr, R. (2008). Art Therapy and Clinical Neuroscience. London and 

Philadephia: Jessica Kingsley. 

Heath, B. and Lings, J. (2012). Creative songwriting in therapy at the end of life and in 

bereavement. Mortality, 17(2), 106-118. doi:10.1080/13576275.2012.673381  

Heckwolf, J. I., Bergland, C. and Mouratidis, M. (2014). Coordinating principles of art 

therapy and DBT. The arts in psychotherapy, 41, 329-335.  

Henley, D. (1995). A consideration of the studio as therapeutic intervention. Art Therapy: 

Journal of the American Art Therapy Association, 12(3), 188–190. 

Henley, D. (2002). Clayworks in art therapy: Plying the sacred circle. Philadelphia: 

Jessica Kingsley Publishers. 

Hluska, M. R. (2016). Understanding the roles and uses of art making in art therapy. 

(Doctora dissertation). Expressive Therapies Dissertations. Lesley University, 

Cambridge, MA Retrieved from: http://digitalcommons.lesley.edu/expressive 

_dissertations/3 

Homer, E. (2015). Piece work: Fabric collage as a neurodevelopmental approach to 

trauma treatment. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 

32(1), 20-26. 

Huntoon, M. (1949). The creative arts as therapy. Bulletin of the Menninger Clinic, 13, 

198–203.  



 

117 

 

 

Ida, D., J. (2007). Cultural Competency and Recovery within Diverse Populations. 

Psychiatric Rehabilitation Journal, Volume 31, No. 1, 49–53. DOI: 

10.2975/31.1.2007-49-53 

Jang, H. and Choi, S. (2012). Increasing ego-resilience using clay with low SES 

adolescents in group art therapy. The Arts in Psychotherapy, 39(4), 245–250. 

https:// doi.org/10.1016/j.aip.2012.04.001 

Jilek, W. G. (1994). Traditional healing in the prevention and treatment of alcohol and 

drug abuse. Transcultural Psychiatric Review, 31, 219–258. 

Joffrion, L. and Douglas, D. (1994). Grief resolution: Facilitating self-transcendence in 

the bereaved. Journal of Psychosocial Nursing & Mental Health Services, 32(3), 

13-19. doi:10.3928/0279-3695-19940301-06 

Jones, D. L. (1983). An art therapist’s personal record. Art Therapy: Journal of the 

American Art Therapy Association, 1(1), 22–25. 

doi:101080/07421656.1983.10758734 

Junge, M. B. (2010). Modern history of art therapy in the United States. Springfield, IL: 

Charles C Thomas. 

Junge, M. B. (2016). History of art therapy. In D. Gussak & M. L. Rosal (Eds.), Wiley 

handbookof art therapy (pp. 7–16). Hoboken, NJ: Wiley Blackwell. 

https://doi.org/10.1002/9781118306543.ch1  

Junge, M. B. and Wadeson, H. (2006). Architects of art therapy: Memoirs and life stories. 

Springfield, IL: Charles C Thomas. 

Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever you go you are there. New York: Hyperion. 

Kabat-Zinn, J. (2002). Meditation is about paying attention. Reflection, 3, 68-71. 

Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness based interventions in context: Past, present and 

future. Clinical Psychology: Science and Practice, 10, 144-156. 

Kaimal, G., Muniz, J. and Ray, K. (2016). Reduction of Cortisol Levels and Participants 

Responses Following Art-making. Art Therapy: Journal of the American Art 

Therapy Association, 33(2), 74-80. Taylor and Francis Group. 

Kallapiran, K., Koo, S., Kirubakaran, R. and Hancock, K. (2015). Review: Effectiveness 

of mindfulness in improving mental health symptoms of children and adolescents: 



 

118 

 

 

A meta-analysis. Child and Adolescent Mental Health, 20(4), 182–194. 

https://doi.org/10.1111/camh.12113 

Karasar, N. (2003). Bilimsel Araştırma Yöntemi. (12. baskı). Ankara: Nobel Basımevi. 

Kapitan, L. (2014). Empowering in art therapy: Whose point of view and determination? 

Journal of the American Art Therapy Association, 31(1), 2-3. 

Kaya, B. Y. (2013). Türkiye’de Sanat Psikoterapisi Eğitim ve Uygulama Standartlarına 

Doğru. Sanat Psikoterapileri Derneği. İstanbul. 

Keating, M. and Pratt D. (2014). The Effect of Creative Art Program on Self-esteem, 

Hope, Perceived Social Support, and Self-Efficacy in Individuals with Multiple 

Sclerosis. Journal of Neuroscience Nursing. Vol.46(6), p.330-336. DOI: 

10.1097/JNN. 

Kimport, E. and Robbins, S. (2012). Efficacy of creative clay work for reducing negative 

mood: A randomized controlled trial. Artelor Therapy: Journal of the American 

Artelo Therapy Association, 29(2), 74–79. 

https://doi.org/10.1080/07421656.2012.680048 

Kimport, E. and Hartzell, E. (2015). Clay and anxiety reduction: A one-group, pretest/ 

posttest design with patients on a psychiatric unit. Art Therapy, 32(4), 184–189. 

https://doi.org/10.1080/07421656.2015.1092802 

Kissane, D. W., McKenzie, M., Bloch, S., Moskowitz, C., McKenzie, D. P. and O‘Neill, 

I. (2006). Family focused grief therapy: A randomized, controlled trial in palliative 

care and bereavement. American Journal of Psychiatry, 163, 1208-1218. 

doi:10.1176/appi.ajp.163.7.1208 

Knill, P. J., Levine, E. G. and Levine, S. K. (2005). Principles and practice of expressive 

arts therapy: Toward a therapeutic aesthetics. London, England: Jessica Kingsley. 

Kostelanetz, R. (Ed.), (1988). Conversting with Cage. New York: Limelight Editions. 

Kramer, E. (1980). Art Therapy and Art Education: Overlapping Functions. Art 

Education, 33 (4), 16-17. National Art Education Association. 

Kramer, E. (1986). The art therapist’s third hand: Reflections on art, art therapy and 

society at large. American Journal of Art Therapy, 24, 71–79. 



 

119 

 

 

Lachman-Chapan, M. (2000). Is art therapy a profession or an idea? Art Therapy: Journal 

of the American Art Therapy Association, 17(1), 11–13. 

doi:10.1080/07421656.2000.10129438 

Lachman-Chapan, M., Jones, D., Sweig, T., Cohen, B., Semekoski, S. and Flemming, M. 

(1998). Connecting with the art world: Expanding beyond the mental health world. 

Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 15(4), 223–244. 

doi:10.1080/07421656.1989.10759332 

Landreth, G. L. (2012). Play Therapy: The Art of the Relationship (3rd ed.). Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780203835159 

Langer, S. K. (1953). Feeling and form: A theory of art. New York, NY: Charles 

Scribner’s Sons. 

Langer, S. K. (1957). Philosophy in a new key: A study of symbolism, reason, rite and 

art. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Langarten, H. B. (1981). Clinical art therapy. New York, NY: Brunner/Mazel. 

Lévi- Strauss, C. (1964). Tristes tropiques: An anthropological study of primitive 

societies in Brazil (Çev: J. Russell). New York: Atheneum. 

Levick, M. (1995). Perspective: The identity of the creative arts therapist: Guided by 

ethics. The Arts in Psychotherapy, 22(4), 283–295. 

Levine, E. G. and Levine, S. K. (1999). Foundations of Expressive Arts Therapy: 

Theoretical and Clinical Perspectives. London: Jessica Kingsley Publishers. 

Levine, P. A. and Frederick, A. (2013). Kaplanı Uyandırmak: Travmayı İyileştirmek. 

(Çev: Z. Yalçınkaya). İstanbul: Butik Yayınları. 

Levine, P. A. (2018). Dile Gelmeyen Bir Sesle: Beden Nasıl Travmadan Kurtularak 

İyileşir? (Çev: P. Savaş). İstanbul: Butik Yayınları. 

Lipsky, L. V. D. and Burk, C. (2009). Trauma stewardship: An everyday guide to caring 

for self while caring for others. San Francisco: Berrett-Koehler. 

Malchiodi, C. A. and Riley, S. (1996). Supervision and related issues: A handbook for 

professionals. Chicago, IL: Magnolia Street. 

Malchiodi, C. A. (2015). Creative interventions with traumatized children (Creative arts 

and play therapy). New York: Guilford Press. 



 

120 

 

 

Malchiodi, C. (2007). Drawing on the Past and the Present. In C.A. Malchiodi, The Art 

Therapy Sourcebook. (chapter 2). New York, NY: McGraw-Hill. 

Malchiodi, C. (Ed.). (2012) Handbook of art therapy (2nd Edition). New York, NY: 

Guilford Press. 

Malis, D. (2014). Examining the identity of the art therapist: The voice of practice and 

relational care (Unpublished doctoral dissertation). Lesley University, Cambridge, 

MA. 

May, R. (2021). Yaratma Cesareti. (Çev: A. Oysal). İstanbul: Metis Yayınları. 

McNiff, S. (1981). The arts in psychotherapy. Springfield, IL: Charles C Thomas. 

McNiff, S. (2009). Art-Based Research. London and Philadelphia: Jessica Kingsley 

Publishers. 

McNiff, S. (2012). Art heals: How creativity cures the soul. Boston, MA: Shambhala. 

Meijer-Degen, F. and Lansen, J. (2006). Alexithymia-A challenge to art therapy. The Arts 

in Psychotherapy, 33(3), 167–179. https://doi.org/10.1016/j.aip.2005.10.002 

Monti, D. A., Peterson, C., Kunkel, E. J. S., Hauck, W. W., Pequignot, E., Rhodes, L. and 

Brainard, G. C. (2006). A randomized, controlled trial of mindfulness-based art 

therapy (MBAT) for women with cancer. Psycho-oncology, 15, 363-373. 

doi:10.1002/pon.988 

Moon, B. L. (1992). Essentials of art therapy training and practice. Springfield, IL: 

Charles C Thomas. 

Moon, B. L. (2006). Ethical issues in art therapy (2nd ed.). Springfield, IL: Charles C 

Thomas. 

Moon, B. L. (2008). Introduction to art therapy: Faith in the product (2nd Edition). 

Springfield, IL: Charles C. Thomas-Publisher, LTD. 

Moon, B. L. (2009). Existential art therapy (3rd ed.). Springfield, IL: Charles C Thomas. 

Moon, B. L. (2012). The dynamics of art therapy with adolescents (2nd ed.). Springfield, 

IL: Charles C Thomas. 

Moon, C. H. (2001). Studio art therapy: Cultivating the artist identity in the art therapist. 

London: Jessica Kingsley. 



 

121 

 

 

Moon, C. H. (2015) Open studio approach to art therapy. In Gussak, D., & Rosal, M. L. 

The Wiley handbook of art therapy. Chichester, UK: Wiley Blackwell. 

NAMES Project. (1988). The quilt: Stories from the NAMES project. New York, NY: 

Pocket Books.  

Nan, J. K. M. and Ho, R. T. H. (2017). Effects of clay art therapy on adults outpatients 

with major depressive disorder: A randomized controlled trial. Journal of Affective 

Disorders, 217, 237–245. https://doi.org/10.1016/j.jad.2017.04.013 

Newman, G. E., Bartels, D. M. and Smith, R. K. (2014). Are artworks more like people 

than artifacts? Individual concepts and their extensions. Topics in Cognitive 

Science, 6(4), 647– 662. 

Oaklander, V. (1978). Windows to our children: A Gestalt therapy approach to children 

and adolescents. Moab, Utah: Real People Press. 

O‘Connor, M. F., Wellisch, D. K., Stanton, A. L., Olmstead, R. and Irwin, M. R. (2012). 

Diurnal cortisol in complicated and non-complicated grief: Slope differences across 

the day. Psychoneuroendocrinology, 37, 725-728. 

doi:10.1016/j.psyneuen.2011.08.009 

Ogden, P., Minton, K. and Pain, C. (2006). Trauma and the body: A sensorimotor 

approach to psychotherapy. New York: W.W. Norton. 

Pallaro, P. (1997). Culture, self and body-self: dance/ movement therapy with Asian 

Americans. The in Arts Psychotherapy, 24(3), 227-241. 

Pallasmaa, J. (2022). Tenin Gözleri: Mimarlık ve Duyular. (Çev: A. U. Kılıç). Yem 

Yayın: İstanbul. 

Pifalo, T. (2002). Pulling out the thorns: Art therapy with sexually abused children and 

adolescents. Journal of the American Art Therapy Association, 19(1), 12-22. 

doi:10.1080/07421656.2002.10129724 

Pizarro, J. (2004). The efficiency of art and writing therapy: Increasing positive mental 

health outcomes and participant retention after exposure to traumatic experience. 

Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 21(1), 5-12. 

doi:10.1080/07421656.2004.10129327 



 

122 

 

 

Power, J. (2009). Rites of belonging: Grief, memorial and social action. Health Sociology 

Review, 18(3), 260-272. doi:10.5172/hesr.2009.18.3.260 

Prochaska, J. O. and DiClemente, C. C. (1983). Stages and processes of self-change of 

smoking: Toward an integrative model of change. Journal of Consulting and 

Clinical Practice, 51, 390–395. doi:10.1037/0022-006X.51.3.390 

Prochaska, J. O., DiClemente, C. C. and Norcross, J. C. (1992). In search of how people 

change: Applications to addictive behaviors. American Psychologist, 47, 1102–

1114. doi:10.1037/0003-066X.47.9.1102 

Proulx, L. (2003). Strengthening emotional ties through parent-child-dyad art therapy: 

Interventions with infants and preschoolers. Philadelphia, PA: Jessica Kingsley 

Publishers. 

Rempel, K. (2012). Mindfulness for children and youth: A review based on the literature 

with an argument for schoolbased implementation. Canadian Journal of 

Counselling and Psychotherapy, 46(3), 201–220. 

Rickerl, K. (1996). Quilting a new tradition. Journal of Psychosocial Nursing & Mental 

Health Services, 34(4), 40-43. Retrieved from https://search-proquestcom. 

ezproxy.philau.edu/docview/1024133953 (Erişim tarihi: 03.02. 2020). 

Riley, S. (1989). Change: The reality of the mental health providers’ world in the 1990’s. 

Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 6(3), 99–102. doi: 

10.1080/07421656.1989.10758875 

Robbins, A. (1999). Chaos and form, Art Therapy, 16(3), 121-125, doi: 

10.1080/07421656.1999.101296652 

Roberts, M. and McFerran, K. (2013). A mixed methods analysis of songs written by 

bereaved preadolescents in individual music therapy. Journal of Music Therapy, 

50(1), 25-52. 

Romanoff, B. D. and Terenzio, M. (1998). Rituals and the grieving process. Death 

Studies, 22, 697-711. Retrieved from https://search-proquestcom. 

ezproxy.philau.edu/docview/231346056 (Erişim tarihi: 03.03. 2020) 

Ross, A. (4 Temmuz 2016). When music is violence. The New Yorker. http:// www. 

newyorker.com/ magazine/ 2016/ 07/ 04/ when- music- is- violence (Erişim tarihi: 

03.03. 2020) 



 

123 

 

 

Rowe, M. L., Pan, B. A. and Ayoub, C. (2005). Predictors of Variation in Maternal Talk 

to Children: A Longitudinal Study of Low-Income Families. Parenting: Science and 

Practice, 5(3), 285–310. https://doi.org/10.1207/s15327922par0503_3 

Rozin, P., Guillot, L., Fincher, K., Rozin, A. and Tsukayama, E. (2013). Glad to be sad, 

and other examples of benign masochism. Judgment and Decision Making, 8(4), 

439–447. 

Rubin, J. A. (1999). Art Therapy: An Introduction. New Jersey: John Wiley. 

Rubin, J. A. (2006). Margaret Naumburg (1890–1983): The mother of us all. In M. B. 

Junge & H. Wadeson, Architects of art therapy (pp. 5-8). Springfield, IL: Charles 

C Thomas. 

Ruiz, I. R., German, M. A. S., Burgos, J. F. A., Diaz, S. C. and Montero, A. C. (2020). 

Effectiveness of mindfulness-based interventions on anxiety for children and 

adolescents: A systematic review and meta-analysis. Early Intervention in 

Psychiatry, 14(3), 263–274. https://doi.org/10.1111/eip.12849 

Sandmire, D. A., Gorham, S. R., Rankin, N. E. and Grimm, D. R. (2012). The influence 

of art making on anxiety: A pilot study. Art Therapy, 29(2), 68–73. 

https://doi.org/10.1080/07421656.2012.683748 

Sas, C. and Coman, A. (2016). Designing personal grief rituals: An analysis of symbolic 

objects and actions. Death Studies, 40, 558-569. 

doi:10.1080/07481187.2016.1188868 

Schmidt, H. M. and Lanz, U. (2004). Surgical Anatomy of the Hands. Stuttgart/New 

York, NY: Thieme. 

Scofield, T. R. (2015). When clients die: Using storytelling, journaling and 

correspondence in times of loss. In T. Duffey (Ed.), Creative interventions in grief 

and loss therapy: When the music stops, a dream dies (pp. 25-39). New York, NY: 

Routledge. 

Schweizer, C., Spreen, M. and Knorth, E. J. (2017). Exploring what works in art therapy 

with children with autism: Tacit knowledge of art therapists. Art Therapy: Journal 

of the American Art Therapy Association, 34(4), 183-191. 

https://doi.org/10.1080/07421656.2017.1392760 

Sherwood, P. (2004). The healing art of clay therapy. Camberwell, Victoria: Acer Press. 



 

124 

 

 

Simon, R. (1981). Bereavement art. American Journal of Art Therapy, 20(4), 135-143. 

Slayton, S. C., D’Archer, J. and Kaplan, F. (2010). Outcome studies on the efficacy of art 

therapy: A review of findings. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy 

Association, 27(3), 108–119. 

Souter-Anderson, L. (2010). Touching clay, touching what? The use of clay in therapy. 

Dorset, England: Archive Publishing. 

Souter-Anderson, L. (2015). Making meaning: Clay therapy with children & adolescents. 

Northampton, England: Hinton Publishing House. 

Sperry, L. (2013). Integrated behavioral health: Implications for individual and family 

counseling practice. The Family Journal: Counseling and Therapy for Couples and 

Families, 21(3), 347–350. doi:10.1177/1066480713478375 

Stendhal. (1959). Rome, Naples, and Florence (Çev: R. N. Coe). London: John Calder. 

Swarbrick, M. A. (2013). Integrated care: Wellness-oriented peer approaches: A key 

ingredient for integrated care. Psychiatric Services, 64(8), 723–726. 

doi:10.1176/appi.ps.201300144 

Tam, H., Shik, A. W. and Lam, S. S. (2016). Using expressive arts in relapse prevention 

of young psychotropic substance abusers in Hong Kong. Children and Youth 

Services Review, (60)88-100. 

Thera, N. (1996). The heart of Buddhist meditation. York Beach, MN: Samuel Weiser. 

Tirard, S. (2017). J. B. S. Haldane and the origin of life. Journal of genetics, 96, 735–

739. (DOI: 10.1007/s12041-017-0831-6) 

Toker, P. (2005). İlköğretim rehberlik çalışmalarında sanatsal materyallerin kullanılması. 

2. Uluslararası Çocuk ve Gelişim Kongresi. İstanbul. 

Ulman, E. and Dachinger, P. (1975). Art therapy: Theory and practice. New York, NY: 

Schocken. 

Valladas, H., Clottes, J., Geneste, J.- M., Garcia, M. A., Arnold, M., Cahier, H. and 

Tisnérat- Laborde, N. (2001). Palaeolithic paintings: Evolution of prehistoric cave 

art. Nature, 413(6855), 479. doi: 10.1038/ 35097160 



 

125 

 

 

Vick, R. (2000). The idea and the profession of art therapy. Art Therapy: Journal of the 

American Art Therapy Association, 17(3), 165–167. 

doi:10.1080/07421656.2000.10129698 

Vick, R. (2003). A Brief History of Art Therapy. In Malchiodi C. (Ed.), Handbook of Art 

Therapy. London: The Guilford Press. 

Vick, R. M. and Sexton-Radek, K. (2008). Community-based art studios in Europe and 

the United States: A comparative study. Art Therapy: Journal of the American Art 

Therapy Association, 25(1), 4–10. doi:10.1080/07421656.2008.10129353 

Wadeson, H. (1980). Art psychotherapy. New York, NY: John Wiley & Sons. 

Wadeson, H. (1983). The art in art therapy, Art Therapy: Journal of the American Art 

Therapy Association, 1(1), 50-51. Doi: 10.1080/0742165.1983.10758738. 

Wadeson, H. (1985). A question of creativity: Paradigms—facilitators or inhibitors? Art 

Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 2(1), 39–39. 

doi:10.1080/07421656.1985.10758778 

Wadeson, H. (2001). Art, death, and transfiguration. Art Therapy: Journal of the 

American Art Therapy Association, 18(1), 56–60. 

doi:10.1080/07421656.2001.10129448 

Wadeson, H. (2002). Confronting polarization in art therapy. Art Therapy: Journal of the 

American Art Therapy Association, 19(2), 77–84. 

doi:10.1080/07421656.2002.10129345 

Wadeson, H., Marano-Geiser, R. and Ramseyer, J. (1990). Through the looking glass: 

Dark sides I, II, III. Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 

7(3), 107–118. 

White, P. (2006). Clay therapy: The clinical application of clay with children. In C. E. 

Schaefer & H. G. Kaduson (Eds.), Contemporary play therapy: Theory, research 

and practice (pp. 270–292). Guilford Press. 

Wilson, F. R. (1998). The Hand. New York, NY: Vintage Books. 

Williams, L. E. and Bargh, J. A. (2008). Experiencing physical warmth promotes 

interpersonal warmth. Science, 322(5901), 606–607. doi:10.1126/science.1162548 

Winnicott, D. W. (2021). Oyun ve Gerçeklik. (Çev: T. Birkan). İstanbul: Metis Yayınları. 



 

126 

 

 

Wix, L. (2000). Looking for what’s lost: The artistic roots of art therapy: Mary Huntoon. 

Art Therapy: Journal of the American Art Therapy Association, 17(3), 168–176. 

doi:10.1080/07421656.2000.10129699 

Wong, A. N. and Au, W. T. (2019). Effects of Tactile Experience During Clay Work 

Creation in Improving Psychological Well-Being. Art Therapy, 36, 192-199. 

Yılmaz, B. ve Can K. Ü. (2019). Türkiye’de Müzik Terapi Uygulamalarında Kullanılan 

Müzikler: Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi, 13 (19), 592-620. 

Yoo, H. (2011). Supervisors’ experience of empathetic understanding when using 

artmaking in art therapy supervision (Doctoral dissertation). Lesley University, 

Cambridge, MA. Retrieved from 

http://ir.flo.org/lesley/institutionalPublicationPublicView. 

Young, K. (2010). The art of losing: Poems of grief and healing: New York, NY: 

Bloomsbury. 

Zisook, S. and Kendler, K. S. (2007). Is bereavement-related depression different than 

non-bereavement-related depression? Psychological Medicine, 37, 779-794. 

doi:10.1017/S0033291707009865 

Zoogman, S., Goldberg, S. B., Hoyt, W. T. and Miller, L. (2015). Mindfulness 

interventions with youth: A meta analysis. Mindfulness, 6(2), 290–302. 

https://doi.org/10.1007/s12671-013-0260 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

GÖNÜLLÜ KATILIM FORMU 

 

Bu çalışma, “Sanat Terapide Seramik Çamurlarıyla Farkındalık Uygulamaları” başlıklı bir araştırma çalışması 

olup, çamurla farkındalık pratiklerinin insanın iyi oluş haline katkılarını inceleme amacını taşımaktadır. 

Çalışma, Anadolu Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Seramik Anasanat Dalı’nda sanatta yeterlilik öğrencisi 

Setenay Sipahi tarafından yürütülmektedir. Çalışmanın sonuçları ile, seramik malzeme ile farkındalık temelli 

yaratımların, katılımcılar üzerinde nasıl bir etki yarattığı ve seramik bölümlerindeki mevcut sanat ve tasarım 

anlayışı standartlarının dışında, alana katkı sağlayacak yeni bakış açıları ve yöntemleri ortaya konacaktır.   

 

• Bu çalışmaya katılımınız gönüllülük esasına dayanmaktadır. 
 

• Çalışmanın amacı doğrultusunda, yüz yüze görüşme yapılarak sizden veriler toplanacaktır. 
 

• Araştırmada katılımcıların isimleri gizli tutulacaktır. 
 

• Araştırma kapsamında toplanan veriler, sadece bilimsel amaçlar doğrultusunda kullanılacak, 

araştırmanın amacı dışında ya da bir başka araştırmada kullanılmayacak ve gerekmesi halinde, 

sizin (yazılı) izniniz olmadan başkalarıyla paylaşılmayacaktır.  
 

• İstemeniz halinde sizden toplanan verileri inceleme hakkınız bulunmaktadır. 
 

• Sizden toplanan veriler araştırma bitiminde arşivlenecek veya imha edilecektir.  
 

• Veri toplama sürecinde size rahatsızlık verebilecek herhangi bir talep olmayacaktır. Yine de 

katılımınız sırasında herhangi bir sebepten rahatsızlık hissederseniz çalışmadan istediğiniz 

zamanda ayrılabileceksiniz. Çalışmadan ayrılmanız durumunda sizden toplanan veriler 

çalışmadan çıkarılacak ve imha edilecektir. 

 

Gönüllü katılım formunu okumak ve değerlendirmek üzere ayırdığınız zaman için teşekkür ederim. Çalışma 

hakkındaki sorularınızı Anadolu Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Seramik Anasanat Dalı araştırmacısı 

Setenay Sipahi’ye yöneltebilirsiniz. 

 

                  Araştırmacı Adı : Setenay Sipahi 

                  Adres : Erciyes Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi, Seramik 

ve Cam Tasarımı Bölümü 

 

 İş Tel:  

 Cep Tel:  

 

 

Bu çalışmaya tamamen kendi rızamla, istediğim takdirde çalışmadan ayrılabileceğimi bilerek verdiğim bilgilerin 

bilimsel amaçlarla kullanılmasını kabul ediyorum.  

(Lütfen bu formu doldurup imzaladıktan sonra veri toplayan kişiye veriniz.) 

 

 

 Katılımcı Ad ve Soyadı: 

 İmza: 

 Tarih: 



 

 

 

 

Değerli katılımcı, 

Bu görüşme formundan elde edilecek olan bilgiler Anadolu Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü Seramik Anasanat Dalında yürütülmekte olan Sanatta Yeterlik Tez 

çalışmasında bilimsel amaçla kullanılacaktır. Söz konusu çalışmanın ismi, “Sanat 

Terapide Seramik Çamurlarıyla Farkındalık Uygulamaları” dır. Araştırma 

çerçevesinde gönüllü katılıma dayalı bir görüşme yapmak istiyorum. Görüşme ile elde 

edilecek bilgiler, alandaki durumun tespitine, varsa problemlerin saptanmasına ve 

problemlerin çözümüne katkı sağlayacaktır. 

Sorulara verdiğiniz yanıtlar sadece bu çalışma için kullanılacaktır. Sizin için bir sakıncası 

yoksa, görüşme formuna vereceğiniz yanıtlar JPEK formatında kaydedilecektir. 

GÖRÜŞME SORULARI 

1) Görüşülen kişinin: İsmi, cinsiyeti, fakültesi, bölümü, kaçıncı sınıf öğrencisi olduğu ve 

yaşı.  

2) Üniversitenin seçmeli havuzundaki “Seramik Atölye” dersini seçerken beklentileriniz 

neydi? 

3) “Ormanın Sana Söylediği” isimli uygulamaya dair duygu ve düşünceleriniz nelerdir? 

4) “Farkındalık Meditasyonu ile Kâse Şekillendirme” çalışmasına ilişkin duygu ve 

düşünceleriniz nelerdir? 

5) “Benlik Üzerine” isimli uygulamaya dair duygu ve düşünceleriniz nelerdir? 

6) “Seramik Atölye” dersi beklentilerinizi karşıladı mı? 

7) Derste yapılan uygulamaların sizdeki etkileri üzerine eklemek istedikleriniz varsa, 

nelerdir? 

DİĞER NOTLAR 

Görüşme formunda dikkat çekici bir durum olması halinde ayrıca belirtilecektir. 

Katılımcılar; farklı yaş grubu, disiplin ve cinsiyetten 9 Erciyes Üniversitesi öğrencisidir. 

Görüşmede 7 adet açık uçlu soru bulunmaktadır.  

Araştırmacı                                                                                     Tez Danışmanı  

Arş. Gör Setenay Sipahi                                                                   Prof: Sıdıka Sevim 

 



 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

2013 yılında Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi Seramik Bölümü'nden ilk 

anadal ve Cam Bölümü'nden ikinci anadal diploması alarak mezun oldu. 2018 yılında 

aynı üniversitenin Güzel Sanatlar Enstitüsü, Seramik Anasanat Dalı'nda Yüksek Lisans, 

2024 yılında ise Sanatta Yeterlik eğitimini tamamladı. Yurt içi ve yurt dışında Seramik-

Cam sanatları üzerine iş tecrübeleri olan Setenay Sipahi, 2016 yılından beri Erciyes 

Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi Seramik ve Cam Tasarımı Bölümü'nde araştırma 

görevlisi olarak çalışmaktadır. 2019 yılında Cihangir Yoga'da tamamladığı 200 saatlik 

yoga uzmanlık programının ardından, 2021 yılında Altınbaş Üniversitesi ve E-SEM 

Akademi iş birliğinde yürütülen 120 saatlik ''Sanat Terapi'' eğitimini tamamlamıştır. 

Kurumunda hatha yoga dersleri veren Sipahi, yoga felsefesini, sanatın terapötik yönü ile 

birleştiren akademik çalışmalar gerçekleştirmektedir. Pek çok sergi, bilimsel toplantı ve 

sertifikalı eğitime katılmış Sipahi’nin, sanat ve tasarım yarışmalarında ödülleri vardır. 

Eğitim 

2024 Sanatta Yeterlik: Anadolu Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Seramik 

Anasanat Dalı-Sanatta Yeterlik, Eskişehir, Türkiye 

2018 Yüksek Lisans: Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Seramik Anasanat 

Dalı-Tezli YL, Eskişehir, Türkiye 

2013 Lisans: Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Seramik Bölümü, Cam 

Bölümü İkinci Anadal, Eskişehir, Türkiye 

Staj Deneyimleri ve Burslu Eğitimler 

2012: 6 Ağustos-14 Eylül, Real Fabrica de Cristales de La Granja (Royal Glass Factory / 

Kraliyet Cam Fabrikası), Sıcak Ürün Şekillendirme ve Tasarım Bölümü, Cam Bölümü 

Staj Öğrencisi, La Granja de San Ildefonso (Segovia), İspanya. 

2011-2012 Lisans: Escuela Superior Del Vidrio (Higher Education Institution of Glass / 

Cam Sanatları Enstitüsü), Erasmus Öğrenim Öğrenci Değişim Programı, Cam Bölümü 

Lisans Öğrencisi, La Granja de San Ildefonso (Segovia), İspanya. 

2010: 30 Haziran-2 Ekim, La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany, 

Erasmus Staj Öğrenci Değişim Programı, Seramik Bölümü Staj Öğrencisi, Asistan, 

Certaldo-Firenze, İtalya. 

Akademik Dereceler/Görevler 



 

 

 

2016...: Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Seramik ve Cam Tasarımı 

Bölümü, Araştırma Görevlisi, Kayseri, Türkiye 

Çalıştığı Kurumlar 

2015-2016: Güz ve Bahar Dönemi, Anadolu Üniversitesi, Turizm Fakültesi, Gastronomi 

ve Mutfak Sanatları Bölümü, ''GMS351 Hamur Şekillendirme Yöntemleri (2+0- 3,0)'' 

dersi yürütücüsü, Eskişehir, Türkiye 

2012: 8 Temmuz-4 Ağustos, La Meridiana International School of Ceramic Art in 

Toscany, Asistan, Certaldo- Firenze, İtalya 

2012: 26 Mayıs-23 Haziran, Foundacion Ninos de Guarataro-Fundacion Centro Nacional 

del Vidrio, Escuela de Artesania en Vidrio, Şalomada Boncuk Yapımı Eğitmeni, Yoro, 

El Progreso, Honduras 

2012: 2 Nisan-20 Mayıs, La Fabrica de Vidrio- Al Grupo SGD La Granja Vidrieria, 

Şalomada Boncuk Yapımı Eğitmeni, La Granja de San Ildefonso (Segovia), İspanya 

2011: 3 Temmuz-3 Eylül, La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany, 

Asistan, Certaldo-Firenze, İtalya 

2009: Yaz Dönemi: Eagle Rock Resort Hotel, Market Yöneticisi, Hazleton, Pennsylvania, 

USA. 

2007: Mart-Haziran, Kütahya Belediyesi, Ressam, Kütahya, Türkiye. 

Bilimsel Araştırma Projeleri 

Haziran 2016-Temmuz 2018 (Sonuçlandı): BAP Projesi Araştırmacısı (Lisansüstü 

Projesi), ''Orta ve Güney Amerika Medeniyetlerinde Ezoterizmin Geleneksel ve Çağdaş 

Seramik SanatınaYansımaları'', Bütçe: 9.990,604 TL, Anadolu Üniversitesi, Eskişehir, 

Türkiye 

Mayıs 2016-Şubat 2018 (Sonuçlandı): BAP Projesi Araştırmacısı (Genel Amaçlı Proje), 

''Hamur Şekillendirme Yöntemleri'' Dersinin Gastronomi ve Mutfak Sanatları Bölümü 

Öğrencilerine Katkılarının Değerlendirilmesi, Bütçe: 47.534,21TL, Anadolu 

Üniversitesi, Eskişehir, Türkiye. 

Ödüller  

2016: 1. Çocuklar için Yaratıcı Sağlıklı Tabak Sunumları (YA-SA-TA-SU) Yarışması, 

3.'lük Ödülü, İstanbul, Türkiye 



 

 

 

2015: 9. Uluslararası Muammer Çakı Öğrenci Seramik Yarışması 2015, ''Prof. Dr. Cemal 

Cingi Özel Ödülü'', Eskişehir, Türkiye 

2001: Kültür Bakanlığı Dösim 4. Kültürel Hediyelik Eşya Tasarımı Yarışması ve Sergisi, 

Jüri Özel Ödülü, Ankara, Türkiye 

2001: 6.Uluslararası Eskişehir Festivali Resim Yarışması, İkincilik Ödülü, Eskişehir, 

Türkiye 

Kişisel Sergiler 

2013: 23 Eylül 24 Kasım, ''Harikalar Diyarı için Mutfak Eşyaları'' Real Fabrica de 

Cristales de La Granja-Museo del Vidrio (Kraliyet Cam Fabrikası-Cam Sanatları 

Müzesi), La Granja de San Ildefonso (Segovia), İspanya 

Karma Sergiler 

2018: 4 Mayıs-16Mayıs, Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi Zafer 

Bayburtluoğlu Sergi Salonu,''Büyük Buluşma Sergisi 2018'', Kayseri, Türkiye. 

2017: 18 Mayıs-8 Haziran, Taksim Cumhuriyet Sanat Galerisi (MAKSE), ''4. İstanbul 

Seramik Sanat Günleri'', İstanbul, Türkiye. 

2017: 27 Nisan-12 Mayıs, Erciyes Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi Zafer 

Bayburtluoğlu Sergi Salonu, ''Kuş Uçuşu Uzaklık II'', Kayseri, Türkiye. 

2015: 8 Haziran-8 Ağustos, Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, ''Lisansüstü 

2015'', Güzel Sanatlar Enstitüsü Öğrenci Sergisi, Eskişehir, Türkiye 

2013: Anadolu Üniversitesi, Çağdaş Sanatlar Müzesi, 2012-2013 Güzel Sanatlar 

Fakültesi Öğrenci Bitirme Projeleri Sergisi, Eskişehir, Türkiye 

2013: Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Galeri S, ''Birlik-Cam ve Seramik'' 

Karma Öğrenci Sergisi, Eskişehir, Türkiye 

2011: Pera Müzesi, ''Şimdiki Zamanlar'', Anadolu Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi 

2010-2011 Öğrenci Bitirme Projeleri Sergisi, İstanbul, Türkiye 

2010: Yaşar Üniversitesi, Karma Öğrenci Sergisi, İzmir, Türkiye 

2010: Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Yıl Sonu Öğrenci Sergisi, 

Eskişehir, Türkiye 

2009: İstanbul Kültür Üniversitesi, Çağdaş Sanat Atölyesi, Cam Sanatı Sergisi, İstanbul, 

Türkiye 



 

 

 

2009: Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Yıl Sonu Öğrenci Sergisi, 

Eskişehir, Türkiye 

Yarışmalı Jürili Sergiler 

2017: 8. Uluslararası Gizem Frit Seramik Yarışması, Sakarya Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Fakültesi Sergi Salonu, Sakarya, Türkiye. 

2016: 14. Uluslararası Altın Testi Seramik Yarışması, Ahmed Adnan Saygun Sanat 

Merkezi, İzmir, Türkiye. 

2015: 6. Uluslararası Gizem Frit Seramik Yarışması, Sakarya Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Fakültesi Sergi Salonu, Sakarya, Türkiye. 

2015: 9. Uluslararası Muammer Çakı Öğrenci Seramik Yarışması 2015, Anadolu 

Üniversitesi Çağdaş Sanatlar Müzesi, Eskişehir, Türkiye. 

2013: 8. Uluslararası Muammer Çakı Öğrenci Seramik Yarışması 2013, Anadolu 

Üniversitesi Kütüphane Sergi Salonu, Eskişehir, Türkiye. 

2012: 3. Uluslararası Gizem Frit Seramik Yarışması, Sakarya Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Fakültesi Sergi Salonu, Sakarya, Türkiye. 

2011: SERES 11-2. Uluslararası Katılımlı Seramik, Cam, Emaye, Sır ve Boya Semineri, 

Ana Tanrıça Konulu Seramik ve Cam Sergisi, Anadolu Üniversitesi, Yeni Açık Öğretim 

Binası Sergi Salonu, Eskişehir, Türkiye. 

2010: 7. Uluslararası Muammer Çakı Öğrenci Seramik Yarışması 2010, Anadolu 

Üniversitesi Kütüphane Sergi Salonu, Eskişehir, Türkiye. 

2002: Antalya Film Festivali Resim Yarışması, Antalya, Türkiye. 

2001: İlköğretim Öğrencileri Arası Evrensel Diller Resim Yarışması, Eskişehir, Türkiye. 

Katıldığı Kongre/Sempozyum ve Bilimsel Toplantılar 

2017: 6th World Conference on Design and Arts (WCDA-2017), Zagreb, Hırvatistan 

2014: SERES 14-3. Uluslararası Katılımlı Seramik, Cam, Emaye, Sır ve Boya Semineri, 

Eskişehir, Türkiye 

2011: 1.Uluslararası Raku Eğitim Programı, Eskişehir, Türkiye 

2010: 4.Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Eskişehir, Türkiye 

2009: 1.Uluslararası IMECE Sempozyumu, Eskişehir, Türkiye 

2009: 1.Uluslararası Sırüstü Resimler Sempozyumu, Eskişehir, Türkiye 



 

 

 

2009: SERES 09-1.Uluslararası Katılımlı Seramik, Cam, Emaye, Sır ve Boya Semineri, 

Eskişehir, Türkiye 

Yayınlar ve Sunumlar 

Sipahi, S. ve Ekincek S. (2018) The Use of Metaphors in the Interpretation of Taste 

Experience. 11th Tourism Outlook Conference (Özet Bildiri/Sözlü Sunum) (Yayın No: 

4563209) Eskişehir, Türkiye. 

Sipahi, S., Yılmaz, H. (2017). An Evaluation on the Relation between Gastronomy and 

Art: The Case of Ferran Adria. 6th World Conference on Design and Arts (WCDA-2017), 

Tam Metin Bildiri Sözlü Sunumu, Zagreb: Hırvatistan. 

Sipahi, S., Yılmaz, H. (2017). An Evaluation on the Relation between Gastronomy and 

Art: The Case of Ferran Adria, New Trends and Issues Proceedings on Humanities and 

Social Sciences, 4 (11), 329-334. 

Sipahi, S., Ekincek, S. ve Yılmaz, H. (2017). Gastronominin Sanatsal Kimliğinin Estetik 

Üzerinden İncelenmesi, Research on the Journal of Tourism and Gastronomy Studies, 

381, 396., Doi: 10.21325/jotags.2017.100 (Yayın No: 4563209) 

Sipahi, S., Ekincek, S. ve Yılmaz, H. (2016). "Gastronominin Sanatsal Kimliğinin Estetik 

Üzerinden İncelenmesi". 17. Ulusal Turizm Kongresi Bildiri Kitabı, 20-23 Ekim, Muğla: 

Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, s. 1200-1212. 

Katıldığı Sertifikalı Kurslar 

2020-2021: 1 Eylül-11 Ocak: "Sanat Terapi Eğitimi 120 Saat" Eğitmen: Hira Selma 

Kalkan. Altınbaş Üniversitesi ve E-SEM Akademi, Bursa, Türkiye 

2018-2019: 9 Kasım-5 Mayıs: "Cihangir Yoga'nın Temelleri Uzmanlık Programı 200 

Saat" Eğitmenler: Zeyneb Uras, Duygu Bingöl, Bade Gül Kılınç, Barış İşcan. Cihangir 

Yoga, Ankara, Türkiye 

2013: 26 Mart- 27 Mart ''Cam ve Seramiğin Birliği Üzerine Tasarım'' Kursu Veren 

Sanatçılar: Agnieszka Bar ve Antonina Joszczuk. Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Fakültesi, Seramik Bölümü, Eskişehir, Türkiye 

2012: 29 Temmuz-3 Ağustos, ''Çömlekçi Tornası Sanatı'' Sanatçı: John Colbeck. La 

Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo- Firenze, İtalya 

2012: 22 Temmuz-28 Temmuz, ''Porselen Kâğıt Hamuru'' Sanatçı: Luca Tripaldi. La 

Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo- Firenze, İtalya 



 

 

 

2012: 15 Temmuz-21 Temmuz, ''Raku Teknikleri'' Sanatçı: Pietro Elia Maddalena. La 

Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo- Firenze, İtalya 

2012: 8 Temmuz-14 Temmuz, ''Porselen Çamuru ile Takı Yapımı'' Sanatçı: Luca 

Tripaldi. La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo- 

Firenze, İtalya 

2012: 16 Nisan-23 Nisan, ''Cam Üzerine Serigrafi Baskı'' Sanatçı: Angela Teunissen. 

Escuela Superior Del Vidrio (Higher Education Institution of Glass), La Granja de San 

Ildefonso (Segovia), İspanya 

2011: 1 Aralık-5 Aralık, ''Sıcak Cam Şekillendirme Yöntemleri'' Sanatçı: Vesa Varrela. 

Escuela Superior Del Vidrio (Higher Education Institution of Glass), La Granja de San 

Ildefonso (Segovia), İspanya 

2011: 24 Kasım-31 Kasım, ''Pasta de Vidrio (Pate de Verre)'' Sanatçı: Joan Crous. Escuela 

Superior Del Vidrio (Higher Education Institution of Glass), La Granja de San Ildefonso 

(Segovia), İspanya 

2011: 10 Kasım-21 Kasım, ''Elektrikli Cam Fırınları Yapımı'' Sanatçı: Antonio Garcia 

Bermejo. Escuela Superior Del Vidrio (Higher Education Institution of Glass), La Granja 

de San Ildefonso (Segovia), İspanya 

2011: 24 Ağustos-3 Eylül, ''Çömlekçi Tornası ile Yaratıcılığınızın Keşfine Çıkın / Soda 

Pişirimi'' Sanatçı: Ruthanne Tudball. La Meridiana International School of Ceramic Art 

in Toscany-Certaldo-Firenze, İtalya 

2011: 14 Ağustos-23 Ağustos, ''Toskana Tarzı Raku Pişirimi'' Kursu Veren Sanatçılar: 

Pietro Elia Maddalena ve Orietta Menguci. La Meridiana International School of Ceramic 

Art in Toscany-Certaldo-Firenze, İtalya 

2011: 3 Temmuz-16 Temmuz, ''Evcil ve Vahşi'' Kursu Veren Sanatçılar: Tip Toland ve 

Beth Cavener Stichter. La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-

Certaldo-Firenze, İtalya 

2010 Ekim-2011 Mayıs: Odunpazarı Belediyesi Sanat ve Meslek Edindirme Kursları-

OMEK ''Cam Boncuk Yapım Kursu'', Eskişehir, Türkiye 

2010: 19 Eylül-2 Ekim, ''Kap Kaçakta Farklı Formlar'' Kursu Veren Sanatçı: Ellen 

Shankin. La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo-Firenze, 

İtalya 



 

 

 

2010: 11 Eylül-18 Eylül, ''Toskana Tarzı Kristal Sırların Büyüsü'' Kursu Veren Sanatçı: 

Luca Tripaldi. La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo-

Firenze, İtalya 

2010: 29 Ağustos-11 Eylül, ''İtalya’da Yiyeceklerin Sunumu-Kap Kacak Dekoru'‘ Kursu 

Veren Sanatçı: Jan Edwards. La Meridiana International School of Ceramic Art in 

Toscany-Certaldo-Firenze, İtalya 

2010: 18 Ağustos-28 Ağustos, ''Torna Teknikleri ve Soda Pişirimi'' Kursu Veren Sanatçı: 

Pietro Elia Maddalena. La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany- 

Certaldo-Firenze, İtalya 

2010: 1 Ağustos-14 Ağustos, ''Kendinden Emin Torna Çekmek / Kap Kacak Yapımı'' 

KursuVerenSanatçılar: Dona Polseno ve Rick Hensley.  La Meridiana International 

School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo-Firenze, İtalya 

2010: 25 Temmuz-30 Temmuz, ''Raku Teknikleri'' Kursu Veren Sanatçı: Luca Tripaldi. 

La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo-Firenze, İtalya 

2010: 18 Temmuz-24 Temmuz, ''Sagar Pişirimi'' Kursu veren sanatçı: Patty Wouters. La 

Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo-Firenze, İtalya 

2010: 30 Haziran-3 Temmuz, ''Torna Maratonu'' Kursu Veren Sanatçı: Pietro Elia 

Maddalena. La Meridiana International School of Ceramic Art in Toscany-Certaldo-

Firenze, İtalya 

 

 


