
 

N
u

rc
a
n

 A
L

T
IN

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 Y

Ü
K

S
E

K
 L

İS
A

N
S

 T
E

Z
İ 

  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
2
0
2

4
 

 

T.C. 

 ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

YENİ NESİL ŞİFALANMA PRATİKLERİNİN 

GÖSTERGEBİLİMSEL ANALİZİ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Nurcan ALTIN 

 

 

 

SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI PROGRAMI 

 

 

 

Ankara, 2024 

 

  



 

 

 

 

 

 



 

 

 

T.C. ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ SOSYAL 

BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

YENİ NESİL ŞİFALANMA PRATİKLERİNİN 

GÖSTERGEBİLİMSEL ANALİZİ 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Nurcan ALTIN 

 

 

SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI 

 

 

Tez Danışmanı 

Dr. Öğr. Üyesi Bahattin CİZRELİ 

 

 

ANKARA, 2024 

 



i 

 

ONAY SAYFASI 

 

 

Nurcan ALTIN tarafından hazırlanan “YENİ NESİL ŞİFALANMA 

PRATİKLERİNİN GÖSTERGEBİLİMSEL ANALİZİ” adlı tez çalışması aşağıdaki jüri 

tarafından oy birliği / oy çokluğu ile Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

 

Jüri Üyesi Kurumu İmza 

Dr. Öğr. Üyesi Bahattin CİZRELİ Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi 
  

Kabul Red 

Doç. Dr. Mehmet AYSOY  Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi  
  

Kabul Red 

Doç. Dr. Alkan ÜSTÜN 

Bartın Üniversitesi    

Kabul Red 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 26/04/2024 

 

 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim 

Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olması için şartları yerine getirdiğini onaylıyorum.  

 

 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü       

Doç. Dr. Muhammed Enes KALA 

 

          



ii 

 

 

 

BEYAN 

 

 Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına kadar 

bütün aşamalarda patent ve telif haklarını ihlal edici etik dışı davranışımın olmadığını, bu 

tezdeki bütün bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu tezde kullanılmış 

olan tüm bilgi ve yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. Tarih (26/04/2024)   

 

İmza 

Adı SOYADI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

TEŞEKKÜR 

 

 Tez çalışmam sürecinde göstermiş olduğu sabır, nezaket ve rehberlik için danışman 

hocam Dr. Öğr. Ü. Bahattin CİZRELİ’ye en içten teşekkürlerimi sunarım. Sizin bilgi 

birikimi, deneyim ve özverili yaklaşımınız benim için büyük bir ilham kaynağı oldu. Her 

aşamada sunduğunuz yönlendirmeler tezimde daha derinlemesine bir anlayış kazanmamı 

sağladı ve sizinle çalışmak benim için büyük bir şanstı. Lisans döneminden bugüne kadar 

bana emeğini esirgemeyen tüm Sosyoloji Bölümü hocalarıma da teşekkürü borç bilirim. 

Ayrıca, tez çalışmam sürecinde gösterdikleri sabır, anlayış ve destek için değerli eşim 

Ramazan ve kızım Ela’ya şükranlarımı sunarım. Sevgi dolu bir ailede yetişmemi sağlayıp, 

eğitim-öğretim hayatım boyunca maddi, manevi desteğini sürdüren annem ve babama; 

paylaşmayı ve sevgiyi beraber öğrendiğim kardeşlerime de minnettarlığımı ifade etmek 

isterim. Manevi destek ve güvenlerini esirgemeyen eşimin ailesine de en derin 

muhabbetlerimi sunarım. Bu vesileyle fiilen olmasa da manevi şahsiyetleri ile yanımda 

olduğunu bildiğim fakat isimlerini buraya sığdıramayacağım tüm dostlarıma da teşekkür 

ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖZET 

Yeni Nesil Şifalanma Pratiklerinin Göstergebilimsel Analizi 

İnsanoğlu yüzyıllardır süregelen dünyayı anlamlandırma serüveninde dinsel öğelerden 

yararlanmış; mitsel, büyüsel, ezoterik öğretiler ile hayat yoluna ışık tutabilmişti. 

Modernleşme ile dinsel yapı ve kurumları terk etmeye başlayan medeniyetler, 1980'li yılların 

ortalarına kadar modern toplumsal yapılarını inşa etmeye devam etti. Bu dönem 

sekülerleşme, rasyonelleşme, demokratikleşme, bireyselleşme ve bilimsel düşüncenin 

gelişimi gibi öğelerle tanımlanır. Rasyonelleşme fenomeni hiç şüphesiz modernitenin ve 

moderniteye bağlı toplumsal değişimlerin ana kaynağı oldu. Eğitim, inanç, bilim, tıp, kültür, 

sanat ve edebiyatta geleneksel kurguların yerini rasyonel akıl ve pragmatist trend aldı. 

Gündelik yaşamında cevabını aradığı sorulara inanç kanalıyla yanıt alan geleneksel insan, 

aradığı cevapları rasyonel akıl ve seküler inançlar aracılığıyla bulan modern bireye dönüştü. 

Modern birey akılcı, pragmatist ve seküler idi. Rasyonalizasyon sürecinin -kaçınılmaz bir 

şekilde- dinin etkisini insanın anlam haritasından dışarı atacağı şeklindeki sekülerleşme 

kuramı uzun yıllar boyunca kabul görmesine rağmen özellikle seksenli yılların sonuna doğru 

esasen dini/dinsel etkinin yok olmadığı, bireyin kendini anlamlandırma sürecinde evrilerek 

toplumsal hayata yeniden entegre olduğu gerçeğiyle yüzleşildi. Geç modern dönemin birey 

merkezli, pragmatist ve hedonist yaklaşımla kurguladığı yeni çağ din ve inançlar sistemi, 

modernitenin beraberinde getirdiği toplumsal, kültürel, ekonomik eşitsizlikler ile öznel ve 

yapısal/kurumsal handikaplardan çıkış yolu olarak görüldü. Bu yapılardan biri olan tıp 

kurumunun, bireyin holistik bir perspektifle tedavi edilmesinden vazgeçip onu sadece bir 

canlı organizmaya indirgeyen materyalist sağlık politikalarını benimsemesi, bütüncül sağlık 

ve insan yapısı konusundaki yaklaşımını belirsiz bir konumda bıraktı. Modern yaşam tarzı 

ve özellikle şehir hayatının getirdiği stres yükü nedenli yeni çağ hastalıklarının çoğalmasıyla 

birlikte, modern birey yeni çağ şifalanma yöntemlerinin kapısını çaldı. Modern birey derdine 

derman bulamadığı modern tıp ve onun belirsizliklerinden sıyrılarak, Batı ve/veya Doğu 

merkezli çok çeşitli terapi pazarından istediğini seçerek tedavi olabilecekti. Sonuç olarak bu 

neoliberal çıkmazın bir parçası olan kutsal birey, toplumsal, kültürel ve ekonomik 

çıkmazların yeniden üretilme sürecinin bir figüranı haline geldi. 

Anahtar Kelimeler: Birey Kültü, Göstergebilim, Neoliberalizm, Post-sekülerizm, Yeni Çağ 

Şifalanma Pratikleri.  

 



v 

 

ABSTRACT 

Semiotic Analysis of New Age Healing Practices 

Human beings have benefited from religious elements in their centuries-long adventure of 

making sense of the world; they have been able to shed light on the path of life with mythical, 

magical and esoteric teachings. Civilizations that started to abandon religious structures and 

institutions with modernization continued to build their modern social structures until the 

mid-1980s. This period is defined by elements such as secularization, rationalization, 

democratization, individualization and the development of scientific thought. The 

phenomenon of rationalization was undoubtedly the main source of modernity and the social 

changes associated with it. In education, faith, science, medicine, culture, art and literature, 

traditional constructs were replaced by rational reason and the pragmatist trend. The 

traditional man, who sought answers to the questions he sought answers to in his daily life 

through faith, turned into the modern individual who found the answers he sought through 

rational reason and secular beliefs. The modern individual was rational, pragmatist and 

secular. Although the secularization theory that the process of rationalization would -

inevitably - remove the influence of religion from the map of human meaning was accepted 

for many years, especially towards the end of the eighties, the fact that the religious/religious 

influence did not disappear, but evolved in the process of the individual's self-understanding 

and reintegrated into social life was confronted. The new age system of religion and beliefs, 

which the late modern period constructed with an individual-centered, pragmatist and 

hedonist approach, was seen as a way out of the social, cultural, economic inequalities and 

subjective and structural/institutional handicaps brought about by modernity. The fact that 

the medical institution, one of these structures, abandoned the treatment of the individual 

from a holistic perspective and adopted materialist health policies that reduced the individual 

to a mere living organism left its approach to holistic health and human structure in an 

uncertain position. With the proliferation of new age diseases caused by the modern lifestyle 

and especially the stress burden of urban life, the modern individual has sought new age 

healing methods. The modern individual could be cured by choosing from a wide range of 

Western and/or Eastern-based therapies, free from modern medicine and its uncertainties. 

As a result, the sacred individual, who is a part of this neoliberal predicament, has become a 

figurehead in the process of reproducing social, cultural and economic predicaments. 

Keywords: Cult of the Individual, Neoliberalism, New Age Healing Practices, Post-

secularism, Semiotics.  



vi 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

ONAY SAYFASI ................................................................................................................... i 

BEYAN ................................................................................................................................. ii 

TEŞEKKÜR ......................................................................................................................... iii 

ÖZET .................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT .......................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................................... vi 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ ........................................................................ vii 

ŞEKİLLER DİZİNİ ............................................................................................................ viii 

GİRİŞ ..................................................................................................................................... 1 

1. LİTERATÜR TARAMASI ............................................................................................... 4 

1.1. Ülkemizde Popüler Yeni Nesil Şifa Teknikleri .................................................... 11 

1.2. Araştırmanın Amacı Konusu ve Yöntemi............................................................. 26 

 1.2.1. Araştırmanın Konusu .................................................................................. 26 

 1.2.2. Araştırmanın Amacı .................................................................................... 30 

 1.2.3. Araştırmanın Yöntemi ................................................................................ 32 

1.3. Problem ve Alt Problemler ....................................................................................... 33 

 1.3.1. Temel Problem ............................................................................................ 33 

 1.3.2. Alt Problemler ............................................................................................. 33 

2. MATERYAL VE YÖNTEM........................................................................................... 35 

2.1. Araştırmanın Veri Toplama Tekniği ve Veri Kaynakları ......................................... 35 

2.2. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları ...................................................................... 36 

3. ARAŞTIRMANIN BULGULARI VE ANALİZİ ........................................................... 37 

3.1. Amaç Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği ...................................................... 42 

3.2. Neoliberal Kültür Aktarımı ................................................................................... 47 

3.3. Eklektisizm ve Senkretizm ................................................................................... 70 

4. TARTIŞMA VE SONUÇ ................................................................................................ 74 

5. KAYNAKLAR ................................................................................................................ 80 

6. EKLER ............................................................................................................................ 93 

   



vii 

 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ 

 

AIDS : Edinilmiş Bağışıklık Yetersizliği Sendromu 

Bkz. : Bakınız 

DNA : Deoksiribonükleik Asit  

EFT : Duygusal Özgürleşme Tekniği 

JASS : Jean Adrienne Arınma Sistemi 

KVKK : Kişisel Verilerin Korunması Kanunu 

MBSR : Farkındalık Temelli Stres Azalma Tekniği 

 MBCT : Farkındalık Temelli Bilişsel Terapi 

MCKS : Üstad Choa Kok Sui 

MS : Multipl Skleroz 

N.d. : Bilinmiyor 

NLP : Nöro Linguistik Programlama 

PDR : Psikolojik Danışmanlık Rehberlik 

RDT : Radyestezik Duygu Temizliği 

SEFT : Kutsal Duygusal Özgürleşme Tekniği 

SQEFT : Kutsal Kur’an ile Duygusal Özgürleşme Tekniği 

TM : Transandantal Meditasyon 

TV : Televizyon 

Vb. : Ve benzeri 

YÇH : Yeni Çağ Hareketleri 

YDH : Yeni Dini Hareketler 

Yy. : Yüz yıl 

 

 

 

 



viii 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

 

Şekil 1. Amaç Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği......................................... 44 

Şekil 2. Neoliberal Kültür Aktarımı ..................................................................... 61 

Şekil 3. Eklektisizm ve Senkretizm ...................................................................... 72 

Şekil 4. Neoliberal Anlatı Döngüsü  .................................................................... 77 

Şekil 5. Kelime Bulutu  ........................................................................................ 78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 Bu araştırma “Geç modern dönemde atomize olmuş birey toplulukları tarafından 

bütüncül şifalanma pratikleri, toplumsal/kültürel normlar ve toplumsal/ekonomik 

eşitsizlikler karşısında nasıl bir işlev görmektedir?” sorusu üzerine temellendirilmiştir. 

Araştırma sonunda modernleşme sürecinde sekülerleşme tezine getirilen eleştirilere katkı 

sunmak; popüler kültür etkisiyle yaygınlaşan yeni çağ pratiklerinin birey ve toplum 

üzerindeki büyüsel etkilerinin neoliberal politika çıkmazlarını aşmak için nasıl kullanıldığını 

göstergebilimsel yöntemle ortaya koymak hedeflenmiştir. Bu araştırmanın kuramsal 

çerçevesinde Max Weber’in din fenomenine yaklaşımı temel alınmıştır. Weber'in din ile ilgili 

bakış açısının merkezinde, özellikle Protestan Reformu’nun etkisi altında gelişen Protestan 

ahlakının kapitalizmin oluşumunu nasıl etkilediği bulunmaktadır. Weber'e göre Protestan 

Reformu, özellikle Calvinizm ve onun etkisi altındaki dini anlayış, kapitalizmin gelişimine 

zemin hazırlamıştır. Protestan ahlakı çalışma etiği, fayda ve özdenetim gibi değerleri 

vurgulamıştır. Bu değerler, bireylerin maddi başarıya ulaşma çabalarını desteklemiştir. 

Weber'e göre, din sadece ekonomik alanla sınırlı kalmaz, aynı zamanda toplumsal değişimi 

de etkiler. Dinin sosyal ve ekonomik yapı üzerindeki etkileri, toplumun evrimsel sürecini 

etkileyerek modern kapitalist toplumun oluşumuna katkıda bulunur (Weber, 1999: 40-66). 

Bu bağlamda, Weber'in din sosyolojisi çalışmaları, din ile toplumsal değişim arasındaki 

ilişkiyi anlamamıza önemli katkılar sağlamaktadır. Bürokrasinin gelişimi ile demir kafese 

hapsedilen insanın yaşadığı anlam krizi Weber’den etkilenerek oluşturulan ve bu 

araştırmanın odak noktasını oluşturan olgudur. Modernleşme süreci boyunca aşkın alana 

yönelik tutum ve algıları da önemli ölçüde etkilemiştir. Bir yandan modernleşme, aşkın alana 

inanan toplulukların dönüşüm geçirmesine ve daha küçük toplulukların paylaşılmış 

anlamlarını bu anlam stoklarından ortaya çıkarmasına neden olmuştur. Örneğin, 

dünyevileşmenin etkisiyle dini topluluklar, daha önceleri aşkın alandan aldıkları anlamları, 

artık kendi içlerinde yeniden üretmeye başlamışlardır. Bu durum, aşkın alanın daha yerel ve 

özel bir anlam kazanmasına yol açmıştır. Diğer taraftan rasyonalizasyon etkisiyle aşkın 

alanın değeri ve önemi sorgulanmaya başlamıştır. Modernleşmenin getirdiği bilimsel ve 

teknolojik gelişmeler aşkın alanın anlamlandırma gücünü zayıflatmış, bireysel özgürlüklerin 

artması aşkın alanın kontrol gücünü sınırlamıştır. Bu durum aşkın alanda güvensizliğin ve 

belirsizliğin artmasına neden olmuştur (Berger, 2016: 48-49). Aşkın alana yönelik bu çifte 

etki, modernleşmenin aşkın alan üzerindeki karmaşık ve çelişkili etkisini yansıtmaktadır. 

Modernleşme bir yandan aşkın alanı daha yerel ve özel bir hale getirirken, diğer yandan da 



2 

 

aşkın alanın değerini ve önemini sorgulamaktadır. Bu durum aşkın alanın gelecekteki rolü 

ve konumu konusunda belirsizliklere yol açmaktadır. Sonuç olarak çoğulcu bir inanç alanı 

ile atomize olmuş bireyler toplulukları ortaya çıkmıştır. Bu araştırma ile geç modern dünyada 

bireyin anlam dünyasında inançların devinimi ile ortaya çıkan çoğulculuğun toplumsal 

düzlemdeki karşılıkları sebep-sonuç betimlemesi ile analiz edilecektir. 

Modernitenin rasyonalist düzen tasarımı müphemliği kabul etmemektedir. 

Modernite, toplumsal yaşamın her alanında netlik ve kesinlik aramaktadır. Bu nedenle 

modernitede düzen tasarımı müphemliği ortadan kaldırmaya yöneliktir. Sonuç olarak tıp 

alanındaki müphemlik modern çağın etkisiyle modern bireyi yeni arayışlara ve kutsalı 

deneyimleyebileceği alanlara yöneltmiştir. Bu deneyim arayışına günümüzdeki en popüler 

cevabı yeni nesil şifa terapileri vermiştir. Batı-Doğu sentezli enerji şifa terapileri ile kişisel 

gelişim destekli yeni nesil terapilerden ülkemiz özelinde en yaygın olanları EFT, Access 

Bars, Biyoenerji, Aile Dizimi (Aile Konstelasyonu), Reiki, Theata Healing, Şamanik 

Ritüeller, Transandantal Meditasyon, Mindfulness, Yoga ve Ayurveda, Melek Koçluğu, 

Ho'oponopono, Hipnomeditasyon ve Numerology olarak sıralanabilir.  Bu pratikler, spiritüel 

yaşam koçları, gurular, yeni nesil ruhbanlar ve şifacılar gibi karizmatik kişilikler tarafından 

uzmanlık alanı olarak icra edilmektedir. Bu haliyle yeni nesil terapiler karizmatik kişilikler 

tarafından performatif etkinlikler ile bireyi etkisine alan yeni nesil bir inanç sistemine 

dönüşmüştür. Bu araştırma ile yeni nesil inançların bireyi etkisine alan retoriği, spiritüel 

yönleri, simgesel, dilsel ve performatif kodları çözümlenerek anlaşılmaya çalışılacaktır. Bu 

bağlamda araştırma sorusunun cevapları aranmaya çalışılacaktır.  

Bireylerin karar alma süreçlerinde geleneksel öğretiler yerine mantığa ve akla dayalı 

hareket etmelerinin; bireyin çıkarlarına hizmet etme eğilimi ile tüketim, yatırım gibi 

ekonomik faaliyetler yürütmelerinin hedefinde çıkarcılık anlayışı yatmaktadır. Bireyler 

kaynaklarını en iyi şekilde kullanarak maksimum fayda elde etmeye çalışırlar. Bu nedenle 

bireylerin yeni nesil şifa terapilerinde kullanılan irrasyonel araçlar ile rasyonel amaç elde 

etme çabaları araştırılarak analiz edilmeye çalışılmıştır. 

Neoliberal etik ve ahlak ilkeleri ekonomik yaşamın temelini dolayısıyla 

sosyoekonomik yapının çerçevesini inşa eder. Neoliberal politikaların ekonomi ve sosyal 

hayatın şekillenmesinde bireycilik, faydacılık, rekabet ve özgürlük söylemleri ile bireyleri 

yönlendirmesi sonucu artan sosyoekonomik ve kültürel eşitsizliklerden kaçış yolu olarak 

yeni nesil terapilerin nasıl kullanıldığı araştırmanın yazılı metinlerinin yapı sökümü 



3 

 

yapılarak çözümlenmeye çalışılmıştır. Yeni nesil şifa terapileri yeni çağ hareketleri 

temelinde geliştirilen uygulamaları içermektedir. Doğu-Batı sentezli inançlar ile bilimsel 

kaynaklar çerçevesinde geliştirilen bu uygulamalar sentetik bir yapıya bürünmektedir. 

Birbirinden farklı kaynaklar faydacılık gözetilerek birbirine eklemlenmiş ve bu yeni 

yapıların oluşumuna zemin hazırlamıştır. Şifa terapileri de sıklıkla bu eklektik yapılardan 

faydalanmakta, böylece farklı birey toplulukları arasındaki etkinliliğini artırabilmektedir. 

Araştırma boyunca kullanılan veriler ile yeni nesil şifa terapilerinin eklektik ve senkrektik 

yapılanmasının izleri sürülmüş ve bu izlerin düşümleri tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Bu araştırmada, göstergebilimsel yöntem kullanılmıştır. Göstergebilim, metinleri, 

görüntüleri, sembolleri ve diğer iletişim araçlarını anlamlandırmak için kullanılan bir 

yöntemdir. Bu yöntem, nitel araştırma yaklaşımıyla birlikte kullanılarak, araştırma 

konusunun derinlemesine incelenmesine olanak sağlamaktadır. Araştırmada kullanılacak 

kaynaklar, araştırma konusunun kapsamına göre belirlenmiştir. Veri toplama tekniği olarak 

doküman analizi seçilmiştir. Basılı, dijital ve görsel dokümanlar veri toplama araçlarıdır. Bu 

kapsamda, sosyal medya kanalları, çevrimiçi mesajlaşma uygulamaları içinde grup 

yazışmaları, kitle iletişim araçları, basılı yayın, görsel ve işitsel medya araçları, çevrimiçi 

yayın platformları gibi çeşitli kaynaklardan yararlanılmıştır. Veri analiz tekniği olarak 

tematik analiz yapılmıştır. Sırasıyla açık, eksenel kodlama yapılarak kategorilere ve 

sonrasında temalara ulaşma amaçlanmıştır. 

Sosyoloji literatürüne bakıldığında yeni çağ pratikleri kapsamında sınırlı çalışmalar 

bulunmaktadır. Söz konusu bu çalışma ile, yeni çağ şifalanma pratiklerinin, neoliberal 

politikalar ekseninde kültürel ve ekonomik açmazlardan kaçış yolu olarak kullanımının 

dilsel ve simgesel göstergeler ışığında analizi yapılarak sosyoloji disiplinine katkı yapması 

hedeflenmiştir. Elde edilen kaynaklardan sağlanan veriler ile araştırma sonucunda; ‘Amaç 

Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği’, ‘Neoliberal Kültür Aktarımı’ ve ‘ Eklektisizm 

ve Senkretizm’ başlıklı 3 temaya ulaşılmıştır. Araştırmanın sınırlılığı ise tez için verilen 

sürenin oldukça kısa olmasıdır. Ayrıca kişisel ve özel bilgilerin gizliliği sebebiyle bazı 

verilere ulaşma imkanları kısıtlıdır. Bu nedenle sınırlı kaynaklardan sınırlı veriler elde 

edilerek araştırma bulgularına ulaşılmış ve analiz yapılmaya çalışılmıştır. Tezin toplumsal 

düzeyde geçerliliği ve güvenirliliğinin desteklenmesi amacıyla ileri ki safhada saha 

araştırmasına ihtiyaç duyulmaktadır.  



4 

 

1. LİTERATÜR TARAMASI 

Çağlar boyu bireysel/biricik olan insanın toplumun bir parçası olmasını sağlayan 

birçok yazılı veya yazısız dinamikler süregelmiştir. Mevcut konjonktüre bağlı olarak bu 

saikler esasen değişse bile toplumsal hayatın vazgeçilmez birer yapı taşı olarak nesilden 

nesile aktarılmış ve yaşatılmıştır. Kültür ve din, toplumun bağlılık ve süreklilik gibi 

mevcudiyet sacayaklarının en temel ve en önemli olanlarıdır. Öyle ki mevcut tarihi 

kaynaklara göre; her ne kadar öznel ve farklı olmasına rağmen insanlığın hiçbir döneminde 

dini inancı bulunmayan toplumlara denk gelinmemiştir. İnsan ve din/inanç olgusu arasında 

simbiyotik bir ilişki bulunmaktadır. Çünkü Weber’in de ifade ettiği gibi din dünyayı anlamlı 

kılar. “Din, yasal kurumlar ve sosyal adetler alanının tümü üzerinde, tıpkı sembolizmin bir 

kültürün, belirli temel unsurlarını ve büyüsel tabuların buyruğunun, insanlar ve eşyalar ile 

somut ilişkisi türlerini kalıplaştırdığı biçimde kalıplaştırıcı bir etkide bulunur” (Weber, 

2016: 337-338). “Ona göre din, hayatın güçlük ve adaletsizliğine köktenci bir karşılıktır; bu 

güçlük ve adaletsizlikleri anlamlı hale getirmeye çalışarak insanları, bunların üstesinden 

gelmeye ve karşılaştıklarında kendilerini daha güvende hissetmeye muktedir kılar. Böylece 

din, dünyayı anlamlı ve düzenli hale getirir.” (Kurt, 2011: 122) Bu bağlamda din, değer 

koyucu (normatif) bir inanç sistemi olarak temel bir entegrasyon faktörüdür. G. Lenski de 

dinlerin insani varoluşun temel problemlerini çözme vasıtaları olduğunu belirtir (Kurt, 2011: 

39). Weber, dini/dinsel davranışın öznel anlamını konu alan fenomenolojik bir yaklaşım 

geliştirmiştir. Ona göre her ne kadar sayısız çoklukta ve biricik nitelikte olsalar da 

davranışların altında yatan güdüleri veya davranışların niteliklerini ideal tipler aracılığıyla 

betimlemek mümkündür. Weber özellikle peygamber, şaman ve medyum gibi tipleri, 

karizma, sıradanlaşma ve meşruiyet kavramları üzerinden tanımlamıştır. Bu yüzden 

Weber’e göre din sosyolojisinin amacı herhangi bir dinin doğru olup olmadığı değildir. Din 

sosyolojisinin gayesi birey-din-toplum ilişkileri bağlamında din ile sosyal kurumlar 

arasındaki karşılıklı etkileşimi, dini inançlardan kaynağını alan sosyal davranışları ve 

bunların sosyolojik çıktılarını incelemektir.  

Orta çağda özellikle dini liderler arası mücadelenin şiddetlenmesi, mezhep ve 

tarikatlar arasındaki yorum farkları ve insana bakış açısındaki değişimler kilise ve feodal 

beylerin ağırlığını ciddi oranda sarsmıştır. Böylece feodalite zayıflamış, göçler artmış, 

güvenlik problemleri ortaya çıkmıştır. Yeni yerlerin keşfi, taşıma araçlarının farklılaşması 

ve çoğalması kırdan kente göçleri hızlandırmış ve yoğunlaştırmıştır. Kırsaldan kente göç 

edenler dini-kültürel şartları, sosyal kalıplarını, aile ve soy üyeliğine bağlı davranış 



5 

 

kalıplarını da birlikte getirmektedir. Bundan dolayı kentler, kültürel çoğulluğun olduğu 

alanlardır. Bu bağlamda Weber iki tip toplumdan bahseder: “Doğu” ve “Batı”. Weber’e göre 

“Protestanlığın içerimlerinin insanlara kendi kaderlerini ve dünyayı kontrol etme imkânı 

vermesine karşılık, Konfüçyüsçülük bu dünyaya olduğu gibi uymayı, Hinduizm ise yegâne 

gerçek dini tutum olarak bu dünyadan uzaklaşmayı salık vermişti. Bunlar bütünüyle 

anlaşılabilir mükemmel dini etiklerdir…” (Bird, 1999: 92). Konfüçyüsçü etiğin etkisiyle 

Doğu tipi yerleşim alanlarında benzeşme ve geleneksellik baskındır. İnsanlar dünyacı 

olmadığı için hayatlarını ve gündelik işlerini düzenlemez ve bu da çağdaş kapitalizmin, 

serbest pazarın ve modern şehir olgusunun ortaya çıkışını engeller. Batı tipinde ise mobilite 

ile bireyin sosyal ve dini durumda önemli değişiklikler yaşanır. Kendilerine özgü tanrıları 

olan farklı bir sosyal ve dini/dinsel birliğe katılarak eski inanç ve aidiyetlerinden 

uzaklaşırlar. Böylece kentler kırsaldan farklı olarak birer sosyal oluşum halini alırlar. Başka 

bir ifade ile kentlerde dinin rasyonelleşmesi kaçınılmazdır. Kırsalda ise toplumsal yapının 

doğası gereği, değişim ve dönüşüme dirençli oluşu ile dinsel/tinsel inançların mevcudiyeti 

değişmeden korunabilmektedir.  

Halihazırda içinde bulunduğumuz modern çağın kökleri 18. yy. da Avrupa’da 

gerçekleşen Fransız İhtilali ve Aydınlanma Düşüncesine uzanmaktadır.  Aydınlanmanın 

hedefi, köleleştirici mitlere, önyargılara ve hurafelere inanan geleneksel dinin temsil ettiği 

eski düzenin etkisinden insanları kurtararak, onları bünyesinde iyi ve özgürleştirici olarak 

kabul edilen, akıl tarafından temellendirilen yeni düzene entegre etmektir (Çiğdem, 2015: 

13-14). Batıda gelişmeye başlayan materyalist ve pozitivist paradigmalar modernitenin 

temel yapıtaşları olmuştur. Gelenek ve dini otoritenin yerini bilim ve düşüncenin almasıyla 

beraber din ve inanç olgusu toplumsal düzlemden bireysel sınırlara çekilmeye başlamıştır. 

Tüm bu gelişmelerle siyasi, ekonomik, sosyal, askeri ve kültürel alanda artık modernite 

hüküm sürmeye başlamıştır (Giddens & Pierson, 2001). Weber’e göre, modern toplumları 

modern öncesi toplumsal yapılardan ayıran şey rasyonalitenin ortaya çıkışıdır. Liberal 

politikaların ve sanayileşmenin etkisi, kapitalizmin gelişimini hızlandırırken, toplumsal ve 

kültürel değişimler sayesinde modernitenin ivme kazanmasıyla birlikte günlük yaşam 

rasyonelleşmiştir. Böylece dünya, bilim ve akıl tarafından etkilenmiş, gizemli ve büyüleyici 

niteliklerini kaybetmiştir. Weber’e göre rasyonelleşme, toplumda insan davranışlarını 

motive eden tinin, geleneklerin, duyguların, adetlerin yerine rasyonel ve hesaplanabilir 

olanın konmasıdır. Protestan ahlakı ile ortaya çıkan kapitalizmden, modern dünyada 

bürokrasinin hâkimiyetine ve bilimin saygınlığına kadar rasyonalite modern insanların 



6 

 

yaşam biçimlerine bireysel ve toplumsal alanlarda etki eder. Weber’e göre rasyonalite 

kapitalizmle özdeş ve tamamen “batı” toplumlarına özgü bir fenomendir (Swingewood, 

2014). Weber’e göre modernitenin çarkları rasyonelleşme etrafında dönmektedir. Toplumsal 

kurumların tümünde dini unsurların yerine bu dünyaya ait seküler bir kültürün yer alması 

demektir. Modernitenin baş rolünde olduğu modern toplumu ise; sadece maddi ilerlemenin 

olduğu bireysel tahayyül ve özerklikten yoksun, kapitalizm, endüstriyalizm ve demokrasi 

etkisiyle ortaya çıkan bürokrasinin gelişmesiyle sıkışıp kalmış ‘demir kafes’e 

benzetmektedir (Kızılçelik, 1996: 11-12). Bu paradoksal yapının sonucu itibariye ‘dünyanın 

büyüsü bozulmuş’, bireyler anlam yitimine uğramıştır.  Modernite aydınlanma fikri ile 

özgürleşme elde etme mottosuyla yola çıksa da süreç sonunda rasyonalizasyon ile ortaya 

çıkan modern kapitalist yapı tahakküm edici ve sınırlandırıcı olmuştur. Weber 

bürokratikleşmeyi kaçınılmaz olarak görse bile demir kafes içine sıkışıp kalmış bu toplumu 

“inancını ve yaşam anlamını yitirmiş, ruhsuz bir toplum” olarak görmektedir (Slattery, 2008: 

49). 

Geç modern dönemin göstergelerinin şekillendirdiği yeni anlam dünyası, birey 

kültünün oluşmasına etki ederek modern bireyin bugünkü beden tapınaklarını inşa etmiştir. 

Özellikle neoliberal ahlak ve etik ilkelerinin yaygınlaşması ile bireyciliğe vurgu yapan inanç 

ve din sistemleri popülerleşmiş ve irrasyonel olgular rasyonel unsurlar bağlamında ele 

alınarak yeni şifalanma modellerini ortaya koymuştur. Bununla ilgili olarak Adorno, astroloji 

ve astroloji benzeri inanç kümelerinin ortaya koyduğu irrasyonel unsurların rasyonellik 

bağlamında nasıl işlediğine dair gözlemlerini ortaya koymuştur. Astroloji, bireylere 

gelecekle ilgili kehanette bulunma iddiasıyla bireyin ötesinde bir otorite olarak algılanır ve 

bireylere içkin soyut bir otorite oluşturur. Bu iddiaya yönelik içerik sorgulanmadan kabul 

edilmeye eğilimlidir. (Adorno, 1994: 46-171). Kültür endüstrisinin performatif bir etkinlik 

türü olarak tüketim malzemesine dönüştürüp satışa sunduğu yeni çağ şifalanma pratikleri 

oluşturduğu yapay otorite ile bireylerin ortak iradesini baypas etmektedir. Sonuç olarak yeni 

çağ terapileri bireyleri kollektif bilinç ve toplumsal sorunların odağından uzaklaştıran 

araçsal bir inanç sistemine dönüşmektedir. 

Modernite ve rasyonalite her ne kadar Batıya özgü birer olgu olsalar bile -günümüz 

iletişim ve teknoloji çağında tam olarak modernitenin bir sonucu olarak- küreselleşen dünya 

sistemi ile dünyanın büyük kısmını etkisi altına almıştır. Küreselleşme esasen modernliğin 

tüm boyutlarıyla dünyanın tümüne yayılıp genişlemesini sağlayan bir modernlik 

lokomotifidir. Modernliğin; ani düşünümsellik, zaman-uzam uzaklaşması ve yerinden 



7 

 

çıkarma özellikleri küreselleştirici etkiye sahiptirler. Bu özellikler modern dünyayı 

geleneksel olandan ayırarak modern olana geçişi tüm dünyada sağlayan tarihsel unsurlardır 

(Esgin, 2008: 434-436). Modernleşmeye geçiş ile yerel ile evrensel arasındaki farklıklar 

azalma eğilimini göstermiş ve hiç kuşkusuz din/inanç olgusu da bundan nasibini alarak, 

din/inanç mobilizasyonunun artmasına neden olmuştur.  

Modernleşmenin temayüllerinden biri de “faydacı” yönüyle kar-zarar hesaplı bir 

sistem olmasıdır. Kurt’a göre (2011: 148); “Bireyler eylemlerini önceki toplumda daha çok 

doğru-yanlış, iyi-kötü, güzel-çirkin gibi normatif değer yargıları ve gelenekler üzerinden 

gerçekleştirirken, modern toplumdaki birey daha çok sonuçların kendisine sağlayacağı 

"faydayı" hesaplayarak eylemlerini yönlendirir. Orta Çağın geleneksel toplumlarında 

değerler, daha çok din veya karizmatik şahsiyetler tarafından yönlendirilirken, modem 

toplumda değerlerin etki ve sonuçlarının rasyonel hesaplanması önemlidir. Modem 

toplumda siyasi otorite, dine veya kralların isteklerine değil, formel, rasyonel ve hukuki 

kurallara bağlıdır. Sonuç olarak Weber'de toplumsal değişim anlayışı, gelenekselden 

moderne doğru bir gelişme ve evrimdir.”  

Rasyonalitenin en önemli çıktısı ise hiç şüphesiz sekülerleşme fenomenidir. 

Sekülerleşme geleneksel yaşam biçiminden uzaklaşarak akılla, bilimle faaliyetlerin 

yönetilebileceğini savunur. Sanayileşme ile modernleşme hareketi gündelik yaşam tarzlarını, 

düşünce yapısını ve inançları da değiştirerek sekülerleşmeye sebep olmuştur. Volkan Ertit’e 

(2013: 207-228) göre sekülerleşme, “Belirli bir zaman diliminde dinin, dinsel 

mekanizmaların ve batıl inançların (doğaüstücülük ya da halk inançları, toplumsal 

düzeydeki prestijlerinin ve topluma etki etme güçlerinin göreceli olarak azalması demektir.” 

Klasik sekülerleşme kuramına göre dinin etkisinin azalmasıyla ölümden sonraki 

hayat değil bu dünya yaşamı daha kıymetli hale gelmiştir. Sekülerleşme ile ortaya konulmak 

istenen ana hedef, toplumsal ve kültürel alanların dini kurumlar, figürler ve sembollerinin 

egemenliğinden çıkarıldığı süreçtir. Kültür ve sembollerden bahsedildiğinde ise, 

sekülarizasyonun toplumsal-yapısal bir süreçten daha fazla bir şey olduğunun ortaya çıkışı 

söz konusudur. Luckmann’a göre (2003); toplumsal sekülerleşme, “gelenekselin ve kutsalın 

çözülüşüdür.” Dinin toplum üzerindeki etkisinin zayıflamasına işaret eden bu görüşe göre 

dinin kurumsal alandan dışarıya itildiğini söyleyebiliriz. Luckmann her ne kadar modernite 

ile gelişen sanayileşme ve kapitalizm etkisiyle dinselliğin olumsuz etkilendiği ve kilise 

odaklı geleneksel-kurumsal dinin zayıfladığı görüşü olan sekülerleşmeye yakın gibi görünse 



8 

 

de esasen dinselliğin toplumda azalmadığını, form değiştirerek toplumsal yaşama yeniden 

entegre olduğunu savunur (Ekinci, 2018: 328). 

 İlk dönem modern düşünürlerinden birçoğu sekülerleşme ile beraber dinin toplumsal 

ve bireysel hayatın tamamen dışına atılacağını düşünmelerine rağmen günümüz dünyasında 

dinin halihazırda varlığını devam ettirmesi bu konuda iki farklı paradigmanın ortaya 

çıkmasına sebep olmuştur. Bunlardan ilki “kutsalın vazgeçilmezliğini” savunan Peter 

Berger, Rodney Stark, Daniell Bell ve Jeffrey Hadden gibi sosyologlardır (Kurt, 2011: 187). 

Modernitenin doruk noktasına ulaştığı günümüz dünyasında din ve inanç olgusunun da en 

güçlü dönemlerinden birini yaşadığını iddia etmektedirler. Peter Berger ve Hervieu-Leger, 

esasen dinin “bir anlam sistemi” olduğunu ve kurumsal anlam kaybının, bireysel anlam 

kaybı anlamına gelmediğini ve dinin bireysel bilinçteki yerini hep koruduğunu ileri sürdüler 

(Berger, 2014), (Hervieu-Leger, 2000). Çünkü modern insan modernitenin varoluşsal anlam 

sağlayamadığını, dolayısıyla dinin yerinin dolmadığını hissetti. Bir başka sosyolog Richard 

Wright dinin vazgeçilmezliğini şu sözlerle anlattı: “Din, öldü denildiğinden bu yana her 

yerde... Eskiden sadece kiliselerin çanlarındaydı; şimdi sokaklarda, herkesin kalbinde. 

Eskiden din adamları vardı; şimdi ise herkes din adamı.” (Ostwalt, 2014; aktaran Köse, 

2015: 49-51). Diğer bir paradigmaya göre din ve modernitenin çıktıları arasında eklektik bir 

ilişki bulunmaktadır.  Rasyonel olan akıl ile irrasyonel olan dogma birbirinin zıttı olarak 

aslında varlık sebepleri olmuş, yeniden inşa sürecine girmişlerdir. Edgar Morin bu 

paradigmayı şöyle açıklamıştır: “İnsanoğlu hem bilgedir hem tuhaftır. İnsanca yaşaması için 

mantık kadar duyguya, bilim kadar efsaneye muhtaçtır.” (Akt.Köse, 2015: 13). 

Türkiye örneğinde modernleşme sürecine baktığımızda ise; bizde Avrupa 

ülkelerindekine benzer bir reform ve rönesans hareketlerinin olmaması, Cumhuriyet 

modernleşmesinin ve Türk sosyolojisinin kendine özgü farklılıklar barındırması, kilise 

otoritesinin bulunmaması gibi sebeplerle -her ne kadar keskin de olsa- Avrupa’ya benzer bir 

sekülerleşme geçişinden bahsedemeyiz. Halihazırda Türkiye sosyolojisi hala sekülerleşme 

sürecinin içinden geçmektedir. Bu süreçte dindar kesimin de hayatını etkileyen köklü ve 

çelişkili bir dönüşüm meydana gelmiştir. Kamusal alanda varlıklarını hissettirmeye başlayan 

İslami kesim diğer taraftan da liberal piyasa ekonomisiyle kapitalist sistemi meşrulaştırmaya 

başlamıştır. “Her ne kadar Türkiye’de sekülerleşmenin bir süreç olarak ortaya çıkmasında 

siyasi aygıt ve politikaların ağırlıklı etkisinin bulunduğunu ifade etmemiz gerekirse de 

tarihsel süreç içerisinde ve din-sekülerizm etkileşimi sonucunda, sekülerleşmenin artık 

toplumsal bir kabul ve onay gördüğünü belirtmekte yarar vardır.” (Batur, 2015: 565). Tüm 



9 

 

bu tartışmalar etrafında sekülerleşme ile ilgili post-seküler yaklaşımlar, bilim ve teknolojik 

gelişmelerin dinsel/dini inançları yok etmediğini göstermektedir. Ünal’a (2011) göre; 

kurumsal dinin itaat zorunluluğu olmaksızın, dini öğretinin bireysel tercih ve 

anlamlandırmalarla bireyin gündelik hayatına geçişini işaret eden ‘dinsel bireycilik’ 

günümüz modern toplumunda belirgin hale gelmiştir. Bu bağlamda modern benlik ve anlam 

arayışında gelenek ve din bireyin kendisi için yeniden üretilir. Bu temelde yeni çağ inançları 

merkeze Tanrıyı1 değil bireyi almaktadır. İnsan, üstün bir varlık olarak Tanrısal özellikler 

göstermektedir (Doğan, 2020:48). Bireyin dini/dinsel deneyiminin amacı onun yaşam 

tarzında dine ne kadar yer verdiği konusundaki kaygısından ziyade, bu deneyimin bireyin 

kendilik inşasına olan katkısıyla açıklanabilir. Paker ve Akçalı’ya göre (2012) Lambert dinin 

bireyselleşmesi bağlamında 4 maddeye işaret eder:“… Her bireyin kendi inanışını, dini 

vecibelerini ve dini normlarını kendisinin belirlediği bireyselleşme; dinin dünya işlerinin 

hizmetine verilmesi anlamında dünyevileşme; insanları kendi dinini en gerçek din olarak 

görmemeye ve mümkün ve olabilir olana inanmaya yönelten görecelilik ve olasılık; bunlar 

sayesinde anlamlı olanın inanılır olduğunun, hayata dair olanın anlamlı olduğunun, kişisel 

gelişimin en yüce amaç olduğunun keşfedildiği, kişisel tecrübe ve kendi kendinin hakimi 

olma değerinin öne çıkarıldığı pragmatizm ve öznelcilik” (Lambert, 2000:130’dan birebir 

aktaran Baubérot, 2009: 219). Özellikle yeniçağ felsefesi inancın bireyselleşmesinin radikal 

örneklerini de bizlere sunar. Yeni çağ inanışları; sıradan, alışılmış anlam dünyasına 

eklemlenmek yerine -tam olarak modern döneme ait özellikler ile- dinsel inancı bireysel, 

özgün bir bakış açısıyla yorumlama ve ortak anlamlarla paylaşılan temsil ve söylemlerle 

zengin bir argüman çoğulluğuyla -yeni çağcı söylemlerin söz birliğiyle- yeniden insanlığa 

hitap edebilme gücü bulmaktadırlar. Böylelikle kişi bireysel inanışından dolayı yalnız ve 

sapkın olmaz. Bu söz birliği kişinin olabildiğine bireysel kalmasına izin verirken, paylaşılan 

ortak bir söylem çerçevesinde de bireyi bir grubun üyesi yapar. Sosyolog Peter Berger’in 

(2014: 229) söylediği gibi; kapitalist dünya düzeninde her şeyin bir pazarı olduğu gibi 

dinin/inancın da pazarı bulunmaktadır. Dini ideolojiler, fikirler, inançlar, bireysel kanaatler 

ve fetvalar liberal serbest piyasa ekonomisinin metaları gibi ortaya konulmakta, tıpkı 

çocukların farklı parçaları birleştirerek istedikleri kurguyu oluşturdukları oyunlar gibi “lego 

dinler” oluşturulmaktadır. Sonuç olarak çağımızda yeni dini hareketler görülmeye başlamış 

fakat birçok sosyal bilimci bu hareketleri marjinal bularak ilgilenmemişlerdi. Özellikle 

 
1 “Tanrı” fenomeni yeni çağ inançlarında kurumsal dinlerden farklı olarak mistik bir yaratıcı, bir otoriteden 

farklı olarak, özbenlik, içsel enerji, spiritüel akım olarak tanımlanmaktadır. 



10 

 

Evanjelizm hareketinin 1970’lerden sonra Amerika Birleşik Devletleri siyasetine yön 

vermeye başlamasıyla sosyal bilimciler yeniden dini/dinsel yapılara odaklanmaya başladılar. 

Modern insanın anlam arayışı sürecinde yeni nesil din ve yeni nesil şifalanma uygulamaları 

popüler kültürün etkisiyle hızlı biçimde hayatlarımıza dahil olmuşsa da bu alanyazındaki 

çalışmalar ülkemiz özelinde henüz yolun başındadır. Çünkü Yeni Dinsel Hareketler sadece 

dinsel alanda değil; siyasi, ekonomik, bilimsel, kültürel, teknolojik ve sosyolojik alanlardaki 

değişimin etkisiyle yani konjonktürel olarak değişip gelişmektedir. 

Yeni Nesil Şifalanma uygulamaları esasen yeni nesil din inançlarının ortak 

felsefesinin bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Genel anlamda yeni nesil hareketlerini dört 

ana başlık altında toplayabiliriz: Determinizm, evrimcilik, holizm ve deneyim. (Uysal, 2015: 

67). Özellikle modern bilimin saiklerinden biri olan determinizmin savı; evrendeki her 

olayın neden-sonuç ilişkisi ile işlediğidir. Buna göre manevi(ruhsal) alemde de tıpkı maddi 

alem gibi sebep-sonuç ilkesi işlemektedir. Genellikle maddi yaşam ve kişisel gelişim alanına 

yönelik uygulamaların doğru koşullar yerine getirilmişse doğru sonuçlar vermesi beklenilir. 

Şifacılık uygulamalarındaki tarot, astroloji, yıldızname vs. araçlar ile gelecekten haber 

verme, ölü ruhlarla iletişime geçip bilgi edinme; Transandantal Meditasyon, biyoenerji ve 

hipnoz ile beden, zihin ve bilinçaltının gücü kullanılarak yapılan terapileri deterministik 

uygulamalara örnek olarak verebiliriz.  Mistik ve kurumsal dinlerdeki yoga, meditasyon, 

zikir gibi ritüeller, yeni nesil dini hareketlerde bireyin fiziksel ve ruhsal sağlığının 

iyileşmesine yardımcı olan, spiritüel/içsel enerjisini ve kişisel potansiyelini ortaya çıkaran 

“tekniklerdir”. 

Modernitenin seküler(dünyevi) ve profan(kutsal) ayrımının aksine yeni nesil inanç 

sisteminde bu sınırlar kaldırılmış, öznel ve nesnel olanın temelde birer enerjiden ibaret 

olduğu esas alınmıştır. Tüm bu enerjinin ise aslında tek olduğu “holistik” bir bakış açısıyla 

açıklanmaya çalışılarak İslam tasavvufunda vahdet-i vücud2 anlayışı ve mistik dinlerdeki 

animistik3 inanç ile bilimin deterministik, kartezyen felsefesi örtüştürülmeye çalışılmıştır 

(Hersh, 2017). Böylece maddi olanın spiritüelleştirilmesi, spiritüel olanın ise 

maddileştirilmesi beklenmiştir. Bu holistik bakış açısı, dini ritüeller ile benzeri sonuçları 

veren din dışı etkinliklere de kutsallık atfedilmesini kolaylaştırmaktadır: “...yoga, dağ 

tırmanışı, dans ve atletizm meditasyon biçimleri olsa da gerçekte bu etkinlikler, bedenin zihin 

 
2 Vahdet-i Vücud: Mutlak tek varlık olarak Tanrı. Her şey O’dur. 
3 Animizm: Evrendeki her şeyde zihin, ruh ve yaşam gücü bulunduğunu savunan görüş. 



11 

 

ve ruh ile uyum kazanmasını sağlayan prosedürden daha fazlasıdırlar. Meditasyon bedenin 

en az kullanılmasını içerdiğinden zihin kendini keşfeder ve eğer beden yüksek düzeyli bir 

aktivite ile meşgul değilse daha yüksek bir uyum düzeyi ortaya çıkabilir.” (Macline, 1995: 

74). Yeni nesil şifa uygulamalarında enerjetik ruh ve enerjetik madde formülasyonu birçok 

teknikte kullanılmıştır. Mantralar, şifalı objeler ve simgeler, şamanik öğretiler, nümeroloji, 

Theta Healing, biyoenerji, EFT bu sağaltım uygulamalarına örnek olarak verilebilir. Türkiye 

özelinde enerji şifa uygulamaları ve alternatif terapi yöntemlerinden popüler olan ve en çok 

talep görenleri de aşağıda açıklanmıştır. 

1.1. Ülkemizde Popüler Yeni Nesil Şifa Teknikleri  

Reiki: Kökeni antik çağlara kadar uzanan reiki, 19. (yy.) ortalarında Japonya’da yaygın 

olarak kullanılmaya başlayan alternatif terapi uygulamasıdır. Reiki Japonca’da evrensel 

anlamına gelen “rei” ve yaşam enerjisi anlamına gelen “ki/chi/qi” kelimelerinin 

birleştirilmesi ile oluşturulmuş bir kelimedir (Emerson, 2001: 5). Bu uygulama, evrensel bir 

yaşam enerjisinin tüm canlı organizmalarda mevcut olduğu temel düşüncesinden hareketle, 

fizyolojik ve psikiyatrik rahatsızlıkların, yaşam enerjisinin düşük veya engellenmiş olması 

durumunda ortaya çıktığı ve şifacı kanalı aracılığıyla gerçekleştirilen reiki uygulamasının bu 

engelleri kaldırarak şifanın gerçekleşmesini amaçladığı bir yaklaşımı benimsemektedir. 

Tüm enerji terapilerinde olduğu gibi reikide de beden ve ruhun bir bütün olduğu 

düşünülmekte, süptil bedendeki şifalanmanın fiziki bedenin hastalıklarına da çare olduğu 

iddia edilmektedir. Bu yönüyle holistik bir tedavi yöntemi olduğu söylenebilir. Tedavi 

uygulaması şifacının eli kanalıyla gelen pozitif enerjinin hastaya uygulanması şeklinde özel 

bir teknikle yapılmaktadır.  

Access Bars: Gary Douglas tarafından 1990 yılında bütüncül bir terapi yöntemi olarak 

geliştirildi. Access Bars yönteminin temeli, hislerin elektriksel bileşeni olduğu ve bu 

bileşenlerin beyinde depolandığı fikrine dayanır. Terapi başın üzerinde yer alan 32 özel 

noktaya uygulanarak yapılır. Terapinin hedefi çocukluktan itibaren beynimize yerleşen tüm 

olumsuz düşünce ve kabullerin beyindeki enerji noktaları uyarılması sonucu negatif 

enerjinin serbest bırakılmasıdır (Nefes ve Ötesi Eğitim ve Danışmanlık, 2018).  

Bioenergy: Biyoenerji, yaşam enerjisi ve biyoelektrik enerji adıyla da anılmaktadır. 

Canlıların hücreden başlayarak yaşamlarını sürdürmek için kullandığı enerji türüdür. İnsan 

bedeni bu enerjiyi kullanarak biyokimyasal yaşam süreçlerini desteklemekte, enerji 



12 

 

kanalında bulunan herhangi bir enerji zayıflığı ya da kesintisi ise hastalık olarak 

adlandırılmaktadır.  Hastalığın iyileşmesi için bu kanalın bir uygulayıcı tarafından el 

kanalıyla açılması ve fiziksel, zihinsel iyileşmenin gerçekleşmesi hedeflenmektedir (Sha, 

2006: 16). 

Mindfulness: Mindfulness (bilinçli farkındalık), Batı'da popüler olmuş bir meditasyon 

pratiği ve zihinsel sağlık tekniğidir. Bu yaklaşım geleneksel olarak Doğu öğretilerinden 

türemiş olsa bile günümüzde psikoterapi ve stres yönetimi gibi alanlarda da yaygın bir 

şekilde kullanılmaktadır. Farkındalık temelli terapiler alternatif tıp hizmetlerinden psikoloji, 

eğitim, iş ve kariyer hayatına kadar geniş bir yelpazede hizmet sunmaktadır. Bu anlamda 

geliştirilmiş olan ilk program MBSR (Mindfulness-Based Stress Reduction); farkındalık 

temelli stres azaltma programı olarak sağlık problemi yaşayan bireylerin stres temelli 

problemlerine çözüm sunmayı hedeflemektedir (Zümbül, 2021: 158). MBSR genellikle 

modern tıp içinde kullanılırken zamanla farkındalık temelli programlar geliştirilmiş ve 

psikoloji disiplini içinde aktif bir terapi yöntemi olarak kullanılmaya başlanılmıştır (Kabat-

Zinn, 2003: 144). Mindfulness'in temel prensibi zamanın şimdiki anında, tamamen açık bir 

şekilde farkında olmaktır. Bu zihinsel odaklanma dikkat ve farkındalık üzerinde 

yoğunlaşmaktadır. Mindfulness uygulayıcıları duyularına, düşüncelerine, hislerine ve 

çevrelerine odaklanarak mevcut anın deneyimini daha derinlemesine yaşamaya çalışırlar. 

Mindfulness pratiği genellikle meditasyon, nefes egzersizleri, vücut taraması ve diğer 

bilinçli farkındalık tekniklerini içerir. Bu teknikler bireyin zihinsel ve duygusal durumunu 

iyileştirmeye, stresle başa çıkmaya, odaklanmayı artırmaya ve genel yaşam kalitesini 

artırmaya yönelik olarak kullanılabilir. Ayrıca, mindfulness tekniğiyle inşa edilmiş "MBCT" 

(Mindfulness-Based Cognitive Therapy) gibi özel programlar temelde depresyon, anksiyete 

ve diğer ruh sağlığı sorunlarıyla başa çıkmaya yardımcı olmak amacıyla da kullanılır. 

Mindfulness pratiği bir süre boyunca düzenli olarak yapıldığında bireylere daha fazla içsel 

huzur, stresle başa çıkma becerilerinde artış, duygusal denge ve genel yaşam kalitesinde 

iyileşme gibi bir dizi potansiyel fayda sağlayabilir.  

Transandantal Meditasyon: Mahareshi Mahesh Yogi tarafından geliştirilen Transandantal 

Meditasyon (TM) tekniğinde beynin işleyişini canlandırarak enerji aktivasyonunu artırma 

hedeflenmektedir (Transandantal Meditasyon, 2018). Bu uygulama sırasında beyin bölgeleri 

dengelenip uyumlu bir şekilde aktive olması beklenir. Bu da toplam beyin fonksiyonunu 

artırmaya ve zekâ, hafıza ve problem çözme becerisi gibi özelliklerde iyileşme sağlamaya 



13 

 

yardımcı olur. TM tekniği dikkati düşüncenin en ince seviyesine odaklamaya yardımcı olur. 

Meditasyon yapan kişi düşüncenin ötesine geçer ve düşüncenin kaynağına yani saf bilince 

ulaşır. TM bilinçli zihnin saf bilinçteki birleşik alan ile özdeşleşmesini sağlar (Forem, 2012: 

75-84). Bu terapi yönteminde kişi odaklanmak zorunda değildir ve TM masterının kişiye 

özel hazırladığı mantralarla danışan kişi uygulamayı kolayca yapabilmektedir. 

Transandantal meditasyonun işlerliğine dair çeşitli akademik çalışmalar da bulunmaktadır. 

Bu yönüyle TM kendisini diğer şifalanma tekniklerinden ayırarak modern bilimin 

deneysellik, geçerlilik, güvenilirlik gibi özelliklerini taşıdığını iddia etmektedir. 

Transandantal meditasyon tekniği özellikle ünlü isimler tarafından tercih edilip 

desteklenmesi ile Batı’da çok fazla popülerlik kazanmış bir şifalanma tekniğidir. 

Numerology (Nümeroloji): Nümeroloji, sayılar ve sayısal kalıplar arasında mistik 

ilişkilerin bulunduğu ve insan hayatındaki olumlu-olumsuz yaşantıların bu sayıların titreşim 

enerjisi ile ortaya çıktığını iddia etmektedir. Kişinin sahip olduğu isim ve doğum tarihi gibi 

özelliklerin sayısal değerleri üzerinden çeşitli varsayımlar yapılarak kişisel gelişim ve 

olumsuz yaşantılarını sayılarla yönlendirmesini salık vermektedir. Nümeroloji, kişisel 

hayatta her ismin, tarihin ve sayısal modelin ardındaki gizli anlamı ve manevi önemi 

anlamanıza yardımcı olabilecek bir araç olarak tanımlanmaktadır (Woodward, 2019: 1-3). 

Kişinin bireysel ve özel hayatındaki önemli insanlar hakkında daha fazla şey öğrenmeyi 

sağlayacağı iddiasını taşır. Nümerolojinin amacı sayı sekanslarının titreşim etkisiyle ortaya 

çıkardığı enerjiyi öğrenip hayatımıza çekerek kişisel gelişim ve özel hayat ile ilgili 

kararlarda yardımcı olmasıdır. Nümeroloji romantik ilişkilerin geliştirilmesi veya yeni bir 

işe başlamak için doğru zamanı bulmaktan -kişiye özel bir takvim hazırlayarak- 

yeteneklerini ortaya çıkartmayı sağlamaya; yaşamsal döngüleri kırmaktan, karmik borç ve 

dersleri anlamaya yardımcı olmaya kadar birçok iddia taşımaktadır (David & Ngan, 2013: 

4). 

Theata Healing: Theta Healing, Vianna Stibal tarafından 1994 yılında geliştirilen bir enerji 

şifa tekniğidir. Teknik, teta beyin dalgalarını kullanarak zihinsel, duygusal ve fiziksel 

seviyelerde olumlu değişiklikler yaratmayı amaçlamaktadır. Theta Healing ‘in temel 

prensibi düşünce ve inanç sistemlerinin kişinin hayatını nasıl etkilediğine odaklanmaktır. 

Teta beyin dalgaları tipik olarak derin rahatlama ve meditasyon ile ilişkilendirilir. Theta 

Healing dalgasal boyutta olumsuz düşünce kalıpları ve inançları değiştirmeyi hedefler. Theta 

Healing derinleştirilmiş meditasyon ile 'Var Olan Her Şeyin Yaratıcısı' aracılığıyla 

psikolojik, fiziksel ve ruhsal şifa uygulayan meditatif bir tekniktir (Stibal, 2016: 15-16). Bu 



14 

 

tekniği uygulayabilmenin tek koşulu 'Var Olan Her Şeyin Yaratıcısına’ inanmaktır. Bu 

anlayışa göre yaratıcı Tanrıça, Tanrı, İsa, Allah ve Yehova gibi birden fazla olabilmekte ve 

bunların hepsi varoluşun yedinci seviyesi olan 'Her Şeyi Yaratabilen Yaratıcı Enerji'ye 

götürmektedir. Teta şifası herhangi dini bir hareket iddiası taşımamaktadır. Bu teknik 

herhangi bir renk, yaş, cinsiyet, ırk, din veya mezhebe ait değildir ve içindeki yaratıcı güç 

veya Tanrıya inanan herkes tarafından uygulanabilir. Theta Healing tekniğinin faydalı 

olduğu düşünülen problemler ise şunlardır: Fiziksel sağlığın iyileştirilmesi, duygusal 

sorunların giderilmesi, ruhsal gelişimin desteklenmesi, yaratıcılığın ve verimliliğin 

artırılması, kendine güvenin ve öz değerin artırılması. Çalışma prensibindeki hedefi 

yaratılışın 7. seviyesine -eril ya da dişil olmayan- yaratıcıya ulaşmak ve şifayı ondan 

istemektir. Bu şifalanma uygulamasında kinesyoloji (kas testi), DNA aktivasyonu (atalardan 

gelen bozuk yapıyı şifalandırma), gelecek okuma, koruyucu melekle irtibat, kazıma (kök 

inançları şifalandırma), atalarla irtibat, şifayı emretme, şifayı izleme, his yaratımı, yaratıcı 

imgeleme, okuma, anda şifa, koşulsuz sevgi, yedinci seviyeye çıkış, inanç çalışması çeşitli 

metot ve prensipler izlenmektedir (Sönmez, 2022: 74-75). 

Aile Dizimi (Aile Konstellasyonu): Aile dizimi terapisi, 1990’lı yıllarda psikoterapist Bert 

Hellinger tarafından ortaya atılan bir psikoterapi yöntemidir. Aile dizimi terapisinin çıkış 

noktası, bireylerin kuşaklar öncesinden başlayarak ataları ile günümüz aile üyeleri arasında 

görünmez bir bağ ile bağlı olduğudur. Bu bağ, bireylerin yaşadıkları olayları, başına 

gelenleri, geçirdiği psikolojik ve fizyolojik rahatsızlıkları etkilemektedir. Temelde 

argümanlarını şu metafora dayandırmaktadırlar: Aile tıpkı kökleri toprak altında kalmış bir 

ağaca benzetilmektedir. Bu ağacın hasta yapraklarını iyileştirmek için öncelikle ağacın hasta 

köklerine müdahalede bulunulmalıdır. Yani kök ailede kuşaklar öncesinde yaşanan olaylar 

dahi bireylerin bugünkü hayatını etkilemekte ve değiştirmektedir. Aile dizimi terapisine 

göre, aile içerisinde yaşanan olumsuzluklar aile fertlerinin DNA’larına kazınmakta ve bu 

şekilde nesilden nesle aktarılmaktadır. Bu terapi yöntemin temelinde bireyleri, doğdukları 

ailelerin şekillendirdiği ve bugün oldukları kişi haline kökleri sayesinde geldikleri felsefesi 

yatmaktadır (Kaya, 2024). Dr. Joy Manné'ye göre, bir 'aile dizimi' haritasını çıkarmak, 

kazalardan evlat edinmelere kadar geçmişteki önemli yaşam olaylarını keşfetmeyi ve aile 

sistemi içinde altta yatan dinamikleri keşfetmeyi içerir. Bu süreç, derinlere kök salmış aile 

kalıplarının belirlenmesine ve çözülmesine yardımcı olabilir. Örneğin, bir bireyin güven 

sorunlarını anlamak için, aile içindeki ihanet geçmişini ortaya çıkarmak ve ele almak gerekir. 

Dr. Manné, aile dizimi terapisinin kurucusu Bert Hellinger ile kendi uygulama ve eğitim 



15 

 

deneyimlerini kullanarak, kızgınlığı saygıyla ve acıyı anlayışla değiştiren tekniği 

tanımlamaktadır. Aile dizimi seansları bir psikodrama etkinliği gibi tipik olarak bir grup 

ortamında gerçekleştirilir ve moderatör ilk olarak danışanın konusu veya sorunu hakkında 

ipuçları arar. Gruptan temsilciler seçilir ve bir çözüme ulaşılana kadar dizim üzerinde 

çalışılır. Bunu bir kapanış ritüeli ve dizimin ortaya koyduklarının nasıl bütünleştirileceğine 

dair tavsiyeler izleyebilir.  

Yoga ve Ayurveda: Tarihte Yoga ile ilgili ilk metin M.S. 400 yılından günümüze kalan, 

Maharishi Patanjali'nin Yoga Sutralarıdır. ‘Sutra' adı verilen 195 kısa aforizma içeren bu 

metinde yoganın "yoga zihnin modifikasyonlarını kontrol etme yolu” olarak tanımlanmıştır 

(Çetintaş, 2024). Yoga, genellikle meditasyon yoluyla ruhsal uygulamaya odaklanan bir 

kendini tanıma bilimidir. Amacı, dünyanın acılarını ve cehaletini aşmak ve bireylerin dışsal, 

fiziksel ve egoya bağımlı kimliklerinin ötesine geçerek kalplerinde ikamet eden ölümsüz 

benliklerine ulaşmalarına yardımcı olmaktır. Yoga ve ayurveda (yaşam bilimi), fiziksel ve 

zihinsel sağlığı geliştirmeyi amaçlayan iki kadim uygulamadır. Yoga ruhsal gelişime ve 

gerçek doğamız hakkında bilgi edinmeye yardımcı olurken, ayurveda beden ve zihindeki 

hastalıkları önlemeyi amaçlayan bir kendini iyileştirme bilimidir. Ayurveda'nın kendi 

kendini iyileştirme yöntemi terapistlerden veya doktorlardan yardım almayı gerektirmediği 

anlamına gelmemekle beraber tanı ve yöntem kısmında bir uzman gerektirmektedir. Kendi 

kendini iyileştirme olarak ayurveda, bütünselliği yeniden sağlamayı ve içsel benliğimize 

öncelik vererek ruhsal iyileşme sağlamayı amaçlar (Frawley, 2013: 12-13). Yoga terapisinin 

sistemini asanalar (duruşlar), pranayama (nefes egzersizleri), meditasyon, mantralar ve 

temizlik-uyku-beslenme gibi yaşam tarzı değişiklikleri oluşturur. Ross ve Thomas (2010) 

yogayı bireylerin duygusal, ruhsal ve zihinsel boyutlarında denge ve esenlik sağlamayı 

amaçlayan kadim bir disiplin olarak tanımlamaktadır. Sekiz yönlü bir bakış açısı içerir ve 

metaforik olarak bir ağaç olarak tasvir edilir. Uzuvlar yama (evrensel etik), niyama (bireysel 

etik), asana (fiziksel duruşlar), pranayama (nefes kontrolü), pratyahara (duyusal kontrol), 

dharana (konsantrasyon), dyana (meditasyon) ve samadhi'dir (mutluluk) (Ross & Thomas, 

2010: 3). Yoga uygulamaları bedensel ve ruhsal ihtiyaçlar temelinde değişmektedir. Yoga 

uzmanının geliştirdiği kişisel yöntemlere bağlı olarak dünyada çok sayıda çeşidi 

bulunmaktadır. 

Hipnomeditasyon: Hipnomeditasyon bir tür kendi kendini telkin ile hipnoz etme terapisidir. 

Hipnomeditasyon kelimesi hipnoz ve meditasyonun birleşimini ifade eden bir terimdir. 

Hipnozun rahatlatıcı ve bilinçaltı odaklı unsurlarını meditasyonun zihinsel odaklanma, iç 



16 

 

huzur ve farkındalık unsurlarıyla birleştirir. Hipnomeditasyon, zihinsel odaklanma ve iç 

huzura ulaşmanın yanı sıra hayatınızdaki sorunlara doğal çözümler bulmak için kullanılan 

bir yöntemdir.  Bu hedeflere ulaşmak için hipnozun kullanılmasını içerir. Hipnoz, kişinin 

bilinçaltına odaklanmayı amaçlayan zihinsel bir durumdur. Bir hipnoterapist tarafından veya 

ses kayıtları aracılığıyla gerçekleştirilen bir süreçle elde edilir. Kişi rahatlamış bir duruma 

girer ve bilinçaltındaki olumlu değişikliklere daha açık hale gelir. Meditasyon ise zihinsel 

odaklanma, derin nefes alma ve iç huzuru artırma gibi teknikleri içeren bir uygulamadır. 

Meditasyon tipik olarak zihinsel sessizlik, farkındalık veya odaklanmış konsantrasyon elde 

etmek amacıyla oturarak veya rahat bir pozisyonda uygulanır. Hipnomeditasyon, hipnozun 

rahatlatıcı etkilerini meditasyonun zihinsel ve duygusal dengesiyle birleştirir. Stresle başa 

çıkmak, derin rahatlama sağlamak, uyku düzenini iyileştirmek ve kişisel gelişimi teşvik 

etmek için kullanılabilir (McGill, 1997: 47-48). Hipnomeditasyon, içsel şifacı aracılığıyla 

iyileşmeyi teşvik etmek için inanç, plasebo, hayal gücü ve kuantum felsefesini kullanan bir 

tekniktir.   Parasempatik sistemi aktive ederek, gevşemeyi tetikleyerek ve iyileşme sürecini 

başlatarak bireyleri sağlıklarının kontrolünü ele almaları için güçlendirir. Hipnomeditasyon, 

stres ve beta dalgaları da dahil olmak üzere sempatik sistem aktivitesini azaltabilir ve 

zihindeki iyileşme süreçlerini teşvik eden alfa, teta ve delta frekanslarına geçişi 

kolaylaştırabilir.  Bu teknik, vücudu olumlu yönde etkileyebilecek iyileştirici zihinsel 

imgeler yaratmayı içeren imge terapisini kullanır (Ulusoy, 2017).  

EFT: Duygusal Özgürlük Tekniklerinin kısaltması olan ve Türkçe ’ye 'Duygusal Özgürlük 

Teknikleri' olarak çevrilen EFT, enerji temelli bir şifa terapisidir. Vücudun enerji 

meridyenlerinin uç noktalarına dokunarak (akupunktura benzer şekilde 361 nokta) fiziksel 

gerginliği azaltmayı ve daha güçlü bir zihin-beden bağlantısı kurmayı amaçlar. EFT'nin 

savunucuları, kökenlerinin M.Ö. 5000 yıllarındaki Taoist Antik Çin Shaolin Manastırlarına 

kadar uzandığını iddia etmektedir (Hani, 2024). Gary Graig, EFT'nin keşfi ile tanınır, ancak 

Graig'i etkileyen ve EFT'ye bugünkü şeklini veren psikolog Roger Callahan'dır. Callahan'ın 

akupresür keşfi duygusal EFT'nin temelini atmıştır (Koç & Balcı, 2018: 237). Teknik daha 

sonra Modern Enerji EFT'si adını veren Silvia Hartmann tarafından rafine edilmiş ve daha 

pratik hale getirilmiştir. EFT, çeşitli bağlamlarda uygulanabilen bir enerji psikolojisi 

tekniğidir. Enerji psikolojisi, bireyin fiziksel bedenini, duygularını ve davranışlarını bir 

enerji alanı olarak gören bir yaklaşımdır. Bu bağlamda enerji psikolojisi, her şeyin aura, 

meridyen, çakra gibi bedende hazır bulunan enerji olduğu ve bu enerjilerin elektromanyetik 

ışık ve enerji yaydığı kavramına dayanan enerji tıbbına dayanmaktadır (Mountrose 



17 

 

&Mountrose, 2006: 6-9). Hartmann'ın Energy EFT kitabına göre, bu teknik ile bağımlılık, 

öfke, kaygı, keder, sınırlayıcı inançlar, iş, ilişkiler, çocuklar, güven sorunları, ölüm korkusu, 

şans, hedefler, affetme, para, fiziksel ve psikosomatik ağrı, cinsellik, spiritüalizm ve kilo 

sorunları dahil olmak üzere çok çeşitli sorunları ele almak için kullanılabilir (Hartmann, 

2016). EFT tekniğinin gelişmiş bir versiyonu olan Spiritual Emotional Freedom Technique 

(SEFT) isminde farklı bir uygulama daha vardır.  SEFT, EFT uygulamasına çeşitli ruhsal 

uygulamaları dahil eder. SEFT uygulaması sırasında EFT'deki özel noktalara vuruşlar 

yapılarak teslimiyetle ilgili sözler, esmalar okunur. SEFT uygulamasını birlik, bütünlük ve 

dengeye vurgu yapan Sufi terapi ile birleştiren bir çalışma yapılmış ve bağımlılara 

uygulanmıştır. Bir başka çalışmada ise SEFT uygulamasına dua etme, Kur'an-ı Kerim okuma 

ve namaz kılma gibi uygulamalar eklenerek SQEFT (Spiritual Qur'anic Emotional Freedom 

Technique) adı verilen yeni bir yöntemle şizofreni tanısı almış hastalar üzerindeki etkisi 

değerlendirilmiştir. SQEFT uygulaması, Kur'an-ı Kerim temelli bir ruhsal duygusal 

özgürleşme tekniği olarak tanımlanabilir (Rosyanti et al., 2018: 896). 

Melek Koçluğu: Melek terapisi, meleklerin enerjilerini kullanarak bir kişinin enerji alanını 

dengelemeyi ve iyileştirmeyi amaçlayan bir enerji şifası biçimidir. Melek terapisi metafizik 

bir terapi yöntemi olarak meleklerle iletişim kurmayı içerir. Bu terapi bireylere hayatın 

zorluklarıyla başa çıkma, duygusal iyileşme ve ruhsal gelişim konularında yardımcı olma 

iddiası taşır. Melek terapisinde iletişim sezgisel algılar, görüntüler, hisler veya mesajlar 

yoluyla gerçekleşebilir. Bu yöntem ile tıkanıklıkların giderilmesi, negatif enerjilerin 

temizlenmesi ve pozitif enerjilerin güçlendirilmesi sağlanmaktadır (Kumlu, 2015). Rehber 

melekler genellikle yol gösterici veya koruyucu varlıklar olarak kabul edilir. Melek terapisi, 

kişinin hayatındaki kararlar, zorluklar veya belirsizliklerle uğraşırken meleklerin 

rehberliğinden yararlanmayı amaçlar. Bireyin duygusal zorluklarını anlamasına ve bunlarla 

başa çıkmasına yardımcı olabilir. Meleklerin sevgi, güven ve destek enerjileri şifalanma 

sürecinde bireye rehberlik etmektedir.  

Ho'oponopono: Ho'oponopono terimi Hawaii dilinde 'neden' anlamına gelen ho'o ve 

'mükemmellik' anlamına gelen ponopono kelimelerinden gelmektedir. Bu kelimenin anlamı 

'hatayı düzeltme' ve 'doğru yapma' pratiğini ifade eder. Öğrenmesi kolay olan bu uygulama, 

bedenin ve zihnin olumsuz anılardan ve duygulardan arındırılması üzerinde güçlü bir etkiye 

sahiptir. Ho'oponopono'nun yaygın uygulaması, Hawaii'li bir terapist ve eğitmen olan Dr. 

Hew Len'in hikayesine dayanmaktadır. Len'in bir grup akıl hastası mahkûmu, hiçbiriyle 

etkileşime girmeden ya da konuşmadan bu tekniği kullanarak iyileştirdiği bildirilmektedir. 



18 

 

Dr. Len bu yöntemi bir şaman şifacıdan öğrenmiş ve hastalara uygulamıştır (Balcı, 2021). 

Teknik, yaşamlarımızı iyileştirmek için kendi düşüncelerimizin ve eylemlerimizin 

sorumluluğunu almanın önemini vurgulamaktadır. Ho'oponopono'ya göre, gerçeklik olarak 

deneyimlediğimiz her şey zihnimiz tarafından bireysel olarak algılanır. Buna duyduklarımız, 

gördüklerimiz ve hissettiklerimizin yanı sıra tanıdığımız insanlar da dahildir. 

Ho'oponopono'nun birincil amacı kendini affetmeyi ve sorun çözmeyi başarmaktır. Bunu 

yapabilmek için önemli olanın başımıza ne geldiği değil, bizim ona nasıl tepki verdiğimizdir. 

Zihin sorun yaratma ve çözme yeteneğine sahip olduğundan, net ve objektif bir bakış açısını 

korumak esastır. Geleneksel ho'oponopono dört temel adımdan oluşur: özür dilemek, af 

dilemek, sevgiyi ifade etmek ve minnettarlık duymak. Len, bu adımları sırasıyla pişmanlık, 

affetme, sevgi ve şükran sırasını izleyerek zihniyeti değiştirmek için kullanır. Bu kelimelerin 

tekrarlanması tıkanıklıkların, olumsuz anıların ve travmaların serbest bırakılmasına 

yardımcı olarak kişinin hayatı üzerinde daha fazla kontrol sahibi olmasını sağlar (Vitale & 

Len, 2013: 44-47). Ho'oponopono’nun iddia edilen faydalarından bazıları şunlardır: 

Hücresel hafızayı yenilemesi, algıyı değiştirmesi, duygusal dayanıklılığı artırması, sağlıklı 

ilişkileri desteklemesi (Bakır, 2021). Ho'oponopono tekniğinin geniş kitlelere yayılmasının 

nedeni şaman Nalamaku'nun öğrencisi olan Dr. Ihaleakala Hew Len ve Joe Vitale tarafından 

kaleme alınan ve uzun süre en çok satanlar listesinde yer alan "Zero Limit" adlı kitaptır. 

Kristal Şifa: Kristal şifa tekniği insan vücudunu dengelemek, topraklamak ve iyileştirmek 

için doğal taşların kullanılmasını içeren bir uygulamadır. Kristal şifa, zihinsel, ruhsal ve 

fiziksel esenliği teşvik etmek için doğada bulunan doğal taşları kullanan bütünsel bir sağlık 

uygulamasıdır. Kristallerin enerjisi, yapılarındaki atom ve moleküllerin titreşiminden elde 

edilir. Bu titreşimler insan vücudundaki enerji akışını ve dengesini düzenlemeye yardımcı 

olabilir (Mibosowellbeing, 2023). Kristal şifa uygulayıcıları bu enerjiyi kişinin fiziksel, 

zihinsel ve ruhsal ihtiyaçlarını karşılamak için kullanır. Kristal şifanın stres ve anksiyeteyi 

azalttığı, uyku kalitesini artırarak, fiziksel ağrıyı azalttığı iddia edilmektedir. Ayrıca yara 

iyileşmesi ve kötü enerjilerin akışını engellemek için de kullanılır. Kristal şifası, kristallerin 

çakra merkezlerine, ağrılı bölgelere veya belirli organlara yerleştirilmesi de dahil olmak 

üzere çeşitli şekillerde uygulanabilir (Bkz. Ek1, Ek2). Ayrıca kristaller meditasyon ve yoga 

sırasında ruhsal farkındalığı ve gelişimi artırmak için kullanılabilir (Eason, 2005: 59).  

Ses Terapisi: Kökeni eski Yunan medeniyetlerine kadar uzandığı düşünülen ve farklı 

enstrümanlar aracılığıyla yapılan bir şifa tekniği olan ses terapisi günümüzde de yeni nesil 

araç gereç ve teknoloji yardımıyla alternatif şifa tekniği olarak kullanılmaya devam 



19 

 

etmektedir. Çift ses olarak da bilinen binaural sesler, her iki kulak tarafından algılanabilir ve 

beynin daha derin bölgelerine ulaşabilir (McKusick, 2021: 271-295). Gonglar, handpan, 

chimes ve ses çanakları ile doğal olarak oluşturulabilir veya dijital olarak üretilebilirler (Ses 

Şifası Terapisi, 2019). Holistik psikiyatrist Anna Yusim tarafından yürütülen bir çalışmada, 

binaural seslerin anksiyete bozukluğu olan 20 kişinin tedavisi üzerinde olumlu bir etkisi 

olduğu görülmüştür. 'Sacred Acoustics' adı verilen dijital ses meditasyonlarını uygulayan 

hastalar, iki hafta içinde anksiyete ataklarında azalma yaşadı. Dr. Mark Leeds tarafından 

önerilen bu yöntem, uykusuzluk çeken kişilerin uykuya dalmasına da yardımcı oldu. 'Johns 

Hopkins Müzik ve Tıp' merkezinin kurucusu Nörolog Alexander Pantelyat, müziğin ruhsal 

bozukluklar için faydalı olduğunu öne sürmüştür. Parkinson hastaları üzerinde yapılan bir 

çalışmada, 12 hafta boyunca bir koroya katılanların ruh hallerinde iyileşme, kaygı 

düzeylerinde azalma ve parkinson semptomlarında hafifleme görülmüştür (Hall, 2018). Bir 

başka çalışmada, gitar derslerinin de Parkinson semptomlarını azaltmada olumlu bir etkisi 

olduğu bulunmuştur. Pentelyat, müzik yaratımının yanı sıra, tanıdık bir melodi duymak 

tanıdık anıları tetikleyebileceğinden, müzik dinlemenin Alzheimer gibi önemli hastalıklar 

üzerinde de olumlu bir etkisi olabileceğini öne sürmüştür. Bir başka çalışma da müziğin 

nörolojik dejeneratif hastalıkları olan bireyler için faydalı olabileceği iddia edilmiştir. Işık 

ve ses terapisi nöronların ateşlenmesinde değişiklikler yapmak için kullanılabilir, bu da 

özellikle Alzheimer hastalığının erken aşamalarında olumlu sonuçlara yol açabilir 

(Massachusetts Institute of Technology, 2019).  

Şamanik Ritüeller: Şaman, Sibirya'daki Tunguz halkının dilinden gelen bir kelimedir ve 

antropologlar tarafından, daha önce "cadı" gibi terimlerle bilinen, Batılı olmayan çok çeşitli 

kültürlerdeki kişilere atıfta bulunmak için yaygın olarak kullanılması benimsenmiştir. 

Modern çağda ilaç adamlar veya büyücü doktorlar olarak adlandırılan şamanlar, kendilerinin 

ve topluluk üyelerinin refahını ve şifasını sağlamak ve sürdürmek için kullandıkları dikkate 

değer bir dizi kadim tekniğin koruyucuları olarak ifade edilmektedir. Bu şamanik yöntemler, 

kültürleri başka açılardan oldukça farklı olan, on binlerce yıldır birbirlerinden uzakta 

yaşayan topluluklar için benzerdir. Bu ezoterik kadim uygulamada şaman, danışanları için 

gizli ruhlardan bilgi, güç, şifa talep etmek amacıyla trans halinde temasa geçen spiritüel 

kişiliktir. Bu ruhlar şamanın kişisel hizmetine tabiidir. Batı mistik geleneğini takip eden 

Mircea Eliade'nin tanımladığı üzere şaman, “ecstasy” (esrime) olarak adlandırılan bir tür 

bilinç durumunu kullanması nedeniyle diğer türdeki büyücü ve şifacılardan ayrılır. Eliade 

bunu “Şamanik Bilinç Durumu” olarak tanımlamıştır. Şaman trans halindeyken şamanik alt 



20 

 

dünyaya erişerek hastaya faydalı hayati bilgileri (ilgili şifalı hayvan veya bitkinin nerde 

olduğu), gücü (ruh) kazandırıp kötü gücü çıkarmak ve katarsis (arınma) yaşatarak 

iyileştirmeye çalışır (Harner, 1982:25-27). Animistik, ritüelistik ve performik bir uygulama 

olan şamanik şifa terapisinde şaman çeşitli enstrüman, kostüm ve araçlar kullanır (Alp & 

Mutlu, 2021: 1021-1025).  

Pranik Şifa: Pranik Şifa veya MCKS Pranik Şifa, dokunmadan ve ilaçsız olarak uygulanan 

bir enerji şifa modelidir. Bu yöntem, fiziksel bedenin doğal iyileşme sürecini hızlandırmak 

için pranayı kullanır. Prana, bedenin canlılığını ve sağlığını sürdüren görünmez bir yaşamsal 

enerji veya yaşam gücü olarak kabul edilir. MCKS (Master Choa Kok Sui) Pranik Şifa, 

bedenin doğuştan gelen kendi kendini iyileştirme kapasitesine dayanan bir paradigma 

üzerine kurulmuştur. Bu yöntem, Master Choa Kok Sui'nin uzun yıllara yayılan 

araştırmalarının ve doğrulamalarının sonucunda 1987 yılında ortaya çıkmıştır (Pranik Şifa, 

2024). Pranik Şifanın bilimsel bir disiplin olduğu ve etkisinin kanıtlanmış araştırmalarla 

desteklendiği iddia edilmektedir. Küresel çapta patentli eğitimler, sertifikalı kurslar ve 

seminerler düzenlenerek bu yöntemin yayılması hedeflenmektedir. Pranik Şifa'nın küresel 

olarak yayılmasını kolaylaştırmak amacıyla İç Araştırmalar Enstitüsü Inc. kurulmuştur. 

1988'de öğretilerini Batı Yarımküre' de yaymak amacıyla adı geçen kuruluş harekete geçmiş 

ve 1990 yılında ise Dünya Pranik Şifa Vakfı'nın kurulmasıyla birlikte şifa biliminin Üçüncü 

Dünya ülkelerinde yayılmasına destek olma hedefi güdülmüştür (Grand Master Choa Kok 

Sui, 2012). MCKS Pranik Şifa, fiziksel sağlık sorunlarının tedavisinde kullanılabilir. Belirli 

bir zaman çerçevesinde tanımlanmış göz, karaciğer, böbrek ve kalp gibi ciddi sağlık 

problemleri için özel pranik şifa protokolleri bulunmaktadır. Bununla birlikte, MCKS Pranik 

Şifa ayrıca psikolojik rahatsızlıkların tedavisinde de etkili olabileceğini savunur. Pranik 

Psikoterapi, çeşitli durumlar ve rahatsızlıkların iyileştirilmesi için protokoller ve 

metodolojiler içermektedir. Pranik Şifa uygulamasında iyileşme sürecinin hızlandırılması 

amacıyla özellikle hastalıktan etkilenen bölgeler ve çakralar gibi enerji bedeninin belirli 

noktaları üzerinde çalışılır. Sistematik bir yaklaşımla enerji bedeni üzerinde çalışılarak 

bedenin doğal iyileşme yeteneğini destekleyen ve hızlandıran yeni bir model oluşturulur. Bu 

yöntemde kullanılan iki temel teknik temizleme ve enerjilendirmedir. Enerjilendirme 

işleminden önce negatif, kirli, hastalıklı enerji uzaklaştırılarak etkili bir şekilde temizlenir 

ve ortadan kaldırılır. Bu sürece temizleme adı verilir. İkinci aşamada enerji vermeye geçilir. 

Enerji verme cansızlaşmış ve hastalıklı biyoplazmik maddenin taze ve sağlıklı pranik 

enerjiyle değiştirilmesini ifade eden bir süreçtir. Taze prana, insan vücudunun doğal iyileşme 



21 

 

sürecinde yer alan belirli reaksiyonları hızlandıran bir katalizör işlevi görmektedir (Pranic 

Healing Centers, 2020). 

Jean Adrienne Arınma Sistemi (İç Benlikle Konuşma): Arınma Sistemi psikolog, eğitmen 

ve uygulayıcı Jean Adrienne tarafından ilahi ilhamla geliştirilmiş olan bir yaşam enerjisi 

arındırma metodudur. Bu sistem yaşamımızın belirli bir alanında tıkanıklığa yol açan ve içsel 

gücümüze erişimimizi engelleyen blokajların iç Benlik (veya yüksek benlik) rehberliğinde 

144 dosyadan oluşan bir dosya protokolü ve spiritüel kinesiyoloji (kas testi) aracılığıyla 

kolaylıkla ve huzurlu bir biçimde arındırılmasını sağlar (İldaş, 2022). Genellikle 

bilinçaltında saklanan ve yaşamımızı olumsuz etkileyen bu blokajlar eski ve zamana uygun 

olmayan tepkileri yansıtan çeşitli yaşam süreçlerine dayalı yanlış programlamalardır. Jean 

Adrienne şifalandırma yöntemiyle iç benlikle konuşarak problemlerin kaynağı tespit edilir 

ve protokole uygun olarak arındırılma sürecine girilir (Aklotus, 2024). Yöntemin 

uygulanması için öncelikle iç konuşma eğitimi olan ‘Inner Speak’ alınması gerekmektedir. 

Bu eğitimde inner-speak ve kişisel güçlendirme bilgilerinin yanı sıra evrensel yasaların ve 

etkilerinin anlaşılması, epifiz ve hipofiz bezlerinin aktivasyonu, inner-speak protokolü temel 

kinesiyoloji, inner-speak dosyaları ve inner-speak güçlendirme el kitabı gibi araçlarla eğitim 

verilmektedir. Bu uygulamanın işleyiş prensibi içerisinde yüksek benliğimiz tarafından 

gerekli görüldüğü takdirde kullanılabilen çeşitli güçlü araçlar bulunmaktadır. Bunlar; çeşitli 

olumlamalar, belirli bir meleğe/meleklere çağrıda bulunma, hayvan toteminin saptanması, 

yükselişe yönelik niteliğin uyandırılması, ki blokajlarına yönelik akupunktur, ritüeller, 

dengede olmayan veya ağır hasarlı bir çakra/çakraların saptanması ve arındırılması, 

perilerden veya runelerden gelen mesajlar, enerji alanındaki hasarın saptanması ve 

giderilmesi, çiçek esansları, yağlar, taşlar, var olan bir ters dönme (polarite) durumunun 

saptanması ve giderilmesi, yaşam anlamının açıklanması, bizi beslemesi gereken noksan 

öğelerin saptanması, dualar, semboller, yin/yang enerjilerindeki dengesizliklerin saptanması, 

frekansımızı yükseltici titreşimsel rezonansın uygulanmasıdır (Yıldırım, 2023). Evrensel, 

toplumun tüm kesimlerinden herkese açık ve ücretli bir eğitim sistemidir. 

Tekrar Bağlantı Şifası: Tekrar Bağlantı Şifası (Reconnective Healing) beşinci boyut 

frekanslarını kullandığını iddia etmektedir. Bu yöntem uygulayıcının ellerini kullanarak 

alıcının enerji bedenine odaklanmasını sağlar ve fiziksel temas gerektirmez. Reconnective 

Healing, bedenin ve enerji sistemlerinin fiziksel, zihinsel, duygusal ve ruhsal düzeylerde 

yenilenmesine yardımcı olur. Kökeni, Dr. Eric Pearl tarafından yüksek bir kaynağa 

dayandırılmaktadır. Tekrar Bağlantı Şifası, bireyin kendi öz gerçeğiyle yeniden bağlantı 



22 

 

kurmasına ve evrenle olan ilişkisini güçlendirmesine yardımcı olan beşinci boyut bir şifa 

çalışmasıdır. Bu yöntemin etkinliği inanca dayanmaz ve kişinin olayı kontrol etme ihtiyacı 

duymamasından kaynaklanır. Bu şifa yöntemine göre beklentisizlik durumlarında daha 

olumlu sonuçlar alınabilir. Aksi halde aşırı beklenti enerji blokajına neden olabilir. Her 

bireyin Reconnective Healing deneyimi kendine özgüdür ve iyileşme süreci evren tarafından 

seçilmiş ve kişiye uygun olan bir şekilde gerçekleşir. Amerikalı kayropraktör4 Dr. Eric Pearl, 

bu şifa çalışmasını dünyaya sunmuş ve Reconnective Healing'in dünya çapında hızla 

yayılmasını sağlamıştır. Çeşitli üniversitelerde yapılan deneyler ile bu yöntemin etkinliği 

üzerine kanıtlar sunabildiklerini iddia etmektedirler. Reconnective Healing uygulamasında 

yeni meridyen hatları oluşur ve bu hatlar bedenimize gerekli olan şifa ve evrimsel 

frekansların yerleşmesine izin verir. Bu çalışma sayesinde yeni ışık ve bilgi seviyelerine 

erişerek evrenle bütünleşme imkânı sağlanır. Reconnective Healing, bu hatları aktive ederek 

ışık ve bilgi alışverişi, DNA ipliklerinin yeniden bağlanması ve paralel varoluş planlarının 

birleşmesi sürecini başlatır. Bu sürecin kaynağı Tanrı, sevgi veya evren olabilmektedir. Buna 

kişi kendi karar verir. Tekrar bağlantı şifacıları ışık ve bilgiyi paylaşarak çalışmakta ve insan 

enerji sistemleri de dahil olmak üzere vücudun bütün kısımlarıyla çalışma potansiyeline 

sahip olduklarını ifade etmektedirler. Çeşitli kanser türleri, AIDS (Edinilmiş Bağışıklık 

Yetersizliği Sendromu) bağlantılı vakalar, fibromiyalji (kronik yorgunluk sendromu), MS 

(Multiple Sclerosis), epilepsi, eklem-mafsal rahatsızlığı, doğumdan kalma fiziksel 

bozukluklar, beyin felci vb. hastalıkların bu frekansların gerektiği gibi uygulanması 

sonucunda iyileştirildiğini iddia etmektedirler (Şahin, 2020). 

Shamballa Çok Boyutlu Şifa Sistemi: Shamballa Çok Boyutlu Şifa Sistemi Reiki 

enerjisinin evrimleşmiş bir versiyonu olarak kabul edilen bir şifa metodudur. Bu sistem, 352 

sembolün aktive edildiği ve Yükselmiş Üstat, Mahatma Enerjisi, Mesih Bilinci ve Reiki 

enerjilerini içeren bir çalışma sistemi sunar. Şifa sistemi 12 çakra aktivasyonu, beyin 

dengeleme, DNA aktivasyonları, Enoch'un Anahtarları, karmik temizlik, bilinçaltı temizliği, 

kristal taşlarla şifa ve yükseliş meditasyonları gibi çeşitli uygulamaları içerir. Bu sistem, 

dünya çapında hızla yayılan ve 4 seviyeden oluşan bir 5. boyut enerjisi olarak tanımlanmıştır 

(Workshopix, 2023). Uygulayıcılarına göre Shamballa çok boyutlu şifa sistemi, Atlantis’te 

geliştirilmiş ve kadim Tibet'te boyutlandırılmıştır. Üstat Germain Hari Das aracılığıyla tam 

352 sembol sistemini sunmaktadır. Bu sistem sevginin merkezinde yer alır ve insanın 

 
4 Kayropraktör: Kayropraktik uzmanları, nöromüsküler bozuklukların tedavisi ve teşhisinde uzmanlaşmış 

sağlık uzmanlarıdır (Dokumacı, 2020). 



23 

 

özgürlüğünü ve mutluluğunu sağlamak için kullanılır. Yükselmiş üstatlar insanlığın 

öğretmenleri olarak ruh formunda var olmuş ve kutsal bir topluluk oluşturmuşlardır. Reiki 

enerjisi ile bütünleşen Shamballa şifa sağlamanın yanı sıra gelecek yaşantıyı da 

şekillendirebilir. İlk seviyesinde vücudu enerjiyle doldurmak için 21 günlük bir süreç 

gereklidir. Daha sonraki seviyelerde semboller öğretilir ve çeşitli terapötik uygulamalar 

mevcuttur. En üst seviyede, master olma ve öğrencileri master seviyesine inisiye5 etme yetisi 

kazanılır. 

Psişik Ameliyat: Ruhsal ameliyat adından da anlaşılacağı gibi geleneksel cerrahi 

prosedürlerden farklılık gösteren bir yöntemdir. Bu pratik ameliyat aletleri, cihazları, 

hastaneler veya geleneksel anestezi yöntemleri kullanılmadan gerçekleştirilir. Ruhsal cerrah 

müdahale için gerekli olan herhangi bir aracı kullanmadan hastanın bedenine doğrudan 

müdahalede bulunur. Bu müdahale genellikle çıplak ellerin kullanılmasını içerir ve cerrah 

hastanın vücuduna elle temas eder ve genellikle tümörler gibi anormal dokuları veya yabancı 

cisimleri çıkararak bedendeki dengeleri yeniden sağladığı iddia edilir. Uzmanın elinin yara 

üzerinde hafif bir gezinti yapmasıyla birlikte yaranın hızla iyileşmesi beklenir. (Wallace & 

Henkin, 1995:70). Bu uygulama iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde kişiye 

odaklanılarak bilinçaltı okuması yapılmaktadır. Bu okuma sürecinde kişinin temel inançları 

ve engelleyici duyguları tespit edilmektedir. İkinci bölümde ise kişinin üçüncü göz enerji 

merkezine enerji transferi yapılarak algıları açılmaktadır. Danışan aktif olarak sürecin içinde 

bulunmaktadır. İkinci enerji transferi ise narkoz enerjisi olarak adlandırılan ve kişiyi 

engelleyen enerjileri yüzeye çıkaran bir işlemdir. Bu aşamadan sonra kişiye yönelik enerji 

blokajlarının temizlenme süreci başlar. Son olarak ameliyatı tamamlayan güçlü ATON 

enerjisi verilir ve kişi 'Altın Işık' ile sarılır.  

RDT (Radyestezik Duygu Temizliği): RDT, Radyestezik Duygu Temizliği'nin 

kısaltmasıdır ve radyasyon ile estetik kelimelerinin birleşiminden oluşan ‘radyestezi’ 

teriminden türemiştir. Radyestezi enerjiye duyarlılık anlamına gelir. RDT bu duyarlılığı 

kişinin çevresindeki enerjiyi algılamak ve dengelemek için kullanılan bir tekniktir. RDT 

uygulamasında pratisyen genellikle sarkaç veya biotensor gibi araçlar kullanarak belirli 

 
5 İnisiasyon terimi, Latince kökenli "initium" kelimesinden gelmektedir ve başlangıç, başlama, giriş gibi 

anlamları içermektedir. Kelime anlamı olarak "giriş"i ifade eden inisiasyon, bir yapıda içeri geçilen yer 

anlamında kullanılır ve bir yerde geçiş kavramı ile örtüşmektedir. Geçiş kavramı ise herhangi bir durumdaki 

değişimi ifade etmektedir. Geniş anlamda geçiş, intikal kelimesinden türetilerek bir yerden bir yere geçme, yer 

değiştirme gibi olguları içermekteyken dar anlamda ise başka bir hüviyete bürünme, değişme hatta ebedi âleme 

göçme ve ölme gibi manalarda da kullanılmaktadır. Bu bağlamda inisiyasyonun bireyin yaşadığı toplum 

içerisindeki sosyal statüsünün değişim aşamasını işaret ettiği söylenebilir (Ozan, 2011: 73). 



24 

 

frekanslarda yayılan enerjileri hissederek uygulama yapar. Bu enerjilerin insan vücuduyla 

etkileşimlerini dengelemek için çeşitli yöntemler uygulanabilir. Bu yöntemler arasında dua, 

meditasyon, afirmasyonlar (olumlama) ve enerji aktarımı gibi teknikler yer alabilir. RDT de 

temel amaç kişinin çevresindeki negatif enerjilerden arınması, stresin azaltılması ve ruhsal 

denge ve huzurun artırılmasıdır. Bu tekniğin travmatik deneyimler, kaygı, depresyon ve 

fobiler gibi çeşitli duygusal ve psikolojik sorunların çözümünde kullanılabileceği iddia 

edilmektedir. Ayrıca travmasını hatırlamayan bireyler için travmayı bulmak bu teknik ile 

mümkün hale gelmektedir. Anne karnında veya bebeklik döneminde yaşanan travmaların 

terapisinde de etkili olduğu iddiasını taşımaktadırlar. Ayrıca nazar veya metafizik etkilerle 

meydana gelen rahatsızlıkların tedavisinde de kullanılabilineceğini savunurlar. Bu terapi 

seansları sırasında birden fazla travmanın ardışık olarak temizlenebileceği iddia edilir. Bu 

tekniğin organlara sirayet eden negatif enerjilerin (hastalıkların) temizlenmesi aracılığıyla 

şifaya vesile olduğu düşünülür (Cantürk, 2021).  

Shinrin Yoku: Shinrin-yoku, ormanların insan sağlığına olan olumlu etkilerini vurgulayan 

bir kavramdır. Bu terim, 1982 yılında Japonya Orman Bakanlığı'nın, insanlara sağlıklı bir 

yaşam için düzenli olarak doğada zaman geçirme önerisiyle ortaya çıkmıştır. Bu öneri, bir 

nevi "orman banyosu" olarak da adlandırılmaktadır. O tarihten bu yana, Japonya'da birçok 

shinrin-yoku güzergahı oluşturulmuş ve Japonya Terapi Ormanları Birliği, 10 milyondan 

fazla insanın düzenli olarak doğayla en yoğun şekilde temas etmesini sağlamıştır. Ayrıca, 

Japonların sağlık sigortası kapsamında yılda bir kez ücretsiz shinrin-yoku rotalarına katılma 

hakkı bulunmaktadır (Özuğur, 2023). Bu terapi yöntemi bildiğimiz doğa yürüyüşleri ve 

kamplardan farklıdır. Shinrin-yoku’da amaç görme, işitme, tatma, koklama ve dokunma 

duyularımız aracılığıyla doğayla bağlantı kurmaktır. Yapılan araştırmalar ile ormanda 

geçirilen sürenin vücuttaki kortizol ve stres düzeyini düşürdüğünü, serotonin ve endorfin 

düzeylerinin yükselttiğini iddia edilmektedir. Ülkemizde bu alandaki çalışmalar henüz çok 

yeni olmasına rağmen, sağlık turizmine katılması yönünde tavsiyeler verilmektedir 

(Karaşah, 2022). 

Darwin evrim teorisini ortaya attığında maddenin basitten karmaşığa, sıradan 

olandan gelişmiş olan yolculuğundan ifade etmekteydi. Manevi alanda bu anlayış “tekâmül” 

kelimesi ile karşılanmaktadır. Homo sapiensin maddesel olarak geçirdiği evrim ile bedeninin 

en iyi fiziksel haline geldiği gibi spiritüel yönü de gelişmeye devam etmekteydi. Tam bu 

noktada yeni nesil inanç felsefesi, günümüz gelişmiş insan formuna hitap eden ve ona bu 

tekâmül sürecinde en iyi aracı olan yapılar olduğu fikrini yaymaya başladı. Psikoterapi ve 



25 

 

terapötik uygulamalar, bilinç ve şifa araştırmaları, insanın evrimsel gelişiminden beslenen 

ve yeni bir uyanışın farkında olarak bilincin evriminden söz etmektedir. Bu bilinç yeni 

nesilde süptil beden olarak tanımlanmaktadır. Öyle ki insanın fiziksel bedeni ölüm olayı ile 

canlılığını ve hareketliliğini yitirse bile süptil beden ölümden önceki alışkanlıklarını devam 

ettirebilir. Bu inanç ise “reenkarnasyon” ve ölüme yakın deneyimleri açıklamak için 

kullanılır. İslam tasavvufunda “seyr-u süluk”6 - “nefsi tezkiye”7 ye benzer yeni çağ şifacılık 

uygulamalarında da “çakra blokajlarının açılması” ile ruhun tekamülünün 

gerçekleştirildiğine inanılır. Bazı ezoterik akımlar ve büyü ile benzer yönlerinden biri de 

yeni nesil şifa uygulamalarında bilinç denilen süptil bedenin mantık önermeleriyle ulaşılan 

salt bir inanç olmadığı aynı zamanda kişinin spiritüel bilgisinin onun kişisel deneyimine 

bağlı olduğuna inanılmasıdır. Bu bağlamda Anadolu’da şifacılığı ile bilinen şamanik 

öğretiler ve şifacı kimliği ile tanınan kişilerle karşılaşılmaktadır. Şaman diye anılan şifacı 

kişinin bu dünya ile Tanrı arasında bir köprü olduğuna inanılır. Öyle ki; onun bu mistik 

yolculuğu yüzyıllardır şifacılık uygulamalarına ilham olmuştur.  Şamanlar ayinler esnasında 

Tanrıyla iletişimde oldukları ve ruhsal şifanın kaynağıyla temas etme veya bir çeşit yüksek 

frekansın gücünün etkisine kapıldıkları bir trans durumuna geçerler. Bu durumda şamanın 

maddi alemden metafizik boyutlara geçtiğine inanılır (Drury, 1996: 67). Şamanın ayin 

sırasında giydiği kıyafetler ise tamamen mitsel unsurlarla süslenmiş özel tasarım 

materyallerdir. Şamanın kıyafetindeki bütün motif ve materyallerin farklı anlam ve 

fonksiyonu olduğuna inanılır. Örneğin kıyafette kullanılan motiflerden kuş tasvirinin anlamı 

trans halinde iken öte dünyaya yolculuk için gerekli bir araç olmasıdır (Eliade, 1999: 186-

187). Ayrıca ayin sırasında kullanılan davul gibi enstrüman ve söylenen şarkılarda trans için 

gerekli unsurlardır. Tüm bu araç ve gereçlerin sembolik anlam ve değerleri göstergebilim 

açısından anlamlı ve değerlidir. Bu yöntem, sembollerin ve göstergelerin yalnızca dışsal 

görünümleri değil aynı zamanda altında yatan derin anlamı anlamaya yönelik bir çaba içerir. 

Sembollerin ve göstergelerin oluşturulmasındaki niyetleri çözmeyi amaçlayarak sembollere, 

geleneklere, normlara, ifadelere, şekillere, jargonlara ve disiplinlere odaklanır.  

  

 

 
6 Seyr-u Süluk: Allah tarafından insana verilen gizli kabiliyetlerini ortaya çıkarmasına yardım eden sistemin 

adı. 
7 Nefs-i Tezkiye: Nefsin temizlenip günahlardan arındırılması; saf, olgun hale getirilmesi sürecine verilen isim. 



26 

 

1.2. Araştırmanın Konusu Amacı ve Yöntemi 

1.2.1. Araştırmanın Konusu 

Orta Çağ'da inanç, eğitim, siyaset ve tıp gibi alanlarda dini otoritenin etkisi altında 

olan yapılar, aydınlanma düşüncesi ve din reformu ile birlikte rasyonelleşme sürecine girmiş 

ve bireysel, seküler ve liberal modern toplum yapısına doğru yönelmiştir. Rasyonelleşmenin 

kurumlar üzerindeki etkisi ile uzmanlaşmış iş bölümü ve güç merkezli hiyerarşik yapılanma 

sonucu kurgulanan bürokrasi toplumu Weber’in kavramsallaştırmasıyla adeta bir “demir 

kafes”e dönmüştür. (Giddens, 10-14: 53). Bu şekilde rasyonelleşme süreci, modern çoğulcu 

kültürün oluşumuna katkıda bulunarak bir dizi dünya görüşünü ortaya çıkarmış ve bu durum 

modern öncesi dünyanın tutarlı ve birleşik perspektifini temelden sarsmıştır. Kurumların 

rasyonalizasyon süreci, geleneksel toplumun yerine karmaşık, pragmatik ve modern bir 

toplumun geçmesiyle birlikte sekülerleşme sürecini başlatmıştır (Dobbelaere, 1999: 231). 

Temellerini pozitivist paradigma, materyalist felsefe ve kapitalist iktisadi düzenden alan 

modernite, inşa ettiği bu yeni yapıda bireylerin öznel ve özneler-arası anlam kaybına neden 

olmuş, modernleşme ile inançlarını geniş kapsamlı ideolojilere dayandıran toplulukların 

değişim geçirmesine yol açmıştır. Bu süreç daha küçük toplulukların ortak anlamlarını 

büyük dünya görüşlerinden çıkartmalarına neden oldu. Ancak, tüm bu gelişmelere rağmen, 

yaşanan değişimler hem bireylerin eylemlerini yönlendirmede hem de genel yaşam 

alanlarında büyük bir belirsizlik ve güvensizlik yarattı (Berger, 2016: 49). Geleneksel 

toplumlarda bireyin yaşamı anlam kümesi din/büyü iken modern toplumlarda rasyonelleşme 

etkisi ile büyünün etkisi kırılmış ve dünyanın “büyüsü bozulmuştur”. Max Weber’in büyü 

bozumu kavramı, dini dışlayan ve olay ve olguların açıklamasını ampirik nedenlerle 

sınırlayan çağdaş bilimsel bakış açısıyla ilgilidir. Bu büyüsü bozulmuş dünyada din ortadan 

kalkmaz, sadece kendi özel alanına çekilir. İnsan artık büyük bir büyülü bahçede 

yaşamamaktadır. Artık modern insanın dünyada olup bitenleri anlamak ve çözüm sunması 

için ruhları yüceltmesine, onları yardıma çağırmasına gerek yoktur (Aysoy, 2013: 34-37). 

Büyüsü bozulmuş dünya aynı zamanda birey için de anlamdan yoksun bir dünyadır. Modern 

öncesi dünyayı ve yaşamı inanç ile anlamlandıran insan, büyü bozumu sonucunda 

belirsizlikler ağına atılmıştır. Bu belirsizlik çağına bireyin fiziksel ve mental 

rahatsızlıklarına şifa arayışı da eklemlenmiştir.  

İnsan topluluklarının bulunduğu her medeniyetin, öz kültür/gelenek ve inanç/din 

ekseninde geliştirdiği bir tıp anlayışı bulunmaktadır. Bu tıp anlayışı, kişinin günlük 

yaşamını, yeme-içme ve uyku gibi alışkanlıklarını belirli kurallara göre düzenlemesini ifade 



27 

 

eder. Hint tıbbı Hinduizm, Çin tıbbı Taoizm temellerine dayanır. Geleneksel insan 

topluluklarında karizmatik kişilik olarak benimsenen büyücüler, şifacılar, şamanlar 

tarafından yapılan şifa amaçlı ritüeller yüzyıllardır devam etmektedir. Ritüeller aynı 

zamanda deneysel ve sihirli yöntemleri de içermektedir (Bayat, 2010: 36). Modern öncesi 

bireyler fiziksel ve mental hastalıkların sebebinin büyüsel, metafiziksel varlıklar veya 

Tanrı’nın gazabı olduğunu düşünüyordu (Turner, 2011: 30-31). Bu nedenle antik çağda 

büyücüler, sihirbazlar ve din adamları toplumun başlıca şifacıları olarak görülüyordu. Bu 

dönemde hastalıklara neden olan doğaüstü güçlere olan inanç nedeniyle tıbbi tedavinin 

etkisiz kaldığı durumlarda, ilahi müdahaleye başvurularak hastalıkların önlenebileceğine 

inanılıyordu (Dirican, 1993: 2; Kaplan, 2010: 32). Modern tıbbın ontolojik kökeninin 

materyalist, epistemolojik kökeninin pozitivist saiklere bağlı olması modernist şifa 

anlayışının; bireyin ruh-beden bütünlüğünü öteleyerek, ona yaşayan bir organizma olarak 

yaklaşmasına; hastayı değil hastalığı tanı konusu yapmasına ve sonuç olarak şifa değil 

semptomların azaltılmasının hedeflendiği kimyasal tedavi süreçlerinin kısır döngüsüne 

girmesine neden olmuştur. Modern tıbbın bürokratikleşmesi, belirsizlikleri, materyalist 

görüşü, mekanikleşme eğilimi, ilaç ve kimyasal sektörüne yönelmesi, ticari odaklanmanın 

artması, insan bedenini araçsallaştırması ve geleneksel erdemler ile maneviyattan 

uzaklaşması nedenleriyle popüler kültür ve neoliberal politikaların etkisiyle de günümüzde 

alternatif tıp8 uygulamaları, giderek daha fazla ilgi görmektedir. Feodaliteden sanayi 

toplumuna geçiş ile kurulan serbest piyasa ekonomisi yapılanması ve endüstriyel gelişimin 

hızlanışı beraberinde geç modern kurumlarının bürokratik yapılarını güçlendirdi. Güçlenen 

bürokrasi sosyal ve ekonomik eşitsizlikleri belirginleştirdi. Neoliberal politikaların 

üretimleri ile beraber oluşan sağlık sorunlarına çözüm arayan hedonist/egosantrik birey, 

derdine deva bulamadığı medikal tıptan kaçarken yakaladığı yeni çağ şifalanma pratikleriyle 

beraber neoliberalizmin çarkına tekrar katılmış ve neoliberal politikaların üretim sürecindeki 

sonsuz döngünün dişlilerinden biri olmuştur. Süreç sonunda kültürel, ekonomik ve sosyal 

eşitsizliklerin üzeri spiritüel yeni çağ pratikleri gölgesinde örtülmüş, egosantrik birey ise 

kolektif bilinçten uzaklaşarak kendi öznelliğine ve içinde bulunduğu topluma 

yabancılaşmıştır. Modernitenin kurumlar üzerindeki yıpratıcı varlığı bireyin metafizik 

gerilim yaşama isteğine de ket vurmuş, günümüz modern insanını farklı yollar aramaya sevk 

 
8 “Geleneksel tıbbın yerine ana akım olmayan bir yaklaşım kullanılıyorsa ‘alternatif’ olarak kabul edilir.” 

(The National Center for Complementary and Integrative Health, 2021). 

 

 



28 

 

etmiştir. Bu bağlamda yeni çağ düşüncesi insanın ruhsal ve fiziksel tekâmül arayışı, holistik 

uyanış ve kişisel gelişim isteği; özel hayat, eğitim-öğretim ve çalışma hayatında başarılı 

olma isteği ile bireyin kendi özünü tanıma, yeterliliklerini ve sınırlılıklarını keşfetme 

yolcuğunda rehberlik etme, özünü değiştirme ve dönüştürme; maddi-manevi hastalılarını 

iyileştirme vaadi taşımaktadır.  Her geçen gün gelişen bilim ve teknolojiye rağmen insanın 

alternatif şifa arayışı geleneksel toplumlarda olduğu gibi modern toplumlarda da devam 

etmektedir. Geleneksel toplumda şifa için başvurulan kişi “şifacı” ya da “hoca/üfürükçü” 

olduğu bilinen formel eğitimi ve uzmanlığı bulunmayan kişiler iken modern toplumda 

sekülerleşmenin de etkisiyle bu kişiler yerini eğitimli yeni nesil ruhbanlar, spiritüel 

danışmanlara bırakmıştır. Modern toplumların yeni dini yapılarında karşılaştığımız spiritüel 

danışmanlar, yeni tip ruhbanlar bireyleri etkisi altına alır ve yönlendirir. Bu anlamda yeni 

nesil düşünce felsefesi “din” gibi işleyen bir mekanizmaya benzer (Bourdieu, 2014: 158). 

Din gibi işleyen bu mekanizmanın yeni nesil şifacıları Batı-Doğu sentezli çeşitli terapiler, 

seanslar ve eğitimler vermektedir. Bu mekanizmalar iki tip kült halinde bütünleşir. İlk 

kategoriyi "müşterili kültler" oluştururken, takip eden kategori ise "seyircili kültler"dir. 

Müşterili kültlerde hem ürün veya hizmeti sunan hem de bu ürün veya hizmeti alan bireyler 

bulunmaktadır (Köse, 2011: 134). Bu bağlamda, yeni çağ akımını benimseyen terapi grupları 

müşterili kültlere örnek olarak verilebilir. Seyircili kültler ise izleyicilere veya okuyuculara 

hitap eden taraftır. Bu kategoriye örnek olarak kitaplar, konferanslar, dergiler ve seminerler 

gibi unsurlar gösterilebilir. Bu bağlamda müşterili kültlere uygun pratiklerden ülkemizde en 

popüler olanlar ise şunlardır: EFT, Access Bars, Biyoenerji, Aile Dizimi (Aile 

Konstellasyonu), Reiki, Theata Healing, Şamanik Ritüeller, Transandantal Meditasyon, 

Mindfulness, Yoga ve Ayurveda, Melek Koçluğu, Ho'oponopono, Hipnomeditasyon ve 

Nümeroloji.  

Sayıları ve isimleri her geçen gün değişerek artan yeni nesil şifa terapileri popüler 

kültürün de etkisiyle ana akıma yerleşmeyi başarmıştır. Yeni nesil şifalanma pratikleri 

özellikle sosyal medyada süregelen popülerliği sayesinde sosyal bilimcilerin dikkatlerini ve 

eleştirilerini de çekmeyi başardı. Sair eleştirilerden biri bu tezin temel sorusu olduğu üzere 

manevi eğilimlerin bireylerin gerçek sorunlarla yüzleşmek ve onlarla mücadele etme 

bilincinden uzaklaştırdığı fikriydi. Psikoterapist John Wellwood tarafından ilk kez 1984 

yılında kullanılan "spiritüel bypass" terimi bazı insanların zorluklarla baş etmek yerine 

spiritüel uygulamalara sığınma eğilimini ifade etmek için kullanmıştır. Ona göre, kişiler bu 



29 

 

şekilde gerçek sorunlarından kaçınabilir ve bu da duygusal büyüme ve gerçek anlamda 

spiritüel gelişim için engel teşkil edebilir (Welwood, 2002: 30-33). 

Bu araştırmanın konusu, geç modern dönemde bütüncül sağlığı desteklemek, 

akut ve kronik rahatsızlıkları iyileştirmek amacıyla uygulanan fiziksel ve ruhsal 

şifalanma pratiklerinin, atomize olmuş birey toplulukları tarafından 

toplumsal/kültürel normlar ile toplumsal/ekonomik eşitsizliklerden kaçış yolu olarak 

nasıl kullanıldığını incelemektedir. Araştırma, bu pratiklerin bireysel ve toplumsal 

düzeyde ne gibi etkileri olduğunu belirlemeyi amaçlamaktadır. Bu doğrultuda, atomize 

olmuş birey topluluklarının bu pratikleri neden tercih ettiği, bu pratiklerin bireysel ve 

toplumsal düzeyde nasıl bir anlam ifade ettiği ve bu pratiklerin toplumsal/kültürel normlar 

ile toplumsal/ekonomik eşitsizlikler üzerindeki etkileri araştırılacaktır. Araştırma, 

göstergeler ışığında gerçekleştirilecektir. Araştırmanın yöntemi göstergebilim olarak 

belirlenmiştir. Bu doğrultuda, nitel veri toplama teknikleri kullanılacaktır. Nitel veri toplama 

teknikleri arasında görsel ve yazılı doküman analizi yer alacaktır. Göstergebilim(semiyotik), 

gösterge veya imgelerin yapılarını, işlevlerini ve ihtiva ettiği anlamları inceleyen bir 

disiplindir. Göstergebilim, sözsel ifadelerin yanı sıra görsel imgeler, sesler, jest ve 

sembollerin karşıladığı anlamları açığa çıkarmakta kullanılan en etkili yöntemlerden biridir. 

Göstergebilim yöntemi bir şeyin nasıl bir anlam taşıdığını, bu anlamın iletildiğinde nasıl 

anlaşıldığı ve kültürler arası farklılıkları anlamak için kullanılır. Temelde işaretler üç ana 

bileşen içermektedir: bir nesne (referans), bir işaretleyici (gösterge) ve bu ikisi arasındaki 

ilişki (anlam). Göstergebilim ile bu bileşenler arasındaki ilişkiler anlamaya çalışılarak, bu 

ilişkilerin nasıl anlamlar taşıdığını ve toplumsal bağlamda nasıl değiştiğini anlamak için 

analizler yapılabilir. Özellikle iletişim, sanat, medya, felsefe, dilbilim ve kültürel çalışmalar 

alanında sıkça kullanılan araştırma yöntemlerinden biridir. Göstergebilim, Charles Sanders 

Peirce (1982), Ferdinand de Saussure (1988), Roland Barthes (1994), Umberto Eco (1979) 

gibi düşünürlerin çalışmalarına dayanır. Ritüellerin şiirsel dokusu, ibadetlerin sembolik 

performansı, dini söylev/söylem/sözler ve pratikler geleneksel toplum ve modern toplum 

bağlamında gösterilir. Nesnelerin/olguların göstergebilim yardımıyla çözümlenmesi, tözün 

içkin öğelerini ve kutsal olanın güncel kültürle homojen halini ibraz eder. Bu halin ibrazı 

Yelle’nin (2013: 2) “dini haddizatında göstergesel bir olgu” olduğunu ortaya koyduğu 

çalışmayla paralellik izler. Kültürel öğelerle ilgili çalışmalarda, toplumsal göstergeler yapı 

sökümüne uğrar. Barthes (2011: 68) yapı sökümü aşamasında ortaya çıkan kutsal/dinsel 

anlamları da dikkate almaktadır. Örneğin; Çin kültüründe ejderha sembolü totem niteliğinde 



30 

 

bir öneme sahiptir. Ejderha aslında Çin’in su Tanrısıdır. Bu yüzden suyla, yağmurla, 

bereketle ve iktidarla ilişkilendirilir (Mackenzie, 1996: 55). Özetle kültür öğeleri bireyler 

arası iletişimde kullanılan belirli simgesel kodları içermektedir. Bu kodlar göstergebilim 

yöntemi ile çözülerek toplumsal normları, din ve geleneksel yapıları, içsel ve dışsal yapıları 

anlayarak yorumlamaya fayda sağlar. 

Bourdieu (2016: 228) göstergebilimsel araçlarla dinin sadece kurumsal/teorik olarak 

varlığının araştırılmasından farklı olarak, toplum içinde açık veya gizli bulunduğu ya da 

form değiştirerek din gibi işleyen yapıları mercek altına alarak günümüz kültür sosyolojisini 

‘din sosyolojisi’ olarak niteler. Modern toplumlarda sıkça karşılaştığımız psikanalistler, aile 

danışmanları, spiritüel danışman veya yaşam koçları gibi uzmanlar, ruhu tedavi etmek, 

acıları dindirmek, hastalıklara şifa yolunu göstermek amacıyla “büyü eylemi 

profesyonelleri” ya da “yeni tip ruhbanlar” (Bourdieu, 2014:158) bireyleri büyüsü altına alır 

ve onları yönlendirir. Aslında din gibi işleyen bir mekanizmaya dikkat çekilmektedir. 

Barthes ve Bourdieu’nun üzerinde durduğu “anlama arzusu”, “kültür vurgusu” ve 

“eleştirellik” öğeleri ile din sosyolojisi ve göstergebilimin yönteminin yakınlaşması 

sağlanmıştır. Din sosyolojisi alanı içinde gelenekselden modern topluma geçişin kültür 

olgusundaki değişimi, sembollerin özellikleri ve dinin bu yapılanma içerisindeki yeri ile 

eleştirellik süzgecinden geçirilerek analiz edilebilmesi her iki disiplin içinde mutlak 

faydalardan biridir. 

1.2.2. Araştırmanın Amacı 

Yukarıda ele alınan konu temelinde bu çalışmanın ana araştırma sorusu şöyle 

kurgulanmaktadır: Geç modern dönemde atomize olmuş birey toplulukları tarafından talep 

gören bütüncül şifalanma pratikleri, toplumsal/kültürel normlar ve toplumsal/ekonomik 

eşitsizlikler karşısında nasıl bir işlev görmektedir?  

Bu araştırmanın merkezine geç modern dönemde birey toplulukları tarafından 

benimsenen fiziksel ve ruhsal şifalanma uygulamalarının, bütüncül sağlığı destekleme ve 

akut ile kronik rahatsızlıkları iyileştirme amacıyla nasıl kullanıldığının incelenmesi 

yerleştirilmiştir. Bu bağlamda bu tezin amacı, söz konusu uygulamaların toplumsal ve 

kültürel normlardan kaçış yolu olarak nasıl işlev gördüğünün göstergebilim metoduyla 

anlama, çözümleme ve açıklamaktır. Bu çözümleme ile bireyin günümüz dünyasında var 

olan sosyal ve kültürel eşitsizliklere yeni nesil şifalanma pratikleri yoluyla yok sayma 

edinimi göstererek, kollektif bilinç ve örgütlenmeden nasıl kaçındıklarına dair göstergeler 



31 

 

aracılığıyla ışık tutulacaktır. Günümüz egosantrik bireylerinin, modernize edilmiş toplumsal 

yapı ve kurumların dejeneratif sonuçlarından yeni çağ şifa terapileri ile kaçışı, birey 

topluluklarını ‘sessizlik sarmalı’9 içinde neoliberalizmin sonsuz döngüsüne bırakmıştır. Bu 

araştırmanın sonunda popüler kültür ve medya iletişim ağlarının etkisiyle de yaygınlaşan 

yeni çağ pratiklerinin, toplumsal eşitsizlik ve toplumsal normların yeniden üretim 

sürecindeki işlevinin neoliberalizm kuramına yönelik eleştirilere katkı sunması 

hedeflenmektedir. Araştırmanın öngörülen sınırlılıkları şunlardır: En önemli kısıt, araştırma 

için tanınan sürenin kısa ve yetersiz olmasıdır. Diğer bir kısıt sosyal medyada kaldırılan 

içeriklere ve yazılı-görsel (basım) medyada geçmiş yayınlara ulaşılamaması veya özel ve 

gizli verilere erişimin kısıtlanmış olmasıdır. Son olarak araştırmanın toplumsal düzeyde 

geçerlilik ve güvenilirlik gibi kıstaslarının test edilerek desteklenmesi amacıyla ileriki 

aşamada saha araştırmasına ihtiyaç duyulmaktadır.  

 Akademik literatürde yeni nesil din ve yeni nesil hareketler alanında (Bird, 1999: 81-

100) İlahiyat Fakülteleri ve Enstitüleri tarafından yapılan çeşitli teolojik çalışmalar 

bulunmaktadır. Ülkemizde Yeni Çağ Şifalanma ve Yeni Dinsel Hareketler konusunun yakın 

tarihte araştırılmaya başlanmasıyla özellikle sosyoloji alanyazında az sayıda sosyo-kültürel 

çalışma bulunmaktadır. Bu tez hazırlanırken yararlanılan kaynaklardan ilki Kurtuluş Cengiz, 

Önder Küçükural ve Hande Gür’ün beraber hazırladıkları “Türkiye' de Spiritüel Arayışlar 

Deizm, Yoga, Budizm, Meditasyon, Reiki vb.” isimli kitap çalışmasıdır (Cengiz et al., 2021). 

Diğer bir çalışma antropolog Christopher Dole’nin “Seküler Yaşam ve Şifacılık Modern 

Türkiye'de Kayıp ve Adanmışlık” kitabıdır (Dole, 2015). Ayrıca Elif Doğan’ın “Türkiye’de 

New Age hareketi: Şifacı grupların sosyo-ekonomik ve kültürel tabanı üzerine sosyolojik bir 

inceleme” başlıklı yüksek lisans tezi (Doğan, 2020) ve Şafak Başkaya’nın “Yeni çağ 

hareketi: Modern bir dinselliğin sosyo-kültürel analizi” başlıklı yüksek lisans tez 

çalışmalarıdır (Başkaya, 2006). 

Bu çalışma geç modern çağda yeni çağ şifalanma pratiklerinin sembolleri, 

söz/söylem/söylev ve ritüellerini göstergebilim yöntemiyle anlamlandırarak, geleneksel 

kültürel/dini kodlarla nasıl benzeştirilip pekiştirildiğini anlamaya yardımcı olacaktır. Sonuç 

 
9 Sessizlik veya diğer adıyla suskunluk sarmalı, 1964 yılında Neumann tarafından adlandırılmış ve daha sonra 

geliştirilmiş olan bir kuramıdır. Bu kuram, bireyin, gruptan dışlanmamak adına etrafını saran kamuoyu 

kanaatlerinden farklı olan tutumlarını, inançlarını, fikirlerini ve duygularını ifade etmekten kaçınarak, kendini 

baskın kanaatlerle uyumlu hale getirmesi veya bu yola mecbur kalmaktan kaynaklanan bir olguyu 

açıklamaktadır (Noelle-Neumann, 1998: 30-33). 



32 

 

olarak araştırmanın geç modern dönemde sekülerleşme kuramına yöneltilen çeşitli 

eleştirilere katkı yapması hedeflenmektedir. 

1.2.3. Araştırmanın Yöntemi 

Ritüellerin şiirsel dokusu, ibadetlerin sembolik performansı, dini 

söylev/söylem/sözler ve pratikler geleneksel toplum ve modern toplum bağlamında 

gösterilir. Nesnelerin/olguların göstergebilim yardımıyla çözümlenmesi, tözün içkin 

öğelerini ve kutsal olanın güncel kültürle homojen halini ibraz eder. Barthes (1994) her türlü 

sosyal edimi göstergebilim tablasına koyduğu için genelde sosyoloji, özelde din sosyolojisi 

içinde kabul imkânı en fazla görünen çatı teorisyenlerden biridir. Kültürü inceleme nesnesi 

edinen Barthes’ın, iktidar yapılanmalarını kritik edinen lügati kayda değer bir katkı 

sunmaktadır. Barthes (2015: 64) için göstergebilime giriş, yaşamı anlama heyecanından 

beslenmektedir ki göstergebilim haddi zatında “bir serüven veya başına gelen şeydir” 

(Barthes, 2012: 14-15); fakat öznel değildir. Göstergeyi gösteren-gösterilen, dizim-dizge ve 

yan anlam-düz anlam gibi kavram çiftleriyle açıklayan Barthes (2012: 23-170) için, bir 

nesnenin görünen tarafı sesler, resimler, görüntüler, satırlar gibi her şey olurken; gösterilen 

ideoloji, fikir, değer yargılı düşünce gibi nesnenin zihinde tasarlanmış her halidir. Barthes'a 

(2012: 49) göre, her kullanım kendi göstergesine dönüşmektedir. Örneğin, "yağmurluk" 

nesnesinin kullanımı, yağmurdan korunma amacıyla gerçekleşse dahi, hava durumunu 

belirten bir göstergeyle ilişkilidir. Her toplum nesnelere kendi standartları, ölçüleri ve yaşam 

biçimlerine göre anlam yükler. Bu bağlamda, bir nesnenin anlam taşıyıcı olmaması 

olanaksızdır ve her nesne belirli bir anlam ile toplumsal bir bağlam içinde değerlendirilir. 

Barthes, çözümleme sürecinde ise dört temel ilkeye bağlı kalmaktadır. Bu ilkelere 

sırasıyla biçimselleştirme, yayıncılık, çoğulluk ve işlemsellik denir ve bu prensipler, bir 

yapıtı anlamlandırmak için kullanılır. İlk aşamada, yapıtın biçimsel öğeleri detaylı bir şekilde 

incelenir. Ardından, ikinci aşamada metnin anlamı ve çağrışımları üzerinde odaklanılır. 

Üçüncü aşamada, metnin çağrıştırabileceği tüm olası anlamlar değerlendirilir. Son olarak, 

dördüncü evrede, metnin üç aşamada çözümlenmesini öngörerek bir değerlendirme yapılır. 

Bu ilkelere ve evrelere bağlı olarak, metin her açıdan anlamlandırılmış olur (Gökalp, 

1998:364). Sonuç itibariyle kültür öğeleri, analiz edildiği tüm çalışmalarda yapı-sökümüne 

uğramaktadır. Küresel çaptaki düşünceler; inanışlar, yargılar, değerler, semboller, kelimeler, 

kurumlar, normlar, gelenekler ve dil gibi unsurların bir araya gelerek oluşturduğu karmaşık 

bir organizma ile insanlığın kolektif bilinç ve toplumsal yapıyı etkileyen bir fenomen olarak 



33 

 

karşımıza çıkmaktadır. Bu unsurlar, dünya genelinde bireyler ve toplumlar arasında 

paylaşılan anlamlar ve anlam sistemleri oluşturarak, kültürel bağlamda birbirleriyle 

etkileşim içerisinde bulunabilmektedir. Bu dev organizma, içerisinde bir dizi hiyerarşik yapı, 

güç ilişkisi ve sosyal normları barındırarak toplumsal düzeni şekillendirir. Dünya genelinde 

bu unsurların etkileşimi, kültürel çeşitlilikleri ve toplumsal dinamikleri belirlerken, aynı 

zamanda sınırları çizilebilen ve sarsılabilen bir yapıyı ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, 

insanların dünya görüşleri, kültürel değerleri ve toplumsal normları, küresel ölçekte 

etkileşimde bulunan bir dev organizmanın temel yapı taşları olarak kabul edilebilir. Özellikle 

kutsalın ayrıştırıcısı olarak göstergebilim yöntemi nitel yönelimli çalışmaların kaynağı 

olmaktadır. Bunun sonucu olarak din/inanç sosyolojisi disiplini içerisinde göstergebilimin 

kullanımı büyük avantajlar sağlamaktadır. Tüm bu göstergeler ışığında bu araştırmanın 

yöntemi göstergebilimsel analizdir. Araştırma nitel yaklaşımla sürdürülecektir. 

Araştırmada kullanılacak kaynaklardan bazıları ise şunlardır: Sosyal medya kanalları, 

çevrimiçi mesajlaşma uygulamaları içinde grup yazışmaları, kitle iletişim araçları, basılı 

yayın, görsel ve işitsel medya araçları, çevrimiçi yayın platformları.  Araştırmanın veri analiz 

tekniği olarak tematik analiz seçilmiştir. Sırasıyla açık, eksenel kodlama yapılarak 

kategorilere ve temalara ulaşılması hedeflenmiştir. Erişilen temalar analiz bölümünde 

bulgularla birlikte sunulmaktadır. 

1.3. Problem ve Alt Problemler 

1.3.1. Temel Problem 

Geç modern dönemde atomize olmuş birey toplulukları tarafından bütüncül 

şifalanma pratikleri, toplumsal/kültürel normlar ve toplumsal/ekonomik eşitsizlikler 

karşısında nasıl bir işlev görmektedir?  

1.3.2. Alt Problemler 

• Atomize olmuş birey toplulukları, bütüncül şifalanma pratiklerini neden tercih 

etmektedir? 

• Bütüncül şifalanma pratikleri, atomize olmuş birey toplulukları için bireysel ve 

toplumsal düzeyde nasıl bir anlam ifade etmektedir? 

• Bütüncül şifalanma pratikleri, toplumsal/kültürel normlar ve toplumsal/ekonomik 

eşitsizlikler üzerinde nasıl bir etkiye sahiptir? 

• Sosyoekonomik ve toplumsal eşitsizlik kodlarının yeni çağ şifalanma pratikleri ile 

yeniden inşası hangi göstergeler üzerinden gerçekleştirilmektedir? 



34 

 

• Neoliberal kültür ile yeni çağ şifalanma pratiklerini aynı paydada buluşturan ortak 

özellikler nelerdir? 

• Yeni çağ şifalanma pratiklerinin çözümlemesi, modernite ve neoliberalizm kuramına 

yöneltilen kritiklere nasıl katkıda bulunabilir? 

  



35 

 

2. MATERYAL ve YÖNTEM 

2.1. Araştırmanın Veri Toplama Tekniği ve Veri Kaynakları 

Bu araştırmanın veri kaynağı doküman analizi (belgesel kaynak taraması) 

tekniğidir. Disiplinler arası bir yaklaşımı temsil eden doküman analizi ve sosyoloji, felsefe, 

psikoloji, iletişim ve tarih gibi çeşitli disiplinlerin metodolojik çerçevelerinden beslenir. Bu 

konuda veri kaynaklarının çeşitlilik ve farklılık ihtiva etmesi araştırmanın güvenilirliği 

açısından önemlidir. Bu teknik dokümanlardaki görseller ve sembollerle beraber politik, 

dini, sanatsal ve bilimsel söylemlere, dildeki kavramlara ve dilbilimsel özelliklere 

odaklanarak geniş bir konu yelpazesi içinde çeşitli inceleme alanlarını kapsar. Yalnızca 

metinlere değil aynı zamanda sembollere, geleneklere, normlara, ifadelere, şekillere, 

jargonlara ve disiplinlere odaklanarak çeşitli hiyerarşik güç ilişkilerini açığa çıkarır. Bu 

yaklaşım metnin ve sembollerin yalnızca görünür yüzüyle değil aynı zamanda altındaki derin 

anlamla ilgilenerek (kelimenin, cümlenin ve metnin ötesindeki anlamı araştırma) metni 

oluşturanın niyetini çözümleme amacını taşır. Doküman analizi metinle ilgili her şeyi 

anlamak için gerekli olan bilgileri içerir. Yazıldığı döneme ait özellikler, işlevler ve kişilerin 

kullandığı dilin yapısal özellikleri gibi faktörler bu analiz içinde önemli bir yer tutar. 

Araştırma konusu ile ilgili yapılan literatür taramasını içeren doküman analizi görsel, işitsel, 

yazılı ve dijital belgeleri sistemli bir biçimde düzenleyerek araştırmanın bütünlüğünü sağlar. 

Bu analitik yöntem araştırmacıya zaman ve kaynakların etkin kullanımı konusunda avantaj 

sağlarken incelenen olgu ve olayların öncelik sıralamasını, veri kaynaklarının 

sınıflandırılmasını ve yeni veri setlerinin oluşturulmasını kolaylaştırır (Baxter & Jack, 2008: 

551-555). Veri analiz tekniği olarak tematik analiz seçilmiştir. Sonuç olarak veri 

kaynaklarından toplanan veriler işlenir, kodlanacak ve bu kodlar kendi aralarında 

kategorilendirilerek temalara ulaşılacaktır. Doküman analizi tekniği için kullanılacak veri 

kaynakları ise şunlardır: yazılı, basılı yaygın medya araçları (gazete, dergi, magazin, makale, 

kitap), yaygın sosyal medya uygulamaları (Instagram, YouTube, X, Tik Tok, Facebook, vb.), 

dijital çevrimiçi yayın platformları (Netflix, Disney, Exxen, Amazon Prime, Blu Tv, vb.), 

online veri tabanı (web siteler, bloglar, forumlar, vb.), çevrimiçi mesajlaşma uygulamaları 

(WhatsApp, Telegram, vb.). Çevrimiçi medya kaynakları güncel veriler sunması, kolay 

ulaşılabilir olması, çeşitlilik sunması, internet sağlayıcıları veya üçüncü kişilerin verileri 

çarpıtamama gibi oldukça avantajlı yönlerinden dolayı tercih edilmiştir.  

  



36 

 

2.2. Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları 

Bu araştırmanın sınırlılıkları, kısıtlı kaynaklar (özel ve gizli verilere erişimin 

kısıtlılığı) veya kaldırılan içeriklere ulaşmanın engellenmiş olmasıdır. Araştırma için verilen 

sürenin yetersiz olması dolasıyla olası yanlılık durumu olabilir. Sosyal bilimlerin değer 

yanlılık meselesini aşmak için analiz boyunca değerlendirme bağımsızlığı ilkesi 

benimsenmiştir. Yine de elde edilen bulguların toplumsal etkileşim düzeyinde geçerliliğinin 

ölçümüne ihtiyaç duyulmaktadır. Bu yüzden bu çalışma için ileriki safhalarda saha 

araştırması yapılması gerekmektedir.  

  



37 

 

3. ARAŞTIRMANIN BULGULARI VE ANALİZİ 

Bu çalışma kapsamında Türkiye özelinde popüler ve yaygın olarak sosyal medya ile 

online platformlarda yüksek takipçisi bulunan dört kişisel yaşam koçu/şifa terapistinin 

sosyal medya gönderileri incelenmiştir. Bu kapsamda Ocak 2023-Mart 2024 tarihleri 

arasında elde edilen kaynaklardan veriler alınmıştır. Buna göre; 92 Instagram gönderisi, 8 

Facebook grup paylaşımı, 23 YouTube videosu veri kaynağı olarak ele alınmıştır. TV 

kanallarında yapılan program arşivlerine YouTube kanalıyla ulaşılmaya çalışılmıştır. 

Yaygın ve sosyal medya kaynakları güncel verilerin gerçek zamanlı erişime açık olma 

potansiyeli bulunması nedeniyle tercih edilmiştir. Bu veriler bireylerin şahsi verileri olması 

nedeniyle araştırma şirketleri ve diğer potansiyel önyargılardan arındırılmış bir şekilde 

sunulmaktadır. Böylece veri sağlayıcıları verilere kendi yorumlarını katamamakta ve verileri 

çarpıtamamaktadır. Sonuçta kaynakların güvenilirliği artmaktadır. İnteraktif ve güncel veri 

kaynakları olması nedeniyle aktif olarak kaynağa entegre olmuş bir topluluktan doğal olarak 

veri toplama imkânı sunulmaktadır. Bu imkân sayesinde araştırmanın veri kaynağının 

geçerliliği artmaktadır. Son olarak sosyal medya kaynaklarında hedef kitleye odaklı, 

tanımlanmış, seçili ve kısıtlı bir kullanıcı profili sunulmaktadır. Bu durum kaynak veriye 

ulaşmayı kolaylaştırarak, verilerin hızlı ve doğru kullanımına fayda sağlamaktadır.  

Sosyal medya, çevrimiçi medya ve yazılı-görsel basın kaynaklarından toplanan 

veriler ışığında, Doğu ve Batı kökenli inançların sentezlenmesiyle oluşturulan yeni nesil şifa 

pratiklerindeki talep dalgasının kişisel gelişim ve ekonomik ilişkiler çemberinde geliştiği 

bulgusuna ulaşılmıştır. Bu bağlamda ulaşılan kodlar kategorilendirilerek 3 tema elde 

edilmiştir. Elde edilen birinci tema ‘Amaç Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği’dir. İkinci 

tema ‘Neoliberal Kültürün Aktarımı’ ve üçüncü tema ise ‘Eklektizm ve Senkretizmdir.   

   Şifacı veya uzmanlar bireysel hastalıkların destekleyici terapisi için birebir ücretli 

danışmanlık hizmetlerini uygun görmektedir. Kişisel verilerin gizliliği kapsamında bu 

seansların reelde nasıl yapıldığı ve sonuçlandığına dair bilgilere ulaşmak oldukça zordur. Bu 

konu daha kapsamlı ve detaylı araştırmalarda ele alınabilir. Uzmanlar hastalıklar ile ilgili 

genel geçer denebilecek sadece temel düzeyde bilgileri kamuya açıklamaktadır. Ayrıca 

terapi sonuçlarının geri bildirimi ve tanıtımı için danışan rızası ve anlatımıyla memnuniyet 

paylaşımları yapıldığı gözlenmiştir. Bunun dışındaki yayınlar genele hitap eden danışmanlık 

ve toplu terapi seanslarıdır. Veri kaynağı taramalarında platform kitlelerinin ekonomik gelir, 

yaş, cinsiyet, eğitim, statü gibi toplumsal sınıf ve yapılara göre şekillendiği dikkat çekmiştir. 

Buna göre Tik Tok uygulamasında yeni nesil şifa terapilerinde veri kaynağı oldukça 



38 

 

sınırlıdır. Var olan Tik Tok hesaplarının ise yabancı uygulayıcılar üzerinden, paylaşımların 

tekrar kullanımı ile etkileşim almaya çalıştığı gözlemlenmiştir. Facebook uygulamasında 

şifacıların bireysel hesaplarındaki aktivite ve etkileşimin düşük olduğu; genellikle 

uygulayıcıların ortak olarak kurduğu bazı kapalı gruplar olduğu gözlemlenmiştir. Bu gruplar 

dışında bireysel kullanıcıların hastalarına dua istemek, başka hastalara dua etmek, kutsal 

kitaptan sureler okumak/dağıtmak ve vird10 çekmek için kurdukları gruplar bulunmaktadır. 

Ayrıca geleneksel ve tamamlayıcı tıp ile ilgili bilgi ve aktarımlarının yapıldığı; çeşitli 

aromaterapi, homeopati ve refleksoloji gibi alanlarda uzman bilgi paylaşımlarının yapıldığı 

gruplara denk gelinmiştir. Facebook uygulamasını kullanan kullanıcı kitlesinin çoğunlukla 

ileri yaş gruplarından oluşması, bu platformda yeni nesil şifa terapileri veya terapistlerine 

olan ilginin az olmasının bir nedeni olarak değerlendirilmektedir. Instagram ve Youtube 

uygulamalarında ise yeni nesil şifa terapistlerinin çok daha aktif olduğu; burada bulunan 

kitlenin platformlarda yapılan paylaşımlara beğeni, yorum ve izlenme oranları üzerinden 

daha fazla etkileşim verdiği gözlenmiştir. Bu durumun platformları kullanan kitlenin sosyo-

ekonomik tercihleri doğrultusunda, internet ve uygulama algoritmaları ile ilişkili olduğu 

düşünülmektedir. Özetle günümüz modern dönem bireyleri sosyal ve dijital medya 

kanallarını kullanarak, zihinsel ve fiziksel sağlık sorunlarına çözüm arayışında bulunmak, 

modern yaşamın getirdiği stresle başa çıkma becerisini geliştirmek, sosyal çevre ve 

toplumsal ilişkilerinde etkin olabilmek, maddi ve ekonomik zorlukları aşabilmek, manevi 

anlam arayışlarını tatmin etmek, geleneksel yapıların ve cinsiyet normlarının yol açtığı baskı 

ve değersizlik hissinden kurtulmak gibi sebeplerden dolayı yeni nesil şifa uygulamalarına 

yönelmektedirler. 

Mevcut araştırmada doküman analizi yapmak amacıyla 4 yeni nesil şifa terapisti veri 

kaynağı olarak tercih edilmiştir. Bu kaynaklar ülkemiz genelinde popüler olan, en büyük ve 

en yaygın kitap mağazaları ve sitelerde yüksek tirajları bulunan, çokça uzman görüş ve 

terapilerine başvuru yapılan, sosyal medyada yüksek takipçili ve ulusal yayın kanallarında 

isimlerine ve yüzlerine sıklıkla rastlanılan kişilerden seçilmiştir. Bu kişilerin isimleri KVKK 

kapsamında kişisel verilerin korunması ve araştırmanın etik kaygılardan arındırılması 

amacıyla anonim isim verilerek tanımlanmıştır.11  

 
10  TDV İslam Ansiklopedisi internet sitesinde ‘vird’ kelimesinin tanımı şu şekildedir: “Allah’a yaklaşmak 

için belirli zamanda ve belli miktarda yapılan ibadet, dua ve zikri ifade eden tasavvuf terimi.” (VİRD- TDV 

İslâm Ansiklopedisi, n.d.). 
11 “Kişisel verilerin millî savunmayı, millî güvenliği, kamu güvenliğini, kamu düzenini, ekonomik güvenliği, 

özel hayatın gizliliğini veya kişilik haklarını ihlal etmemek ya da suç teşkil etmemek kaydıyla, sanat, tarih, 



39 

 

Dijital araştırmalar araştırmacılara pek çok yeni fırsatlar sunduğu gibi pek çok yeni 

tartışmayı da beraberinde getirmekte, dijital alanda araştırma yürütenlerin de benimsemesi 

gereken etik kodlar olduğu ele alınmaktadır (Costa & Condie, 2018). Sosyal medya 

araştırmalarının nesne konumundaki metinlerden mi yoksa birer aktör olarak insanlardan mı 

toplanan verilerle yürütüldüğü üzerine bir etik tartışma sürmektedir (Samuel & Buchanan, 

2020: 1). Bu nedenle sosyal medya araştırmalarında da mahremiyet haklarını gözetmek 

gerekmektedir. İlgili metodoloji literatüründe her ne kadar sosyal medya hesapları kamuya 

açık olsa da kullanıcıların gizliliğini korumak için verilerin anonimleştirilmesi ve bireylerin 

tanınamaz hale getirilmesi önerilmektedir (Breuer et al., 2020: 2067). Böylelikle hem açık 

kaynaklar üzerinden kolaylıkla analiz gerçekleştirilebilir hem de hesap sahiplerinin kişilik 

haklarına yönelik olası bir ihlal engellenmiş olur. Araştırma kapsamında yeni nesil şifa 

pratiklerine ilgi gösteren takipçilerin kullandığı sosyal medya uygulamaları taranarak 

Türkiye'de bu alanda çalışma yürütüp paylaşımlarda bulunan ve en çok takipçi ve etkileşime 

sahip dört yeni nesil şifa uzmanı seçilmiştir. Bu kişiler Güneş, Venüs, Merkür ve Mars 

adlarıyla anonimleştirilerek aşağıda analiz edilmiş ve kişileri tanıtıcı bilgiler etik kaygılar 

nedeniyle en aza indirilmiştir 

Doküman analizinde incelemek üzere ele alınan yaşam koçu/şifa terapisti veri 

kaynaklarından ilkine müstear olarak ‘Güneş’ ismi verilmiştir. 60 yaşında ve kadın olan 

Güneş, doktorasını tamamladıktan sonra aldığı şifacılık eğitimleri ile yaklaşık 11 yıldır şifa 

terapistliği yaptığını belirtmektedir. Instagram uygulamasındaki profilinde kendisini yazar 

ve kuantum master/ koç olarak tanıtmakta ve uzmanı olduğu JAAS, Theta Healing, sarkaç, 

metatron terapi, usui reiki, Access Bars, NLP, kahkaha yoga, kristal bilinç gibi yenil nesil 

şifa uygulamalarını tanıtmaktadır. Şahsi internet sitesinde eş zamanlı olarak sosyal medya 

paylaşımları ile deneme niteliğinde yazıları bulunmaktadır. Bu sayfada çoğunlukla verdiği 

eğitimlerin planları ile yazdığı kitapların tanıtımları göze çarpmaktadır. Güneş’in sosyal 

medya paylaşımları ise tek bir merkezden yönetilmekte; Facebook, Instagram ve YouTube 

sayfalarında paylaşımların birebir birbirini takip ettiği görülmektedir. İncelenen verilerin 

birbirini destekler nitelikte tekrarlandığı görülmüş, yüzlerce gönderi arasından en çok 

etkileşim alan paylaşımlar veri kaynağı olarak tercih edilmiştir. Güneş’in uzman bir 

görünüme sahip olduğu; kütüphane görüntüsü, arka fonda çalan klasik müzik ve giyim 

kuşamına özen göstererek bu uzman görünümünü desteklediği görülmektedir. Sevecen, 

 
edebiyat veya bilimsel amaçlarla ya da ifade özgürlüğü kapsamında işlenmesi...” (6698 SAYILI KİŞİSEL 

VERİLERİN KORUNMASI KANUNUNUN AMACI VE KAPSAMI, n.d.) 



40 

 

güler yüzlü ve samimi konuşma tarzı ile evinden yaptığı paylaşımlar, performatif sevgi 

gösterisi üzerinden alıcılar ile kurmaya çalıştığı bir bağ olarak görünmektedir. Ayrıca 

konuşmalarında sıklıkla frekans, kuantum, enerji, titreşim, sekans, imgelem gibi yeni nesil 

kavramların kullanıldığı dikkat çekmektedir. Meditasyon, olumlamalar ve ritüeller yoluyla 

bireylerin hayatındaki sıkıntıların giderileceği; istek ve arzularına kavuşmanın çok basit 

olduğu görüşlerini sık sık dile getirmesi olumluluk çabasına dikkat çekmektedir. Bir asistanı 

olduğu ve çevrimiçi yazışma uygulaması üzerinden verdiği eğitimler için randevu 

alınabilineceğini sıklıkla hatırlatmakta; burada alıcılarla olan ilişkinin kurumsallıkla 

sürdürülebildiği göze çarpmaktadır. Güneş’in paylaşımlarında şifalanma terapileri fiziksel 

ve zihinsel hastalıklar yerine maddesel çıkar odaklı, para, aşk, evlilik, sevgili, ev, yazlık, yat 

sahibi olmak için yapılan ritüeller ile bunlara engel olan blokaj, lanet, nazar, büyü, atalardan 

gelen kodlardan şifalanma için uygulanmaktadır. Bu şifalanma ritüelleri için çoğunlukla 

kullanılan bazı soyut ve somut materyaller para, kâğıt, mum, anahtar, su, tuz, defne yaprağı, 

tarçın, şaman davulu, runeler, pirinç ve bazı madenlerden yapılmış pandüller, özel taşlar, 

kutsal şekil ve görüntüler, mantralar ve çeşitli sayı sekansları olduğu görülmektedir. Tüm bu 

materyaller yeni nesil şifa terapilerinde irrasyonel/büyüsel öğelerin şifalanma aracı olarak 

kullanıldığının göstergeleridir. Yeni nesil şifalanma uzmanlarının yeni medya araçlarında 

yaptıkları paylaşımlarda takipçilerine çıkar odaklı rasyonel davranışı destekleyen tavsiye ve 

formüller sunduğu görülmektedir.   

Araştırma kapsamında veri kaynağı olarak incelenen ikinci müstear isim ise 

Venüs’tür. Venüs 40 yaşında ve kadındır. Şahsi internet sitesinde kendisini NLP Uzmanı & 

Bilinçaltı Eğitmeni olarak tanıtmaktadır. Venüs 2 ayrı üniversite mezunudur ve 8 yıldır şifa 

terapistliği alanında çalışmalar yürütmektedir. Üniversite yıllarında kişisel gelişim ve 

psikoloji gibi alanlara merakı olduğunu, bu sebeple çalışma alanlarını bu sektörlere 

yönelttiğini ifade etmektedir. Bu kapsamda yerel radyolarda kişisel gelişim programları 

hazırlayıp sunmuş olmasına rağmen psikoloji, PDR veya kişisel gelişim alanlarına dair 

formel eğitimi bulunduğu bilgisine ulaşılamamıştır.  Bilinçaltı eğitimleri ve kuantum fiziği 

araştırmaları yaparak bu alanlarda eğitim aldığından bahsetmektedir. Bu alan ile ilgili 

herhangi bir formel eğitim bilgisine rastlanılmayan Venüs’ün spiritüel alanlar ile ilgili 

konularda da Kur’an-ı Kerim temelli eğitimler verdiği ifade edilmektedir. Hedef kitlesini 

muhafazakâr/dindar kadınların oluşturduğu WhatsApp ve Telegram grupları üzerinden 

binlerce kadına ulaştığını iddia etmektedir. Ayrıca seminer ve eğitimlerinin sadece kadınlara 

verildiği ifade edilmektedir. Kendi özel sistemini geliştirerek ‘bilinçaltı temizliği’ eğitimi 



41 

 

verdiği ve sosyoloji alanında uzmanlık eğitimine devam ettiği belirtilmektedir. Venüs’ün 

kurucusu olduğu akademinin kadınlara özel kurduğu kapalı telegram hesabında kendisine 

ait özel konuşmalar ve videolarının paylaşılmasının yanı sıra belirli gün ve saatlerde 

kullanıcıların soru sormasına izin verilerek geribildirim almaya çalıştığı görülmektedir. 

Kişisel internet sitesinde verdiği eğitimler ve seminerlere ek olarak yüksek ve geniş fiyat 

skalasında ücretlendirilmiş özel seans ve ‘işini kur’ gibi hizmetlerin satışı da yapılmaktadır. 

Kullanıcıların ilgili grupta, iş, aile, ilişkiler, bedensel ve zihinsel sağlık sorunları gibi günlük 

rutinlerine dair sorular sorduğu ve bunların yanı sıra nafaka davalarındaki engellerin 

okuması (sebebi), blokajı ve nasıl çözülebileceği gibi maddi çıkar odaklı konuların gündeme 

geldiği gözlemlenmektedir. 

Araştırma boyunca verilerinden faydalanılan üçüncü müstear isim ise Merkür’dür. 

Merkür 50 yaşında ve kadındır. Üniversite mezunudur, klinik aromaterapisttir ve aldığı şifa 

eğitimlerinden sonra 18 yıldır bu alanda çalışmalar yürüttüğünü ifade etmektedir. Çeşitli TV 

kanallarında moda, spor, güzellik, sanat, kültür ve sağlık konuları üzerine program yapımcısı 

ve sunuculuğu yapmıştır.  Klinik aromaterapi ve parfümeri eğitimleri aldıktan sonra kendi 

aromaterapi markasını kurarak bu alanda ticari faaliyetlerini sürdürmüştür. Çeşitli yayın 

kanallarında, dergilerde ve özellikle sosyal medyada sağlıklı yaşam, şifa metotları ve 

güzellikle ilgili bilgilerini paylaşmaktadır. Kişisel Instagram sayfasında kendisini yazar, 

eğitmen olarak tanıtmaktadır. Kişisel gelişim, PDR veya psikoloji alanlarında formel eğitim 

bilgisine ulaşılamayan Merkür, kendi şifa sistemini geliştirdiğini ve çalışmalarını bu sistem 

üzerinden devam ettirdiğini sıkça dile getirmektedir. Özellikle son dönemde oldukça popüler 

olan ‘kuantum düşüncesi’ üzerine çalışmalarını geliştirmiştir. Bu amaçla yazdığı birkaç 

kitabı bulunmaktadır. Videolarında Çin’de bütüncül şifa üzerine eğitimler aldığına da 

sıklıkla değinmektedir. Fakat aldığı eğitimleri veren kurumlar, içerikler ve geçerlilikleri 

hakkında herhangi bir veri bilgisi paylaşmamaktadır. Kişisel web-sitesinde ise bütüncül 

sağlığa yönelik blog köşesi, astroloji, güzellik, ebeveynlik, çocuk psikolojisi gibi bölümlerle 

ilgili çeşitli video ve yazılar bulunmaktadır. Tıp doktorlarından psikologlara, kişisel 

antrenörden yogiye, öğretmenden astroloğa, aromaterapistten diyetisyene, mühendisten 

spiritüel koça kadar ortak ilgi alanları yeni nesil şifa terapileri olan ancak birbirinden farklı 

eğitim ve alanlarda faaliyet gösteren onlarca kişinin yazılarının bulunduğu blog köşesi 

Merkür’ün sağlıkta bütüncül bakış ve yöntemine dikkat çeken önemli göstergelerden biri 

olarak görünmektedir.  



42 

 

Araştırma kapsamında verilerine başvurulan dördüncü isim ise Mars’tır. Mars, 49 

yaşında, yüksek lisans mezunudur. Mühendis, NLP (Nöro Linguistik Programlama) 

danışmanı ve yazardır. Lise ve üniversite eğitimini Amerika Birleşik Devleti’nde 

tamamlamıştır. Daha sonra Türkiye’ye dönerek yüksek lisans derecesini almıştır. Formel 

eğitim sürecinde kişisel gelişim ve insan psikolojisi alanında araştırmalara başlamıştır.  1994 

yılından itibaren beyinin işlevi ile ruhsal ve bedensel sağlık arasındaki ilişkiyi inceleyen 

Mars, çeşitli yöntemlerin bir arada kullanılmasını sağladığını iddia ettiği kendi şifa sistemini 

geliştirmiştir. Mars’a göre, ruhsal ve bedensel bozuklukların kökeni çocukluk döneminde 

yatıyor olabilir. Dolayısıyla nedeni belirlenemeyen bedensel ve ruhsal problemler için 

bilinçaltına yoğunlaşılması gerektiğini savunmaktadır. Bilinçaltında yaşanan travmaların 

tespit edilip gün yüzüne çıkarılması ve uygun tedavi yöntemleriyle bu travmaların silinmesi 

gerektiği görüşündedir. 2011 yılında kaleme aldığı kitabın çok satanlar listesine girmesinin 

ardından, birçok ünlü kişinin fobilerini yenmesine yardımcı olduğunu ve kitabını 

okuyanların yaşamlarının değişeceğini iddia etmektedir. Mars, kişisel gelişim ve şifa 

terapileri üzerine seminerler vermeye ve konuyla ilişkili kişisel gelişim kitapları yazmaya 

devam etmektedir. Çeşitli uzmanlık alanlarından oluşturulan psikoterapi ekibini yönetmekte 

ve seminerler düzenlemektedir.  

Çalışma kapsamında 114 kaynaktan elde edilen veriler kodlanıp, kategorilendirilerek 

temalara ulaşılmıştır. Analiz sırasında ulaşılan kodlar bütünsellik, şifa olgusunun ontolojik 

değişimi, beden sunumu, girişimcilik, birey kültü, bilimsel destek arayışı, uzman görünümü, 

irrasyonellik, sevgiye dayalı duygusal performans, modern tıp eleştirisi, gösteri toplumu, 

iktidar kodları, anti-kollektivist söylem, rıza inşası, evrensellik, yeni çağ söylemi, çıkar 

odaklılık, büyüsel yetkinlik iddiası, ilişkinin kurumsal eğitimle sürdürülmesi, sentetik 

inançlar, eklektik inançlar gibi kategorilerde birleştirilmiştir. Bu kategoriler ile ‘Amaç 

Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği’, ‘Neoliberal Kültür Aktarımı’ ve ‘Eklektisizm ve 

Senktretizm’ başlıklı 3 temaya ulaşılmıştır.  

3.1.Amaç Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği 

Şifa kavramı, genellikle bedensel veya ruhsal iyileşme süreci olarak kabul 

edilmektedir. Ancak bu çalışma kapsamında çevrimiçi kaynaklara dair yürütülen analizler, 

yeni nesil şifalanma pratiklerinin şifanın sağaltım yönüne daha az vurgu yaptığını 

göstermektedir. Araştırma süresince yeni nesil şifalanma pratiklerinde çıkar odaklı 

davranışların yaygın olduğu gözlemlenmiştir. Bu gaye ile bu tema altında öncelikle çıkar 



43 

 

odaklı davranışın sosyolojik analizi yapılmakta ardı sıra yeni nesil şifacılarının söyleminde 

bu davranış tipini açığa çıkaran bulgular serimlenmektedir.  

Sosyal gerçekliğe dair analizin temel birimini sosyal eylem olarak işaret eden kurucu 

sosyolog Max Weber (2018: 132) sosyal eylemin dört ideal tipi olduğunu belirtir: geleneksel, 

duygusal, araç-rasyonel ve değer-rasyonel eylem. Rasyonel eylem tipleri çıkarlara 

seslenmektedir. Weber, modernizasyonu bilim küresinin sosyal hayata egemen olması ve 

gündelik hayatın rasyonelleşmesi olarak kavrar (Schroeder, 1996: 32, 44). Modern dünyada 

geleneksel dünyadan farklı olarak dinin sağladığı bütünlüklü bakış kaybolur. Bunun yerini 

çıkar odaklı davranış alır. Yeni nesil şifa terapilerinde din ve inanç fenomenlerinin çıkar 

odaklı davranış tipolojilerine sıklıkla rastlanılmaktadır. Rasyonel araç ve eylemin dışında 

büyüsel (irrasyonel) inançlar ve rivayetlere referans verildiğinde yapılan edimler de 

rasyoneldir. Modern dönemde dinin sağladığı bütüncül bakış açısının yerini çıkar odaklı 

davranışın almasının en belirgin aracı paradır. Weber (2018: 223) paranın çıkarlar 

mücadelesindeki hesap aracı olduğunu ifade eder. Benzer bir biçimde Georg Simmel (2018: 

302-320) para ekonomisinin gelişimi ile bireyciliğin ve bencilliğin gelişimi arasındaki 

ilişkiyi irdeler. Para bir şeyler üzerinde hakimiyet kurmanın, güç mücadelesinin ve çıkarların 

aracıdır. Simmel, paranın ahlaki nitelikleri sebebiyle dinsel duygu ile derin bir çelişki içinde 

olduğunu varsayarak, Katolik Kilisesi'nin faize olan antipatisini bu tezle açıklar (Cizreli & 

Üstün: 77). Simmel'e (2018, 90-91: 135) göre, belirli malların fiyatının yükseldiği 

durumlarda diğer malların fiyatlarının da yükselmesi veya paranın arzı arttığında malların 

fiyatlarının artması paranın kendi başına bir değeri olmadığı tezini kanıtlar niteliktedir. 

Değeri olmayan bir şeye değer biçilmesi ve her türlü maddi ve manevi kültürel ürünün para 

aracılığıyla ölçülmeye çalışılması kaçınılmaz olarak ahlaki erozyona yol açabilir. Simmel'e 

(2015: 301-311) göre dinsel duygu, bireyciliği aşarak birliği sağlar, fedakarlığı ve cömertliği 

teşvik eder. O halde para odaklı davranışın ve paranın temsilinde çıkar odaklı davranışın 

dinsel duygu ve onunla birlikte anlamlı ilişkilerle çelişki içinde olduğu ifade edilebilir.   



44 

 

 

Şekil 1. Amaç Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği 

 

Günümüz şifa terapistleri, uzman görüşü olarak destek aldıkları kadim bilgiler ve 

dini öğretiler, kullandıkları geleneksel yöntemler, folklorik ve performatif ritüeller, halka 

mal olmuş geneli anonim ama özelde kaynağının ilahi bir ışık/ilim/duru görü/astral/meditatif 

(tefekkür) olduğu iddia edilen manevi reçeteler için; rahatsızlığın durumu, çeşidi ve tercih 

edilen terapi yöntemine göre yüksek meblağlara ulaşan ücretler talep etmektedirler.  Bu 

durumu ise doğanın yasalarında bulunan ‘alma-verme dengesi’ ile açıklamaktadırlar. 

Merkür’e göre yapılan terapi ve danışmanlıklar karşılığında maddi/manevi ücret 

alınmadığında doğanın alma-verme dengesindeki enerji bozularak, gerekli şifa enerjisi akışı 

oluşmamaktadır. Alma-verme dengesinin bozulmaması ve akışın devamı için gerekli 

ücretler, kıymetli materyaller dahil çeşitli metalar, para vb. maddi olabildiği gibi; çeşitli 

manevi hediyeler, güzel sözler, dua, teşekkür vb. gibi manevi de olabilmektedir. Bugünün 

yeni nesil şifa terapistleri, sundukları terapötik hizmetler karşılığında çalışma saatlerine 

bağlı olarak belirlenmiş ücretler talep etmektedirler. Danışanlara sunulan terapötik hizmetler 

dışında ücretli sertifikalı eğitimler ve seminerler de verilmektedir. Genellikle Hindistan, Çin 

veya Amerika kökenli popüler şifa uygulamalarının ücretleri ülkemizde dolar bazında 

belirlenmiş olup, bu uygulamaların eğitimleri de dolar üzerinden ücretlendirilmektedir. İsim 

ve kullanım hakkı patentli olan bu uygulamalardan bazıları şunlardır: Gary Douglas’ın 

kurucusu olduğu Access Bars, Vianna Stibal’in kurucusu olduğu Theta Healing, Jean 

Adrianne’nin kurduğu J.A.S.S., Roger Callahan’ın keşfedip, Gary Craig’in sistemleştirdiği 

E.F.T., Mikao Usui’nin kurduğu Reiki ve Jon Kabat Zinn’nin kurucusu olduğu Mindfulness. 

Bu eğitimler küresel çapta verilmekte olup belirli seviyeleri, ücretleri ve standartları 

bulunmaktadır.  



45 

 

Çevrimiçi kaynaklar üzerinde bu tez kapsamında yürütülen analiz yeni nesil 

şifalanma pratiklerinin şifanın sağaltım yönüne daha az vurgu yaptığı görülmektedir. Amaç 

odaklı rasyonel davranış sosyolog Max Weber'in modern toplumu analiz ederken kullandığı 

eylem ideal tiplerden biridir. Weber'e göre modern çağda rasyonel davranış egemen 

olmaktadır. Yeni nesil şifalanma pratiklerinde çıkar odaklı davranış yaygın görülmektedir. 

Ne var ki bu tip bir rasyonel amaç rasyonel araçlarla pekiştirilmemektedir. Amaçlar rasyonel 

iken araçlar irrasyoneldir. Melek koçluğu eğitimini örnek verecek olursak; eğitim 

sonucunda, ‘meleklerin bizlere sunduğu desteğin farkına vararak bu enerjiyle yaşam 

döngümüzün nasıl değiştiğine tanık olmak, ilahi boyuttaki mesajları doğru anlayıp 

hayatımıza nasıl entegre edeceğimizi öğrenmek, baş melekler ve melek enerjisi ile tanışarak 

meleklerimizden rehberlik almanın yöntemlerini öğrenmek’ gibi amaçlardan 

bahsedilmektedir. Melek koçluğu eğitimlerinde ‘meleklerin rehberliğinde geçmiş yaşam 

şifalandırması uygulaması, bolluk, bereket, aşk, ilişkiler, kariyer, iş, huzur gibi konularda 

meleklerle birlikte çalışılarak negatif bağların kesilmesi, aura arındırma ve şifalandırma 

tekniklerini uygulama’ gibi dinsel unsurlar araçsallaştırılarak kullanılmaktadır. Güneş’in 

uyguladığı ritüellerde de rasyonel-irrasyonel kodlara sıklıkla rastlanmaktadır. Örnek vermek 

gerekirse ‘ev, araba, yat, şans, terfi, iş, yazlık, banka hesabına yüklü miktarda paranın 

yatması, ailenin milyarderi olmak, her gittiği yerde el üstünde tutulmak, hayatının aşkını 

bulmak’ gibi amaçlar için gönderi sahibi paylaşımının altına “Dilek enerjisini aktive 

ediyorum ve hayatımda olmasını istediğim her şeyin sahibi olmayı hayatıma davet ediyorum. 

Haydi evren bana mucizelerini göster yazın dileğinizi dileyin dilek yazarak mühürleyin ve 

bu enerjinin aktive olmasını istediğiniz tüm arkadaşlarınızı etiketleyin ki enerji yükselerek 

hepimizi sarıp sarmalasın” ifadesi ile bireylerin rasyonel amaçlarına bir çıkış yolu sunarken, 

hesap etkileşimini yükseltmek amacıyla takipçilerini paylaştığı gönderiye yorum ve etiket 

yapmaya yönlendirmektedir. En yüksek izlenme oranına sahip (5 milyon) bir diğer 

paylaşımında genel olarak şunları ifade etmektedir: Bir miktar tuz 3 gece yatak altında 

bekletildikten sonra bir poşete koyularak uzak bir semtteki çöpe atılır. Böylece kişilerin 

üzerindeki ağırlıklardan, negatiflikten, işlerin tıkanıklıklarından, mutsuzluktan kurtulacağı 

düşünülmektedir. Tuz, poşet, çöp gibi irrasyonel araçlar rasyonel amaçlar için 

kullanılabilmektedir. Veya şaman davulu ile meditasyon yapıldığında dileklerin gerçek 

olacağına inanmak gibi irrasyonel davranışların devamında rasyonel sonuçlar 

beklenmektedir. Bu tip davranış Weber'de büyü küresi içerisinde yorumlanmaktadır.  



46 

 

Amaç odaklı rasyonel davranış örneklerine Merkür’ün paylaşımlarında sıklıkla 

rastlanmaktadır. Çeşitli olumlamalar, mantralar ve niyetler ile yapılan irrasyonel davranışlar 

sonucunda çıkar odaklı rasyonel amaç hedeflenmektedir. Merkür, bolluk-bereketi 

artırmanın, villa, yazlık, sağlık, neşe ve zenginlik sahibi olmanın kaynağının kuantum bilince 

yükselmek olduğunu sıklıkla dile getirmektedir. ‘Kuantum dolanıklığı, eş zamanlılık, 

gözlemci etkisi, çekim yasası, tekabül yasası gibi temel yasa ve kuantum mekaniği kuram 

ve teorilerinin, herkesin anlayacağı şekilde formüller, teknikler ve sistemlerle kurgulandığı 

bu tezahür kitabıyla kıtlık ve ayrılık bilinci kodlarını aşacağız, negatif inanç ve alışkanlıkları 

geride bırakacağız, korku ve kaygı frekansını kalıcı olarak sevgi ve bolluk frekansıyla 

değiştireceğiz’ gibi ifadelerle bilimsel destek ararken; geliştirdiği sistemin bireylerin 

amaçlarına yapacağı hizmeti tarif ederken yazarı olduğu kitabın da pazarlamasını 

yapmaktadır. Bunlar ve benzeri örneklerle çıkar amaçlı rasyonel davranış kalıplarına yeni 

nesil şifa pratiklerinin analizinde sıklıkla rastlanmaktadır.   

Frankfurt ekolü düşünürlerinden Max Horkheimer (1998) modernliğin doğasını 

analiz etmek için öznel akıl ile nesnel akıl arasındaki çelişkiyi öne çıkarmaktadır. Öznel akıl 

erdemlerle değil öznel kazanç ve çıkarlarla ilgilidir. Öznel akıl güç istenciyle düzenleme, 

hesaplama ve sınıflandırmayı hayata egemen kılarken geleneksel dünyada nesnel akıl 

yoluyla dinler hayatı anlamlı kılmaktaydı. Geleneksel dinlerin gücünü kaybetmesi nesnel 

aklı da zayıflattı (Horkheimer, 1998: 61-67). Hem Weber-Simmel sosyolojilerinden hem de 

Frankfurt Ekolü düşüncelerinden beslenen Hollandalı Sosyolog Anton Zijderveld (2013) ise 

modern dünyadaki temel çelişkinin özsel akıl ile araçsal akıl arasında olduğunu vurgular. 

Modernitenin ilerlemesiyle, pratik faydaya odaklanan araçsal akılcılık anlama odaklı özsel 

akılcılığı bastırmıştır (Zijderveld, 2013: 194-196). Bu nedenle, modernite analizlerinde, 

değişimin teknik boyutu öne çıkarılmış ve kültürel yaşam ile insan bilincinde meydana 

getirdiği dönüşüm yeterince ele alınmamıştır (Zijderveld, 2013: 45). Sonuç olarak modernlik 

araçsal aklın ve onun yönelimi olan fayda odaklı davranışın egemenliği biçiminde 

anlaşılabilmektedir. Bu teorik çerçeve ışığında Türkiye'de süregelen yeni nesil şifalanma 

pratiklerine bakıldığında araçsal aklın egemenliği bariz biçimde görülmektedir. Araştırmada 

detaylı olarak sunulan araştırma bulgularında gösterilmekte olan para, ev, araba ve sağlık 

gibi talepler yeni nesil şifalanma pratiklerinin çıkar odaklı yönelimini ortaya koymaktadır. 

Araştırma kapsamında ele alınan örnekler, yeni nesil şifalanma pratikleri ile özsel bir anlama 

çabasının değil gündelik hayatta süregelen güç mücadelelerinde avantaj elde etmenin 

hedeflendiğini göstermektedir. 



47 

 

3.2.Neoliberal Kültürün Aktarımı 

 İçinde bulunduğumuz modern dönemin sosyal, iktisadi ve kültürel konjonktürü birey 

kültü çerçevesinde şekillendirildi. Toplumsal yaşamın tüm alanlarında birey düşüncesi 

merkeze yerleştirilerek bireycilik yüceltildi. Bireyin çıkarı, bireyin hazzı, bireyin var oluşu, 

bireyin talepleri, bireyin problemleri gibi konular, akademik mecralar dahil olmak üzere 

eğitimden sanata, bütünsel sağlıktan toplumsal yaşama, iş hayatından özel yaşama kadar her 

alanda varlığını hissettirmeye başladı. Yükselen bireycilik trendi ile bireyin toplumsal 

yönleri ile bireysel nitelikleri arasındaki bağ muğlak bir hale geldi. Sosyolojik fail olan birey 

ile fizyolojik ve ruhsal bir bütün olan psikolojik birey, birbirlerinden uzaklaşarak toplumsal 

yapılardaki dengelerin bozulmasına neden oldu. Bauman’ın (2005: 15-16) ifadesiyle; 

toplumun kurtarıcı olma iddiasının artık geçerliliğini yitirdiğinin vurgulanması ve bunu 

sağduyulu bir bilgelik prensibine, çağdaş yaşamın açıkça tanımlanabilen bir olguya 

dönüştürülmesi her şeyin daha fazla dibe doğru itilmesine neden olur. Bu noktada kolektif 

kamusal iyiliği sağlamak için gerekli araçların reddedilmesi ile bu görev çoğu bireyin 

mahrum olduğu ve kaynaklarını elde edemediği bir mücadeleyi bireylere bırakır. Her bir 

bireyin toplumu oluşturan bütünün temel yapıtaşları oldukları fikri yerine; bütünden, 

toplumdan bağımsız yeni bir bireycilik anlayışı yerleşmeye başlar. Böylece neoliberal birey 

‘-içine hazır doğdukları, seçmedikleri koşullar altında- hayatlarını kendileri inşa edebilecek 

özgürlüğe sahip’, rasyonel, egosantrik, hedonist, tüketici ve pragmatist bir varlık olarak 

tanımlanabilir. 

“Görünmez el” teorisine göre (Smith et al., 2010: 38); bireylerin kişisel çıkarları için 

çaba sarfederken fark edemedikleri bir güç aracılığıyla -bilinçli bir seçim olmamasına 

rağmen- toplumsal çıkarların ilerlemesine katkıda bulunduklarını ileri sürmektedir. Bu 

karşılıklı çıkar ilişkisi, ekonomik fayda olarak tüketicilere meta, üreticilere ise kâr olarak 

geri döner. Bu ilişki ağı içinde kişisel çıkarlar amaçlı eylemler etrafında yeniden üretilerek 

mevcut düzenin devamına katkıda bulunur. Mevcut düzenin devamlılığı ise bireysel eylemi 

sınırlayan, baskılayan veya engelleyen herhangi bir dışsal handikaba takılmamasına bağlıdır. 

Modern dönem neoliberal bireylerini sınırlayan tek otorite, kendi özgürlük alanının bir 

başkasının özgürlük alanına müdahil olduğu sınırları belirleyen ‘hukuk’ kurallarıdır (Özalp, 

2011:28). Özetle görünmez el teorisi bireyi ‘homo-economicus’a eviren, yasa ve kurallarla 

belirlenmiş toplumsal sözleşmenin, bireyin bilinç ve eyleminin rasyonelliği çerçevesinde 

şekillendiğine dair atıfta bulunulur. Homo economicus, bu rasyonellik ilkesinin odağıdır. 



48 

 

Klasik iktisadın temel varsayımı olan homo economicus, "kendi bütçe imkanları içinde 

refahını maksimize etmeye çalışan birey" olarak tanımlanır (Akyıldız, 2008: 30).  

  Araştırma kapsamında ele alınan kaynaklarda birbirine benzer ya da farklı olmak 

üzere beşerî sermaye kodlarına referans yapan birçok veriye rastlanmıştır. Buna göre; 

Venüs’ün bir röportaj sırasında mesleğini tanımlarken kullandığı ‘kendi pusulasını 

kaybetmiş olan kadınlara reçete sunarak, onları yeniden ayağa kaldırmaya ve birey olma 

süreçlerinde destek olmaya çabaladığı; kendisine başvuran kadınların çoğunun ciddi 

zorluklarla mücadele ettiklerini ve danışanlarının %90 oranında şiddet mağduru olduğu’ gibi 

verdiği hizmeti meşrulaştırmaya çalıştırdığına dair dikkat çekici ifadeler kullanmaktadır. 

Bireyler mental/fizyolojik hastalıkların tedavisi amacı dışında, modern yaşamın 

karmaşıklığı içinde kaybolan ‘anlamı’ yeniden inşa etmek, kendilerine yeni ve farklı kimlik 

kazandırmak, topluluk içinde var olabilme ve aidiyet hissini tatmin etme gibi amaçlarla şifa 

terapilerine ilgi göstermektedir. Neoliberal kültürün etkisi altında şekillenen bireyin yeni 

nesil şifa terapilerine olan eğilimi, Venüs'ten hizmet alan bir kadın danışanın ifadeleriyle 

belgelendirilebilir: “Yaşadığınız her olayın tam da sizin için olduğunu fark ediyorsunuz. 

Yaşadığım her olay o kadar anlam kazandı ki. Eskiden şikâyet ettiğim şeyler için şimdi iyi ki 

olmuş ki şu an bu farkındalığım oluşmuş demeye başladım. Şikâyet makamından şükür 

makamına geçtim. Bilinçaltı eğitiminde seanslar yapılarak 0-7 yaş aralığında yaşanan 

olumsuzlukların etkileri hafifletilmeye çalışılıyor. Bana çok iyi geldi, vazgeçemediğim 

huylarımın nereden geldiğini anlamaya başladım. Şimdi de yaşadığım olayların henüz 

önüne geçemedim ama beni etkilemesine, üzmesine artık izin vermiyorum. İlk önce zihni 

susturmaya çalışıyor sonra da güzel şeyleri düşünmeye çalışıyorum. Güzel şeyler düşününce 

güzel şeyler de konuşmaya başlıyorsunuz.” Venüs’ün kadınlara özel paylaşımların yapıldığı 

telegram grubunda ‘nasıl güçlü kadın olurum, çevresel bağlılıklarımdan nasıl kurtulurum, 

aldatılmamak için neler yapabilirim, özgürlüğümü nasıl elde ederim, istediğim her şeyi 

başarabilirim, kadın nasıl mutlu olur gibi’ temalar içeriğiyle kurgulanan ses kaydı 

eğitimlerini paylaşılmaktadır. Bu durumun anlaşılması için Pierre Bourdieu'nün küçük 

burjuva analizlerini hatırlamak gerekir. Bourdieu (2015: 532) küçük burjuva kültürünün 

gelişimiyle bir terapötik (sağaltımsal) ahlakın geliştiğini, danışmanlık hizmetlerinin adeta 

bir misyonerlik faaliyetine dönüştüğünü vurgular. Yeni gelişen küçük burjuvazi, burjuvanın 

meşru kültürüne dahil olabilmek ister.  Ancak, gerçeklikle bağlantı kurabilecek araçlara 

sahip olamayan bu sınıf, taklitlerde teselli arar. Onlar için meşru beğenilere dair olmak ve 

haz almak bir görev haline gelirken, yeterince haz alamama korkusu kişisel sağlığı bir külte 



49 

 

dönüştürebilir. Bu nedenle, güzellik ideali için bedenlerini dönüştürmeye çalışırlar ve bu 

süreçte fiziksel acı çekmeyi bile göze alabilirler. Bedenle ilişki, psikolojik boyutlarla 

yoğrulmuş olup, bireyin kendini gerçekleştirmesinde önemli bir rol oynar (Bourdieu, 2015: 

523-530). Küçük burjuvalar, proletaryadan ve kendi geçmişlerinden kopmayı 

başarmışlardır, ancak egemen sınıfa katılmak için gerekli birikimi sağlamak zorundadırlar. 

Hırsları için çeşitli şeyleri kısıtlarlar. Bu süreçte, kişisel çabaların maliyetini azaltmak için 

aile bağları bile feda edilebilir, "talihsiz" arkadaşlarıyla ilişkilerini kesebilir ve 

bireyselleşebilirler (Bourdieu, 2015: 486-490). Sonuç olarak bir taraftan hayatındaki bu 

gerilimleri aşabilmek diğer taraftan benlik sunumunu meşru kültüre uygun biçimde yapmak 

isteyen küçük burjuvazi yeni nesil şifalanma pratiklerine yönelmektedir. Bu yönelim arka 

planda sınıfsal bir güç mücadelesi tarafından motive edilmektedir. Mutluluk arayışı dış 

sunumun parolası iken özgürlük çevresel bağlardan kurtulma arzusunu temsil eder. 

Bireyin bireysel ve toplumsal ihtiyaçlarını karşılamak ve kendilerine yeni kazanımlar 

elde etmek amacıyla yöneldikleri bu alanlar kültürel sermaye kavramıyla açıklanabilir. 

Bourdieu'ya göre; (Yarcı, 2011: 130) sermaye sosyal ayrımın da bir enstrümanıdır. Bu 

bağlamda bireylerin sosyal sınırlama ve hiyerarşideki konumları, sermayeye erişimleri ve 

sahip oldukları sermaye türleriyle belirlenir. Dolayısıyla sermayenin, toplumsal 

sınırlamaların ve hiyerarşinin oluşumunda kilit bir rol oynadığı iddia edilebilir. Bu yönüyle 

sermaye sadece bireyin bulunduğu sosyal alanda değil, aynı zamanda bireyin aidiyet 

duyduğu habitus (kültürel alışkanlıklar, değerler ve davranışlar) üzerinde de belirleyici bir 

etkiye sahiptir. Bourdieu’ya (2010: 49) göre 3 tip sermaye biçimi vardır: ‘Ekonomik 

sermaye’, anında ve doğrudan paraya dönüştürülebilir ve mülkiyet hakları şeklinde 

kurumsallaştırılabilir. ‘Kültürel sermaye’ belirli koşullar altında ekonomik sermayeye 

dönüştürülebilir ve eğitim nitelikleri gibi biçimlerde kurumsallaştırılabilir. Son olarak, 

‘sosyal sermaye’ ise belirli şartlar altında ekonomik sermayeye dönüştürülebilir ve bu 

sermaye ile toplumsal bağlantılar oluşur. Bourdieu, sosyal sermayeyi, toplumsal eşitsizliği 

sürdüren ve toplumsal elitlerin gücünü destekleyen önemli bir varlık olarak görmektedir. Bu 

bakımdan sosyal sermaye, sosyal aktörlerin grup bağlantıları, sosyal ve kültürel kodlar ve 

Habitus gibi çeşitli unsurları kapsamaktadır. Sosyal sermaye bireyler arası etkileşimi 

kolaylaştırırken aynı zamanda sosyal eşitsizliklerin oluşmasında da rol oynar. Çünkü 

günümüz kapitalist düzeninde sosyal bağlar, ekonomik bağlarla sıkı bir ilişki içindedir.   

Bourdieu, sosyal sermaye kavramını bir yönüyle alt sınıfların kaynaklara erişimdeki 

eşitsizlik ve iktidarın sürdürülmesi sorunları çerçevesinde ele almıştır (Yarcı, 2011: 131). 



50 

 

Buna göre baskın olarak üst-orta sınıfta bulunan bireyler ait oldukları habitusu 

kaybetmemek, yeni sosyal ağlar kurmak ve dahi üst sınıfa ulaşmak hedefiyle var olan 

ekonomik sermayelerini kullanma eğilimine girmektedirler. Ekonomik sermayenin sosyal 

sermayeye, sosyal sermayenin ise tekrar ekonomik sermayeye dönüştürülmesi için gereken 

araç ise ‘tüketimdir’. Bu bağlamda yeni nesil şifa terapileri, hastalıkların tedavi edilmesi 

amacının dışında kurumsal bir yapıya bürünerek herkes için ‘yeni nesil eğitim’ sektörüne 

dönüşmüş durumdadır. “Sosyal sermaye, az ya da çok kurumsallaşmış karşılıklı tanıma ve 

tanınma ilişkilerinin süre(k)li ağlara sahip olma/tasarruf etme ile bağlantılı, aktüel ve 

potansiyel kaynakların birlikteliğidir; ya da farklı bir ifade ile, bir gruba aidiyete dayanan 

kaynaklarla alakalı bir şeydir.” (Bourdieu 1983: 190-191).  

Yeni nesil şifa terapistlerinden Güneş, takipçilerinin talepleri doğrultusunda 

ritüellerinde sıklıkla yat, kat, yazlık, villa, banka hesabına bol para yatması, işte terfi almak 

gibi orta sınıfa özgü tüketim kodlarına vurgu yapmaktadır (Bkz. Ek4, Ek5). Venüs’ün 

yayınladığı videolarda izlendiği üzere yüksek ücretle sunulan şifa eğitimlerinden alt gelir 

grubunun yararlanması zor görünmektedir. Mars’ın memnuniyet geri dönüşlerine kendini 

öğretmen, hemşire ya da esnaf olarak tanıtan danışanlarda yine orta sınıfa dahil edilen 

gruptadır. Elde edilen bu verilerle beraber Elif Doğan’ın (2020: 107). “Türkiye’de New Age 

Hareketi: Şifacı grupların sosyo-ekonomik ve kültürel tabanı üzerine sosyolojik bir 

inceleme” başlıklı yüksek lisans tezi ve Sevdenur Varlık’ın (2019: 57) “Türkiye’de din dışı 

spiritüel akımlar üzerine bir araştırma” başlıklı tezlerinde de detaylandırıldığı üzere şifa 

pratikleri hizmetlerinden faydalanan sınıf çoğunlukla üst-orta sınıftır.  Bu bağlamda 

şifalanma pratikleri hizmetlerinin sürdürülmesi için gerekli olan tanıtma, yayma ve 

pazarlama hedeflerini; çoğunlukla orta sınıfın ekonomik, kültürel ve sosyal sermayelerini 

gösteri nesnesine dönüştürdükleri sosyal medya araçlarında gerçekleştirmektedirler. Ayşe 

Anbarlı’nın (2022: 512) “Sosyal medya fenomenlerinin farklı sosyo-ekonomik düzeydeki 

tüketicilerin satın alma kararları üzerindeki etkisinin psikolojik faktörler aracılığıyla 

incelenmesi” başlıklı araştırma makalesinde yapılan çalışmalara göre tüketici davranışının 

ve etkileşiminin, diğer sosyal medya uygulamalarına göre daha fazla olduğu uygulama 

Instagram’dır. Instagram dışındaki sosyal medya uygulamalarında tüketici etkileşimin düşük 

olması nedeniyle yeni nesil şifalanma pratikleri verileri de oldukça sınırlı düzeyde kalmıştır. 

Bu araştırmanın bulgularından biri de uygulayıcıların genellikle kendi sağlık 

sorunlarına çözüm arayışları sırasında bu tür eğitimlere rastladıklarını ve başlangıçta danışan 

olarak aldıkları terapilerin daha sonra eğitimini alarak uygulayıcı/terapist olarak devam 



51 

 

ettiklerini göstermektedir. Venüs kendi hayatından örnekler vererek şifalandırma aracının 

kişinin kendi içsel yolculuğuyla başladığını ve şifa vermek için uygulayıcının hastayı ve 

kaynağı önce kendisinde veya yakınında tanıması gerektiğini ifade etmektedir. Terapist/ yeni 

nesil şifacıların bu şekilde kendi danışanlarına eğitim, sertifikalandırma ve uygulayıcılık 

düzeylerinde girişimciliği teşvik ettikleri dikkat çekmektedir. Kendi kurdukları akademi ve 

danışmanlık hizmetleri kurumlarında ‘işini kur’ ismi altında eğitimler verdikleri 

görülmektedir. Bu eğitimlerin kurumsal seviyede sunulabilmesi için uluslararası 

akreditasyona sahip eğitim içerikleri hazırlanmakta ve bunlar paketler halinde veya 

kampanyalarla dönemsel olarak satışa sunulmaktadır. Venüs patentini aldığı kendi şifa 

eğitim sistemi bulunduğunu da iddia etmektedir. Venüs’ün kişisel web-sitesinde farklı ücret 

ve çeşitli programlarda ‘işini kur’ eğitim paketleri satışa sunulmakta, yapılan yayınlar ve 

paylaşımlarda sıklıkla vurgulanan girişimcilik propagandası dikkat çekmektedir. Kişisel 

alana yönelim, çıkar amaçlı davranış, toksik pozitivite gibi özellikleri nedeniyle yeni nesil 

şifa pratikleri bir tür bireysel ibadet haline gelirken; kolektif bilinç kavramı zayıflatılmakta, 

eleştirel düşünme ve empati yapma gibi kazanımlar ise şansa bırakılmaktadır.   

Günümüz yeni nesil şifacıları neoliberal politikalarla uyum içerisinde eğitim 

nesnesini araçsallaştırarak, talep eden herkese ücret mukabilinde istedikleri eğitim, sertifika 

ve uzmanlık unvanı verebilmektedirler. Anadolu topraklarında var olan ocakçılar, şerbetliler 

gibi geleneksel kadın şifacılarda şifacı olabilmek için atadan soy bağı veya ‘seçilmiş olmak’ 

gerekliydi (Candan, 2002). Çünkü geleneksel şifacılıkta şifanın Tanrı’nın lütfu vesilesiyle 

kişiye verilmiş özel bir yetenek olduğuna inanılırdı. Geleneksel şifacı hiçbir karşılık (ücret) 

talep etmeksizin ‘el vererek’ şifacılık geleneğini nesilden nesile aktarırdı (Güldalı, 2021: 

52). Bu nedenle şifacı olmak için soy bağı ve seçilen olmak gerekliydi. Günümüzde ise şifacı 

olabilmek için herhangi bir alanda, herhangi bir uzmandan talep edilen şifa uygulamasının 

eğitimini ve sertifikasını almak yeterlidir. Soy bağı, kimlik, cinsiyet, yaş ve inanç gibi 

faktörler dikkate alınmaz, standart bir eğitimle isteyen herkes istediği herhangi bir unvanı 

alabilir. Neoliberal politikalar odağında eğitim nesnesinin araçsallaştırılarak kapitalist ilişki 

ağlarının yaygınlaştırılması, kültürel sermayenin metalaştırılması sağlanmaktadır. Bu durum 

Adam Smith’in ünlü “Laissez faire, laissez passer!”12 sözünün pratik örnekleri olarak 

karşımıza çıkmaktadır (Encyclopædia Britannica, 2020). Toplumsal yansımaları açısından 

ücret karşılığı herkese sunulan bu eğitimlerin kamuoyunda sık sık sorgulandığı, bu 

 
12 “Bırakınız yapsınlar, bırakınız geçsinler!”. 



52 

 

eğitimlerin geçerliliği, tutarlılığı gibi tartışmalar ekseninde kurumsal eğitim almış uzman 

psikiyatrlar, psikologlar, psikolojik danışmanlar ve rehberlerin tepkisine yol açtığı 

gözlemlenmektedir. Yaygın medya ağları ve sosyal medya mecralarında popüler olan yeni 

nesil şifacılar TV kanallarında ve sosyal medyada sıkça sahtekâr, dolandırıcı, şarlatan, 

büyücü, cinci gibi yaftalarla linçe tabi tutulmaktadırlar. Kurumsal eğitim alan tıp doktorları 

ve ruh bilimciler, devletin ilgili bakanlık ve birimlerine; yeni nesil şifacılar, kişisel gelişim 

ve spiritüel danışmanlar için sağlık yasasındaki boşlukların revize edilmesi gerektiği 

konusunda sıklıkla çağrıda bulunmaktadırlar. Modern kurumlar, örgütler ve uzmanlardan 

yapılan çağrılara rağmen bu konudaki tartışmalar, ilgili bakanlık tarafından kurumsal eğitimi 

bulunmayan yeni nesil şifacı ve terapistlerin uygulanan terapinin “hastalık tanısı koyma ve 

tedavi etme amacı taşımadığı” ifadesini kullanma şartıyla işlerine devam edebilecekleri 

görüşüyle sonlandırılmıştır (Emre & Bülbül, 2024). 

Enerji şifacılığı pratisyenleri ve bu uygulamalara ilgi duyan bireyler sürekli pozitif 

bir bakış açısına sahip olabilen, yargılamaktan kaçınan, tüm insanları koşulsuz sevgiyle 

kucaklayan, olaylara her zaman olumlu yönde yaklaşabilen, sıra dışı niteliklere sahip ve 

istedikleri zaman ilahi kaynaklarla iletişim kurabilen, söylemlerinde sürekli olumlu bir dil 

kullanan, toplumsal yaşamda olup biten her şeyi mükemmel olarak gören bir profil 

çizmektedirler. Merkür, dişil enerji kamplarında doğada bulundukları sırada arıcılık ve 

doğada yaşayan canlılar hakkında bilgilendirme yapmakta; küresel ısınma ve çevresel 

problemleri sıklıkla gündeme getirmektedir. Bu yönüyle çevreye duyarlı, saygılı, hassas bir 

kişilik görünümü vermektedir. Venüs sosyal medya hesaplarında sıklıkla Afrika ülkelerinde 

yaptığı yardımları paylaşmakta, bu yönüyle yardımsever, sevecen, güvenilir bir kişilik 

izlenimi vermektedir. Bu tip kişilik yapısı anlam arayışındaki bireylerin enerji şifacılığına 

ve şifa terapilerine olan ilgisini artırmaktadır.  Alman Felsefeci Byung-Chul Han (2018), 

olumluluk performansının ve pürüzsüzlük çabasının neoliberal çağın temel 

karakteristiklerinden olduğunu ifade eder. Ona göre çağımızda güzellik pürüzsüzlükle eş 

görülmekte ve her türden engebe gündelik hayatımızdan defedilmek istenmekte, güzellik 

pozitif hazza indirgenmektedir (Han, 2018: 19-20). İnsanın derinleşmesine ve keşif 

kabiliyetinin gelişmesini sağlayan her türden acı ve olumsuzluk adeta düşman ilan 

edilmektedir. Bunun yerine olumluluk kutsanmaktadır. Sağlıklı hayat bir takıntıya 

dönüşmekte, ölüm hayatımızın dışına itilmekte ve böylece pürüzsüz bir hayat 

arzulanmaktadır (Han, 2018: 47-48). “Olumluluk toplumu hiçbir olumsuz duyguya da izin 

vermez. Böylece insanlar eziyet ve acıyla başa çıkma, buna biçim verme becerisini yitirirler” 



53 

 

(Han, 2020: 20). Neoliberal toplumda acı veren her şey kaçınılması gereken bir zehir olarak 

görülür. Çeşitli örnekleriyle gösterildiği gibi yeni nesil şifacılar da yoğun bir biçimde 

pozitifliğe vurgu yapmakta, olumluluğu övmekte ve mükemmelliği arzulamaktadır. Bu 

söylem hem kullandıkları dil hem de dış görünümlerinde açığa çıkmaktadır. 

Neoliberal kültürün hâkim olduğu modern toplumsal yapılar, günümüz bireylerini 

oldukça yoğun bir stres altında bırakan siyasi ve politik düzen oluşturmuştur. Öyle ki; stres 

bu çağın en tehlikeli düşmanı diye nitelendirilmekte; fizyolojik, psikolojik rahatsızlıkların 

faili olarak gösterilmektedir. Modern bireylerin yaşamak için kazanmak zorunda olduğu iş 

yaşamında uzun saatler mesai yapmak zorunda kaldığı, rekabetçilik ortamında elenmemek 

için ‘hep daha iyisini’ yapmakla kodlandığı, çağın ruhunu yakalamak ve toplumda kendine 

yer edinebilmek için eğitimlerden, seminerlere, spor salonlarından sosyal aktivitelere 

koşmak zorunda bırakıldığı çağımızda, gün sonunda bireylerde oluşan yorgunluk ve stres, 

Byung-Chul Han’ın ifadesiyle pozitiflikten kaynaklanan bir şiddet biçimidir. Toplumun 

aktiflik ve performans odaklı yapısı, genellikle aşırı yorgunluk ve bitkinlik gibi ruhsal 

durumları beraberinde getirir. Bu durumlar negatif duygulardan uzak ve aşırı pozitiflikle 

karakterize edilmiş bir dünyanın belirgin özellikleridir. Ancak bunlar bağışıklık tepkilerinin 

bir sonucu olarak düşünülemez; tam tersine, pozitiflik aşırılığından kaynaklanırlar. 

Performansta aşırı artış bireyin iç dünyasında tıkanıklıklara yol açabilir. (Han, 2017: 52). Bu 

esnada yoga, meditasyon ve mindfulness gibi pratikler ‘ana odaklan’ manifestini salık 

vererek, stres ve tükenmişliğin sebep olduğu depresyon, mükemmel olmanın idealize 

edildiği OKB, anlam kaybı ile güvencesiz gelecek korkusunun karşılık bulduğu anksiyete 

ve her köşeyi saran enformasyon ağı ile sosyal medya çılgınlığının çaldığı dikkat-hafıza 

problemlerinin neden olduğu DEHB (Dikkat Eksikliği ve Hiperaktivite Bozukluğu) gibi 

sinirsel rahatsızlıklardan kurtulmaya bir kapı aralamıştır. Stresin sonuçlarının toplumsal 

yapılarla olan bağını yok sayarak pozitif psikoloji, fit ve sağlık yaşam trendi gibi mutluluk 

endüstrisini dolaylı yoldan bireylerin zihin merkezine koymaktadır. ‘Bilinçli Farkındalık’ 

mottosunu kullanan mindfulness hareketi, belirli nesneleri düşünmeye yönlendirme gibi 

bireylerin eylemlerinin ana odaklanmasının geçmişin eleminden ve geleceğin kaygısından 

kurtardığı savıyla kendi mottosuna da çelişik hareket etmektedir. Mindfulness gibi sosyal 

medya ve sosyal hayatta sıkça rastladığımız yeni nesil şifalanma pratikleri, bireyleri olumsuz 

(toksik) olanı görmezden gelme, reddetme ve uzaklaşma eğilimi ile başa çıkmaya teşvik 

etmektedir. Fakat süreç sonunda bu tip uygulamalar bireylerin ekonomik ve toplumsal 

yapıları fark edebilme, eleştirebilme becerisinden uzaklaştırmaktadır. Özetle şifalanma 



54 

 

pratikleri, neoliberal politikalar ve statükonun faili olduğu toplumsal/ekonomik buhran ve 

toplumsal/kültürel acıları sorgulamak yerine, bireylerin içsel iyileşme süreçlerine ve kişisel 

gelişimine odaklanarak bu gerçeklerle yüzleşmekten kaçındırmaktadır. Merkür’ün 

mindfulness ile ilgili videosunda, bu uygulamayı tanımlamak için kullandığı ‘hepimizi 

ızdıraptan kurtardığı’ ifadesi, bilinçli bir bilinçsizlik halinin bireyleri toplumsal eylem ve 

sorumluktan nasıl kurtardığına dair somut örneklerden biridir. Buna ek olarak Merkür’ün 

paylaşımlarında sürekli tekrarlanan ‘dünyamızın kıtlık ve yokluk alanı olmadığı, varlık ve 

bereket alanı olduğu’ söylemi; Güneş’in ‘atalardan kodlanmış olarak gelen sıkıntıların 

maddi/manevi hastalıklarımızın sebebi olduğu’ söylemleri enerji terapistlerinin mevcut 

durumdaki ekonomik eşitsizlik ve toplumsal problemlerin kaynağını olumlama çabası olarak 

göze çarpmaktadır.  Yine Güneş’in bir demo sırasında “2023’te bol paranın hesabımıza 

yatmasıyla ilgili tüm sıkıntı, korku ve blokajların kaynağına götürülmemizi talep ediyorum” 

cümlesi de maddi problemlerin kaynağının spiritüel enerjetik varlıklar olduğu, bol paranın 

bolluk enerjisi ile uyumlanarak elde edilebileceği iddiası dikkat çekmektedir. Bir başka 

çalışmasında, kişinin maddi zorlukları, soy ağacındaki bir atadan kaynaklanan 'finansal 

zalimlik, cimrilik veya savurganlık' gibi etmenlerden dolayı ortaya çıkabileceği öne 

sürülerek kök şifalandırma çalışmasının gerekli olduğu ifade edilmektedir. Bu yönüyle yeni 

nesil şifa pratiklerinde sorunun gerçek kaynağını düşünme, bulma ve sorgulama davranışı 

ötelenirken, günümüz neoliberal ekonomik sistemin getirdiği eşitsizliklerin sonuçları 

spiritüel gizem altına süpürülmektedir. Diğer yönüyle atadan gelen inanç ve öğretilerin de 

yanlış olduğu salık verilerek, kolektiviteden gelen ortak bilincin hali hazırdaki kıtlığın 

(ekonomik buhranın) sebebi olduğu ileri sürülmekte; muhtemel ortak bir toplumsal görüş ve 

eylemin önüne ket vurulmaktadır. Merkür’ün konuşmalarında ‘bize atadan miras kalan; para 

kötüdür, kirlidir, zengin insanlar ahlaksızdır’ gibi enerjetik hafıza aktarımı ve inançların 

bolluk ve bereket enerjisini bloke ettiği iddia edilerek, ata aktarımı ekonomik refah önündeki 

tek engel gibi gösterilmeye çalışılmaktadır. Söylemlerinde, ‘para, güç, savaş, göç, iktidar 

sahibi kurumlar, devletler, örgütler, sistemler, imparatorlar, derebeyler ve 500-600 yıl 

öncesi’ gibi kelimeleri kullanarak sadece geçmişin enerjetik etkisine atıfta bulunmuş; 

günümüz toplumsal ve ekonomik sistemlerine ise değinmemiştir. Hedefte geçmiş yaşantılar 

ve ataların öğretileri günümüze kadar uzanan sorunlar olarak gösterilmiş, ekonomik 

sıkıntıların geçmişten şimdiye kadar genetiğimize işlenen kodlardan kaynaklandığı iddia 

edilmiştir. Bu yönleriyle bolluk ve bereket frekansını elde etme, zenginlik kazanma yolları 

olarak sunulan enerji yükseltme seminerleri ve ücretli eğitimler ile yeni nesil şifa 



55 

 

terapilerinin kapitalizmi ve statükoyu destekleyici nitelikleri belirgin biçimde göze 

çarpmaktadır.  

Yeni nesil şifa pratiklerine yönelik sosyal medya özelinde paylaşılan bu içerikler 

algoritma ile dolaşıma daha fazla girerek, bu alana ilgisi olan bireyleri daha fazla etkisi altına 

almakta; alternatif bakış açılarını engellemektedir. İnternetin ilk dönemlerinde birey ve 

grupların kendini ifade etme özgürlüğünün demokratik toplum idealine katkıda 

bulunacağına dair iyimser beklentiler mevcuttu. Ancak zamanla benzer görüşlerin bir araya 

gelerek karşıt görüşlere kapalı homojen gruplar oluşturduğu sanal dünyada bu iyimserlik 

kaybolmaya başladı. Cass R. Sunstein, böyle bir ortamı sanal dünyada kendine kolayca 

yaşam alanı bulan "yankı odaları" olarak tanımlamıştır (Varol, 2022: 459). “Yankı odaları” 

olarak adlandırılan bu tür topluluklar internet öncesine dayansa da bloglar, forumlar ve 

sosyal medya gibi dijital platformlar ile kişiselleştirme filtreleri, kullanıcıların farklı 

görüşlere kendini kapatmasını kolaylaştırarak yankı odalarının oluşumunu ve devamını 

sağladı. Bu yapılar, grup üyelerinin alternatif görüşlere maruz kalmasını sınırlayarak benzer 

seslerin pekişmesine yol açtı. Sonuç olarak yankı odaları kutuplaşmayı artırarak atomize 

birey topluluklarını çoğullaştırır, demokrasiyi, kollektif hafızayı tehdit eder, yanlış bilgi ve 

sahte haberlerin yayılmasını kolaylaştırır böylece bilimsel olmayan, toplumsal normlardan 

azade davranışları da normalleştirir.  

Geleneksel, evrensel, milli ve manevi bayramların, özel günlerin, dolunay ve ekinoks 

tarihleri de şifa terapistleri için anlamlı zamanlar olarak öne çıkmaktadır. Güneş’in 

paylaşımlarında cemre düşümleri, 8 Mart Dünya Kadınlar Günü, Hıdrellez, dolunay 

geceleri, Marteniçka, burç dönümleri, kavuşumlar, retrolar, Nevruz, Sevgililer Günü gibi 

gün ve bayramlar şifalandırma, eğitim ve ritüeller için özel zamanlar olarak tercih 

edilmektedir. Merkür’ün ekinoks tarihlerinde, Kapadokya gibi mistik, Macahel Ormanları 

gibi açık hava alanlarında kamp eğitimleri düzenlemesi, bireylerin şifalanma süreçlerinin 

özel günlerin anlamının değerlendirilmesi sürecinde önemli bir örnek olarak öne 

çıkmaktadır. Söz konusu kamplar 3 günden 1 haftaya kadar seçenekli olarak değişmekte, 

doğa otellerinde ücretli konaklama hizmeti ile önceden satın alınan eğitimler 

verilebilmektedir. Zygmunt Bauman (2011: 28-37) neoliberal dönemdeki bu türden 

mutluluk arayışı içeren girişimleri postmodern çağın beraberinde getirdiği izolasyon ve 

bireyselleşmenin insanları ittiği anlam arayışı olarak nitelendirmektedir. Bauman neoliberal 

kültürü analiz ederken postmodern toplum, akışkan toplum veya küreselleşme kavramlarını 

eş anlamlı biçimde kullanmaktadır. Ona göre modernite, din ve geleneklerin yerine akıl, 



56 

 

bilim, çalışma, ilerleme, vatan, millet veya devleti ikame ederken, bireyler anlam kaybı 

hissettiler. Postmodern toplumda mutluluk, en temel endişe haline geldi. Mutluluğu 

bulamayan ancak yaşamın anlamını arayan günümüz bireyleri, iletişim teknolojilerine daha 

fazla bağımlı hale geldi. İletişim araçlarının sunduğu önerilerle ne yiyeceklerini veya ne 

giyeceklerini öğrenen bireyler, iyi yaşamın sırrını keşfetmek için uzman danışmanların 

kapısını çalmaya başladılar. Mutluluk için seanslar almaya başladılar ve yeni başlangıçlar 

yapmaya çalıştılar (Bauman, 2005: 63-64). Böylece kişisel beslenme ve bakım uzmanları, 

yaşam koçları, NLP kişisel gelişim etkinlikleri, ilişki terapileri ve Uzak Doğu mistisizmi, 

postmodern dönemin popüler trendleri haline geldi. Araştırma kapsamında bulgu olarak 

irdelenen özel gün etkinlikleri ve kamplar bireyselleşmiş toplumda insanların anlam 

arayışına örnek olarak görülebilir. Neoliberal dönemde bireylerin bu tür topluluk 

faaliyetlerine katılması aslında güvenli bir ağ olarak cemaatin yokluğuna işaret etmektedir. 

Cemaat ilişkilerinin zayıflaması, insanları belirli ve güvenli bir sosyal yapıdan uzaklaştırarak 

değer kaybıyla yüzleşmeye itti. Cemaat, bireylerin ömür süresinden daha uzun ömürlü, 

güvenilir ve istikrarlı bir sosyal ortamı simgeler. Bu ortam, toplumun uzun süreli bir belleğe 

sahip olduğu kesinliğini sağlar. Ancak günümüzde, cemaat deneyimi yok denecek kadar 

azalmış durumdadır (Bauman, 2016: 53-54, 65). 

Venüs’ün bir lüks otelde verdiği eğitim kampından paylaşılan görüntüler ile 

kamuoyu tarafından sosyal linçe maruz kaldığı, ana haber kanalları ve internet gazete 

haberlerine konu olduğu tespit edilmiştir. Anlatıları ve yaşam tarzı örtüşmediği için, 

insanları ‘kerizlemek’ ve bu yolla lüks bir yaşam sürme suçlamasıyla karşılaşan Venüs 

kendini imanlı ama takvalı görmediğini, modern ve güzel giyinmesine rağmen tesettürüne 

dikkat ettiğini, peçeyi sosyal medyada yüzünü göstermek istemediği için taktığını, medrese 

veya cemaat uzantısı olmadığını ifade ederek savunmuştur. Kendisine ‘hoca’ sıfatıyla hitap 

edilmesinden hoşlanmadığını belirten Venüs eğitmen olduğunu dile getirmiştir. Kadınlara 

örnek olmak istediğini, yatmayı ve ağlamayı bıraktıkları takdirde başarabileceklerini 

göstermeye çalıştığını sözlerine eklemiştir. Lüks aracını göstermekten keyif aldığını, Allah’a 

çok şükrettiği için kendisine bu yaşamın sunulduğunu da iddia etmektedir. Eğitimlerinde 

nefis terbiyesi ve ruhun tekâmül yollarını öğreten Venüs, ‘normal hayatında çok sade bir 

hayat yaşadığını, sosyal medyada ki şaşaanın amacının ‘keşfet’e’ düşerek, daha çok insana 

ulaşmak olduğunu ifade etmiştir. Guy Debord’un (2021: 14-17) ifadesiyle; toplumlara 

derinlemesine nüfuz eden iktisadi egemenliğin sonucunda bireyler ‘sahip olmak ’tan, ‘gibi 

görünme ’ye doğru bir kayma yaşamıştır. Bu ‘gibi görünmek’ o kadar güçlü bir araçtır ki; 



57 

 

gerçekte sahip olduklarımızda dolaysız itibarlarını ve doğrudan doğruya işlevlerini ondan 

almak zorundadır. Gösteri, bir dizi imajın bir araya gelmesinden ziyade, bireyler arasında 

var olan ve imajların aracılığıyla ifade edilen bir toplumsal ilişki bütünü haline dönüşmüştür.  

Bireysel gerçeklikler, doğrudan güce bağımlı ve güç etrafında şekillenen toplumsal 

gerçeklikler haline gelmiştir. Sonuç olarak günümüz modern toplumunda bireysel gerçekler, 

kendisi olamamak şartıyla ortaya çıkabilmektedir. Metalaştırılan; inanç duygusu, eğitim 

tabusu ve ekonomik statü göstergeleri birer gösteri nesnesine dönüşmüş durumdadır. Özetle 

“Modern üretim koşullarının hâkim olduğu toplumların tüm yaşamı devasa bir gösteri 

birikimi olarak görünür. Dolaysızca yaşanmış olan her şey, yerini bir temsile bırakarak 

uzaklaşmıştır.”  (Debord, 2021: 13). Bu temsillerin gösteriye dönüşebilmesi için şeffaf 

olması, teşhir edilmesi gerekmektedir. Mars demolarında memnuniyet geri dönüşlerine yer 

vermekte, birçok platformda eş zamanlı gerçekleştirilen bu canlı yayınlar binlerce kişiye 

ulaşmaktadır. Memnuniyet geri dönüşlerinde misafir edilen danışanlar özel hayatlarıyla ilgili 

ayrıntıları kendi rızalarıyla teşhir etmekte; bunu yaparken de Mars tarafından yönlendirilen 

sorularla motive edilmektedir.  Neoliberal bir ideoloji olarak şeffaflık, her şeyi bilgiye 

dönüştürmek için zorlayıcı bir mekanizma olarak işlev görmektedir. Günümüzdeki 

immaterial üretim ilişkileri bağlamında artan bilgi ve iletişim miktarı, üretkenlik ve hızın 

artması anlamına gelir. Ancak bununla birlikte gizlilik, yabancılık ve ötekileşme sınırsız 

iletişime engel olabilir. Bu nedenle şeffaflık adına bu engellerin aşılması gereklidir (Han, 

2020: 12). Bu amaçla özellikle sosyal medya araçlarında bireyler içini dökmeye, 

yaşadıklarını ifşa etmeye, özgürlük adı altında mahremiyeti yok etmeye teşvik edilir. 

Neoliberal kültürün hâkim olduğu bir toplumsal düzlemde her şey açık olmak zorundadır; 

çünkü gizli olan her şey şüpheli bulunur. Bir şiddet biçimi olarak şeffaflık aygıtı, yeni nesil 

terapistleri için bir güvenilirlik turnusoluna dönüşmüştür. Danışanların mahrem olaylarla 

ilişkilendirdikleri travmalarını anlatıp, terapistlerinin bunu nasıl çözdüğüne dair referanslar 

vermesi gerekmektedir. Mars’ın YouTube canlı yayınında bir danışanı kayınvalidesiyle 

yaşadığı tartışmaları -karşı tarafın rızasını almadan- anlatabilmekte; bir diğeri eşi tarafından 

nasıl aldatıldığının detaylarını verebilmekte ya da bir diğeri çocukken öğretmeni tarafından 

uğradığı taciz olayını hiç tanımadığı insanlarla paylaşabilmektedir. Han’ın (2020: 12) 

deyimiyle; sınırsız özgürlük ve iletişim, genel bir kontrol ve gözlem mekanizmasına 

dönüşmektedir. Sosyal medya ise toplumsal yapıyı disipline etmeye ve sömürmeye yönelik 

oluşturulan dijital panoptikonlara daha fazla benzemektedir. 



58 

 

Özellikle Merkür’ün içeriklerinde cinsiyet kodlarına dair çok sayıda referanslar göze 

çarpmaktadır. Öyle ki bereket, bolluk veya zenginlik fenomenleri dahi cinsiyet kodlarıyla -

çoğunlukla dişil- özdeşleştirilmektedir. Evrenin düzeninde bulunan eril-dişil enerji 

dengesinin bozulmasının günümüz modern bireylerinde anlam yitimine neden olduğu sıkça 

dile getirilmektedir. Örtülü biçimde modernite ve kapitalizm eleştirisi yapılırken, bunlardan 

kaynaklı krizlerle başa çıkma yolu olarak eril-dişil enerjiyi dengeye getirmek 

gösterilmektedir. Kadınlarda dişil, erkeklerde ise eril enerjinin yükseltilmesi gerekmektedir. 

Evren ancak bu şekilde dengeye getirilebilir. Bu amaçla Faceyoga, Access Facelift 

(Enerjetik Yüz Gerdirme), güzellik reikisi gibi eğitimler verilerek eril-dişil enerjiyi 

yükseltme kampları düzenlenmekte; neoliberal kültür endüstrisinin üretiminde kodlanan 

yeni cinsiyet kodları, ezoterik öğretilerle harmanlanarak zihinlerde yeniden işleme 

koyulmaktadır. Bu bağlamda dişil enerji toprak, bereket, alıcı olarak kodlanırken ‘sessiz’ ve 

‘sakin’ kalmanın dişil enerjiyi artırarak bereket frekansına uyumlanabileceği bu şekilde 

bolluk bereket kapılarının açılacağı ifade edilmektedir. Paylaşımlarında her ne kadar eril ve 

dişil özellikleri biyolojik cinsiyetten bağımsız olarak anlattığını ifade etse de atıfta 

bulunduğu fenomenler geleneksel/toplumsal cinsiyet kodlarıyla birebir örtüşmektedir. Dişil 

özellikler “gece, içe aşağı, soğuk, karanlık, alıcı, yin13, sessiz, toprak, sevgi, duygu, yavaş, 

dingin, serin, ıslak, nemli” gibi cinselliği çağrıştıran kavramlarla ve ‘bambu ağacı’ gibi 

metaforlarla eşleştirilmektedir. Eril özellikler ise “dominant, gündüz, aktif, rekabetçi, planlı, 

sonuç odaklı, bireysel, yukarı, eylem, sıcak, akış, hızlı, madde, savaş, hesap, yang4, oluş, 

gök, kaygı, kontrol, farkındalık” gibi kavramlarla tanımlanmaktadır. Bu kavramlaştırmalar 

üzerinden dişil özelliklere irrasyonel, eril özelliklere ise rasyonel olarak atıfta bulunulduğu 

dikkat çekmektedir. Dişi ‘toprak ve rahim’ olarak, eril ise ‘tohum ve döl’ olarak 

kodlanmaktadır. Burada eril kodlar baskın, otoriter ve kontrol fenomenleri ile tanımlanırken, 

dişil kodlar pasif, durgun, sessiz, düşünmemek, anlamamak gibi negatif kavramlarla ifade 

edilmiştir. “Öncelikle dişil (pasif) alanda projeyi, vizyonu, niyeti belirlersin; sonrasında onu 

hayata geçirebilmek için eril enerjiye teslim edersin” cümlesi ile eril-dişil alana yüklenen 

rasyonel-irrasyonel kodlar toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında patriyarka ve iktidar 

ilişkisini açıkça göstermektedir. Eril enerjinin baskın olduğu bir yaşamda her şeyin eylemle 

çözülebileceği inancının olduğu fakat dünyada kontrol edilemeyecek, bilimsel olarak 

 
13 “Yin ve Yang'ın ilkesi; kadın-erkek, karanlık-aydınlık ve yaşlı-genç gibi her şeyin ayrılmaz ve çelişkili 

karşıtlar olarak var olmasıdır. Eşit zıt çiftler birbirini çeker ve tamamlar. İlke, MÖ 3. yüzyıla hatta daha 

öncesine dayanır ve Çin felsefesinde, Çin tıbbında ve genel olarak kültürde temel bir kavramdır.” (Cartwright, 

M., & Berra, S., 2018). 



59 

 

ölçülemeyecek ve rasyonel olarak bilinemeyecek şeyler olduğu ifade edilirken dişil enerjide 

hiçbir şey yapmamaya, görülen hiçbir şeyi analiz etmemeye, anlamaya çalışmamaya da övgü 

yapılmaktadır. Yeni nesil şifa pratiklerinde erillik, dişillik, beden ve sunum arasında kurduğu 

ilişkinin analizi için Fransız sosyal bilimci Jean Baudrillard'ın "Tüketim Toplumu" analizine 

başvurulabilir. Baudrillard (2013: 152-153), tüketim toplumunda en çok hedef alınan 

gruplardan birinin kadınlar olduğunu, dişilliği inşa eden dergiler aracılığıyla kadınların 

cezbedici olarak sunulduğunu ifade eder. Bu çağda bedenin gizemi vurgulanırken, insanlara 

bedenlerine değer vermeleri dinsel bir buyruk gibi aktarılmaktadır. Günümüzde tüm tüketim 

alanı erotizmle doldurulmuştur; bronzlaşma, estetik operasyonlar, dolgu-botoks 

uygulamaları, vücut geliştirme, temizlenme, makyaj gibi yöntemlerle beden estetiği ve 

erotikliği açığa çıkarılmaya çalışılır. Beden, bu bağlamda satılan bir ürün haline gelmiş, 

özgürleşme ve kurtuluşun bir aracı olarak görülmeye başlanmıştır (Baudrillard, 2013: 150-

167). 

Yeni nesil şifa terapisti ve yaşam koçlarının sosyal medya çalışmaları, eğitim ve 

kamplarına sıkça uzman misafir çağırdığı bu uzmanların kendi isim, eğitim, kitap veya 

ürünlerinin reklam ve tanıtımlarını yaptıkları, iş birlikleri çerçevesinde danışanlara özel 

indirimler sunulduğu dikkat çekmektedir.  Merkür’ün Youtube kanalına davet edilen bir 

uzmanın sahibi olduğu ücretli mobil uygulamasını dişil enerjiyi artırma ve dişil enerji 

arketipini bulma üzerine yapılan şifalandırma çalışmasıyla pazarlaması, neoliberal 

ekonomik yapıların yeni nesil şifa uygulamalarıyla uyumlu hale getirildiğini anlama 

açısından oldukça önemlidir. Yine Mars katıldığı TV programları ve sosyal medya 

hesaplarında verdiği eğitimlerin ve yazarı olduğu kitapların sıkça tanıtımını yapmaktadır. 

Venüs ise Instagram ve kadınlara özel hizmet veren telegram hesaplarında verdiği eğitim ve 

şifa çalışmalarının pazarlamasını yaparken “yalnızca hak edişi olanların katılabileceği” 

ifadesini sıklıkla dile getirmektedir. Bu söylemle ilahi inanç/spiritüalizm yoluyla bireylerin 

egolarına gönderme yapmakta, pazarlama stratejisini bireylerin özel hissetme/hissettirilme 

duygusu üzerinden inşa edilmeye çalışıldığı dikkat çekmektedir. Yeni nesil şifa 

eğitimlerinde bireylerin egolarına, hazlarına, beklenti ve arzularına göndermeler yapılarak 

pazarlama etkinliğinin sürdürülebilirliği devam ettirilmektedir. Bireycilik, haz ve 

egosantrizm temelli telkinler, birey topluluklarını adeta paralize ederek kollektif bilinç ve 

eylemden oldukça uzak bir alanda konumlandırmaktadır.  

  



60 

 

Neoliberal düzenin hâkim olduğu modern toplumsal yapılar, günümüz bireylerini 

oldukça yoğun bir stres altında bırakan siyasi ortam oluşturmuştur. Öyle ki; stres bu çağın 

en tehlikeli düşmanı olarak nitelendirilmekte, fizyolojik, psikolojik rahatsızlıkların faili 

olarak gösterilmektedir. Modern bireylerin yaşamak için kazanmak zorunda olduğu iş 

yaşamında uzun saatler mesai yapmak zorunda olduğu, rekabetçilik ortamında elenmemek 

için ‘hep daha iyisi’ olmakla kodlandığı, çağın ruhunu yakalamak ve toplumda kendine yer 

edinebilmek için eğitimlerden, seminerlere, spor salonlarından sosyal aktivitelere koşmak 

zorunda bırakıldığı modern toplumlarda; gün sonu bireylerde oluşan yorgunluk ve stres, 

Byung-Chul Han’ın ifadesiyle pozitiflikten kaynaklanan bir şiddet biçimidir. Toplumun 

aktiflik ve performans odaklı yapısı, genellikle aşırı yorgunluk ve bitkinlik gibi ruhsal 

durumları beraberinde getirir. Bu durumlar negatif duygulardan uzak ve aşırı pozitiflikle 

karakterize edilmiş bir dünyanın belirgin özellikleridir. Ancak bunlar bağışıklık tepkilerinin 

bir sonucu olarak düşünülemez; tam tersine, pozitiflik aşırılığından kaynaklanırlar. 

Performansta aşırı artış bireyin iç dünyasında tıkanıklıklara yol açabilir. (Han, 2017: 52). 

Yoga, meditasyon ve mindfulness gibi pratikler ‘ana odaklan’ manifestini salık vererek, stres 

ve yorgunluğun sebep olduğu DEHB (Dikkat Eksikliği ve Hiperaktivite Bozukluğu), 

depresyon, OKB (Obsesif Kompulsif Bozukluk), anksiyete gibi sinirsel rahatsızlıklardan 

kurtulmaya bir kapı aralamıştır. Stresin sonuçlarının toplumsal yapılarla olan bağını yok 

sayarak pozitif psikoloji, fit ve sağlık yaşam trendi gibi mutluluk endüstrisini dolaylı yoldan 

bireylerin zihin merkezine koymaktadır. ‘Bilinçli Farkındalık’ mottosunu kullanan 

mindfulness hareketi, bireyleri belirli nesneleri düşünmeye yönlendirmek gibi manipülatif 

bir çalışma prensibiyle kendi felsefesine aykırı hareket etmektedir. Mindfulness gibi sosyal 

medya ve sosyal hayatta sıkça rastladığımız yeni nesil şifa pratikleri olumsuzluklarla 

(toksik), görmezden gelme, reddetme ve uzaklaşma gibi eylemlerle başa çıkmaya teşvik 

etmektedir. Fakat süreç sonunda bu tip uygulamalar, bireyleri ekonomik ve toplumsal 

yapıları fark edebilme, eleştirebilme becerisinden uzaklaştırmaktadır. Özetle şifalanma 

pratikleri ile birey toplulukları, neoliberal politikalar ve statükonun faili olduğu 

toplumsal/ekonomik buhran ve toplumsal/kültürel acıları sorgulamak yerine, içsel iyileşme 

süreçlerine ve kişisel gelişime odaklanarak bu gerçeklerle yüzleşmekten kaçınmaktadırlar. 

  



61 

 

 

 

Şifa terapilerinde danışanların talepleri, hazları, onaylanma ve elde etme istekleri 

üzerinden yapılandırılan hâkim dil, sempati ve olumluluk çabasıyla perdelenmeye çalışılsa 

bile özünde toplulukları baskılayıcı, dışlayıcı ve bireyi yüceltici kodlarla örüntülenmiştir. 

Geleneksel toplumlarda merkeze Tanrı’yı alan yaşam felsefesi, modernite ile beraber insan-

merkeziyetçiliğe evrilmiştir. Narsisizm, neoliberal bireyin temel felsefesi olmuş; bireyin 

merkezinde olmayan her şey dışlanarak ötekileştirilmiştir. Genel geçer ortak ahlak 

kurallarının kabul görmemesi, etik kurallarının bireyin mantığına indirgenmesine neden 

olmuştur. Buna göre pragmatizm yaygın kabul görmüştür. Bir şey birey için faydalı ise o şey 

doğrudur anlayışı içselleştirilmiştir.  Bireyi temel alan bu hümanistik (insan-merkezci) 

yaklaşıma göre her şey birey içindir. Genelde şifa terapistlerinin apolitik ve hümanistik 

olarak kabul görmesi, aslında 'iyi' ve 'doğru' olanın egemen sistemler tarafından baskı altına 

alınarak bireylere dayatıldığını gizlemektedir. Bireye ait olduğu düşünülen fakat 

modernitenin dayattığı, ön kabuller, normlar, yargılar şifa terapileri üzerinden kendini 

bireyin bilinci üzerinde yeniden konumlanmaktadır. Birey, kendini odak yapmalı; başarılı, 

mutlu, güzel, bakımlı, eğitimli, manevi, güçlü, faydalı/faydacı, mantıklı olmalıdır. Araştırma 

kapsamında elde edilen verilerden, Venüs’ün; ‘bireyin hayatını zehirleyen toksik 

insanlardan uzak durma, enerjiyi aşağı çeken her şeyi serbest bırakma’ öğretisi, Merkür’ün 

‘yaşamda yolunda gitmeyen her şeyi sevgiyle karşılayarak serbest bırakma’ tavsiyesi, 

Güneş’te ‘kollektif bilinçten gelen kök inançları, atadan gelen karmik borçları reddetme ve 

değiştirilmesini umma’ inancı, Mars’ta ‘travmanın bireye ait olmadığı, sorunun kökünün 

atalarda olduğu’ gibi kabuller bu kapsamda verilebilecek örneklerdir. Modern birey güçlü 

olmak zorunda olduğu kadar hassas ve kırılgandır da. Narsisizm ’de egolar o kadar yüceltilir 

Şekil 2. Neoliberal Kültür Aktarımı 



62 

 

ki bu kırılganlığın nedeni bireyi özüyle ilgili değil, dışsal faktörlerle ilgilidir. Yeni nesil şifa 

terapistleri bu dışsal faktörleri genellikle mistisizmle, atalarla, geçmiş yaşantılarla ve 

travmalarla ilişkilendirmektedir. Bu bağlamda özellikle ‘travma’ fenomeni terapötik 

uygulamalar dahilinde oldukça istismar edilmektedir. Bireyin yaşadığı her türlü 

olumsuzluğun yansıması ‘çocukluk travması’, ‘anne karnı travması’, ‘ata travması, ‘anne 

travması’ gibi tanımlamalarla buğulandırılmaktadır. Mars’ın danışanları ile yaptığı birebir 

terapilerde hastalıkları travma ile ilişkilendirerek bu şekilde kategorilendirmesi dikkat 

çekicidir. Ona göre; ‘Hastalıkların temeli travmadır. Zehirlenme, radyasyon gibi dışarıdan 

direk olmayan her şeyin düzelme ihtimali vardır.’ Travma ile ilişkilendirdiği hastalıkların 

sebepleri ise şunlardır: ‘Egzama, vitiligo, sedef, dermatit gibi üst deri hastalıkları ayrılık, 

dokunma ile ilgili travmalardır’. ‘Vertigonun sebebi düşen birini görmek veya kendisinin 

düşmesidir’. ‘Kas ile ilgili hastalıklar donup kalma ile ilgili travmalardır’, ‘MS’de (Multiple 

Skleroz) kal gelme olayı vardır’. ‘Huzursuz bacakta bir yerde zorla tutulma, gidememe 

travması vardır’. ‘Tansiyon sıvı travmasıyla ilgilidir. Sıvıyı tehlikeli görme, boğulma, kan 

aldırma, aşı yaptırma ile ilgili travmalar’. DEHB (Dikkat Eksikliği ve Hiperaktivite 

Bozukluğu) hareketsiz kalma travmasıdır. Annenin çocuk ölecek diye korkması, hareket 

edememesi travmaya neden olabilir’. ‘Kadınlarda diyabet tiksinme, iğrenme travmasıyla 

ilgili iken erkelerde, zorla bir şey yaptırılması, direnememe travmaya neden olur’. ‘Kalp-

damar rahatsızlıkları genelde travma bittikten sonra olur’. ‘Varis bacaklarım güzel değil 

bacaklarım değersiz travmasıdır’. ‘Astım, KOAH (Kronik Obstrüktif Akciğer Hastalığı) 

nefessiz kalma ve ölüm korkusudur’. ‘Sindirim sistemi hastalıkları, dinmeyen öfke’ iken 

‘Ülserinki alana müdahaledir’. ‘Kayıp travmaları kadınlarda genellikle yumurtalıklarda 

çıkar’. ‘Skolyozis, kamburluk, rezil olma travmaları ile ilgilidir’. ‘Genetik hastalıklarda 

travma atana ait ama genelde annene ait travmalardır’. ‘Çocuk sahibi olamamanın sebebi 

kadınlar için erkeğe güvenememe, finansal güvenç hissedememe ya da kayınvalideye 

öfke’... Bu örnekler içinde en dikkat çekeni ise kanser ile ilgili; ‘kanser, beynin travmaya 

teslim olmamasının sonucunda oluşur’ ifadesidir. ‘Sen savaştığında aslında beynini hastalık 

üretmesi için tetikliyorsun’ cümlesi ile modern dönem hastalığı olan kanser, bireyin 

direnciyle ilişkilendirilerek birey suçlanmakta; hastalığın mesuliyeti hastanın boynuna 

yüklenmektedir. Kasıtlı olmasa bile bu vesile ile bireyler pasifize edilip, çağın hastalığı olan 

kanserin, birey ve topluma uygulanan politikalar, çevresel sorunlar, metropol hayatının 

getirdiği stres, ekonomik problemlerin getirdiği beslenme sorunları, kötü çalışma ve yaşam 

koşulları gibi etkenlerle olan bağı bireylerin zihin dünyasında koparılmaktadır. Mars 



63 

 

kitapları ve eğitimlerinde ‘teslim olmak bir doğa kanunu’ söylemini normalleştirerek, 

‘teslim olmak kötü değildir, susabilirsin’, ‘bazen bir sorundan kurtulmanın en doğru yolu 

onunla barışmaktır’ tavsiyelerini sıklıkla yineleyip, hastalıkların toplumsal, kültürel, 

ekonomik parametreler ve boyutları hakkında bireylerin düşünme ve harekete geçme yetisini 

körleştirmeye katkıda bulunmaktadır. Ayrıca ‘bir şeyden ne kadar çok nefret edersen onu o 

kadar çok güçlendirirsin’ aforizması ile bireylerin duygu dünyası da manipüle edilmektedir. 

Bir başka örnekte; danışanının çocukken sınıf önünde fakirliği yüzünden öğretmeni 

tarafından utandırıldığını ve sonrasında gelişen hastalığı anlatılmaktadır. Buna göre; 

danışan, öğretmeni tarafından ‘naylon ayakkabıları bir daha giymeyeceksin’ uyarısıyla 

tahtada bekletilmiş, buna bağlı olarak yetişkinlik çağında varis hastalığı ortaya çıkmıştır. 

Çocukken yaşanılan bu olayda, ailenin ekonomik yetersizliği ve öğretmenin ayrımcı ve 

cezalandırıcı tutumu gibi doneler göz ardı edilerek, problemin sebebi çocuğun travma anında 

yaşadığı duyguya, dolayısıyla bireye yüklenmiştir. Mars, tüm bu hastalık tanımlamalarının 

ve tavsiyelerinin kaynağını ise insan beyninin ilkelliğine bağlamakta ve ‘ben iyi 

düşündüğümüz için iyileşiriz demiyorum, beynimiz mal diyorum’ cümlesiyle 

açıklamaktadır. 

Son tahlilde şifa terapistlerinin ‘düşünmeden eyleme geçiş’ vurgusu, bireylerin etik 

aklını kolayca devre dışı bırakabilir ve hali hazırda içinde bulundukları topluma 

yabancılaşmış bireylere kolayca evrilebilir. Amerikan ordusunun askeri personel için bilinçli 

farkındalığa yatırım yapma politikası, bilinçli askerlerin topluca savaşmayı reddetmesi için 

değil; stresin azaltılıp verimin artırılması yoluyla göreve hazır emir erlerine kolayca 

dönüştürülebilmeleri içindir (Booth & Kuyken's, 2017). Ronald Purser (2019: 6) 

mindfulness vb. şifa pratiklerinin zihinsel süreçleri yönlendirerek stresi azaltmaya yardımcı 

olduğu, uzun vadeli kaygıyı ve diğer bozuklukları da azalttığı konusunda hemfikirdir. 

Otomatik tepkilerin farkındalığının arttırılması insanların tepkilerini azaltabilir ve 

sakinliğini artırabilir. Ona göre buradaki sorun sağaltım sürecinin nasıl 

gerçekleştirildiğinden ziyade satılan ürünler ve bu ürünlerin paketlenme şeklidir. Farkındalık 

basitçe odaklanma yeteneğinin geliştirildiği bir sistemdir. Mindfulness Budizm’den 

beslendiğini iddia etse de geleneksel öğretiler ile doğaya ve diğer varlıklara karşı şefkat 

bilincinden arındırılmış, onu salt sahte bir benlik duygusuna indirgemiştir. Danışanları bu 

sistemde esasen özgür bırakılmazlar; aksine sorunlara neden olan koşullara uyum 

sağlamalarına yardımcı olur. Purser’e göre; gerçek farkındalık (devrimci) hareketi, işlevi 

kalmamış toplumsal/psikolojik sistemi altüst etmeye çalışır, ancak mindfulness gibi 



64 

 

terapötik uygulamalar yalnızca bu yıkıcı gücün mantığını güçlendirmeye hizmet eder. 

Neoliberal sistem, son birkaç yılda bireylere ve toplumsal yapılara kendini gizlice dayatmış, 

sermaye sahiplerinin zenginliği peşinde toplumsal eşitsizliği artırmıştır. Toplumun birer 

parçası olan bireylerden ise bu modele uyum sağlaması talep edilmektedir. Neoliberal 

kültüre uyum sağlayamayan bireylerin yaşadığı stres patolojikleştirilerek, özelleştirilmiş ve 

stres yükünün yönetimi bireylere yüklenmiştir. Tam bu anda farkındalık satıcıları günü 

kurtarmak için devreye girmekte; acıyı azaltmak için asil görevlerini yerine getirmektedir. 

Ancak terapistlerin bunu etkili biçimde uygulayabilmeleri için stresin aynı zamanda 

toplumsal bir olgu olduğunu kabul etmeleri gerekmektedir. Kolektif acıyı ve onu ortadan 

kaldırabilecek sistemik değişimi hesaba katmayarak, bilinçliliği gerçek devrimci 

potansiyelinden mahrum bırakarak, insanların sadece kendilerine odaklanmalarını sağlayan 

sıradan bir şeye indirgemektedirler. Farkındalık hareketi özelinde verilen ana mesaj, hayatta 

yolunda gitmeyen şeyler ve kişisel problemlerin zihnimizin içinde olduğudur. Anda 

kalmadığımızda gelecek korkusu ve geçmişin azabı arasında kalarak mutsuz oluruz. Modern 

farkındalığın kurucusu Jon Kabat-Zinn (2019: 7), kitabı Coming to Our Senses'da bu durumu 

‘düşünme hastalığı’ olarak tanımlar. Ona göre günümüzde toplumlar -diğer kaynaklar 

tartışılmaksızın- dikkat eksikliğinden mustariptir. Fakat dikkatimizi çalan küresel medya 

şirketleri ve onların uygulamalarından hiç bahsedilmemektedir. Bu kitapta ‘kapitalist’ 

kelimesinin geçtiği tek yer ise stresli bir yatırımcının anekdotundan ibarettir. Purser’e (2019: 

8) göre, kapitalist sistemin temelinde sorunlu olan şey onun doğası değil; asıl sorun 

bireylerin güvencesiz ve belirsiz bir ekonomik ortamda dikkatli ve dirençli olma konusunda 

başarısız olmalarıdır. Bununla beraber bizi mutlu ve bilinçli kapitalistler haline getirecek 

mindfulness gibi çözümler sunulmaktadır. Sonuç olarak değişim, devrim ve protestoların, 

kolektif mücadelenin varlığıyla gerçekleşemeden atomize bireylerin zihinlerinde takılıp 

kalır. Gözleri toplumun gerçeklerine kapatarak ana odaklanmak, kamusal alan fikrinin 

aşınmasına; böylece kamunun ve kolektif bilincin özel alana çekilmesiyle de beraber 

farkındalığın bir benlik dini haline gelmesine neden olur. Wendy Brown (2015: 15) bu 

durumu şöyle özetlemektedir: "Kamusal topluluk bir vücut olmaktan çıkıyor, bunun yerine 

bir grup bireysel girişimci ve tüketiciden oluşuyor.” Günümüz psikolog, psikolojik danışman 

ve kişisel gelişim uzmanları stresi özelleştirmiş, mutluluk endüstrisi aracına çevirmiş ve ana 

odaklayarak apolitik bireyler olmamızı desteklemiştir. Ana odaklandığımızda, yüksek 

enflasyon veya alım gücünün düşmesinden kaynaklı yetersiz/dengesiz beslenmenin neden 

olduğu sağlık sorunları, geçinebilmek için çekilen kredilerin ödemesi, düşük ücretli maaşla 



65 

 

kötü koşullarda çalışmanın verdiği stres yükü pembe bir toz bulutunun içine bırakılarak 

mutluluğun kapısı aralanabilir. Terapötik hizmet uygulayıcılarına göre sorunları bırakarak 

mutlu olmak ya da onlarla mücadele etmeye kalkıp mutsuz olmak da bizim elimizde ve 

sorumluluğumuzdadır. Güneş’in yaptığı ritüellerde sıklıkla tekrarladığı ‘oldu, oldu, oldu’, 

‘ve öyledir, ve öyledir, ve öyledir’ manifestleri, ‘520, 777, 894781, 33, 3/6/9’ gibi sayı 

sekanslarını tekrarlamanın niyetimizi tezahür ettireceği inancı ve bunları uygulayarak 

değiştirip dönüştürme tamamen insanın iradesinde görülmektedir.  Merkür’e göre; ‘Biz ne 

isek O’yuzdur.’, ‘Niyetimiz bir bumerang gibidir. Niyet yani düşüncelerimiz ve hislerimiz 

ne ise tüm kâinatta geziniyor ve bize geri dönüyor.’ ‘Negatif düşünürsen, hayatına negatif 

enerjiyi çekersin’, ‘Zengin insanların günahkâr olduğunu düşünüyorsan zengin 

olamazsın’… Bu göstergeler bize yeni nesil şifa terapilerinin de herkesin tarafını seçmede, 

olumsuz duyguları yönetmede ve çeşitli kişisel bakım yöntemleriyle kendisini geliştirmede 

özgür olduğu yönündeki neoliberal söylemleri desteklediğinin belirteçleridir.  

Farkındalık meditasyonu özelinde yeni nesil şifa pratikleri, her şeyin tüketim 

nesnesine dönüştürüldüğü bir pazarda o kadar güçlü birer araç olabilmektedirler ki; fast food 

zinciri KFC tavuklu turta satmak için “Konfor Bölgesi: Çömlek Turtasına Dayalı 

Meditasyon Sistemi” başlıklı reklam filmi serisinde kullanılabilmektedir (KFC|Welcome to 

the Comfort Zone, 2017). Amazon'da 100.000'den fazla kitabın başlığında ‘farkındalık’ 

teriminin bir varyasyonu yer alırken, farkındalık uygulamaları ebeveynlik, yemek, sağlık, 

spor, öğretmenlik, terapi, liderlik, finans ve hatta evcil hayvan sahipliği gibi çeşitli alanlarda 

da oldukça faydalı bir pazar nesnesine dönüşmüş durumdadır. Öyle ki; Silikon vadisinin 

küresel şirketleri farkındalık temelli eğitimleri şirket politikalarının ayrılmaz birer parçası 

haline getirmekte, okullarda meditasyon odaları kurulmakta; ABD ordusu ve hukuk 

firmalarında farkındalık uygulamaları yapılmaktadır (Purser, 2019:10). Kitapların yanı sıra 

atölye çalışmaları, çevrimiçi kurslar, seminerler, dergiler ve belgeseller de mevcuttur. Öyle 

ki şifalanma araçları ulusal yayın yapan TV kanallarında akşam kuşağı dizileri ile Netflix, 

Amazon Prime, Blue TV, Disney gibi çevrimiçi medya platformlarında yayınlanan filmlerde 

dahi parlatılan bir meta haline gelmiştir. Dahası, şifalı olduğuna inanılan doğal taştan 

yapılmış takılar, olumsuz enerjileri evden kovması ve pozitif enerji yayması için kullanılan 

çeşitli ev aksesuarları, ata ile bağ kesme için kullanılan kristal hançerler, içme suyunun 

frekansını yükselten teknolojik cihazlar, dişil enerji dengeleme amacıyla kullanılan akıllı 

telefon uygulamaları da dahil edilebilir (Bkz. Ek3, Ek6). Sosyal medya ve yaygın iletişim 

ağlarında karşılaştığımız yeni nesil şifa terapistleri ile popüler medya figürleri, bu 



66 

 

uygulamaların bilimsel çalışmalar ve yaşanan bireysel deneyimler ile hayatımıza katkıları 

hakkında sürekli bilgi akışı sağlamaktadır.  Bu durumu, anlam arayışındaki bireylerin tercihli 

inanç ve maksimum fayda eğilimiyle yeni nesil şifa pratiklerini tercih ettikleri; sonuç olarak 

bireysel amaçlarını meşrulaştırma amacıyla şifalanma pratiklerinden destek alma eğiliminde 

oldukları şeklinde okuyabiliriz. Yakın zamanda gündeme gelen ‘Ruh Sağlığı Yasası’ 

tartışmaları (Türkiye Psikiyatri Derneği, 2021.) ekseninde, kurumsal eğitimli uzmanların 

şifa terapistlerine yönelttiği bilimdışılık, kesin ve genel-geçer olmama, çarpıtma ve sömürme 

gibi yoğun eleştirilere rağmen, bu hizmetlerden yararlanan bireylerin, konuya ismi dahil 

edilen Mars ve Venüs’ü sorgulamaksızın koruma, destek olma ve memnuniyet davranışı 

sergilemesi durumunu inanç ve amacın simbiyotik ilişkisinin örnekleri olarak gösterebiliriz. 

Bu perspektif ile kitap çıkarmak isteyen yazarlar, inancı metalaştıran uzmanlar, izleyici 

bekleyen kişisel gelişim ve yaşam koçları, müşteri arayan şifacılar için yeni alanlar açılmış 

olmaktadır. Bu alanlar dahilinde yeni nesil şifa pratikleri mevcut neoliberal politikalar 

çemberinde evrilerek yeni pazarlara sürülmektedir.  Sürekli gelişen teknolojik yenilikler ile 

bireyler, yeni elektronik cihazlar, mobil uygulamalar ve yapay zekanın yeni bir sürümü ile 

tanışmaktadır. Düşünce ve etik kaygılardan azade geliştiren akıllı cep telefonları, akıllı 

bileklikler, akıllı gözlükler neoliberal kültürün eli, kulağı ve gözü olarak her an bireylere 

kendi aktarımını yapmaktadır. Öyle ki oluşturulan bu soyut ortamda bireylerin zihin 

yönetimi bu araçlar vesilesiyle neoliberalizmin eline geçmektedir. Yaşanan ‘iletişim 

sarhoşluğu’ medyanın ve teknolojinin gücüne duyulan hayranlığı artırmakta; evrenselleşmiş 

bu ideolojinin eylemleri sorgulanmadan kabul edilir hale gelmektedir (Baker, 2012: 217). 

Günümüz ‘enformasyon çağında’ düşünce üretimi ve iletimi medyayı etkin kullanan 

pazarlamacı, girişimci güruhun tekelinde görünmektedir. Bu bağlamda yeni nesil şifa 

terapistleri de ürünlerini etkin pazarlama amacıyla medyanın gücünü büyük oranda 

kullanmaktadır. Sosyal medya araçları genellikle ücretsiz kullanımı ve algoritma dahilinde 

hedef kitleye çabuk erişim gibi verimli kullanım özellikleri ile yeni nesil şifa terapilerinin 

etkin pazarları durumuna gelmiştir. Pozitiflik ve mutluluk endüstrisinin en iyi işlediği ve 

zihinlerin kolayca manipüle edebildiği Instagram uygulaması bireysel girişimciler için en 

etkin araca dönüşmüş durumdadır. Öyle ki; bu sosyal mecrada her gün alanında uzman 

olduğunu iddia eden influencer psikologlarla, spiritüel danışmanlarla, kanaat önderleriyle, 

yeni nesil şifacılarla, reiki masterlarla, yogilerle karşılaşır olduk. Bunlara yapay zekâ desteği 

de eklenince bu karizmatik kişiliklerin gerçek olmasına gerek de kalmadı. Kaynak taraması 

sırasında Instagram üzerinde faaliyet gösteren bir hesap dikkatimizi çekmiştir. Biyografi 



67 

 

kısmında kendisini “Kur'an ve Hadis ışığında, Hurafelerden uzak, Reklam ve İş birliği için 

DM” olarak tanıtan “duacınine” isimli hesabın 219bin takipçisi bulunmaktadır. Bu hesap 

detaylıca incelendiğinde oluşturulan tüm fotoğraf ve videolarda yapay zekâ desteği alındığı; 

oluşturulan başörtülü yaşlı kadın imajına İslam dinine ait kaynaklardan alıntılar yaptırılarak 

etkileşim alınmaya çalışıldığı izlenmiştir. Gerçek bir insanın var olmadığı videolarda, yapay 

zekâ destekli seslendirme ile edilen dualara binlerce beğeni ve ‘âmin’ yorumu gelmektedir. 

Bu durum tam olarak Baulliard’ın (2010: 14), ifade ettiği gibi ‘Simülasyon (hipergerçeklik), 

bir köken veya gerçeklikten yoksun olan bir gerçeğin modeller aracılığıyla türetilmesi’ 

olarak tanımlanır. Hipergerçeklik, imgeler yani görseller aracılığıyla algıladığımız 

gördüğümüz gerçeğin kendisinden, gerçeklerden ve gerçeklikten daha gerçek bir gerçeklik 

yaratmak anlamına gelmektedir. Gerçek alan ile sahte alan arasındaki sınırların 

bulanıklaştığı bu mecralarda, hipergerçeklikler bireyler zihinlerini medya patronlarına 

emanet etmekte, böylece neoliberal kültür tartışılmaksızın bireylerin zihinlerine kolayca 

işlenebilmektedir. Baker’in (2012: 224) sözleri ise hali hazırda neoliberal kültürün bireylere 

sunduğu illüzyon dünyasında bireyin geçmişini, bugününü ve geleceğini özetlemektedir: 

“İletişim alanında son teknolojilerin getirdiği “sarhoşluk" insan ırkının yalnızca geleceği 

açısından değil, geçmişi açısından da büyük bir tehlike olarak beliriyor.” 

George Ritzer, emperyalist kültür etkisinde gelişen modern kapitalist dünya düzenini 

tanımlamak için ‘Toplumun McDonaldlaşması’ kuramını kullanmıştı. McDonaldlaşma; 

fast-food restoranlarının verimlilik, hesaplanabilirlik, öngörülebilirlik ve denetim gibi ilkeler 

temelinde, Amerikan kültürünün dünya genelindeki diğer toplumlar üzerinde daha fazla 

etkin olma süreci olarak tanımlanmaktadır (Ritzer, 2019:26-43). McDonaldlaşma yalnızca 

restoran endüstrisini etkilemekle kalmaz; eğitim, finans, sağlık, moda, sanat, iş yaşamı, 

siyaset, beslenme, seyahat, aile, toplumsal dinamikler dahil birçok alanda etkisini 

hissettirmektedir. Eklektik ve senkretik inançlar dahilinde oluşturulan yeni nesil şifa 

terapilerinin -özelde mindfulness sistemi- McDonalds’a benzer şekilde küresel çapta 

yayılmacı bir politika izlemesi Miles Neale tarafından McMindfulness terimi ile 

tanımlanmıştır (Purser, 2019: 11). Asırlardır varlığını sürdüren inanç sistemlerinin, 

rasyonellik sosuyla yeniden harmanlanarak çeşitli problemlerimize çare olacağı vadedilmiş; 

-fast-food zincirlerine benzer girişimcilik etkisiyle- patentli markalarla ambalajlanarak 

modernitenin getirdiği zorluklarla mücadele edebilecek bir öğün gibi servis edilmiştir.  

Özünden, felsefesinden ve etiğinden koparılan inançların harmanlanmasıyla oluşan yeni 



68 

 

nesil şifa terapileri gün sonunda ‘anında beslenmeye yarayan ancak uzun vadeli doygunluk 

sağlamayan ruhsal uygulamaların beslenme çılgınlığına’ dönüşmektedir. (Neale, 2015).  

 Meditasyon, yoga, shinrin yoku, reiki, EFT, mindfulness, Theta Healing vb. yeni 

nesil şifalanma pratikleri hali hazırdaki problemlerimiz için ağrı kesici hap görevi 

üstlenebilir, ağrı geçtikten sonra iyileştiğini düşünmek, semptomları baskılamaktan fazlası 

değildir. Esasen ağrı fonksiyonel tıp açısından hastalığın en temel semptomudur ve daha 

önemli bir problemin varlığına işaret eder. Semptomu baskılamak hastalığın prognozunu 

kötü etkilemekte, daha fazla semptomla yüzleşmeye kapı açmaktadır. Aynı şekilde bireyin 

toplumsal yapılarla olan ilişkisi örnekteki gibi semptom-hastalık metaforuyla tanımlanabilir. 

Fiziksel ve bedensel rahatsızlıkların sosyolojik nedenlerine bakmaksızın sosyo-ekonomik, 

kültürel kaynaklı problemleri bireysel alanda çözmeye çalışmak ağrı kesici gibidir; kolay ve 

geçicidir. Neoliberal kurumlar bireylerden her zaman ağrı kesicilerini alarak görevlerini 

yerine getirmelerini, kısaca ‘uyum sağlamalarını’ beklemektedir. Bu durumda dış dünyayla 

ilgili kaygılardan habersiz, kendi içine kapanan bireyler açısından yeni nesil şifa pratikleri, 

‘kişisel bakımdan’ öteye geçememektedir. Stresin azaltılarak, daha mutlu bir yaşam 

sürdürülmesi; eşitsizliklerin, adaletsizliklerin nedenlerini sorgulamaktan daha kolay ve 

caziptir. Bu bakımdan kişisel bakım, iş ve eğitim hayatında yüksek performans, iyi bir cinsel 

yaşam, dikkatin toparlanması gibi faktörler bireyin çıkar ve arzularına hitap ederken; 

toplumsal bakım ise zor ve meşakkatli gelmekte ve görünen o ki tercih edilmemektedir. 

Purser (2013), mindfulness özelinde yeni nesil şifa pratiklerini şöyle değerlendirir: 

"Mindfulness'ı, özgün özgürleştirici ve dönüştürücü hedeflerinden ve temel sosyal etiğinden 

uzaklaştırmak, Faustvari bir pazarlık anlamına gelir. Bu, bireyler ve kurumlar için bir araç 

olarak farkındalığı açgözlülük, kötü niyet ve yanılsamanın zararlı köklerinden uyandırmak 

yerine, genellikle bu kökleri güçlendirebilecek basit, terapötik ve kendi kendine yardım 

tekniklerine dönüştürülmesi anlamına gelir." Batı-Doğu sentezli yeni nesil şifa pratikleri, 

hümanistik öğretiler dahilinde Budizm ve doğu kökenli inanç sistemlerinden 

beslenmektedir. Modern eğitimli uzmanlar, bu dinlerin ve inanç sistemlerinin 

büyüselliğinden, Osho, Dalai Lama, Mevlâna gibi spiritüel şahsiyetlerin karizmalarından 

yararlanarak; kültür-inanç-amaç sentezli bir ürün olarak ortaya çıkmaktadır. Bu pratikler 

özelinde; din olmadan maneviyat, İslam olmadan inanç, Budist olmadan şifa gibi öğreti ve 

uygulamalar sıklıkla tekrarlanmaktadır. Hint kültürü ve inanç sistemlerinden beslenen 

yoganın etnik yargılardan arındırılarak Batı’da bir tüketim nesnesi haline dönüştürülmesi 

inancın metalaştırılması bağlamında bilinen bir örnektir. Ülkemizde ise Venüs’ün ‘Miraç’ta 



69 

 

bilinçaltı temizliği’, ‘Esma’ül Hüsna şifa terapi eğitimi’, ‘tasavvufla nümeroloji eğitimi’, 

‘ayet subliminal fon müziği (meditasyon müziği) eşliğinde’, ‘ayetler eşliğinde çakraların 

aktifleşip dengeye gelmesi’ gibi uygulamaları örnek olarak gösterebiliriz.  

Maneviyatın öznellikten sıyrılan, sayılıp ölçülebilen nesnel bir olgu olmaması, onu 

teologlar ve ruh bilimcilerin tekelinde kalmaya mecbur bırakmıştır. Özellikle kapitalizmin 

kalbini oluşturan Batılı ülkelerde maneviyat özelleştirilerek markalaştı, girişimcilik 

çabalarıyla yeniden üretilerek neoliberal toplumların pazarına sürüldü. Uzakdoğu Asya’nın 

dini-kültürel sermayesi ve entelektüel birikimi bir metafizik sömürgeleştirme nesnesine 

dönüştürüldü. Jeremy Carrette ve Richard King (2005: 3-5); Asya bilgelik geleneklerinin on 

sekizinci yüzyıldan bu yana sömürgeleştirme ve metalaştırmaya maruz kaldığını, bu sürecin 

sonucunda seküler, egemen kültürel değerlerle uyumlu ve yaşam tarzında radikal bir 

değişiklik gerektirmeyen son derece bireyci bir maneviyatın ortaya çıktığını iddia 

etmektedirler. Kurumsal ve geleneksel dinlerde otorite sahibi, kural koyucu, uygulayıcı, 

ödüllendirici, cezalandırıcı ve gözetleyici olarak Tanrı/Tanrılar sunulmaktadır. Yeni nesil 

şifa terapilerinin beslendiği yeni maneviyat biçimlerinde ise bu özellikler içselleştirilerek, 

bireylerin benliğine indirgenmektedir. Her şeyin bireyin istemesi veya istememesi, niyeti, 

düşüncesi ve uygulaması yoluyla gerçekleşebileceği illüzyonu yaratılır. Güneş, tüm ritüel ve 

demolarında sıklıkla ‘isteğe bağlıdır’ cümlesini kullanmakta; bireyler istemedikçe 

şifalanmanın gerçekleşmeyeceğini iddia etmektedir. Bireyci maneviyat, özellikle enerji, sayı 

sekansları, kuantum alan, akış, rezonans, ata, titreşim gibi muğlak aracılarla 

maskelendiğinde, hâkim piyasa güçleri tarafından, bireylerin kolayca yatıştırılması, 

uyumlanması ve kolay sömürülebilir bir pazar nesnesine dönüştürülmesine olanak sağlar.  

Çağlar boyu karşılaşılan sosyal, kültürel ve ekonomik problemlerle mücadele yöneliminde 

dini inancın etkisi yadsınamazken; moderniteyle beraber maneviyat/inanç alanı da bilimin 

egemenliğiyle rasyonelleştirilerek psikolojikleştirilmiştir. Girişimcilik dalgasıyla birlikte 

ortaya çıkan yeni meslek grupları ile rehber edinilen karizmatik kişilikler; bireylerin 

birbirleriyle ve toplumsal yapılarla olan ilişkilerinden kaynaklanan ruhsal ve fiziksel 

sıkıntıları, çağımızın ruhuna uygun ve mevcut neoliberal düzene entegre edilmiş sistemleri 

kullanarak rehabilite etmeye çalışmaktadır. Mikro ve makro alandan özel alana çekilmiş, 

psikolojikleştirilmiş maneviyat sonuçları itibariyle politiktir. Byung-Chul Han’a göre (2017: 

29-32); neoliberal psikopolitikanın sunmuş olduğu kişisel gelişim atölyeleri, motivasyon 

workshopları, iyileştirme oturumları ve eğitim seminerleri bireyin faydasına odaklanarak 

kişisel optimizasyon ve yüksek verimlilik vaat etmektedir. Bu tip ideolojiler bireyin tüm 



70 

 

enerjisini ve yaşamını kapsayacak şekilde onu kullanarak sömürmektedir. Neoliberal öz-

optimizasyonun zorunluluğu yalnızca sistemin mükemmel işleyişine hizmet etmektedir. 

Sonuç olarak neoliberal düzenin işleyişine takılan engeller, zayıf noktalar ve hatalar 

terapötik bir yaklaşımla ortadan kaldırılmaktadır. Neoliberalizm için her şey piyasa 

mantığına tabi olmalı ve mübadele edilebilir hale getirilmelidir. Bireyin kendini optimize 

etme hedefi, iyi bir yaşam arayışından ziyade piyasadaki başarısını artırma talebiyle 

ilişkilendirilebilir. Neoliberal rejimler, egemenliklerini sürdürürken bireyleri baskı ve 

şiddetle yönetmek yerine özgürlük ideolojisiyle denetleyerek kontrol altına almaktadır. 

Özgürlük furyasının etkisi altındaki bireyler, mevcut sistemle uyuşmayan durumların 

faturasını kendilerine keser ve başarısızlığı kendi performans eksikliğinde bulan bireyler 

sistem karşıtı bir tavır almazlar. Bu konjonktürde bireyler bir araya geldiklerinde dahi ortak 

bir dayanışma içerisinde bulunamazlar.  Neoliberal yönetimler bu mantıksal ideoloji 

biçimiyle bireyleri kendi çıkarları doğrultusunda yönlendirir. Son tahlilde neoliberalizm, 

bireylerin duygularını, düşüncelerini, ruhunu, bilincini sömürmekte onu stres kaynaklı 

fiziksel ve ruhsal hastalıklara maruz bırakmaktadır. Sürekli olarak kendini iyileştirme çabası 

bireyleri sömürülmeye hazır metalar haline getirmektedir. Oysaki olumsuzluk/hastalık 

doğru okunabilirse bireylerin bilinç ve ruhunda can suyu görevi üstlenebilir. Neoliberal 

psiko-politika ‘bilinç endüstrisi’ ile bireyin bilincini ve ruhunu yok etmektedir ve Han’ın 

(2017: 32) deyimiyle “İyileştirme (healing), görünüşe göre, öldürmek anlamına 

gelmektedir.” 

3.3.Eklektisizm ve Senktretizm  

Din sosyolojisi çalışmalarında, dini kuruluşlar ve eğilimler Avrupa Hristiyanlığı 

merkezli bir yaklaşım içinde tipleştirilmektedir. Ancak bu tasarımlar, dünya genelindeki ve 

içinde bulunduğumuz neoliberal kültürdeki dinsel çeşitliliği yeterince yansıtmamaktadır. 

Batı merkezli din sosyolojisi, genellikle kilise, sekt, mezhep ve kült olmak üzere dört ana 

kuruluş ve örgütlenme tipini ele almaktadır. Kiliseler, kapsayıcı, üyelik kabul eden, 

bürokratik ve profesyonel bir din adamı sınıfına sahip kuruluşlardır. Sektler ise genellikle 

tam bağlılık isteyen, karizmatik liderler etrafında toplanan ve geniş toplumla uyumsuz olan 

dini gruplardır. Mezhepler ise kilise ile sektler arasında bir yerde bulunur; kapsayıcı 

olmalarına rağmen kiliseye kıyasla daha az bağlılık isteyen ve dini çeşitliliği kabul eden 

bürokratik yapılanmalardır. Kültler ise mistik, faydacı, gayrı resmi ve kısa ömürlü spritüalist 

gruplardır (Bird, 2015: 66-68). Ancak, bu ideal tipleştirme Batı-dışı toplumları açıklamada 

ve gelişen yeni dinsel eğilimleri anlamak için yetersiz kalmaktadır. Örneğin, din sosyolojisi 



71 

 

alanında önemli bir başlık olan yeni dini hareketler genellikle geleneksel dini kurumlara 

mesafeli ve gerilimli bir ilişki içindedir ve kendi norm ve ritüellerini oluşturmuşlardır. 

Sekülerleşme teorisine göre, bu tür hareketlerin marjinal olması ve kısa ömürlü olması 

beklenirken, gerçekte öyle olmamıştır (Kirman, 2010: 118-122). Aksine bu araştırmada da 

gösterildiği üzere etkinlik alanları giderek genişlemektedir. Diğer yandan, teolojik 

tanımlamalar, genellikle yeni dinsel eğilimleri sapkın ve sevimsiz gruplar olarak 

görmektedir. Ancak, bu hareketlere katılanların çoğu eğitimli sınıflardan ve hatta ünlü 

isimlerden oluşmaktadır. 21. yüzyılın ikinci yarısında, yeni dini hareketlerle birlikte ilgi 

çeken bir diğer akım, yeni çağ hareketleridir. Bu hareketler, geleneksel bilim, modern 

psikoloji ve ekoloji düşüncelerini birleştirerek modern insanın manevi arayışını temsil 

etmektedir. Bu hareketler, genellikle modern tıp başta olmak üzere egemen bilimle çatışma 

içindedir ve çevreyle bütünleşmeyi ve hayvanları korumayı savunurlar (Bird, 2015: 92-95). 

Küreselleşmenin bir sonucu olarak, insanlar farklı din kültürleriyle etkileşim halindedir ve 

yeni dini eğilimleri uygulama fırsatı bulmaktadırlar. Bu temelde yeni çağ hareketlerini 

neoliberalizmin tetiklediği küreselleşme olgusunun ortaya çıkardığı ifade edilebilir. Bu yeni 

hareketler geleneksel kalıplara uymayacak düzeyde eklektik ve senkretik niteliktedir. 

Senkretizm, farklı dinlerin öğretilerini ve ritüellerini bir araya getirerek yeni bir sentez 

oluşturma eğilimidir. Bu, mevcut dinler arasında uyum sağlama veya farklı inançları 

birleştirme şeklinde gerçekleşir. Örneğin, Hıristiyanlık ile yerel inançların birleştiği 

Afrika'daki bazı dinler senkretik hareketlere örnek olarak verilebilir. Eklektisizm ise, farklı 

kaynaklardan seçilen öğelerin kişisel tercihler veya ihtiyaçlar doğrultusunda bir araya 

getirilmesidir. Bireyler, farklı dinlerden veya felsefelerden gelen unsurları seçerek kendi 

inançlarını ve dini pratiklerini oluşturabilirler. Eklektik bir yaklaşıma sahip kişiler, belirli bir 

dine bağlı kalmadan kendi manevi yolculuklarını oluşturmaya çalışırlar (Kurt, 2018: 232-

234). Bu temelde yeni dinsel pratiklere dair akademik bir tanımlama ihtiyacı doğmuştur. Bir 

din sosyoloğu olarak Abdurrahman Kurt (2018: 285-317), bu hareketlerin ortak noktalarını 

şu şekilde belirlemiştir: senkretik ve eklektik yapıda olmaları, karizmatik liderlik, alternatif 

kolektivizm iddiası, ikame aile hissi ve dışlanmışlara öz saygı kazandırılması. Araştırma 

kapsamında incelenen vakalar yeni dini hareketlerin ve yeni çağ hareketlerinin senkretik ve 

eklektik niteliklerine dair çok sayıda örnek barındırmaktadır.  

  



72 

 

 

Merkür’ün videosunda sunduğu bilgilerin kaynağının kadim uygarlıkların inanç 

sistemlerinden gelen köklü bilgiler olduğu iddiasının bilimsel destek olarak sunulması önem 

arz etmektedir. Küresel çapta aldığı eğitimlere ve klinik aromaterapist olduğuna dair sıkça 

yaptığı vurgular, uzman görünme çabasına bilimsel destek arayışında bulunulduğuna 

dikkatleri çekmektedir. Yaygın psikiyatri ve psikoloji disiplinine ait kavramları sıklıkla 

kullanmakta, alanında uzman psikologların, akademisyenlerin teori ve görüşlerine referans 

vermektedir. Merkür’ün şifa sistemi Nikola Tesla'nın “Eğer evrenin sırlarını bulmayı 

arzuluyorsanız enerji, frekans ve titreşimler üzerinden düşünün.” paradigması üzerine 

temellendirilmiştir. Bunun yanında mitsel anlatılara, ezoterik hikayelere çoğunlukla yer 

verilmektedir. “Denilen odur ki …” cümlesiyle başlayan kaynağı belirsiz birçok bilgi 

paylaşımı yapılmaktadır. Büyüye olan inancı doğayla ilişkilendirerek bireylerin doğayla 

olan bağını kaybettiğini belirtmektedir. Biraz büyünün iyi bir şey olduğunu ve kendisinin 

büyüye inandığını ifade etmektedir. Olumlamalar ve sayı sekanslarıyla manifest yapmanın 

şifalandırma yapacağına inanılırken; ‘iptal, iptal, iptal’ kelimeleriyle negatif enerji bağının 

kesileceği düşünülmektedir. Dişil enerji kamplarında bu biçimdeki mitsel, ezoterik 

anlatıların, masalların, büyünün, ağaçlara sarılmanın insan doğası için gerekli olduğu ifade 

edilirken; kuantum tezahürü ve niyet olumlaması ile ilgili bir demoda “… yıl olmuş 2023 

ritüellerden, mumdan, tüyden şifa mı bekliyorsun?” cümlesi ile pozitivist bir yaklaşım 

sergilemekte, bu durum daha önceki görüşleri ile çelişik bir görünüm vermektedir. Güneş 

Instagram canlı yayınında, takipçilerinin özel dilekleri için anlık JAAS demosu yapmış; bu 

esnada elindeki sarkacı sallayarak çoklu şekilde şu ifadeleri kullanmıştır: “Sevgili Allah’ım, 

sevgili yükselmiş üstatlar, sevgili bilinçaltım ve sevgili sarkacım”. Güneş’in ifadelerinde 

Şekil 3. Eklektisizm ve Senkretizm 



73 

 

eklektik ve senkretik söylemler dikkat çekmektedir. Güneş sıklıkla kâğıt veya belirli 

nesneler üzerine veya vücudun belirli bölgelerine yazılan kelimeler, dualar sayılar 

kullanmakta; uçurtma, kalp, kilit gibi simgeleri çizdirerek ritüeller yaptırmaktadır. Bu 

durumda yeni nesil şifa terapilerinin şamanik ritüeller ile İslam kültüründe uygulanan 

havas14 ilmi ilgili ritüellerle de benzeştiği; eklektik ve senkretik özellikler taşıdığının 

örnekleri arasındadır. 

Venüs hedef kitlesi dahilinde muhafazakâr/dindar ve modern bir imaj görünümü 

çizmekte, küresel çapta aldığı eğitimleri İslam ve Sünnetullaha15 uyarladığını dile 

getirmektedir. ‘Miraç hakikatiyle bilinçaltı temizliği, tekamül yolunda frekans nasıl 

yükseltilir, esfel-i safilin ve eşref-i mahlukun frekansları, Kur’an-ı Kerim’de sekine- cennet- 

cinsellik, cinsel terapi eğitimi-Hz. Muhammed’in hayatından örnekler-, ayet subliminal fon 

müziği (meditasyon müziği) eşliğinde, ayetler eşliğinde çakraların aktifleşip dengeye 

gelmesi, miraçta çakra aktifleştirmek, Vahdet-i Vucüd’un kuantum açılımı, çakraların 

biyoenerjiyle esmalarla Fatiha Suresiyle açılımı vb.’ gibi İslam dinine ait kavram ve  

isimlerle adlandırdığı eğitimlerini yüksek ücretlerde satışa sunmaktadır. Esma’ül Hüsna şifa 

terapisi eğitimine yöneltilen ‘Allah’ın isimlerini ve dinini parayla mı satıyorsun 

eleştirilerine; bu ilimin medreselerden, hocalardan, kitaplardan da öğrenebileceğini, fakat 

kendisinin bu ilmi bilimsel yaklaşımla ele alıp ezoterik bilgiyle harmanladığı ve bu eğitimin 

benzeri olmadığı için ücretlendirdiğin ifade etmektedir. Bu bağlamda din/inanç alanının, 

yeni nesil şifa pratikleri ve neoliberal pazarlama stratejileriyle bütünleştirilerek yeni bir 

ekonomik sektör haline dönüştürülmesi, inancın metalaştırılması bağlamında okunabilir.   

 
14 “Nesnelerle harf, kelime ve duaların gizli özelliklerinden faydalanarak gaybdan haber verdiği veya 

varlıklar üzerinde etkili olduğu ileri sürülen bir ilim.” (Çelebi, 1997). 
15 Sözlükte “bir şeyi açıklığa kavuşturmak, iyi veya kötü yeni bir yöntem ortaya koymak” 

anlamındaki senn kökünden türeyen sünnet ile lafza-i celâlden oluşan sünnetullāh terkibi, Allah’ın koyduğu 

kanun, nizam” demektir (Çelebi, 2010). 



74 

 

4. SONUÇ ve TARTIŞMA 

Modernite ile pozitivist felsefeyi benimseyen fonksiyonel tıp, şifa kavramını 

rasyonel bir düzleme taşıyarak bireyin ruh-beden bütünlüğünden uzaklaşmış; hastalığa 

odaklanarak geliştirdiği farmakolojik tedavi yaklaşımıyla uzun zamandır eleştirilerin hedefi 

olmuştur. Fonksiyonel tıbba bir anlamda tepki olarak ortaya çıkan yeni nesil şifa teknikleri, 

geleneksel tıp ve alternatif tıp yaklaşımlarının birer sentezi olarak uygulanmaktadır. Bu 

teknikler bedenin fiziksel, zihinsel ve duygusal dengesini iyileştirmeyi amaçlayarak 

bütüncül sağlık ile iyi yaşamı hedeflemekte ve sıklıkla holistik bir bakış açısına 

dayanmaktadır. Küreselleşme etkisiyle gelişen bilgi ağı ile neoliberal ekonomik politikalar 

ekseninde, Batı ve Doğu inançlarıyla sentezlenmiş şifa terapilerinin etkinliliği arttı ve 

ülkemizde de büyük talep görmeye başladı. En çok talep edilen uygulamalardan MBSR 

(Mindfulness Based Stress Reduction), nefes teknikleri ve meditasyon ile stresi azaltmak, 

zihni sakinleştirmek ve bedeni iyileştirmek için kullanılır. Bu teknikler ile dikkat ve 

farkındalığın artırılarak içsel dengenin sağlanması hedeflenir. Reiki, çakra dengeleme, 

Theata Healing, Access Bars, kuantum ve akupunktur gibi teknikler bedende enerji akışını 

düzenlemeye odaklanarak şifalanmanın gerçekleşmesi hedeflenir. Bu uygulamalar ile 

fiziksel ve duygusal iyileşmeyi desteklemek, enerji meridyenlerinin açılması ve dengelemesi 

sağlanmaya çalışılır. Yeni nesil şifa pratisyenleri sağlıklı beslenme alışkanlıklarının, bol ve 

doğru su içmenin ayrıca bitkisel desteklerin kullanımının önemini sıklıkla vurgular. Sağlıklı 

ve dengeli beslenme ile fitness gibi bedenin hareketini artıran etmenlerin bedenin iyileşme 

sürecini desteklediğini ve genel sağlığı artırdığını ifade ederler. Bunlara ek olarak doğada 

bulunan tüm etmenlerin canlı olduğunu ve bu etmenlerin enerjisinden yararlanılabileceğini 

iddia ederler. Buna göre madenler, cevherler, taşlar, ormanlar ve toprakta şifalanma aracı 

olabilir. Duygusal özgürleşme teknikleri (EFT) ve psiko-drama etkinlikleri (Aile 

Konstellasyonu) gibi uygulamalar zihinsel ve duygusal sağlığı iyileştirmeyi amaçlar. Bu 

teknikler ile negatif düşünce kalıplarını değiştirme ile duygusal yaraları iyileştirme ve içsel 

barışı sağlama hedeflenir. Yoga ve ayurveda, tai chi, gibi hareket ve fiziksel aktivite formları 

ise bedenin esnekliğini artırıp kasları güçlendirerek stresi azaltmak için çalışır. Şamanik 

ritüeller, melek koçluğu, nümeroloji, ayet ve esmalarla biyoenerji, ho'oponopono, JASS gibi 

uygulamalar ise dinsel ve ruhsal inanç temelinde uygulanan uygulamalardır. Yeni nesil şifa 

teknikleri bireylere kendi sağlık ve iyilik hallerini yönetme becerilerini kazandırmayı 

amaçlar. Bu teknikler ile beden-zihin-ruh bağlantısının güçlendirildiği iddia edilmektedir.  



75 

 

Yeni nesil şifa terapilerine dair yapılan bilimsel çalışmalara Türkçe sosyoloji 

literatüründe az sayıda rastlanmaktadır. Bu alanda yapılan akademik çalışmalar genellikle 

İlahiyat fakülteleri bünyesinde gerçekleştirilmiştir. Bu çalışma ile söz konusu uygulamaların 

toplumsal ve kültürel normlardan kaçış aracı olarak nasıl işlev gördüğünü göstergebilim 

metodu kullanarak anlamaya, çözümlemeye ve açıklamaya çalışılmıştır. Bu çözümleme 

süreciyle birlikte bireylerin günümüz dünyasında var olan sosyal ve kültürel eşitsizlikleri 

yeni nesil şifalanma uygulamaları aracılığıyla yok sayma eğilimlerini göstergeler vasıtasıyla 

ortaya koymaya; kolektif bilinç ve örgütlenmeden nasıl kaçındıklarını göstermeye 

çalışılmıştır. Sonuç olarak mevcut araştırma ile modernite ve neoliberalizm eleştirilerine 

katkıda bulunmak hedeflenmiştir. Bu hedef ile çalışma boyunca nitel yaklaşım 

benimsenerek göstergebilim metodu kullanılmıştır. Bu bağlamda sosyal medyada ve yaygın 

medya araçlarında popüler olan yeni nesil şifacıların verileri toplanmış, 114 veri girişi 

yapılmıştır. Veri analiz tekniği olarak doküman analizi tercih edilmiş, elde edilen veriler 

kodlanıp kategorilendirilerek temalara ulaşılmıştır. Elde edilen bulgular aracılığı ile 3 ana 

temaya ulaşılmıştır. İlk tema: Amaç Odaklı Rasyonel Davranış Egemenliği, ikinci tema: 

Neoliberal Kültür Aktarımı ve üçüncü tema: Eklektisizm ve Senkretizm olarak 

belirlenmiştir. Bu çalışmanın en önemli kısıtı veri araştırma süresinin sınırlı olmasıdır. Bu 

sebeple alan taramasında elde edilen mevcut kaynaklar 4 kişi ile sınırlandırılmış; sınırlı 

veriler araştırma bulgularına dahil edilmiştir. Farklı bir çalışma ile verilerin toplumsal 

düzlemde geçerlilik ilkesi gereği saha çalışması ile mevcut çalışma kuvvetlendirilebilir.  

Modernleşme süreci boyunca gelenek ve dini öğretiler yerine yaşamın her alanına 

hâkim olan rasyonalizm, pozitivizm, bireyselleşme gibi fenomenler, bireylerin anlam 

dünyalarında krize sebep olmuştur. Birey iradesini aşan, hastalık, savaş, göç, yoksulluk ile 

toplumsal normlardan kaynaklanan anomiler ile baş etmek; modernitenin kurduğu yeni 

düzende imkânsız görünmektedir. Geleneksel toplumlarda bireyler başlarına gelen her türlü 

olumsuzluğu Tanrı/Tanrıların cezası, sihir, doğanın gücü, görünmeyen varlıklar ile 

açıklayarak hayatlarını anlamlandırmaktayken; modernitenin inşa ettiği aşırı rasyonel 

toplumlarda bu tip irrasyonel olgular kabul görmemektedir. Bu bağlamda en iyi tespiti hiç 

şüphesiz Max Weber yapmıştır. Weber, modernite ile büyüsü bozulan dünyanın bireyleri 

anlam krizine sürüklediğini ve demir kafese hapsettiğini ifade etmiştir. Demir kafese sıkışan 

bireyler günümüze geldiğimizde küreselleşme ile yükselişe geçen yeni çağ hareketleri 

eksenli yeni nesil şifa terapilerinde dertlerine derman aramaya koyulmuştur.  



76 

 

Bu araştırma sonucunda elde edilen verilere göre; modern bireyler hayatlarını 

anlamlandırmak, modern tıbbın müphem kaldığı problemlerine çare bulmak ve bireysel 

fayda sağlamak için yeni nesil şifa terapilerine talep göstermekte, bu şekilde çıkar amaçlı 

rasyonel davranış biçimi sergilemektedir. Fakat bu tür rasyonel hedefler rasyonel araçlarla 

desteklenmemektedir. Hedefler rasyonel olduğunda bile kullanılan araçlar irrasyonel 

niteliktedir. Şamanik ritüeller, ses terapisi, kristal şifa, melek koçluğu, nümeroloji, çeşitli 

ritüeller gibi uygulamalar irrasyonel nitelikteki uygulamalardan bazılarıdır. İrrasyonel 

özellikteki bu uygulamalar yeni çağ hareketleri temelinde geliştirilmiştir. Buna göre farklı 

dini kültürlerle etkileşim halinde olan bireyler yeni dini eğilimleri ve terapileri uygulama 

imkânı bulmaktadırlar. Bu bağlamda, yeni çağ hareketlerinin, neoliberalizmin yükselişe 

geçtiği bir süreçte ortaya çıktığı ifade edilebilir. Yeni nesil şifa uygulamalarında sıklıkla 

referans verilen yeni nesil hareketler, eklektik ve sentetik nitelikte olup; farklı din öğretileri 

ve ritüellerinin bir araya getirilerek oluşturulmuş yeni bir sentezin özelliklerini taşımaktadır. 

Bu bağlamda ülkemizde İslam dininin argümanları ve enstrümanları kullanılarak oluşturulan 

çeşitli yeni nesil şifa terapileri ortaya çıkmıştır. Miraç’ta bilinçaltı temizliği, Vahdet-i 

Vücud’un kuantum açılımı, Hasip esmasının kuantumdaki yeri ve yaşamımıza yön 

vermemizdeki önemi, Levhi Mahfuz kayıtlarının kişi de uyanışı ve algının açılması, Bakara 

Suresi’nin 284. Ayeti enerjisiyle şifalanma gibi örnekler bunlardan bazılarıdır. Meditasyon 

sırasında Budizm-Hinduizm eksenli mantralar ve olumlamalar yerine Kur’an-ı Kerim 

ayetleri ve Allah’ın isimlerinin kullanılması da yeni nesil şifa terapilerinin eklektik 

özelliğinin örneklerinden biridir.  İslam kültüründe yaygın olarak kullanılan cifir ve ebced 

hesabı ise yeni nesil şifa terapilerinde sayı sekansları ile sentezlenmiş görünmektedir. Yine 

İslam kültüründe kendisine yer edinmiş havas ilmi de taş, sayı, ses, eşya ve doğanın mistik 

gücünün olduğu savıyla yeni nesil şifa terapilerine entegre edilerek sarkaç, tılsımlı kristal, 

çeşitli ritüeller, manifestler gibi örnekler ile yeniden karşımıza çıkmaktadır.  

Araştırma kapsamında elde edilen bulguların analizi ile neoliberal kültür ve yeni nesil 

şifa terapileri arasında var olan simbiyotik ilişki ağı ciddi biçimde göze çarpmaktadır.  Buna 

göre neoliberalizmin kışkırttığı aşırı bireycilik, faydacılık, rekabetçilik, girişimcilik gibi yeni 

ahlaki normlar birey topluluklarını atomize ederek kollektif bilincin üstünü örtmektedir. Bu 

bağlamda ekonomik eşitsizliklerin mevcut siyasi nedenleri gizlenmekte, bireylerin 

konsensus oluşturması engellenmekte böylece neoliberal politikaların işleyişi devam 

etmektedir. Bireyler yeni nesil şifa terapilerden faydalanırken -kasıtlı olmasa bile- bir 

illüzyona maruz bırakılmaktadır. Ekonomik sorunların kaynağını, sağlık politikasının 



77 

 

çapraşıklığını, kültürel eşitsizliklerin sebep olduğu toplumsal problemleri görmeleri şifa 

terapilerinin barındırdığı unsurlar ile engellenmektedir. Ekonomik problemlerin atalardan 

gelen blokajdan kaynaklandığının söylenmesi, toplumsal yaşamdan kaynaklanan duygusal 

problemlerin kaynağının çocukluğa veya anne karnındaki bir yaşanmışlığa indirgenmesi, 

akut ve kronik sağlık sorunlarına travmanın neden olduğunun ifade edilmesi bu unsurlardan 

bazılarıdır.  

 

 

Yeni nesil şifa terapistleri sosyal medya ve yaygın iletişim ağları sayesinde toplum 

nezdinde hatırı sayılır şekilde görünür olmaktadır. Öyle ki TV, radyo, mobil uygulamalar ve 

internet sitelerinde her gün yeni bir kişisel yaşam koçu, spiritüel danışman ve şifacı ile 

karşılaşır olduk. Yeni nesil şifa terapistleri kendi şifalarını bulma amacıyla başladıkları bu 

yolcuğa neoliberal politikaların girişimcilik rüzgarını arkalarına alarak devam etmektedirler. 

Bu bağlamda promosyonlu eğitim paketleri, seminerler verdikleri görülmekte, bireyleri 

kendi işlerini kurmaya teşvik ettikleri izlenmektedir. Bunun için sıklıkla uzman görüşünde 

bulundukları, bilimsel destek arayışına girdikleri dikkat çekmektedir. Yeni nesil şifa 

terapilerine ilgi duyan; yeni nesil şaman, yogi, spiritüel danışman, yaşam koçu ve şifacı 

arayışında olan bireylerin sıklıkla sosyal medya araçlarını bu amaçlarla kullandıkları 

gözlemlenmiştir. Fakat birbirine benzer içerik üreterek taklitten öteye geçmeyen, farklı isim 

ve kişilerle yeni bir sistem veya mucize bir şifa aracı olarak ortaya çıkan bu uygulamalar 

Şekil 4. Neoliberal Anlatı Döngüsü 



78 

 

internet algoritması ile bireyleri sarmalayarak yankı odalarına hapsetmektedir. Öyle ki; 

yoksulluktan, ay sonunu getirememekten şikâyet eden birey toplulukları ‘bolluk-bereket 

ritüeli’ yapmak için bir araya gelse bile kalıcı ve kesin çözümler için rasyonel fikir birliğine 

varma ve ortak hareket etme ihtimalinden gitgide uzaklaşmaktadır. Bu durumu bireylerin 

bilinçli ve kasıtlı bir tercihi olarak da yorumlayabiliriz. Olumsuz düşünce ve davranışın 

dışlandığı hâkim neoliberal kültürde, çoğunluğa aykırı olarak hareket etmek her zaman için 

güç ve uzun bir süreci beraberinde getirir. Egosantrik, hedonist bireyler için bu tercihler 

yaşaması ve yönetilmesi zor süreçleri beraberinde getirdiği için tercih edilmemektedir. 

Her türlü ürünün metalaştırıldığı ve neoliberal pazara sürüldüğü toplumlarda 

yaygınlaşan bencillik ve narsist duyguların pençesindeki bireyler, her şeye sahip olma 

arzusuna göre hayatlarını idame etmeye çalışmaktadırlar. Bunun sonucu olarak birey 

toplulukları halihazırda popüler olan nesil şifa terapilerine talep göstermeye devam edecek 

gibi görünmektedir. Çünkü neoliberal kültürün aktarımı yeni nesil şifa terapileri üzerinden 

oldukça verimli bir şekilde sürdürülmektedir. Bunun için bedenin araçsallaştırılması ve 

performik sunumu en yaygın başvurulan yöntemlerden biri olmuştur. Bedenin ve dolayısıyla 

cinselliğin tüketim nesnesi haline geldiği neoliberal kültür kodları yeni nesil şifa 

terapilerinde de kendine yer edinmiştir. Dişil enerji kampları, dişil-eril enerji dengeleme 

meditasyonları, dişil enerjiye yükseltme olumlamaları, dişil enerji ritüelleri gibi uygulamalar 

bedenin tüketim nesnesine dönüştürüldüğü neoliberal toplumlara uyumlanmak için yapılan 

aktarımlardan sadece birkaçıdır. Şeffaflığın sürekli olarak empoze edildiği, mahremiyetin 

yok sayıldığı toplumsal düzlemde; bireyin ait olduğu habitus ve sosyal sermaye de birer 

gösteri aracına dönüşmektedir. 

 

Şekil 5. Kelime Bulutu 



79 

 

 Son tahlilde neoliberalizm, atomize olmuş bireyleri rekabet içinde kendi kalelerinde 

yaşamaya mecbur bıraktı. Üstelik bu içe kapanık bireycilik doğallaştırılarak yüceltildi. 

Kapalı bireycilik hayatın her alanında rekabetin hâkim olduğu düşüncesi üzerinde gelişerek 

neoliberal kültürün statüko hikayesi olarak gelişti. Böylece insan toplulukları, birbirine 

kolektif anlamda en fazla ihtiyaç duyduğu bu dönemde parçalara ayrıldı; “Homo homini 

lupus est”16 düşüncesi yerleştirilerek, kendi zihinlerimizin prangalarına saplanıp kalmamız 

beklendi. Anlaşılan o ki; neoliberal kültür bizleri verimli birer pazar nesnesi olarak görmeye 

devam etmektedir. İnsan topluluklarının hangi kimlik, sınıf ve statüde olursa olsunlar, kendi 

kaderinin bir diğeriyle olan bağlantısını göremeyecek kadar kör kalmayı tercih ettikleri 

sürece herhangi bir şifa tekniğiyle iyileşme ihtimalleri olmayacaktır. Başkalarının acılarına 

sadece üzülüp geçtiğimiz her yerde, bu acılara karşı sadece daha fazla duyarsızlık ve 

sertleşme direnci geliştireceğiz. Sonuç itibariyle sertleşerek sıkıştırıldığımız bu kabuklar 

bizlere neoliberal kültürün özgürlük ambalajıyla satılmaya devam edecek gibi 

görünmektedir. 

 

 
16 Thomas Hobbes: “İnsan, insanın kurdudur.” (Hobbes, 2004).  



80 

 

5. KAYNAKLAR 

Adorno, T. W., (1994). The Stars Down to Earth and Other Essays on the İrrational in  

Culture. Stephen Crook (Ed.). Routledge: London and New York. 

Aklotus. (2024). Jean Adrienne Arınma Sistemi (iç Benlikle Konuşma) Retrieved April 20,  

2024, from https://www.aklotus.com.tr/jean-adrienne-arinma-sistemi-ic-benlikle-

konusma/icerik/118  

Akyıldız, H., “Tartışılan Boyutlarıyla Homo Economicus”, SDÜ İİBF Dergisi, C.13, S.2,  

2008.29-40 

Alp, K., Ö. & Mutlu, S. (2021). Şaman Sembollerinin İşlev ve Anlam Kodları. Motif  

Academy Journal of Folklore. 14(35). 1008-1028. DOİ: 10.12981/mahder.952096 

Anbarlı, A. (2022). Sosyal Medya Fenomenlerinin Farklı Sosyo-Ekonomik Düzeydeki  

Tüketicilerin Satın Alma Kararları Üzerindeki Etkisinin Psikolojik Faktörler 

Aracılığıyla İncelenmesi. Pamukkale Üniversitesi İşletme Araştırmaları Dergisi 

Aysoy, M. (2013). Şifa Bu Değil: Modernliğin Ara Yüzü: Alternatif Tıp (S. D. Çiftçi, Ed.).  

Kaknüs yayınları. 

Baker, U. (2012). Dolaylı Eylem (T. Bora, Ed.). Birikim Yayınları. 

Bakır, S. (2021, Şubat 23). Ho’oponopono Tekniği Nedir? Nasıl Uygulanır? Live to Bloom.  

Retrieved April 20, 2024, from https://livetobloom.com/hooponopono-teknigi-nedir-

nasil-uygulanir/  

Balcı, N. (2021, March 10). Ho'oponopono Tekniği: Tüm Sorumluluğu Üstlenebilmek.  

TheMagger. Retrieved April 21, 2024, from 

https://www.themagger.com/hooponopono-teknigi-nedir/  

Barthes, R. (2011). Çağdaş Söylemler. T. Yücel (çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Batur, B. (2015). Sekülerleşme Türkiye’de. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi. Cilt 8,  

Sayı 38. 

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve Simülasyon. (O. Adanır, Çev.). Ankara: Doğu Batı. 

Baudrillard, J. (2013). Tüketim Toplumu. (H. Deliçaylı ve F. Keskin, Çev.) Ayrıntı Yayınları. 

https://www.aklotus.com.tr/jean-adrienne-arinma-sistemi-ic-benlikle-konusma/icerik/118
https://www.aklotus.com.tr/jean-adrienne-arinma-sistemi-ic-benlikle-konusma/icerik/118
https://doi.org/10.12981/mahder.952096
https://livetobloom.com/hooponopono-teknigi-nedir-nasil-uygulanir/
https://livetobloom.com/hooponopono-teknigi-nedir-nasil-uygulanir/
https://www.themagger.com/hooponopono-teknigi-nedir/


81 

 

Bauman, Z. (2005). Bireyselleşmiş toplum (Y. Alagon, Trans.). Ayrıntı Yayınları.  

Bauman, Z. (2011). Yaşama Sanatı. (Akın Sarı, Çev.), Versus Kitap. 

Bauman, Z. (2016). Cemaatler Güvenli Olmayan Bir Dünyada Güvenlik Arayışı. (Nurdan  

Soysal, Çev.), Say Yayınları. 

Başkaya, Ş. (2006). New age hareketi: Modern bir dinsellik biçiminin sosyo-kültürel  

analizi (Doctoral dissertation, Marmara Üniversitesi. 

Bayat, A. H. (2010). Tıp Tarihi. Merkezefendi Geleneksel Tıp Derneği. 

Baxter, P. ve Jack, S. (2008). Niteliksel Vaka Çalışması Metodolojisi: Acemi Araştırmacılar  

için Çalışma Tasarımı ve Uygulaması. Niteliksel Rapor , 13 (4), 544-

559. https://doi.org/10.46743/2160-3715/2008.1573  

Berger, P. (2014). “Sekülerizmin Gerilemesi”, Kutsalın Dönüşü içinde (ed.) Ali Köse, Timaş  

Yayınları, İstanbul. 

Berger, P. L. (2016). Modernite, Çoğulculuk ve Anlam Krizi: Modern İnsanın Yönelimi.  

Heretik. 

Bird, J. (1999), lnvestigating Religion, London: HarperCollins. çev. Abdulvahap 

Taştan-M. Derviş Dereli. İstanbul: Lotus Yayınevi, 2015. 

Booth, R., & Kuyken's, W. (2017, October 22). Master of mindfulness, Jon Kabat-Zinn:  

'People are losing their minds. That is what we need to wake up to'. The Guardian. 

Retrieved April 3, 2024, from 

https://www.theguardian.com/lifeandstyle/2017/oct/22/mindfulness-jon-kabat-zinn-

depression-trump-grenfell 

Bourdieu, P. (1983), “Ökonomisches Kapital, Kulturelles Kapital, Soziales Kapital”, Hrsg:  

KRECKEL, Reinhard, Soziale Ungleichheit, Soziale Welt, Sonderband 2. Göttingen, 

s. 183-198. 

Bourdieu, P. (2014). Dinselin Çözümlenmesi. L. Ünsaldı. (çev.). Seçilmiş Metinler içinde.  

Ankara: Heretik Yayınları, ss.155-162. 

Bourdieu, P. (2015). Ayrım- Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi. (D. Fırat ve G.  

https://doi.org/10.46743/2160-3715/2008.1573
https://www.theguardian.com/lifeandstyle/2017/oct/22/mindfulness-jon-kabat-zinn-depression-trump-grenfell
https://www.theguardian.com/lifeandstyle/2017/oct/22/mindfulness-jon-kabat-zinn-depression-trump-grenfell


82 

 

Berkkurt, Çev.). Heretik Yayınları. 

Bourdieu, P. (2016). Sosyoloji Meseleleri. F. Öztürk vd. (çev.). Ankara: Heretik Yayınları. 

Breuer, J., Bishop, L., & Kinder-Kurlanda, K. (2020). The practical and ethical challenges  

in acquiring and sharing digital trace data: Negotiating public-private partnerships. 

New Media & Society (Print), 22(11), 2058–2080. 

https://doi.org/10.1177/1461444820924622  

Brown, W. (2015). Undoing the Demos: Neoliberalism’s Stealth Revolution. MIT Press.   

Candan, E. (2002). Türkler'in Kültür Kökenleri. Sınır Ötesi.  

Cantürk, B. (2021, November 27). RDT – Radyestezik Duygu Temizliği Nedir? ZenginGrup  

International. https://www.zengingrupaktif.com/rdt-radyestezik-duygu-temizligi 

nedir/  

Carrette, J. R. (2005). Selling Spirituality: The Silent Takeover of Religion. Routledge.  

Cartwright, M., & Berra, S. (2018, May 16). Yin ve Yang- Dünya Tarihi Ansiklopedisi.World  

History Encyclopedia. Retrieved March 21, 2024, from 

https://www.worldhistory.org/trans/tr/1-11596/yin-ve-yang/  

Cengiz, K., Küçükural, Ö., & Gür, H. (2021). Türkiye'de spiritüel arayışlar: deizm, yoga,  

Budizm, meditasyon, reiki, vb. İletişim. 

Cizreli, B., & Üstün, A. (2022). Georg Simmel’de Duyguların Teorik Analizi. Sosyoloji  

Divanı. 

Costa, C., & Condie, J. (Eds.). (2018). Doing Research in and on the Digital: Research  

Methods Across Fields of Enquiry. Routledge. 

Çelebi, İ. (1997). HAVAS İLMİ- TDV İslâm Ansiklopedisi. İslam Ansiklopedisi. Retrieved  

April 16, 2024, from https://islamansiklopedisi.org.tr/havas-ilmi  

Çelebi, İ. (2010). SÜNNETULLAH-TDV İSLAM ANSİKLOPEDİSİ. İslam Ansiklopedisi.  

Retrieved March 25, 2024, from https://islamansiklopedisi.org.tr/sunnetullah  

Çetintaş, Ç. (2024). Yoga Sutralar – Bölüm I – Cetin Cetintas. Cetin Cetintas. Retrieved  

April 20, 2024, from https://cetincetintas.com/tr/yoga-sutralar-bolum-i/  

https://doi.org/10.1177/1461444820924622
https://www.zengingrupaktif.com/rdt-radyestezik-duygu-temizligi%20nedir/
https://www.zengingrupaktif.com/rdt-radyestezik-duygu-temizligi%20nedir/
https://www.worldhistory.org/trans/tr/1-11596/yin-ve-yang/
https://islamansiklopedisi.org.tr/havas-ilmi
https://islamansiklopedisi.org.tr/sunnetullah
https://cetincetintas.com/tr/yoga-sutralar-bolum-i/


83 

 

Çiğdem, A. (2015). Aydınlanma Düşüncesi, İstanbul: İletişim Yayınları.  

David, N., & Ngan, N. D. (2013). Your Soul Contract Decoded: Discover the Spiritual Map  

of Your Life with Numerology. Watkins Media. 

Debord, G. (2021). Gösteri Toplumu. Ayrinti Yayinlari. 

Dirican, M. (1993). Halk Sağlığı, Bursa: Uludağ Üniversitesi Basımevi. 

Dobbelaere, K. (1999). Towards an Integrated Perspective of the Processes Related to the  

Descriptive Concept of Secularization. Sociology of Religion, 60(3), 229-247. 

10.2307/3711935  

Doğan, E. (2020). Türkiye’de New Age Hareketi: Şifacı Grupların Sosyo-Ekonomik ve  

Kültürel Tabanı Üzerine Sosyolojik Bir İnceleme. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi.  

Dokumacı, A. (2020, August 17). Kiropraktör Nedir? Ne Yapar? Rehabilitasyon. Retrieved  

April 16, 2024, from 

https://www.rehabilitasyon.com/makale/Kiropraktor_Nedir__Ne_Yapar_-

2_CJ4pCZ4_14  

Dole, C. (2015). Seküler Yasam ve Sifacilik: Modern Türkiyede Kayip ve Adanmislik. Metis  

Yayincilik. 

Drury, N. (1996) Şamanizm, Şamanlığın Ögeleri. Çeviren: Erkan Şimşek, Okyanus  

Yayıncılık, İstanbul. 

Eason, C. (2005). The Art Of The Pendulum: Simple Techniques to Help You Make  

Decisions, Find Lost Objects, and Channel Healing Energies. Weiser Books. 

Eco, U. (1979). A Theory of Semiotics. Bloomington, IN: Indiana University Press. 

Ekinci, İ. (2018). Sekülerleşme ve Din. BEÜ SBE Derg.,7(1), 320-337. 

Eliade, M. (1999) Şamanizm, Çev: İsmet Birkan, İstanbul. 

Emerson, B. (2001). Self-Healing Reiki: Freeing the Symbols, Attunements, and Techniques.  

North Atlantic Books.  

Emre, A., & Bülbül, S. (2024, January 15). Yaşam Koçluğu ve Ruh Sağlığı Yasa Tasarısı  

https://www.rehabilitasyon.com/makale/Kiropraktor_Nedir__Ne_Yapar_-2_CJ4pCZ4_14
https://www.rehabilitasyon.com/makale/Kiropraktor_Nedir__Ne_Yapar_-2_CJ4pCZ4_14


84 

 

Üzerine. LEGAL BLOG. Retrieved April 20, 2024, from 

https://legal.com.tr/blog/saglik-hukuku/yasam-koclugu-ve-ruh-sagligi-yasa-tasarisi-

uzerine/  

ENCYCLOPÆDIA BRITANNICA (2020, April 12). The Wealth Of  

Nations.https://web.archive.org/web/20200412082514/https://www.britannica.com/

biography/Adam-Smith/The-Wealth-of-Nations 

Ertit, V. (2013). Sekülerleşme Teorisi. Muhafazakâr Düşünce Dergisi. sayı 37. s.207-228. 

Esgin, A. (2008). Anthony Giddens Sosyolojisi. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Frawley, D. (2013). Yoga ve Ayurveda: Kendine Şifa ve Kendini Bilme. Purnam yayınları. 

Forem, J. (2012). Transcendental Meditation: The Essential Teachings of Maharishi  

Mahesh Yogi. The Classic Text Revised and Updated. Hay House. 

Giddens, A. & Pierson, C. (2001). Modernliği Anlamlandırmak, Çev. Serhat Uyurkulak 

ve Murat Sağlam. İstanbul: Alfa Kitabevi. 

Giddens, A. (2014). Siyaset, Sosyoloji ve Toplumsal Teori: Toplumsal Düşüncenin Klasik  

ve Çağdaş Temsilcileriyle Hesaplaşmalar (T. Birkan, Trans.). Metis.  

Gökalp, G. G. (1998). Göstergebilim Açısından Bir Şiir Değerlendirmesi: ‘Bir Sözlükte  

Kitap Adları’. Dursun Yıldırım Armağanı, Ankara, 363-378. 

Grand Master Choa Kok Sui. (2012, July 18). The Pranic Healers. Retrieved April 8, 2024,  

from https://www.thepranichealers.com/grand-master-choa-kok-sui  

Güldalı, E. (2021). “El alanlar: geleneksel şifacılar üzerine bir sağlık sosyolojisi  

çalışması”. [Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü]. 

https://dspace.balikesir.edu.tr/xmlui/bitstream/handle/20.500.12462/11765/Elif_G

%c3%bcldal%c4%b1.pdf?sequence=1&isAllowed=y  

Hall, T. (2018, April 26). Music a Potent Therapy for Parkinson's Sufferers. WYPR.  

Retrieved April 20, 2024, from https://www.wypr.org/show/midday/2018-04-

26/music-a-potent-therapy-for-parkinsons-sufferers  

Han, B.-C. (2017). Psychopolitics: Neoliberalism and New Technologies of Power (E.  

https://legal.com.tr/blog/saglik-hukuku/yasam-koclugu-ve-ruh-sagligi-yasa-tasarisi-uzerine/
https://legal.com.tr/blog/saglik-hukuku/yasam-koclugu-ve-ruh-sagligi-yasa-tasarisi-uzerine/
https://web.archive.org/web/20200412082514/https:/www.britannica.com/biography/Adam-Smith/The-Wealth-of-Nations
https://web.archive.org/web/20200412082514/https:/www.britannica.com/biography/Adam-Smith/The-Wealth-of-Nations
https://www.thepranichealers.com/grand-master-choa-kok-sui
https://dspace.balikesir.edu.tr/xmlui/bitstream/handle/20.500.12462/11765/Elif_G%c3%bcldal%c4%b1.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://dspace.balikesir.edu.tr/xmlui/bitstream/handle/20.500.12462/11765/Elif_G%c3%bcldal%c4%b1.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.wypr.org/show/midday/2018-04-26/music-a-potent-therapy-for-parkinsons-sufferers
https://www.wypr.org/show/midday/2018-04-26/music-a-potent-therapy-for-parkinsons-sufferers


85 

 

Butler, Trans.). Verso Books. 

Han, B.-C. (2017). Yorgunluk Toplumu (S. Yalçın, Çev.). Açılım Kitap. 

Han, B.-C. (2018). Güzeli kurtarmak (K. Filiz, Çev.). İnsan Yayınları. 

Han, B.-C. (2020). Seffaflik Toplumu.  (H. Barışcan, Çev.).  Metis Yayincilik.  

Hani, G. (n.d.). EFT. Metafizik Uzmanı. Retrieved April 20, 2024, from  

https://www.metafizikuzmani.com/KonuAlt.aspx?Id=80  

Harner, M. J. (1982). The Way of the Shaman: A Guide to Power and Healing. Bantam  

Books. 

Hartmann, S. (2016). Enerji EFT: Yeni Nesil Duygusal Özgürlesme Teknikleri. Pegasus  

Yayincilik. 

Hersh, P. (2017, July16). What Color Is Your Aura and What It Means? Two Spirits, One  

Soul. Retrieved April 16, 2024, from https://twospiritsonesoul.com/blog/what-color-

is-your-aura-and-what-it-means/  

Hervieu-Léger, D. (2000). Religion as a Chain of Memory. S. Lee (Çev.). Polity Press. 

Hobbes, T. (2004). Leviathan, çev. Semih Lim, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Horkheimer, M. (1998). Akıl Tutulması. Metis Yayincilik.  

Ho’oponopono Tekniği Nedir? Nasıl Uygulanır? (n.d.). Live to Bloom. Retrieved April 8,  

2024, from https://livetobloom.com/hooponopono-teknigi-nedir-nasil-uygulanir/  

İldaş, R. (2022, March 24). Kas testi nedir?. Reyhan İldaş. Retrieved February 17, 2024,  

from https://www.reyhanildas.com/kas-testi-nedir/ 

Kabat-Zınn, J. (2003). Mindfulness-based Interventions in Context: Past, Present, and  

Future. Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 144-153.  

DOI:10.1093/clipsy/bpg016.  

Kaplan, M. (2010). Geleneksel Tıbbın Yeniden Üretim Sürecinde Kadın-Ankara Kent  

Örneğinde Kuşaklar Arası Çalışma-. Ankara Üniversitesi Rektörlüğü Yayınları, 

(257),147. 

https://www.metafizikuzmani.com/KonuAlt.aspx?Id=80
https://twospiritsonesoul.com/blog/what-color-is-your-aura-and-what-it-means/
https://twospiritsonesoul.com/blog/what-color-is-your-aura-and-what-it-means/
https://livetobloom.com/hooponopono-teknigi-nedir-nasil-uygulanir/
https://www.reyhanildas.com/kas-testi-nedir/


86 

 

Karaşah, B. (2022). YENİ BİR DOĞA-TEMELLİ TURİZM: ORMAN BANYOSU  

(SHİNRİN-YOKU) VE BİR ROTA ÖNERİSİ. Turkish Journal of Forest Science, 

6(2), 553-565. https://doi.org/10.32328/turkjforsci.1170096  

Kaya C. (2024). Aile Dizimi Terapisi (Aile Konstellasyonu)- Ataşehir Klinik Psikolog Cem  

Kaya.Retrieved April 8, 2024, from https://cemkaya.net/terapi-tekniklerim/aile-

dizimi-terapisi-aile-konstelasyonu-149  

KFC | Welcome to the Comfort Zone. (2017, November 9). YouTube: Home. Retrieved April  

2, 2024, from https://www.youtube.com/watch?v=-

kpiqOGpho4&list=PLVe3u3tH4EZWJW8Kyz739uOuZSUAESZY7&index=2 

Kızılçelik, S. (1996). Postmodernizm Dedikleri, İzmir: Saray Kitabevleri. 

Koç Ö., T., & Balcı, S. (2018). Çocuklarda Ağrı Kontrolünde Akupresür Kullanımı.  

Gümüşhane Üniversitesi Sağlık Bilimleri Dergisi, 7(1), 234-239. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/gumussagbil/issue/36260/378144#article_cite 

Köse, Ali. (2011). Milenyum Tarikatları: Batı’da Yeni Dini Akımlar. İstanbul: Timaş  

Yayınları. 

Köse, A. (2015, Aralık). XXI. Yüzyıl Türkiye’sinde Gelenekle Modernite Arasında Din  

Algıları ve Dindarlık Formları: Sosyolojik Bir Bakış. Marmara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi. Cilt-Sayı 49. ISSN 1302-4973. ss. 5-27. DOI 

10.15370/muifd.28848.  

Kurt, A. (2011). Din Sosyolojisi. Dora Yay, Bursa. 

Kumlu, E. (2015). Melek Mucizesi Şifa Teknikleri: Yüce Allah'ın Armağanı Meleklerle,  

Yaşamınızda Mucizeler Yaratın. Güzeldünya Kitapları.  

Luckman, T. (2003). Görünmeyen Din. (A. Coşkun; F. Aydın Çev.) İstanbul: Rağbet  

Yayınları. 

Mackenzie, D, A. (1996). Çin ve Japon Mitolojisi. Çev. Koray Akten. Ankara: İmge 

Kitabevi. 

MacLaine, S. (1995). İçimdeki Yolculuk (Out on a Limb) çev. Fatoş Dilber, İstanbul: Akaşa  

https://doi.org/10.32328/turkjforsci.1170096
https://cemkaya.net/terapi-tekniklerim/aile-dizimi-terapisi-aile-konstelasyonu-149
https://cemkaya.net/terapi-tekniklerim/aile-dizimi-terapisi-aile-konstelasyonu-149
https://www.youtube.com/watch?v=-kpiqOGpho4&list=PLVe3u3tH4EZWJW8Kyz739uOuZSUAESZY7&index=2
https://www.youtube.com/watch?v=-kpiqOGpho4&list=PLVe3u3tH4EZWJW8Kyz739uOuZSUAESZY7&index=2
https://dergipark.org.tr/tr/pub/gumussagbil/issue/36260/378144#article_cite


87 

 

Yay. 

Manne, J. (2009). Family Constellations: A Practical Guide to Uncovering the Origins of  

Family Conflict. North Atlantic Books. 

Mardin, Ş. (2007). Din ve İdeoloji. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Massachusetts Institute of Technology. (2019, March 14). Brain wave stimulation may  

improve Alzheimer's symptoms. ScienceDaily. Retrieved April 8, 2024 from  

www.sciencedaily.com/releases/2019/03/190314111004.htm 

McGill, O. (1997). Hipnoz Ve Meditasyon (Şanra, Trans.). Kuraldışı. 

McKusick, E. D. (2021). Tuning the Human Biofield: Healing with Vibrational Sound  

Therapy. Inner Traditions/Bear. 

Mibosowellbeing. (2023, Mayıs 10). Miboso. Retrieved April 20, 2024, from  

https://mibosowellbeing.com/blog/kristal-sifa-crystal-healing-nedir-nasil-yapilir  

Mountrose, P., & Mountrose, J. (2006). The Heart and Soul of EFT and Beyond...: A Soulful  

Approach to the Emotional Freedom Techniques and Holistic Healing. Holistic 

Communications. 

Neale, M. (2015). McMindfulness & Frozen Yoga. Insight Timer. Retrieved April 3, 2024,  

from https://insighttimer.com/blog/mcmindfulness-frozen-yoga-miles-neale/  

Nefes ve Ötesi Eğitim ve Danışmanlık. (2018). Access Bars®. Nefes ve Ötesi.  

Retrieved April 20, 2024, from https://nefesveotesi.com/access-bars/  

Noelle-Neumann, E. (1998). Kamuoyu: Suskunluk Sarmalının Keşfi (M. Özkök, Trans.).  

Dost Kitabevi. 

Okutan, B.B. (2019). Din Sosyolojisi Çalışmalarında Göstergebilimin İmkânı: Pratik  

Bir Çalışma. Muhafazakâr Düşünce Dergisi, 15 (56), 211-

234. https://dergipark.org.tr/en/pub/muhafazakar/issue/47217/594592. 

Ozan, M. (2011). Geçiş Ritüelleri ve Halk Masalları. Milli Folklor, (91). 

Özalp, A. (2011). Homo Politicus Versus Homo Economicus: Yurttaş/Birey İkiliğini  

http://www.sciencedaily.com/releases/2019/03/190314111004.htm
https://mibosowellbeing.com/blog/kristal-sifa-crystal-healing-nedir-nasil-yapilir
https://insighttimer.com/blog/mcmindfulness-frozen-yoga-miles-neale/
https://nefesveotesi.com/access-bars/
https://dergipark.org.tr/en/pub/muhafazakar/issue/47217/594592


88 

 

Aşmak. Sosyal ve Beşerî Bilimler Dergisi, 3(2), 23-35. 

Özuğur, G. (2023, March 14). Huzurlu Yaşamın Formülü: Shinrin Yoku- OGGUSTO.  

Oggusto. Retrieved April 8, 2024, from https://www.oggusto.com/well-

being/shinrin-yoku-orman-banyosu-nedir  

Paker, K. (2011). Postmodern Bilgelik: Yeni Çağ Söyleminde Kişisel Gelişim ve 'Ruhsal  

Alıştırmalar'. Psikoloji Çalışmaları,31(0),65-104. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/iupcd/issue/9435/118059.  

Paker, O. & Akçalı, S. (2012). Dinin Bireyselleşmesi: Üniversite Gençliği ile Bir Ölçek  

Çalışması. Gaziantep University Journal of Social Sciences 

(http://jss.gantep.edu.tr)11(4):1440-1459 ISSN: 1303-0094.  

Peirce, C. (1982). Writings of Charles S. Pierce. Cilt: 1. 

Pranic Healing Centers. (2020, October 5). How Pranic Healing Works. Retrieved February  

17, 2024, from http://whatispranichealing.com/how-pranic-healing-works/  

Pranik Şifa Nedir? (2024). PranikŞifa. Retrieved April 8, 2024, from https://praniksifa.com/  

Purser, R. (2013, July 1). Beyond McMindfulness. HuffPost. Retrieved April 5, 2024, from  

https://www.huffpost.com/entry/beyond-mcmindfulness_b_3519289  

Purser, R. (2019). McMindfulness: How Mindfulness Became the New Capitalist  

Spirituality. Watkins Media. 

Ritzer, G. (2019). Toplumun McDonaldlastirilmasi: Cagdas Toplum Yasaminin Degisen  

Karakteri Üzerine Bir Inceleme. Ayrinti Yayinlari. 

Ross, A. & Thomas, S. (2010), The Health Benefits of Yoga and Exercise: A Review of  

Comparison Studies, The Journal of Alternative and Complementary Medicine, 

XVI,1: 3–12. 

Rosyanti, L., Hadi, I., Tanra, J., İslam, A., Hatta, M., Hadju, V., Idrus, F., & Ibrahim, K.  

(2018, August). The Effectiveness of Spiritual Qur'anic Emotional Freedom 

Technique (SQEFT) Intervence Against the Change of Brief Psychiatric Rating Scale 

(BPRS) on Patient with Schizophrenia. Health Nation, 2(8), 895-900. Research Gate. 

https://doi.org/10.33846/hn.v2i8.296  

https://www.oggusto.com/kunye/gozde-ozugur
https://www.oggusto.com/well-being/shinrin-yoku-orman-banyosu-nedir
https://www.oggusto.com/well-being/shinrin-yoku-orman-banyosu-nedir
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iupcd/issue/9435/118059
http://whatispranichealing.com/how-pranic-healing-works/
https://praniksifa.com/
https://www.huffpost.com/entry/beyond-mcmindfulness_b_3519289
https://doi.org/10.33846/hn.v2i8.296


89 

 

Samuel, G., & Buchanan, E. (2020). Guest editorial: Ethical Issues in Social Media  

Research. Journal of Empirical Research on Human Research Ethics, 15(1–2), 3–11. 

https://doi.org/10.1177/1556264619901215  

Saussure, F. de (1988). Nature of the Linguistic Sign. D. Lodge (ed.). Modern Criticism and  

Theory: A Reader. London: Longman. 

Schroeder, R. (1996). Max Weber ve Kültür Sosyolojisi (M. Küçük, Çev.). Bilim ve Sanat  

Yayınları. 

Ses Şifası Terapisi (Sound Healing). (2019, April 27). Senkop Müzik. Retrieved January 8,  

2024, from https://www.senkop.com.tr/blog/icerik/ses-sifasi-terapisi-sound-healing 

Sha, Z. G. (2006). Ruh Zihin Beden Şifası (D. Taşkan, Trans.). Klan Yayınları. 

Simmel, G. (2015). Bireysellik ve Kültür: Seçme Yazılar (T. Birkan, Çev.). Metis  

Yayıncılık. 

Simmel, G. (2018). Paranın Felsefesi (Y. Alogan ve Ö. D. Aydın, Çev.). İthaki Yayınları. 

Slattery, M. (2008). Sosyolojide Temel Fikirler, (Yay haz. Ü. Tatlıcan, G. Demiriz), İstanbul:  

Sentez Yayıncılık.  

Smith, A., Kara, M., & Aydinonat, N. E. (2010). Görünmez Adam Smith. İletişim. 

Sönmez, K. N. (2022). Alternatif Tedavi Uygulamalarının Din ile Uzlaştırılması Üzerine  

Sosyolojik Bir Araştırma. Yayınlanmamış yüksek lisans tezi. Bursa Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. http://hdl.handle.net/11452/32159 

Stibal, V. (2016). Theta Healing: Sıra Dışı Enerji Yaklaşımına Giriş. Nemesis Kitap. 

Swingewood, A. (2014). Sosyolojik Düşüncenin Kısa Tarihi, Çev. Osman Akınhay,4.bs.,  

İstanbul: Agora Kitaplığı.  

Şahin, S. (2020, Haziran 1). Enerji Akademisi. Retrieved April 20, 2024, from  

https://enerjiakademisi.com/the-reconnection-tekrar-baglanti/  

The Center for Applied Neuroaesthetics. (2018). International Arts + Mind Lab: The Center  

https://doi.org/10.1177/1556264619901215
https://www.senkop.com.tr/blog/icerik/ses-sifasi-terapisi-sound-healing
http://hdl.handle.net/11452/32159
https://enerjiakademisi.com/the-reconnection-tekrar-baglanti/


90 

 

for Applied Neuroaesthetics. Retrieved January 8, 2024, from 

https://www.artsandmindlab.org/the-healing-power-of-music-johns-hopkins-center-

music-and-medicine/   

The National Center for Complementary and Integrative Health. (2021). Complementary, 

Alternative, or Integrative Health: What's In a Name? National Center for 

Complementary and Integrative Health. Retrieved April 20, 2024, from 

https://www.nccih.nih.gov/health/complementary-alternative-or-integrative-health-

whats-in-a-name  

Transandantal Meditasyon. (2018, Ocak 19). Yoga Nedir? TransandantalMeditasyon.  

Retrieved April 20, 2024, from https://tr.tm.org/zihin-yogasi-transandantal-

meditasyon?leadsource=CRM2308&gad_source=1&gclid=Cj0KCQiAkeSsBhDUA

RIsAK3tiedIRpMps8xcqn1iom7bR9jE-vqrO95msMqZodttX4l-

yFa361T1DMkaAoBBEALw_wcB  

Turner, B. S. (2011). Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi. Sentez yayıncılık. 

Türkiye Psikiyatri Derneği. (2021, Kasım 20). Hak temelli bir Ruh Sağlığı Yasası için 

çalışmaya devam ediyoruz. TÜRKİYE PSİKİYATRİ DERNEĞİ. Retrieved April 

20, 2024, from https://psikiyatri.org.tr/2467/hak-temelli-bir-ruh-sagligi-yasasi-icin-

calismaya-devam-ediyoruz  

Ulusoy, M. (2017, June 26). Hipnomeditasyon Nedir? – Dr. Ulusoy Klinik Hipnoz ve  

Vajinismus Tedavisi Dr. Ulusoy Klinik Hipnoz ve Vajinismus Tedavisi. Retrieved 

January 8, 2024, from https://drulusoy.com/2017/06/26/hipnomeditasyon-nedir/  

Uysal, E. (2015). 20. Yüzyıl New Age Akımı Üzerine Karşılaştırmalı Bir Analiz. Adana: 

Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi.  

Ünal, M. S. (2011). Dinsel Bireycilik. İstanbul: Açılım Kitap. 

Varlık, S. (2019). Türkiye’de din dışı spiritüel akımlar üzerine bir araştırma. Yüksek lisans  

tezi. Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Varol, S. F. (2022). Yankı Odası: Kavramsal Bir Çerçeve. Jass Studies-The Journal of 

Academic Social Science Studies, 15(91), 457-474. 

VİRD- TDV İslâm Ansiklopedisi. (n.d.). İslam Ansiklopedisi. Retrieved March 8, 2024, from  

https://www.artsandmindlab.org/the-healing-power-of-music-johns-hopkins-center-music-and-medicine/
https://www.artsandmindlab.org/the-healing-power-of-music-johns-hopkins-center-music-and-medicine/
https://www.nccih.nih.gov/health/complementary-alternative-or-integrative-health-whats-in-a-name
https://www.nccih.nih.gov/health/complementary-alternative-or-integrative-health-whats-in-a-name
https://tr.tm.org/zihin-yogasi-transandantal-meditasyon?leadsource=CRM2308&gad_source=1&gclid=Cj0KCQiAkeSsBhDUARIsAK3tiedIRpMps8xcqn1iom7bR9jE-vqrO95msMqZodttX4l-yFa361T1DMkaAoBBEALw_wcB
https://tr.tm.org/zihin-yogasi-transandantal-meditasyon?leadsource=CRM2308&gad_source=1&gclid=Cj0KCQiAkeSsBhDUARIsAK3tiedIRpMps8xcqn1iom7bR9jE-vqrO95msMqZodttX4l-yFa361T1DMkaAoBBEALw_wcB
https://tr.tm.org/zihin-yogasi-transandantal-meditasyon?leadsource=CRM2308&gad_source=1&gclid=Cj0KCQiAkeSsBhDUARIsAK3tiedIRpMps8xcqn1iom7bR9jE-vqrO95msMqZodttX4l-yFa361T1DMkaAoBBEALw_wcB
https://tr.tm.org/zihin-yogasi-transandantal-meditasyon?leadsource=CRM2308&gad_source=1&gclid=Cj0KCQiAkeSsBhDUARIsAK3tiedIRpMps8xcqn1iom7bR9jE-vqrO95msMqZodttX4l-yFa361T1DMkaAoBBEALw_wcB
https://psikiyatri.org.tr/2467/hak-temelli-bir-ruh-sagligi-yasasi-icin-calismaya-devam-ediyoruz
https://psikiyatri.org.tr/2467/hak-temelli-bir-ruh-sagligi-yasasi-icin-calismaya-devam-ediyoruz
https://drulusoy.com/2017/06/26/hipnomeditasyon-nedir/


91 

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/vird  

Vitale, J., & Len, I. H. (2013). Zero Limit. Pegasus Yayinlari.  

Yarcı, S. (2011). Pierre Bourdieu’da Sosyal Sermaye Kavrami. Akademik İncelemeler  

Dergisi, 6(1), 125-135. 

Yelle, A.R. (2013). Semiotics of Religion, Signs of the Sacred in History. Londra ve New  

York: Bloomsbury. 

Yıldırım, S. (2023, January 25). Rune Harfleri ve Anlamları. Nordik Simit. Retrieved  

February 17, 2024, from https://nordiksimit.org/2023/01/rune-harfleri-ve-anlamlari/ 

Zijderveld, A. C. (2013). Kültür Sosyolojisi- Kültür Sosyolojisine ve Metodolojisine Giriş.  

(K.Canatan, Çev.). İstanbul: Açılım Kitap.  

Zümbül, S. (2021). Bilinçli Farkındalık Temelli Bilişsel Terapi: Bir İnceleme Çalışması.  

İstanbul Aydın Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 13(1), 155-194. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/iausos/issue/60205/870638 

Wallace, A., & Henkin, B. (1995). Ruhsal Şifacı Olmak (C. CEVRE, Trans.). Ruh ve Madde  

Yayınları.  

Weber, M. (1999). Protestan Ahlakı ve Kapitalizm Ruhu (Z. Gürata, Trans.). Ayrıntı. 

Weber, M. (2016). Din Sosyolojisi. (E. Fischoff, Dü., & L. Boyacı, Çev.) İstanbul: Yarın  

Yayınları. 

Weber, M. (2018). Ekonomi ve Toplum (L. Boyacı, Trans.; Vol. I). Yarın Yayınları. 

Welwood, J. (2002). Toward a Psychology of Awakening: Buddhism, Psychotherapy, and  

the Path of Personal and Spiritual Transformation. Shambhala. 

Workshopix. (2023, Ocak 27). Shamballa Çok Boyutlu Şifa Sistemi 1.Aşama Eğitim ve 

Uyumlama. WORKSHOPIX. Retrieved April 20, 2024, from 

https://www.workshopix.com/shamballa-cok-boyutlu-sifa-sistemi-1-asama-egitim-

ve-uyumlama  

Williams, J. M. G., & Kabat-Zinn, J. (Eds.). (2013). Mindfulness. Routledge. (19-25). 

Woodward, J. (2019). A Beginner's Guide to Numerology: Decode Relationships, Maximize  

https://islamansiklopedisi.org.tr/vird
https://nordiksimit.org/2023/01/rune-harfleri-ve-anlamlari/
https://dergipark.org.tr/tr/pub/iausos/issue/60205/870638
https://www.workshopix.com/shamballa-cok-boyutlu-sifa-sistemi-1-asama-egitim-ve-uyumlama
https://www.workshopix.com/shamballa-cok-boyutlu-sifa-sistemi-1-asama-egitim-ve-uyumlama


92 

 

Opportunities, and Discover Your Destiny. Callisto Publishing. 

6698 SAYILI KİŞİSEL VERİLERİN KORUNMASI KANUNUNUN AMACI VE KAPSAMI.  

(n.d.). KVKK. Retrieved March 25, 2024, from 

https://www.kvkk.gov.tr/Icerik/4185/6698-Sayili-Kisisel-Verilerin-Korunmasi-

Kanununun-Amaci-ve-Kapsami  

  

https://www.kvkk.gov.tr/Icerik/4185/6698-Sayili-Kisisel-Verilerin-Korunmasi-Kanununun-Amaci-ve-Kapsami
https://www.kvkk.gov.tr/Icerik/4185/6698-Sayili-Kisisel-Verilerin-Korunmasi-Kanununun-Amaci-ve-Kapsami


93 

 

6. EKLER 

Ek 1: Kimyasal bileşenleri ve 

enerjetik yapısı nedeniyle şifalı 

olduğuna inanılan, zümrüt bileklik ve 

hayat ağacı kolye. İnternet satış 

sitesinde zümrüt taşının ilham kaynağı 

ve sınırsız sabrın sembolü olduğu 

ifade edilir ve bereketin bir işareti 

olarak görülür. Geleneksel olarak 

başarı, refah, zenginlik ve şans 

getirdiğine inanılan değerli bir taş 

olduğu ve "cennet taşları" 

kategorisinde yer aldığı iddia edilir. 

Zümrüt taşının odaklanma yeteneğini 

artırdığı ve yaşamı coşkuyla dolduran 

bir niteliğe sahip olduğu vurgulanır. 

Fiziksel, duygusal ve zihinsel dengeyi 

sağladığına inanılır. Psikolojik açıdan zümrüt taşının karaktere güç kazandırarak hayatın 

zorluklarını aşmaya yardımcı olduğu söylenir. Ayrıca akıllı ve doğru kararlar almayı teşvik 

eden ve güzel konuşmayı destekleyen bir bilgelik taşı olarak kabul edilir. İşbirliğini teşvik 

ettiği ve pozitif ilişkilerin gelişimine katkı sağladığı da iddia edilir.  

  



94 

 

Ek 2: Çöl Gülü madeninden yapılmış 

Selenit Spiritüel Enerji Değneği. 

Pazarlama sitesinde çöl gülü, çevresel 

temizlik ve kişisel enerji dengelemesi için 

etkili bir kristal olarak kabul edildiği 

yazmaktadır. Özellikle yatak odası, çalışma 

alanı veya meditasyon/yoga pratiği gibi 

kişisel alanlarda kullanıldığında, negatif 

düşüncelerden ve enerjilerden korunmaya 

yardımcı olduğu ifade edilir. Çöl gülünün 

elde tutularak, isteklerin, hedeflerin ve bu 

hedeflere ulaşma planlarını ifade ederek 

kullanımı önerilmektedir. Bu uygulama ile 

fiziksel eylemlerin yanı sıra zihinsel 

kararların da etkilenebileceği ve sezgileri 

güçlendirebileceği iddia edilir. Ayrıca 

psişik yeteneklere erişimde yardımcı olduğu ve üçüncü gözü açtığına inanılır. Yine aynı 

sitede selenitin, eve uğur getirdiği ve psişik saldırılardan koruma sağladığına inanılan yüksek 

titreşimli bir kristal olduğu ifade edilmektedir. Evde bulundurulduğunda hem havayı enerji 

açısından temizleyip arındırdığına hem de içeri giren kişileri sakinleştirip huzurlu bir ortam 

sağladığına inanılır. Bu nedenle, selenit evin olmazsa olmaz kristallerinden biri olarak 

değerlendirilir. 



95 

 

Ek 3: Görseldeki cihaz elektronik 

frekans cihazıdır. Bu cihaz sahip olduğu 

teknoloji sayesinde, suyun veya ortam 

enerjisi dengeleme amacıyla satılmakta 

ve kullanılmaktadır. Görselde bu cihazın 

ölmek üzere olan orkide bitkisini frekans 

ile iyileştirerek çiçek açtırdığı iddia 

edilmektedir. Alman menşeli ve FDA 

onaylı olarak satışa sunulan bu cihazın 

Nisan 2024 tarihi itibariyle Türkiye 

distribütörlüğü indirimli satış fiyatı 

55.440 TL’dir. 

  



96 

 

Ek 4: Ev ve araba için yapılması 

istenen Fil Ritüeli. Öncelikle yeşil 

bir karton üstüne beyaz kâğıda 

çizilmiş fil resmi veya hazır fil çizim 

baskısı konur. Bu ritüel için beyaz 

mum yakılarak şu sözler söylenir: 

“Fil sembolünü kullanarak kendime 

ev, araba, yazlık almayı ve davaların 

hızla lehime sonuçlanmasına niyet 

ediyorum. Ve öyle de oldu.” Sonra 

tarçın çubuklarının üzerine dilekler 

yazılıp, mum üflenerek söndürülür 

ve ritüel bitirilir. Tarçın kabukları 

uygun bir zamanda evde bulunan bir 

saksıya veya dışarda herhangi bir 

toprağa gömülmelidir.  

 

 



97 

 

Ek 5: Güneş’e ait Instagram hesabında 

5963 beğeni, 1429 yorum alan bu gönderi 

de bahar ayının gelişinin şansı artırdığı 

inancı “04.04 Şans Ritüeli” ile 

desteklenmektedir. Bu ritüel için yeşil 

kalemle sol bileğe ‘04.04. yazılır ve yonca 

resmi çizilir. Daha sonra dört dilek 

dilenerek şu sözler söylenir: “04.04. 

enerjisini ve şans frekansını yayıyorum ve 

hayatıma dört dileğimi de ışık hızında 

çekiyorum. Yaşasın.”  



98 

 

 Ek 6: Gelişen teknolojik imkanlarla 

geliştirilen bu frekans cihazının internet satış 

sitesinde; vücuttaki enerji frekanslarını 

dengeleyerek, sağlık ve zindelik ile 

iyileşmelerin gerçekleşmesine çalıştığı 

prensibiyle tanıtılmaktadır. Modern teknoloji 

ve doğal sağlık yöntemlerini birleştiren bir 

araç olarak ortaya çıktığı ifade edilmektedir.  

Modern tıbbın yanı sıra doğal sağlık 

yöntemlerini içeren bir dijital sağlık cihazı 

olduğu vurgulanmaktadır. Enerji 

frekanslarıyla çalışarak insan vücudunun doğal enerji alanlarını dengeleme amacını taşıdığı 

ifade edilmektedir. Cihaz kolayca taşınabilmekte ve kullanıcıların kendi sağlıkları üzerinde 

daha etkin bir kontrol sağlamalarını hedeflemektedir. Akıllı telefon uygulaması aracılığıyla 

kontrol edilebilen ve programlanabilen bir cihazdır. Kullanıcılar, cihazın sunduğu çeşitli 

programlar arasından ihtiyaçlarına uygun olanları seçebilmektedirler. Programların, fiziksel 

sağlık, zihinsel denge, enerji seviyelerini artırma gibi farklı alanlara odaklanarak 

kişiselleştirilmiş bir deneyim sunduğu iddia edilmektedir. Bu cihazın gelişimin bilimsel 

araştırmalar ve klinik çalışmalarla desteklendiği ifade edilmektedir. Cihazın doğal sağlık 

yöntemlerini modern teknolojiyle birleştirerek kullanıcıların sağlık ve zihinsel 

potansiyellerini artırmalarına destek olduğu vurgulanmaktadır. Cihaz vücuda elektrotlar 

yardımıyla bağlanarak kullanılmaktadır.  

 

 


