
 

 

SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

 

MÂVERDÎ’YE GÖRE NÜBÜVVETİN İSPATI 

 

 

 

 

Doktora Tezi  

 

 

 

 

 

 

 

Eyüp GÜR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sivas  

Mart 2023 

 

 



  

  

 



SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

 

 

MÂVERDÎ’YE GÖRE NÜBÜVVETİN İSPATI 
 

 

 

 

 

Doktora Tezi  

 

 

 

 

 

 

 

Eyüp GÜR 

 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Ahmet ÇELİK 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sivas  

Mart 2023 

 

 

 



  

 ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 iii 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü bünyesinde hazırladığım bu 

Yüksek Lisans/Doktora/Sanatta Yeterlik tezinin bizzat tarafımdan ve kendi 

sözcüklerimle yazılmış orijinal bir çalışma olduğunu ve bu tezde; 

1- Çeşitli yazarların çalışmalarından faydalandığımda bu çalışmaların ilgili 

bölümlerini doğru ve net biçimde göstererek yazarlara açık biçimde atıfta 

bulunduğumu; 

2- Yazdığım metinlerin tamamı ya da sadece bir kısmı, daha önce herhangi 

biryerde yayımlanmışsa bunu da açıkça ifade ederek gösterdiğimi; 

3- Başkalarına ait alıntılanan tüm verileri (tablo, grafik, şekil vb. de dahil olmak 

üzere) atıflarla belirttiğimi; 

4- Başka yazarların kendi kelimeleriyle alıntıladığım metinlerini, tırnak 

içerisinde veya farklı dizerek verdiğim yine başka yazarlara ait olup fakat kendi 

sözcüklerimle ifade ettiğim hususları da istisnasız olarak kaynak göstererek 

belirttiğimi, 

 

beyan ve bu etik ilkeleri ihlal etmiş olmam halinde bütün sonuçlarına katlanacağımı 

kabul ederim. 

 

İmza 

      Eyüp GÜR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 v 

ÖNSÖZ 

Kitâbî dinler, usûl-ü selâse dediğimiz tevhîd, nübüvvet ve ahiret inancından 

müteşekkil üçlü sacayağı üzerine oturur. Tevhid ve ahiret inancına yönelik sağlıklı 

bilgi nübüvvetle tesis edilmiş, Allah-insan, insan-evren arasındaki ilişki peygamberler 

aracılığıyla sağlanmıştır. Bu açıdan bakıldığında peygamberler, Allah’a kulluğun 

esaslarını öğrettiği gibi dünyada huzur içerisinde yaşamanın kurallarını da tanzim 

etmiştir. İşte ilâhî mesajın tebliğ ve tâliminde bu denli fonksiyoner bir görev icra eden 

nübüvvet müessesi, ilhâdî hareketlerin hedefinde yer almıştır.  

İslâm coğrafyasında nübüvveti inkâr fikri, Berâhime, Sümeniyye gibi akımlar, 

Ebû Îsâ el-Verrâk (ö. 247/861) İbnü’r Râvendî (ö. 301/913), Ebûbekir er-Râzi (ö. 

313/925) gibi filozoflar tarafından yürütülmüştür. Bunlar, nübüvveti inkâr fikrini, 

aklın yeterliliği ilkesi üzerinden temellendirmişlerdir. Hz. Peygamber’in nübüvvetine 

karşı yürütülen ilhâd düşüncesi ise, ağırlıklı olarak yahudiler ve hıristiyanlardan 

gelmiştir. Kutsal kitaplarındaki bazı işaretlerden hareketle bir peygamber beklentisi 

içerisine giren yahudiler, peygamberin kendilerinden gelmediğini görünce 

kıskançlıklarının neticesi olarak Hz. Peygamber’in nübüvvetini kabule 

yanaşmamışlardır. Ayrıca yahudiler, kendi dinlerinin nesh olamayacağı tezinden 

hareketle yeni bir peygamberin gönderilemeyeceği düşüncesiyle Hz. Peygamber’in 

nübüvvetine karşı çıkmışlardır. 

İslâm düşüncesinde nübüvveti red fikrine karşı nübüvveti müdafaa tezi, başta 

Mu’tezilî kelâmcılar olmak üzere, Ehl-i sünnet kelâmcıları ve bazı İslâm filozofları 

tarafından savunulagelmiştir. İlerleyen dönem içerisinde nübüvveti ispat delilleri 

toplanarak delâilü’n-nübüvve türü eserler oluşturulmuştur. İşte hicrî beşinci yüzyıl 

âlimlerinden Mâverdî’nin, nübüvvetin ahkâmını açıklama ve nübüvvet etrafındaki 

şüpheleri izale ederek bu kurumu savunma amaçlı olarak telif ettiği A’lâmü’n-nübüvve 

isimli eser, delâilü’n-nübüvve türü içerisinde önemli bir konum işgal eder. 

Mâverdî, söz konusu eserinde öncelikli olarak nübüvvete yönelik inkâr 

hareketlerini bir problem olarak ortaya koymuştur. Akabinde onların inkâr 

gerekçelerini iptal edecek aklî ve felsefî izahlar getirerek nübüvvet kurumunu ispat 



  

 vi 

etmeye çalışmıştır. Hz. Muhammed’in nübüvvetini inkâr edenlere karşı ise, mûcize 

rivayetleri ile cevap vermiştir. 

‘Mâverdî’ye Göre Nübüvvetin İspatı’ isimli çalışmamızı giriş ve üç ana bölüm 

olarak tasnif ettik. Giriş bölümünde tezin amacı, konusu ve önemi izah edilmiş, 

nübüvveti ispat sadedinde yazılmış delâilü’n-nübüvvet edebiyatı ve A’lamü’n-

nübüvve’nin bu tür içerisindeki yeri hakkında bilgi verilmiş, ayrıca Mâverdî’nin 

hayatı, ilmî ve bürokrat kişiliği tanıtılmıştır. 

Tezin birinci bölümünde, İslâm düşüncesinde nübüvveti inkâr hareketleri ve 

ilhâda karşı oluşan nübüvveti ispat çalışmaları üzerinde yoğunlaşılmıştır. Çalışmanın 

ikinci bölümünde nübüvvetin tanımı, vahiy, teklîf, tebliğ gibi nübüvvet konusunun alt 

başlıklarına temas edilmiş, Mâverdî’nin nübüvveti ispat metotları izah edilmiştir. 

Çalışmanın son bölümünde ise Mâverdî’nin nübüvvet savunmasında kullandığı 

argümanlar mütalaa edilmiştir. Bu bağlamda nübüvvet kurumuna karşı çıkanların 

inkâr gerekçeleri tespit edildikten sonra, Mâverdî’nin nübüvvet münkirlerine verdiği 

cevaplar müzakere edilmiştir. 

Ders döneminden başlayarak tez konusunun tespiti ve çalışmanın şekillenerek 

hitâma ermesine kadar geçen süreçte, her türlü katkı ve yönlendirmeleri ile destek 

sağlayan danışman hocam Doç Dr. Ahmet ÇELİK’e teşekkür ediyorum. Ayrıca 

çalışmalar esnasında bilgi ve tecrübeleriyle katkı sağlayan Prof. Dr. Hüseyin YILMAZ 

ve Dr. Öğretim Üyesi Erkan BULUT hocalarıma şükranlarımı sunuyorum. Ders 

döneminde tecrübelerinden istifade ettiğim Prof. Dr. Metin BOZKUŞ hocama 

teşekkür borçluyum. Üzerinde çalıştığım Arapça metinlerin anlaşılmasında ve tezin 

belli bir aşamaya gelmesinde bilgi ve tecrübelerinden çokça istifade ettiğim fakat ömrü 

vefa etmeyerek rahmeti Rahman’a kavuşan ilk danışmanım Prof Dr. Mehmet BAKTIR 

hocama rahmet diliyor, ilmî katkılarının sadaka-i cariye hükmünde olmasını Allah’tan 

niyaz ediyorum. Bu arada yoğun çalışmalarım esnasında ihmal ettiğimi düşündüğüm 

eşim ve çocuklarıma da gösterdikleri hoşgörüden dolayı ayrıca teşekkür ediyorum.  

         Eyüp GÜR 

         Sivas, 2023 



  

 vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ……………………………………………………………………………...v 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………………….ⅴii 

KISALTMALAR……………………………………………………………………ⅺ 

ÖZET………………………………………………………………………………xiii 

ABSTRACT………………………………………………………………………...xv 

GİRİŞ ………………………………………………………………………………..1 

1.  Araştırmanın Konusu………………………………………………………...1 

2. Araştırmanın Amacı……..................................................................................2 

3. Araştırmanın Önemi…………………………………………………………..3 

4. Araştırmanın Yöntemi………………………………………………………...5 

5. Delâilü’n-nübüvve Edebiyatı…………………………………………………6 

6. Delâilü’n-nübüvve Edebiyatında Mâverdî’nin A’lâmü’n-nübüvve’sinin Yeri.15 

7. Mâverdî’nin Hayatı İlmî Kişiliği ve Eserleri ………………………………..19 

BİRİNCİ BÖLÜM…………………………………………………………………29 

1 . İSLÂM DÜŞÜNCESİNDE NÜBÜVVETİN İSPATI………………………….29 

1.1. İslâm Düşüncesindeki İlhâd Hareketleri…………………………………...29 

1.2. Nübüvveti İnkâr Akımları ve İnkârcılar……………………………………34 

1.2.1. Berâhîme…………………………………………………………...34 

1.2.2. Sümeniyye……………………………………………………….....37 

1.2.3. Ebû Îsâ el-Verrâk…………………………………………………...38 

1.2.4. İbnü’r-Râvendî……………………………………………………..40 

1.2.5. Ebû Bekir er-Râzî…………………………………………………..43 

1.3. İnkârcı Akımlara Karşı Nübüvveti İspat…………………………………...46 

1.3.1. Nübüvvetin Mûcizeyle İspatı……………………………………....48 

1.3.2. Nübüvvetin Kur’ân’ın İ’câzıyla İspatı……………………………..53 

1.3.3. Nübüvvetin Kurumsal ve Olgusal Yönüyle İspatı…………………60 

İKİNCİ BÖLÜM…………………………………………………………………...65 



  

 viii 

2. MÂVERDÎ’DE NÜBÜVVET TASAVVURUNUN DİNAMİKLERİ………65 

2.1. Kavramsal Çerçeve………………………………………………………...65 

2.1.1. Nübüvvetin Tanımı…………………………………………………..65 

2.1.2. Vahiy-Nübüvvet İlişkisi……………………………………………...69 

2.1.3. Nübüvvet-Tebliğ İlişkisi……………………………………………..77 

2.1.4. Nebevî Teklîfin Konumu………………………………………….....83 

2.2. Mâverdî’de Yöntem  

2.2.1. Mâverdî’de Akıl Nazariyesi…………………………………………88 

2.2.2. Mâverdî’de Bilgi Türleri…………………………………………….94 

2.2.2.1.  Aklî Bilgi……………………………………………………..95 

2.2.2.2.  Haberî Bilgi…………………………………………………100 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM………………………………………………………………105 

3. MÂVERDÎ’DE NÜBÜVVET SAVUNMASI………………………………105 

3.1. Mâverdî’ye Göre Nübüvveti İnkâr Akımları……………………………..105 

3.1.1. Nübüvveti İnkâr Akımlarının İddiaları ve Mâverdî’nin İddialara 

Cevapları …………………………………………………………..109 

3.2.  Mâverdî’de Kurumsal Olarak Nübüvveti İspat………………………….114 

3.2.1. İnsanın Maslahatı ve Peygamberin Gerekliliğiyle İspat …………..115 

3.2.2. Vahyin Hakikatiyle İspat…………………………………………...119 

3.2.3. Peygamberin Şahsiyeti Üzerinden İspat…………………………...120 

3.2.4. Mûcizeyle İspat…………………………………………………….121 

3.2.5. Mâverdî’de Mûcizelerin Tasnifi……………………………………125 

3.3. Mâverdî’de Hz. Muhammed’in Nübüvvetine İşaret Eden Deliller………130 

3.3.1. Peygamber Beklentilerinin Nübüvvete Delâleti……………………131 

3.3.2. Hz. Muhammed’in Nesebinin Nübüvvete Delâleti………………...140 

3.3.3. Vilâdet Öncesi ve Sonrası Hârikulâde Olayların Nübüvvete 

Delâleti…………………………………………………………………...146  

3.3.4.  Önceki Peygamberlerin Tebşîrinin Hz. Muhammed’in Nübüvvetine 

Delâleti (Beşâiru’n-nübüvve)…………………………………............158 

3.3.4.1. Tevratta Hz. Musa’nın Beşâreti……………………………...159 

3.3.4.2. Hz. Musa ile Hz. İsa Arasındaki Peygamberlerin Beşâreti.….162 



  

 ix 

3.3.4.3. İncil’de Mesih’inBeşâreti…….............................................172 

3.3.5.  Kur’ân İ’câzının Nübüvvete Delâleti………………………………175 

3.3.6. Hz. Muhammed’in Şahsında Görülen Mûcizelerin Nübüvvete 

Delâleti……………..…………………………………………………192 

3.3.6.1. Hz. Muhammed’in Düşmanlardan Korunması ve   

Başarısına Yönelik Mûcizeler………………………….……193 

3.3.6.2.  Hz. Muhammed’in Fiillerindeki Mûcizeler    

(Hissî Mûcizeler)……………………………………………201 

3.3.6.3. Hz. Muhammed’in Konuşmalarındaki Mûcizeler  

 (Haberî Mûcizeler)………………………………………...212 

3.3.6.4. Hz. Muhammed’in Dualarındaki Mûcizeler………………222 

3.3.7. Hz. Muhammed’in Ahlaki Faziletinin Nübüvvetine Delâlet……...237 

3.3.7.1.  Hz. Muhammed’in Suretindeki (halkî) Kemâlâtı………...238 

3.3.7.2.  Hz. Muhammed’in Ahlâki (hulkî) Kemâlatı………….......240 

3.3.7.3.  Hz. Muhammed’in Sözlerindeki Fazilet……………….....247 

3.3.7.4.  Hz. Muhammed’in Fiilerindeki Fazilet…………………..252 

3.3.8.  Diğer Varlıklarla İlgili Mûcizelerin Nübüvvete Delâleti…………..259 

3.3.8.1.  Hayvanlarla İlgili Mûcizeler……………………………...260 

3.3.8.2. Ağaçlar ve Cemâdatla İlgili Mûcizeler……………………264 

3.3.8.3. Cinlerle İlgili Mûcizeler…………………………………...269 

SONUÇ…………………………………………………………………….……279 

KAYNAKÇA …………………………………………………………………...283 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 xi 

KISALTMALAR 

a.g.e : Adı Geçen Eser 

a.g.m : Adı Geçen Madde 

mad. : Madde 

a.mlf. : Aynı Müellif 

a.s : Aleyhisselam 

b. : Bin. İbn 

bk. : Bakınız 

c. : Cilt 

çev. : Çevire 

ts.          : Tarihsiz  

Hz. : Hazreti 

nr. : Numara 

ö. : Vefatı 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

çev. : Çeviren 

s. : Sayfa 

s.a.v. : Sallellâhu Aleyhi Vesselam 

vb. : Ve Benzerleri 

vd. : Ve diğerleri 

yay. : Yayınları 

y.y. : Yayın Yeri Yok 

r.a. : Radiyellahu Anh 

vr. : Varak 

nşr.       : Neşreden 

thk. : Tahkik eden 

a.k. : Aynı Kaynak 

b.y. : Basım yeri yok 

y.y. : Yayım yeri yok 

 

 

 



  

 xii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 xiii 

ÖZET 

Eyüp GÜR, Mâverdî’ye Göre Nübüvvetin İspatı, Doktora Tezi, Sivas 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâm Bilimleri Anabilim 

Dalı, Sivas, 2023. 

Nübüvvet, Allah-insan arasındaki iletişimi, beşer bir elçi aracılığıyla, sağlayan 

bir kurumdur. Allah, nübüvvetle vahyini insanın idrak seviyesine indirgemiş, böylece 

hem vahyin anlaşılması hem de yaşanması sağlanmıştır. Beşer bir varlığın, Yaratıcıdan 

mesaj almasının keyfiyetini idrak edemeyen veya aklı kutsayarak vahyi gereksiz gören 

Berâhime gibi bazı ilhadî hareketler nübüvvet kurumunu reddetmişlerdir. İnkâr 

hareketlerine karşı nübüvvetin gerekliliğini savunan İslâm düşünürleri, nübüvveti ispat 

etmek amacıyla delâilü’n-nübüvve türü eserler ortaya koymuşlardır. 

Çalışmamızda merkeze aldığımız Mâverdî’nin A’lâmü’n-nübüvve adlı eseri, 

peygamberlik kurumunu savunma amacıyla yazılmış delâilü’n-nübüvve türü bir 

eserdir. A’lamü’n-nübüvve başta olmak üzere Mâverdî’nin diğer eserleri ve nübüvveti 

ispat sadedinde yazılmış klasik ve aktüel eserlerden hareketle Mâverdî’ye Göre 

Nübüvvetin İspatı adıyla tezimizi şekillendirdik. Öncelikle üzerinde çalıştığımız bu 

eser, delailü’n-nübüvve türünde yazılmış birinci el Arapça bir kaynak olduğu için 

eserin konumuzla ilgili bölümlerinin dilimize aktarımını yaptık. Üç bölüm halinde 

kategorize ettiğimiz çalışmamızın giriş bölümünde çalışmanın amacı, konusu ve 

metodunu ortaya koyduk. Tezin birinci bölümünde İslâm düşüncesinde nübüvvete 

karşı oluşmuş ilhâd akımlarını ve İslam düşünürlerinin bu akımlara karşı yaptıkları 

nübüvveti savunma yöntemlerini izah ettik. İkinci bölümde Mâverdî’nin üslûbu ve 

onun nübüvvetle ilgili kullandığı temel kavramları mütalaa ettik. Çalışmanın son 

bölümünde ise, Mâverdî’nin genel olarak nübüvvet kurumunu, özel olarak da Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini ispatlamak amacıyla ortaya koyduğu argümanları 

müzakere ettik.  

Mâverdi’nin, nübüvvet kurumunun ispatında, akıl ağırlıklı bir metot 

kullandığını; Hz. Peygamber’in nübüvvetinin ispatında ise, mucize rivayetleri 

üzerinden nübüvvet doğrulması yaptığını tespit etik. Çalışmada Mâverdî’nin 



  

 xiv 

nübüvveti ispat anlayışını ortaya koyarken tasvîrî bir yöntem; nübüvveti ispat 

amacıyla eser vermiş diğer müellifler arasında onun konumunu tespit ederken 

yorumlayıcı bir yöntem tercih ettik. 

Anahtar Kelimeler: Mâverdî, Nübüvvet, Delâilü’n-nübüvve, Hz. Muhammed 

Mûcize 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 xv 

ABSTRACT 

Eyüp GÜR, “The Proof of Prophethood,” according to al-Māwrdī, Ph.D. thesis, 

Sivas Cumhuriyet University, Institute of Social Sciences, Program of Basic Islamic 

Sciences, Sivas, 2023. 

Prophethood (Nubūwat) is an institution that enables communication between 

humans and Allah through a mortal messenger. Allah has brought His revelation 

(Waḥī)  down to the level of human cognition through the prophethood and thus helped 

revelation to be understood and practiced. Sure, apostate (Mulḥid) movements like 

Brahmanism, which cannot comprehend the condition of a mortal being getting 

messages from the Creator; or revere reason and regard. revelation (Waḥī) as 

unnecessary, have rejected the prophethood institution. Islamic scholars, who have 

defended the necessity of prophethood against apostate movements, have produced 

works like Dalāʼil al-Nubūwah (the proofs of prophethood) to prove prophethood. 

al-Māwrdī’s work, Aʻlām al-Nubūwah, which is at the center of our study, is a 

type of Dalāʼil al-Nubūwah, and it was written to defend the prophethood 

institution.  We have shaped our thesis under "The Proof of Nubūwah according to al-

Māwrdī" based on the works of al- Māwrdī's 'Aʻlām al-Nubūwah' being the foremost, 

and also moving from classical and contemporary works written to prove the 

prophethood. 

First, since this work we are studying is a primary Arabic source written as a 

type of Dalāʼil al-Nubūwah, we have translated the book's parts related to our topic. 

The introduction part of our study is categorized into three parts: we present the study's 

purpose, subject, and method. 

In the first part of the thesis, we explain the Mulḥid movements formed against 

the Nubūwah in Islamic thought and the methods Islamic scholars used to 

defend Nubūwah. In the second part, we examine al-Māwrdī's style and the basic 

concepts he used related to Nubūwah. In the final part of the thesis, we discuss al- 

Māwrdī's arguments to prove Nubūwah, specifically the Nubūwah of the Prophet 

Muhammad.  



  

 xvi 

In the study, we have chosen a descriptive method in presenting al-Māwrdī's 

understanding of proving Nubūwah and an interpretative method for determining his 

position among other authors who produced works to prove Nubūwah. We discovered 

that al-Māwrdī used a reason-based method to ascertain the Nubūwah institution. We 

have also realized that he used miracle narratives in the Nubūwah of the Prophet 

Muhammad. 

 

Keywords: al-Māwrdī, Nubūwah, Dalāʼil al-Nubūwah, Prophet Muhammad, Miracle



  

 1 

GİRİŞ 

1. Araştırmanın Konusu 

Uluhiyyet, nübüvvet ve meâd İslâm düşüncesinin üzerine bina edildiği üçlü 

sacayağıdır. İnsanlık tarihi boyunca Tanrı inancı hep olagelmiş, ahiret inancı en ilkel 

topluluklar dahil olmak üzere, Tanrı’nın varlığını kabul eden bütün din ve düşünce 

sistemlerinde varlık göstermiştir. Usûl-ü selâsenin ikinci ayağı, nübüvvet inancı hem 

bir dine inananlar ve hem de inanmayanlar tarafından, üzerinde en fazla tartışmanın 

yapıldığı bir inanç alanı olmuştur. 

Nübüvvetin varlığına tehdit oluşturan unsurlar, aklı kutsayan Berâhime ve 

onların fikrî ortakları materyalist filozoflardır. Berâhime Allah’ın varlığını ve birliğini 

kabul etmekle birlikte, akla tanıdığı sınırsız yetki dolayısıyla nübüvveti kısmen veya 

tümüyle inkâr ettiği iddia edilen Hint menşeli bir topluluktur.1 İşte bu inkâr gruplarının 

saldırısına maruz kalan nübüvvet kurumunun Mâverdî özelinde ispatı, çalışmamızın 

ana eksenini oluşturacaktır. Daha çok fıkıh, ahlak ve siyaset felsefesiyle iştigal eden 

Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî (ö.450/1058), İslâm 

düşünce tarihinde telif eserlerin verildiği dönemde yaşamış, devlet içerisinde 

bürokratik görevlerde bulunmuş, yazdığı siyasetnamelerde devlet adamlarına 

tavsiyelerde bulunduğu gibi gerektiğinde eleştirel bir dil kullanmaktan çekinmemiştir. 

Eserlerinde daha çok fıkıhçı yönü ile bilinen Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve2 adlı eseri 

ile kelâmcı ve tarihçi kimliği ile ön plana çıkmıştır. Nübüvvete karşı felsefî tenkitlerin 

 
1 Ebû Bekir Muhammed b. Tayyip el-Bâkıllânî, Kitâbü’t-temhîd, (Beyrut: el-Mektebtü’ş-Şarkî, 1907), 

126; Ebi’l-Hasen Ali b. Muhammed el-Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, (Beyrut: Dâru’l-Kütübü’l-

İlmiyye 1986), 19; Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Saîd İbn Hazm el-Endülüsî, el-Fasl fi’l-milel 

ve’l-ehvâʾ ve’n-niḥal, çev. Halil İbrahim Bulut, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2017) 1/336; İmâmü’l-Harameyn el-Cüveynî, Kitâbü’l-İrşâd, thk, Ahmet Abdurrahim 

Sâyıh - Tevfik Ali Vehbe (Kâhire, Mektebe Sikâfeed-Dîniyye, 2009), 242-246; Ebu’l-Muîn en-Nesefî, 

Tabsiratu’l-edille fî usûli’d-dîn, thk. Muhammed Enver Hâmid Îsâ (Kahire: Mektebetü Ezheriyye, 

2011), 2/666-668; Ebü’l-Feth Tâcuddîn Şehristani, el-Milel ve’n-nihâl, thk. Emir Ali Mehna - Ali 

Hüseyin Fâûr (Beyrut: Dâru’l-Mârife, 1993), 601-602; İlhan Kutluer, Akıl ve İtikad (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 1996), 69. 
2 Eserin Mısır ve İstanbul’da yazma nüshaları bulunmakla beraber, Kahire ve Beyrut’ta üç farklı nâşir 

tarafından matbuâtı yapılmıştır. Ayrıca Beyrut’ta Halid Abdurrahman el-Ak’ın, yaptığı tahkik 

çalışmasında, eserin fasıllarına izah ve açıklamalar getirilerek başlıklar konulmuş, ayet ve hadislerin 

tahrîci yapılmıştır. Bk. Mâverdî, A’lâmü’n-Nübüvve, thk. Hâlid Abdurrrahman el-Ak (Beyrut: Dâru’n-

Nefâis, 1414/1994). 



  

 2 

yöneltildiği bir dönemde yazılan bu eser genelde nübüvvet kurumunun, özelde de Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin imkân ve ispatını aklî ve naklî delillerle izah etmiştir. Eser 

bir giriş, yirmi bir bâb ve bu bâblarda kendi içinde çeşitli fasıllardan oluşmaktadır.  

Mâverdî, eserde genel olarak nübüvvetin imkânı, ispatı, peygamberlere olan 

ihtiyaç, Hz. Peygamber’in nübüvvetinin aklî, hissî mûcizeler ve ahlakıyla ispatı, 

nübüvveti inkâr edenlere reddiye gibi konular ekseninde peygamberlik kurumunun 

gerekliliğini ortaya koymaya çalışmaktadır. 

Biz, yapacağımız bu araştırmada nübüvvetin ispatı meselesini, Mâverdî 

bağlamında irdeleyip bu alanda yazılmış diğer eserlerle birleştiği noktaları ve onlardan 

farklılığını gözden geçirdikten sonra günümüz bilim dünyasının hizmetine sunmaya 

çalışacağız. 

2. Araştırmanın Amacı 

Tanrı, nübüvvet ve ahiret semavi dinlerin üç temel esasıdır. Tanrı’nın ve 

ahiretin varlığı noktasında ittifak eden semavi din müntesipleri, peygambere ve onun 

getirdiği mesaja iman konusunda aynı birlikteliği sürdürememişlerdir. Kelâmcılar ve 

İslâm filozofları geliştirdikleri metotlarla Allah’ın varlığını materyalizm, darvinizm ve 

pozitivizm gibi ateist akımlara karşı ispat etmenin çabası içinde olmuşlardır.3 

Bu alanda yapılan çalışmalar mutlak ateizmin olmadığını göstermiş; tevhit 

inancı noktasında olmasa da Allah’ın varlığı konusunda görüş birliğinden söz etmek 

mümkündür. Bu nedenle bugün, deizm gibi bazı felsefî akımların hedefinde ulûhiyyet 

değil nübüvvet vardır. Çünkü Allah’ın mesajının insanlığa ulaştırılarak hayatın, 

Yaratıcı’nın muradına uygun tarzda şekillenmesinde nübüvvet vazgeçilmez bir 

kurumdur. Bu nedenle kelâmcılar, nübüvvetin ispatının gerekliliğine işaret etmiştir.4 

Nübüvvet kurumunun önemini ortaya koyma sadedinde Mâverdî, A’lamü’n-

nübüvve’nin mukaddime bölümünde eseri yazma amacını şöyle izah etmektedir; 

“İnatçı ve gururluların şüphelerini gidermek için nübüvveti ispat etmek bize vacip 

 
3 Bekir Topaloğlu, Kelama Giriş (İstanbul: Damla Yayınları, 1993), 38. 
4 Abdülhalîm Mahmut, Delâilün’n-nübüvve (Kahire: Dâru’l-Kütübü’l-Mısriyye, 1991), 7. 



  

 3 

oldu; bu muhtasar kitabı hakkı açıklamak, bazı sırları açığa çıkarmak, nübüvvetin 

delillerinin sıhhatini ortaya koymak, şüphecilerin şüphelerini izale etmek için 

yazdım.”5 Dolayısıyla yapacağımız bu çalışmada bizim öncelikli hedefimiz, 

Mâverdî’nin bu düşüncesini kritize ederek nübüvvet etrafında ortaya atılmış şüpheleri 

gidermek, peygamberin ortaya koyduğu yaşam tarzının her zaman ve zeminde 

vazgeçilmez bir ihtiyaç olduğunu beyan ederek, dinamizmini devam ettirmeye katkı 

sağlamak olacaktır. Bununla birlikte Hz. Peygamberin nübüvvetini kabul etmeyen 

inkâr hareketlerinin delillerini iptal, onun Peygamberliği’nin lüzumunu Kur’ân-ı 

Kerim, hadisler, A’lamü’n-nübüvve ve diğer geleneksel ve çağdaş eserlerden ilham 

alarak güncel ve bilimsel bir dille ortaya koymak bizim özel amacımız olacaktır. 

Ayrıca bu çalışmada nübüvveti ispat konusunu, birinci el kaynak bir eserden 

doğru olarak belirleyerek değerlendirmeyi ve sistematik olarak günümüze aktarmayı, 

bu yönüyle de delâil türü eserlere bir yenisini ekleyerek bilimsel bir katkı sağlamayı 

amaçlamaktayız. 

3. Araştırmanın Önemi 

Nübüvvet, Yaratıcı ile yaratılan arasındaki iletişimin gerçekleştiği bir elçilik 

kurumudur. Allah’ın aracısız bir şekilde mesajlarını insanlara iletmesi mümkün 

olmakla birlikte beşerin fizyolojik ve psikolojik yapısı buna uygun değildir. Bunun 

için Allah, insanın kendi cinsinden seçtiği beşer bir elçiyi, vahiyle desteklemek 

suretiyle peygamber olarak görevlendirmiştir. Ayeti kerimenin, “De ki: Yeryüzünde 

yerleşip dolaşan melekler bulunsaydı elbette onlara da peygamber olarak gökten bir 

melek gönderirdik.”6 ifadesi, gönderilen vahyin hem daha iyi anlaşılması hem de 

peygamberin örnek alınarak onun hayat tarzının, yaşam alanına yansıtılmasını 

hedeflemektedir. Diğer taraftan insanlar kendi aklıyla eşya ve olaylar hakkında iyi, 

kötü, faydalı, zararlı, adalet, zulüm gibi bir değer yargısında bulunur, fakat insandaki 

sevgi, nefret, önyargı gibi içgüdüler aklın sağduyuyla karar vermesini engelleyebilir. 

Bazen de akıl, eşya ve olayların künhüne vakıf olamadığı gibi özellikle ahiret hayatı, 

 
5 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 3. 
6 el-İsrâ 17/95. 



  

 4 

taabbudî alan ve gayba müteallik konularda söz söylemekten uzaktır. İşte bu sahalarda 

oluşacak boşluğu doldurmak, dini tebliğ ve tebyin etmek, insanlığı inzâr ve tebşîr 

etmek için Allah bir lütuf olarak peygamberler göndermiştir. 

İnsanlık ulaşmış olduğu medeniyet seviyesini peygamberlerle yakalamıştır. Bu 

meyanda meşhur Alman Şairi Goethe’nin (ö. 1832), “Biz Avrupa milletleri medeni 

imkanlarımıza rağmen Hz. Muhammed’in son basamağına kadar çıktığı merdivenin 

daha ilk basamağında bulunmaktayız. Şüphe yok ki bu yarışta hiç kimse onu 

geçemeyecektir.”7 tarzındaki ifadeleri hem nübüvvet müessesesinin hem de Hz. 

Peygamber’in sunduğu mesajın, insanlığın ulaştığı seviyeye büyük bir katkı 

sağladığına işaret etmektedir. 

Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve’de insanlığa bir lütuf olarak sunulmuş olan 

peygamberlik kurumunun lüzumunu, “aklın kavradığına ek olarak, Allah üstün bir 

akılla muttasıf kıldığı, işlerin hikmetini ve akıbetini idrak edebilen, güzel ahlaka sahip, 

davranışlarında istikamet üzere olan kulları aracılığıyla murat etti.”8 ifadeleriyle 

anlatmıştır. 

Genel olarak nübüvveti iki grup insan tipolojisi reddetmiştir. Sıradan insan gibi 

çarşı pazarda gezip-tozan, yiyip içen, sıkıntı çeken bir peygamber tasavvuru yerine 

olağanüstü güçlerle donatılmış, gaybı bilen insanüstü bir elçi beklentisi içinde olanlar, 

nübüvveti kabule yanaşmamışlardır. Bu anlayış, “Allah, peygamber olarak bir melek 

göndermeli değil miydi?”9 diyerek beşer bir varlığın, Allah ile iletişimini idrak 

edememiştir. Diğer grup ise, Allah’ın varlığını kabul etmekle beraber, akla tanıdıkları 

sınırsız yetkiden dolayı nübüvveti kurumsal olarak gereksiz gören Berâhime gibi 

fırkalar, İbnü’r-Râvendî (ö. 301/913-14) ve Ebûbekir Râzi (ö. 313/925) gibi 

düşünürlerdir.  

Peygambersiz bir din, o dinin muhataplarına ulaştırılamayacak, ulaştırılsa bile 

anlaşılamayacak, o dinin kutsal kitabı da yaşamdan uzak bir teori kitabı halinde 

kalacaktır. İşte bu açıdan nübüvvet konusu üzerinde çalışmak, peygamberliğin 

 
7 Şaban Döğen, Resûlü Ekremdeki Eşsiz Ahlak (İstanbul: Gençlik Yayınları, 1997), 24. 
8 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 19. 
9 el-İsrâ 17/94-95 



  

 5 

lüzumunu anlatmak için günümüz insanının idrakine hitap edecek yeni metotlar 

geliştirmek önem arz etmektedir.  

4. Araştırmanın Yöntemi 

Akademik bir araştırmada yöntem değil yöntemlerin kullanılması, anlatılan 

konunun pek çok boyutunun kritik edilmesine imkân vereceği gibi problemi 

monotonluktan kurtarıp konunun dinamik bir anlatımla sunulmasına fırsat 

sağlayacaktır. Bu nedenle yapılan bir araştırmada seçilen konuya göre yöntemler 

farklılaşacaktır.10 Sadece üzerinde çalıştığımız bilim dalının yöntemlerinden daha 

ziyade yeri geldiğinde diğer bilim dallarının metodolojisinden istifade edilmesi 

gerekmektedir. Meselâ imanın toplum psikolojisi üzerindeki etkisinin incelendiği bir 

konuda psikoloji, din psikolojisi ve sosyoloji bilim dallarının; Kur’ân merkezli 

çalışmalarda tefsir bilim dalının, kelâmla ilgili kavramların analizinde edebiyat ve 

belâğat bilim dallarının yöntemlerine ihtiyaç duyulmaktadır. 

“Mâverdî’ye Göre Nübüvvetin İspatı” başlıklı bu çalışmada, öncelikli olarak 

kelâm ve İslâm mezhepler tarihinin, ilahiyat alanındaki diğer bilim dallarının ve sosyal 

bilimlerin araştırma yöntem ve teknikleri esas alınmıştır.11 Bu minvalde, çalışmanın 

birinci ve ikinci bölümlerinde, Mâverdî ile kadim geleneğin mezcedilmesi tarzında çok 

boyutlu unsurlar yer aldığı için aklî ve mantîkî izahları gerektiren “yorumlayıcı 

yöntem”, kullanılmıştır. Bu bağlamda nübüvvete karşı onların tezleri ve nübüvveti 

 
10 Kelâm alanında yapılan akademik çalışmaları dört ana başlık altında tasnif edebiliriz; Kur’an 

merkezli çalışmalar, kelâm tarihi çalışmaları (mezhep, şahıs, eser veya konu odaklı), edisyon kritik 

çalışmaları ve güncel meselelerin ele alındığı çalışmalar. Bk. Bekir Topaloğlu, Kelâm Araştırmaları 

Üzerine Düşünceler (İstanbul: İFAV Yayınları, 2004) 66-73; Mustafa Sinanoğlu, “Türkiye’de Son 

Dönem Kelâm Çalışmaları: Gelenek ve Modernite Arasında Bir Arayış”, Modern Dönemde Dinî 

İlimlerim Temel Meseleleri (İstanbul: İSAM Yayınları, 2007), 130-134; Recep Ardoğan - Veysel 

Kasar, “Kelam İlminde Araştırma Yöntem ve Teknikleri”, İslâm İlimlerinde Araştırma Yöntem ve 

Teknikleri, ed. Recep Ardoğan (İstanbul: İklim yayınları, 2018), 133-145. 
11 Kelâm biliminde uygulanan yöntemler; Yorumlayıcı yöntem: Bu yöntem, semantik tahlili, bağlam 

incelemesi, akıl yürütme, sonuç çıkarsama, yorumlama ve değerlendirmeye dayalıdır. Betimleyici 

(tasviri) yöntem: Bir konu etrafındaki görüşleri olduğu gibi açıklamaktır. Sorun etrafındaki ittifak 

edilen ve ihtilaf edilen yargılar tespit edilip; bilinenler açıklığa kavuşturulup, genellemeler yapılarak 

çözüm üretilir. Bk. Ardoğan – Kasar, “Kelam İlminde Araştırma Yöntem ve Teknikleri”, 133-145. 



  

 6 

savunanların antitezleri ortaya konulmuş, özelde Mâverdî’yi genelde diğer kelâmcılar 

ve delâil müelliflerini nübüvvet savunmasına iten sebepler tartışılmıştır. 

Çalışmanın son bölümünde “tasvîrî bir metot” kullanılarak, Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini ispat amacıyla A’lâmü’n-nübüvve içerisindeki mûcize rivayetleri, 

konusuna göre tasnif edildikten sonra Mâverdî’nin iktibâsına uygun olarak verilmiş, 

söz konusu rivayetlerin nübüvveti ispattaki yeri tartışılarak bir sonuca varılmıştır.  

Araştırmamız, klasik bir eser üzerinden ivme kazandığı için, A’lamü’n-

nübüvve’de kullanılan kavramların etimolojik ve terimsel anlamları, Arapça lügatler 

ve kelâm eserlerinden istifade edilerek verilmiştir. Metin çözümlemelerinde literal 

okuma yerine, anlam odaklı okumalar yapılmış; yazarın iddialarının tutarlılığı, bu 

iddiaların kelâmcılar ve delâil müellifleri içerisindeki yeri tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Diğer taraftan bir müellife ait düşüncenin doğru bir şekilde anlaşılabilmesi için 

fikirlerin ortaya konulduğu sosyo-kültürel şartların ve bağlamının iyi tespit edilmesi 

gerekir. Bu nedenle klasik metin okumalarında “fikir-hadise irtibatının”12 kurulmasına 

dikkat edilmiştir. Meselâ A’lamü’n-nübüvve’de Hz. Peygamber’in nübüvvetini 

doğrulama amaçlı olarak ele alınan rivayetlerin bir kısmının senetsiz, mevzû ve ahad 

haber türünden olmasını, bağlamıyla beraber okumak daha gerçekçi olacaktır. Çünkü 

Mâverdî’nin yaşadığı dönem, delâil ve hasâis türü eserlerin yazıldığı,13 zayıf 

rivayetlerin olabildiğince kullanıldığı bir döneme denk gelmektedir. Dolayısıyla klasik 

bir metin olan A’lamü’n-nübüvve’nin doğru anlaşılması için tarihi arka planının göz 

ardı edilmemesi gerekmektedir. 

5. Delâilü’n-nübüvve Edebiyatı 

Kozmik evrende (âfak) ve insanın kendi varlığında (enfüs) her daim tezahür 

eden deliller ve bozulmamış fıtrat, Allah’ın varlığının en büyük işaretleridir.14 O halde 

 
12 Fikir-hâdise irtibatının kurulması hakkında bk. Hasan Onat, Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve 

Günümüz Şiiliği (Ankara: TDV Yayınları, 1993), 12-20. 
13 Ebû Nuaym el-İsfahâni ve Ahmet b. Hüseyin el-Beyhakî’nin Delâilü’n-nübüvve isimli eserleri ve 

Kâdî Abdülcebbâr’ın Tesbît-ü delâili’n-nübüvvesi aynı döneme rastlayan benzer türdeki eserlerdendir. 
14 el-Fussılet 25/53. 



  

 7 

O’nun varlığının ispatı, dînî bir problem teşkil etmez.15 Bu nedenle İslâm 

düşüncesinde isbât-ı vâcib çalışmalarından daha ziyade, isbât-ı nübüvveye yönelik 

çalışmaların daha fazla etkinlik kazandığını söyleyebiliriz.16 

Bu bağlamda nübüvveti ispat düşüncesinin tarihsel serüvenine baktığımızda bu 

sahadaki çalışmaların, İslâm toplumunda bir literatür oluşturacak kadar yoğunluk 

kazanmasının nedenleri daha iyi anlaşılacaktır. Hz. Peygamber’in ilk muhatapları 

nübüvvetin delillerini toplama ihtiyacı hissetmemişlerdir.17 Hz. Peygamber’in 

gözetiminde yetişen sahâbiler arasında değer yargılarının safiyetini koruması ve 

Kur’ân’la karışır endişesi, onları nübüvveti ispat düşüncesinden uzak tutmuştur.  

Resûlüllâh’ın vefatını müteakiben, öncelikle devlet başkanlığı etrafında ortaya 

çıkan tartışmalar, ardından ümmet içerisindeki fitne hareketleri ve savaşlar, toplumu 

parçalamaya başlamış; fetihlerin artması ve tercüme faaliyetleriyle birlikte İslâm’ın, 

Hint, Yunan ve Fârisi düşüncesiyle tanışmasının akabinde İslâm coğrafyası heterojen 

bir kimlik kazanmıştır. Neticede İslâm topraklarında yaygınlaşan ilhâd hareketleri, 

nübüvvet başta olmak üzere İslâm’ın temel esaslarına yönelik şüphe, red ve inkâr 

hareketlerini oluşturmuştur. 

Bu bağlamda nübüvvetin delilleri toplanarak, zındık hareketlere cevap 

verilmiş, şüpheler izale edilmiş ve üretilen sahih bilgilerle tartışmaların önüne 

geçilmesi hedeflenmiştir.18 Bu noktada hem ifsat edici şüphelere karşı nübüvveti ispat 

eden delilleri hem de bu sahada oluşturulmuş olan müdevvenâtı ifade etmek için 

delâilü’n-nübüvve türü literatüre dahil olmuştur. Delâilü’n-nübüvve, sözlükte yol 

göstermek, kılavuzluk yapmak, anlamındaki delilin19 çoğulu “delâil” ile peygamberlik 

 
15 Mahmut, Delâilün’n-nübüvve, 7. 
16 Hicri 2. yüzyıldan itibaren yazılmaya başlayan bu minvalde on dört farklı isimdeki eserler, nübüvvetin 

ispatı mevzusunu farklı boyutlarıyla ele almaktadır. Ayrıca İslâm toplumundaki ilhad hareketlerinin 

etkileri, Allah’ın varlığından daha ziyade nübüvvetin imkânına yönelik olmuştur. Bk. Abdurrahman 

Bedevi, min Tarihi’l-ilhâd fi’l-İslâm (Kahire: Sînâ li’n-Neşr 1945), 10. 
17 Ebû Osman Amr b. Bahr Mahbûb el-Câhiz, “Hucecü’n-nübüvve”, Resâilü Câhız, thk. Abdüsselâm 

Muhammed Harun (Beyrut: Dâru’l-Hubeyte 1411/1991), 3/221-231. 
18 Câhız, “Hucecü’n-nübüvve”, 3/221-231; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 19. 
19 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed İbn Manzûr, Lisanü’l-Arab 

(Beyrut: Dâru’l-sadr, 1414), “delâil”, 11/247-24; Muhammed A’lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid et-

Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm (Beyrut: Mektebetü’l-Lübnân, 1996), 1/793; İbrâhim 

Mustafa vd., el-Muʿcemü’l-vasîd (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), “delâil”, 294. 



  

 8 

manasındaki “nübüvvet” kavramlarından oluşan bir terkiptir. Kavram terim olarak bir 

peygamberin gösterdiği mûcizeleri, peygamberliğine işaret eden hârikulâde olayları 

konu edinen, peygamberin getirdiği ilkeleri ilmî tahlillere tâbi tutarak bunların ilâhî 

kaynaklı olduğunu, o peygamberin de hak peygamber olduğunu ispatlamayı 

amaçlayan eserleri ifade eder.20 

Delâil üzerine eser yazan müellifler, Hz. Peygamber’in doğum öncesinden 

ölümüne kadar hayatına dair her şeyi delâil kapsamına almışlardır. Böylece muayyen 

bir şarta bağlı kalmaksızın Resûlüllâh’ın nübüvvetini ispat eden her delil ve 

doğruluğunu anlatan her burhân, delâilü’n-nübüvvenin kapsam alanına girmiştir.21 

Delâil yazarı Abdülhalîm Mahmut’un (ö. 1978) deyimiyle, Resûlüllâh‘ın faziletli 

hayatını anlatan her sahih kitap birer delâil mesabesindedir.22 Buna göre Hz. 

Peygamber’e isnad edilen mucizeler de nübüvvetin birer işareti ve delili olması 

açısından delâil içerisinde zikredilmiştir.23 Peygamberlerin doğruluğuna delalet etmesi 

yönüyle her mûcize delâil sayılırken, her delâil mûcize olarak kabul edilmez. Diğer bir 

tabirle peygamberin sunduğu mesaj, benzerini getirmekten âciz bırakıyorsa mûcize; 

onların sıdkına işaret ediyorsa delâildir.24 Hasan Ziyâeddîn Itr, mûcize kavramı 

Kur’ân’da geçmediği halde, hadisçilerin delâil ve a’lâm terkiplerini Kur’ân’dan 

iktibas ettiklerine dikkat çeker. Bunun içindir ki delâilü’n-nübüvve, Kur’ânî birer terim 

olan âyât, burhân ve şevâhîd25 kavramlarıyla da ifade edilir.26 

Kelâm ve hadis literatüründe, delâilin dışında işaretler ve alâmetler anlamında 

a’lâm,27 deliller manasında âyât ve şevâhid,28 meziyetler ve üstün özellikler anlamında 

 
20 Bekir Topaloğlu – İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü (Ankara İSAM Yayınları, 2008), “Delâilü’n-

nübüvve”, 69; Yusuf Şevki Yavuz, “Delâilü’n-nübüvve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/115-117. 
21 Hasan Ziyâeddîn Itr, Nübüvvet-i Muhammed fi’l-Kur’ân (Halep: Dâru’n-Nasr, 1973), 235-236. 
22 Mahmut, Delâilü’n-nübüvve, 7-8. 
23 Itr, Nübüvvet-i Muhammed fi’l-Kur’ân, 235-246. 
24 Ebû Hâtim er-Râzi, A’lâmü’n-nübüvve (Beyrut: Dâru’s-Sakî, 2003), 147; Itr, Nübüvvet-i Muhammed 

fi’l-Kur’ân, 235. 
25 Erdinç Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2007), 79. 
26 Itr, Nübüvvet-i Muhammed fi’l-Kur’ân, 235. 
27 İbn Manzûr, “alm”, 12/419-420; Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm, 2/216: 
28 İbn Manzûr, “şhd”, 3/241; Mustafa vd., “şhd”, 496. 



  

 9 

hasâis;29 burhan ve delil mukabilinde hucec30 kavramları da nübüvvetin delillerini 

ifade etmeye matuf olarak kullanılmıştır.31 Delâil yazarları, nübüvvetin delillerini 

sadece bir kavram üzerinden anlatmak yerine, konunun bağlamına göre mezkûr 

kavramlardan birisini tercih etmişlerdir.32 

Söz konusu kavramlar, bir taraftan nübüvvetin delili ve işareti mukâbilinde 

kullanılırken, bir başka yönden de nübüvveti ispat sadedinde yazılan delâilü’n-

nübüvve türü eserlere isim olmuştur. Ortak özelliği Hz. Peygamber’in nübüvvetini 

ispatlamak olan bu tür eserlerin isimlendirilmesinde ittifak sağlanamamış; bazı 

mânâlara yeni ad bulma ve konuya yeniden bir aktüalite kazandırma amacıyla 

müellifler tarafından oluşturulan eserler, farklı isimlerle adlandırılmıştır.33 

Delâil edebiyatını oluşturan eserler, a’lâmâtü’n-nübüvve, delâilü’n-nübüvve ve 

hasâis şeklinde tarihsel bir süreç geçirmiştir. Hz. Muhammed’in, peygamberliğini 

ispatlayan her şey başlangıçta a’lâmâtü’n-nübüvve diye tabir edilmiş, bu sahadaki 

rivayetlerin bir araya toplanması ve alt başlıklar altında tasnif edilmesi ile birlikte 

delâilü’n-nübüvve ilmi doğmuştur.34 Kronolojik olarak hicri üçüncü asrın ilk yarısında 

nübüvveti ispat sadedinde yazılan a’lâmü’n-nübüve’nin dışında “alâmâtü sıdkı’r-

rusûl”, “âyâtü’n-nebî”, “isbâtü’r-rusul”, “el-hucec ve’r-rusul” isimleriyle de eserler 

verilmiş;35 aynı yüzyılın ikinci yarısından itibaren ise bunları, “el-hucec ve’n-

 
29 İbn Manzûr, “hss”, 11/247-249. 
30 İbn Manzûr, “hucec”, 2/228; Mustafa vd., “hcc”, 156-157. 
31 Ebû Hâtim er-Râzi, A’lâmü’n-nübüvve, 147-169; Itr, Nübüvvet-i Muhammed fi’l-Kur’ân, 235. 
32 Ebû Hâtim er-Râzi, Önceki kutsal kitaplarda Hz. Peygamber’in nübüvvetini tebşir eden haberleri 

delâil; onun doğumu esnasındaki olaylar ile hayvan ve cemâdâtın konuşması gibi bir takım mucize 

haberlerini a’lâm kavramıyla anlatmıştır. bk. Ebû Hâtim er-Râzî, A’lâmü’n-nübüvve, 149-151, 154-

155, 57-166. Mâverdî mûcizeyi delâil; Rasulüllah’ın kendi şahsından kaynaklı haberleri a’lâm; 

hayvan, bitki ve cemâdatla ilgili haberleri, âyât; gelecekten haber veren olayları, inzâr; önceki 

peygamberlerin, Hz. Muhammed’in tebşirine dair verdiği haberleri, beşâir kavramıyla tabir etmiştir. 

Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 168-169, 116, 106, 118. Beyhakî, delâil, esâr, âyât ifadelerini 

kullanmıştır. Bk. Ebû Bekir Ahmed b. Hüseyn el-Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, thk. Abdü’l-Mu’dî el-

Kal’acî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1408/1988) 7/290-292, 2/471, 2/351. Süyûti, Hz. 

Peygamber’in hususiyetlerini ve faziletlerini delâil, hasâis ve âyât kavramlarıyla izah etmiştir. Bk. 

Celâleddîn es-Süyûtî, el-Hasâisü’l-kübrâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 1/116, 117, 200. 

Buhari, “bâb-ü alâmâtü’n-nübüvvet-i fi’l-İslâm” bâb başlığını kullanmıştır. İbn Hacer el-Askalânî, 

Fethu’l-bârî, thk. Abdulkadir Şeybe el-Hamdi (Riyad: Mektebetü’l-Melik Fehdü’l-Vataniyye, 1421), 

6/673-674; Itr, Nübüvvet-i Muhammed fi’l-Kur’ân, 235. 
33 Ali Yardım, Peygamberimiz’in Şemâili (İstanbul: Damla Yayınları, 2009). 22.  
34 Şemsettin Kırış, Beyhakî ve Delâilü’n-nübüvve’si (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi 2009), 11. 
35 Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği, 79. 



  

 10 

nübüvve”, “delâilü’n-nübüvve”, “emârâtü’n-nübüvve” isimli delâil türü eserler takip 

etmiştir.36 Bunların yanında, delâilü’n-nübüvve edebiyatı üzerine yapılan 

çalışmalarda, eserleri ifade etmek için on dört farklı ıstılahtan söz edilmektedir.37 

Delâilü’n-nübüvve konusu başlangıçta siyer ve hadis kitapları içerinde çeşitli 

bâblar altında ele alınmış, bu anlamda İbn İshak (ö. 151/768) “alâmâtü’n-nübüvve” 

başlığı altında delâilü’n-nübüvve kavramını ilk defa literatüre dahil eden müellif 

olmuştur.38 A’lâmü’n-nübüvve adıyla telif edilen en eski eser Abbâsî halifesi 

Me’mun’a (ö. 218/833);39 Delâilü’n-nübüvve adıyla telif edilen ilk eser ise, Ebu Zür’a 

er-Râzî’ye (ö. 264/877) aittir.40 Kelâm literatüründeki ilk delâil türü eserlere 

Mu’tezile’nin öncülük ettiği görülmektedir. Mu’tezile’den Dırar b. Amr’ın (ö. 

200/815) İsbâtü’l-ilm ale’n-nübüvve ve isbâtü’r-rusül adlı eseri, nübüvveti ispat 

bâbında kaleme alınan ilk müstakil eser olarak kabul edilmektedir.41 Beşr b. 

Mu’temer’in (ö. 210/825) el-Huccetü fî isbâti’n-nübüvve’si42 Ali b. Muhammed el-

Medâinî’nin (ö. 228/843) Âyâtü’n-nebi’si43 bu sahanın ilkleri arasında yer almaktadır. 

Delâil edebiyatını oluşturan eserler, müelliflerin kullandıkları delilin türü ve 

muhtevalarına göre genel olarak iki ana grupta toplanabilir.44 Müelliflerden bir kısmı 

rivayeti öne çıkarırken, bazıları da nakille birlikte aklî izahlara ağırlık vermek suretiyle 

nübüvvet savunuculuğu yapmışlardır.45 İbn Küteybe (ö. 276/889),46 Firyâbî (ö. 

 
36 Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği, 80. 
37 Bk. Abdullah Köse, Delâilü’n-nübüvve Eserlerinin Özellikleri (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1989), 11-15. 
38 Ebû Abdillâh Muhammed İbn İshak, es-Siratü’n-nebeviyye, thk. Ahmed Ferid el-Mezîdî (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004), 294. 
39 Ebü’l-Ferec Muhammed b. İshak en-Nedîm, el-Fihrist, çev. Ramazan Şeşen (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları 2019), 356: Selahaddîn el-Müneccid, Mu’cem, (Beyrut: Daru’l-

Kütübi’l-Cedîd 1982), 63. 
40 Şemsüddîn es-Sahâvi, el-İ’lân bi’t-tevbih limen Zemme ehli’t-tarih, thk. Sâlim b. Gıtır b. es-Sâlim 

(Riyâd: Dâru’s-Samîî, 1438/2017), 285; Müneccid, Mu’cem, 63. 
41 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 566; Müneccid, Mu’cem, 63; Yavuz, “Delâilü’n-Nübüvve”, 9/115-117. 
42 Müneccid, Mu’cem, 84; İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 314. 
43 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 314: Müneccid, Mu’cem, 63. 
44 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtü delâilü’n-nübüvve, çev. M. Şerif Eroğlu - Ömer Aydın (İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları 2017), 30; Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in 

Peygamberliği, 82. 
45 Yavuz, “Delâilü’n-Nübüvve”, 9/115-117. 
46 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 246: Müneccid, Mu’cem, 63. 



  

 11 

301/913),47 Ebu’l-Kâsım Ahmet et-Taberâni (ö. 310/971),48 Ebû Nuaym el-İsfahâni (ö. 

430/1038),49 Ahmet b. Hüseyin el-Beyhakî (ö. 458/1066)50 gibi müelliflerin, 

Delâilü’n-nübüvve adıyla kaleme aldıkları eserler rivayet türünün örnekleridir.51 Bu 

tarzda eser veren müelliflerin ortak özelliği, ehl-i hadis müntesibi olmalarıdır. Telif 

edilen eserlerde mûcizenin nübüvveti ispat keyfiyetine girilmeden Hz. Peygamber’in 

hissi mûcizeleri, Kur’ân’ın i’câzı, Ehl-i kitapla yapılan tartışmalar, Peygamberimiz’in 

gelecekten haber vermesi gibi konu başlıkları altındaki rivayetlerle nübüvvetin 

hakikati dile getirilmiştir. 

Nübüvvet etrafında yapılan akıl eksenli tartışmalara kelâmcılar öncülük etmiş; 

bu kapsamda tedvin edilen eserlerde hem mûcizeye aklî bir izah getirilirken, hem de 

insanlığın ulaştığı tecrübe, nübüvvet olgusu, Peygamberimiz’in ahlakı, Kur’ân’ın 

i’cazı gibi konular çeşitli akıl yürütmelerle nübüvvete işaret olarak kullanılmıştır. 

Mu’tezilî kelâmcılardan Câhız’ın (ö. 255/869) Hucecü’n-nübüvvesi,52 Kâdî 

Abdülcebbâr’ın (ö. 415/1025) Tesbît-ü delâili’n-nübüvvesi;53 Şii âlim Ebû Hâtim er-

Râzî (öl. 277/890)54 ve ahlak bilimcisi Eş’arî kelamcısı Mâverdî’nin A’lâmü’n-

nübüvve’si;55 Eş’ari kelâmcısı Fahreddîn er- Râzî’nin (ö. 606/1210) Nübüvvât’ı,56 

 
47 Sahavî, eseri mûcizât içerisinde zikreder. Bk. Sahâvi, el-İ’lân, 290; Müneccid, Mu’cem, 64. 
48 Sahâvi, el-İ’lân, 285. 
49 Otuz beş fasıldan oluşan eser, Hz. Peygamber’in nübüvvetini doğrulayan delâil, mûcize, hasâis 

rivayetlerinin isnadlarıyla bereber tasnif edildiği delâil türüdür. Müellif rivayetlerin sıhhati ile ilgili 

açıklamada bulunmaz. Bk. Ebû Nuaym İsfahânî, Delailü’n-nübüvve, thk. Dr. Muhammed Ravvâs 

Kal’acî - Abdülber Abbas (Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 1986), 14; Sahâvi, el-İ’lân, 285. 
50 Matbu nüshaları bulunan eser, Hüseyin Yıldız vd. tarafından Türkçeye kazandırılmış, Şemsettin Kırış 

tarafından üzerinde doktora çalışması yapılmıştır. Eser, mucize rivayetleri üzerinden nübüvveti ispat 

sadedinde yazılmış delâil türü eserlerdendir. Sahâvi, el-İ’lân, 285. 
51 Müneccid, Mu’cem, 63-64; Kırış, Beyhakî ve Delâilü’n-nübüvvesi, 14. 
52 Bk. Câhız, “Hucecü’n-nübüvve”, 3/221-231. 
53 Eser aklî ve naklî delillerle Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat gayesiyle yazılmış delâilü’n-nübüvve 

türü eserler arasında yer alır. Eser, “Mucizlerle Hz. Peygamber’in Hayatı” ismiyle Türkçeye 

çevrilmiştir. Bk. Abdülcebbâr, Tesbîtü delâilü’n-nübüvve, 30. 
54 İlhadıyla meşhur Ebû Bekir er-Râzi’nin, nübüvvetin inkâr düşüncelerine karşı aklî delillerle nübüvvet 

savunusu yapılan matbu bir eserdir. Bk. Müneccid, Mu’cem, 62; Ebû Hâtim er-Râzi ile Ebû Bekir er-

Râzi olduğu iddia edilen bir mülhid arasında geçen tartışma için bk. Mahmut Kaya, Felsefe Risaleleri: 

Ebû Hâtim er-Râzî (İstanbul: T. C. Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2016), 268-323. 
55 Mâverdî’nin ifadesiyle nübüvvetin ahkamını anlamak, nübüvvet etrafındaki şüpheleri izale etmek 

amacıyla yazılmış aklî ve naklî delillerle nübüvveti ispat eden matbu nüshaları bulunan bir eserdir. 

Bk. Müneccid, Mu’cem, 63. 
56 Râzî’nin, el-metâlibü’l-âliye adlı eserinin sekizinci bölümü nübüvvete ayrılmıştır. Eserde nübüvveti 

inkâr edenler, nübüvvetin ispatı, mucize, sihir-büyü gibi konular işlenmiştir. Bk. Fahreddîn er-Râzî, 

el-metâlibü’l-âliye mine’l-ilmi’l-ilâhiye, Erişim: 03 Aralık 2022, 868-923. 



  

 12 

Selefiyye âlimlerinden İbn Teymiyye’nin (öl. 728/1328) Nübüvvât’ı;57 Bâkıllânî’nin 

(ö. 403/1013) el-Beyân’ı,58 bu grubun önemli eserlerinden bazılarıdır. Mâturidî 

kelâmcılardan Cafer b. Muhammed el-Müstağfirî (ö. 432/1041) ve Alâeddin Moğultay 

b. Kılıç’ın (ö. 762/1361) telif ettikleri Delâilü’n-nübüvve59 adlı eserleri ile Ahmed 

Midhat Efendi’nin Beşâir-i sıdk-ı nübüvvet-i Muhammediyye’si delâil edebiyatına 

katkı sunan eserlerdendir. Ayrıca İslâm filozoflarından Kindî’nin (ö. 252/866) Risâle 

fî tesbîti’r-rusül ve İbn Sînâ’nın (ö. 428/1037) Risâle fî isbâti’n-nübüvvât’ı, nübüvveti 

ispat amacına hizmet eden eserler arasındaki yerini almaktadır.60 

Son dönem müelliflerinden Şeyhülislâm Mustafa Sabri Efendi (ö. 1954), 

Mevkifu’l-akl ve’l-ilmi ve’l-âlim adlı eseriyle nübüvvet müdafaasında etkin rol 

oynamıştır.61 Dr. Fâdıl Salih Sâmirî’nin, Nübüvvet-i Muhammed; Hasan Ziyaeddîn 

Itr’ın, Nübüvvet-i Muhammed fi’l-Kur’ân; Abdulhalîm Mahmut’un (ö. 1978) 

Delâilü’n-nübüvve ve Yusuf b. İsmail en-Nebhânî’nin (ö. 1932) el-Burhânü’l-

müsedded fî isbâti nübüvveti seyyidinâ Muḥammed62 isimli eserleri, delâilü’n-

nübüvveye katkı sunan son dönem eserleridir.  

Ayrıca son yıllarda, nübüvveti ispat sadedinde yapılan çok sayıda doktora 

çalışması, delâilü’n-nübüvve literatürünün aktüalite kazanmasında önemli bir 

fonsiyon icra etmektedir. Bu bağlamda Salih Sabri Yavuz’un, İslam Düşüncesinde 

Nübüvvet63 Vecihi Sönmez’in, İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı ve Ebu'l Muîn en-Nesefî 

ile Seyfuddin el-Âmidî'nin Nübüvveti İspat Metodları,64 Halil İbrahim Bulut’un, 

 
57 Nübüvvetin hakikati, peygamber göndermedeki hikmet, mucize, kehanet, nübüvvetin delilleri, 

Bakıllanî ve Eş’aiyye’ye eleştiri vb. konuların işlendiği hacimli bir eserdir. Bk. Takiyyüddîn İbn 

Teymiyye, en-Nübüvvât (Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyyetibi’l-Medîneti’l-Münevvera, 2000). 
58 Eserde Hz. Peygamber’in sıdkına delalet eden mucizelerin hakikati, keramet ve mucize arasındaki 

farklar, mucizenin vasıfları ve ahkamı anlatılmaktadır. Bk. Ebû Bekir Muhammed b. Tayyip Bâkıllânî, 

el-Beyânani’l-farḳ beyne’l-muʿcizât ve’l-kerâmât ve’l-ḥiyel ve’l-kehâne ve’s-siḥr ve’n-nârencât, nşr. 

Yusuf Mükârisî el-Yasûî (Beyrut: Mektebetü’ş-Şer’iyye, 1958); İlyas Çelebi, “el-Beyân”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6/25-26. 
59 Selâhhaddîn el Müneccid, eseri A’lâmü’n-nübüvve olarak zikreder. Bk. Müneccid, Mu’cem, 63-65. 
60 Yavuz, “Delâilü’n-Nübüvve”, 9/115-117. 
61 Mustafa Sabri, Mevkifu’l-aklve’l-ilmi ve’l-âlim (Halep: Tıbâi Bedri İhyâi’-l-Küttübi’-Arabiyyeti 

1900), 160. Ayrıca bk. Mustafa Özvarinli Mustafa Sabri Efendi’nin Nübüvvet Anlayışı (Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016). 
62 Müneccid, Mu’cem, 62-85. 
63 Bk. Salih Sabri Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995). 
64 Bk. Vecihi Sönmez, İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı ve Ebu’l-Muîn en-Nesefî ile Seyfuddîn el-Âmidî’nin 

Nübüvveti İspat Metotları (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-beyan--bakillani
https://islamansiklopedisi.org.tr/besair-i-sidk-i-nubuvvet-i-muhammediyye


  

 13 

Nübüvveti İspat Açısından Hissî Mucizeler,65 Şemsetttin Kırış’ın, Beyhakî’nin 

Delâilü’n-nübüvvesi,66 Fadıl Ayğan’ın, Hz. Peygamber'in Nübüvvetini Kanıtlama 

Açısından Beşâirü'n-nübüvve67 İbrahim Halil Erdoğan’ın, Nübüvvetin ispatı 

Bağlamında Fahreddin er-Râzî'nin İ'câzu'l-Kur’ân Görüşü68 Mikail İpek’in, 

Mu'tezile'nin Nübüvvet Savunması69 İbrahim Toprak’ın, Hz. Muhammed'in 

Nübüvvetine Delil Olan İnsanî Özellikler70 isimli doktora tezleri delâilü’n-nübüvveyi 

günümüze taşıyan çalışmalardandır. 

Delâilü’n-nübüvve edebiyatı üzerine yaptığımız açıklamalar sonucunda, İslâm 

düşünce tarihinde müellifleri delâil türü eser vermeye iten iki sebepten söz edebiliriz. 

Öncelikli olarak müellifler, yazdıklarıyla Hz. Muhammed’e olan muhabbetlerini 

tezâhür etme gayreti içerisine girmişlerdir.71 İkinci olarak da çeşitli felsefi akımlar 

tarafından nübüvvete yapılan saldırıyı red ve bertaraf etmeye çalışmışlardır. Ayrıca 3. 

yüzyıldan itibaren kaleme alınan bu eserler, Hz. Muhammed’in şahsında nübüvvetin 

vazgeçilmezliğini açıklama, peygambersiz bir dinin insan hayatında etkili 

olamayacağı gerçeğini anlatma ve dünya-ahiret saadetinin ancak bir peygamberin 

rehberliğinde kazanılacağı hakikatini sunma noktalarında etkili mesajlar vermişlerdir. 

Diğer taraftan söz konusu kazanımlarının yanında, rivayetlerin haber tekniğine 

ve delâile yüklenen misyonun keyfiyetine yönelik tenkitlerin varlığı bilinen bir 

gerçektir. Hicri 3 ve 4. Yüzyıldan itibaren başlayan delâil türü eserlerdeki rivayetlerin 

aksine erken dönemlerdeki kaynaklarda bu denli mûcize rivayetlerinden 

 
2000). 

65 Bk. Halil İbrahim Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissi Mûcizeler (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2001). 
66 Bk. Kırış, Beyhakî’nin Delâilü’n-nübüvvesi adlı Doktora Tezi. 
67 Bk. Fadıl Ayğan, Hz. Peygamber’in Nübüvvetini Kanıtlama Açısından Beşâirü’n-Nübüvve (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011), 
68 Bk. İbrahim Halil Erdoğan, Nübüvvetin ispatı bağlamında Fahreddin er-Râzî'nin İ'câzu'l-Kur'an 

Görüşü (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017). 
69 Bk. Mikail İpek, Mu’tezile’nin Nübüvvet Savunması (Erzincan: Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020).  
70 Bk. İbrahim Toprak, İbrahim Toprak, Hz. Muhammed’in Nübüvvetine Delil Olan İnsanî Özellikler, 

(Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020). 
71 Bünyamin Erul, ‘‘Hz. Peygamber’in Risalet Öncesi Hayatına Farklı Bir Yaklaşım’’, Diyanet İlmi 

Dergi II: Peygamberimiz Hz. Muhammed (sav) -Özel Sayı- (2003), 33-66; İhsan Arslan, “Risâlet 

Beklentisi ve Hz. Peygamber’in Doğumu Esnasında Meydana Gelen Olayların değerlendirilmesi", 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 7 (2018), 239-295. 



  

 14 

bahsedilmemiştir.72 Nitekim Dihlevî’nin, delâil, hasais ve a’lâm yazarları, birinci ve 

ikinci tabakada bulamadıkları rivayetleri, daha sonraki dönemlerde bulmak 

istemişlerdir”73 ifadeleri, bu minvaldeki rivayetlerin amacını anlatması açısından 

dikkat çekicidir. Müeliflerden bazıları, Hz. İsa ve Musa’nın mûcizelerine öykünmüş, 

Kur’ân’da niçin onların hayatları ve mucizleri anlatılıyor da Hz. Muhammed’in 

mûcizeleri anlatılmıyor, diyerek bu boşluğu doldurmak istemişlerdir.74 Bu doğrultuda 

hareket eden bazı müellifler tarafından İsrailoğullarının menkıbeleri, sahabe ve 

tabiinin sözleri ile karıştırılarak merfû hadis formuna sokulmak suretiyle rivayet 

edilmiştir. 

Netice olarak selefin samimiyetle ortaya koyduğu delâil türü eserleri, toptancı 

bir bakış açısıyla hepsini red ya da kabul tarzında okumaktan daha ziyade uzlaştırmacı 

bir metotla okumanın daha yerinde olacağı kanaatindeyiz. Delâil eserlerinderinde 

zayıf ve uydurma rivayetlerin varlığı bir gerçek olmakla birlikte, nübüvvete yönelen 

zındık hareketler karşısında bu yöndeki eserlerin, işlevsel bir fonksiyon icra ettiği 

gerçeği de unutulmamalıdır. Diğer taraftan delâilin sadece mûcizelerden ibaret 

olmadığını, nübüvvetin kurumsal ve olgusal yönünün de delâilin bir unsuru olduğunu 

göz önünde bulundurmak gerekir. İlk dönemlerde mûcize üzerinden yapılan nübüvvet 

savunusunun, bugün peygamberin üstün ahlakı ve örnek şahsiyeti üzerinden yapılması 

delâil edebiyatının dinamizmini koruyacaktır. Böyle bir metot delâil edebiyatını hem 

daha güncel tutacak hem de Hz. Peygamberi, olağanüstü ve gizemli bir hayatın içinden 

alarak üsve-i hasene odaklı bir konuma yerleştirmeye katkı sağlayacaktır. Bu minvalde 

Faslı düşünür Câbirî, nübüvvetin ispatını anlatmak için kullanılan delâilü’n-nübüvve 

kavramı yerine, “ez-Zâhiretü’l-Kur’âniyye” tabirini kullanmayı daha uygun 

görmektedir. Ona göre, “ez-Zâhiretü’l-Kur’âniyye” kavramı, “delailü’n-nübüvve” 

terkibinden daha kapsamlı, daha güncel ve çağa daha uygundur.75 Aslında Câbirî’nin 

bu ifadeleri peygamberi; insanı, toplumu, kültürü, doğayı etkileyen ve medeniyetler 

 
72 İsrafil Balcı, Hz. Peygamber ve Mûcize (Ankara: Anakara Okulu Yayınları, 2013), 136. 
73 Şah Veliyyüddîn ed-Dihlevî, Huccetullâhi’l-bâliğa, çev. Mehmet Erdoğan (İstanbul: İz Yayıncılık, 

1994), 1/496. 
74 Balcı, Hz. Peygamber ve Mûcize, 141. 
75 Muhammed Âbid el-Câbirî, Medhal ilâ’l-Kur’âni’l-Kerim (Beyrut: Merkezü’d-Dirâsâti’l-Vahdeti’l-

Arabiyye, 2006), 23. 



  

 15 

inşa eden bir boyuta taşımaktadır.76 Eğer nübüvvetin ispatını sadece mûcize rivayetler 

üzerinden yaparsak, peygamberliğin insanı ve toplumu şekillendiren yönünü göz ardı 

etmiş oluruz. Zaten peygamberin dürüstlüğü, örnek şahsiyeti hiç ispata gerek 

kalmadan yaşanmış tarihi bir olgu olduğu bilinen bir gerçektir. Bu tarihsel olgu 

üzerinden delailü’n-nübüvveye katkı sunmak peygamberin kitlelere anlatılmasında 

daha etkili olacağı kanısındayız. 

6. Delâilü’n-nübüvve Edebiyatında Mâverdî’nin A’lâmü’n-

nübüvve’sinin Yeri 

Sözlükte alâmet, işaret manasına gelen “alm” kelimesinin çoğulu olan 

“a’lâm”77 ile nübüvvet kavramlarından müteşekkil a’lâmü’n-nübüvve terkibi, genel 

olarak nübüvveti, özel olarak da Hz. Muhammed’in nübüvvetini ispat etmek amacıyla 

yazılan delâilü’n-nübüvve türü eserlerdendir. Kronolojik olarak delâilü’n-nübüvve 

isimli eserlerden önce kaleme alınmıştır.78 

Literatürde “delâil” ve “a‘lâm” isimlerinin müteradif olduğunu kabul edenler 

olmakla birlikte79 kelâmcılar umûmiyetle a’lamü’n-nübüvve80 tabirini, muhaddisler 

ise delâilü’n-nübüvve81 terkibini kullanmışlardır.82  

Mâverdî’nin A’lâmü’n-nübüvve’si, tabakât yazarlarınca her iki tabirle de ifade 

edilmiştir. Buna göre, tabakât müelliflerinden Subkî (ö. 771/1370) eser için Delâilü’n-

nübüvve,83 Taşköprüzâde (ö. 968/1561), A’lâmü’n-nübüvve ismini kullanmıştır. 

Taşköprüzâde, Mâverdî’nin bu eserini, bir ilim dalı olarak gördüğü “Emârâtü’n-

 
76 Erkan Baysal, “Muhammed Âbid El-Câbirî’de Nübüvvetin İspatı, İ‘Câz ve Ümmillik”, Bingöl 

Üniveristesi İlahiyat fakültesi Dergisi 8 (2016), 123-156. 
77 İbn Manzûr, “alm”, 12/419-420; Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm, 2/216: 
78 Erdinç Ahatlı, Muhaddislere Göre Peygamberlik Delilleri, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1999), 50. 
79 Ebû Hâtim er-Râzi, Aʿlâmü’n-nübüvve, 1/148; Mahmut, Delâilü’n-nübüvve, 8. 
80 bk. Ebu Hatim, A’lâmü’n-nübüvve’si ve Maverdî’nin A’lamü’n-nübüvve’si bu türün en güzel 

örneğidir. 
81 bk. Beyhakî, İbn Kuteybe, Ebû Nuaym İsfahânî, Ebu’l-Kâsım İsfahani ve Firyâbî gibi muhaddislerin 

eserleri delâilü’n-nübüvve diye marûf olmuştur. 
82 Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği, 82. 
83 Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî es-Subkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyyeti’l-kübrâ, thk. 

Mahmûd Muhammed et-Tanâhî - Abdulfettâh Muhammed el-Hulvu (by.: Hicr li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 

1413), 5/267. 



  

 16 

nübüvve” türüne örnek olarak gösterirken, en faydalı ve en güzel eser olarak 

vasıflandırmıştır.84 Son dönem tabakât müellifi Hayreddîn Ziriklî (ö. 1976) ve 

Delâli’n-nübüvve yazarı Selahaddin Müneccid (ö. 2010) eseri, A’lâmü’n-nübüvve 

ismiyle tanıtmışlardır.85  

Aʿlâmü’n-nübüvve, peygamberliğin delilleri konusunda yazılan eserlerin tertip 

güzelliği, delillerinin kuvvetli oluşu ve ifadesinin kolaylığı bakımlarından en değerlisi 

kabul edilmiş ve sonraki devirlerde aynı sahada kaleme alınan kitaplara kaynaklık 

teşkil etmiştir.86 Ebu Abdullah el-Kurtûbî, Camiü’l-Ahkâmi’l-Kur’ân adlı eserinde, 

Yûsuf en-Nebhânî (Ö.1932) , Hüccetullâhʿale’l-ʿâlemîn fî muʿcizâtiseyyidi’l-mürselîn 

diye bilinen eserinde A’lamü’n-nübüvve’den nakillerde bulunmuşlardır.87  

A’lâmü’n-nübüvve’nin muhakkiki Halid Abdurrahman el-Ak, esere yazdığı 

mukaddimede, Rasûlüllâh’ın nübüvvetinin işaretleri anlamında “a’lâm-ı nübüvvâtihî” 

terkibini; onun mûcizelerinin delili anlamında “delâil-i mûcizetihî” tabirini kullanarak 

eser hakkındaki kanaatini belirtir.88 Aslında muhakkikin bu tabirleri hem eserin 

içeriğine hem de Mâverdî’nin mevzuyu izah etme bağlamına uygundur. Nitekim 

Mâverdî’nin, mûcize rivayetlerini delaîl tabiriyle; nübüvvetin ahkamına yönelik 

konuları a’lâm kavramıyla ifade etmesinin sebebi bu olsa gerektir. Buradaki a’lâm 

ifadesi, nübüvvete işaret olan ve akılla izah edilen her türlü delil için kullanılmaktadır. 

Delâil ise, hârikulâde olayları anlatan rivayetleri ifade eder. Netice olarak iki bölümden 

oluşan A’lâmü’n-nübüvve’nin birinci bölümünü –aklî ve felsefi izahların öne çıktığı 

bölüm- a’lâm-ı nübüvve ismiyle ifade etmenin; eserin ikinci bölümünü ise –

nübüvvetin mûcize rivayetleriyle doğrulandığı bölüm- delâilü’n-nübüvve kavramıyla 

isimlendirmenin hem literatüre hem de eserin muhtevasına daha uygun olacağı 

kanaatindeyiz.89 

 
84 Ahmed b. Mustafa Taşköprüzâde, Miftâhü’s-saâde ve miftâhü’s-siyâde (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1405/1985), 1/297-298. 
85 Hayreddîn Ziriklî, el-A‘lâm, (by. Dâru’l-İlm, 2002), 4/327; Müneccid, Mu’cem, 63. 
86 Yûsuf en-Nebhânî, Hüccetullâh ale’l-âlemîn fî mu’cizâti seyyidi’l-mürselîn (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1417/1996), 201; Ahmet Saim Kılavuz, “A’lamü’n-nübüvve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları 1989), 2/339. 
87 Ebu Abdullah Kurtûbî, Câmiü’l-Ahkâmi’l-Kur’an (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1427/2007), 20/194; 

Nebhânî, Hüccetullâh ale’l-âlemîn, 201. 
88 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve (Tahkikli), 16. 
89 Mâverdî, mûcizeleri delâil, nübüvvetin ahkamını a’lâm kavramıyla ifade etmiştir. 



  

 17 

Mâverdî’nin kendi beyanına göre, A’lâmü’n-nübüvve iki ana konuyu ihtiva 

etmektedir. Birinci bölüm, genel olarak nübüvvetin ispatına tahsis edilirken, ikinci 

bölüm, nübüvvetin ahkâmına ve Hz. Peygamber özelinde nübüvvetin ispatına 

ayrılmıştır. Yirmi bir Bâb’a taksim edilerek işlenen konular, kendi içinde çeşitli 

fasıllara bölünmüştür.90  

A’lâmü’n-nübüve’nin büyük bir bölümünde Hz. Muhammed’in nübüvvetinin 

ispatı işlenmektedir. Mâverdî, Hz. Muhammed’in nübüvvetinin ispatı bağlamında, 

onun doğum öncesi hayatından başlayarak kronolojik sıraya göre, hârikulâde olaylara 

ait haberleri, bölümler halinde sunmaktadır. Diğer taraftan Hz. Peygamber’in ahlakı, 

ismeti, vahyin başlangıcı, İslâm’ın tedricen istikrarlı bir şekilde yayılması gibi 

hususlarla peygamberlik, kurumsal ve olgusal olarak temellendirilmeye çalışılmıştır. 

Eserde Kur’ân’ın i‘câzına kapsamlı bir bölüm ayıran Mâverdî, i’câzı lafız, mana, 

cezâlet, tehaddî, gelecekten haber verme gibi yirmi bir vecihte ele almakta, Hz. 

Muhammed’in mûcizelerini ise fiilî, kavlî, haberî, hayvan ve bitkilerle ilgili mûcizeler 

başlığı altında değerlendirmektedir. Ayrıca geçmiş peygamberlerin tebşiri, 

peygamberliğinden cinlerin haberdar olması, doğumundan önceki ve doğumu 

esnasındaki hârikulâde olayları da onun nübüvvetinin delilleri arasında zikretmektedir. 

Buna ilaveten Mâverdî, Resûlüllâh’ın ümmîliğini ve onun getirdiği şeriatın tekâmül 

ederek, diğer hukuk sistemleri tarafından örnek alınacak boyutta gelişmesini, onun 

nübüvvetinin işaretleri arasında saymaktadır. 

Mâverdî, A’lâmü’n-nübüve’de nübüvveti ispat ederken iki farklı yöntem 

kullanmaktadır. Genel olarak nübüvvet kurumunu ispat ederken onun metodu, bir 

kelâm yöntemi olan cedel diğer bir tabirle aklî ve felsefî izahlardır. Bu nedenle 

Mâverdî, umûmi olarak nübüvvetin ispatının istidlâli bir delille yapılacağını beyan 

etmektedir.91 O, Hz. Peygamber’in nübüvvetinin ispatını ise, kendisinin güçlü kanıtlar 

olarak tabir ettiği mucize rivayetleri üzerinden şekillendirmektedir.92 Ona göre 

mucizeleri muhtevi rivayetler; mütevâtir, müstefiz, karine ile ahad haber ve karineden 

 
90 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 3-4. 
91 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5-6. 
92 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 52. 



  

 18 

soyutlanmış ahad haber olmak üzere dört kısımdır. Mâverdî bu dörtlü tasnifâtı, 

risâletin haberleri olarak göstermektedir.93 

Mâverdî, eserini nasıl bir iklim içerisinde oluşturmuştur? Ya da A’lâmü’n-

nübüvve’nin bu türde yazılan diğer eserler içerisindeki konumu nedir? Meselâ 

kendisiyle çağdaş Beyhakî’nin (ö. 458/1066) on bir bölümden oluşan Delâilü’n-

nübüvvesi, Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat amacıyla telif edilmiş, hadis ve siyer 

kitabı mesabesindedir.94 Bu türde yazılan diğer bir eser, kendisinden bir buçuk asır 

önce yaşamış Ebû Hâtim er-Râzî’nin (ö. 277/890) A’lâmü’n-nübüvve isimli telifâtıdır. 

İsmâilî dâisi Ebû Hâtim’in bu eseri, peygamberlik müessesesini tenkit ettiği iddia 

edilen ilhâdı ile tanınmış Ebû Bekir er-Râzî’nin görüşlerinin yanlışlığını ortaya 

çıkarmak, peygamberliği aklî delillerle ispat etmek amacıyla, cedel ve münakaşa 

tekniğiyle hazırlanmış bir eserdir. Bu tür içerisinde Mâverdî’nin eserine en fazla 

benzeyen eser Kâdî Abdülcebbâr’ın Tesbîtü delâilü’n-nübüvvesi’dir. Zira onun bu 

eserinde hem aklî hem de naklî deliller kullanılmıştır.95 Kâdî Abdülcebbâr, nübüvvetin 

delillerini, Hz. Muhammed’in risâletiyle başlatır. Eserde Hz. Peygamber’in doğum 

öncesi ve doğumu esnasındaki olaylar bu deliller arasında zikredilmez. Çünkü Kâdî 

Abdülcebbâr irhasâta dair hârikulâde olayları nübüvvetin işaretleri olarak kabul 

etmez.96 Mâverdî ise, nübüvvetin delillerini Hz. Peygamber’in doğum öncesiyle 

başlatır. 

Muhtemelen Ebû Hâtim er-Râzi’nin, tercüme faaliyetleri sonucunda 

müslümanların, İslâm dışı kültürlerle karşılaşmasının yoğun olduğu bir dönemde 

yaşaması, ilhâd hareketlerine karşı savunmacı bir pozisyonda bulunması ve 

müslümanların çoğunluğu tarafından heteredoks kabul edilen97 bir ekolün müntesibi 

olması, kendisinin cedelci ve münakaşacı yönünün gelişmesine sebep olmuştur. 

Sonuçta Ebû Hâtim’in sosyolojik ve psikolojik faktörün etkisini eserine yansıttığı 

 
93 Mâverdî A’lâmü’n-nübüvve, 85. 
94 Beyhakî, Delailü’n-nübüvve, 5-19. Eser, Hz. Peygamber’in kronolojik hayatına göre nübüvvetine 

delâlet eden haberleri tahdîs etmiştir Beyhakî, diğer peygamberlerin kısıtlı sayıdaki sayıdaki hissi 

mûcizelerine dikkat çektikten sonra, Hz. Peygamber’in bine yakın mucizesinden bahseder.  
95 Kaya, Felsefe Risaleleri: Ebû Hâtim er-Râzî, 268-323. 
96 Abdülcebbâr, Tessbîtü delâilü’n-nübüvve, 30. 
97 Ebû Hâtim er-Râzi, bir İsmâilî dâisidir. 



  

 19 

görülmektedir. Beyhakî’ye gelince onun hadis ilminde öne çıkması, kendisini siyere 

yönlendirmiştir. Mezheplerin olgunlaşma döneminde yaşayan Mâverdî ise fıkıhçı, 

ahlak ve siyaset bilimciliği ve devlet adamlığı kimliğinden dolayı daha mutedil bir 

tutum içinde bulunarak eserini telif etmiştir. Diğer taraftan Mâverdî’nin eserinde yer 

yer ortaya koyduğu cedel ve münakaşada, Mutezile, Şia ve Ehl-i sünnet ikliminin 

yoğun olduğu Basra-Bağdat kültür havzasında yetişmesinin etkisinin olduğu 

söylenebilir. 

7. Mâverdî’nin Hayatı İlmî Kişiliği ve Eserleri 

Asıl adı Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî olup, gül suyu 

(mâü’l-verd) işiyle iştigal eden babasının mesleğine nispetle mâruf olan Mâverdî98 

364/974 yılında Basra’da dünyaya gelmiştir.99 Mâverdî, Ebü’l-Hasen künyesiyle 

tanınmış, Şâfiî fakîhi olması100 hasebiyle “eş-Şâfiî” nisbesiyle meşhur olmuştur.101 

İlk tahsil hayatına Basra’da Mu’tezilî âlim Saymerî’den (ö. 386/996) fıkıh 

tedris ederek başlayan Mâverdî,102 398/1008’de Bağdat’a geçerek vefat edinceye 

kadar orada ikamet etmiştir.103 Mâverdî, Hicrî 450/1058 yılında Rebîülevvel ayının 

sonlarında 86 yaşlarında Bağdat’ta vefat etmiş, rivayete göre cenaze namazını 

öğrencisi ve meşhur tarihçi Hatîb el-Bağdâdî (ö 463/1071) kıldırmıştır. Akabinde 

Makberetu Babı Harb mezarlığına defnedilmiştir.104  

Mâverdî, İslâm coğrafyasının tarih, ilim ve kültür havzalarından biri olan 

Bağdat’ta tefsir, hadis, fıkıh, fıkıh usulü ve edebiyat alanlarında dönemin âlimlerinden 

 
98 Ebu’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân 

ve enbâü ebnâ’i’z-zamân, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru Sadr, 1900), 3/282; Şemsüddîn Muhammed 

b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâ, thk. Şuayb Arnaud (by.: Müessesetü’r-

Risâle1405/1985), 18/ 64; Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/298. 
99 Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn İbnü’s-Salâh, Tabakâtü’l-fukahâi’ş-Şâfi‘iyye, thk. 

Muhyiddîn Alî Necîb (Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1992), 2/636; Subkî, Tabakât, 5/267; 

Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/298. 
100 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân ve enbâü ebnâ’i’z-zamân, 3/282; Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâ, 

18/64. 
101 Celâleddîn es-Süyûtî, Tabakâtü’l-Müfessirîni’l-Işrîn, thk. Alî Muhammed Ömer, (Kahire: Mektebetu 

Vehb, 1396), 83. 
102 Subkî, Tabakât, 5/268; Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/298; Cengiz Kallek, “Mâverdî”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2003), 28/180-186. 
103 Zehebî, Aʿlâmü’n-nübelâ, 18/65; Subkî, Tabakât, 5/267-268; Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/298. 
104 İbnü’s-Salâh, Tabakâtü’l-fukahâi’ş-Şâfiiyye, 2/637; İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-Aʿyân, 3/284. 



  

 20 

ders alarak tahsilini ikmâl eder. Bu kapsamda Bağdat’ta, eş-Şeyh Ebû Hâmid el-

İsferâyînî (ö. 406/1016) ve Hanefî fıkıhçı Kudûrî’den (ö. 428/1037) fıkıh; İmâm Ebû 

Muhammed el-Bâfî’den (ö. 398/1007) edebiyat ve dil;105 Hasan b. Alî el-Cebelî (ö. 

413/1022), Muhammed b. Adî el-Minkarî (ö. /?), Muhammed b. Muallâ el-Ezdî (ö. 

412/1021), Cafer b. Muhammed b. Fadl el-Bağdâdî (ö. 484/1091)106 ve Abdullâh b. 

Muhammed el-Buhârî’den (ö. /?) hadis okumuştur.107 Ulaşabildiğimiz tabakât 

kitaplarında Mâverdî’nin kelâmcığından söz edilmemiştir. Bununla birlikte A’lâmü’n-

nübüvve’nin müellifi Halid Abdurrahman, Mâverdî’yi Eş’arî kelamcısı olarak 

tanıtır.108 

Basra ve Bağdat’ta tedrîsâtını tamamlayarak ilmî derinliğe ulaşan Mâverdî, bir 

taraftan çeşitli alanlarda telif eserlere imza atarken, diğer taraftan da ders okutarak 

çevresinde bir öğrenci kitlesi oluşturmuştur. Kendisinden ders alan ve alanında 

yetkinleşen öğrencilerinden öne çıkanlar şunlardır: Talebelerinden en mütemâyiz olanı 

hadis, siyer ve tarih alanında belirginleşmiş Tarih-i Bağdat isimli on dört ciltlik eserin 

müellifi Hatîb el-Bağdâdî’dir. Ebu’l-Kâsım el-Kuşeyrî (482/1089), Ebû Saîd el-

Kuşeyrî (494/1101), ve Ebu’l-Fadl Ahmed b. Hasen b. Hayrûn (ö. 497/1103) 

kendisinden hadis okuyan öğrenciler arasında yer alır. Siyer ve garîbul-hadîs âlimi 

Abdülmelik b. İbrâhim b. Ahmed Ebu’l-Fadl el-Faradî el-Makdisî (ö.489/1096) ve 

Muhammed bin Ahmed bin Abdulbâkî (ö. 494/1101) Mâverdî’den fıkıh okuyan 

öğrencilerdendir. Ayrıca Ebû Amr en-Nihâvendî (ö. 497/1103) Ebu’l- Ebû’l-İzz 

Ahmed b. Ubeydullâh el-Ukberî (ö. 526/1132), Ahmed b. Muhammed Ebu’l-Abbâs 

el-Cürcânî (ö. 482/1089) Mâverdî’nin tedrîsatından geçmiştir.109 

Farlı ilmî disiplinlerde çok sayıda eser veren Mâverdî’nin, asıl öne çıktığı alan 

ise fıkıh, siyaset ve ahlak felsefesidir.  

 
105 Subkî, Tabakât,5/269; Burhan Sümertaş, ‘Mâverdî ve en-Nüket ve’l-Uyûn Adlı Tefsiri’, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat fakültesi Dergisi, (2008), 28/31-64. 
106 Zehebî, Aʿlâmü’n-Nübelâ, 18/ 68-69. 
107 Hatîb el-Bağdâdî, Târihu Bağdâd, thk. Beşâr Ivad el-Ma’rûr (Beyrut: Dâr-u Garbi’l-İslâmî, 

1422/2002), 13/587; Subkî, Tabakât, 5/268; Mehmet Evkuran, “Mâverdî’nin Düşünce Dünyası”, ed. 

Bayram Ali Çetinkaya, Doğudan Batıya Düşüncenin Serüveni (İstanbul: İnsan Yayınları, 2015), 5/1197-

1222. 
108 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve’nin (Muhakkikin mukaddimesi), 21. 
109 Zehebî, Aʿlâmü’n-nübelâ, 18/68-69; Sabri Erturhan, “Mâverdî ve ‘el-Hâvi’l-Kebîr’ Adlı Eseri”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 3 (1999), 473. 



  

 21 

Eserleri 

1. el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye: Türkçe’nin dışında çeşitli dillere çevrilmiş,110 

siyasal yapı, yönetim, kamu hukuku, devletler hukuku, iktisat, hilafet gibi konuları 

mündemiç ve Mâverdî’nin doğuda ve batıda tanınmasını sağlayan baş yapıtıdır. Eser 

hilâfet-imâmet teorisi ile ilgili açıklamalarla başlayarak hilâfette liyâkat ilkesine dikkat 

çekilmekte ve halîfe olarak seçilecek kişide aranan nitelikler üzerinde 

durulmaktadır.111 Eser üzerinde doktora ve yüksek lisans çalışmaları yapılmıştır.112 

2. Edebü’d-dünyâve’d-dîn: İslâm ahlakını anlatan ve Türkçe’ye tercüme 

edilmiş olan bu eser,113 bir taraftan Grek felsefesi ve Fars hikmetinin izlerini taşırken 

diğer taraftan İslâm fıkhının birikimleriyle oluşturulmuş edebî bir üslupla ifade edilmiş 

Mâverdî’nin en meşhur müdevvenâtı arasında yer alır.114 

3. Ḳavânînü’l-vizâre ve siyâsetü’l-mülk (Edebü’l-vezîr).115 Eserde vezirliğin 

tanımı, çeşitleri, nitelikleri, yetkileri, sorumlulukları ele alınmakta ve bu makamda 

bulunanlara öğütler verilmektedir.116 

4. A’lamün’n-nübüvve: Bu tezimizin ana eksenini oluşturan Delâilü’n-nübüvve 

türü bir eserdir. Eser hakkında, ilgili bölümlerde açıklamalar yapıldığı için, burada 

Taşköprüzâde’nin, ‘nübüvvetin ispatı konusunda birçok kitap yazıldığını ancak 

 
110 Ali Şafak tarafından el-Ahkâmu’s-Sultâniyye: İslâmda Hilâfet ve Devlet Hukuku adıyla Türkçe’ye 

tercüme dilmiştir. 
111 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân, 3/282; Zehebî, Siyeru a’lâmi’n-nübelâ, 18/64; Taşköprüzade, 

Miftâhü’s-saâde, 1/297-298; Kallek, “Mâverdî”, 28/180-186; Evkuran, “Mâverdî’nin Düşünce 

Dünyası”, 5/1197-1222. 
112 bk. Yahya Solmaz, Ahkâm-ı Sultâniyye Türü Eserlerde Yürütme ve Yargı Erkleri (Mâverdî, Ebû Ya'lâ 

ve Cüveynî Örneği) (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2020); Mehmet Birsin, Mâverdî’nin Devlet Anlayışı (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Sosya Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2004). 
113 Bergamalı Cevdet tarafından Türkçe’ye tercüme edilen eseri Yaşar Çalışkan günümüz Türkçe’sine 

aktarmıştır. Ayrıva Selahattin Kip ile Abidin Sönmez ve Ali Akın tercümeleri de vardır. 
114 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân, 3/282; Taşköprüzâde, Miftâhü’s-saâde, 1/298; Kallek, “Mâverdî”, 

28/180-186. 
115 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân, 3/282; Zehebî, Aʿlâmü’n-nübelâ, 18/ 65; Subkî, Tabakât, 5/269; 

Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/298. 
116 Bk. Mâverdî, Ḳavânînü’l-vizâre ve siyâsetü’l-mülk, thk. Rıdvân Seyyid (Beyrut: Dâru’t-Talîati li’t-

Tıbâa ve’n-neşr, 1979); Yahya Solmaz, Ahkâm-ı Sultâniyye Türü Eserlerde Yürütme ve Yargı Erkleri, 

16. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-ahkamus-sultaniyye--maverdi


  

 22 

hiçbirinin A’lâmü’n-nübüvve kadar güzel ve faydalı olmadığını ifade eden’ sözlerini 

vermekle iktifa edeceğiz.117 

5. el-Hâvi’l-Kebîr: Eser Şâfiî mezhebi furû fıkhı alanında kaleme alınmış, farklı 

mezheplerin görüşlerine delilleriyle yer verilmekte ve bu deliller eleştirilerek Şâfiî 

mezhebince kabul edilen görüş savunulmaktadır. Bu yönüyle “ilm-i hilâf” eseri 

özelliğini taşımaktadır. Mâverdî aklî ve naklî delilleri, sahabe ve tabiîn kavillerini, 

farklı mezheplerin görüşlerini arz etmiş, meseleleri ortaya koyarken de açık ve anlaşılır 

bir üslup kullanmıştır.118 

6. el-İknâ: Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh’ın isteği üzerine Mâverdî’nin, el-Hâvî 

adlı eserinin kısa bir özeti mahiyetinde sayılan muhtasar bir fıkıh kitabıdır.119 

7. en-Nüket ve’l-uyûn (Tefsîr-i Mâverdî): Kur’ân’ın bütün ayetleri yerine, bazı 

ayetler tefsir edilmiş; âyetlerin nüzûl sebepleri ve nüzûl yerleri, muğlak kelimelerin 

izâhı, kıraat farklılıkları ve âyetlerden çıkarılan fıkhî hükümlere de yer verilmiştir. Eser 

hem rivayet hem de dirâyet tefsîr özelliği taşır.120 

8. Naṣîḥatü’l-mülûk: Mâverdî bu eserinde tarih, kurumlar tarihi, hukuk, siyaset 

sanatı ve devlet yönetimi ile ilgili konulardaki görüşlerini dile getirmektedir.121 

9. Teshîlü’n-naẓar ve taʿcîlü’z-zafer:122 Mâverdî’nin yönetim ve siyasetle ilgili 

bir eseridir.123 

Mâverdî’nin söz konusu eserlerine bakıldığında, yaşadığı dönemin en gözde 

ilim merkezleri olan Basra ve Bağdat’ta edindiği ilmî derinliğini eserlerine yansıttığı 

 
117 Taşköprüzâde, Miftâhu’s-saâde,1/298; 2/551. 
118 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân, 3/282; Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/298; Erturhan, “Mâverdî ve 

‘el-Hâvi’l-kebîr”, 3/471-490; bk. İbrahim İlhan, Ebu'l-Hasen el-Mâverdî'nin el-Hâvi'l-Kebîr Adlı 

Eserinde Fıkıh Metodolojisi, (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi, 2021). 
119 Ebû Abdullah Şihâbuddîn Yâkût b. Abdullah el-Hamevî, Mu’cemu’l-Udebâ, thk. İhsân Abbâs, 

(Beyrût: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1414/1993), 5/1956; İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân, 3/282; 

Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/297-298. 
120 İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-a’yân, 3/282; Taşköprüzade, Miftâhü’s-saâde, 1/297-298; Murat Oral, 

Mâverdî ve İbnu'l-Cevzî'nin Tefsir yaklaşımlarının Mukayesesi (Gaziantep: Gaziantep Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, 2018). 
121 Bk. Mustafa Sarıbıyık, Maverdi`nin Nasihatü`l Müluk`u ve Siyasi Görüşleri (Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996). 
122 Hamevî, Mu’cemu’l-udebâ,5/1956; Ziriklî, el-A’lâm, 4, 327. 
123 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve (Muhakkikin mukaddimesi), 24. 



  

 23 

görülmektedir. Aynı zamanda bir bürokrat olarak, devlette üst düzey görevlerde ilim 

adamı olarak çalışmalar yapmış, kritik devlet görevlerinde bulunmuştur. Büveyhîler 

döneminde kâdılkudât görevine getirilmiş kendisine akda’l-kudât (yargı sisteminin 

başında bulunan görevli) sıfatı uygun görülmüştür.124 Halife ile melikler ve sultanlar 

arasındaki siyasî gerginlikleri gidermek için arabuluculuk görevini üstlenmiş; Şiî 

Büveyhî yöneticileri ve Abbâsî halifesi ile olan girift ve sıkıntılı ilişkilerin çözümünde 

Mâverdî bir denge unsuru olarak rol almıştır.125 

Mâverdî, Abbâsilerin güç kaybettiği, fetihlerin durduğu ve hilâfetin merkezi 

Bağdat’ın Büveyhoğulları ve Selçuklular’ın etkisiyle şii-sünnî geleneğin, fikri, siyasi 

karmaşanın etkisinde kaldığı bir dönemde yetişmiştir. Böyle bir çalkantılı ortam siyasi 

olarak kırılmalara sebep olsa da aslında düşünsel bir zenginliği de beraberinde 

getirmektedir. Düşünürümüz teoride edindiği entelektüel derinliğini, kâdî, siyaset 

bilimci ve bir bürokrat olarak halife ve devlet başkanları arasında arabuluculuk görevi 

üstlenmek suretiyle, pratik bir zeminde uygulama fırsatı bulmuştur.126 Bu anlamda 

Abbâsî halifeleri yanında itibar kesbetmiş olan bürokrat Mâverdî, halife Kâim-

Biemrillâh (ö. 467/1075) tarafından Büveyhî emîrleri Celâlüddevle (435/1044), Ebû 

Kâlîcâr (ö. 440/1048) ve Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey’e (ö. 455/1063)127 gönderilen 

heyetlerde yer almıştır. Celalüddevle’ye ‘meliku’l-mulûk’ unvanının verilmesi 

düşünüldüğünde, diğer ilim adamları fetva verirken Mâverdî red yönünde görüş beyan 

etmiştir.128 Bu hareketiyle Mâverdî, devlet başkanlarından gelebilecek tehdit veya 

itibara aldırış etmeden tamamen ilmin namusunu koruyarak örnek bir davranışa imza 

atmıştır. Nitekim onun bu tavrı, Celalüddevle nezdinde de itibar görmüştür. Ancak 

daha sonra kendisinin ‘akda’l-kudât’ unvanını alıp129 bu unvanı vefat edinceye kadar 

kullanması ise akranı olan ilim adamları tarafından tenkit edilmiştir.130 

 
124 Hamevî, Mu’cemu’l-udebâ,5/1955; Hayreddîn Ziriklî, el-A’lâm, (by. Dâru’l-İlm, 2002), 4/327. 
125 Hamevî, Mu’cemu’l-udebâ,5/1956; Evkuran, “Mâverdî’nin Düşünce Dünyası”, 5/1197-1222. 
126 Evkuran, “Mâverdî’nin Düşünce Dünyası”, 5/1197-1222. 
127 Zehebî, Aʿlâmü’n-nübelâʾ, 18/64; Subkî, Tabakât, 5/271. 
128 Ebü’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, el-Muntaẓam fî târîhi’l-ümem, thk., Muhammed Abdülkadir Atâ-Mustafa 

Abdülkadir Atâ (Beyrut: Dâru’l Kutubi’l İlmiyye, 1412/1992), 15/265; Hamevî, Mu’cemu’l-

Udebâ,5/1956. 
129 Hamevî, Mu’cemu’l-Udebâ,5/1955; Ziriklî, el-A’lâm, 4, 327.  
130 Sir Hamilton Alexander Roskeen Gibb, Stu dies On The Civilation Of Islam, Princeton, New Jersey, 

151-165. Çalışanın tercümesi için bk. İslâm Medeniyeti Üzerine Araştırmalar, çev. Kadir Durak vd. 



  

 24 

Mâverdî’nin tenkide tabi tutulduğu diğer bir mesele onun Mu’tezilî olarak 

itham edilmesidir. Yapılan bütün ithamların menşeini, İbnü’s-Salâh’ın (ö. 643/1245) 

görüşü oluşturur.131 Fakat İbnü’s-Salâh, bu ithamı doğrudan kendisi yapmaz -Allah 

onu affetsin Mu’tezilî olarak itham edilir- diyerek onun hakkındaki iddianın gerekçesi 

olarak şunları söyler: “O ihtilaf edilen ayetlerin yorumunda bazen Ehl-i sünnetin 

görüşüne bazen de Mu’tezile’nin görüşüne yer verir, fakat bir açıklamada bulunmazdı. 

Kimi zaman Mu’tezile’nin fâsit görüşleri üzerine konu bina ettiğini ve o görüşleri 

tercih ettiğini gördüm. Bununla birlikte onu mutlak bir Mu’tezilî olarak isimlendirmek 

de doğru değildir.”132 

İbnü’s-Salâh, onun i’tizalle ithamına sebep olacak bazı ayetlerin tefsirinden 

örnekler verir. Mâverdî, “İşte böylece biz her peygambere insan ve cin şeytanlarını 

düşman kıldık…”133 ayetindeki جعلنا ifadesini, “onların düşman olduklarına hükmettik” 

ve “onları düşmanlıkları üzere bıraktık, düşmanlıklarına mâni olmadık” tarzında iki 

farklı yorumla açıklar.134 İbnü’s-Salâh, ayete getirilen bu açıklamanın, zararlı bir 

yorum olduğunu, ilim ehlinin böyle bir yorumda bulunmayacağını, burada gizli bir 

i’tizalin bulunduğuna dikkat çeker. Kanaatimizce ayetin ikinci yorumunda Mâverdî, 

şeytanın vereceği vesvese karşısında kul, hür iradesiyle serbest olmalı düşüncesinden 

hareket ederek Mu’tezile’nin ‘kul iradesinde özgürdür,’ anlayışına uygun bir açıklama 

getirmiştir. Yine kader meselesinde Mâverdî, Basralıların genel kanaatine muvafakat 

ettiği düşüncesiyle Mu’tezilî olmakla itham edilir.135 Mâverdî, “Gerçekten biz, her şeyi 

bir ölçü ve dengede yarattık.”136 ayetindeki خلقناه ifadesini “noksanlık ve ziyade 

bırakmadan her şeyi yarattık” ve “önceden geçmiş bir hüküm ve kesin bir karar” 

anlamlarında tefsir etmiştir.137 Bu ikinci yorum, Mu’tezile’nin kadere verdiği “beyan, 

hüküm”138 anlamlarına uygun düşer. Dolayısıyla Mâverdî, Mu’tezile’de olduğu gibi 

 
(İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991), 167-182. 

131 İbnü’s-Salâh, Tabakâtü’l-fukahâi’ş-Şâfi‘iyye, 2/636; Muhammed Hüseyin Zehebî, et-Tefsîr ve’l-

Müfessirûn, (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1433/2012), 90. 
132 İbnü’s-Salâh, Tabakâtü’l-fukahâi’ş-Şâfi‘iyye, 2/636; Subkî, Tabakât, 5/270; Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-

nübelâ, 67. 
133 el-En’âm 6/112. 
134 Mâverdî, Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ty), 2/157-158. 
135 Subkî, Tabakât,5/270. 
136 el-Kamer 54/49. 
137 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn,5/4 20. 
138 Abdülhamit Sinanoğlu, “İslâm Düşüncesinin İlk Özgürlükçü Hareketi Mu’tezile’nin Kader 



  

 25 

kaderi hüküm olarak yorumlamıştır.139 Bununla birlikte İbnü’s-Salâh, Mâverdî’nin her 

konuda Mu’tezile gibi düşünmediğini, Meselâ halku’l-Kur’ân meselesinde onlara 

muhalefet ettiğini ifade eder.140 Çünkü 141ما  يأ  تيهم  من  ذكر  من  ربهم  محدث ayetindeki   َمُحْدث 

ifadesini yaratmak olarak değil, inzal edilmek olarak yorumlamıştır.142  

Mâverdî hakkındaki ithamı devam ettirenlerden birisi de İbn Hacer (ö. 

852/1449)’dir. İddiasını İbnü’s-Salâh’ın görüşüne dayandıran İbn Hacer şöyle der: 

“Kendisi sadûktur; fakat Mu’tezilî düşüncelere sahip olduğu bilinmektedir, bununla 

birlikte mutlak manada ona, Mu’tezilî isminin verilmesi de doğru değildir.” Ayrıca İbn 

Hacer, Mâverdî’nin, ahkâmın belirlenmesindeki akıl/şeriat tartışmasında Mu’tezile’de 

olduğu gibi akla öncülük verdiğini söyler.143 A’lâmü’nübelâ adlı eserinde Zehebî, 

İbnü’s-Salâh’a nispet ederek Mâverdî hakındaki i’tizâlî ithamına katılmıştır.144 Ayrıca 

Yakut el-Hamevî (ö. 626/1229), onun, furûda parlak bir Şâfiî âlimi olduğunu 

söylerken, usulde Mu’tezilî olduğuna dair kendisine bilgi ulaştığını ifade eder.145 

Hayreddîn Zirikli (ö. 1976), Mu’tezile’ye meylinin olduğu bilgisini paylaşır.146 

Müsteşriklerden Ignaz Goldzıher (ö. 1921) ise Mâverdî’yi, “Mu’tezile’nin, Ehl-i 

sünnete en yakın çizgide sayılması gereken büyük hukukçu…” olarak tanıtmıştır.147 

Çağdaş tefsircilerden Adnan Muhammed Zarzur, Mâverdî’nin tefsirini 

Mu’tezilî tefsir kategorisinde sınıflandırır. Zarzur’a göre Mâverdî, tefsirinde Mu’tezilî 

bir yöntem izlemiş; mezhebin görüşünü açıkça beyan etmemiş, bazen ibarede işareten, 

bazen de bir ayetin tefsiri ile ilgili olarak okuyucunun önüne birçok vecih sunmak 

suretiyle Mu’tezilî metodu uygulamıştır.148 Meselâ, “…Müttakiler için yol 

göstericidir.”149 ayetine yönelik üç farklı yorum getirmiştir. Buna göre o müttakileri, 

 
Anlayışı,” KSÜ.İlahiyat fakültesi Dergisi 7 (2006), 69-92.  

 139 Murat Oral, “Mâverdî’nin Mu’tezilî İthamının Değerlendirilmesi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 17/2 (2017), 231-258. 
140 Subkî, Tabakât,5/270. 
141 el-Enbiyâ 21/2. 
142 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn,3/436. 
143 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, 95. 
144 Zehebî, A’lamü’n-nübelâ, 18/67. 
145 Hamevî, Mu’cemu’l-Udebâ,5/1955. 
146 Ziriklî, el-A‘lâm, 4, 327 
147 Burhân Sümertaş, “Mâverdî ve en-Nüket ve’l-Uyûn Adlı Tefsîrî,” 31-64. 
148 Adnan Muhammed Zarzur, el-Hâkim Cüşemî ve menhecühû fî tefsîri’l-Kur’ân (Dimeşk: Müessetü’r-

Risâle, 1391/1971), 143-144. 
149 el-Bakara 2/2. 



  

 26 

haramdan sakınanlar, Allah’ın cezalandırmasından sakınıp, rahmetini umanlar. 

Üçüncü olarak da şirk ve nifaktan kaçınanlar -Mâverdî, bu görüşün fâsit olduğunu 

belirtir- olarak yorumlar.150 Mâverdî’nin tefsirinden böyle bir yorumu iktibâs eden 

Adnan Zarzur, “İşte bu Mutezile’nin metodudur; her görüşü ortaya atar; bazen 

muhalefet eder, bazen de muvafakat, bazen açık olarak anlatır, bazen gizli”151 

ifadeleriyle Mâverdî’ye karşı i’tizâl ithamını dillendirir. 

Görüldüğü gibi Mâverdî hakkındaki Mu’tezilî ithamına ilişkin bütün görüşler, 

aynı kaynaktan beslenmektedir. Hemen hemen bütün müelliflerin böyle bir iddiayı, 

ifadeyi hiç değiştirmeden İbnü’s-Salâh’ın ibareleriyle anlattıkları görülmektedir. 

Goldzıher hariç zikrettiğimiz kanaatlerin hiçbirisi Mâverdî’yi bir Mu’tezile müntesibi 

olarak tanımlamaz. İthamın menşeini oluşturan isim İbnü’s-Salâh bile mutlak olarak 

Mu’tezilî isimlendirilemeyeceğini ifade etmiştir. İthamın temelinde, onun, tefsirinde 

farklı görüşleri serdetmesi ve bunlar içerisinde Mu’tezile’nin anlayışının da bulunuyor 

olması yatmaktadır. Aslında müctehidlik mertebesine erişen Basra’da rey ekolünden 

etkilenmiş olan Mâverdî’nin, Mu’tezilî ve Sünnî bazı görüşler arasında tercihte 

bulunması tabii karşılanmalıdır. Öte yandan Mâverdî, kul için aslah olanı yaratmanın 

Allah’a vacip olduğunu savunan Mu’tezile’yi, bu düşüncesinden dolayı aklî hükümleri 

esas alarak peygamberin şeriatını iptal eden Berâhime ile eşdeğer görür. 152 

Mâverdî’nin, Mu’tezileye yönelik böyle bir ithamı, onun, Mu’tezilî olamayacağının en 

açık delilidir. 

Diğer taraftan kritik vazifelerde görev almış, Şii-Sünnî gibi birbirine zıt 

geleneklerin bulunduğu bir ortamda uzlaştırmacı rol üstlenmiş bürokrat bir âlimin, 

Mu’tezilî bir ithamla zan altında tutulmasında böyle bir rolün varlığı sebep olmuş 

olabilir. Nitekim nassa öncelik veren hadisçilerin, aklî mülâhazalarla farklı görüşleri 

benimseyen âlimlere i’tizâl ve teşeyyû ithamında bulunması sıradan bir durum 

değildir.153 Bununla beraber Mâverdî’nin ilk eğitim dönemini geçirdiği Basra, çok 

farklı akımların ve düşüncelerin buluştuğu daha çok Mutezilî-Hanefî rey geleneğinin 

 
150 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 1/68. 
151 Zarzur, el-Hâkim Cüşemî ve menhecühû fî tefsîri’l-Kur’ân, 143-144.  
152 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15. 
153 Kallek, “Mâverdî”, 28/180-186. 



  

 27 

hakim olduğu zengin bir entelektüel merkezidir.154 Ona yapılan Mu’tezilî ithamda, 

akılcı bu geleneğin etkisinin varlığı da yadsınamaz.  

Mâverdî’nin, mezhebî aidetiyetine gelince, onun, fürûda Şâfiî olduğu pek çok 

tabakat müellifi tarafından dile getirilmektedir.155 Usûlde ise, Mezhebî aidiyetten daha 

ziyade mezhepler üstü bir noktada konumlandığını söylemek mümkündür. Çünkü 

onun metodu, üzerinde fikir beyan ettiği bir konuyla ilgili ulaşabildiği bütün görüşleri 

serdederek kendisinin kanaat belirtmemesi tarzında belirginlik gösterir. Bununla 

birlikte Mâverdî’nin, nübüvvetle ilgili konuların çoğunda Eş’arî mezhebi ile mutabık 

kaldığını söyleyebiliriz. Meselâ teklifi mâlâ yutâk, nübüvvetin tevkîfiliği, aklın araz 

olduğu, ilmin tanımlanmasında Eş’arilerde olduğu gibi ‘idrak’ kavramını merkeze 

alması, onun Eş’arî bir kelâmcı olduğu izlenimini vermektedir. Ayrıca A’lâmü’n-

nübüvve’nin muhakkiki Hâlid Abdurrahman, kendisinden Eş’arî kelâmcısı olarak söz 

etmektedir. Öte yandan Mâverdî’nin, tevhîdin ve nübüvvetin aklî bir istidlâl ile 

bilinebileceğini,156 peygamberin gerekliliğini Allah’ın hikmeti ve kulun maslahatı, 

bağlamında değerlendirmesi, dînî meselelerde aklı belirleyici olarak görmesi onu 

Mâturidî ekole yaklaştırmaktadır.  

Mezheplerin teşekkül edip teolojik yapılarının oturduğu bir dönemde yaşayan 

Mâverdî, kendinden önceki birikimi fırsata çevirerek siyaset teorisi geliştirmiş, Şâfî 

mezhebinde müctehid statüsünde bir fakih olsa da157 Basra’daki, Mu’tezilî-Hanefî 

gelenekten de etkilenmiş; böylece farklı mezhepler arasında tercihi caiz görerek 

mezhep bağnazlığına karşı tavır almıştır. Yeri geldiğinde devlet başkanlarının 

görüşlerine muhalefet ederek, eleştirel bir bakış açısı geliştirirken, ilmin itibarını 

korumuş, Allah’ın halifesi yerine Resûlüllâh’ın halifesi anlayışını158 ikame etmek 

suretiyle de ruhban bir anlayışa karşı olmuştur. 

 
154 Evkuran, “Mâverdî’nin Düşünce Dünyası”, 5/1197-1222. 
155 Hamevî, Mu’cemu’l-Udebâ,5/1955; Subkî, Tabakât,5/270.  
156 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5-6. 
157 Erturhan, “Mâverdî ve ‘el-Hâvi’l-Kebîr’ adlı Eseri”, 473. 
158 Mâverdî, el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye, (Kuveyt: Mektebetü Dar-u İbn Küteybeti, 2008), 22. 



  

 28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 29 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. İSLÂM DÜŞÜNCESİNDE NÜBÜVVETİN İSPATI 

1.1. İslâm Düşüncesindeki İlhâd Hareketleri 

Arapça “lhd” kökünden türeyen ilhâd, sözlükte sapmak, şaşırmak, yönelmek, 

tahrif etmek, kuşkuya düşmek, haktan dönmek, münakaşa etmek, zulme meyletmek, 

Allah hakkında şüpheye düşmek gibi anlamlara gelmektedir.1 Terim olarak ilhâd ise, 

“Allah’ın varlığı veya birliğini, dinin temel esaslarını inkâr etmek, bunlar hakkında 

şüpheye sebebiyet vermek ve dinî kuralları hafife almak” şeklinde tanımlanır.2 Mutlak 

manada ilhâd, Tanrı’yı, nübüvveti, öldükten sonra yeniden dirilmeyi reddeden bir 

durum arz ederken; Tanrı’yı reddetmemekle beraber, hayatında Tanrı yokmuş gibi 

davranmak ve toplumda kabul gören yaygın tanrı tasavvurlarını benimsememek de 

izafi ilhâd olarak kullanılmaktadır. Bu manada ilhâdla itham edilmek, genelde dini 

olmaktan ziyade politik sebeplere isnad edilen bir suçlamadır. Bu gerekçelere 

dayanılarak ilhâdla suçlanan kimseleri hem Ortaçağ Avrupa’sında hem de İslâm 

dünyasında görmek mümkündür. Kilisenin güçlenip dini hayatı kontrol altına almaya 

ve otoritesini hissettirmeye çalıştığı devirlerde heretikler, yani zındıklar ortaya 

çıkmıştır. Emeviler döneminde, 8. asırda bu tür hareketlerin yaygınlık kazanması da 

yine aynı politik gerekçenin bir ürünüdür.3 

Kur’ân-ı Kerimde ilhâd, mutlak bir inkarcılığı, sapıklığı ve din dışına çıkmayı 

ifade eder. Buna göre ilhâd, cahiliyye ahlakının karekteristlik bir özelliği olarak4 bu 

toplumun, Kur’ân’a karşı duruşunu ve ondan yüz çevirmesini ifade eder.5 “En güzel 

isimler Allah’ındır; bu güzel isimlerle O’na dua edin, O’nun isimleri hakkında doğru 

 
1 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbü’l-Kur’ân, thk. Saffân Adnân ed-Davûdî (Şam: Dâru’l-Kalem, 

1412), “lhd”, 737; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, "lhd", 3/288-289; Mustafa vd., “lhd”, 816. 
2 İsmail Cerrahoğlu, “İlhad Kelimesinin Anlamı ve Memleketimizdeki İlhâd Hareketleri”, İslâmi 

Araştırmalar 5 (Ekim 1987), 5; Mustafa Sinanoğlu, “İlhâd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları 2000), 22/90-92. 
3 Kutluer, Akıl ve İtikad, 11; İsmail E. Erünsal, “XV-XVI. Asır Osmanlı Zendaka ve İlhâd Tarihine Bir 

Katkı” Osmanlı Araşırmaları (2004), 130. 
4 Kur’ân Yolu (Erişim 19 Ağustos 2022), el-Fetih 48/26. 
5 Kutluer, Akıl ve İtikad, 11; Sinanoğlu, “İlhâd”, 22/90-92. 



  

 30 

inançtan sapanları kendi başlarına bırakın. Onlar yaptıklarının cezasını çekecekler!”6 

Keza “Âyetlerimiz konusunda gerçekten sapanlar bizden gizlenemezler. Bu durumda 

ateşe atılan mı daha iyidir, yoksa kıyamet günü huzurumuza) güvenle gelen mi? 

İstediğinizi yapın! O, yaptıklarınızı kuşkusuz görmektedir.7 Şeklindeki ifadeler, ilhâdın 

Kur’ân’daki kullanımını yansıtmaktadır. 

İslâm düşünce tarihinde ilhâd hareketleri, mülhîd, dehrî, dehriyye, zındık, 

zendeka gibi kavramlarla ifade edilmiştir. Müslüman düşünürlerin eserlerine yansıyan 

dehriyye sözcüğü, ateist ve materyalist düşünce akımlarını ifade eder. Uzun zaman, 

sonsuz zaman anlamlarına gelen dehr,8 alemin ve zamanın başlangıcının ve sonunun 

olmadığı, varlıkların “mutlak zaman” tarafından değişime ve oluşuma tabi tutulduğu 

iddiasındadır.9 Dehriyye kavramı, hem ilhâdıyla tanınmış şahısların oluşturduğu bir 

felsefî akımı hem de çeşitli felsefî akımlardaki inkârcı tezleri ifade eder.10 Dehriliğin 

en karekteristlik özelliği, zaman ile maddeyi ezeli kabul ederek semavî dinlerin ortak 

paydası olan ulûhiyyet, nübüvvet ve ahireti inkâr etmesidir.11 Evrendeki oluş ve 

bozuluşu tabiat kanunlarıyla açıklayan dehriyye, ilâhî sıfatları, zaman ve madde gibi 

varlıklara izafe eder. Kur’ân’da, “Bir de şöyle demektedirler: Bu dünya hayatımızdan 

başka bir hayat yoktur. Ölürüz, yaşarız. Bizi öldüren ise zamandan başkası değildir."12 

ayeti, Allah’ı, yeniden dirilmeyi ve ahireti inkâr eden13 materyalist bir dünya 

görüşünün cahiliyye toplumundaki varlığına işaret etmektedir.14 Bugün Aydınlanma 

akımının aşırı din karşıtı tutumunun sonucunda ortaya çıkan materyalizm ve 

pozitivizm gibi ateist akımları da dehrîlik kapsamında değerlendirmek mümkündür.15 

 
6 el-A’raf 7/180. 
7 el-Fussılet41/40. 
8 İsfahânî, “dhr”, 319; İbn Manzûr, “dhr”, 4/292-294;  
9 Necip Taylan, İslâm Düşüncesinde Din Felsefeleri, (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Yayınları 1994), 56. 
10 Hayrani Altıntaş, “Dehriyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları 

1994), 9/107-109. 
11 Ebü’l-Feth Tâcuddîn Şehristânî, el-Milel-ve’nihâl (Halep: Müssesetü’l-Halebî, ts.), 3/79-80 
12 el-Casiye 45/24. 
13 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 5/266. 
14 Ebû Hâmid Gazzâlî, el-Munkız mine’d-dalâl, çev. Hilmi Güngör (Ankara: Maârif Basımevi, 1960), 

27-28; Necip Taylan, İslâm Düşüncesinde Din Felsefeleri, 56. 
15 Hasan Kurt, “Semantik Açıdan Dehrî Kavramı ve Kelâmcıların Dehrîlere Bakışı”, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14 (2006),111-139. 



  

 31 

Eski Fars kültüründen alınıp Arapçalaştırılarak,16 ahireti, tevhîdi ve nübüvveti 

inkârı anlatmak için istîmal edilen kavramlardan birisi de zındık terimidir.17 Önceleri 

Mazdek ve Maniciliğe inanan nur ve zulmet18 telakkilerini kabul edenlere zındık 

denirken, zamanla kavram anlam genişlemesine uğrayarak Allah’a veya herhangi bir 

dine inanmadığı halde bu durumunu gizleyen, zamanın ebediliğine inanan, 

peygamberlik müessesesini ve kitabı kabul etmeyenler ile resmi din ve mezhep 

anlayışına muhalif olanlar için kullanılmaya başlamıştır.19 

İnkâr olgusunun İslâm coğrafyasındaki başlangıcı ve gelişimi diğer 

medeniyetlerden farklı olmuştur. Greklerdeki ilhâd anlayışı, “aynı mekânda mukîm 

olan pasif tanrıları” ifade ederken, Nietzsche’nin (ö. 1900) “tanrı öldü,” sloganı Batı 

kültürünün tanrı telakkisini yansıtır. İslâm dünyasındaki ilhâd ise nübüvvetin ve 

peygamberin gereksizliğini savunan bir inkâr akımıdır.20 Grek inancı, yaratan ama, 

yarattığına müdahale etmeyen deist tanrı inancını, Batı düşüncesindeki ilhâd hareketi 

ise dinsiz ve tanrısız ateist bir akımı temsil eder. İslâm toplumundaki inkarcılık, 

ulûhiyyetten daha ziyade peygamber ve nübüvvet düşüncesini hedef almıştır. 

Doğrudan Allah’ın varlığını hedef alan bir inkâr hareketinin, müşrik Arap toplumunda 

hayat bulması olağan değildir. Çünkü Arap müşrikleri gökleri, yeri, güneşi, ayı yaratıp 

idare edenin Allah olduğuna inanıyorlardı.21 Bu nedenle Allah’ın varlığını inkâr 

etmeyen İslâm toplumundaki mülhidler, Allah’ın kelâmını (vahyini) insana ulaştıran 

Allah ile kul arasındaki bağın (nübüvvet) işlevselliğini yok etmeye çalışmışlardır.22 Bu 

anlayışın doğal bir sonucu olarak nübüvvete yönelen inkâr hareketlerine karşı İslâm 

kültüründe delâilü’n-nübüvve ve isbâtü’n-nübüvve türü eserlerin ortaya çıktığını 

söylememiz mümkündür. 

 
16 Ebü’l-Hasen b. Alî el-Mes’ûdî, Murûcu’z-zeheb ve maâdinu’l-cevher, thk. Kemâl Hasen Mer’î 

(Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1425/2005), 1/191-192. 
17 İbn Manzûr, "zndk", 4/102; Mustafa Öz, “Zındık’, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları 2013), 44/390-391. 
18 Mes’ûdî, Murûcu’z-zeheb, 1/191-192. 
19 Muhammet Hekimoğlu, Abbasi Dönemi Arap Edebiyatında Zındıklık (H.133-442 /M. 750-1050), 

(Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006), 5. Ayrıca bk. Kutluer, 

Akıl ve İtikad, 13-16. 
20 Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 7-8. 
21 Ankebût 29/61; Yûnus 10/31; Mü'minûn 23/84-89; 'Ankebût 29/63; Lokmân 31/25; Zümer 39/38; 

Zuhruf 43/9, 87.  
22 Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 8. 



  

 32 

İlhâdî akımların, İslâm toplumuyla tanışması, hicri 2. asırda fetihlere paralel 

olarak gerçekleşmiştir.23 Abbasiler döneminde başlayan tercüme hareketleri ile pagan 

inançlarının müslümanlarla buluşması ilhâdın yayılmasına katkı sağlamıştır. 

Fethedilen topraklarda bir taraftan Mazdek ve Mani inancından neşet eden edebi, 

siyasi ve fikri olarak İslâm inançlarını tehdit eden muhalefetin yanında, Emevîler’in 

uygulamalarını protesto eden ve eşitliği savunan Arap karşıtı mevâlî hareketleri, eski 

Fars ve Hint kültürüne ait hulûl ve tenâsüh gibi ritüeller, ilhâdın İslâm coğrafyasında 

yaşama alanı bulmasında etkili olmuştur.24 

İslâm dünyasında nübüvveti inkâr eden İbnü’r-Râvendi (ö. 301/913), Ebubekir 

er-Râzî (ö. 313/925) gibi isimler, ilhâdla itham edilen bilinen simalardır.25 İslâm 

düşüncesinde ilhâd daha doğrusu zındık ithamına maruz kalanların bir ayağını da ilâhî 

sıfatları reddeden kelâmcılar oluşturmaktadır. Bu bağlamda Allah’ın kelâm sıfatını 

inkâr ettiği için zındık addedilip öldürülen ilk kelâmcı Ca’d b. Dirhem (ö. 124/742) 

kabul edilmektedir.26 Kur’ân’ın mahlûk olduğu düşüncesini Ca’d’dan tevârüs eden 

Cehmiyye hareketinin kurucusu Cehm b. Saffân (ö. 128/745-46) ise, Allah’ın zâtının 

dışında sıfatlarını kabul etmediğinden dolayı ilhâdî kelâm hareketinin öncüsü 

sayılmıştır. Cehmiyye, Kur’ân’ın yaratılmış olduğu, Allah’ın, ezelde konuşmadığı 

söyleminin savunucusu olarak kabul edilmiş, müntesipleri Allah’ın düşmanı kafir ve 

zındık olmakla itham edilmiştir.27 Yine Bişr b. Gıyâs el-Merîsî (ö. 218/833) de28 

Kur’ân mahlûktur dediği için kafir ve zındıklıkla itham edilen kelâmcılar arasında yer 

alır. Kur’ân’a nazîre yazma cüretkarlığında bulunan Farslı mütercim ve kâtip İbnü’l-

Mukaffâ (ö. 142/759) zındıklığıyla maruf olmuş en meşhur kişilerdendir.29 Abbâsî 

 
23 Taylan, Din Felsefeleri, 55-56; Salih Sabri Yavuz, İslâm Düşüncesinde Nübüvvet (İstanbul: Pınar 

Yayınları, 2012), 162 
24 Kutluer, Akıl ve İtikad, 13-15. 
25 Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm,10; Kutluer, Akıl ve İtikad, 24. 
26 Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhiri ve’l- 

a’lâm (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 2003), 3/218; Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 44-45. 
27 Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Muhammed İbn Ebî Ya’lâ, Tabakâtü’l-Hanâbile (Beyrut: Dâru’l 

Ma’rife, ts.), 1/32; Şerafttin Gölcük, “Cehm b. Saffân”, Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993), 7/233-234. 
28 Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd thk. Beşşâr Avvâd Ma’rûf (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 

1422/2002), 7/532-534. 
29 Zehebî, Târîhu’l-İslâm, 3/910. 



  

 33 

Halifesi Mehdî döneminde (ö. 775-785) şair Beşşâr b. Bürd (ö. 167/783-84) ile şair ve 

edip Sâlih b. Abdülkuddûs (ö. 167/783) de zındıklıkla itham edilip öldürülmüşlerdir.30  

Kelâmcılardan zındıklıkla itham edilenlerin itham gerekçesi, “ilâhî sıfatları 

inkârı ve Kur’ân’ın yaratılmışlığı” düşüncesi etrafında şekillenmiştir. Aslında 

Mu’tezilî kelâmcılara yapılan zındık ithamında, İslâm’ın temel esaslarını iptal veya 

yok sayma gibi bir düşünce yoktur. Bundan daha ziyade ilâhî kelâmın yorumuna 

yönelik bir itham vardır. Dinsizlikle suçlanan mülhid filozoflar ise, Tanrı’nın varlığını 

inkâr etmemiş, mûcize, nübüvvet ve vahiy gibi bazı dini ilkelere itiraz edip akla dayalı 

bir teizmi savunmuşlardır.31 Nitekim Abdurrahman Bedevî’nin, yukarıda Arap 

ilhâdının “peygamber öldü,” formatına dönüştüğüne yönelik tespiti, bu tezi destekler 

mahiyettedir. Bu durum Tanrı’nın inkarının, daha doğrusu mutlak anlamda bir 

ateizmin imkân dahilinde görünmemesinin bir neticesidir. Bu nedenle nübüvvetin 

inkârı, günümüz materyalist ve pozitivist akımlarından daha ziyade deist anlayışlara 

karşılık gelmektedir. Tanrı’nın varlığını inkara iknâî ve müdellel bir sebep 

bulamayanlar, nübüvveti inkâr etmek suretiyle peygambersiz, kutsal kitapsız bir din 

ihdas ederek eğlencesine, hayat tarzına müdahele etmeyen pasif ve işlevsiz bir 

Tanrı’nın varlığına kapı aralamaktadırlar. Haddizâtında Allah’ın bireysel ve toplumsal 

hayata müdahalesi hep peygamberler ve kutsal kitaplar aracılığıyla gönderdiği 

şeriatlarla olmuştur. O halde peygamberi inkâr, Allah’ın yasa koyucu vasfını inkâr 

demektir. Böyle bir anlayış, bu yetkiyi Allah’tan alıp akla vererek, akla güvenle dini 

sorumluluğu reddetmeye, münkeri mübah görmeye, dini hafife alan bir duruma 

ulaşmıştır.32 Diğer taraftan ilhâdî akımların toplumsal hayata yönelik tahrip edici 

etkisiyle inananların dînî değerlerden uzaklaşması hedeflenmiştir. Bu minvalde ilhâdî 

düşünce, içki ve kumarın mubah addedilmesi, kadın ve erkekler arasında mutlak eşitlik 

ve eğlence ortamlarında, plajlarda ihtilâtı tecvîz eden bir sosyal hayat öngörmektedir.33 

 
30 Mustafa Öz, “Zındıklık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 

44/390-391. 
31 Mehmet S. Aydın, İslâm Düşüncesinde Felsefe (İstanbul: Selçuk Yayınları, 1994), 203. 
32 Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm,10-11; Yavuz, İslâm Düşüncesinde Nübüvvet, 162. 
33 Muhammed Reşid Rıza, Mecelletü’l-Menâr (Kahire: İdâratü Mecelletü Menâr, 1929), 30/621. 



  

 34 

1.2. Nübüvveti İnkâr Akımları ve İnkârcılar 

İslâm coğrafyasında hareket alanı bulan ilhâd akımlarının hedefinde, nübüvvet 

olduğu bilinen bir gerçektir. Bunların, Allah’ın varlığı noktasında hemen hemen 

itirazlarının olmadığı bir gerçek olsa da Allah’ın elçisini ve mesajlarını yersiz 

görmeleri kendilerini ilhâddan kurtaramamıştır.  

İslâm düşünce tarihinde nübüvveti inkâr düşüncesiyle özdeşleşmiş Berâhîme, 

Sümeniyye, mülhid olarak bilinen Ebû Îsâ el-Verrâk, Verrâk’ın talebesi İbnü’r-

Râvendî ve dehrî olarak marûf olmuş Ebû Bekir er-Râzî nübüvvet olgusuna ve Hz. 

Peygamber’in nübüvvetine itiraz etmişlerdir. Yahudi ve hristiyanlar ise özel olarak Hz. 

Muhammed’in nübüvvetine karşı çıkmışlardır. 

1.2.1. Berâhîme  

Hind kaynaklı Berhâm ismiyle meşhur olan kişiye tâbî olanların oluşturduğu 

ve nübüvveti inkâr fikrinin sembolü kabul edilen topluluğun ismidir.34 Berâhime, 

Allah’ın varlığını ve âlemin hudûsünü kabul eden tek tanrıcı bir inancı benimsemekle 

birlikte, ekser ulemâya göre nübüvveti tümüyle inkâr eden, bazı ulemaya göre de 

peygamberlerin bir kısmını kabul edip bir kısmını reddeden ilhâd hareketidir.35 

Berâhime’nin menşei noktasında bazı iddialar söz konusudur. Onları Hz. 

Adem’e nispet edenlerin yanında, ismindeki çağrışımdan dolayı “Hz. İbrahim’e intisap 

edenlere verilen isimdir.” diyen görüşler de vardır.36 Pezdevî ise Berâhime’den Hz. 

İdris, Hz. Nuh ve Hz. İbrahim’in dışındaki peygamberleri kabul etmeyenler olarak söz 

eder.37 Bununla birlikte Hind kültüründeki sosyal statülerden biri olan Brahmanizm’e 

ircâ eden ve İslâm-Hindu inançlarının diyaloğunu yansıtan düşünce akımı olarak 

 
34 Bâkıllânî, Kitâbü’t-temhîd, 126; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 19; İbn Hazm, el-Fasl 1/336; Cüveynî, 

Kitâbü’l-İrşâd, 242-246; Nesefî, Tabsira, 2/666-668; Şehristani, el-Milel ve’n-nihâl, 601-602; 

Kutluer, Akıl ve İtikad, 69. 
35 Bâkıllânî, Temhîd, 104; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 19; İbn Hazm, el-Fasl, 1/336. 
36 Bâkıllânî, Berâhime’yi hem bütünüyle nübüvveti reddeden hem de kısmen kabul eden bir fırka olarak 

iki grupta mütalaa eder. Kısmen kabul edenleri de sadece Hz. Adem’in nübüvvetini kabul edenler veya 

sadece Hz. İbrahim’i peygamber olarak kabul edenler” diye iki fırkaya ayırmaktadır. Bk. Bâkıllânî, 

Kitâbü’t-temhîd, 104. Mâverdî ve Şehristânî bu iddiaların şaz olduğunu ileri sürerek 

reddetmektedirler. Bk. Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 19; Şehristânî, el-Milel ve’n-nihâl, 601-602. 
37 Pezdevî, Usûli’d-dîn, 95. 



  

 35 

görenler de bulunmaktadır.38 Birûnî (ö. 453/1061) ise Berâhime’yi, Hristiyanlıkta 

olduğu gibi Tanrı’yı zat ve sıfatlarıyla yaratıklar gibi düşünen “Brahma, Naryana ve 

Rudra” isimli şahısların teslisinden oluşan bir grup olarak tanıtır.39 Bununla beraber 

tenâsüh ve hulul, Berâhime’nin en temel inancıdır.40 

Şirâzî (ö. 470/1077), nübüvvetin reddine yönelik düşüncelerin fikir babasının 

İbnü’r-Râvendî olduğu, onun kendisine gelebilecek tehditlerden dolayı bu söylemleri 

Berâhime’ye söylettiğini ifade etmektedir.41 İmam Mâturidî’ye göre ise nübüvveti 

inkâr düşüncesinin arkasındaki isim Ebû Îsâ el-Verrâk olup, Verrâk’a karşı nünüvvet 

savunusu yapan kişi İbnü’r-Râvendî olmuştur.42 

İslâm düşünce tarihinde Berâhime’nin kimliği ve düşünceleri konusunda 

birbirinden farklı görüşler olmakla birlikte, onların aklın yeterliliğinden hareketle 

nübüvvetin iptaline dair fikirleri savundukları konusunda genel bir kanı vardır. 

Berâhime’nin bu iddiaları şu şekilde vermek mümkündür; 

1. Aklın yeterliliği ilkesi: Akıl, Allah’ın insanlara verdiği en önemli nimettir. 

İnsan, akıl sayesinde Allah’ı, O’nun verdiği nimetleri, emir ve nehiyleri bilir. Vahiy, 

akla mutâbıksa peygamberin daveti gereksizdir. Peygamberin getirdiği, akla 

muhalifse, o zaman onun getirdikleri abestir. O halde peygamberlik lüzumsuzdur.43 

2. Teklîfe yönelik eleştiriler: İslâm Peygamberi, aklın kabul edemeyeceği kötü, 

çirkin bir şeriat getirmiştir. Namaz, gusül abdesti, hacda şeytan taşlama, Kâbe’yi tavaf, 

sa’y aklın çirkin gördüğü hükümlerdendir. Kabe’nin sıradan bir evden, Safa ve 

Merve’nin diğer coğrafi mekanlardan farkı nedir ki onlara kutsiyet atfedilsin?44 Allah 

 
38 Kutluer, Akıl ve İtikad, 69. 
39 Sönmez, İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı ve Ebu’l-Muîn en-Nesefî ile Seyfuddîn el-Âmidî’nin Nübüvveti 

İspat Metotları, 197. 
40 Günay Tümer, “Brahmanizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları 

1992), 6/329-333. 
41 Norman Calder, “Berâhime: Literal Yapı ve Tarihsel Gerçeklik”, çev. Süleyman Akkuş, Marife 

Dergisi 3/1 (Bahar 2003), 181-194 
42 Mâturîdî’nin verdiği cevaplar için bk. Ebû Mansûr el-Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, çev. Bekir Topaloğlu 

(İstanbul: İSAM Yayınları, 2016), 284-306. Ayrıca bk. Calder, “Berâhime: Literal Yapı ve Tarihsel 

Gerçeklik”, 181-194. 
43 Bakıllânî, Temhîd, 102; Cüveynî, İrşâd, 242-246; Nesefî, Tabsira, 2/661; Sâdüddîn Mes‘ûd b. 

Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh et-Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, thk. Abdurrahman Umeyra, 

(Beyrut: A’lâmü’l-Kütüb, 1998), 5/9. 
44 Cüveynî, Kitâbü’l-irşâd, 242-246; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/10; Bedevî, min Târîhı’l-İlhâd fi’l-



  

 36 

emir, nehiy ve fiillerin iyi veya kötü olduğunu insana bildirmiştir. Teklif için insana 

verilen akıl kâfîdir. Bunun dışında teklif için bir şey göndermesi, hikmet değil, sefehlik 

olup, Allah bundan münezzehtir.45 

3. Mûcizeler ve peygamberlere yönelik eleştiriler: Kur’ân’ın i’câz iddası, 

yersiz bir varsayımdır. Araplar açısından geçerli olsa bile acemler açısından belâgat ve 

fesâhat iddiasının tutarlı bir tarafı yoktur. Meleklerin Bedir’de yardıma gelmesi de akıl 

kârı değildir, Bedir’de yardıma gelen melekler, Uhud’da peygamberin sıkıntıya 

düştüğü anda neredeydiler? İsrâ olayı, hârikulâde bir olay diye sunulamaz; çünkü 

Mekke’den Beyti Makdis’e bir gece gidip gelmek aradaki mesafenin yakınlığı 

dolayısıyla mümkündür. Ayrıca mûcizeler, haber sıhhati açısından da sıkıntılıdır; çok 

sayıda anlatılan bu olağanüstü olayların doğru olması kabul edilemez.46 

Peygamberler insan türündendir; eşit iki insanın birbirine üstün olması anlaşılır 

bir şey değildir. Peygamberin diğer insanlardan Allah nezdinde bir imtiyazı mı var da 

ümmetin anlamadığı şeyi o anlıyor? Eğer tabiatüstü bazı öğretilerle diyorsanız, akılda 

tabiatüstü öğretinin yeri yoktur.47 

4. Allah’ın hikmeti açısından eleştiriler: Yarattığı her şeyde hikmet sahibi olan 

Allah, ezeli ilmi ile inanmayacağını bildiği bir kimseye peygamber göndermez. Allah 

abes bir iş yapmayacağına göre onun peygamber göndermesi imkân dahilinde 

değildir.48 

Anlaşılan o ki Berâhime’nin nübüvveti hedef alan eleştirileri, akla verilen 

sınırsız yetkinin neticesi olup, bünyesinde çelişkiler barındırmaktadır. Sadece aklî 

bilgiyi kabul etmek hayatı müşâhade aleminden ibaret zannetmektir. Görünen 

dünyanın ötesinde bir alemin varlığının idraki derin bir bilgi birikimini gerektirmez. 

Yaratıcı bir Tanrı’nın aklı verdiğini kabul edip, O’nun peygamber göndermesini kabul 

etmemek bir çelişkidir. Dolayısıyla peygamber göndermesi abes olan bir Tanrı’nın 

 
İslâm, 120-121; Kutluer, Akıl ve İtikad. 70. 

45 Nesefi, Tabsira, 2/661; Teftazânî, Şehrhu’l-Mekâsıd, 5/10. 
46 BedevÎ, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 97,108.126. 
47 Bâkıllânî, Temhîd, 102-130; Nesefi, Tabsira, 2/661; Kutluer, Akıl ve İtikad, 71. 
48 Bakıllânî, Temhîd, 102; Taftazani, Şerhü'I-Mekâsıd, 5/8. 

 



  

 37 

insana akıl vermesi ve vahiy göndermesi de abes görülebilir. Böylece Berâhime sadece 

nübüvvet kurumunu reddetmekle kalmıyıp, Kur’ân-ı ve onun kapsam alanında 

bulunan vahyi sorgulamaktadır. Kur’ân’ın tutarsız bir kitap, vahyin gereksiz olduğunu 

iddia ederek beşerle iletişim kurmayan, onlara gerektiği zaman müdahale etmeyen, 

sadece yaratma fiilini icrâ eden deist bir tanrı anlayışına kapı aralamaktadır. Diğer 

taraftan mûcize, melek, ruh gibi metafizik aleme ait olanı devre dışı bırakarak varlığı 

sadece maddeden müteşekkil gören materyalist bir tanrı tasavvurunu öngörmüş 

olmaktadır.  

1.2.2. Sümeniyye 

İslâm kaynaklarında sümeniyye veya şümeniyye49 diye telaffuz edilen 

Hindistan kökenli Sümeniyye nübüvveti inkâr akımlarından biridir. Sümeniyye’nin 

menşei ve kimliği konusunda birbirinden farklı rivayetler mevcuttur. Semeniyye’y, 

bazı kaynaklar, Hindistan’da Sûmenât putuna tapanların oluşturduğu grup,50 bazı 

kaynaklar ise Budizm’e inananlara verilen isim51 olarak tanıtmaktadır. Birûnî’ye göre 

Sümeniyye, Hindistan’da Berâhime’nin dışında, onlara buğzeden halk tabakasına 

yakın ve Buda’ya bağlı ikinci bir gruptur.52 Şehristânî bu gruptan, Buda (büdde) ehl-i 

diye söz etmektedir. Ona göre, büdde doğmayan, yemeyen, içmeyen ve ölmeyen bir 

şahıstır.53 Mâturidî, Sümeniyye’yi dehriyye içerinde mütalaa ederken,54 Harezmî 

onları, sabiilere nispet etmektedir.55 

Alemin kıdemine ve tenâsühe inanan, ahireti, öldükten sonra dirilmeyi 

reddeden, beş duyu organlarının bilgisinin dışındaki bilgileri kabul etmeyen56 

Sümenîler’in, Budâsef adında bir peygamberinden söz edilmektedir.57 İbnü’n-Nedîm 

 
49 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, thk. Fethullah Halif (İskenderiyye: Dâru’l-Câmiâti’l-Mısriyye, ts), 152; 

Nesefî, Tabsira, 2/664; İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 1073-1074. 
50 Ahmet Güç, “Sümeniyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları 2010), 

38/132-133. 
51 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 64; İpek, Mu’tezile’nin Nübüvvet Savunması,78. 
52 Ebü’r-Reyhân Muhammed b. Ahmed el-Bîrûnî, Tahkîku mâ li’l-Hind (Beyrut: İlmü’l-Kütüb, 1403), 

19. 
53 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihâl, 3/96-97. 
54 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 152. 
55 Muhammed b. Ahmed Hârizmî, Mefâtihu’l-ulûm, thk. İbrahim Ebyârî (Beyrut: İlmü’l-Kütüb, ts.) 

55. 
56 Abdulkâhir el-Bağdadi, el-Fark beyne’l-fırak (Beyrut: Dâru’l-Âfâkı’l-Cedîde, 1977), 253 
57 Hârizmî, Mefâtihu’l-ulûm, 55. 



  

 38 

bu peygamberin, tâbiîlerine haram olanı yasakladığını ve şeytana karşı koymayı 

öğrettiğini beyan etmektedir.58 Öyle anlaşılıyor ki Sümenîler duyu organları ile elde 

edilen bilgiden başka bir bilgiyi kabul etmediklerinden nübüvveti de redetmişlerdir. 

Sümeniyye, nübüvveti aklen imkân dahilinde görmez; onlardan bir grup sadece Hz 

Adem’in, bir gup da Hz. İbrahim’in peygamberliğini kabul etmekdedir.59 Ebu’l-Muîn 

en-Nesefî’ye göre ise Sümeniyye, haberi bilgiyi kabul etmediği için peygamber 

göndermenin bir faydasının olmayacağını düşünmektedir.60 

İslâm kaynaklarında Sümeniyye’nin bir taraftan nübüvvete karşı olduğu, diğer 

yönden de Budâseft adında bir peygamberlerinin olduğu yönünde birbirine zıt iki 

kanaat mevcuttur.  Anlaşılan o ki burada kendisinden peygamber diye söz edilen kişi, 

Allah’ın elçisi anlamındaki bir peygamber olmayıp, müntesiplerine yol gösteren, 

onlara ahlaki ilkeleri anlatan mistik kişilerdir. 61 

1.2.3. Ebû Îsâ el-Verrâk 

Ebû Îsâ el-Verrâk (öl. 247/861) İslâm düşüncesinde ilhâdın sembol 

isimlerinden biri kabul edilir.62 Doğum yeri kesin olarak bilinmemekle birlikte, 

Bağdat’a geldiği, inişli-çıkışlı gizemli hayatının büyük bir bölümünü burada geçirdiği 

bilinmektedir. Kaynaklar onu, başlangıçta Mu’tezilî bir kelâmcı,63 akabinde Şia’ya 

intisap edip Gulat-ı Şia lehine kitap telif eden dâi,64 ilerleyen dönemlerde de 

Maniheizm’e katılıp orada düalist düşünceleri yaymaya çalışan bir mülhid olarak 

 
58 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 1073-1074. 
59 Pezdevi, Usûliddin, 95 
60 Nesefî, Tabsira, 2/664. 
61 Mehmet Emin Bars, “Şamanizm’den Tasavvufa Şaman’dan Sûfî’ye/Veli’ye Değişim/Dönüşümler”, 

Türkbilig Dergisi 36 (2018), 167-186; İpek, Mu’tezile’nin Nübüvvet Savunması, 78. 
62 Abdülemîr el-A’sem, Târîhu İbni’r-Râvendî el-Mülhîd, (Beyrut: Dârü’l-Mâfâki’l-Cedîde, 1978), 15-

16; İpek, Mu’tezile’nin Nübüvvet Savunması, 81. 
63 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 570. 
64 Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç (İstanbul: Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019), 118; Abdülcebbâr, Tesbîtü delâilü’n-nübüvve, 682. 



  

 39 

tanıtır.65 Bazı kaynaklarda ondan, Mu’tezile’den sonra Mecûsiliğe ilhak eden bir 

zındık diye söz edilir. 66 İbn Nedim ise, kendisini zındık şair olarak anlatır.67 

Ebû Îsâ el-Verrâk’ın hayatında İbnü’r-Râvendî önemli bir yer işgal eder. Her 

iki isim de Hz. Peygamber’e dil uzatan, peygamberleri yalanlayan zındık ve mülhid 

olarak bilinir.68 Bu nedenle Ebû İsa el-Verrâk öğrencisi İbnü’r-Râvendî’yi ilhâdın içine 

düşürmekle itham edilmiş, öğrencisiyle birlikte Kitabü’z-zümürrüd diye bilinen sapkın 

kitabı yazmıştır.69  

Mâturidî, Kitâbü’t-Tevhid’de, Zümürrüd’de asıl inkârcı fikirlerin sahibinin Ebû 

İsâ el-Verrâk olduğunu, aynı eserde İbnü’r-Râvendî’nin hocasına reddiye yazdığını, 

Verrâk’ın ise, içerisindeki inkârcı fikirler ile birlikte eseri ona isnad ettiğini ifade 

etmektedir.70 Hatta Mâturidî, Zümürrüd’deki Kur’ân’ın i’câzına, ahad yolla geldiğine, 

mûcizelere ve nübüvvete yönelik bühtanın Verrâk’a ait olduğunu, eserde bu iftiralara 

cevap veren nüvüvveti ispat etmeye çalışan kişinin ise, İbnü’r-Râvendî olduğunu 

beyan etmektedir.71  

Kitabü’z-Zümürrüd, içerisindeki nübüvvete ta’n eden ifadeler nedeniyle her iki 

mülhid tutuklanarak sorgulanmış, İbnü’r-Râvendî kaçarak bir yahudinin yanına 

sığınmış, Verrâk ise hapsedilerek orada ölmüştür.72 

David Thomas, Ebu İsa el-Verrâk’la ilgili ithamların muhaliflerinden 

kaynaklandığını, kitaplarının tam olarak yaygınlaşmadığı için onun hakkındaki 

düşüncelerin muhalifleri tarafından yazıldığını söyler. Thomas’a göre, onun 

 
65 Verrâk’ın nübüvete yönelik eleştirilerinden dolayıyı, Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 284-306. 
66 Vecihi Sönmez, “Nübüvvete Yapılan İtirazlar Bağlamında İbnü’r-Râvendî ve Nübüvveti İnkâr 

Düşüncesi”, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm Sempozyumu, ed. Vecihi Sönmez (Van: Ensar 

Yayınları, 2017), 271-279. 
67 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 570. 
68 Abdülcebbâr, Tesbîtü delâilü’n-nübüvve, 754. 
69 Kutluer, Akıl ve İtikad, 54. 
70 İlhan Kutluer’in tespitlerine göre İsmâilî dâisi Şirâzî, Zümürrüd’ü, Mecâlisü’l-müeyyidiyye adlı 

eserinde neşreder. Zümürrüd’deki, nübüvetin hem ibtâline hem de iskâtına yönelik ifadelerin 

olduğunu gören Şirâzî, nübüvveti ispat eden pasajları çıkararak, kendi ispat düşüncelerini oraya 

eklemiştir. Dolayısıyla Zümürrüd nübüvveti ta’n eden bir eser olduğu gibi, aynı zamanda nübüvvete 

saldırı niteliğindeki fikirleri çürüterek ispat eden bir eserdir. Bk. Kutluer, Akıl ve İtikad, 55. 
71 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 284-306. 
72 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 570. 



  

 40 

İslâm’daki yeri tam olarak tespit edilemese bile hayatının sonuna kadar Şii olduğu 

söylenebilir.73 

1.2.4. İbnü’r-Râvendî 

İslâm düşünce tarihinde hicri 3. asrın en meşhur mülhidi olarak bilinen sima 

Ahmed b. Yahya b. İshâk er-Râvendî’dir.74 İbnü’r-Râvendî’nin, ilmi hayatı hakkında 

fazla bir malumat yoktur; hatta doğum ve ölüm tarihi bile kesin olarak bilinmemekle 

beraber;75 Kâtip Çelebî (ö. 1067/1657), onun hicrî 301’de vefat ettiği bilgisini 

paylaşırken,76 Paul Karaus, üçüncü asrın başlarında doğduğunu bu asrın ortaları veya 

sonuna kadar yaşamış olabileceğini ifade eder.77 

Horasan’ın Merverüz78 kentinde başlayan, Bağdat’ta tamamlanan iniş ve 

çıkışlarla dolu bir hayat serüveni geçirmiş olan İbnü’r-Râvendî’nin yaşamında üç 

temel kırılma noktası bulunmaktadır. Birincisi Bağdat’ta Mu’tezilî düşünceye 

katılarak ilmi vukûfiyet kesbettiği dönem, ardından Şii-Râfizî geleneğe intisap ve son 

olarak hocası Ebû Îsâ el-Verrâk’ın da tesiriyle inanç sistemlerine savaş açan mülhid 

bir karekter. Bazı kaynaklar onu, lanetlen, makam-mevki, para ve itibar kazanmak için 

zındık fikirleri kalemiyle savunan bir mülhid; bazı kaynaklar da fikirlerinden istifade 

edilen bilge birisi olarak olarak tanıtır.79 Gizemli bir hayat geçirmiş olan filozofun bu 

halini İbnü’n-Nedîm şöyle özetler: “Güzel ahlaklı, haya sahibi, görüşleri mutedil, 

kelâmda akranları arasında ileri seviyede, kelâmın bütün inceliklerine vakıftı. Sonra 

başına gelen bazı şeylerden dolayı bu durumunu bıraktı. Zira ilmi, aklından fazlaydı. 

Mutezili çevreden dışlanmasının psikolojisiyle hayatında kırılmalar oldu. Kitaplarının 

çoğu küfür doludur. Bunları Ebû Îsâ el-Yahûdî el-Ahvâzî için yazmış, bu adamın 

 
73 Fuat Aydın, “Ebû Îsâ el-Verrâk” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları 

2013), 43/59-60. 
74 Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 89. 
75 Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 91. 
76 Kâtip Çelebî, Keşfü’z-zünûn, thk. Seyyid Şihâbüddîn el-Hüseynî el-Mer’aşî (Beyrut: Dar-u İhyâu’t-

Türâsli’l-A’rabî, ts), 1423. 
77 Paul Karaus, “İbn al-Râvandî,” MEB İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1988), 

9/639. 
78 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 570; İpek, Mu’tezile’nin Nübüvvet Savunması, 83. 
79 Taylan, Din Felsefeleri, 63. 



  

 41 

evinde ölmüştür. Fakat hayatının sonlarına doğru tövbekâr olmuş, hatalarını itiraf 

etmiş, ez-Zümürrüd ve Dâmig adlı eserlerine reddiyeler yazmıştır.”80 

İbnü’r-Râvendî, ilmi ve fikri gelişimini Mu'tezile içerisinde kazanmış, 

akranları içerisinde kelâmda ileri seviyeye ulaşmış, derin ve özgün bir kelâmcı 

olmanın verdiği özgüven ve Mu’tezilî anlayışın, akla ve özgür düşünceye tanıdığı 

imkanla, müntesibi olduğu mezhebin prensiplerine ve önde gelen âlimlerine karşı 

eleştiri getirince Mu'tezile’den dışlanmıştır.81 Râfizi-Şii düşüncenin içerisine dahil 

olup kovulma psikolojisinin de etkisiyle Câhız’ın (ö. 255/869) Mu'tezile’yi öven 

Fadîletü’l-Mu'tezile eserine karşı Mu'tezile’ye reddiye mesabesinde Fadîhatü’l-

Muʿtezile’yi yazmıştır. Bu eseriyle filozof, Mu’tezile-Şia karşılaştırması yaparak bir 

taraftan Mu'tezile aleyhtarlığını göstermiş, aynı zamanda da yeni dava arkadaşlarına 

kendini ispatlamıştır. Bunun yanında muhacir ve ensârı levmeden, Şia’yı ve imâmeti 

öven Kitâbü’l-imâme adlı eseri kaleme alan İbnü’r-Râvendî,82 bir Şii dâisi olduğunu 

taçlandırmıştır. İbnü’r-Râvendî’nin bu eserine reddiye kabilinden Mu’tezile’nin önde 

gelen isimlerinden ve kendisiyle çağdaş olan Ebü’l-Hüseyin el-Hayyât (ö. 300/913) 

el-İntisâr adlı eserini kaleme almıştır. Hayyât bu serinde İbnü’r-Ravendî’yi, tevhîdi, 

risâleti inkâr eden, Hz. Peygamber’e ve onun yolundan gidenlere dil uzatan, 

Mu’tezile’ye iftira eden, birçok eser kaleme almış bir mülhid olarak tanıtır.83 

İbnü’r-Râvendî’nin hayatındaki asıl olumsuz değişim, hocası Ebû Îsâ el-

Verrâk’ın etkisiyle olmuştur. O, Verrâk öncesine kadar İslâm düşünce ekolleri arasında 

gel-gitler yaşamışken, bu birliktelikten sonra ilhâdî fikirleriyle dine ve kutsala savaş 

açmıştır.84 Ona isnad edilen nübüvvete açık bir saldırı niteliğindeki eseri Kitâbü’z-

Zümürrüd,85 alemin ezeli olduğu ve hatta yaratıcının olmadığını iddia ettiği Kitâbu’t-

Tâc ve Kur’ân’ın çelişkilerle dolu bir kitap olduğunu resmeden Kitâbü’d-Dâmiğ86 adlı 

 
80 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 570. 
81 İbnü’n-Nedîm el-Fihrist, 570; Karaus, “İbn al-Râvandî,” 9/639. 
82 Ebü’l-Hüseyin Hayyât, Kitâbu’l-İntiṣâr, thk. Nîberc, (Kahire: Matbaatü ve Kütübü’l-Mısriyye, 1925), 

1-3; İlhan Kutluer, “İbnü’r-Râvendî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları 2000), 21/179-181. 
83 Hayyât, Kitâbu’l-İntiṣâr,1-3. 
84 Karaus, “İbn al-Râvandî”, 9/639. 
85 Hayyât, Kitâbu’l-İntiṣâr, 1-3; Bedevî, min Târîhı’l-ilhâd fi’l-İslâm, 91: Karaus, “İbn al-Râvandî”, 

9/639. 
86 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 570. 



  

 42 

eserleri İbnü’r-Râvendî’nin ateist, mülhid, dehri ve nübüvvet karşıtı bir zihnî 

savrulmanın içerisine girdiğini göstermektedir. İbnü’r-Râvendî, bu eserlerinde vahyi 

yok sayarak insan aklını tek bilgi kaynağı olarak kabul etmiştir. Ona göre iyi veya 

kötüyü bilmede akıl, vahye ihtiyaç duymadan kendi kendine yeterlidir; vahiy aklı 

destekleyecekse, bu abestir; aklın getirdiği hükme aykırı bir hüküm veriyorsa bu 

durumda da vahiy batıl, peygamber de göz boyayıcısı bir sihirbazdır.87 

Filozof İbnü’r-Râvendî’nin, Mu'tezile’yi ta’n eden düşünceleri, mezhebin ileri 

gelenleriyle giriştiği karşılıklı münakaşanın ve oradan dışlanmanın ürünü olduğu 

düşünülerek tolere edilse de ulûhiyyete ve nübüvvete saldırı niteliğindeki eserleri, 

onun ilhâdla suçlanabilmesi için yeterli bir gerekçedir. Hayyât’a göre bu eserler, onun 

tevhîdi, nübüvveti iptal etmek ve Rasulüllah’a küfretmek suretiyle ilhâdını ortaya 

çıkaran karinelerdir.88 

İslâm düşünürlerinin ekserisi tarafından menfi addedilen İbnü’r-Râvendî 

hakkında hüsnü şehâdette bulunan, en azından onun için ilhâdı gerekli görmeyen 

âlimler de vardır. Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevḥîd’inde, Kitabu’z-Zümürrüt’teki nübüvveti 

nakzeden fikirlerin Ebû Îsâ el-Verrâk’a ait olduğunu, buna karşın nübüvveti ispat eden 

düşüncelerin ise Râvendî’ye ait olduğunu beyan etmektedir.89 Buna ilaveten Şii 

müellif Seyyid Şerif Murtazâ (ö. 436/1044), Râvendî’nin, ilhâdî fikirlerini içeren 

eserlerinin tasvîrî olduğunu, konuyla ilgili rivayetleri anlattığı bu fikirlerin hiçbir 

şekilde kendisine nispet edilemeyeceğini ifade eder.90 Ona ait olduğu iddia edilen 

İsbât-ı rusûl ve nakdü’z-zümürrüd adlı eserler gerçekten Râvendî’ye aitse, karşımıza 

iki ihtimal çıkar; ya Râvendî’nin nübüvveti reddeden düşüncenin içinde bulunmadığı 

ya da İbnü’n-Nedîm’in dediği gibi filozof önceki yazdıklarından ve düşüncelerinden 

pişman oldu onları reddeden eserler kaleme aldı,91 söz konusu bu eserler de onun 

pişmanlığının bir ürünü olabilir. 

İbnü’r-Râvendî’nin düşünce grafiğini eserlerine bakarak kesin şekilde 

belirlemek güçtür. Onun fikrî macerasında en ciddi problem, kendisine nispet edilen 

 
87 Hayyât, Kitâbu’l-İntisâr, 1-3; Bedevi, min Târîhı’l-ilhâd fi’l-İslâm,100-101. 
88 Hayyât, Kitâbu’l-İntisâr,1-3. 
89 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 295-306. 
90 Kutluer, Akıl ve İtikad, 63. 
91 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 570. 



  

 43 

eserlerin gerçekliğiyle bunların muhtevaları konusunda yoğunlaşmaktadır.92 Müstakil 

olarak eserleri günümüze ulaşmadığından, filozofun eserini kitabına alan müellifler ya 

eksik ya da mezhebi saiklerden dolayı medh ve zemm duygularıyla hareket ederek 

düşüncelerini aktarmışlardır. Dolayısıyla İbnü’r-Râvendî’nin doğumuyla beraber 

başlayan üzerindeki sis perdesi, öldükten sonra da onunla ilgili hakikatin ortaya 

çıkmasına engel olarak kalacak; bazılarına göre nübüvvete dil uzatan mülhid, 

bazılarına göre nübüvvet savunucusu, bazılarına göre de Şii dâisi olmaya devam etse 

de âlimlerin çoğunluğu nezdinde, İslâm düşüncesindeki ilhâd hareketlerinin fikir 

babası olduğu gerçeği değişmeyecektir. 

1.2.5. Ebû Bekir er-Râzî 

Ortaçağın önemli kültür havzalarından Rey şehrinde dünyaya gelip Horasan, 

Bağdat gibi ilim merkezlerinde tedrisâtını ikmal eden Ebu Bekir er-Râzî (ö. 313/925) 

tabiat felsefesinin kurucularından sayılan ve tıptaki yetkinliğinden dolayı da İslâm 

dünyasının Calinos’u ünvanıyla tanınmış hekim-filozoftur.93 Çok sayıda eser 

vermesine, eserleri doğu ve batı üniversitelerinde yıllarca okutulmasına rağmen, onun 

hakkındaki bilgi kendi eserlerinden daha ziyade ikinci ve üçüncü kaynaklardan 

öğrenilmektedir.94 

Literatürde kendisinden genellikle mülhid ve zındık diye söz edilen filozofun 

ilhâdla suçlanması, onun, Tanrı-alem tasavvurundaki çelişkiler ve peygamberlik 

kurumunun gereksizliğine yönelik görüşlerine dayanır. İşte bu yüzden onun felsefi 

doktrini gelenek kuramamış, bilim dünyası onu daha çok tıp ve kimya alanındaki 

başarılarıyla tanımıştır.95 Râzî'nin, "Bari/Yaratıcı", "külli nefs", "heyüla", 

"hala/boşluk" ve "mutlak zaman"dan oluşan beş ezeli ilke öğretisi, Allah'tan başka 

ezelî kabul etmesi dolayısıyla eleştirilmiş, hatta dinden çıkmış olduğu bile ifade 

edilmiştir. O, alemin ezelî bir zamanda yaratıldığını beyan ederek İslâm’ın ulûhiyet 

 
92 Kutluer, “İbnü’r-Râvendî”, 21/379-381. 
93 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 942-943; Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 235; Taylan, İslâm 

Düşüncesinde Din Felsefeleri, 66. 
94 Hüseyin Karaman, “Bir Biyografi Denemesi: Ebû Bekir Er-Râzî”, Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi 

3/6 (Şubat 2004), 101-128. 
95 Mahmut Kaya, “Ebû Bekir Râzî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye 

Diyanet Yayınları, 2007), 34/479-487; Seyfi Kenan, "Hekim-filozof Ebu Bekr er-Razi Bir Mülhid 

miydi?", DÎVÂN: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 1 (2001), 187-197. 



  

 44 

anlayışına muhalefet ederken tabiatçı felsefenin savunuculuğunu yapmıştır. Filozof 

nefsin arınması, huzura kavuşması için de bilgiyi duyular, deney ve gözleme 

indirgemek suretiyle, vahyî bilgiyi hiçe sayarak kitabî dinlerin nübüvvet anlayışına 

ters düşmüştür.96 

Râzî’nin ilhâdla suçlanmasının diğer bir gerekçesi ise, onun nübüvvet 

anlayışıdır. Onun nübüvvet nazariyesinde, akıl esastır; çünkü akıl iyiyi, kötüyü, güzeli, 

faydalıyı, zararlıyı kavrayabilme, işlerin sırlarına vakıf olma ve yaratıcıyı idrak etme 

noktasında Allah’ın insana verdiği en büyük nimettir.97 İsmâilî dâîsi Ebû Hâtim er-

Râzî’nin (ö. 322/934) A’lâmü’n-nübüvve adlı eserinde isim vermeden mülhid diye 

muhatap aldığı kişinin Ebû Bekir Râzî olduğu iddia edilmektedir.98 Söz konusu 

tartışmada Ebû Bekir Râzî’yi töhmet altında bırakan iddialar şunlardır: “Akıl, iyi ile 

kötüyü ayırmada en büyük mevhibedir. Dolayısıyla insanlardan bazılarının peygamber 

seçilerek onun diğer insanlardan üstün tutulması Allah’ın hikmetine yakışmaz. Allah 

mesajını akıl yönünden eşit olan insanların tümüne bildirmesi gerekirdi. Bu anlayış, 

insanları mümin-kafir diye sınıflara ayırarak insanlar arasında savaşlara kapı aralar, 

böylece insanların ıslahı için gönderildiği iddia edilen peygamberler insanlığın 

felaketine sebep olur.”99 Kur’ân’ın nazım, fesâhat ve belâğat bakımdan i’câzını da 

kabul etmeyen Râzî, mûcizelerin göz boyamadan başka bir şey olmadığını ifade 

eder.100 Filozof, günümüze ulaşmayan Mehâriku’l-enbiya ve hiyelü’l-mütenebbîn adlı 

eserinde dini değerlere ve kutsala saldırgan tutumunu sürdürerek ilhâdını daha da 

ileriye götürmüştür.101 

Râzî’nin vahyi ve nübüvveti inkâr ettiği ifade edilen söylemlerinin yanında 

onun Hak dine olan inancını vurgulayan veriler de mevcuttur. Meselâ, Tıbbu’r-rûhânî 

adlı eserinde ahlakî reziletlerden bahseden Râzî, yirmi bölüme ayırdığı eserinin son 

bölümünde “ölüm korkusu” başlığı altında akıllı kimsenin, kaçınılmaz olan ölümden 

 
96 Taylan, İslâm’da Din Felsefeleri, 69. 
97 Bedevî, min Tarihı’l-ilhâd fi’l-İslâm, 235. 
98 Bedevî, min Târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm,237. 
99 Ebû Hâtim er-Râzî, A’lâmü’n-Nübüvve (Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 2003), 15-20; Bedevî, min Tarihi’l-

ilhâdfi’l-İslâm, 237-238. 
100 Kraus, “Râzî”, 9/644. 
101 Mahmut Kaya, “Ebû Bekir er-Râzî ile Ebû Hâtim er-Râzî arasında Geçen Tartışma”, İstanbul 

Edebiyat Fakültesi Basımevi Prof. M. Nihat Çetin Hatıra sayısı, (1995), 52-75. 



  

 45 

korkmaması gerektiğini ifade ettikten sonra Hak Din’in, faziletli kimselerin ölümden 

sonra daha iyi ve mutlu bir hayata geçeceklerini müjdelediğini beyan eder.102 Ayrıca 

İsmâilî dâisi Ebû Hâtim er-Râzî’nin, mülhîd diyerek tartıştığı kişinin Ebû Bekir er-

Râzî olup-olmadığı noktasında şüphelerin varlığından da bahsedilir.103 Ebû Bekir er-

Râzî’nin din anlayışını reddetse de felsefi görüşlerini beğendiğini söyleyen Birûnî ise, 

gençliğinde Râzî’nin eserlerini ve felsefî düşüncesini şevkle okuyup öğrendiğini 

söyleyerek filozofun bilimsel başarısını ve düşünce özgürlüğüne bakışını takdir 

etmiştir.104 

Ebû Bekir er-Râzî, velûd bir araştırmacı olmasına karşın gerek çağdaşları ve 

gerekse sonraki dönem âlimleri tarafından yeterli ilgiyi görememiştir. O hep uç 

noktalarda dolaşmış, deist ve materyalist tanrı tasavvurundan dolayı İslâm 

filozoflarıyla da ters düşmüş, ferdi ve toplumsal ıslah için felsefeyi tek çıkar yol olarak 

görerek ve akla verdiği aşırı güvenden dolayı vahyi ve nübüvveti dikkate almayarak 

İslâm akidesinin üç temel rüknünden birini iptal etmeye çalışmıştır. Bu anlayış onun 

İslâm dünyasında mülhid olarak tanınmasına ve ilmi kişiliğinin de gereken değeri 

görmemesine sebep olmuştur. 

Berâhime, Sümeniyye gibi gruplar ve Ebû Îsâ el-Verrâk, İbnü’r-Râvendî, Ebû 

Bekir er-Râzî gibi isimler akla yükledikleri sınırsız yetkinin neticesi olarak nübüvvet 

kurumunu reddetme eğilimi içerisinde olmuşlardır. İnkârcı kişi ve grupların Allah’ın 

varlığına yönelik itirazları olmasa da O’nun yetkin sıfatlarına karşı itirazlarının olduğu 

açıktır. Çünkü nübüvvet Allah’ın kelâm sıfatının bir tezahürüdür, dolayısıyla 

nübüvvete karşı olmak aynı zamanda Allah’ın kelam sıfatına yönelik itirazı da 

beraberinde getirmiştir. Bununla birlikte söz konusu kişi ve gruplara isnad edilen inkâr 

düşüncelerine, ikinci ve üçüncü şahısların eserlerinden hareketle ulaşıldığından, onlara 

yöneltilen ilhâd ithamı şüpheli durum arz etmektedir. 

 
102 Ebû Bekir Râzî, et-Tıbbu’r-rûhânî, thk. Mehdî Muhakkık (Tahran: Müessesetü Metaliâtü’l-İslâmî 

1378), 123; Kenan, “Hekim Filozof Ebu Bekr er-Râzî Bir Mülhid miydi?”, 196. 
103 Kraus, “Râzî”, 9/644. 
104 M. Usmanov, “Ebû Bekir Râzî’nin Felsefî Mirasının İncelenmesiyle İlgili Kaynaklar”, çev. Figani 

Beyler, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 11 (Nisan 2017), 307-318. 



  

 46 

1.3. İnkârcı Akımlara Karşı Nübüvveti İspat  

Nübüvvet, duyu organları ve akılla elde edilmesi mümkün olmayan bilgilerin 

insanlara ulaştırılmasını sağlayarak onların dünya ve ahiret saadetini tesis etmeyi amaç 

edinen aracı bir kurumdur. Allah, kendi katındaki mesajları, fiziki aleme nübüvvetle 

aktarır. Bu bakımdan nübüvvet, gaybî bilgileri içermesinden dolayı melekût aleminin; 

beşere hitap etmesinden dolayı da şehadet aleminin bir unsurudur.  

Allah’ın beşer bir elçi vasıtasıyla dünya ile iletişimi, nübüvvet aracılığı ile 

gerçekleşmiştir. Yaratıcı, başta iman ve ibadet olmak üzere, siyasi, hukuki, sosyal ve 

ekonomik alanlara dair ilke ve esaslarını, kendi muradına uygun bir şekilde insanın 

kendi cinsinden bir elçinin örnekliğinde pratiğe dönüştürmüştür. Bu yüzden 

peygamberler, vahyin merkezinde yer aldıklarından peygambersiz ilâhî bir kitap ve 

dinin düşünülmesi imkansızdır.105 Lütuf ve ihsân sahibi olanın, teklifte muhatap aldığı 

varlığı, kendi yol göstericiliğinden mahrum bırakmaması, hikmetinin bir gereğidir.106 

Ayrıca Yaratıcı’nın tanınması, kulluk vazifesinin idrak edilmesi, beşerî tecrübenin elde 

edilebilmesi, eşyanın sırlarına vâkıf olabilmek, bazı meslek ve sanatların elde edilmesi 

için peygamberin varlığı kaçınılmazdır.107 

İlâhi olandan beşerî olana doğru intikal eden bilgi akışının mahiyeti insan 

açısından yeterince idrak edilemediğinden dolayı bazı grup ve kişilerce nübüvvet ve 

vahiy gereksiz görülmek suretiyle inkâr edilmiştir. İlhâd hareketlerinin temelinde 

yatan başat faktör, aklın kendi kendine yeterli görülmesi ilkesidir. Bu hareketlere göre 

akıl, Yaratıcı’yı tanıma ve eşyanın hakikatini idrak etme noktasında yeterlidir, 

dolayısıyla Allah’ın peygamber ve vahiy göndermesi abesle iştigal etmektir, bu durum 

Allah’ın hikmetine aykırıdır. Mülhidlerce vahyin ve nübüvvetin kabul görmemesinin 

diğer bir gerekçesi de onların gâibi şâhide, uhrevi olanı dünyevi olana, ilâhi olanı 

beşerî olana kıyas etmeleridir. Bu sebepten dolayıdır ki Kur’ân-ı Kerim’de ifade 

edildiğine göre onlar, Allah elçisinin bir beşer olmasına şaşırarak, Allah’ın bir 

 
105 Şerafettin Severcan, “Peygamberlik Anlayışları ve Hz. Muhammed”, Bilimnâme 1 (2003), 229-250. 
106 el-A‘râf 7/43. 
107 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 271-283. 



  

 47 

peygamber olarak melek göndermesi,108 peygamberin istediğinde Allah ile görüşmesi 

gerektiğini tasavvur ediyorlardı. Diğer bir deyişle onlar gâip alemine ait olanın, 

elçisinin de gâip aleminden bir varlığın olmasını bekliyorlardı. 

Tarih boyunca insanlar, Allah’ın varlığı ve birliğinden daha ziyade 

peygamberliğin imkânı noktasında şüphe içerisinde olmuştur.109 İslâm filozoflarının 

dışındaki filozofların çoğunluğunda, tâbîi din fikri kabul gördüğünden olsa gerek, 

nübüvveti inkâr vardır.110 Deist bir anlayışın sonucu olarak evrene karışmayan bir tanrı 

anlayışı ve bilime atfedilen kutsiyet, vahyi ve nübüvveti inkara götürmüştür. Bu 

nedenle deizm, nübüvveti inkarın bir sonucudur.111 Çünkü deistin yaratıcı bir Tanrı’nın 

varlığına bir itirazı yoktur. Deist, her an yaratan alîm, kadîr, mürîd ve kullarıyla vahiyle 

iletişim kuran bir Allah yerine, yaratıp bırakan, bir peygamberle insanlığa müdahale 

etmeyen pasif bir tanrıyı benimser.112 

İslâm düşünce tarihinde nübüvvete yönelik ilhâd hareketleri, fetihlerle birlikte 

İslâmiyet’in hızla yayılmasının neticesi olarak 2. yüzyıldan itibaren, özelde Hz. 

Muhammed’in nübüvvetini, genelde de nübüvvet müessesesini inkâr ederek bazı 

eleştiriler ortaya atan kişilerce yürütülmeye başlamış, zamanla bu konuda kitaplar 

yazılmıştır.113 Bununla beraber Berâhime tarafından nübüvvetin kurumsal varlığına 

ilişkin itirazlar gündeme gelmiştir. Buna karşı, nübüvvetin kurumsal gerekliliği ve 

dünyada üretilecek olan beşerî tecrübenin nübüvvet bilgisini anlamsız ve gereksiz 

kılamayacağı tespiti, kelâm tarafından ısrarla vurgulanmıştır.114 

Nübüvvet etrafında oluşturulan şüphe ve itirazlar saptanarak onlara karşı ispat 

metotları geliştirilmiş, yapılan çalışmalar başlangıçta nübüvvete yapılan eleştirilere 

cevap sadedinde olmuştur. Daha sonraki dönemlerde nübüvvetin ispatı bağlamında, 

 
108 el-İsra 17/94. 
109 Yavuz, İslâm Düşüncesinde Nübüvvet, 200. 
110 Süleyman Hayri Bolay, Felsefî Doktrinler ve Terimler Sözlüğü (Ankara: Akçağ Yayınları,1997), 55-

64. 
111 Aydın, Din Felsefesi, 140. 
112 Hüsameddin Erdem, “Deizm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları 

1994), 9/109-114. 
113 Yusuf Şevki Yavuz, “Nübüvvet,” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007), 33/286-291. 
114 Galip Türcan, “Kelâmda Nübüvvetin İspatı”, Dini Araştırmalar 9/25 (Mayıs-Ağustos 2006), 217-

235. 



  

 48 

delâilü’n-nübüvve, a’lâmü’n-nübüvve, beşâirü’n-nübüvve isimleriyle maruf olmuş 

müstakil eserler kaleme alındığı gibi, bazı müellifler konuyu çeşitli kelâm eserlerinin 

nübüvvet bahsinde işlemişlerdir.115 Hemen hemen bütün kelâmcılar, nübüvveti mûcize 

üzerine bina etmişlerdir. Bunlara ek olarak peygamberimizin ahlakı, ismeti, sireti,116 

nübüvvetin toplum ve kültürle ilişkisi dikkate alınarak aklî, naklî ve tarihî veriler 

ışığında peygamberlik kurumunun müdâfaası yapılmıştır.117  

Bu bağlamda farklı zaman dilimlerinde çeşitli müellifler tarafından 

benimsenen ispat yöntemlerini, bir bütünlük arz etmesi açısından üç ana başlık altında 

değerlendireceğiz. 

1.3.1. Nübüvvetin Mûcizeyle İspatı 

Mûcize, kudretin zıddı, güçsüz anlamındaki “acz”  fiil kökünden müştak ism-i 

fâil olup, sözlükte âciz ve güçsüz bırakan anlamındadır.  Âciz bırakan hakiki manada 

Allah olmasına rağmen mûcize, mecâzi manada peygambere izafe edilmektedir.118  

Kur’ân’da mûcize mukabilinde “âyet”, “beyyine”, “burhân”, “sultan”, “hak” ve 

“furkân” kavramları kullanılmaktadır.119 Kelâm terimi olarak ise “inkarcılara karşı 

peygamberin doğruluğunu ispat etmek için Allah’ın yardımıyla âdetin hilafına ortaya 

konulan bir iş”120 şeklinde tanımlanmıştır. 

Allah elçisi olduğunu iddia eden bir kimsenin insanlar tarafından kabul 

edilebilmesi için doğruluk ve güvenirliğinin nasıl bilineceği ya da kanıtlanacağı 

meselesi dikkate değer bir husustur. Nübüvvet ve vahyin, duyularla algılanamayan ve 

diğer insanların tecrübe edemeyecekleri gaybî bir olgu olması hasebiyle, bunun 

 
115 Yusuf Şevki Yavuz, “Delâilü’n-Nübüvve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 9/115-117. 
116 Nesefî, Tabsira, 2/703-714. 
117 Muhammed Âbid el-Câbirî, Medhal ilâ’l-Kur’âni’l-Kerim (Beyrut: Merkezü’d-Dirâsâti’l-Vahdeti’l-

Arabiyye 2006), 37. 
118 Ebû Bekir Muhammed b. Tayyip Bakıllânî, el-Beyân ani’l-farḳ beyne’l-mu’cizât ve’l-kerâmât ve’l-

ḥiyel ve’l-kehâne ve’s-siḥr ve’n-nârencât, nşr. Yusuf Mükârisî el-Yasûî (Beyrut: Mektebetü’ş-

Şer’kiyye, 1958), 27; Abdülkâhir el-Bağdâdî, Usûli’d-dîn (İstanbul: Devlet Matbaası, 1928), 170; 

Nesefî, Tabsira, 2/689; İbn Manzûr, “acz”, 5/369; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/11; a.mlf., Şerhü’l-

Akâid, haz. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları 1991), 307. 
119 Halil İbrahim Bulut, “Mûcize”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2005), 30/352-356. 
120 Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/9; a.mlf., Şerhu’l-Akâid, 296; Seyyid Şerîf el-Cürcânî, Kitâbü’t-

Ta’rifât, çev. Arif Erkan (İstanbul: Bahar Yayınları, 1997), “el-Mu’cize”, 215. 



  

 49 

doğrulanabilmesi için birtakım aklî veya hissî delillere ihtiyaç vardır. Bu nedenle 

gerçek peygamber ile sahtesini ayırt etmek, peygamberin insanlığa sunduğu mesajların 

doğruluğunun müşahede edilmesini sağlamak, nübüvvete itiraz edenlerin delillerini 

çürütmek için bir takım kriterler ve ispat yöntemleri geliştirilmiştir.121 

Evreni yaratan Allah, yaratmanın her an devam ettiğini beyan etmiş,122 bu 

işleyişi sünnetüllâh denilen bazı kurallara bağlamıştır. Nadiren de olsa, evrendeki bu 

işleyiş, bizzat Allah’ın muradıyla ihlal edilmektedir. İşte Allah’ın sevdikleri için 

uyguladığı bu anlık ihlallere mûcize denmektedir. Buna göre mûcize, insanlarla Allah 

arasındaki iletişimin, sadece bazı ritüeller üzerinden gerçekleşen bir işleyiş olmayıp, 

bunun yanında sevgi üzerinden yürüyen farklı bir iletişim tarzının da olabileceğini 

ortaya koymaktır. Bu nedenle mûcize, Allah inancının hemen devamında peygamber 

inancının tesisinde oldukça önemli bir konuma sahiptir.123 

Kelâmda mûcize, peygamberin nübüvvetini ortaya koyan kesin bir delil olarak 

kabul edilmiştir.124 Hârikulâde bir olayın peygamberin doğruluğuna kanıt olabilmesi 

için bazı şartları bünyesinde taşıması gereklidir. Kelâmcılara göre mûcizenin en 

belirgin özelliği, ilâhi bir fiil olmasıdır.125 Diğer taraftan mûcize, nübüvvet iddiası 

taşıyan olağanüstü bir durum arz etmelidir.126 Olağanüstü olay bizzat, iddia sahibinin 

iddiasına işaret edecek tarzda meydana gelmeli,127 inkarcıları benzerini getirmekten 

âciz bırakmalıdır. İşte bu yönüyle mûcize sihir ve büyüden ayrılır.128 Mûcizeyi diğer 

olağanüstü olaylardan ayıran başka bir husus da, mûcizenin peygamberlik iddiası ve 

tehaddî ile ortaya konulmasıdır. Böylece hem mucizenin irhâstan farkı ortaya çıkarken 

hem de peygamberlik iddiasında bulunan birisinin önceki bir peygamberin mûcizesini 

kendisine nispet etmesinin önüne geçilmiş olur.129 Peygamberin elinde gerçekleşen 

 
121 Recep Önal, “Vahiy ve Nübüvvet”, Sistematik Kelâm, ed. Mehmet Evkuran (Ankara: Bilimsel 

Araştırma Yayınları, 2019), 207-226. 
122 er-Rahmân55/29. 
123 Muzaffer Barlak, Kelâmda Nübüvvet Tartışmaları (Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2018), 237-238. 
124 Nesefî, Tabsira, 2/696; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/9. 
125 Seyyid Şerif Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, thk. Mahmud Omered-Dımyâdî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1998), 8/246; İlgili ayetler için bk. er-Ra’d13/38; el-Mü’min 40/78. 
126 Teftazânî, Şerhü’l-Akâid, 307; Mehmet Baktır, “Cahız'ın Nübüvvet Anlayışı”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 257-268. 
127 Mâturîdî, Kitâbu’l-Tevhîd, 189; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/12. 
128 Nesefî, Tabsira, 2/688; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 8/248. 
129 Fahreddîn er-Râzî, Muhassal, çev. Eşref Altaş, (İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2019), 186. 



  

 50 

hârikakulâde olay, iddiaya mutabakat arz etmeli, iddia sahibini yalanlamamalı130 ve 

nübüvvet iddiasından sonra zuhur etmelidir.131 

Filozofların mûcize anlayışlarına baktığımızda; onlar, mûcizeyi peygamberin 

zâtından kaynaklanan bir fiil olarak görürler, zira peygamberlerde maddenin özüne 

etki yapacak bir güç vardır.132 İslâm filozoflarının nübüvveti kozmoloji anlayışları, 

mûcizeyi de nübüvvet telakkileri çerçevesinde şekillendirdiği görülmektedir. Onlara 

göre alem, Allah’tan zorunlu olarak südûr etmiştir. İlk südûr eden varlık, akl-ı evveldir; 

akl-ı evvelden semâvî cisimler, semâvî cisimlerden de suflî alem ile ulvî alemi 

birbirine bağlayan faal akıl südûr eder. Faal akıl vahiy meleği Cibrîl’dir. İşte nübüvvet 

insanın faal akılla ittisâlinden hasıl olur. Peygamberler bu iletişimi Allah’ın kendilerine 

doğuştan verdiği üstün yetiler sayesinde gerçekleştirir. 133 Onlara göre, mûcize doğal 

akışı inkıtaya uğratmayan peygamberlerin doğuştan getirdiği hayal gücünü ortaya 

koyan ve onların fiili nevinden bir delildir. Bununla birlikte İslâm filozoflarından 

Farabi (ö. 339/950) ve İbn Sina (ö. 428/1037, mûcizeyi, peygamberin ayırt edici 

özelliği olarak görürken;134 İbn Rüşd (ö. 595/1198), akıl ile kavranmazsa mûcize, başlı 

başına peygamberliğin delili olamaz yönünde kanaat belirtir.135 

Batı düşüncesindeki mûcize telakkisinde, olgusal olarak mûcize benimsenmiş, 

birbirinden farklı mûcize tanımları geliştirilmiştir. Meselâ Spinoza (ö. 1677), 

mûcizeyi, “alışılmadık olağandışılıklar,” olarak tanımlamış, mûcizenin tutarsız bir 

kavram olduğunu iddia etmiştir. David Hume’un (ö. 1776) felsefesinde mûcize, “doğal 

yasaların ihlali,” şeklinde tarif edilmiştir.136 Son dönem batılı filozoflardan Richard 

Swinburne’in bütün tanımları harmanlayarak genel bir mûcize tanımlaması geliştirdiği 

görülmektedir. Buna göre mûcize, Tanrı tarafından meydana getirilen, dînî yönü de 

 
130 Nesefî, Tabsira, 2/706; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/12. 
131 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25-26; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 8/248 
132 Fahraddîn İsfarânî, Şerhu’n-Necât li-İbn-i Sînâ, thk. Hâmîd Nâcî İsfahânî (Tahran: Silsiletü İntişârât 

Encüneni 1880), 537. 
133 Ebû Nasr Muhammed Fârâbî, “Felsefenin Temel Meseleleri (Uyûni’l-mesâil)” çev. Mahmut Kaya, 

İslâm Filozoflarında Felsefe Metinleri (İstanbul: Klasik Yayınları, 2003), 117-126; Henry Corbin, 

İslâm Felsefesi Tarihi, çev. Hüseyin Hatemi (İstanbul: İletişim Yayıncılık, 1994), 306. 
134 Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî İbn Sînâ, “İlâhiyyât”, thk. el-Eb Kanvâtî – Said Zâyid, eş-Şifâ 

(Kahira: el-Hey’etü’l-Âmmeti li-Şuûni’l-Mutâbiati 1380/1960) 442. 
135 Taylan, İslâm Düşüncesinde Din Felsefeleri, 222-223; İsmail Erdoğan, “İslâm Filozoflarına Göre 

Nübüvvet ve Mucize”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (1996), 426-450. 
136 Richard Swinburne, Mucize Kavramı, çev. Aydın Işık (İstanbul: İz Yayıncılık, 2009), 38. 



  

 51 

olan olağanüstü bir olaydır. Richard, mûcizeyi meydana getiren Tanrı’yı, Yahudi, 

Hıristiyan ve İslâm dininin va’z ettiği her şeyi bilen, irade eden ve gücü yeten bir Tanrı 

olarak vasıflar. Mûcizenin dini bir öneme haiz olması ise, dünyanın nihai düzenine 

katkı sağlayan bir olay şeklinde anlaşılmalıdır. Richard’e göre, mûcizenin doğa 

olaylarını aşması, doğa olaylarıyla tenakuz oluşturan değil, aksine onu tamamlayan bir 

unsur olup, ilahi planın bir parçasıdır. Bu durum onun mükemmel bir gayeyi 

hedefleyen dini bir olay olduğunu gösterir.137 

İslâm filozofları ve materyalist filozoflar dışındaki batılı filozoflar mûcizeyi 

kozmolojik düzenin bir parçası olarak algılamış; mûcizenin Tanrı tarafından 

gerçekleştirildiği, olağanüstü bir olay olduğu noktasında kelâmcılarla aynı düşünceyi 

paylaşmışlardır. Şu kadar var ki, İslâm filozofları mûcizeyi peygamberle 

ilişkilendirerek, nübüvvetin gereklerinden görmüşler; batılı filozoflar ise evrenle 

ilişkilendirerek evrendeki ilâhî nizamın tamamlanmasını sağlayan bir unsur olarak 

anlamışlardır. 

Kelâmcılar, mûcizeyi genel olarak aklî, hissî ve haberî olmak üzere üç 

kategoride değerlendirmişlerdir. Hissî mûcize, somut verilere dayanan, duyu organları 

ile müşahede edilen hârikulâde olaylardır.138 Farklı bir tabirle kainatta câri olan 

sünnetüllâhı askıya almak suretiyle bir olayın somut bir şekilde ortaya konulmasıdır. 

Hissi mûcizenin nübüvvete delâleti noktasında kelâmcılar arasında bir mutabakat 

olmakla birlikte,139 Hz. Peygamber’e nispet edilen hissi mûcizelerin ahad bir tarikle 

rivayetinden dolayı, kesin bilgi ifade edip/etmeyeceği noktasında ihtilaflar vâki 

olmuştur.140 Mâturidî, Cahız, Gazzâlî, Fahraddin Râzî gibi âlimler hissi mûcizenin 

nübüvvete delâletini kabul etmekle beraber tek delil olamayacağını belirterek aklî 

 
137 Swinburne, Mucize Kavramı, 33-44. 
138 Nureddîn es-Sâbûnî, el-Bidâye fî usûli’d-dîn, çev. Bekir Topaloğlu (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1991), 108-110; Fahreddîn er-Râzî, el-Erbaûn fî usûli’d-dîn, thk. Ahmed Hıcâzî es-Sekâ 

(Kahire: Matbaatü Dâru’t-Tazâün, 1986), 2/85. 
139 Hasan Muhammed, Mevrîdi’z-zam’ân fî ulûmi’l-Kur’ân, 99; Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissî 

Mûcizeler, 174. 
140 Ebû Bekir Muhammed b. Tayyip el-Bâkıllânî, İ’câzü’l-Kur’an, thk. Seyyid Ahmet Sakar (Mısır: 

Dâru’l-Maârif 1954), 10; Mâverdî A’lâmü’n-nübüvve, 76; Nesefi, Tabsira, 2/690; Râzî, Muhassal, 

187; Muhammet Reşit Rıza, el-Vahyü’l-Muhammedî (Beyrut: Müessesetü İzzeddîn, 1452), 112-115; 

Sâbir Hasan Muhammed, Mevrîdi’z-zam’ân fî ulûmi’l-Kur’ân (Bombay: Dâru’s-Selefiyye, 

1404/1984), 99; Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissî Mûcizeler, 174. 



  

 52 

istidlâllere başvurmuşlardır.141 Materyalist filozoflar akıl ve fizik kuralları açısından 

hissi mûcizenin mümkün olamayacağını142 iddia ederken; mütekaddimûn kelâmcıların 

ekserisi, her ne kadar hissi mûcizeler ahâd yolla gelseler de yekun olarak tevâtür 

derecesine ulaştıklarından nübüvveti ispatta kullanılabileceğini benimsemişlerdir.143 

Haberî mûcize, peygamberlerin Allah’tan aldıkları vahiylere dayanarak, 

geleceğe dair verdikleri gayb haberleridir.144 Hz. Peygamber’in, Kur’ân’a istinaden 

Bizanslılar’ın, İranlılar’ı yeneceğini haber vermesi,145 İslâm’ın doğuda ve batıda 

yayılacağının önceden haber verilip146 sonradan aynen gerçekleşmesi haberî 

mûcizelere örnek teşkil eder. Peygamberlerin gelecekten haber verdikleri bilgiler 

vahiy sayesinde olduğundan nübüvvetin bir kanıtı olarak kabul edilmektedir.147 

Aklî mûcize, insanların aklına hitap eden mânevî mûcize veya bilgi mûcizesi 

olarak da bilinen, akıl yürütmeyi esas alan muhataplarını rasyonel kanıtlarla baş başa 

bırakan sosyolojik, psikolojik, epistemolojik, kültürel ve tarihsel gerçeklerden oluşan 

unsurların tümüdür.148 Diğer mûcizeler peygamberin yaşadığı sosyolojik ortama hitap 

ederken aklî mûcize zaman ve mekânla sınırlı olmayan mûcizelerdir. Kelâmcıların 

ittifakla benimsedikleri Kur’ân’ın, Hz. Muhammed’in en büyük aklî mûcizesi olduğu 

gerçeğidir. Hz.Peygamber’in ümmiliği149 ve Kur’ân’ın inzal dönemindeki sosyal ve 

kültürel şartlar dikkate alındığında, Kur’ân’ın lafız ve manasıyla benzeri meydana 

getirilemeyecek mûciz bir kitap olduğu daha iyi anlaşılacaktır. Onun tüm zaman ve 

mekanlar için geçerliliği sabit, akla hitap eden bir mûcize olması, Kur’ân öğretisini 

tebliğ eden peygamberinin nübüvvetinin evrenselliğinin en iyi göstergesidir. 

Peygamberler, gönderildiği toplumun sosya-kültürel hayatına, teknik ve 

sanatsal gelişmişliğine uygun tarzda mûcizeyle desteklenmiştir. Hz. Mûsâ zamanında 

sihir ve büyü yaygın olduğu için “asa ve beyaz el mûcizesi”,150 Hz. Îsâ devrinde tıp 

 
141 Yavuz, “Nübüvvet”, 33/286-291. 
142 Mustafa Sinanoğlu. “Diğer Dinlerde Mûcize”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2007), 33/286-291. 
143 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26;Nesefî, Tabsira, 2/718. 
144 Sâbûnî, el-Bidâye, 106; Bulut, “Mucize”, 30/350-352. 
145 er-Rûm 30/1-4. 
146 Buhârî, “Menâkıb”, 25. 
147 Râzî, Muhassal, 188. 
148 Râzî, el-Erbaûn fî usûli’d-dîn, 2/85; Bulut, “Mucize”, 30/352-356. 
149 el-Ankebut 29/48. 
150 Bkz. el-Bakara 2/60; el-A’râf 7/117; Tâhâ 20/22; en-Neml 27/12. 



  

 53 

biliminin revaçta olması, “ölüleri diriltme, körleri ve alaca hastalığını tedavi etme 

mûcizeleri”,151 Hz. Muhammed döneminde edebiyat zirvede olduğu için kendisine, 

fesâhat ve belâğat yönüyle âciz bırakan Kur’ân mûcizesi verilmiştir. Bu nedenle, 

i’câzü’l-Kur’ân nübüvvetin delilidir.152 

Mûcizelerin peygamberlerin gönderildiği kavmin zihin dünyasına ve kültürel 

kodlarına hitap etmesi peygamberin ve mesajlarının benimsenmesine zemin hazırlar. 

Diğer yönden meydan okumanın o toplumda kabul gören ve bilinen değer yargılarına 

yapılması, deyim yerindeyse onlara, işte şu konularda sizin en mahir kişilerinizin 

söyleyecek bir şeyleri varsa cevap versinler, denilmektedir. O halde toplumun en bilge 

kişilerinin bile güçsüz kaldığı tehaddî karşısında ya vahyin mesajını kabul edecekler, 

ya da “Biz ancak atalarımızı üzerinde bulduğumuz şeye inanırız.”153 diyerek 

bağnazlıklarının esiri olarak inkarlarına devam edeceklerdir. Aslında mûcize teklifin 

son aşamasıdır. Akıl ve iz’an sahibi insanlar, mûcizeye gerek kalmadan sâlim aklın 

gereğine uyarak peygamberin davet ettiği “hayat verici çağrıya”154 uyarlar. İknâî 

deliller ve mûcize karşısında inanmayan toplumlara ise, ilâhî takdirden başka yapacak 

bir şey kalmayacaktır. 

1.3.2. Nübüvvetin Kur’ân’ın İ’câzıyla İspatı 

Gücü yetmemek, yapamamak anlamındaki “acz” fiilinden türeyen “i’câz” 

güçsüz ve âciz bırakmak manasında bir mastardır.155  

Terim olarak i’câzü’l-Kur’ân, risâlet davasında Arapların ve sonraki nesillerin 

Kuran-ı Kerim’e tehaddîde bulunmaktan âciz olduklarını ortaya çıkarmak suretiyle 

Hz. Peygamber’in nübüvvetinin doğruluğunun açığa çıkarılmasıdır.156
 Kur’ân’ın 

lafzındaki î’câz, inzal dönemindeki Arap diline vâkıf olan ediplerin anlayışına hitap 

ederken, manasındaki i’câz ise, bütün aklı selim ve ilim sahibi insanların ve Arap 

 
151 Âl-i İmrân 3/49; el-Mâide 5/110. 
152 Câhız, “Hucecü’n-nübüvve”, 3/221-231; Baktır, “Câhız'ın Nübüvvet Anlayışı”, 257-268. 
153 Bakara 2/170; el-Lokman 31/21. 
154 el-Enfal 8/24. 
155 İsfahânî, “acz”, 547-548; Nesefî, Tabsira, 2/689; İbn Manzûr, “acz”, 5/369; Teftazânî, Şerhu’l-

Mekâsıd, 5/28; Mustafa vd., “acz”, 585. 
156 Mennâ’ Kattân, Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân, (Kahire: Mektebetü’l-Vehbete, ts.), 250; Hasan 

Muhammed, Mevrîdi’z-Zam’ân fî ulûmi’l-Kur’ân, 97. 



  

 54 

olmayanların zihinlerine hitap ederek Kur’ân’ın evrensel bir kitap olduğunu ortaya 

koymaktadır.157 

Hz. Muhammed’in son peygamber oluşu, davasının kıyamete kadar geçerli 

olmasını gerekli kılmaktadır. Onun nübüvvetini tasdik eden mûcizenin de sadece inzal 

dönemine hitap eden değil, tüm zamanlardaki insanları ikna eden bir i’câz gücüne 

sahip nitelikte olması icap eder.158 Bu nedenle kelâmcıların ekserisi, Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini, Kur’ânın mûcizeliği üzerine inşâ etmişlerdir. Bâkıllânî’nin, “diğer 

peygamberlerin Allah’tan aldıkları sözler, nübüvvetlerine delil olmadığı için, o 

peygamberler hissi mûcizeye ihtiyaç hissetmişler. Hz. Peygamber ise Kur’ân dışında 

hâricî bir mûcizeye muhtaç değildir.”159 tespiti, Hz. Muhammed’in,  nübüvvetinin 

doğrulanmasında Kur’ân’ın tek başına yeterli olduğunu göstermektedir. Nitekim, 

“Kendilerine okunan bu kitabı sana göndermiş olmamız onlara yetmiyor mu? Elbette 

inanan bir topluluk için onda rahmet ve ibret vardır.”160 ayeti bu gerçeği açıkça teyit 

etmektedir. 

Hz. Peygamber’in muhatapları, “Bu olsa olsa eskilerden nakledilmiş bir 

sihirdir. Bu, insan sözünden başka bir şey değildir.”161 diyerek Kur’ân’a beşer sözü 

yakıştırmasında bulunmuşlardır. Bu minvalde Kur’ân’a şiir, sihir ve öncekilerin masalı 

gibi vasıfları isnad etmişlerdir.162 Kur’ân kendi diliyle, mûciz bir kitap olduğunu en 

üst perdeden müşriklere meydan okumak suretiyle aşama aşama yapmıştır. Meydan 

okumanın üç aşamada geçtiği görülmektedir.163 

1. Birinci aşamada, "De ki: "Yemin ederim, bu Kur’ân’ın bir benzerini ortaya 

koymak için ins ve cin bir araya gelip birbirine destek olsa dahi onun benzerini ortaya 

 
157 Yusuf Şevki Yavuz, “Î’câzü’l-Kur’an”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2000), 21/403-406. 
158 Abdülhalîm Mahmut, Delâilün’n-nübüvve (Kahire: Dâru’l-Kütübü’l-Mısriyye, 1991), 220. 
159 Ebûbekir Bakıllânî, İ’câzü’l-Kur’an, thk. Seyyid Ahmet Sakar, (Mısır: Dâru’l-Maârif 1954), 11-12. 
160 el-Ankebut 29/51. 
161 el-Müddesir 24-25. 
162 Celâleddîn es-Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Kemal Mustafa (Kahire: Mektebetü Hancî, ts.), 

4/3. 
163 Sönmez, İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı, 319. 



  

 55 

koyamazlar."164 ayetiyle muhataplardan Kur’ân’ın bir benzerini getirmeleri istenilerek 

tehaddîde bulunulmuştur.  

2. İkinci aşamada, "Yoksa, Onu kendisi uydurdu mu diyorlar? De ki: Eğer 

doğru iseniz Allah'tan başka çağırabildiklerinizi yardıma çağırın da siz de onun gibi 

uydurulmuş on sure getirin."165 ayetiyle, meydana okuma Kur’ân’ın misline değil, 

sadece on suresine indirgenmiştir. 

3. Meydan okumanın üçüncü aşamasıyla, madem onun benzerini ya da on 

suresini getiremiyorsunuz, sadece bir suresini getirin denilerek adeta onların 

acziyetleri ifşa edilmiştir. "Yoksa onu (Muhammet) uydurdu mu diyorlar? De ki: Eğer 

sizler doğru iseniz Allah 'tan başka, gücünüzün yettiklerini çağırın da hep beraber 

onun benzeri bir sure getirin."166 

Kur’ân, meydan okuma karşısında âciz kalanlara,“De ki: "Yemin ederim, bu 

Kur’ân’ın bir benzerini ortaya koymak için ins ve cin bir araya gelip birbirine destek 

olsa dahi onun benzerini ortaya koyamazlar."167 ifadeleriyle bunun asla mümkün 

olamayacağını hatırlatmıştır. 

İslâm âlimleri, Kur’ân'ın Hz. Peygamberi doğrulayan bir mûcize olduğu 

konusunda hem fikirdirler.168 Ancak onun hangi yönüyle mûcize olduğu, insanlara 

nasıl meydan okuduğu hususunda farklı görüşler ileri sürülmüştür. İ’câzın bir çok yönü 

zikredilmekle beraber bunları iki kısımda mütalaa etmek mümkündür. 1. Lafız ve 

üslupta i’câz, 2. Muhteva ve mana zenginliği yönünden i’câz. 

1. Lafız ve uslupta i’câz: İ’cazın bu yönü bütün insanlığa hitap etmekle beraber 

daha çok Kur’ân’ın nüzûlü dönemindeki şair ve ediplere meydan okumaktadır. 

Lafızdaki i’câz, kelâm biliminin kurumsallaşıp ekolleştiği dönemde belâğat, fesâhat, 

nazm kavramları etrafında tartışılarak belli bir olgunluğa kavuşturulmuştur. 

 
164 el-İsra 17/88. 
165 Hud 11/13. 
166 Yunus 10/ 38. 
167 el-İsrâ 17/88. 
168 Şemseddîn Ahmed Kemâlpaşazâde, “Risâle fî-takrîr enne’l-Kur’âne’l-Azîm kelâmullâhi’l-kadîm”, 

Mecmûu resâili’l-allâme Kemâlpaşazâde, thk. Hamza el-Bekrî (İstanbul: Dârul-Lübâb 2018), 171; 

a.mlf., İ’câzül’Kur’ân, thk. Adil Gıryânî (PDF: y.y, ts.), 9. 



  

 56 

Kur’ân’ın dil yönünden benzeri meydana getirilemeyecek bir kitap olduğu 

tezine dayanan bu ilkeye göre Kur’ân, Arapça’daki bütün anlatım sanatlarını en ileri 

tarzda bünyesine almış, aynı konuları farklı üslûplarla dile getirmesine rağmen dil 

kusurlarından tamamen arınmış, manaları kulağa hoş gelen lafızlarla anlatmış, konular 

farklı olsa bile edebî üstünlüğünü daima korumuş, kelimeler, içinde yer aldıkları 

cümleyle uyum sağlamıştır. Kelimelerin belli bir ölçü ve dizayn içerisinde bulunması 

anlamına gelen nazım meselesinde de Kur’ân, benzeri asla meydana getirilemeycek 

bir üstünlüğe sahiptir. Kur’ân’ın fesâhat ve belâgat açısından Arap ediplerinin 

erişemeyeceği böyle bir üstünlük taşıması ve nesirle şiir dışında farklı bir üslûba sahip 

bulunması, onun hata yapmayan ve her şeyi bilen Allah’ın kelâmı olduğunun 

göstergesidir.169 

İslâm toplumunun, fetihler ve tercüme faaliyetleri neticesinde gayri İslâmi 

kültürlerle tanışmasıyla beraber, mülhidler tarafından Kur’ân’ın dil ve üslubuna 

yönelik tenakuz iddiaları ortaya atılınca, özellikle Mu’tezilî kelâmcılar tarafından, 

benzeri meydana getirilemeyecek tarzda mûciz bir kitap olduğu gerçeği dillendirilmiş, 

bu sahada eserler kaleme alınmıştır. İ’câzı dil ve lafız yönünde arayan âlimlerin 

başında Câhız gelmektedir. Câhız, Nazmü’l-Kur’ân adlı eseriyle lafzî i’câza öncülük 

etmiştir.170 Rummânî (ö.384/994), en-Nüket fî i’câzi’l-Kur’ân adlı eserinde i’câzı yedi 

veçhe ayırmış, Kur’ân’ın belâğat inceliklerini i’câzdan kabul etmiştir.171 Eş’arî 

âlimlerden dilci Hattâbî (ö. 388/998), İ’câzü’l-Kur’ân adlı eseriyle, lafzî i’câzın 

yanında psikolojik i’câza dikkat çekmiştir.”172 Daha sonraki dönemlerde Bâkillânî 

(ö.403/1013), Kâdî Abdülcebbâr (ö. 415/1025) ve Abdulkâhir el-Cürcânî (ö. 

471/1078-79) gibi âlimler i’câzü’l-Kur’ân meselesini ileri bir seviyeye taşımışlardır. 

Bâkillânî, İ’câzü’l-Kur’ân isimli eserinde, lafızdaki üstünlüğü, gaybî haberleri ve 

peygamberlerin siretini i’câzdan saymıştır. 173 Mu‘tezilî Kâdî Abdülcebbâr, el-Mügnî 

 
169 Yavuz, “İ’câzü’l-Kur’an”, 41/403-406. Ayrıca bk. Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/28; Abdulkerim el-

Hatîb, İ’cazu’l-Kur’an (Beyrut: Darü’l-Fikri’l-Arabî, 1974), 367. 
170 Bâkıllânî, İ’câzül-Kur’an’ın Mukaddimesi,9; Hatîb, İ’cazu’l-Kur’an, 367. 
171 Bâkıllânî, İ’câzül-Kur’an’ın Mukaddimesi, 12; Muhammed Mustafa Müslim, Mebâhis fî i’câzi’l-

Kur’ân (Riyad, Dâru’l-müslim, 1416/1996), 49. 
172 Ebû Süleymân Hamd b. Muhammed b. İbrâhîm b. Hattâb el-Hattâbî, “İ’câzü’l-Kur’ân”, Selâsü resâil 

fî i’câzi’l-Kur’ân er-Rummânî ve’l-Hattâbî ve Abdülkâhir el-Cürcânî, thk. Halfullâh Ahmed - 

Muhammed Zeğlûl Selâm (Mekke: Dâru’l-Maârif, ts.), 70. 
173 Bâkıllânî, İ’câzu’l-Kur’ân, 48-51; Müslim, Mebâhis fî i’câzi’l-Kur’ân,77-78.  



  

 57 

fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-adl adlı eserinde i’câzı, Kur’ân’ın fesâhatinde aramış;174 

Abdülkâhir el-Cürcânî ise, Delâilü’l-i’câz’ında lafız, mana ve nazm bütünlüğüne 

dikkat çekmiştir.175 Cürcânî’ye göre lafız, anlatmak istediğimizi, ifadeye dönüştüren 

harf ve sözcüklerden ibarettir. Diğer bir deyişle lafızlar, vermek istediğimiz mananın 

şablonlarıdır.176 Kanaatimizce Cürcânî, bu ifadelerle asıl olan kelâm sahibinin muradı 

manalardır, lafız ve nazm ise maksada götüren araçlardır, demek istemektedir. O halde 

Allah’ın muradının iyi anlaşılabilmesi için araçların da sağlam olması gereklidir. 

Cürcânî’nin anlatmak istediği gerçekliği Câbiri, “Kelâmcılar ve Kur’ân’ın lafzî 

yönüyle uğraşanlar, mana ve maksatları fazla dikkate almadılar. Böylece Kur’ân’ın 

vermek istediği bireysel ve toplumsal ahlaki makâsıd lafız uğrunda heba edildi.”177 

sözleriyle dile getirmeye çalışmıştır.  

Kelâmcıların büyük bir çoğunluğunun Kur’ân’ın benzeri meydana 

getirilemeyecek tarzda dil ve edebi yönden i’câzını benimsemelerine karşılık, 

Mu'tezilî âlim Nazzâm (ö. 231/845), i’câzı sarfe ile açıklamaya çalışmıştır.178 Bu 

teoriye göre, Kur’ân’daki i’câz, belâğat ve ve fesâhatta değil, sarfede aranmalıdır. Arap 

ediplerinin, Kur’ân’a muarazada bulunma imkânı olduğu halde Allah, onlardan bu 

gücü almak suretiyle onları muarazada bulunmaktan engellemiştir.179
 Eğer Allah, 

kullarını onlarda yarattığı bir engelleme ve âcizlikle yani dıştan bir müdahale yolu ile 

buna mâni olmasaydı, onların Kur’ân’ın benzerini meydana getirmeye güçleri 

yetebilirdi.180 

Sarfenin öncüleri Nazzâm ve Rummânî olsa da teorinin Mu'tezile mezhebince 

sahiplenildiği görüşü kabul görmüştür. Bununla beraber Kâdî Abdülcebbâr gibi bazı 

Mu’tezilîler ve bunun yanında Bâkıllânî, Abdülkâhir el-Cürcânî, Teftazânî, Nesefî gibi 

 
174 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî fî Ebvâbi’t-tevhîd ve’l-adl, thk. Mahmud Muhammed Kâsım (by.: ed-

Dâru’l-Mısriyye, ts.), 16/318-322. 
175 Abdülkâhir Cürcânî, Delâilü’l-i’câz, thk. Mahmut Muhammed Şâkir (Kahire: Mektebetü’l-Hânicî, 

2009), 410-4118; Müslim, Mebâhis fî i’câzi’l-Kur’ân, 97. 
176 Cürcânî, Delâilü’l-i’câz, 410-415; Enver Arpa, “İ'cazü'l-Kur 'an Konusuna Farklı Bir Yaklaşım”, 

A.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 43/1 (2002), 97. 
177 Muhammed Âbid Câbirî, Bünye akli’l-a’rabiyye, (Beyrut: Merkezi Dirâsetül’l-Veüddeti’l-Arabiyye, 

1986), 106. 
178 Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, Makâlâtü’l- İslâmiyyîn, çev. Ömer Aydın-Mehmet Dalkılıç (İstanbul: Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları,2019), 330; Nesefî, Tabsira, 2/744-745. 
179 Bâkıllânî, İ’câzül-Kur’ân’ın Mukaddimesi,8; Topaloğlu - Çelebi, “Sarfe”, 271-272. 
180 Eş’arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, 330. 



  

 58 

Ehli sünnet kelâmcıları sarfeye yönelik eleştiriler getirerek teoriyi reddetmiştir.181 

Böyle bir iddia doğru kabul edildiğinde Kur’ân’ın, “De ki: Yemin ederim, bu 

Kur’ân’ın bir benzerini ortaya koymak için ins ve cin bir araya gelip birbirine destek 

olsa dahi onun benzerini ortaya koyamazlar."182 ayetiyle meydan okumasının bir 

anlamı kalmayacak, ‘haydi bir benzerini getirin’ çağrısı havada kalacaktır. Allah’ın bir 

taraftan müşrikleri muarazaya davet etmesi, diğer taraftan da onların elini kolunu 

bağlayarak söz söyleyemeyecek duruma düşmelerini sağlaması tezat bir durumdur. 

Ayrıca Ebu’l-Muîn en-Nesefî’nin dediği gibi sarfeyi savunanlar, kendi mezhebî 

görüşleriyle de çelişki içerisine girmiştir. Kulun fiilinin yaratılmasını, insanın 

kendisine nispet edenler, sarfe düşüncesini benimsemekle, fiillerin yaratılmasını 

Allah’a izafe etmiş olmaktadırlar.183 İnzâl döneminde bazı müşriklerin gizlice Kur’ân 

dinleyerek ondan etkilendikleri bilinmektedir. Eğer Kur’ân dil ve üslûbuyla mûciz 

olmasaydı, müşrikler hayranlıklarını dile getirmezlerdi. Şayet edebî yönü ve 

muhtevası itibariyle Kur’ân’ın benzerinin ortaya konulabileceği ileri sürülürse, 

Resûlullah’ın nübüvveti temel dayanağından yoksun bırakılmış olur ve yalnız sarfe 

nazariyesi, onun tek kanıtı haline gelirdi.184 

2. Muhteva ve mana zenginliği yönünden i’câz: Kur’ân’ın dil ve lafzındaki 

i’câzının dışında birçok i’câz vechesinin olduğu kelâmcılar arasında genel kabul 

görmüştür. Bu bağlamda, Kur’ân’ın gaybî haberler vermesi, teşrî sahadaki üstünlüğü, 

insan psikolojisine etkisi, ayetlerinin ilmî gelişmelerle uygunluk içinde olması gibi 

etkenler, Kur’ân’ın muhtevasına yönelik i’câz vecihleri olarak öne çıkar.185 

Kur’ân’ın, geçmişte yaşanmış veya gelecekte yaşanacak olgu ve olaylardan 

haber vermesi, geleceğe yönelik verdiği bilgilerin varid olduğu gibi vuku bulması 

Kur’ân’ın gaybî i’câzındandır. Putperst Fars İmparatorluğunun, Ehl-i kitaptan olan 

Rumlar tarafından mağlubiyeti,186 Bedir muharebesinde müslümanların galip 

 
181 Bâkıllânî, İ’câzü’l-Kur’an, 43-44; Abdülcebbâr, el-Muğnî, 16/318-322; Cürcânî, Delâilü’l-i’câz, 

614-615; Nesefi, Tabsira, 2/744-750; Teftazânî, Şerhu’l-Makâsıd, 5/28. 
182 el-İsrâ 17/88. 
183 Nesefi, Tabsira, 2/744-750; Murat Serdar, “Kelâm’da Delâilu’n-nübüvve Bağlamında İ’câzu’l- 

Kur’ân Meselesi”, Erciyes Üniversitesi İlâhîyat Fakültesi Dergisi 2 (2006), 27-50. 
184 Yusuf Şevki Yavuz, “Sarfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2009), 36/140-141. 
185 Kemâlpaşazâde, “Risâle fî-takrîr enne’l-Kur’âne’l-azîm kelâmullâhi’l-kadîm”, 171. 
186 er-Rûm 30/1-5. 



  

 59 

geleceği,187 Mekke’nin fethedileceği188 gibi haberlerin, Kur’ân’ın verdiği bilgiye 

uygun bir şekilde tezahür etmesi bu gerçeğin kanıtıdır. İşte bu sebepten olsa gerek, 

Nazzâm, Rummânî, Bakıllânî, Mâverdî gibi birçok âlim gaybî haberleri i’câzın 

vechinden saymışlardır.189 

Kur’ân’ın i’câz vecihleri içerisinde psikolojik i’câz denilince akla ilk gelen 

isim, Hattâbî’dir. Hattâbî’ye göre Kur’ân’ın insanda bıraktığı etki, hiçbir nazım ve 

nesirde ne görülmüş ne de duyulmuştur.190 Nitekim iman etsin, etmesin Kur’ân’ın, 

okuyanlar ve dinleyenler üzerinde bıraktığı tesir ve psikolojik etki, nâzil olduğu 

dönemlerden beri bilinmektedir. Bu sebeple müşriklerin gizlice Kur’ân dinlemeleri, 

dinledikten sonra onun etkisi altında kalarak dost meclislerinde onun tesir gücünü 

anlatmaları, onu dinleyenlerden bir kısmının gerek geçmiş zamanda ve gerekse 

modern zamanda İslâm’ı seçmesi tarihen sabit olmuş gerçeklerdendir. Okuyanın 

bıkmaması,191 mü’minlerin gönüllerine bıraktığı iştiyak ve muhabbet192 Kur’ân’ın 

psikolojik icazındandır. Hz. peygamber’i öldürmek için yola çıkan Ömer’in (r.a) 

onunla adeta yeniden dirilmesi, Kur’ân’ın onun ruhunda bıraktığı tesir gücünden başka 

bir şey değildir. Ferid Vecdî, çok derin düşünmeye ve araştırmaya gerek duyulmaksızın 

Kur’ân’ın bir ruh olduğunu ifade etmiştir.193 Çünkü Allah Teâlâ şöyle buyurmuştur: 

“İşte sana da, emrimizle, bir ruh(kalpleri dirilten bir kitap) vahyettik. Sen kitap nedir, 

iman nedir bilmezdin. Fakat biz onu, kullarımızdan dilediğimizi, kendisiyle doğru yola 

eriştireceğimiz bir nur yaptık.”194 Bu itibarla Kur’ân, insan cesedinde bulunan ruha 

tesir etmekte, ruhun mahiyetinde bulunan duygu, arzu, his ve kısaca onun psikolojisi 

üzerinde etkin rol oynamaktadır. Ferîd Vecdî, Kur’ân’ın bir ruh olmasını ifade eden 

yukarıdaki ayetin tek başına, Kur’ân’ın i’câzı için yeterli olduğunu söyledikten sonra, 

 
187 el-Âl-i İmrân 3/13. 
188 el-Fetih 48/27. 
189 Bk. Bâkıllânî, İ’câzü’l-Kur’an, 43; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 106. 
190 Hattâbî, “İ’câzü’l-Kur’ân”, 70. 
191 ez-Zümer 39/23. 
192 el-Enfal 8/2. 
193 İbrahim Halil Erdoğan, “Nübüvvetin İspatı Bağlamında Kur’an’ın Psikolojik İ’câzı”, Kader Kelâm 

Araştırmaları Dergisi 15/2 (2017), 402-420. 
194 eş-Şûrâ 42/52. 



  

 60 

cinlerin ve insanların benzerini ortaya koymaktan âciz kalmalarını bu ruha 

bağlamıştır.195 

İnsanların kıyamete kadar ihtiyaç duydukları itikad, ibadet, ahlak ve ahkamla 

ilgili hükümleri bildirmesi, hükümlerin hikmet ve maslahata uygun olması, çağlar 

ötesi bir kanun vazetmesi Kur’ân’ın ilahi bir kelâm olduğunun göstergesidir.196  

Kur’ân’ın hem fizik hem metafizik varlık ve olaylar konusunda verdiği 

bilgilerin isabet kaydetmesi de onun i’câzındandır..197 Bu anlamda son yüzyılda 

dillendirilen ve i`câz-ı ilmî diye tabir edilen Kur’ânın bilimsel i’câzı, günümüzde ateist 

ve materyalist akımların yıkıcı etkisi karşısında, münkirleri âciz bırakan bir fonksiyon 

icra etmektedir. Çünkü Kur’ân’daki bilimsel gerçekler, Kur’ân’ın Allah kelâmı 

olduğunun açık delilidir. Günümüzde Kur’ân-ı inceleyerek müslüman olan bilim 

adamlarının, İslâm’ı tercih etmelerinde, Kur’ân’ın bu yönünün önemli bir etken 

olduğu inkâr edilemez bir gerçektir.198 Bilim geliştikçe, Kur’ânın hakikatleri daha iyi 

anlaşılmaktadır. Önyargıdan uzak, insaf ve sağduyu sahibi akıl, bu gerçekler karşısında 

hayranlığını dile getirmektedir. Bir kitap, miladi altıncı yüzyılda, çağlar ötesindeki 

bilimsel gerçeklerden haber verdiyse, bu, ancak onun vahiy mahsulü olduğunun 

kanıtıdır. 

1.3.3. Nübüvvetin Kurumsal ve Olgusal Yönüyle İspatı 

Kelâmcıların ekserisi, nübüvvetin ispatını, mûcize üzerine bina etmiş,199 bu 

bağlamda kelâm metinlerinde mûcizenin gerçekliği bir problem olarak ele alınmış, 

mûcizenin imkanını içeren tespitlere yer verilmiştir.200 Genel kanaat bu yönde olsa da 

hissî mûcizelerin ahad yolla rivâyeti, Hz. Peygamber’e hissî mûcize verilmediği 

düşüncesi, Nazzâm’ın Kur’ân i’câzına karşı sarfe teorisi, mûcizelerin inzâl dönemine 

 
195 Erdoğan, “Nübüvvetin İspatı Bağlamında Kur’an’ın Psikolojik İ’câzı”, 15/2, 402-420. 
196 Nesefi, Tabsira, 2/741. 
197 Yavuz, “İ’câzül Kur’an”, 41/403-406. Çağdaş müfessirlerden Mustafa Müslim i’câzı; i’câzü’l-

beyânî, i’câzü’t-teşrî, i’câzü’l-gaybî, i’câzü’l-ilmî şeklinde dört grupta mütala ederek kadim gelenekteki 

i’caz vecihlerini özetlemiştir. Bk. Müslim, Mebâhis fî i’câzi’l-Kur’ân,121. 
198 Veysel Güllüce, “Kur’an’da Bilimsel Yaklaşımın Değerlendirilmesi”, Bilimsel Tefsirde Usûl (Aktif 

Yayınları, 2007) adlı eserden istifade ile hazırlanan tebliğ. 
199 İmâmü’l-A’zam Ebû Hanife, Şerhu’l-Fıkhu’l-Ekber, haz. Abdülkerim Şettan, (İstanbul: el-

Mektebetü’l-Hanefiyye), 34; Hüseyin Ziyâeddîn el-Itr, Nübüvveti Muhammed fi’l-Kur’ân (Halep: 

Dâru’n-Nasr, 1393/1973), 235 
200 Türcan, “Kelâmda Nübüvvetin İspat Şekli”, 217-235. 



  

 61 

hitap ettiği gibi argümanlar, kelâmcıları nübüvveti doğrulamada farklı ispat yollarına 

itmiştir. 

Daha peygamberliğin başlarında, olağanüstü olaylara gerek kalmadan toplum 

hafızasındaki nübüvvet beklentilerini, daha doğrusu Hz. Muhammed’in gerçek 

peygamber olduğunun işaretlerini görmek mümkündür. Varaka b. Nevfel’in ilk vahiy 

geldiğinde Tevrat ve İncil’den edindiği bilgiyle Hz. Peygamber’in nübüvvetini tashih 

etmesi,201 Habeş Kralı Necâşî’nin müslümanlara ev sahipliği ederek onun nübüvvetini 

doğrulaması, dost ve düşman tarafından Hz. Peygamber’in güvenilir kabul edilmesi, 

düşmanlarının bile emanetlerini Muhammedü’l-Emîn’e teslim etmesi, savaş 

sonucunda esirlere iyi muamele, Hz. Peygamber’in kendisine süikast düzenleyenleri 

bağışlaması, Mekke’nin fethinde en azılı düşmanlarını bile affetmesi, rahmet 

peygamberi vasfı, son peygamber oluşu202 gibi vasıflar, ancak bir peygamberde 

bulunabilecek özellikler olup, Hz. Peygamber'in nübüvvetinin, dini-tarihi arka planını 

bize sunmaktadır. Buradan hareketle şu kanaati belirtmemiz yerinde olacaktır. Hz. 

Peygamber, risâletinin başlangıcında getirdiği şeriatı insanlara hârikulâde olaylar 

göstererek ve meydan okuyarak onları imana davet etmemiştir. Câhiliyye toplumunun, 

saâdet toplumuna dönüştürülmesi olağan seyrinde gerçekleşmiştir. Peygamberlerdeki 

bu vasıflar, akla hitap ederek çağdaş eğitim metotlarında da özellikle vurgulanan rol 

model bir peygamber algısı oluşturmak suretiyle her seviyedeki insanı ikna etmede 

etkilidir. Mûcize ise peygamberin çağrısının son aşaması olup, her türlü açık delile 

rağmen inanmayan kimsenin hislerine hitap etmek suretiyle onu iknaya zorlar. 

Kutsal metinler, tarihi kalıntılar, Kâbe ve Mescid-i Aksâ gibi mekanlar, 

insanlığın ulaştığı tecrübe, nübüvvetin gerçek bir olgu olduğunu doğrulamaktadır. 

Nübüvvet, tarihte fiilen vuku bulmuş bir kurumdur. Nübüvvetin yaşı insanlığın yaşıyla 

eşittir. Bu nedenle peygamberlerin varlığı tevâtürle sabit bir gerçekliktir. Filozofların 

tarihte yaşadığı, ne kadar gerçek bir olgu ise peygamberlerin varlığı da o derece 

gerçektir. İnsanların saadetini gösteren ilimleri ve güzel fiilleri vahiyle peygamberler 

getirmiştir.203 

 
201 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Salih Tuğ (İstanbul: İrfan Yayıncılık 1991), 82. 
202 el-Ahzap 33/40. 
203 Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî İbn Rüşd, el-Keşf an menâhici’l-edille 



  

 62 

İnsan ontolojik, psikolojik ve epistemolojik olarak eksik bir varlıktır. Onun bu 

eksiğinin ikmal edilmesi, Allah’ın lütuf ve merhametinin bir gereğidir. Bu vazifeyi 

kendine has bazı vasıflarla muttasıf kılınmış kimseler yerine getirir. “Nitekim 

aranızdan size bir peygamber gönderdik: O size âyetlerimizi okuyor, sizi arıtıp 

temizliyor, size kitabı ve hikmeti öğretiyor; yine size daha önce bilmediklerinizi 

öğretiyor.”204 ayeti ilâhî yardımın ancak peygamberler aracığıyla ulaştırılacağına 

işaret eder.  

Kelâmcılar, mûcizenin dışında nübüvveti ispat yöntemi olarak “Hz. 

Muhammed’in ahlaki yetkinliği, sireti, mücadelesindeki başarısı, kutsal kitapların 

onun nübüvvetini müjdelemesi, Hz. Peygamberin nesebi, kavmi ile ilgili özellikler, 

Kur’ân-ı Kerim, insanlığın ulaştığı tecrübe, dillerin öğrenilmesi,” gibi argümanları 

nübüvveti olgusal nitelikleri ile ele alan doğrulama metotları olarak kullanmışlardır.205 

Mâturidî ve Ebu’l-Muîn en-Nesefi mûcizenin dışındaki nübüvveti doğrulama 

tekniklerini “aklî mûcize” diye tabir eder.206 Câhız, bütün ahlak güzelliklerinin Hz. 

Peygamber'in şahsında cem edilmesini, nübüvvetin kanıtı olarak görmüştür.207 

Fahreddin Râzî, örnek siretin, güzel ahlakın, şeriatın hepsinin bir kişide cem edilmesini 

nübüvvetin yegane delili olarak sayar.208 Bunun yanında Râzî, nübüvveti ispat için 

mûcize ile yetinmemek gerektiğini, “Burhân-ı limmî”nin209 nübüvveti ispatta akla en 

uygun yol olduğunu ifade eder.210 Ona göre insan pratik ve teorik güçlerini bu seviyeye 

ulaştırarak erişir. Bu güçler, peygamberlerin şahsında meczedilerek doruğa ulaşır. 

Eş’arî, mucizeye ek olarak Hz. Peygamber’in doğruluğunu tasdik eden insanda hasıl 

olan zorunlu bir ilmin varlığını, önceki peygamberlerin tebşirini ve Kur’ân’ın i’câzını 

nübüvveti ispat şekli olarak görür.211 Gazzâlî, Allah’ın insana nübüvvetten bir parça 

olarak verdiği uyku halini nübüvvetin bir delili olarak sunar. Ona göre insan, dokunma, 

 
fî akaidi’l-mille, thk. M.Âbid Câbirî (Beyrut: Merkezü Dirasâti’l-Vüddeti’l-Arabiyye, 1998), 179. 

204 el-Bakara 2/151. 
205 Câhız, “Hucecü’n-nübüvve”, 3/221-231.; Nesefi, Tabsira, 2/720. 
206 Nesefi, Tabsira, 2/720. 
207 Câhız, “Hucecü’n-nübüvve”, 3/221-231. 
208 Râzî, Muhassal, 187. 
209 bk. Bekir Topaloğlu, “Burhan-ı limmi”, 50. Burhan-ı limmi: İlletten mâlule, eserden müessire istidlâl 

surtiyle oluşan delildir. 
210 Yavuz, İslâm Düşüncesinde Nübüvvet, 205. 
211 Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, thk. Ahmed 

Abdürrahim es-Sâyih (Kahire: Mektebetü’s-Sikafe ed-Dîniyye, 2005), 182-185. 



  

 63 

görme ve işitme duyularının verilerini aklıyla idrak eder, fakat bunların ötesindeki 

gaybî gelecekle ilgili hadiseleri aklıyla idrak edemez. İnsan bunları ancak nübüvvet 

hassesi olarak kendisine verilen rüya halinde idrak eder. Çünkü uyku ve rüya bütün 

insanlarca kabul edilen ortak bir tecrübedir. Uyku ve rüya halinde insan fizik alemden 

uzaklaşarak, normal şartlarda ulaşılamayacak bir tecrübeye sahip olur.212 

“Ey Peygamber! Sen bundan önce bir kitaptan okur değildin ve elinle de yazı 

yazar değildin; öyle olsaydın bâtılı savunanlar şüpheye düşerlerdi.”213 ayeti, Hz. 

Peygamber’in ne bir kitap okuduğunu ne de yazdığını beyan eder.214 Edebiyatta 

zirveye ulaşmış müşrikler bile Kur’ân’ın meydan okuması karşısında âciz kaldılarsa, 

ümmî bir kişinin böyle mûciz bir kitap oluşturması hiç mümkün değildir. Bu olgu 

karşısında Hz. Muhammed’in nübüvvetini tasdik etmekten başka bir yol 

gözükmemektedir.  

Mu'tezile mezhebinin önemli isimlerinden Kâdî Abdülcebbâr Tesbîtü 

delâilü’n-nübüvve adlı eserinde Hz. Peygamber’in hayatından tasvîri bir üslupla 

sunduğu kesitleri, onun nübüvvetinin en açık delili olarak gösterir. Hz. Peygamber’in 

hiçbir kimseden yardım almadan din ve inançları batıl ilan ederek onlara meydan 

okuması Kâdî Abdülcebbâr’a göre, nübüvvetin başka delili olmasaydı bu delil yeterdi. 

Abdülcebbâr, bu durumu şöyle tasvir eder: Rasulüllah, müşrik, Hıristiyan Yahudi, 

Mecûsi inançlarını, onların babalarını, değerlerini ayıplayarak adeta hepsini tahrik 

etmiştir. Onlar, Hz. Peygamber’i öldürmek için yanıp tutuşuyorlar, fakat çaresizlik 

içinde kalıp bir şey yapamıyorlardı. Onların bu çaresizlikleri, ‘yavruları 

öldürüldüğünden dolayı, öldüreni parçalamak için yanıp tutuşan yırtıcı hayvanın, 

öldürene bir şey yapmaması’ gibidir. İşte Hz. Muhammed’in böyle bir durumda 

korunması, ancak onun gerçek peygamber olmasıyla açıklanabilir. Ayrıca Kâdî 

Abdülcebbâr’a göre, diğer peygamberler, rubûbiyyeti ve nübüvveti bilmeyen 

ümmetlere gönderildiği halde Hz. Peygamber’in, putperest, meâdı inkar eden, kan 

döken gururlu bir kavmi ihyâ etmek için gönderilmesi, inananların her türlü işkenceye 

 
212 Gazzâlî, el-Munkız mine’d-dalâl, 67-68; Barlak, Kelâm’da Nübüvvet Tartışmaları, 47. 
213 el-Ankebut 29/48. 
214 Râzî, Mefâtihu’l-gayb, 25/64. 



  

 64 

rağmen Resûlüllâh’ı benimsemesi, fetihlerle İslâm toplumu bolluğa kavuştuğu halde 

Resûlüllâh’ın fakir gibi hayat yaşaması önemli bir nübüvvet delilidir.215 

Böylece İslâm düşüncesinde nübüvvetin varlığına yönelik şüpheleri gidermek 

ve nübüvveti müdafaa etmek amacıyla geliştirilen ispat metotlarını, “Mûcize, 

Kur’ân’ın İ’câzı, Kurumsal ve Olgusal” olmak üzere üç başlık altında izah etmiş 

olduk. Çalışmanın ilerleyen bölümlerinde nübüvveti ispat meselesi bir örneklem 

üzerinden anlatılarak mevzû somut bir nitelik kazanacaktır. Delâil geleneğinin revaçta 

olduğu bir zaman diliminde yaşamış Şâfii Fakihi Mâverdî’nin A’lâmü’n-nübüvve adlı 

eseri merkeze alınarak nübüvveti ispat mevzûsunun daha iyi anlaşılmasına katkı 

sağlanacaktır. 

 

 

 

 
215 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtü delâilü’n-nübüvve, 48-60. 



  

 65 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. MÂVERDÎ’DE NÜBÜVVET TASAVVURUNUN DİNAMİKLERİ 

Beşerî bir kurum olan nübüvvet meselesi fıkıhçı, siyaset ve ahlak bilimci 

kimliği ile marûf Mâverdî tarafından, koruma ve savunma amaçlı olarak ele 

alınmaktadır. Bu nedenle onun nübüvveti konu alan A’lamü’n-nübüvve adlı eseri, 

inkârcı akımlara karşı nübüvveti ispat sadedinde telif edilmiştir. Eser, bir kelâm 

eserinden daha ziyade delâil türünde yazılmış nübüvvetin delillerini anlatan bir 

çalışmadır. Nübüvvetin delillerinin yanında Mâverdî, kelâm literatüründe nübüvvetin 

alt başlığı olarak anlatılan nebi-resûl kavramları, vahiy ve nübüvvet, teklîf gibi bazı 

konuları da izah etmektedir. İşte bu nedenle bizim, “Mâverdî’de Nübüvvet 

Tasavurunun Dinamikleri” başlığıyla ifade etmeye çalıştığımız şey, Mâverdî’nin 

mezkûr konulara yaklaşımını ve onun, nübüvvet kurumunun ispatında kullandığı delil, 

medlûl, istidlâl, akıl gibi kelâm yöntemini ortaya koymaktır. 

2.1. Kavramsal Çerçeve 

2.1.1. Nübüvvetin Tanımı  

Allah’tan aldığı mesajları insanlara ulaştırmak suretiyle Allah ile insan arasında 

bir nevi elçilik kurumu olan nübüvvet, “nbe” veya “nbv” kökünden müştak mastardır. 

Nübüvvetin hemzeli olarak okunan “nbe” kökünden türediği görüşünü esas alırsak, 

haber vermek, haber getirmek anlamı; hemzesiz olarak “nbv’ kökünden geldiğini 

kabul edersek kavram, makamı ve değeri yüksek olmak anlamına gelmektedir.1 

Aslında peygamberin konumu ve yaptığı vazife dikkate alındığında, nübüvvetin her 

iki fiil kökünden türediğini söylemek imkân dahilinde gözükmektedir. Çünkü 

 
1 İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 181; İsfahânî, “nbe”, “nby”, 788-789; Mâverdî, 

A’lâmü’n-nübüvve, 34; İmam Ebû Yusr Muhammed Pezdevî, Usûli’d-dîn, thk. Hens Bîtır Lans, (Kahire: 

El-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türas, 2003), 229; Takiyyüddîn İbn Teymiyye, en-Nübüvvât, (Medine: 

El-Câmiatü’l-İslâmiyyeti bi’l-Medîneti’l-Münevvera, 2000), 717-719; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/5-

6. 



  

 66 

peygamber haber getirdiği gibi hem bu haberi aldığı makâmın sahibinin yüceliği ve 

hem de diğer insanlara nispeten bu elçinin, Allah nezdindeki statüsü buna delâlet 

etmektedir.2 Kur’ân’ın ve sünnetin beyanı da Allah’ın, varlıkların en yücesi, O’ndan 

gelen haberin, sözlerin en güzeli, peygamberin de insanların en faziletlisi olduğuna 

işaret etmektedir.3 

Peygamber kavramına karşılık olan diğer bir kavram “resûl” kelimesi olup, 

“rsl” kök fiilinden türeyerek göndermek, yönetmek, sevk etmek, gibi anlamlarda 

kullanılır.4 Fiil tedrîcilik, yavaş yavaş yapma anlamını da taşımaktadır ki vahyin 

tedricen nüzûlüne telmih vardır.5 Kavram, iletilen söz/mesaj manasını taşımakla 

birlikte, daha çok mesajı ileten elçi karşılığında kullanılmaktadır. Bu nedenle resûl, 

hem vahyi inzâl eden meleğin6 hem mesajın kendisinin hem de vahyin inzal edildiği 

peygamberin7 ortak adı olarak kullanılmıştır.8 Terim olarak ise ‘Allah’ın vahiy yoluyla 

öğrettiği mesajları, O’nun emir ve nehiylerini insanlara ulaştırmakla görevli’9 

anlamında kullanılmaktadır.10 

Nebi ve resûl kavramları üzerine yapılan etimolojik değerlendirmede, nebî 

kelimesi bünyesinde “aşma, hareketlilik ve süreklilik” anlamlarını barındırırken, resûl 

kelimesinde “durgunluk, ağırdan alma, yavaşlık” anlamları göze çarpmaktadır. Bu 

kavramların semantik analizi, nebi ve resûlün oynadığı role de yansımıştır. Nebilerin 

tarihte oynadıkları rol, bozulan toplumları sürekli olarak ıslah etme, şaibelerden 

temizleme ve arındırma şeklinde tezahür ederken, resûlün oynadığı rol ise, yeni şeriat 

ve din inşâ etme bunları da uzun ve tarihsel aralıklarla durgunluk, tedricilik ve yavaşlık 

içinde gerçekleştirme tarzında kendini göstermiştir. Nitekim resûllerin sayısal olarak 

 
2 Barlak, Kelâm’da Nübüvvet Tartışmaları, 14. 
3 Seyfüddîn el-Âmidî, Gâyetü’l-merâm fî İlmi’l-Kelâm, thk. Ahmet Ferîd el Mezîdî (Beyrut: Dâru’l-

Kitâbü’l-İlmiyye, 2004), 272. 
4 İsfehânî, “rsl”, 852-853; İbn Mânzûr, “Rsl”, 11/281-285; Nesefî, Tabsira, 664; Cürcânî, “rsl”, 111. 
5 Barlak, Kelâmda Nüvüvvet Tartışmaları, 17. 
6 et-Tekvîr 81/19. 
7 el-Ankebût 29/31. 
8 İsfahânî, “rsl”, 852-853; Zülfikar Durmuş, “İslâm Düşüncesine resûl-Nebî Ayrımı-Kur'ân Bağlamında 

Eleştirel Bir Yaklaşım”. Diyanet İlmi Dergi, 44/3, (2008), 49-72. 
9 er-Ra’d 13/40; eş-Şûra 42/48. 
10 İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 180; Pezdevî, Usûli’d-dîn, 229; Yavuz, 

“Nübüvvet”, 33/279-285. 



  

 67 

azlığı da bu gerçeğe işaret eder. Buna göre nebiler mevcut şartlara göre görev yapan 

ıslahatçılar, resûller ise yavaş ama köklü izler bırakan inkılapçılardır.11 

Kur’ân-ı Kerim’de, nebi ve resûl kavramlarının eş anlamlı olduğunu gösteren 

ayetler12 olduğu gibi bu kavramların farklı peygamberleri anlattığını gösteren ayetler 

de vardır.13 Resûl ve nebi kavramları üzerinde söz söyleyen müellifler, düşüncelerini 

ilgili ayetlere dayandırarak bu kavramların, eş anlam ya da farklı anlam ifade ettiği 

yönünde kanaat belirtmişlerdir. Bu anlamda Mâverdî’nin temas ettiği birinci görüşe 

göre resûl ve nebi kavramları etimolojik olarak farklı olsa da mana olarak aynı şeyi 

ifade eder; her resûl, nebi; her nebi, resûldür. Hz. Muhammed hem nebi ve hem de 

resûl olarak bu düşüncenin en tipik örneğidir.14 Genellikle Mu’tezilî düşünürler, nebi 

ve resûl kavramlarının müteradif olduğunu kabul ederler. Allah’ın kendisine vahiy 

verdiği ve kendilerini yüceltip üstün kıldığı kimseler hem nebi hem de resûldür.15 

Peygamberin makamının yüceliği ve haber almasına istinaden nebi; onun elçilik 

yapması yani vahyin taşıyıcısı olmasına nispeten de resûl tabiri kullanılmaktadır.  

Mâverdî’nin dile getirdiği diğer bir kanaat ise, nebi ve resûl isimlerinin farklı 

niteliklere haiz peygamberleri ifade ettiği yönündedir.16 Mâverdî’ye göre, nebi ve 

resûlün birbirinden farklı olduğuna delâlet eden üç anlayış vardır.17 

1. Resûl, kendisine meleğin vahiy getirdiği elçi, nebi ise kendisine rüyada 

vahyedilendir. Bu düşünce birçok Ehl-i sünnet kelâmcısı tarafından savunula 

gelmiştir.18 

 
11 Ali Mebrûk, Teolojiden Tarih Felsefesine Nübüvvet, çev. Muhammed Çoşkun (İstanbul: İlim Yurdu 

Yayıncılık, 2014), 34. 
12 el-Bakara 253,285; Âl-i İmrân 3/79; el-Ahzâb 33/40. 
13 Hac 22/52; el-A’râf 7/157, 158; Meryem 19/51, 54. 
14 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 4/34, 35.  
15 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, çev. İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, 2013), 2/428. Ayrıca bk. Pezdevî, Usûli’d-dîn, 229. 
16 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 34-35. Ayrıca bk. İbn Fürek, Makâlâtü’ş-

Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 181; Pezdevî, Usûli’d-dîn, 229.  
17 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 34-35. 
18 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34; Pezdevî, Usûli’d-dîn, 229; Taftazâni, Şerhü’l-akâid, 36; Muhammed 

A’lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid et-Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm, (Beyrut: 

Mektebetü’l-Lübnân, 1996), 1/360. 



  

 68 

2. Resûl bir ümmete gönderilen, nebi ise belirli bir ümmete gönderilmeyen yol 

göstericilerdir. Diğer bir tabirle nebiler, ahlakî kurallar ihdas ederek onlara örnek olan 

peygamberdir. 

3. Mâverdî’nin, Cahız’ın görüşü olarak sunduğu üçüncü yaklaşıma göre resûl, 

bir şeriat ve ahkâm ortaya koyan, nebi resûllerin koyduğu şeriatı muhafaza edendir.19 

Ehl-i sünnet kelâmcıları başta olmak üzere çoğunluğun benimsediği düşünce, 

nebi resûl tabirlerinin farklılık arz ettiği yönündedir.20 Yapılan tariflere göre, resûl 

kendisine bir kitap verilen; nebi ise peygamber olduğu halde, kendisine mahsus bir 

kitap indirilmeyen fakat insanları, kendisinden önce gelen şeriatla amel etmeye çağıran 

kimsedir.21 Mâturîdî mezhebinden Pezdevî’nin (ö. 493/1100) yaptığı tarifte ise resûl, 

Allah’ın, kendisine Cibrîl’i gönderdiği, kendi şeriatı olan ve kavmini İslâm’a davet 

eden elçi olarak tanımlanırken; nebi Allah’ın kendisine Cebrâil’i göndermediği, 

kendisine özgü bir şeriatı olmayan, fakat insanları İslâm’a davet için Allah’tan ilhâm 

alan ve bunu rüyada gören kimse olarak tanımlanır.22 

Mâverdî, nebi resûl kavramlarının farklı peygambere işaret ettiğini, “ismin 

farklı olmasını müsemmânın da farklı olması” düşüncesine dayandırarak açıklar. Bu 

telakki, beraberinde efdaliyyet (üstünlük) tartışmasını getirmektedir Bu noktada 

Mâverdî, “meleklerden seçilen elçinin, nebî değil de resûl diye isimlendirilmesini,”23 

resûl peygamberin nebiden üstün olduğuna delil olarak sunar.24 Ayrıca resulün, bir 

ümmete önderlik etmesi, onlara kutsal bir kitapta mündemiç kanun ve şeriat getirmesi, 

onun mesuliyetinin ağırlığını gösteren bir işarettir. İnsanlığın dini tecrübesi, dinlerin 

ancak kutsal kitaplarla ayakta durabileceğini göstermektedir. Kitap sahibi olmayan bir 

nebinin, din çerçevesindeki rolü ise, uyarı ile sınırlı kalacaktır. O halde nebinin rolü 

 
19 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5-6; Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti’l-

fünûn ve’l-ʿulûm, (Beyrut: Mektebetü’l-Lübnân, 1996), 1/359-360. 
20 İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 181: Abdülkâhir el- Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 

(İstanbul: Devlet Matbaası, 1928), 154. 
21 Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an hakâiki’t-tenzîl 

(Beyrut: Dâru’l-Kitâbü’l-Arabî, 1407) 3/164; İbn Teymiyye, en-Nübüvvât, 718-719; Teftazânî, Şerhu’l-

Mekâsıd, 5/5-6. 
22 Pezdevî, Usûli’d-dîn, 229. 
23 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34; Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm, 1/360. 
24 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34. 



  

 69 

adeta kendi çağının sınırlarını aşamamaktadır. Buna karşılık resûlün rolü tarihsel 

süreklilik açısından çağını aşan bir din kurucusu rolüdür.25 

Bununla birlikte nebinin Allah’tan haber getiren, resûlün ise haberi insanlara 

ulaştıran olarak tanımlanmasının bir sonucu olarak; nebinin Hakk’a, resûlün ise halka 

yönelik olması hasebiyle, nebinin daha üstün olduğunu ifade eden görüşler de vardır.26  

Nebi ve resûl peygamberler arasındaki efdaliyet tartışmasının, pratik değerinin 

olmayacağı malumdur. Aslında her iki vasfa sahip peygamberin de Allah tarafından 

vahye muhatap olmaları, bu tartışmaları bitirecek çıkış noktasıdır. Haddizatında 

Allah’ın hem resûle hem de nebiye vahyetmesi her ikisinin de Allah katındaki 

konumuna işaretidir. Allah’ın, elçisini muhatap alarak kendisine vahyetmesi; hem 

mesajın büyüklüğüne hem de o mesajı melekten alan peygamberin büyüklüğüne dair 

bir karinedir. İşte burada mevzûnun daha iyi anlaşılacağı düşüncesiyle peygamber 

vahiy ilişkisini açıklığa kavuşturmak yerinde olacaktır. 

2.1.2. Vahiy-Nübüvvet İlişkisi 

Vahiy “vhy” filinden mastar olup sözlükte “acele emek, gizli ve fısıltıyla 

söylemek, işaret etmek, ilhâm etmek, yazmak, telkin, emretmek, kalplere ilka etmek” 

gibi anlamlara gelir.”27  

Vahiy Allah’ın, mahlûkat ile yaptığı özel bir iletişim tarzıdır. Bu iletişim, genel 

olarak peygamberlere yönelik olmakla birlikte, peygamber dışındaki insanlar ile diğer 

canlı cansız varlıkları da kapsamaktadır.28 Çünkü bütün varlıkların yaratılış gayelerine 

uygun olarak sevk idare edilmeleri, Allah’ın onlara verdiği bir tür vahiy olan ilhâm ile 

gerçekleşir. Şu kadar var ki canlı cansız varlıklara bildirilen vahiy, onların hayatlarını 

idame ettirebilmelerini sağlayan sünnetüllâhtan ibarettir. Peygamber dışındaki 

insanlara yapılan vahiy (ilham) ise, kapalı olması ve her sâlih kişiye göre farklılık 

 
25 Mebrûk, Teolojiden Tarih Felsefesine Nübüvvet, 36. 
26 Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ʿulûm, 1/360. 
27 İsfahânî, “vhy”, 858-860; İbn Manzûr, “vḥy”, 15/380-382; Cürcânî, “Vahy”, 248; Mustafa 

Abdürrezzak, ed-Dîn ve’l-Vahy ve’l-İslâm (Halep: Dâru’l-Kütibi’l-Arabî, 1364/1945), 44-45. 
28 Abdülgaffar Aslan, Kur’ân’da Vahiy (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2000), 276-277. Diğer 

varlıklara vahyetmekle ilgili ayetler için bk. İnsana yapılan vahy, el-Kasas 29/ 7; bal arısına yapılan 

vahy, en-Nahl 16/68; yeryüzü ve gökyüzüne yapılan vahy, el-Zilzâl 99/5; el-Fussılet 41/12. 



  

 70 

göstermesi nedeniyle dînî bir sonuç doğurmaz.29 Peygamber söz konusu olduğunda 

ilhâm, aracısız bir vahiydir.30 Zaten kelâm literatüründe vahiy dendiğinde, Allah’ın 

emir ve buyruklarının peygamberlere iletmesi olarak anlaşılmaktadır.31 Bu durumda 

vahiy bir tür kelâmdır. Allah, kendi iradesini dil aracılığıyla bildirmektedir.32 Allah’ın 

kelâm sıfatının bir tecellisi olarak melek vasıtasıyla peygamberin kalbine bırakılan 

bilgiler, kavrama dönüştürülerek ifade edilir. Bu bazen İbranice bazen de Arapça 

şeklindedir.33  

Vahye muhatap olmak, peygambere ait bir vasıftır. Bu nedenle Zemahşerî, 

“Gaybı O bilir, gaybını kimseye açmaz, ancak elçi olarak seçtiği kimse müstesna.”34 

ayetini, “Allah, gayb alemindeki bilgiyi, nübüvvet görevini yapması için seçtiği 

peygambere vahyeder, veli olarak nitelenen mü’min kullar da dahil olmak üzere, 

peygamber olmayan hiç kimse vahye mazhar olamaz.”35 anlamında yorumlar. 

Peygamberliğin gerekliliği, aynı zamanda vahyin de gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

İnsanlığa mal olmuş evrensel gerçeklikler, peygamberlerin getirmiş oldukları 

vahiylerin mahsulüdür.36 Bu durumda vahiy, nübüvvetin işaretlerinden kabul 

edilmektedir.  

Peygamberlik tarihi boyunca inkarcılar, gayb alemindeki bir mesajın şuhûd 

alemine iletilmesinin keyfiyetini anlayamayarak nübüvvete itiraz etmiştir. Kur’ân, 

inkarcıların nübüvvete itiraz gerekçesini şöyle izah eder: “İçlerinden bir kişiye, 

‘insanları uyar ve iman edenlerin Allah katında değerli bir yeri bulunduğunu müjdele” 

diye vahiy göndermemiz insanlar için şaşılacak bir şey midir? Bir de inkâr edenler, 

 
29 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 23. Ayrıca Mâturîdî, İbn Rüşd ve Mu’tezîli Ebû Haşim gibi alimler de 

ilhâmın kesin bilgi ifade etmediğini söyler. Bk. İlyas Çelebi, İslâm İnancında Gayb Problemi (İstanbul: 

M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1996 167-169. 
30 Hüseyin Atay, Kur’ân’da Bilgi Teorisi, (İstanbul: Furkan Yayınları, 1982), 34. 
31 Cürcânî, “Vahy”, 248. 
32 Toshihiko İzutsu, Kur’ân’da Allah ve İnsan, çev. Süleyman Ateş (İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 

ts.), 176. 
33 İbn-i Sînâ, “Tevhîdin Hakikati ve Nübüvvetin İspatı Üzerine”, İslâm Filozoflarından Felsefe 

Metinleri, çev. Mahmut Kaya, İslâm Filozoflarında Felsefe Metinleri (İstanbul: Klasik Yayınları, 2003), 

317; Nesefî, Tabsira, 1/435. 
34 el-Cin 72/26. 
35 Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/632-633; Yusuf Şevki Yavuz, “Kur’ân ve Sünnette Vahiy”, Vahiy ve 

Peygamberlik, ed. Yusuf Şevki Yavuz (İstanbul: KURAMER Yayınları, 2018), 200. 
36 Musin Cevadî, Akıl Terazisinde Vahiy ve Nübüvvet, çev. Sedat Baran (İstanbul Önsöz Yayıncılık, 

2017), 26. 



  

 71 

“bu, kuşkusuz apaçık bir büyücü’ demektedirler.”37 Bu sebeple inkarcılar, mahlûkun 

Hâlık’la iletişime geçmesini hayret verici bularak, bu durumu nübüvvete karşı 

olmalarının gerekçesi olarak sunmaktadırlar. 

Allah-insan arasındaki iletişim tarzı, hayret verici bulunsa da aslında böyle bir 

iletişim; vahyin, beşerin seviyesine indirgenerek onun anlayışına sunulmasından 

ibarettir. Kur’ân-ı Kerim, “Herhangi bir beşer ile Allah’ın konuşması ancak vahiy ile 

yahut perde arkasından ya da bir elçi gönderip, izni ile, dilediğini vahyetmesi şeklinde 

olabilir. Muhakkak ki O çok yücedir, engin hikmet sahibidir.”38 ayetiyle Allah-insan 

arasındaki iletişimin keyfiyetini beyan etmektedir. Mâverdî, ayetin işaretine muvafık 

olarak nübüvvet iddiasında bulunan nebinin vahiy almasını, “Allah’ın vasıtasız kelâm 

etmesi, melek aracılığıyla hitap etmesi ve nebinin rüyasında kalbine ilkâ edilmesi”39 

şeklinde üç tarzda gerçekleşeceğini ifade etmektedir.40 

1. Allah’ın vasıtasız kelâm etmesi: Herhangi bir aracı kullanmadan doğrudan 

peygamberin kalbine ilka edilen söz ve manalardır. Vahyin bu türü ilhâm, kalbe ilkâ 

etmek tarzında ve uykuda tezahür edebilir.41 Vahiy doğrudan bildirildiği için, 

peygambere mesajın işittirilmesi ve kavratılması şeklinde gerçekleşir.42 

Allah’ın, Hz. Musa’ya ağacın arasından konuşması, miraçta Hz. Muhammed’e 

verilen mesaj, bu nevî vahye örnek teşkil eder. Vahyin bu türünün niteliği noktasında 

ihtilaf söz konusu olsa da Allah’tan olduğu izdırârî olarak bilinir. Böylece Allah’ın 

kendisine vahyettiği peygamber, insanlara iletmek üzere Allah’tan aldığını, zorunlu 

bilgilere benzeyen kesinlikte ve rûhî bir yolla algılayıp kavrar.43  

 
37 Yunus 10/2. 
38 eş-Şûrâ42/51. 
39 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 29; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 5/212; Elmalılı Muhammed Hamdi 

Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili (İstanbul: T.C. Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2021), 

4/864-865; Mustafa Abdürezzak, ed-Dîn ve’l-vahy ve’l-İslâm (Halep: Dâru’l-Kütibi’l-Arabî, 

1364/1945), 52-54. 
40 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 29. 
41 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 5/212; Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 4/864-865; Abdürezzak, ed-Dîn 

ve’l-Vahy ve’l-İslâm, 52-54. 
42 Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib b. Muhammed el-Basrî el-Bâkıllânî, el-İnsâf, thk. Muhammed Zâhid 

el-Kevserî (Mısır: El-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2000.), 114. 
43 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 30; İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel (Kahire: Mektebetü’l-Hancî, ts.), 5/13. 



  

 72 

Vahyin vasıtasız bildirilmesi tefekkür, nazar ve istidlâl ile elde edilen bir bilgi 

değil, nebinin irâdesi dışında onun kalbine atılan bir sözdür. Bu durum peygamberin 

vahiy alırken pasif bir konumda olduğunu gösterir. Böylece vahyin geliş sürecinde 

beşerî unsur devre dışı kalmış, gelen mesajın tamamen Allah kelâmı olduğu ortaya 

çıkmıştır. Aslında vahyin bu şekilde iletimi, “o öncekilerin masallarıdır, peygamber 

onların masallarını anlatıyor”44 türünden iftiralara verilebilecek bir cevap niteliği taşır.  

Mâverdî, peygamberlerin vahiyle zorunlu bilgiye ulaşması meselesi üzerinde 

çıkarsamalar yaparak, onlardan Allah’ı tanıma (mârifetullâh) teklifinin 

düşüp/düşmeyeceğine yönelik iki görüşün varlığına işaret etmektedir. Birinci görüşe 

göre, peygamberlerde hasıl olan zarûri ilim, beşer kelâmı dışında bir kelâm olduğu için 

onlar, Allah’ı tanımaya yönelik teklifin muhatabı olmazlar. Çünkü peygamberler, 

zorunlu olarak Allah’ın varlığının bilgisine zaten ulaşmış oluyorlar. Mâverdî’nin 

“kelâm (vahiy) bilgisi, Allah’ı tanımaya götürür”45 ifadesi ise, eser varsa müessir de 

olmak zorundadır, kabilindendir. 

Mâverdî’nin ileri sürdüğü diğer görüşe göre peygamberler, beşer kelâmıyla 

konuştuğundan Allah’ın varlığına yönelik zorunlu bilgiye vakıf olamadıkları için, 

teklife muhatap olurlar.46 Böylece Mâverdî, peygamberlerde hasıl olan Allah’ı tanıma 

bilgisinin istidlâli olduğuna işaret ediyor. O halde istidlâlî bilgi, beşerin aklî eylemini 

gerekli kıldığı için, peygamberlerin de istidlâl ederek mârifetullaha ulaşma 

yükümlülüğü bulunmaktadır.47 

2. Vahyin elçi vasıtasıyla bildirilmesi: Allah’ın, peygamberlere elçilik eden 

melekler vasıtasıyla hitap ederek bildirimde bulunmasıdır. Allah’tan meleğe yapılan 

bilgi akışında Cibril’in bilgisi, izdırâri olarak hitâbı dinlemek suretiyle tezahür eder.48 

Vahyin bu türünün bilgisi, bilgi değeri açısından diğerlerine göre daha ileri seviye ifade 

 
44 el-Kalem 68/15; el-Mutaffifîn 83/13. 
45 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 30. 
46 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 30. 
47 Mâverdî’nin ızdırârî bilgi tanımı, bedîhî ve istidlâli olmak üzere ikiye ayrılır. Bk. Mâverdî, A’lâmü’n-

nübüvve, 5. 
48 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 31; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 5/212; Yazır, Hak Dini Kur’ân, 4/864-

865. 



  

 73 

etmektedir. Çünkü vahyin peygambere intikalinde elçilik yapan melek hem tebliğe 

vasıta hem de Allah ile peygamber arasında bir şahittir.49  

Cibrîl, vahiy getirmeden önce peygamberin Allah’ı tanıma bilgisi istidlâlî bir 

bilgidir. Melekler açık mucizeleri getirdikten sonra ise, onlarda hasıl olan bilgi izdırârî 

ilim olur.50 İşte bu sebeple peygamberler vahye muhatap olmadan önce Allah’ı 

tefekkür, nazar ve istidlâl yolu ile tanırlar. Tıbkı Hz. İbrahim’in Allah’a ulaşmak için 

nazar ederek fikri aşamalardan geçmesi51 bu kabil bir bilgiye ulaşma çabasının 

sonucudur. Kanaatimizce vahyin peygambere tebliğ edilmesinden sonra peygamberde 

hasıl olan bilginin ızdırârî olması, meydana gelen bilginin beşer bilgisi olmaktan çıkıp 

ilahî bir öğretiye dönüşmesinden olsa gerektir.  

Vahyin melek aracılılığıyla inzâlini anlayamayan aşırı tenzihçi bir yaklaşım 

içerisinde olanlar, ilâhî kelâmın, “işitilen bir hitap ya da indirilmiş bir melek 

elçiliğinde” tenzîl edilmesine, Allah’a cismani bir konum atfedildiği düşüncesiyle 

itiraz ederler. Allah’a cismanilik atfetme kaygısında olanlara karşı Mâverdî: “Allah’ın 

cisim olmaması, cismâni varlıklara hitabına engel değildir. Dolayısıyla O’nun beşere 

vahiy göndererek cismani varlıklarla iletişim kurması, Allah’ı cisim boyutuna 

indirgemez. Aynı şekilde Allah’ın kudretiyle hitabını, beşerî birer uzuv olan kulağın 

dinlemesine, kalbin anlayışına sunması da caizdir, diyerek reddeder.52 

Vahyin mezkûr tarzda tenziline itiraz eden bu anlayış, hem vahyin iniş 

şekillerini ortaya koyan ilgili ayete,53 rivayetlere,54 hem de tarihi gerçeklere uymaz. 

Hz. Musa’ya yapılan vahiy, Allah’ın, peygamberine kelâm ederek ona işittirmesi 

şeklinde gerçekleşmiştir. Meleğin vahiy getirmesi ise, Allah ile beşer bir peygamber 

arasında yapılan elçilik tarzında vukû bulmuştur. Vahyin her iki türünde de Allah ile 

 
49 Yazır, Hak Dini Kur’ân, 4/864-865; Muhittin Bağçeci, Peygamberlik ve Peygamberler (Ankara: 

Kitabe Yayınları, 2013), 160. 
50 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 30. 
51 el-En’am 75/79. 
52 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 23. 
53 eş-Şûrâ 26/15. 
54 bk. Hazret-i Âişe, Rasûlüllâh’a, “Ey Allah’ın resûlü! Sana vahiy nasıl geliyor?” diye sorulduğunda 

şöyle buyurmuştur: “O, bâzen çıngırak sesini andıran bir ses gibi gelir ki, vahyin bana en ağır gelen 

şekli budur. Allah Teâlâ’nın dediğini kavrayıp ezberlediğimde, melek benden ayrılır. Bâzen de melek 

bana bir insan sûretinde gelir. Benimle konuşur söylediğini hemen kavrarım.” Buhârî, “Bed’u’l-Vahy”, 

1-2; Müslim “Fedâil”, 87. 



  

 74 

peygamber ve melek arasında ontolojik bir birliktelikten söz edilmesi mümkün 

değildir. Aradaki birliktelik epistemolojik bir iletişimden öteye geçmez. Dolayısıyla 

Allah’a cismanilik atfediliyor düşüncesinin tutarlı bir tarafı yoktur. 

Allah’ın zatını, O’nun şanına yakışmayan söz ve fiillerden uzak tutmak, tenzih 

ilkesinin bir gereğidir. Bununla birlikte Yaratıcı ile beşerin ontolojik farklılığı O’nunla, 

hâdis olan varlıkların ilişki içesinde bulunmasına engel değildir. Hayatımızda bu 

ilişkinin tezahürleri her an devam etmektedir. Böyle bir endişeyle hareket ettiğimizde, 

hâdis varlıkla kelâm etmek Allah’ı cisim boyutuna indirgiyorsa, hadis varlığı 

yaratmak, ona rızık vermek, öldürmek, diriltmek de Allah’ı cisim boyutuna 

indirgeyecektir. 

Elçi aracılığıyla gelen vahiy, Kur'ân ve Kur'ân dışı vahyin her ikisini de 

kapsayacak surette geniş bir anlama sahiptir. Bu konuda farklı görüşler olsa da Hz. 

Peygamber’e, Kur’ân dışında vahyin geldiği ekser ulemânın görüşüyle sabittir.55 

Bunun içindir ki Mâverdî, meleğin peygambere, peygamberin de kavmine getirdiği 

mesajı, Kur’ân ve Kur’ân harici vahiy olmak üzere iki grupta tasnif eder. Ona göre 

melek, mesajı peygambere lafzıyla getirirse Kur’ân; lafız yerine geçen bir şey olursa 

mesaj, Kur’ân harici bir vahiydir. Nasıl ki peygamber, kavminin lisanıyla onlara mesaj 

veriyorsa, meleğin Rabb’inden taşıdığı şey de ancak peygamberin lisanıyla olur.56 

Görüldüğü üzere Kur’ân vahyinin lafzan mı yoksa ma’nen mi tenzîl olduğu 

tartışmasında Mâverdî’nin, Kur’ân’ın melek tarafından peygamberin lisanıyla ve lafzî 

olarak vahyedildiği görüşünü benimsediği anlaşılmaktadır. Mâverdî, “Ne peygamber 

için ne de melek için lafzın yerine geçen başka bir hitap şekli yoktur.” ifadeleriyle lafız-

mânâ tartışmasındaki konumunu açıkça ortaya koymaktadır.57  

 
55 Abdürezzak, ed-Dîn ve’l-Vahy ve’l-İslâm, 62. İlgili tartışmalar için bk. Hayri Kırbaşoğlu, İslâm 

Düşüncesinde Sünnet, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 1996), 273-280; Bünyamin Erul, “Hz. 

Peygamber’e Kur’an Dışında Vahiy Geldiğini İfade Eden Rivayetlerin Tahlil ve Tenkidi”, İslâmiyât 1 

(1998), 55-72. 
56 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 31. 
57 Şâfiî fakihi Zerkeşi, Kur’ân’ın Cibril’den Hz. Peygamber’e nakliyle ilgili üç görüşten söz eder. 1. 

Kur’an’ın lafız ve mana olarak Hz. Peygamber’e Cibrîl tarafından nakledildi. 2. Cibril Kur’ân’ı 

manasıyla Hz. peygambere öğretti, Peygamber onu Arapça olarak lafız haline getirdi. 3. Cibrîl 

Kur’ân’ı, manasıyla Peygamber’in kalbine ilkâ etti, Peygamber de Arapça olarak ifade etti. Bk. 

Burhâneddin Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmil’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebulfadl İbrahim (Halep: Dâru 

İhyâi’l-Kütübi’l-Arabî, 1376/1956),1/229-230; Süyûtî, el-İtkân, 1/157. 



  

 75 

Ayrıca Mâverdî, Kur’ân vahyinin dışında, ikinci bir vahiyden söz ederek 

sünnet vahyine işaret ediyor. Mâverdî’nin, lafzî vahiy/Kur’ân harici vahiy ayrımı, 

tefsîr ilminde, Kur’ân vahyini ifade için “vahy-i mevlüv”, Kur’ân dışındaki vahyi ifade 

etmek için “sünnet vahyi” veya “gayr-i metlüv vahiy” tabirleri kullanılır.58 Böylece 

vahiy genel bir ifade olarak hem Kur’ân’a ve hem de Kur’ân dışı ilâhî mesaja tekabül 

etmektedir. Kur’ân dışı vahiy, Kur’ân’ın tebyînine yönelik peygamberin yaptığı 

tasarrufâtın bütününe şamildir.59 

Mâverdî, peygambere Kur’ân dışında verilen (vahy-i gayri metluvv) emir ve 

nehiy yükümlüğü getiren vahyi; sarih ve mücmel olarak ikiye ayırmaktadır. 

Peygamber, melekten öğrendiği sarih bilgileri nazar ve istidlâlsiz ümmetine öğretir. 

Çeşitli manalara ihtimali olan vahiy veya mücmel vahiy ise, kendisinden neyin murad 

edildiği ya bir delille ya da hitaptaki bir karine ile bilinir. Mücmeli açıklığa 

kavuşturacak olan delil ya aklîdir ya da tevkîfîdir. Aklî olan bedîhî olup, hitâbı 

muhataba ulaştırmakla maksat hasıl olur. Tevkîfî delile gelince, ibadetlerde olduğu 

gibi, burada akli bedâhatin bir etkisi yoktur. Bu vahiy, Allah’tan, Cibrîl’e nasıl 

iletildiyse, herhangi bir değişime uğramadan peygambere, peygamberden ümmete 

aynı şekilde intikal eder.60 

Mâverdî fakîh ve müfessir nosyonunu konuşturarak sünnet vahyinin niteliği 

üzerinde değerlendirmeler yapıyor. Hz. Peygamber’in, Kur’ân’ın tebyîni ve 

tatbikatına yönelik tasarufatlarını vahiy kategorisinde değerlendirerek, onun yorum ve 

uygulamalarına bağlayıcılık açısından kat’î bir nitelik kazandırıyor. Bunun da ötesinde 

 
58 Bağçeci, Peygamberlik ve Peygamberler, 160; Bünyamin Erul “Kur’an Dışı İletişim (Vahy-i Gayri 

Metluv)”, Kur’an Sünnet İlişkisi Kur’an’da Risâlet ve Sünnet’in Teşrî Değeri ed. Bünyamin Erul 

(İstanbul: KURAMER Yayınları, 2020), 249-284. 
59 İmâm Mâturî de Zuhrûf suresi 43. ayetten hareketle bu konuya değinerek Kur’an dışında emir ve 

nehiyleri, namaz, zekât gibi ibadetlerin nasıl ve ne şekilde yapılacağını, Kur’an’da açıklanmayan helâl 

ve haram hükmünün ancak vahiyle mümkün olacağını izah eder. Buna göre Mâturîdî, Hz. Peygambere 

tebliğ edilen vahyi; O’na inzâl edilen Kur’ân vahyi, Kur’an’daki helal ve haramları açıklayan beyân 

vahyi ve insanlar arasındaki anlaşmazlıkların çözümünde açıklama getirme şeklindeki ilhâm-ifhâm 

vahyi olarak üç kategoride değerlendirir. Ebû Mansûr Mâtürîdî, Te’vîlâtu’l-Kur’ân. nşr. Bekir 

Topaloğlu (İstanbul: Mizan Yayınevi, 2007) 13/251-252. 
60 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 31. 



  

 76 

Hz. Peygamber’e verilen bu yetki, bizzat Kur’ân’ın işaretiyle Allah tarafından 

verilmektedir.61  

3. Vahyin uyku esnasında rüyada vukû bulması: Sâdık rüyalar doğrudan veya 

bir melek vasıtasıyla peygambere ilkâ edilir. Bazı peygamberlerin gördüğü rüyaların 

gerçekleşmesi,62 sadık rüyanın bir tür vahiy olduğuna delâlet eder. Hz. İbrahim'in oğlu 

Hz. İsmail'i rüyasında boğazlarken gördüğünü anlatan âyet63 ile Hz. Yusuf'un başından 

geçecek olayların işaretini veren rüyadan bahseden âyet,64 bu vahiy türünün sübûtunun 

delilidir. Peygamber Efendimiz’in, vahiy sürecinin başlangıcında sâdık rüyalar 

görmesi ve rüyalarının net bir şekilde gerçekleşmesi;65 Hz. Âişe'nin, İfk hadisesiyle 

ilgili olarak Hz. Peygamber'e gösterilecek bir rüya ile söz konusu iftiradan beraat 

etmeyi umduğunu belirtmesi66 bazı rüyaların vahiy mahsulü olduğuna işaret 

etmektedir.  

Müminlerin annesi Hz. Âişe, Peygamber Efendimiz’in ilk vahiy tecrübesini 

şöyle anlatmaktadır: Hz. Âişe (ra) anlatıyor: “Allah Resûlü"nün (sav) ilk vahiy almaya 

başlaması uykuda doğru rüya (rüyâ-ı sâdıka) görmekle olmuştur. Onun istisnasız bütün 

rüyaları gün gibi gerçek çıkardı...”67 

Mâverdî’ye göre sâdık rüya, peygambere vahyin veriliş tarzlarından biri olup, 

peygamberin bu iddiasının kabul görmesi için rüyasının birçok defa doğrulanması 

gerekir.68 “Sizin en doğru rüya görenleriniz, en doğru söyleyenlerinizdir.”69 hadisi 

peygamberlerin rüyasının sâdık olduğuna delalet eder. Sâdık rüya, ‘rü’yâ-yı sâliha’ 

olarak da tabir edilir. Hz. Peygamber, bu tür rüyayı, ‘insanın metafizik dünya ile olan 

ilişkisi ve oradan aldığı müjdeleyici bilgi ve işaretler’ anlamına gelen mübeşşirât70 

 
61 el-Bakara 2/129, 151; en-Nisa 4/59, 105; Muhammed 47/33; et-Tevbe 9/103; el-Cum’a 62/2; el-Mâide 

5/67. 
62 el-Fetih 48/27. 
63 es-Sâffât 37/102.  
64 Yusuf 12/4.  
65 Buhârî, "Bed'ul-vahy" 1 
66 Buhârî, "Meğâzî" 34; Müslim, "Tevbe" 56. 
67 Buhârî, “Ta"bîr” 1. 
68 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 31. 
69 Müslim, “Rüya”, 6. 
70 Buhârî, “Taʿbîr”, 5; Tirmizî, “Rüʾyâ”, 2-3. 



  

 77 

tabiriyle niteleyerek nübüvvetin sona ermesinden sonra da devam edeceğini beyan 

etmektedir.71 

Mâverdî, geleneğe uygun bir şekilde sadık rüyanın nübüvvetin bir parçası 

olduğunu kabul etmekle beraber, rüyanın doğurduğu sonuç açısından mutedil bir yol 

takip ederek; şer’i bir hükmün neshi, ihdâsı veya iskâtında rüyanın bir fonksiyonunun 

olmayacağını ancak salih amele teşvik etme noktasında kullanılabileceğini ifade 

eder.72 

Vahyin üç farklı yol ile peygambere intikalinin keyfiyetini müzakere eden 

Mâverdî; Kur’ân vahyi ve Kur’ân dışı vahiy ayrımıyla Kur’ân’ın tebyininde Hz. 

Peygamber’in bağlayıcı rolü olduğunu ortaya koymuştur. Hz. Peygamber’in Kur’ân-ı 

açıklama ve tatbik etme rolünden önce tebliğ rolü vardır ki, bu rol peygamberliğin 

olmazsa olmaz şartı kabul edilmektedir.73 Haddizatında vahyin işlevsellik kazanması, 

ancak tebliğ vazifesinden sonra gerçekleşir. 

2.1.3. Nübüvvet-Tebliğ İlişkisi 

Sözlükte bildirme, açıklama, ulaştırma, yetiştirme, bitiştirme, götürme, taşıma 

gibi anlamlara gelen tebliğ74 terim olarak Allah’ın emirlerini ve yasaklarını herhangi 

bir ekleme ve çıkarma yapmadan olduğu gibi insanlara ulaştırmak, bildirmek ve 

açıklamaktır.75 Çünkü tebliğ ilâhi mesajların, seçkin bir beşer eliyle insana 

ulaştırılmasını sağlayan özel bir iletişim türüdür. 

Tebliğ, nübüvvetin vazgeçilmez unsurudur. Vahye muhatap olmak ve vahyi 

insanlara ulaştırmak peygamberlik makamının hem bir sonucu ve hem de nübüvvet 

mükellefiyetinin gereğidir. Allah, resûlüne vahyi indirdiği anda onun için tebliğ 

zamanı tayin edilmiş olup peygamber hiçbir gecikmeye mahal vermeden tebliğ 

 
71 İlyas Çelebi, “Rüya”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 

35/309-310. 
72 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 31. 
73 bk. Âl-i İmrân 3/20; Mâide 5/92, 99; A’râf 7/62-68; Ra’d 13/40; İbrâhîm 14/52; en-Nahl 16/35, 82; 

en-Nûr 24/54; Ankebût 29/18; el-Ahzâb 33/39; Yâsîn 36/17; eş-Şûrâ 42/48; el-Ahkâf 46/23; et-

Teğâbûn 64/12. 
74 İsfahânî, “blğ”, 144-145; İbn Manzûr, “blğ”, 8/419-420. 
75 Şerâfettin Gölcük-Süleyman Toprak, Kelâm (Konya: Tekin Kitabevi, ts), 313; Ahatlı, Peygamberlik 

ve Hz. Muhammed’in Peygambeliği, 31. 



  

 78 

yapmakla mükelleftir.76 Bunun içindir ki “Önce yakın akrabalarını uyar.”77 ve “Ey 

peygamber! Rabb’inden sana indirileni tebliğ et! Eğer bunu yapmazsan O’nun 

mesajını iletmemiş olursun. Allah seni insanlardan koruyacaktır. Şüphe yok ki Allah 

kâfirler topluluğunu hidayete erdirmez.”78 ayetleri, tebliğ vazifesini yerine getirmenin 

peygamberliğin vazgeçilmez şartı olduğunu ortaya koymaktadır. 

Peygamberler, tebliğle mükellef tutuldukları vahyi öncelikle kendileri 

benimser, bireysel ve ailevî hayatlarında tatbik eder, vahiy kendilerini tenkit bile etse79 

onu topluma bildirmekten geri durmazlar. Onlar, tebliğ görevini icra ederken her türlü 

tehdit, alay, kınanma ve sürgün edilmeye karşı boyun eğmez, sabrın en güzelini ortaya 

koyar,80 tebliğin hedefine ulaşması için ölümü bile göze alarak bu konudaki 

kararlılıklarını gösterirler. Nitekim Kur’ân-ı Kerim bize, tebliğ vazifesini yürütme 

uğrunda canlarını feda eden peygamberlerin olduğu bilgisini haber vermektedir.81  

Mâverdî, davaları uğrunda tehdit edilen peygamberlerin, tehditler karşısında 

gösterecekleri tavrı ve kelâmcıların bu meselede nerede durduklarını tartışmaya açar. 

Bu bağlamda Mâverdî, “Peygamberler tebliğ yaparken şiddetli bir işkence ya da büyük 

bir zarar görecekleri korkusuna kapılsalar yine de vahyin mesajını ulaştırmakla 

mükelleftirler. Böyle bir durumun olması halinde, onların tebliği terk ve tehir etme gibi 

bir özürleri bulunamaz. Çünkü peygamberler, diğer insanların mükellef tutulmadıkları 

meşakkatli görevleri yapmaya mükellef olduğu gibi makamın yüceliği de 

meşakkatlere karşı göğüs gerecek gücü gerektirmektedir.”82 şeklinde kanaatini beyan 

ettikten sonra, eziyet ve zararı aşan öldürülme tehdidi durumunda tebliğin konumu ne 

olmalıdır? Sorusunu aydınlatmaya çalışmaktadır. Buna göre, “Eğer tebliğ yaparken 

ölüm korkusu varsa; peygambere tebliğin gerekli olup olmadığı noktasında farklı 

görüşler bulunmaktadır. Bazıları tebliğde emre itibar ederek, öldürülse bile tebliğin 

 
76 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34. 
77 eş-Şuara 26/214. 
78 el-Maide 5/67. 
79 Ümmü Mektûm olayı bk. Abese, 80/1-12; Bedir eserlerinin serbest bırakılmasıyla ilgili ayet el-Enfal 

8/67-68. 
80 İlgili ayetler için bk. Yâsîn 36/18; el-Enbiyâ 21/68-70; el-Ankebût 29/24; el-Ğâfir 40/26; Meryem 

19/46; ed-Duhân 44/20-21; eş-Şuarâ 26/116; Nuh 71/5-9; el-Kamer 54/9-10. 
81 el-Bakara 2/87; Âl-i İmrân 3/21 
82 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 34. 



  

 79 

yerine getirilmesi gerektiğine dikkat çeker. Fakat tebliğle beraber emniyetli olmak 

emredilirse, ölüm korkusu olduğunda tebliğ gerekmez.”83 Öldürülme korkusunun 

dışında tebliğe bir yol bulunur, fakat tebliğ emredilmezse; bu durumda öldürülmeye 

karşı emniyetli yolun açıklanması gerekir. Eğer ölüm korkusunun başlamasıyla 

düzenli tebliğ emredilirse; o zaman emredildiği şeyin hepsini tebliğ edinceye kadar 

Yüce Allah onu öldürülmekten korur. Çünkü Allah dinini ikmal edene kefil olur.84 

Mâverdî, “dinini ikmal edene Allah kefil olur” düşüncesini, “Ey Rasûl! 

Rabbinden sana indirileni tebiğ et. Eğer bunu yapmazsan O'nun elçiliğini yapmamış 

olursun. Allah seni insanlardan korur. Şüphesiz Allah, kafirler topluluğunu hidayete 

erdirmeyecektir.”85 ayetiyle müdellel hale getirir. Böylece Mâverdî, Allah’ın 

korumasını, öldürülmekten korumak olarak yorumlamıştır.86 Fahreddîn Râzî de 

“Allah’ın korumasını” öldürülmekten korumak şeklinde tefsir etmiş, peygamberlerin 

öldürülme dışındaki bütün belâ ve sıkıntılara katlanlanması gerektiğini ifade etmiştir.87  

İnsanlık tarihi boyunca gönderilen peygamberlerin, zâlim ve mütekebbir 

krallar karşısında bile korkusuzca tek başlarına mücadele etmeleri, yapılan ölüm ve 

sürgün tehditlerine karşı,88 onlara, vahyin hakikatlerini en ufak korkuya kapılmadan 

duyurmaları, tebliğdeki açık emrin bir sonucu olsa gerektir. Mâverdî’nin “tebliğle 

beraber emniyetli olmak emredilirse” şerhini düşmesi, tebliğden vazgeçmeye yönelik 

bir işaret olmaktan daha ziyade, hem “kendi ellerinizle kendinizi tehlikeye atmayın.”89 

ayetinin bir gereği hem de tebliğde uygun zaman ve zeminin gözetilmesine dikkat 

çeken bir ifadedir. 

Her türlü tehdide rağmen peygamberlerin asli vazifesi olan tebliğden 

vazgeçmemesi gereklidir. Bu vazife yerine getirilirken en uygun ortam, uygun bir 

metot ve muhatabı etkileyici bir dil tebliğin başarıya ulaşmasında önemli faktördür. 

Bununla birlikte Kur’ân-ı Kerim’in inzal sürecinde uygulanan tedrîcilik, tebliğde 

 
83 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 35. 
84 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 35. 
85 Mâide 5/67. 
86 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 2/50. 
87 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtihu’l-Gayb (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-A’rabî, 1420), 12/399-400. 
88 Dediler ki: Ey Şu’ayb! Dediklerinin çoğunu anlamıyoruz. Hem biz seni aramızda zayıf görüyoruz. 

Eğer kabilen olmasaydı, seni taşa tutardık. Zaten sen bizce itibarlı biri değilsin.” Hud 11/91. 
89 el-Bakara 2/195. 



  

 80 

uygun şartların ve ortamın gözetilmesi gerektiğine işaret eder. Bu iletişimin amacına 

ulaşması için, Kur’ân-ı Kerim ve sünnet bize tebliğin üslubuna dair bir çerçeve 

çizmiştir. Meselâ, “Rabbi’nin yoluna hikmetle ve güzel öğütle davet et; onlarla en 

güzel yöntemle tartış. Kuşkusuz senin rabbin, yolundan sapanların kim olduğunu en 

iyi bilendir; O, doğru yolda bulunanları da çok iyi bilir.”90 “Ey Peygamber! Sen 

insanlar için kolaylık ve hoşgörü yolunu seç, iyi olanı emret, cahillere aldırma!”91 

ayeti kerimeleri, tebliğin dili ve metodu hakkında bir metodoloji sunmaktadır.92 Bu 

bağlamda Mâverdî, tebliğin metodu, tebliğ yapan peygamberde bulunması gereken 

vasıflar ve tebliğdeki gayeyi açıklığa kavuşturacak muteber beş şarttan söz 

etmektedir.93  

Bunlar; 

1. Sıdk: Peygamberlik iddiasında bulunan kimsede yalan nefyedilmelidir. 

Peygamberler, Allah’tan aldıkları haberin tebliğinde ve teklîfin yerine getirilmesinde 

yalandan uzak kalmakla yükümlüdürler.94 

Mâverdî’nin beyân ettiği bu hususlar, peygamberlerde bulunması vâcip olan 

sıdk ve ismet sıfatlarının gereğidir. Onlar özellikle şer’i işlerde, dini hükümlerin tebliğ 

edilmesinde ve ümmetin irşadı ile ilgili konularda yalan söylemekten ve kasten günah 

işlemekten masumdurlar.95 Doğruluk ve dürüstlük bütün insanlar için vazgeçilmez bir 

vasıftır, hele peygamber söz konusu olunca doğruluk bir zorunluluğa dönüşür. Bu 

durum onların taşıdıkları sorumlulukların ve Hakk’a davet eden örnek şahsiyetler 

olmalarının bir gereğidir. Çünkü Allah, vahye herhangi bir halel gelmemesi için, onları 

özel olarak seçmiş, peygamberlerdeki ahlakın, yüce bir ahlak olduğunu onaylamıştır. 

Peygamberler, seçilmiş kullar olarak vahyi insanlara bildirmekle beraber, üstün 

meziyetleriyle de toplumlara öncülük ederek onları yönlendirir. Onların hayat pratiği, 

 
90en-Nahl16/125. 
91 el-A’râf7/199 
92 Furat Akdemir, “Kur’an Bağlamında Peygamberlerin Sıfatları”, Düzce Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 1 (2018), 51-84. 
93 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 32. 
94 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 32. 
95 Teftâzânî, Şerhü’l-akâid, 302; Sâbûnî, Sâbûnî, el-Bidâye, 114-115. 



  

 81 

tebliğ ettikleri vahiyle uyum içindedir.96 “Sen elbette üstün bir ahlâka sahipsin.”97 

“Eğer peygamber bize atfen bazı sözler uydurmuş olsaydı, elbette onu kıskıvrak 

yakalardık. Sonra onun can damarını koparırdık. Hiçbiriniz buna mâni 

olamazdınız.”98 Şelindeki Kur’ânî ifadeler, Hz. Peygamber’in özelinde bütün 

peygamberlerin sıdk sahibi olmaları gerektiğine vurgu yapar. 

2. Emânet: Peygamberler, yerine getirmekle memur oldukları vahyin 

gizlenmesinin caiz olmayacağını bilerek hareket eder. Onu gizlemek risâletin 

gereklerine manidir.99 

Peygamberler, Allah’tan aldıkları mesajların muhataplara ulaştırılmasında ve 

uygulanmasında vahyi gizleme, vahye herhangi bir ilave veya eksiltme yapmadan, 

karşılaştıkları zorluklara, kınanma ve alay edilmeye aldırış etmeden risâlet görevlerini 

yerine getirirler.100 İlâhî düstûr, insan doğasının kaldıramayacağı psikolojik veya 

toplumsal kınamaya ve alaya sebebiyet veren sosyolojik niteliklerde olsa bile 

peygamberler, vahyin mesajını en ufak şüpheye mahal vermeden tebliğ etmekle ve 

uygulamakla yükümlüdür. Meselâ Zeyt b. Hârise ile Zeynep b. Cahş’ın boşanma 

hadisesinden sonra Zeynep’in, Hz. Muhammed ile evliliği,101 “Muhammed, evlatlığı 

ile evleniyor,” şaibesine ve kınamasına rağmen Hz. Peygamber’in bu olayı anlatan 

ilâhî vahyi hayatında uygulaması ve insanlara duyurması bunun en tipik örneğidir. Hz. 

Aişe’nin, “eğer Resûlüllâh Kur’ân’dan bir şeyi gizleseydi, Ahzâp 37. ayeti gizlerdi”102 

ifadesi dikkat çekicidir.  

3. İsmet: Peygamberlerin, muhatabını kendisinden uzaklaştıracak, nefret 

ettirecek söz ve davranıştan kaçınması elzemdir. Çünkü tâbiîlerini nefret ettirmeme 

adına, Allah onları kabalıktan korumuştur.103 Allah, Hz. Musa’ya, Firavun gibi azgın 

ve zâlim birisisine bile yumuşak davranmak gerektiğini emretmektedir.104 

 
96 el-Kalem 68/4; et-Tevbe 9/128;el-Anzâb 33/6: Hûd11/75,87,62. 
97 el-Kalem 68/4. 
98 el-Hakka 69/44-47. 
99 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 32. 
100 el-Mâide 4/67. 
101 el-Ahzâb 33/37. 
102 Buhari, “Tevhid”, 22: Müslim, “İman”, 287. 
103 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 32. 
104 "Firavun'a gidin. Çünkü o azmıştır. Ona yumuşak söz söyleyin. Belki öğüt alır yahut korkar." Tâhâ 



  

 82 

Peygamberler, davalarının kabul görmesi ve gönüllerde taht kurabilmeleri için, 

itici ve nefret ettirici bir dil yerine yumuşak, sevgi odaklı ve kucaklayıcı bir dili 

merkeze alarak mesajlarını iletirler. Onlar sadece dostlarına değil düşmanlarından bile 

bu af ve rahmet dilini esirgemez. Çünkü onlar, canlı cansız tüm varlıklar için birer 

rahmet elçileridir.105 “Sen onlara sırf Allah’ın lütfettiği merhamet sayesinde yumuşak 

davrandın. Eğer kaba, katı kalpli olsaydın, hiç şüphesiz etrafından dağılır giderlerdi. 

Onları affet, onların bağışlanmasını dile, iş hakkında onlara danış, karar verince de 

Allah’a güven, doğrusu Allah kendisine güvenenleri sever.”106 Ayeti kerimesinin 

nüzûlünün sebebi olan Uhud Savaşında, müslümanların yenilmesine neden olan bir 

gurup sahâbînin, Peygamber’in emrine itaatsizlik karşısında bile Hz. Peygamber af 

yolunu tutmuş, nefret ve kınama dilinden uzak durmuştur.107 Uhud Savaşında hataları 

affedilen sahâbîlerin, bu olaydan ders alarak bir daha aynı hataya düşmedikleri 

görülmüştür. Hz. Peygamber’in bu tavrı neticesinde birçok kimsenin müslüman 

olduğu da rivayet edilmiştir 108 

4. Tebyîn: Peygamber’in tebliğindeki hitabın, muhatabın anlayışına ve tebliğin 

amacına uygun hale getirilmesi önem arz eder. Hitap anlaşılmayacak tarzda kapalı ve 

karışık olmamalıdır. Aksi tadirde hitaptaki kapalılık teklifin düşmesine sebep olabilir. 

Mâverdî’ye göre mübelliğin kullandığı lafızlar iki kategoride değerlendirilir. 

Mefhûm, zahiri ile neyin murat edildiği bilinen müstakil ifadelerdir. Tebliğde bu 

lafızlar kullanıldığında, herhangi bir açıklamaya ihtiyaç hissetmeden mana kolaylıkla 

anlaşılır. Mübhem, çeşitli yardımcı etkenler ve karinelerle veya sem’i bir delille 

(vahiy) anlaşılabilen ifadelerdir. 109 

Tebliğden maksat, muhatabın gönlüne dokunarak onun üzerinde olumlu 

değişikliklerin olmasını gerçekleştirmeye çalışmaktır. Bu açıdan neyi anlatacağımız 

önemli olduğu kadar, nasıl anlatacağımız da önem arz eder. Hz. Peygamber’in 

muhataplarının ihtiyacına göre konuşması, tebliğde neyin anlatılması gerektiğinin 

 
20/43-44. 

105 el-Enbiya 21/107. 
106 Âl-i İmrân 3/159. 
107 Tâhâ 20/44. 
108 Kur'an Yolu, 1/700-705. 
109 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 32. 



  

 83 

ipuçlarını verirken onun, “insanlara akıl seviyelerine ve anlama kapasitelerine göre 

hitap edin”110 hadis-i şerifi de tebliğ dilinin niteliğine işaret eder. 

5. Temsîl: Peygamber, tebliğ ettiği emir ve nehiylere itaat etmenin gerekliliğini 

bilerek hareket eder.111 İtaat, dini bir vücûbiyet mi yoksa aklî bir zorunluluk mudur? 

Aslında Allah’a, peygamberine ve resûlün getirdiği emre itaat, dini bir 

yükümlülüktür. Akıl ise, tebliğ edileni açıklamaktadır. Bu durumun genel çerçevesini, 

“Resûlullah’a itaat eden Allah’a itaat etmiş olur, yüz çevirenlere gelince seni onlara 

bekçi olarak göndermedik.”112 ayeti belirlemektedir. Allah resûlünün görev ve yetkisi 

sadece vahyi tebliğ etmekten ibaret değildir. Bunun yanında onun, ümmete örnek 

olmak, vahyi açıklamak, gerekli görülen yerlerde boşlukları doldurmak ve yeni oluşan 

İslâm toplumuna (ümmet) liderlik etmek gibi sorumlulukları vardır. O bir söz 

söylediğinde veya bir şey talep ettiğinde Allah’ın muradına uygun davranıyor, 

Allah’ın, kullarına bildirmek istediğini bildiriyor, yapılması gerekenleri onlardan talep 

ediyordu.113 

Hasılı Mâverdî’nin bu çabalarının gayesi, mübelliğin mesajının muhataba 

kolay ve anlaşılır bir şekilde iletilebilmesine matuftur. Çünkü peygamberin tebliğ 

vazifesi, sıradan bir mesaj gibi sadece vahyi iletmekten ibaret değildir. Vahyi ta’lîm ve 

tefsir, mücmeli tebyîn gibi tebliğdeki kapalılığı giderecek ve daha anlaşılır hale 

getirecek sorumlulukları da vardır. Muhatabın zihninde ve gönlünde tesir bırakabilmek 

için tebliğdeki hitabın anlaşılır, açık seçik olması, ifadedeki kapalılığın, farklı 

anlamlara çekilmesinin önüne geçilmesi elzemdir. “O peygamberleri apaçık delillerle 

ve kutsal metinlerle gönderdik. İnsanlara indirdiklerimizi kendilerine açıklaman için 

ve (ola ki üzerinde) düşünürler diye sana da uyarıcı kitabı indirdik.”114 ayeti Hz. 

Peygamber’e kendisine indirilen vahyi tebyîn mükellefiyeti getirmektedir. 

2.1.4. Nebevî Teklîfin Konumu 

 
110 Ebû Dâvud, “Edeb”, 23. 
111 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 32. 
112 en-Nîsâ 4/80. 
113 Kur'an Yolu Tefsiri, 2/ 99-101. 
114 en-Nahl, 16/44. 



  

 84 

Bir şeye düşkün olmak, bir işi güçlüğüne rağmen üstlenmek, bir kimseye 

yapılması zor olan bir işi yüklemek, bu işin yapılmasını o kişiden talep etmek 

anlamlarına gelen teklîf, “klf” kökünden türeyen bir mastardır.115 Terim olarak ise 

Şârî’in mükelleften bir fiili yapmasını veya yapmamasını istemesi yahut onu yapıp 

yapmama arasında serbest bırakmasıdır.116 Mâverdî teklîfi, şeriatte vârid olanın 

kulluğu gerektirmesi117 diye tanımlar. Allah’ın kullarına gönderdiği emir ve nehiy 

içeren her mesaj kulluğu ilzam eder. Yaratıcının şeriat göndermesi, yükümlülüğü 

beraberinde getirir. Bu olay, nübüvvetle gerçekleşir. Şeriat nübüvveti, nübüvvet de 

şeriatı tasdik eder. 

Mâverdî’ye göre teklîfin gayesi “İnsanın şer’i hükümleri düşünmesini ve dine 

tâbi olmasını sağlamak, yaratılış amacını ve akıbetinin ne olacağını hatırlatarak katı 

kalplerin huşûunu temin etmek, rûhî dinginliğe eriştirmek, tefrikaya yol açan 

ihtilafları gidermek, iyiliği ve hayrı teşvik ve akıbetindeki cezadan kokutarak şerre 

engel olmaktır. İşte halkın ıslahı bunlarla mümkün olacak, meşru olan dine bunlarla 

ulaşılacaktır.”118 Hasılı, teklîfle yapılan hitâb, insanın aklına, kalbine ve duyularına 

dokunarak, âdeta insanı ilâhî bir eğitim potasından geçirmektedir. Bu eğitimden geçen 

insan gönlünü arıtıp, aklî aktiviteler yapmak suretiyle Rabbi’ni hatırlayacak, hayatın 

amacını, ahiretin kaçınılmaz olduğunu kavrayacak; iyilikleri yapma, kötülüklerden 

uzaklaşmada sebat gösterecektir.  

Teklîf konusu kelâm literatüründe, Cenâb-ı Hakk’ın güç yetiremeyeceği bir 

şeyle kulunu yükümlü tutmasının (teklîf-i mâlâ yutâk) aklen mümkün olup 

olmaması,119 ilm-i ilâhiyyeye rağmen insanın sorumlu tutulup tutulamayacağı, teklîfin 

kula hitâbında aklın mı yoksa naklin mi esas alınacağı gibi problemler etrafında 

şekillendiği görülmektedir. 

 
115 İsfahânî, “klf” 438; İbn Manzûr, “klf”, 9/307. 
116 Zekiyyüddîn Şa’bân, İslâm Hukuk İlminin Esasları, çev. Kâfi Dönmez (Ankara: TDV Yayınları, 

1990), 200. 
117 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15.  
118 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15. 
119 Mustafa Sinanoğlu, “Teklîf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2011), 40/385-387. 



  

 85 

Mâverdî, teklif meselesini kelâmcılar, fakihler ve usulcüler açısından 

değerlendirmektedir. Buna göre;  

1. Eş’arîler, problemi, Allah’ın meşieti ekseninde değerlendirerek, kula teklifte 

bulunmayı Allah’ın iradesine bağlamışlardır. Teklîfin temellendirilmesinde ise nakli 

esas almışlardır. 

2. Mu’tezili anlayış problemi salah/aslah ilkesi çerçevesinde anlayarak, kula 

teklifte bulunmayı Allah’a vacip addetmişlerdir. Ayrıca teklifin temellendirilmesinde 

nakil değil akıl esas alınmalıdır. 

3. Mâverdî, isim vermeden bazı fakihler ve bazı kelâmcıların da teklifi, kulun 

faydası (aslah) üzerinden şekillendirdiğini ifade eder.  

4. Fıkıh usulcüleri mevzuyu, ahkâmü’ş-şer’iyye bağlamında 

şekillendirmişlerdir.120 Mâverdî’nin bu yaklaşımlarını şöyle kritik edebiliriz. 

Teklîfte akla itibar eden Mu’tezile, hikmetin gereği olarak aslah olanı 

yaratmanın Allah’a vacip olduğunu savunur. Problemi salah-aslah ilkesi ekseninde 

değerlendiren Mu’tezile, Allah’ın kuluna teklifte bulunmasını aklen vâcip 

görmektedir. Aksini düşünmek ise insanı başıboş bırakmaktır, bu da hikmete 

aykırıdır.121 Mâverdî’ye göre, Mu’tezile’nin bu düşüncesi aklî hükümleri esas alarak 

peygamberin şeriatını iptal eden Berâhime’nin ifsat eden anlayışından başka bir şey 

değildir. Mu’tezilî düşüncenin temel saiklerinden biri, hüsun ve kubhun fiillerin 

özünde var olduğunu iddia eden yaklaşımdır; sem’i bir dayanağa ihtiyaç hissetmeden 

akıl, bunları bilebilir. Yani sorumluğun illeti akıldır.122 İşte bu düşünceye istinaden 

Mu’tezile, Allah’ın peygamber göndermesini vacip addettiği için, kulun mükellef 

kılınmasını aklen güzel olarak görür. Yine teklîf, mâsiyeti bilinen kimseye 

yöneltildiğinde, güzeldir; böylece ona sevap işleme fırsatı verilmiştir.123 Eğer Allah 

insanı teklîften yoksun bıraksaydı, onları masiyetlere yönlendirmiş olurdu. Bu nedenle 

kulluk mükellefiyeti insana yüklenince, onlara yol göstermek için peygamber 

 
120 Bk. Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15-16. 
121 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15; Ayrıca bk. Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, 336-340. 
122 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, 2/340; Cüveynî, el-İrşâd, 258. 
123 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15. Ayrıca bk. Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, 2/340; 

Cüveynî, el-İrşâd, 258. 



  

 86 

göndermek bir zorunluluktur. Allah’ın, peygamber göndermeksizin insanı mükellef 

kılması ise ‘teklîf-i mâ lâ yutâk’tır,’ bu da Allah için düşünülemez.124  

Mu’tezilî anlayışın teklîfin temellendirilmesinde aklı esas alması, bazı 

çıkmazları beraberinde getirmektedir. Evvela aklın insanların hak ve maslahatlarını 

adaletli bir şekilde düzenlemesi mümkün değildir. Çünkü insanın egosu, insanlar 

arasındaki kin, düşmanlık, sevgi ve nefret duyguları, aklın sağ duyulu düşünmesine 

engel teşkil eder. Mâverdî’nin de ifade ettiği gibi aklın ötesinde, herkese eşit mesafede 

duran bir öğretiye ihtiyaç vardır. Bu ön yargısız ve tarafsız öğreti de ancak teklîfi 

şekillendiren vahiyle mümkündür. Diğer taraftan beşer, kendi maslahatlarını ve 

haklarını tevzi eden birisi olmadan bunları düzeltme noktasında ittifak sağlayamaz. 

İnsanın aklî ârızaları ve menfaatleri ortak bir aklın oluşmasına engeldir.125 Böylece 

Mâverdî, teklifin illeti akıl mı yoksa nakil mi tartışmasında tercihini nakil yönünde 

kullanmak suretiyle hem Mu’tezile’yi hem de Berâhime’yi reddederek Eş’arîlerin 

görüşünden yana tavır almaktadır. 

Teklîfin temellendirilmesinde ikinci kanaate göre iyilik ve kötülük, fiillerin 

zatında olmayıp, Allah’ın beyanından dolayı fiillere ilişmiştir, dolayısıyla teklîfin 

sebebi şer’îdir. Allah bir fiili emrederse hasendir; yasaklarsa o fiil kabihtir. Fiillerin 

durumları hakkında bildirim olmadan kişinin kötü fiilden kaçınması, iyi fiili yapması 

beklenemez.126 Bu fikrin doğal sonucu olarak kendisine vahiy bilgisi ulaşmayan 

kişinin sorumlu tutulamayacağı düşüncesi, Eş’arî öğretinin esaslarındandır.127 Bununla 

birlikte aynı Eş’arî anlayış, teklîf meselesini Allah’ın meşieti128 ekseninde anlayarak, 

teklîf-i mâlâ yutâk’a cevaz vermektedir.129  

 
124 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-usûli’l-hamse, 2/422; Abdulhamit Sinanaoğlu-Recep Ardoğan (ed.), 

Nübüvvet ve Medeniyet (İstanbul: Kitap Dünyası Yayınları, 2017), 160. 
125 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15. 
126 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15; Cüveynî, el-İrşâd, 258; Râzî, Muhassal, 180. 
127 Ebû Hamîd el-Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd, çev. Osman Demir (İstanbul: Klasik Yayınları, 2018), 

157. 
128 Mâverdî’nin Allah’ın meşieti ifadesiyle anlatmak istediği Eş’arî kelâmcılardır. Çünkü Eş’arîler 

Allah’ın fiilleri fayda veya maslatatı gibi illetlere bağımlı olmayıp, Allah’ın dilemesiyle filer 

gerçekleşir. Mesela peygamber göndermede Eş’ariler hikmet ve maslahat eksenli bir nübüvvet yerine, 

Allah dilemiş, peygamber göndermiştir, der. Teftazânî, Şerhu’l-Akâid, 293.  
129 Bâkıllânî, Temhîd, 294; Gazzâzî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd, 149; Teftâzânî, Şerhu’l-Maḳâṣıd, 5/98. 



  

 87 

Teklîfi meşiet merkezli anlayan Eş’arî kelâmcıların yaklaşımının temelinde 

mutlak manada muhtâr, mâlik, kadîr ve alîm olan Tanrı tasavvuru bulunmaktadır. Bu 

bakış açısına göre Allah mülkün sahibidir, mülkünde dilediği gibi tasarruf ederek 

dilediğini, dilediğine teklîf eder. Bu düşüncenin bir yansıması olarak mâlik olan Allah 

kuluna güç yetiremeyeceği fiilleri de yükleyebilir. Dolayısıyla teklîf-i mâlâ yutâk 

caizdir.  

Fıkıhçıların, hikmet-maslahat eksenli yaklaşımı onların, hayatın pratiklerinden 

hareket ettiklerinden olsa gerektir. Allah, bireysel ve toplumsal maslahatı gözeterek 

insana hitapta bulunur, Şârî’nin emrettiği her şey kulun faydasına, yasakladığı her şey 

de kulun zararınadır. Faydayı öne çıkaran bu yaklaşımdan dolayı fıkıhçılar, “teklîf-i 

mâlâ yutâk”ı olumlamazlar. “Allah kimseye güç yetiremeyeceği şeyi teklif etmez.”130 

Çünkü kulun güç yetiremeyeceği bir emre muhatap olması, onun faydasına olan bir 

hitap değildir. Böyle bir hitap Allah’ın hikmetine de aykırıdır. Kanaatimizce bu 

yaklaşım tarzı, Allah-mahlûkat ilişkisinde hikmeti esas alan Hanefî-Mâturidî 

geleneğin, Tanrı tasavvurunun tezahürüdür. Her ne kadar Hanefîler aslah meselesinde 

Mu’tezile ile buluşsa da onlar, Mu’tezilî ekolde olduğu gibi Allah’a bir vücûbiyet 

atfetmezler.131  

Mâverdî’ye göre, aynı zamanda usul-ü fıkıh’ın bir konusu olan teklîf, Allah 

hakkı ve kul hakkı olarak emir ve nehiyleri içeren şer’i bir sorumluluktur. Şârî 

tarafından emredilenler; vâcip ve mendûp olmak üzere ikiye ayrılır; Vâcip, yapılması 

gerekli olanlar; mendup ise yapılması evlâ olanlardır. Yasaklananlar da mekruh ve 

mahzûr olmak üzere ikiye ayrılır. Mahzûr, terki vâcip olan; mekrûh terki evlâ olan 

amellerdir. Teklîf bir yönüyle itaat edilmesi gerekeni emretmek, masiyeti nehyetmek 

suretiyle Allah hakkına; diğer bir yönüyle de kulların hakkına taalluk eder ki, beşerin 

maslahatını ve Allah’ın rızasını kazandırmaya yönelik olarak Şârî tarafından takdîr 

edilmiş haklar ve akitlerdir.132 Bunların dışında yapılması da terki de eşit olan 

 
130 el-Bakara 2/286. 
131 Sâbûnî, el-Bidâye, 141; Muzaffer Barlak, “Kelam Geleneğinde Tanrı Tasavvurları”, Sitematik 

Kelam, ed. Mehmet Evkuran (Ankara: Bilimsel Araştırma Yayınları, 2019), 128. 
132 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 15. 



  

 88 

mübahlar vardır ki; Mâverdî, mubahın, teklife dahil edilip edilmemesi noktasında 

ihtilafın varlığına dikkat çeker. 133 

Aslında İslâm hukukunda, Mâverdî’nin işaret ettiği, hakkında yasak ve emir 

bulunmayan bütün fiiller mübâhat kapsamındadır. Bu saha hukukun şekillenmesinde 

Şârî tarafından insanlara bırakılan, onlar için bir kolaylık ve rahmet vesilesi olan çok 

geniş bir alandır. Şarî’nin yasakladığına dair bir hitabı olmadıktan sonra “eşyada asıl 

olan ibâhadır” kuralından hareket eden fıkıhçılar, bu sahayı, ilâhî irâdenin murâdı ve 

zamanın ruhuna uygun ahkâmı ihdas ederek doldurur. Şu da var ki kavramın semantik 

anlamından hareketle ibahayı, her fiili meşrulaştırmaya yönelik başıboşluğa sebebiyet 

veren bir serbestlik alanı görmekten daha ziyade Allah’ın, insanın aklına verdiği değer 

olarak görmek hikmete daha uygun olacaktır. 

Görüldüğü üzere Mâverdî, teklîf konusunu kelâm, fıkıh ve fıkıh usûlü gibi ilmî 

disiplinler yönüyle değerlendirmiştir. Buna göre kelâmcılar meşieti, fakihler ve bazı 

kelâmcılar maslahatı, usûlcüler şer’î ahkâmı merkeze alan bir yaklaşım 

göstermektedir. Böylece fıkıhçıların, hayatın pratiklerini baz aldıkları, kelâmcıların 

ilâhî iradeyi gözettikleri, usulcülerin ise Şârî’nin hüküm koyucu yönünü öne 

çıkardıkları görülmektedir. Zengin bir müktesebata sahip olan Mâverdî, teklîf 

konusunu izah sadedinde, fakihlerin ve usûlcülerden iktibas yaparken Şafî fakihlerinin 

görüşlerine atıf yaptığını kendisi beyan etmekte, kelâmcıların görüşlerine başvururken 

Eş’arî kelâmının görüşünü yansıttığı anlaşılmaktadır. Çünkü kelâmî meselelerin 

analizinde Eş’arî ekolün ilâhî iradeyi önceleyen bir Tanrı tasavvuruna sahip olduğu 

bilinmektedir.134 

2.2. MÂVERDÎ’DE YÖNTEM 

2.2.1. Mâverdî’de Akıl Nazariyesi 

Sözlükte menetmek, engellemek, alıkoymak, bağlamak gibi anlamlara gelen135 

akıl kavramının, terim olarak ortak bir tanımı yapılamamış; kelâmcılar ve filozoflar, 

 
133 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 17. 
134 bk. Barlak, “Kelam Geleneğinde Tanrı Tasavvurları”, 121-125. 
135 İsfahânî, “Akl”, 577-578; İbn Mânzûr, “Akl”, 11/458-459; Cürcânî, “Akl”, 154; Tehanevi, “Akl”, 



  

 89 

içinde bulundukları mezhebî paradigma ve bakış açıları doğrultusunda farklı tanımlar 

geliştirmişlerdir. Bununla birlikte “engellemek” ifadesi, diğer anlamlara yön veren en 

temel manadır. Örneğin insanın “âkil” olarak vasıflanmasında, kendini kötülüklerden 

ve nefsanî arzulardan engellemesi göz önüne alınmıştır.136 Bu bağlamda akıl kelimesi 

başlangıçta bağlamak ve yasaklamak anlamlarında kullanılmış, zamanla anlam 

genişlemesine uğrayarak bilgiyi anlayacak kuvve ve bu kuvve sayesinde elde edilen 

ilmi ifade etmek için kullanılmıştır.137 Kelâmcılar aklın mahiyeti ile ilgili 

tartışmalardan daha ziyade, eşyayı anlama, algılama, eşya arasında ilişki kurma ve 

kıyas yapma yeteneği gibi aklın işlevselliği üzerinden mevzuyu anlamaya 

çalışmışlardır. 138 

Mâverdî’ye gelince, onun akıl telakkisini A’lâmü’n-nübüvve, Edebü’d-dünyâ 

ve’d-dîn ve Teshîllü’n-nazar adlı eserlerinde etraflıca bulmak mümkündür. Mâverdî, 

isim belirtmeksizin kelâmcı, filozof, şâir ve ediplerin akıl tanımlarını “bazı” sigasıyla 

verdikten sonra, kendine uygun bir tanımlama yaparak düşüncesini ayet, hadis ve şiirle 

destekleyerek anlatır. Onun standart bir akıl tarifi yerine, işlenen konu bağlamında 

meseleyi değerlendirdiğini müşahede etmekteyiz. Daha doğrusu Mâverdî, kavramsal 

bir akıl tanımından daha ziyade, aklın fonksiyonları ve medlûlü ispattaki delil değerini 

ortaya koymaktadır.  

Bu minvalde Mâverdî, “varlıkların hakikatini bilme”,139 “gerekliliğiyle bilgiyi 

ifade eden, nazar ve istidlâl ile elde edilen olay ve olguların sırlarının bilinmesini 

sağlayan”,140 ve “zarûrî olarak idrâk edilenleri bilme”141 gibi tanımlardan hareketle 

aklı, bilme eylemini gerçekleştiren bir yeti olarak görmektedir. Bilme eylemini 

merkeze alarak onun ortaya koymaya çalıştığı akıl tanımlamalarının, daha önceki 

 
2/194. 

136 Süleyman Hayri Bolay, “Akıl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1989), 2/238-242. 
137 Abdülbaki Güneş, Kur’ân’da İşlevsel Akla Verilen Değer (İstanbul: Ahenk Yayınları, 2003), 11-12. 
138 Kamil Güneş, İslâm Düşüncesinin Şekillenişinde Akıl ve Nas: Bakillânî ve Kâdı Abdülcebbâr’da 

Kelâmullah Örneği (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 419. 
139 Mâverdî, Teshîlü’n-nazar ve ta’cîlü’z-zafar fî ahlâkı’l-mülk, thk. Muhy Hilâl Serkan - Hasan Sâatî 

(Beyrut: Dâru’n-Nehda el-Arab, ts), 11-13; Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn (Beyrut: Dâru’l-

Minhâc, ts), 42. 
140 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5. 
141 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 43. 



  

 90 

Eş’arî müelliflerin yaptığı tanımlarla benzerlik gösterdiği söylenebilir. Örneğin, Eş’arî, 

aklın ilim olduğunu, aklı olmayanın ilminin de olmayacağını ifade eden bir tanım 

yaparken,142 hemen hemen kendisiyle çağdaş Cüveynî ise aklı, zaruri olanların bazısını 

bilmek tarzında tanımlar.143 

Mâverdî, bazı kelâmcıların, “akıl, zarûrî ilimlerin hepsidir” şeklindeki 

tanımını, kapalı bularak eleştirir. Böyle bir tanım ona göre, hem icmâli hem de ihtimali 

bünyesinde barındırır, halbuki tanımda asıl olan ihtimal ve kapalılığın giderilmesidir. 

Mâverdî, söz konusu tanım yerine “akıl, zarûrî olarak idrâk edilenleri bilmektir.”144 

formundaki tarifin daha yerinde olacağını beyan eder. Onun lisanındaki zarûrî olan 

bilgiler; dış duyuların idrakiyle oluşanlar ve bedîhî olanlardır. Görme, duyma, 

koklama, tatma ve dokunmayla hasıl olan veriler, dış duyularla elde edilen zorunlu 

bilgilerdir. İki zıddın birleşmesinin muhal olduğu, ikinin birden büyük olduğu gibi 

insan nefsinde başlangıçtan itibaren var olan bilgiler ise bedîhî bilgilerdir. Ona göre 

duyu verilerini ve zaruri olarak bilinen hususları algılayan her insanın aklı tamdır.145  

Akıl zarûrî olarak idrak edilenleri bilmektir, ifadesiyle Mâverdî, ancak aklın 

idrak alanına giren zorunlu bilgileri tanıma dahil etmiş olur. Burada ifade edilen akıl, 

her insanda asgarî düzeyde bulunan ve insan sorumluluğunun illeti kabul edilen akıldır.  

Mâverdî’nin, “varlıkların hakikatini bilme” ve “gerekliliğiyle bilgiyi ifade 

eden, nazar ve istidlâlle elde edilen olay ve olguların sırlarının bilinmesini sağlayan” 

formatındaki akıl tanımları ise, aklın istidlâl ederek bilgi üreten yönünü öne çıkarır. 

Buna göre akıl, duyu organlarının idrak ettiklerini bilgiye dönüştüren fıtrî bir yetenek; 

delilleri anlayan, değerlendiren kavramlar ve argümanlar inşa eden işlevsel bir 

fonksiyon icra eder.146 

Mâverdî’nin akla yüklediği misyon, sadece bilme eylemiyle sınırlı değildir, 

onun akıl telakkisinde, aklın iyiyle kötüyü, hakla batılı, günahla sevabı ayıran yakîn 

 
142 İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 299.  
143 Cüveynî, el-İrşâd, 23. 
144 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 43. 
145 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 43. 
146 Mıchael Peterson vd., Akıl ve İnanç: Din Felsefesine Giriş, çev. Rahim Acar (İstanbul: Küre 

yayınları, 2021), 101. 



  

 91 

derecesinde temyiz gücü,147 vasfı da vardır.148 Bu bağlamda Mâverdî, aklın icra ettiği 

fonksiyonları şöyle ifade eder: “Faziletin, dinin ve mükellefiyetin esası, edebin ve 

dünyevî işlerin temel dayanağı, dünya ahkamının düzenleyicisi, farklı gayeleri ve 

görüşleri uzlaştıran ve kulluk vazifesinin yerine getirilmesinde ölçü koyandır.”149  

Böylece Mâverdî, akla çok fonksiyonlu bir misyon biçmektedir. Mükellefiyetin 

temel kaynağı olması hasebiyle teklîfin muhatabı ancak aklı olanlardır. Mâverdî’nin, 

ahlakın ve dünya işlerinin temel kaynağı ve dünya ahkamının düzenleyicisi ifadesiyle, 

aklın teşrî yönüne işaret ettiği kanısındayız.  

Mâverdî, akıl ile elde edilen delilleri (hucecu’l-akl), dinin temel kaynakları için 

asıl hükmünde görür. Nitekim tevhid, nübüvvet ve ahiret gibi dinin usûlü ile dinin emir 

ve yasakları ancak akıl ile elde edilen deliller yardımıyla bilinebilir.150 İşte bunun 

içindir ki din, yalnızca aklen zorunlu veya aklen caiz hükümler getirmiş, aklın yanlış 

görüp reddettiği hiçbir hüküm getirmemiştir.151 Bu nedenle sâlim akılla, sahih naklin 

çatışması mümkün değildir, eğer görünüşte bir çatışmanın varlığı söz konusu olursa, 

bu bir takım aklî zafiyetlerden kaynaklanan bir durumdur.152 Dünya ahkamının 

düzenlenmesinde, hem aklın hem de şeriatın ihdâs ettiği hükümlerde aklın belirleyici 

olarak görülmesi,153 dînî meselelere akıl ağırlıklı bu yaklaşımıyla Mâverdî’yi, bu 

konularda nakle ağırlık veren müntesibi olduğu Eş’arî-Şâfî gelenekten 

uzaklaştırmaktadır. 

Onun ortaya koymaya çalıştığı nazariyede akıl, garîzî (icgüdüsel) ve müktesep 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır.154 Bir insan için “akıllı” dendiğinde asgari de olsa 

 
147 Mâverdî, Teshîlü’n-nazar, 11-13; a.mlf., A’lâmü’n-nübüvve, 5. 
148 Akılla ilgili benzer tanımları Mâturîdî, İbn Haldun gibi önemli müelliflerde de görmek mümkündür. 

Mâturîdî, aklı, iyiyi kötüden ayıran, varlığın bilgisini tasnif eden, bunlardan sonuçlar çıkaran kuvvet 

ya da nuranî latif cisim olarak tanımlar. Mâturîdi, Kitâbu’t-Tevhîd, 116; İbn Haldûn ise aklı, insanı 

hayvandan ayıran alamet-i fârika, bilinenden bilinmeyenin çıkarılması olarak tanımlar. İbn Haldûn, 

Mukaddime, 654. 
149 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn,42. 
150 Oliver Leman, Ortaçağ İslâm Felsefesine Giriş, çev. Turan Koç (Kayseri: Rey Yayınları, 1992), 194. 
151 Leman, Ortaçağ İslâm Felsefesine Giriş, 177; Mehmet Birsin, “Ebu’l Hasen el-Mâverdî’nin Bilgi 

Anlayışı”, İnönü Üniversitesi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi (INIJOSS), 8/1, 36-76. 
152 Takıyyüddin İbn Teymiyye, Mecmûu fetâvâ, nşr. Abdurrahman Muhammed b. Kasım (Medine: 

Mücemmaü’l-Melik Fehd li-Tıbaati’l-Mushafi’ş-Şerif, 1925), 9/279. 
153 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 42. 
154 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 42; Ayrıca benzer tanımlar için bk. İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh 

Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 300. 



  

 92 

zorunlu bir ilme sahip olduğu anlaşılır.155 Garîzî akıl, insana doğuştan verilen ve onu 

diğer canlılardan ayıran hakîkî yetidir. Bu akıl, kulluğun esası, teklîfin gerekçesi, nazar 

ve istidlâl yoluyla elde edilmiş bilgilerin de temel dayanağıdır. Bu her insanda standart 

olarak var olan tabî, garızî, fıtrî ya da vehbî olarak isimlendirilen temel akıldır.156 

Garîzî akılda fazlalık ve eksilme yoktur. İnsanın akıllı diye isimlendirilmesi, kişiliğinin 

kemale ermesi garizi aklın neticesidir.157  

Aslında Mâverdî’nin garîzî akılla anlatmak istediği, herhangi bir eğitime tâbî 

tutulmadan Allah’ın yaratılışta insanoğluna bahşettiği olay ve olguları algılama, 

kavrama ve hüküm verme gücüdür. Başlangıçta hiçbir düşüncenin, çevresel faktörün 

etkilemediği fakat etkilenmeye açık bozulmamış, saf fıtrat diye de ifade edebiliriz 

garîzî aklı. Garîzî akla, fıtrat hadisinde158 ifade edilen tüm insanlığın bu donanım 

içerisinde yaratıldığı doğuştan verilen mevhibe demek de mümkündür. “Fazlalık ve 

noksanlık yoktur.” ifadesiyle Mâverdî, kanaatimizce garîzî akıldaki yalınlığı, asgari 

düzeyde herkesin belli yetenek ve yatkınlığa sahip olduğunu anlatmaktadır.  

Müktesep akıl ise, garîzî aklın kullanılması neticesinde nazar ve istidlâlle elde 

edilen akıldır. Bu akıl, düşünme, kavrama, değerlendirme ve tecrübeyle beslenerek 

güçlenir, aksi takdirde de zayıflar.159 Beş duyu, sezgi, tecrübe, deney ve gözlemden 

elde edilen veriler müktesep akılla bilgiye dönüştürülür. Müktesep akılla elde edilen 

bilgi, doğuştan getirilen bilgiden ayrı düşünülemez. Çünkü garîzî bilgi asıl olduğundan 

onun kendi kendine yeterli olması mümkündür. Kazanılmış bilgi ise fer’i’dir, fer’in 

vücud bulması için aslın varlığı kaçınılmazdır.160 Bu nedenle müktesep akıl, 

çalışmayla elde edilir, pratik ile gelişir. 161 

Birey ve toplumun sağlıklı siyaset icra etmesi, isabetli fikirlere ulaşması 

kazanılmış aklın ürünüdür. Mâverdî’ye göre müktesep akıl; hevâ, şehevî arzu gibi 

düşünmenin önünde bir mânî bulunmadıkça tecrübe, basiret, zekanın çok 

 
155 Mehmet Dağ, “Eş’arî’de Bilgi Problemi”, İslâmî İlimler Enstitüsü Dergisi 4 (1980), 97-114. 
156 Henry C. Link, Dine Dönüş, çev. Ömer Rıza Doğrul (İstanbul: Ahmet Halit Kitabevi, 1949), 104. 
157 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 42. 
158 Buhârî, “Cenâiz”, 92; Ebû Dâvud, “Menâḳıb”, 24, “Sünne”, 17; Tirmizî, “Kader”, 5. 
159 Ebu’l-Ferec İbnu’l-Cevzî, Zemmu’l-Hevâ, thk. Mustafa Abdulvâhıd (b.y.: y.y., ts.), 10. 
160 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 7. 
161 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 7; Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 42. 



  

 93 

kullanılmasıyla artar ve böylece tam bir kâmil akıl gerçekleşir. Bu nedenledir ki 

Araplar, yaşlıların tecrübeleriyle övünmüş; filozoflar da tecrübeyi edep olarak 

görmüşlerdir.162  

Aklı, bir taraftan garîzî akıl ve müktesep akıl olarak iki kategoride 

değerlendiren Mâverdî, diğer yönden de söz konusu kategorik akıl arasındaki insicama 

dikkat çekerek, müktesep akıldan ayrı garîzî aklın, faziletten soyutlanmış, rezileti 

artmış ahmak gibi olacağına işaret eder.163 Böylece akıl ve ahlak arasında bir bağ kuran 

Mâverdî, sadece doğuştan getirilen akılla yetinilerek nazar, istidlâl, tefekkür yollarıyla 

geliştirilmeyen aklın dümura uğrayacağını, söneceğini, toplumsal ahlaka zarar 

vereceğini anlatmaktadır. Doğuştan kalp, göz, kulak gibi iç ve dış idrâk vasıtalarına 

sahip olup da bunları kullanmayanlar sadece aklen değil, ahlâken de kınanmaktadır. 

Bunun içindir ki Kur’ân, aklını işletmeyen kimseleri sağır, dilsiz ve kör olarak niteler. 

Hatta onları yaratıkların en aşağısı konumuna indirger.164 Bununla birlikte aklın 

kullanılmasıyla, doğası gereği sınırsız kabul edilen mükteseb aklın artışı fazilettir. 

Müktesep akıldaki ziyadelik, olay ve olguları idrak etmedeki bilgelik, zandaki isabet 

gücü ve bilinmeyenden hareketle bilineni ortaya çıkarmak suretiyle tezahür eder.165 Bu 

nedenle akıl, bilginin kendisi olmaktan daha ziyade tecrübelerden yani yaşam 

süreciyle beslenen bir yapıya sahiptir.166  

Akıl ile ilgili diğer bir mesele de aklın cevher mi, araz mı olduğu yönündedir. 

Kelâmcılar ve filozoflar arasında bu problem tartışılmış; Eş’arîlerin ekserisi aklın araz 

olduğunu benimserken, Mâturîdiler genel olarak aklı cevher kabul etmişlerdir. Nazzâm 

dışında Mu’tezilîler, aklın araz olduğu yönünde kanaat belirtmiştir.167 İslâm 

filozoflarına göre ise, felsefe ve mantık terimi olarak “varlığın hakikatini idrak eden, 

maddî olmasa da maddeye tesir eden basit bir cevher; maddeden şekilleri soyutlayarak 

kavram haline getiren ve kavramlar arasında ilişki kurarak önermelerde bulunan, kıyas 

 
162 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 45-51; a.mlf., Teshîlü’n-nazar, 11-13. 
163 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 41-58. 
164 el-A’râf,7/179. 
165 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 45-51.  
166 Güneş, İslâm Düşüncesinin Şekillenişinde Akıl ve Nas: Bakillânî ve Kâdı Abdülcebbâr’da 

Kelâmullah Örneği, 418. 
167 Yusuf Şevki Yavuz, “Akıl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

1989), 2/246-247. 



  

 94 

yapabilen güç” demektir.168 Aklı cevher veya arazlık açısından değerlendirmeye tabi 

tutan Mâverdî, aklın araz olduğu yönünde kendi kanaatini belirtip, cevher 

olamayacağına dair delillerini serdeder. Varlığın hakîkatini idrâk eden latîf bir 

cevherdir, diyen filozofların bu iddialarını şu gerekçelerle reddeder: Cevher varlığını 

kendi başına hissettiren şeydir, eğer cevher olsaydı, akıllı diyebileceğimiz bir kişiye 

ihtiyaç hissedilmezdi, halbuki akıllı insan bulunmadan aklın mevcudiyeti iddia 

edilemez. Bununla beraber akıl, idrâk, arzu, lezzet, elem gibi canlılık vasfı taşıyan 

arazdır. Bu sebeple akıl olmadığında idrak mümkün değildir.169 

Akıl, insanın dünyada var oluş misyonunu belirleyen ilahî bir nimet olarak, 

insana verilmiş fıtrî yeti ya da bu fıtrî yetinin kavrama, düşünme ve değerlendirme gibi 

kabiliyetlerle gelişmesi sonucu elde ettiği malumatlar bütünüdür. Böylece akıl hem 

ilâhî bir vehbiliği hem de beşerî bir kesbiliği ifade etmektedir.170 Aklın fıtrî (garîzî) 

yönü, Allah’a imâna giden yolun temel taşı, kesbî yönü ise istidlal ve tefekkür yoluyla 

gelişen boyutunu anlatır. Kesbî akıl ne kadar gelişirse gelişsin, vahyin müteşâbih 

kapsamına aldığı metafizik konulara, tefekkür, istidlal ve gaibi şahide kıyaslamak gibi 

yolların hiçbiriyle ulaşamaz.171 Bu nedenle aklın çekim alanını aşan mâlumatı insana 

bildirecek, aklî arızaların kişiye vereceği zararları izale edecek, yaratıcıyı tanıma ve 

kulluğun yollarını öğretecek ikinci bir bilgi kaynağına ihtiyaç vardır ki, bu kaynak 

vahiyden başka bir şey değildir. Bu bilgi kaynağının insana ulaştırılması, onun 

anlayışına sunulması ancak nübüvvetle gerçek bulur. Bu anlamda Mâverdî her ne 

kadar, aklın önemini vurgulayan değerlendirmeler yapsa da netice de gerçek iyi ve 

kötünün tanımlanmasında sem’î bilgiyi önceleyerek vahyin vazgeçilmezliğini ortaya 

koymuştur. 

2.2.2. Mâverdî’de Bilgi Türleri 

Türkçe’de bilgi diye ifade edilen, sözlükte marife, idrâk etme, inaç, tecellî gibi 

anlamalara gelen ilim172 kavramının, üzerinde ittifak edilen bir tanımı yapılmamıştır. 

 
168 Bolay, “Akıl”, 2/238-242. 
169 Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 43. 
170 Mehmet Sait Reçber, İslâm, “Din ve Çağdaş Durum”, İslâmiyât 7/4 (2004), 19 
171 Yasin Pişgin, Kur’ân’a Göre Akıl ve Akılcılığın Kur’ân Tefsirine Etkisi (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2008), 20. 
172 Sâbûnî, el-Bidâye, 55; Hanifi Özcan, Mâturîdî’de Bilgi Problemi (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 



  

 95 

173 Bazıları özneyi (suje), bazıları nesneyi (obje), bazıları da obje-süje ilişkisini dikkate 

alarak bilgi tarifi yapmışlardır. Mu’tezile bilgiyi, inanç olarak anlamak suretiyle, bilgi-

inanç arasında fark görmemiştir.174 Eş’ariyye’nin, “ma’lûmun olduğu gibi idrak 

edilmesi,”175 ve Mâturidîlerin “mezkûrun açık hale gelmesini sağlayan bir sıfat”176 

şeklindeki ilim tanımları kabul görmüş, bu tanımlar daha sonra geliştirilen ilim 

tanımlarına öncülük etmiştir. 

Bilgiye kaynaklık eden unsurlar kelâm literatüründe duyular, akıl ve haber 

olmak üzere üç grupta anlatılır.177 Bununla birlikte İslâm düşüncesinde özellikle 

mutasavvıflar ilhamı da bilgi kaynakları içerisinde görmüş olsalar da bu anlayış, 

kelâmcılar içerisinde kabul görmemiştir.178 Mâverdî, bilginin kaynaklarını teamüle 

uygun bir şekilde akıl, duyular ve haber olarak kabul eder. İlhâmı ise, bilgi oluşturan 

bir araç olarak kabul etmez. 

Mâverdî, bilginin bilinen bir tanımını yapmamış179 fakat onun akıl üzerine 

yaptığı açıklamalarından hareketle bilgiye bakış açısını anlamak mümkündür. Onun 

bilgi tasnifâtını genel olarak aklî bilgi ve haberî bilgi olarak ikiye ayırabiliriz.  

2.2.2.1. Aklî Bilgi 

Mâverdî, aklı, sonuçları ile (mûcebince) ilim elde edilen şey olarak tanımlar. 

Aklı, bilme eyleminin merkezine yerleştiren Mâverdî’ye göre delil, medlûlün bilgisine 

ulaştıran ve akılla bilinen şeydir.180 Akıl bilgi değil bilgiyi elde eden araçtır. Daha 

doğrusu delilden hareketle aklın elde ettiği şey bilgidir. Onun anlatmak istediği aklî 

bilgi, hakkı batıldan, sahihi fâsitten, mümkünü mümteniden ayıran hâdis bilgidir. 

Böyle bir ilim, müdellel olduğu için kesinlik ifade eder. 

 
Yayınları, 2015), 42. 

173 Özcan, Mâturîdî’de Bilgi Problemi, 39. 
174 Nesefî, Tabsira 126; Özcan, Mâturîdî’de Bilgi Problemi, 43. 
175 Bakıllânî, et-Temhîd, 11; Cüveynî, el-İrşâd,12-16; Seyfüddîn Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, thk. Ahmed 

Muhammed el-Mehdî (Kahire: Dâru’l-Kütübü’l-visâka’l-kavmiyye, 1423/2002), 1/75. 
176 Nesefî, Tabsira, 1/137. 
177 Sâbûnî, el-Bidâye, 55-56; Teftazânî, Şerhu’l-akâid, 105. 
178 Pezdevî, Usûli’d-dîn, 8. 
179 Mehmet Birsin, “Ebu’l Hasen El-Mâverdî’nin Bilgi Anlayışı”, İnönü Üniversitesi Uluslararası 

Sosyal Bilimler Dergisi (INIJOSS) 8/1, (2019), 36-76. 
180 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5.  



  

 96 

Mâverdî, aklî bilgiyi ızdırârî ve iktisâbî diye ikiye ayırır.181 

1. Izdırârî İlim 

Zarûrî ilim olarak da tabir edilen ızdırârî ilim, aklın ilk olarak idrak ettiği, 

doğruluğunun kanıtlanmasında delile ve istidlâle ihtiyaç hissetmeyen apaçık 

bilgilerdir. Örneğin, bütün parçalardan büyüktür, önermesindeki hüküm, hiçbir delile 

ihtiyaç hissetmeksizin zihinde hasıl olan şeydir. Herhangi bir aklî çaba, nazar ve 

istidlâl içinde bulunmadan,182 insanın irâde fonksiyonu olmadan, Allah’ın kişinin 

nefsinde yarattığı,183 kulun ihtiyacına bağlı olmakla birlikte kudretinin dışında olan 

ilimdir.184 Vasıtasız bilgi de denilen zarûrî ilim, Allah’ın kanunuyla kayıtlı olup 

hakkında şüphe hasıl olmaz.185  

Mâverdî’ye göre, Allah’ın birliği gibi hılâfı münkün olmayan şey zaruri ilimle 

bilinir. Nübüvvet iddiasında bulunmak gibi hılâfı mümkün olan şey ise aklın istidlali 

ile bilinir. Mâverdî dış duyu (hiss-i zâhir) ve iç duyuyla beraber haberî bilgiyi zarûrî 

bilginin kapsam alanında görür. Bu ilmi elde etme noktasında havas ve avâm eşittir.186  

Yaratılışın gereği olarak insanda asgari düzeydeki bu ilim, sorumluluğun da 

sebebidir. İnsan hiçbir eğitimden geçmese de kendisinde hasıl olan zorunlu ilim 

sayesinde, Allah’ın varlığına ulaşma, yaşantısını idâme ettirme, tehlikelerden korunma 

gibi aktiviteleri gerçekleştirir. Mâverdî ızdırârî bilgiyi, Edebü’d-dünyâ ved’dîn adlı 

eserinde zahir his ile elde edilen bilgi ve iç duyularla sahip olunan bilgi diye iki şekilde 

tasnif ederken, A’lâmü’n-nübüvve’de zâhir his ve mütevatir haber diye ikiye ayırır: 

Zahir his ile elde edilen bilgi: Sağlam ve açık duyularla elde edile bilgiler bu 

türe örnek oluşturur. Bu bilgi mahiyet bilgisi niteliğindedir. Beş duyu dediğimiz 

bakma, duyma, tatma, dokunma ve koklama duyularıyla elde edilen bilgiler zâhir 

hissin kazanımıdır. Beş duyu vasıtasıyla bu hisleri idrak eden kişi, akıllı kişi olarak 

adlandırılır. 187 İç duyularla elde edilen bilgi, bir ikiden küçüktür, iki zıddın bir arada 

 
181 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5; Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, 1/80. 
182 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5. Ayrıca bk. İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 299. 
183 Bâkıllânî, Temhîd, 7; Sâbûnî, el-Bidâye, 55. 
184 Cüveynî, İrşâd, 22. 
185 Bâkıllânî, Temhîd, 7; Cüveynî, İrşâd, 23. 
186 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5-6; a.mlf., Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 43. 
187 Bağdâdî, Usûli’dîn, 8-9; Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 43; Cüveynî, İrşâd, 21; Âmidî, Ebkâru’l-



  

 97 

bulunması muhaldir gibi bedihî bilgilerdir. Açlık, susuzluk, sevinç, hüzün duyguları 

da bedîhî bir bilgidir.188 Aklî melekesi sağlam olan kişi, bu tür bilgiye sahip olmak 

suretiyle aklı tam kabul edilir.189 

Mütevâtir haberle idrâk edilen bilgi: Yalanlanmayacak bir şekilde yaygınlaşan 

bir haberle oluşmuş bilgidir.190 Mâverdî, aklın mütevâtir haberle elde ettiği bilgiyi, 

kesin bilgi olduğu için, taklidin caiz olduğu hususların dışında tutmaktadır.191 

2. İktisâbî İlim 

Aklın ilk olarak idrâk edemediği, nazar ve istidlal yoluyla elde edilen; 

araştırma, deney, gözlem, mukâyese, sentez gibi aklî bir çaba ve faaliyet neticesinde 

kesbedilen bilgidir.192 Diğer bir tanımla insanın kendi gayret ve iradesiyle sebeplere 

tevessül ederek Allah’ın kulda meydana getirdiği bilgi türüdür.193 Çünkü bu bilgi, 

akılla hemen idrak edilmez, delil talep ederek itiraza yönelmek mümkündür. Bunun 

için iktisab ilmi kat-i olabildiği gibi zannî de olabilir. 

Burada nazar kavramı, genel olarak iktisabî bilgiye ulaştıran düşünme faaliyeti 

ve düşünme sürecini ifade etmek için kullanılırken; istidlâl kavramı, delilden hareketle 

başka bir sonuca ulaşma faaliyetini anlatmaya matuftur.194 Bâkıllânî ve Bağdâdî kesbî 

ilmi, nazari ilim olarak ifade eder.195 

Mâverdî öğretisinde, Allah’ın zat ve sıfatları hakkındaki bilgi, iktisâbî bilginin 

kapsamına dahil edilmiştir. Allah’ın sanatının eserleri nazar ve istidlâl yolu ile 

kavrandığında, O’nun zat ve sıfatları daha iyi idrâk edilmiş, hikmetindeki 

mükemmellik daha iyi anlaşılmış olur.196 Hz. İbrahim’in, Allah’ı tanıma arayışı197 

 
efkâr, 81; Birsin, “Ebu’l Hasen El-Mâverdî’nin Bilgi Anlayışı”, 36-76  

188 Bağdâdî, Usûli’dîn, 8-9; Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, 81. 
189 Bağdâdî, Usûli’dîn, 8-9; Mâverdî, Edebü’d-dünyâ ve’d-dîn, 43; Cüveynî, İrşâd, 21. 
190 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 6. 
191 Birsin, “Ebu’l Hasen el-Mâverdî’nin Bilgi Anlayışı”, 36-76. 
192 Bâkıllânî, Temhîd, 8-9; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5; Cüveynî, İrşâd, 21; Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, 

83. 
193 Sâbûnî, el-Bidâye, 55. 
194 Adem Yığın, Klasik Fıkıh Usûlünde Bilgi Anlayışı, (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013), 111-118. 
195 Bâkıllânî, Temhîd, 8; Bağdâdî, Usûli’dîn, 9. 
196 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 9.  
197 el-En’am,74-82. 



  

 98 

yolunda ulaştığı zihnî tekâmül Mâverdî’nin ortaya koymaya çalıştığı düşüncenin tipik 

bir örneğidir. 

Mâverdî, iktisâbî bilgiyi, aklın tefekkürü ve çabası ile kesbedilenler ve sem’i 

hükümler ile elde edilenler olmak üzere ikiye ayırır.  

Akıl yoluyla elde edilen iktisabî bilgi, zarurî ilimden istidlâl edilerek elde 

edilen ve aklî bir delil ile istidlâl edilen bilgi diye iki kategoride değerlendirilir. 

Örneğin tevhîd bilgisi, zıddının düşünülmesi caiz olmayan, zarûrî ilmi de iktizâ eden 

ve aynı zamanda bedîhî bilgiden hareketle istidlalî de gerektiren iktisâbî bir ilimdir.198 

İkincisi ise aklî bir delil ile istidlâl edilerek ulaşılan bilgi türüdür. Bir delilden hareketle 

aklî tefekkür ve çaba ile kazanılan, istidlalî kesbî bir bilgidir.199 

Mâverdî, nübüvvet müessesesinin ispatının aklî bir delil kabul edilen zarûrî 

ilimle mi yoksa istidlâlî bir ilim ile gerçekleşeceğine dair ihtilaflara dikkat çeker. 

Sonuçta gerek zarûrî ilim ve gerekse istidlâli ilimden her ikisi de aklî birer ilim kabul 

edildiği için, nübüvveti ispatta onun kullandığı delilin, akli bir ilim olduğunu 

söyleyebiliriz. Bunun yanında Mâverdî, ilhâmı bilgi kaynağı olarak kabul edenleri, 

“bunlar aklî istidlâli, bilgi kaynağı olmaktan çıkarıp ilhâmı, tevhid ve nübüvveti ispat 

etme kaynağı olarak kabul etmişlerdir” ifadeleriyle tenkit etmiş ve onların, 

“...kendisiyle aklettikleri kalpleri olsun”200 ayetindeki, ‘aklettikleri kalbi’ ibaresini 

ilhâm olarak yanlış yorumladıklarını ifade etmiştir.201 Halbuki Onların bu düşünceleri, 

“Ey akıl sahipleri ibret alın,”202 ayeti ve “Kur’ân’ın gerçek olduğu kendileri için 

apaçık belli oluncaya kadar onlara çevrelerinde ve kendilerinde bulunan kanıtlarımızı 

hep göstereceğiz. Rabbinin her şeye tanıklık etmesi (onlar için) yeterli değil midir?” 

ayeti sebebiyle fâsittir.203 Çünkü mezkûr ayetler şer’i bilginin kaynağı olarak ilhâmı 

değil nazar ve istidlâli esas alır. 

 
198 Bâkıllânî, Temhîd, 8-9; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5. 
199 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5; Sâbûnî, el-Bidâye, 55. 
200 el-Hac 22/46. 
201 Mâverdî, Hâvi’l-kebîr, thk., Ali Muhammed Mi’vaz- Adil Ahmed Abdülmevcûd (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999), 16/53. 
202 el-Haşr 59/2. 
203 Mâverdî, Hâvi’l-kebîr, 16/54. 



  

 99 

Akılla elde edilen iktisâbî bilgiyi iki kategoride tasnif eden Mâverdî’nin 

değerlendirmesine göre, Allah’ın varlığı ve birliğine herhangi bir delile ihtiyaç 

hissetmeden insan fıtratında doğuştan bulunan izdırârî ilimden hareketle, küçük aklî 

tefekkür ve istidlâl ile ulaşılabilir. Böylece Mâverdî, Allah’ın varlığının zorunlu ve 

bedîhî bir ilimle bilinebileceğine işaret etmek suretiyle, tevhîd bilgisinin fıtrî bir bilgi 

olduğuna dikkat çekmiş, dolayısıyla Hanefî-Mâturîdî ekolünün Allah’ın varlığını 

akılla bilmenin kişiye vacip olduğu204 görüşünden yana tavır almış olmaktadır. Diğer 

yönden o, nübüvvet iddiasının doğrulanmasının, ancak bir delil üzerinden istidlâl 

edilerek yapılabileceğini iddia eder. Bununla Mâverdî’nin, Allah’ın varlığı ve birliği 

delile ihtiyaç hissettirmeyecek kadar ayan beyan ortadadır, nübüvvet iddiası ise Meselâ 

mucize gibi bir delil ile ancak doğrulanır, demek istediği kanaatindeyiz. Çünkü 

Mâverdî’nin, “tevhîd asıldır, nübüvvet ise fer’dir,”205 ifadeleri, ‘asıl, delile ihtiyaç 

hissetmez ama, fer olan bir delille ispatlanır’, anlamındaki bir gerçeğin ifadesidir.  

Mâverdî’nin iktisâbî bilgi tanımlamasında bu bilginin ikinci öncülünü sem’î 

hükümler oluşturmaktadır. Ona göre, sem’î hükümler dayanağını, resûle itaatin 

gerekliliğinden alır. Aklî hükümlerde nakil şart olmasa da sem’i hükümlerin 

anlaşılması ve itaati gerektirmesinde akıl şarttır.206 Böylece Mâverdî, sem’î 

hükümlerin bağlayıcılığını rasyonel bir saikle açıklamaya çalışıyor. Bu anlayışa göre 

akıl, bir açıdan nakli vuzûha kavuştururken farklı bir açıdan da nakli uyulması gereken 

bir emir telakki eder.  

Mâverdî’ye göre, sem’i hükümler, teabbüd ve inzâr olmak üzere iki çeşittir. 

Teabbüd, emir ve nehiyler; inzâr ise va’d ve vaîddir.207 O, sem’i hükümleri bir fakîh 

dakikliğiyle açıklamaya çalışarak meseleye fıkhî bir boyut kazandırmaktadır. 

Mâverdî’nin, sem’i hükümlerden bir kısmını, dinin emir ve nehiylerine tekabül eden 

“taabbüd” kavramıyla açıklaması, bu hükümlerin bir yönüyle Allah’a kulluğu ifade 

eden ibadetler ve muâmelattan müteşekkil bütün bir amelî ahkamı içermesi, bir başka 

boyutuyla da bunların hikmetinin ancak vahyin bildirmesiyle anlaşılabileceğine işaret 

 
204 Kemâleddîn Ahmed el-Beyazî, İşaratü'l-Meram min ibârâti’l-İmâm Ebî Hanîfe (Beyrut: Dâru’l-

Kütübü’l-İlmiyye, 2007), 41. 
205 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5. 
206 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 7. 
207 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 7-8. 



  

 100 

ettiği kanaatindeyiz. Çünkü teabbüd kavramı her iki manaya da mündemiçtir. Naklin 

düzenlediği diğer hüküm, uyarma diye Türkçe’ye çevrilen inzâr kavramıdır ki 

Mâverdî, “inzâr” ifadesini va’d ve vaîd mukâbilinde kullanmaktadır. Va’d ve vaîd, 

Allah’ın iyi veya kötü kullarına ahiretteki durumlarıyla ilgili va’di’dir. Farklı bir 

ifadeyle inzâr bir peygamberin tebliğinde, bir söz ve fiilin cennet mükafatını ve 

cehennem cezasını gerektirdiğinin bilinmesidir.208 Bunların keyfiyetini ancak Allah 

bildiği için va’d ve vaîd, sem’î hükümlerden sayılmıştır.209 

Fetret ehlinin sorumluluğu meselesini inzâr-taabbüd boyutuyla tartışmaya açan 

Mâverdî, ‘bu durumdaki bir kişinin taatine sevap, isyanına ceza tereddüp eder mi?’ 

Sorusu etrafındaki muhtelif görüşlere kendi kanaatini belirtmeden değinir. Birinci 

görüşe göre, kendisine peygamberin tebliği ulaşmayanlar sevap veya günaha müstehak 

olur. Bu konuda ileri sürülen diğer kanaat, ehl-i fetretin taat ve isyanı sevap ve cezayı 

gerektirmeyeceğini ifade eder. Üçüncü bir yaklaşım ise, fetret ehlinin ödüle müstehak 

olacağı, nimetlerin de lütuf olduğu yönündedir.210 

Mâverdî teabbüd ve inzâr kavramları üzerinden bazı çıkarımlar yapıyor. Buna 

göre peygamberler, teabbüd ve inzârı diğer bir ifade ile Allah’a kulluğu ve ahirete 

müteallik eden hukuku bir araya getirdiğinde, başka bir şeye ihtiyaç duymadan şeriat 

(din) tam olur. Eğer bir peygamber sadece teabbüd dediğimiz emir ve nehiylerden 

oluşan şer’î hükümleri getirip, daha önce de inzâr, başka bir nebi tarafından tebliğ 

edildiyse, her ikisinin getirdiği teabbüd ve inzarla şeriat ikmal edilmiştir.211 Böylece 

peygamberler, bir taraftan dinin fürûunu yani şer’î ahkâmı beyan ederken, diğer 

yönden de cennet ve cehenneme götürecek söz ve fiillerin neler olduğunu insanlara 

bildirerek onlara karşı inzâr görevini yapmış olmaktadır. Mâverdî sem’î hükümlere 

yönelik bu sınıflandırma ile, sorumluluğu teabbüd ve inzar şeklinde iki beyanı bulunan 

risalete bağlamaktadır.212 

2.2.2.2. Haberî Bilgi  

 
208 Birsin, “Ebu’l Hasen el-Mâverdî’nin Bilgi Anlayışı”, 36-76. 
209 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 8. 
210 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 8. 
211 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 7-8; Birsin, “Ebu’l Hasen el-Mâverdî’nin Bilgi Anlayışı”, 36-76. 
212 Birsin, “Ebu’l Hasen el-Mâverdî’nin Bilgi Anlayışı”, 36-76. 



  

 101 

Mâverdî’nin, bilginin ikinci kaynağı olarak kabul ettiği haber, müstefîz haber, 

tevâtür haber, karine ile ahad haber, mücerred ahad haber olmak üzere dört kısımda 

mütalâ edilir.213  

Kelamda kullanılan müstefîz haber yaygınlaşarak şöhret bulmuş nakilleri 

anlatırken, hadis ilmindeki müstefîz rivayet, tarikleri çoğalan hadisin gittikçe 

yaygınlık kazanmasını ifade eder.214 Hanefi usulcüler, meşhur haberi müstefîz diye 

tabir ederler. Buna göre meşhur veya müstefîz, senedin râvi sayısı her tabakada üçten 

aşağı düşmeyen fakat tevâtür seviyesine de ulaşmayan hadistir.215 

Yine kelâmda kullanılan mütevâtir haber ile hadis literatüründe kullanılan 

mütevâtir hadis de farklı bağlamları ifade eder. Buna göre mütevâtir kavramı, kelâmda 

yalan söylemeleri mümkün olmayan bir grup tarafından sübut bulmuş haberleri 

anlatmak için kullanılırken,216 hadis literatüründe ise hadisin senedinde yalan 

söylemeyecek kadar çok sayıda ravinin naklettiği hadisi ifade etmek için kullanılır.217 

Meselâ kelâmda Hz. Muhammed’in nübüvvetini, mucizeleri ve tarihsel rivayetleri 

anlatan kavram, mütevâtir haberdir.218 Bu anlamda Kâdî Abdülcebbâr, tevâtür haberin 

Kur’ân’n icazı ve Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat bağlamında ele alındığını ifade 

etmiştir.219  

Mâverdî, ehl-i ilim nezdinde müstefîz haber ile tevâtür haberin müterâdif kabul 

edildiğini beyan etmektedir. Bununla birlikte onun kendi kanaati, ismin farklı olması, 

müsemmânın da farklı olacağı düşüncesiyle bu iki haberin ayrı mütalaa edilmesi 

yönünde olmuştur. Mâverdî’nin anlayışında müstefîz haber, muhbiri iyi veya kötü 

olabilen, avam-havas herkes tarafından kavranabilen ve şüpheye mahal vermeyen 

haber olup, haber tekniği açısından da en güvenilir ve en açık haberdir. Mütevâtir haber 

 
213 Mâverdî A’lâmü’n-nübüvve, 85; a.mlf., Hâvi’l-kebîr, 16/85. 
214 Ahmet Yücel, Hadis Usulü (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 2017), 163; 

Zekeriya Güler, “Müstefîz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32/135-136. 
215 Yücel, Hadis Usulü, 163. 
216 Cürcânî, Ta’rîfât, 66; Sâbûnî, el-Bidâye, 55. 
217 Cemalettin Erdemci, “Kelâm İlminde Haberin Epistemolojik Değeri”, Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 4/1 (2006), 154. 
218 Erdemci, “Kelâm İlminde Haberin Epistemolojik Değeri”, 154. 
219 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî fî ebvâbi’t-tevhîd ve’l-adl, thk. Mahmud Muhammed Kâsım (b.y.: ed 

Dâru’l-Mısriyye, ts.), 15/317. 



  

 102 

ise, başlangıçta (sahabe tabakasında) ahad olmakla birlikte daha sonraki tabakalarda 

(tâbiîn ve tebau’t-tâbiîn tabakası) yalan üzerine birleşmesi mümkün olmayan bir 

sayıya ulaşan haberlerdir.220  

Müstefîz haber izdırarî bilgiyi, tevâtür haber ise istidlâli bilgiyi hasıl eder. 

Çünkü ifâdada, nazar ve istidlâl yok iken tevâtür, nazara ihtiyaç hisseder.221 

Mâverdî, mütevâtir haberin başlangıçta ahad olma kriterine sahip olması 

nedeninden olsa gerek, onu müstefîz haberin gerisinde bir konuma yerleştirmektedir. 

Fakat o, bu iki haber türü arasındaki farkları zikrederken, müstefiz haberi amaçsız, 

mütevâtir haberin amaca yönelik olduğunu beyan eder. Buna göre müstefîz haber 

aralarında hiçbir ortak payda olmayan kalabalıkların verdiği haber, mütevâtir haber ise 

bir amaca matuf olarak verilen haberlerdir. Ayrıca Mâverdî, müstefîz haberde râvilerde 

adalet şartı aramazken mütevâtir haberde haber verenin adaletini şart koşar. Bu 

durumda Mâverdî’nin, müstefîz ve mütevâtir haber arasındaki, ehem-mühim 

kategorisinde haber verenlerin çokluğunu baz aldığını söyleyebiliriz.  

Mâverdî’nin haber tasnifâtında yer bulan ahad haber ise, bir kişinin ya da yalan 

ve hata üzerine birleşmeleri mümkün olan az sayıda kişilerin verdiği haberdir.222 

Mâverdî, Hâvi’l-kebîr’de ahad haberi üç kısma ayırırken,223 A’lâmü’n-nübüvve’de 

ahad haberi, bir karine ile bilinen ahad haber ve karineden soyutlanmış ahad haber diye 

ikiye ayırır. Ona göre karîne ile bilinen ahad haber, ilim ifade eden haber olup beş 

kısma ayrılır;  

1. Doğruluğu peygamberlerin haberleriyle tasdik edilen kesin haberler. 

2. Ümmetin, haberin doğruluğu üzerinde icmâ ettiği haberler.  

 
220 Mâverdî A’lâmü’n-nübüvve, 85; a.mlf., Hâvi’l-kebîr, 16/85. 
221 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 87; a.mlf., Hâvi’l-kebîr, 16/87.  
222 Buna göre, 1. Ahbâru’l-muâmelât, günlük hayatla ilgili haberlerdir. 2. Ahbâru’ş-şehâdât, zina 

suçunun sübut bulması gibi şahitlikle ilgili haberlerdir. 3. Hz. Peygamber’in sünnetleri ve ibadetler 

hakkındaki haberlerdir. Mâverdî’ye göre ahad haberle amel konsunda ihtilaf olsa da cumhûr ulemâ 

bunlarla amelin vâcip olduğu görüşündedir. Mâverdî de bu görüşü benimser. Bk. Mâverdî, Hâvi’l-

kebîr, 16/86. 
223 Mâverdî, Hâvi’l-kebîr, 16/86. 



  

 103 

3. Kendisiyle amel edilen ve haberin makbûl olduğuna dair hakkında icmâ 

bulunan haberlerdir. Bu durum, haberin doğruluğuna delildir. 

4. Çok sayıda kişi tarafından bizzat müşahede edilen, muhbiri inkâr 

edilemeyecek kadar yaygınlaşan haberdir. Haberin bu vasfı, haberin sıhhati ve 

muhbirin doğruluğuna delildir. 

5. Aklî bir delil ile birlikte olan haberlerdir. Bu haber akla muvafakat ettiği için 

haber, sadık; ortaya çıkardığı bilgi de hakikattir.  

Mâverdî’nin literatüründeki diğer ahad haber türü ise, haberin doğruluğuna 

delâlet eden bir karineden soyutlanmış haberdir. Bu tür haber zannı gerektirdiği için 

ilim ifade etmez. Fakat ahad haber, aynı manaya delalet eden farklı haberlerle takviye 

edilirse, bu haber de tevâtür derecesine ulaşmış olur.224 

Mâverdî’nin anlatımındaki haber türleri, onun Hz. Peygamber’in nübüvvetini 

ispatta kullandığı delillerdir. A’lâmü’n-nübüvve’nin ikinci bölümünde Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin ispatını bu deliller üzerine inşa edildiği görülmektedir. 

Ona göre bu naklî deliller, ilim ifade ettiği için nübüvvetin birer işareti ve ispatı 

mesabesindedir. 

Görüldüğü üzere Mâverdî’nin nübüvveti ispatta kullandığı deliller hem aklî 

hem de naklîdir. Onun kullandığı deliller, mevzûnun içeriğine bağlı olarak değişiklik 

arz etmektedir. O, bazen Mu’tezile ve filozofları aratmayacak kadar aklı ön plana 

çıkarmış, bazen de hasâis yazarlarının bile eserlerine almadığı zayıf ve uydurma 

rivayetleri delil olarak kullanmıştır. Din ve dünya ahkamının belirlenmesinde aklı 

mihenk taşı (ölçü koyan) olarak görmüş; iyilik ve kötülüğün tanımlanmasında ise naklî 

bilgiyi esas alarak Eş’ariyye’nin yanında yer almıştır. Yine Mâverdî, “idrâk” 

kavramını merkeze alarak akıl tanımlaması yaparken ve aklın araz olduğunu söylerken 

Eş’arî kimlik taşımıştır. Tevhîd ve nübüvvetin bilinmesinde ise, aklî istidlâlden hareket 

ederek Mâturidî ekolden yana tavır almıştır.  

 
224 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 88-89. 



  

 104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 105 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. MÂVERDÎ’DE NÜBÜVVET SAVUNMASI 

3.1. Mâverdî’ye Göre Nübüvveti İnkâr Akımları 

Tarih boyunca ilhâd ve inkâr akımları döneminin şartları çerçevesinde farklı 

isimlerle varlığını hissettirmiştir. İnkarcılık, bazen Tanrı’nın yokluğu, bazen ahiretin 

yokluğu, bazen deist harekette olduğu gibi Tanrı’nın acziyeti üzerinden kurgulanmış, 

son tahlilde ilhâd nübüvvetin gereksizliğine yönelmiştir. Abdurrahman Bedevî’ye göre 

ilhâd hareketi antik çağda, ‘ilahlar öldü’ tarzında, aydınlanma döneminde Nietzsche 

(ö. 1900) ile birlikte ‘tanrı öldü’ şeklinde formatlanmış, İslâm dünyasında ise, 

‘nübüvvet düşüncesi, yani nebiler öldü’ formuna dönüşmüştür.1 Hz. Peygamber 

özelinde nübüvveti inkâr edenlere baktığımızda; müşrikler, onun sıradan bir beşer 

olması hasebiyle, yahudiler ise kıskançlıklarının bir yansıması olarak peygamberin 

kendi kavimlerinden olmaması nedeniyle Hz. Muhammed’in nübüvvetini inkar yoluna 

gitmişlerdir. 

Daha önceki bölümlerde ilhâd hareketlerinin nübüvvete yönelik eleştirileri 

müzakere edildiği için bu bölümde Mâverdî özelinde, meseleyi irdeleme yoluna 

gidilecektir. Mâverdî’nin, nübüvveti inkâr akımlarını; nübüvvet kurumunu inkâr 

edenler ve Hz. peygamber’in nübüvvetini inkâr edenler olmak üzere iki ketegoride ele 

aldığı görülmektedir.2 Bu bağlamda Mâverdî, nübüvvet kurumunu reddedenleri üç 

gurupta mütalaa eder. 

1. Dehrî mülhidler: Alemin kıdemi ve doğanın yaratıcılığını iddia ederek elçiyi 

göndereni inkâr etmek suretiyle, nübüvveti de inkâr eden gruptur.3 Alemin cüzlerinden 

her birinin kadîm olduğuna inanmak, dehriyyenin en belirgin özelliğidir.4  

 
1 Bedevi, min-Târihi’l-ilhâd fi’l-İslâm, 7; Kutluer, Akıl ve İtikad, 29; Ahatlı, Muhaddislere Göre 

Peygamberlik Delilleri, 21-22. 
2 Bk. Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 19, 34-35. 
3 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 19; Şehristânî, el-Milel ve’n-nihâl, 3/79-80; Gazzâlî, el-Munkız mine'd-

Dalâl, 28-29.  
4 Şehristânî, el-Milel-ve’nihâl, 3/79-80 



  

 106 

Dehrî anlayış, nübüvveti inkardan önce, Yaratıcı’yı yok saymaya yönelik bir 

tutum içindedir. Elçiyi gönderen makamı yok saydığınızda, elçilik kurumundan söz 

edilemez. Bu nedenle Allah’ın peygamber göndermesini söz konusu etmek, ancak 

O’nun varlığını benimsedikten sonra mümkün olur.5 

2. Berâhime: Kendilerini “Behrâm”’a nispet eden, Allah’ın birliğini ve alemin 

O’nun tarafından yaratıldığını kabul eden, fakat nübüvveti reddedenlerdir. Mâverdî’ye 

göre Berâhime’nin kimliği hakkında; sadece Hz. Adem’in peygamberliğini kabul 

edenler, sadece Hz. İbrahim’in peygamberliğini kabul edenler ve genel olarak 

nübüvveti inkâr edenler, tarzında üç iddia vardır. 6 Fakat hem Mâverdî ve hem 

Şehristanî ilk iki iddayı şâz olarak niteler.7  

Berâhime’nin kimliği ve düşünceleri konusunda birbirinden farklı görüşler olsa 

da bu grubun en belirgin vasfı, aklın yeterliliği ilkesinden hareketle nübüvvetin iptalini 

savunmaktır. Ne olduğu tam bilinemeyen, Hint menşeli gizemli bu topluluğun yaratıcı 

bir Tanrı fikrini kabul edip, O’nun vahiy ve nübüvveti reddeden, pasif bir Tanrı 

anlayışını temsil ettiğini söyleyebiliriz. 8 

3.Üçüncü grup olarak Mâverdî, felsefecileri, zahiren olmasa da sözleriyle 

nübüvveti iptal edenler arasında zikretmektedir. Ona göre, "riyâzette kemal derecesine 

ulaşanlar” Rabbânî bilgilere de vakıf oldukları için nübüvveti inkâr düşüncesine 

meyletmişlerdir. Mâverdî bu ifadesiyle kimi kastettiğini belirtmemektedir. 

Muhtemelen filozoflar ve aşırı sûfîler bu gruba dahildir.9 

İslâm düşünce tarihinde, İslâm filozoflarına ilhâd ithamında bulunan en önemli 

şahsiyet Gazzâlî’dir. Zira o, Tehâfütü’l-felâsife adlı eseriyle İslâm filozoflarını on yedi 

konuda bidatle itham etmiş, üç meselede tekfîr etmiştir.10 Yine Osmanlı devri 

müderrislerinden Hocazâde Muslihuddîn Efendi’nin (ö. 893/1488) Tehâfüt’üne, 

 
5 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 272. 
6 Bâkıllânî, Temhîd, 131; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20. 
7 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 19; Şehristânî, el-Milel ve’n-nihâl, 3/79-80. 
8 Bâkıllânî, Temhîd, 126; Cüveynî, İrşâd, 352-353. Nesefî, Tabsira, 2/689; Bedevi, min Târîhi’l-ilhâd 

fi’l-İslâm, 165-167. 
9 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20; Sönmez, “Nübüvvete Yapılan İtirazlar Bağlamında İbnü’r-Râvendî 

ve Nübüvveti İnkâr Düşüncesi”, 271-279. 
10 Gazzâli’nin fiozofları tekfir dili için bk. Gazzâlî, Tehâtü’l-felâsife, thk. Süleyman Denyâ (Kahire: 

Dârul’l-Maârid, ts.), 80 vd; a.mlf., el-Munkız mine’d-dalâl, 28-29 



  

 107 

Kemâlpaşazâde’nin (ö. 940/1534) yazdığı Tehâfüt Hâşiye’sinde filozoflar tenkit 

edilmiştir.11. Bunun yanında Mâturidî, Semarkandî ve Fahreddîn er-Râzî gibi âlimler 

de filozofların, peygamberlere iman ettiklerini ifade etmelerine rağmen yaptıkları 

yorumlarda dolaylı olarak nübüvveti inkâr ettiklerini ileri sürmüşlerdir. Kelâmcılara 

göre, filozofları nübüvveti inkâr etmeye götüren sebep, onların, Allah’ı mûcibün bi’z- 

zât (herşeyi yapmaya zorunlu) kabul edip, kainâtın ondan südûr ettiğini 

savunmalarıdır. Halbuki kelâm âlimleri nezdinde, Allah fâili muhtar olup, bunu inkâr 

eden, nübüvveti inkâr etmiş kabul edilir.12 

Nübüvvetin kurumsal varlığına yönelik inkâr hareketlerini dehriyye, Berâhime 

ve filozoflar olarak zikreden Mâverdî, Hz. Peygamber’in şahsında onun nübüvvetini 

inkâr edenleri dört grupta mütalaa etmektedir.13 

1. Yahudiler, yeni bir dinin şeriatlarının neshine yol açacağı endişesinden 

dolayı Hz. Muhammed’in peygamberliğine itiraz etmektedirler. Bu yüzden 

yahudilerin çoğunluğu neshi kabul ezmezler. Şeriatlarının nesh edilmeyeceğine dair 

bazı tezler ileri sürerler. Onların bir kısmı neshi aklen nefiy yoluna giderken, bazıları 

da aklen kabul etse de Hz. Musa’nın, “ebediyen cumartesi gününe tutunun” sözünden 

dolayı şer’an dinlerinin neshine yanaşmazlar.14 Mâverdî, tarihi veriler Hz. Musa’nın 

şeriatının önceki şeriatları neshettiğini göstermektedir, bu nedenle Hz. Musa’nın 

şeriatının da neshedilmesi imkân dahilindedir, diyerek yahudilerin bu tutumlarını 

yanlışlama yoluna gider. 

2. Hz. Muhammed’in nübüvvetini inkâr eden bazıları da “Muhammed, ancak 

Arap kavmine gönderilmiş bir peygamberdir” diyerek onun peygamberliğinin 

evrenselliğine karşı çıkmışlardır.15 

 
11 Kemâl Sözen, İbn Kemâl’de Metafizik (Isparta: Fakülte Kitabevi, 2001), 28-29. 
12 Sönmez, “Nübüvvete Yapılan İtirazlar Bağlamında İbnü’r-Râvendî ve Nübüvveti İnkâr Düşüncesi”, 

271-279. 
13 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 50. 
14 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 50; İbrahim Bayram, “Neshin Varlığını İnkâr Yoluyla Hz. 

Muhammed’in Nübüvvetini Reddeden Yahudilere Cüveynî’nin Cevapları”, İhya Uluslararası İslâm 

Araştırmaları Dergisi 8/1 (Bahar 2022), 212-239. 
15 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 51; Cüveynî, İrşâd, 339. 



  

 108 

Mâverdî’ye göre bu itiraz da kendi içinde çelişkilidir. Böyle bir iddiayı 

dillendirenlerin, onun peygamberliğine itirazları yoktur. Hz. Muhammed’in 

peygamberliğinin sabit olması, onun sözünün de doğruluğunu gerektirir. Nitekim o, 

bütün insanlara gönderildiğini16 ve son peygamber olduğunu beyan etmiştir. 

Dolayısıyla Hz. Muhammed’in doğruluğu sübut bulduğuna göre onun, ‘tüm insanlara 

gönderilen son peygamber’ olduğuna dair sözü, onların bu itirazını delilden yoksun 

bırakmaktadır.17 

3. Hz. Muhammed’in nübüvvetine yapılan diğer bir itiraz, “Muhammed, hiçbir 

şeriata bağlı olmayan putperestlere gönderilmiş bir peygamber olup, Yahudi ve 

Hıristiyan şeriatına göre yaşayanlara gönderilmemiştir.” şeklinde formüle edilebilir.18 

Mâverdî, ‘Hz. Muhammed’in nübüvvetini kabul etmiş birisinin, onun peygamberliğini 

benimsemesi inkardan daha önceliklidir’ diyerek bu tezin de butlanını ortaya 

çıkarmıştır. 

Bir peygamberin nübüvvetini kabul edip, kendilerinin peygamberi olarak 

benimsememek abes bir durumdur. Hele bu peygamber ben bütün insanlığa 

gönderildim, diyorsa ve onun sıdk sahibi olması peygamberliğinin bir şartı ve gereği 

ise, onu kendi peygamberi olarak benimsememek tenakuzdur. Diğer taraftan Hz. 

Muhammed’in peygamberliğini kabul edenler nezdinde, ona verilen vahiy de zımnen 

kabul edilmiş olur. Nitekim Kur’ân-ı Kerim, Hz. Peygamber’in tüm insanlığa 

gönderilen bir elçi olduğunu kesin ve açık bir dil ile ilan etmiştir.19 

4. Bazıları da “Bir şeriatın diğer şeriat ile neshi caiz olsa bile Muhammed 

Peygamber değildir; çünkü o, Musa ve İsa’nın mûcizesi gibi doğruluğunu kabule 

mecbur edecek zorlayıcı bir mûcize getirmemiştir” diyerek onun nübüvvetine karşı 

olmuşlardır.20  

 
16 Buhari, “Teyemmüm”, 1, “Salat”, 56; Müslim, “Mesâcid”, 3; Nesâi, “Gusul”, 36; Dârimî, “Salat”, 

111. 
17 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 51. 
18 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 51; Cüveynî, İrşâd, 339. 
19 es-Sebe 34/28; en-Nîsâ 4/79. 
20 Ali b. Rabben et-Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, thk. Adil Nüveyhid (Beyrut: Dâru’l-Âfakı’l-Cedîde, 

1393/1973), 48-51; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 51; Cüveynî, İrşâd, 339; Âmidî, Gâyetü’l-merâm fî 

ilmi’l-kelâm, 341; a.mlf., Ebkâru’l-efkâr, 4/68. Bayram, “Neshin Varlığını İnkâr Yoluyla Hz. 

Muhammed’in Nübüvvetini Reddeden Yahudilere Cüveynî’nin Cevapları”, 212-239. 



  

 109 

Hz. Peygamber’in nübüvvetine yönelik bu itirazların, yahudilerden ve 

hrıstiyanlardan geldiği aşikardır. Nitekim Cüveynî de Hz. Peygamber’in nübüvvetini 

inkâr edenleri üç grupta mütalaa ederek, inkarcıların yahudi ve hristiyanlar olduğunu 

beyan eder.21 Onlardan bazıları kutsal kitaplarındaki işaretlerden dolayı Hz. 

Peygamber’in nübüvetini inkâr edemediğinden, çıkış yolu olarak neshin imkanını 

aklen ve şer’an kabul etmeyerek dinlerinin bâki kaldığını ileri sürerler. Böylece Hz. 

Peygamber’i, Araplar ve putperstlerin peygamberliğine indirgerler. 

3.1.1 Nübüvveti İnkâr Akımlarının İddiaları ve Mâverdî’nin İddialara 

Cevapları 

Nübüvveti inkâr akımlarını Berâhime, dehriyye ve filozoflar olarak üç gruba 

ayıran Mâverdî, bu ekollerin iddialarını, aklın yeterliliği ilkesi üzerine 

temellendirdiğine dikkat çeker. Dolayısıyla bir peygambere gerek kalmadan akıl 

onların getirdiği bilgileri ihdas etme yetisine sahiptir. Bununla beraber nübüvvet 

inkarcıları arasında ihtilaf vakî olup, tutarlı bir uzlaşı sağlanamamaktadır.22 Şimdi söz 

konusu iddialar ve Mâverdî tarafından bu iddialara verilen cevapları müzakere etmek 

yerinde olacaktır.  

1. İddia: Peygamberin getirdiği şeyin lüzûmunu akıl da beyan ettiği için, 

Allah’ın nübüvvetle bunu açıklamaya ihtiyacı yoktur.23 

Bu iddiaya yönelik olarak Mâverdî’nin cevabı: Aklın cevazına hükmettiği şey, 

peygamberin onu vacip kılmasına engel değildir; eğer akıl bir şeyin vücûbuna 

hükmettiyse, peygamberin getirdiği buna engel olmaz, aksine onu tekit eder.24 

 
21 Cüveynî, İrşâd adlı eserinde, Hz. Peygamber’in risaletini inkâr edenlerden bir bölümünün neshin 

mümkün olmadığını, ikinci topluluğun, onun mucizelerini reddettiğini, bir diğer grubun ise son 

peygamberin nübüvvetini Araplar ile sınırlandırdığını belirtir. Bu noktada gruplardan ilkini, 

Yahudilerin çoğunluğu, üçüncüsünü ise yine bu din mensuplarından olan Îseviyye’nin teşkil ettiğini 

kaydeder. İkinci grup için özel bir isim zikretmez.Bk. Cüveynî, İrşâd, 339; Bayram, “Neshin Varlığını 

İnkâr Yoluyla Hz. Muhammed’in Nübüvvetini Reddeden Yahudilere Cüveynî’nin Cevapları”, 212-

239. 
22 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20. 
23 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20; Ayrıca benzer iddialar için bk. Bâkıllânî, Temhîd, 128; Abdülcebbâr, 

Muğnî, 15/125-127; Nesefî, Tabsira, 2/679; Teftazânî, Şerhü'I-Mekâsıd, 5/7. 
24 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20. Aynı iddiada Bâkıllânî, hüsun-kubuh açısından meseleye yaklaşarak, 

bunların ancak bir peygamberin şeriatıyla açıklanabileceği yönünde cevap vererek mezhebi 

paradigmaya uygun hareket etmektedir. Bk. Bâkıllânî, Temhîd, 128. Mâverdi ise aklın ve naklin 



  

 110 

Dolayısıyla akıl ve nakil birbirinin alternatifi değil, birbirinin tamamlayanıdır. 

Bununla beraber akıl, peygamberin mesajından müstağni değildir.25 Akıl insanların 

gereksinim duydukları bütün maslahatları gerçekleştiremez; gıdaları, ilaçlardan ve 

zehirden ayırt etmenin yolu açıklanmasaydı, insan onu denemeye cesaret edemez, 

insan bedensel ihtiyaçlarının karşılayamaz, kendi kendinin devamını sağlayamazdı. 

Ayrıca cennet-cehennem gibi ahirete müteallik meseleler ile vasıfları ancak vahiyle 

bildirebilecek teabbudî konular aklın imkân sınırlarını aşar.26 

Bir olay ve olgunun hakikatinin iki farklı makam tarafından onaylanması, onun 

gerçekliğine engel teşkil etmek şöyle dursun aksine doğruluk derecesini artırır. Vahyin, 

aklî bilgilerin eksiğini ikmâl etmesi, gerektiğinde onu teyit etmesi, doğruyu 

yakalamada isabetli bir yol demektir. Meselenin diğer bir boyutu, aklın tek başına 

yeterli olabileceğini savunmak ya insanın aklına ârız olan unutma, hata etme, yanılma 

gibi vasıflardan habersiz olmak27 ya da aklı kutsamaktır. Bu yüzden akıl kendini sık 

sık yanılmaktan koruyan, kendini doğrulayan bir kılavuza ihtiyaç hisseder.28  

2. İddia: Kabul etmeyecekleri bilindiği halde Allah’ın onlara peygamberler 

göndermesi hikmete aykırı, abes bir durumdur. Mâverdî bu savı, “tevhidi kabul 

etmeyen insanlar olduğu halde, tevhîde delâlet eden deliller göndermesi nasıl abes 

değilse, Allah’ın peygamber göndermesi de abes değildir,”29 ifaderiyle reddeder. 

Böyle bir iddia kendi içerisinde çelişkilerle doludur. Mâverdî’nin de ifade ettiği 

gibi peygamberin, nübüvveti kabul eden ve etmeyenlere gönderildiğini söylemek, 

vakıa olarak nübüvvetin gerçekliğini zımnen kabul anlamına gelmektedir. Hem 

nübüvvetin imkanını inkâr etmek hem de peygamberin gönderildiği gerçeğini kabul 

etmek, ictimâ-i zıddeyni gerekli kılar ki bu da mantıken bâtıldır. 

 
birbiriyle çelişmeyeceği yönünde bir cevap verir. O hüsun kubuh meselesine hiç değinmez, fakat 

teabbudî konularda aklın tek başına yeter olamayacağını da ifade etmekten geri durmaz. Burada 

Mâverdî’nin yapmak istediği muhatabın argümanlarıyla kendisine cevap vermektir ki bu yöntem 

kelâmda “hasmı kendi deliliyle ilzâm etmek,” olarak bilinir.  
25 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20. Ayrıca bk. Abdülcebbâr, Muğnî, 15/125-127; Barlak, Kelâmda 

Nübüvvet Tartışmaları, 230-231.  
26 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 276-277; Bâkıllânî, Temhîd, 104-121; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20. 
27 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 279-280. 
28 Vecihi, İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı ve Ebu’l-Muîn en-Nesefî ile Seyfuddîn el-Âmidî’nin Nübüvveti 

İspat Metotları 217. 
29 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 20. Ayrıca bk. Bakıllâni, Temhîd, 128; Taftazani, Şerhu'I-Mekâsıd, 5/7. 



  

 111 

“Kabul edilmeyeceği bilindiği halde niçin uyarılıyor” ifadesi tam bir cebrî 

tutumdur. Bu anlayış, Allah’ın bilgisinin, kulların iradelerinin hangi yönde pozisyon 

alacağını belirleyeceği tezini destekler. Doğrusu aklı ulvîleştiren bu grubun, kulu 

rüzgâr önünde yaprak mesabesine indirgeyen bu bakış açısı, insan akıl ve iradesini yok 

sayan bir anlayışı beslediği gibi aslında söz konusu grubun savunduğu düşünce 

sistemiyle de çelişmektedir. 

3. İddia: “Her peygamberin getirdiği farklı farklı olup, birbirini nakzediyor; 

sonrakiler öncekileri neshediyor. Akli hükümlerde ise, tenakuz ve nesih yoktur” tezine 

karşı Mâverdî, dini hükümlerin inanç ve ibadet boyutuna dikkat çekerek, bu anlayışı 

reddediyor. Buna göre peygamberler, tevhîd ve Allah’ın sıfatları gibi dinin inanca 

müteallik hükümlerinde ihtilaf etmemiş, bilakis aynı şeyi farklı ifade ve metotlarla 

söylemiştir. Mâverdî, bu reddiyesine şu tezi de ilave eder, düşüncedeki farklılık, aklın 

delil olarak kullanılmasına engel teşkil etmediği halde, peygamberlerin şeriatları 

arasındaki ihtilaflar, onların getirdiklerinin huccet ve delil olmasına niçin engel 

olsun?30 

Aslında bu iddiayı Kur’ân-ı Kerim nakzetmektedir; peygamberlerin getirdiği 

dinlerin temel esasları aynı olup,31 farklılık gibi görünenler ise insanların bakış açıları 

ve tahrif etmeye meyyâl düşüncelerinden kaynaklanmaktadır. Bunun için bütün 

peygamberlerin getirdiği din İslâm olarak adlandırılmıştır. Peygamberlerin getirdiği 

şeriatlar ise, birbirinden farklılık göstererek32 toplumların yaşam tarzlarını düzenleyen 

temel ilkeleri belirler. Bu ilkelerin, peygamberin yaşadığı zaman-mekân, hitabettiği 

toplumun sosya-kültürel ve ekonomik yapısına göre değişmesi doğal bir durumdur.33 

Aksi halde farklı zaman ve mekân içerisinde yaşamış insanların aynı ilkelere 

uymalarını beklemek insan doğasına aykırı bir tutumdur. 

Peygamberler arasındaki ihtilaftan söz edenler, aklî bilgiler arasındaki 

farklılıkları unuturlar. İnsandaki kin, düşmanlık, sevgi, nefret ve ön yargı gibi 

psikolojik etkenler ile sosyal, ekonomik ve kültürel statüler, farklılıkları kamçılayarak 

 
30 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 21. 
31 eş-Şûrâ 42/13. 
32 el-Maide 5/48. 
33 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd, 169. 



  

 112 

aklın kötüye kullanılmasına sebebiyet verir. Doğrusu burada amaç, farklılıkların 

kaçınılması gereken bir değer olduğunu anlatmak değil, nübüvveti inkâr düşüncesiyle, 

karşı tarafı suçlayanların tutarsızlıklarını ifade etmektir. Bununla beraber farklılıklar, 

zenginlik kabul edilip, eleştirel analizler yapma ve problem çözme gibi aklî yetileri 

geliştirerek büyük bir sinerjiye dönüştürülebilir.  

4. İddia: Nübüvvet gaybî bilgiye ulaştıran sağlıklı bir yol değildir. Ayrıca 

mûcizeler, doğal olmayan bir şeyin ortaya çıkarılmasıdır. Bu iddiaya karşılık Mâverdî, 

mûcizeler, zaten normal durumun dışına çıkılan Allah’ın fiilleridir, normal olanla, 

hârikulâde olan mûcizeler sayesinde temyiz edilir, diyerek cevap verir.34 

Mûcizenin en temel vasfı harikulâde bir olay olmasıdır. Bu özelliğinden dolayı 

mucizede, karşı tarafa benzerini yapma konusunda bir meydan okuma vardır.35 Allah, 

insanlar için koymuş dolduğu sünnetullâhı, onlar açısından farkına varılmayacak 

şekilde değiştirerek elçisinin gerçek peygamber, getirdiklerinin hâk olduğunu teyit 

eder. Zaten elinde mûcize gerçekleşen peygamberin de iddiası bu yöndedir. Gerçeğin 

bu şekilde biliniyor olmasına rağmen nübüvvet muarızlarının, mûcizenin olağanüstü 

bir olay olmasından dolayı yaptıkları itiraz, malumun îlâmından başka bir şey değildir. 

Fahreddîn Râzî’nin Muhassal’daki, “mûcize, zaten olağan dışı bir şeydir; 

peygamberlik iddiasında bulunan bir kişi de olağandışı bir fiille başkasından tefrik 

edilir”36 ifadeleri, bu düşünceyi destekler mahiyettedir. 

5. İddia: Nübüvvete itiraz edenlerden bazılarının iddiası şudur; âdetin dışına 

çıkan mûcizenin ortaya koyduğu şeyin benzerini, sihirbazlar da izhar etmektedir, bu 

nedenle mûcize nebilerin doğruluklarının delili olamaz.37 Mâverdî, bu itirazı ret 

mahiyetinde şöyle söyler: “Sihir, bazı maharetli kimselerin, hile yapmak suretiyle 

cahilleri aldattığı bir işlemdir, mûcize ise, akılları bile şaşkına çevirir. Diğer taraftan 

sihre öğretim yoluyla ulaşılır ve sihri yapana muarazada bulunmak mümkündür. 

 
34 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 21; Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, 4/68. 
35 Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, 4/68. 
36 Râzî, Muhassal, 185. 
37 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22; Ayrıca bk. Abdülcebbâr, Muğnî, 15/125-127; Ebû Bekir Muhammed 

b. Tayyip Bâkıllânî, el-Beyân ani’l-farḳ beyne’l-mu’cizât ve’l-kerâmât ve’l-ḥiyel ve’l-kehâne ve’s-siḥr 

ve’n-nârencât, nşr. Yusuf Mükârisî el-Yasûî (Beyrut: Mektebetü’ş-Şer’kiyye, 1958), 56-59; Âmidî, 

Ebkâru’l-efkâr, 4/69; Nesefî, Tabsira, 2/663. 



  

 113 

Mûcize sadece sahibine özgüdür, hiç kimse ona muarazada bulunamaz. Musa’nın (as), 

asasının yılana dönüşmesi mûcizesinde, sihirbazların karşılık veremeyip secdeye 

kapanması, mûcizeye muaraza edilememesinin en tipik örneğidir.38 

Mâverdî’nin bu teze itirazını üç noktada toplamak mümkündür. Buna göre, 

sihrin hedef kitlesi câhillerdir, bunları ikna etmek için güçlü delillere ihtiyaç yoktur, 

bazı maharetleri kullanmak yeterlidir. Mûcize, herkese hitap etmek suretiyle, en 

yetenekli kişileri bile hayrete düşürerek onları ya iknâ eder ya da ön yargılarıyla baş 

başa bırakır. Mâverdî’nin ikinci itirazı, sihrin öğrenilebilir olması esasına; üçüncü 

itirazı ise sihre muarazada bulunulabileceği ilkesine dayanır. Zaten mûcizeyi sihir ve 

büyüden temyiz eden de mûcizeye muarazanın yapılamamasıdır.39 

Aslında sihir ve büyü herhangi bir amaçtan yoksun aldatma, göz boyama, zarar 

vermeye matuftur. İkna etmek, insanın yararına hizmet etmek gibi bir hedefi yoktur. 

Mâverdî’ye göre, tamamen hile ve çıkar üzerine kurulu bir eylemin, gayesi sadece 

insanların saadeti ve hidayetine yönelik40 olan ilâhî bir fiille karşılaştırılması “kıyas 

maal fârık” bir durumdur. Çünkü fer’ (sihir), asl’a (mûcize) eşit değildir.41 

Mâverdî’nin reddettiği mezkûr iddiaların, nübüvvetin imkanından daha ziyade, 

nübüvvetin gereksizliğine ve mûcizenin keyfiyetine yönelik olduğu görülmektedir. Bu 

iddialarda olgusal olarak peygamberlik kurumu ve mûcizeler kabul ediliyor, fakat 

nübüvvetin işlevi reddediliyor. Söz konusu iddiaları dile getiren anlayışın, delillerinin 

tutarsız ve kendi kendini nakzeder konumda olduğunu söylemek zor değildir. Hatta 

onların itirazlarının, peygamberi gönderenin fiiline yönelik olduğu görülmektedir. 

Meselâ mûcizelerin varlığına yönelik iddialar, peygamberden daha ziyade, mûcizeyi 

peygamberin elinde var eden Allah’ın yaratma eylemine yapılan bir itirazdır. Çünkü 

hârikulâde bir olayda peygamberin rolü, o fiile mahal olmak ve fiilin, kendi 

peygamberliğine kanıt olmaktan ibarettir. Mûcizede asıl olan Allah’ın, en akîl 

kimseleri bile böyle bir fiile karşılık veremeyecek derecede âciz bir duruma 

düşürmesidir.  

 
38 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22; Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, 4/68-69. 
39 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22. Ayrıca bk. Nesefi, Tabsira, 2/664; Râzî, Muhassal, 185. 
40 İbn Haldun, Mukaddime, 2/655-656. 
41 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22. Ayrıca bk. Bâkıllânî, el-Beyân, 56-59. 



  

 114 

3.2. Mâverdî’de Kurumsal Olarak Nübüvveti İspat  

Zât ve sıfatları bizim idrak kapasitemizi aşan varlığın kelâmının anlaşılması da 

aklımızın ve duyularımızın sınırlarını zorlar. Acziyetimizi bizden daha iyi bilen Allah, 

kendi vahyini bizim seviyemize indirgemek için mesajını beşerîleştirerek 

göndermiştir. İşte nübüvvet, dünya ve ahiret saadetimizin teminatı olan vahyi 

beşerîleştirme aracıdır. Gayb alemine ait olanın, müşahede alemine hitap eden tarzıdır. 

Allah’ın mesajını bizim anlayış sınırlarımıza indirgemesine rağmen, Berâhîme ve 

dehriyye gibi bazı mülhidler, nübüvveti ve doğal olarak vahyi kabule yanaşmayarak 

inkâr yoluna gitmişlerdir. Başta kelâmcılar ve İslâm filozofları olmak üzere, 

Müslüman düşünürler, nübüvvet münkirlerinin bu tutumlarına karşı, nübüvveti ispat 

yöntemleri geliştirmiştir. 

Tezimizin birinci bölümünde nübüvveti ispat yöntemlerini, mûcize, i’caz ve 

nübüvveti kurumsal ve olgusal yönüyle ispat şeklinde üç başlık altında ifade etmiştik. 

Bu bölümde mezkûr yöntemler içesinde Mâverdî’nin nübüvveti temellendirmeye 

yönelik yaklaşımlarını izah etmeye çalışacağız. 

Mâverdî, nübüvveti temellendirirken iki farklı yöntem kullanmaktadır. Genel 

olarak nübüvvet kurumunu ispat ederken onun metodu, bir kelâm yöntemi olan cedel 

diğer bir tabirle akli ve felsefi izahlardır. Zaten Mâverdî umûmi olarak nübüvvetin 

ispatının istidlâli bir delille yapılacağını beyan etmektedir.42 Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini ispatta ise Mâverdî, güçlü kanıtlar olarak gördüğü mûcize rivayetleri 

üzerinden konuyu şekillendirmektedir.43 

Mâverdî’nin, kurumsal olarak nübüvveti temellendirdiği argümanları şu 

şekilde ifade etmemiz mümkündür.  

1. İnsanın maslahatı ve peygamberlerin gerekliliği. 

2. Vahyin hakikati. 

3. Peygamberlerin şahsiyeti. 

4. Mûcizeler. 

 
42 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 5-6. 
43 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 52. 



  

 115 

3.2.1. İnsanın Maslahatı ve Peygamberin Gerekliliğiyle İspat 

Mâverdî, nübüvvetin sağlam bir zemin üzerine oturtulması için, daha önce zikri 

geçen şüphelerin iptalini44 önceledikten sonra nübüvvetin tesisini gerekli görmektedir. 

Ona göre bu yol, nübüvvetin ispatının delilidir.45 Böylece nübüvvet etrafında 

oluşturulan şüphelerin izâle edilmesinin akabinde, nübüvvetin gerçekliği ortaya 

çıkarılmıştır. Onun yaptığı bu yönteme “sebr ve taksîm metodu” diyebiliriz.46 

Mâverdî, öncelikli olarak peygamberliğin ispatını, nübüvvetin insana sağladığı 

maslahat ve peygamberin gerekliliği üzerinden okuyarak, âdeta insanın dünya ve 

ahiret saadetinin sağlanması ancak bir peygamberle mümkün olur, düşüncesi 

üzerinden tezini şekillendirmektedir. Böylece Mâverdî, herkesin anlayabileceği bir 

dille, “İşte bu fayda ve maslahatın yollarını öğretebilmek bir peygamberin varlığını 

zorunlu hâle getirir.” diyerek ispata yönelik gerekçelerini şöyle sunar. 

1. Nübüvvet, umûmî maslahattır: Allah’ın, kullarını kendisinde fayda olan 

şeylere irşâd etmesi, O’nun nimetidir. Bu nedenle akılların idrak edemediği konuları 

tebliğ amacıyla peygamber göndermek umumi maslahattır.47 Bu maslahatın gereği 

olarak peygamberler, gönderildikleri toplumlarda, ahlakı, adaleti, insanca yaşamayı 

tesis etmiş; zulüm, çirkinlik ve insafsızlığın önüne geçmiştir. İnsanlık, peygamberlerin 

örnekliğinde vahiyleri pratiğe dönüştürmüş, birlik ve düzen onlarla sağlanmıştır.48 

Toplumsal hayatta adalet ve düzenin sağlanabilmesi, insanların kendi cinsinden 

bir irşâd edicinin bulunmasını gerekli kılar. Beşerin en akıllıları, en yeteneklileri bile, 

din ve dünya işlerinin tanziminde bir mürşide ihtiyaç duyar. Çünkü insanların 

maslahatlarını yerine getirmede insan aklı yetersiz kalır. Bu nedenle insanlara, Allah’ın 

birliğini, kulluğu ve ahireti hatırlatan, hayırlı işlere teşvik eden, şerden sakındıran bir 

peygamberin varlığı gereklidir.49 

 
44 Bk. “Nübüvveti İnkâr Akımlarının İddiaları ve Mâverdî’nin İddialara Cevapları” başlıklı bölüm. 
45 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22. 
46 Sebr ve taksîm için bk. Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd, 29; Emine Öğük, “Kelamda İstidlâl Yöntemi”, 

Sitematik Kelam, ed. Mehmet Evkuran (Ankara: Bilimsel Araştırma Yayınları, 2019), 78. 
47 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22; Nesefî, Tabsira, 2/671; Ahmet Koç, Din eğitimi açısından Kur’an-ı 

Kerim’de tebşir kavramı, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 4 (1997), 159-184. 
48 el-Fâtır 35/24; Âlî İmrân 3/164. 
49 Nesefi, Tabsira, 2/673; Âmidî, Ebkâru’l-efkâr, 4/68-70; Sönmez, İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı ve 

Ebu’l-Muîn en-Nesefî ile Seyfuddîn el-Âmidî’nin Nübüvveti İspat Metotları 258. 



  

 116 

2. Nübüvvet tebşîr ve inzâr için gereklidir: Peygamberler, mahlûkat arasında 

ülfet peyda olsun ve hak gerçekleşsin diye; hayra teşvik için cennetin bir ödül, 

kötülükleri engellemek için de cehennemin cezalandırma aracı olduğu haberini 

getirir.50 “Ey Ehl-i kitap! “Bize ne bir müjdeleyici ne de bir uyarıcı geldi” demeyesiniz 

diye peygamberlerin arası kesildiği bir dönemde size gerçekleri açıklamak üzere 

elçimiz gelmişti. İşte size müjdeleyici de uyarıcı da geldi. Allah her şeye kâdirdir,”51 

ayeti kerimesi, Eh-i kitabın şahsında, tüm insanlara itiraza açık bir kapı bırakmama 

adına, peygamberlerin tebşîr ve inzâr için görevlendirildiği gerçeğini ortaya koyar. 

İnsan nefsinde hem iyiliğe hem de kötülüğe meyyal olmak vardır.52 Akıl, nefsin 

emrettiği şehvetin tuzağına düşmekten53 belli oranda insanı koruyabilmekle birlikte 

onu zarara sürükleyecek bilgisizlik içinde de olabilir. İşte burada peygamberlerin 

getirdiği vahiy, insanı süflî arzuların esiri olmaktan uzak tutacak yegâne kurtuluş 

reçetesidir. 

3. Sadece nübüvvetle öğretilen maslahatlar: Bazı hikmetler vardır ki 

öğretilmesinde aklî yetiler sınırlı kalır, bunların faydaları ancak peygamberler cihetiyle 

anlaşılabilir.54  

Allah’ı sıfatlarıyla tanıma, ibadetler ve yapılış şekilleri, ahiret hayatı gibi 

taabbudî inanç ve davranışlar, ancak Allah’ın bildirmesiyle marûf olur. Külli ilim 

sadece Allah katında olduğundan insanların ihtiyaç duyduğu tüm bilgi ve hikmetler, 

peygamberler aracılığıyla insanlara ulaştırılır. Dünya hayatının meşgaleleri, sıkıntı, acı 

ve ızdıraplardan dolayı insan aklı hakikati kavramada âciz kalır. İşte burada vahiy onun 

imdadına yetişir.55 

Gazzâlî, peygamberin gerekliliğini doktor-hasta metaforuyla açıklar. Ona göre 

peygamber tıpkı yanında iki çeşit ilaç bulunan bir doktor gibidir. İlaçlardan birisi zehir, 

diğeri şifadır. Peygamber, iyileşmeye vesile olan ilacı hastaya bildirendir. Allah, iman 

ve itaatin onu felakete sürüklenmekten kurtaracak bir ilaç gibi olduğunu, bunu da 

 
50 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22. Bk. Bâkıllânî, Temhîd, 128; Teftazani, Şehu’l-Akaid, 294. 
51 el-Mâide 5/19. 
52 eş-Şems 91/8. 
53 Yusuf 12/53. 
54 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22; Bâkıllânî, Temhîd, 121; Sâbûnî, el-Bidâye, 103. 
55 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 279-280; Bâkıllânî, Temhîd, 121. 



  

 117 

peygamberin haber verdiğini bildirir. Ona göre kaçınılması ya da yapılması gerekenleri 

bildiren peygamberler, tasdik eden ise akıldır.56 

4. Doğru bir Allah tasavvurunu ancak din ortaya koyar; din ise, Allah’ın 

gönderdiği Rasüllerle tashîh edilir.57 

Kanaatimizce Mâverdî, peygambersiz dinin olamayacağını, dinlerin en temel 

esası olan tevhîd inancının ancak peygamberlerin tebliğiyle ikame edileceği gerçeğini 

anlatmak istemektedir. Her ne kadar nübüvveti inkâr edenlerin, Tanrı inancıyla bir 

sorunu olmasa da gerçek manada bu inancı öğreten ve tevhid mücadelesini verenler 

peygamberler olmuştur. Yaratıcı bir ilâhın varlığı, ‘O’nun, evren ve insanla olan ilişkisi 

ve ahlâki ilkeler, bir peygamberin vahyiyle gerçeklik kazanır.58 Ayrıca zamanla 

bozulan tevhit inancını gönderilen peygamber tesis eder. Aksi halde her toplumun 

kendi kültürel kodlarına göre Tanrı tasavvuruna sahip olması kaçınılmaz olur. 

5. Akıllar kibirlenip tefrikaya sebebiyet verirken, peygamberler birleştirici 

olur: Âlimlerin ortak tecrübesi göstermiştir ki, insan aklı bazen kibirlenir, bu yüzden 

farklı akıl sahipleri hak ve hakikati kavramada ittifak sağlayamazken peygamberlerin 

tebliğ ettiği Allah’a itaat, insanları birleştirir. Çünkü inananlar, aynı inanç ve dâva 

uğrunda bir araya gelir.59 Bununla birlikte insanlar, aklıyla varlıklarını devam ettirecek 

ihtiyaçları öğrenir fakat bunların paylaşımında onların arzu ve istekleri sınır tanımadan 

her şeyi kendisi için almaya çalışır. İşte bütün bunlar insanlar arasında çirkin 

dalaşmalara sebebiyet vermektedir. Eğer din, insanların her biri için belirlenmiş 

standart haklar tanzim etmeseydi, bozuk niyetli insanlar hepsine el koyacak, bu durum 

düşmanlık ve kinlere yol açacaktı. O halde nimetlerin paylaşımında adaletli ölçüler 

koyacak, kavganın önüne geçecek, tertip ve düzen getirecek bir dine ihtiyaç vardır.60 

Ayrıca aklın kibirlenmesi, insanın haddini bilememesi ve âcizliğini 

unutmasıdır. Acziyetinin farkına varamayan insan, Allah’a kulluğu düşüklük olarak 

 
56 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd, 141-142.  
57 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22; Önal, “Vahiy ve Nübüvvet”, 214. 
58 Emre Dorman, Din Neden Gereklidir? (İstanbul: İstanbul Yayınevi, 2015), 133-135. 
59 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 22. 
60 Nesefî, Tabsira, 2/672-678; Sönmez, İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı ve Ebu’l-Muîn en-Nesefî ile 

Seyfuddîn el-Âmidî’nin Nübüvveti İspat Metotları, 252. 



  

 118 

görür. “Rabbiniz şöyle buyurdu: Bana dua edin, duanızı kabul edeyim. Bana kulluk 

etmeyi kibirlerine yediremeyenler, aşağılanmış olarak cehenneme gireceklerdir!”61 

Nemrut ve Firavun, Allah’a karşı kibirlenmenin en tipik örneğidir.  

Kibir, cehalet karanlığından kurtularak tenvîre giden yolun engelleridir. Çünkü 

kibirli insan, ben bilirim egosuyla hareket ederek, daha fazla yanılmaya başlar. 

Mâverdî’nin “kibirlenen akıllar, hakkı kavramada ittifak sağlayamaz” ifadelerinin, 

‘her akıl sahibi ben, en iyisini bilirim egosuyla hareket edip, her birisi farklı bir fikri 

dillendirir’ tarzında okunması mümkündür. Allah’a kulluk, kibirden uzaklaştırarak 

tevâzuyu celbeder, sonuçta cedellleşme yerine birlik, herkesi kapsayan maslahat hasıl 

olur. 

Mâverdî, nübüvvetin ispatı olarak gördüğü maslahatı mündemiç beş delili 

açıkladıktan sonra, bu ispat yönteminin, dakîk bir istidlâl ile hikmete en uygun yol 

olduğunu ifade ederken, aynı zamanda akıl merkezli bir metot olduğunu da ortaya 

koymaktadır. Kanaatimizce Mâverdî, “peygamber, maslahat, hikmet” diye formüle 

edebileceğimiz ispat yöntemiyle, ‘Allah, başıboş bırakmadığı insanın dünya ve ahiret 

saadetini sağlayacak bir rehberi, yeryüzündeki hikmetini gerçekleştirmek için 

göndermiş, bu nedenle peygamberin varlığı kaçınılmazdır’ ifadeleriyle 

özetleyeceğimiz düşünceyi ortaya koymaya çalışmıştır. Böylece Mâverdî, insanın 

fayda ve maslahatını sağlayacak peygamberin varlığını, Allah’ın hikmetinin gereği 

olarak görmek suretiyle, Mâturidî ekolünün hikmet eksenli peygamber tasavvuruna 

uygun hareket etmiştir.62 

Bunun yanında akıl nimeti hem vahyin anlamaşılmasında ve hem de dünyevi 

saadetin sağlanmasında insana kılavuzluk eder, fakat ona Allah’a kulluğun yollarını, 

ahiretin hallerini öğretemediği gibi insanlığın ortak saadetini sağlayacak bir huzur 

iklimini gerçekleştirmede yetersiz kalmaktadır. Dolayısıyla genel bir maslahatın 

kaynağı vahyin taşıyıcısı peygamberlerdir.  

 

 
61 el-Mü’min40/60. 
62 Teftazani, Şerhu’l-Akâid, 294; Barlak, “Kelam Geleneğinde Tanrı Tasavvurları”, 127-128. 



  

 119 

3.2.2. Vahyin Hakikatiyle İspat 

Peygamber’in gönderilmesini umumî maslahat olarak gören Mâverdî, bu 

peygamberin vahiyle desteklenmesini de nübüvvetin sübûtunun delili olarak 

görmektedir.63 Buna göre, hikmetinin bir gereği olarak ihdas edilen nübüvvet, Allah’ın 

kelâm sıfatının bir tezahürüdür. Peygamberin örnek şahsiyeti, nübüvvetin 

gerçekliğinin ifadesi, vahiy de bir peygamberin varlığının doğal bir sonucudur.  

Nübüvvetin mümkün bir gerçeklik olduğu, “işitilen bir hitap ya da indirilmiş 

bir melek elçiliğinde Allah’ın kullarına gönderdiği peygamberlere vahyetmesiyle 

sabittir.”64 diyen Mâverdî, nübüvveti ispatta, bir peygamberin varlığıyla ona farklı 

şekillerde indirilen vahyin hakikatini esas alarak düşüncesini şekillendirmektedir. 

Vahiy bu iki yoldan birisiyle peygamberlere verilmek suretiyle onların 

nübüvveti kanıtlanmış olmaktadır. Diğer bir deyişle vahiy gönderiliyorsa bu vahye 

muhatap olan elçinin, nübüvveti inkâr edilemeyecek bir vakıadır. İbn Rüşd’ün, Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini doğrulayan en büyük delilin Kur’ân olduğu, farklı kanıtlara 

ihtiyaç duymadığı65 şeklindeki beyanıyla, Mâverdî’nin peygamberin nübüvvetinin 

kanıtı, onlara indirilen vahiydir, ifadesi aynı düşüncenin farklı söylemlerle dile 

getirilmiş halidir.  

Nübüvvet ve vahiy birbirini tamamlayan unsurlardır. Buna göre bir beşere 

vahyin gelmesi onun peygamberliğinin en büyük delilidir. Bu yüzden vahyin varlığı 

nübüvvetin; nübüvvetin varlığı da vahyin ispatı için bir delildir. Nasıl ki Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin en esaslı delili, Allah’ın kelâm sıfatının tezahürü olan 

Kur’ân ise, peygamberlerin nübüvvetinin delili de kendilerine gelen vahiydir. Çünkü 

vahiy, Allah’ın beşere hitabıdır; bu hitap insanlardan ancak seçkin kullara yapılır ki 

onlar da peygamberlerdir.66 

 

 
63 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25; Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd, 104. 
64 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 23. 
65 İbn Rüşd, el-Keşf an menâhici’l-edille fî’l-akâidi’l-mille, 179-180; Câbirî, Medhal, 144-145. 
66 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25; Kemalpaşazâde, Kemâlpaşazâde, “Risâle fî-takrîr enne’l-Kur’âne’l-

azîm kelâmullâhi’l-kadîm”, Mecmûu Resâili’l-Allâme İbn Kemal Paşa, thk. Hamza el-Bekrî (İstanbul: 

Dârul-Lübâb, 2018), 173. 



  

 120 

3.2.3. Peygamberin Şahsiyeti Üzerinden İspat 

Nübüvvet, Allah’ın kendisini vahiyle gönderdiği bir peygamberin varlığıyla 

sabit olmaktadır. Nübüvvetin sıhhati de o peygamberin doğruluğuna ve ona itaatin 

gerekliliğine delâlet eden üç muteber şartla gerçekleşir.67 Daha doğrusu Mâverdî, söz 

ettiği bu üç şartın gerçekleşmesi halinde hem peygamberin nübüvvetinin 

ispatlanacağını hem de ona itaat etmenin gerekli olacağını beyan etmektedir. 

Mâverdî’nin, nübüvveti temellendirirken esas aldığı bu ilkeleri; peygamberin 

şahsiyeti, peygamberin mûcize izhar etmesi ve mûcizenin nitelikleri diye özetlemek 

mümkündür.  

Nübüvvet iddiasında bulunan nebinin, kendisinde bulunması caiz olan68 

sıfatlara haiz olması elzemdir. Onun peygamberliğe ehil, konuşmasında sıdk sahibi,69 

fazileti zahir, hâlinin kâmil olması şüphe götürmez bir gerçektir. Kendisinde bir 

noksanlık veya yalan zahir olursa, güvenirliğini kaybedeceğinden nübüvvete ehil 

olamaz.70 

Nübüvvetin gerçekleşmesi için en önemli ve belki de olmazsa olmaz kural, 

onların şahsiyetinin peygamberlik ehliyetine sahip olmasıdır. Bu kural tesis edilmeden 

peygamber olunamadığı gibi, mûcize göstermek, vahiy almak gibi özelliklere de sahip 

olunamaz. Çünkü peygamberin hem Allah’a hem de insanlara güven vermesi gerekir. 

Allah’a güven vermekten hâli olana, Allah vahiy emanetini nasıl teslim edecek? 

İnsanlara güven veremeyen bir elçi onlara nasıl örnek olacak? 

Peygamberler, sosyal statüsü, aklî melekeleri ve ekonomik durumu farklı 

büyük kitlelere örnek olabilen ve onları ikna ederek peşinden sürükleyen örnek 

şahsiyetlerdir. Onlar, ilâhî vahyin birinci muhatabı oldukları için peygamberlik büyük 

bir nimet olduğu kadar, diğer insanlara isabet etmeyen en zorlu ve sıkıntılı işlerin 

muhatabı olması açısından da büyük bir külfettir. Külfet karşısında imtihanı 

 
67 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25. 
68 Mâverdî, “sıdk” sıfatını peygamberlerdeki caiz olan sıfat olarak ifade etmektedir. Halbuki Ehl-i 

sünnetin genel kanaati “sıdk” sıfatını peygamberlerde bulunması gereken vacip sıfatlar içerinde 

mütalaa etmektir. Bk. Teftazâni, Şerhu’l-Akâid (Muhakkikin dipnotu), 303. 
69 el-En’âm, 6/33. 
70 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25; Sâbûnî, el-Bidâye,114. 



  

 121 

kaybetmemek için doğruluk, fazilet, sabır, güvenirlik, adalet gibi akla gelebilecek 

bütün güzel huylarda onların zirve şahsiyetler olmaları hem davalarının başarıya 

ulaşması ve hem de kendilerine verilen vazifenin hakkıyla yerine getirilebilmesi için 

kaçınılmazdır. 

Peygamberler, Allah adına vazife yaptıkları için O’nun desteğini daima 

hissederler. Mâverdî, peygamberlerin en büyük dayanağının Allah olduğunu ifade için 

Peygamberimiz’in şu rivayetini delil olarak getirir: “Resûlüllâh, Halid b. Velid’i bazı 

Arap bölgelerine, İslâm’a davet için gönderdi. Onlar dediler ki: Ey Halid, bize 

Muhammed’i vasfet. O da veciz mi yoksa uzun olarak mı deyince, veciz dediler: Bunun 

üzerine Halid şöyle dedi: O Allah’ın elçisidir. Elçi de gönderenin gücüne dayanır.”71 

Ayrıca peygamberlerin örnek şahsiyetleri, onların nübüvvetinin işaretleridir. 

Peygamberler aklî melekeleri, biyolojik ve psikolojik yönleriyle nübüvvete ehil 

oldukları gibi sergiledikleri örnek ahlaki şahsiyetleriyle de en güzel nümunedir. Bu 

nedenle Hz. Peygamber’in ahlakı, ümmiliği nübüvveti ispatta kelâmcılar arasında delil 

olarak kullanılmıştır.  

3.2.4. Mûcizeyle İspat 

Mûcize, teklîfin câri olduğu bir zamanda, nübüvvete mukârin, peygamberin 

elinde Allah’ın fiili olarak gerçekleşen hârükulâde olaylardır. Mûcizede itibar 

olağanüstü olanadır, çünkü doğal olan doğruya da yalana da şamildir, olağanüstülük 

ise, ancak doğru söyleyenlere hastır. Peygamberlerin ümmetlerine delil olması 

mûcizeler yoluyla gerçekleştiği için Allah mûcizeyi risaletin doğruluğuna delil 

yapmıştır.72 

Mûcize, nübüvvetin imkân dahilinde olduğunu, peygamberlik iddiasında 

bulunan kimsenin gerçek peygamber olduğunu ve iddia sahibinin getirdiği mesajların 

doğruluğunu kanıtlayan bir ölçektir. Gaybtan alınan kudretle asa ejdarhaya 

dönüşüyorsa, Allah’ın sözleri de gaybtan alınıp başkalarına ulaştırılabilir. Eğer mûcize 

vukû buluyorsa vahiy de vukû bulur. Böylece mûcize, vahyin gerçekleştiğini 

 
71 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25. 
72 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25. Ayrıca bk. Bakıllânî, el-Beyân 27; Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 170; 

Nesefi, Tabsira, 2/688-699; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/11. 



  

 122 

ispatlamaktadır. Peygamberler mûcize izhâr etmekle lisan-ı hal ile muhataplarına şunu 

ifade ediyor: “Sözlerimin doğruluğunun delili Allah’ın, hayret verici işler yapmam için 

insan kudretinin üstünde bir kudreti bana vermesidir.” Bu durumda peygamberin 

sözlerinin doğruluğu hakkında herhangi bir şüphe kalmayacaktır.73 

Mûcize, Allah’ın elçisini desteklemek ve onun peygamberliğini ispatlamak için 

doğal akışın belli bir süreliğine kesilip muhataba tehaddîde bulunmaktır. Mûcizeyle 

peygamber, işte benim nübüvvetimin ve nübüvvetle beraber getirdiğim vahyin delili 

budur, der. Muhatap da muarazada bulunamayacağına göre ya peygamberin davetini 

kabul edip teslim olacak ya da bağnazlığının tesirinde kalarak daha da azgınlaşacaktır. 

Bunun için mûcize hasmı, yapamayacağı şeyle karşı karşıya bırakmaktır. Bu açıdan 

bakıldığında mûcize, kulun hidayeti için ilahi rahmet kapısını, ona aralamaktır. Diğer 

bir tabirle Allah, peygamberinin elinde inanmamanın önündeki bütün engelleri 

kaldırarak adeta kuluna mûcizeyle psikolojik bir yaptırım uygulamaktadır. 

Hârikulâde bir olayın peygamberin doğruluğuna kanıt olabilmesi için bazı 

şartları taşıması gereklidir. Bu şartlar dikkate alınarak gerçek nebi ile nebi olmayanın 

birbirinden ayırt edilebilmesi mümkün olur. İddia sahibinin doğruluğuna delil 

olabilecek standart ölçütler olmasaydı, nübüvvet konusunda karışıklığa sebebiyet 

verecek ihtilafların varlığı kaçınılmaz olurdu.74 İşte burada Mâverdî, mûcizede 

bulunması gereken vasıflardan hareketle cedel metoduyla bazı çıkarımlar yapmaya 

çâlimaktadır. 

Bu bağlamda Mâverdî’ye göre mûcizenin olmazsa olmaz özelliğinden birisi, 

ilâhi kudretin bir tezahürü olarak peygamberin elinde gerçekleşmesidir. İlâhi kudretin 

eseri olması, onu sihir ve büyüden ayırırken; peygamberin elinde gerçekleşmesi de 

mûcizeyi keramet ve irhâstan tefrik eder. Hârikulade olması ise, mûcizenin yalancı 

birisinin elinde gerçekleşmesini engelleyen bir unsurdur.75 

Mûcizenin diğer önemli bir vasfı, sadece peygamberin doğruluğuna delil 

olmasıdır. Mûtî bir kimse bile olsa peygamberin dışında hiç kimsenin doğruluğuna 

 
73 Cevadî, Akıl Terazisinde Vahiy, 76-84. 
74 Cüveynî, İrşâd, 307-316; Râzî, Muhassal, 186; Teftazânî, Şerhu’l-Akâid, 295; Muhammed b. 

Abdulkerim Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm fî ilmi’l-kelâm, (Bağdat: Mektebetü’l-Müsnâ, ts.), 423. 
75 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26; Bakıllânî, el-Beyân 30; Râzî, Muhassal, 186; Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 

171; Nesefi, Tabsira, 2/695-696; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/11. 



  

 123 

delil olamaz. Mâverdî, bu öncülden hareketle, “Tanrılık iddiasında bulunan bir kimse, 

hârikulâde bir söz veya fiil gösterse, bir topluluk da onun yalancılığını ortadan kaldıran 

bir mûcize olduğuna kani olsa” şeklinde muhtemel bir iddia ileri sürer. Bu iddiaya 

karşı, “bu durum onda mevcut olan yalanı ortadan kaldırmaz, çünkü yalanla böyle bir 

iddia bir arada bulunmaz” diyerek76 mûcizenin ancak nübüvvete kanıt olabileceğini 

ortaya koymaktadır. 

Diğer taraftan Mâverdî, rubûbiyet iddiasında bulunan böyle bir yalancının 

mûcize izhar etmesinin, âlimlerin çoğunluğuna göre de kabul görmediğini ifade eder. 

Çünkü rubûbiyyet iddiası, büyük bir cürüm ve iftiradır. Yalancının nübüvvet iddiası ne 

kadar batıl ve çürük bir iddia ise ilahlık iddiası batıl olmaya daha layıktır. Böylece 

Mâverdî, hükmün fesadından hareketle diğer bir hükmün fesadına hükmetmektedir.77  

Peygamberin, mûcize ikrarı nübüvvete davettir. Bu ikrâr, elçinin, sıradan bir 

elçi değil, Allah elçisi olduğunu ilan etmektir. Mûcizeyi nübüvvetin bir sıfatı olarak 

gören Mâverdî, bir dil bilgisi kuralını hatırlatırcasına, sıfatın (mûcize), mevsufun 

(nübüvvet) önüne geçemeyeceğini, yani mûcizenin peygamberlik iddiasından önce 

olamayacağını ifade eder. Zaten kelâm literatüründe peygamberlikten önceki78 

hârikulâde olay, olgu ve fiiller irhâs olarak nitelenir.79 İrhası, mûcizeden tefrik eden 

Mâverdî, onu peygamberlik öncesi gerçekleşen ve nübüvvetin üzerine tesis edildiği 

hârikulâde olay olarak görür.80 Mûcizede tehaddînin olması ve peygamberlik 

iddiasıyla beraber olması, onu irhâstan ayırır.81 

Mâverdî, mûcizenin nübüvvet iddiasına bitişik olması üzerinden bazı okumalar 

yapar. Buna göre, eğer nübüvvet iddiası mûcizeye tekaddüm eder, ondan sonra da 

mûcize vukû bulursa bu birliktelik için yeterlidir. Bu nedenle nübüvvetin, mûcizeye 

tekaddümü olmazsa olmaz bir kuraldır. Hemen hemen mûcize üzerinde konuşan bütün 

 
76 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 29. 
77 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 30. Böyle bir istidlâl yöntemi bütün kelâmcılar ve özellikle Mu’tezile 

tarafından sıklıkla kullanılmıştır. Bk. Öğük, “Kelamda İstidlâl Yöntemi”, 80. 
78 Meryem 19/30. 
79 Cürcânî, “irhâs”, 17. 
80 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 25Mâverdî’nin irhasa yönelik bu ifadelerinin benzerini, Bağdâdî ve 

Teftazânî’de de görmek mümkündür. Bk. Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 171; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 

5/12. 
81 Beyâzızâde, İşâretü’l-merâm, 312. 



  

 124 

müellifler iktirân kavramını tanımda kullanmışlardır.82 Çünkü peygamberin iddiası, 

kendisine elçilik görevi verildiği andan itibaren başlar. Bu meselede aslolan mûcizenin 

nübüvvetten sonra izhar edilmesiyken, nübüvvetle birlikte sadece bazı insanlara izhar 

edilmesi hâlinde; Mâverdî, bu noktada mûcizeye şahitlik edenlerin tevâtür sayısına 

erişmesi, haberin de yaygınlaşması gerektiğini şart koşar. Eğer mûcize, tevâtür 

derecesinde bir sayıya ulaşmazsa başkaları için delil olmasa da mûcizeyi görenler için 

delil olur.83  

Diğer taraftan zaman veya mekân uzaklığından dolayı peygamberlerin 

delillerini göremeyen ve mûcizeye şahit olamayan insanların tutumunun nasıl olması 

gerektiğini değerlendiren Mâverdî, “gâib olan, hâzırdan; sonraki gelen, o zamanda 

yaşayandan öğrenir; bu suretle, peygamberleri doğrulayan deliller, haber-i tevâtürle 

bilinmiş olur ki, zorunlu ilmin gerçekleşmesinde tevâtür gözle görmek gibidir, ortaya 

çıkan bilgi de içinde yalan olmayan ve şekke maruz kalmayan bir hakikattir”84 diyerek 

mûcizeye dinamik bir özellik kazandırmaktadır. Böylece sonraki nesillere tevâtürle 

ulaşan olağanüstü olay, meydan okuma iddiasını devam ettirecek, o mûcize elinde 

gerçekleşen peygamberin nübüvvetinin hak olduğu doğrulanacaktır. Ayrıca 

Mâverdî’nin mucizenin sonraki nesillere iletilmesinde, tevâtür sayısına ulaşma şartını 

ileri sürmesi de mucizeyle hâsıl olacak bilginin doğruluğu açısından önemli bir 

gerekçedir. Bu nedenle duyulan her bilgi mûcize diye nakladilmeyecektir. 

Bu derece olağanüstü özelliklere sahip bir olayı, bir insanın 

gerçekleştirebilmesi mümkün değildir, ancak Allah’ın yaratmasıyla gerçekleşir. Allah 

bunları herkesin elinde değil de peygamberlik iddiasında bulunan beşerin elinde 

gerçekleştiriyorsa, o gerçek peygamberdir, getirdikleri de hakikatin kendisidir. Bu 

kriterlere sahip olan mûcize, elbette ki elinde gerçekleşen peygamberin nübüvvetinin 

kanıtıdır. Aslında mûcizeyi kabul ederek peygamberin nübüvvetini tasdik etmek, 

mûcizeyi yaratan ve elçiyi gönderenin kadîr, alîm, murîd bir varlık olduğunu kabul ve 

tasdik etmektir. 

 
82 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26; Ayrıca bk. Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 171; Nesefi, Tabsira, 2/695-696; 

Râzî, Muhassal, 185; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/11. Beyâzızâde, İşaretü’l-merâm, 312. 
83 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26. 
84 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 29. 



  

 125 

3.2.5. Mâverdî’de Mûcizelerin Tasnifi 

Bazı kelâmcılar mûcizeyi fiilin türüne göre, Allah’ın gücü dahilinde ve 

insanların gücü altında gerçekleşenler olmak üzere iki grupta tasnif etmiştir. Böyle bir 

ayrımı, ilk yapan kelâmcı Câhız olup, onun yaptığı bu tasnif bütün Mu’tezile’ye teşmil 

edilmiştir.85 Câhız tasnifâtını, mümkün, mümteni ve muhal kavramları üzerine inşa 

etmiştir. Buna göre Câhız, insanların gücü altında gerçekleşen fiiler için mümkün 

kavramını kullanmış; müntenî ve muhal kavramlarını ise Allah’ın fiileri için 

kullanmıştır. Câhızın ifadesinde müntenî, insanlardan menedilmiş fiilere, muhal ise, 

yaratılmışlardan gelmesi imkânsız olan fiillere tekabül etmektedir.86  

Fiilin türüne göre yapılan mûcize sınıflandırması Ehl-i sünnet kelâmcılarda da 

görülmektedir. Kelâmcılardan bir kısmı sınıflandırmayı, fiilî mûcize ve insanların 

gücünün engellenmesi anlamında men’i mûcize kavramlarıyla ifade etmiş;87 bazıları, 

gayri-mutat ve alışılmış fiilerden âciz bırakan tarzında gruplandırmış;88 bazıları da 

hârikulâde fiiller ve âdî fiiller (sıradan/alelâde fiiller) şeklinde formalize etmiştir.89 

Aslında bu minvalde yapılan mûcize sınıflandırmalarında müellifler, aynı düşünceyi 

farklı kavramlarla ifade edilmeye çalışmıştır. Bu gelenek içerisinde Mâverdî’nin 

tasnifatında mûcizeler, “insan kudreti dahilinde olanlar ve kudreti aşanlar” şeklinde 

gruplandırılmış, bu türde on farklı mûcizeden söz edilmiştir.  

1. Ölüleri diriltmek, bedenleri yaratmak gibi insan kudretini aşan cinsten 

olanlar; bunların azı da çoğu da mûcizedir. Çünkü O’nun kudretinde az ne ise, çok da 

odur.90 

Tehaddî özelliği taşıyan bu minvaldeki mûcizeler, hiçbir şekilde beşerin güç 

yetiremediği olağanüstü olaylardır. Mûcizenin tüm vasıflarını kapsayarak, muhataba 

itiraz hakkı tanımayacak kadar iddiayı destekler. Hz. Salih’in devesi,91 Hz. İsa’nın 

 
85 Meliha Bilge, Mu’tezile’de Mucize (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2021), 64. 
86 Bilge, Mu’tezile’de Mucize, 64-65. 
87 İbn Fürek, Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî, 182-183; Bakıllânî, el-Beyân 24; Bağdâdî, 

Usûli’d-dîn, 172; Şehristânî, Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 423-424; Bulut, Hissî Mûcizeler, 44. 
88 Nesefî, Tabsira, 2/690. 
89 Kemâlpaşazâde, “Fî hakîkati’l-mûcize ve delâletihâ alâ sıdkı men iddea’n-nübüvve”, 138. 
90 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26; Bâkıllânî, el-Beyân, 29; Abdülcebbâr, Muğnî, 15/262. 
91 A’raf 7/73: Hûd 11/64. 



  

 126 

ölüleri diriltmesi, alacalıyı iyileştirmesi92 bu türe örnektir. Muhatabın aklına ve 

hislerine hitab eder, etkili bir ikna gücüne sahiptir.  

2. Kısa bir müddet uzak bir yere uçmak gibi insan kudreti dahilinde olanlar, 

olağanüstü nitelikte olduğu için mûcizedir.93 

Mûcizelerin bu türü, etki gücü noktasında ihtilâftan hâlî değildir. Bazı 

kelâmcılar, bu minvaldeki mûcizelerin muhatapları ikna etmede diğerlerine göre daha 

etkili olduğunu ifade ederken,94 Bakıllânî, bu tür mûcizelerin ölüleri diriltmek gibi 

etkili olamayacağını söyler.95 Denizi yarmak, bir dağı başka bir yere taşımak ve bir 

yerden bir yere uçmak gibi mûcizeler insan gücü dahilinde olsa da bunlar, ancak 

Allah’ın peygambere verdiği ek bir güçle yapılabilecek türdendir. Bu nedenle böyle 

hârikulâde bir fiili görenler, kolaylıkla onun peygamber olduğuna kani olurlar.96 

3. Gayb olaylarını haber vermek gibi insan bilgisinin dışına çıkan mûcizeler.97 

Haberi mûcizeler diyebileceğimiz gaybî bilgi ve olaylar, insan bilgisini ve 

gücünü aşar niteliktedir. Bu mûcizeler, bazen gelecekten haber verme tarzında vuku 

bulur. Hz. Muhammed’in, Kisrâ’nın yıkılacağını,98 Bizanslılar’ın Fârisîler’e galip 

geleceğini bildirmesi99 bu tür mûcizelere örnek teşkil eder. Bu minvaldeki mûcizeler 

kimi zaman da Kur’ân’ın, inzâr ve ibret amacıyla hatırlatma yaptığı peygamber 

kıssaları niteliğinde olabilir.100 

4. İnsan kudretine dahil olan cinsten olsa da nev’i olarak beşer gücünün üstünde 

olan olaylar, mûcize sayılır. Örneğin Kur’ân-ı Kerim, cins olarak kelâm mesabesinde, 

nev’i olarak da insan gücünü aşan bir konumdadır.101 

 
92 Âlî İmran 3/49; Mâide 5/110. 
93 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26. İnsanlar bir alet edavât yardımıyla uçarlar ama aletsiz uçabilmek 

mümkün değildir. Bk. Kâdî Abdülcebbâr, Muğnî, 15/262. 
94 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26; Gazzâlî, el-İktisâd, 130-131; Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 423-424. 
95 Bâkıllânî, el-Beyân, 12-20. 
96 Bilge, Mu’tezile’de Mucize, 67. 
97 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 27. 
98 Buharî, “Menakıb”, 25. 
99 er-Rûm 30/1-4. 
100 Sâbûnî, el-Bidâye, 111. 
101 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26. Mûtezile, halku’l-Kur’ân çerçevesinde sarfeyi benimseyerek 

Kur’an’ı, insan gücü dahilinde gerçekleşen mucizeden kabul eder. 



  

 127 

Mâverdî, mantıkta kullanılan beş tümelden cins102 ve nev’i103 kavramalarıyla 

hârikulâde bir olayı mantık sadedinde açıklıyor. Kelâm etmek cins olarak, beşer 

gücünün yapabildiği bir eylemdir, fakat Kur’ân gibi bir kelâmda bulunmak nev’i 

olarak insan gücünü aşan bir ameliyedir. İnsanlar kelâm etme fiillerine sahipken, 

Kur’ân gibi bir kelâm meydana getirmekten âcizdirler.104 İnsan bir aletle güç yetirme 

imkanına sahip olmakla beraber, yine de kelâm etmekten âciz kalıyorsa, bu durum 

onun, mûcizevî bir olgu olduğunun göstergesidir. Daha doğrusu, imkanlar içerisinde 

bile Kur’ân’ın benzeri bir kelâm yapamayan insan, haddini bilip güç ve kuvvetin 

sahibinin elçisine teslim olmak zorunda kalır. 

5. Tohumdan ekinin çıkması, hastalığın iyileşmesi gibi insan fiillerinden olup 

da beşer kudretini aşanlar. Müzmin (süreğen) hasta vaktinden önce iyileşir, ekin 

vaktinden önce hasat edilirse, mûcize sayılır. Çünkü olay, beşer kudretinin dışına 

çıkmıştır.105 

Mâverdî, tabiatta carî olan olaylara işaret ederek, sadece nübüvveti ispat 

gayretinde kalmayıp, aynı zamanda Allah’ın sınırsız kudretini anlatmak istemektedir.  

6. Konuşma yetisine sahip birisinin konuşamaması, kâtibin yazmaktan âciz 

olması gibi insan gücü dahilinde olup da onu yapmaya güç yetirememe durumu: Bu 

nitelikler âcize has olduğundan dolayı mûcize olur. Çünkü o kendi aczini yakîni olarak 

bilir, onun acziyeti başkasından dolayı değildir.106 

Beşer bazı fiilleri yapabilme istitaatine sahip olduğu halde, o fiilleri 

yapamıyorsa bunun çeşitli sebepleri olabilir. O ondaki psikolojik durumu, hastalık, 

unutma gibi birçok etken kişiyi fiili gerçekleştirmekten hâli bir duruma düşürebilir. 

Hatta günlük hayatta çokça rastladığımız, bu nasıl yapılamaz diye şaşkınlığımızı 

 
102 “Asıl, nevileri ihtiva eden mahiyet” anlamındaki cins, mantıkta tümel varlık veya kavramları ve 

bunlar arasındaki ilişkiyi ifade eden beş küllînin ilki ve en kapsamlı olanıdır. bk. Hasan Katiboğlu, 

“Cins”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 8/20-21. 
103 Nevi, cinsin altında sıralanan ve cinsin öz bakımından kendisine yüklendiği şeydir. bk. İlhan Kuluer, 

“Nevi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/51-57.   
104 Bâkıllânî, el-Beyân, 23; Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm, 423 
105 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 27. 
106 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 27. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/bes-kulli
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/hasan-katipoglu


  

 128 

gideremediğimiz geçici durumların cereyan ettiğini görmekteyiz. İşte bu sebeplerden 

dolayı, böyle bir acziyetin mûcize olmadığı kanaatindeyiz. 

7. Hayvanın konuşması, cansızın hareket etmesi; eğer onu çağırmak ve işaretle 

olursa bu mûcizedir. Âdeti delse de çağırma ve işaret olmadan olursa mûcize 

değildir.107 

Kurdun çobanla konuşması,108 devenin sahibini, Hz. Peygamber’e ağlayarak 

şikâyeti gibi109 hayvanların ve cansızların dile gelmesine dair Peygamber 

Efendimiz’den gelen çok sayıda rivayet vardır. Bununla birlikte Mâverdî, bu 

minvaldeki haberleri, mûcize kapsamında değerlendirerek eserine almış, fakat 

hayvanın konuşmasını, çağırma durumu olduğunda mûcize olarak kabul 

etmememiştir. Kanaatimiz o dur ki Mâverdî, bu olayın, hayvanın eğitilmesi gibi insan 

unsurunun etkisiyle gerçekleşebileceğini düşünmesinden dolayı bu sonuca varmıştır. 

8. Bir şeyi mutat zamanının haricinde ortaya çıkarmak; kışın yaz meyvesini, 

yazın kış meyvesini izhar etmek gibi eğer bunların zamanının haricinde bekletebilme 

imkânı varsa, o zaman mûcize olmaz, aksi halde mûcizeden sayılır.110 

Meyvenin zamanının haricinde bekletilme imkânı olması durumunda insan 

müdahelesi devreye girdiği için olay, olağanüstü olmaktan çıkmaktadır. 

9. Ortaya çıkması başka bir sebebe dayanmıyorsa, suyu fışkırtmak veya 

fışkıran suyu kesmek mutad olanı deldiği için mûcizedir.111 

Peygamber Efendimiz’in parmaklarından fışkıran sudan yüzlerce sahabenin 

abdest aldığına,112 içme suyu ihtiyacını giderdiğine113 dair gelen rivayetler, bu 

mûcizeyi neredeyse tevâtür derecesine ulaştırmaktadır. Mâverdî, “başka bir sebepten 

kaynaklanmıyorsa” ifadesiyle, “örneğin suyun akıtılması, insanın etkisiyle oluşan bir 

 
107 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 27 
108 Buhari, “Fezailu’l-Ashab”, 8, “Enbiya”, 50; Müslim, “Fezailu’s-Sahabe”, 13; Tirmizi, “Fiten,”, 19. 
109 Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/26-27. 
110 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26. Nesefî’nin mûcize tasnifatı, Mâverdî’nin bu yorumuna pareleldir. 

Bk. Neserî, Tabsira, 2/690. 
111 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 26. 
112 Buhârî, “Vudû”, 32, 46, “Menâkıb”, 25; Müslim, “Fedâil”, 45, 6. 
113 Müslim, “Zühd”, 74; İmam Ahmed, 1/251. 



  

 129 

enerjiyle sağlanıyorsa, enerjiyi kestiğimizde sudaki hareketlilik durmaktadır,” gibi bir 

etkiyi anlatmaya çalışmaktadır. 

10. Bereket mûcizeleri: Az bir yiyecekle çok sayıdakilerin doyurulması ve az 

suyla çoğunluğun sulanması; bu durumu yaşayanlar hakkında mûcize olsa da başkaları 

için mûcize değildir.114 Zaten kelâmcıların ekserisine göre, Hz. Peygamber’e verilen 

hârikulâde fiillerin büyük çoğunluğu tehaddî amacı taşımaz; bunların bazıları 

mü’minler için nusret, sıkıntılı ve zor anlarda motivasyon kaynağı ve itminân meydana 

getiren ilâhî yardımlardır.115 

Hendek savaşı esnasında, iki avuç hurmayla herkesin doyurulması,116 az bir 

sütle çok sayıdaki sahabenin doyurulması hadiselerinde olduğu117 gibi Peygamber 

Efendimiz’in hayatında anlatılan birçok rivayet mevcuttur.  

Mâverdî, yaptığı mûcize tasnifinde bu iddiaların her birisinin, bazı ihtilaflar 

olsa da nübüvveti ispatta eşit hükümlere sahip olduğunu, bu mûcizelerden herhangi 

birisini izhar edenin nübüvvet iddiasını tasdik edeceğini ifade eder. 118 Mâverdî’nin bu 

yöndeki mûcize tasnifatında; Allah’ın gücü dahilinde olanların mûcize olmasında 

ittifak vardır, zaten mûcize Allah’ın fiilidir, beşere izafe edilmesi mecâzidir. Beşerin 

gücü dahilinde olan mûcizelere gelince, bu mûcizeler, insan unsuru dahilinde olup; 

Allah’ın bir engellemesi tarzında olduysa Allah’ın gücünün müdahelesi olduğu için 

mûcizedir.119 Fakat insan unsurunun etkisiyle meydana gelen bir âcizlik söz konusu 

ise, bunlar mûcizeden addedilmez, çünkü bu durumlar anlık olabildiği gibi kişiye özgü 

âcizlikten de kaynaklanabilir. 

 

 
114 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 28. 
115 Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissi Mucizeler, 32. Ayrıca ilgili ayetler için bk. Âl-i İmrân 3/123-

127; el-Mâide 5/112-115; el-A’râf 7/160; el-Ahzâb 33/9. 
116 Buharî, “Şerike”, 1, “Cihad”, 123; Müslim, “İman” 44, 45. 
117 Buharî, “Rikâk”, 17; Tirmizî, “Sıfatü’l-Kıyâme”, 36. 
118 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 28. 
119 Meselâ sarfe bu tazdan bir mucizedir. Mu’tezile, Kur’ân’ı insan gücü dahilinde görürken, Mâverdî 

cins olarak insan gücü dahilinde olarak görse de nev’î olarak Allah’ın gücü dahilinde görür. 



  

 130 

3.3. Mâverdî’de Hz. Muhammed’in Nübüvvetine İşaret Eden 

Deliller 

Mâverdî’nin nübüvvete yönelik inkâr hareketlerini, “nübüvvet kurumunu inkâr 

edenler ve Hz. Peygamber’in nübüvvetini inkâr edenler” şeklinde iki grupta mütalaa 

ettiğini ve her gruba farklı metotlarla cevap verdiğini ifade etmiştik. Bu bölümde Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini inkâr edenlere karşı Mâverdî’nin, onun nübüvvetini ispat 

sadedinde kullandığı rivayetleri ortaya koymaya çalışacağız. 

Hz. Muhammed’in nübüvvetinin delillerle ispatlanmasının gerekliliğini ifade 

eden Mâverdî’ye göre, ispata yönelik olarak getirilecek delillerde, üç muteber şart 

aranmalıdır. Bunlar, delil getirenin niteliği, medlûlün hükmü ve deliliğin vasfıdır. Delil 

getiren, aklı kullanarak medlûlü yani peygamberin nübüvvetini veya onun sıdkını ispat 

etmelidir. Delil ise delil getirenin kullandığı, medlûlü ispat eden kanıtlardır. İşte söz 

konusu bu kanıtlar, mûcizelerdir. Bazı mûcizeler onun nübüvvetinin kesin kanıtı, bazı 

mûcizeler ise, belli bir araştırmadan sonra güçlü kanıt durumuna gelir.120 Mâverdî, 

güçlü kanıtlar olarak gördüğü mûcizeleri muhtevî rivayetleri; mütevatir, müstefiz, 

karine ile ahad ve karineden soyutlanmış ahad haber olmak üzere dört grupta tasnif 

etmiştir. 

Böylece Hz. Peygamber’in nübüvvetini, mûcize üzerinden kanıtlamaya çalışan 

bir çok ulemâ121 gibi, Mâverdî’nin de mûcizeler üzerinden okumalar yaptığı 

anlaşılmaktadır. Ona göre, Hz. Muhammed’in peygamberliği hususunda çok sayıda 

mûcize tahakkuk etmiş, mûcizelerin tezâhürü hasıl olmuş, bu yönde verilen haberlerin 

gerçekliği ortaya çıkmıştır. Hz. Muhammed’in, Musa ve İsa Peygamberler gibi hissi 

mûcizesi mi var da peygamber olsun? diyenlere karşı Mâverdî, mûcizenin yokluğu 

şöyle dursun ‘Hz. Muhammed’in peygamberliği mûcize yönünden en şümullüsü, yol 

ve ayrıcalık bakımından en açığı, ilâhi destek bakımından en çok olanıdır’ derken122 

 
120 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 52. 
121 Fahraddîn er-Râzî, Nihâyetü’l-ukûl fî dirâyeti’l-usûl, thk. Saîd Abdüllatîf Fûde (Beyrut: Dâru’z-

Zehâin, 1436/2015), 3/345. 
122 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 52. 



  

 131 

bir anlamda mûcizeleri, nübüvveti inkâr edenleri peygamberliği kabule zorlayan ikna 

edici kanıtlar ve peygamberliğin şahitleri olarak görmektedir. 

Mâverdî, ‘A’lâmü’n-nübüvve’sinde, Hz. Peygamber’in doğum öncesinden 

başlayarak kronolojik sıraya göre, kendi tabiriyle ‘risâlet delilleri’ olarak gördüğü 

hârikulâde olaylara ait haberleri, bölümler halinde sunmaktadır. Onun, Hz. 

Muhammed’in nübüvvetini ispat bağlamında ele aldığı mûcize rivayetlerini; “Hz. 

Muhammed’in nesebi, nübüvvetten önceki halleri, ahlakı, ondan sadır olan söz ve 

fiiler, müstecâb olunmuş duaları, savaşlarda Allah tarafından korunması, önceki 

peygamberlerin tebşîri, gaybî haberler, ağaçların, cansız varlıkların ve cinlerin 

peygamberliğe şehadeti” başlıkları altında bâblara ayırarak naklettiğini söyleyebiliriz. 

Mâverdî, haberi tahdîs ederken, bazen merfû formda senet kullanmış, kimi 

zaman ‘bazıları dedi ki,’ ifadesiyle kimi zaman da senedsiz olarak haberi aktarmıştır. 

Her faslın başlangıcında mukaddime niteliğinde birkaç cümle ile konuya giriş yapmış, 

gelişme bölümlerinde rivayetleri genellikle yorumsuz vermiştir. Sonuç bölümünde 

cedel tekniğini kullanarak akla gelmesi muhtemel soruları sorduktan sonra, 

muhatabının yanlışlığını ifade ederek bazen kendi kanaatini beyan etmiştir. 

Mâverdî’nin eserine aldığı mûcize rivayetlerini, “Mâverdî’de Hz. 

Muhammed’in Nübüvvetine İşaret Eden Deliller” ana başlığı altında çeşitli alt 

başlıklara ayırdıktan sonra haberleri manen vermeye çalışacağız. Her bölüm sonunda 

haberlerin sıhhat tenkidini hadisçilere bırakmakla birlikte nübüvveti ispat bağlamında 

değerlendirmesini yapacağız. 

3.3.1. Peygamber Beklentilerinin Nübüvvete Delâleti 

Hz. İsa’dan sonra insanlık âdeta bir fetret dönemi yaşayarak ilâhî vahyin tenvîr 

edici ikliminden mahrum kalmıştır. Bu nedenle gerçek dinin unutulup etkisini 

kaybettiği dönemlerde Allah’ın lütfu, hidayet vesilesi ve hayır öncüsü olarak peş peşe 

peygamber göndermesi123 yeryüzünde câri olan realite ve değişmeyen bir 

sünnetullâhtır. 

 
123 Mâturîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 272. 



  

 132 

İnsanların fıtrattan uzaklaşıp karmaşanın hâkim olduğu tüm zamanlarda, 

yeryüzünde kurtuluşu gerçekleştirmek üzere gelecek bir kurtarıcı beklentisi hep 

olagelmiştir. Beklenen kurtarıcı, yeryüzünü Tanrı’nın murâdına uygun hale getirerek 

evrenin sakinlerinin, huzur ve refah içinde yaşamalarını sağlayacaktır. Dinler tarihi 

araştırmaları da göstermiştir ki, bir kurtarıcı beklentisi, isimleri farklı olsa da en ilkel 

kabile dinlerinden, dünyada geniş kitlelere ulaşmış beşerî ve semavî bütün dinlerde 

varlığını hissettirmiştir.124 

Yaratıcı’nın düşünen insanlara verdiği akıl, ancak küçük hadiseleri çözmede 

hatırlatıcı ve uyarıcı olarak öne çıkar. Fakat büyük ve spesifik hadiseler vuku 

bulduğunda, Allah nübüvvetle bu olay ve olguları tecdîd etmiştir. Bunun içindir ki 

Allah, tarihin hiçbir devrinde insanları kendi haline bırakmamış, ne zaman bir 

hatırlatıcıya ihtiyaç olduğunda onları bir peygamberle desteklemiştir.125 

Hz. Peygamber’in doğumundan önce hem Ehl-i kitap âlimlerinin hem de 

Araplar’ın bir peygamber beklentisi içerinde olduğu bilinmektedir. Yahudi ve 

hıristiyanların yakın bir zamanda yeni bir peygamberin geleceğini kutsal kitapların 

ilgili bölümlerinden öğrendikleri malumdur. Fakat Araplar’ın, bir peygamber 

beklentisi içerisinde olmaları hangi bilgiye dayanmaktadır? Mâverdî, “toplumun akîl 

kimseleri kutsal kitaplardan okudukları ve Arap kâhinlerinden öğrendikleri gizemli 

bilgilerden hareketle bu durumu ifşa etmişlerdir”126 ifadesiyle Araplar’ın nübüvvete 

dair bilgi kaynaklarını bize sunmaktadır. 

Mâverdî, beklenen peygamberin vasıflarını anlatırken, Yahudi ve Hristiyan din 

adamları, Ehl-i kitaptan müslüman olanlar, hanif inancı üzere yaşayanlar, Arap 

toplumunun akîl kimseleri ve kâhinlerin görüş ve düşüncelerini ihtiva eden rivayetleri 

kullanmıştır. Rivayetlerin İbn Hişam (ö. 218/833), İbn Sa’d (ö. 230/845), İbn Küteybe 

(ö. 276/889) Taberî (310/923) gibi ilk dönem tarih ve sîret yazarlarının eserlerinden 

iktibas edilerek hadis tekniği açısından metin veya ricâl tenkidine tabi tutulmadan 

verildiği görülmektedir. 

 
124 Cengiz Batuk, Tarihin Sonunu Beklemek: Ortadoğu Dinlerinde Eskatoloji Mitosları (İstanbul: İz 

Yayınları, 2003), 62. 
125 en-Nahl 16/36. 
126 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 140. 



  

 133 

Bu bağlamda Mâverdî’nin sunduğu rivayetler şunlardır:  

Hz. Peygamber’in yedinci göbekten dedesi Kâ’b b. Lüiy b. Gâlib’in127 kendi 

dönemindeki şu uygulaması, beklenen peygamberin davası uğrunda çektiği çileleri 

ortaya koyma sadedinde dikkat çekicidir. Buna göre Ka’b b. Lüeyy, her cuma insanları 

toplar, “Siz şu hareminize (Kâbe’ye) son derece saygı gösteriniz, ona sımsıkı sarılınız. 

Yakında onun hakkında büyük bir haber gelecek, peygamberlerin sonuncusu kerîm bir 

peygamber oradan çıkacaktır. Vallahi ben ona işiten kulak, gören göz, tutan el, yürüyen 

ayak, asılı kırba olur; onun davet nidasına sevinerek koşardım” dedikten sonra, “keşke, 

kavminin haktan saparak onu yardımsız bıraktığında, ona destek olmak için onun 

davetine şahit olsam”128 beyitlerini terennüm ederdi. Yine İbn Kuteybe, Ebâ Kerb İbn 

Es’ad el-Hamîrî’nin, Resûlüllâh gönderilmeden yüz sekiz sene önce onu müjdelediğini 

(iman ettiğini) ve bu ilanını, “Ahmed’in Allah’ın elçisi olduğuna şahitlik ederim ki 

eğer ömrüm onun dönemine yetişirse ona yardımcı olurdum”129 mısralarında dile 

getirdiğini rivayet eder. 

Ubeydullah b. Cürhümî’nin rivayeti, aynı gerçeğe ışık tutar. Yemen Kralı 

Tubba’ b. Hassan b. Tubba’130 Yesrip’e gelir, yahudilerden üç yüz elli kişiyi öldürür ve 

orayı harap etmek istediğinde yahudilerden yaşlı bir adam ona giderek, iltifat ve 

övgüden sonra bu şehri yıkmaya güç yetiremeyeceğini, çünkü İsmailoğullarından bir 

nebinin Beytü’l-harâm’dan, bu şehre hicret edeceğini söyler. Tubba’ bundan 

vazgeçerek bu yahudi ve yanında bilgin bir yahudiyle Mekke’ye gider, Kâbe’yi örtüyle 

giydirir ve orada altı bin kurban kesip insanlara yedirir.131 Tubba’yı Yesrip şehrini 

harap etmekten vazgeçiren saik, Hz. İsmail’in soyundan bir nebinin orada yaşayacağı 

 
127 Kureyşliler arûbe günü Hz. Peygamber’in sekizinci ceddi Kâ’b b. Lüeyy’in etrafında toplanarak 

onun sohbetini dinlerlerdi. Bu sebeple Kâ’b arûbe gününe, “toplanma günü” mânasına gelmek üzere 

cuma adını vermiştir. bk. Mustafa Fayda, “Arûbe”, Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991), 3/422. 
128 Ebû Nuaym el-İsfehânî, Delailü’n-nübüvve, 89-90; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 140. 
129 Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, Kitâbu’l-maârif, thk. Servet Akkaşe 

(Kahire: Dâru’l-Maârif, ts), 631. 
130 Tubba’, Yemen krallarının ünvanı veya peygamberlere isyan ettikleri için Kur’an’da helak edildiği 

ifade edilen Yemen’de yaşayan bir kavmin adı. Kralların birbirine tabi olmasından dolayı tâbî olanlar 

anlamında Tubba’ denilmişti. bk. İbn Manzûr, “tubba”, 3/30-31; Ömer Faruk Harman “Tubba”, 

Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/455-456. 
131 İbn Kuteybe, el-Maârif, 635; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 140-141. 



  

 134 

bilgisidir.132 Buna istinaden Mâverdî, Hz. İsmail’in soyundan başka bir peygamberin 

gelmediğini ifade ederek bu nebinin, Hz. Muhammed’den başkası olamayacağı 

bilgisini paylaşır.  

Hişâm b. Urve’den rivayetle Hz. Aişe, “Mekke’de yaşayan bir yahudinin, Hz. 

Muhammed’in doğduğu gece Kureyşliler’in bulunduğu topluluğa gelerek, bu gece 

sizden iki omuzu arasında peygamberlik alameti bulunan bir nebi dünyaya geldi,” 

dediğini haber verir. Kureyşliler, evlerine ulaştıklarında Abdullah b. Abdulmuttalib’in, 

ismi Muhammed olan bir çocuğunun doğduğu haberini alırlar. Çocuğu Âmine’den alıp 

yahudiye götürürler. Çocuğa bakan yahudi, orada baygınlık geçirir. Ayıldıktan sonra, 

“Ey Kureyş! Allahi nübüvvet, Benî İsrail’den gitmiştir, hükümranlık size geçecek, bize 

öyle bir darbe vuracaksınız ki, onun haberi doğudan batıya kadar ulaşacaktır” der.133 

Yahudilerle ilgili farklı bir rivayette, cahiliye döneminde Hz. Hatice’nin 

aralarında bulunduğu bir bayram günü, Kureyş kadınlarının bir yerde toplandıkları 

sırada bir yahudi, “Ey Kureyş kadınlar topluluğu! içinizden bir nebinin gelmesi 

yakındır, sizden hanginiz ona yarımcı olabilirse, gereğini yapsın” der. Allah bu 

temenniyi gerçekleştirir, Hz. Hatice ona ilk inanan olur.134 

Hz. Muhammed’in nübüvvetini tebşîr eden diğer bir rivayet onun 

çocukluğunda amcası Ebû Talip’le birlikte Şam’a yaptığı Rahip Bâhira olayıdır. Hz. 

Muhammed’in dedesi, o sekiz yaşında iken vefat etmiş, torununun bakımını Ebû Talip 

üstlenmişti. Ebû Talip Şam’a ticaret için giderken yeğenini beraberinde götürür. 

Önceki kitaplara vakıf olan Rahip Bahîra, Hz. Muhammed’in üzerinde dolaşarak ona 

gölgelik sağlayan bir bulutun onu takip ettiğini görür. Akabinde Ebû Talip’le görüşerek 

nübüvvet mührü ve diğer emareleri müşahede edince Ebu Talip’e, ‘çocuğu yahudi ve 

hristiyanlardan koruyun, o alemin efendisi olacaktır, hepsine nebi olarak 

gönderilecektir,’ der. Ebû Talip, bunları nereden biliyorsun? dediğinde Bahîra, ‘onu 

gölgeleyen bir bulut, elma gibi nübüvvet mührü ve diğer sıfatlara haiz olmasının 

 
132 İhsan Arslan, “Risâlet Beklentisi ve Hz. Peygamber’in Doğumu Esnasında Meydana Gelen Olayların 

değerlendirilmesi", Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 7 (2018), 239-295. 
133 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 141; Ebu’l-Fidâ İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, thk. Me’mûn 

Muhammed Saîd (Beyrut: Dâru İbn Kesîr,1431/2010), 3/43. 
134 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 142. 



  

 135 

yanında, ağaçların ve meskenlerin ona secde ettiğini gördüm, bunlar ancak 

peygamberde bulunan vasıflardır’135 diyerek cevap verir. 

Hz. Peygamber’in gençliğinde Şam’da bir ticaret kafilesinde şahit olunan şu 

olay da onun nübüvvetinin bir delilidir. Kureyş içerisinde örnek ahlakı ile tanınan Hz. 

Muhammed’e Kureyş el-Emin ismini vermiş, Hatice b. Huveylid onun dürüstlüğüne 

şahit olmuştur. Hatice, Şam ticaretine giden Hz. Muhammed’e mallarını satması için 

teslim eder. Kölesi Meysere’yi de yanına katar. Ticaret kafilesi, manastırdaki 

Hıristiyan din adamına uğradığında rahip, ancak nebilerde bulunabilen Allah’ın bazı 

ikramlarının, Hz. Muhammed’de zuhurunu görür. Rahip, Meysere’ye bu kim? 

Meysere: O, Kureyşli bir adam diyerek cevap verir. Bunun üzerine rahip, o nebidir, 

der. Meysere döndüğünde rahip olayını, gölgelik yapan bulutu müşahede ettiğini, 

Muhammed’deki eşsiz büyüklüğü ve bu ticarette elde edilen iki kat kazancı Hatice’ye 

anlatır. Meysere’nin onun hakkındaki hüsnü şahadetini duyan Hz. Hatice, Hz. 

Muhammed’le evlenmeyi arzular. İki taraf arasında yapılan görüşmelerden sonra 

evlilik, Hz. Muhammed yirmi beş, Hz. Hatice kırk yaşındayken Ebu Tâlip veya Hamza 

ile Hz. Hatice’nin amcası Huveylid arasında geçen bir törenle gerçekleşmiştir.136 

Mâverdî, Hz. Muhammed’in nübüvvetini müjdeleme sadedinde Hıristiyan 

rahibi ve Yahudi bilginlerinden nakledilerek yukarıda anlatılan anektotları, nübüvvetin 

belirlenmesinde ilk tanıklar mesabesinde görür. İki farklı din mensubunun aynı 

söylemi dile getirmeleri, Hz. Muhammed’in hak peygamber olduğu gerçeğinin 

ifadesidir. Mâverdî’ye göre, Ehl-i kitaplarca vasıflanan Resûlüllâh ile ilgili özellikler 

isabet kaydetmiş ilahi uyarılardır.137 Rivayetler, mevsûk olmasa bile dile getirdikleri 

hakikatler zahirde gerçekleşmiştir. Mâverdî’nin dilinde ifadesini bulan, “nübüvvetin 

ilk tanıkları” ve “ilâhî uyarılar” ibareleri, bu rivayetlerin vahiy mahsülü olduğuna 

işaret eder. Her ne kadar yahudi ve hristiyanların kitapları bozulmaya maruz kalsa da 

 
135 Ebû Abdillâh Muhammed İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, thk. Ali Muhammed Ömer, (Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî, 1421/2001),1/127-130; İbn Hişâm, es-Sîratü’nebebiyye, 1/204-207; Mâverdî, 

A’lamü’n-nübüvve, 142-143.Beyhakî, Delailü’n-nübüvve, 2/24-25;  
136 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, 1/130; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 146-147. Olayın farklı 

varyantları ile ilgili olarak bk. İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/213-214; İbn Câfer Muhammed b. 

Cerîr et-Taberî, Tarihu’t-Taberî, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim (Kahire: Dâru’l-Maârif, ts.), 

2/280-281. Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 2/66-67; İbn Kesir, el Bidâye ve’n-nihâye, 3/ 462-463. 
137 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 142. 



  

 136 

bunlar içerisinde tahrifattan vareste olarak süzülüp gelen vahiy kırıntılarının olması 

kuvvetle muhtemeldir. Rivayetler ile vukû bulan olayın mutabık olması da bu 

tanıklığın gerçek olması ihtimalini güçlendirmektedir. Peki bu rivayetlerin, olayın 

gerçekleşmesinden sonra uydurulması, ihtimal dahilinde olamaz mı? Böyle bir ihtimal 

her zaman mümkündür, fakat hem Kur’ân-ı Kerim hem de sahih sünnet, Ehl-i kitap ın 

Hz. Muhammed’in nübüvvetini doğruladığını,138 Hz. Peygamber’in, diğer 

peygamberleri tasdik edici olduğunu,139 yahudi ve hıristiyanların, Resûlüllâh’ı kendi 

çocuklarını tanıdıkları gibi tanıdıklarını,140 peygamberin kendilerinden gelmediğini 

gördüklerinde ise kıskançlıklarından ötürü onu inkâr yoluna gittiklerini beyan eder.141 

Bununla beraber Hz. Peygamber’in, İslâm’a davet sürecinde yahudi ve hristiyanlarla 

yaptığı sözlü münakaşalarda, onların kutsal kitaplarında nübüvvetinin tebşir edildiğine 

dair ifadelere yer verildiğine işaret ettiği bilinmektedir.142 Örneğin Hz. Peygamber’in, 

Necran hristiyanlarıyla yaptığı tartışmada onları mübâheleye davet etmesi, 

Necranlılar’ın buna yanaşmaması,143 yahudilerin Hz. Peygamber’le yaptığı tartışmada 

onun nübüvvetiyle ilgili bölümleri Tevrat’tan okumamaları144 gibi rivayetler, hem 

siyer ve hem de hadis kaynaklarında zikredilmektedir.  

Mâverdî, Ehl-i kitabın, Hz. Muhammed’in nübüvvetine yönelik şehadetini 

verdikten sonra, onun doğup büyüdüğü, sosyal ve kültürel yapının görüş ve 

düşüncelerine atıfta bulunan rivayetleri serdetmektedir. Bu bağlamda risâletten önce 

Mekke’de yaşayan haniflerin de bir peygamber beklentisi içinde olduğu bilinmektedir. 

Bunlar arasında cahiliye döneminde hanif dini üzere yaşamış olan Hz. Ömer’in amca 

oğlu Zeyd b. Amr b. Nufeyl’in,145 Hz. Muhammed’in nübüvvetine yönelik tebşirini 

zikredebiliriz. Zeyd beklentisini şöyle anlatır, “İsmailoğullar’ından, Abdulmuttalip’in 

çocuklarından bir nebi bekliyorum. Ben onu göremesem de ona iman eder, tasdik eder, 

nebi olduğuna şahitlik ederim. Eğer ömrün uzun olup da sen ona yetişir, onu görürsen 

 
138 es-Saff 61/6. 
139 es-Saff 61/6. 
140 el-Bakara 2/146; el-En’am 6/20. 
141 el-Bakara 2/89. 
142 Ayğan, Hz. Peygamber’in Nübüvvetini Kanıtlama Açısından Beşâirü’n-Nübüvve 100. 
143Âl-i İmrân 3/61. 
144 Ahmed b. Hanbel, 7/ 64. 
145 Halit Özkan, “Zeyd. b. Amr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 44/316-317. 



  

 137 

benden selâm söyle. Senin için gizli olan, onun vasıflarını sana haber vereceğim, 

dedikten sonra şunları terennüm eder, ‘Ne uzun ne de kısa boyludur. Saçı ne az ne de 

çoktur. Gözünde sürekli kırmızılık vardır. İki omuzu arasında peygamberlik mührü 

bulunur. İsmi Ahmed’dir. Bu şehirde doğacak ve yine bu burada peygamber olacaktır. 

Sonra kavmi, getirdiği şeyi kötü görerek onu, buradan çıkaracaktır. Bu sebeple 

Yesrib’e hicret edecek ve dini orada yayılacaktır. Sakın onun dininden gafil olma! 

Çünkü ben, İbrâhîm’in dinini aramak için pek çok beldeyi dolaştım. Bu beldelerde 

kendisi ile konuştuğum yahudi, hristiyan ve mecûsiler, ‘aradığın din yakında 

gelecektir, o peygamberden sonra başka bir peygamber de gelmeyecektir,’ dediler.”146 

Bozulmamış fıtratının sesini dinleyerek hak din arayışına giren Zeyd b. Amr’ın, söz 

konusu ifadelerini Mâverdî, Hz. Muhammed’in nübüvvetinin beşâretinden kabul 

etmektedir.  

Hz. Muhammed’in peygamberliğini çeşitli rüyalar ve kâhinlerin yaptığı rüya 

yorumları üzerinden de kanıtlamaya çalışan Mâverdî, bu konuda şu rivayetleri örnek 

olarak verir. Ebu Seleme b. Abdurrahman b. Avf anlatıyor, “Allah Kisrâ'nın yanına bir 

melek gönderdi. Kisrâ sarayın bir odasında bulunuyor ve yanına girilmiyordu. Öğle 

sıcağının bastırdığı ve Kisrâ’nın kaylûle uykusuna yattığı bir vakitti. Tam bu sırada 

melek elinde bir asa ile gelip başının ucuna dikildi. Sonra melek: 'Ey Kisrâ! Ya inanır 

müslüman olursun ya da bu asayı kıracağım (devletini yıkacağım)’ dedi. Bunun 

üzerine Kisrâ: 'Hayır, bırak kırma,' dedi. Melek, yanından ayrıldıktan sonra Kisrâ, 

muhafız ve haciblerini yanına çağırdı ve öfkelenerek, 'bu adamı içeriye kim soktu?' 

diye sordu. Onlar: 'Bizim yanımızdan kimse geçmedi ve onu da görmedik,' diye cevap 

verdiler. Ertesi yıl aynı vakitte melek yine geldi, 'ya inanıp müslüman olursun ya da 

bu asayı kıracağım,' dedi. Kisrâ yine, 'hayır, bırak kırma,' dedi ve daha önce olduğu 

gibi muhafız ve haciplerini tekrar azarladı. Üçüncü yıl melek tekrar geldi ve Kisrâ'ya, 

'inanıp müslüman olacak mısın yoksa bu asayı kırayım mı?' diye sordu. O yine, 'hayır, 

bırak kırma,' dedi. Bu defa melek asayı kırdı, sonra yanından ayrıldı. İşte bu asanın 

 
146 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 147-148; Ebû Muhammed İbn Asâkir, Târîhu medîneti Dimeşk, thk. 

Ömer b. Garrâmete el-Amrevî (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1415/1995), 19/504; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

nihâye, 2/529-535; Özkan, “Zeyd. b. Amr”, 44/316-317. 



  

 138 

kırılmasıyla Kisrâ'nın saltanatı yıkıldı, ayaklanan Farslılar ile oğlu tarafından kendisi 

öldürüldü.147 

Bu minvalde Mâverdî’nin anlattığı diğer bir olay ise, Hz.  Peygamber’in 

doğumu sırasında gerçekleştiği iddia edilen Kisrâ’nın saraylarının sarsılması, 

sütunlarının kırılması, mecûsîlerin ateşinin sönmesi, Sâve gölünün kuruması, İran baş 

kadısı Mübezan’ın gördüğü rüya ve rüyaya ilişkin Satih adında bir kâhinin yorumunu 

anlatan rivayettir. Mübezan’ın gördüğü rüyanın yorumuna göre, yeni bir peygamberin 

müjdelendiği ve bu son peygamberin ümmetinin İran topraklarını ele geçireceği haber 

verilir.148 Gerçekten de rüyada anlatıldığı gibi Hz. Muhammed’in vefatından kısa bir 

süre sonra fetihlerin ilerleyerek devam etmesi sonucunda, İran Kisrâ’sı tamamen, Rum 

Kayseri’nin saltanatı kısmen ortadan kalkmış, bu toprakların büyük çoğunluğu 

İslâm’ın hakimiyetine geçmiştir. Her ne kadar Kisrâ, ‘on dört hükümdar geçene kadar 

daha neler olur neler!..’ dese de iktidarları fazla uzun soluklu olmamış, on dört 

hükümdarın, on hükümdarı sadece dört yıl iktidarda kalabilmiş, diğerlerinin saltanatı 

ise ancak on iki yıl kadar hüküm sürebilmiştir.149 

Hz. Muhammed’in nübüvvetinin tasdîkine ilişkin ileri sürülen rüyalar ve 

kâhinlerin bunlar üzerine yaptığı yorumlar neticesinde şu kanaatlere ulaşmak 

mümkündür. Daha sonra gerçekleşeceği ileri sürülen bu olayların, temsili bir şekilde 

Hz. Peygamber’in doğumuyla irtibatlandırılarak yaşatılmaya çalışılan efsanevi 

hikayeler türünden olması imkân dahilindedir.150 Bununla beraber kâhinlerin bu 

bilgileri, Yahudi ve Hıristiyan din adamlarından elde etmiş olması da muhtemel 

senaryolardan biri sayılır.151 Mâverdî’nin bu meseleye yaklaşımında ise ikircikli bir 

tutumun varlığı söz konusudur. O, eserinde bir taraftan kâhinlerin yorumlarını 

doğrulama aracı olarak kullanırken, diğer yönden de akla gelmesi muhtemel 

“kâhinlerin sözlerini nübüvvet iptal etmişken onların sözleri nübüvveti ispatta nasıl 

 
147 Tabarî, et-Tarîh, 2/191; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 148. 
148 Tabarî, et-Tarîh, 2/166-168; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 149-150; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 

1/126-129; İbn Kesîr, el-Bidaye ve’n-nihâye, 3/44-51. 
149 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 151. 
150 Ahatlı, Muhaddislere Göre Peygamberlik Delilleri, 79. 
151 Arslan, “Risâlet Beklentisi ve Hz. Peygamber’in Doğumu Esnasında Meydana Gelen Olayların 

Değerlendirilmesi", 239-295. 



  

 139 

delil kabul edilir?” sorusuyla, bu yorumların sıhhatine yönelik endişeli bir yaklaşım 

sergiler. Fakat bu endişesi uzun sürmeyen Mâverdî, muhtemel soruya, “…Gerçekten 

şeytanlar dostlarına, sizinle mücadele etmeleri için telkinde bulunurlar.”152 ayetine 

istinaden kâhinlerin bilgisinin, cinlerin nakline dayandığı ve rüya gerçekleşince de 

kâhinin hükmü olmaktan çıktığı, tarzında bir yorum getirerek onların rüya tabirlerinin 

nübüvvetin işareti olarak kullanılabileceğini kabul etmiştir. Ona göre, bu meseleye 

ilişkin farklı tariklerden gelen pek çok rivayet aynı gerçeğe ışık tutar. Dolayısıyla 

rivayetlerin çokluğu, konuyu ahad haber olmaktan çıkarıp tevâtür derecesine 

ulaştırmış; böylece zan ve tevehhüm kesin bilgiye dönüşmüş, Hz. peygamber’in 

nübüvvetinin gerçekliği ortaya çıkmıştır.153 

Mâverdî’nin söz konusu yorumuna katılmak mümkün değildir. İslâm’ın önemli 

bir rüknünü kâhinlerin düşünceleriyle kanıtlamaya çalışmak, nübüvvetin 

dayanaklarını temelden yoksun bırakmaktır. Hele bu bilgileri, tevâtüren oluşmuş kesin 

bilgi olarak görmek abesle iştigal etmektir. Daha önce ifade ettiğimiz gibi kâhinlerin 

bu sözlerinin, Ehl-i kitaptan öğrenme ihtimalinin olabilirliğini benimsemenin, bu 

konuda akla gelebilecek en iyimser yaklaşım olduğu kanaatindeyiz. 

Diğer taraftan nübüvvetin beşâretine yönelik mezkûr rivayetleri, hasâis yazarı 

Suyûtî ve yirminci yüzyılın hadis âlimi Abdülfettâh Ebû Gudde gibi müellifler sahih 

kabul etmemektedir. Rivâyetlerin siyer ve tarih kitaplarında İbn Hişam, Taberî, 

Beyhakî, Suyûtî, Ebû Nuaym, İbn Küteybe gibi âlimler tarafından nakledilmesi de bu 

gerçekliği değiştirmez. Zira tarih ve siyer müellifleri, rivâyet tekniği açısından sahih 

olup olmadığına bakmaksızın olayları birer tarihi vesika tarzında nakletmişlerdir.154 

Bu meselede ihtiyatı da elden bırakmadan şu kanaatimizi ifade etmek yerinde 

olacaktır. Allah’ın, peygamberin nübüvvetini tebşir amacıyla bazı hârikulâde olayları 

yaratması veya bir peygamberin gönderileceğine dair birtakım işaretler göstermesi 

elbette ki mümkündür. Fakat daha peygamber doğmadan rüyalar ve kâhinlere isnad 

 
152 el-En’am 6/121. 
153 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 151. 
154 Hz. Peygamber’in doğumunda gerçekleşen hârikûlâde rivayetlerin değerlendirilmesi çin bk. Erdinç 

Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2007), 120-129. 



  

 140 

edilerek anlatılan bu denli rivayetler, her önemli olayda sünnetüllâhın değiştirilmesine 

kapı aralar. Hz. Peygamber’in oğlu İbrahim vefat ettiği gün gerçekleşen güneş 

tutulmasına, insanların olağanüstü anlamlar yükledikleri bir anda Allah Resûlü’nün 

gösterdiği şu tavır, en iknai cevap niteliği taşır. Hz. Peygamber, insanların 

konuştuklarını duyunca, mescide gelerek cemaate iki rekât namaz kıldırdı ve güneş 

önceki haline döndü. Daha sonra mimbere çıkarak, “Ey insanlar! Güneş ve ay, Allah’ın 

âyetlerinden birer âyettir. İnsanlardan birinin ölümü ve hayatı için tutulmazlar. Böyle 

bir durumla karşılaştığınız zaman, namaz kılarak dua ediniz.”155 

3.3.2. Hz. Muhammed’in Nesebinin Nübüvvete Delâleti 

Peygamberler, hakkı ikame etme mükellefiyetine sahip oldukları için 

insanların en arınmışı, yaratılmışların en hayırlısı, en cömerti ve zorluklara karşı en 

dayanıklısıdır. Allah, onların ruh ve bedenlerini koruduğu gibi, neseplerini 

hicvedilmekten, makamlarını da zemmedilmekten korumuştur. Zira insanlar ancak ruh 

ve bedeni sağlam, tertemiz nesebe sahip bir elçinin davetine daha hızlı icabet eder 

emirlerine sımsıkı sarılır.156 İmam Nevevî (ö. 676/1277), “nesep bakımından şerefli 

olan kimsenin batıl ve yalana yönelmesi, diğer kimselere itibarla daha uzak bir ihtimal 

olup, böyle kimselere insanların tabi olması ise daha yakın bir olasılıktır”157 

ifadeleriyle, herkesin tanıyıp bildiği, dürüst, ahlak abidesi ve asaletli bir soya müntesip 

olmanın, insanlar üzerinde etki gücünü artıracağına dikkat çeker. 

Rum Kayseri’nin, Ebû Süfyan’la yaptığı görüşmede, Kayser’in yönelttiği 

sorulardan biri de Hz. Muhammed’in nesebi hakkında olmuştur. Aralarında geçen 

konuşmalardan sonra Kral Herakliyus’un, “Ben, size onun nesebini sordum. Siz, onun 

nesep sahibi olduğunu söylediniz. Zaten peygamberler kavimlerinin en soylularının 

arasından seçilirler...”158 sözleri, Allah Resûlü’nün mümtaz nesebinin, nübüvvetine 

delil olacağına işaret eder. Neticede Ebû Süfyân’ın vermiş olduğu cevaplar karşısında 

Hirakliyus, onun gerçek peygamber olduğunu itiraf etmek zorunda kalmıştır.  

 
155 Buhârî, “Kusûf”, 1; Müslim, “Kusûf”, 1. 
156 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 152. 
157 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürîen-Nevevî, el-Minhâc şerh-u Sahîh-i Müslim (Kahire: et-

Tabakatü’l-Mısriyyebi’l-Ezher, 1449/1930), 12/105. 
158 Buhârî, “Bed’u’l-Vahy” 6; Müslim, “Cihâd”, 74; Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtü delâli’n-nübüvve, 946-

948. 



  

 141 

Hz. Peygamber’in soy ağacı, Hz. İbrâhîm ve oğlu İsmail’e dayanan köklü bir 

ecdâdın devamıdır. Nitekim Hz. Peygamber, atalarının soy kütüğü hakkında şöyle 

buyurmaktadır: “Nikah neticesinde dünyaya geldim. Hz. Âdem’den itibaren anne-

babamın beni dünyaya getirmesine kadar geçen süreçte arada herhangi bir zina vuku 

bulmamıştır. Benim nesebime câhiliyenin gayrimeşru ilişkilerinden herhangi biri 

dokunmuş değildir.”159 Buna göre, Resûlüllâh’ın doğumu bir izdivaç neticesinde, 

fuhşiyattan arınmış olarak gerçekleşmiştir. Bunun için İbn Abbas, “Secde edenler 

arasında dolaşmanı, halden hâle girmeni de görüyor.”160 ayetini, “Allah, onu nesilden 

nesile tertemiz bir soydan getirerek peygamber yaptı, atalarında açıkça nübüvvet zahir 

olmuştur.” şeklinde yorumlamaktadır.161 

Tevrat’ın beyanlarına göre, Hz. İshak dünyaya gelince, ilk oğlu İsmâil’in Allah 

katında itibarının düşeceği kaygısına kapılan İbrahim (as), “Keşke İsmâil senin önünde 

yaşayabilse” temennisini dile getirince Allah, İsmâil’i mübarek kıldığını, neslini 

çoğaltacağını, İsmâil’in on iki beyin babası olacağını ve ondan büyük bir millet 

meydana geleceğini müjdelemiş, ancak ahdini İshak’la sabit kılacağını da 

bildirmiştir.162 Tevrat’ta ifadesini bulan, “Allah’ın Hz. İsmail’e yönelik, soyunu 

bereketli kılma” müjdesi, Hz. Muhammed’in nübüvvetine hamledilmektedir. Çünkü 

onun soyuna yönelik ilâhî vaad, ancak Hz. Muhammed’in irsâliyle gerçekleşmiştir. 

Hz. İsmail’in soyundan onun şerefini yücelten, bereketini sağlayan, Hz. 

Muhammed’ten başka bir kimse gelmemiş, Hz. Peygamber’in nübüvvetiyle büyük 

ceddi Hz. İsmail’in de azameti artmış, bereketi çoğalmıştır.163 

Kur’ân-ı Kerim’de beyan olunan Hz. İbrahim’in duasının müstecâb olması, 

Hz. Muhammed’in nübüvvetiyle tezahür etmiştir. Bu kapsamda, İbrahim ailesinin 

seçilip âlemlere üstün kılındığı,164 soyuna kitâb ve hikmetin verilip büyük bir 

 
159 İbn Kesir, el-Bidâye ve’n-nihâye, 3/362; Ebü’l-Hasen Nûreddîn Alî b. Ebî Bekr b. Süleymân el-

Heysemî, Mecmau’z-zevâid ve membeu’l fevâid, thk. Hüseyin Esedü’d-Dârânî (Beyrut: Dâru’l-

Minhâc, 1436/2015), 18/65. 
160 eş-Şuara 26/219. 
161 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 4/174. 
162 Kitâb-ı Mukaddes (Erişim 9 Aralık 2021), Yaratılış 17:9-21; Ömer Faruk Harman, “İsmail”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/76-80. 
163 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 118;  
164 Âl-i İmrân 3/33-34. 



  

 142 

hükümranlığın bahşedildiği bildirilir.165 Kendisine kitâb ve hikmet verilen İbrahim’in 

soyunun, Hz. Muhammed’e kadar giden nesep silsilesi olduğu bir gerçektir.166 

Tevrat’ta Hz. İsmail’in soyunun tebşir edilmesine rağmen, Allah’ın ahdinin İshak’la 

sabit kılınacağına yönelik bir kabullenişe167 karşın Kur’ân-ı Kerim, “İbrâhim ne 

Yahudi ne Hristiyan idi; bilâkis o, tek Allah’a inanıp boyun eğmiş birisiydi, 

müşriklerden de değildi. Doğrusu insanların İbrâhim’e en yakın olanı, ona tâbi 

olanlar, şu Peygamber (Hz. Muhammed) ve iman edenlerdir. Allah da müminlerin 

dostudur,”168 ayetlerinin iktizâsınca, söz konusu vaadin, Hz. Muhammed ve ona tabi 

olanlara yönelik olduğunu beyan eder. 

Hz. Peygamber’in, nesep şeceresi Hz. İbrâhim’in oğlu Hz. İsmâil’in soyundan 

gelen yirmi birinci göbekten atası Adnân’a kadar bilinmektedir. Bütün kaynakların 

ittifakla belirttikleri, Peygamber Efendimiz’in neseb silsilesi şöyledir: “Muhammed 

Abdullah, Abdülmuttalib (Şeybe), Hâşim, Abdi Menaf (Muğîra), Kusayy, Kilab, 

Mürre, Kâb, Lüeyy, Galib, Fihr (Kureyş), Mâlik, Nadr, Kinâne, Huzeyme, Müdrike 

İlyas, Mudar, Nizar, Maad, Adnan.”169 

Burada Resûlüllâh’ın, Adnân’dan Abdulmüttalib’e kadar uzanan soy ağacında, 

Mekke şehir devletinin yönetiminde etkin rol alan, kabilenin şeref ve itibarında önemli 

iz bırakmış, Kâbe’nin inşa, bakım ve onarım işlerini yerine getirmeyi kendilerine 

vazife addeden dedeleri hakkında kısa bilgi vermek yerinde olacaktır. 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in atalarının Mekke ve civarındaki etkin rolünü şöyle 

anlatır. Hz. İsmail’in çocukları çoğalıp yeryüzüne yayılınca, Araplar’ın diğer bir kolu 

olan Kahtân’ın çocukları, Adnan’ın çocuklarından ayrılmıştır. Mülk (Krallık) 

Kahtân’ın çocukları; nübüvvet ise Adnan’ın çocukları üzerinden devam etmiştir. 

Adnan’ın oğlu Meâd’ın oğullarıyla, kabilenin izzet ve şerefi güç kazanarak Fars 

diyarına kadar yayılır. Daha önce şehre hükmeden Huzâa kabilesiyle savaşan Nizâr 

oğlu Mudar, Harem’in gözetim, bakım ve korumasının bir bölümünün 

 
165 en-Nisâ 4/54. 
166 Ayğan, Beşâirü’n-Nübüvve, 203. 
167 Yar. 17:9-21. 
168 Âl-i İmrân 3/67-68. 
169 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ,1/37. Taberî, et-Tarîh, 2/239-277. 



  

 143 

Adnanoğullarının yönetimine geçmesini sağlamıştır. Böylece Harem’in idaresinde, 

“Arafat’tan Müzdelife’ye kadar olan bölümü koruma, hacıların Müzdelife’den kurban 

kesme yeri olan Mina’ya geçişini sağlama (ifâda), hac aylarını belirleme (nesî)” 

vazifelerinde, Mudaroğulları yetki sahibi olmuştur.170 Kâbe’yi Mekke’den Yemen’e 

nakledip insanların hac için kendi topraklarına gelmesini sağlamak isteyen 

Himyerîler’i engelleyerek Allah’ın evinin kudsiyetini koruyan da Fihr b. Mâlik’in 

(Kureyş) liderliğinde örgütlenen yine Mudaroğullarıdır.171 

Fihr b. Mâlik’le beraber kabilenin Mekke şehrine ve Kâbe’ye karşı 

sorumluluğuna imar, bakım ve hac hizmetlerinin yanısıra, dış saldırılara karşı Kâbe’yi 

muhafaza etme görevi de dahil edilmiştir. Kabile, Kâbe’yi yıkmaya gelen Ebrehe 

ordusuna karşı Beytullâh’a sahip çıkmakla, tarihe ismini yazdırmış daha da önemlisi 

Kureyş Suresinde anlatılan Allah’ın nimetlerine mazhar olmak172 suretiyle Kâbe’nin 

sahibi katında övgüye layık olmuştur.  

Allah’ın övgüsüne mazhar olan kabile, Fihr b. Malik’ten itibaren Kureyş 

ismiyle tanınmaya başlamıştır. Kabilenin yönetiminde etkili olan isimlerden biri de 

Kusay b. Kilâb’tır. Mekke şehir devletinin kurumsallaşması, Kâbe hizmetlerinin 

yeniden tesis edilmesi ve kabilenin derlenip toparlanmasında Kusay faktörü 

yadsınamaz. Hz. İsmail ile nesep bağını kuran Kusay, Kinâneoğullarını Kureyş ismi 

altında toplayıp, Mekke’nin idaresinin artık Kureyş soyunda birleşmesi gerektiğine 

inandı. Kabile arasındaki birliği sağlamasında gösterdiği çabadan dolayı Kusay’a 

“mücemmi” (toplayan) denilmiştir.173 Onun zamanında Kureyş’ten olan bu kabileler, 

Mekke yöneticiliği de (dârünnedve idaresi) dahil olmak üzere Kâbe muhafızlığı 

(sidâne veya hicâbe), hacılara su temini (sikâye), hacıları ağırlama (rifâde), 

sancaktarlık (livâ) ve başkumandanlık (kıyâde) görevlerini üstlenmişlerdir.174 Hz. 

 
170 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 152-155. 
171 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 154; Mustafa Sabri Küçükaşcı, “Benî Mudâr”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30/358-359. 
172 Kureyş, 106/1-4. 
173 İbn-i Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, 1/53. Kureyş kelimesinin de toplayan anlamında kullanıldığı ve bu 

manada Arap kabilelerini ilk toplayan kimsenin Nadr b. Kinâne olduğu da söylenmektedir. bk. İbn 

Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/112; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 156. 
174 Mustafa Fayda, “Abdülmenâf b. Kusay”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1988), 1/287-288. 



  

 144 

İbrahim ve İsmail’den sonra Kâbe’nin binasını ilk yenileme işi ve Mekke’de istişare 

ve dayanışmanın merkezi olan dârunnedvenin inşası, yine Kusay dönemine aittir.175 

Kureyş suresinde beyan olunduğu gibi, Kureyş’in yaz ve kış yolculuklarını176 

başlatan, kabile adına Sasani, Bizans, Habeşistan, Anadolu, Suriye, Yemen, Filistin 

bölgeleriyle diplomatik ilişkileri geliştirerek ticaret hacmini büyütmenin yollarını 

arayan isim, Abdülmüttalip’in babası, Haşim’dir.177 Haşim’in kabile içerisindeki etkin 

rolü karşısında Ümmeyye, Haşim’i kıskanarak onu münâfereye (nesep, şan ve şeref 

konusunda övünme) davet etmiştir. Münâfereyi kaybeden Ümeyye, on yıl Mekke’yi 

terkederek Şam’da ikamet eder ki bu adâvet, Haşimoğulları ile Ümeyyeoğulları 

arasında yıllarca devam eden düşmanlığın başlangıcı olur. Haşim ise, Kâbe’de rifâde, 

sikâye görevlerini üstlenir, riyâseti güç kazanarak Kureyş’in kendi emirlerine tabi 

olmasını sağlar. Haşim, Kureyş’e yaptığı hitabede, İbrahim ailesi, İsmail zürriyeti, 

Nadr b. Kinane ve Kusay b. Kilaboğullarından olduklarını dile getirip bununla övünür. 

Kabilenin Mekke’nin sahipleri, Harem’in sakinleri, haseb ve şerefi zirvede; her hılf 

sahibine yardım eden, onun çağrısına kulak veren, ancak akrabayla ilişkiyi kesenleri 

hariç tutan vasıflarla muttasıf olduğunu dile getirir.178 

Haşim ölünce sikâye, rifâde ve riyâset görevleri Şeybe’ye (Abdülmüttalip) 

intikal etmiştir. Şehrin yönetimini elinde bulunduran Abdülmüttalip, Cürhimîler’in 

giderken kapattığı zemzem kuyusunu açmış, Kureyş’in gözünde şeref ve güç sahibi, 

necip bir nesil ve emrine itaat edilen bir lider olmuştur.179 Abdülmüttalip, zemzem 

kuyusunu açma girişimlerinde Kureyş kabilesinin önde gelenleriyle karşı karşıya 

gelince, kabilenin diğer eşrafı tarafından yalnızlaştırılmıştır.180 Yalnızlığın verdiği 

psikolojiyle, Hişâm b. Abdülmüttalip, ‘ne zaman ki, Allah beni, on erkek evlatla 

rızıklandırırsa Kâbe için onlardan birisini kurban edeceğim’ diye nezreder. Atası Hz. 

 
175 İbn-i Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ 1/ 52-55; Ebü’l-Abbas Ahmed b. Yahyâ b. Cabir Belâzûrî, Ensâbu’l-

eşrâf, thk. Muhammed Bâkır el-Mahmûdî (Lübnan: Müeessesetü’l-A’lemîli’l-Matbûât, 1974), 1/48-

53; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 156; Hamidullah, İslâm Peygamberi, 1/31-32. 
176 Kureyş 106/1-4. 
177 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 159; İbrahim Sarıçam, “Haşim b. Abdümenâf”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/40-406. 
178 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 159-160. 
179 Taberî, et-Târîh, 2/246-251; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 161. 
180 İbn Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/174. 



  

 145 

İbrahim’in yolundan giderek Allah’a yaklaşacağını uman Abdülmüttalip, oğulları 

arasında çekiliş yaparak kurban edeceği çocuğunu belirlemek ister. Her çekilişte 

kurbanlık çocuk, en sevdiği Abdullah olunca hem Abdullah’ın dayılarının engelleme 

girişimleri hem de Medineli bir arrâfenin tavsiyeleri üzerine Abdullah, kurban 

edilmekten kurtularak yerine bedel olarak yüz deve kesilir.181 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in babası Abdullah’ın korunmasına yönelik rivayette 

anlatılan bu olayı, elçisinin takdir edilmiş olan risâletinin ortaya çıkmasına yönelik 

Allah’ın sanatı olarak yorumlar.182 Allah, Abdülmüttalip’in çocuğunu, kurban etme 

girişimlerine müdahil olmuş; Abdullâh’ın korunmasıyla nübüvvete giden yolda, nesep 

silsilesinin inkıtaya uğraması bertaraf edilerek Hz. Muhammed’in nübüvvetini 

muhafaza altına almıştır. Dolayısıyla bu vakıa, nübüvvetin gerçekliğini kanıtlamaya 

yönelik bir işarettir. 

Kabile, Kabe’ye ev sahipliği yapan Mekke şehir devletinin yönetimi, imarı, 

devletin sınırlarını genişletme, Kabe’nin korunması, zemzem kuyusunun açılması gibi 

yönetimle ilgili vazifelerin yanında; mazluma yardım, akrabayla ilişkilerin devam 

ettirilmesi gibi sosyal sorumluluk vazifeleriyle de öne çıkmıştır. Ayrıca bu kabile 

Kâbe’yi yıkmaya gelen Ebrehe ordusuna karşı Beytullâh’ı koruma refleksi 

göstermekle de isminin Kur’ân’da anılması şerefine nail olmuştur. Kabile, tarihte 

üstlendiği bu sorumluluklarıyla İslâm’ın dünya coğrafyasına hâkim olmasında öncü 

rol oynamış, tarihte gösterdiği etkin rol de “soyuna hükümranlık verilmesi”183 

buyruğuyla kanıtlanmıştır. Bununla birlikte Hz. İbrahim’in, Mekke’nin mübarek 

kılınması, soyunun puta tapmaktan uzak tutulması ve namaz kılanlardan olması 

 
181 İbn Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/174-178; Mâverdî, Alâmü’n-nübüvve, 160-164; Bekir 

Topaloğlu, “Abdullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 

1/75-76. Abdullah’ın kurban edilmesi rivayeti, İbn İshak menşelidir. İbn İshak haberi isnad ve metin 

olarak sıhhatinin doğruluğunu şüpheli bir ifade ile vermektedir. Abdulmuttalip’in develeri artırarak 

yaptığı çekiliş, dönemin geleneğinin bir yansımasıdır. Rivayet doğru olsa bile haberin detayında 

abartılara rastlanmaktadır. Bununla birlikte Araplarda insan kurban etme adetinin olmadığı iddiası 

rivayeti daha da şüpheli duruma düşürmektedir. Bk. Emine Demil, Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi 

Hayatına Dair Rivayetler (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâm 

Bilimler, Doktora Tezi, 2016), 83. 
182 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 161. 
183 en-Nisâ 4/54. 



  

 146 

yönündeki duası,184 Hz. Peygamber’in nübüvvetiyle müstecâb olmuştur. Bu duanın 

kabulü, Hz. Muhammed’in nübüvvetinin hakikatini ispatlayan en büyük delildir. 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in, Hz. İsmail’e kadar uzanan nesep silsilesini, 

kabilenin tarihte oynadığı etkin rol üzerinden anlatmaya çalışmaktadır. Böylece 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in nesebini, A’lâmü’n-nübüvve’de kullandığı üsluptan farklı 

bir metotla anlatmış; onun nesebinin üstünlüğünü, sıhhat yönünden tenkide uğramış 

birçok rivayet üzerinden değil de tarihte yaptıkları somut olaylar üzerinden ortaya 

koymaya çalışmıştır. Bu anlatım tarzıyla Mâverdî, Hz. Peygamber’in soyu, değerini 

tarihte yaptığı önemli hizmetlerden almıştır, mesajını vermektedir. 

Böyle bir metot bilginin doğruluğu açısından daha güvenli, Kur’ân’a, sahih 

rivayetlere ve tarihi gerçeklere daha uygundur. Mâverdî’nin, bu konuyu böyle bir 

metotla anlatmasında, onun fıkıhçı ve siyaset bilimci kimliğinin etkili olduğu 

kanısındayız. O, bu kimliği dolayısıyla şehir yönetimi, şehrin imarı, kabilenin şehirde 

üstlendiği sosyal sorumlukları anlatarak Hz. peygamber’in nesebinin üstünlüğünü bu 

yönüyle ön plana çıkarmaktadır. Bu anlatım tarzı İslâm’ın yasakladığı soyun 

üstünlüğünden kaynaklı ırkçılığın da önüne geçmektedir. 

3.3.3. Vilâdet Öncesi ve Sonrası Hârikulâde Olayların Nübüvvete Delâleti 

Hz. Peygamber’in doğum anı, doğum öncesi ve sonrası meydana gelen 

harikulâde olaylar, onun nübüvvetinin delilleri arasında sayılmıştır. Kelâmda Hz. 

Muhammed 'in, peygamber olarak ortaya çıkmasından önce kendisinde zuhur eden 

olağanüstü durumları ifade etmek için mûcize yerine irhâs kavramı 

kullanılmaktadır.185 

Hz. peygamber’in doğum öncesi, doğumu ve risalet öncesi hayatı ile ilgili 

mûcizevî haberlerin onun nübüvvetini ispat sadedinde kullanıldığı bilinmektedir. Bu 

bölümde, Mâverdî’nin, A’lâmü’n-nübüvve adlı eserindeki, Hz. Muhammed’in doğum 

öncesinden risaletine kadar geçen süreçte onun nübüvvetine işaret ettiği düşünülen 

 
184 İbrahim 14/35-41. 
185 Cürcânî, “İrhâs”, 17. 



  

 147 

bazı rivayetler verildikten sonra nübüvveti ispat bağlamında değerlendirmesi 

yapılacaktır. 

Mâverdî, Nûr-i Muhammedî ve nübüvvet nuru diye tabir edilen üç farklı 

rivayetten söz eder. Nur, rivayetin birisinde doğumdan önce Abdullah’ın alnında 

parlar; diğer bir rivayette nur, Amine’nin hamileliğinde rüyada kendisine gösterilir. 

Üçüncü bir rivayette ise, doğum esnasında ortalığa saçılarak evi, yıldızları aydınlatan 

bir nur çıkar karşımıza.  

Tarih ve siret kaynaklarında, Abdullah’ın alnındaki nuru izah sadedinde şu olay 

anlatılır. “Abdülmüttalib ve oğlu Abdullah, kadim kitapları okumuş kendisine Fâtıma 

binti Mürr denilen Has’amlı kâhin bir kadına uğradıklarında kadın, Abdullah’ın 

yüzündeki nuru görür. Fâtıma, ‘benimle birlikte olman karşılığında sana yüz deve 

vermeme ne dersin?’ diyerek Abdullah’a bir teklifte bulunur. Abdullah, kadının 

davetine icâbet etmekten kaçınarak, ‘Harama gelince, ölüm onun altındadır (haram 

ondan da beterdir), Helale gelince, aramızda helallik yok ki onu açıklayayım. O halde 

senin düşündüğün şey nasıl mümkün olabilir?’ anlamındaki beyitle teklifi reddeder. 

Abdullah, Amine ile evlendikten sonra Amine, Resûlüllâh’a hamile kalır. Rivayete 

göre bir süre sonra Abdullah, Fatıma’ya teklifini hatırlatarak, daha önce söylediğine 

ne dersin? Fatıma, o nuru Abdullah’ın yüzünde göremez; bu teklif o zamandı, şimdi 

değil, sen ne yaptın, der.  

Abdullah, Zühre kızı Amine ile evlendim, dediğinde kadın, yüzündeki nuru 

Amine almış der ve şu beyitleri terennüm eder: 

“Ben bir hayalet gördüm ki, neşet etti, 

Fecrin aydınlanması gibi parladı, 

Allah için Zühreli kadın senden aldığını aldı. 

Fakat farkında değilsin.”186 

Mezkûr rivayet ışığında Mâverdî, şu açıklamayı yapar: “Bunlar Allah’ın, 

Resûlü’nü korumayı murâd ettiğini gösteren delillerdir. Abdullah’ı zinadan 

korumakla, Resûlüllâh’ın, nesebiyle suçlanarak zemmedilmesinin önüne geçilmiş 

 
186 İbn Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/178; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, 1/75-78; Mâverdî, 

A’lâmü’n-nübüvve, 168. 



  

 148 

oldu. Onun kız veya erkek kardeşinin olmasına da fırsat tanınmadı. Çünkü Allah, onun 

nesebini sadece nübüvvetine delil kıldı. Bunun için babası o küçükken, eşi 

Rasûlüllâh’a hamile iken vefat etti.187 Annesi Amine, Beni Neccar’dan dayılarını 

ziyaret esnasında Rasûlüllâh altı yaşındayken Medine’de vefat etti.”188 

Nübüvvet nuruyla ilgili bu rivayeti Mâverdî, Hz. Peygamber’in nübüvvetinin 

delili olarak göstererek, onun nübüvvetini, metin olarak çelişkili ve tutarsız bir rivayet 

üzerine bina etmeye çalışmaktadır. Hz. Muhammed’in daha doğmadan önce nurunun 

babasında görülmesi ve nuru gören bazı kadınların Abdullah’a cinsel beraberlik teklifi 

getirmesi, İslâmi referanslarla çelişmektedir. Eğer bu kadınlar, o nurun, nübüvvet nuru 

olduğunu biliyorlarsa, meşru olmayan bir yolla peygambere anne olma arzuları 

anlaşılır bir durum değildir.189  

Amine’nin, Hz. Muhammed’e hamile kaldığında, gördüğü bir rüyada ortaya 

çıkan nübüvvet nuru ise kaynaklarda şu şekilde anlatılır. Âmine b. Vehb, Resûlüllâh’a 

hamile kaldığında, rüyasında ona şöyle denildi, “Sen bu ümmetin efendisine hamile 

kalmışsındır, öyleyse o doğduğunda şöyle de: ‘Her hasetçinin şerrinden bir olan 

Allah’a sığınırım, sonra ona Muhammed ismini koy’. Ona hamile olduğu zaman 

rüyasında, içinden bir nur çıktığını gördü. Şam diyarından Busra saraylarını onunla 

görüyordu.”190 

Bu mevzuda Mâverdî’nin atıfta bulunduğu üçüncü rivayet, Efendimiz’in 

doğumu anında gözlemlenen nurdur. Ümmü Osman b. Ass, bir gece Amine’nin 

Rasûlüllâh’ı doğumuna şahit oldum. Evde nurdan başka bir şey görmüyordum. 

Yaklaşan yıldızlara bakıyordum. Dedesi Abdülmüttalib’e gittim, senin bir çocuğun 

oldu, gel de ona bak, dedim. Dede geldi ve ona baktı. Annesi ona hamile kaldığında 

rüyada gördüklerini, rüyada onun hakkında kendisine denilenleri ve ismi hakkında ne 

ile emrolunduğunu söyledi.191 Bunun üzerine Abdülmüttalip onu alır, Kâbe’de 

 
187 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/181; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 169. 
188 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/193; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 169. 
189 İsrafil Balcı, Peygamberlik Öncesi Hz. Muhammed (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2014), 128-

129. 
190 Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk, es-Siratü’n-nebeviyye, thk. Ahmed Ferid el-Mezîdî (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004), 1/96-97; İbn Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/180-181; 

Belâzurî, Ensâbu’l-eşrâf, 1/81; Ebû Nuaym, Delailü’n-nübüvve, 1/135; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 

175. 
191 İbn Hişam es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/183-184; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 176. 



  

 149 

Hübel’in yanına girer, orada çocuğun dünyaya gelmesinden dolayı Allah’a şükreder. 

Oradan çıkar sonra anneye gider, çocuğu ona verir. Onda izzet emarelerini görmüş 

olarak der ki Muhammed Arap ve aceme efendi olmadıkça ölmeyecektir.192 

“Hz. Muhammed’in Risalet Öncesi Hayatına” dair yapılan bir çalışmada, Nûr-

i Muhammedî konusunda ileri sürülen rivâyetler, isnad ve metin açısından tenkide tabi 

tutulmuş, genel olarak bu konuda delil olabilecek nitelikte sahih hadislerin 

bulunmadığı, onlardan bazılarının zayıf bazılarının ise mevzu olduğu sonucuna 

varılmıştır.193 Yapılan tespitlere göre, rivâyetlerin senedlerinin hiçbiri tam manasıyla 

makbul sayılamaz, raviler silsilesi tam değildir. Ayrıca, Hz. Peygamber’in “doğum 

olayını” anlatacak derecede yaşlı bir sahabî yoktur, tarihçilerin dayandıkları râvîler de 

genellikle sika olmayan şahıslardır.”194 

Diğer taraftan mezkûr rivayetlerin metinleri arasında mütenâkız ibarelerin 

varlığı hissedilmekte; nur bazen bütün varlıkların yaratılış sebebi, bazen seçkin 

insanların belirlenmesinde etkin faktör olarak çıkar karşımıza. Nur, bulunduğu 

şahsiyetlere göre de farklılık gösterir; bazı nakiller nuru, Hz. Muhammed’in atalarının 

alnında gösterirken, bazı nakillerde de nurun Efendimiz’in kendisinde, anne ve 

babasında müşahede edildiği ifade edilir. Senet olarak munkatı, metin olarak çelişkili 

rivayetler üzerinden Hz. Peygamber’in nübüvvetinin hakikatini ve faziletini 

temellendirmenin isabetli olamayacağı kanaatindeyiz. Eğer peygamberî bir nurdan söz 

edilecekse bu nur, soyut, herkes tarafından farklı anlamlara çekilecek ışık süzmesinden 

daha ziyade, Hz. Peygamber’in getirdiği evrensel mesajın tesiriyle, insanlığın 

cahiliyye zulmünden kurtulmasına, İslâm’ın farklı coğrafyalarda yayılarak zihinlerde 

ve gönüllerde değişimin yaratılmasına olanak sağlayan vahiy ışığı olmalıdır.195 

Nübüvvete delil olarak sunulan diğer bir rivayet, Hz. Peygamber’in doğduğu 

yıl gerçekleşen Fil olayıdır. Tarihî kaynaklar, Resûlüllâh’ın doğumunun Fil olayından 

yaklaşık elli gün sonra gerçekleştiğini kaydeder.196 Burada İbn Abbas’ın, “ben 

 
192 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 175; Olayın farklı anlatımı için bk. İbn Hişam es-Sîratü’n-nebeviyye, 

1/183-184; Belâzurî, Ensâbu’l-eşrâf, 1/81. 
193 Demil, Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi Hayatına Dair Rivayetler, 31-32. 
194 Şaban Öz, Hz. Peygamber’in Siretiyle İlgili Mevzu Haberlerin Tarihi Değeri, (İstanbul: Neva 

Yayınları, 2020), 51; Demil, Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi Hayatına Dair Rivayetler, 22. 
195 Muhammedî nûrun değerlensirmesi için bk. Arslan, “Risâlet Beklentisi ve Hz. Peygamber’in 

Doğumu Esnasında Meydana Gelen Olayların değerlendirilmesi”, 239-295 
196 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/183; İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ,1/81; Mâverdî, A’lâmü’n-



  

 150 

Resûlüllâh’tan üç yaş büyüğüm, o fil yılında, ben de fil yılından üç yıl önce 

doğdum”197 ifadesi, Efendimiz’in vilâdetini tespitte önemli bir karinedir. 

Mâverdî’nin yanısıra pekçok tarih ve siret kaynaklarında anlatılan Fil vakasına 

göre Yemen Valisi Ebrehe, Hıristiyanlığı yaymak için bölgede yoğun çalışmalara 

başlar. Araplar’ın Kâbe’yi ziyaret için Mekke’ye gittiklerini kıskanan Ebrehe, ona 

muadil San’a’da bir kilise yaptırır. Bu kilisenin, Hz. İbrâhim’den beri kutsal saydıkları 

Kâbe’nin yerine geçirilmek istenmesini hazmedemeyen Kinâne kabilesine mensup bir 

şahsın kiliseye pislemesi,198 Ebrehe’nin Kâbe’ye savaş ilan etme sebebi sayılmıştır. 

Diğer bir görüşe göre ise, Kureyş tüccarlarından bir grubun kilisenin avlusunda yemek 

pişirmek için yaktıkları ateş, kilisenin yanmasına sebebiyet vermiştir. Bunun üzerine 

Neçaşi, Mekke halkını esir edip, Kâbe’yi yıkmaya yemin etmiştir.199 Fillerle 

donatılmış bir orduyla Kâbe’ye saldıran Ebrehe ve şürekâsı, kuşların ayak ve 

gagalarından attıkları taşlarla helak edilmişlerdir.200 

Mâverdî, Fil olayını nübüvvetin en açık delili, en üstün şahidi, doğruluğuna 

yalan karışmamış, hak olduğuna şüphe olmayan kanıtları olarak görür.201 Çünkü bu 

olay Kur’ân’ın delaletiyle sabittir.202 Hemen bu olaydan sonra Hz. Peygamber’in 

vilâdetinin gerçekleştiği haberi de sahih kaynaklarla desteklenmiştir.203 Mâverdî’nin 

yanında İbn Hişâm, Beyhakî ve Suyûtî gibi delâil ve sîret müellifleri de Fil olayını Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini ispatta önemli kanıtlar arasında kabul etmişlerdir.204 

Mâverdî’ye göre, Mekke’nin ve Kâbe’nin korunması, Fil ashabının helak 

edilmesi; putlara tapınan, ahirete inanmayan bir toplum eliyle gerçekleşmedi, aksine 

onlar şehri boşalttılar. Allah İslâm’ın zuhurunu murat ettiği için bu zaferi nübüvvetin 

habercisi olarak tesis etti. Çünkü o topraklarda Kâbe’yi yüceltip, orayı namaz için 

kıble, hac menâsikini icra yeri yapacak bir peygamberin esaret altına girmeden hür bir 

 
nübüvve, 173. 

197 Belâzurî, Ensâbu’l-eşrâf,4/1. 
198 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye,1/61; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 171; İbn Kesir, el-Bidâye ve’n-

nihâye, 3/139-140. 
199 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/61; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 172; İbn Kesir, el-Bidâye ve’n-

nihâye, 3/141. 
200 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye; 1/67-68; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 172. 
201 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 171. 
202 el-Fil 105/1-7. 
203 Ahmed b. Hanbel, 4/215; Tirmîzî, “Menâkıb”, 2. 
204 Rivayetler için bk. İbn Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/57-70. 



  

 151 

şekilde yaşatılması gerekiyordu.205 Eğer Fil sahipleri başarılı olsalardı; halkı esir 

alırlar, haydutluk yaparak Kâbe’ye zarar verirlerdi. Allah onları helak ederek, onların 

tuzaklarını boşa çıkarmış,206 Kâbe’nin muhafızlarını ve Hz. Muhammed’in annesini 

ve dolayısıyla dünyaya teşrif edecek olan çocuğunu esaretten kurtarmak suretiyle 

Resûlünü korumuştur. 

Mâverdî, Fil vakasında Allah’ın Kâbe’ye sahip çıkmasının hikmetini, akla 

gelebilecek şu soruyla ortaya koymaya çalışmaktadır. Kâbe’nin hizmetkârlığını 

putperest bir toplum yaparken, daha doğrusu Kâbe kıble ve hac mekânı ilan 

edilmemişken Allah orayı yıkılmaktan niçin korumuştur? Halbuki Kâbe, kıble ve hac 

mekânı olduğu bir dönemde, Haccâc’ın orayı mancınıkla yıkmasından korunmamıştı. 

Mâverdî, olayın gerçekleşme zamanına dikkat çekip, meseleyi nübüvveti koruma 

bağlamında çözümlemeye çalışıyor. Haccâc’ın fiili, dinin yayılıp istikrar 

kazanmasından sonra gerçekleşirken, Fil olayı ise nübüvvetin zuhurundan öncedir. 

Böylece Allah, nübüvvetin yayılıp neşv ü nema bulabilmesi için nübüvvete güvenli bir 

ortam hazırlamıştır.207  

Ayrıca risâletten önce, insanların Kâbe’yi koruma mükellefiyeti olmadığı için, 

Allah oranın korunmasını, kendi müdahalesiyle mûcizevî bir şekilde 

gerçekleştirmiştir. Haccâc döneminde ise, Kâbe’nin kutsiyetini koruyup kollamak 

müslümanlar için bir sorumluluk gerektirmektedir. Eğer müslümanların mabetlerinin 

ve kutsiyet atfettikleri değerlerin saldırıya uğradığı her zaman, ilâhî bir teşebbüs 

saldırıyı engelleseydi, sünnetüllah ilga olur ve aynı zamanda ‘nasıl olsa ilâhî müdahale 

saldırıyı bertaraf edecek’ düşüncesiyle insanlar tembelleşmiş olacaktı. Bu durumda 

Allah’ın kullara yüklediği sorumluluk, imtihanın hikmeti gerçekleşmeyecekti. Halbuki 

Allah, “Ey iman edenler! Eğer siz Allah'a (Allah'ın dinine) yardım ederseniz O da size 

yardım eder, ayaklarınızı kaydırmaz.”208 ayetiyle mü’minlere ulvî değerleri gözetme 

ve kollama görevi vermektedir. 

 
205 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 173. 
206 el-Fil 105/1-7. 
207 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 173; Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği, 131. 
208 Muhammed 47/38. 



  

 152 

Fil vakası, nübüvvetin müjdecisi olmasının yanında her taşkınlık çıkaran (bâğı) 

için caydırıcı bir etken, her azgın için bir defedici kuvvedir. Bu anlamda şu rivayet, Fil 

olayında Ebrehe ordusunun uğradığı musibetin, zâlim sultanlar üzerinde bıraktığı 

psikolojik etkinin, ne kadar güçlü olduğunu göstermesi bakımından dikkat çekicidir. 

Ömer b. Hattâb, cahiliye döneminde tüccar olarak Şam’a gider, Zinbağ b. Ravh’a 

uğrar, Zinbağ’ın Mekke’ye gazve için ordu hazırlığında olduğunu görür. “Kendisine 

orası Allah’ın dokunulmaz kıldığı yerdir, oraya kötülük eden birisi, tıpkı Fil ashabı 

gibi ancak helak olur” denildiğinde Zinbağ bu düşüncesinden vaz vazgeçer.209  

Böylece Allah’ın kutsiyet atfettiği bir değere saldıran, çok basit görülen bir 

güçle bile saldırganlığın cezasının ağır olacağını bilecektir. Bu olayla, beklenen bir 

peygamber, daha gelmeden Araplar’ın gündemine taşınmış, Peygamber’in soyu 

Kureyş’in gücü tanıtılmış, Allah’ın desteğinin kutsal değerler uğrunda mücâhede 

edenlerle beraber olacağı mesajı dünyaya sunulmuştur. Aynı zamanda Kâbe’nin 

saygınlığı artmış, gönüllerde oraya karşı tazim ve hürmet oluşmuştur.210 Diğer Arap 

kabileleri, olay sebebiyle Kureyş’e saygı duymuşlar ve bu saygıyı onlara “ehlullâh” 

diyerek ifşa etmişlerdir.211 İslâm’ın gelişiyle Kureyş, toplumların liderleri olmaya 

devam etmiş, İslâm’ın öncüsü olmakla liderliğini perçinlemiştir. 

Mâverdî’nin, nübüvvetin işaretlerinden kabul ettiği rivayetlerden birisi de Hz. 

Muhammed’in süt anneye verilmesi sürecinde gerçekleştiği kabul edilen bazı 

hârikulade olaylar ve şakk-ı sadr212 meselesidir. Çeşitli kaynaklarda farklı tariklerle 

geçen sakk-ı sadr olayı Cehm b. Ebî Cehm’in, Abdullah b. Cafer rivayetine göre şöyle 

anlatılır: “Hâlime binti Haris b. Abdüluzzâ, bir kıtlık yılında süt çocuğu aramak için 

Mekke’ye geldim. Göğüslerimde çocuğa verecek bir damla süt, koyunlarımıza 

içirecek su yoktu. Mekke’ye ulaştığımızda, bütün kadınlara Hz. Muhammed’i 

emzirme işi teklif edilmiş, fakat kimse onu kabul etmemişti. Yetim olduğu için ben de 

onu almak istemedim. Fakat arkadaşlarım emzirmek için birisini almıştı, ondan 

 
209 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 174-175. 
210 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 175. 
211 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/ 57-62; Mustafa Fayda, “Fil Olayı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/70-71. 
212 İbn-i Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye,1/ 189; Ahmed b. Hanbel, 3/149; Müslim, “İmân”, 1; Beyhakî, 

Delâilü’n-nübüvve,2/5-8. 



  

 153 

başkasını bulamadığım için, onu aldım ve götürdüm. Onunla yolculuk iyi geçti, onu 

ve (süt) kardeşini emzirecek kadar göğüslerime süt gelmişti. Muhammed ve çocuk 

sütten bol bol içti. (Eşim): ‘Ey Hâlime bize bereket esintisi isabet etti,’213 dedi. Sonra 

köyümüze dönmek için eşeğime bindim, yanımda çocuğu da taşıdım. Hâlime’nin canı 

elinde olana yemin olsun ki, binek değişmişti. Kadınlar dediler ki: ‘Ey Hâlime bu eşek, 

üzerinde yola çıktığın senin eşek değil mi?’ Evet, beni ve bu mübarek çocuğu 

taşımıştır. Allah her gün hayrımızı artırmış, diğer insanların koyunları aç döndüğü 

halde, koyunlarımız akşam doymuş olarak dönüyordu.”214 

Birçok sîret yazarı tarafından tahdîs edilen bu rivayet üzerine yapılan 

çalışmalarda, asıl kaynağın İbn İshâk (ö. 151/768) olduğu, bütün siyer müelliflerinin 

İbn İshak menşeli bu rivayeti kullandığı görülmüştür. Rivayet üzerine yapılan tetkikler, 

rivayetin sağlam bir isnadla nakledilmediği, bu nedenle rivâyete ihtiyatla yaklaşmak 

gerektiği yönünde kanaat belirtir.215 Senetteki illet bir tarafa, rivayetin metni, 

Hâlime’nin evinde olağanüstü bir değişimden söz eder. Ailenin çocuktan beklentisi 

maddi değerini aşmış; evde ve sürülerinde olağanın ötesinde bir bereketlenmenin 

olduğu hissedilmiştir. Buna istinaden çocuğun sıradan bir çocuk olmadığı, süt annenin 

evindeki bu mûcizevî değişimin, ancak bir nebiye işaret olabileceğini söylemenin 

isabetli olacağı şeklinde anlaşılabilir. 

Hâlime çocuğun evdeki durumunu anlatmaya devam ediyor: “Süt kardeşiyle 

beraber evin arkasında oynarken, hızlı bir şekilde kardeşi gelerek, ‘Kureyşli kardeşime 

iki beyaz elbiseli adam geldi, onu alıp yatırarak karnını yardı,’ dedi. Ben ve babası 

çıktık, yüzünün rengi atmış bir halde çocuğu ayakta bulduk. Bizi gördüğünde 

ağlayarak bize sığındı. Biz de çocuğa sarıldık. Sana ne oldu? Çocuk, ‘iki adam bana 

geldi, beni yatırdı, karnımı yardı, ameliyede bulundu,’ dedi.” Enes b. Malik olayla ilgili 

olarak şunları söylüyor, “Cibrîl ona geldi, onu yatırdı, karnını yardı, kalbini çıkardı; 

sonra kalbi yardı, ondan bir alaka çıkardı. Cibril, ‘işte bu şeytanın sendeki payıdır,’ 

 
213 İbn İshak, es-Siratü’n-nebeviyye, 1/100-102; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 1/154-162; Mâverdî, 

A’lâmü’n-nübüvve, 176; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 1/133-135. 
214 İbn-i Hişam, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/186-188; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 1/154-162; 

Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 176; Beyhakî, Delailü’n-nübüvve, 1/133-135. 
215 Demil, Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi Hayatına Dair Rivayetler, 155. 



  

 154 

dedi, onu yıkadı ve yerine iade etti.”216 Enes devamında şunu da söylemektedir, ‘ben 

Resûlüllâh’ın göğsündeki dikişi görüyordum.’217 

Şakk-ı sadrın senedindeki illet ve olayın hangi yaşta, biyolojik mi yoksa ruhani 

bir hadise mi olduğu noktasındaki ihtilaflar rivayeti tartışmalı hale getirmiştir.218 

Ayrıca rivayetin metninde dinin temel ilkeleriyle tenakuz içinde olan ifadeleri nasıl 

tevil edeceğiz? Her doğan çocuğun fıtrat üzere219 dünyaya geldiği gerçeği ortadayken, 

hele peygamber olacak birisinin kalbinden şeytanın hissesinin çıkarıldığı ifadesi 

nereye konulacak?220 Ulvî bir göreve hazırlanan bir elçinin beşerî duygulardan 

arındırılarak onu rûhen aşkın bir varlıkla iletişim içerisinde olacak konuma hazırlamak 

biyolojik bir ameliyeyle olmasa gerektir. Bu manada Elmalılı Muhammed Hamdi 

Yazır’ın, “cismanî şakk-ı sadr’ın âlimler arasında tartışıldığı, buna karşılık Hz. 

Peygamber’i iman, hikmet ve hakikatle dolduran ruhanî şerh-i sadr hususunda ittifak 

bulunduğu”221 yönündeki kanaati, olayın biyolojik bir eylemden daha ziyade, ruhani 

bir ahlak eğitimi olduğuna dayanak oluşturur. Bu konuda İmam Mâverdî, rivayeti senet 

ve metin yönüyle tetkik etmeden naklederek “bu haberlerin, nübüvvetin sıhhatini 

açıklayan delillerden olduğunu”222 ifade etmekle yetinir. 

Mâverdî, Hz. Muhammed’in çocukluğunda ve gençliğinde, ahlâki bir zaafiyet 

içinde bulunmaktan uzak tutulmasını, onun nübüvvetinin emaresi olarak görür. Bu 

düşüncesini şu rivayetlerle destekler. Muhammed b. İshak, ashaptan bazılarından 

Rasulüllâh’ın şöyle dediğini rivayet eder: “Ben ergen bir çocukken, Kureyşli 

çocuklarla beraber izarımızı boynumuz üzerine koyarak üstümüzde taş taşıyorduk. 

Derken kendisini göremediğim bir itici, beni itti, ‘izarını iyi ört’ dedi, ben de izarımı 

örttüm.”223 Diğer bir rivayet de Resûlüllâh’ın gençliğinde masiyetlerden korunduğuna 

 
216 Beyhakî, Delailü’n-nübüvve, 1/146-147. 
217 Müslim, “İman”, 261; Ahmed b. Hanbel, 3/121, 149, 288. 
218 Şakk-ı sadr’ın; mîrâc esnasında, dört beş yaşlarındayken halime’nin evinde, ilk vehiy inmeden ve on 

küsur yaşında olmak üzere dört farklı yerde vuku bulduğuna dair rivayetler vardır. Yapılan tespitlere 

göre olayı anlatan en güvenir rivayet mîrâc esnasında olandır. Ahatlı, Peygamberlik ve Hz. 

Muhammed’in Peygamberliği,155. 
219 Buhar, “Cenaiz”, 80; “Kader”, 3; Muslim, “Kader”, 22. 
220 Balcı, Hz. Peygamber ve Mucize, 241-245; Erul, “Hz. Peygamber’in Risalet Öncesine Dair Farklı 

Bir Yaklaşım”, 33-66. 
221 M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 13 Ağustos 2022, el-İnşirah 94/1-2. 
222 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 176. 
223 Ebû Nuaym, Delailü’n-nübüvve, 1/188-190; Mâverdî, Delâilü’n-nübüvve, 177; Beyhakî, Delailü'n-



  

 155 

delalet eder. Ali b. Ebî Talip, Rasûlüllâh’ın şöyle dediğini işittim, "İki defa haricinde 

cahiliye döneminde yaptığım hiçbir şeye önem vermedim. Allah beni onlardan korudu. 

Ailemin koyunlarına baktığım bir gece arkadaşıma, gençlerle eğlenmek için Mekke’ye 

gitmek istediğimi ve koyunlarıma bakmasını, söyledim. Arkadaşım kabul etti. 

Mekke’nin girişinde çalgı sesleri kulağıma geldi. Oraya doğru yönelerek bunun ne 

olduğunu sorduğumda, falanca kişi şununla evleniyor, dediler. Oturup onları izlemek 

istedim. O esnada uykuya daldım ve güneş doğana kadar uyanmadım, bu nedenle çalgı 

seslerini duymadım. Sabah arkadaşımın yanına döndüm. Bana ne yaptığımı sordu. Ben 

de bir şey yapmadığımı söyledim. Mekke’de gördüklerimi ve uyuya kaldığımı 

anlattım. Yine başka bir gece arkadaşımdan şehre gitmek için koyunlarıma bakmasını 

istedim. İsteğimi kabul etti. Mekke’ye girdiğimde daha önce duyduğumun benzerini 

işittim. Oturup izlemek istedim. Allah kulaklarıma perde indirdi. Allah’a yemin olsun 

ki, o esnada uykuya daldım ve güneş doğana kadar uyanmadım. Sabah arkadaşımın 

yanına döndüm. Kendisine, bir şey yapmadığımı söyledim. Mekke’de gördüklerimi ve 

uyuya kaldığımı anlattım. Sonra Allah, bana nübüvveti ikram edene kadar, bu şekilde 

kötü iki şeyden sonra artık böyle bir şey yapmak içimden gelmedi."224 

Mâverdî’ye göre mezkûr rivayetler, Allah Resûlü’nün nübüvvetten önce de 

korunduğuna delâlet eden karinelerdir. Resûlüllâh’ın, insanların karşısına tertemiz bir 

ahlak, örnek bir kişilik olarak çıkabilmesi için Allah, nebisini cahiliyye kirlerinden 

alıkoyarak risâlete hazırlamıştır. Nübüvvetten önce nefsani arzulardan korunan bir 

nebinin, kendisine peygamberlik görevi verildikten sonra korunması daha elzemdir. 

Böylece onun en hayırlı ve tertemiz bir şahsiyet, Allah yanında nebilerin en büyüğü ve 

bozulmamış bir fıtrat üzere olması sağlanmıştır. İnsanların ona itaat ederek tâbî 

olmalarını sağlayarak hızlı bir şekilde davetine icabet etmeleri için, kişiliğine 

söylenebilecek en ufak şüphe bile ondan izale edilmiştir.225 

Görüldüğü gibi Mâverdî, nübüvvetten önce peygamberi günaha meylettirecek 

duygu, düşünce ve davranış içerisinde bulunmaktan uzak tutulmasını, peygamberlerde 

 
Nübüvvet, 2/32-33. 

224 Ebû Nuaym, Delailü’n-nübüvve, 175; Mâverdî, Delâilü’n-nübüvve, 178; Beyhakî, Delailü'n-

Nübüvve, 2/33-34. 
225 Mâverdî, Delâilü’n-nübüvve, 178. 



  

 156 

bulunması gereken vasıf olarak kabul etmektedir. Bu vasıf, kelâm literatüründe 

peygamberin Allah tarafından günah işlemekten korunması demek olan ismet 

kapsamında değerlendirilebilir mi? Bazı naslar,226 nübüvvetten önce peygamberlerin 

toplum içinde emîn, örnek bir ahlaka sahip olduklarına delalet etmekle birlikte, 

peygamberler, henüz vahyin muhatabı olmadıklarından ismet sıfatıyla vasıflanmaları 

söz konusu değildir.227 

Hz. Muhammed’in, Allah’ın elçisi olabileceğini kanıtlayan örnek olaylardan 

birisi de Kâbe’nin duvarlarının inşa edilmesi sırasında kabileler arasında çıkan 

anlaşmazlığı çözerken, onun gösterdiği güven verici roldür. Resûlüllâh daha 

peygamber olmadan Kureyş içerisinde çirkinliklerden korunmuş, iffetli, güvenilir ve 

en doğru yol üzere olduğunu ortaya koyarak “emîn” ismine layık görülmüştür.228 

Rivayete göre, Kabenin çatısı ve duvarlarının yıkıldığını gören Kureyş, 

tamamen yıkılır korkusuyla temellere kadar yıkıp yeniden inşaya karar vermiştir. Fakat 

onlar Kâbenin yıkılmasının kendilerine zarara vereceği endişesiyle yıkmaktan da 

çekiniyorlardı. Endişeye rağmen, yıkma işine ilk başlayan Velid b. Muğire, “Ey 

Allahım, biz yalnız hayır murâd ediyoruz.” diyerek iki rüknün yanlarından yıktı. 

Yapılan yıkımdan dolayı Velid’e bir şey isabet etmediğini gören Kureyş, “Allah bizim 

yaptığımızdan razı olmuştur.” düşüncesiyle, Hz. İbrahim’in attığı temele kadar yıkım 

yaptı.229 İnşaat esnasında kabileler arasında iş bölümü yapıldı. Kâbe’de yapılacak bir 

işlemde ribâ, zinâ ve zulüm yoluyla elde edilen kazancın oraya sokulmamasına özen 

gösteriyorlardı.230 Her kabile, Kâbe’yi inşâ için, yıkılan taşları topladı, nihayet Rükn’e 

(hacer-i esved) kadar binayı inşa ettiler. Rükün kısmında hacerin yeri konusunda 

kabileler birbiriyle çekiştiler. Ebû Ümeyye b. Muğîre, “Ey Kureyş topluluğu! Sizin 

aranızda kendisinde ihtilâf ettiğiniz şey hakkında mabedin kapısından ilk giren 

kimseyi görevlendiriniz ki, o hüküm versin.” Onların yanına ilk giren, Hz. Muhammed 

oldu. Onu gördükleri zaman dediler ki, “İşte emîn! biz râzı olduk, işte Muhammed!” 

 
226 Hud, 11/62; Yunus, 10/16. 
227 Mehmet Bulut, “İsmet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

23/134-136. 
228 Mâverdî, Delâilü’n-nübüvve, 178. 
229 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/221-222; Tabarî, et-Tarih, 2/288-289; Mâverdî, A’lâmü’n-

nübüvve, 178. 
230 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/220; Tabarî, et-Tarih, 2/288-289. 



  

 157 

Çünkü Hz. Muhammed’in fazileti ve güvenirliği onların gönüllerinde yer bulmuştu. 

Durumu Hz. Muhammed’e haber verdiklerinde, “bana bir örtü getiriniz” diyerek taşı 

aldı ve kendi eliyle örtünün içine koydu. Dedi ki: Her kabile örtünün bir ucundan 

tutsun, sonra onu hep birlikte kaldırınız. Taş yerine ulaştığında, onu eliyle yerine 

bıraktı.231 

Ficar yılından on beş sene sonra gerçekleşen bu vakıayı Mâverdî şöyle 

yorumlar, “Bunlar, Hz. Muhammed’in güzel fiillerinin emarelerinden, ona güven ve 

itaatin işaretlerindendir. Böylece, Allah’ın Hz. Muhammed’in şahsında murat ettiği 

değer, itibar tesis edilmiş, onun, risaleti taşıyabileceği gösterilmiştir.”232 Bu olay, 

nübüvvetin ayak seslerinin duyulmaya başladığı bir zaman diliminde, çocukluğundan 

beri dürüstlüğü ile bilinen Hz. Muhammed’in, dost düşman gözünde emîn olduğunu 

bir kez daha taçlandırmış olmaktadır. 

Hz. Peygamber’in risalet öncesi hayatını anlatmaya yönelik haberlerin, senet 

ve metin olarak birçok illetle malul olması, elbetteki hadisçilerin tenkidinden nasibini 

alacaktır. Bizim burada üzerinde çalıştığımız eser, delâil türü bir eser olduğu için, bu 

rivayetlerin tenkidinden daha ziyade Peygamber’in nübüvvetine delâletini açıklığa 

kavuşturmaktır. Zaten Mâverdî’nin kendisi bu minvaldeki haberlerin zayıfları da 

içerdiğini, fakat birçok zayıf rivayetin bir araya gelmesiyle olayın tevâtür derecesine 

ulaşacağını ifade ediyor. 

Bununla birlikte şu gerçekleri ifade etmenin yerinde olacağı düşüncesindeyiz. 

İslâm tarihi, siyer, şemail ve hadis müdevvenâtında irhâsât kapsamına giren birçok 

hârikulâde olay anlatılagelmiştir.233 Bu rivayetlerin aksine Kur’ân, geçmiş 

peygamberlerin doğum öncesi ve sonrasıyla ilgili bazı malumatlar vermesine 

rağmen,234 Hz. Peygamber’in doğumu, çocukluğu ve hayatıyla ilgili haberlere yer 

 
231 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/223-224; Tabarî, et-Târih, 2/290; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 

179. 
232 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 180. 
233 Demil, Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi Hayatına Dair Rivayetler, 2287. 
234 Hz. Musa’nın doğumu ve yetişmesi ile ilgili ayetler için bk. Kasas 28/7-35; Hz. Yahya ve Hz. İsa’nın 

doğumu ile ilgili ayetler için bk. Meryem 19/5-33. 



  

 158 

vermemiştir. Kur’ân'da, Hz. Peygamber'in çocukluğundan söz edilmemiş olması, onun 

tamamen doğal bir ortamda doğup yetiştiği şeklinde değerlendirilebilir.235 

3.3.4. Önceki Peygamberlerin Tebşîrinin Hz. Muhammed’in Nübüvvetine 

Delâleti (Beşâiru’n-nübüvve) 

İnsanlık tarihi, ahlakî çürümenin ve zulmün hat safhaya ulaştığı dönemlerde 

insanlığın, bir kurtarıcı beklentisi içerisine girdiğine şahit olmuştur. Zira İslâm öncesi 

dinlerin çoğunda ve özellik Yahudi ve Hıristiyanlık inanç esaslarında peygamber 

beklentisinin olduğu bilinmektedir. Bu nedenle beşâret tarihi olguya dayanmaktadır.236 

Kur’ân-ı Kerim, “Andolsun ki biz her ümmete, ‘Allah’a kulluk edin, sahte 

tanrılardan uzak durun’ diyen bir elçi gönderdik...”237 ayetiyle, peygamber 

beklentisinin karşılandığına işaret etmiştir. Toplumlara gönderilen peygamberlerin 

şeriatları farklı olsa da aynı dini getirmekle birbirlerinin mütemmimi olmuşlardır. 

Böylece gönderilen elçiler, kendinden önceki peygamberi tasdîk ve kendinden sonra 

gelecek peygamberi tebşîr etme rolünü üstlenmişlerdir. Kur’ân, Hz. İsa’nın şahsında 

bu rolü şöyle beyan etmektedir, “Meryem oğlu Îsâ da şöyle demişti: Ey İsrâiloğulları! 

Bilin ki benden önceki Tevrat’ı doğrulamak ve benden sonra gelecek Ahmed isimli 

elçiyi müjdelemek üzere size Allah tarafından gönderilmiş elçiyim.”238 Hz. İsa’nın, 

kendisinden yaklaşık altı asırlık bir zaman sonra gelecek olan nübüvvet silsilesinin son 

halkası Hz. Muhammed’in risâletini, Kur’ân’ın diliyle anlatması, beşâiru’n-

nübüvvenin Kur’ânî bir kavram olduğuna işarettir. Kur’ân’ın onlardan Ehl-i kitap diye 

bahsetmesi, Tevrat ve İncil diye söz etmesi, beşâretin Kur’ân merkezli olduğunun 

göstergesidir.239 Yine Şuarâ suresindeki, “O Kur’ân, şüphesiz öncekilerin kitaplarında 

da vardır. İsrâiloğulları bilginlerinin bunu bilmesi onlar için bir delil değil midir?”240 

ayetleri, Kur’ân’ın ve onun kendisine vahyedildiği Hz. Muhammed’in nübüvvetinin, 

önceki kitaplar tarafından müjdelendiğini beyan eder. 

 
235 Erul, “Hz. Peygamber’in Risalet Öncesine Dair Farklı Bir Yaklaşım”, 33-66. 
236 Ayğan, Beşairu’n-nübüvve, 109. 
237 en-Nahl 16/36. 
238 es-Saff 61/6. 
239 Ayğan, Beşairu’n-nübüvve, 74. 
240 eş-Şuarâ 26/196-197. 



  

 159 

Mâverdî beşâreti, bir peygamberin nübüvvetinin gerçekliğini ispatlayan en 

büyük alâmet olarak görmektedir. Bu bağlamda Hz. Peygamber’in nübüvvetine destek 

olunması ve onun büyük kitlelerce kabul edilmesini kolaylaştırmak için önceki 

peygamberler onun nübüvvetinin müjdecisi olmuşlardır. Söz konusu beşâret, onu 

tebşîr eden peygamberin ümmetine yönelik bir delil olmakla beraber aynı zamanda 

Hz. Peygamber’in nübüvvetine işaret eden bir mûcizedir.241 

Mâverdî, önceki peygamberlerin dilinde Hz. Muhammed’e işaret eden ibareleri 

referans göstererek, onun nübüvvetinin hakikatini ortaya koymaya çalışmaktadır. O, 

Kitâb-ı mukaddes merkezli referans kaynaklarını kendi düşünce dünyasına göre 

çevirerek ilgili haberin, Hz. Muhammed’in nübüvvetine delil olduğunu kısa 

açıklamalarla verir. Gerçi bu metot sadece Mâverdî’ye özgü bir tutum değildir. 

Beşâretle ilgili eser veren bütün müelliflerin Tevrat ve İncil’den yaptıkları Arapça 

çevirisinde kendi anlayışlarını daha doğrusu anlamak istediklerini eserlerine 

yansıttıkları görülmektedir. Bununla birlikte sonrakilerin öncekileri tekrar ettikleri de 

bilinen bir gerçektir.242 Kadîm kitaplardaki mâlum tahrifat, buna eklenince beşâret için 

ortaya konulmuş delillerin sıhhati tartışma götürür bir gerçeğe dönüşmektedir. Biz, 

Mâverdî’nin, kendi açıklamalarının yanında Ahd-i Atik ve Ahd-i Cedîd’in Türkçe 

tercümeleri ve konuyla ilgili diğer kaynaklardan da istifade ederek Mâverdî’nin, Hz. 

Peygamber’in beşâretine yönelik yaklaşımını ortaya çıkarmaya çalışacağız. 

3.3.4.1. Tevratta Hz. Musa’nın Beşâreti 

Mâverdî’ye göre, Ahd-i Atik’te Hz. Muhammed’in beşâretine yorumlanan 

haberler nübüvvetin önemli delilleri arasındadır. Tekvîn kitabındaki, Hz. İsmail’in 

soyunun çoğalmasına yönelik şu haberler, Hz. Muhammed’in nesebine işaret eder: 

“Hâcer, Sâre’nin evinden kaçarken, Rabb’in meleği onu çölde bir pınarın başında 

bularak: ‘Sare’nin Cariyesi Hacer! Efendine dön ve ona boyun eğ. Senin soyunu öyle 

 
241 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 118. 
242 Beşâretle ilgili eserler için bk. Taberî, ed-Dîn ve’d-devle; Âmirî, Kitâbü’i-i’lâm bi-menakıbi’l-İslâm; 

Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve; Kurtubî, el-İ’lâmbima fi dini’n-nesâra; Câferî, Tahcîlmen harrefe’t-

Tevrat ve’l-İncil; er-Redale’n-nasârâ; İbn Teymiyye, el-Cevâbu’s-sahîh; Şehâbeddîn el-Karafî, el-

Ecvibetü’l-fâḫireani’l-esʾileti’l-fâcire; İbn Kayyimel-Cevziyye’nin,hidâyetü’l-ḥayârâ fî ecvibeti’l-

yehûd ve’n-naṣârâ; İbrahim Halil Ahmed, Kur”ân, Tevrat ve İncil’de Hz. Muhammed; Fadıl Ayğan, 

Hz. Peygamber’in Nübüvvetini Kanıtlama Açısından Beşâirü’n-nübüvve. 



  

 160 

çoğaltacağım ki kimse sayamayacak. İşte hamilesin ve bir oğlun olacak. Adını İsmail 

koyacaksın. Çünkü Rab sıkıntı içindeki yakarışını işitti. O insanların kendisi gibi 

olacak. O herkese, herkes de ona karşı çıkacak.”243 İbrahim’in İsmail hakkındaki 

çağrısında Rabb şöyle buyurmuştur: “İsmail’e gelince, seni işittim; işte onu kutsayacak 

ve verimli edeceğim ve onu ziyadesiyle çoğaltacağım; on iki beyin babası olacak ve 

onu büyük millet yapacağım.”244 

Hz. İsmail’e hitaben söylenen vaatler, İsmail’den daha ziyade Hz. 

Muhammed’in nesebine işaret eder. Zikri geçen teminatlar, çeşitli yönlerden Hz. 

Peygamber’in nübüvvetiyle gerçekleşmiş, nesebin çoğalması dünya üzerinde galibiyet 

elde etmesi Hz. İsmail ile değil, Hz. Muhammed’in ümmetiyle mümkün olmuştur.245 

Zira Hz. İsmail’in soyundan, onun şerefini yücelten, bereketini sağlayan Hz. 

Muhammed’den başka kimse gelmemiştir. Böylece Hz. Peygamber’in nübüvvetiyle, 

büyük atası Hz. İsmail’in de azamet ve bereketi artmıştır.246 Şeyhülislâm İbn 

Teymiyye, soyun çoğalmasını, niceliksel değil, niteliksel bir bereketlenme olarak 

yorumlamaktadır. Çünkü bu topluluk Kâbe’yi tavaf eden, kendilerine nübüvvet ve 

kitap verilen iman etmiş güzide ümmettir. Bu hasletlere binaen Hz. İsmail’in soyundan 

çıkacak büyük millet, mübâlağalı bir şekilde övülmüştür.247 İman eden bir ümmet 

ancak Hz. Muhammed’in risâletiyle gerçekleşmiştir. “Siz, insanlar için ortaya 

çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz; iyiliği emreder, kötülükten alıkoyarsınız ve Allah’a 

inanırsınız...”248 ayeti kerimesi bu hakikate işaret eder. 

“Tanrınız Rab: Benî İsrâil’in kardeşleri arasından bir peygamber 

çıkaracağım. Sözlerimi onun ağzından işiteceksiniz. Adıma konuşan peygamberin 

 
243 Yar. 16:7-12; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 118. 
244 Yar. 17:20; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 118. 
245 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 118; Ebû Abdullah el-Kurtubî, el-İ’lâm bimâ fi dini’n-nasârâ, thk. 

Ahmed Hicazi es-Sika (Daru’t-Turasi’l-Arabi, ts.), 265. 
246 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 118; Kurtubî, el-İ’lâm bimâ fi dini’n-nasârâ, 265; Ebu’l-Bekâ Salih b. 

Hüseyin el-Ca’ferî, Tahcîlmen harrefe’t-Tevrat ve’l-İncil, thk. Mahmud Muhammed Abdurrahman 

Kadh (Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyyeti bi-Meîneti’l-Münevvere Mekezi’l-Bühûsi’l-İlmî, ts.), 652; 

Fadıl Ayğan, Hz. Peygamber’in Nübüvvetini Kanıtlama Açısından Beşâirü’n-Nübüvve, 223. 
247 Ebü’l-Hasen el-Âmirî, Kitâbü i’lâmbi-menâkıbi’l-İslâm, thk. Ahmed Abülhamid Ğırab (Riyad: 

Dâru’l-Esâlebi’Sikâfe ve’n-Neşrve’l-İ’lâm, 1408/1988), 204; Takiyyüddîn İbn Teymiyye, el-

Cevâbu’s-sahîh, thk. Ali b. Hasan b. Nasır (Riyad: Daru’l-Âsıme, 1419/1999), 5/219-220. 
248 Âl-i İmrân 3/110. 



  

 161 

ilettiği sözleri dinlemeyeni ben cezalandıracağım.”249 Fedek, Benî Nadir, Kureyzâ ve 

Hayber yahudilerini cezalandıran250 ve Rum krallarına cizye verme hezimetini 

yaşatan251 Hz. Muhammed’in ümmeti olmuştur. “Benî İsrâil’in kardeşinden” kasıt, 

Benî İsmâil yani İsmailoğullarıdır. Onun ağzındaki Allah’ın kelâmının da Hz. 

Muhammed’e vahyedilen Kur’ân olduğu açık bir gerçekliktir.252  

Ayrıca Tesniye kitabında üç semâvî dinin doğduğu yere yapılan atıf, 

Resûlüllâh’ın beşâretini ima etmektedir. “Rabb, Sina Dağı'ndan geldi, halkına 

Seir'den doğdu ve Paran Dağı'ndan parladı. On binlerce kutsalıyla birlikte geldi. Sağ 

elinde halkı için alev alev yanan ateş vardı.”253 Allah Tealâ’nın, Tûri Sinâ’ya gelmesi, 

Musa’ya orada Tevrat’ı inzâl etmesidir. Sînâ, Yahudi, Hıristiyan ve İslâm 

geleneklerinde254 Hz. Mûsâ’ya Tevrat’ın verildiği yer olarak kabul edilir.255 Tevrat’ın, 

pekçok yerinde Sina dağında Allah’ın Hz. Musa ile konuştuğu ve emirler verdiğine 

yönelik pasajlar vardır.256 

Allah’ın Seir’den doğması ise, Hz. İsa’ya İncil’in bu mekânda vahyedilmesidir. 

Seir, Hz. İsa’nın doğum yeri Nasıra kasabasının bulunduğu bölgenin ismi olarak 

bilinir. Faran ise, Kur’ân’ın indirildiği Hicaz veya Mekke’ye işaret eden bir dağdır. 

Tevrat’ta geçen bu ifadeler içinde gizlilik ve kapalılık olmayacak kadar açık ve inkâr 

edilemeyen bir gerçektir. Çünkü Faran’da İslâm’dan başka bir dinin ışığı 

yükselmemiştir.257 İbn Teymiye’nin el-Cevâbü’s-Sahîh adlı eserindeki Faran’la ilgili 

ifadeler önem arz eder. Hz. İsa’nın Seîr’den doğması nasıl bir gerçeklikse, Hz. 

Muhammed’in de Faran’dan yükselmesi bir gerekliliktir. Müslümanlar ile Ehl-i kitap 

arasında Faran’ın Mekke’de olduğu noktasında bir ihtilaf yoktur. Buranın Mekke 

 
249 Tesniye, 18: 18-19; Mâverdî, A’lâmün’n-nübüvve, 118-119; Kurtubî, el-İ’lâm, 263-264; Teftazânî, 

Şerhu’l-Mekâsıd, 5/42. 
250 Amirî, Kitâbü’l-i’lâm bi menâkıbi’l-İslâm, 204. 
251 Kurtubî, el-İ’lâm, 265. 
252 Mâverdî, A’lâmün’n-nübüvve, 119.; Kurtûbî, el-İ’lam, 264-265; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/42. 
253 Tes. 33:1-2; Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, 5/42. 
254 Kur’an-ı Kerim’de Tûr ve Sînâ ile ilgili ayetler için bk. el-Mü’minûn 23/20; et-Tîn 95/2; et-Tûr 52/1; 

el-A’raf 7/140-155; Meryem 19/52; Tâhâ 20/80; el-Kasas 28/29,46. 
255 Mustafa Sinanoğlu, “Sînâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2009), 37/221-222. 
256 Çıkış, 19, 31:18, 34:29, 32; Levîliler, 7:38, 25:1, 26:46, 27:34; Ayğan, Beşâirü’n-nübüvve, 264. 
257Âmirî, Kitâbü’l-i’lâm bi menâkıbi’l-İslâm, 205-206; Mâverdî, A’lâmün’n-nübüvve, 119; Kurtubî, el-

İ’lâm, 264-265; İbn Teymiyye, el-Cevâbü’s-Sahîh, 5/199-201; 



  

 162 

dağlarının dışında farklı bir bölge olduğu iddiası da yersizdir. Çünkü Tevrat’ta258 

İbrahim ve İsmail’in Faran’da iskân ettiği ifade edilmektedir.259 

Hz. İbrahim ve oğlu İsmail tarafından Beytullah’ın temellerinin 

yükseltildiği,260 İbrahim’in, hanımı Hacer ve oğlu İsmail’i bıraktığı ekin bitmeyen 

mekânın261 Mekke olduğu, inkârı mümkün olmayan Kur’ân’ın bir hakikatidir. 

3.3.4.2. Hz. Musa ile Hz. İsa Arasındaki Peygamberlerin Beşâreti 

Mâverdî, Hz. Musa ile Hz. İsa arasında Ehl-i kitaptan olduğu sabit olan on altı 

nebinin geldiğini, Benî İsrâil’in kitaplarında bu gerçeğin açıkça ifade edildiğini söyler. 

Bu nebilerin çoğu Hz. Muhammed’in nübüvvetini tebşîr etmiştir.262 

1. Eş’iya b. Âmûs’un263 Beşâreti 

Yeşeya kitabında, Eş’iya b. Âmûs’un, Hz. Muhammed’e yönelik beşâreti 

şöyledir: “Kalk parla! Işığın geldi ve Rabbin yüceliği senin üzerine doğdu. İşte 

dünyayı karanlık, halkı koyu karanlık örtüyor. Rabbin üzerine doğacak ve yüceliği 

üzerinde görünecek. Senin ışığına uluslar; sana doğan günün parlaklığına krallar 

gelecek. Başını kaldır da çevrene bir bak! Hepsi toplanıp sana geliyorlar; oğulların 

uzaktan gelecek ve kızların kucakta taşınacak. Bunu görünce yüzün parlayacak ve 

yüreğin heyecandan çarpacak, denizin serveti sana meyledecek, milletlerin orduları 

sana gelecek. Allah’ın nimetlerini anlatan Sebe halkı gelecek, Rabbin hamdlerini ilan 

edecek. Kedar’ın bütün sürüleri sana gelecek.”264 

“Kedar’ın bütün sürüleri” yani İsmail’in oğlu Kedar ifadesi, Hz. 

Muhammed’in nesebine hamledilir. ‘Rabbin hamdleri’ Mekke’de tekbir, telbiye, 

kurban, tavaf gibi hac menasiki ile yerine getirilmektedir. Bugün müslümanlar, Sebe 

 
258 Yar. 21:21. 
259 İbn Teymiyye, el-Cevâbü’s-sahîh, 5/199-201. 
260 el-Bakara 2/127-129. 
261 İbrahim 14/37. 
262 Mâverdî, A’amü’n-nübüvve, 119. 
263 İsrâiloğulları peygamberlerinden olup, Hıristiyanlar nezdinde Kitab-ı mukaddeste “Eş’iyâ 

peygamber olarak geçmektedir. Nüsha, Hristiyanların elinde Katolik matbasında basılmıştır. Bk. 

A’lâmü’n-nübüvve, muhakkikin dipnotu, 229. 
264 Yeşeya, 60:1-7; Mâverdî, A’amü’n-nübüvve, 119-120; Ca’ferî, Tahcîl, 666. Mâverdî’nin 21. fasıl 

olarak verdiği söz, şu an mevcut bulunan Eş’iyâ kitabında 60. Fasılda bulunmaktadır. Bk. Yşa. 60:1-

7; A’lâmü’n-nübüvve (muhakkikin dipnotu), 229. 



  

 163 

halkı da (Yemen) dahil, dünyanın çeşitli coğrafyalarından kara ve deniz yoluyla 

Rabb’in evine (Kâbe) giderek hac menâsikini yerine getirmenin yanında, bölgenin 

ekonomik canlılığına katkı sağlamaktadır. İşeya kitabında söz edilen haberlerin, Hz. 

Muhammed’in ümmeti eliyle gerçeklik bulması, onun nübüvvetinin beşâretinden 

sayılır.265 

Aynı kitabın diğer bir faslında, “Rab, bana dedi ki git, bir gözcü dik, gördüğünü 

bildirsin. Savaş arabalarının, atlara, eşeklere, develere binmiş insanların çifter çifter 

geldiğini görünce dikkat kesilsin.”266 Mâverdî, eşeğe bineni İsa’ya (as), deveye bineni 

ise Hz. Muhammed’e hamleder.267 

Mâverdî, “Çöl ve kurak toprak sevinecek, bozkır coşup çiğdem gibi 

çiçeklenecek. Her yanı çiçeklenip sevinçle coşacak, sevincini haykıracak. Lübnan’ın 

yüceliği, insanlar Rabb’in yüceliğini, Tanrımız’ın görkemini görecek”268 haberini, Hz. 

Muhammed’in beşâreti ve Hicaz çölleri olarak yorumlarken,269 “yönetim onun 

omuzlarındadır” ifadesini nübüvvet onun omuzlarındadır, manasına hamletmektedir. 

270 Çöl ve kurak toprakların yeşermesi, bereketlenmesi, izzet ve şeref kazanması, 

Mekke’nin çeşitli rızık ve hayırlar vesilesiyle bereketlenmesine, önem ve itibarının 

artmasına işaret olarak değerlendirilmiştir.271 

Kedar bölgesine ve Rabb’e sunulan hamd/övgüye atıf yapılmak suretiyle 

beşârete işaret eden pasajları Yeşâa kitabından dinleyelim. “Ey denize açılanlar ve 

denizlerdeki her şey, kıyılar ve kıyı sakinleri, Rabb’e yeni bir ilahi söyleyin. Dünyanın 

dört bucağından onu ilahilerle övün. Çöl ve çölün şehirleri, Kedar köylerinde yaşayan 

halk, seslerini yükseltsinler, Selada oturan halk sevinçle haykırsın, bağırsın dağların 

doruklarından. Hepsi Rabbi’ni onurlandırsın, kıyı halkları onu tespih etsin. Rab yiğit 

gibi çıkacak, savaşçı gibi gayrete gelecek, bağırıp savaş çığlığı atacak, düşmanlarına 

üstünlüğünü gösterecek.”272 Mâverdî, burada sözü edilen Kedar topraklarını Arap 

 
265 Mâverdî, A’amü’n-nübüvve, 120; İbn Teymiyye, el-Cevâbu’s-sahîh, 5/255. 
266 Yşa. 21:6-7 Mâverdî, A’amü’n-nübüvve, 120. 
267 Mâverdî, A’amü’n-nübüvve, 120; İbn Teymiye, el-Cevâbü’s-sahîh, 5/249. 
268 Yşa., 35:1-2; Mâverdî, A’lâmün’n-nübüvve, 120. 
269 Mâverdî, A’lâmün’n-nübüvve, 120. 
270 Yşa. 9:6; Mâverdî, A’lâmün’n-nübüvve, 120. 
271 Ali b. Rabben et-Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 85; Ayğan, Beşâiru’n-nübüvve, 272. 
272 Yşa. 42:10-13; Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 78-79; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 120. 



  

 164 

toprakları; Kedar çocuklarını ise, Hz. Peygamber’in nesebinin membaı olan Hz. 

İsmail’in çocukları Araplar olarak yorumlar. O, ‘Mürûc’ diye tercüme ettiği kavramı, 

Mekke etrafındaki hurmalar, ağaçlar ve pınarlar olarak ifade eder.273 Bugün Kedar’ın 

çocukları, Hz. Muhammed ümmeti olarak çöllere, dağın doruklarına ve sahillere 

mesken tutarak, dünyanın her tarafında günde beş defa ezan okuyarak, sadece Allah’a 

rükû ve secde yaparak, hacda icra ettiği telbiye ve tekbirlerle hamdini O’na layık bir 

şekilde yerine getirmektedir.  

Arap çöllerine atıfta bulunmak suretiyle Hz. Muhammed ve onun atalarının 

yaşadığı bölgeye işaret ederek Efendimiz’in nübüvvetini tebşir eden diğer bir metin 

Yeşaya kitabındaki şu ifadelerdir: “Düşkünlerle yoksullar su arıyor, ama yok. Dilleri 

kurumuş susuzluktan. Ben Rab, onları yanıtlayacağım, ben İsrail’in Tanrısı, onları 

bırakmayacağım. Çıplak tepeler üzerinde ırmaklar, vadilerde su kaynakları 

yapacağım. Çölü havuza, kurak toprağı pınara çevireceğim. Çölü sedir, akasya, 

mersin ve iğde ağaçlarına kavuşturacağım. Bozkıra çam, köknar ve selviyi bir arada 

dikeceğim. Öyle ki insanlar görüp bilsinler, hep birlikte düşünüp anlasınlar ki bütün 

bunları Rabbin eli yapmış, İsrail’in kutsalı yaratmıştır.”274 Bu sıfatlar, Arap 

beldelerine ait özelliklerdir. Allah Tealâ, onlar için orada İslâm’ı ihdas etti.275 Kurak 

toprakların sakinlerinin, oradan fışkıran pınarlar ve akan nehirlerden istifade ederek, 

araziye çeşitli ağaçlar dikmek suretiyle bölgenin mümbit topraklar haline geldiğine 

işaret vardır.276 

2. Nevvâl b. Nevtâl’ın277 Beşâreti 

“Zifiri karanlık bir gün olacak; bulutlu, koyu karanlık. Dağların üzerine çöken 

karanlık gibi kalabalık ve güçlü bir çekirge ordusu geliyor. Böylesi hiçbir zaman 

 
273 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 78-79; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 120. 
274 Yşa. 41:17-20; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 120. Mâverdî, bu pasayı 21. fasıl olarak vermektedir. 
275 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 121. 
276 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 157; Ca’ferî, Tahcîl, 670. 
277 Mâverdî, Nevvâl b. Nevtal’i İsrâiloğulları peygamberlerinden kabul ederek eserine almıştır. Fakat 

bizim ulaştığımız beşâret eserlerinde bu isme rastlayamadık. Nevvâl peygambere isnad edilerek 

verilen haber, Ahd-i Atik’te Yoel kitabı içerisinde mevcuttur. Anlaşılan o ki, müellifin Nevvâl b. 

Nevtal ismiyle verdiği peygamber Tanah’ta zikredilen Yoel’ir. Yoel kitabının birinci bölümünde 

“Rab'binPetuel oğlu Yoel'e bildirdikleri” şekline ifade edilir. Ayrıca Yoel için bk. Safiye Merve 

Özkaldı, Tanah’ın Neviim ve Ketuvim Bölümü Kitaplarının Kanonizasyonu (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2020), 71. 



  

 165 

görülmedi, kuşaklar boyu da görülmeyecek. Önlerini ateş kavuruyor, artları alev alev. 

Önlerinde Aden bahçesi gibi uzanan topraklar artlarında ıssız çöllere dönüyor. Hiçbir 

şey onlardan kurtulamıyor. Savaş arabalarının, anızı yiyip bitiren alevlerin çıkardığı 

gürültüye benzer bir sesle, savaşa hazırlanmış güçlü bir ordu gibi sıçraya sıçraya 

dağları aşıyorlar. Yeryüzü önlerinde sarsılıyor, gökyüzü titriyor; Güneş ve yıldızlar 

kararıyor, yıldızların parıltısı görünmez oluyor. Rab ordusunun başında gürlüyor. 

Sayısızdır O'nun orduları ve buyruğuna uyan güçlüdür. Rabb’in o büyük günü ne 

korkunçtur! O güne kim dayanabilir?”278 Yoel kitabında ifadesini bulan bu pasajlar 

Mâverdî’ye göre, Resûlüllâh’a işaret eden sıfatlardır.279 Yoel’de geçen bu ifadeler, 

kıyamet sahnelerinin anlatıldığı Mekke döneminde inzâl edilen sûrelerle 

ilişkilendirilerek beşârete bir delil olarak kabul edilebilir. 

3. Ovedya’nın280 (as) Beşâreti 

Ovedya Kitabında: “Ovadya'nın görümü. Egemen Rabb’in Edom için 

söyledikleri: ‘Rabb'den bir haber aldık: Uluslara gönderdiği haberci,"Gelin, Edom'la 

savaşâlim!’ diyor. Rabb’in bütün ulusları yargılayacağı gün yaklaştı.”281 Mâverdî 

mezkûr ifadeleri Hz. Muhammed’in nübüvvetine yorumlar. 282 

4. Mîhâ’nın (as)283 Beşâreti 

“Öyle bir vakitte doğum gerçekleşecek ki, Rabbin ismiyle onun yönetimi 

yeryüzünün bölgelerine hâkim olacak.”284 Söz konusu ibare, Hz. Muhammed’in 

nübüvvetinin dünyaya intişariyle birlikte Allah’ın iradesinin, Hz. Peygamber’in 

ümmeti eliyle yeryüzünde temsil edileceğine hamledilir. İslâm’ın yeryüzünde hâkim 

 
278 Yoel, 2:1-12; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 120. 
279 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 120. 
280 Mâverdî, Ovedya’yı, İsrâiloğulları peygamberlerinden kabul ederek eserine almıştır. Fakat bizim 

ulaştığımız beşâret eserlerinde bu isme rastlayamadık. Oveya peygambere isnadeilen haber, Ahd-i 

Atik’te Ovedya kitabına mevcut olup, Tanah’ın en kısa kitabı olma özelliği taşır. Ayrıca Ovedya için 

bk. Özkaldı, Tanah’ın Neviim ve Ketuvim Bölümü Kitaplarının Kanonizasyonu, 71. 
281 Ovedya, 1-15; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 120. 
282 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 120. 
283 Mâverdî’nin İsrailoğulları nebilerinden olarak eserine aldığı Mîhâ Peygamber, Kitab-ı mukaddeste 

Mikâ olarak ifade edilmektedir. Biz Mâverdî’nin kullanımına uygun bir şekilde Mîhâ olarak ifade 

edeceğiz. 
284 Mika, 4:6-7; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 121. 



  

 166 

olmasıyla beraber zikri geçen va’d gerçekleşmiştir. Dolayısıyla bu mesaj Hz. 

Muhammed’in beşâret delili olarak yorumlanmaktadır.285  

Rabben et-Taberî, Mîhâ Peygamber’in, “Son günlerde Rabbi’nin evinin dağı, 

dağların tepesine ve en yüksek yerlerine kurulacak. Bütün milletler ona gelecek ve 

gelin Rabb’in dağına çıkâlim, diyerek birçok millet ona gelecek.”286 dilindeki 

ibarelerin Mekke’yi vasfettiğini ifade eder. Burada söz edilen milletlerin gelmesi 

ifadesiyle, hac için ilâhî çağrıya uyarak Kâbe’ye gelen müslümanlar kasdedilmektedir. 

Taberî’ye göre bu ifadelerle “Beytü’l-makdîs” kasdedilmiş olamaz, çünkü Beytü’l-

makdîs, Mîhâ Peygamber zamanında vardı, halbuki buradaki ifadeler, sonradan ortaya 

çıkacak bir şeyi anlatıyor.287 

5. Habakkûk’un (as) Beşâreti 

“Tanrı Teyma'dan,288 Kutsal Tanrı Paran Dağın’dan geldi. Görkemi kapladı 

gökleri, O'na sunulan övgüler dünyayı doldurdu. Güneş gibi parıldıyor, elleri ışık 

saçıyor. Gücünün gizi ellerinde yayılıyor salgın hastalıklar önü sıra, ardı sıra da 

ölümcül hastalıklar. Duruşuyla dünyayı sarstı, titretti ulusları bakışıyla, yaşlı dağlar 

darmadağın oldu, dünya kurulalı beri var olan tepeler O'na baş eğdi. Tanrı'nın yolları 

değişmezdir. Kuşan çadırlarını çaresizlik içinde gördüm. Midyan konutları korkudan 

titriyordu. Ya Rab, nehirlere mi öfkelendin? Gazabın ırmaklara mı? Yoksa denize mi 

kızdın da atlarına, yenilmez savaş arabalarına bindin?”289 

Hz. Peygamber’in yaşadığı bölgeye atıfla onun beşâretine yorumlanan 

Faran’ın Mekke dağları ve Hicaz bölgesi olduğu gerçeğini daha öne zikretmiştik. 

Ayrıca beşâret müellifleri Hubakkuk kitabında Hz. Peygamber’in ismen müjdelendiği 

bilgisine yer veriyorlar. Arapça çeviride geçen ‘mûşîh’ kavramı, Süryanice’de övgü 

anlamına gelmektedir. Bunun için Süryaniler, Allah’a övgülerini ifade etmek için 

 
285 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 121. 
286 Mik. 4/1-2 
287 Ali Rabben et-Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, çev. Fuat Aydın (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012), 196-197. 

Eser, Fuat Aydın tarafındanYahudi ve Hristiyan Kutsal Kitaplarındaki Peygamberliğin Delilleri ismyle 

eklemelerle Türkçeye kazandırılmıştır. 
288 Arabistan sınırları içerisinde bol sulak bir vahadır. bk. Elnure Azizova, “Teymâ”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/53-54. 
289 Habakkuk, 3:3-8; Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 122. 



  

 167 

mûşîh kavramını kullanırlar. Bu sebeple Mâverdî Arapça tercümede “onun haşmeti 

gökleri kapladı, hamdi (mûşîh) yeryüzünü doldurdu” ibaresindeki hamd (mûşîh) 

kavramını Hz. Peygamber’e hamleder. İbn Teymiyye’ye göre ise, dünyayı kaplayan 

Ahmed’in nurudur. Ona sunulan övgüler, Hz. Peygamber’in getirdiği Kur’ân, iman 

nuru ve yeryüzüne yayılan ümmettir. Onun ümmeti namazlarında hutbelerinde açıkça 

hamdi terennüm ederler.290 

6. Hezekiel’in (as)291 Beşâreti 

Hezekiel kitabında zikri geçen şu metinlerde beşârete işaret vardır: “Annen su 

kıyısındaki bağında dikilmiş bir asma gibiydi. Bol su sayesinde dal budak saldı, ürün 

verdi. Dalları kral asası olacak kadar güçlendi. Asma boy attı, bulutlara dek yükseldi. 

Yüksekliği ve dallarının çokluğu herkesçe görüldü. Ama onu öfkeyle kökünden söküp 

yere attılar. Doğu rüzgârı ürününü kuruttu. Güçlü dalları koparılıp kurudu, ateş onları 

yakıp yok etti. Şimdi çöle, kurak, susuz bir yere dikildi. Gövdesi ateş aldı, filizini, 

ürününü yakıp yok etti. Kral asası olacak kadar güçlü dalı kalmadı.”292 

Kurak, uçsuz bucaksız çöl ifadeleriyle, Hz. İsmail’in babası tarafından 

bırakıldığı Mekke, Hicaz bölgesi kastolunmaktadır. Burada bulutlara kadar yükselip 

bol ürün veren asma, Hz. Muhammed’in gönderilişiyle oradaki manevi berekete işaret 

eder.293 Ateşin yakıp yok ettiği ağaçlar ve asa, İsrailoğullarının saltanatıdır. Allah Tealâ 

yeni güçlü, dünyaya hükmeden bir asa sahibini göndererek nübüvveti tamamladı. Hz. 

Muhammed’in nübüvvetiyle asa el değiştirerek ilâhî hükümranlık güç kazandı.294 

7. Sefenyâ’nın (as)295 Beşâreti 

“Bu yüzden, ‘Bekleyin de görün’ diyor Rab, Ulusları yargılayacağım günü 

bekleyin. Ulusları toplamaya, krallıkları bir araya getirmeye, gazabımı, kızgın öfkemi 

üzerlerine dökmeye karar verdim. Çünkü kıskançlığımın ateşi bütün dünyayı yiyip 

 
290 Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 122; Ca’ferî, et-Tahcîl, 679-680; İbn Teymiyye, el-Cevâbu’s-sahîh, 

5/267-269. 
291 Mâverdî’nin İsrailoğulları nebilerinden olarak eserine aldığı Hezekiel peygamber, Ahd-i Atik’te 

Hezekiel olarak ifade edilmektedir. 
292 Hezekiel, 19:10-14; Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 122. 
293 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 109-110; Ca’ferî, et-Tahcîl, 690. 
294 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 177; Ca’ferî, et-Tahcîl,695. 
295 Mâverdî’nin İsrailoğulları nebilerinden olarak eserine aldığı Sefenyâ peygamber, Ahd-i atikte 

Sefenyâ olarak ifade edilmektedir. 



  

 168 

bitirecek. O zaman, birlikte bana yakarmaları, omuz omuza bana hizmet etmeleri için, 

halkların dillerini pak kılacağım. Dağılmış olan, bana tapan halkım, Kûş ırmaklarının 

ötesinden bana sunular getirecek.’’296 

Mâverdî dahil birçok müellif “halkların dili” ifadesini Arap dili olarak 

yorumlamıştır. Çünkü bugün yabancılar bile o dili konuşarak Arapça halkın diline 

evrilmiş, yeryüzündeki dillerin çoğu ona dönüşmüştür.297 Arap diline yapılan 

gönderme aslında o dili konuşan Hz. Muhammed’e bir işarettir. Ayrıca metinde geçen 

Allah’a yakaran, ırmakları aşarak kurbanlar getirip, Harem bölgesinde onu kesenler 

Müslümanlar’dır. Caferi’ye göre burada zikri geçen ‘Kûş ırmağın’dan kasıt, Yemen ve 

Hicaz bölgeleridir. İnananlar, Kûş ırmağını aşarak sürülerini ve kurbanlıklarını 

Kâbe’ye getirirler.298 

8. Zekeriyâ’nın (as) Beşâreti 

“Benimle konuşan melek yine geldi ve uykudan uyandırır gibi beni uyandırdı. 

‘Ne görüyorsun?’ diye sordu. ‘Som altın bir kandillik görüyorum,’ diye yanıtladım. 

‘Tepesinde zeytinyağı için bir tas, üzerinde yedi kandil, kandillerde yedişer oluk var. 

Ayrıca kandilliğin yanında, biri zeytinyağı tasının sağında, öbürü solunda iki zeytin 

ağacı da var.’ Benimle konuşan meleğe, ‘Bunların anlamı nedir, efendim?’ diye 

sordum. Melek, ‘Bunların anlamını bilmiyor musun?’ diye karşılık verdi. ‘Hayır, 

efendim,’ dedim. Bunun üzerine şöyle dedi: ‘Rab Zerubbabil'e, güçle kuvvetle değil, 

ancak benim Ruhum'la başaracaksın' diyor. Böyle diyor her şeye egemen Rab.”299 

Mâverdî, zeytin ağacının din, melek ve Zerubbabil’i temsil ettiğini, “Zerubbabil”in de 

Hz. Muhammed’e işaret ettiğini beyan eder.”300 

Zekeriyâ kitabında sözü edilen zeytinyağı, kandil ifadeleri, Nur sûresinde301 

kandil ve zeytinyağı metaforuyla anlatılan Kur’ân ve Peygamber’e yorumlanan ilahî 

 
296 Sefenya, 3:8-10; Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 172; Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 122; Caferi, et-Tahcîl, 

691. 
297 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 172; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 122; Caferi, et-Tahcîl, 691. 
298 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 172; Caferi, et-Tahcîl,691. 
299 Zekeriya, 4:1-6; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 123. 
300 Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 123. 
301 en-Nur 24/35. 



  

 169 

hidayet anlamındaki nuru çağrıştırmaktadır.302 Bu çağrının nübüvvete beşâret 

olabileceği kanısındayız. 

9. Dânyâl’ın (as)303 Beşâreti 

“Gece görümlerimde insanoğluna benzer birinin göğün bulutlarıyla geldiğini 

gördüm. Eskiden beri Varolan'ın yanına doğru ilerledi, O'nun önüne getirildi. Ona 

egemenlik, yücelik ve krallık verildi. Bütün halklar, uluslar ve her dilden insan ona 

tapındı. Egemenliği hiç bitmeyecek sonsuz bir egemenlik, krallığı hiç yıkılmayacak bir 

krallıktır."304 

Bulutların üzerinde insan suretinde gelen kimseye verilen hiç bitmeyecek 

egemenlik, yıkılmayacak bir krallık, Hz. Peygamber’in risâleti ve İslâm’ın hakimiyeti 

ile gerçeklik kazanmıştır. Yeryüzünün doğusuna, batısına, Fırat ve Dicle’ye kadar 

yayılan Hz. Muhamed’in ümmeti olmuştur. Hz. Muhammed’den önceki 

peygamberlerin risâleti kendi dönemlerinde geçerliliğini korumuş, daha sonra 

şeriatları zail olmuşken, Hz. Peygamber’in şeriatı güçlü ve daimî olarak süreklilik arz 

etmiştir.305 

Dânyâl Peygamber’in yorumladığı Babil kralı Buhtunnasr’ın (Nebukadnezzar) 

rüyası, Hz. Muhammed’in nübüvvetine işaret eden beşâretten sayılmaktadır. Rüyayı 

Allah’ın kendisine verdiği vahiyle yorumlayan Dânyâl Peygamber, krala durumu 

bildirir. Rüyanın yorumuna göre, tarihi süreç içerinde dört farklı krallık ortaya çıkacak; 

üç krallık yıkılacak, ayaklarının bir kısmı demirden, bir kısmı tunçtan olan dördüncü 

krallık ise, sarsıntılar geçirse de hiç yıkılmayacaktır. İşte bu krallık, Tanrı’nın iradesini 

temsil edip, diğerlerini yok ederek, ebed müddet devam edecektir.306 Beşâret 

müellifleri bu son krallığın Hz. Muhammed’in nübüvvetine dolayısıyla İslâm’ın 

hakimiyetine işaret ettiğine dikkat çeker.307 

 
302 Kur'an Yolu, en-Nur 24/35. 
303 Kitâb-ı mukaddese göre Benî İsrâil peygamberlerinden olan kutsal kitap yazarlarından biri. 

Mâverdî’nin İsrailoğulları nebilerinden olarak eserine aldığı Dânyâl peygamber, Ahd-i Atik’te Deniel 

olarak ifade edilmektedir. 
304 Daniel, 7:13-14. 
305 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 179-184; İbn Teymiyye, el-Cevâbu’s-sahîh, 5/277. 
306 bk. Dan. 2:30-45; Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 179-184; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 124-125. 
307 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 179-184; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 124-125; Ayğan, Beşâiru’n-

nübüvve, 285. 



  

 170 

10. Ermiyâ’nın(as)308 Beşâreti 

İbn Abbas der ki, Ashab-u Ress,309 peygamberlerini öldürdüğünde, öldürmenin 

bedeli olarak Allah, Buhtunnasr’a Arap beldelerine karşı savaşmasını emreder. 

Buhtunnasr, halkın bir kısmını öldürüp, bir kısmını da Tihâme’ye kadar esir alır. Sıra 

Maâd b. Adnan’a gelir, (askerlerine) onu öldürmeyi emreder. Ermiyâ Peygamber: Ona 

dokunma, ahir zamanda gönderilen Allah’ın son peygamberinin sulbü ondadır, der. 

Buhtunnasr, Maâd’ı Yemen kalesine götürür, orayı yıkar, halkını öldürür. Maâd, onun 

zamanında güzel bir kadınla evlenip, kral tarafından Tihâme’ye310 bırakılır, nesli orada 

devam eder. İbn Abbas’a göre, Enbiya 11. ayetin nüzul sebebi bu olaydır.311 

İbn Abbas’ın işaret ettiği yukarıdaki olayı, ayetin sebeb-i nüzûlü olarak kabul 

edersek, helak edilen toplumun yerine gelen toplum Hz. Peygamber’in ümmetidir. 

Allah, elçisinin atası Maâd’ı Buhtunnasr’ın katliamından korumakla Hz. 

Muhammed’in nesep zincirini korumuştur. Ermiyâ Peygamber’in, Hz. Muhammed’e 

işaret etmesi, Ermiya (as) açısından bir mûcize, Hz. Muhammed’in nübüvveti için bir 

beşârettir.  

11. Davut’un (as) Beşâreti 

Hz. Davut’un şu ifadeleri beşârettendir. “Sadık kullarının toplantısında O'nu 

ezgilerle övün! İsrail Yaratıcısın’da sevinç bulsun, Siyon halkı krallarıyla coşsun! 

Dans ederek övgüler sunsunlar O'nun adına, def ve lir çalarak O'nu ilahilerle 

övsünler! Çünkü Rab halkından hoşlanır, alçak gönüllüleri zafer tacıyla süsler. Bu 

onurla mutlu olsun sadık kulları, sevinç ezgileri okusunlar yataklarında! Ağızlarında 

 
308 Mâverdî’nin İsrailoğulları nebilerinden olarak eserine aldığı Ermiyâ peygamber, Ahd-i atikte 

Yeremya olarak ifade edilmektedir. 
309 Peygamberlerini yalanladıklarından dolayı, Kur’an’da helak edildikleri bildirilen eski bir kavim. Bk. 

el-Furkān 25/38; Kāf 50/12; Ömer Faruk Harman, “Ashab-u Ress”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 3/469. 
310 Arabistan’ın Kızıldeniz sahilindeki dar kıyı ovası, bugün Tiâme’nin bir kısmı Yemen, bir kısmı da 

Arabistan topraklarındadır. bk. ElnureAzizov “Tihâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/153-154. 
311 Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 125. “Biz, halkı zulme sapmış nice ülkeyi yerle bir ettik, arkasından da 

başka topluluklar vücuda getirdik. el-Enbiyâ 21/11. 



  

 171 

Tanrı'ya yüce övgüler, ellerinde iki ağızlı kılıçla uluslardan öç alsınlar, halkları 

cezalandırsınlar, krallarını zincire, soylarını parangaya vursunlar!”312 

Genel kanı, iki ağızlı kılıcın Arap kılıcı olduğu yönündedir. Diğer milletleri 

cezalandıran da Hz. Muhammed ve ümmetidir.313 İbn Teymiyye, Maide 45. ayete atıf 

yaparak bu ümmetin vasfını, ‘İslâm düşmanlarını ve zâlimi kahredici, mazluma 

merhamet edici’ olarak tanımlar.314 Peygamber’in ümmeti kılıçla İslâm’ın hak 

olduğunu cihat ederek ilan etmiş, İslâm’ın gür sesini yüceltmiş, diğer ümmetleri zelil 

kılmıştır.315 Dâvûd’un (as) sözündeki “yataklarında tesbihat,” Kur’ân’ın ayakta, 

otururken, yatarken Allah’ı zikredenler316 olarak tanımladığı mü’minleri çağrıştırır. 

Bununla beraber namaz kılarken, kurban keserken, hac menâsikini yaparken; tekbir, 

telbiye ve salavatlarla Rabb’e hamdini icrâ eden de Hz. Peygamber’in ümmetidir. Bu 

sebeplerle Mezmurların bu bölümü, Hz. Peygamber’in nübüvvetine bir işaret olarak 

değerlendirilmiştir.317 

“Egemenlik sürsün denizden denize, Fırat'tan yeryüzünün ucuna dek! Çöl 

kabileleri diz çöksün önünde, düşmanları toz yalasın. Tarşiş'in ve kıyı ülkelerinin 

kralları Ona haraç getirsin, Saba ve Seva kralları armağanlar sunsun! Bütün krallar 

önünde yere kapansın. Bütün uluslar ona kulluk etsin! Çünkü yardım isteyen yoksulu, 

dayanağı olmayan düşkünü o kurtarır. Yoksula, düşkün acır, düşkünlerin canını 

kurtarır. Yaşasın kral! Ona Saba altını versinler; Durmadan dua etsinler onun için, 

Gün boyu onu övsünler! Kralın adı sonsuza dek yaşasın.”318 Mezmurlar’da zikri geçen 

bu niteliklerin, Hz. Muhammed’in nübüvvetine delâlet ettiği açıktır. Çünkü gece 

gündüz namazlarda hamdeden, tekbir getiren Hz. Peygamber’e tâbî olanlardır. 

Kıyamete kadar ümmeti tarafından övgüyle anılan peygamber de Hz. 

Muhammed’dir.319 Ayrıca yoksula ve düşküne yardım eli uzatma, onlara merhamet 

kanatlarını germe vazifesi Müslümanlara ait vasıflardandır.  

 
312 Mezmurlar, 149:1-9. 
313 Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 126. 
314 Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 126; Câferi, et-Tahcîl, 660; İbn Teymiyye, el-Cevâbu’s-sahîh, 5/238. 
315 Kurtûbî, el-İ’lâm, 267; Caferi, et-Tahcil, 659. 
316 Âl-i İmrân 3/191. 
317 İbn Teymiyye, el-Cevâbu’s-sahîh, 5/226-236; Ca’ferî, et-Tahcîl, 659. 
318 Mez, 72:8-17; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 126. 
319 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 126; İbn Teymiyye, el-Cevâbü’s-sahîh, 5/230-233. 



  

 172 

3.3.4.3. İncil’de Mesih’in Beşâreti  

Kur’ân- Kerim, Hz. İsa’nın, Musa’yı (as) tasdik edip, Hz. Muhammed’i tebşir 

eden bir rolü üstlendiğini açıkça beyan eder.320 Haddizatında kendinden sonraki 

peygamberi müjdeleme ve ona yardımcı olma rolü, Allah’ın bütün peygamberlerden 

aldığı ahdin doğal sonucudur.321 

Ahd-i Cedîd içerisinde bulunan Yuhanna İncil’inde Hz. Muhammed’in 

nübüvvetine delalet eden haberlere yer verilmektedir. Bu haberler içerisinde en dikkat 

çekici olan, hemen hemen bütün beşâret müellifleri nezdinde Hz. Muhammed’e 

delâleti genel kabul gören pasaj, Paraklet kavramıyla ilgili olandır. Biz öncelikli olarak 

Paraklet ile ilgili metinleri verip, daha sonra da değerlendirmesini yapacağız.  

Mesih, havârilerine dedi ki: “Baba’dan size göndereceğim yardımcı Baba’dan 

çıkan hakikat ruhu geldiği zaman, bana şahitlik edecek. Siz de bana şahitlik 

edeceksiniz. Çünkü başlangıçtan beri benimle birliktesiniz.”322 

“Ama babanın benim adımla göndereceği yardımcı (paraklet), kutsal ruh, size 

her şeyi öğretecek, bütün söylediklerimi size hatırlatacak.”323 Buradaki ifadeleri, 

Abullah et-Tercüman şöyle açıklıyor, ‘Mesîh diyor ki: Ahir zamanda Paraklet (Hz. 

Muhammed) size gelecek, Kur’ân’da bildirilen evvelin ve âhirin bilgisini açıklayacak. 

Çünkü ona vahyedilen Kur’ân, ‘Biz kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmadık.’324 ayetiyle 

bu hakikati ilan ediyor. Hz. İsa’dan sonra bu vasıflarla muttasıf başka bir nebi 

gelmediğine göre, Paraklet’in Hz. Muhammed’den başkası olamayacağı açık bir 

beşâret delilidir.’325 

Yukarıdaki metinde sözü geçen Rûhu’l-kuds, bizzat Kur’ân tarafından Hz. 

İsa’nın kendisiyle isimlendirildiği326 bir kavramdır. Dolayısıyla bu ibare Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini müjdeleyen en açık delildir.327 

 
320 es-Saff 61/6. 
321 Âl-i İmrân, 3/81. 
322 Yuhanna, 15:26-27; Mâverdî, A’lâmu’n-nübüvve, 127. 
323 Yuh. 14:26. 
324 el-En’âm 6/38. 
325 Abdullah et-Tercüman, Tuhfetu’l-erib fi’r-red alâ ehli’s-salîb (Kahire: Daru’l-Meârif, ts.), 140. 
326 Şûrâ, 42/52; en-Nahl 16/102; Bakara 2/87,253. 
327 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 184-187; Âmirî, el-İ’lâm, 207. 



  

 173 

“Gitmezsem yardımcı size gelmez, ama gidersem, onu size gönderirim. O 

gelince günah, doğruluk ve gelecek yargı konusunda dünyayı suçlu olduğuna ikna 

edecektir. Günah konusunda, çünkü bana iman etmezler. Doğruluk konusunda, çünkü 

Baba’ya gidiyorum, artık beni görmeyeceksiniz. Yargı konusunda, çünkü bu dünyanın 

egemeni yargılanmış bulunuyor. Size daha çok söyleyeceklerim var, ama şimdi bunlara 

dayanamazsınız. Ne var ki O, yani hakikat ruhu gelince, sizi tüm gerçeğe yöneltecek. 

Çünkü kendiliğinden konuşmayacak, yalnız duyduklarını söyleyecek ve gelecekte 

olacakları size bildirecek.”328 

Müslüman düşünürler, Yunanca Paraklet kavramının, Süryanice 

“münhemenna” anlamına geldiğine dikkat çekmiş, ‘münhemenna’nın, Arapça 

hamd/övülme kavramına karşılık geldiğini ifade etmişlerdir. Peygamberimiz’e ait olan 

Ahmed, Muhammed, Mahmud isimlerinin kök fiilinin ‘hmd’ olması hasebiyle 

Yuhanna’da geçen Paraklet ismiyle, Hz. Muhammed’in kasdedilmesi onun 

nübüvvetini tebşîr eden bir işarettir.329 Abdullah et-Tercüman, müslüman olmasının 

vesilesi olarak Yuhanna İncil’indeki bu kavramı işaret ederek Yunanca sözcüğün tam 

karşılığının Ahmed olduğunu savunur. Ona göre Sâf suresindeki330 ilgili ayette 

anlatılan “Ahmed” kavramının anlamı, Paraklet ifadesine uygun düşer.331  

Müslüman düşünürlerin Paraklet kavramına yükledikleri anlama karşın, erken 

dönem Hıristiyan teologları, Paraklet kavramının Hz. Muhammed’e izafe 

edilemeyeceğini ifade ederek onun nübüvvetini reddetme çabası içerisinde oldukları 

görülmektedir. Bu teologlara göre İslâm, mûcizeye dayalı bir din değildir. İslâm’ı 

seçenler, kılıç zoru, zenginlik arzusu, asebiyet, sihir gibi sebeplere bağlı olarak din 

tercihinde bulunmuşlardır.332 Hatta hıristiyanlar, Kur’ân’ın Tanrı sözü değil, şeytânî 

bir ilham eseri olduğunu, Kitab-ı mukaddesle uyuşmadığını, Hz. Peygamber’in sahte 

bir peygamber olduğunu ileri sürmüşlerdir.333 Aynı tutumu erken dönem Yahudi 

 
328 Yuh. 16:7-13; Mâverdî, A’lâmu’n-Nübüvve, 127. 
329 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-Nebevi, 1/248; Âmirî, el-İ’lâm, 204; Mâverdî, A’lâmu’n-Nübüvve, 127; 

Kurtûbî, el-İ’lâm, 5/ 269; 180; İbn Teymiyye, el-Cevâbü’s-sahîh, 5/284. 
330 es-Sâf 61/6. 
331 Abdullah et-Tercüman, Tuhfetu’l-erib, 140; Ayğan, Beşairu’n-nübüvve, 305. 
332 Fadıl Ayğan, Son Peygamber’i Müjdelemek Beşâiru’n-nübüvve, (İstanbul: İSAM yayınları, 2013), 

483-484. 
333 Ömer Faruk Harman, “Hıristiyanların İslâm’a Bakışı”, Asrımızda Hıristiyan-Müslüman 



  

 174 

teologlarında da görmek mümkündür. Yahudiler, Hz. Peygamber’i, kutsal kitaplarında 

geçen deli anlamındaki “meshugga” kavramı ve resûl kavramı üzerindeki kelime 

oyunları ile sakat anlamındaki “pasul” olarak tanımlamışlarıdır.334 

Yahudi ve Hıristiyan teologlarının İslâm peygamberine karşı olumsuz tavırları 

bu yönde olsa da beşâirin asıl muhatabı yine kendileridir. Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini reddeden yahudi ve hıristiyanlara karşı Kur’ân merkezli bir cevap onlar 

nezdinde kabul görmeyecektir. Çünkü Hz. Muhammed’i peygamber kabul etmeyen, 

ona verilen ilahi vahyi de kabul etmeyecektir. İşte burada beşâret, kelâmda çokça 

kullanılan, müsellemât dediğimiz hasmı kendi deliliyle ilzam etme kabilinden bir 

metotla Ehl-i kitap ı, Hz. Muhammed’in nübüvvetini kabule zorlamaktır. Beşâret, 

yahudi ve hristiyanlar için inkârı mümkün olmayan bir delildir. Aksi taktirde, kendi 

kutsal kitaplarındaki ilgili haberi inkâr durumuna düşmüş olurlar. 

Beşâret bir taraftan diğer inanç mensuplarına karşı Hz. Muhammed’in 

nübüvvetinin gerçekliğini kanıtlamaya çalışırken, başka bir yönden de Mâverdî’nin 

dediği gibi, müslümanların Hz. Peygamber’e bağlılığını ve itaatini perçinlemeye 

çalışır. Aynı zamanda beşâret, önceki peygamberlerin bir müjdeci ve ilâhi mesajı 

insanlara bildiren uyarıcı birer kandil mesabesinde olduğu gerçeğini ortaya koyar. Bu 

yüzden peygamberlerin hepsinin nübüvvetinin hak oluğunu kabul etmek inancımızın 

temel esaslarındandır. 

Bu gerçeklerle beraber beşâret delillerinin bazı çıkmazları da yok değildir. 

Beşâret, Kitâb-ı mukadesteki ilgili haberlere dayanır. Bir taraftan Tevrat ve İncil’in 

tahrifatını kabul edip, diğer taraftan da tahrif olduğuna inandığımız haberlere 

dayanarak Hz. Muhammed’in hak peygamber olduğunu ispatlamaya çalışmak çelişkili 

bir tutum olsa gerektir. Beşâret delillerinin diğer çıkması, söz konusu kutsal kitapların 

farklı dillere çevrilmesindeki subjektif bakış açıları, hatalı tercüme faaliyetleridir. İşte 

bu iki handikap, beşâretin sıhhatini tartışmalı hale getirerek Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini kanıtlama noktasında yetersiz kalacaktır. 

 
Münasebetleri (İstanbul: İslâmi İlimler Araştırma Vakfı yayınları, 2013), 95-100. 

334 Ayğan, Beşairu’n-nübüvve, 365. 



  

 175 

3.3.5. Kur’ân İ’câzının Nübüvvete Delâleti 

Her peygamberin kendisiyle özdeşleşmiş mûcizeleri vardır.335 Âsâ mûcizesi336 

Hz. Musa ile; ölüleri diriltme, körü ve alacalıyı iyileştirme mûcizeleri de337 Hz. İsa ile 

mâruf olmuş hârikulâde olaylardır. Hz. Peygamber’le özdeşleşmiş, mûcize ise, 

Kur’ân-ı Kerim’dir. Nübüvveti ispat etmede Musa’nın (as) denizi yarma, İsa’nın (as) 

ölüyü diriltme mûcizesi neyse, Kur’ân’ın i’câzı da odur. Hatta Kur’ân’ın, i’câzı diğer 

mûcizelere göre, daha güçlü, delilleri daha zahir mûcizedir.338 Hz. Muhammed’in 

nübüvvetine davet ettiği ve risâletini onunla tasdik ettiği ilk mûcizesidir.339 

Kur’ân-ı Kerim, i’câzıyla, muhataplarını benzerini meydana getirme 

noktasında âciz bırakarak beşer üstü bir kitap olduğunu kanıtlarken, aynı zamanda Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin hak olduğunu doğrulayan yegâne mucizedir. Diğer 

peygamberlerin mûcizeleri zamanla kayıtlı iken Hz. Peygamber’in Kur’ân mucizesi 

tüm zamanlar için geçerlidir. Onun şeriatının evrensel olması, kendisine verilen 

mûcizenin de evrenselliğini gerektirmektedir.340 “Kendilerine okunan bu kitabı sana 

göndermiş olmamız onlara yetmiyor mu? Elbette inanan bir topluluk için onda rahmet 

ve ibret vardır,”341 ayetinde Hz. Muhammed’in nübüvvetinin ispatında Kur’ân’ın 

önemli bir faktör olduğunu gösteren açık bir delil vardır.  

Kur’ân-ı Kerim’i diğer mûcizelerden farklı kılan nedir? Kur’ân’ın lafız 

(melfûz) ve manasıyla mûcîz olduğunu benimseyen Mâverdî’ye göre, Kur’ân 

mucizesini, diğer mûcizelerden farklı kılan üç faktör vardır: 342 

1. Her peygamberin mûcizesi, yaşadığı dönemin sosyo-kültürel şartlarına 

muvâfık olarak insanlar arasında yayılmıştır. Meselâ Hz. Musa, sihrin revaçta olduğu 

bir asırda gönderilmiş, onun asa mucizesi, sihirbazların bile gözlerini kamaştırmış, 

 
335 Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 181-182. 
336 Kur’an-ı Kerim’de zikredilen asa mûcizeleri ile ilgili ayetler için bk. Asanın yılan olması, et-Tâhâ 

20/17-21; en-Neml 27/9; el-Kasas 28/31; asanın kayadan su fışkırtması, el-Bakara 2/60; denizi yaran 

asa, eş-Şuarâ 26/63. 
337 Âl-i İmrân 3/49; el-Mâide 5/110. 
338 Abdülkâhir el-Bağdâdî, Usûli’d-dîn 181-182; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 68; Mahmut, Delâilü’n-

nübüvve, 216-217. 
339 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 53. 
340 Süyuti; el-İtkân, 4/3; Mahmut, Delâilü’n-nübüvve, 216-217. 
341 el-Ankebut 29/51. 
342 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 53. 



  

 176 

inkarcıları zelil etmiştir. Hz. İsa, tıp ilminin yaygın olduğu bir asırda gönderilmiş, 

Allah’ın izniyle müzmin hastaları iyileştirme ve ölüyü diriltme mûcizeleri karşısında 

tabibler ve toplumun akîl kişileri dehşet ve şaşkınlık içinde kalmıştır.343 Hz. 

Peygamber, şiir ve edebiyatın revaçta olduğu bir dönemde gönderilmiş, Kur’ân’ın 

i’câzı karşısında, en güçlü şair ve edebiyatçılar bile âciz kalmışlardır.344 

Mâverdî’nin bu tespitlerini, Kur’ân’ın i’câzı üzerine söz söyleyen ve bu sahada 

kalem oynatan birçok müellifte görmek mümkündür.345 Peygamberlerin 

muhataplarına sundukları hârikulâde olayların devrin sosyo-kültürel yapısıyla uyum 

içerisinde olması mûcizenin kabul görme motivasyonunu artırır. Böylece mûcizeyle, 

toplumda, alışılagelmiş değer yargılarına en üst perdeden bir meydan okuma vardır. 

Eğer peygamberlerin sunduğu hârikulâde olay, toplumda bilinip neşv ü nemâ 

bulmasaydı, onların iddialarının tesir gücü olmayacaktı. 

2. Mûcizeler, her kavmin anlayışına, akıl ve zekâ seviyesine göredir. Allah, 

İsrailoğullarının hislerine hitap edecek mûcize, Araplara ise zihinlerine hitap edecek 

mûcize göndermiştir.346 Dolayısıyla Hz. İsa ve Musa’nın mûcizeleri, ümmetlerinin 

hislerine hitap ederken, Kur’ân mûcizesi Arapların zihinlerine ve anlayışlarına hitap 

eder. 

Mûcize, her ne kadar insan zihnini aşan bir işlev icra etse de aslında akla ve 

duyulara hitap etmekle, mûcizenin anlaşılması ve geri dönüt vermesi, aklî yetilerle 

gerçekleşir. O halde mûcize bir yönüyle aklı baskı altında tutarken, bir yönüyle de aklı 

düşünmeye sevkederek zihinsel bir aktiviteye imkân tanır. Kur’ân’da bahsedilen 

önceki milletlerin kıssalarında, peygamberlerin muhataplarını iknâ etmek için önce 

aklî deliller kullanıldığı,347 buna rağmen inanmayanlara karşı Allah’ın izniyle hidâyet 

ve nusret mûcizeleri, sonra da helâk mûcizeleri gösterildiği haber verilir.348 

 
343 Teftazânî, Şerhü’l-Mekâsıd, 5/14-15. 
344 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 52. 
345 Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 182-183; Mahmut, Delâilü’n-nübüvve, 216-217. 
346 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 53; Süyutî, el-İtkân, 4/3. 
347 Tâ-hâ 20/53-55; eş-Şuarâ 26/24, 28. 
348Halil İbrahim Bulut, “Peygamberlerin Başarısında Mûcizelerin Yeri ve Önemi”, Din ilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 11/1 (2011), 65-78. 



  

 177 

3. Kur’ân mûcizesi, evrensel olup, tüm zaman ve mekanlara hitap eder. 

Zamanın değişmesiyle yokluğa mahkûm olmaz.349 Bu nedenle Kur’ân, sadece inzâl 

dönemindekiler için değil, çağlar ötesi bütün insanlık için benzeri meydana 

getirilemeyecek ifade tarzına ve muhteva zenginliğine sahiptir.350 

Kur’ân’ın i’câzı, mütemâdiyen devam eder. Çünkü tehaddî ayetlerinin hükmü, 

herhangi bir zaman ve mekanla kayıtlı olmayıp süreklilik arz eder. İsrâ suresindeki, 

“De ki: “Yemin ederim, bu Kur’ân’ın bir benzerini ortaya koymak için ins ve cin bir 

araya gelip birbirine destek olsa dahi onun benzerini ortaya koyamazlar.”351 ayeti 

kerimesi bu gerçeğe delâlet eder. Fahreddîn Râzî’nin ifade ettiği gibi onun meydan 

okuması her merhalede insanlarla beraber cinlere de şamildir.352  

Meydan okuması süreklilik arz eden Kur’ân-ı Kerim, hem inzal döneminin en 

usta edip ve şairlerini ve hem de sonraki dönemlerde insanlığa rehber olma ve onlara 

yol gösterme konusunda zirve şahsiyetleri hangi yönleriyle âciz bırakmıştır? Diğer bir 

tabirle Kur’ân i’câzının vecihleri nelerdir? 

Kur’ân’ın i’câzına istinaden gerçekleşen meydan okuma, birkaç şekilde 

cereyan etmiştir. Buna göre tehaddî lafızda mı yoksa manada mı aranmalıdır? Ya da 

meydan okuma, bireylerin zihin ve idrak seviyeleri, toplumların sosyo-kültürel dokusu 

veya zamanın bilgi düzeyine göre mi çeşitlilik gösterir? Bu mesele kelâmcılar arasında 

tartışılmış, Kur’ân i’câzının birçok vechesi olduğu genel kabul görmüş,353 i’cazın 

vecihleri noktasında ise ihtilaf vaki olmuştur.354  

Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve’de Kur’ân’ın i’câzı meselesine kapsamlı bir yer 

ayırır, o, bu mevzûda daha önce ifade edilmiş görüşleri isim vermeden beyan eder. 

Kimi zaman zihni meşgul etmesi muhtemel soruları yöneltip, cedel metodunu 

 
349 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 53. Ayrıca bk. Bâkıllânî, İ’câzü’l-Kur’ân, 10-11. 
350 Bağdâdî, Usûli’d-dîn, 183. 
351 el-İsra 17/88. 
352 Fahraddîn er-Râzî, Mefâtihu’l-Gayb (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1401/1981), 21/55-56; Kemâlpaşazâde, 

“Risâle fî-takrîr enne’l-Kur’âne’l-azîm kelâmullâhi’l-kadîm”, 173. 
353 Ebü’l-HasenAlî b. Îsâ b. Alî er-Rummânî, “en-Nüket fî i’câzi’l-Kur’ân”, Selâsü Resâil fî İ’câzi’l-

Kur’ân er-Rummânî ve’l-Hattâbî ve Abdülkâhir el-Cürcânî, thk. Halfullâh Ahmed - Muhammed 

Zeğlûl Selâm (Mekke: Dâru’l-Maârif, ts.), 75. 
354 Kemâlpaşazâde, “Risâle fî-takrîr enne’l-Kur’âne’l-azîm kelâmullâhi’l-kadîm”, 171; a.mlf., İ’câzü’l-

Kur’ân, 9. 



  

 178 

kullanarak aklî izahlar getirir. Kur’ân’ın i’câzını yirmi bir vecih olarak belirleyen 

Mâverdî, konunun anlatımında bazen tekrara düşer. Bu nedenle tekrarları bertaraf 

ederek Mâverdî’nin anlatımındaki i’câz vecihlerini, kendimize uygun bir metotla on 

başlık altında vermeyi uygun gördük.  

1. Lafızdaki İ’câz: 

Kur’ân’ın i’câzı meselesinde, öteden beri kabul gören ve kelâmcıların 

çoğunluğunun ittifakla benimsediği anlayış lafzî i’câzdır. Bu manada Kur’ân, nazım 

ve nesir olmamakla beraber, nazmın ve nesrin taşıdığı bütün dil özelliklerini 

bünyesinde taşımaktadır. Harf, kelime, ayetlerde ve lafzı tamamlayan mânâlarda, en 

ufak bir eksiklik bulmak mümkün değildir.355 Kur’ân’ın belağat, fesâhat, te’lîf ve nazm 

yönü lafzî i’câzda öne çıkan unsurlardır.356 

Mâverdî öncelikli olarak i’câzın, Kur’ân’ın fesâhatinde olduğunu ifade eder. 

Ona göre Kur’ân’ın fesahâti, lafzındaki belâğat, lafızla bütünleşmiş eksikliği ve 

fazlalığı olmayan lafız mana uyumu ve inkıtaya uğramayan mutedil nazma sahip 

olmasıdır.357 Kur’ân-ı Kerim dışında, bu şartları taşıyan başka kelâmın bulunması 

mümkün değildir. Eğer inzâl devrinde Kur’ân’a nazîre olabilecek tarzda görkemli ve 

parlak bir nazma sahip başka kelâm bulunsaydı, o kelâmın günümüze kadar 

nakledilmesi gerekirdi.358 

Mâverdî, Araplar’ın darb-ı mesel olarak kullandıkları القتل أنفى للقتل “Öldürmek, 

öldürülmeyi nefyeder,” sözünü, ولكم في القصاص حياة “Sizin için kısasta hayat vardır.”359 

ayeti nazil olduktan sonra terk ettiklerini ifade eder. Çünkü ayetteki lafız-mana 

arasındaki uyum karşısında, söz konusu ifadeler çok cılız kalır.360 Ayet, birbirine zıt 

olan kısas ile hayat kavramlarını aynı kelâmda buluşturarak edebiyattaki tezat sanatını 

makul bir şekilde uygulamıştır. Buna karşın darb-ı meselde tekrar vardır; bir kelimenin 

aynı cümlede tekrar edilişi, onu beliğ ve veciz olmaktan çıkarır.361 Ayet “hayat” 

 
355 Cüneyt Eren, “Kur’an-ı Kerim’in İ’câz Çeşitleri”, Diyanet İlmi Dergisi 46/3, 130-144. 
356 Cürcânî, Delâilü’l-i’câz, 625; Müslim, Mebâhis fî i’câzi’l-Kur’ân, 97; 
357 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 54. 
358 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 54; Cürcânî, Delâilü’l-i’câz, 614-615; Kemâlpaşazâde, İ’câzü’l-

Kur’an, 15-16. 
359 el-Bakara 2/179. 
360 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 54; Rummânî, en-Nüket fî i’câzi’l-Kur’ân, 77. 
361 Bk. Rummani, en-Nüket fî i’câzi’l-Kur’ân,78. 



  

 179 

ifadesiyle pozitif bir iyimserlik ve umut aşılarken, darb-ı mesel olumsuzluk, 

karamsarlık verir. Bunun için Araplar, bu ayeti kerimenin nüzûlünden sonra mezkûr 

darb-ı meseli kullanmayı terkederek, ayeti kerimeyi günlük dilde istimal etmişlerdir.  

Kur’ân’ın lafzî i’câzından bir diğeri, onun nazmı ve üslûbundaki mutedil 

vasfıdır. Kelâmındaki harf, kelime ve ayetlerinin diziliş itibariyle mutedil bir üslûba 

sahip olması, Kur’ân-ı manzum ve nesirden ayırır.362 Zira Kur’ân’ın harf, kelime veya 

ayetinin yerini değiştirmek onun nazmındaki güzelliği ve ahengi bozacaktır. Bu 

manada Abdülkâhir el-Cürcanî, “Kur’ân, mananın tertibine göre sözdeki lafızların 

dizilmesidir.” diyerek363 Kur’ân’ın lafzıyla ve manasıyla mûzize olduğuna işaret eder. 

Mâverdî, Kur’ân’ın nazım ve nesirden farkını şu ifadelerle ortaya koymaya çalışır: 

“Ne şiir ne seci ne hitabet ve ne de racze (şiir ölçüsü) ona benzer. Nazım veya nesir 

türü kelâmlarda cüzler birbirinden ayrıldığında nazmın ölçüsü, nesrin îtidâli 

bozulurken, Kur’ân ayetlerinin bir kısmının uzun ve bir kısmının da kısa olması, onun 

üslûbundaki i’câzı ve îtidali gidermez. İşte bu Kur’ân’ın i’câzındandır.”364 

Kur’ân’ın lafzî i’câzından kabul edilen diğer bir kavram cezâlettir. Cezâlet, 

söylenişleri sert ve kalın olduğu için kulakta kuvvetli tesir bırakan kelimeleri, ifade 

etmek için kullanılır. Cezâlenin aksine yumuşak ve ince telaffuzlarıyla kulağa okşayıcı 

bir tesir yapan kavram da rakîka diye isimlendirilir.365 Böylece Kur’ân’ın lafızları 

birbirine zıt olan iki farklı sıfatı; şaşırtıcı bir cezâleti (sert-kalın), tatlı bir akıcılığı 

kapsar. Harf ve kelimelerdeki sertlik (cezl) zorluğa sebebiyet vermediği gibi, bazı 

lafızlardaki incelik ve akıcılık da onun için bir eksiklik oluşturmaz. İşte bu iki zıt vasıf, 

birbirine uyumlu bir şekilde ancak Allah kelâmında ictima etmiştir. Kur’ân’da iki zıttın 

gayr-i mütenâfir bir şekilde bir araya gelmesi onun i’câzının bir göstergesidir. Bu 

özellikleri beşer kelâmında bulmak mümkün değildir. Çünkü beşer kelâmındaki 

cezâlet onu zorlaştırır, incelik ve akıcılık ise, onda bir nakîse oluşturur.366 İmam 

Gazzâlî ise cezâleti, “söz-mana münasebeti, şaşırtıcı nazmıyla beraber fesâhat ve 

 
362 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 55-56. 
363 Cürcanî, Delâilü’l-i’câz, 417. 
364 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 63. 
365 Kâzım Yetiş, “Cezâlet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

7/483. 
366 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 60-61. 



  

 180 

Kur’ân’da Araplar’ın kullanageldikleri yöntemin dışında bir yöntemin takip 

edilmesidir,”367 tarzında açıklar. 

Kur’ân’ın lafzındaki bu i’câza dönük olarak, inzâl döneminde Kur’ân’a inanan 

veya inanmayan şair ve ediplerden bazıları, ona hayranlıklarını dile getirerek, âdeta bu 

bir beşer sözü değildir, dercesine bir hakikati ifşâ etmişlerdir. İşte bunlardan belâğat 

ve fesâhatta öne çıkan Ebû Gıfârî’nin kardeşi Üneys el-Gıfârî’nin: “Kur’ân’ı, seci, şiir, 

nazım ve nesre arz ettim, Arap kelâmından hiçbir şey ona muvafakat edemedi.”368 

ifadesi bu gerçeğin veciz bir anlatımıdır. Yine İslâm’ın azılı düşmanlarından Velid b. 

Mûğîra -ki onun kavmi en fasih konuşan aşireti de önde gelenlerden idi- Rasûlüllâh’ın 

ashabına gelip Kur’ân’dan bir şey okumalarını talep ediyor. Duydukları karşısında 

Velid, “Ne söyleyeyim? Vallahi, içinizde şiiri ve kasîdeyi benden daha iyi bilen kimse 

yoktur. Onun söyledikleri bunlardan hiçbirine benzemiyor. Vallahi, Muhammed’den 

az önce öyle bir söz dinledim ki ne insan sözü ne de cin sözüne benziyordu. Onun 

muhteşem bir tatlılığı ve hoşluğu var.”369 diyerek istemeyerek de olsa hakikati itiraf 

etmekten geri durmamıştır. 

2. Az Kelâmla Çok Manayı Anlatma Yönünden İ’câz 

Az kelâmla, birçok manayı ifade etmek anlamındaki îcâz, Kur’ân’ın 

mûcizevîliğinin bir parçasıdır.370 Îcâz, az lafızla birçok mânayı ifade etmenin yanı sıra 

“kastedilen anlamın gereği ne ise, sözü onunla açıklamak,” şeklinde de tanımlanır.371 

Îcâzı, i’câzın yedi vechinden biri olarak kabul eden Rummânî, îcazı hazf ve kasr diye 

ikiye ayırır. Ona göre hazf, kelimenin cüzlerini iskat etmek, kasr ise hazf yapmadan 

lafzı azaltma niyetiyle manayı çoğaltmaktır.372 

Kur’ân, birçok manayı, az kelâmla ifade ederek, hiçbir beşer kelâmının 

toplayamadığı bir îcâza sahiptir. Örneğin “Mûsâ’nın annesine, ‘Onu emzir, başına bir 

 
367 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-iʿtikâd, 171. 
368 İbn Hazm, el-Fasl, 446. 
369 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 56; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 2/198; Kurtûbî, Câmiü’l-ahkâmi’l-

Kur’ân,12/411-412. 
370 Rummânî, en-Nüket fi vücûhi'l-i’câz, 76-77. 
371 M. A. Yekta Saraç, “Icâz”, Türkiye, Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000), 21/392-393. 
372 Rummânî, en-Nüket fi vücûhi'l-i’câz, 76-77. 



  

 181 

şey gelmesinden endişe ettiğinde onu nehre bırak. Korkup kaygılanma. Biz onu sana 

geri döndüreceğiz ve onu peygamberlerden biri yapacağız’ diye vahyettik.”373 

Görüldüğü üzere bir ayette iki emir, iki haber, iki nehiy ve iki işaret cemedilmiştir. 

Kur’ân-ı anlamak için yaratıcının amacını idrak etmeye matuf olarak çeşitli vecihler 

ve görüşler ortaya atılmış, lafızlar değişik manalara hamledilmiş, insan zihni onları 

kavramak için yorgun düşmüş, yine de yaratıcının amacını gerçek manada idrak 

edememiştir.374 İşte bu durum, Kur’ân’ın, ilâhî kelâm olduğunun göstergesidir. 

Her ne kadar Kur’ân ayetleri az lafızla çok manayı mündemiç olsa da bazı 

ayetlerinin tafsîlata girmesi, bazılarında tekrarların bulunması da yadsınamaz. 

Mâverdî ayetlerdeki, tafsilat, sadelik ve kısalık gibi farklılıkların, anlayış ve tasavvur 

farklılığından neşet ettiğini belirtir. Diğer taraftan Kur’ân’ın mufassal ayetleri ile basit 

ve fasih olanları arasındaki farklılık, insanların en basit ve en kolayları yapabilmelerine 

yönelik bir âciz bırakmadır. O halde, en basit ve kolay olanına muktedir olamayan en 

fasih ve en veciz olanları yapmaya elbette ki güç yetiremez.375 

Kur’ân’daki bir kısım ayetlerde va’d, vaîd ve kıssaların tekrar edildiği 

müşâhede edilmektedir. Buradaki tekrarlar, amaç değil, vesiledir. Ayrıca yapılan 

tekrarlar, savunulan düşünceyi te’kîd eder, mübâlağayı artırır. Tekrarın değişik 

lafızlarla olması da onun kabulünü ve i’câzdaki belâğatı artırır.376 Dolayısıyla tekrarlar, 

onun vecîz yönüne halel getirmez. 

Ayetlerde değişik vesilelerle tafsîlatın, tekrarın, vecîz ifadelerin bulunması 

Kur’ân’daki bir çelişki değil aksine farklı anlatım metotları ve hitap tarzlarıdır. Bu 

özellik ancak Kur’ân’a özgü bir üslûp farklılığıdır. Çünkü Kur’ân’ın muhatap kitlesi 

birbirinden farklı çeşitliliğe sahiptir. Farklı yaş grupları, değişik kültür havzaları ve 

birbirinden farklı bilgi seviyesindeki insanlar Kur’ân’ın muhatabıdır. Her insan kendi 

zaviyesinden onu anlamaya çalışır. Diğer taraftan Allah’ın bazı ayetlerde konuyu 

mufassal olarak beyan etmesi, bazı şer’î hükümlerin âciz bir beşerin anlayışına 

bırakılamayacak kadar mühim olduğunu göstermek; bazı ayetlerin vecîz olması da 

 
373 el-Kasas 28/7 . 
374 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 55; Süyuti el-İtkân, 4/4. 
375 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 55. Benzer mana için bk. Rummânî, en-Nüket fi vücûhi'l-i’câz, 80. 
376 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 55. 



  

 182 

insanları tefekkür ve tedebbür etmeye teşviktir. İşte farklı üslup ve metotların çelişkisiz 

ve gayr-i mütenâfir bir şekilde sunulması ancak Allah’ın kelâmına has bir tutumdur. 

Bu durum Kur’ân’ın i’câzının bir sonucudur. 

3. Muhtevanın Çeşitliliğinde İ’câz 

Kur’ân’ın muhtelif surelerinde, birbirinden farklı ve benzer manaların bir arada 

bulunması onun i’câzındandır. Aynı surede iki zıt karekter uyumlu bir şekilde 

buluşarak; va’d ve vaîd, tergîb ve terhîb, mazi-istikbal, kıssadan mesel, hikmet ve 

cedel bir arada bulunur, yine de uyumsuz ve ahenksiz bir durum hasıl olmaz. Halbuki, 

diğer kelâmlarda birbirine yakın aynı cins manalar bile uyumsuzluk oluşturur. Kur’ân 

aynı ayette veya surede birkaç manayı ihtivâ eden bir zenginliğe sahipken, diğer kutsal 

kitaplarda her bir bâbın tek bir manaya şamil olduğu görülmektedir. Örneğin Tevrat’ta 

bulunan beş kitabın her birisi tek bir manayı içine alır.377 

Mâverdî’ye göre, Kur’ân’ın, hiçbir beşerin ve mahlûkun ihata edemediği 

bilgileri cemetmesi, onun i’câzının bir göstergesidir. Nitekim, “Şüphesiz ki ne yerde ne 

de gökte hiçbir şey Allah’a gizli kalmaz.”378 “Size ilimden ancak az bir nasîb 

verildi.”379 ayetleri, bütün bilgilerin kaynağının Allah olduğunu beyan eder. Diğer 

taraftan ilâhî bilginin, hiç kitap okumamış, ilimle meşgul olmamış ümmî bir kimsede 

zâhir olması ayrı bir hârikulâde durumdur.380  

Kur’ân’ın farklı surelerinde inanç esaslarından, ibadetlere, ahlaktan 

muâmelata, gaybî haberlerden kozmolojik mâlumâta varıncaya kadar bilgi 

çeşitliliğinin olması ve bu sahalarda verdiği haberlerde isabet kaydetmesi onun 

i’câzının bir neticesidir. 

4. Delillerinin Kesin ve İkna Edici Olması Yönüyle İ’câz 

 
377 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 62. Ayrıca bk. Rummânî, en-Nüket fi vücûhi'l-i’câz, 79. 
378 Âl-i İmrân 3/5. 
379 el-İsrâ 17/85. 
380 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 58. 



  

 183 

Mâverdî’ye göre, Kur’ân’ın i’câz yönlerinden birisi de getirdiği delillerin kesin 

ve iknâ edici olmasıdır. Bu anlamda Kur’ân, dehriyye ve senevîlere karşı tevhidi ve 

ahireti ispatlayan kesin deliller sunmuştur.381  

Kur’ân’ın bu yönü cedeli de ortadan kaldırır, çünkü getirdiği kesin deliller, 

muhatabı söz söyleyemeyecek bir ruh haline düşürür. Elinde çürümüş kemiklerle Hz. 

Peygamber’e gelen Nadr b. Haris’e; “Kendi yaratılışını unutup bize örnek getirmeye 

kalkışıyor ve ‘Şu çürümüş kemiklere kim can verecekmiş?’ diyor. De ki: ‘Onları ilk 

başta yaratmış olan diriltecek. O yaratmanın her türlüsünü bilir.”382 ayetiyle cevap 

verilerek hasım kesin ve iknâî bir delille susturulmaktadır. 

5. Gaybî haberleri Vermesi Yönünden İ’câz 

Kur’ân-ı Kerim’in gaybî bilgileri ihtivâ etmesi onun i’câzının bir başka 

yönüdür. Kelâmcılardan Nazzâm, Rummânî,383 Hattâbî,384 Bâkıllânî385 ve Reşid 

Rıza386 gibi âlimler, Kur’ân’daki gaybî haberleri, i’câzın bir vechi olarak kabul 

etmişlerdir. Kur’ân’ın, bildirdiği gayb haberlerine Hz. Peygamber’in vakıf olması da 

mümkün değildir. Çünkü, “Gaybın anahtarı, yalnızca O’nun (Allah’ın) yanındadır. 

Onları O’ndan başkası bilmez.”387 ayeti ve “Ey peygamber! İşte bu anlatılanlar sana 

vahyettiğimiz gayb haberlerindendir. Bundan önce onları ne sen biliyordun ne de 

kavmin! Sabret, çünkü iyi son günahtan sakınanlarındır.”388 ayetleri, gayb bilgisinin 

Allah’ın uhdesinde olduğuna işaret eder.  

Mâverdî, Kur’ân’daki gaybî bilgileri mâzî, istikbâl ve sinelerdeki sırlar olmak 

üzere üç kategoride değerlendirir.389 Ashab-ı Kehf kıssası,390 Musa ve Hızır’ın 

durumu,391 Zülkarneyn olayı392 Kur’ân’daki mâziye yönelik gayb haberlerine; 

 
381 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 58. 
382 Yâsîn36/78-79. 
383 Rummânî, en-Nüket fî i’câzi’l-Kur’ân, 75. 
384 Hattâbî, İʻcâzi’l-Kur’ân, 23. 
385 Bâkillânî, İ’câzu’l-Kur’ân, 48-50. 
386 Muhammed Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr (Mısır: el-Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-ʻAmmâti’l-Küttâb, 1990), 

1/169. 
387 el-Enʻâm 6/59. 
388 Hûd 11/49. 
389 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 59; Süyûtî, el-İtkân, 4/9. 
390 el-Kehf 18/9-26. 
391 el-Kehf 18/60-68. 
392 el-Kehf 18/94-97. 



  

 184 

Fârisîler’in, Rumlar karşısında mağlup olacağının bildirilmesi393 müstakbele işaret 

eden gayb haberlerine örnek teşkil eder.394 

Gönüllerde gizli olanları ifşa eden bilgiler ihtiva etmesi de Mâverdî’ye göre 

Kur’ân’ın gaybî i’câzından kabul edilmektedir.395 “O zaman sizden iki bölük, Allah 

onların velîsi olduğu halde bozulup çekilmeye yüz tutmuştu...”396 “Hatırlayın, Allah 

size “iki topluluktan biri sizindir” diye vaad ediyordu, siz güçsüz olanın sizin olmasını 

istiyordunuz...”397 Görüldüğü üzere savaş ortamında, onlardan herhangi bir söz zahir 

olmadığı halde, onların haleti ruhiyyelerini, yapmak istediklerini ancak gaybın 

bilgisine müttalî olan Allah, Kur’ân kelâmıyla haber veriyor. İşte bu Kur’ân’ın 

mûcizevî bir kitap olmasının neticesidir. 

6. Tilâvetinin ve Ezberlenmesinin Kolay Olmasındaki İ’câz 

Kur’ân’ın tilavetinde, başka kelâmlarda bulunmayan beş önemli özellik vardır. 

Bu vasıflarıyla Kur’ân, diğer kelâmları âciz bırakır. 1. Mahrecinin yumuşaklığı, 2. 

Ferahlık veren akıcılık, 3. Nazmındaki zerâfet, 4. Kabul gören bir güzellik, 5. 

Okuyucusuna ve dinleyicisine yorgunluk vermemesi. Tevrat, İncil ve Zebur 

müntesipleri tarafından tilavet ediliyor olsa da bu ayırıcı illetler onların tilavetinde 

bulunmaz. Bunun için diğer münezzel kitapların tilavetinde, hatalardan arındırılmış bir 

güzellik ve tatlılık görülmemiştir.398 

Kur’ân’ın tilavetinde ortaya çıkan bu beş vasıf, onun i’câzının göstergesidir. 

İşte bu sebepten dolayıdır ki Kur’ân’ı okuyan ve dinleyen herhangi bir ağırlık, 

yorgunluk ve bıkkınlık hissetmez. Bu özellik onun sadece akla hitap eden değil, aksine 

bütün duyuları muhatap alan bir kitap olduğunu gösterir. İnsanın zihnini aktiviteye 

sevk ettiği gibi, bazen gönlünde bir huşu ve sevinç, bazen de hüzün duygularını 

yaşamaya sevk eder. Hattâbi bu durumu, Kur’ân’ın psikolojik i’câzı diye açıklar. Ona 

 
393 er-Rûm 30/2-5. 
394 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 59. 
395 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 60. Bu düşünce Mâverdî’nin orijinal yönüdür. Süyûtî, alimlerin kabul 

ettiği i’câz vecihleri arasında “gönüllerdeki sırları açığa çıkarmak” bk. Süyûtî, el-İtkân, 4/9. 
396 Âl-i İmrân 3/122. 
397 el-Enfâl, 7. 
398 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 62. 



  

 185 

göre Kur’ân, lafız ve mana arasındaki mükemmel uyum yönüyle mûcize olduğu gibi, 

gönüller üzerinde bıraktığı derin etkisi yönüyle de mûcize bir kelâmdır.399 

Kur’ân’ın tilaveti i’câzdan sayıldığı gibi hıfzı da onun i’câzından kabul 

edilmiştir. Kur’ân-ı Kerim’in hıfzı, bütün dillere göre daha kolaydır; Arap dilini 

anlamayan bir acem bile onu ezberler.400 Kur’ân’ın dışında hiçbir kitabın, 

sayılamayacak oranda ezberleyeni olmamıştır. İşte bu hususiyet, Kur’ân’ın ilâhi vasfı 

ve onun diğer kitaplara olan üstünlüğüdür.  

Birçok dilde şiirlerin ezberlendiği malûmdur. Fakat şiirin ezberlenme illeti, 

vezin uyumunun bir sonucudur, böylece şiirde mısralar birbirinin ezberlenmesini 

sağlamaktadır. Ayrıca şiirdeki ezberleme genellikle unutulurken, Kur’ân ezberi silinip 

gitmez. Çünkü Kur’ân’ın ezberlenmesinde, dil onun tadına vardığı için unutulmaz.401 

Kur’ân’ın tilâvetindeki zerafet, mahrecindeki yumuşaklık ve tatlılık hem inzâl 

dönemindeki muhataplarını hem de ilerleyen süreç içerisinde insanların ruhunu ve 

zihnini etkileyerek, onlar üzerinde derin izler bırakmış, bazı insanların İslâm’ı 

seçmesinde rol oynamıştır. Hz. Ömer’i İslâm’la şereflendiren motivasyon, daha 

sonraki dönemlerde de birçok insanın müslüman olmasında ilham kaynağı olmuştur. 

Bu bağlamda inkarda birbiriyle yarışan cahiliye müşriklerinin Kur’ân’ın etkisinde 

kalarak gizli gizli Kur’ân dinledikleri ve bu esnada birbirlerine yakalandıkları bilinen 

bir gerçektir.  

Ayrıca Kur’ân’ın, inzâl olmaya başladığı ilk günlerden itibaren, bütün yaş 

grupları tarafından ezberlenmesi neticesinde, hâfızlık müessesesi bir gelenek haline 

gelmiştir. Kur’ân’ın tebdil ve tahrife uğramamasında, onun ezberlenmesinin etkisi 

büyük olmuştur. İşte sadece Kur’ân’a özgü olan bu vasıflar, onun mûciz bir Kitap 

olduğuna işaret eder. 

7. Kur’ân’ın Korunması Bakımından İ’câz 

Kur’ân, lafzı ve manasıyla beraber inzâl edilerek nakledilmiştir. Cibrîl, onun 

lafzını, nazmı üzere getirmiş, Hz. Peygamber de ümmetine misliyle tebliğ etmiştir. 

 
399 Hattâbî, İ‘câzi’l-Kur’ân, 26-27. 
400 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 63. 
401 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 64. 



  

 186 

Zaman ve mekânın değişmesine rağmen Kur’ân’ın lafız ve manasında bir karışıklık 

olmamış, tertibi değiştirilmemiş, zelleden ve değiştirilmekten korunarak asırlarca bu 

şekilde devam etmiştir. Diller ve lisanlar, onun nazmı üzere şekillenmiştir. Halbuki, 

onun dışındaki Tevrat, İncil ve Zebur değişmekten kendilerini koruyamamıştır. Çünkü, 

diğer münezzel kitaplar sadece manen vahyedilmiştir.402 Mâverdî’ye göre bu kitaplar 

mana olarak Allah’a ait olsa da lafız ve nazmının O’na izafe edilmemesi hasebiyle 

tahrifattan uzak kalamamıştır.  

Mâverdî, Kur’ân’ın lafız ve mana olarak inzâl edildiği gerçeğini 

benimsemiştir.403 Ona göre mushaflarımızda yazılmış olan ilâhî kelâm, ‘Levh-i 

mahfûz’daki Kur’ân’ın aynısıdır. Hz. Peygambere tenzîl edilen manaya uygun lafızlar, 

hiçbir tahrifata uğramadan korunmuş ve korunmaya devam edecektir. Çünkü bu 

Allah’ın bir va’didir. Bu anlamda İzutsu’nun Kur’ân’ın korunmasına yönelik ifadeleri 

dikkate değerdir: "Allah, Kur’ân’da Hz. Muhammed'e, ‘vahyin korunması404 ve onu 

Hz. Muhammed'in kalbinde toplaması işinin kendi uhdesinde bulunduğunu, Hz. 

Muhammed'e düşen işin ise, sadece vahyin bitmesini bekleyip onu sakin bir şekilde 

dinlemek olduğunu buyurmuştur.’405 İzutsu, İbn Haldun’a dayandırararak şu tespitleri 

dile getirir. Buna göre Kur’ân, bütün ilâhî kitaplar arasında eşsiz bir yer işgal eder. 

Çünkü Kur’ân, ilâhî hitabın esas şeklidir. Hâlbuki Hz. Musa ve Hz. İsa, Tevrat ve İncil'i 

mana olarak aldılar ve normal durumlarına döndükten sonra aldıkları o manaları kendi 

sözleriyle anlattılar. Eski Ahid'in büyük bir kısmı profesyonel yazarların eseridir. Onun 

için Kur’ân müstesna, göksel kitapların hiçbiri ‘taklîd edilmezlik’ vasfına sahip 

değillerdir."406 

Kur’ân’ın korunması öncelikle Allah’ın, onun korunmasına yönelik va’didir.407 

Kitâb-ı kadîmin, lafzı ve manasıyla Allah kelâmı olması, indiği andan itibaren hem 

yazılması ve hem de ezberlenmesi, yılda bir defa ve Kur’ân’ın tamamlanmasından 

 
402 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 62-62; Süyûtî, el-İtkân, 4/24. 
403 Çalışmamızın ikinci bölümünde ifade ettiğimiz gibi, Kur’ân lafzan mı manen mi inzâl edilmiş 

tartışmasında Mâverdî, lafız ve mana olarak indirildiği görüşünü benimsemiştir. Bu konudaki farklı 

görüşler için bk. Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmil’l-Kur’ân, 1/229-230; Süyûtî, el-İtkân, 1/157. 
404 el-Hicr 15/9. 
405 el-Kıyâme 75/16-19. 
406 İzutsu, Kur'an'da Allah ve İnsan, 210. 
407 el-Hicr 15/9. 



  

 187 

sonra da iki defa olmak üzere Cebrail (as) ile Hz. Peygamber arasında gerçekleşen arz 

onun korunmasında etkili olmuştur. 

8. Kur’ân’ın Meydan Okuması (Tehaddî) Yönüyle İ’câz 

Nübüvvetin doğrulanmasının en önemli delili şüphesiz mûcizelerdir. 

Peygamberler getirdikleri hissî mûcizelerle muhataplarına meydan okumuş, onları 

acziyetleriyle başbaşa bırakmıştır. Hz. Peygamber’in en büyük mûcizesi olan Kur’ân 

ise hem devrinin nazım ve nesirde en usta kalemlerine ve hem de daha sonraki 

dönemlerde lafız ve manasıyla meydan okumuş ve bu meydan okuma asırlarca 

sürdüğü halde buna karşı muârazada bulunamamışlardır. Süreç içerisinde muâraza 

denemeleri olduysa da bilginler bir tarafa en câhil kimseler bile bu boş ve saçma 

girişimlere iltifat etmemiştir. Şayet başarılı bir muarazada bulunsalardı, bunların 

nakledilmesi gerekirdi.408 Devrinin azılı düşmanları Hz. Peygamber’in davasını yok 

etmek için, mücadelenin zoru olan savaşmayı tercih etmez, daha kolay olan kalem ve 

kelâmla mücadeleyi tercih ederlerdi. Mâverdî, muarazada bulunmayı çok 

arzulamalarına karşın, ona güç yetirememenin verdiği psikolojik travmaya işaret 

ederek onların yaşadıkları hâleti ruhiyyeyi şöyle açıklar: “Kur’ân, onlara onun benzeri 

bir sure getirin diyerek tehaddîde bulunduğu halde toplum ona muârazada 

bulunmaktan âciz kalmıştır. Onların kibirleri, tehaddîye karşı bir çıkış sunamadı. Kibir 

ve şiddetli taassuplarıyla beraber acziyetin verdiği sıkıntıya katlandılar. Hayal 

ettikleri muârazaya bir yol bulsalardı, güçleri ölçüsünde onu yaparlar, risâletin 

reddinde kullanırlar; böylece savaşta kanlarını akıtmak, güçlerini savaşa 

harcamaktan vaz geçerlerdi. Onlar muarazada bulunsalar açığa çıkar, açığa çıksa 

yayılırdı.”409 

“Allah’a karşı yalan uydurandan yahut kendisine hiçbir şey vahyedilmemişken 

‘Bana da vahiy geldi’ diyenden ve ‘Ben de Allah’ın indirdiği âyetlerin benzerini 

indireceğim’ diyenlerden daha zâlim kim vardır?”410 ayeti, farklı zamanlarda Kur’ân’a 

karşı nazîre yazma girişimlerinin varlığını haber vermektedir. Nitekim Hz. 

 
408 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 66; İbn Hazm, el-Fasl, 444. 
409 Bâkıllânî, İ’câzü’l-Kur’ân, 378-379; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 66;  
410 el-En’âm 6/93. 



  

 188 

Peygamber’in vefatıyla beraber ortaya çıkan irtidât hareketlerinden sonra uzun 

surelerden kısa surelere kadar sağlam ve tutarlı olmayan, abes, cılız kelâmlarla birçok 

muâraza girişimleri olmuştur.411 Mâverdî, “Bu abes ve cılız sözler, en yüksek gayeyi ve 

en yüce rütbeyi ölçü alanla nasıl karşılaştırılır? Aklı dümura uğramış, inciyi çamurla 

karşılaştıran, saf ve bulanık arasında şekillenen, tabiatında olmayanı veren âciz, 

hangi kudretle Allah’ın fesâhatine muarazada bulunma cüretini gösterebilir.”412 

ifadeleriyle Kur’ân’a muarazada bulunmaya çalışan kimselerin içine düştükleri 

durumu ve ortaya koydukları basit nazireleri alaycı bir üslûpla dile getiriyor. 

Meydan okuma en üst perdeden başlayarak tedrîci olarak devam etmiştir. 

Tedrîci bir metodun uygulanması tehaddîyi edebî açıdan daha güçlü ve daha tesirli hale 

getirerek i’câzın en üstün şekli uygulanmış olmaktadır. Abdullah Dırâz’ın (ö. 1958) 

dediği gibi Kur’ân’ın, meydan okuduğu kimselerden istediği, Kur’ân’a motomot 

benzer bir kelâm değildir. Haddizâtında Kur’ân, benzer bir nazirenin ebediyyen 

getirilemeyeceğini beyan eder.413 Tam bir tehaddî değil, ona yakın, ona benzer cinsten 

bir şey getirmeniz de yeterlidir.414 

Tehaddî, önce herhangi bir sınırlama koymadan “...onun sözlerinin bir 

benzerini getirin...”415, ikinci aşamada “...on sûre getirin,”416, üçüncü aşamada Allah 

teklifi hafifleterek, “...onun benzeri bir sure getirin..."417 tarzında vukû bulmuştur. 

Kur’ân, gitgide kolaya doğru teklifi hafifleterek adeta müşrik Arap ediplerinin, 

gururlarına dokunup onları tahrik edercesine meydana çağırmıştır.  

Tehaddî ile ilgili diğer bir mesele de meydan okumanın kapsamıdır. Kelâmcılar 

arasındaki hâkim düşünce, kısa veya uzun olsun bütün sûrelerin i’câz kapsamında 

olduğu yönündedir.418 Bu meyanda Mâverdî kanaatini şöyle açıklar: “Kur’ân lafzının 

azı da çoğu da insan kudreti haricinde olduğundan i’câz kapsamındadır. Bunun ölçüsü 

 
411 bk. Kur’an’a karşı yazılan nâzîrelerden örnekler Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 67. 
412 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 67. 
413 el-Bakara, 2/24. 
414 Abdullah Dırâz, en-Nebeü'l-azîm, (b.y: Dâru’l-Kalem, 1426/2005), 103. 
415 et-Tûr 52/34. 
416 Hûd 11/13 
417 Yunus 10/38. 
418 Hattâbî, İ’câzi’l-Kur’ân, 23; Bâkıllânî, İ’câzü’l-Kur’an, 386. 



  

 189 

de en kısa sûre miktarıdır. Buradaki kudret, şiir ve nesirdeki gibi bir iki kelimeye güç 

yetirmek değildir, tehaddîye güç yetirmektir.”419 

İnsanın kudreti muvâcehesinde bir meydan okumadan söz eden Mâverdî, 

kelâmı; insanın kudreti dahilinde olan (nesir), bir zümrenin gücünü aşan, bir zümrenin 

ise güç yetirebildiği (şiir); iki zümrenin de gücünü aşan ve hepsinin fevkinde olan 

(Kur’ân) olmak üzere üç kısma ayırır.420 Mâverdî’nin böyle bir taksiminin yersiz ve 

cüretkâr olduğu düşüncesindeyiz. Allah’ın kelâmı nesir ve nazımla kıyas edilmekten 

müstağnîdir. Çünkü o ne nesir ne de nazımdır, tek başına lafız ve manasıyla Allah 

kelâmıdır. Kur’ân’daki, “Kuşkusuz o, değeri çok yüce Kur’ân’dır. (Aslı) korunmuş bir 

kitaptadır.”421 ayeti de bu gerçeğe ışık tutar. 

Mâverdî, Kur’ân ayetlerinin uzun veya kısa olmasına yönelik olarak da tenzîh 

akidesine aykırı bir varsayımda bulunuyor. Şöyle diyor Mâverdî, kelâmın uzun olması, 

saçma ve boş lakırtıdan ibarettir; kısa olması ise, o kelâm için eksikliktir. Saçmalık ve 

âcizlik arasında bir tereddüt halinde olan bir kelâm nasıl olur da mûcize olur? Böyle 

bir iddiaya karşı Mâverdî, ‘fayda vermeyen uzun kelâm saçmalık, ikna etmeyen kısa 

kelâm âcizliktir,’ şeklindeki genel kanaati beyandan sonra, ‘Kur’ân ayetlerinin uzun 

olmasında fayda, kısa olmasında ikna edici bir yön vardır. Dolayısıyla Kur’ân’da, 

saçmalık ve kusuru gerektiren bir (uzunluk ve kısalık) birlikteliğinin oluşması 

mümkün değildir.’422 ifadeleriyle kendi düşüncesini açıklar. Mâverdî, her ne kadar 

Kur’ân-ı ‘saçmalık ve eksiklik’ kavramlarından berî tutsa ve bu yaklaşımı hasmın 

iddiası olarak ileri sürse de Allah’ın kelâmının şanına yakışmayan bu kavramları, 

ayetlere sıfat olarak kullanmanın, doğru bir cedel metodu olmadığı kanısındayız. 

9. Artırmaya veya Noksanlaştırmaya Güç Yetirememekteki İ’câz 

Kur’ân’a herhangi bir lafız eklemek veya çıkarmak insan kudreti sınırlarını 

açtığı için muhâldir. Bu durum Kur’ân’ın i’câzındandır. Mâverdî, Garanik hadisesine 

telmihte bulunarak, Mekke döneminde Necm suresine423 eklendiği iddia edilen 

 
419 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 65. 
420 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 64. 
421 el-Vakıa 56/77-78. bk. A’lâmü’n-nübüvve muhakkikin dipnotu, 147. 
422 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 63. 
423 en-Necm 53/19-20. 



  

 190 

“Şeytan onun lisanına şu ifadeleri attı: ‘İçte bu kuşlar yücedir, onların şefaatleri 

umulur.” ifadeleri üzerine ortaya çıkan belirsizliğe işaret ederek buradan çıkarımlar 

yapar.424 Olayın akabinde müşrikler, bu ifadelerden memnun olmuş, Habeşistan’a 

hicret etmiş olan Müslümanlar geri dönmüşlerdir. Bunun üzerine Allah, “Senden önce 

hiçbir resul ve nebî göndermedik ki, o bir temennide bulunduğunda şeytan ille de onun 

arzularına bir şeyler katmaya kalkışmasın. Fakat Allah şeytanın katmaya çalıştığını 

iptal eder. Sonra Allah kendi âyetlerini (onun kalbine) sağlam olarak yerleştirir. Allah 

hakkıyla bilmekte, hikmetle yönetmektedir.”425 ayetini inzâl ederek her an şeytanın 

telkinde bulunabileceğine işaret etmiştir. 

Mâverdî, söz konusu iddialara yönelik olarak, “Burada surenin üslûbuna 

benzer bir ziyade olduğu malumdur, fakat bu Allah’tan değildir, Kur’ân’ın üslûbuna 

benzetilmiştir. Kur’ân’a yapıldığı zannedilen ziyadelik tehaddî kudretine ulaşamaz. 

Kureyş’in Kur’ân’a benzettiği bu ifadeleri Allah ayetten sildi (nesh etti).”426 tarzındaki 

yorumuyla Gâranik hadisesinin vukû bulduğunu kabul etmektedir. İddialardaki 

‘yapılan ziyadeliğin meydan okuma kudretinde olmadığı, Allah’ın onu ayetten nesh 

ettiği’ ibareleri Mâverdî’nin olayın gerçekleştiğini kabul ettiğine dair işaretlerdir. 

Mâverdî, Kur’ân’ın tahrif edildiğine dayanak oluşturulabilecek uydurma ve 

aynı zamanda Kur’ân’a iftira isnadı taşıyan bir rivayeti eserine alarak abes ve tutarsız 

bir duruma düşmüştür. Kur’ân’ın i’câzının anlatıldığı bir bölümde zikredilmesi ayrı 

bir garabettir. Garanik hadisesi diye bilinen rivayet, birçok tarih, sîret ve tefsir 

kaynaklarında yer almış, böyle bir hadisenin gerçekleştiğini kabul edenler olduğu gibi 

başta İmam Mâturidî, Ebû Bekir İbn Arabî, Kâdî İyâz ve Fahraddîn er-Râzî gibi ekser 

ulemâ, olayın tamamen uydurma ve asılsız olduğu yönünde kanaat belirtmişlerdir.427 

Çünkü olay, rivayet tekniği, Kur’ân nüzul tarihi, Kur’ân’ın prensipleri ve 

peygamberlerde bulunması gereken sıfatlarla çelişmektedir. 

 
424 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 63. 
425 el-Hac, 22/52. 
426 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 65. 
427 İsmail Cerrahoğlu, “Garanîk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1996), 13/361-366; İsmail Cerrahoğlu, "Garânîk Meselesinin İstismarcıları", A. Ü. İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 24 (1981), 69-92. 



  

 191 

10. Muârazada Bulunmaktan Alıkonulmak Bakımından (Sarfe) İ’câz 

Lügatta, “geri çevirmek, engel olmak” gibi anlamlara gelen sarfe,428 belâgat 

yönünden Kur’ân’ın benzerini meydana getirme gücünün bulunduğu, fakat Allah’ın 

müdahalesinin inkârcıların bu gücü kullanmasına mâni olduğu, tezine dayanan 

i’câzü’l-Kur’ân teorisini ifade eder.429 Sarfe görüşünü savunanlara göre Kur’ân, insan 

kudreti dâhilindedir. Fakat Allah onları, bu işten menetmiştir ve bu sebeple de 

Kur’ân’ın benzerini getirememişlerdir. 

Sarfeyi, Kur’ân’ın i’câzından kabul eden Mâverdî’ye göre sarfeye yönelik iki 

görüş vardır. Birinci görüş, muârazada bulunmaya gücün engellenmesidir, eğer güç 

yetirebilselerdi muarazada bulunurlardı. İkinci görüşe göre ise, Kur’ân’a nazire, 

yapmak insan gücü dahilindedir. Fakat Allah’ın bir müdahalesiyle, insanların Kur’ân’a 

muârazada bulunması mümkün olmamıştır.430 Sarfe denildiğinde anlaşılan da bu ikinci 

yaklaşımdır. Mâverdî, sarfe hakkındaki mezkûr görüşleri beyan ettikten sonra 

kanaatini şöyle ifade eder. “Her iki görüşe göre de sarfe, i’câzdan kabul edilir. Çünkü 

her ne şekilde olursa olsun insan, Kur’ân’a murazada bulunamamıştır.”431 

Mâverdî’nin Kur’ân’ın i’câzına yönelik ortaya koyduğu yirmi bir bölümden 

oluşan her bir fasl, bir taraftan Kur’ân’ın muhataplarını âciz bırakarak beşer üstü bir 

kitap olduğunu ispat ederken, diğer taraftan da Hz. Muhammed’in nübüvvetinin hak 

olduğunu kanıtlama amacına matuftur. Nasıl ki peygamberin elinde gerçekleşen hissi 

mûcize, peygamberin nübüvvetini kanıtlama gayesi güdüyorsa, Hz. Peygamber’e 

verilen ve aklî bir mûcize olan Kur’ân da onun peygamberliğini kanıtlayan en açık 

mûcizedir. “Kendilerine okunan bu kitabı sana göndermiş olmamız onlara yetmiyor 

mu? Elbette inanan bir topluluk için onda rahmet ve ibret vardır.”432 ayeti, Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin ispatında Kur’ân’ın yeterli ve açık bir delil olduğunu 

sarahaten beyan eder. Diğer mûcizelere nazaran Kur’ân, ikna yönü en güçlü, delilleri 

 
428 İbn Manzûr, “srf”, 9/189-191; Mustafa vd., “srf’, 513. 
429 Süyuti, el-İtkân, 4/6; Yavuz, “Sarfe”, 36/140-141. 
430 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 67; Süyuti, el-İtkân, 4/6. 
431 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 67. 
432 el-Ankebut 29/51. 



  

 192 

en zahir, muarızlarına karşı en gâlip ve tüm zamanlara ve mekanlara hitap etmesi 

açısından da en cihanşümul bir mûcizedir.  

Kur’ân’ın i’câzı konusunda söylenen bu pasajlar, onun beşer kelâmının 

fevkinde olduğuna işarettir. Peygamber, onun benzeri bir sözü söylemeyi murad etse, 

ona gücü yetmez, çünkü o da bir beşerdir. Şayet bu Kur’ân, bir beşer sözü ise, herhangi 

bir beşer de ya onun benzerini ya da daha üstün olanını getirmeye muktedir olacaktır. 

Ancak hiç kimse Kur’ân’ın bir benzerini getiremeyince, onun mûcizeliği, yani Allah 

kelâmı olduğu sabit olmuştur.433 Böylece bu kelâmı, insanlığa getiren elçinin 

nübüvveti teyit ve tasdik edilmiştir. 

3.3.6. Hz. Muhammed’in Şahsında Görülen Mûcizelerin Nübüvvete Delâleti 

Peygamberlerin nübüvvetinin ispatlanmasında en büyük delil şüphesiz 

mûcizelerdir. Diğer peygamberlerin nübüvvetinin kanıtlanmasında hissî mûcizelerin 

etkin rol oynadığını, Hz. Peygamberin nübüvvetinin en büyük delilinin ise, Kur’ân-ı 

Kerim olduğunu önceki bölümlerde zikretmiştik. Müşriklerin mûcize talepleri 

karşısında, Allah Tealâ, Kur’ân’ın yeterli bir mûcize olduğunu434 onaylarken, Hz. 

Peygamber de “her peygambere mutlaka insanların inanmakta oldukları şeyler 

cinsinden bir mûcize verilmiş, bana verilen mûcize ise sadece Allah’ın bana 

vahyettiğidir”435 ifadeleriyle mezkûr ayeti teyit etmiştir. 

Kur’ân’ın lafzındaki ve manasındaki üstünlüğü ancak idrak seviyesi yüksek 

olanlar anlar. Zihnî kapasitesi düşük kişiler ise görmeye, müşahedeye ve hissetmeye 

bağlı olarak idrak eder.436 Görme yeteneğine sahip olup da akletme gücü zayıf olan 

şahıslar, peygamberin doğruluğuna dair somut ve duyusal yöne hitap eden belgelere 

şahit olmadıkça peygamberi tasdik etmezler.437 O halde Hz. Peygamber’in söz ve 

fiillerinden sâdır olan olağanüstü olayları, duyulara hitap etmesi hasebiyle hissi mûcize 

olarak değerlendirmek yerinde olacaktır. 

 
433 Mehmet Emin Yurt, “İ‘câzu’l-Kur’ân İlminin Mahiyeti, Tanımı ve Genel Hatlarıyla Tarihsel Süreci”, 

Iğdır Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9 (Nisan 2017), 191-226. 
434 el-Ankebût, 29/50-51. 
435 Buharî, “Fezâilu'l-Kur'ân”, 1, “Î'tisâm”, 1; Müslim, “İman”, 239. 
436 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 71. 
437 Sabûnî, el-Bidâye, 106-113. 



  

 193 

Mâverdî’nin a’lâm diye tabir ettiği Hz. Muhammed’in şahsından kaynaklı 

hârükulâde olayları, “düşman karşısında korunması ve başarısı, fiilî ve kavlî mûcizeler 

ile makbûl olan dualarındaki mûcizeler” başlıkları altında değerlendirmenin uygun 

olacağı kanısındayız. 

3.3.6.1. Hz. Muhammed’in Düşmanlardan Korunması ve Başarısına 

Yönelik Mûcizeler  

Peygamberler, Allah’ın vahyini insanlara ulaştırmakla mükellef kılınmış 

elçileridir. Şartlar ne olursa olsun elçinin verilen görevi yerine getirmesi hem 

sorumluluğun hem de mükellefiyeti teklîf edene güveni perçinlemenin gereğidir. 

Bunun içindir ki peygamberler, en fazla çile ve sıkıntılarla imtihana tabi tutulan örnek 

şahsiyetlerdir. Hz. İbrahim’in ateşle imtihanı, Hz. Eyüp’ün hastalığa düçar olması ve 

Hz. Peygamber’in çocukluğundan itibaren muzdarip olduğu hayatın bin bir türlü 

sıkıntıları, onların metânetini bitirememiş, aksine sabır ve rıza ile karşıladıkları her 

çileden güçlenerek çıkmalarına vesile olmuştur. Nitekim Hz. Peygamber, “Allah 

yolunda hiç kimsenin görmediği eziyetlere mâruz kaldım…” buyurarak bu gerçeğe 

işaret etmiştir.438 

Peygamberler sıkıntının en büyüğüne düçar olmakla beraber, üstlenmek 

zorunda oldukları vazifelerin devamı için Allah’ın korumasına mazhar olmuşlardır. 

“Ey peygamber! Rabbinden sana indirileni tebliğ et! Eğer bunu yapmazsan O’nun 

mesajını iletmemiş olursun. Allah seni insanlardan koruyacaktır. Şüphe yok ki Allah 

kâfirler topluluğunu hidayete erdirmez,”439 ayeti, her türlü musibet ve sıkıntılara 

rağmen tebliğ görevini yerine getiren peygamberlere verilen psikolojik desteğe işaret 

eder.440 Bunun yanında çoğu müfessirin beyan ettiği gibi mezkûr ayette beyan olunan 

ilâhî koruma, onları ölümden korumadır,441 aksi halde nübüvvet makamı iskat olup, 

tebliğ yerine ulaşmayacaktır.  

 
438 Tirmizî, “Kıyâmet”, 34/2472. 
439 el-Mâide 5/67. 
440 Kur’ân Yolu, 2/311-313. 
441 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 2/50; Zemahşerî, Keşşâf, çev. Abdülaziz Hatip vd. (İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017), 2/502; Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 12/399-400. 



  

 194 

Bütün muhâlifler kendisine zarar vermeye çalıştığı halde Hz. Peygamber 

şahsını hedef alan her türlü tuzaktan kurtulmuş ve Allah’ın himayesine mazhar 

olmuştur.442 Onun hiçbir kimseden yardım almadan, din ve inançları batıl ilan ederek 

müşriklere meydan okumak suretiyle dâvasını başarıya ulaştırması gerçeği, Hz. 

Muhammed’in mûcizelerinden kabul edilmiştir. Kâdî Abdülcebbâr’a göre nübüvvetin 

başka delili olmasaydı bu delil yeterli olurdu.443 Bu bağlamda Mâverdî, câni ve kindar 

bir toplumu ihyâ etmekle görevlendirilen Hz. Muhammed’in onlardan korunarak 

başarıya ulaşmasını şöyle tasvir ediyor: “Hz. Peygamber, kendisine kin ve intikam 

hırsıyla tutuşan çok kalabalık bir toplum içerisinde on üç yıllık bir süre korkusuzca 

güçlü bir şekilde yaşadı. Sayısal çoğunluklarına rağmen müşriklerin, Hz. 

Muhammed’in yanında bulunduklarında gözlerinde korku, ellerinde titreme emareleri 

görülüyordu. Allah’ın elçisinin, böyle kindar bir toplumun içinden korkusuzca 

herhangi bir yaralanmaya maruz kalmadan, sapasağlam bir şekilde hicret etmesi 

ancak ilâhî bir korumayla olmuştur. Çünkü Allah Tealâ, ‘Allah seni insanlardan 

koruyacaktır,’444 ayetiyle korunmayı ona va’d etmiştir. İşte bunlar Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini ispat eden mûcizelerdendir.”445 

Mâverdî, Peygamber’in korunmasına yönelik bu genel kanaati ortaya 

koyduktan sonra, bu himayeye yönelik mûcize rivayetleriyle tezini müdellel hale 

getirir. O, tahdis ettiği haberi, bazen çok kısa notlarla açıklar; kimi zaman hiç açıklama 

yapmaz, kimi zaman da ‘nübüvvetin a’lâmından veya delâilindendir,’ gibi ibareleri 

vermekle yetinir. Mâverdî’nin verdiği haberlerde genellikle birinci tabakadaki ravinin 

ismi kullanılmış kimi haberlerde de hiç senet kullanılmamıştır. Bu minvalde 

Mâverdî’nin verdiği rivayetleri manen şöyle ifade edebiliriz; 

Hz. Peygamber’e yapılan süikast planlarını anlatan şu rivayet Mâverdî’ye göre 

Resûlüllâh’ın nübüvvetinin a’lâmından biri olarak kabul edilir. İçlerinde Nadr b. Haris, 

Ebûcehil ve şairleri Abdullah b. Zibâre’nin446 bulunduğu bir ortamda Kureyş, 

 
442 Mustafa Saim Yeprem, Mâtürîdî’nin Akîde Risâlesi ve Şerhi (Ankara: TDV Yayınları, 2011), 29. 
443 Kâdî Abdulcebbâr, Tesbîtü delâilü’n-nübüvve, 48-60. 
444 Mâide, 5/67. 
445 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 71. 
446 Kureyş kabilesinin meşhur şairi, Mekke’nin fethinden sonra müslüman olan sahâbî. bk. Mustafa 

Fayda “Abdullāh b. Zibarâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 



  

 195 

Dârunnedve’de toplanmıştı. Zibâra, Hz. Muhammed’in öldürülmesinin yaşamasından 

daha hayırlı olacağına dair kışkırtıcı bir konuşma yaptıktan sonra Ebu Cehl söze 

girerek, “Muhammed tek adamdır, fakat kabilesi Benî Hâşim, Kureyş’in önemli 

kabilelerindendir. Muhammed’i kim öldürürse kavmini rahatlatır. O, bizden daha 

güçlü değildir. Ben, onun kafasını taşla kırarım, bu yolda ölürsem kavmimi 

rahatlatırım, kalırsam bundan sonra kavmin en faziletlisi olurum,” diye hitabede 

bulunur. Konuşmanın akabinde Hz. Muhammed’in Rükn’de, rükû ve secdesi uzun bir 

namaz kıldığını gören Ebû Cehl büyük bir taş alarak Hz. Muhammed’e yaklaştı. 

Resûlüllâh secde ederken onu görüyor, ondan korkmuyordu. Ebû Cehl ona biraz daha 

yaklaşınca titredi, taşı Resûlüllâh’ın ayaklarının oraya bırakıp döndü. Korkudan 

damarları şişmiş, baygınlık geçirmiş, ayılınca arkadaşları ona: Sana ne oldu? Ebûcehil: 

“Ona yaklaştığımda ağzı açık büyük bir deve, dişlerini açmış, bana doğru ilerliyor, 

Muhammed’le aramızda engel olarak duruyordu.” Arkadaşları, Yâ Ebe’l-Hakem! 

Senin yaşamaya ve hayata olan rağbetin seni geri döndürdü, dedi. Bu işi yerine getirme 

görevini Nadr b. Hâris üstlenerek, ‘yarın olursa bu işi ben gerçekleştireceğim’, deyince 

müşrikler, Yâ Ebâ Sehm! Yaparsan bunu sen yapar, liderimiz olursun, dediler. Ertesi 

gün müşrikler Hatim’de toplanıp Hz. Muhammed’i beklerken, Resûlüllâh’ın 

kendilerine doğru geldiğini gördüklerinde topluca ona doğru sıçradılar. Resûlüllâh bir 

avuç toprak aldı, ‘yüzleri kara olsun!”, diyerek attı ve “Hâ mîm başaramayacaklar.” 

dedi. Bunun üzerine müşrikler, oradan darmadağınık oldular.447 

Böylece Hz. Peygamber’e planlanan süikast, ilâhi bir müdahale ile defedilmiş, 

ayette işaret edilen himaye tezahür etmiştir. Bu olay Resûlüllâh’ın sıdkına şahitlik eden 

güçlü delillerdendir.448 Mezkûr haberdeki, ‘Hz. Peygamber’in düşmanların yüzüne 

toprak atması’ meselesinin Bedir’de449 ve Huneyn’de450 de gerçekleştiğine dair 

rivayetler vardır.  

Hz. Peygamber’in nübüvvetinin doğrulanmasına yönelik rivayetlerden birisi 

de şu olaydır: “Kureyş, kabilenin en cesurları arasında sayılan sözü dinlenilen ve 

 
1/114. 
447 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 3/270; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 72. 
448 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 72. 
449 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 3/270. 
450 Müslim, “Cihâd”, 81.  



  

 196 

emrine itaat edilen Ma’mer b. Yezid’e, Hz. Muhammed’i öldürme işini havale etmişti. 

Ma’mer, ‘Sizi rahatlatmak için yanımda yirmi bin silahlı olduğu halde geldim, Benî 

Hâşim'de bana karşı savaşacak kimse yok, ekonomik durumum da iyi, kan parası 

verecek güçteyim’, diyerek, boyu yedi karış eni bir karış olan kılıcını kuşanarak 

Resûlüllâh Hicr’de namaz kılarken onun yanına yaklaştı. Hz. Peygamber bu durumu 

hissetti, fakat korkmadı, namazını da kısa tutmadı. Ma’mer, Resûlüllâh’ın tam yanına 

geldiğinde kılıcını fırlatıp geri döndü, Safa kapısına gelip düştü, yüzü taşla 

yaralanmıştı. Arkasına bakmadan düşmandan kaçar gibi Batha’ya kadar koşuyordu. 

Kureyşliler, toplanıp yüzündeki kanı yıkayıp ne oldu sana Yâ Eba’l-Leys? 

Muhammed’e yaklaşmıştım, tam kılıcımı ona indirecektim, Muhammed’in başının 

üzerinden gözleri parlayan, ateş soluyan iki cesur boynuzlu ejderha bana doğru 

yaklaşıyordu. Onun için kaçtım, bir daha Muhammed’e kötülük etmeye 

yanaşmadım.”451 

Bu minvalde Mâverdî’nin eserine aldığı diğer bir rivayet, Hz. Peygamber’i 

öldürme teşebbüsünde bulunan Erbed İbni Kays452 ve Âmir bin Tüfeyl olayıdır. Buna 

göre Âmir, Erbed b. Kays’a, “birlikte Muhammed’e gidelim, ben onu meşgul ederken 

sen arkadan darbeyi indir” diye tenbihte bulunur. Beraberce Rasâlullâh’ın yanına gidip 

onunla konuşmaya başladılar. Âmir, “Yâ Muhammed! Müslüman olursam benim için 

ne vardır?” Efendimiz, “İslâm neyi gerektiriyorsa o vardır.” Âmir, “beni, senden sonra 

halefin yapar mısın?” Hz. Peygamber, “hayır bu ne senin için ne de kavmin için 

mümkün, diye karşılık verir.” Bunun üzerine Âmir, Erbed’e, kılıcını vur! dedi. Ancak 

Erbed, bir türlü elini kılıcına götüremiyordu. Allah, onun elini kılıcına götürmesine 

engel oldu. Resûlüllâh Erbed’in bu halini gördü, “Allah’ım dilediğin şeyle Âmir ve 

Erbed’den beni koru, kavmine hidayet nasib et, dini Âmir’den koru,” diyerek niyazda 

bulundu. Âmir, Erbed’e yazıklar olsun! sana, niçin vurmadın?” diye serzenişte 

bulunduğunda Erbed, “nasıl vuracağım? Ne kadar niyet ettiysem bakıyorum ki, 

ikimizin ortasına sen geçiyorsun, seni mi vurayım?”453 

 
451 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 72-73. 
452 Şair Lebid b. Rabia’nın kardeşidir. 
453 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 4/211-212; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 77; Beyhakî, Delâilü’n-

nübüvve, 5/318-3321; Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî Kâdî İyâz, eş-Şifâ bi ta’rîfi’l-

hukûkı’l-Mustafâ, thk. Ali Kuşk (Şam: Vahdetü’l-Bühûsed-Dirâsât, 2013), 1/353. 



  

 197 

“Allah, elçisinin duasını kabul ederek, kendisini, Âmir ve Erbed’in süikast 

girişimlerinden korumuştur,” diyen Mâverdî, rivayeti şöyle devam ettiriyor: Allah, 

Âmir b. Tufeyl’in boynunda veba hastalığını musallat etti ve Beni Selûl kabilesinden 

bir kadının evinde misafir iken öldürttü. Âmir kendi kedine şöyle diyordu: ‘Ey Benî 

Amir! Benî Selûl'den bir kadının evinde genç deveye isabet eden gudde gibi öldürücü 

bir hastalıktan mı öleceksin?’ Erbed kavmine geldiğinde, ileri gelenler ona şöyle dedi: 

‘Ey Erbed! Arkanda ne haberler var?’ O, ‘vallahi hiçbir şey yapamadım. Muhammed, 

bizi bir şeye ibadet etmeye çağırdı. Şimdi onun, benim yanımda olmasını ve ona ok 

atıp onu öldürmeyi ne çok isterdim.’ Böyle dedikten bir veya iki gün sonra devesine 

binip yola çıktı. Allah, bir yıldırım gönderdi ve devesiyle birlikte onu yaktı. Erbed’in 

ana bir kardeşi Rabia b. Lebid şiirinde onun fecî ölümünü şöyle dile getirir: Erbed'in 

ölümünden korktuğum kadar ne balık burcunun ne de aslan burcunun yıldızlarının 

dökülmesinden korkmam.”454 

Görüldüğü üzere Hz. Peygamber’e süikast girişimleri devam ediyor. Daha 

doğrusu bu, Kureyş’in kolay yoldan dinin tebliğcisini yok etme teşebüsünden başka 

bir şey değil. Hem de kabilenin en saygın, en yetkin, en iyi konuşan ve en cesur 

kişilerine yaptırıyorlar ki, insanlar üzerinde daha fazla etkili olâlim. Fakat hala Hz. 

Muhammed’in bir beşer ama, Allah’ın seçtiği bir elçi olduğunun farkında değiller.  

Süikast girişimlerinin fayda vermediği ve bir koruyucu tarafından 

korunduğunu hisseden müşrikler, bağnazlıklarının, vicdanlarını esir alan cahiliye 

asabiyyetinin etkisiyle gerçekleri görmemekte diretiyorlar. Allah Resûlü’ne karşı 

olmanın metodunu değiştirip, onunla pazarlığa girişiyorlar. Davasını bırakmanın 

karşılığında hiçbir faninin elinin tersiyle itemeyeceği makam, zenginlik, kadın ve 

şöhret teklifinde bulunuyorlar. İşte müşriklerin Resûlüllâh’a sundukları teklifi anlatan 

rivayet şöyle anlatılır: 

“Kureyş’in önde gelenlerinden Velid b. Muğîra, Ebu Cehl b. Hişâm, Şeybe b. 

Rabîa ve Nasr b. Hâris Kabe’de toplandıkları bir zaman, Utbe b. Rabia onlara şöyle 

hitabede bulunur: “Şu Abdülmuttalip’in oğlu hayatımızı kararttı, kabilemizi böldü, 

 
454 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye,4/211-212; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 78. 



  

 198 

bütünlüğümüzü bozup dinimizi ayıpladı, babalarımızı ise dalâletle suçladı.” Bu 

hitabeden sonra Utbe, yalnız oturan Resûlüllâh’ın yanına giderek, “Ey kardeşimin 

oğlu! Sana Kureyş yiğitlerinin yanından, onların işlerini arz etmek için geldim. Sen 

onu kabul edersen senin için orada bir pay olur, ferahlık olur. Ey Abdülmuttalip’in 

oğlu! Sen Arapların bilmedikleri bir dine onları davet ettin. Ey kardeşimin oğlu! Eğer 

sen davetinle, mülk (krallık) istersen hiç yorulmaksızın başımıza seni getirir, sana 

teveccüh ederiz, yeter ki bu işten vazgeç. Güzel kadınla evlilik istersen, seni en güzel 

kadınla evlendiririz. Eğer sen bu konuştuklarınla mal istersen sana mal verir, Kureyş 

içinde en zengin yaparız. Davetinle kabilemizi dağıttın. Yok eğer sende bir delilik 

varsa, seni Kays b. Sa’lebe’ye tedavi ettiririz. Rasûlüllâh, Sustu. Utbe, Yâ Muhammed 

ne dersin? Kureyş’e neyle döneyim? Resûlüllâh: “Hâ-mîm. Bu Kur’ân, rahman ve 

rahîm olan Allah’ın katından indirilmiştir; Bilmek isteyenler için âyetleri apaçık hale 

getirilmiş Arapça okunan bir kitaptır. Müjdeleyici ve uyarıcı olarak indirilmiştir ama 

çokları yüz çevirdi, artık onu işitmezler.”455 ayetlerinden “Eğer onlar yine de yüz 

çevirirlerse de ki: “Sizi, Âd ve Semûd’un başına düşen yıldırım gibi bir yıldırıma karşı 

uyarıyorum.”456 ayetine kadar okudu. Bu görüşmeden sonra Utbe, Muhammed bu 

kelâmlarla konuştuğunda, sözlerin i’câzı karşısında Kâbe’nin üzerime yıkılıp başıma 

dokunacağından korktum, diyerek Kureyş’e döndü, serçe gibi titriyordu. Kureyş, dinç 

bir şekilde yanımızdan ayrıldın, korkarak döndün, sana ne oldu? Yazık size! Beni 

bırakın. Bana anlamını bilmediğim öyle bir kelâm etti ki, korku beni sardı, içime işledi. 

Yıldırım beni çarpacak sandım. Bunun üzerine Kureyş böyle bir teşebbüse girişmekten 

pişman oldu.”457 

Hz. Muhammed’i öldürmenin mümkün olmadığını anlayan Kureyş, ona karşı 

yaklaşım metodunu değiştirerek bir anlamda alttan almaya başlamış oldu. Ona engel 

olmak şöyle dursun, içlerinde en etkili konuşacağına inandıkları şair bile Hz. 

Peygamber’i davasından vazgeçiremiyor, aksine Kur’ân’ın eşsiz i’câzı karşısında 

psikolojik bir etki altına giriyordu. Böylesine bir söz ustasını bile etkileyerek söz 

 
455 el-Fussılet 41/1-4. 
456 el-Fussılet 41/13. 
457 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/324-325; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 72-75; Beyhakî, 

Delâilü’n-nübüvve, 2/188-197. 



  

 199 

söyleyemeyecek hale getirmek ancak bir peygamber eliyle olur, mesajını onların 

zihinlerine nakşediyordu. 

Mâverdî, hicret esnasında vukû bulan hârikulâde olayları da Hz. Peygamber’in 

nübüvvetinin işaretlerinden kabul eder. Buna göre, hicret yolunda, Hz. Peygamber, yol 

arkadaşı Hz. Ebûbekir’le birlikte Kureyş’ten korunmak için, Sevr dağındaki bir 

mağaraya sığınmışlardı. Onları düşmandan gizlemek için Allah’ın, yardımı yetişti; 

mağaranın kapı girişinde küçük otlar bitirdi, kapı girişini örümcek avıyla ördü. 

Mağarada Ebûbekr’i yılan ısırdı, elbisesini deldi. Ebûbekr, Resûlüllâh’ı korumak için 

deliği ayağıyla kapatmıştı. Burada, üç gün ikamet ettikten sonra yola koyuldular. Hz. 

Peygamber’i getirene vadedilen yüz kızıl deveye sahip olma umuduyla yola çıkan 

Süraka b. Mâlik b. Cu’şûm, onlara yetişti. Ebûbekr, Süraka bize yaklaştı deyince, 

Resûlüllâh, “Süraka’ya karşı Allah bize yeter,” dedi. Süraka’nın atının ayakları yere 

çakıldı. Süraka, ‘Ey Muhammed! Allah’a beni bırakması için dua et. Ben de seni 

aramak için geleni uzaklaştırır senin aleyhinde yardım etmem,’ diye yalvardı. Hz. 

Peygamber, “Allahım, Süraka doğru söylüyorsa atını serbest bırak,” diyerek dua etti. 

Süraka, kurtulduktan sonra Müslüman oldu.458 

Anlaşılan Süraka, Hz. Muhammed’in yenilmeyen bir güçle desteklendiğini 

hissedince, onun gerçek peygamber olduğunu anlayarak müslüman oldu. Eli silahlı iyi 

yetişmiş bir süvarinin, kendilerini savunacak herhangi bir silaha sahip olmayan iki 

yaya karşısında, adeta onlara yalvararak zelil bir duruma düşmesi, Hz. Muhammed’i 

ilâhî bir desteğin koruduğuna işaret eder ki, bu olay da onun nübüvvetinin gerçekliğini 

doğrular. 

Hz. Peygamber’in nübüvvetinin a’lâmından biri de şudur, “Resûlüllâh Zûemer 

Gazvesinde459 yalnız bir şekilde uzanmıştı. Dü’sûr b. Hâris, kılıcını kuşanarak Hz. 

Peygamber’in başucuna dikildi ve ‘Ey Muhammed! Şimdi seni, benden kim 

kurtarabilir?’ diye sordu. Hz. Peygamber’in, ‘Allah kurtarır’, demesi üzerine kılıç 

elinden düştü. Bu defa kılıcı Hz. Peygamber alarak ona, şimdi seni, benden kim 

 
458 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 1/130-131; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 75-76; Beyhakî, 

Delâilü’n-nübüvve, 2/483-484; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 438-439. 
459 Gatafân Gazvesi adıyla da bilinen sefer bk. Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 424-425. 



  

 200 

kurtarabilir? diye sorunca Dü’sûr, hiç kimse diye cevap verdi. Akabinde kelime-i 

şehâdet getirerek Müslüman oldu. Kavmine döndü onları İslâm’a davet etti. Bunun 

üzerine şu ayet nâzil oldu.”460 “Ey iman edenler! Allah’ın üzerinizdeki nimetini 

hatırlayın; hani bir kavim size el uzatmaya yeltenmişti de Allah onların ellerini sizden 

çekmişti. Allah’tan korkun! Müminler yalnız Allah’a dayansınlar.”461 

Yine benzer bir olay Huneyn’de gerçekleşiyor. Huneyn gününde inananlar 

hezimete uğrayıp Resulullâh’tan uzaklaştığında, Uhud günü babası, kardeşleri ve 

amcaları öldürülen Şeybe b. Osman b. Ebi Talha,462 Hz. Muhammed’i görür görmez, 

‘bugün içimdeki öfkeden dolayı onu öldürüyordum, onu öldürmeye geldiğimde içime 

bir titreme çöktü, buna güç yetiremedim, anladım ki, onu öldürmek hiç kimsenin gücü 

dahilinde değil.’463 diyerek Hz. Muhammed’in gerçek peygamber olduğunu zımnen 

itiraf etmiş olmaktadır.  

Hz. Muhammed’in son peygamber olması ve kemâle erdirilmiş bir dini tebliğ 

etmekle yükümlü tutulması hasebiyle görevini tam olarak ifa etmesi hususunda bir 

engel bulunmaması gerekmektedir. Onun görevini tam olarak ifa edinceye kadar 

kendisinin korunması elzemdir. Hayatına bakıldığı zaman da bu korumanın 

gerçekleştiği görülmektedir. Resûlüllâh’ın muhafazası, bazen görünen etkenler, bazen 

düşmana korku verme yoluyla; kimi zaman Kur’ân’dan okuyacağı birkaç ayet, 

dilinden dökülen bir dua veya etkili üç-beş kelâmla düşmanın gönlünü kazanmak 

suretiyle gerçekleşmiştir. Daha doğrusu Allah, elçisini çoğu zaman tabiî yollarla, bazen 

de olağanüstü hallerle korumuştur. Hz. Peygamber’in aksine diğer peygamberler 

öldürülebilirler, Nitekim İsrâiloğulları kendilerine gönderilen bazı peygamberleri 

öldürmüşlerdi. Ancak öldürülen peygamberden sonra başka bir peygamber 

gönderildiği için bu durum tebliğ güvenliği açısından bir sakınca teşkil etmemiştir.464 

 
460 İbn Saʻd, Tabakât, 2/62; Buhârî, “Meġāzî”, 31; Müslim, “Salâtü’l-Müsâfirîn” 311; Kâdî İyâz, eş-

Şifâ, 424-425. 
461el-Mâide, 5/11. 
462 Hz. Şeybe, İslâm kaynaklarında artık “Hâcibu’l-Kâbe” unvanıyla anılıyordu. Çünkü Kâbe’nin 

anahtarı onun elindeydi. Kâbe teşrifatçısıydı. bk. İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye,4/55. 
463 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebeviyye, 5/128; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 76. 
464 Ali Bakkal, “Hz. Peygamber’in Düşmanlarından Korunması” Diyanet İlmî Dergi 56 (2020), 493-

522. 



  

 201 

Mezkûr rivâyetlerin Hz. Peygamber’in mûcizevî bir şekilde korunduğuna 

işaret ettiği malûmdur. Fakat söz konusu haberlerin, sıhhat kriterleri açısından bazı 

handikaplarının olduğu da inkâr edilemeyen bir gerçektir. Mâverdî’nin beyanıyla, bu 

rivayetler ahad haberlerdir, doğruluk payı olsa da yalan ihtimali de vardır. Rivayetler 

içerisinde, muteber kaynaklardan nakiller olduğu gibi, zayıf hatta uydurma haberlerin 

varlığı da söz konusudur. Mâverdî, ahad haberin nübüvvete delaletinin ne derece 

sağlıklı olacağı sorununu şöyle çözüme kavuşturur. Ona göre, belirli bir olaya işaret 

eden ve birçok farklı tarikten gelen ahad haber, tevâtür derecesine varmaktadır. 

Böylece aynı olay, farklı tariklerden ahad yolla gelerek manevî tevâtür derecesine 

yükselir. Dolayısıyla aynı hadisenin birçok varyanttan nakledilmesi, o hadisenin kesin 

olarak meydana geldiğini ispat eder.465 

Bununla birlikte tarihte Hz. Peygamber’e yapılan düşmanlıklar, savaşlarda Hz. 

Peygamber’in, dönemin en büyük güçlerini yenilgiye uğratarak galip gelmesi ve 

sonuçta ortaya çıkan barış iklimi inkâr edilemeyen bir gerçektir. Bütün bu zaferler 

sadece bir beşer gücüyle elde edilebilecek başarı olmayıp, yenilmez bir gücün 

desteğinin kendisiyle beraber olduğunu kaçınılmaz kılmaktadır. Daha doğrusu bu 

haberlerin zayıf olması, Hz. Peygamber tarafından bizzat yaşanmış olan bu 

gerçeklikleri ortadan kaldırmaz. Burada Kâdî Abdülcabbâr’ın, ‘başka hiçbir delil 

olmasa Rasûlüllâh’ın tek başına söz konusu zorlukların üstesinden gelmesi, onun 

nübüvvetine delil olarak yeter’466 sözü mevzunun anlaşılması açısından önem arz eder. 

Bu mevzûda son olarak şu kanaati ifade edebiliriz: Sahih veya zayıf olan bu haberler 

göstermektedir ki, Hz. Muhammed’in Allah Tealâ tarafından korunduğunun sübûtunda 

şüphe yoktur. Nitekim Kur’ân bu gerçeğe işaret eder.467 Mâverdî, ahad haberlerin 

nübüvvete delâletini anlaşılabilir bir çözüm içerisinde sunsa da onun uydurma delillere 

başvurması anlaşılabilecek bir durum değildir. Uydurma deliller getirmek, iddia edilen 

savı güçlendirmez, aksine delilin zayıflığı medlülü de zayıflatır. 

3.3.6.2. Hz. Muhammed’in Fiillerindeki Mûcizeler (Hissî Mûcizeler) 

 
465 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 77. 
466 Abdülcebbâr, Tesbîtü delâilü’n-nübüvve, 48. 
467 Mâide 5/67. 



  

 202 

Sünnetüllâha aykırı olarak cereyan eden ve insanların duyularına hitap eden 

harikulâde olaylar hissî mûcize olarak adlandırılır. Bunlara kevnî mûcizeler de denir. 

Hissî mûcizeler, peygamberin yaşadığı dönemdeki insanlara hitap eden, zaman ve 

mekânla sınırlı olağanüstü olaylardır.468  

Hz. Peygamber’in nübüvvetinin doğrulanmasında Kur’ân’ın en büyük ve en 

açık mûcize olduğu noktasında ittifak söz konusudur.469 Fakat Kur’ân’ın dışında Hz. 

Peygamber’in mûcizesi var mıdır? Sorusu İslâm âlimleri arasında tartışılmış; 

hadisçiler, siret, tarih, delâil, hasâis ve a’lâm yazarları birçok hissî mûcize rivayetini 

nübüvveti ispat sadedinde nakletmişlerdir. Kelâmcılar arasında genel olarak hissî 

mûcizelerin aklen mümkün olduğu ittifakla kabul edilmiş, Hz. Peygamber’e hissî 

mûcize verildiği görüşü benimsenmiş,470 meydan okuma niteliği taşımadığından 

dolayı genel mûcize tanımına uymadığı ve İslâm’ı benimsemiş kimseler için nusret ve 

itminan amaçlı471 verildiği düşüncesi kabul görmüştür.  

Hz. Peygamber’in, dine davet ettiği müşrikler ve inzâl döneminde yaşayan Ehl-

i kitap alışılageldiği üzere Hz. Muhammed’den hissî mûcize talebinde bulunmuşlar; 

bu kapsamda bağlar, bahçeler, yerden fışkıracak pınarların yanında yanında göğe 

yükselip okuyacakları bir kitap getirilmesini talep etmişler,472 bunları getirmedikçe 

sana inanmayız demişlerdir. Ayetin beyanıyla onlara şöyle cevap verilmiştir: “De ki: 

‘Rabbimi tenzih ederim! Ben sadece bir beşer-peygamberim.”473 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in fiilerindeki mûcizevî olayları, “Allah’ın, diğer 

insanlardan temeyyüz etmesini sağlayan, sadece peygamberin elinde yarattığı ve 

nübüvvetin sıhhatinin şahitleri474 olarak tanımlar. Bu tanımda yer bulan husûsiyetler, 

sadece Hz. Peygamber’e ait olup, onu beşerden ayıran ve peygamberliğinin ispat 

araçları olarak kullanılan özelliklerdir. Biz, Mâverdî’nin Hz. Muhammed’in 

hârikulâde fiilerine yönelik eserine aldığı rivayetleri, “Az Miktarda Yiyecek ve 

 
468 Sabûnî, el-Bidâye, 108-110; Râzî, el-Erbaûn fî usûli’d-dîn, 2/85; Cürcânî, “Mu’cizât-ı hissiyye”, 

234; Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissi Mucizeler, 30-34. 
469 Hasan Muhammed, Mevrîdi’z-zam’ân fî ulûmi’l-Kur’ân,98; Mahmut, Delâilü’n-nübüvve 215. 
470 Bâkıllânî, İ’câzü’l-Kur’an, 10; Nesefî, Tabsira, 2/690. 
471 Bulut, “Mûcize”, 30/352-353. 
472 el-İsrâ 17/90-93. 
473 el-İsrâ 17/93. 
474 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 78. 



  

 203 

İçeceğin Teberrükü Mûcizesi, Hastaların İyileştirilmesi Mûcizesi” olarak tasnif etmeyi 

uygun gördük. Bu tasnife uygun bir şekilde Mâverdî’nin, A’lâm’da serdettiği 

haberlerin tercümelerini muhtasar olarak aktarmaya çalışacağız. Daha sonra ilgili 

rivayetlerin, genel olarak İslâm’ın sunduğu düşünce yapısıyla mutabakatı ve nübüvveti 

ispatta ne derece rolü olabileceğini kritik etme yönünde gayret göstereceğiz.  

1. Az Miktarda Yiyecek ve İçeceğin Teberrükü Mûcizesi 

Yiyecek ve içeceklerin bereketlenmesiyle ilgili olarak Hz. Peygamber’e isnad 

edilen çok sayıda rivayet mevcuttur. Şüphesiz bunlar içerisinde muteber hadis 

kaynaklarında geçen sahih rivayetler olduğu gibi, zayıf ve hatta uydurma rivayetler de 

bulunmaktadır. Tefsir, hadis, sîret, tarih, hasâis, delâil yazarları eserlerinde sahih, zayıf 

demeden bu rivayetlere çokça atıfta bulunmuşlardır.475 Selefin genel kanaati şudur, 

zayıf da olsa, aynı olayın küçük farklılıklarla birçok tarikten gelmesi, ilgili haberlerin 

sıhhatini güçlendirmektedir. Mâverdî bu genel kanaate uygun olarak, Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin isbâtı bağlamında bu haberlere atıfta bulunur. 

Câbir b. Abdullah tarikiyle gelen şu rivayeti Mâverdî, Hz. peygamber’in 

nübüvvetinin işareti olarak ifade eder. Buna göre Câbir, “Biz, Resûlüllâh ile Hendek 

Savaşı gününde siper kazıyorduk. Üç gün hiçbir şey yemeden bekledik. Önümüze son 

derece sert bir kaya çıktı. Hazret-i Peygamber’e gelerek, ‘kazmakta olduğumuz 

hendekte önümüze sert bir kaya çıktı’, dedim. Kayaya su döktük, sonra Efendimiz 

ayağa kalktı, açlıktan karnına taş bağlamıştı. Hazret-i Peygamber kazmayı eline aldı 

ve sert kayaya vurdu, o kaya un ufak olup kum yığınına döndü. Allah Resûlü’nün bu 

halini görünce evine giden Câbir, konuşmasına şöyle devam ediyor: ‘Oğlağı kestim, 

arpayı da öğüttüm, eti tencereye koydum. Ekmek pişip tencerede taşlar üzerinde 

kaynamakta iken Resûlüllâh’a gittim, Ey Allah’ın Resûlü! Birazcık yemeğim var, bir-

iki kişiyle beraber bize buyrun’, dedim. Hz. Peygamber, yemek ne kadar? diye sordu 

ve şöyle dedi: ‘Hem çok hem de güzel. Hanımına söyle, ben gelinceye kadar tencereyi 

ateşten indirmesin, ekmeği de fırından çıkarmasın!’ buyurdu. Sonra ashâbına, “Ey 

 
475 Şah Veliyyullâh ed-Dihlevi hadis kaynaklarını güvenilirliklerine göre değerlendirirken, bu 

minvaldeki eserleri son sıraya bırakarak bunların zayıf ve hatta uydurma rivayetlerle dolu olduklarını 

belirtir. Bk. Şah Veliyyüddîn ed-Dihlevî, Huccetullâhi’l-baliğa, çev. Mehmet Erdoğan (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 1994), 1/496. 



  

 204 

Hendek ehli! Câbir bize ziyâfet hazırlamış, haydi buyrun!” diye yüksek sesle nidâ etti. 

Oradakiler hep birlikte kalktılar. Ben telâşla zevcemin yanına koşup, ‘vay başımıza 

gelenler! Resûlüllâh yanında muhâcir, ensâr ve beraberlerindekilerle geliyor’, dedim. 

Geldiklerinde Hz. Peygamber sahâbîlerine, ‘birbirinizi sıkıştırmadan giriniz!’ 

buyurdu. Onar onar girdiler. Efendimiz ekmeği koparıyor, üzerine et koyuyor ve her 

defasında tencereyi ve fırını kapatıyor, ondan aldığını ashâbına veriyordu. Sonra yine 

tekrar ediyordu. Gelenler bin kişi idiler. Oradakilerden hepsi doyuncaya kadar, ekmeği 

koparıp üzerine et koymaya devam etti. Neticede bir miktar yiyecek de arttı. Allah 

Resûlü, zevceme dönerek, ‘bunu ye, komşularına da ikrâm et, çünkü açlık insanları 

perişan etti!’ buyurdu.”476 Mâverdî, Câbir’den gelen rivayeti anlattıktan sonra, “İşte 

bu, Hz. İsa’nın sofrasındaki mûcizesinin bir benzeridir.” meteforuyla bu olayı, Hz. 

Peygamber’in nübüvvetine delâlet eden bir mûcize olarak göstermektedir. 

Nübüvvetin a’lâmından sayılan Enes b. Mâlik rivayeti: "Ebû Talha, Ümmü 

Süleym'e, 'Resûlüllâh'ın sesini kısık duydum, sanırım bu açlığından olmuştur, yiyecek 

bir şey var mı? dedi. Ümmü Süleym, evet karşılığını verdi. Arpa unundan yapılmış 

çörekler ve bir parça bez çıkardı. Bezin bir kısmı ile ekmeği sardı. Sonra bana verdi. 

Bir kısmını da Resûlüllâh'a gönderdi.’ Enes devam ediyor: 'Resûlüllâh'ın yanına 

gittim; mescidde çevresindeki insanlarla birlikteydi. Hz. Peygamber, bana, 'seni yemek 

için Ebû Talha mı gönderdi? Ben de evet deyince etrafındakilere, 'haydin kalkın!' 

buyurdu. Resûlüllâh oradan ayrıldı. Ben, Ebû Talha'nın yanına geldim, olanları ona 

anlattım. Endişeye kapılan Ebû Talha, 'Ey Ümmü Süleym! Resûlüllâh halkla beraber 

geliyor. Onları doyuracak kadar yemeğimiz yok' dedi. Hz. Muhammed içeri 

geldiğinde, 'Ey Ümmü Süleym! evde yiyecek olarak ne var? diye sordu. Ümmü 

Süleym ekmeği getirdi. Hz. Peygamber ufalanan ekmeği bir kaba basarak karıştırdı. 

Resûlüllâh 'bunun içinde Allah'ın dilediği kadar yiyecek var', buyurdu. Arkasından da 

on kişi çağırın buyurdu, on kişi geldi, yediler, doyunca ayrıldılar. On kişi daha çağırın, 

buyurdu. On kişi daha geldi, onlar da doyuncaya kadar yediler. Arkasından on kişi 

daha çağırın, buyurdu. On kişi daha geldi, onlar da karınlarını doyuracak kadar 

yedikten sonra ayrıldılar. Sonunda herkes doyacak kadar yedi. O gün yemek yiyenlerin 

 
476 Buhârî, “Meğâzî”, 29; Müslim, “Eşribe”, 141; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 78-79. 



  

 205 

sayısı yetmiş yahut seksendi."477 Hz. Peygamber’in tebberrükü ile, bir miktar 

yiyecekle, çok sayıda insanın açlığı giderilmiş, böylece onun nübüvvetinin bir işareti 

daha hasıl olmuştur. 

Benzer bir olayı Ebû Hureyre rivayet eder: Resûlüllâh bize geldi, suffe ehlini 

bana çağır, dedi. Onları uyandırıp Hz. Peygamber’in kapısına geldik, izin istedik, izin 

verildi. Önümüze içinde bir müd478 arpa ölçeğinde bir tabak konuldu. Hz. Peygamber 

elini koydu, ‘Bismillah’ deyin dedi. Dilediğimiz kadar yedikten sonra yemekten 

çekildik. Bunu üzerine Rasûlüllâh şöyle buyurdu: ‘Muhammed’in nefsi elinde olan 

Allah’a yemin olsun ki, Muhammed’in ailesi, gördüğünüzün dışında bir yemek 

bulamadı.’479 Ebû Hureyre’ye yemeği bitirdiğiniz zaman ne kadar yemek vardı? 

denildiğinde, o da yemeğin konulduğu zamanki kadar, diye cevap verdi.480 

Resûlüllâh’ın nübüvvet alâmetlerinden biri de Hudeybiye’de kuru, sıcak bir 

zamanda gerçekleşen şu olaydır. Hz. Muhammed Hudeybiye’de insanlara vadiye 

ininiz dediğinde, kendisine Yâ Resûlellâh! İneceğimiz vadide su yok, diye cevap 

verildi. Bunun üzerine Resûlüllâh okunu çıkarıp Berâ İbn Âzib’e verdi, Hudeybiye’nin 

bazı kuyularına oku sapla, dedi. İbn Berâ söyleneni yaptı, su fışkırdı, insanlar birbirini 

çağırdı. Su isteyen kim? Ebu Süfyan dedi ki: Hudeybiye kuyusunda su mu çıkmıştır? 

Sonra Süheyl b. Amr’a, kalk Muhammed’in bizim için yaptığı okun altındaki kuyuya, 

su gözesine gidelim, der. Kuyuya gittiklerinde, ‘biz bugünkü gibi bir şey görmedik, bu 

Muhammed’in küçük sihirlerinden birisidir,’ dediler. Resûlüllâh, ‘suyla ihtiyaçlarınızı 

giderin’, sonra da Bera’ya, git oku geri çek, dedi. Berâ, oku aldığında orada hiç su 

yokmuş gibi su kurudu.481 Mâverdî, bu haberde anlatılan olayı, Musa’nın (as) taştan 

su çıkarıp ondan on iki göze fışkırtması mûcizesine benzetir. Yine bu minvalde, Benî 

 
477 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 78-79. Ayrıca bk.  Buhari, “Kitâbü’l-Ed’imete”, 6; Müslim, “Kitabu'1-

Eşribe”, 20. 
478 Hz. Peygamber döneminde kullanılan ve çeşitli dinî malî sorumlulukların ölçüsünün kendi cinsinden 

vazedilmiş olması sebebiyle daha sonra “şer’î müd” şeklinde nitelendirilen hacim ölüsüdür. Üzerinde 

görüş birliğine varılan tek husus müd’dün çeyrek sâa denk geldiğidir. Bk. Cengiz Kallek, “Müd”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/455-457). 
479 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 80. Ayrıca suffenin yiyeceğinin bereketlenmesi ile ilgili olarak bk. 

Buhârî, “Et’ıme”, 56; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 358. 
480 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 80. Ayrıca suffenin yiyeceğinin bereketlenmesi ile ilgili olarak bk. 

Buhârî, “Et’ıme”, 56; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 358. 
481 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 80.Hudeybiye’de Câbir b. Abdullah’tan gelen farklı bir rivayet için bk. 

Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 350. 



  

 206 

Mustalik gazvesinde gerçekleştiği iddia edilen ve Mâverdî’nin, râvî belirtmeden 

anlattığı habere göre Hz. Peygamber, kuru bir cezvenin içine tükürüp karıştırır. 

Akabinde atlar, develer suya kanıncaya ve su kapları dolana kadar parmaklarından 

pınarlar fışkırır.482 

Mâverdî’nin sened belirtmeden verdiği başka bir haberde, Resûlüllâh’a gelen 

topluluğun, susuzluktan şikayetleri anlatılır. Şikâyet üzerine Hz. Peygamber ashabıyla 

beraber bir kuyuya gider, kuyuya tükürdükten sonra oradan bol su fışkırır. Bu habere 

nazire yapılarak anlatılan bir olayda, Müseylime’ye susuzluk şikayetiyle gelirler. 

Müseylime, kuyuya tükürür, su eşeğin bevli gibi acı bir suya dönüşüp o hal üzere 

devam eder. Yine bir kadın saçları çıkmayan çocuğunu Resûlüllâh’a getirir, Hz. 

Muhammed başını eliyle sıvazlar, saçları dengeli bir hal alır. Benzer bir durumu 

Müseylime deneyince, çocuğun saçı dibinden dökülür.483 

Nübüvvetin isbâtına delil olarak kabul edilen diğer bir haber Hz. Ali’nin şu 

rivayetidir: Hayber gazvesinde Fedek yahudilerinden bir grupla beraberdik. Vadinin 

derinine indik, sular ağaçları söküyor, dağları sarsıyordu. Suyun derinliğinin on dört 

kulaç boyunda olduğunu ölçtük. Bazı insanlar Yâ ResûlAllah! Arkamızda düşman, 

önümüzde derin vadi var, dedi. Hz. Muhammed secde etti, dua etti ve Allah’ın adıyla 

yürüyün, dedi. Böylece at, deve ve insanlar geçti. Fetih gerçekleşti, galip gelindi.484 

Mâverdî, haberde anlatılan olayı, Hz. Musa’nın denizi yarma mûcizesine benzeterek, 

nübüvvetin işaretlerinden kabul eder. 

1. Hastaların İyileştirilmesi Mûcizesi 

Birey ve toplumun beden ve ruh sağlığını korumak, buna yönelik tedbirler 

almak ve hastalık sirayet ettiğinde de tedavi yollarına başvurmak İslâm’ın emir ve 

tavsiyeleri arasında yer alır. Bu kapsamda Kur’ân ve sahih sünnetin; dinin, aklın, 

nefsin, neslin ve malın korunmasına yönelik aldığı tedbirler önem arz eder. Hz. 

Peygamber’in bizzat kendisi, hastalığı esnasında, tedavi yollarını araştırıp başvurduğu 

gibi, hasta olarak kendisine müracaat edenlere de tavsiyelerde bulunmuş, tedavi yol ve 

 
482 Buhârî, “Kitabul Enbiya”, 4/179; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 80. 
483 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 81. 
484 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 81. 



  

 207 

yöntemlerine genel manada işaret etmiştir. Nitekim Hz. Peygamber’in bu tavsiyeleri 

tıbbı’n-nebevî kavramıyla literatüre geçmiştir. “tıbb-ı nebevî” terimi tıp ile ilgili 

ayetler ve Hz. Peygamber’den tıp konusunda nakledilen hadislerin bütününü ifade 

etmek için kullanılmıştır.485 

Bizim burada, “Hastalıkların İyileştirilmesi Mûcizesi” başlığı altında tetkik 

edeceğimiz konu, tıbbı’n-nebevi kapsamında Hz. Peygamber’in hastalıklardan 

korunma ve tedaviye yönelik emir ve tavsiyelerinden çıkarımlar yapmak değildir. 

Çünkü Mâverdî’nin, eserine aldığı şifaya yönelik rivayetleri, tıbbı’n-nebevîden daha 

ziyade, Hz. Peygamber’in mûcizevî bir şekilde hastalıkları iyileştirmesi zaviyesinden 

bakarak meseleyi değerlendirdiğini görmekteyiz. Kısacası Mâverdî, ‘İşte Hz. 

Muhammed, iyileşmesi mümkün olmayan şu şu hastalıkları mûcizevî bir şekilde 

iyileştirdi; onun yaptığı olağanı delmek anlamında ‘hâriku’l-âde’ bir durumdur, 

nübüvveti haktır.’ diyerek şifa rivayetlerini nübüvveti isbât aracı olarak 

göstermektedir. Mâverdî’nin bu doğrultuda eserine aldığı haberler şunlardır: 

Mâverdî’nin, nübüvvetin delili olarak sunduğu rivayete göre, Hz. Peygamber, 

yanına getirilen beş yaşlarında hasta bir kız çocuğuyla ilgilenip konuştuktan sonra: 

“Senin annen, baban sana kötülük etmişlerdir, eğer onları seversen seni onlara teslim 

ederim.” dediğinde çocuk, benim onlara ihtiyacım yok benim için Allah o ikisinden 

daha hayırlıdır, der.486 Mâverdî, haberi naklettikten sonra, anlatılan olayı, Hz. İsa’nın 

ölüleri diriltmesi mûcizesine benzetir. 

Senetsiz olarak nakledilen diğer bir haber ise şöyledir: Hz. Muhammed’e 

cüzzamlı bir çocuk getirilir. Hz. Peygamber, (su dolu) cezveye dua eder, peşinden 

tükürür. Sonra çocuğun o suyla yıkanmasını emreder. Çocuk yıkanır ve iyileşir.487 Yine 

benzer bir rivayette, Huzâî kabilesinden bir cüzzamlı Hz. Peygamber’e şifa umuduyla 

gelir. Hz. Peygamber bir suya dua eder, tükürür. Cüzzamlı o suyla yıkandıktan sonra 

hastalık hiç sirayet etmemiş gibi iyileşir. İyileşen hasta, kavmine dönerek onları 

İslâm’a davet edip, kavminin müslümana olmalarını sağlar. Başka bir rivayette, 

 
485Ahmet Ekşi, İslâm Hukukunda Tıbbi Müdahalelerden Doğan Hukuki Sorumluluk (Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, 2010), 2. 
486 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 81; Kâdî İyâz farklı ifadelerle olayı anlatır, bk. Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 391. 
487 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 81-82. 



  

 208 

kavmin efendisi kabul edilen Kays el-Lahmâî’yi, Hz. Muhammed, tükürüğü ile 

iyileştirir, Kays’ın ancak bir habbe miktarı kadar hastalığı kalır. Mâverdî, bu haberde 

anlatılan cüzzamlının şifa bulmasını, Hz. İsa’nın, anadan doğma kör ve alaca 

hastalıklıyı iyileştirmesiyle eşdeğer görür.488 

Ebû Hureyre’den nakledilen habere göre Hz. Peygamber, bir akşam 

yemeğinden ayrılmış, etrafı şimşek aydınlatıyordu. Katade b. Nu’mân’a baktı, onu 

tanıdı. Katade: Yâ NebiyyAllah! Gece yağmurlu, seninle namaz kılmayı 

arzuluyordum, dedi. Hz. Muhammed: “Şunu al, geceni aydınlatacak, evine gittiğinde 

şeytan arkadadır, sol köşene bak,” dedi. Resûlûllâh’ın dediği gibi baktım, beni geçene 

kadar karanlıktaydım.489 Mâverdî’ye göre bu haber fiilî ve kavlî mûcizelerdendir. 

Rivayette anlatıldığı üzere olay ve olgular Hz. Peygamber’in haber verdiği gibi 

gerçekleşmiş, Hz. Muhammed’in bir mûcizesi daha ortaya çıkmıştır.490 

Nübüvvete delâlet eden başka bir haber Uhud gününde gerçekleşen şu 

mûcizevî olaydır. Ebû Katâde diyor ki, Uhud’da Resûlüllâh’ın yanına, gözlerinden biri 

çıkmış, yüzü çekilmiş bir kadın getirildi. Yâ ResûlAllah! Salat selâm üzerine olsun, 

onun yanında bulunmak beni korkutuyor, denildi. Resûlüllâh, gözü yerine iade etti, 

öncekinden daha iyi oldu.491 Benzer bir olay Urve b. Zübeyr’in rivayetidir. Zennîra 

Müslüman olmuş, peşinden gözüne bir hastalık isabet etmişti. Orada bulunanlar: Seni 

Lât ve Uzzâ çarptı. Allah gözünü yerine iade etti, dedi.492 Kureyş’in ileri gelenleri ise, 

Muhammed’in getirdikleri hayr olsaydı, Zennîra bizi bırakıp ona gitmezdi, dediler. 

Mâverdî, bu olay üzerine Allah, “İnkâr edenler inananlara şöyle dediler: Eğer bu iyi 

bir şey olsaydı bizi bırakıp da onlara gelmezdi!”493 ayetini indirdi, der. 

Bu minvalde zikredilen diğer bir rivayet, Hz. Peygamber’in duasıyla şifası 

gerçekleşen Cerhed olayıdır. Habere göre Cerhed, elinde tabak olduğu halde, sol elini 

 
488 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 82. Bu rivayetlerin kaynaklarda bulunmadığını muhakkik ifade eder. 
489 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 82; İzzeddin İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-gâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe, thk. Ali 

Muhammed Muavvid- Adil Ahmed Abdülmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 4/371-372; 

Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 408-409. 
490 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 82. 
491 Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbûrî, Müstedrek (bs: 

Dâiratü’l-Maârif en-Nizâmiyye, 1340), 3/295; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 82. 
492 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 82; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 2/282-283. 
493 el-Ahkâf 46/11. 



  

 209 

yemek için kullanıyordu. Sağ eli ise sakattı. Resûlüllâh, sağınla ye, dedi. Cerhed, sağ 

elim yaralı Yâ ResûlAllah! Deyince, Hz. Peygamber yaralı ele tükürdü. Cerhed, ölene 

kadar elinden şikâyet etmedi.494 Bu doğrultuda anlatılan benzer bir habere göre, Hz. 

Muhammed, sol eliyle yemek yiyen bir adam gördü. Ona sağ elinle ye, dedi. Adam 

yapamıyorum, dediğinde Hz. Peygamber, sen yapamayacaksın, dedi. Ondan sonra sol 

elini ağzına ulaştıramadı. Lokmayı ağzına kaldırdığında, diğeri düşüyordu.495 

Mâverdî’nin senetsiz verdiği başka bir rivayette, Hz. Peygamber’in dokunmasıyla 

mûcizevî bir tarzda iyileşen zayıf bir koyunun durumu anlatılmaktadır. Ma’bed el-

Uzâiyye’nin annesinin koyunları zayıflamış ve hastalıklıydı. Resûlûllâh koyunun 

memesine dokundu, süt çoğaldı. Şişmanladı, koyun ölünceye kadar böyle kaldı.496 

Mâverdî’nin, Hz. Peygamber’in nübüvvetinin isbâtı bağlamında ele aldığı, 

onun fiillerinde görülen bazı mûzizevî rivayetleri yukarıda takdîm etmiş olduk. Genel 

olarak peygamberlerin söz ve fiillerinde, diğer insanlardan farklı olarak bir takım 

hârikulâde olayların gerçekleşmesi anlaşılabilir bir durumdur. Daha önceki bölümlerde 

atıf yaptığımız gibi kelâmcıların ekserisinin kanaati, hârikulâde fiillerin büyük 

çoğunluğu tehaddî amacı taşımaz; bunların bir kısmı inkârcıların gözü önünde ve 

onları acze düşürecek şekilde zuhur eder,497 bazıları mü’minler için nusret, sıkıntılı ve 

zor anlarda motivasyon kaynağı ve itminân meydana getiren ilâhî yardımlardır.498 

Hz. Peygamber’e bahşedilen bu beşer üstü davranışları nasıl 

konumlandırmalıyız? Mezkûr rivayetlerdeki ‘az miktarda yiyecek ve içeceğin 

teberrükü’ gibi hârikulâde olayları Mâverdî, Maide suresi 112-115. ayetlerinde 

anlatılan Hz. İsa’nın sofra mûcizesine benzetiyor. Aslında bu iki olay, olağanüstü 

olmalarının dışında bir benzerlik arz etmiyor. Şöyle ki havarîler, Hz. İsa’dan böyle bir 

mûcize talep ediyorlar. Allah onlara meydan okurcasına, bu sofranın gönderileceğini 

şartlı bir şekilde va’d ediyor.499 Ayrıca bu sofra, açlığı veya susuzluğu gidermeye matuf 

 
494 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 83. Olayın farklı varyantı için bk. Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/239. 
495 Müslim, “Eşribe,” 107; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 83; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/238; Kâdî 

İyâz, eş-Şifâ, 403. 
496 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 83. 
497 el-Bakara 2/23-24. 
498 Bulut, Nübüvveti İspat Açısından Hissi Mucizeler, 32. Ayrıca ilgili ayetler için bk. Âl-i İmrân 3/123-

127; el-Mâide 5/112-115; el-A’râf 7/160; el-Ahzâb 33/9. 
499 el-Maide 5/112-115. 



  

 210 

ihtiyaca binaen gönderilen bir sofra olmayıp, doğrudan Allah’ın güç ve kudretini 

göstermeye, muhataba meydana okumaya ve elçisinin nübüvvetinin doğruluğunu 

kanıtlamaya yönelik bir mûcizedir. Hz. Peygamber’in elinde zuhur eden yiyecek ve 

içeceklerin teberrükü ise, açlık ve susuzluğun ashap üzerinde bıraktığı zayıflık ve 

yıpratıcı etkiyi gidermeye yönelik bir yardım ve kalplerine verilen itminândan ibarettir. 

Ne var ki Mâverdî, bu yöndeki haberleri nübüvvet alâmetlerinden ve Hz. 

Peygamber’in bereketinden sayarak olayın mûcizevî yönüne işaret ediyor. Sadece 

Mâverdî değil hasâis ve delâil eserlerinin genel karekteri, bu minvaldeki olayların 

olağanüstü olma yönünün öne çıkarılarak Hz. Peygamber’in her türlü davranışına 

kutsiyet atfetme çabasıdır.500 Halbuki burada anlatılan Allah’ın yardım ve desteğini, 

“Ey iman edenler! Allah’a yardım ederseniz O da size yardım eder ve ayaklarınızı 

sağlam bastırır.”501 ayeti, “Demek ki zorlukla beraber bir kolaylık vardır. Evet, 

doğrusu her güçlüğün yanında bir kolaylık var.”502 ve “...Kim Allah’a saygısızlıktan 

sakınırsa, Allah ona bir çıkış yolu gösterir.”503 ayetlerinde ifade edilen bir anlayış 

doğrultusunda yorumlamanın, nübüvvetin gerçekliğini ispat etmede daha etkili, 

İslâm’ın mana ve makâsıdına daha uygun olacağı kanısındayız.  

Hz. Peygamber’in, ‘tükürüğüyle pınarlar fışkırtması, hastaları tedavi etmesi’ 

ile ilgili haberlere gelince, bu rivayetlerin bir yönü tıbb-ı nebevî diğer yönü de Hz. 

Peygamber’in mûcizeleri ile doğrudan bağlantılıdır. Tıbb-ı nebevî çerçevesinde 

nakledilen haberler, mâkul olup uyulması fayda getirecek niteliktedir.504 Hasâis 

kapsamındaki rivayetler ise, Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat sadedindedir. 

Mâverdî’nin, hastalıkları iyileştirmeye yönelik olarak a’lâm kapsamında verdiği Hz. 

Muhammed’in tükürükle tedavi, dokunarak şifa sunması ve susuz kuyulardan pınarlar 

fışkırtmasına dair rivayetlere baktığımızda; şüphesiz sahih rivayetlerin yanısıra, bazı 

 
500 Bu minvaldeki rivayetlerin değerlendirmesi için bk. Erul, ‘‘Hz. Peygamber’in Risalet Öncesi 

Hayatına Farklı Bir Yaklaşım’’, 33-66. 
501 Muhammed, 47/7. 
502el-İnşirâh, 94/5-6. 
503et-Talâk 68/2. 
504Teşhis ve tedavi ve sağlıkla ilgili hadislerin yanında âyetlere ve kadîm dönemden başlayarak çeşitli 

devirlerde yaşamış hekimlerin görüşlerine yer verilerek oluşturulan literatürü anlatan bir terimdir. 

Daha çok ilgili hadisler ele alınarak incelendiği için bu saha “et-tıbbü’n-nebevî” şeklinde anılmıştır. 

Tıbb-ı nebevi’yenin iki ayağı vardır; koruyucu hekimlik (hıfzıssıhha) ve tedavidir. Bk. Diyanet İslâm 

Ansiklopedisi, 41/85-88. 



  

 211 

haberlerin hiçbir kaynakta bulunmadığı, bazılarının uydurma olup505 İslâm’ın genel 

şeâirine aykırı olduğu görülmektedir. Bununla birlikte, Hz. Peygamber’in kokusuna, 

terine, tükürüğüne mûcizevî bir anlam katan bu haberlerin sıhhat durumu üzerine 

yapılan çalışmalarda, bunların çoğunluğunun uydurma, en optimist bir bakışla zayıf 

oldukları yönünde kanaat belirtilmiştir.506 

Allah’ın inananların sıkıntısını hafifleterek nimetini, yardımını göndermesi, 

inananları ruhen rahatlatması yönünde bir takım hârikulâde fiilleri peygamberin elinde 

yaratması aklen ve naklen mümkündür.507 Çünkü Kur’ân’da, Hz. İsa’nın hastaları ve 

körleri iyileştirmesi ve onun sofra mûcizesi, Hz. Musa’nın pınarlar fışkırtması gibi 

mûcizelerin varlığı göstermektedir ki, Allah dilediğinde peygamberinin elinde bu 

şekilde hârikulâde fiilleri yaratır. O halde Hz. Peygamber’e bu kabilde mûcizeler 

verilmesi imkân dahilinde bir durumdur. Fakat bu anlayış, mutedil bir çizgide 

götürülmezse, beşer yönü unutulan ve adeta insan üstü bir peygamber tasavvurunun 

oluşması kaçınılmaz olur. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de, "De ki, ben de sizin gibi bir 

insanım; ancak bana, ilâhınızın tek bir ilâh olduğu vahyediliyor."508 ayetiyle, Hz. 

Peygamber’in beşer-peygamber vasfına işaret ediliyor. Hz. Peygamber de 

"Hıristiyanların Meryem oğlu Îsâ'yı aşırı derecede övdükleri gibi beni övmede aşırı 

gitmeyin; çünkü ben sadece Allah'ın kuluyum, onun için bana, 'Allah'ın kulu ve Resûlü’ 

deyin."509 buyurarak kendisine beşer üstü vasıflar atfedilmesini yasaklamaktadır. Bu 

nedenle Hz. Peygamber’in teberrük ve şifa sadedindeki haberlerini ifrat ve tefritten 

uzak kalarak mutedil bakış açısıyla okumak yerinde bir davranış olacaktır. Bu 

meselede zayıf ve uydurma rivayetlerin çokluğu nedeniyle toptancı bir yaklaşımla 

rivayetlerin hepsini reddetmek yanlış olduğu gibi, uydurma rivayetlere bile yapışarak 

Hz. Peygamber’in her türlü söz ve davranışına mûcizelik katmak da başka bir yanlıştır. 

 
505 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 82; bk. Muhakkikin dipnotu, 172-173. 
506 Rivayetlerin sıhhat durumuna dair detaylı açıklama için bk. Musa Bağcı, Beşer Olarak Hz. 

Peygamber (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2010), 288-303. 
507Aklen mümkündür, çünkü Kadîr-i Mutlak olan, evrende her türlü tasarruf hakkına sahiptir. Yasin 

suresinde, "Yemyeşil ağaçtan sizin için ateş çıkaran O'dur; işte ondan yakıp durmaktasınız." (Yâsîn 

36/80) Ayetinde evrende zıt görünen iki özellikten birinin diğerine dönüşmesinden söz edilmektedir. 

(Kur’an Yolu, 4/455) Yeşil ağacı (ıslaklık) ateşe dönüştürmekle asılında evrende cari olan doğal işleyişe 

(sünnetullâh) aykırı bir durum müşahede edilmektedir. Bu çerçevede mucize makul olarak 

anlaşılmalıdır. Mucizenin naklen mümkün olması Kur’an ve sünnetle sabit olan bir gerçekliktir.  
508 el-Kehf 18/110. 
509 Buharî, “Enbiyâ” 48. 



  

 212 

Çünkü uydurma haberler konusunda tehditvâri rivayetlerin varlığı, mevzu haberlerden 

kaçınmayı vâz eder.510 

3.3.6.3. Hz. Muhammed’in Konuşmalarındaki Mûcizeler (Haberî 

Mûcizeler) 

Haberî mûcize, peygamberlerin herhangi bir yönteme başvurmaksızın, 

doğrudan doğruya Allah’tan melek aracılığı ile aldıkları vahiylere dayanarak verdikleri 

haberlerdir. Yine onların, gelecek olan musibetleri haber vererek ümmetlerini 

uyarmaları da bu türdendir.511 Genellikle istikbalde vuku bulacak olayları512 haber 

vermek şeklinde anlaşılsa da bilinmesi mümkün olmayan uzak maziye dair gaybî 

haberler de bu kategoride değerlendirilmektedir. Bazen de Kur’ân’ın, inzâr ve ibret 

amacıyla hatırlatma yaptığı peygamber kıssaları niteliğinde olabilir.513 

Mâverdî haberî mûcizeyi, beşer bilgisini aşan ilmin zahir olması veya gayb 

olaylarının haber verilmesidir,514 şeklinde tanımlar. Onun kavlî mûcize diye 

isimlendirdiği haberî mûcizeler, haber verenin dışında bileni olmayan gaybî 

haberlerdendir. Kavlî mûcize, gaybî haberi verenin doğruluğuna delil olması 

hasebiyle, Hz. Peygamber’in nübüvvetinin a’lâmından sayılmıştır.  

Mâverdî’ye göre gerçek haber, geçmişe ait olan haberdir. Maziye dönük gaybî 

bilgi, gerçekleştiği ve muhbirsiz ulaşılabildiği için mûcize kapsamına dahil edilmez, 

fakat hiç kimse mâziye ait bilgiye vakıf olamazsa, bu durumda bilgi, gayb kapsamında 

olup mûcizedir.515 Hz. Peygamber’in ümmî olması hasebiyle, mâzîye ait bilgi, onun 

nezdinde gayb hükmündedir. Bununla birlikte Hz. Peygamber, Ehl-i kitap âlimlerinin 

huzurunda geçmişe ait kıssa ve olayları haber vermiştir. Bu gaybî bilgi, onun ilâhi 

vahye mazhar olmasının neticesidir. Bu sebepten dolayı mûcizedir.516 Müstakbele 

yönelik haber ise, mecazen haber ismiyle adlandırılır. Ancak peygamberin veya bir 

 
510"Her kim benim adıma bilerek yalan söylerse, cehennemdeki yerine hazırlansın." (Buhârî, “İlim”, 

38; Müslim, “Mukaddime”, 2; Tirmizî, “İlim”, 9. 
511 Sâbûnî, el-Bidâye 106; Bulut, Hissî Mûcizeler, 32. 
512 Kisrâ’nın yıkılacağının haberi için bk. Buharî, “Menâkıb”, 25. 
513 Sâbûnî, el-Bidâye,111-113; Taftazânî, Şerhû’l-Makâsıd,5/35-36. 
514 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 27. 
515 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 84; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 2/116; Sâbûnî, el-Bidâye 106. 
516 Sâbûnî, el-Bidâye,111-113. 



  

 213 

meleğin bildirdiği gelecekle ilgili haber sahih olur. Çünkü peygamberin bildirdiği 

haber, Allah’ın ihatasında olan gayb ilmidir.517 Bu nedenle istikbale dair gaybî haber, 

peygamberin fiiline izafe edilirse, mûcize kategorisinde değerlendirilir. Fakat 

peygamberin dışında zahir olursa, haber ittifakla hads (sezgi, vehim)’dir; doğru da 

olabilir yanlış da olabilir.518  

Mâverdî, En’am suresi 50. ayetin tevilini yaparak, gaybî bilgiyi elde etmede 

Hz. Peygamber’in konumunu belirlemeye çalışır. Bu bağlamda Mâverdî, ayetin “De 

ki: “Ben size, Allah’ın hazineleri benim yanımdadır, demiyorum. Ben gaybı da 

bilmem...” ifadelerini, ‘mâzî ve müstakbele ait rızık ve azap hazineleri ancak Allah’ın 

katındadır, peygamber bu hazinelerin bilgisine vakıf değildir’ tarzında tevil eder.519 

Mâverdî ayetin, “Size, ben meleğim de demiyorum.”520 bölümünü ise ‘beşerin güç 

yetiremediği gaybın bilgisine vakıf olmaya ben de güç yetiremem’ formunda 

yorumlamak suretiyle Hz. Peygamber’in beşer yönünü öne çıkararak521 hıristiyanların 

Hz. İsa’yı tanrılaştırdığı gibi, Hz. Peygamber’i kutsama düşüncesinin önüne geçmeye 

çalışmaktadır.522 Bir anlamda Hz. Peygamber, ‘benden, semâda meleklerin müşahede 

ettiği gaybî bilgilere muttalî olmamı beklemeyin, çünkü ben bir beşerim’ demektedir. 

Mâverdî, burada melek ile beşer arasında epistemolojik bir farklılığa işaret ederek, 

insanın meleklerin ulaştığı bilgiye ulaşamayacağına dikkat çekiyor. Ayrıca tenzîhî bir 

dil ile, ‘beşerin âciz kaldığına, Allah izin vermezse peygamber de âciz kalır’ denilerek 

ondan beşer üstü bir talep menedilmektedir. “Ben ancak bana vahyedilene uyarım.”523 

ayetini ise Mâverdî, ‘ben, Allah’ın bana muttali ettiğinden başkasını size haber 

veremem veya Allah’ın bana emrettiğinin dışındakini yapamam’ şeklinde tevil eder.524 

Kur’ân’ın diliyle, Hz. Peygamber’e “Her ne kadar bir beşerden farklı olarak vahiy 

alsam da ben haddimi ve sınırımı bilirim, Allah’ın bana bildirdiğinin ötesinde ne bir 

 
517 Gaybın anahtarları Allah’ın yanındadır; onları O’ndan başkası bilmez. O, karada ve denizde ne varsa 

bilir; O’nun bilgisi dışında bir yaprak bile düşmez. O, yerin karanlıklarındaki tek bir taneyi bile bilir. 

Yaş ve kuru ne varsa hepsi apaçık bir kitaptadır. (el-Mâide 5/59). Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 84. 
518 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 84. 
519 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 84; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 2/116. 
520 el-En’âm 6/50. 
521 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 84. 
522 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 84; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 2/116. 
523 el-En’am 6/50. 
524 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 84; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 2/116-117. 



  

 214 

şeyi söyleme ne de yapma yetkisine sahibim.” ifadeleri söyletilerek kulluk ve tevâzu 

öğütlenmektedir. 

Hz. Peygamber’in kavlî mûcizelerine yönelik bu mukaddimeden sonra, 

Mâverdî’nin, nübüvvetin a’lâmına dair naklettiği haberlerin muhtasar tercümesini 

verip akabinde haberin bağlamıyla (nübüvvet) ilgisini ortaya çıkarmaya çalışacağız. 

Onun eserine aldığı a’lâma dair gaybî haberleri şöyle sıralamak mümkündür; 

Muteber kaynaklarda geçen ve Müslümanların istikbâline işaret eden rivayete 

göre Hz. Peygamber şöyle buyuruyor: “Yeryüzü benim için dürüldü/katlandı, ben de 

doğusunu da batısını da gördüm. Ümmetimin mülkü, bana gösterilen yerlere kadar 

uzanacaktır.”525 Bu kapsamda benzer bir rivayet, fetihlerle müslümanların sağlayacağı 

güven ortamına işaret ediyor, buna göre Resûlüllâh, Adiy b. Hâtim’e şöyle dedi: 

“Ashabın zayıflığına rağmen ümmetin çabasını gördüğün bu dini kabul etmekten seni 

alıkoyan nedir? Medâin’in hazineleri (beyzâ) onlara açılacak; kadınlar Hire’den526 

çıkıp (hac için) Allah’tan başka hiçbir şeyden korkmadan Mekke’ye geleceklerdir.”527 

Adiy, hayattayken bu söylenenlerin hepsini müşâhede etmiş, böylece Allah’ın gaybî 

bilgiyi, Resûlüne muttalî etmesiyle, nübüvvetinin gerçekliği ortaya çıkmış, “Bütün 

dinlerin üzerindeki yerini alsın diye rasâlünü, doğru yol rehberi ve hak din ile 

gönderen O’dur; müşrikler hoşlanmasalar da!”528 ayetinde belirtilen va’d vukû 

bulmuştur.529 

Yine Hz. Peygamber’in, Araplar’ın acemlere karşı ilk zaferi olan Zû-Kâr 

vakasını önceden bildirmesi bu kabilden bir haberdir. Hz. Peygamber ashabına, 

“Bugün Araplar'ın acemler karşısında muzaffer oldukları gündür. Benim sayemde bu 

yardıma nail oldu." buyurmuş,530 bir süre sonra Resûlüllâh’ın söylediği gün ve saatte 

zafer haberi gelmiştir. Başka bir fetih haberi Şam, Fars ve Yemen’in fethine işaret eder. 

Habere göre Bera b. Âzib şöyle anlatıyor, “Resûlüllâh bize hendek kazmayı 

 
525 Müslim, “Fiten”, 19; Tirmizi, “Fiten”, 14; Ebu Davud, “Fiten” 1. 
526 Hîre, Irak’taki Küfe şehrinin 5 km güneyinde bir şehirdir. Küfe-Mekke arası ise takriben 1700 km’dir. 

Bk. Hüseyin Ali ed-Dakûkî, “Hîre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998), 18/122-124. 
527 Ahmed b. Hanbel, 4/257; Buhârî, “Menâkib”, 25; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 542-543. 
528 et-Tevbe, 9/33. 
529 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 88. 
530 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 90. 



  

 215 

emretmişti, büyük ve sert bir kayaya rastladık, bir türlü onu parçalayamadık. 

Şikayetimizi kendisine götürdük. O balyozu eline aldı ve ‘Bismillah’ diyerek bir darbe 

indirdi. Derhal kayanın üçte biri parçalanmıştı. Akabinde Hz. Muhammed, Allahü 

ekber diyerek tekbir getirdi, Allah bana Şam´ın anahtarını vermiştir. Sonra ikinci defa 

vurdu, bu seferinde de üçte biri daha ufalandı. Hz. Peygamber, Allahü ekber diyerek 

tekrar tekbir getirdi, Fâris´in anahtarları bana verilmiştir. Sonra üçüncü defa vurdu, 

kayanın kalan kısmını kırıverdi. Derhal Allahü ekber diyerek tekbir getirdi ve bana 

Yemen´in anahtarları verildi, buyurdu."531 Diğer bir rivayette Hz. Peygamber, 

ashabına, “sizi sevindireyim mi?” Evet Yâ ResûlAllah! Dediler. “Allah, bu gece bana 

Fars ve Rum hazinelerini verdi, beni Hımyer krallığı ile destekledi. Onlar Allah 

yolunda cihat ediyor, bunun karşılığında ganimet malı yiyorlardı.”532 Bunların hepsi 

gerçekleşmiş, Hz. Peygamber’in kavlinin doğruluğu ortaya çıkmış oldu. 

Tarihi gerçekler de göstermiştir ki, mezkûr rivayetlerde işaret edilen fetihler 

gerçek olmuş, Hz. Peygamber’in şeriatı doğuda ve batıda din olarak yayılmış,533 

İslâm’ın dünyadaki hükümranlığı ve ümmetin bayraktarlığı ikame edilmiş, böylece 

Hz. Muhammed’in sözü tasdik edilmiştir. Bu bilgileri Hz. Muhammed’in haber 

vermesi, onun vahiy aldığının işareti, vahye muhatap olması da nübüvvetinin 

alâmetidir.  

Resûlüllâh’ın Mûte savaşında, şehit olanları bildirmesi onun vahiy oluyla gaybî 

habere muttalî olduğunun bir göstergesidir. Hz. Peygamber, Mûte’de vukû bulan bu 

olayı ashabına şöyle anlattı: “Önce sancağı Zeyd b. Hârise aldı. O şehid düşünce 

kumanda Cafer b. Ebî Tâlib’e geçti. Ca’fer de şehid oldu. Onun ardından sancağı 

Abdullah İbn Revâha aldı. Sonra müslümanların rızalarıyla Halîd b. Velîd’e sancak 

teslim edildi. Buharî’de olayın nihayeti şöyle anlatılır; en sonunda sancağı Allah’ın 

kılıçlarından bir kılıç aldı. Nihayet Allah mücahidlere fethi müyesser kıldı.”534 

Nübüvvetin işaretlerinden kabul edilen başka bir haberi Ka’b b. Mâlik anlatıyor. O, 

 
531 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve,498-499; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 88; Beyhakî, Delâilü’n-

nübüvve, 3/417-419. 
532 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 546-547; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 92, Suyûtî, el-Hasâisü’l-

kübrâ, 2/191. 
533 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 88. 
534 Buhârî, “Meğâzî”, 46; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 529-530; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 90. 



  

 216 

Hz. Peygamber’den şöyle işittiğini rivayet eder: “Mısır fethedildiğinde Kıptiler’e iyi 

davranın. Çünkü onlara karşı ahdimiz ve onların bizimle akrabalığı (rahm) vardır.”535 

kavliyle Hz. Peygamber, Mısır’ın fethini haber vermekle, geleceğe yönelik gaybî bir 

bildirimde bulunurken, Hz. İsmail’in annesinin onlardan olduğuna536 işaret etmekle de 

mâzideki gaybî bilgiyi haber veriyor. Böylece Allah Resûlü hem istikbale ve hem de 

maziye ait gâib hükmündeki bilgiye işaret ederek, nübüvvetini tasdik eden mûcizevî 

bir kelâmda bulunmuş oluyor.  

Yemen Valisi Bazan’ın müslüman olmasına vesile olan habere göre Hz. 

Peygamber, Kisrâ’yı İslâm’a davet mektubunda, Kisrâ’nın isminden önce, kendi 

ismini yazdı. Kisrâ, kendi isminin sonda olduğunu görünce kibirlenir, mektubu yırtıp 

bunu Resûlüllâh’a iletir. Bu olay üzerine Hz. Muhammed, onun krallığı 

parçalanacak,”537 diye temennide bulundu. Gerçekten de Hz. Peygamber’in haber 

verdiği gibi Kisrâ, Yemen Valisi Bazan’a, “kendisinin nebi olduğunu iddia eden, ismini 

benim ismimden önce kullanan ve beni, dinimden başkasına davet edeni bana getir” 

dediğinde, vali kendisine verilen tâlimat üzerine elçileri Hz. Peygamber’e gönderdi. 

Bazan’ın gönderdiği elçileri güler yüzle karşılayan Hz. Muhammed, onları İslâm’a 

davet edip, Kisrâ’nın o gece oğlu tarafından öldürüldüğünü haber vermiştir. Elçiler 

Bazan’a gelip durumu kendisine ilettiklerinde, haberin doğru olduğunu öğrenen 

Bazan, İslâmiyet’i kabul etmiş ve Hz. Peygamber tarafından valilik görevinde 

bırakılmıştır.538 Allah’tan başkasının bilemediği bu gayb haberinden ancak Allah’ın 

kendisini muttalî ettiği elçinin haberdar olması, onun gerçek bir peygamber olduğunun 

alâmetidir.  

Mâverdî, müslümanların Habeşistan’a hicretinde yaptığı ev sahipliği ile Hz. 

Peygamber’in gönlünde yer eden Necâşi’in vefat haberini Hz. Muhammed’in 

bildirmesi rivayetini, nübüvvetin işaretlerinden kabul etmektedir. Buna göre Cabir b. 

Abdullah’ın rivayetinde Resûlüllâh buyurdu ki: “Necâşî Ashıme şu saatte vefat 

etmiştir. Musallaya çıkâlim, onun namazını kılâlim. Resûlüllâh dört tekbirle onun 

 
535 Müslim, "Fezâilü's-Sahâbe", 226-227; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 88; Suyûtî, el-Hasâisü’l-kübrâ, 

2/188-189. 
536 Suyûtî, el-Hasâisü’l-kübrâ, 2/189. 
537 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,89. Ayrıca bk. Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/325. 
538 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve,348-351; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 89. 



  

 217 

namazını kıldırdı. Münafıklar dediler ki, şunlara bakın göremedikleri Hristiyan 

dinsizinin cenaze namazını kılıyorlar.”539 Bunun üzerine Allah, “Ehl-i kitap’tan 

öyleleri vardır ki hem Allah’a hem size indirilene hem de kendilerine indirilmiş olana 

inanırlar.”540 ayetini indirdi. Sonra tüccarlar, Necâşî’nin vefat haberini getirdiler, 

Medine’ye duyurduklarında,541 Hz. Peygamber’in bir sözü daha doğrulanmış oldu.  

Hz. Peygamber’in geleceğe yönelik bir sözünün daha gerçekleştiğini ifade 

etmesi açısında önem arz eden Tebük’te bir rüzgârın esmesi hadisesidir. Tebük’teki 

rüzgârın esmesi üzerine Resûlüllâh, “Bu büyük nifak sahibi bir münafığın ölümüdür. 

der. Gerçekten de bu vakitte o münafık ölmüştür.”542 Hz. Peygamber’in önceden haber 

verdiği şu olay da Hz. Ömer zamanında vukû bulmuştur. Hz. Muhammed, Süraka b. 

Malik b. Cü’şûm’a hitaben, “Sen, benden sonra Kisrâ’nın bileziklerini koluna 

takacağın zaman nasıl olacaksın?” diye sorar. Gerçekten de Hz. Ömer, Fars diyarını 

fethettiğinde, Kisrâ’nın bileziklerini ona taktı ve dedi ki: “De ki, bunları Kisrâ b. 

Hürmüz’den çıkarıp Süraka b. Cü’şüm’a giydiren Allah’a hamd olsun.”543 

İsrâ gecesinde vukû bulduğu rivayet edilen şu olay da nübüvvetin 

a’lâmındandır. Rivayete göre Hz. Peygamber: İsrâ gecesinde, falancanın devesine 

rastladım, halkı uyur buldum. Su dolu kapları vardı, üzerini örtmüşlerdi. Örtüyü açtım, 

kaptaki suyu içtim, olduğu gibi örtüyü tekrar kapattım. Bunun delili, onların kervanları 

şimdi falancı yerde geliyordur. Kafilenin önünde boz bir deve, devenin üzerinde de 

biri siyah, diğer alaca iki çuval vardır. Kafile gelince hemen işe başladılar, söylendiği 

gibi kaplarını dolu buldular.544 

Başka bir rivayete göre Hz. Peygamber, Hz. Ali ve Ammâr’a, “Size insanların 

en eşkiyâsını haber vereyim mi? diye hitapta bulunur. Birisi Semûd kavminden olan 

deveyi öldürenlerdir. Diğeri Hz. Ali’nin sakalı ve başını işaret ederek şuralarını kana 

boyayanlardır, derken, Ammâr’a da: Azgın bir topluluk seni öldürecektir, dünyadaki 

 
539 Buhârî, “Cenâiz”, 2/71; Müslim, “Cenaiz”, 951; Tirmîzî, “Cenaiz”, 3/357. 
540 Âl-i İmran, 3/199. 
541 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 90. 
542 Ahmed b. Hanbel, 4/125; İbn Hıbban, Sahih, 14/426; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 90. 
543 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 90; İbnu'l-Esir, Üsdü'l-gâbe, 2/414. 
544 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 91. 



  

 218 

son azığın da bir içimlik süt olacaktır.”545 diyerek gelecekte vukû bulacak bir haberi 

önceden bildirmiştir. Hz. Peygamber’in ifade buyurduğu gibi, daha sonra İbn Mülcîm 

tarafından Hz. Ali katledildi. Sıffîn savaşında Ammâr öldürüldü. Benzer bir haberi Hz. 

Peygamber Zeyd b. Sûhân546 için bildirir. “Ne yazık Zeyd’e! Onun bir uzvu 

kendisinden önce cennete gidecektir.”547 hadisinde belirtildiği üzere Zeyd’in Nihavend 

veya Kâdisiye savaşında sol eli koparak Hz. Muhammed’in sözü doğrulanmış oldu.548 

Resûlüllâh’ın bildirdiği müstakbele ait başka bir haber hilâfetin süresi 

meselesidir. Bu anlamda Hz. Peygamber, “Hilafet benden sonra otuz yıldır, ondan 

sonrası krallık (saltanat)’tır.”549 buyurur. Neticede Hz. Peygamber’in beyan ettiği gibi 

dört halifenin yönetim süreci otuz yıl olmuş, hakikat yerini bulmuştur. Dört halifenin, 

hilafet sürelerine Hazreti Hasan’ın altı aylık halifeliğinin de eklenmesiyle otuz sene 

tamamlanmış, sonrasında Emevîler’le başlayan saltanatla birlikte, ümmet bazı 

musibetlere düçâr olmuş, böylece Hz. Peygamber’in haber verdiği gibi olaylar vücud 

bulmuştur. 

Tebük’te kaybolan bir devenin mekanını, Hz. Peygamber’in haber vermesi 

nübüvvete delâlet eden olaylardandır. Olay şöyle gerçekleşir: Hz. Peygamber’e ait 

yolunu şaşırıp kaybolan bir deveyi, sahabeler aramak için dağılır. Resûlüllâh’ın 

yanında Umâra b. Hazm da vardı. Zeyd b. Lusayd denen münafık Umâra’nın 

takımındaydı. Münafıklar, “Muhammed, peygamber olduğunu ve size göklerden haber 

vereceğini iddia eder, fakat devesinin nerede olduğunu bilemiyor.” der. Bunun üzerine 

Hz. Muhammed, ‘münafıklar, Muhammed peygamber değil mi ki, gökten haber 

aldığını da iddia ediyor, fakat devenin nerede olduğunu bilmiyor, derler,’ Allah’a 

yemin olsun ki ben Rabb’imin bana bildirdiğinin dışında bir şey bilmem. Rabbim bana 

bildirdi ki, deve falan vadide, falan yerde sıkışmış, yuları ağaca dolanıp oraya 

hapsolmuş dedikten sonra insanlar hızlıca gidip, deveyi bulup, getirdiler. Umâra b. 

 
545 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebebiyye, 3/138-139; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 91; Beyhakî, Delâilü’n-

Nübüvve, 3/12-13. 
546 Resûl-i Ekrem döneminde İslâmiyet’i kabul etmiş ancak Hz. Peygamber’i görüp-göremediği 

konusunda ihtilaf vardır. Bk. İbnu'l-Esir, Üsdü'l-gâbe, 2/363. 
547 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 91; İbnu'l-Esir, Üsdü'l-gâbe, 2/364. 
548 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 91. 
549 Ahmed b. Hanbel, 5/220-221; Ebû Dâvûd, “Sünne”, 5/ 4646-4647; Tirmîzî, “Fiten”, 48/2226, 6/503. 



  

 219 

Hazm da takımına döndü, ‘vallahi ne garip şeydir, Resûlüllâh biraz önce bir münafığın 

sözünü bana anlattı. Allah, ona, birinin şöyle şöyle dediğini haber vermişti. O da 

Lusayd’ın dediğini dile getiriyordu. Bunun üzerine Umâra’nın takımında ve 

Resûlüllâh’ın yanına gitmeyen bir adam şöyle dedi: Vallahi o Zeyd’dir, sen buraya 

gelmeden önce bu sözü, o söyledi. Bunun üzerine Umâra, Zeyd’e doğru onun boynuna 

dürter bir vaziyette yöneldi ve şöyle diyordu: Sen yolculuğumuzun musibetisin. Ey 

Allah’ın düşmanı takımımdan çık artık.550 

Anlaşılan o ki Hz. Peygamber, münafığın kendisi için söyledikleri sözlere 

muttalî olmuş, bunu dile getirmiştir. Zeyd’in söyledikleri, şahitli bir şekilde dile 

getirildiğinde bu mûcizevî ifadeler karşısında şaşkınlıklarını ifade etmişlerdir. Bu 

sebepten dolayıdır ki, münafıklar bunun farkında olduklarından, bizim 

konuştuklarımız Muhammed’e bildiriliyor düşüncesiyle, yüzlerine vurulmaktan 

çekiniyorlardı. Çünkü Hz. Peygamberin, onların kendi aralarındaki fiskoslarını 

yüzlerine vurduğu bilinir. Ayet münafıkların bu korkusunu şöyle dile getiriyordu. 

“Münafıklar, kendileri hakkında kalplerindekini ortaya çıkaracak bir sûrenin 

indirilmesinden endişe ediyorlar. De ki: “Alay edin bakâlim! Allah mutlaka o 

çekindiğiniz şeyi ortaya çıkaracaktır.”551 Münafıklar da Hz. Muhammed’in gelecekten 

haber vermesi mûcizesini kabullenmiş, böylece dolaylı olarak onun nübüvvetinin 

gerçekliğini imâen de olsa kabul etmiş oluyorlar. 

Bazı rivayetlerde Hz. Muhammed’in, olayın mekanının ve kahramanlarının 

bilgisini paylaştığı görülmektedir. İşte bu rivayetlerden birisine göre Hz. Peygamber, 

Halid b. Velîd komutasında dört yüz yirmi atlıyı Dümmetülcendel şehrinin hükümdarı 

Ukeydir’e gönderirken Halit Bin Velid’e şöyle söyledi: “Ukeydir’i kale dışında yabani 

sığır avlarken bulacaksın. Onu orada yakala, al getir.” Halit bin Velid de Ukeydir’i 

aynı şekilde buldu ve yakalayıp getirdi, onu esir etti.552 

Bu minvalde Hz. Peygamber’in, ismini haber verdiği kişi, Süheyl b. Amr’dır. 

Kureyşlilerin en güçlü hatibi Süheyl, Hudeybiye mütârekesi esnasında anlaşmanın 

 
550 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebebiyye, 4/163-164; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve,516; Mâverdî, 

A’lâmü’n-nübüvve, 91. 
551 et-Tevbe, 64. 
552 İbn-i Hişâm, es-Sîratü’n-nebebiyye, 4/161; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 93. 



  

 220 

Kureyş tarafını temsil ediyordu. Sözün etkili olduğu bir dönemde, devamlı İslâm 

aleyhine konuşur, insanları etkilerdi. Bu zat Bedir savaşında esir alındı. Süheyl b. 

Amr’ın konuşma ve tavırları karşısında Hz. Ömer’in kendisini tutamayarak 

Resûlüllâh’tan müsaade isteyerek, “Yâ Resûlallah! Müsaade buyur, Süheyl’in ön 

dişlerini sökeyim de dili dışarı sarksın! Bundan sonra ebedî olarak aleyhimizde 

hitabede bulunamasın.” dedi. Allah Rasulü, Bırak ey Ömer! Umulur ki, gün gelir o, 

senin methedip hoşlanacağın bir makamda konuşma yapar ve seni sevindirir, 

buyurdu.”553 

Gerçekten de Hz. Süheyl, Allah Rasulü’nün haber verdiği gibi zamanı gelince 

önemli bir misyon yüklendi. Hz. Peygamber’in vefatı üzerine Mekke’nin çalkalandığı 

ve Attab b. Esid’in korkup gizlendiği bir kaos döneminde, Hz. Süheyl övgüye mazhar 

olan konuşmasını yaparak554 insanları teskin etmiş, böylece Resûlüllâh’ın bir sözü 

daha gerçek olmuştur. 

Bu yönde Süddî’den gelen rivayete göre Hz. Peygamber, ashabına bugün size 

Rabia’dan şeytanın diliyle konuşan bir adam gelecek, buyurdu. Derken Hutam b. Hind 

el-Bekri atını Medine'nin dışında bırakarak yalnız başına Resûlüllâh'ın yanına geldi. 

Resûlüllâh onu İslâm’a davet etti. Hutam, bana süre tanıyın, kendileriyle istişare 

edeceğim kimseler var, diyerek Resûlüllâh'ın yanından ayrıldı. Bunun üzerine 

Resûlüllâh, "Bu, içeriye kâfir bir yüzle girdi, dışarıya hain bir ökçe ile çıktı." buyurdu. 

Ertesi yıl Hutam, gerdanlıklar takarak ve kurbanlıklar alarak Hac yoluna çıktı. 

Resûlüllâh, bir kısım adamlarını göndererek onun kervanına el koymak istemişti.555 

İşte bunun üzerine, “Ey iman edenler! Allah’ın işaretlerine, haram aya, boyunları 

bağsız ve bağlı kurbanlıklara, Rablerinin lütuf ve rızasını dileyerek Beytülharâm’a 

yönelmiş kimselere sakın saygısızlık etmeyin...”556 ayeti inerek müslümanların ona 

saldırmalarını engellemiş ve hac ibadetiyle ilgili işaretlere saygılı olmalarını 

emretmiştir. 

 
553 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebebiyye, 3/291; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 93. 
554 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 93. 
555 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 94; Kur’an Yolu, 2/205-208. 
556 el-Mâide 5/2. 



  

 221 

Yapılması planlanan süikast girişimlerinin Hz. Peygamber tarafından haber 

verilmesine yönelik rivayetler, Mâverdî tarafından onun peygamberliğine delil olarak 

kabul edilmiştir. Bu yöndeki bir rivayete göre müşrikler, Bedir’den Mekke’ye 

döndüğünde Umeyr b. Vehb, Safvan Bin Ümeyye’ye, “Bedir'den sonra hayatın tadı 

tuzu kalmadı, bundan sonra yaşamaya değmez şayet şu borçlarım olmasa, çoluk 

çocuğumu geçindirmek düşüncem bulunmasaydı, Medine'ye varır, Muhammed'i 

öldürürdüm. dedi. Saffân, Umeyr! Eğer Muhammed'i öldürürsen, senin borçların 

benim üzerime, senin ehl-i ıyalin benim ailemdir, dedi. Umeyr kılıcını bileyip 

zehirledi. Devesine binip Medine'nin yolunu tuttu. Hz. Ömer, onu görünce, 

boynundaki kılıcı sımsıkı yakalayarak Resûlüllâh'ın huzuruna götürdü, bu, Allah 

düşmanı Umeyr'dir, dedi. Hz. Peygamber, Umeyr'i bu halde görünce, onu serbest bırak 

Ömer!’ Buyurdu. Hz. Muhammed, Ey Umeyr! Buraya niçin geldin? Umeyr, oğlum 

elinizde esir dediğinde Hz. Peygamber, Peki, boynundaki şu kılıç ne oluyor?’ Umeyr, 

öyle kılıç olmaz olsun! gelirken onu boynumda unutmuşum, dedi. Resûlüllâh, öyleyse 

Hicr'de Safvan İbni Ümeyye ile yaptığınız anlaşma neydi? Umeyr, endişeli bir şekilde, 

ben ona ne şart koşmuşum? Hz. Peygamber, sen, borcum ve şu çocuklarım olmasaydı, 

gider Muhammed'i öldürürdüm, dedin, Safvan da borcunu ödemeyi, çocuklarına 

bakmayı üstlendi. Allah Tealâ, bu yapmak istediklerine, seninle benim arama engel 

koydu, buyurdu. Umeyr, şehadet ederim ki sen Allah’ın Resûlüsün, sen doğruyu 

söyleyensin. Allah’tan başka ilah olmadığına şahitlik ederim. Bu konu, sadece Safvan 

ile benim aramda bir sırdı. Bunun üzerine Hz. Peygamber, kardeşinize dinini ve 

Kur’ân-ı öğretin esirini de salıverin, buyurdu. Kısa zamanda dinini iyice öğrenen 

Umeyr Mekke'ye döndü. Şöyle diyordu, Allah’ın nurunu söndürmek için çok gayret 

ettim. Allah’a hamd olsun ki beni hidayete eriştirdi. Umeyr, Mekke’ye giderek 

Kureyş’i İslâm’a davet etti. Birçok insan onun sayesinde İslâm’a girdi.”557 

Bu kapsamda farklı bir rivayet ise Huneyn’de gerçekleşir. Şeybe b. Osman b. 

Ebî Talha şöyle diyordu, bana Muhammed’den daha sevimsiz bir kimse yoktur, nasıl 

olmasın ki bizden sekiz kişi öldü, onlardan herkes sancağı taşıyor. Mekke 

fethedildiğinde onu öldürme ümidimi kaybettim, kendi kendime dedim ki Araplar 

 
557 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, 4/186-187; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 95; Beyhakî, Delâilü’n-

nübüvve, 3/147-149. 



  

 222 

onun dinine girdi, intikamımı ne zaman alacağım. Fethin ardından Hz. Peygamber, 

Hevâzin kabilesiyle savaşmak için Huneyn’e giderken henüz müslüman olmamış olan 

Şeybe b. Osman da orduya katıldı. Maksadı Hz. Peygamber’in bir dalgınlık halini 

gözetip onu öldürmekti. Bu sebeple Hz. Peygamber’i takip etmeye başladı. 

Müslümanların dara düştüğü ve Hz. Muhammed’in etrafında kimsenin kalmadığı bir 

sırada harekete geçtiyse de düşüncesini gerçekleştiremedi. Kendi ifadesine göre onu 

gören ve niyetini anlayan Hz. Peygamber kendisini yanına çağırdı, elini göğsünün 

üzerine koydu, ona dua etti. Böylece Resûlüllâh onun gözünde insanların en sevimlisi 

oldu. Hz. Peygamber daha elini ondan çekmeden Şeybe’nin duyduğu kin kayboldu, 

hemen orada müslüman oldu ve müslümanlarla birlikte savaştı.558 

Bu olaya benzer başka bir rivayet de Nudayr b. Haris’in, Hz. Muhammed’e 

olan düşmanlığını anlatan şu haberdir. Onun, Hz. Peygamber’e olan düşmanlığı o 

kadar şiddetli idi ki bu yüzden onu öldürmeyi düşünüyordu. Bedir’e katılmış, 

Kureyş’in çokluğuna rağmen hezimetini, müslümanların azlığına rağmen galibiyetini 

kendine yediremiyordu. Nudayr, Mekke’nin fethinden sonra Hz. Peygamber’in bir 

dalgınlık anını yakalayıp ansızın öldürmek için Huneyn savaşına katılır. Nudayr savaş 

anında gördüklerini şöyle anlatıyor: “Savaşta müslümanların hezimeti yaşadığı bir 

anda Hz. Muhammed düşmanın ortasında kalmış, fakat etrafında beyaz yüzlü insanlar 

onu koruyordu. Ona yaklaştım, o anda içimi bir korku sarmıştı, kendi kendime dedim 

ki bu, sanki Bedir anı gibidir, Hz. Muhammed korunmuştur. O anda Allah kalbimi 

İslâm’a açtı. Rasûlüllâh’la karşılaştım. Bana, Nudayr sen misin? diye seslendi. Buyur 

Yâ Resûlallah! deyince işte bu, senin Huneyn günü yapmak istediğin, fakat Allah´ın 

yapmak istediğin şeyle senin arana engel koyup sana yaptırmadığı şeyden daha 

hayırlıdır, dedi.” 559. 

Bir kısım rivayetler vardır ki Hz. Peygamber, muhatabının gönlünden geçenleri 

haber verir. İşte bu haberlerden birisine göre Bedir’de, Hz. Muhammed’in amcası 

Abbas esir edilmişti. Esirler fidye karşılığında salıverilirken Hz. Peygamber, Abbas’a 

sen kendinin, kardeşinin çocukları Akîl, Nevfel ve anlaşmalı olduğun kişinin fidyesini 

 
558 İbn Hişâm, es-Sîratü’n-nebebiyye, 4/88; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 95. 
559 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 96. Saffan b. Harisle ilgili rivayet için bk. Bk. İbn Esîr, Üsdü’l-gâbe, 

5/306-307; İbn Kesîr, el-Bidâye, 7/9-11. 



  

 223 

ödeyeceksin, çünkü sen zenginsin dediğinde Abbas, Yâ Muhammed! Ben 

müslümandım, fakat tehditle çıkarıldım, der. Resûlüllâh dedi ki: “Senin 

müslümanlığını en iyi Allah bilir, Mekke’den çıktığında sadece zevcen Ümmü Fadl ve 

senin bildiğin ve beraberce sakladığınız mal nerede? “Eğer bir musîbete uğrarsam şu 

kadarı senin, şu kadarı Ubeydullâh’ın, şu kadarı Fadl’ın, şu kadarı Kusem’in ve şu 

kadarı da Abdullâh’ındır, dediğin altınlar.” buyurdu. Bunun üzerine Abbas, seni hak 

üzere gönderene yemin olsun ki bunu, ben ve Ümmü Fadl’dan başkası bilmiyordu. 

İnanırım ki, sen Allah’ın Resûlüsün. Abbas kendisinin, kardeşlerinin ve yeminlisinin 

fidyesini verdi. Resûlüllâh dedi ki “Senin müslümanlığın hak olursa Allah sana hayr 

olarak karşılığını verecektir.” Gerçekten de Allah, Abbas’a çok mal verdi.560 

Resûlüllâh’ın Peygamberliğinin delâilinden dirisi de Hz. Ömer'in hilâfeti 

devrinde vuku bulan Ümmü Varaka olayıdır. Resûlüllâh Ümmü Varaka için Şehide’ye 

gidelim, onu ziyaret edelim, derdi. Hz. Peygamber’in ona, namazlarını aile fertlerine 

kıldırma izni verdiği rivayet edilir. Bir kölesi ve bir de cariyesi olan Ümmü Varaka bu 

köle ve cariyesi tarafından öldürülmüştür. Halife Hz. Ömer'in emriyle bu köle ve 

cariye idam edilmek suretiyle cezalandırılmışlardı. Medine'de ilk asılanlar bunlardır. 

Ömer şöyle demiştir: “Rasûlüllâh doğruyu söyledi, o Şehîde’ye gidelim ziyaret 

edelim, derdi.”561 Halk arasında Ümmü Varaka562 sağlığında şehît sayılan bir kadın 

olarak tanınıyordu. 

Mâverdî’nin nübüvveti ispat kapsamında eserine aldığı diğer bir haber 

Abdullah b. Zübeyr ile ilgili rivayettir. Abdulah b. Zübeyir’in, çocuk yaşta iken Hz. 

Peygamber'in hacamat kanını içtiğini anlatan hâdise şöyle gelişmiştir. Resûlüllâh, 

kendisine, hacamat ettirdiği kanını toprağa gömmesi için bir kap içinde vermiş, 

Abdullah ise oradan ayrıldıktan sonra tek başına kalınca, kanı gömeceği yerde içmiştir. 

Geri dönüp gelince Resûlüllâh: Ne yaptın? diye sormuş, o da kinayeli konuşarak: Onu 

ortadan kaldırdım? demiştir. Hz. Peygamber durumdan şüphelenip: Herhalde onu 

içtin? deyince Abdullah, evet demiştir. Bunun üzerine Peygamber Efendimiz: "Kanı, 

 
560 İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, 4/5-33; Ahmed b. Hanbel, 1/206; Ebû Nuaym, Delâilü’n-

nübüvve,476; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 96. 
561 Ahmed b. Hanbel, 1/206; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 96. 
562Ahmet Tahir Dayhan, “Ümmü Varaka”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 42/332-333. 



  

 224 

kanıma karışana ateş temas etmez." buyurmuş ve şunları da ilave etmiştir: "Yazık 

insanlardan sana olacaklara, yazık senden dolayı insanlara olacaklara.”563 Abdullah 

b. Zübeyr için söylenen bu ifadeler, onun Haccâc tarafından şehit edilmesiyle 

gerçekleşmiştir.564 

Mâverdî’nin, istikbabe dair verdiği bazı haberler, Hz. Peygamber’in ümmetini 

uyarı mahiyetindedir. Peygamberlerin kendilerinden sonra vuku bulacak fitne 

olaylarıyla ilgili olarak ümmetlerini inzâr ettikleri vâkî olmuştur. Hz. Peygamber de 

ümmetini adaletli olmak, şirke düşmemek gibi genel ilkeler çerçevesinde uyarmıştır. 

Meselâ Hz. Ali’nin şehadetine yönelik şu haber, inzar kapsamında değerlendirilmiştir. 

Buna göre Ebû Fedâle el-Ensârî (ö. 53/673), Hz. Ali’ye hitaben bu güvenli olmayan 

beldede niçin ikamet ediyorsun? Bunlardan hiç kimse senin dostun olamaz. Medine’ye 

taşınsan sana yardım edecek dostun ve arkadaşların olur. Yâ Ebâ Fedâle! Bana dostum 

ve amca oğlu Resûlüllâh haber verdi ki, ben emîr olmadıkça, bâğî bir grup tarafından 

katledilmedikçe, sakal ile başını eliyle işaret ederek, şuralarım kana boyanmadıkça 

ecel bana gelmeyecek. İftira eden muvaffak olamayacak. Diğer taraftan Ebû Hureyre 

menşeli olarak anlatılan, ‘Hz. Peygamber’in, hanımları Hafsa ve Aişe’nin evlerine 

giderek, kendisinden sonra halife olarak seçilecek kişilerin isimlerini bildirmesine 

yönelik rivayet de’565 Mâverdî tarafından nübüvvete işaret olarak kabul edilmektedir. 

Aynı amaç doğrultusunda Mâverdî, Abdullah b. Abbas’tan iki farklı nakilde 

bulunmaktadır. Abdullah b. Abbas şöyle rivayet eder: Muaz b. Cebel, Resûlüllâh beni 

Yemen’e gönderirken: Ey Muaz! Bundan sonra benimle karşılaşmayacaksın, 

muhtemelen mescidim ve mimberime ziyarete gelerek uğrarsın. Muaz, ağladı sonra 

Resûlüllâh Medine’ye doğru yöneldi: “İşte bunlar, ehl-i beytimdir. Müttaki kimseler, 

nerede olursa olsun bana yakındır.”566 Yine Abdullah b. Abbas, Resûlüllâh’ın yanında 

oturuyorduk, birden Osman geldi, Hz. Peygamber’e yaklaştığında, “Yâ Osman! Sen 

Bakara suresini okurken öldürüleceksin, ‘Allah onlara karşı sana yeter’567 ayetine 

kanın akacak, mağrip ve maşrik ehli sana gıpta edecek, kıyamet günü sen hızlâna 

 
563 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 98. 
564 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, 3/245. 
565 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 106. 
566 Ahmed b. Hanbel, 5/235; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 106; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 9/86. 
567 el-Bakara 2/137. 



  

 225 

uğramış kimselere emir olarak gönderileceksin.”568 Resûlüllâh’ın inzârından 

addedilen Câbir b. Abdullah’ın rivayeti şöyledir: Efendimiz buyurdu ki: “Kim 

yeryüzünde yürüyen bir şehide bakmak istiyorsa Talha b. Ubeydullah’a baksın.”569 

Nübüvvetin delâilinden kabul edilen ‘Hav’eb köpekleri’ ile ilgili habere göre, 

Hz. Âişe, gece vakti Benî Âmir’e ait su kuyularından birinin yanına geldiği zaman 

köpekler ona havladı. Bunun üzerine Aişe, bulundukları yerin neresi olduğunu sordu. 

‘Hav’eb’ olduğu kendisine söylenince: ‘Zannedersem döneceğim. Zira Resûlüllâh 

bize: ‘Hav’eb köpekleri sizden hanginize havlayacak, demişti’ dedi. Talha ve Zübeyr: 

‘Allah sana rahmet etsin, biraz bekle, müslümanlar, senin aralarını düzelteceğini 

düşünüyorlar’ dedi.570 Birçok kaynakta farklı varyantlardan gelen bu rivayetin 

değerlendirmesinin yapıldığı bir çalışmaya göre olay, Hz. Âişe’nin Basra yolunda 

olduğu bir sırada gerçekleşir. Söz konusu olayın anlatımında hadis ve İslâm tarihi 

kaynakları farklılık göstermekle birlikte, cerh-taʻdîl değerlendirmesi yapıldığında 

sened ve muhteva bakımından bazı tartışmalara rağmen rivayetlerin sahih kabul 

edildiği kanaati hakimdir.571 

Hz. Peygamber’in uyarması ile ilgili başka bir haberi Hasan Basrî anlatıyor: 

Peygamberimiz secdede iken Hasan geldi, boynuna oturdu, secdeden kalkmak istediği 

zaman onu alıp göğsüne koydu. Benim bu oğlum seyyiddir. Allah Teâlâ onunla 

müslümanlardan iki grubun arasını ıslâh eyleyecek, buyurdular.572 Hasan Basrî’nin, 

“Vallahi! Hasan (r.a) başa geçtikten sonra, onun hilâfeti devrinde bir şişe bile kan 

akıtılmadı.”573 ifadeleri, Hz. Peygamber’in sözünün gerçekleştiğine işaret ediyor. Hz. 

Muhammed’in torunu Hz. Hüseyin ile ilgili başka bir haberi Hz. Aişe şöyle anlatıyor: 

Hz. Muhammed’e vahiy geldiği bir anda Hüseyin içeri girdi, dedesinin sırtına ve 

omzuna çıktı. Cibrîl gelerek, Yâ Muhammed! Senden sonra senin ümmetin içinde fitne 

çıkacak, senin bu çocuğun öldürülecek dedikten sonra, elini uzatıp ona beyaz toprağı 

 
568 Hâkim, el-Müstedrek, 3/103; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 107. 
569 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 107. 
570 Ahmed b. Hanbel, 6/52, 97; Beyhakî, Delailü’n-nübüvve, 6/410. 
571Mücahit Yüksel, “Hav’eb Köpeklerinin Havlaması Olayıyla İlgili RivâyetlerinSened ve Muhteva 

Değerlendirmesine Dâir Bazı Tespitler”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Dergisi 25/1 (Haziran 

2021), 5-21. 
572 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 108; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/443. 
573 Ahmed b. Hanbel, 5/44. 



  

 226 

getirdi. Cibril ayrıldıktan sonra ashabına yöneldi, elinde toprak vardı, içlerinde 

Ebûbekir, Ömer, Ali, Huzeyfe, Ammâr ve Ebûzer vardı, Resûlüllâh ağlıyordu. Niçin 

ağlıyorsun ya Resûlallah? denildiğinde o, “Cibril bana haber verdi ki, benden sonra 

Taf574 denilen yerde oğlum Hüseyin öldürülecek. Bana işte bu toprağı getirdi. Bunun 

içinde yatacağını haber verdi.”575 

Mâverdî’nin a’lâm’dan kabul ederek tahdîs ettiği bir başka habere göre, 

Abdullah b. Zübeyr, Haccâc tarafından öldürüldüğünde Esmâ binti Ebûbekir yanına 

gelerek Haccâc’a, sana Resûlüllâh’tan duyduğumu söylemek için bekliyorum, dedi. 

Resûlüllâh: ‘Sakîf kabilesinden bir yalancı, bir zâlim çıkacak!’ Buyurmuştu. 

Yalancının Muhtar es-Sekafî olduğunu gördük. Zâlim de senden başkası olamaz!” 

Dedi. Aynı amaca istinaden verilen başka bir haberde Muaviye’nin şöyle dediği rivayet 

edilir, Allah Resûlü’nün, “Ey Muaviye! velâyeti üstlenirsen, onu güzel yap.” sözü 

olmasaydı, hilafeti üstlenmezdim.576 

Hz. Peygamber’den, ümmetini inzâr amaçlı olarak istikbale yönelik çok sayıda 

rivayetin nakledildiği bilinenmektedir. Meselâ, Hz. Peygamber’in vefatını mütakiben 

gerçekleşen fitne olaylarına yönelik olarak yapılan bazı uyarılar, bunlar arasında yer 

alır. Çıkan olaylarda, kimi sahabenin kanının akıtıldığına tarihî vesikalar şahit 

olmuştur. Bu nedenle Hz. Peygamber’e isnad edilerek verilen bu haberlerin tarihi 

vakıaya uygun olduğu bir gerçektir. Bu durumda peygamberlerin, Allah’ın iznine bağlı 

olarak gelecekten haber vermesi imkân dahilindedir. Zira Kur’ân, bunun imkân 

dahilinde olduğuna işaret eder. “Hani peygamber, eşlerinden birine gizli bir şey 

söylemişti. Eşi bunu başkalarına aktarıp Allah da durumu peygambere açıklayınca 

peygamber bunun bir kısmını anlattı, bir kısmından vazgeçti. Eşine konuyu anlatınca 

o, “Bunu sana kim haber verdi?” diye sordu. “Her şeyi bilen, her şeyden haberdar 

olan Allah bana bildirdi” diye cevap verdi.”577 “Gaybı O bilir, gizlisini kimseye açmaz; 

ancak elçi olarak seçtiği başka...”578 Kur’ân, peygamberlerin Allah’ın müsaade ettiği 

 
574 Taf, Kûfe yakınlarında Hz. Hüseyin’in öldürüldüğü yerin adıdır. Bk. Adnan Demircan, “Ehli Sünnet 

Alimlerinin Kerbela Olaylarına Yaklaşımları”, Marife 1/10 (Bahar 2010), 69-89. 
575 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 108. 
576 Ahmed b. Hanbel, 4/101; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 108. 
577 et-Tahrîm 66/3. 
578 el-Cin 26-27. 



  

 227 

kadar gayba müttali olabileceğine de işaret eder. “De ki: “Ben size, Allah’ın hazineleri 

benim yanımdadır, demiyorum. Ben gaybı da bilmem. Size, ben meleğim de 

demiyorum. Ben sadece bana vahyolunana uyarım.”579 “Şayet gaybı bilseydim, çokça 

hayr işlerdim ve bana bir kötülük de dokunmazdı.”580 “Kim, ‘peygamber yarın ne 

olacağını insanlara haber verir’ derse, Allah’a iftira etmiş olur.”581 Hz. İsa insanların 

evlerinde ne yediklerini ve neler biriktirdiklerini onlara haber verirdi.582 Diğer taraftan 

Kur’ân-ı Kerim, “(Ey Muhammed!) Peygamberlerin haberlerinden, kendileriyle senin 

kalbini pekiştirdiğimiz her bir haberi sana aktarıyoruz. Bunlarda, sana hak, 

mü'minlere de bir öğüt ve hatırlatma gelmiştir.”583 ayetiyle, bu minvaldeki haberlerin 

Peygamber’i teselli, müslümanları teskin etme, cesaretlendirme ve öğüt verme amaçlı 

olduğunu işareten anlatmaktadır.584 

Gaybî haberlerin öğüt amaçlı olarak peygamberlere bildirilmesinin yanında 

delâil ve hasâis müelliflerince nübüvveti ispat sadedinde kullanıldığı da bilinen bir 

gerçektir. Bu bağlamda takdim ettiğimiz Hz. Peygamber’e isnad edilerek farklı 

zamanlarda söylenmiş sözler ve vukû bulmuş olaylardan oluşan gaybî bilgilere ait 

rivayetleri Mâverdî, nübüvvetin delilleri olarak görmektedir. Gelecekte vukû bulacak 

bir olayın bilgisine vakıf olmak, beşer için gâib mesabesindedir. Eğer bir beşer 

müstakbel ile ilgili bilgiden haberdar oluyorsa, bunu vahye müstenid olarak almıştır, 

vahye muhatab olan da ancak peygamberlerdir. Peygamberler, beşerin ulaşmaktan âciz 

kaldığı bu bilgiye ulaşmakla nübüvvetini doğrulamış, peygamber olduğunu 

kanıtlamıştır.  

Bu durumda karşımıza çözülmesi gereken problemler çıkmaktadır. 

Problemlerden birisi, Hz. Peygamber’in geleceğe dair bilgiye nasıl ulaştığı 

meselesidir. Eğer Hz. Peygamber’in ulaştığı gaybî haberlerin kaynağı vahiy ise 

bunların Kur’ân’da bulunması gerekirdi. Kur’ân’da yer almıyorsa; Hz. Peygamber’in 

 
579 el-En’am 6/50 
580 el-Araf 7/188. 
581 Buharî “Tevhid”, 4. 
582 Ali İmran 3/49. 
583 Hud 11/120. 
584 Nimetullah Akın, “Delâ᾽ilu’n-Nübüvvenin İşlevselliği Üzerine”, Usûl 8 (2007/2), 47-70. 



  

 228 

Kur’ân dışında bir başka vahyî bilgiye muhatap olması gerekir.585 İşte, geleneğimizde; 

“vahy-i metlüvv” ve “vahy-i gayr-i metlüvv” ayrımı586 söz konusu sorunu gidermeye 

yönelik olarak bulunmuş bir formüldür. Vahye bağlanması gereken bir rivayet, 

Kur’ân’da yer almıyorsa bu haber, Hz. Peygamber’in ‘vahy-i gayr-i metlüvv’ ile 

Allah’tan almış olduğu bir vahiydir.587 Nitekim daha önce Mâverdî’nin vahyi, Kur’ân 

vahyi ve Kur’ân harici vahiy diye ikiye ayırdığını ifade etmiştik.588 

Nübüvvetin kanıtlanmasında delil olarak sunulan gaybî haberlerin sıhhati 

meselesi de ayrı bir problem olarak durur. Mâlum olduğu üzere muhaddisler, isnad 

yöntemini kullanarak rivayetleri ağırlıklı olarak rical tenkidine tabi tutmuşlar, fakat 

metin tahlilleri çok cılız kalmıştır. Mümkün olduğunca hadislerin sahihini mevzû ve 

uydurma rivayetlerden ayırmışlardır. Bu tenkit çalışmalarına rağmen İslâm tarihinde 

Peygamber adına uydurma faaliyetlerinin önüne geçilememiştir. Uydurma girişiminde 

bulunan şahısların geliştirdikleri sağlam bir senetle, istedikleri metni haber vermeleri 

muhtemeldir. Burada meseleyi aydınlatması açısında Ahmet Keleş’in yorumuna atıfta 

bulunmak isabetli olacaktır. Keleş’e göre, bu tip rivayetler İslâm toplumunun ilk üç-

dört asrını kapsamakta, sonraki dönemler için detaylı bir rivayetin olmadığı 

görülmektedir. Bu sürecin, yani apokaliptik589 söylemin kesilme sürecinin, rivayetlerin 

sözlü kültürden yazılı edebiyata geçiş süreciyle çakışması, bize açık bir şekilde bu tür 

rivayetlerin zaman içerisinde ihtiyaca paralel olarak üretildiği kanaatini vermektedir. 

Bu durumda bize gelecekten verilen haberler olarak sunulan rivayetin, aslında tarih 

içerisinde dile getirilen tepkiler ya da beklentiler olduğu açıktır.590  

Bu noktada geleceğe yönelik bütün haberlerin zan altında tutulması elbette ki 

insaflı bir tutum değildir, fakat İslâm’ın önemli bir rüknü olan nübüvvetin gerekliliği 

ve doğruluğunun ortaya konulması için delillerimizin de güçlü olması elzemdir. 

Dolayısıyla senet tahlillerinin yanısıra Kur’ân, sahih sünnet, İslâm’ın makâsıdı, 

 
585 Ahatlı, Muhaddislere Göre Peygamberlik Delilleri, 254–258. 
586 Kırbaşoğlu, İslâm Düşüncesinde Sünnet, 275. 
587 Ahmet Keleş, “Apokaliptik Hadis Edebiyatı ve Problemleri”, İstem 7 (2006), 37–54. 
588 Bk. Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 31. 
589 Yunanca “Apokalypsis” kelimesinden gelen kavram, Yahudilik tarihinde, dünyanın sonuna ilişkin 

konuların üzerinde durularak, kıyamete dek olacak olayların dile getirildiği edebiyatı ve bu edebiyatın 

ortaya çıktığı süreci ifade eder. bk. Keleş, “Apokaliptik Hadis Edebiyatı ve Problemleri”, 34-57. 
590 Keleş, “Apokaliptik Hadis Edebiyatı ve Problemleri”, 34-57. 



  

 229 

haberlerin vürûd sebepleri ve tarihi olaylar bağlamında metin tenkitlerinin yapılması 

önem arz eder. 

Bu mesele de kritik edilmesi gereken bir başka sorun da rivayet-vakıa uyumu 

meselesidir. Rivayet-vakıa uyumunun sağlanmasının, haberin sıhhati için yeterli bir 

kriter olamayacağı da bir gerçektir. Özellikle rivayetlerin isimler üzerinden olması, 

adrese teslim haber ihtimalini akla getirmektedir. Ayrıca isimler üzerinden yapılan 

rivayetler, Kur’ân’ın ve sahih sünnetin temel ilkeleriyle çelişmektedir. Çünkü Kur’ân, 

tarihi olayları anlatırken isimler üzerinde değil, sıfatlar üzerinde durur. İsimler zamanla 

mukayyettir, aynı sıfatlarla muttasıf insan her dönemde bulunabilir. Dolayısıyla 

isimler üzerinden yapılan uyarı, İslâm’ın evrenselliğine de gölge düşürür. Bu nedenle 

bu haberlerin, olay gerçekleştikten sonra hem vakıanın doğruluğunu takviye etmek 

hem de Hz. Peygamber’in nübüvvetini mûcizevî rivayetlerle tasdik etmek amacına 

matuf olarak oluşturulması muhtemeldir.591 

3.3.6.4. Hz. Muhammed’in Dualarındaki Mûcizeler  

Etimolojik olarak “çağırmak, seslenmek, davet etmek, istemek ve yardım talep 

etmek” gibi anlamlarda kullanılan dua kavramı, terim olarak Allah’ın yüceliği 

karşısında kulun aczini itiraf ederek saygı ile O’nun lütuf, nimet ve yardımını talep 

edip, günah, hata ve kusurlarından bağışlanma dilemesidir.592 Buna göre dua hem bir 

istiâze hem bir zikir ve şükür hem de bir ibadettir. Hz. Peygamber’in, “Dua ibadetin 

özüdür.”593 ifadesi yukarıdaki tanımı özetler mahiyettedir. 

Hiç şüphesiz dua âciz ve zayıf olan insana verilen en büyük manevî destektir. 

Hele söz konusu beşer Allah’ın elçisi olursa manevî destek daha da zorunluluk arz 

eder. Mâverdî bu gerçeği şöyle ifade eder: “Allah, kendi murâdının gereğini yapma 

vazifesini peygamberlere yüklediği için, onlara bir yardım ve inkarcılara karşı bir delil 

olsun diye dualarının makbûl olunmasını bahşetmiştir. Peygamberlere lütfedilen bu 

 
591 Musa Bağcı, “Ulaşılmaz Örnek Peygamber Tasavvurunun Tarihsel Teşekkülü”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2004), 103-136. 
592 İbn Manzûr, “d’av”, 14/256-258; Osman Cilacı, “Dua”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/529-530. 
593 Ebû Dâvûd, “Vitir”, 23; Tirmizî, “Daavât” 1. 



  

 230 

imtiyazlı hal, nübüvvetin sıdkına delil olmaktadır.”594 Ayrıca Râzî, Hz. Peygamber’in 

dualarının kabul olunmasını, dördüncü aklî mûcize olarak kabul etmiştir. Çünkü onun 

hayatında hem duaların hem de bedduaların kabul olunduğu görülmüştür. Meselâ 

Abdullah b. Abbas’ın dinde fakih kılınması duası ile Ebu Leheb’e ettiği beddua 

makbul olmuş dualardandır.”595 

Mâverdî’nin, Hz. Peygamber’in makbûl olunmuş dualarına yönelik olarak 

eserine aldığı rivayetler şunlardır;  

Hz. Peygamber Necm suresinin birinci ayetini okuduğunda Utbe b. Ebû Leheb, 

ona yaklaşarak, “daha yakın olanı (Cebrail’i) inkâr ettim’’ dedi. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber şu duayı yaptı: “Allah’ım senin köpeklerinden bir köpeği (aslanı) bu 

adama musallat et.’’ Utbe ve arkadaşları kervanla Şam’a doğru giderken yolda 

karşılarına aslan çıktı ve Utbe titremeye başladı. Arkadaşları Utbe’ye, biz aynı 

durumda olduğumuz halde, neden titriyorsun diye sordular. Utbe, Muhammed 

kendisini doğrulamadığım için bana beddua etmişti, dedi. Akşam yemeği hazırladılar, 

Utbe elini hiçbir şeye değdirmedi. Kervandakiler eşyalarını ve kendilerini muhafaza 

altına aldılar ve Utbe’yi de aralarına alarak uyudular. Onlar uyurlarken yanlarına aslan 

tekrar geldi ve oradakilerin başları üzerinde iştahla gezindi. Utbe’ye gelince durdu, 

sonra da onu parçalamaya başladı. Utbe son nefesine gelince ‘size, Muhammed 

insanların en doğru sözlüsüdür, demedim mi? dedi.”596 

Mâverdî’nin, nübüvvete delil olarak sunduğu başka bir rivayette, 

Peygamber’le istihza eden Kureyşli yedi kişiden söz eder. Bunlar, Velid b. Muğire, Âs 

b. Vâil, Esed b. Abdu Yagâs, Fukeyhe b. Âmir, Hars b. Dalâdale, Esved b. Hars, İbn 

Uydale’dir.597 Bu şahısların istihza ve ezalarına karşı Hz. Peygamber devamlı Kur’ân 

okur ve gizli bir şekilde dua ederdi. Bunun üzerine şu ayet nazil oldu: “Namazında 

niyazında sesini fazla yükseltme, fazla da kısma, ikisinin arasında bir yol tut.’’598 

Müşriklerin ezaları dayanılmaz hale gelince Hz. Peygamber, insaflı bir kralın 

 
594 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 98. 
595 Râzî, Erbaîn fî usûliddîn, 2/91-92. 
596 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 98; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 2/338. 
597 Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn adlı tefsirinde, Müslümanlarla istihza eden bu kişilerin beş kişi 

olduğunu beyan eder. bk. Mâverdî, en-Nüket ve’l-uyûn, 3/175. 
598 el-İsrâ 17/110. 



  

 231 

yönetimindeki Habeşistan’a hicret etmek için ashabına izin verdi.599 İşkencelere karşı 

Allah’ın yardımını celbetmek için duada bulunurken, “Sen, sana buyurulanı açıkça 

duyur, müşriklere aldırış etme! o alaycılara karşı biz sana yeteriz.’’600 ayeti nâzil oldu. 

Mâverdî, ayetteki ‘Biz sana yeteriz’ ifadesini, ‘şirki, batıl kılma işini yerine getirme’ 

veya ‘hakkı ortaya çıkarma’ yönünden biz sana yeteriz, şeklinde açıklar. O, 

‘müşriklerden yüz çevir’ ibaresini ise, ‘onlarla alay et’ ya da ‘onların istihzalarına 

aldırış etme’ diyerek yorumlar.601 Aslında ayetin bu ifadeleri, Allah’ın, Resûlüne 

yönelik bir tesellisi, zafer va’di, ona verilen bir destek ve cesaretli olmaya teşviktir. 

Mâverdî’nin verdiği rivayetin devamında istihzâ içinde debelenen müşriklerin 

hazin sonu anlatılarak Hz. Peygamber’in gerçekleşen duasının tezâhürü ortaya çıkar. 

Rivayete göre müstehzilerden Velid b. Muğire, ridasına batan bir dikenin üzerine 

oturdu. O diken gözlerinin sürmesini kesti ve kan aktı, vakti gelince de öldü. As b. 

Vail, bir dikene bastı, eti kemiklerinden sıyrıldı ve o gün öldü. Esved b. Abdu Yeğus’a 

gelince, Hz. Peygamber ona kör olması için dua etti. Abdu Yeğus çocuğunu kaybetti 

bir diken getirdi ve onunla gözünü yaraladı. Fukeyhe b. Amir, Taif’e gitmek için evden 

çıktı kayboldu ve bir daha bulunamadı. Hars b. Dalâda bazı ihtiyaçlarını karşılamak 

için evden çıktı, yolda onu rüzgâr yakaladı. Rüzgârdan dolayı kapkara kesildi ve öldü. 

Esed b. Hars ise tuzlu bir balık yedi ve susuz kaldı, su bulamayınca karnı patladı ve 

öldü. İbn Uydale de kusarak öldü.602 

Müşriklere yapılan beddua haberlerinden bir diğeri, İbn Mes’ud tarikiyle 

gelmiştir. İbn Mes’ud, Hz. Peygamber’le beraber Kabe’nin gölgesinde namaz kılarken 

Ebu Cehil ve Kureyş’ten bir grup insan Kabe’nin yanında deve kestiler. Devenin 

işkembesini getirip Hz. Peygamber secde halindeyken iki omzunun arasına bıraktılar. 

Kızı Hz. Fâtıma geldi ve işkembeyi kaldırdı. Hz. Peygamber döndü ve şöyle dua etti: 

‘Allah’ım Kureyş’i sana havale ediyorum, Ebu Cehil’i, Utbe’yi, Şeybe’yi, Velit b. 

 
599 İbn Hişâm, Sîratü’n-Nübüvve, 1/349; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 2/274. 
600 el-Hicr 15/94. 
601 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 99; a. mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 3/175. 
602 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 98-100; a. mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 3/175. 



  

 232 

Utbe’yi, Umeyye b. Halef’i, Ukbe b. Muayt’ı sana havale ediyorum.’603 İbni Mes’ud, 

bu kişilerin Bedir kuyularında cansız bedenlerini gördüğünü anlatır.604 

Habbab b. Eret ile Hz. Peygamber arasında geçen şu olay, onun duasının kabul 

olduğunun delillerindendir. Kureyş müşriklerinin eziyetleri arttığında Habbab b. Eret, 

Hz. Peygamber’in yanına gelerek zor durumdan kurtulmak için dua talebinde bulunur. 

Hz. Peygamber, “Siz acele ediyorsunuz, sizden önce bir adam demir tırmıkla taranır, 

kemikleri etinden ve sinirlerinden ayrılır bu durum onu dininden döndüremezdi. Siz 

acele ediyorsunuz, Allah’a yemin olsun ki San’a’dan bineğine binip yola çıkan bir 

adam Hadremevt’e kadar ulaşacak ve koyunlarının kurtlarla karşılaşması haricinde 

Allah’tan başka kimseden korkmayacak.” Sonra şu bedduayı yaptı: “Allah’ım onların 

baskılarına karşı sen de baskını artır, Yusuf’un yılları gibi onlara yıllar ver.” Allah 

onların yağmurunu kesti, ağaçları kurudu, meyveleri çürüdü, toprakları çoraklaştı, 

hayvanları öldü, balık pişirip yemeye başladılar, böcekler yediler. Bu ibretlik durum 

onları son noktaya getirdi ve Hz. Peygamber’le yakınlaşmaya başladılar. O da 

Allah’tan istedi ve tekrar yağmur yağdı.605 

Allah Resûlü’nün yaptığı yağmur dualarının kabul edilmesi çok defalar 

tekrarlanan hadiselerdendir. Bu yöndeki rivayetler, Buharî ve Müslim gibi muteber 

hadis kaynaklarında çokça nakledilmiştir. Hz. Peygamber minber üstünde yağmur 

duası için elini kaldırıp dua etmiş, daha elini indirmeden yağmur yağmıştır.606 İbn 

Abbas’tan rivayet edildiğine göre, Ömer’e (r.a) bize Ceyşu’l-usrâ hakkında bilgi verir 

misin? diye soruldu. Hz. Ömer, Allah Resûlü ile bir yaz sıcağında çıktık ve bir yerde 

mola verdik, bu esnada o kadar susuz kaldık ki, adamlarımızın ölmesinden korktuk. 

Bir kişi su aramak için gitti bir daha dönmedi hatta onun öldüğünü zannettik. Bir adam 

devesini boğazladı ve devenin işkembesini sıkıp içti, geriye kalanı da göğsünden 

aşağıya boşalttı. Ebu Bekir, Ey Allah’ın Resûlü! Allah’ın yardımı hayır bakımımdan 

seninle beraberdir, Allah’a bizim için dua eder misin? Hz. Peygamber, istiyor musun 

bunu? Hz. Ebu Bekir, evet dedi. Hz. Peygamber ellerini kaldırdı bulutlar toplanıp 

 
603 Ahmed b. Hanbel, 1/393; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 2/278-280. 
604 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 100; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 2/278. 
605 Buhârî, “İstiskâ”, 6-8, 14; Müslim, “İstiskâ”, 8-10; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 100. 
606 Buhârî, “İstiskâ”, 6-8, 14; Müslim, “İstiskâ”, 8-10. 



  

 233 

gölge yapınca ve yağmur onları ıslatıp, yanlarındaki kapları dolduruncaya kadar 

ellerini indirmedi. Oradan gittik ve orduyu geçen hiçbir şey göremedik.607 

Enes b. Mâlik, Hz. Ömer’in kıtlık dönemlerinde insanlar sıkıntıya düştüğü 

zaman Abbâs b. Abdülmuttalib ile tevessül ederek Allah'a yalvarır ve yağmur duasına 

çıkardık. Ömer (ra), dua ederken şöyle derdi: "Allah'ım, biz önceden Peygamber 

Efendimiz ile tevessül ederek senden yağmur isterdik. Şimdi de Resûlüllâh’ın amcası 

ile sana tevessül ediyoruz. Ne olur bize yağmur lutfet!" İşte bu dua hürmetine insanlara 

yağmur lutfedilirdi.608 

Enes b. Malik’ten gelen diğer bir nakle göre, bedevîlerden birisi 

Peygamberimiz’e gelerek, insanlar ve hayvanlar aç susuz, senden başka gideceğimiz 

yer yok anlamındaki şiirini terennüm eder. Görüşmenin akabinde Hz. Peygamber, 

mimbere çıkarak Allah’a senâdan sonra ‘Allah’ım bize bol ve faydalı olup her yeri 

kaplayan ve her tarafı sulayan genel bir yağmur ihsan et ki, hayvanların memeleri 

dolsun, yeryüzü canlansın’ diyerek duada bulunur. Hz. Peygamber’in duası 

tamamlanır tamamlanmaz gökyüzünden yağmur boşalıyor, şehrin dışından insanlar 

gelip bağırarak, ‘Yâ Resûlallah! Battık (her şeyimiz su içinde kaldı). Akabinde Hz. 

Muhammed ‘Allah'ım, çevremize yağdır, üzerimize değil!’ diyerek duada bulunur.  

Duanın ardından Medine semalarındaki bulutlar açıldı ve yağmur çevredeki yerlere 

yağmaya başladı. Artık Medine'ye tek bir damla yağmur bile düşmüyordu. Medine 

adeta bir taç gibiydi."609 

Ali b. Ebî Tâlip şöyle anlatır, Resûlüllâh, beni Yemen'e gönderdiği zaman ona 

şöyle dedim: ‘Ya Resûlellâh! Beni bunlara gönderiyorsun, ama benim yaşım henüz 

çok genç, yargılamayı nasıl yapacağım!’ Bunun üzerine Peygamberimiz şöyle 

buyurdu: ‘Allah'ım! Onun dilini doğruluk üzerine sabit kıl ve kalbini doğru yola 

ilet.’610 Hz. Ali, (bu duadan sonra) Allah'a emin ederim ki, iki kişi arasında hüküm 

verirken, hiçbir zaman kuşkuya düşmedim, diyerek kendisine yapılan duanın kabul 

olunduğunu itiraf eder. Bundan dolayı Hz. Peygamber’in, ‘sizin verdiğiniz hüküm, 

 
607 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 100-101; Heysemî, Mecmeu’z-zevâid, 6/195. 
608 Buhârî, “İstiskâ”, 2/24; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/147. 
609 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 101; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/141-142. 
610 Ahmed b. Hanbel, 1/150. 



  

 234 

Ali’nin hükmü gibidir,’ sözü darb-ı mesel olmuştur. Benzer bir dua o günlerde çocuk 

olan İbn Abbas için yapılmıştır: ‘Allah’ım onun, dinde anlayışını keskin (fakih) kıl, ona 

dinin tevilini öğret.’611 İbn Abbas dinde insanların en fakihi oldu, tevili en iyi bildiği 

için, ilminin genişliği deniz gibidir diye isimlendirildi.612  

Ebû Hureyre, elimde birkaç hurma olduğu halde, Hz. Peygamber’in yanına 

geldim: “Ey Allah`ın Resûlü, şunlara bereketlenmesi için dua ediverin, dedim. Hz. 

Peygamber, hurmaları bir araya getirip, onların bereketi için dua etti. Bunları al, şu 

erzak kabına koy. Her ne zaman bundan bir şey almak isteyince, elini içine daldır ve 

al. Sakın, içindekileri döküp dağıtma."613 buyurdu. Ebû Hureyre, bereketlenen bu 

hurmalardan şu kadar vask miktarında, Allah yolunda tasaddukta bulundum. 

Hurmalardan hem kendimiz yedik hem de başkalarına yedirdik. Erzak kabını belimden 

hiç ayırmadım. Bu hal, Hz. Osman`ın şehid edildiği güne kadar devam etti. O zaman 

koptu.614 

Cuîl el-Eşcaî anlatıyor, Rasûlüllâh ile birlikte bazı gazvelere katıldım. Bana Ey 

at sahibi! Atını sür, dediğinde Ey Allah’ın Resûlü at açlıktan zayıftır, dedim. Hz. 

Peygamber kamçıyı çıkardı ata vurdu ve ‘Allah’ım onun hakkında bereketli kıl’ diye 

dua etti. Başını tutarak çektiğim at (hızlanarak) insanların önüne geçti.615 Bu yönde 

benzer bir rivayeti Hz. Aişe anlatıyor, Resûlüllâh ashabının Medine’ye 

alışamadıklarını görünce şöyle dua ederdi: "Allahım tıpkı Mekke'yi sevdiğimiz gibi, 

bize Medine'yi de fazlasıyla sevdir. Allahım burasının, havasını sıhhatli kıl. Onun 

müddünü, sa'ını hakkımızda mübarek eyle. Onun hummâsını al, Cuhfe'ye koy!"616 

Mâverdî diyor ki, duada istenilen talepler gerçek oldu. 

Tufeyl b. Amr ed-Devsî ki- o iyi bir şairdi- Mekke’ye geldiğinde Kureyş onu 

karşılayarak, ‘Muhammed’den sakın! Onun sözü sihir gibidir, karı ile kocasının arasını 

ayırır,’ diye tenbihler. Tufeyl şöyle anlatıyor: “Kabe’ye gittim, ‘Yâ Muhammed! 

yaptığın işi bana arzet’, dediğimde o, bana İslâm’ı sundu, Kur’ân okudu. Ben de 

 
611 Buhârî, “Vudû”, 10; Müslim, “Fedailü’s-Sahabe”, 138. 
612 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,103. 
613 Ahmed b. Hanbel, 2/352. 
614 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 103. 
615 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 102; Heysemî, Mecmeu’z-zevâid, 5/262. 
616 Buhari, “Fezailu'l-Medine”, 11; “Menakıbu'l-Ensar”, 46; “Marda”, 8, 22, 43; Müslim, “Hacc”, 480. 



  

 235 

müslüman oldum. Yâ Resûlallâh! Ben kavmim içinde kendisine itaat edilen birisiyim, 

onlara dönüp, onları İslâm’a davet edeyim, Allah'a dua et de bana işimi kolaylaştıracak 

bir alamet versin, dedim. Resûlüllâh: ‘Ey Allahım! Onun için bir ayet, alamet ihsan et’ 

diye dua etti. Yola çıktım, birden kandil gibi gözlerimin önünde nur ortaya çıkıverdi, 

bunun halk tarafından hastalık zannedileceğinden korktum. Resûlüllâh: ‘Allahım! bu 

nur başka bir yerde görünsün’ diye duada bulununca, ışık yer değiştirip kırbacımın 

ucuna gelir. Sonra kavmimin önde gelenlerini İslâm’a davet ettim, kabul etmediler, 

Rasûlüllâh’a durumu arz ettim, ‘onlara beddua et Yâ Resâlellâh!’ dedim. Hz. 

Peygamber ‘Allahım! Devs halkını doğru yola ilet! Onları İslâm'a getir,’ diye dua 

ettikten sonra bana dönerek, ‘Şimdi kavmine dön! Onları İslâm'a davet et! Ama 

kendilerine yumuşak davran,’ dedi. Kavmime döndüm, onlar İslâm’a girinceye kadar 

davet ettim.”617 

Amr b. Ahdab, Resûlüllâh su istemişti, içinde su bulunan bir kap getirdim, 

kapta saç telleri de vardı, saç tellerini çıkarıp Hz. Peygamber’e verdim. Resûlüllâh, 

‘Allah’ım onu güzelleştir, diye dua etti.’ Amr, Rasûlüllâh’ın başında ve sakalında 

doksan üçten fazla ağarmış saç olduğunu gördüm.618 Başka bir rivayete göre 

Resûlüllâh, kişinin namazda saç düzeltmesini yasakladı. Bir adamın namazda saçlarını 

düzelttiğini görünce dedi ki: “Allah saçını kötüleştirsin.” Adamın saçı döküldü.619 

Resûlüllâh Bedir gününde bir avuç çakıl ve toprak aldı ve müşriklerin üzerine 

atarken şöyle dedi: “Hezimete uğrayın! Çakıl ve toprak müşriklerden kime isabet 

ettiyse öldürüldü veya esir alındı. Bunun üzerine, “Savaşta onları siz öldürmediniz, 

onları Allah öldürdü; (oku) attığında da sen atmadın, Allah attı; bunu da müminlere 

kendinden güzel bir lütufta bulunmuş olmak için yaptı. Allah her şeyi işitmekte, her 

şeyi bilmektedir.”620 ayeti nazil oldu.621 

Mezkûr rivayetler göstermiştir ki, Hz. Peygamber yapmış olduğu dualarının 

kabul olmasıyla onurlandırılmıştır. Böylece Allah’ın elçisinin ve ona inananların 

 
617 Ahmed b. Hanbel, 2/243; Müslim, “Fedâilü’s-Sahabe”, 198; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 104; İbn 

Kesir, el-Bidâye, 4/243-249. 
618 Ahmed b. Hanbel, 5/77; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 104; Beyhakî, Delâilü’n-nübüvve, 6/210-212. 
619 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 104. Benzer bir haber için bk. Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 451. 
620 el-Enfal 8/17. 
621 İbn Hişâm, Sîratü’n-nübüvve, 3/270; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 104. 



  

 236 

sıkıntılarının giderilmesi sağlanmış, hasmın vereceği zarar izale edilmiş ve aynı 

zamanda Allah’ın her zaman inananların yanında olduğu gerçeği hatırlatılarak 

psikolojik bir destek sağlanmış olmaktadır. İşte en sıkıntılı bir anda hârikulade bir 

şekilde Allah’ın, elçisinin duasına icabet etmesi peygamberin davasının hak 

olduğunun bir göstergesidir. Mâverdî’ye göre, normal şartlar altında yaşanması 

gereken meşakkatlerin, makbûl olunan dualarla kaldırılması peygamber için bir 

mûcize kabul edilmektedir.622 Peygamberlerin dışında duası makbul olunmuş kişilerle 

ilgili rivayetler de vardır.623 Şu kadar var ki peygamberlerin duası herkese şamildir, 

peygamber dışındakilerin duası ise, kişi ve olaylara özgüdür. Peygamberler ancak 

hakkı konuşur, onların dilleri dua ettiğinde memûr olduklarına yöneliktir, onun için 

kabul olunur. Peygamber dışındakiler, hakkı konuşsa da hakkın dışında da konuşurlar; 

eğer duaları kabul olursa, Allah’ın dilemesiyle onun yanında üstün olmalarının 

göstergesidir.624 

Buhârî, Müslim gibi muteber hadis kaynaklarında Hz. Peygamber’in dualarıyla 

ilgili birçok rivayetin varlığı bilinmektedir. Bu rivayetlerin de ötesinde Kur’ân-ı 

Kerim, peygamberlerin kabul olunan dualarından söz etmektedir. Meselâ Hz. 

İbrahim’in, soyuna yönelik duası ve Hz. Peygamber’le birlikte bu duanın hayat 

bulması bunun en güzel örneğidir. Öyleyse peygamberlerin makbûl duaları, Kur’ân’ın 

şahitliğiyle nübüvveti doğrulayan deliller mesabesindedir.625 

Bununla birlikte delâil, siret ve hasâis kültüründe zayıf hatta uydurma çok 

sayıda dua haberlerinin varlığı da bilinen bir gerçektir. Bu bağlamda Mâverdî’nin 

delâîl geleneğine uyarak eserine aldığı rivayetleri hiçbir sıhhat kriteri gözetmeden 

yorumsuz bir şekilde verdiği görülmektedir.626 A’lâmü’n-nübüvve’nin muhakkiki 

Abdurrahman el-Ak’ın tespitlerine göre Mâverdî, genellikle muteber kaynaklarda 

geçmeyen bir kısmı zayıf hatta uydurma olduğu bilinen rivayetleri nübüvveti ispat 

 
622 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 105. 
623 bk. Mağarada mahsur kalan üç kişinin duası Buhârî, “Büyû”, 98; “İcâre”, 12; Müslim, “Zikir”,100. 
624 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 105. 
625 el-Bakara, 2/126-129. 
626 Hadisçi Mehmet Emin Özafşar, Mâverdî’nin bu anlayışını tenkit babında şunları söyler, Doğu'nun 

büyük hukukçusu Şafii Maverdi, A’lâmü'n-nübüvve isimli bir eser kaleme alarak, burada rivayetlerde 

yer alan örnneklerden örülü Peygamber mucizelerini ardarda sıralar. Bk. Özafşar, “Hadisçilerin 

Peygamber Tasavvuru/Anlayışı”, 307-330. 



  

 237 

bağlamında eserine almıştır.627 Onun eserine aldığı ilgili haberlerin muteber hadis 

kaynaklarında değil de tarih, hasâis ve delâil kitaplarında bulunması bu durumun bir 

göstergesidir.628 Bu rivayetler içerisinde Kur’ân ve sahih sünnetin genel ilkeleri, akıl, 

İslâm’ın mana ve maksadına ve sünnetullâha aykırı, birçok haberin varlığı söz 

konusudur. Meselâ Hz. Peygamber’in beddua ettiği yedi kişinin akıbetinin anlatıldığı 

rivayet, normal bir aklın bile benimseyemeyeceği türden tenakuzlarla doludur.  

Ayrıca bu rivayetlerde talep edilen, hastaların şifa bulması, yemeğin 

bereketlenmesi gibi genellikle dünyevi arzulardır. Halbuki, Kur’ân ve sahih sünnette 

ifadesini bulan dualarda, belli talepler ve şahıslardan daha ziyade dünya ve ahiret 

saadeti, tüm insanlığın hidayeti gibi genel ifadeler kullanılır.  

2.3.7. Hz. Muhammed’in Ahlaki Faziletinin Nübüvvetine Delâleti 

Hz. Peygamberin doğruluk, güvenirlik, sabır, kanaat, cömertlik, tevazu, 

fedakârlık, cesaret gibi insanı insan yapan en güzel vasıfları taşıdığı, dost ve düşmanın 

ittifakıyla kabul görmüş, sadece yaşadığı dönemde değil, bütün çağlara model olmuş 

ve onun bu örnekliği “Allah'ın Resulünde sizin için güzel bir örnek vardır.”629 ayetiyle 

sübut bulmuştur. 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in güzel ahlakını, “Rasûlüllâh’ın asrında fazilette, 

halkî, hulkî, kavlî ve fiilî kemâlatta hiç kimse ona denk ve yakın olamadı. O, en şerefli 

ahlak, en güzel davranış, en faziletli amel kendisinden sâdır olduğu için nübüvvet 

makamına ehil olmuştur. Çünkü dünyada nübüvvetten daha büyük makam yoktur. 

Nübüvvet makamı Allah ile kulları arasında bir elçilik olarak hâlıka taat ve halkın 

maslahatını tesis etmektedir.” 630 sözleri ile nitelemektedir. Böylece Mâverdî, Hz. 

Peygamber’in nübüvvete ehil olmasını onun ahlâkî yetkinliği üzerinden okumaktadır. 

 
627 Muhakkik Abdurrahmen el-Ak, bazı rivayetlerin hiçbir kaynakta bulunmadığına dair kanatlerini dile 

getirmektedir. 
628 Bünyamin Erul, İslâm düşüce tarihinde uydurma faliyetlerinin ortaya çıkması ile ilgili dört sebepten 

söz eder. Bunlar; 1. Hz. Peygamber'i yüceltme arzusu, 2. Hz. Peygamber'e karşı sevgi ve saygı, 3. Hz. 

Peygamber'i istismar, onun adını kullanarak çıkar sağlama, 4. İslâm düşmanlarının saptırma gayreti. 

Bünyamin Erul, İslâm’ın Anlaşılmasında Sünnetin yeri ve Değeri (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2003), 420. 
629 el-Ahzâb 33/21.  
630 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 181. 



  

 238 

Hz. Muhammed’in ahlâkının en önemli özelliği, Allah vergisi oluşudur. O bütün 

güzel vasıfları, çalışıp, emek verip, bir çaba sonucu kazanmış değildir. Ondaki güzel 

vasıflar yaratılışında mevcut olup Allah tarafından, ikram edilmiştir. Onun güzel 

ahlakı, “Ve hiç şüphesiz sen pek büyük bir ahlâk üzerindesin.”631 ayetiyle Allah’ın 

onayından geçmiştir. Onu eğiten, edep ve ahlâkın en üstün vasıflarıyla süsleyen 

Allah’tır. “Beni Rabbim terbiye etti, terbiyemiz güzel yaptı.”632 Hz. Peygamber’in 

gerek peygamberlik iddiası öncesindeki gerekse risâleti sonrasındaki yaşantısı, daha 

doğrusu ondan sadır olan söz ve fiiller peygamberliğini kanıtlayan delillerden kabul 

edilmiştir.633 Çünkü Allah’ın müdahalesi olmadan bu niteliklerin tamamının bir 

insanda bir araya gelmesi, böyle bir yaşantının sergilenmesi mümkün değildir.634 İşte 

bu yüzdendir ki en yüce ahlâk ile oluşmuş bir şahsiyetin tezahürü olarak 

inceleyeceğimiz bu özellikler, Hz. Peygamber’in nübüvvetinin aklî delilleridir.  

Mâverdî, beşerdeki kemâl sıfatları; halkî ve hulkî kemâlat, kavlî ve amelî 

fazilet olmak üzere dört temel değer üzerine inşâ eder.635 Onun ortaya koyduğu bu 

tanımlama, ahsen-i takvîm üzere yaratılan beşerin kâmil insan olabilmesinin 

vasıflarıdır. İşte bu vasıflar, Hz. Peygamber’in şahsında bütünleşerek somutlaşmıştır. 

Mezkûr faziletlerin hepsinin onun dışında hiçbir beşerde bulunmaması, onun 

nübüvvetinin gerçekliğinin işaretidir.  

2.3.7.1. Hz. Muhammed’in Suretindeki (halkî) Kemâlât  

Resûlüllâh, etkileyici ve sâkin bir heybeti, ihlas ve muhabbeti ile gönüllerde iz 

bırakarak teslimiyete davet eden bir davetçi idi. Kisrâ’nın elçileri, ceberrut kralların 

eğitiminden geçmelerine rağmen, yanında herhangi bir techizatı olmayan ve hiçbir 

zaman despot bir yönetim sergilememiş olan Hz. Peygamber’e geldiklerinde 

başlangıçta onun heybetinden dolayı ürktü. Fakat onun tevâzusu elçileri yatıştırdı.636 

Onun heybeti düşmana korku salarken, tevâzusu heybetindeki aşırılığı frenlemiş, 

etrafındakilere karşı bir çekim etkisi oluşturmuştur. Böylece Hz. Peygamber, kalpleri 

 
631 el-Kalem 68/4. 
632 Celâleddîn es-Süyûtî, el-Câmiu’s-sağîr (Beyrut: Dâru’l-İlmiyye, 1425/2004), 25. 
633 Bk. Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 642; Heysemi, Mecmeu’z-zevâid, 18/384. 
634 Toprak, Hz. Muhammed’in Nübüvvetine Delil Olan İnsanî Özellikler, 155. 
635 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 182. 
636 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 182. 



  

 239 

kendine meylettirerek gönülleri fethetmiş, insanların itaat etmesini ve emre boyun 

eğmesini sağlamış, en inatçı ve hasetçiler bile ondan uzaklaşmamış ve nefret 

etmemiştir. Aksine insanlar ona tabi olmaya ve ona uygun davranış sergilemeye eğilim 

göstermiştir. İşte bu hasletler, huzur ve saadetin vesileleri ve nübüvveti olgunlaştıran 

risâletin yasalarıdır. 

Hz. Muhammed’in üstlenmiş olduğu peygamberliğin bünyesinde, din ve dünya 

işlerinin yürütülmesi beraber işlemektedir. Mâverdî’nin işaret ettiği bu pasajlarda, 

onun hem dünyevi işlerin liderliğine hem de gönülleri fetheden tebliğciliğine işaret 

vardır. Nitekim Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniye adlı eserinde imamet görevini üstlenen 

kimsenin, Hz. Peygamber’in nübüvvetine halef olarak hem dünya işlerini hem de din 

işlerini yürütmekle mükellef olduğunu beyan eder.637 

Kanaatimizce Mâverdî, Hz. Paygamberin karizmatik liderlik vasfına işaret 

etmektedir. Onun heybetli görünümü gönüllerde endişeye yol açsa da hemen peşinden 

gelen tebessüm, sevgi ve muhabbet, ‘ben sizin içinizden biriyim’ dercesine lisanı 

haliyle gösterdiği engin tevâzu, endişeyi giderip gönüllerde idmînana yol açar. İki zıt 

liderlik karakterini bünyesinde taşıyan Resûlüllâh, uzlaştırmacı bir kişilik sergileyerek, 

bir taraftan karizmatik liderliği ile muhatap üzerinde etkin gücünü gösterirken, diğer 

taraftan da alçakgönüllü liderliği ile de muhatabın kendinden uzaklaşmasına engel 

olarak gönül kazanma rolü oynar.638 Böyle bir liderlik hali herkesin başaramadığı, 

ancak ilâhî bir lütuf ile elde edilebilecek peygamberî bir özelliktir. Yaşadığı dönemin 

bütün ön yargılarına rağmen, her türlü dayatmalara ve zulme karşı mücadele eden Hz. 

Peygamber, erişilmez liderliğiyle kendi dönemimdeki insanların gönüllerinde taht 

kurduğu gibi, çağlar ötesindeki insanların da kendisine iman etmesini sağlamıştır. İşte 

şu hadis-i şerif, “Hayır. Siz benim ashâbımsınız. Benim kardeşlerim, bana, beni 

görmeden iman edenlerdir.”639 ifadeleriyle bu gerçeği özetler. Medine’ye hicret 

 
637 Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniye, (Kahire: Dâru’l-Hadîs, ts.), 39. 
638 Nilüfer Rüzgâr, “İslâm Geleneğine Göre Yöneticilerin ve Liderlerin Taşıması Gereken Özellikler”, 

ARHUSS 3 (2020),72-96. 
639Ahmed b. Hanbel, 3/155. 



  

 240 

ederken mağarada Hz. Peygamber’in duası ise tam bir iman ve liderlik örneğidir. 

“Korkma Yâ Ebûbekir! Üçüncüsü Allah olan iki kişiye kim ne yapabilir.”640 

2.3.7.2. Hz. Muhammed’in Ahlâki (hulkî) Kemâlatı  

Mâverdî’ye göre, Hz. Peygamberin ahlakını mütekâmil hale getiren altı esas 

vardır. Firâset sahibi olmak, sabır, zühd, tevâzu, hilm ve ahde vefâ onu, büyük ahlak 

abidesi yapan unsurlardır. Onun, beşere ait olan bu özelliklere en ileri derecede sahip 

olması, Hz. Muhammed’i diğer insanlardan ayıran vasıflar olup, nübüvvetinin 

delillerinden kabul edilir. 641 

Birinci haslet: Hz. Peygamber, parlak bir akıl, isabetli algı gücü (vehm) ve 

doğru bir firâsete sahiptir. Bunun için sağlıklı bir düşünce ile isabetli kararlar verir. 

Düşüncelerinde ve kararlarında entrika ve hileye yer yoktur. Sert ve katı durumlarda 

bile acziyet göstermek şöyle dursun, aksine o, âcizi gözeten, ayıpları kapatan ve 

sorunları çözen olmuştur.642 

Hz. Peygamber’in yüksek bir akıl gücüne sahip olması onun isabetli karar 

vermesine sebebiyet verir. Karar verirken asla hileye başvurmaz. En sert durumlarda 

bile âcizlik göstermez, kararlılıkla güçlülüğünü korur. Hudeybiye barış antlaşmasında 

zahiren müslümanların lehine olmayan kararlar alındığında, Hz. Ömer gibi en 

yakınlarının bile tenkidine maruz kalmış, fakat asla acziyet göstermemiş kararlılığını 

korumuştur. Antlaşmanın sonucunun müslümanların lehine dönüşmesi, onun meselere 

basîretle baktığının, isabetli kararlar verdiğinin göstergesidir. Zaten akıllı ve zeki 

olmak anlamındaki fetânet, peygamberliğin vazgeçilmez şartıdır.643 

İkinci haslet: Hz. Muhammed, en zor ve sıkıntının şiddetini artırdığı 

zamanlarda kendisinden yardım talep edilendir. O, bu durumlarda asla sebatını 

kaybetmemiş, harap ve bitkin düşmemiş, sıkıntılardan şikâyet etmemiş hep sükûnetini 

koruyarak sabrıyla zorluklara direnmesini bilip, onlardan kurtulmaya güç yetirmiştir. 

 
640 Buhârî, “Tefsîr”, 9; “Fezâilü’l-ashâb”, 2; Ahmed b. Hanbel, 3/155. 
641 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 183. 
642 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 183. 
643 Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniye liderde bulunması gereken vasıflar arasında yüksek akıl gücüne sahip 

olmasını da zikreder. Mâverdî, Ahkâmü’s-sultâniye, 18. 



  

 241 

Hz. Peygamber, Kureyş ileri gelenlerinin tehditlerine karşı sabrıyla direnmiş, hep 

zayıflarla beraber olmuştur.644 

İnsan, bazı sıkıntılarla muzdarip olur; kimi açlık, kimi hastalıkla imtihan 

edilirken, kimi insan yakınlarının ölümü, kimi insan düşmanların tehdidiyle baş başa 

kalır. Fakat Hz. Peygamber, çocukluğundan itibaren hayatta sıkıntı ve çilenin her 

türlüsünü yaşamıştır. Onun, küçüklüğünde öksüz ve yetimliği tatması, nübüvvetle 

şereflendikten sonra kendi kabilesinin bile, tehdit ve işkencelerine maruz kalması, 

açlıkla imtihanı, kendisine ve eşine alçakça iftiralar, Hz. Peygamber’in çektiği çilelerin 

bir kısmıdır. Fakat o, sabrıyla bunların üstesinden gelmiş, asla âcizlik göstermemiş, 

gücünü kaybetmemiştir.645 O, gücünü imanından alıyordu, çünkü biliyordu ki, hiçbir 

zaman yenilmeyecek güç vardı arkasında. İşte bu sabır, ancak bir peygamberde olur, 

dedirten nitelikte bir dayanıklılığın tezahürü olması hasebiyle, Hz. Muhammed’in 

peygamberliğini doğrulayan delillerden kabul edilmiştir. 

Hz. Peygamber, çektiği çilelerin bir kısmını şöyle anlatır: “Allah hakkında 

benim korkutulduğum kadar kimse korkutulmamıştır. Allah yolunda bana çektirilen 

eziyet kadar, kimseye eziyet edilmemiştir. Zaman olmuştur, otuz gün ve otuz gecelik bir 

ay boyu, Bilal ile benim yiyeceğim, Bilâl'in koltuğunun altında saklayacak miktarı 

geçmemiştir."646 Hz. Aişe’den rivayetle Hz. Muhammed’in ailesi, onun vefât ettiği ana 

kadar, iki gün arka arkaya arpa ekmeğiyle karnını doyurmadı.647 

İşte bu şiddetli zorluklara sabreden, dualarında dünyalık istemeyerek dünyadan 

yüz çeviren ve ancak ahireti talep eden kimsenin davasında Allah’a karşı yalan 

söylemesi mümkün değildir. Bir beşer, böyle sıkıntılara katlanıyorsa onun iddiası 

hakikatten başka bir şey olamaz. Dolayısıyla onun engin bir sabır timsali olması, 

nübüvvetini kanıtlayan delâildendir.648 

 
644 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 183. 
645 Döğen, Resûlü Ekremdeki Eşsiz Ahlak, 152-156. 
646 Tirmizî, “Kıyâmet”, 35 /2474. 
647 Buhârî, “Eymân”, 22; Müslim, “Zühd”, 22. Ayrıca bk. Buhârî, “Et’ıme “, 23, 27; Nesâî, “Dahâyâ”, 

37; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd İbni Mâce, es-Sünen, nşr. Şuayb Arnaud vd., (b.y.: Dâru’l-

Risâleti’l-İlmiyye, 1430/2009), “Et’ıme”, 48, 49. 
648 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 183. 



  

 242 

Üçüncü haslet: Zühd, dünyaya karşı negatif bir tavır içinde olmaktır. Dünyanın 

cazibesi sayılan makam-mevki şöhrete değer vermeme, aza kanaat, çokça ibadet ve 

âhirete yönelme zühd hayatının işaretlerindendir.649 Mâverdî’nin anlatımında zühd, 

dünyadan yüz çevirmek, dünyaya ulaşmada kanaatkar olmak, güzelliklerine 

meyletmemek ve cazibesine aldanmamaktır.650 Kur’ân-ı Kerîm’de, “Siz dünya 

hayatını tercih ediyorsunuz ama âhiret hayatı daha hayırlı ve daha kalıcıdır.” 

meâlindeki ayetler,651 bâki olan âhiret hayatına yönelmenin kul için daha fazla önem 

taşıdığını bildirmektedir.652 

Hz. Muhammed’in peygamberlik delillerinden birisi de onun zühd sahibi 

olmasıdır. Resûlüllâh, dünyada zühd üzere olmayı, ondan yüz çevirmeyi, onun 

arzularından uzaklaşmayı teşvik ederek şöyle buyurdu: “Kim ki, dünyaya muhabbet 

beslerse, ahiretine zarar verir. Öyle ise, bâkî olanı fânî olana tercih ediniz.”653 Yine 

farlı bir rivayette, “Ebedî hayâta; âhiret hayâtına inanıp da (hep) aldanış yurdu olan 

dünya için çalışana pek çok hayret ederim.”654 "Su içinde yürüyen bir kimse, ayaklarını 

ıslanmaktan kurtaramadığı gibi, dünya işlerini (ahiret işlerinden daha) üstün tutan bir 

kimse de kendini günah işlemekten kurtaramaz."655 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in zühdünü, rivayetlerle anlatmaya devam ediyor. 

Hz. Peygamber'e, Eğer istersen sana, daha önce hiçbir peygambere verilmemiş ve 

senden sonra hiçbir peygambere verilmeyecek dünya hazinelerinin anahtarlarını 

verelim. Bunlar, senin için Allah katında olan mükâfatından hiçbir şey 

eksiltmeyecektir, denildiğinde o, ‘bunlar bana ahiret gününde toplu olarak 

verilsin,’656 deyince, “Allah: Dilerse sana bundan daha güzelini, içinden ırmaklar 

akan cennetleri verebilecek olan, sana köşkler kurabilecek olan Allah'ın şanı yücedir. 

 
649 Cürcânî, “zhd”, 118. 
650 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 183. 
651 bk. Tâhâ 20/131; el-Kasas 28/60; el-A’lâ 87/16-17. 
652 Semih Ceyhan, “Zühd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 

44/533-535. 
653 Ahmed b. Hanbel, 4/175, 412; Tirmîzî, “Şemâil”, 214. 
654 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 184. 
655 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 185; Zebîdî Murtazâ, Tahrîcü ehâdîsü İhyâ ulûmi’d-dîn (Riyad: Dâru’l-

Âsıme, 1408/1987), 4/186. 
656 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 184; Celâleddîn es-Suyûtî, ed-Dürru’l-mensûr et-tefsîru’l-me’sûr, thk. 

Abdullah b. Abdullah el-Muhsin et-Türkî (Kahire: Merkezi li’l-Buhûsili’d-Dirâsâtive’l-Arabiyyeti’l-

İslâmiyye 1424/2003) 11/139. 



  

 243 

Hayır, onlar kıyameti de yalanladılar. Biz ise o kıyameti yalanlayanlara çılgın bir 

cehennem ateşi hazırlamışızdır."657 âyetini indirdi. 

Üzerinde yattığı hasır, Resûlüllâh’ın vücudunda iz bırakmıştı, Hz. Ömer: Yâ 

Resûlallah! Bir döşek edinsen dediğinde, Hz. Peygamber, "Benim dünya ile ilgim ne 

kadar ki? Nefsim elinde olan Allah’a yemin olsun ki, benim benzerim nedir ki? Ben bu 

dünyada bir ağacın altında gündüzün bir süre gölgelenen, sonra da oradan kalkıp 

giden binitli bir yolcu gibiyim.”658 buyurdular. Başka bir rivayette Hammâd b. Bilâl b. 

Ebî Bürde, Hz. Ayşe bize öyle eski, öyle yıpranmış, yamalı ve kaba bir elbise gösterdi 

ve şunları söyledi: “Resûlüllâh ruhunu işte bu elbisenin içinde teslim etti.”659 

Hz. Muhammed, Hicaz'ın en uzak noktalarından Irak çöllerine ve Yemen’den 

Umman kıyılarına kadar hükmettiği halde, elindekilerle kanaat etme noktasında 

insanların en zâhididir. Onlardan istifade etmekten yüz çevirdi. Dünyaya rağbet 

etmesinler diye ehl-i ıyâline meta ve mal miras bırakmadı.660 O halde, Hz. 

Peygamber’in zühdü yokluktan kaynaklanan bir zâhidlik değildir; o, İslâm dünyası 

servete kavuştuktan sonra da dünya nimetlerinden mümkün olduğunca uzak kalma 

prensibini korumuş, ailesinin de aynı anlayış içinde yaşamasını tavsiye etmiştir. Hatta 

hanımları kendisinden dünyalık istediklerinde, Hz. Aişe onlar adına nafakalarının 

artırılması için Hz. Peygamber’e başvurmuş, bunun üzerine “Ey peygamber, 

zevcelerine de ki: Eğer siz dünya hayatı ve onun zînet (ve ihtişam) ını arzu ediyorsanız 

gelin size boşanma bedellerini vereyim de hepinizi güzellikle salıvereyim.”661 

mealindeki ayeti kerime nazil olarak662 onların dünyalık talebi reddedilmiştir.  

Hz. Peygamber’in vefatından sonra kızı Fâtıma’nın Halife Ebû Bekir’den bazı 

istekleri oldu. Hz. Ebû Bekir, Resûlüllâh’ın “Biz, peygamberler miras bırakmayız, 

bizim bıraktıklarımız sadakadır.”663 sözlerini duydum dedikten sonra, ‘Resûlüllâh 

 
657 el-Furkan 25/10. 
658 Ahmed b. Hanbel, 1/391, 441; Tirmizî, “Zühd”, 44; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 184. 
659 Buhari, “Humus”, 5; Müslim, “Libas”, 35; Ebû Dâvud, “Libas”, 5; Tirmizi, “Libas “, 10. 
660 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 185. 
661 el-Ahzâb 33/28. 
662 Buhârî, “Tefsîr”, 33/4-5; Müslim, “Talâk”, 30-35; Kur'an Yolu, 4/380-381. 
663 Buhârî, “Meġâzī”, 14, 38; “Ferâiż”, 3; “İtiśâm”, 5. 



  

 244 

kime yardım ediyorsa, ben de ona yardım ederim, kime infak ediyorsa ben de ona infak 

ederim,664 diyerek Hz. Fâtıma’nın bu talebini geri çevirir. 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in zühd hayatına yönelik rivayetleri verdikten sonra 

onun zahidâne yaşam tarzının, aile efradına ve halifelere intikal ettiğini beyan edip, 

onların zühdî yaşamlarına dair hayatlarından kesitler sunar. Hz. Ebûbekir, ilk halife 

olarak kendisini ibadete vermiş Allah’a dost olmuştu, bunun için kendisi dost sahibi 

(ze’l-halîl) olarak isimlendirilmiştir. Hz. Ömer yünden ve deriden yamalı elbise giyer, 

bu halde çarşı pazarda omzunda kamçıyla insanların içine karışır, gece bekçi gibi 

dolaşıp ihtiyaç sahiplerini araştırıp emri bi’l-ma’rûf ve nehy-i ani’l-münker yapardı. 

Hz. Osman bütün gece namaz kılar, her rekâtta uzunca Kur’ân okur, malını cömertçe 

dağıtıp, kendini halka feda eder, kendisini Allah’ın kölesi olarak görüp şöyle derdi, 

‘ben bir köleyim, köle gibi yer ve içerim.’ Halife Hz. Ali’nin üç dirheme satın aldığı 

gömleğin kolu iki bileğinden parçalıydı. Bu elbisesinden dolayı Allah’a hamdederdi. 

Sert ve kuru yiyecek yer, kalın giyerdi. Malını beytülmala ayırır, orada uyurdu. İşte 

Resûlüllâh’ın Raşid halifelerinin ve ashabının dünyadaki hakiki zahitlik anlayışı 

bunlardı.665 

Mâlik b. Enes anlatıyor: Resûlüllâh bir gün mescide geldi, Ebûbekir ve Ömer’i 

orada buldu. Onlara sizi dışarı çıkaran nedir? diye sorduğunda onlar açlık, dediler. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber, beni de açlık çıkardı, dedi. Ensardan Ebî Heysem b. 

Teyyihân’a gittiler. Heysem, yanında çalışandan buğday veya arpa getirmesini istedi. 

Kalktı onlar için bir koyun kesti. Rasûlüllâh süt koyunu kesme dedi. Onlara tatlı su ve 

hurma getirdi. Bununla yemek yaptılar, ondan yiyip, bu sudan içtiler. Bunun üzerine 

Resûlüllâh, “Bugün bu nimetlerden kesinlikle sorulacaksınız.”666 diyerek Allah’ın 

buyruğunu hatırlattı.667 

Resûlüllâh’ın öğretiminden geçen zâhidâne yaşam tarzı, ashap için örnek teşkil 

etti. Onlar dünyaya malik oldukları zaman bile, onu ellerinin tersiyle itmekten geri 

durmadılar. Nimet bulduklarında, bugün bu nimetlerden kesinlikle sorulacaksınız 

 
664 Ahmed b. Hanbel, 1/25, 48,162; Tirmîzî, “Şemâil”, 214; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 185. 
665 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 185-186. 
666 et-Tekâsür 102/8. 
667 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 186. İbn Abbas rivayetin ziyafeti veren Ebu Eyyüb el-Ensari olarak 

anlatılır. Ebû Hâtim Muhammed b. Hıbbân, Sahih, thk. Şuayb Arnaud (Beyrut: Müssesetü’r-Risâle, 

1408/1988), 12/17-19. 



  

 245 

düşüncesiyle dünya nimetlerinden yararlanmayı endişe ile karşıladılar. Nimetin 

yokluğunda kanaatkarlık ve zahidâne hayat yaşamak kolaydır, fakat varlık içerisinde, 

yokmuş gibi yaşamak herkesin başarabileceği bir durum değildir. Hz. Peygamberin 

hayatındaki zühd, varlıkta da yoklukta da onun vazgeçilmez prensibi olmuştur. Bunun 

içindir ki, onun zahidâne yaşamı nübüvvetine bir delil olarak gösterilmiştir. 

Dördüncü haslet: Hz. Muhammed, müşriklerin beklentilerinin aksine beşer bir 

peygamberdi. Kur’ân-ı Kerim’de defalarca övüldüğü halde, hiçbir şekilde insanlar 

arasında peygamberlik imtiyazını kullanmamış ve kendisini onlardan üstün 

göstermeye çalışmamıştır. Mâverdî, onun tevâzuya dair niteliklerini şöyle açıklar: 

Çarşı-pazarda dolaşır, ashabıyla birlikte karışık otururdu. Resûlüllâh, tevâzu ile eziklik 

arasındaki dengeyi iyi ayarlar; bir taraftan yürürken başını öne eğer, hayasıyla 

otururken tam bir tevazu örneği sergilerken diğer taraftan da bu tevâzunun zillete yol 

açmasına, dur dercesine heybetini de korurdu. Yanına girenler heybetinden korksa da 

da “Çekinme! Ben Mekke’de kurutulmuş et yiyen kadının çocuğuyum.”668 diyerek 

kendi içlerinden birisi olduğunu hatırlatırdı.669 Allah, kendisini kral bir peygamberlik 

ile kul bir peygamber olmak arasında serbest bıraktığında o, kul bir peygamber olmayı 

tercih etmiştir.670 Böylece Hz. Peygamber hiç kimsede bulunmayacak bir şekilde örnek 

tevâzusuyla peygamberliğini kanıtlamış oldu. 

Beşinci haslet: Yumuşak huyluluk, sakin tabiatlılık anlamlarına gelen hilm 

kavramını Cürcânî, “öfkenin kabarması halinde itidal ve sükûneti koruma ve zâlime 

karşılık vermeyi ertelemek671 şeklinde tanımlayarak hilmin ahlâkî anlamına işaret 

etmiştir.672 

Hz. Peygamber, hilmini ve vakarını, kendisine yapılan densiz ve ahmakça 

tutumlara rağmen korumuştur.673 Onun bu halini Hz. Aişe, “Allah Resûlü şahsî bir 

meselesinden, uğradığı zararlardan dolayı kimseyi incitmemiş, hiçbir kimseden 

intikam almaya kalkmamıştır, fakat Allah'a ait bir hak ayaklar altında çiğnenirse, onu 

 
668 Heysemî, Mecmau'z-zevaid, 18/407. 
669 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 186. 
670 Ahmed b. Hanbel, 2/291; Heysemî, Mecmau'z-zevaid, 18/399-401. 
671 el-Cürcânî, “ḥilim” 90. 
672 el-Cürcânî, “ḥilim” 90. 
673 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 187. 



  

 246 

hiç affetmez, hemen o kimseden Allah adına intikam alırdı.”674 ifadeleriyle dile getirir. 

O, düşmanlarına bile her hilm sahibinden daha halîmdi. İçerisinde yetiştiği bedevîlerin 

hilmden uzak kaba davranışlarına rağmen Allah Tealâ, Resûlünü kaba, taşkınlık ve 

yersiz davranışlardan korudu. Böylece Resûlüllâh ümmetine ve tüm mahlukata karşı 

şefkat ve merhametle yaklaştı. Kureyş, onu hedef alan her türlü suç ve günaha 

meyletse de Hz. Peygamber, onların sert ve kaba tutumlarına karşı sabrını korudu. 

Onları kahredecek güce sahip olduğunda, yine affetti ve bağışlama yolunu tuttu.675 

Bunun en güzel örneğini Mekke’nin fethinde ortaya koydu. Fetih yılında zafer 

kazandığında, Kureyşliler korku içerisinde toplanmış bir haldeyken, onlara benden ne 

bekliyorsunuz? dediğinde Kureyşliler, sen kerim bir amca oğlusun, affedersen bu 

sendendir, eğer intikam alırsan, bize kötülük etmiş olursun, dediler. Bunun üzerine 

Resûlüllâh, “Ben size Yusuf’un kardeşlerine söyledikleri gibi söylerim,” dedikten 

sonra ‘Yûsuf şöyle dedi: Bugün yaptıklarınız yüzünüze vurulmayacak, Allah sizi 

affetsin! O, merhametlilerin en merhametlisidir.’676 ayetini okuyarak eşsiz bir 

bağışlama örneği göstermenin yanında, onlara “Allah’ım Sen Kureyş’in ilklerine 

cezayı taddırdın, sonlarına bağışlanmayı taddır.”677diyerek dua etti. Hind binti Utbe, 

amcası Hamza’nın karnını yarıp, çiğerini çıkarmış, elini Rasûlüllâh’a verdi, ona biat 

etti.678 

Resûlüllâh’ın hilmi, ilâhi bir bağıştı. Mâverdî’nin işaret ettiği gibi, Allah’ın, 

Rasâlünü kabalık ve taşkınlıktan koruması, onun hilminin, ilâhi bir iradenin tezahürü 

olduğunu gösterir. Amcasını hunharca katleden Vahşi’yi bile affetme davranışı, ileri 

derecede bağışlama, merhamet ve beşer psikolojisinin ötesinde bir ruh halidir. Başka 

insanların yapmaktan âciz kaldığı bu hilm hali, peygamberî bir tutum olarak nübüvvete 

delalet eden bir göstergedir. 

Altıncı haslet: Resûlüllâh, ahdini muhafaza eden va’dine vefa gösterendir. O 

ahdini bozmaz, va’dine muhalefet etmez. Çünkü o sözünden dönmeyi, karekteri 

 
674 Müslim, “Fedâil”, 79. 
675 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 187. 
676 Yusuf 12/92. 
677 İbn Hişâm, es-Siratü’n-nebeviyye, 3/54-55. 
678 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 187; İbn Kesîr, el-Bidâye, 6/617. 



  

 247 

bozmak ve ihanet olarak görüp (ğader) büyük günahlardan sayar. Bozulan ahit, yerine 

gelinceye kadar ihanet edip, fıtratı bozanlara en şiddetli karşılığı verir. Benî Kureyzâ 

ve Benî Nadîr yahudilerinin ve Hudeybiye barışında kureyşlilerin yaptıkları cezasız 

kalmamış, Allah, ahdini bozanlara karşı peygamberine hayırlı bir tercih sunmuştur.679 

Güvenilir olmak, genel olarak peygamberliğin vazgeçilmez şartı, özel olarak 

da Hz. Peygamber’in önemli bir vasfıdır. Ahde vefa, emîn olmanın doğal sonucudur. 

Onun ahde vefası, gelip geçici bir tutum olmayıp, zararına olsa bile sözünden 

dönmeyecek niteliktedir. Çünkü ‘Söz vermek sorumluluğu gerektirir.’680 ilahî fermanı 

bunu emrediyor. 

İşte bu altı haslet onun ahlakını ikmal eden hususlardır. Allah bunlarla onu 

bütün mahlukat üzerine üstün kıldı. Resûlüllâh üstün bir akıl gücü ve keskin firâseti 

ile isabetli kararlar vermiş, sabrı ile davasını anlatırken zorluk ve sıkıntılara boyun 

eğmemiş, zühdü ile dünyaya meyletmemiş, tevâzusu ile sıradan bir hayat yaşamış, 

hilm ile en azılı düşmanlarını bile bağışlama yoluna gitmiş, ahde vefa ile kendi 

aleyhine bile olsa ahdini bozmamıştır. Bunlar, onu büyük ahlak abidesi yapan 

unsurlardır. Hasılı Resûlüllâh, bütün kemal sıfatlarla donatılmış, rezîlet sıfatlarından 

arındırılmış, insan yaratılışında var olan birbirine zıt huyları en mükemmel bir şekilde 

meczedip, bütün duyguların ideal noktasını bularak hayatında tecessüm ettirmiştir.  

2.3.7.3. Hz. Muhammed’in Sözlerindeki Fazilet 

Hz. Muhammed’in konuşması, son derece tatlı, gönle hoş gelen, kelimelerini 

seçerek tane tane ifade eden, vurgulamak istediğini üç defa tekrar eden, gereksiz yere 

konuşmayan bir nitelik arz ederdi. Mâverdî, onun konuşmasında vurgulanması 

gereken ve bu yönüyle onu diğer kelâmlardan ayıran sekiz hasleti öne çıkarır. Hz. 

Peygamber diğer özellikleriyle farklılık yarattığı gibi, onun sözleri de dinin 

anlaşılmasında ve yaşanmasında etkili olmuştur. Onun sözlerinin bir kısmı Kur’ân-ı 

te’yîd eder, bazısı tebyîn ederken bazı sözleri de teşrî amaçlıdır.681 Hz. Peygamber’in 

sözleri diğer kelâmlarda olmayan kapsam, mana ve tesir gücüne sahip olduğu için 

 
679 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 187-188. 
680 el-İsrâ, 17/34. 
681 İlgili ayetler için bk. Âl-i İmrân 3/31-32, 132; el-Haşr 59/7. 



  

 248 

nübüvvetine delil kabul edilmiştir. Çünkü bu niteliklere sahip söz ve konuşmanın insan 

gücü dahilinde olması mümkün değildir.  

Mâverdî’ye göre, Hz. Peygamber’in diğer kelâmlara nazaran sözlerini farklı 

yapan sekiz haslet şunlardır: 

Birinci haslet: Hz. Peygamber, ilim tedrîs etmemiş, kitap okumamış, âlimi ve 

muallimi olmayan ümmî bir milletin ümmî bir bireyiydi. Açıkladığı kesin hükümlerle 

nice parlak akılları ve basiretlileri şaşkına döndürerek en zahir olanın hükmünü ortaya 

koydu. Onun söz ve fiillerinde bir sürçme ve tökezleme olmamıştır.682 Çünkü okuma 

yazma bilmeyen, daha önce kitap yazma merakı olmamış, şiir ve söz sanatlarıyla 

ilgilenmemiş bir şahsın, kırk yaşından sonra insanları hayrete düşüren muhteşem 

kelâmda bulunması, onun bu sözleri kendi gayretiyle söyleyemeyeceğinin işaretidir.683 

Dolayısıyla eğitim-öğretim sürecinden geçmeden bir insanın, mûcizevî bir kitabı 

meydana getirmesi, sadece Allah’ın müdahalesi, vahyi ve ilhamı ile mümkün olur.684 

Bunun içindir ki, Hz. Peygamber’in ümmî oluşu da nübüvvetini doğrulayan delillerden 

bir tanesidir.685 Nitekim “Sen bundan önce ne bir kitap okuyabiliyor ne de onu kendi 

elinle yazabiliyordun; öyle olsaydı gerçeği çürütmeye çalışanlar kuşkuya 

düşerlerdi.”686 ayetinde Allah elçisinin ümmî oluşuna işaret vardır. 

İkinci haslet: Hz. Muhammed, herhangi bir kitap okumadan peygamber 

kıssaları ve önceki ümmetlerin bilgilerinden haberdar oldu. Onun bunlara muttalî 

olması, sağlam bir zihin, geniş bir gönül ve mutmain bir kalple mümkün olmuştur. 

Mâverdî, bunları risâletin emanet edildiği ve nübüvvetin ağırlığını taşıyan bir alet 

mesabesinde görür. İşte bu yüzden Resûlüllâh, peygamberliğe ve onu şevkle yerine 

getirmeye lâyıktır.687 

Mâverdî, Hz. Peygamberin vahye muttalî olma ve onu muhafaza etme yollarına 

işaret etmektedir. Mâverdî’ye göre, Hz. Peygamber sağlam bir zihin, şek ve şüpheden 

 
682 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,188. 
683 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 98-99. 
684 Taberî, ed-Dîn ve’d-devle, 104. 
685 Nesefî, et-Tabsira, 2/724. 
686 el-Ankebût 29/48. 
687 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,188-189. 



  

 249 

uzak tamamen mutmain olmuş bir gönül ve rahatlamış bir kalp688 ile nübüvvet 

emanetinin hem taşıyıcısı hem koruyucusudur. Allah, Hz. Muhammed’i, bu üç aracı 

ile elçiliğe hazır hale getirmiştir. Onun zihnini ve gönlünü, şeytanın vesvesesinden, 

cahiliyyenin kötü adetlerinden korumuştur. 

Üçüncü haslet: Resûlüllâh cevâmiu’l-kelîm’dir. O, hüküm verirken aklın 

gerekli gördüklerinin dışına çıkmamış ve aklî olmayanı da benimsememiştir.689 Sadece 

kendisine verilen vasıfları saydığı bir hadiste, “Bana cevâmiu’l-kelîm özelliği verildi, 

hikmet benim için ihtisâr edildi.”690 beyanıyla, az sözle çok mana ifade etme özelliğine 

sahip olduğunu belirtmektedir.691  

Diğer insanlara ve hatta diğer peygamberlere bile verilmeyen böyle bir 

statünün, sadece Hz. Peygamber’e verilmesi, bu noktada ilâhi yardıma mazhar olması, 

onun peygamber olduğunun delili kabul edilmektedir. 

Dördüncü haslet: Hz. Muhammed’in lisanında dile getirdiği hususlar güzel 

ahlaktandır; o, sıla-i rahmi teşvik edip yetimlere ve zayıflara merhamet etmeyi mendup 

görmekte, insanlara buğz etmeyi ve haset etmeyi nehyetmekte, insanlarla ilişkileri 

kesmeyi ve uzaklaşmayı menetmektedir.692 Nitekim “ilginizi kesmeyin, birbirinize sırt 

dönmeyin, birbirinizden nefret etmeyin, Ey Allah’ın kulları! kardeş olunuz...”693 hadisi 

bu manaya delâlet eder. Hz. Peygamber’in ahlâkî rehberliğinde şekillenen toplumu 

Kur’ân-ı Kerim, “Siz en hayırlı ümmetsiniz; iyiliği emreder, kötülüğü 

yasaklarsınız.”694 ifadeleriyle vasfeder. Ayetinin tezâhürü olarak Hz. Peygamber hayra 

koşacak, şerre mâni olacak en hayırlı ümmeti ortaya çıkarmak için, ahlakî erdemleri 

teşvik ederken, bu yolda kınanmaktan sakınmadı. Böylece din ve dünya saadeti 

 
688 Kur’an, kalbi akletmenin, düşünmenin merkezi olarak görür. bk. Hâc, 22/46; A’raf, 7/19; el-Hucurat 

49/7, 14; el-Mücâdele 58/22. 
689Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,189. 
690 Müslim, “Mesâcid”, 5,7-8; “Eşribe”, 71. 
691Yaşar Kandemir, “Cevâmi’u-Kelîm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1993), 7/440. 
692 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,189. 
693 Müslim, “Birr”, 30; Ebû Dâvud, “Edep”, 47; Tirmîzî, “Birr”, 24; Nesâî, “Dua”, 5. 
694 Âl-i İmran 3/110. 



  

 250 

sağlanarak beşer zilletten kurtulup İslâm’la izzet bulmuş, İslâm toplumu en iyi 

önderlere ve en hayırlı yöneticilere sahip olmuştur.695 

Beşinci haslet: Hz. Peygamber’in sözlerinin bir özelliği de hazır cevap olması, 

muhatabına karşı delil getirmesidir. Müşriklerle veya Ehl-i kitapla yapılan 

tartışmalarda hasım ona muarazada bulunamaz, çünkü onun delili açık ve iknâ edicidir. 

Übey b. Halef, çürümüş kemiklerle ona gelerek: Ey Muhammed! Sen, bu haldeyken 

bizim ve babalarımızın döneceğimizi iddia ediyorsun? Sen büyük bir söz söyledin, 

bunu senden başkasından işitmedik: “Şu çürümüş kemiklere kim can verecekmiş?”696 

dediğinde Allah, Resûlü’nü nübüvvetinin kesin delilleriyle gönderdi ve dedi ki: “De 

ki: Onları ilk başta yaratmış olan diriltecek. O yaratmanın her türlüsünü bilir.”697 

Übey, cevap veremeyip şaşkın bir şekilde oradan ayrıldı. Yine şu rivayet de Hz. 

Peygamber’in iknaî deliller kullandığını gösterir. Onun, ‘salgın ve uğursuzluk yoktur,’ 

sözü karşısında bir adam: Yâ Resûlellâh! Uyuz develerin hastalığı bulaştırdığını 

görüyoruz, diye karşılık verir. Bunun üzerine Hz. Peygamber, “öyle ise, ilk uyuz 

deveye bu hastalığı kim sirayet ettirdi?”698der. Cahiliye devrinde salgın hastalıkların 

ilâhi bir tesire tabi olmadan bizatihi sirayet ettiği sanılır, hadiste ‘bulaşıcı hastalıklar 

bizatihi sirayet etmez’ sebeplere binâen ilk müessir olan Allah’ın izni ile hastalık 

oluşur,699 denilerek bedevînin sorusu veciz bir şekilde cevap bulmuştur. 

Hz. Peygamber’in konuşmasında kapalılığın olmaması, cedel esnasında 

muarızlarına en zahir delilleri sunarak onları adeta cevap veremedikleri için teslim 

olacak konuma düşürmesi, onun kelâmında Allah’ın yardım ve desteğinin olduğunun 

bir göstergesidir.  

Altıncı haslet: Hz. Muhammed’in lisanı yalana nispetten ve tahrif edilmekten 

muhafaza edilmiştir. İslâm’dan önce onun doğruluğuna şahitlik eden müşrikler, 

kendilerinin İslâm’a davet edilmesiyle onu açıkça tekzib etmeye başladılar; 

yahudilerin yaptığı gibi bir kısmı hasetten ve inattan, bir kısmı onun nebi ve resûl 

 
695 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,189. 
696Yâsîn, 36/78. 
697 Yâsîn, 36/79. 
698 Buhari, “Tıb”, 25; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,189. 
699 Zeynüddîn Ahmed b. Ahmed Abdüllatîf ez-Zehebî, Tecridi Sarih Terceme ve Şerhi, çev. Ahmed 

Naim-Kâmil Miras (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2019), 8/348. 



  

 251 

olamayacağını düşünerek yalanlasalar da onun şahsına yalan isnad edemediler. Eğer 

Hz. Peygamber’in hayatında küçük bir yalan görselerdi, risaletini tekzipte onu delil 

olarak kullanırlar, bu da yaygınlaşırdı. Onların bu ruh halini Kur’ân şöyle anlatır: 

“(Resulüm!) Onların söylediklerinin gerçekten seni üzmekte olduğunu biliyoruz. 

Aslında onlar seni yalanlamıyorlar; fakat o zâlimler açıkça Allah’ın âyetlerini inkâr 

ediyorlar.”700 Hz. Peygamber’in doğruluğuna Kureyş şahit olmuş, düşmanları bile 

onun güvenilir olduğunu ikrar etmiştir. O, çocukluğundan beri dürüstlüğü ile maruf 

olmuş; Mâverdî’nin dediği gibi çocukken sıdk sahibi olanın büyüyüp olgunlaşınca 

sıdk sahibi olması daha da elzemdir. Kendi nefsiyle ilgili haklarda korunan bir 

peygamber, Allah’ın vahyine ve hukukuna sahip çıkmada korunması daha manidardır. 

701 

Yedinci haslet: Hz. Peygamberin ihtiyaç anında kelâm etmesi, kısaltarak yeterli 

miktarda konuşması onun kelâmının özelliklerindendir. Resûlüllâh gereksiz 

konuşmaktan menetmiştir: “Sizin bana en sevimsiz olanınız, boşboğaz olan ve çok 

konuşan kibirlilerdir.”702 O, konuşmaya ihtiyaç hasıl olduğunda insanların en iyi ifade 

edeni, susması gerektiği zaman da en güzel şekilde sükût edenidir. Onun sözünde 

karışıklık olmamış, konuşmasında gaf yaptıracak gereksiz ifade ve insanları bıktıracak 

boş söz yoktur. İşte bunun içindir ki onun kelâmını terennüm edenlerin dillerinde bir 

tatlılık hasıl olmuş, gönüllerde muhafaza edilmiş, kitaplarda tedvîn edilmiştir. Bu 

nitelikler onun kelâmının korunduğunun bir ifadesidir. Araplar onun yanında çok 

konuşunca şöyle derdi: Ey bedevi, senin dilinden kaç perde var? Dudaklarım ve 

dişlerim, diye cevap verince Rasûlüllâh, “Allah kelâmda boşboğazı sevmez, sözünü 

kısa tutanın, ihtiyacını kısa tutanın Allah yüzünü ağartsın.”703 diyerek dua ve 

temennide bulunur. 

Sekizinci haslet: Hz. Peygamber, insanların en fasih konuşanı, anlatımı en açık, 

kelâmı en veciz, lafızları cezâletli, manaları en doğru olandır. Onun konuşmasında 

tekellüf/zorlama buyurganlık ve zorluk görülmez. Çünkü o, gereksiz ve anlaşılmaz 

 
700 el-En’âm, 33. 
701 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,190. 
702 Ahmed b. Hanbel, 4/194. 
703 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,190. 



  

 252 

konuşmayı hoş karşılamamıştır: “Kıyamet günü bana en uzak olanlar, sözü karmaşık 

söyleyenler, luzumsuz yere uzatanlar ve aşırı mübâlâğa yapanlardır.”704 Yine 

Resûlüllâh’ın İbn Revâha’yı ikazı bu kabildendir; “Allah’ın yapılmasına ve içinde 

isminin anılmasına izin verdiği evlerde, akşam sabah Allah’ı tenzih ederek anarlar.”705 

ayeti indiğinde Kuba mescidi yapıldı. Abdullah b. Revaha geldi, “Ey Allah’ın Resûlü 

mescidleri bina edenler felah bulmuş mudur? Evet Ey İbn Revaha, mescidlerde Allah’a 

secde edenden başkası gecelemedi, senin lisanındaki başıboşluktan başka bir şey 

değildir.706 Nitekim bu nev’i seci’li sözlerle konuşan bir sahâbiyi Hz. Peygamber’in 

bundan menettiği bilinmektedir.707 

Dil, beşerin meramını anlatma ve muhatabı ikna etme aracıdır. Hz. Peygamber 

herhangi bir tedrisattan geçmediği halde dilin bütün inceliklerini en iyi kullanan bir 

mübelliğ olmuştur. O kendisine vahyedileni cevâmiu’l-kelîm özelliğiyle en uzun 

ifadeleri yalan ve hileye başvurmadan öz bir şekilde anlatmasını bilmiştir. Bu nedenle 

edebiyatta zirve yapmış şair ve edipleri bile kendisine hayran bırakmıştır. Onun bu 

özelliği sayesindedir ki tek başına ortaya çıktığı risâlet yolculuğunda yirmi üç yıllık 

bir zaman diliminde davası, Arap Yarımadası’nın sınırlarını aşmış, binlerce insan 

İslâm’la müşerrref olmuştur. Şüphesiz ki kısa süredeki bu başarı ilâhİ desteğe mazhar 

olmasının doğal sonucudur. Bu durum onun nübüvvetinin en açık göstergesidir. 

2.3.7.4. Hz. Muhammed’in Fiilerindeki Fazilet  

Hz. Muhammed, konuşmalarında olduğu gibi, fiil ve davranışlarıyla da örnek 

bir kişilik sergiler. Mâverdî’ye göre, onun eylemlerinde, faziletle ilgili olarak sekiz 

haslet öne çıkar. 

Birinci haslet: İslâm şeriatı, Hz. Peygamber’in güzel yaşam tarzı ve onun 

sağlıklı yönetimi sonucu ortaya çıkmış ve istikrar kazanmıştır. Onun inşâ ettiği sistem 

devamlılık kazanarak; ümmet onu nesilden nesile, seleften halefe nakletmiştir. 

Böylece şer’î hükümler asırlar boyunca, dönüşen bir nizam halini almış, insanlar 

 
704 Tirmizi, “Birr”, 70. 
705 en-Nûr 24/36. 
706 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,191. 
707 bk. Buhârî, “Tıbb”, 46; Müslim, “Kasame”, 36-3. 



  

 253 

şeriata gönülden boyun eğmiştir. İslâm şeriatı ortaya çıkmadan önce ise, insanlar 

korku, ihtiras ve şiddetli örf adet ile yönetilmişlerdir.708 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in örnek hayat tarzı, adaletli ve dengeli yönetim 

anlayışından süzülüp gelen İslâm şeriatının oluşum sürecini ve dönüşümüne işaret 

ediyor. Ümmetin âlimleri, bilinenden bilinmeyeni ortaya çıkarmak (kıyas) suretiyle 

yeni hükümler ihdas etti. Bu hükümler nesilden nesile tevarüs ederek süreklilik ve 

istikrar kazandı. Böylece İslâm hukuku istikrarını korumakla birlikte donukluktan 

kurtularak dinamik bir hüviyet kazanmıştır.  

İkinci haslet: Hz. Peygamber’in davranışları, arzu (tergîb) ve korku (terhîb) 

arası bir tutum içindedir. Onun çağrısını, bazıları severek bazıları da korkarak yerine 

getirmiştir. Çünkü insanların karekterleri farklılık arz eder. Böylece din bu iki tutumla 

istikrar kazanmış, sulh bunlarla devam etmiştir.709 

Mâverdî, insanların İslâm’a girmesinde etkili olan iki farklı psikolojik etkene 

işaret ediyor. Sevgi ve korku; fıtratların farklı olmasından dolayı kimi insan sevgi ile 

benimser, kimisi de korku ile itaat eder. Sevgi ve korku bir eğitim metodu olarak 

Kur’ânî metoddur. Kur’ân’ın cennetle tebşiri, cehenemle inzarı Hz. Peygamber’in 

şahsında en güzel şekilde uygulanmıştır.  

Üçüncü haslet: Hz. Peygamber’in davranışları ifrat ve tefrit arasında bir 

konumdadır. Getirdiği din, hıristiyanların aşırılıkları ve yahudilerin tefritinden uzaktır. 

İslâm’ın insanlığa sunduğu yol, mutedil olanı salık verir. Çünkü mutedil olmak, ifrat 

ile tefrit arasında bulunmaktır. Bunun içindir ki Resûlüllâh, “İşlerin hayırlısı orta 

olandır.”710 “Muhakkak ki bu din güçlüdür, onda yumuşaklıkla ilerleyin.”711 “Din 

kolaylıktır. Bir kişi takatinin üstünde ibadete kalkışırsa din karşısında âciz kalır...”712 

diye buyurur. Ayrıca “İşte böylece insanlara şahit ve örnek olmanız için sizi orta/vasat 

 
708 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,192. 
709 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,193. 
710 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,193. 
711 Ahmed b. Hanbel, 3/199. 
712 Ahmed b. Hanbel, 3/199. 



  

 254 

bir ümmet kıldık. Peygamber de size şahit ve örnektir,”713 ayeti de İslâm’ın orta bir 

yolu va’d eden bir din olduğunu işaret eder. 

İslâm’ın öngördüğü dindarlık ifrat ve tefritten uzak bir yaşam va’d eder. Dinde 

aşırıya gitmek zaman içerisinde kişiyi bıktırarak dinden soğutabilir, tefrit ise, insanın 

dinin emir ve yasaklarına lakayt davranmasına, gevşeklik göstermesine sebebiyet 

verir. Kur’ân'ın beyanları ve Hz. Peygamber'in tavsiyeleri göstermektedir ki İslâm'da 

asıl olan kolaylıktır. Allah, daha önceki dinlerde bulunan birçok ağır hükmü kaldırarak 

insanları bir tür meşakket zincirinden kurtarmış, kolay ve uygulanabilir hükümler 

koymuştur. 

Dördüncü haslet: Hz. Muhammed, dünyaya meyletmek ve reddetmek arasında 

itidalli bir yol izlemektedir. Resûlüllâh ve ashabı, yahudilerin rağbet gösterdiği gibi 

dünyaya meyletmedi, hristiyanların kaçtığı gibi dünyayı reddetmedi. Dünyadan yeterli 

miktarda talep etmeyi teşvik ederken, oraya kanca atarcasına benimsemekten 

kaçındı.714 Mâverdî’nin görüşünü müdellel hale getirmek için sunduğu, “Sizin en 

hayırlınız, ahireti için dünyasını terketmeyen ve dünyası için de ahiretini 

terketmeyendir. Lakin en hayırlınız dünyadan da ahiretten de nasibini alandır.”715 

rivayeti, zayıf bir rivayet olsa da mana olarak İslâm’ın, öngördüğü dünya-ahiret 

dengesini sağlamayı teşvik eden anlayışına uygundur. Başka bir rivayette, “Dünya 

binekleri ne güzel, onu (bineği) sizi ahirete ulaştıracak (aracı) olarak kullanın.”716 

İslâm’ın sunduğu dünya-ahiret dengesinde, dünyayı terkedip, ondan mahrum kalmak 

yoktur. Çünkü, çalışmanın ilk mekânı dünya olup, ahirete yönelik azık mesabesindeki 

taat orada hazırlanır.717 

Dünya ve ahiret birbirinin karşıtı ve alternatifi olan bir hayat değildir. Tıpkı ruh 

ve beden bütünlüğü gibi, İslâm’da dünya ve ahiret birbirinin mütemmimi olarak 

görülür. İslâm bir taraftan dünyayı, imar edilmesi, medeniyetler inşa edilmesi ve 

 
713 el-Bakara 2/143. 
714 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,194. 
715 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,194; Müttakî el-Hindî, Kenzü’l-ummâl, thk. Bekrî (by. Müessesetü’r-

Risâle, bs.), 3/238. 
716 Heysemî, Mecmeu’z-zevâid, 18/424-425. 
717 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,194. 



  

 255 

ahirete yönelik salih ameller kazanılması gereken yer olarak görmek suretiyle718 

hıristiyanlıktaki ve Hind dinlerindeki ruhban hayatı yasaklarken; hayatı gayesiz ve 

anlamsız olarak görerek ahireti reddeden,719 dünyayı ve maddeyi kutsayarak 

dünyevileşmeyi öngören bir anlayışı da yasaklar. Her iki anlayış da bozulmalara ve 

çürümelere yol açar. Mâverdî, İslâm’ın öngörüsünün sağlıklı bir düşünce olduğunu, 

ikisinden birisi ile ilişkiyi kesmenin, bozulmak; ikisinin arasını cemetmenin itidal 

olduğuna dikkat çeker.720 Dünyevîleşmek, maddeyi kazanma arzusunu, hazzı 

beraberinde getirir, maddeyi paylaşma adına savaşlara ve sömürgeciliğe yol açar. 

Dünyadan kaçınmak ise, köleliğe yol açar, insan onurunu rencide eder. 

Beşinci haslet: Hz. Muhammed, dinin öğretileri ve ahkamını; ümmetine 

mükellef olunan ibadetleri, helal ve haramı, mübahı izah eder. Ayrıca akitler, nikah ve 

muamelattan cevaz verileni ve yasaklananı tafsîl etmektedir. Hz. Peygamber’in şeriatı, 

başka bir şeriata ihtiyaç hissetmez. Daha sonraki dönemlerde, şeriatın, hakkında 

hüküm ihdas edilmemiş hadiselerini ortaya çıkarmak için metodoloji (fıkıh usûlü) 

geliştirilmiştir.721 

İhdas edilen usûl ilminin geliştirilerek nesilden nesile aktarılması, daha sonraki 

âlimler ve fakihler aracılığıyla olmuştur. Nitekim Hz. Peygamber, “Benden tebliğ edin, 

fakat adıma yalan söylemeyin.722 Nice kendisine ulaştırılan kimse vardır ki, onu 

dinleyenden daha iyi anlar, Kimi fakihler de kendilerinden daha fakih olanlara o ilmi 

taşırlar.”723 ifadeleriyle ilmin gizlenmemesi, aksine nakledilmesi gerektiğine işaret 

eder. Bütün bunların gayesi, Allah’a ait haklara bir zarar verilmemesi ve ümmetin 

maslahatına halel gelmemesidir. Bu kısa zaman içerisinde bundan daha veciz ve 

tamamlayıcı anlayışların oluşmaması, İslâm şeriatının mûcize ve harikadan başka bir 

şey olmadığını gösterir.724 

 
718 Hûd 11/61; el-Mülk 67/2; el-Bakara 2/143. 
719 el-Casiye 45/24. 
720 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,194. 
721 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,195. 
722 bk. “Benim tarafımdan (tebliğ edilen Kur'an'dan) bir âyet bile olsa insanlara ulaştırınız. 

İsrailoğulları (nın ibretli kıssaları)ndan da haber verebilirsiniz. Bunda bir sakınca yoktur. Kim bile 

bile bana yalan isnat ederse, cehennemdeki yerine hazırlansın.” Buharî, “Enbiyâ”, 50. 
723 İbn Mâce, “Fadâilü’l-Ashâb”, 18. 
724 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,195. 



  

 256 

Hz. Peygamber’in, şeriatın olgunlaşmasındaki tasarrufatına vurgu yapan 

Mâverdî, Kur’ân ve sünnetin ortaya koyduğu İslâm şeriatının, kısa bir süre içerisinde 

ihdas edilen bir metodoloji ile yeni ictihatlar yapılarak bilinmeyen hükümlerin ortaya 

çıkarılmasını, hem şeriatın istikrarının ve dinamizminin sağlanmasını hem de Allah’a 

ve kula ait hakların korunmasını mûcizevî bir durum olarak kabul ederek bunları, 

şeriatın ilk kaynağı olan Peygamber’in nübüvvetini kanıtlayan deliller olarak 

sunmaktadır.  

Altıncı haslet: Hz. Muhammed, etrafı sarılmış, çevresi kuşatılmış ve 

yapayalnız bırakılıp hakir addedilmiş olduğu halde, düşmanlara karşı korkusuzca cihat 

yapmıştır. Onun bu duruşuyla zillet, izzete dönüşmüş, düşmana onun güçlü cesaretiyle 

korku verilmiştir. Böylece, “Fitne ortadan kalkıncaya ve din yalnız Allah’ın oluncaya 

kadar onlarla savaşın; fakat vazgeçerlerse, artık zâlimlerden başkasına saldırmak 

yoktur.”725 ayetinin hükmü tezâhür etmiştir. Müslümanlar Allah’ın yardımı ve lütfuyla 

zafer kazanıp izzet bulmuştur. İşte bu izzet, ancak onun mûcizevî tavırlarıyla elde 

edilirken,726 bu başarıları sağlayan Peygamber’in davasının da hak olduğuna işaret 

vardır. 

Yedinci haslet: Hz. Peygamber’i savaşta özel kılan şey, şecaati ve düşmana 

karşı koymadaki sabrıdır. Sabır sayesindedir ki Resûlüllâh, zafer tecelli edinceye kadar 

harpte düşmana korku vermiştir. O, savaşı arzulamamakla beraber, savaş kaçınılmaz 

olduğunda savaşmaktan da geri durmamıştır. Hz. Muhammed, savaşta soğukkanlı ve 

sükunetini koruyan ve güven veren bir psikoloji içindedir. Huneyn gününde ashap 

ondan uzaklaşmış, o ise, bir katır üzerinde büyük bir kalabalığa karşı korkusuzca 

gidiyor, hazırlıksız olanlar kaçıyordu. Ashabına, “Allah’ın kulları bana gelin, ben 

nebiyim, yalan söylemem, ben Abdülmuttalib’in oğluyum” diye nida ettiğinde sahabiler 

gruplar halinde dönmüşlerdir.727 O kalabalıklar karşısında hiçbir endişe duymadan ve 

saldırılar karşısında geri çekilmeden sabırla direndi. İşte bu şecaat onun nübüvvetinin 

delilidir.728 

 
725 el-Bakara 2/193. 
726 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,195. 
727 Müslim, “Cihâd ve siyer”, 79. 
728 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,195. 



  

 257 

Yine bir gece, Medine’de korkunç bir ses gelmişti, insanlar sese doğru giderken 

Rasûlüllâh’ı en önde gider buldular. Ebû Talha, Hz. Peygamber’i çıplak bir at üzerinde 

kılıç kuşanmış olarak gördü. Şöyle diyordu: Allah Tealâ onu zafere ulaştıracak, dini 

zahir olacak, “Bütün dinlerin üzerindeki yerini alsın diye Resûlünü, doğru yol rehberi 

ve hak din ile gönderen O’dur; müşrikler hoşlanmasalar da!”729 ayetin hükmü 

tahakkuk edecektir. Rasûlüllâh’ın, “Yeryüzü benim için dürüldü/katlandı, ben de 

doğusunu da batısını da gördüm. Ümmetimin mülkü, bana gösterilen yerlere kadar 

uzanacaktır.”730 bu sözünü, mezkûr ayeti kerimesi tasdik etmiştir. 

Sekizinci haslet: Müslümanlar, fetihlerle birlikte hazineler, altın, gümüş, 

koyun, deve gibi mallara sahip halkların, krallık ve akyâlın731 bulunduğu Arap 

yarımadasına malik olmuş, Hevazin-Huneyn savaşında, altı bin esir, yirmi dört bin 

deve, kırk bin davar ve dört bin okiyye gümüşten oluşan ganimet elde edilmiştir.732 

Hz. Peygamber, bu kadar varlık içerisinde olduğu halde, bunlardan istifade etmemiş, 

fakir gibi hayat yaşamış fakat, elde edilen ganimetlerin hepsini dağıtmıştır. Buhârî ve 

Müslim’de geçen bir rivayete göre, Hz. Peygamber’e öyle bolluk verildi ki, o istenilen 

ve arzu edilen her şeyi cömertçe dağıttı. Fakat o, kendi ailesinin yiyeceği arpa 

karşılığında, zırhı bir yahudinin yanında rehin olduğu halde öldü.733 Yine Hz. Aişe, 

Resûlüllâh’ın altın, gümüş, koyun ve deve bırakmadığını ve bunların hiç birisini 

vasiyet de etmediğini rivayet eder.734 Ebu Zer’den gelen bir başka hadiste 

Resûlüllâh’ın şöyle dediği rivayet edilir: “Uhud dağı kadar altınım olsa, Allah yolunda 

onu infak eder, öyle ölürüm. Öldüğüm gün yanımda, borcumu ödeyeceğimin dışında 

bir dinarımın olmasını (istemem.)”735 Hz. Peygamber’in yanından hiç ayrılmayan Ebû 

Hureyre ise, Resûlüllâh’ın şöyle dediğini anlatır: “Ben mü’minlere canlarından daha 

evlayım. Kim bir borç bırakırsa benim üzerimedir, kim de mal bırakırsa 

varislerinindir.”736 

 
729 et-Tevbe 9/33. 
730 Müslim, “Fiten”, 19, (2889); Tirmizi, “Fiten”, 14; Ebu Davud, “Fiten”, 1. 
731 Himyerîlerin yönetimindeki idari bir birim. 
732 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,196. 
733 Buhârî, “Cihâd”, 89, “Megâzî”, 86; Müslim, “Müsâkât”, 124-126; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve,196. 
734 Müslim, “Vasıyye,” 25. 
735 Buhârî, “İstikrâz”, 3; Müslim, “Zekât”, 32. 
736 Buhari, “Ferâiz”, 4, 15, 25, “Kefâlet”, 5, “İstikrâz”, 11, “Nafakât”, 15; Müslim, “Feraiz”, 14; Tirmizi, 



  

 258 

Bu rivayetler gösteriyor ki Hz. Peygamber cömertlikte de zirve yapmıştır. 

Onun cömertliği, kendisinin ve ailesinin ihtiyacını karşılayacak kadar olanı kendisine 

ayırdıktan sonra kalanları dağıtmak anlamında bir cömertlik değildir. Aksine onun 

cömertliği, kendi ihtiyacı olduğu halde bunları kendisine harcama yetkisi varken 

harcamayıp, başkalarına dağıtan bir cömertlik. O halde onun ileri derecede başkaları 

için harcama duygusunu anlatan kavram cömertlik olamaz. Hz. Peygamber’in bu 

durumunu en iyi anlatan ifade îsâr737 kavramıdır. “Onlar kendileri ihtiyaç içinde 

olsalar bile, başkalarını kendilerine tercih ederler.”738 ayeti Hz. Peygamber’in 

cömertliğini en güzel şekilde özetler. Böyle bir ikram ve cömertliğin benzeri var mıdır? 

Ya da dünyadan buna benzer bir yüz çevirme başka bir beşer tarafından yaşanmış 

mıdır? İşte böyle bir yaşam tarzı Hz. Peygamber dışında başka bir insanda görülmediği 

için Mâverdî, Resûlüllâh’ın bu halini mûcize kapsamında değerlendirmektedir. 

Hz. Peygamber, câhiliyye adetlerinin revaçta olduğu bir toplumda yetişmesine 

rağmen şirk, zulüm ve zorbalıktan kendisini korumasını bilmiştir. Çünkü onun 

nübüvvet iddiasının temelinde, köklü ve asil bir yaşam öne çıkmaktadır.739 Hayatının 

en ince ayrıntısı çocukluğundan itibaren bilinmekte,740 davet ettiği din yalanlansa da 

kişiliğine en ufak bir dil uzatılamamış; onun hayatında gerek nübüvvetten önce ve 

gerekse risâletten sonra akla ve ahlak ilkelerine aykırı bir tutum zahir olmamıştır. Bu 

durum, onun korunmuşluğuna ve yetkin ahlâkının mûcize niteliği taşıdığına 

işarettir.741 

Bütün münafık, müânid, zındık ve mülhidler Hz. peygamber’in söz fiil ve 

davranışlarında kusur ve ayıplanacak yön aradılar, fakat onu kınayan, zemmeden 

somut bir şey bulamadılar, çünkü onun hayatında rezil olacak kusur aranacak bir şey 

 
“Cenâiz”, 69; Nesai, “Cenaiz” 67. 

737 Bir kimsenin kendisi ihtiyaç içinde bulunsa dahi, sahip olduğu imkânları başkalarının ihtiyacını 

karşılamak üzere kullanması, başkaları için fedakârlıkta bulunması anlamına gelir. Bk. Mustafa 

Çağrıcı, “Îsâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/490-

491. 
738 el-Haşr, 59/9. 
739 Veysel Kasar, “Kur’an’da Hz. Muhammed’in Risaletinin Delilleri”, Harran Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi (Ocak-Haziran, 2012), 146. 
740 el-Bakara, 2/146; el-En’âm, 6/20. 
741 Kemalüddin Ebu’l-Berekât Abdurrahman b. Muhammed el-Enbarî, Kitabü’d-dâî ile’l İslâm fî usul 

ilmi’l-kelâm, thk. Seyyid Hüseyn (Beyrut: Dâr’ul-Beşairi’l-İslâmiyye, 1409/1988), 461. 



  

 259 

yoktur. Hz. Peygamberin davet ettiği din açısından bir kusuru bulunmadığı gibi 

davranışlarında lakayıtlık, ahlakında yadırganacak bir durum da bulunmamaktadır. 

'Cömertlik, cesaret, yaratılmışa rahmet ve şefkat, dünyada zühd, insanların işlerine 

koşma vb. ahlâkî ilkeler bakımından peygamber; kimseyle kıyaslanacak nitelikte 

değildir. Güzel vasıfların biri dahi insanın meylini hak ediyorsa, bu vasıfların hepsini 

en üstün şekliyle taşıyan peygamber, insanların meylini fazlasıyla hak etmektedir. 

Elçilik görevini yerine getiren peygamber, hiçbir kimseye yaranmadan karşılaştığı 

bütün sıkıntılarla mücadele etmektedir.742 

Mâverdî’ye göre, Hz. Peygamber hâlkî, hulkî, kavlî ve fiilî faziletler yönüyle 

diğer insanlarda bulunmayan tam bir yetkinliğe sahip olmuştur. Onu âlemin lideri 

olmaya ehil yapan, fesâdı ortadan kaldırıp yaratıkların maslahatlarını ikame etmeye 

vekil kılan prensipler bunlardır. Umûmî bir sulh ancak böyle sağlanır. Bunlar, bir 

peygamberin gönderilmesiyle hayat bulup istikrar kazanmıştır. İşte bunlar nübüvvetin 

sıhhatinin en açık şahidi, Resûlün sıdkının en zahir emaresidir. 

3.3.8. Diğer Varlıklarla İlgili Mûcizelerin Nübüvvete Delaleti 

Kâinatta bulunan bütün varlıklar, Allah’ın varlığının delillerindendir. Lisan-ı 

halleri ile Allah’ı tespih ederler. Onların tesbihatı gayri irâdî bir hal üzere gerçekleşir. 

“Yedi gök, yer ve bunlarda bulunanlar O’nu tesbih eder; O’nu hamd ile tesbih etmeyen 

hiçbir şey yoktur. Fakat siz onların tesbihini anlayamazsınız. O halîmdir, 

bağışlayıcıdır.”743 “Kâinat onu tespih eder; yer gök ve bunlarda bulunan mahlûkât 

onu tespih, takdis ve tenzîh eder. Her şey onun emrinin karşısında teslimiyet 

içerisindedir. Onların tesbihleri, bu teslimiyetleridir.”744 

Kozmolojik düzenin sağlanmasında kendileri için belirlenen ilâhi yasaya 

teslimiyet gösteren hayvânât ve cemâdât, yine Allah’ın onlara verdiği içgüdüsel bir 

durumla bir kısmı konuşarak, bir kısmı ağlayarak, bir kısmı ona secde ederek Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini tasdik eden bir konumda bulunmuşlardır. Hz. şeyden önce 

bu varlıkların, mûcizeye obje olması imkân dahilindedir. Çünkü Kur’ân-ı Kerim, diğer 

 
742 Mâturîdî, Kitabu't-Tevhîd, 293. 
743 el-İsrâ 17/44. 
744 Muhammed Ali es-Sabûnî, Safvetü't-Tefâsîr, çev. Sadreddin Gümüş-Nedim Yılmaz (İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 1995), 3/380. 



  

 260 

peygamberlerin nübüvvet davasında bu yöndeki mûcizelerin varlığına açıkça işaret 

etmiştir. Zaten mûcize, hârikulâde bir durumdur, cemâdât ve hayvanâtın dile 

gelmesinde, mûcizeyle çelişen bir durum yoktur. Bunlar düşünmeyen ve konuşmayan 

varlıklar olduğu halde, Allah murâd ettikten sonra, onları konuşturması, öğretilenleri 

haber vermelerini sağlayarak mûcize izhar etmesi, sonra doğal haline dönmesi 

mûcizeye aykırı bir durum değildir. Tıpkı asanın hızla giden bir yılan olması gibi 

bunlar nübüvveti kanıtlayan en parlak delillerden ve en güçlü mûcizelerdendir.745 

Canlı ve cansız varlıkların Hz. Peygamber’in nübüvvetine şahitlik ettiklerine 

yönelik birçok rivayet vardır. Her ne kadar bunların bir kısmı zayıf haberler olsa da 

muteber hadis kaynaklarında da bu yönde pek çok rivayetin varlığı da bilinmektedir. 

Mâverdî’nin, Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat bağlamında eserine aldığı 

rivayetleri şöyle sıralamak mümkündür. 

3.3.8.1. Hayvanlarla İlgili Mûcizeler 

Konuşan kurt mûcizesi: Birçok kaynakta farklı varyantlarla geçen bu rivayete 

göre, gündüz koyun güden bir adamın gafletinden yararlanan kurt, bir koyunu alır. 

Çoban acınarak gelince, kurt koyunu bırakıp fasih bir kelâmla dile geldi: Yazıklar 

olsun! Sana Allah’ın beni rızıklandırdığı rızkıma niçin engel oldun? Çoban ellerini 

çırparak şöyle dedi: VAllahî ben bugün ki gibi görmedim, kurt konuşuyor! Kurt acayip 

olan sizsiniz, sizin durumunuzda ibret vardır. Mekke’nin göbeğinde Muhammed 

Hakk’a çağırıyor, siz ondan uzaksınız. Adam hidayete ererek müslüman oldu. 

Kavmine olayı anlattı.746 Bu kıssa Araplar arasında iftihar edecekleri şerefli bir anı 

olarak kaldı. Araplar bu olayı övünerek anlatıyor, ‘ben kurtla konuşanın oğluyum’ 

diyorlardı.747 

Konuşan kurtla ilgili farklı bir rivayet de Ebû Said el-Hudrî’den gelmektedir. 

Buna göre, Harra748 denilen yerde bir çoban koyun güderken, kurdun biri, koyuna 

 
745 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 109. 
746 Ahmed b. Hanbel, 1/204; Ebû Dâvud, “Sünen”, 2549; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 109. 
747 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 109. 
748 Arabistan yarımadasındaki bazalttan oluşan volkanik alanlar. Arabistan’ın orta ve batı taraflarında 

Havran’ın doğusuna kadar uzanan kısımda “harre” denilen birçok yer vardır; bunların çoğu Dımaşk 

ile Medine arasında bulunmaktadır. Bb. Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Harre”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/244-245. 



  

 261 

saldırır. Çoban, hemen koyunla kurdun arasına girer. Kurt, kuyruğunun üzerine 

çömelerek çobana, “Allah’ın bana yolladığı rızkıma engel olmaya Allah’tan korkmaz 

mısın?” dediğinde çoban şaşırarak, ‘Hayret doğrusu! Kurda bak, kuyruğunun üstüne 

çömelmiş insanların diliyle konuşuyor’ diyerek teaccübünü ifade eder. Bunun üzerine 

kurt, ‘sana, benim bu konuşmamdan daha fazla şaşıracağın bir şey anlatayım mı? Allah 

Resûlü iki Harra arasında, insanlara geçmiş milletlerin hallerini anlatıyor, der. Çoban, 

koyunları sürüp Medine’ye gelip köşeye yerleştirdikten sonra Resûlüllâh’ın yanına 

gidip, kurdun konuşmasını anlatır. Çobanı dinleyen Hz. Peygamber, çobana ‘kalk da 

bu durumu anlat,’ buyurur. Çoban, kalkıp insanlara gördüklerini anlatır. Resûlüllâh, 

çobanı tasdik eder. Adamın ismi Umeyr et-Tâî iken, bu olaydan sonra ‘kurtla konuşan’ 

diye isimlendirilir.749 

İbn Ömer’in anlattığı konuşan kertenkele mûcizesi: Bir bedevi, kertenkele 

avlamış, onu yemek için avucunun içine koymuştu. Bu esnada bir topluluk görünce, 

bu topluluk nedir? diye sordu. O Peygamber, Hz. Muhammed’dir, dediler. Topluluğu 

yara yara Resûlüllâh’ın (s.a.v.) yanına geldi ve Lat ve Uzza'ya yemin olsun! Benim 

için, senden daha çok buğz duyduğum kimse yoktur. Eğer kavmim bana çok aceleci 

adını vermese, seni öldürürdüm. Ömer, Yâ Resûlâllâh! Beni bırak şu adamı öldüreyim. 

Resûlüllâh: ‘Bilmez misin halîm olmak nerdeyse peygamber olmaktır,’ dedi. Sonra 

bedevîye dönerek sana bunu söyleten nedir? Bedevî: Lat ve Uzza'ya yemin olsun! Bu 

kertenkele sana iman etmedikçe, ben de iman etmem, diyerek kertenkeleyi 

Resûlüllâh'in önüne attı. Hz. Peygamber, ‘Ey Kertenkele!’ dedi. Kertenkele: Buyur ey 

saadetin kaynağı! Diyerek icabet etti. Bunu herkesin anladığı açık bir Arapçayla 

söylüyordu. Resûlüllâh, ona kime ibadet ediyorsun? Dedi. Kertenkele: Ben gökteki 

arşın sahibi, yeryüzünün sultanı, cennette rahmeti, cehennemde azabı olan zata ibadet 

ediyorum. Resûlüllâh: ‘Ben kimim?’ Kertenkele: ‘Sen alemlerin Rabb’inin Resûlü ve 

peygamberlerin sonuncususun; sana iman eden felah bulur, seni yalanlayan Allah'ın 

rahmetinden mahrum kalır,’ dedi. Bunun üzerine bedevi: Vallahi, sana geldiğimde, 

yeryüzünde senden daha çok kızdığım birisi yoktu, ama şu anda sen, bana nefsimden, 

ebeveynimden daha sevimlisin, Vallahî seni, içimde, dışımda, gizli ve açık öyle 

 
749 Ebû Nuaym, Delâilü'n-nübüvve, 373-375; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 109; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 378-

379. 



  

 262 

seviyorum ki, Allah’tan başka ilah olmadığına ve senin, O’nun elçisi Muhammed 

olduğuna şehadet ediyorum. Resûlüllâh: ‘Seni benim vasıtamla hidayete erdiren 

Allah'a hamdolsun, bu din yücedir, onun önüne geçilmez,’750 dedikten sonra bedevi 

kavmine döndü, olayı kavmine anlattı. Rasûlüllâh’a bin kişi olarak geldiler. Resûlüllâh 

onlara Halid b. Velîd’in sancağı altına girmelerini emretti.751 

Enes b. Mâlik’ten gelen bir rivayete göre, Hz. Peygamber yanında Ebû Bekir 

olduğu halde, ensardan bir bahçeye girdi. Bahçede bulunan keçi Hz. Peygamber’in 

önünde eğildi (secde etti). Hz. Ebû Bekir, Yâ Resûlellâh! Biz sana secde etmeye bu 

keçiden hak sahibiyiz. Hz. Peygamber, bir kimsenin diğerine secde etmesi doğru 

olmaz. Eğer bir kimsenin diğerine secde etmesi gerekseydi, kadının kocasına secde 

etmesini emrederdim.752 

Abdullah b. Ebî Evfâ, biz Resûlüllâh’ın yanında otururken birisi çıkageldi. Yâ 

Resûlellâh! Falancanın devesi saldırganlaşmış dedi. Hz. Peygamber ayağa kalktı, biz 

de onunla ayağa kalktık. Yâ Resûlellâh! Ona yaklaşma, sana zarar vermesinden 

korkuyoruz, dedik. O ise, deveye yaklaştı. Deve onu gördüğünde secde etti. Hz. 

Peygamber, elini devenin başının üzerine koydu, dizgini getir, dedi.753 Dizgini başına 

bağladı ona hayır dua etti. 

Cübeyr b. Mud’im, Hz. Peygamber gönderilmeden bir ay önce putun yanında 

oturuyorduk, bir deve boğazlamıştık ki bir münâdînin: Hayretle dinleyiniz! Mekke’de 

ismi Ahmed olan ve Yesrib’e hicret edecek olan nebinin haberi geldi,754 diye 

bağırdığını duyduk. 

Râvisi meçhûl farklı bir rivayete göre, Resûlüllâh ashabıyla oturuyordu, birden 

böğüren bir deve gelip orada durdu. Rasûlüllâh dedi ki: Ne dediğini idrak ediyor 

musunuz? O şöyle diyor: Ben Hazreç’ten falancanın devesiyim, beni çalıştırdı ve 

 
750 Ebû Nuaym, Delâilü'n-nübüvve, 377-379; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 110; Beyhakî, Delâilü'n-

nübüvve, 6/37; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 377-378. 
751 Ahmed b. Hanbel, 1/204; Ebû Dâvud, “Sünen”, 2549. 
752Heysemî, Mecmeu’z-zevâid, 9/4; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 2/379; Mâverdî, A’lâmü’n-

nübüvve, 11; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 380-381. 
753 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 2/382-383; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 111; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 

381; Heysemî, Mecmeu’z-zevâid,18/354-358. 
754Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 111; Süyûtî, el-Hasâis, 1/179. 



  

 263 

kullandı ta ki yaşlandım ve zayıfladım, şimdi beni kesmek istiyor diye şikâyette 

bulundu. Resûlüllâh sahibine deveyi hibe etmesini istedi, o da Rasûlüllâh’a bağışladı. 

Hz. Peygamber, onu salıverdi.755 

Mekhûl’den rivayet edildiğine göre, Yemen Arap meclislerinden Darih ehli 

meclisine aniden bir buzağı gelip selam verdi, halk selama mukabelede bulunduktan 

sonra fasih bir lisanla buzağı, Allah’tan başka bir ilah olmadığına şehadet getirdi. 

Bunun üzerine “Rabbimiz! Doğrusu biz ‘Rabbinize inanın!’ diyerek, imana çağıran 

bir davetçiyi işitip iman ettik.”756 ayeti nazil oldu.757 

Delâil, a’lâm, hasâis literatürü, Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat etmek 

amacıyla, hayvanlarla ilgili birçok harikulade rivayeti bünyesinde taşımaktadır. 

Bununla birlikte Kur’ân-ı Kerim ve sahih hadisler, peygamberlerin hayvanlar 

üzerindeki etkisinden ve onlarla iletişiminden bahseder. Hz. Salih’in deve mûcizesi,758 

Hz. Yunus’u balığın yutması,759 onun, balığın karnındaki zikri,760 Hz. Süleyman’ın 

kuşlarla konuşması karıncalarla iletişimi,761 kuşların ve dağların Davut’a (as) boyun 

eğmesi762 gibi hârikulâde durumlar, peygamberlerin hayvanlarla etkileşimini gösteren 

ve Kur’ân-ı Kerim’de zikri geçen örneklerdendir. Kur’ân’da ifade edilen bu misaller, 

Hz. Peygamber’in de hayvanlarla konuşmasının, onlarla iletişim içinde olmasının 

dinen imkân dahilinde olabileceğini göstermektedir. Mevzûya bu zaviyeden 

baktığımızda, kurt, deve, kertenkele, ceylan gibi bazı hayvanların Hz. Peygamber’le 

konuşması, ona bağlılığını lisan-ı haliyle göstermesi yadsınacak bir durum değildir.  

Hayvanların mûcizevî bir şekilde Hz. Peygamberle konuşmasını imkân 

dahilinde görülmesi durumunda, tartışma bunlarla ilgili haberlerin sıhhatinde 

odaklanır. Mâverdî’nin eserine aldığı rivayetler bağlamında meseleye baktığımızda, 

söz konusu rivayetlerin senet kritiğinin yapılmasını hadisçilere bırakmakla birlikte, 

 
755 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 2/382-383; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 111; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 

382; Heysemî, Mecmeu’z-zevâid, 18/358-359. 
756Âl-i İmran 3/193. 
757 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 111. 
758el-A’raf 7/73-78. 
759es-Saffat 37/142. 
760el-Enbiya 21/87. 
761en-Neml 27/17-30. 
762es-Sebe 34/10-11; el-Enbiya 21/80. 



  

 264 

metinlerde garip ve birbirinden kopuk manaların, hatta İslâm’ın temel prensiplerine 

aykırılıkların olduğu gözden kaçmamaktadır. Örneğin Hz. Ebû Bekir’e isnad edilen 

rivayette ‘sana secde etmeye bu deveden daha çok layıkız,’ ifadesinin, Hz. Ebûbekr’e 

veya bir sahabiye ait olması mümkün değildir. Çünkü o, Hz. Peygamber’in 

eğitiminden geçmiş, onun en yakın arkadaşı, kendisini tevhidin ikamesine adamış ve 

Hz. Peygamber’in vefatında, “Kim Muhammed’e tapıyor idiyse bilsin ki Muhammed 

ölmüştür. Kim de Allah’a tapıyor idiyse bilsin ki Allah diridir, ölmez!” dedikten sonra 

ve Al-i İmrân 144. ayetini okuyarak, Allah’a ait olan ‘ölümsüzlük ve kendisine kulluk 

etme’ vasfını, peygamberde görmek isteyen anlayışları şiddetle reddeden ve 

mü’minleri teskîn eden önemli bir şahsiyettir. 

Yine boğazlanmak üzere olan bir devenin, sahibinin elinden kaçarak ondan 

şikayetçi olması ve Hz. Peygamber’in müdahalesi ile kesilmekten kurtulmasını anlatan 

rivayet, tamamen mantık hatası taşır. Devenin peygamberle konuşması, kabul edilir 

bir durum olsa bile, yaratılma amacına uygun bir harekete itiraz ederek kesilmekten 

kurtulması anlaşılacak bir durum değildir. Böyle bir durum, hayvanların tesbîhatı 

olarak kabul edilen sünnetüllâha uygun hareket etme, düşüncesine de aykırıdır. 

Kanaatimiz odur ki, bu rivayetlerde genellikle daha önceki peygamberlerin 

mûcizelerine bir öykünme söz konusudur. Örneğin deve figürü kullanılarak Hz. 

Salih’in deve mûcizesine benzer, bir olağanüstü durum yaratma çabası görülmekte; 

diğer peygamberler hayvanlarla iletişim içinde olabiliyorsa, Hz. Peygamber’in bu 

iletişime onlardan daha layık olduğu anlayışı öngörülmektedir. 

3.3.8.2. Ağaçlar ve Cemâdatla İlgili Mûcizeler 

Rivayetler göstermektedir ki ağaçlar ve cemâdât alemi, konuşmak, 

hüzünlenmek, yürümek gibi beşere ait olan bazı vasıfların kendilerinde tezahür 

etmesiyle peygamberin nübüvvetine şahitlik etmişlerdir. Mâverdî’ye göre, cansız 

varlıkların konuşması ve bilgi sahibi olması sıra dışı, garip ve olağanüstü bir olaydır. 

Fakat, Allah’ın bunlar hakkında hârikulade bir şekilde deliller ortaya koyması garip ve 



  

 265 

uzak değildir.763 Zaten bu tür mûcizeler, cemâdatta olağanüstü bir tarzda insan vasfının 

tezâhür etmesidir.  

Hz. Peygamberin nübüvvetini ispat bağlamında Mâverdî, ağaçlar ve cansız 

varlıklarda görülen harikulâde olayları içeren rivayetleri delâil ve hasâis geleneğine 

uygun bir tarzda A’lâmü’n-nübüvve adlı eserine almıştır. Nitekim bu geleneğe mensup 

müelliflerin, sıhhat kriteri gözetmeksizin buldukları bütün mûcizevi rivayetleri 

eserlerine idhâl ettikleri bilinen bir gerçektir.764 

A’lamü’n-nübüvve’de bu kapsamdaki rivayetler şunlardır: 

Nakilcilerin Hz. Ali’ye isnâd ederek verdikleri hutbeden, bazı pasajlar Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin delillerinden kabul edilmektedir. Söz konusu hutbede Hz. 

Ali, hamdele ve salveleyi takiben Allah’a karşı gelmekten sakınmayı ve O’na itaat 

etmeyi emreder, fısktan kaçınmayı nehyederken, cahiliyye adetlerini hatırlattıktan 

sonra Kureyş ile Hz. Peygamber arasında geçen şu olayı anlatır: Kureyş, Hz. 

Peygamber’den ‘madem sen peygamber olduğunu iddia ediyorsun, senden şu ağacın 

kökünden sökülerek dallarıyla gelip önünde durmasını istiyoruz, aksi takdirde yalancı 

bir sihirbazsın,’ diyerek talepte bulunuyor. Hz. Peygamber, Ey ağaç! Sen Allah’a ve 

ahiret gününe inanıyor, benim Allah’ın Resûlü olduğumu biliyorsun, Allah’ın izniyle 

dallarınla yerinden sökül benim önümde dur, der. Hz. Ali, onu hakla gönderene yemin 

olsun ki, ağaç dallarıyla yerinden sökülüp geldi. Kuşların kanat çırpması gibi güçlü bir 

ses çıkararak Resûlüllâh’ın önünde durdu. Ağacın yarısı neredeyse Rasûlüllâh’a 

sarılacaktı. Bu olağanüstü olaya şahit olan kavmin ileri gelenleri bu yalancı bir 

sihirbazdır, dediler.765 Mâverdî, bu rivayeti, nübüvvetin doğruluğuna şahitlik eden, 

mûcize yönünden çok zahir ve delil yönünden de çok beliğ bir hitabe olarak görse de 

A’lamü’n-nübüvve’nin muhakkiki Abdurrrahman el-Ak’a göre, mezkûr haberin 

kaynaklarda aslı mevcut olmayıp, cümleleri derleme ve lafızları zorlamadır. Bunlar, 

haberin güvenirliğini kuvvetlendirmek için, kıssacıların sahabeye nispet ederek 

oluşturdukları hikayelerdendir, der.766 

 
763Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 113. 
764 Şiblî Nu’mânî, Sîretü’n-nebî, 3/154-159. 
765 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 113-114. 
766 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve (Muhakkikin dipnotu), 220. 



  

 266 

Mâverdî, Hz. Peygamber’in tâlimatı üzerine yürüyen ağaç rivayetini 

nübüvvetin, işaretlerinden kabul edilmiştir. Bu anlamda Ya’lâ b. Şebâbe şöyle bir olay 

anlatır: Rasûlüllâh’la yürürken, o ihtiyaç gidermek istedi; iki hurma fidanına emretti, 

birisi diğerine eklendi, ihtiyacını giderdikten sonra dönmelerini istedi, ikisi de yetiştiği 

yere geri döndü.767 Yine Abdullah b. Bureyde (ö. 157/707)’nin rivayetine göre, 

Resûlüllâh’a gelen bir bedevî, Yâ Muhammed! Davet ettiğin şeyin doğruluğuna 

yönelik bir delil yok mudur? Bedevîye cevaben Hz. Peygamber, şu ağaca de ki: 

Resûlüllâh seni çağırıyor. Bedevî ağaca böyle bir hitapta bulunur bulunmaz ağaç, sağa 

sola meylederek ve toprağı yararak Resûlüllâh’ın önüne geldi. Bununla ikna olmayan 

bedevî, ağacın dikili olduğu mekâna dönmesini istedi. Hz. Peygamber’in emri üzerine, 

ağaç büyüdüğü yere geri döndü. Olaya şahit olan bedevi, Resûlüllâh’a secde yapmak 

istedi. Hz. Peygamber, ‘eğer bir insanın, diğer bir insana secde yapmasını 

emretseydim, kadının kocasına secde etmesini emrederdim,’ dedi. Secde fikri kabul 

görmeyen bedevi, bana izin ver elini ayağını öpeyim, dedi. Ona izin verildi.768 

Mezkûr haberde anlatılan kadının kocasına secde etmesi meselesi, muteber 

hadis kaynaklarında nakledilmektedir. Ebû Dâvut’ta geçen rivayete göre, Hireliler’in 

komutanlarına secde ettiğini gören Kays b. Sa’d, ‘Yâ Resûlellah, sen secde edilmeye 

onlardan daha layıksın, der. Hz. Peygamber ‘Sen benim kabrime uğramış olsan ona 

secde eder misin? ’diye sorduktan sonra, hayır cevabını alır. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber, “Yapmayınız, eğer ben insanlardan birinin, diğerine secde etmesini 

emredecek olsaydım, kadınların kocalarına secde etmelerini emrederdim. Çünkü Allah 

kadınlar üzerine kocalar için bir hak koymuştur.”769 buyurdu. Kanaatimizce, yukarıda 

geçen Ebû Nuaym’ın naklettiği, Nesâî’nin metrûk dediği habere muteber hadis 

kaynaklarında geçen ‘kadının secde etmesi’ hadisi eklemlenmek suretiyle kıssacılar 

sözlerinin doğruluğunu bir hadisle takviye etme yoluna gitmişlerdir.  

Muhakkikin tesbitlerine göre, müellifin senetsiz dercettiği hadis ve siret 

kitaplarında bulunmayan ve Taif kuşatmasında geçtiği kaydedilen şu rivayet a’lâmdan 

 
767 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 391; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 115; Heysemî, Mecmeu’z-

zevâid, 18/369-370. 
768 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 391; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 114-115; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 363-

364; Heysemî, Mecmeu’z-zevâid, 18/370-371. 
769 Ebu Davud, “Nikâh,” 40; Tirmizî, “Radâ',” 10. 



  

 267 

kabul edilir. Allah Resulü, gece at üstünde yolculuk yaparken uykusu geliyordu. O 

halde iken bir sidre ağacına rast geldi. Ağaç ona yol verip atını incitmemek için iki 

parçaya ayrıldı; Resûlüllâh atı ile içinden geçti. O ağaç günümüze kadar iki ayak 

üstünde o vaziyette kaldı.770 

Ağaçların, taşların Hz. Peygamber’i selamlaması ile ilgili rivayetler, Mâverdî 

tarafından nübüvvete delil olarak zikredilmiştir. Özellikle vahyin başlangıç 

dönemlerinde bu hadiselerin çokça vuku bulduğu ifade edilmektedir. Meselâ, 

“Resûlüllâh, hangi taş ve toprağın yanından geçse nübüvvet selamı ile 

selamlanırdı.”771 Yine “Hz. Ali, Mekke’de Resûlüllâh’la beraber idik; hangi bölgeye 

gitse, karşılaştığı ağaç veya dağlar olmasın ki, ona selam sana Ey Allah’ın Resûlü! 

Demesin.”772 Câbir b. Abdullah’ın rivayeti yine aynı konuya temas ediyor. Câbir, 

“Resûlüllâh’ın hasletlerinden birisi de bir yoldan geçerken birisinin onu takip etmesi, 

taşlar ve ağaçların ona secde etmesidir.”773 gibi rivayetleri irhâsat kapsamında 

değerlendirilerek nübüvvet delillerrinden kabul edilir. Mâverdî hadislerde geçen taş ve 

ağaçların Resûlüllâh’ı selamlaması durumunu, Allah’ın Dâvud (as)’ye “Ey dağlar! 

Onunla tesbih edin. Ey kuşlar! Siz de!”774 ayetindeki dağların tesbihatına benzetir.  

Delâilden kabul edilen şu haberi Enes b. Malik şöyle anlatıyor: Resûlüllâh bir 

avuç çakıl taşı aldı ve taşlar, biz tesbihâtı işitinceye kadar onun elinde tesbih ettiler, 

sonra taşları Ebu Bekir'in eline döktü, yine biz, tesbihâtı işitinceye kadar onun elinde 

de tesbih ettiler. Hz. Peygamber, taşları bizim elimize dökmüştü ki, bu defa taşlar 

tesbîhatta bulunmadılar.775 Abdullah b. Mes’ud’un rivayeti de aynı manaya işaret eder. 

Biz, hârikulâde olayları bereket kabul ederdik, siz ise onları korku kaynağı 

sayıyorsunuz. İbn Mes’ud devamla biz, Resûlllah’la yemek yerken, yemeklerin 

tesbihâtını işitirdik. Taşların zikrini anlatan başka bir rivayet ise, Mekriz el-Âmirî’den 

 
770 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 115. Ayrıca bk. Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 391; Kâdî İyâz, eş-

Şifâ, 366. 
771 Müslim, “Teslîmü’l-hacer”, 7/58; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 115; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 373-374. 
772 Müslim, “Fedâil”, 2; Tirmizî, “Menâkıb”, 6; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 115; Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 

373-374. 
773 Tirmîzî, “Menâkıb”, 6; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 115. 
774 es-Sebe 34/10. 
775 Buhârî, “Menâkıb”, 61; Tirmîzî, “Menâkıb”, 50; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 432; Mâverdî, 

A’lâmü’n-nübüvve, 116; Beyhakî, Delâilü'n-nübüvve, 6/64-65. 



  

 268 

gelir. Mekrîz, Resûlüllâh’a gelerek senin, Allah’ın Resûlü olduğunu bilmemizi 

gerektirecek bir delilin var mı? dediğinde Hz. Peygamber, dokuz çakıl taşı çağırır, 

taşlar elinin içinde tesbîhatta bulur. Mekrîz, cemâdâtın nağmelerini işitir.776 Mâverdî, 

cansız varlıkların tesbihatını, Hz. İsa’nın ölüleri diriltme mûcizesiyle eşdeğer görür. 

Mekrîzi’nin rivayeti mana olarak diğer iki rivayetle örtüşse de muhakkik bu haberin 

kaynaklarda aslının olmadığını beyan eder. Muhtemeldir ki, Mâverdî’nin eserine aldığı 

bu rivayet, hasâis yazarları tarafından derlenmiştir.  

Hz. Muhammed’e canlı-cansız varlıklar üzerinde verilen bir tasarruf 

yetkisinden söz eden rivayetler de vardır. Meselâ bu rivayetlerin en meşhurlarından 

sayılan Hz. Peygamber’in üzerine çıkarak hutbe irâd ettiği, yeni bir mimber edindikten 

sonra terkettiği için ağlayan hurma kütüğü haberidir. Hüzünlenen kütüğü Resûlüllâh 

kucaklayınca kütüğün sakinleştiği görülmüştür.777 Başka bir rivayette, Taif kuşatması 

esnasında, Hz. Peygamber’e ikram edilen zehirli oğlağın bir parçasının dile gelerek, 

Yâ Muhammed! Ben zehirliyim, beni yeme diyerek, konuşmasından bahsedilir.778 

Yine Ebû Hureyre’nin tahdîs ettiği bir haberde, Resûlüllâh’ın, Ebû Bekir, Ömer, 

Osman, Ali, Abdurrahmân, Zübeyr Talha ve Saîd ile Hîra’ya çıktığı anlatılır. Hz. 

Peygamber, Hira üzerinde iken (dağ bir ara zelzele ile sarsılmaya başlayınca dağa 

hitaben:"Ey Hira sakin ol! Şu anda senin üzerinde bir nebi, bir sıddîk, bir de şehit 

vardır," dedi. Bunun üzerine dağın sarsılması sona erdi.779 Bedir günü kılıcı kırılarak 

Hz. Peygamber’in verdiği sopanın kılıca dönüşmesi kıssası da Hz. Peygamber’in 

cemaâdat üzerindeki tasarruf yetkisini anlatır. Rivayete göre, Bedir’de, Ukkâşe b. 

Mihsan’nın kılıcının kırılması üzerine, Hz. Muhammed, kendisine bir sopa vererek, 

küffâra karşı bununla savaş Ey Ukkâşe! der, sopa kılıca dönüşür, Ukkâşe onunla 

savaşır. Ridde (irtidât edenler) savaşlarında Tuleyhâyı onunla öldürür.780 

 
776 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 116. Muhakkik, hadis kitaplarında bulunmayan garîb bir haber 

olduğunu söyler. 
777 Buhârî, “Menâkıb,”, 61; Beyhakî, Delâilü'n-nübüvve, 6/66-68. 
778 Müslim, “Selâm”, 42; Ahmed b. Hanbel, 1/305, 373; Ebû Dâvud, “Diyât”, 6. 
779 Müslim, “Fedâilü’s-Sahabe”, 49; Ahmed b. Hanbel, 1/188; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 431; 

Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 117. 
780 İbn Hişâm, es-Sîrâtü’n-nebeviyye, 3/278; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 116; Beyhakî, Delâılü'n-

Nübüvve, 3/98-99. 



  

 269 

Hasâis, delail ve mûcize müellifleri hayvanların ağaçların ve cemâdatın 

konuşmasını, yürümesini ve bir takım hârikulade eylemlerde bulunmasını içeren çok 

sayıda haberin nakline imza atmışlardır. Bu sayı o kadar abartılmış ki bazı rivayetlerde 

bin, başka bir rivayete göre üç bin mûcizenin Hz. Peygamber’de zahir olduğu 

anlatılır.781 Böylece Hz. Muhammed’in, fizik alem üzerinde olağanüstü tasarrufta 

bulunduğu, sanki onun fizik kurallarıyla kayıtlı olmadığı şeklinde bir algı 

oluşturulmaya çalışılmıştır. Buna göre Hz. Peygamber’de, hayvan, bitki ve cemâdat 

gibi varlıklar üzerinde, onların kendi yaratılış yasalarına aykırı davranışa sürükleyecek 

kadar bir nüfuzdan söz edilmiştir.782 Söz konusu rivayetlerin bir kısmının Hz. 

Peygamber’i diğer peygamberlerden üstün göstermek için avam ve ulema tarafından 

kaynağı meçhûl bir şekilde uydurularak hadis formuna sokulması imkân 

dahilindedir.783 

Bununla birlikte üzerinde çalıştığımız konunun delâilü’n-nübüvve türü olması 

hasebiyle ilgili zayıf rivayetleri, bağlamıyla birlikte anlamanın daha isabetli olacağı 

kanısındayız. Nitekim Mâverdî’nin A’lâmü’n-nübüvve’si kronolojik sıraya göre Hz. 

Peygamber’in nübüvvetini muzizelerle kanıtlamayı hedefleyen delâil türü bir eserdir. 

Delâil geleneğinin en önemli özelliği, Hz. Muhammed’in peygamberliğini 

kanıtlamaya yönelik hârikulâde haberlerin sıhhat kriteri gözetilmeden eserlere 

alınmasıdır. Ayrıca her türlü görüşü ve rivayeti esere yansıtmak, okuyucunun bunlar 

arasında tercih yapmasını sağlamak Mâverdî’nin bir fıkıhçı, müfessir ve tarihçi olarak 

bir metodudur. Bu nedenle söz konusu rivayetlerin bir kısmının zayıf olduğunu 

Mâverdînin kendisi de kabul ediyor. Mâverdî’ye göre, her ne kadar rivayetler zayıf 

olsa da aynı konuyua ışık tutan rivayetlerin sayısının artmasının, ilgili haberlerle hasıl 

olan bilginin güvenirliği artmaktadır.784 Dolayısıyla Mâverdî’nin eserine aldığı bu 

minvaldeki rivayetleri değerlendirirken, söz konusu eserin delâil türü bir eser 

olduğunu göz ardı etmeden kritik etmenin yerinde olacağı kanısındayız. 

3.3.8.3. Cinlerle İlgili Mûcizeler  

 
781 Musa Bağcı, “Ulaşılmaz Örnek Peygamber Tasavvurunun Tarihsel Teşekkülü”, 124-126. 
782 Özafşar, “Hadisçilerin Peygamber Tasavvuru/Anlayışı”, 319. 
783 Frand Buhl, “Muhammed”, MEB İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1988), 8/469. 
784 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 151. 



  

 270 

Sözlükte örttü, saklandı, duyulardan gizlendi anlamında “cnn” kök fiilinden 

türemiş, Arapça bir isim olan cin kelimesi terim olarak, “cisimleri hava veya ateşten 

yaratılmış,785 duyularla idrak edilemeyen, insanlar gibi şuur ve iradeye sahip bulunan, 

ilâhî emirlere uymakla yükümlü tutulan ve mümin ile kâfir gruplarından oluşan varlık 

türü” anlamına gelmektedir.786 

Cinler, yer-içer, evlenip nesil sahibi olur, ölürler, fakat onlar, insanlardan gizli 

varlıklar olmaları yönüyle ayrılır. Beşer, cinleri yaptıkları ve eserleri ile tanısa da Allah 

dilediğine onları gösterir. Bizim onlar hakkındaki bilgimiz ilâhi kitaplara 

dayanmaktadır.787 

Kur’ân-ı Kerim, “Andolsun biz insanı şekillenebilir özlü balçıktan, (şekil 

verilip) kurutulmuş çamurdan yarattık. Cin türüne gelince daha önce onu da kavurucu 

ateşten yaratmıştık.”788 ayetiyle hem insanın hem de cinlerin yaratılış hammaddesine 

işaret etmiştir. Mâverdî cinlerin yaratılış hammaddesi olan ‘ ِالسَّمُوم نَارِ   ibaresini 'مِنْ 

güneşin ateşi veya yıldırım ateşi olarak yorumlamaktadır.789 

Mâverdî, insan cin ve şeytanın yaratılışına dair kısa açıklamalar yapar. Buna 

göre insanın atası, Hz. Adem, cinin atası cân; şeytanın atası ise İblis’tir. Şeytanın, cinin 

kafirleri veya İblis’in çocukları olduğuna dair görüşlerin varlığından da söz edilmiştir. 

Ayrıca şeytanın nesil sahibi olup çoğalma ve ölüm gibi vasıflarla muttasıf olduğuna 

veya ilgili ayete790 istinaden tıpkı İblis gibi insanların diriltileceği güne kadar 

bekletileceğine yönelik iki farklı görüşten bahsedilmiştir.791  

Cinlerin atası ister cân, isterse İblis olsun, onların varlığının şer’an ve aklen 

sabit olduğu ve teklîfe muhatap oldukları şüphe götürmez bir gerçektir.792 Çünkü “De 

ki: “Yemin ederim, bu Kur’ân’ın bir benzerini ortaya koymak için ins ve cin bir araya 

 
785Ebû Saîd Abdullah b. Ömer Beydâvî, Envâru’tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman 

Mar’aşî (Beyrut: Dâruİhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1418), 5/251; İbn Manzûr, “cnn”, 13/92-93. 
786 M. Süreyya Şahin, “Cin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1993), 8/5-8. 
787 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 131. 
788 el-Hıcr 15/26-27. 
789 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 131; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 3/159. 
790 el-A’raf 7/14-15. 
791 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 131-132; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 3/159. 
792 ez-Zâriat 51/56. 



  

 271 

gelip birbirine destek olsa dahi onun benzerini ortaya koyamazlar.”793 ayeti cinleri de 

muhatap almıştır.  

Mâverdî, “Bir zamanlar cin topluluğundan bir grubu, Kur’ân-ı dinlemek üzere 

sana doğru yönlendirmiştik.”794 ayetindeki “صَرَفْنا " ibaresinden hareketle cinlerin 

Kur’ân-ı dinlemek üzere yönlendirilmesinin keyfiyetini tartışmaya açar. Daha doğrusu 

cinlerin Hz. Peygamber’le görüşmesi gerçekleşmiş midir? Ya da cinlerin Kur’ân’la 

muhataplığı, Peygamber’le görüşmeden sadece Kur’ân-ı dinlemeleri suretiyle mi vukû 

bulmuştur? Mâverdî bu konuda mervî olan iki görüşten söz eder. İbn Abbas’a 

dayandırılan görüşe göre cinler, yeryüzünde dolaşırken Hz. Peygamber’in ashabıyla 

birlikte Ukaz’da sabah namazını kılarken yanına uğradılar, orada Kur’ân dinlediler. 

İkrime, orada okunan surenin, “  ََاِقْرَأْ بِاسْمِ رَب كَِ الَّذٖي خَلق"
795 suresi olduğunu belirtir.796 

İbn Mes’ud menşeli görüşe göre ise cinler, Batn-ı Nahle’de Hz. Peygamber’e 

geldiler. Cibril bu ayetleri indirdi. Ona cinlerin heyetlerini haber verdi. Hz. Peygamber 

Hacûn797 denilen yere geldi, yanında bulunan İbn Mes’ud, cinlerin sınırlarını 

belirleyen bir çizgi çizdi. Hacûn’a geldiler, keklik gibi indiler, onu görmediler.798 

Resûlüllâh onlara Kur’ân okudu. Cinler, “Yanına geldiklerinde “Susup dinleyin!” 

dediler, okuma sona erince de uyarıcılar olarak kendi topluluklarına döndüler.”799 

ayetinde işaret edildiği gibi, Kur’ân-ı dinleyip kavimlerini inzâr etmek için döndüler, 

“hayranlık verici bir Kur’ân dinledik de ona inandık, dediler.”800 

İbn Mes’ud’un bu kavline göre, cinlerin Hz. Peygamber’le Batn-ı Nahle ve 

Hacûn denilen mekanlarda görüştüğü anlaşılmakla birlikte konuyla ilgili farklı 

rivayetler değerlendirildiğinde, Ukaz Panayırı ve Bathâ gibi mekanlarda da cinlerle 

görüşmenin olduğu kanaati hâkim olmaktadır. Bununla birlikte farklı isimlerle anılan 

 
793 el-İsrâ 17/88. 
794 el-Ahkâf 46/29 
795 el-Alak 96/1. 
796 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 133; a.mlf., en-Nüket ve’l-uyûn, 5/285. 
797 Hacûn, Mekke’nin yukarı tarafında bir dağ olup, yanında şehir mezarlığının bulunduğu bir yerdir. 

Bk. Mustafa Fayda, “Cennetü’l-Muallâ”, Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1993), 7/387-388. 
798 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 2/358-365; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 133; a.mlf., en-Nüket ve’l-

uyûn, 5/285. 
799 el-Ahkâf 46/29. 
800 el-Cin 72/1. 



  

 272 

bu mekanların, aynı bölgeye veya farklı zamanlarda yapılan görüşmelere işaret ettiğine 

yönelik rivayetler mevcuttur.801 

Bu iki farklı görüşü mütalâ ettiğimizde şu kanaati ifade edebiliriz. İbn Abbas’a 

göre Resûlüllâh, cinleri ne gördü ne de Kur’ân okudu, fakat Resûlüllâh namaz kılarken 

cinler, okunan Kur’ân-ı dinlediler. İbn Mes’ud ise, Resûlüllâh’ın cinleri gördüğünü ve 

onlara Kur’ân okuduğunu beyan etmiştir.802 Netice olarak İbn Mes’ûd’dan gelen 

rivayetlerde Hz. Peygamber’in cinlerle buluşup görüştüğü açıkça ifade 

edilmektedir.803 

Cinlerle ilgili diğer bir mesele de onların, gizli sözlere kulak kabartmak, kulak 

hırsızlığı yapmak anlamındaki istirâk-ı sem’de bulunmalarıdır. “Hakikaten biz (cinler) 

göğü yokladık, onu güçlü muhafızlar ve alev toplarıyla doldurulmuş bulduk. Halbuki 

biz (daha önce, göğü) dinlemek için onun oturulabilecek yerlerinde otururduk; fakat 

şimdi kim dinlemek isterse kendisini gözetleyen bir alev topuyla karşılaşıyor.”804 

“Onları her kovulmuş şeytana karşı koruduk. Ancak kulak hırsızlığı yapmaya kalkışan 

olursa onu da parlak bir ışık kovalar.”805 Ayetlerine göre, cinlerin daha önce gökten 

istirâk-ı sem’ girişiminde bulundukları anlaşılmaktadır. Mâverdî, daha önce istirak-ı 

sem’de bulunan cinlerin, Hz. İsa’dan sonra bundan engellendiğini ifade ediyor. Hz. 

Peygamber’in gönderilmesinden sonra cinler, istirak-ı sem’de bulunamama 

gerekçelerinin gökten kaynaklı bir olay değil, yeryüzünde vuku bulan bir olay 

olabileceğini, bunun da yeni bir peygamberin gönderilmesine işaret olduğunu 

düşünmüşlerdir. Yeryüzünde dolaşıp Ukaz’da, Hz. Peygamberin ashabıyla namaz 

kılmasına vakıf oldmuşlardır.806  

Mâverdî, istirâk-ı sem’in Hz. Peygamber gönderilmeden önce vakî olduğu 

genel kanaatini belirttikten sonra, Hz. Muhammed’in irsâli ile istirâk-ı sem’in 

tamamen zâil olduğu veya baki kalsa bile şeytan ve cinlerin önceki kadar böyle bir 

 
801 Mahmut Yazıcı, “Hz. Peygamber’in Cinlerle Görüşmesine Dair İhtilaflı Rivayetlerin 

Değerlendirilmesi”, Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi 4/2 (Aralık 2018), 784-825. 
802 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 133. 
803 Yazıcı, “Hz. Peygamber’in Cinlerle Görüşmesine Dair İhtilaflı Rivayetlerin Değerlendirilmesi”, 784-

825. 
804 el-Cin 72/8-9. 
805 el-Hicr 15/17-18; es-Saffat 37/7-10; eş-Şuarâ 26/210-212. 
806 Buhârî, “Tefsîr”, 72; Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 133. 



  

 273 

girişimde bulunamayacağına işaret eder. Çünkü Hz. Peygamber’in gönderilmesiyle 

birlikte ilgili ayette belirtildiği gibi “şihâb” (yakıcı alev, ışınlanma) onların kulak 

hırsızlığı yapmalarına engel olur. Halbuki Hz. Peygamber’den önce, ‘şihâb’ onlara bir 

mâni oluşturmuyordu. “Fakat şimdi her kim dinlemeye kalkacak olursa, kendini 

gözetleyen yakıcı bir ışık bulur.”807  

Mâverdî’ye göre cin ve şeytanların dinlemeye çalıştıkları yeryüzü haberleridir, 

vahiy değildir. Çünkü Allah vahyini korumuştur.808 “Kesin olarak bilesiniz ki bu kitabı 

kuşkusuz biz indirdik ve onu mutlaka koruyan da yine biziz.”809 

Cinlerle ilgili bu genel bilgilerden sonra onların, Hz. Peygamber’in 

nübüvvetine yönelik ilişkisine baktığımızda; delâil ve a’lâm edebiyatındaki rivayetler 

göstermektedir ki, cinler de Hz. Peygamber’in nübüvvetine şahitlik etmektedir. Onun 

nübüvvetine delâlet eden bir rivayete göre, İbn Abbas Has’am’lı bir adamla 

konuşuyordu. Has’âmlı: Has’âm, helale helal demez, harama haram demez, puta tapar 

oldu. Bunun üzerine bir gece Has’âm’ın bir putunun yanındaydık ve aramızda çıkan 

bir mesele hakkında onu dava ediyorduk ki, o putun içinden bağırarak şöyle denildi: 

Ey Hüküm veren yolcu! Siz ne akılsız hayallerdesiniz, hükmü putlara isnâd ettiniz. 

Yaratılmışların efendisi şu nebidir; İslâm’la hakikati ayırır. En adil hükmü verir. Nur 

karanlığı takip eder. Mukaddes beldede ilan edilmiştir ki, insanlar kirlerden 

temizlenmiştir. Hâtemi dedi ki, biz de ondan korktuk, ben de Mekke'ye gittim 

Peygamber’in davetiyle İslâm'a girdim.810 

Rüyasında bir cin tarafından kendisine Rasûlüllâh’ın nübüvveti müjdelenen ve 

akabinde müslüman olan cahiliye şairlerinden Sevâd b. Karîb’in gördüğü rüyayı, 

Mâverdî, nübüvvetin işaretlerinden kabul eder. Olayın ravisi Muhammed b. Kâ’b, 

söyle anlatıyor: Ömer b. Hattâb ile oturuyorduk, aniden bir adam uğradı. Yâ Emîra’l-

mü’minîn! Bu gelen adamı tanıyor musun? O kimdir? O, Yemen ahalisinden Sevâd b. 

Kârib’tir,811 onun cinlerle ilgili bir düşüncesi vardır. Ömer, sen Sevâd b. Kârib misin? 

 
807 el-Cin72/ 9. 
808 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 135. 
809 el-Hicr 17/9. 
810 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 135. 
811 Cahiliyye’de şair ve kâhin olan Yemenli bir zat olup, daha sonra müslüman olmuştur. Bk. Mâverdî, 

A’lâmü’n-nübüvve (Muhakkikin dip notu), 250. 



  

 274 

Evet, Ey mü’minlerin emiri! Hz. Muhammed’in zuhuru ile ilgili bilgin var mı? Evet, 

bir gece uyku ile uyanıklık arasında iken, aniden cinlerden bir görüntü bana geldi, 

ayağıyla bana vurdu. Ey Sevâd kalk! Sözlerimi dinle, akledebiliyorsan düşün ki, Lüey 

b. Gâlib oğullarından Allah’a ve O’na kulluğa çağıran bir Allah elçisi gönderilmiştir, 

dedi ve şu şiiri okudu:  

Cinlerin ve onların isteklilerine ve beyaz develeri semerleriyle bağlayışlarına 

hayret ettim. Hızla Mekke’ye doğru hidayet aramaya gidiyor. Cinlerin doğru sözlüsü, 

yalancıları gibi değildir. Bineğinle Haşimoğullarının seçkininin yana git. Onların 

uluları, kuyrukları gibi değildir. Sevad, onun dediğine aldırmadı, (cine) dedim ki, bırak 

beni (uyuyayım), uyuklayarak akşam ettim, dedim. İkinci gece yine geldi, ayağıyla 

bana vurdu, Ey Sevâd kalk! Sözlerimi dinle, akledebiliyorsan düşün ki, Lüey b. Gâlib 

oğullarından Allah’a ve O’na kulluğa çağıran bir Allah elçisi gönderilmiştir, diyerek 

bir şiir daha okudu. Sevâd, üçüncü gece aynı olay tekrar vuku bulduktan sonra, içime 

İslâm sevgisi düştüğü bir halde sabah bineğime binip Medine’ye geldim. Hz. 

Peygamber ve ashabının yanına uğradım, Yâ Resûlellâh! Sözlerimi dinle, dedim. 

Resûlüllâh, buyur dedi. Olayı şöyle anlattım: Gizli konuşan biri sükûnet ve uykudan 

sonra geldi bana, daha önce denediğim üzere o yalancı birisi değildi. Üç gece boyunca 

her gece bana şöyle diyordu: Luay bin Gâlib'den sana bir elçi geldi, ben de elbisemin 

eteğini topladım, paçalarımı sıvadım, süratli ve güçlü devem beni çölün ortasına 

getirdi. Şehadet ederim ki Allah zatından başkası mevcut değildir, sen de her gâib 

üzerine güvenilen bir zatsın. Ey Cömertlerin ve güzellerin evladı! Şüphesiz şefaat 

bakımından peygamberlerin Allah’a en yakın olanısın. Ey Yürüyenlerin en hayırlısı! 

Sana gelen şey şakakları ağartan olsa bile bize emret. Şefaat sahibinin olmayacağı o 

gün bana şefaatçi ol. Senin dışındakilerin Sevad b. Kârib’e faydası olmaz.812 

Resûlüllâh ve ashabı, benim bu sözüm üzere yüzlerinde sevinç izleri belli 

olacak kadar sevindiler. Ömer hemen ileri atılarak onu kendine çekti: Gerçekten ben 

bu sözü senden dinlemek istiyordum, dedi.813 

 
812İbn Hişâm, es-Sîrâtü’n-nebeviyye, 1/235-236; Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 112-114; Mâverdî, 

A’lâmü’n-nübüvve, 135-138; Beyhakî, Delailü’n-nübüvve, 248-253. 
813 Ebû Nuaym, Delâilü’n-nübüvve, 114; Beyhakî, Delâilü'n-nübüvve, 2/251. 



  

 275 

İbn Abbas'tan gelen başka bir rivayete göre Ömer İbn el-Hattab, bir gün 

Resûlüllâh’ın irtihalinden sonra, bir mecliste şunları anlattı: Peygamber’in, Mekke'de 

(Abtah) zuhur etmesinden iki ay önce bir grup olarak kesmek istediğimiz bir buzağıyla 

çıktık. Buzağıyı boğazladığımızda kanı aktı ve bağırarak öldü. Karnından: “Ey Züraih! 

Ey Züraih! Fasîh bir lisanla bağırarak gerçek bir nebi ortaya çıkacak ve Allah’tan başka 

ilah yoktur’ diyor. Üç defa bağırdı, sonra sesi sakinleşti, biz ondan ayrıldık ve korktuk, 

bunun üzerine Peygamber, kısa sürede ortaya çıktı. Bir yahudi diyor ki, bu bağıranın 

ne dediğini biliyor musunuz? Ne diyor? Dedi ki: Mekke'deki ihtilafınız üzerine bir 

peygamberin ortaya çıktığını haber veriyor. Biz de geldik ve Peygamber’i Mekke'de 

bulduk.814 

Kıssada anlatılan olay, Hz. Ömer’le ilgili tarihi verilere uygun değildir. Kıssaya 

göre Hz. Ömer, Hz. Muhammed gönderilmeden önce onun bi’setinden haberdar 

olmuştur. Eğer Ömer (ra) bu bilgiye önceden sahipse müslüman olmak için acele 

etmesi gerekirdi. Halbuki tarih bunun tam tersini söylüyor, Hz. Ömer'in İslâm'a geçişi 

gecikiyor, oğlu ve kız kardeşi ondan önce müslüman oluyor.815 

Cinlerin Hz. Peygamber’le görüşmesinde ihtilaflar olsa da onların Kur’ân 

dinledikleri ve Kur’ân’ın muhatabı oldukları noktasında herhangi bir ihtilaf yoktur. 

“Ben cinleri ve insanları, başka değil, sırf bana kulluk etsinler diye yarattım.”816 ayeti 

cinlerin de ilahî teklîfle mükellef olduğuna işaret eder. Bununla birlikte Hz. 

Süleyman’ın cinleri ordusuna dahil etmesi, onları ağır işlerde çalıştırması,817 cinlerin 

de bir peygambere tâbî olduklarını gösteren bir belirtidir. Ayrıca bu varlıkların insanlar 

gibi cinsiyetlerinin olması, yiyip içmeleri kendilerine sorumluluk yüklenen varlıklar 

olduğunu gösterir.  

Cinlerin mükellef varlıklar oldukları anlaşıldığına göre, onların Hz. 

Peygamber’le etkileşim içinde olmaları, iman etmek için mûcize beklemeleri, onun 

peygamberliğinin doğruluğunu tasdik etmeleri ve başkalarına da bu yönde telkinde 

bulunmaları olağan bir durumdur. Fakat bu yöndeki rivayetlerin İslâm öğretisine, tarihi 

 
814 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve, 138; Benzer haberler için bk. Süyûtî, el-Hasâis, 1/197-198. 
815 Mâverdî, A’lâmü’n-nübüvve (Muhakkikin dipnotu), 138. 
816 ez-Zâriât 51/56. 
817 en-Neml 27/39-40. 



  

 276 

gerçeklere aykırı olmaması önem arz eder. Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat etmek 

amacıyla Mâverdî’nin tahdîs ettiği mezkûr rivayetlerin metinlerinin bir kısmının, ifade 

etmeye çalıştığımız, ‘İslâm öğretisi ve tarihi gerçekler’ prensibine uygun olmadığı 

kanaatindeyiz.  

Nübüvvetin aklen ve naklen münkün olduğunu kanıtlamaya çalıştığımız 

tezimizin bu bölümünde, Mâverdî’nin nübüvveti ispat yaklaşımlarını değerlendirdik. 

Mâverdî, Berâhime, Sümeniyye, dehriyye ve filozoflar tarafından nübüvvet etrafında 

oluşturulan şüpheri tespit etmiş, bunlara karşı nübüvvetin vazgeçilmez bir kurum 

olduğunu aklî ve cedelî bir metotla izpatlamaya çalışmıştır. Akabinde Hz. 

Peygamber’in doğum öncesi hayatından başlayarak kronolojik sıraya göre rivayetler 

üzerinden, onun nübüvvetine yönelen itirazları gidererek nübüvvetini ispatlama 

gayreti içinde olmuştur. Hiç şüphesiz Mâverdî’nin kullandığı haberlerde, sahih 

rivayetlerin yanında zayıf ve uydurma rivayetler de mevcuttur. Aslında bu metot, 

sadece Mâverdî’nin değil, nübüvveti ispat sadedinde yazılmış delâil, mûcize, hasâis 

türü hemen hemen bütün eserlerde kullanılan bir yöntemdir. Zaten delâil müellifleri, 

çok sayıdaki zayıf rivayetin manevi tevâtür olşturacağı düşüncesiyle, bunları 

eserlerine almakta bir beis görmemişlerdir.818 

Müellifler bu tür rivayetlerle itikadi veya fıkhî bir konunun sübut bulmasını 

amaç edinmemiştir. Tamamen rivayetlerle Hz. Peygamber’in nübüvvetinin hak 

olduğunu ortaya koymaya çalışmışlardır. Bu nedenle bu minvaldeki haberlerin 

değerlendirilmesinde ihtiyatı elden bırakmadan eklektik bir yol izlemenin uygun bir 

yaklaşım olacağı kanaatindeyiz. Bütün mûcize haberlerini, toptancı bir yaklaşımla 

zayıf veya uydurma kategorisinde değerlendirmek ne kadar yanlışsa, hâtıbülleyl 

edâsıyla önümüze gelen bütün rivayetleri, Hz. Peygamberin mûcizesi olarak 

nakletmenin de yanlış olacağı düşüncesindeyiz. Birinci tutum, hissî mûcizelerin 

imkanına izin veren Kur’ânî yaklaşıma aykırı olduğu gibi Hz. Peygamber’in 

nübüvvetini doğrulamak amacıyla oluşturulmuş delâil tedvinâtını da şüpheli duruma 

düşürecektir. İkinci tutum ise çok sayıda sahih rivayetin sağlamlığına halel getirmek 

şöyle dursun; ahlakı, kulluğu, mücadelesi ile örnek alacağımız beşer bir peygamberi, 

 
818 Mâverdî, A’lamü’n-nübüvve, 151. 



  

 277 

hayatın merkezinden kopararak, bütün hayatını mûcizelerle yerine getirmeye çalışan 

insan üstü bir peygamber tasavvurunun oluşmasına zemin hazırlayacaktır. 

 

 



  

 278 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 279 

SONUÇ 

İlk tahsil hayatına doğum yeri olan Basra’da, Mu’tezilî Saymerî’den fıkıh 

tedris ederek başlayan Mâverdî, Bağdat’a göç ettikten sonra Şâfiî, Hanefî ve Mu’tezilî 

hocalardan tefsir, hadis, fıkıh, fıkıh usulü ve edebiyat gibi alanlarda okuduğu derslerle 

tahsilini ikmâl eder. Onun yaşadığı dönem, Abbâsilerin güç kaybettiği, fetihlerin 

durduğu, hilâfetin merkezi Bağdat’ın Büveyhoğulları ve Selçukluların etkisiyle Şii-

Sünnî karmaşaya sahne olan bir zaman dilimidir. Büveyhîler döneminde kâdılkudât 

görevine getirilmiş olan Mâverdî’ye akda’l-kudât sıfatı uygun görülmüştür. Halife ile 

melikler ve sultanlar arasındaki siyasî gerginlikleri gidermek için arabuluculuk 

görevini üstlenmiş; Şiî Büveyhî yöneticileri ve Abbâsî halifesi ile olan girift ve sıkıntılı 

ilişkilerin çözümünde Mâverdî bir denge unsuru olarak rol almıştır. 

Müctehid derecesine ulaşmış Şâfiî fakihi olarak kabul edilen Mâverdî, 

Mu’tezile ithamına maruz kalmıştır. İthamın temelinde, onun, tefsirinde farklı 

görüşleri serdetmesi ve görüşler içerisinde Mu’tezile’nin anlayışının da bulunuyor 

olması yatmaktadır. Fakat ne var ki i’tizâl ithamı, iddiayı dillendirenler nezdinde bile 

tam olarak kabul görmemiştir. Çünkü müctehitlik mertebesine erişen bir âlimin, 

Mu’tezilî ve Sünnî bazı görüşler arasında tercihte bulunması normal karşılanan bir 

durumdur. Ayrıca Mâverdî, aslah ilkesinin Allah’a zorunluluk isnâd etmesi nedeniyle 

Mu’tezile’yi, nübüvvete karşı çıkan Berâhime ile eşdeğer görmektedir. Mu’tezile’ye 

bu vasfı yakıştıran birisinin, Mu’tezilî olamayacağı kanaatindeyiz. 

Mâverdî, fıkıhçı, siyaset ve ahlak bilimci kimliği ile marûf olmakla birlikte, 

delâil edebiyatının revaçta olduğu bir dönemde, nübüvvete tehdit oluşturan ilhâdî 

düşüncelere karşı nübüvvet kurumunu koruma ve savunma amaçlı olarak A’lâmü’n-

nübüvve isimli eserini kaleme almıştır. Mâverdî’ye göre, nübüvvetin varlığına tehdit 

oluşturan unsurlar dehri mülhidler, Berahîme ve filozoflar olarak üç kategoriye ayrılır. 

Bunun yanında o, çoğunluğu yahudiler olmak üzere hristiyanlardan bazı grupları da 

Hz. Peygamber’in nübüvvetini inkâr edenler olarak kabul etmektedir.  

Mâverdî’nin A’lâmü’n-nübüvve adlı eseri, iki ana konuyu ihtiva etmektedir. 

Birinci bölüm, genel olarak nübüvvetin ispatına tahsis edilirken, ikinci bölüm, 

nübüvvetin ahkâmına ve Hz. Peygamber özelinde nübüvvetin ispatına ayrılmıştır.  



  

 280 

Mâverdî, nübüvveti ispat ederken iki farklı yöntem tercih etmiştir. Genel olarak 

nübüvvet kurumunu ispat ederken onun metodu, bir kelâm yöntemi olan cedel diğer 

bir tabirle akli ve felsefi izahlar tarzında şekillenmiştir. Bu nedenle Mâverdî’nin 

düşünce dünyasında aklın önemli bir yeri vardır. O, din ve dünya ahkamının 

düzenlenmesinde akla belirleyici bir rol verir. Allah’ın varlığı ve birliğinin fıtratta 

bulunan aklî ızdırârî bilgi ile bilineceği anlayışını savunur. Böylece o, bu 

düşüncesinde, Mâturidî ekolle aynı kanaati paylaşmaktadır. Mâverdî, aklın 

tanımlanmasında ve aklın araz olarak görülmesinde, Eş’arî ekolün anlayışıyla aynı 

noktada buluşur.  

Hz. Peygamber’in nübüvvetinin doğrulanmasını, mucize rivayetleri üzerine 

inşâ eden Mâverdî, mucizeleri içeren rivayetleri; mütevâtir, müstefîz, karine ile ahad 

haber ve karineden soyutlanmış ahad haber olmak üzere dört kısımda tasnif eder. 

Mâverdî, bu dörtlü tasnifâtı, risâletin haberleri olarak göstermektedir.  

Hz. Peygamber’in nübüvvetini mûcizeyle ispat etme düşüncesinde olan 

Mâverdî’nin, önemli bir vasfı da mûcize rivayetlerinin, sonraki nesillere haber-i 

tevâtürle ulaştırılabileceği anlayışını benimsemesidir. Ona göre, mûcizeye şahit 

olamayanlar, mûcizeyi, haber-i tevâtürle bilirler. Çünkü tevâtür haber, gözle görmek 

gibi, ortaya çıkan bilgi de içinde yalan olmayan ve şekke maruz kalmayan bir hakikat 

gibidir. Mâverdî, bu düşüncesiyle mûcizeye dinamik bir özellik kazandırmaktadır.  

Mâverdî, mûcizelere ilişkin rivayetlerin bir kısmının ahad ve hatta zayıf haber 

olduğu gerçeğini benimser, fakat zayıf haberleri kullanmaktan geri durmaz. Ona göre, 

haber zayıf da olsa, aynı mevzuya ışık tutan farklı tariklerden gelmiş çok sayıda rivayet 

bir araya geldiğinde haber, mânevî bir tevâtür hükmünü alır. Bu metot delâil ve hasâis 

türü eser veren bütün müellifler tarafından benimsenmiştir. Ayrıca Mâverdî’nin eserine 

aldığı rivayetlerin bir kısmının senedinde illet, metninde garip ve birbirinden kopuk 

manaların, hatta İslâm’ın temel prensiplerine aykırılıkların olduğu da gözden 

kaçmamaktadır. 

Ahad haberleri değerlendirirken, iki uç görüşten kaçınmak gerektiği 

kanaatindeyiz. Bir grup, hâtıbü’l-leyl misali önüne çıkan bütün rivayetlere bağlayıcı 

bir nas gibi sarılırken; diğer bir grup da mûcize içerikli haberlere karşı ön yargılı bir 

tavır ortaya koyarak hepsini zayıf, uydurma addetme tutumu içindedir. Ulaşılan bütün 



  

 281 

rivayetleri bağlayıcı bir nas gibi benimsemek, Hz. Peygamber’i hayatın merkezinden 

uzaklaştırarak adeta her türlü eylemlerini mûcizelerle yürüten, mücadeleden uzak bir 

peygamber telakkisine zemin hazırlamaktadır. Diğer taraftan Hz. Peygamber’e isnad 

edilen bütün rivayetlere karşı zayıf veya uydurma isnadında bulunmak, rivayetlerden 

hareketle oluşturulan delâil edebiyatını şüpheli duruma düşürecektir. 

Netice olarak, geçmiş dönemlerde ilhâd hareketlerinin, peygamberliği ta’n 

eden tutumuna karşı, nübüvvet etrafında dönen endişeleri gidererek, bu kurumun 

gerekliliğini savunan delâilü’n-nübüvve ve a’lâmü’n-nübüvve gibi eserlerin güncele 

hitap edecek tarzda yeniden okunması; deizm gibi peygamberliği gereksiz gören 

modern ilhâd hareketlerine ve aynı zamanda müslümanlığın kendi bünyesinden 

çıkarak peygamberliği işlevsiz gören anlayışlara da iknâî cevaplar verecek yeni bir 

delâil edebiyatının ortaya çıkarılmasının elzem olduğu kanısındayız. Delâil türü 

eserleri, literal ve toptancı bir yaklaşım yerine, eklektik bir bakış açısı, mana ve 

makâsıdı daha iyi gerçekleştirecek bir metotla değerlendirmek önem arz etmektedir. 

Böyle bir metot delâil edebiyatını hem daha güncel tutacak hem de Hz. Peygamberi, 

olağanüstü ve gizemli bir hayatın içinden alarak, üsve-i hasene odaklı bir konuma 

yerleştirmeye katkı sağlayacaktır. 



  

 282 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 283 

KAYNAKÇA 

Abdürezzak Mustafa. ed-Dîn ve’l-vahy ve’l-İslâm. Halep: Dâru’l-Kütibi’l-Arabî, 

1364/1945. 

Ahatlı, Erdinç. Muhaddislere Göre Peygamberlik Delilleri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1999. 

Peygamberlik ve Hz. Muhammed’in Peygamberliği. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2007. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. el-

Müsned. thk. Şuayb Arnavud. Beyrut: Müessetü’ r- Risâle, 1. Basım, 1416/1996. 

Akdemir, Furat. “Kur’ân Bağlamında Peygamberlerin Sıfatları”. Düzce Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 1 (2018), 51-84. 

Akın, Nimetullah. “Delâ᾽ilu’n-nübüvvenin İşlevselliği Üzerine”. Usûl 8 (2007/2), 

47-70. 

Altıntaş, Hayrani. “Dehriyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/107-109. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Âmidî, Seyfüddîn. Gâyetü’l-merâm fî İlmi’l-Kelâm. thk. Ahmet Ferîd el Mezîdî. 

Beyrut: Dâru’l-Kitâbü’l-İlmiyye, 2004. 

Ebkâru’l-efkâr. thk. Ahmed Muhammed el-Mehdî. Kahire: Dâru’l-Kütübü’l-

Visâka’l-Kavmiyye, 1423/2002. 

Âmirî, Ebü’l-Hasen. Kitâbü’i-i’lâmbi-menakıbi’l-İslâm. thk. Ahmed Abülhamid 

Ğırab. Riyad: Dâru’l-Esâlebi’Sikâfe ve’n-Neşrve’l-İ’lâm, 1408/1988. 

Ardoğan, Recep - Kasar, Veysel. “Kelam İlminde Araştırma Yöntem ve Teknikleri”. 

İslâm İlimlerinde Araştırma Yöntem ve Teknikleri. ed. Recep Ardoğan. İstanbul: 

İklim Yayınları, 2018. 

Arslan, İhsan. “Risâlet Beklentisi ve Hz. Peygamber’in Doğumu Esnasında Meydana 

Gelen Olayların değerlendirilmesi". Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 7 (2018), 239-295. 

A’sem, Abdülemîr. Târîhu İbni’r-Râvendî el-mülhîd. Beyrut: Dârü’l-Mâfâki’l-Cedîde, 

1978. 

Askalânî, İbn Hacer. Fethu’l-bârî. thk. Abdulkadir Şeybe el-Hamdi. Riyad: 

Mektebetü’l-Melik Fehdü’l-Vataniyye, 1421. 



  

 284 

Aslan, Abdülgaffar. Kur’ân’da Vahiy. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2000. 

Atay, Hüseyin. Kur’ân’da Bilgi Teorisi. İstanbul: Furkan Yayınları, 1982. 

Aydın, Fuat. “Ebû Îsâ el-Verrâk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/59-

60. İstanbul: TDV Yayınları 2013. 

Aydın, Mehmet. “Beşâiru’n-nübüvve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

5/549-550. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Aydın, S. Mehmet. İslâm Düşüncesinde Felsefe. İstanbul: Selçuk Yayınları, 1994. 

Ayğan, Fadıl. Hz. Peygamber’in Nübüvvetini Kanıtlama Açısından Beşâiru’n-

nübüvve. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2011. 

Son Peygamber’i Müjdelemek Beşâiru’n-nübüvve. İstanbul: İSAM yayınları, 

2013. 

Azizova, Elnure. “Tayam”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/53-54. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

“Tihâme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/153-154. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 

Bağcı, Musa. Beşer Olarak Hz. Peygamber. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2010. 

“Ulaşılmaz Örnek Peygamber Tasavvurunun Tarihsel Teşekkülü”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2004), 124-126. 

Bağçeci, Muhittin. Peygamberlik ve Peygamberler. Ankara: Kitabe yayınları, 2013. 

Bağdâdî, Abdülkâhir.Usûli’d-dîn. İstanbul: Devlet Matbaası, 1928. 

el-Fark beyne’l-fırak. Beyrut: Dâru’l-Âfâkı’l-Cedîde, 1977. 

Bağdâdî, Hatîb. Kitâbü’z-zühd ve’r-rekâik. thk. Âmir Hasen Sabrî. Beyrut: Dâru’l-

Beşâiri’l-İslâmiyye, 2000. 

Târihu Bağdâd. thk. Beşâr Ivad el-Ma’rûr. Beyrut: Dâr-u Garbi’l-İslâmî, 

1422/2002. 

Bâkıllânî, Ebû Bekir Muhammed b. Tayyip. Kitâbü’t-temhîd. Beyrut: el-Mektebtü’ş-

Şarkî, 1907. 

İ’câzü’l-Kur’ân. thk. Ahmet Sakar. Mısır: Dâru’l-Maârif, 1954. 

el-İnsâf. thk. Muhammed Zâhid el-Kevserî. Mısır: El-Mektebetü’l-

Ezheriyyeli’t-Türâs, 2000. 



  

 285 

el-Beyân ani’l-farḳ beyne’l-muʿcizât ve’l-kerâmât ve’l-ḥiyel ve’l-kehâne ve’s-

siḥr ve’n-nârencât. nşr. Yusuf Mükârisî el-Yasûî. Beyrut: Mektebetü’ş-Şer’iyye, 

1958. 

Bakkal, Ali. “Hz. Peygamber’in Düşmanlarından Korunması” Diyanet İlmî Dergi 56 

(2020), 493-522. 

Baktır, Mehmet. “Cahız'ın Nübüvvet Anlayışı”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 257-268.  

Balcı, İsrafil. Hz. Peygamber ve Mûcize. Ankara: Anakara Okulu Yayınları, 2013. 

Bars, Mehmet Emin. “Şamanizm’den Tasavvufa Şaman’dan Sûfî’ye/Veli’ye 

Değişim/Dönüşümler”. Türkbilig Dergisi 36 (2018), 167-186. 

Barlak, Muzaffer. Kelâmda Nübüvvet Tartışmaları. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2018. 

“Kelam Geleneğinde Tanrı Tasavvurları”. Sitematik Kelam. ed. Mehmet 

Evkuran. Ankara: Bilimsel Araştırma Yayınları, 2019. 

Batuk, Cengiz. Tarihin Sonunu Beklemek: Ortadoğu Dinlerinde Eskatoloji Mitosları. 

İstanbul: İz Yayınları, 2003. 

Bayram, İbrahim. “Neshin Varlığını İnkâr Yoluyla Hz. Muhammed’in Nübüvvetini 

Reddeden Yahudilere Cüveynî’nin Cevapları”. İhya Uluslararası İslâm 

Araştırmaları Dergisi 8/1 (Bahar 2022), 212-239. 

Baysal Erkan. “Muhammed Âbid El-Câbirî’de Nübüvvetin İspatı, İ’câz ve Ümmilik”, 

Bingöl Üniveristesi İlahiyat fakültesi Dergisi 8 (2016), 123-156. 

Bedevi, Abdurrahman. Min târîhi’l-ilhâd fi’l-İslâm. Kahire: Sînâ li’n-Neşr 1945. 

Belâzûrî, Ebü’l-Abbas Ahmed b. Yahyâ b. Cabir.Ensâbu’l-eşrâf. thk. Muhammed 

Bâkır el-Mahmûdî. Lübnan: Müeessesetü’l-A’lemî li’l-Matbûât, 1974. 

Beyazî, Kemâleddîn Ahmed. İşaratü'l-Merâm min ibârâti’l-İmâm Ebî Hanîfe. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 2007. 

Beydâvî, Ebû Saîd Abdullah b. Ömer. Envâru’tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed 

Abdurrahman Mar’aşî. Beyrut: Dâruİhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1418. 

Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed b. Hüseyn.Delâilü’n-nübüvve. thk. Abdü’l-Mu’dî el-

Kal’acî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1408/1988. 

Birsin, Mehmet. “Ebu’l Hasen el-Mâverdî’nin Bilgi Anlayışı”. İnönü Üniversitesi 



  

 286 

Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi (INIJOSS) 8/1, 36-76. 

Mâverdî’nin Devlet Anlayışı. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora tezi, 2004. 

Bîrûnî, Ebü’r-Reyhân Muhammed b. Ahmed. Tahkîku mâ li’l-Hind. Beyrut: İlmü’l-

Kütüb, 1403. 

Bolay, Süleyman Hayri. Felsefî Doktrinler ve Terimler Sözlüğü. Ankara: Akçağ 

Yayınları,1997. 

“Akıl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/238-242. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1989. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. nşr. Muhammed 

Züheyr b. Nasr. 9 Cilt. b.y.: DâruTavki’n-Necât, 1. Basım, 1422/2001. 

Buhl, Frand. “Muhammed,” MEB İslâm Ansiklopedisi, 8/469. İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1988. 

Bulut, Halil İbrahim. “Mûcize”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/352-

356. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2005. 

“Peygamberlerin Başarısında Mûcizelerin Yeri ve Önemi”. Din ilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 11/1 (2011), 65-78. 

Nübüvveti İspat Açısından Hissi Mûcizeler. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2001. 

Bulut, Mehmet. “İsmet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/134-136. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Câbirî, Muhammed Âbid. Medhal ilâ’l-Kur’âni’l-Kerim. Beyrut: Merkezü’d-

Dirâsâti’l-Vahdeti’l-Arabiyye, 2006. 

Bünye akli’l-arabiyye. Beyrut: Merkezi Dirâsetül’l-Vüddeti’l-Arabiyyeti 1986. 

Ca’ferî, Ebu’l-Bekâ Salih b. Hüseyin. Tahcîl men harrefe’t-Tevrat ve’l-İncil. thk. 

Mahmud Muhammed Abdurrahman Kadh. Medine: el-Camiatü’l-

İslâmiyyetibi’i-Medînetil’l-Münevvere Mekezi’l-Bühûsi’l-İlmî, ts. 

Câhiz, Ebû OsmânAmr b. Bahr b. Mahbûb. “Hucecü’n-nübüvve”. Resâilü Câhız. thk. 

Abdüsselâm Muhammed Harun. Beyrut: Dâru’l-Hubeyte 1411/1991. 

Calder, Norman. “Berâhime: Literal Yapı ve Tarihsel Gerçeklik”. çev. Süleyman 

Akkuş. Marife Dergisi 3/1 (Bahar 2003), 181-194. 



  

 287 

Cerrahoğlu, İsmail. “Garanîk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/361-

366. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

"Garânîk Meselesinin İstismarcıları". A. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 24 (1981), 

69-92. 

Cevadî, Musin. Akıl Terazisinde vahiy ve Nübüvvet. çev. Sedat Baran. İstanbul: Önsöz 

Yayıncılık, 2017. 

Ceyhan, Semih. “Zühd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/533-

535.İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Cilacı, Osman. “Dua”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/529-530. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994. 

Cürcânî, Abdülkâhir. Delâilü’l-i’câz. thk. Mahmut Muhammed Şâkir. Kahire: 

Mektebetü’l-Hânicî, 1404/1984. 

Cürcânî, Seyyid Şerif. Şerhu’l-Mevâkıf. thk. Mahmud Omer ed-Dımyâdî. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1998. 

Şerhu’l-Mevâkıf. İstanbul: T.C. Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2021. 

Kitâbü’t-Ta’rifât, çev. Arif Erkan. İstanbul: Bahar Yayınları, 1997. 

Cüveynî, İmâmü’l-Harameyn. Kitâbü’l-irşâd. thk. Ahmet Abdurrahim Sâyıh-Tevfik 

Ali Vehbe. Kâhire: Mektebe Sikâfe ed-Dîniyye, 2009. 

Corbin, Henry. İslâm Felsefesi Tarihi. çev. Hüseyin Hatemi. İstanbul: İletişim 

Yayıncılık, 1994. 

Çağrıcı, Mustafa. “Hilm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/33-36. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

“Îsâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/490-491. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2000.  

Çelebi, İlyas. İslâm İnancında Gayb Problemi. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 1996. 

“Rüya”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/309-310. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008. 

“el-Beyân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/25-26. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992.  



  

 288 

Çelebî, Kâtip. Keşfü’z-zünûn. thk. Seyyid Şihâbüddîn el-Hüseynî el-Mer’aşî. Beyrut:  

Dar-u İhyâu’t-Türâsli’l-A’rabî, ts. 

Dağ, Mehmet. “Eş’arî’de Bilgi Problemi”. İslâmî İlimler Enstitüsü Dergisi 4 (1980), 

97-114. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân b. el-Fazl. es-Sünen. thk. Hüseyn 

Selim Esed ed-Dâranî. 4. Cilt. Suud: Dâru’l-Muğnî, 1. Basım, 1412/2000. 

Dayhan, Ahmet Tahir. “Ümmü Varaka”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

42/332-333.İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Demil, Emine. Hz. Peygamber’in Risâlet Öncesi Hayatına Dair Rivayetler. Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016. 

Demircan, Adnan. “Ehli Sünnet Âlimlerinin Kerbela Olaylarına Yaklaşımları”. Marife 

1/10 (Bahar 2010), 69-89. 

Dihlevî, Şah Veliyyüddîn. Huccetullâhi’l-bâliğa. çev. Mehmet Erdoğan. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 1994. 

Dorman, Emre. Din Neden Gereklidir? İstanbul: İstanbul Yayınevi, 2015. 

Döğen, Şaban. Resûlü Ekrem’deki Eşsiz Ahlak. İstanbul: Gençlik Yayınları, 1997. 

Draz, Abdullah. en-Nebeu'l-azîm. b.y: Dâru’l-Kalem, 1426/2005. 

Durmuş, Zülfikar. “İslâm Düşüncesine Resûl-Nebî Ayrımı-Kur'ân Bağlamında 

Eleştirel Bir Yaklaşım”. Diyanet İlmi Dergi 44/3 (2008), 49-72. 

Ebû Dâvud, es-Sicistânî. es-Sünen. nşr. Şuayb Arnaud-Muhammed Kâmil. 7 Cilt, b.y.: 

Dâru’l-Risâleti’l-Âlemiyye, 1. Basım, 1430/2009. 

Ebû Hanife, İmâmü’l-A’zam. Şerhu’l-fıkhu’l-ekber. haz. Abdülkerim Şettan. İstanbul: 

el-Mektebetü’l-Hanefiyye, ts. 

Ekşi, Ahmet. İslâm Hukukunda Tıbbi Müdahalelerden Doğan Hukuki Sorumluluk. 

Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010. 

Enbarî, Kemalüddin Ebu’l-Berekât Abdurrahman b. Muhammed. Kitabü’d-dâî ile’l 

İslâm fî usulî ilmi’l-kelâm. thk. Seyyid Hüseyin. Beyrut: Dâr’ul-Beşairi’l-

İslâmiyye, 1409/1988. 

Erdemci, Cemalettin. “Kelâm İlminde Haberin Epistemolojik Değeri”. Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 4/1 (2006), 154. 

Erdem, Hüsameddin. “Deizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/109-114. 



  

 289 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Erdoğan, İbrahim Halil. “Nübüvvetin İspatı Bağlamında Kur’ân’ın Psikolojik İ’câzı”. 

Kader Kelâm Araştırmaları Dergisi 15/2 (2017), 402-420. 

Nübüvvetin ispatı bağlamında Fahreddin er-Râzî'nin İ'câzu'l-Kur’ân Görüşü. 

Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017. 

Erdoğan İsmail. “İslâm Filozoflarına Göre Nübüvvet ve Mucize”. Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (1996), 426-450. 

Eren, Cüneyt. “Kur’ân-ı Kerim’in İ’câz Çeşitleri”, Diyanet İlmi Dergisi 46/3, 130-144. 

Erturhan, Sabri. “Mâverdî ve ‘el-Hâvi’l-Kebîr’ Adlı Eseri”. Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi3 (1999), 473. 

Erul, Bünyamin. “Hz. Peygamber’e Kur’ân Dışında Vahiy Geldiğini İfade Eden 

Rivayetlerin Tahlil ve Tenkidi”. İslâmiyât 1 (1998), 55-72. 

“Kur’ân Dışı İletişim (Vahy-i Gayri Metluv)”. Kur’ân Sünnet İlişkisi Kur’ân’da 

Risâlet ve Sünnet’in Teşrî Değeri ed. Bünyamin Erul. İstanbul: Kuramer 

Yayınları, 2020. 

“Hz. Peygamber’in Risalet Öncesine Dair Farklı Bir Yaklaşım”. Diyanet İlmi 

Dergi, Hz. Muhammed Özel Sayı (2003), 40-44. 

İslâm’ın Anlaşılmasında Sünnetin Yeri ve Değeri. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2003. 

Erünsal, İsmail E. “XV-XVI. Asır Osmanlı Zendaka ve İlhâd Tarihine Bir Katkı”. 

Osmanlı Araştırmaları (2004), 130. 

Eş’arî, Ebu’l-Hasan. Makâlâtü’l-İslâmiyyîn. çev. Ömer Aydın-Mehmet Dalkılıç. 

İstanbul: Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019. 

Evkuran, Mehmet. “Mâverdî’nin Düşünce Dünyası”. ed. Bayram Ali Çetinkaya, 

Doğudan Batıya Düşüncenin Serüveni. İstanbul: İnsan Yayınları, 2015. 

 Fârâbî, Ebû Nasr Muhammed. “Felsefenin Temel Meseleleri (Uyûni’l-mesâil)”. çev. 

Mahmut Kaya. İslâm Filozoflarında Felsefe Metinleri. İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2003. 

Fayda, Mustafa. “Arûbe”. Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 3/422. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991. 

“Abdülmenâf b. Kusay”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/287-288. 



  

 290 

İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

“Fil Olayı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/70-71. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1996. 

“Abdullāh b. Ziba‘râ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1988. 

“Cennetü’l-Muallâ”. Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 7/387-388. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

Gazzâlî, Huccetü’l-İslâm Ebû Hamîd. el-Munkız mine’d-dalâl. çev. Hilmi Güngör. 

Ankara: Maârif Basımevi, 1960. 

el-İktisâdve’l-İ’tikâd. çev. Osman Demir. İstanbul: Klasik Yayınları, 2018. 

Tehâtü’l-felâsife. thk. Süleyman Denyâ. Kahire: Dârul’l-Maârid, ts. 

Gibb, Sir Hamilton Alexander Roskeen. Studies On TheCivilation Of Islam, Princeton, 

New Jersey. 151-165. Çalışanın tercümesi için bk. İslâm Medeniyeti Üzerine 

Araştırmalar. çev. Kadir Durak vd. İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991. 

Gölcük, Şerâfettin - Toprak, Süleyman. Kelâm, Konya: Tekin Kitabevi, ts. 

Gölcük, Şerafttin. “Cehm b. Saffân”. Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 7/233-234. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Güç, Ahmet. “Sümeniyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/132-133. 

İstanbul: TDV Yayınları 2010. 

Güler, Zekeriya. “Müstefîz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/135-136. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Güneş, Abdülbaki. Kur’ân’da İşlevsel Akla Verilen Değer. İstanbul: Ahenk Yayınları, 

2003. 

Güneş, Kamil. İslâm Düşüncesinin Şekillenişinde Akıl ve Nas: Bakillânî ve Kâdı 

Abdülcebbâr’da Kelâmullah Örneği. İstanbul: İnsan Yayınları, 2003. 

Hadislerle İslâm. Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. Erişim 1 Ekim 2022. 

https://hadislerleİslâm.diyanet.gov.tr/?p=login 

Hâkim, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed. Müstedrek. bs: 

Dâiratü’l-Maârif en-Nizâmiyye, 1340. 

Hamevî, Ebû Abdullah Şihâbuddîn Yâkût b. Abdullah. Mu’cemu’l-Udebâ. thk. İhsan 

Abbâs. Beyrût: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1414/1993. 



  

 291 

Hamidullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev. Salih Tuğ. İstanbul: İrfan 

Yayıncılık, 1991. 

Harman, Ömer Faruk, “Tubba”. Türkiye Diyanet İslâm Ansiklopedisi. 41/455-456. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

“İsmail”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/76-80. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı, Yayınları, 2001. 

“Ashab-u Ress”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 3/469. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1991. 

“Hıristiyanların İslâm’a Bakışı”. Asrımızda Hıristiyan-Müslüman 

Münasebetleri. İstanbul: İslâmi İlimler Araştırma Vakfı yayınları, 2013. 

Hârizmî, Muhammed b. Ahmed. Mefâtihu’l-ulûm. thk. İbrahim Ebyârî. Beyrut: İlmü’l-

Kütüb, ts. 

Hasan Muhammed, Sâbir. Mevrîdi’z-Zam’ân fî ulûmi’l-Kur’ân. Bombay: Dâru’s-

Selefiyye, 1404/1984. 

Hatîb, Abdulkerim. İ’cazu’l-Kur’ân. Beyrut: Darü’l-Fikri’l-Arabî, 1974. 

Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd (Ahmed) b. Muhammed b. İbrâhîm b. Hattâb. “İ’câzü’l-

Kur’ân”. Selâsü Resâil fî İ’câzi’l-Kur’ân er-Rummânî ve’l-Hattâbî ve 

Abdülkâhir el-Cürcânî. thk. Halfullâh Ahmed - Muhammed Zeğlûl Selâm. 

Mekke: Dâru’l-Maârif, ts. 

Hayyât, Ebü’l-Hüseyin.Kitâbu’l-intiṣâr. thk. Nîberc. Kahire: Matbaatü ve Kütübü’l-

Mısriyye, 1925. 

Hekimoğlu, Muhammet. Abbasi Dönemi Arap Edebiyatında Zındıklık (H.133-442 /M. 

750-1050). Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2006. 

Heysemî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. EbîBekr b. Süleymân. Mecma‘u’z-zevâid ve 

membeu’l-fevâid. thk. Hüseyin Esedü’d-Dârânî. Beyrut: Dâru’l-Minhâc, 

1436/2015. 

Hindî, Müttakī. Kenzü’l-ummâl, thk. Bekrî Hayyânî. B.y: Müessesetü’r-Risâle, bs. 

Itr, Hasan Ziyâeddîn. Nübüvvet-i Muhammed fi’l-Kur’ân. Halep: Dâru’n-Nasr, 1973. 

İbn Asâkir, Ebû Muhammed. Târîh-u Medîneti Dimeşk. thk. Ömer b. Garrâmete el-

Amrevî. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1415/1995. 



  

 292 

İbn Cerîr et-Taberî. İbn Câfer Muhammed.Tarihu’t-Taberî. thk. Muhammed Ebu’l-

Fadl İbrahim. Kahire: Dâru’l-Maârif, ts. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec. el-Muntaẓam fî târîhi’l-ümem. thk. Muhammed Abdülkadir 

Atâ-Mustafa Abdülkadir Atâ. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1412/1992. 

Zemmu’l-Hevâ. thk. Mustafa Abdulvâhıd. b.y.: y.y., ts-. 

İbn Ebî Ya’lâ, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Muhammed. Tabakâtü’l-Hanâbile. 

Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, ts. 

İbnü’l-Esîr, İzzeddin. Üsdü’l-gâbe fî ma’rifeti’s-sahâbe.thk. Ali Muhammed Muavvid-

Adil Ahmed Abdülmevcûd. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

İbn Fürek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen. Makâlâtü’ş-Şeyh Ebi’l-Hasen el-Eş’arî. 

thk. Ahmed Abdürrahim es-Sâyih. Kahire: Mektebetü’s-Sikafe ed-Dîniyye, 

2005. 

İbn Haldun, Mukaddime. İstanbul: Yenişafak Abone ve Dağıtım, 2004. 

İbn Hallikân, Ebu’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. EbîBekr. 

Vefeyâtu’l-a’yân ve enbâ’ü ebnâ’i’z-zamân. thk., İhsan Abbâs. Beyrut: Dâru 

Sadr, 1900. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd. el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-

niḥal. çev. Halil İbrahim Bulut. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2017. 

el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-niḥal. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, ts. 

İbn Hıbbân, Ebû Hâtim Muhammed. “Sahîh”. thk. Şuayb Arnaud. Beyrut: 

Müssesetü’r-Risâle, 1408/1988. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik. es-Sîretü’n-nebeviyye. thk. 

Ömer Abdüsselâm Tedmurî. Beyrut: Dâru’l-Kitâbü’l-Arabiyye, 1410/1990. 

İbn İshak, Ebû Abdillâh Muhammed. es-Siratü’n-nebeviyye.  thk. Ahmed Ferid el-

Mezîdî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004. 

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ.  el-Bidâye ve’n-nihâye. thk. Me’mûn Muhammed Saîd. Beyrut: 

Dâru İbn Kesîr, 1431/2010. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim. el-Kitâbu’l-maârif. thk. Servet 

Akkâşe. Kahire: Dâru’n-Neşr Dâru’l-Maârif, ts. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd. es-Sünen. nşr. Şuayb Arnaud vd. 5 Cilt. 



  

 293 

b.y.: Dâru’l-Risâleti’l-İlmiyye, 1. Basım. 1430/2009. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-ʿArab. Beyrut: Dârü’l-Maârif, 1414. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî. el-Keşf an 

menâhici’l-edille fî akaidi’l-mille. thk. M. Âbid Câbirî. Beyrut: Merkezü 

Dirasâti’l-Vüddeti’l-Arabiyye, 1998. 

İbn Sa‘d, Ebû Abdillâh Muhammed. et-Tabakâtü’l-kübrâ. thk. Ali Muhammed Ömer. 

Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1421/2001. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn. Tabakâtü’l-fukahâi’ş-

Şâfi‘iyye. thk. Muhyiddîn Alî Necîb. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1992.  

İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî. “Tevhîdin Hakikati ve Nübüvvetin 

İspatı Üzerine”. çev. Mahmut Kaya. İslâm Filozoflarından Felsefe Metinleri. 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2003. 

“İlâhiyyât”. eş-Şifâ. thk. el-Eb Kanvâtî – Said Zâyid.. Kahira: el-Hey’etü’l-

Âmmeti li-Şuûni’l-Mutâbiati 1380/1960. 

İbn Teymiyye, Takiyyüddîn. en-Nübüvvât. Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyyetibi’l-

Medîneti’l-Münevvera, 1420/2000. 

el-Cevâbu’s-sahîh. thk. Ali b. Hasan b. Nasır. Riyad: Daru’l-Âsıme, 1419/1999. 

Mecmûu fetâvâ. nşr. Abdurrahman Muhammed b. Kasım. Medine: Mücemmaü’l-

Melik Fehd li-Tıbaati’l-Mushafi’ş-Şerif, 1925. 

İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b. İshak. el-Fihrist. çev. Ramazan Şeşen. 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları 2019. 

İlhan, İbrahim. Ebu'l-Hasen el-Mâverdî'nin el-Hâvi'l-Kebîr Adlı Eserinde Fıkıh 

Metodolojisi. Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Doktora Tezi, 2021. 

İpek, Mikail. Mu’tezile’nin Nübüvvet Savunması. Erzincan: Erzincan Binali Yıldırım 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020.  

İsfahânî, Ebû Nuaym. Delailü’n-nübüvve. thk. Dr. Muhammed Ravvâs Kal’acî-

Abdülber Abbas. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 1986. 

İsfahânî, Râgıb. el-Müfredât fî garîbü’l-Kur’ân. Thk. Saffân Adnâned-Davûdî. Şam: 

Dâru’l-Kalem, 1412. 

İsfarânî, Fahraddîn. Şerhu’n-Necât li-İbn-i Sînâ. thk. Hâmîd Nâcî İsfahânî Tahran: 



  

 294 

Silsiletü İntişârât Encümeni, 1383. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebi’l-Hasen. el-Mügnî fî Ebvâbi’t-tevhîd ve’l-adl. thk. Mahmud 

Muhammed Kâsım. by.: ed-Dâru’l-Mısriyye, ts. 

Tessbîtü delâilü’n-nübüvve. çev. M. Şerif Eroğlu - Ömer Aydın. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları 2017. 

Şerhu’l-usûli’l-hamse. çev. İlyas Çelebi. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, 2013. 

Kâdî İyâz, Ebü’l-Fazl b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî. eş-Şifâ bi-ta’rîfi’l-hukûku’l-

Mustafâ. thk. Ali Kuşk. Şam: Vahdetü’l-Bühûsed-Dirâsât, 2013. 

Kallek, Cengiz “Müd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/455-457. 

Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

“Mâverdî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/180-186. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2003.  

Kandemir, Yaşar. “Cevâmi’u-Kelîm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

7/440. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Karaman, Hüseyin. “Bir Biyografi Denemesi: Ebû Bekir Er-Râzî”. Çorum İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 3/6 (Şubat 2004), 101-128. 

Karaus, Paul. “İbn al-Râvandî”. MEB İslâm Ansiklopedisi. 9/639. İstanbul: Milli 

Eğitim Basımevi, 1988. 

Kasar, Veysel. “Kur’ân’da Hz. Muhammed’in Risâletinin Delilleri”. Harran 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi (Ocak-Haziran,2012), 146. 

Kattân, Mennâ’. Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân. Kahire: Mektebetü’l-Vehbete, ts. 

Katiboğlu, Hasan. “Cins”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/20-

21.İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Kaya, Mahmut. “Ebû Bekir Râzî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/479-

487. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Keleş, Ahmet. “Apokaliptik Hadis Edebiyatı ve Problemleri”. İSTEM 7 (2006), 37-54. 

Kemâlpaşazâde, Şemseddîn Ahmed. “Risâle fî-takrîr enne’l-Kur’âne’l-azîm 

kelâmullâhi’l-kadîm”. Mecmûu resâili’l-allâme Kemâlpaşazâde Paşa. thk. 

Hamza el-Bekrî. İstanbul: Dârul-Lübâb, 2018. 



  

 295 

İ’câzü’l-Kur’ân. thk. Âdil Gıryânî. PDF: y.y, ts. 

https://www.alukah.net/library/0/147246/ 

Kenan, Seyfi. "Hekim-filozof Ebu Bekr er-Razi Bir Mülhid miydi?". DÎVÂN: 

Disiplinler Arası Çalışmalar Dergisi 1 (2001), 187-197. 

Kılavuz, Ahmet Saim. “A’lamü’n-nübüvve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 2/339. İstanbul: TDV Yayınları 1989. 

Kırbaşoğlu, M. Hayri. İslâm Düşüncesinde Sünnet. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

1996. 

Kırış, Şemsettin. Beyhakî ve Delâđlü’n-Nübüvvesi. Konya: Selçuk Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009. 

Koç, Ahmet. “Din Eğitimi Açısından Kur’ân-ı Kerim’de Tebşir Kavramı”. Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi 4 (1997), 159-184. 

Kur’ân Yolu. Erişim 19Ağustos 2022. https://kuran.diyanet.gov.tr 

Köse, Abdullah. Delâilü’n-nübüvve Eserlerinin Özellikleri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1989. 

Kurt, Hasan. “Semantik Açıdan Dehrî Kavramı ve Kelâmcıların Dehrîlere Bakışı”. 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14 (2006), 111-139. 

Küçükaşcı, Mustafa Sabri. “Benî Mudâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.3 

0/358-359. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

“Harre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/244-245.İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997. 

Kitab-ı Mukaddes. Erişim 12 Temmuz 2019. 

https://www.kutsalkitap.org 

Kurtûbî, Ebu Abdullah. Câmiü’l-Ahkâmi’l-Kur’ân. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1427/2007. 

el-İ’lâmbimâ fi dini’n-nasârâ. thk. Ahmed Hicazi es-Sika. Daru’t-Turasi’l-

Arabi, ts. 

Kutluer, İlhan. Akıl ve İtikad. İstanbul: İz Yayıncılık, 1996. 

“İbnü’r-Râvendî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/179-181. 

İstanbul: İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

“Nevi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/51-57. İstanbul: TDV 

https://kuran.diyanet.gov.tr/


  

 296 

Yayınları, 2007. 

Leman, Oliver. Ortaçağ İslâm Felsefesine Giriş. çev. Turan Koç. Kayseri: Rey 

Yayınları, 1992. 

Link, Henry C. Dine Dönüş, çev. Ömer Rıza Doğrul. İstanbul: Ahmet Halit Kitabevi, 

1949. 

Mahmut, Abdülhalîm. Delâilün’n-nübüvve. Kahire: Dâru’l-Kütübü’l-Mısriyye, 1991. 

Mâturidî, Ebû Mansûr. Kitâbü’t-Tevhîd. çev. Bekir Topaloğlu. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2016. 

Kitâbü’t-Tevhîd. thk. Fethullah Halif. İskenderiyye: Dâru’l-Câmiâti’l-Mısriyye, 

ts. 

Te’vîlâtu’l-Kur’ân. nşr. Bekir Topaloğlu. İstanbul: Mizan Yayınevi, 2007. 

Mâverdî, Ebi’l-Hasen Ali b. Muhammed. A’lâmü’n-Nübüvve. Beyrut: Dâru’l-

Kütübü’lİlmiyye, 1986. 

A’lâmü’n-Nübüvve. thk. Hâlid Abdurrrahman el-Ak. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 

1414/1994. 

Teshîlü’n-nazar ve ta’cîlü’z-zafar fî ahlâkı’l-mülk. thk. Muhy Hilâl es-Serkan-

Hasan Sâatî. Beyrut: Dâru’n-Nehda el-Arab, ts. 

Hâvi’l-kebîr. thk. Ali Muhammed Mi’vaz- Adil Ahmed Abdülmevcûd. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999. 

Edebü’d-dünyâve’d-dîn. Beyrut: Dâru’l-Minhâc, ts. 

en-Nüket ve’l-uyûn. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Ahkâmü’s-sultâniye. Kahire: Dâru’l-Hadîs, ts. 

Mebrûk, Ali. Teolojiden Tarih Felsefesine Nübüvvet. çev. Muhammed Çoşkun. 

İstanbul: İlim Yurdu Yayıncılık, 2014. 

Mertoğlu, Mehmet Suat. “Ümmî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/309-

310. İstanbul: TDV Yayınları, 2012, 

“Râzî”. MEB İslâm Ansiklopedisi. 9/644. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1988. 

Mes’ûdî, Ebü’l-Hasen b. Alî. Murûcu’z-zeheb ve maâdinu’l-cevher. thk. Kemâl Hasen 

Mer‘î. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1425/2005. 

Murtazâ, Zebîdî. Tahrîcü ehâdîsü İhyâ ulûmi’d-dîn. Riyad: Dâru’l-Âsıme, 1408/1987. 

Mustafa, İbrâhim vd. el-Muʿcemü’l-vasîd. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992. 



  

 297 

Müneccid, Selahaddîn. Mu’cem. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-Cedîd, 1982. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmiʿu’s-sasîh. nşr. Muhammed Fuâd 

Abdülbâkî. Kahire: y.y., 1374-75/1955-56. 

Müslim, Muhammed Mustafa. Mebâhis fî i’câzi’l-Kur’ân. Riyad: Dâru’l-müslim, 

1416/1996. 

Nebhânî, Yûsuf. Hüccetullâh ale’l-âlemîn fî mu’cizâti seyyidi’l-mürselîn. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. Sünen. thk. Abdülfettâh Ebû Gudde. 

9 Cilt. Halep: Mektebü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye, 2. Basım 1406/1986. 

Nesefî, Ebu’l-Muîn. Tebsiratu’l-edille fî usûli’d-dîn. thk. Muhammed Enver Hâmid 

Îsâ. Kahire: Mektebetü Ezheriyye, 2011. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. el-Minhâc şerh-u Sahîh-i Müslim. 

Kahire: et-Tabakatü’l-Mısriyyebi’l-Ezher, 1449/1930. 

Nu’mânî, Şiblî. Sîretü’n-nebî. çev. Ömer Rıza Doğrul. İstanbul: Eser Neşriyat, 1978. 

Onat, Hasan. Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiiliği. Ankara: TDV 

Yayınları, 1993. 

Oral, Murat. Mâverdî ve İbnu'l-Cevzî'nin Tefsir yaklaşımlarının Mukayesesi. 

Gaziantep: Gaziantep Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2018. 

“Mâverdî’nin Mu’tezilî İthamının Değerlendirilmesi”. Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/2 (2017), 231-258. 

Öğük, Emine. “Kelamda İstidlâl Yöntemi”. Sitematik Kelam. ed. Mehmet Evkuran 

Ankara: Bilimsel Araştırma Yayınları, 2019.  

Önal, Recep. “Vahiy ve Nübüvvet”. Sistematik Kelâm. ed. Mehmet Evkuran. Ankara: 

Bilimsel Araştırma Yayınları, 2019. 

Özafşar, Mehmet Emin. “Hadisçilerin Peygamber Tasavvuru/Anlayışı”. Diyanet İlmi 

Dergi Hz. Muhammed Özel Sayısı (2003), 319. 

Özcan, Hanifi. Mâturîdî’de Bilgi Problemi. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

2015. 

Özkaldı, Safiye Merve. Tanah’ın Neviim ve Ketuvim Bölümü Kitaplarının 

Kanonizasyonu, Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek 



  

 298 

Lisans Tezi, 2020. 

Özkan, Özkan, “Zeyd. b. Amr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 44/316-

317. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Öz, Mustafa. “Zındıklık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/390-391.  

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013. 

Öz, Şaban. Hz. Peygamber’in Siretiyle İlgili Mevzu Haberlerin Tarihi Değeri. 

İstanbul: Neva Yayınları, 2020. 

Özvarinli, Mustafa. Mustafa Sabri Efendi’nin Nübüvvet Anlayışı. Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016. 

Peterson, Mıchael vd. Akıl ve İnanç: Din felsefesine Giriş. çev. Rahim Acar. İstanbul: 

Küre yayınları, 2021. 

Pezdevî, İmam Ebû Yusr Muhammed. Usûli’d-dîn, thk. Hens Bîtır Lans Kahire: El-

Mektebetü’l-Ezheriyyeli’t-Türas, 2003. 

Pişgin, Yasin. Kur’ân’a Göre Akıl ve Akılcılığın. Kur’ân Tefsirine Etkisi. Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2008. 

Râzî, Ebû Hâtim.A’lâmü’n-nübüvve. Beyrut: Dâru’s-Sakî, 2003. 

Râzî, Fahreddîn. el-Muhassal, çev. Eşref Altaş. İstanbul: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 

2019. 

Nihâyetü’l-ukûl fî dirâyeti’l-usûl. thk. Saîd Abdüllatîf Fûde. Beyrut: Dâru’z-

Zehâin, 1436/2015. 

Mefâtihu’l-Gayb, Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-A’rabî, 1420. 

el-Erbaûn fî usûli’d-dîn. thk. Ahmed Hicâzî es-Sekâ. Kahire: Mektebetü 

Küllüyeti’l-Ezher, 1986. 

el-metâlibü’l-âliye mine’l-ilmi’l-ilâhiye, Erişim: 03 Aralık 2022. 

https://shamela.org/pdf/5f80d785cabbb55d57b9327017ea6052 

Reçber, Mehmet Sait İslâm. “Din ve Çağdaş Durum”. İslâmiyât 7/4 (2004), 19 

Rıza, Muhammed Reşid. Mecelletü’l-Menâr, 30/621. Kahire: İdâratü’l-Mecelleti’l- 

Menâr. 1929. 

el-Vahyü’l-Muhammedî. Beyrut: Müessesetü İzzeddîn, 1452. 

Tefsîru’l-Menâr. Mısır: el-Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-ʻAmmâti li’l-Küttâb, 1990. 

Rummânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Îsâ b. Alî. “en-Nüket fî i’câzi’l-Kur’ân”. Selâsü Resâil 



  

 299 

fî İ’câzi’l-Kur’ân er-Rummânî ve’l-Hattâbî ve Abdülkâhir el-Cürcânî. thk. 

Halfullâh Ahmed - Muhammed Zeğlûl Selâm. Mekke: Dâru’l-Maârif, ts. 

Rüzgar, Nilüfer. “İslâm Geleneğine Göre Yöneticilerin ve Liderlerin Taşıması Gereken 

Özellikler”. ARHUSS 3 (2020),72-96. 

Sabûnî, Muhammed Ali. Safvetü't-Tefâsîr. çev. Sadreddin Gümüş-Nedim Yılmaz. 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 1995. 

Sâbûnî, Nureddîn. el-Bidâye fî usûli’d-dîn. çev. Bekir Topaloğlu. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 1991. 

Sabri, Mustafa. Mevkifu’l-aklve’l-ilmi ve’l-âlim. Halep: Tıbâi Bedri İhyâi’-l-Küttübi’-

Arabiyyeti 1900. 

Sahâvi, Şemsüddîn. el-İ’lan bi’t-tevbih limen Zemme ehli’t-tarih. thk. Sâlim b.Gıtır b. 

es-Sâlim. Riyâd: Dâru’s-Samî, 1438/2017. 

Saraç, M. A. Yekta. “İcâz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/392-393. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Yayınları, 2000. 

Sarıbıyık, Mustafa. Mâverdî`nin Nasîhatü’l Mülûk’u ve Siyasi Görüşleri. Konya: 

Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996. 

Sarıçam, İbrahim. “Haşim b. Abdümenâf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

16/40-406. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Severcan, Şerafettin. “Peygamberlik Anlayışları ve Hz. Muhammed”. Bilimnâme1 

(2003), 229-250. 

Sinanaoğlu, Abdulhamit - Ardoğan, Recep (ed.). Nübüvvet ve Medeniyet. İstanbul: 

Kitap Dünyası Yayınları, 2017. 

“İslâm Düşüncesinin İlk Özgürlükçü Hareketi Mu’tezile’nin Kader Anlayışı”. 

KSÜ. İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (2006), 69-92. 

Sinanoğlu, Mustafa. “İlhâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/90-92. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

“Diğer Dinlerde Mûcize”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/286-

291. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Serdar, Murat. “Kelâm’da Delâilu’n-nübüvve Bağlamında İ’câzu’l-Kur’ân Meselesi”. 

Erciyes Üniversitesi İlâhîyat Fakültesi Dergisi 2 (2006), 27-50 

“Teklîf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/385-387. İstanbul: TDV 



  

 300 

Yayınları, 2011. 

“Sînâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/221-222. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009. 

“Türkiye’de Son Dönem Kelâm Çalışmaları: Gelenek ve Modernite Arasında 

Bir Arayış”. Modern Dönemde Dinî İlimlerim Temel Meseleleri. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2007. 

Solmaz, Yahya. Ahkâm-ı Sultâniyye Türü Eserlerde Yürütme ve Yargı Erkleri 

(Mâverdî, Ebû Ya'lâ ve Cüveynî Örneği). Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 

Sönmez, Vecihi. İnsanlığın Nübüvvet Anlayışı ve Ebu’l-Muîn en-Nesefî ile Seyfuddîn 

el-Âmidî’nin Nübüvveti İspat Metotları. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, 2000. 

“Nübüvvete Yapılan İtirazlar Bağlamında İbnü’r-Râvendî ve Nübüvveti İnkâr 

Düşüncesi”. Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm Sempozyumu. ed. Vecihi 

Sönmez. Van: Ensar Yayınları, 2017. 

Sözen, Kemâl. İbn Kemâl’de Metafizik. Isparta: Fakülte Kitabevi, 2001. 

Subkî, Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî. Tabakâtü’ş-Şâfiyyetü’l-

kübrâ. thk. Mahmûd Muhammed et-Tanâhî - Abdulfettâh Muhammed el-Hulvu. 

by.: Hicrli’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 1413. 

Sümertaş, Burhan. “Mâverdî ve en-Nüket ve’l-Uyûn Adlı Tefsiri”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (2008), 28/31-64. 

Süyûtî, Celâleddîn. el-Câmiu’s-sağîr. Beyrut: Dâru’l-İlmiyye, 1425/2003. 

ed-Dürru’l-mensûr et-tefsîru’l-me’sûr. thk. Abdullah b. Abdullah el-Muhsin et-

Türkî. Kahire: Merkezi li’l-Buhûsi li’d-Dirâsâti ve’l-Arabiyyeti’l-İslâmiyye 

1424/2003. 

el-Hasâisü’l-kübrâ. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân. thk. Kemal Mustafa. Kahire: Mektebetü Hancî, ts. 

Tabakâtü’l-Müfessirîni’l-Işrîn. thk. Alî Muhammed Ömer. Kahire: Mektebetu 

Vehb, 1396. 

Swinburne, Rıchard. Mucize Kavramı. çev. Aydın Işık. İstanbul: İz Yayıncılık, 2009. 

Şa’bân, Zekiyyüddîn. İslâm Hukuk İlminin Esasları. çev. Kâfi Dönmez. Ankara: TDV 



  

 301 

Yayınları, 1990. 

Şahin, M. Süreyya. “Cin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/5. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993.  

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcuddîn. el-Milel ve’Nihâl. thk. Emir Ali Mehna - Ali Hüseyin 

Fâûr. Beyrut: Dâru’l-Mârife, 1993. 

el-Milel-ve’nihâl. Halep: Müssesetü’l-Halebî, ts. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdulkerim. Nihâyetü’l-ikdâm fî ilmi’l-kelâm. Bağdat: 

Mektebetü’l-Müsnâ, ts. 

Taberî, Ali b. Rabben. ed-Dînve’d-devle. thk. Adil Nüveyhid. Beyrut: Dâru’l-Âfakı’l-

Cedîde, 1393/1973. 

ed-Dîn ve’d-devle. çev. Fuat Aydın. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2012. 

Taşköprüzâde, Ahmed b. Mustafa. Miftâhü’s-saâde ve misâhü’s-siyâde. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985. 

Taylan, Necip. İslâm Düşüncesinde Din Felsefeleri. İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Yayınları 1994. 

Teftazânî, Sa’düddîn. Şerhü’l-Akâid. haz. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergâh 

Yayınları 1991. 

Şerhu’l-Mekâsıd. thk. Abdurrahman Umeyra. Beyrut: A’lâmü’l-Kütüb, 1998. 

Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid. Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn 

ve’l-ulûm. Beyrut: Mektebetü’l-Lübnân, 1996. 

Tercüman, Abdullah. Tuhfetu’l-eribfi’r-redalâehli’s-salîb. Kahire: Daru’l-Meârif, ts. 

Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid. Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn 

ve’l-ulûm. Beyrut: Mektebetü’l-Lübnân, 1996. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd). el-Câmiʿu’s-ṣaḥîḥ. thk. Ahmed 

Muhammed Şakir. 5 Cilt. Halep: Şirket-ü Mektebe ve Matbaatü Mustafa el-Bânî, 

2. Basım, 1398/1978. 

Topaloğlu, Bekir – Çelebi, İlyas. Kelâm Terimleri Sözlüğü. Ankara İSAM Yayınları, 

2008. 

Kelama Giriş. İstanbul: Damla Yayınları, 1993. 

“Abdullah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/75-76. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1988. 



  

 302 

Kelâm Araştırmaları Üzerine Düşünceler. İstanbul: İFAV Yayınları, 2004. 

Toprak, İbrahim. “Hz. Muhammed’in Nübüvvetine Delil Olan İnsanî Özellikler”. 

Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2020. 

Toshihiko, İzutsu. Kur’ân'da Allah ve İnsan. çev. Süleyman Ateş. Ankara: Yeni Ufuk 

Yayınları, ts. 

Tümer, Günay. “Brahmanizm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/329/333. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Türcan, Galip. “Kelâmda Nübüvvetin İspat Şekli”. Dini Araştırmalar Dergisi 9/25 

(Mayıs-Ağustos 2006), 217-235. 

Türker, Ömer. “İslâm Düşüncesinde İlimler Tasnifi”. Sosyoloji Dergisi 3/22 (2011), 

533-556. 

Yardım, Ali. Peygamberimiz’in Şemâili. İstanbul: Damla Yayınları, 2009. 

Yavuz, Salih Sabri. İslâm Düşüncesinde Nübüvvet. İstanbul: Pınar Yayınları, 2012. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Nübüvvet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/286-

291. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

“Delâilü’n-nübüvve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/115-117. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

“Î’câzü’l-Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/403-406. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

“Sarfe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/140/141. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009. 

“Delil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/138-140. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994. 

“Akıl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/246-247. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1989. 

“Delâilü’n-Nübüvve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/115-117. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, Yayınları, 1994. 

“Kur’ân ve Sünnette Vahiy”. Vahiy ve Peygamberlik. ed. Yusuf Şevki Yavuz. 

İstanbul: KURAMER Yayınları, 2018. 

Yazıcı, Mahmut. “Hz. Peygamber’in Cinlerle Görüşmesine Dair İhtilaflı Rivayetlerin 



  

 303 

Değerlendirilmesi”. Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi 4/2 (Aralık 2018), 784-

825. 

Yazır, M. Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’ân Dili. 13 Ağustos 2022 

https://archive.org/details/ElmaliliKuranTefsiri 

Hak Dini Kur’ân Dili. İstanbul: T.C. Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2021. 

Yeprem, Mustafa Saim. Mâtürîdî’nin Akîde Risâlesi ve Şerhi. Ankara: TDV Yayınları, 

2011. 

Yetiş, Kâzım. “Cezâlet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/483. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

Yığın, Adem. Klasik Fıkıh Usûlünde Bilgi Anlayışı. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

Yurt, Mehmet Emin. “İ‘câzu’l-Kur’ân İlminin Mahiyeti, Tanımı ve Genel Hatlarıyla 

Tarihsel Süreci”. Iğdır Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9 (Nisan 2017), 

191-226. 

Yücel, Ahmet. Hadis Usulü. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları, 

2017. 

Yüksel, Mücahit. “Hav’eb Köpeklerinin Havlaması Olayıyla İlgili Rivayetlerin Sened 

ve Muhteva Değerlendirmesine Dair Bazı Tespitler”. Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Dergisi 25/1 (Haziran 2021), 5-21. 

Zarzur, Adnan Muhammed. el-Hâkim Cüşemî ve menhecühû fî tefsîri’l-Kur’ân. 

Dimeşk: Müessetü’r-Risâle, 1391/1971. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 

1433/2012. 

Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Siyeru a’lâmi’n-nübelâ. thk. 

Şuayb Arnaud. by.: Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985. 

Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhiri ve’l-a‘lâm. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 

2003. 

Zehebî, Zeynüddîn Ahmed b. Ahmed Abdüllatîf. Tecridi Sarih Terceme ve Şerhi. çev. 

Ahmed Naim-Kâmil Miras. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2019. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşâf an 

https://archive.org/details/ElmaliliKuranTefsiri


  

 304 

bekâiku’t-tenzîl. Beyrut: Dâru’l-Kitâbü’l-Arabî, 1407. 

el-Keşşâf an bekâiku’t-tenzîl. çev. Abdülaziz Hatip vd. İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017. 

Zerkeşî, Burhâneddin. el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebulfadl 

İbrahim. Halep: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabî, 1376/1956. 

Ziriklî, Hayredîn. el-A‘lâm. by: Dâru’l-İlm, 2002. 



  

 305 

 


