
 

 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI                         

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

ÖZEL BORÇ İLİŞKİLERİ BAĞLAMINDA İSLAM 

VE YAHUDİ HUKUKU MUKAYESESİ 

 

Yakuphan KAYA 

2501200567 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Ahmet Hamdi FURAT 

 

 

İSTANBUL – 2023 



ii 

 

ÖZ 

ÖZEL BORÇ İLİŞKİLERİ BAĞLAMINDA İSLAM VE YAHUDİ HUKUKU 

MUKAYESESİ 

YAKUPHAN KAYA 

İslam ve Yahudi hukuku, hukukun birçok alt dalı bakımından karşılaştırmalara 

konu olmuştur. Ancak her birimizin neredeyse her gün kurduğu mali sözleşmeleri 

içerisine alan özel borç ilişkileri bağlamında henüz bu iki hukuk sistemi mukayese 

edilmemiştir. Bu çalışmanın konusu bu iki hukuk sisteminin satış, tüketim ödüncü, 

kullanım ödüncü, emanet, kira, hizmet, bağışlama, kefalet ve vekalet sözleşmelerine 

ek olarak rehin ve faiz bağlamında karşılaştırılmasıdır. Kapsamı sınırlamak adına 

İslam’da dört Sünni mezhep, Yahudilikte ise Ortodoks Yahudilik baz alınmıştır. Bu 

çalışmanın amacı iki hukuk sisteminin özel borç ilişkilerini nasıl ele aldıklarının 

ortaya konması, benzerlik ve farklılıkların belirlenmesi ve bu benzerlik ve 

farklılıklara yol açan nedenlerin tespitidir. Bu amacın gerçekleştirilmesi adına ilk 

bölümde Yahudi hukuku Tevrat, Talmud, Tosefta, Midraşlar, hukuk kitapları, Tevrat 

tefsirleri ve Yahudi hukukuna dair diğer eserlerden yararlanılarak işlenmiştir. İkinci 

bölümde ise dört Sünni mezhep olan Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelî mezheplerinin 

önde gelen fıkıh eserleri bağlamında İslam hukuku ele alınmıştır. Son bölümde ise 

karşılaştırma ve değerlendirme yapılmış, elde edilen bulgular aktarılmıştır. Bu 

çalışma sonucunda Yahudi hukukunun özel borç ilişkileri bağlamında tarafları daha 

özgür bıraktığı, Tevrat’a aykırı bile olsa taraflara sözleşme içeriğini özgürce 

belirleme imkânı verdiği, İslam hukukunun ise Kur’an ve sünnetin koyduğu 

esaslardan çıkılmasına izin vermediği görülmüştür. İslam hukukunun hükümlerinin 

evrensel nitelikte olduğu, Yahudi hukukunun ise birçok meselede hükümleri 

Yahudilere hasrettiği gözlemlenmiştir. İki hukuk sisteminin de sözleşmelerin 

düzenlenmesinde örfe sıkça atıf yaptığı müşahede edilmiştir. Bütün bunların yanında 

sözleşmelerin hükümleri bakımından iki hukuk sisteminin pek çok benzerlik ve 

farklılığı ortaya konmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Özel Borç İlişkileri, Mali Sözleşmeler, Karşılaştırma, Fıkıh, 

İslam Hukuku, Halaha, Yahudi Hukuku. 



iii 

 

ABSTRACT 

COMPARISON OF ISLAMIC LAW AND JEWISH LAW IN THE CONTEXT 

OF DIFFERENT TYPES OF CONTRACT 

YAKUPHAN KAYA 

Islamic and Jewish law have been the subject of comparisons in many sub-

branches of law. However, these two legal systems have not yet been compared in 

the context of different types of contract, which include financial contracts that each 

of us establishes almost every day. The subject of this study is the comparison of 

these two legal systems in the context of sale, loan, commodatum (loan for use), 

bailment, rental, labor, donation, suretyship, proxy contracts, pledge and interest. To 

narrow down the scope, the study is based on the four Sunni sects in Islam and 

Orthodox Judaism in Judaism. The aim of this study is to unveil how the two legal 

systems deal with different types of contract, to determine the similarities and 

differences, and to elucidate the process that leads these similarities and differences. 

In order to accomplish this aim, Jewish law has been studied in the first chapter by 

making use of the Torah, Talmud, Tosefta, Midrashes, law books, Torah 

commentaries and other relevant works on Jewish law. In the second chapter, Islamic 

law is discussed in the context of the prominent fiqh works of the four Sunni sects, 

namely Hanafī, Shāfi‘ī, Mālikī and Hanbalī. In the final chapter, comparison and 

assessment were made and the findings were presented. As a result of this study, it 

has been seen that Jewish law leaves the parties more free in the context of different 

types of contract, allows the parties to freely determine the content of the contract 

even if it is contrary to the Torah, on the other hand, Islamic law does not permit to 

deviate from the principles set by the Qur’an and the Sunnah. It has been observed 

that the provisions of Islamic law are of a universal nature, whereas Jewish law, in 

many matters, restricts the provisions to Jews. It has been seen that both legal 

systems frequently refer to custom in the regulation of contracts. In addition to all 

these, many similarities and differences of the two legal systems in terms of the 

provisions of the contracts are also revealed. 

Keywords: Different Types of Contract, Financial Contracts, Comparison, Fiqh, 

Islamic Law, Halakha, Jewish Law.  



iv 

 

ÖNSÖZ 

 Bu çalışmada özel borç ilişkilerinin İslam hukukunda ve Yahudi hukukunda 

nasıl işlendiği iki dinin temel kaynakları ve hukuk eserleri çerçevesinde ele alınmış 

ve daha sonra sözleşmelerin işlenişi ve hükümleri bağlamında iki hukuk sistemi 

karşılaştırılmıştır. Mali sözleşmelerden oluşan özel borç ilişkileri birçok farklı 

sözleşme türünü içerisinde barındırmak ve farklı şekillerde taksim edilebilmekle 

birlikte burada sadece satış, tüketim ödüncü, kullanım ödüncü, emanet, kira, hizmet, 

bağışlama, kefalet ve vekalet olmak üzere dokuz farklı sözleşme ve tüketim ödüncü 

sözleşmesi içerisinde rehin ve faiz konuları ele alınmıştır. Sözleşmelerin 

isimlendirilmesinde Türk Borçlar Kanunu’ndan yararlanılmıştır. Sözleşmelerin alt 

başlıklarının oluşturulmasında bir sözleşmeyle ilgili bilinmesi gereken en önemli 

konular ve iki dinin hukuk kitaplarının en çok üzerinde durduğu meseleler göz 

önünde bulundurulmuştur. Özel borç ilişkileri bağlamında iki dinin hukuk sitemini 

karşılaştırması açısından bu alanda bir ilk olan çalışmamızın her bir sözleşme 

özelinde yapılacak mukayeselere katkı sunmasını ve yol göstermesini umuyoruz. 

Ayrıca dinler tarihi alanında Yahudiliğin ve Yahudi hukukunun anlaşılmasına 

yönelik araştırmalara ve İslam hukukunun farklı hukuk sistemleri ile 

karşılaştırılmasına yönelik çalışmalara da yarar sağlayacağını düşünüyoruz. 

Bu vesileyle, tezimin tamamlanmasında önemli katkıları olan bazı kişi ve 

kuruluşlara minnettarlığımı ifade etmek isterim. Başta danışman hocam Prof. Dr. 

Ahmet Hamdi Furat’a, lisans eğitimimden bu yana her alanda yardımlarını 

esirgemeyen kıymetli hocam Dr. Mesut Çakır’a, tezimi okuyarak değerli görüşlerini 

benimle paylaşan dostlarım Ubeydullah Özdemir ve Fatih Dost’a teşekkürü borç 

bilirim. Ayrıca maddi desteklerinden ötürü TÜBİTAK’a ve birçok kitaba ulaşmamı 

sağlayan İSAM’a şükranlarımı sunuyorum. Son olarak maddi manevi her zaman 

yanımda olan ve bu tezi onlar sayesinde bitirdiğim sevgili annem Hatice Kaya, 

babam Ahmet Kaya ve abim Oğuzhan Kaya’ya müteşekkirim.  

YAKUPHAN KAYA 

İSTANBUL – 2023  



v 

 

İÇİNDEKİLER 

 
ÖZ ................................................................................................................................ ii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iv 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................. xii 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................... xiii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YAHUDİ HUKUKU ÖZEL BORÇ İLİŞKİLERİ 

 

1.1. SATIŞ SÖZLEŞMESİ (MEHİRAH) .............................................................. 11 

1.1.1. Mülkiyet Edinme Yöntemleri (Kinyan) ................................................... 11 

1.1.1.1. Taşınmaz Malın Mülkiyetini Edinme Yöntemleri ............................ 12 

1.1.1.2. Taşınır Malın Mülkiyetini Edinme Yöntemleri ................................ 13 

1.1.2. Kuruluşu ................................................................................................... 15 

1.1.3. Satış Sözleşmesi Yapabilmek İçin Gereken Ehliyet ................................ 16 

1.1.4. Hile veya Hata ile Yapılan Satış .............................................................. 19 

1.1.4.1. Bedelde/Semende Hile veya Hata Yapılması (Ona’ah) .................... 19 

1.1.4.1.1. Ona’ah Hükümlerinin Geçerli Olmadığı Mallar ........................ 22 

1.1.4.1.2. Ona’ah Hükümlerinin Geçerli Olmadığı Bazı Durumlar ........... 23 

1.1.4.2. Satış Konusu Malda Hile veya Hata Yapılması ................................ 24 

1.1.4.2.1. Malın Mahiyetinde Hile veya Hata ............................................ 24 

1.1.4.2.2. Malın Niteliğinde Hile veya Hata .............................................. 24 

1.1.4.2.3. Malın Niceliğinde Hile veya Hata.............................................. 26 



vi 

 

1.1.5. İkrah Altında Satış.................................................................................... 29 

1.1.6. Var Olmayan Şeyin Satışı ........................................................................ 30 

1.1.7. Satılan Malda Bilinmezlik........................................................................ 31 

1.1.8. Satış Sözleşmesinde Koşulan Şartlar ....................................................... 32 

1.2. TÜKETİM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (HALVA’AH) ................................... 35 

1.2.1. Dinî Hükmü .............................................................................................. 35 

1.2.2. Kuruluşu ................................................................................................... 38 

1.2.3. Borç Ödeme Yeri ve Yöntemi.................................................................. 40 

1.2.4. Borçlunun Borcunu İfa Etmemesi ............................................................ 41 

1.2.5. Rehin (Maşhon) ........................................................................................ 42 

1.2.5.1. Rehinin Hukuki İşlevi ....................................................................... 43 

1.2.5.2. Alacaklının Rehin Mal Üzerindeki Hak ve Sorumlulukları .............. 44 

1.2.5.3. Rehin Olarak Alınamayacak Mallar.................................................. 45 

1.2.5.4. İhtiyaç Sahibi Borçludan Alınan Rehinin İade Edilmesi .................. 47 

1.2.6. Faiz (Ribbit) ............................................................................................. 48 

1.2.6.1. Dinî Hükmü ....................................................................................... 50 

1.2.6.2. Faiz Türleri ........................................................................................ 52 

1.2.6.2.1. Sabit Faiz .................................................................................... 52 

1.2.6.2.2. Faiz Tozu .................................................................................... 53 

1.2.6.3. Yahudi Olmayanlarla Yapılan Faizli İşlemler .................................. 56 

1.2.6.4. Faiz Yasağından Kaçma Uygulamaları ............................................. 59 

1.2.7. Tüketim Ödüncü Sözleşmesinin Sona Ermesi ......................................... 60 

1.3. KULLANIM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (ŞEİLAH) ...................................... 62 

1.3.1. Ödünç Alanın Sorumluluğu ..................................................................... 63 

1.3.1.1. Mal Sahibinin Ödünç Alan İçin Çalışıyor Olması ............................ 64 

1.3.1.2. Ödünç Alanın Sorumluluğunun Başlangıç ve Bitişi ......................... 65 

1.3.1.3. Ödünç Alanın Malı Başkasına Ödünç Vermesi ................................ 66 

1.3.2. Sona Ermesi ............................................................................................. 67 

1.4. EMANET SÖZLEŞMESİ (PİKADON) ......................................................... 67 

1.4.1. Emanetçi Çeşitleri .................................................................................... 68 

1.4.1.1. Ücretsiz Emanetçi (Şomer Hinam) ................................................... 68 



vii 

 

1.4.1.2. Ücretli Emanetçi – Kiracı (Şomer Sahar - Soher) ............................. 70 

1.4.1.3. Borçlu (Şo’el) .................................................................................... 72 

1.4.2. Emanet Sözleşmesiyle İlgili Kuralların Geçerli Olmadığı Mallar ........... 73 

1.4.3. Emanet Malın Saklanması ve İhmalkârlık Sayılan Muameleler .............. 74 

1.4.4. Kusursuz İfa İmkansızlığına Yol Açan Mücbir Sebepler ........................ 75 

1.4.5. Emanetçinin Malı Başkasına Emanet Etmesi .......................................... 77 

1.4.6. Emanet Bırakma Ehliyeti Olmayanlar ..................................................... 77 

1.4.7. Emanet Sözleşmesinin İçeriğini Belirleme Özgürlüğü ............................ 78 

1.4.8. Sona Ermesi ............................................................................................. 79 

1.5. KİRA SÖZLEŞMESİ (SEHİRUT) ................................................................. 79 

1.5.1. Tarafların Hak ve Sorumlulukları ............................................................ 81 

1.5.1.1. Kiracı ................................................................................................. 81 

1.5.1.1.1. Kiracının Tazminle Yükümlü Olduğu Durumlar ....................... 81 

1.5.1.1.1.1. Malı Kiralama Amacından Daha Zahmetli Bir İşte 

Kullanması ............................................................................................. 81 

1.5.1.1.1.2. Kira Konusu Malın Kaybolması ya da Çalınması .............. 83 

1.5.1.1.1.3. İhmalkârlığı Sonucu Mala Zarar Gelmesi ........................... 83 

1.5.1.1.2. Alt Kiralama Yetkisi .................................................................. 83 

1.5.1.2. Kiraya Veren ..................................................................................... 85 

1.5.2. Sona Ermesi ............................................................................................. 87 

1.6. HİZMET SÖZLEŞMESİ ................................................................................ 89 

1.6.1. Tarafların Hak ve Sorumlulukları ............................................................ 90 

1.6.1.1. İşçi ..................................................................................................... 90 

1.6.1.2. İşveren ............................................................................................... 92 

1.6.2. Sona Ermesi ............................................................................................. 94 

1.7. BAĞIŞLAMA SÖZLEŞMESİ (MATTANAH) ............................................. 96 

1.7.1. Taraflarda Bulunması Gereken Ehliyet .................................................... 96 

1.7.2. Bağışlamanın Geçerli Olabilmesi İçin Gereken Şartlar ........................... 97 

1.7.2.1. Bağışta Bulunacak Şahsın Sağlıklı Olması Durumunda Gerekli Olan 

Şartlar ............................................................................................................. 98 

1.7.2.2. Bağışta Bulunacak Şahsın Ölümünden Endişe Ettiği Bir Hâlde 

Bulunması .................................................................................................... 100 



viii 

 

1.7.3. Sözleşmenin Bağlayıcılığı – Cayma Hakkı............................................ 101 

1.8. KEFALET SÖZLEŞMESİ (ARVUT) .......................................................... 102 

1.8.1. Kuruluşu ................................................................................................. 103 

1.8.2. Alacaklının Borcun Ödenmesi için Kefile Başvurması ......................... 105 

1.8.3. Kefilin Ödediği Miktarı Borçludan Geri Alması ................................... 108 

1.8.4. Sona Ermesi ........................................................................................... 109 

1.9. VEKÂLET SÖZLEŞMESİ (ŞELİHUT) ....................................................... 109 

1.9.1. Kuruluşu ................................................................................................. 110 

1.9.2. Vekil-Müvekkil Olabilme Ehliyeti ........................................................ 111 

1.9.3. Vekilin Müvekkile Karşı Sorumlulukları............................................... 112 

1.9.4. Vekil Aracılığıyla Yapılamayan İşlemler .............................................. 114 

1.9.5. Vekilin Başkasını Vekil Olarak Ataması ............................................... 116 

1.9.6. Sona Ermesi ........................................................................................... 117 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İSLAM HUKUKU ÖZEL BORÇ İLİŞKİLERİ 

 

2.1. SATIŞ SÖZLEŞMESİ (BEY‘) ..................................................................... 119 

2.1.1. Kuruluşu ................................................................................................. 120 

2.1.2. Hile veya Hata ile Yapılan Satış ............................................................ 124 

2.1.2.1. Bedelde/Semende Hile veya Hata Yapılması (Gabn) ..................... 125 

2.1.2.2. Satış Konusu Malda Hile veya Hata Yapılması .............................. 126 

2.1.2.2.1. Malın Mahiyetinde Hile veya Hata .......................................... 127 

2.1.2.2.2. Malın Niteliğinde Hile veya Hata ............................................ 128 

2.1.2.2.3. Malın Niceliğinde Hile veya Hata............................................ 129 

2.1.3. İkrah Altında Satış.................................................................................. 131 

2.1.4. Var Olmayan Şeyin Satışı ...................................................................... 132 

2.1.5. Satılan Malda Bilinmezlik...................................................................... 134 

2.1.6. Satış Sözleşmesinde Koşulan Şartlar ..................................................... 135 

2.2. TÜKETİM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (KARZ) ........................................... 138 



ix 

 

2.2.1. Dinî Hükmü ............................................................................................ 138 

2.2.2. Kuruluşu ................................................................................................. 141 

2.2.3. Borç Ödeme Yeri ve Yöntemi................................................................ 143 

2.2.4. Borçlunun Borcunu İfa Etmemesi .......................................................... 144 

2.2.5. Rehin ...................................................................................................... 145 

2.2.5.1. Kuruluşu .......................................................................................... 147 

2.2.5.2. Rehin Olarak Bırakılabilecek Mallar .............................................. 148 

2.2.5.3. Rehinin Hukuki İşlevi ..................................................................... 149 

2.2.5.4. Alacaklının Rehin Mal Üzerindeki Hak ve Sorumlulukları ............ 150 

2.2.6. Faiz (Ribâ) .............................................................................................. 152 

2.2.6.1. Dinî Hükmü ..................................................................................... 153 

2.2.6.2. Faiz Türleri ...................................................................................... 156 

2.2.6.2.1. Borç Faizi ................................................................................. 156 

2.2.6.2.2. Alışveriş Faizi .......................................................................... 158 

2.2.6.2.2.1. Faizin İlleti ........................................................................ 158 

2.2.6.3. Müslüman Olmayanlarla Yapılan Faizli İşlemler ........................... 161 

2.2.6.4. Faiz Yasağından Kaçma Uygulamaları ........................................... 162 

2.2.7. Tüketim Ödüncü Sözleşmesinin Sona Ermesi ....................................... 164 

2.3. KULLANIM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (ÂRİYET) .................................... 165 

2.3.1. Kuruluşu ................................................................................................. 166 

2.3.2. Ödünç Alanın Sorumluluğu ................................................................... 168 

2.3.2.1. Tazmin Yükümlülüğü ile İlgili Koşulan Şartlar.............................. 170 

2.3.2.2. Ödünç Alanın Sorumluluğunun Başlangıç ve Bitişi ....................... 171 

2.3.2.3. Ödünç Alanın Malı Başkasına Ödünç Vermesi .............................. 172 

2.3.3. Sona Ermesi ........................................................................................... 172 

2.4. EMANET SÖZLEŞMESİ (VEDÎA) ............................................................. 174 

2.4.1. Kuruluşu ................................................................................................. 175 

2.4.2. Emanet Malın Korunması ...................................................................... 177 

2.4.3. Emanetçinin Kasıt veya Kusur Sayılan Eylemleri ................................. 178 

2.4.4. Emanetçinin Malı Başkasına Emanet Etmesi ........................................ 181 

2.4.5. Tazmin Yükümlülüğüne Dair Koşulan Şartlar ...................................... 182 



x 

 

2.4.6. Ücretli Emanetçilik ................................................................................ 182 

2.4.7. Sona Ermesi ........................................................................................... 183 

2.5. KİRA SÖZLEŞMESİ (İCÂRE) .................................................................... 185 

2.5.1. Kuruluşu ................................................................................................. 186 

2.5.2. Kira Sözleşmesinin Süresi...................................................................... 190 

2.5.3. Tarafların Hak ve Sorumlulukları .......................................................... 191 

2.5.3.1. Kiracı ............................................................................................... 191 

2.5.3.1.1. Alt Kiralama Yetkisi ................................................................ 192 

2.5.3.2. Kiraya Veren ................................................................................... 193 

2.5.4. Sona Ermesi ........................................................................................... 194 

2.6. HİZMET SÖZLEŞMESİ .............................................................................. 195 

2.6.1. Kuruluşu ................................................................................................. 196 

2.6.1.1. Sîga .................................................................................................. 196 

2.6.1.2. Taraflar ............................................................................................ 197 

2.6.1.2.1. İşçi ............................................................................................ 197 

2.6.1.2.1.1. Ecîr-i Hâs .......................................................................... 197 

2.6.1.2.1.2. Ecîr-i Müşterek.................................................................. 198 

2.6.1.2.2. İşveren ...................................................................................... 199 

2.6.1.3. Emek ............................................................................................... 200 

2.6.1.4. Ücret ................................................................................................ 201 

2.6.2. Sona Ermesi ........................................................................................... 202 

2.7. BAĞIŞLAMA SÖZLEŞMESİ (HİBE) ......................................................... 202 

2.7.1. Taraflarda Bulunması Gereken Ehliyet .................................................. 203 

2.7.2. Bağışlamanın Geçerli Olabilmesi İçin Gereken Şartlar ......................... 204 

2.7.3. Sözleşmenin Bağlayıcılığı – Cayma Hakkı............................................ 205 

2.8. KEFALET SÖZLEŞMESİ ............................................................................ 208 

2.8.1. Kuruluşu ................................................................................................. 210 

2.8.2. Alacaklının Borcun Ödenmesi için Kefile Başvurması ......................... 212 

2.8.3. Kefilin Ödediği Miktarı Borçludan Geri Alması ................................... 212 

2.8.4. Sona Ermesi ........................................................................................... 213 

2.9. VEKÂLET SÖZLEŞMESİ ........................................................................... 214 



xi 

 

2.9.1. Kuruluşu ................................................................................................. 215 

2.9.2. Vekil-Müvekkil Olabilme Ehliyeti ........................................................ 217 

2.9.3. Vekilin Müvekkile Karşı Sorumlulukları............................................... 218 

2.9.4. Vekil Aracılığıyla Yapılamayan İşlemler .............................................. 220 

2.9.5. Vekilin Başkasını Vekil Olarak Ataması ............................................... 221 

2.9.6. Sona Ermesi ........................................................................................... 221 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İKİ HUKUK SİSTEMİNİN KARŞILAŞTIRMASI 

 

3.1. GENEL OLARAK ........................................................................................ 224 

3.1.1. Farklı Din Mensupları ile Kurulan Borç İlişkileri.................................. 224 

3.1.2. Örfün Hükümlere Etkisi ......................................................................... 226 

3.1.3. Sözleşmelerde Şart Koşma Özgürlüğü................................................... 228 

3.2. FÜRU BAKIMINDAN ................................................................................. 231 

3.2.1. Satış Sözleşmesi ..................................................................................... 231 

3.2.2. Tüketim Ödüncü Sözleşmesi.................................................................. 236 

3.2.3. Rehin ...................................................................................................... 241 

3.2.4. Faiz ......................................................................................................... 244 

3.2.5. Kullanım Ödüncü Sözleşmesi ................................................................ 251 

3.2.6. Emanet Sözleşmesi ................................................................................ 253 

3.2.7. Kira Sözleşmesi ...................................................................................... 257 

3.2.8. Hizmet Sözleşmesi ................................................................................. 260 

3.2.9. Bağışlama Sözleşmesi ............................................................................ 263 

3.2.10. Kefalet Sözleşmesi ............................................................................... 266 

3.2.11. Vekâlet Sözleşmesi .............................................................................. 269 

SONUÇ .................................................................................................................... 273 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 283 

 



xii 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1. Yahudi hukukuna göre satış sözleşmesinde bulunabilmeleri bakımından 

şahıs grupları. ............................................................................................................. 18 

Tablo 2. Yahudi hukukuna göre emanetçi türleri ve sorumluluk düzeyleri. ............. 73 

Tablo 3. İslam hukukuna göre satış sözleşmesinde bulunabilmeleri bakımından şahıs 

grupları. .................................................................................................................... 123 

Tablo 4. Mezheplerin ariyet malın tazmini ile ilgili görüşleri................................. 170 

Tablo 5.  İki hukuk sistemine göre bazı borç işlemlerinin faiz açısından 

karşılaştırması. ......................................................................................................... 248 

Tablo 6. İki hukuk sistemine göre emanetçinin tazmin sorumluluğu. .................... 255 

Tablo 7. İki hukuk sistemine göre kiracının tazmin sorumluluğu. .......................... 258 

Tablo 8. İki hukuk sisteminde şahıs gruplarının bağışlama sözleşmesine taraf 

olabilme durumları. .................................................................................................. 264 

 

 

 

 

 

  



xiii 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

AKT : Aktaran 

AR  : Arapça 

AS  : Aleyhisselâm/Aleyhimüsselâm 

B  : Bin, İbn (Oğlu) 

BK   : Bakınız   

BY  : Basım Yeri Yok 

ÇEV : Çeviren 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

ED  : Editör 

EJ  : Encyclopaedia Judaica 

İBR  : İbranice 

İNG  : İngilizce 

LAT : Latince 

MFİ  : Mevsûatü’l-fıkhi’l-İslâmî 

MFK : el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye 

MS  : Milattan Sonra 

MT   : Misneh Torah 

NŞR  : Neşreden 

Ö  : Ölüm Tarihi 

ÖBK : Önceki Borçlar Kanunu 

RA  : Radıyallahu anh 

S  : Sayfa 

SAV  : Sallallâhü Aleyhi ve Sellem  

TBK : Türk Borçlar Kanunu 



xiv 

 

THK : Tahkik Eden 

TJE  : The Jewish Encyclopedia 

TS  : Tarihsiz 

TUJE : The Universal Jewish Encyclopedia 

YY  : Yayıncı Yok 

 



1 

 

GİRİŞ 

1. Tezin Amacı ve Konusu 

 Yaşamlarını devam ettirebilmek için birbirlerine muhtaç olarak yaratılan 

insanoğlunun çok eski devirlerden itibaren aralarında borç ilişkilerinde bulunduğu 

bilinmektedir. Başlarda malların trampa edilmesi gibi basit düzeylerde seyreden bu 

borç ilişkileri insanlığın doğaya hakimiyetinin artması, farklı kavimlere ayrılması ve 

gerçekleşen sosyoekonomik ve teknolojik gelişmeler neticesinde çeşitlenmiş ve 

gelişmiştir. Ayrıca insanlığın farklı kabiliyetlerde yaratılmasının bir tezahürü olarak 

çeşitli meslek dallarına ayrılması neticesinde insanların borç ilişkilerinde bulunma 

gereksinimleri de çoğalmıştır. Zira kendi üretemediği malı satın alma ya da kiralama, 

işini yapacak birini tutma, kendisine vekalet edecek birini bulma gibi ihtiyaçlar 

ortaya çıkmıştır. Böylece sıradan bir insan bile yaşamını idame ettirebilmek için bir 

günde birden fazla borç ilişkisinde bulunur hâle gelmiştir. İnsan hayatı için olmazsa 

olmaz konuma gelen bu tür borç ilişkilerine dair yaratıcının herhangi bir 

düzenlemede bulunmaması düşünülemezdi. İnsanlığa yaşam kılavuzunu vahiy 

yoluyla indiren yaratıcı borç ilişkilerinde dikkat edilmesi gereken esasları da elbette 

es geçmemiştir. Tezimizin amacı öncelikle yaratıcının gönderdiği bu esasların izini 

İslam ve Yahudi hukukunda sürmektir. Ancak iki hukuk sisteminin de yalnızca 

yaratıcı tarafından bildirilen düzenlemelerden müteşekkil olmaması, insanın bu 

düzenlemeleri yorumlamasının da bu iki hukuk sisteminin oluşumunda etkili olması 

nedeniyle yaratıcının gönderdiği esasların yanı sıra bu esasları yorumlayan insan 

faktörünün izlerini de sürmek amaçlanmaktadır. Ve bu yolla iki hukuk sisteminin de 

özel borç ilişkilerine dair koymuş olduğu hükümlerin benzerlik ve farklılıklarının 

ortaya çıkarılması, benzer ya da farklı hükümlere varılmasının altında yatan 

sebeplerin ne olduğunun saptanması amaçlanmaktadır.  

 Eski Türk Borçlar Kanunu’nda “akdin muhtelif nevileri” olarak anılan ve “özel 

borç ilişkileri” olarak yenilenen tabir kişiler arasındaki borç ilişkilerini düzenlemekte 

ve pek çok sözleşmeyi kapsamaktadır. Çalışmamızın konusu özel borç ilişkileri 

altında değerlendirilen seçtiğimiz dokuz mali sözleşme açısından İslam ve Yahudi 

hukuku mukayesesidir ki bu sözleşmeler: Satış, tüketim ödüncü, kullanım ödüncü, 



2 

 

emanet, kira, hizmet, bağışlama, kefalet ve vekalettir. Ayrıca tüketim ödüncü 

içerisinde rehin ve faiz konuları da işlenmiştir. Yahudi hukuku özel borç ilişkilerine 

ayrılan ilk bölümde değerlendirme ve karşılaştırma yapılmaksızın Yahudi hukuku 

kaynaklarına göre sözleşmelerin hükümleri açıklanmıştır. İkinci bölümde aynı 

ameliye İslam hukuku kaynaklarına göre yapılmıştır. İki bölümde de sözleşmelerin 

alt başlıklarının oluşturulmasında bir sözleşmeyle ilgili bilinmesi gereken temel 

konular ve ilgili dinin hukuk kaynaklarında en çok üzerinde durulan mevzular göz 

önünde bulundurulmuştur. Başlıkların içeriğinde ise iki hukuk sistemini 

karşılaştırmaya olanak sağlayacak meselelerin işlenmesine özen gösterilmiştir. 

Karşılaştırmaya ayrılan son bölümde ise öncelikle iki hukuk sistemi genel bir bakış 

açısıyla değerlendirilmiş ardından sözleşmelerin hükümlerinin iki dinin hukuk 

kaynaklarında nasıl işlendiğine dair değerlendirmelerde bulunulmuş, hükümlerin 

benzerlik ve farklılıklarına işaret edilmiş, bu benzerlik ve farklılıkların nedenleri 

irdelenmiş ve buna dair çıkarımlarda bulunulmuştur. 

2. Tezin Önemi 

Öğrenilmesi arzu edilen herhangi bir konunun başka konular ile mukayese 

edilmesi, onu diğerlerinden ayıran farklılıkların ve diğerlerine yaklaştıran 

benzerliklerin belirlenmesi o konunun öğrenilmesini kolaylaştıracaktır. Dahası 

öğrenilmesi hedeflenen konu zihinde belirli bir yere oturtulabilecek, kategorize 

edilebilecek, tanımlanabilecektir. Dinlerin veya hukuk sistemlerinin karşılaştırılması 

da bu bakımdan önem arz etmektedir. Bu nedenle çalışmamız öncelikle İslam 

hukukunun daha iyi anlaşılmasına ve farklı bir bakış açısıyla değerlendirilmesine 

katkıda bulunacaktır. Aynı şekilde Yahudi hukukunun da anlaşılmasında etkili 

olacaktır. Hatta belki de sayıca azımsanacak bir nüfusa sahip olmalarına rağmen 

Yahudilerin dünya ekonomisinde söz sahibi olmasının altında yatan sebeplere dair 

çıkarımlarda bulunabilmeye imkân verecektir. Onları ticaret konusunda bu denli 

meşhur yapan etmenin hukuk sistemleri mi yoksa farklı siyasi sebepler mi olduğu, 

eğer hukuk sistemleri ise bu hukuk sisteminin İslam hukukundan ne gibi farkları haiz 

olduğu, hangi farklı hükümler dolayısıyla Yahudilerin ticaret alanında sivrildiği gibi 

sorulara verilecek cevapların kaynaklarından birini oluşturacaktır.  



3 

 

İki hukuk sistemi ceza hukuku, aile hukuku gibi hukuk dalları bakımından 

mukayese edilmiş olmakla birlikte özel borç ilişkileri bağlamında iki hukuk sistemini 

karşılaştıran bir çalışma bulunmamaktadır. Dilimizde Yahudi hukuku özel borç 

ilişkilerini kapsamlı olarak ele alan bir eser ya da çalışma da yer almamaktadır. Ayrı 

ayrı sözleşmeler özelinde baktığımızda iki hukuk sisteminin ülkemizde yalnızca karz 

akdi ve faiz bağlamında karşılaştırıldığını görmekteyiz. Fatmatüzzehra Faslı’ya ait 

İslam ve Yahudi Hukukunda Karz Akdi isimli makalede iki hukuk sistemi tüketim 

ödüncü sözleşmesi ve faiz bakımından kısaca mukayese edilmiştir. Hidayet Durna’ya 

ait Hukukî Açıdan Tevrat ve Kur’ân Hükümlerinin Mukâyesesi adlı yüksek lisans 

tezinde ise Tevrat’ın borçlar hukukuna dair düzenlemeleri çok kısaca ele alınmıştır. 

Faiz bakımından da derinlik arz etmeyen birkaç çalışma mevcuttur. Diğer sözleşme 

türleri bağlamında İslam ve Yahudi hukukunun karşılaştırmasına dair bir çalışmaya 

rastlamadık. İngilizce ve Arapça olarak yapılan karşılaştırma çalışmalarının ise faiz 

konusu ile sınırlı olduğunu görmekteyiz. Dolayısıyla iki hukuk sisteminin özel borç 

ilişkileri bakımından daha önce karşılaştırılmaması, ayrı ayrı sözleşmeler bağlamında 

da yeterli düzeyde çalışmaya konu olmaması tezimizi önemli kılmaktadır. İleride 

özellikle satış sözleşmesi ve kira sözleşmesi gibi iki hukuk sisteminde de detaylıca 

ele alınan sözleşmelerin mutlaka karşılaştırmalı hukuk/din çalışmalarına konu 

olacağını düşünüyoruz. Bu gibi çalışmalara tezimizin önayak olacağını, hem 

kullanılan sistem hem de yapılan değerlendirmeler bakımından yol göstereceğini 

umuyoruz. 

3. Konunun Seçimi 

İslam dininin ve hukukunun semavi dinler arasında en çok Yahudilikle 

karşılaştırıldığı görülmektedir. Bunun nedeni iki dinin de karşılaştırmayı mümkün 

kılacak benzer kavramlara, hukuk ve inanç sistemine sahip olmasıdır. İki dinde de 

dinin yalnızca inanç ve ibadet sahasına hapsolmadığına, ticaretten aile hayatına, 

siyasetten sosyal hayata kadar her alanda düzenlemede bulunan bir erk olduğuna 

inanılır. Dolayısıyla iki din de insanın bütün hayatını kuşatan bir hukuk sistemine 



4 

 

sahiptir ki bu Yahudilikte halaha, İslam’da ise fıkıh1 olarak isimlendirilir. Bu iki 

hukuk sisteminin kaynakları da birbirine benzemektedir. İslam’da Allah tarafından 

indirilen Kur’an ve onun peygamberinin (s.a.v) söz, fiil ve takrirlerini kapsayan 

hadisler, Yahudilikte ise yazılı Tevrat ve yine Hz. Musa’ya (a.s) verildiğine inanılan 

sözlü Tevrat kutsal kabul edilir ve hukuk sistemlerinin membaı olarak addedilirler. 

İki dinde de bu kaynaklar çerçevesinde sistemli hukuk eserleri oluşturulmuş, bu 

eserlerin sadeleştirmeleri, şerhleri yapılmıştır. Bu sebeplerden ötürü çalışmamızda 

İslam hukuku ile Yahudi hukukunu mukayese etmeyi tercih ettik. Karşılaştırma 

noktasının özel borç ilişkileri olmasında ise iki hukuk sisteminin bu bağlamda daha 

önce karşılaştırılmamış olması, ikisinin de özel borç ilişkilerine dair geniş kapsamlı 

düzenlemelere sahip olması ayrıca özel borç ilişkilerinin insan hayatında merkezi bir 

konuma gelmesi ve önemini her geçen gün artırması gibi sebepler etkili olmuştur. 

4. Yöntem ve Kapsam 

 Herhangi iki dinin hukuk sisteminin karşılaştırılması hatta bir dinin hukuk 

sisteminin incelenmesi söz konusu olduğunda ele alınacak hukuk sisteminin hangi 

mezhepler ya da hangi dini gruplar tarafından kabul edildiği sorunsalı ile karşılaşılır. 

Din kaynaklı hukuk sistemlerini incelediğimizde genelde o dinin bütün mensupları 

tarafından kabul gören bir sistem olmadıklarını, çeşitli dini grupların/mezheplerin 

dinin temel kaynaklarından anladıkları doğrultusunda oluşturulduklarını görürüz. 

Dolayısıyla Yahudi hukuku dendiğinde bütün Yahudilerce kabul görmüş ya da İslam 

hukuku dendiğinde bütün Müslümanlarca kabul görmüş bir hukuk sisteminden 

bahsedilememektedir. Yahudi hukuku tabirinden kastın hangi Yahudi grubu 

tarafından oluşturulan/kabul edilen hukuk sistemi olduğu, İslam hukuku tabirinden 

kastın da hangi mezhep tarafından oluşturulan/kabul edilen hukuk sistemi olduğu 

cevaplandırılmalıdır. Yahudi ve İslam hukukunu karşılaştıran çalışmamız da bu 

sorunun muhatabıdır. Bütün Yahudi gruplarının ya da bütün İslam mezheplerinin 

görüşlerini vermenin çalışmanın hacmini bir hayli büyüteceği aşikârdır. Bu nedenle 

çalışmamızda yazılı ve sözlü Tora ile halaha’yı kabul eden ve Rabbani Yahudiliğin 

 
1 Çoğunlukla halaha’nın karşılığı olarak şeriat kavramı kullanılsa da fıkıh daha doğru bir kullanımdır. 

Bk. Lena Salaymeh, “‘Comparing’ Jewish and Islamic Legal Traditions: Between Disciplinarity and 

Critical Historical Jurisprudence”, New Historical Jurisprudence & Historical Analysis of Law 2/1 

(2015). 



5 

 

bir kolu olan Ortodoks Yahudiliği ve Müslümanların çoğunluğunu oluşturan dört 

Sünni mezhebi: Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelî mezhebini tercih ettik. Bunun 

nedeni gerek Ortodoks Yahudiliğin gerekse Sünni dört mezhebin daha sistemli bir 

hukuk müktesebatına sahip olmaları ve kendilerini dinin ana gövdesi olarak 

görmeleridir. 

 Çalışmamızda iki hukuk sistemi de işlenirken Ortodoks Yahudiliğince ve dört 

İslam mezhebince kabul gören temel kaynaklardan yararlanıldı. Konular günümüz 

tartışmalarına girilmeden, günümüzde anlaşıldığı gibi değil temel kaynaklarda 

geçtiği gibi zikredildi. Sözleşmelerle ilgili hükümlere günümüz Yahudilerinin ya da 

Müslümanlarının riayet edip etmediği, bir diğer deyişle burada değinilen hükümlerin 

günümüzde tatbik edilip edilmediği konusu çalışmamızın kapsamının dışındadır. Bu 

çalışma iki hukuk sisteminin birbirinden etkilenme durumlarını ortaya koyma 

çabasında da değildir. Dolayısıyla bu çalışmada Yahudi hukukunun İslam 

hukukundan ya da İslam hukukunun Yahudi hukukundan etkilenip etkilenmediğine 

cevap aranmamıştır. Zira yalnızca hükümlerdeki benzerlikten yola çıkarak böyle bir 

çıkarımda bulunmak isabetli olmayacaktır.  

5. Kullanılan Literatür ve Kavramlar 

Çalışmamızın ilk bölümünde öncelikli olarak aşağıda sıraladığımız Yahudi 

hukukunun temel kaynaklarından yararlandık: 

1. Mişna: Hz. Musa’ya (a.s.) verildiğine inanılan sözlü öğretinin miladi 3. yy.da 

Rabi Judah  ha-Nasi tarafından derlenmesi sonucu oluşturulan eserdir. 

Tevrat’ta geçen “…Taş levhaları yazdığım öğreti ve emirlerle birlikte sana 

öğretmek için vereceğim.”2 pasuğundaki emirlerden kastın Mişna olduğu kabul 

edilir. Mişna Tevrat’tan sonra en kutsal metin olarak görülür. Zeraim (Tarım), 

Moed (Belirli günler), Naşim (Kadınlar), Nezikin (Zararlar), Kodaşim 

(Mukaddesat) ve Tahorot (Temizlik) olmak üzere altı ana bölümden oluşur. Bu 

bölümlerin her biri farklı alt başlıklara sahiptir. Toplamda altmış iki alt başlık 

bulunur. Özel borç ilişkilerine dair meseleler genelde Nezikin bölümünün alt 

 
2 JPS Hebrew-English Tanakh (Philadelphia: The Jewish Publication Society, 1999), Ex. 24:12. 



6 

 

başlıkları olan Bava Kamma, Bava Metzia ve Bava Batra’da yer almaktadır.3 

Çalışmamızda Herbert Danby tarafından İngilizceye çevrilen The Mishnah ve 

Hyman E. Goldin tarafından açıklamalar eklenerek tercüme edilen Mishnah a 

Digest of the Basic Principles of the Early Jewish Jurisprudence eserleri 

kullanılmıştır. Fakat Goldin’in tercümesine yapılan atıflar Mişna’ya değil 

Goldin’in açıklamalarına işaret etmektedir. Ayrıca Mişna üzerine şerh 

mahiyetinde yazılan Ovadiah Bartenura’nın The Bartenura’sı ile Joshua 

Kulp’un English Explanation of Mishnah’sından yararlanılmıştır. 

2. Talmud: Mişna ve Mişna üzerine yazılmış Amoraim alimlerinin yaptığı 

tartışmaları içeren Gemara’dan müteşekkildir. Dolayısıyla iki ana bölümden 

oluşan Talmud, Mişna asıl metnini ve ona yapılan açıklamalar ve 

tartışmalardan oluşan Gemara’yı içermektedir. Babil alimlerince derlenen 

Babil Talmudu ve Kudüs alimleri tarafından derlenen Kudüs Talmudu olmak 

üzere iki farklı Talmud bulunmaktadır. Fakat Babil Talmud’u Yahudi alimleri 

arasında daha çok kabul görmüştür.4 Çalışmamızda kullanım kolaylığı 

açısından Babil Talmud’unun sefaria.org üzerinden ulaşılabilen The William 

Davidson versiyonu kullanılmıştır. Esere atıf yapılırken aşağıdaki yöntem 

tercih edilmiştir: 

Kitap Adı Alt Başlık Bab Numarası Madde Numarası 

B.Talmud, Bava Metzia 26b: 4 

 

3. Tosefta: Mişna’dan daha sonra yazılan ve Mişna’da yer almayan Tanaim’e ait 

görüşlerin derlendiği eserdir. Bazı yerlerde Mişna’yı yorumlamakta bazı 

yerlerde ise ilaveler yapmaktadır. Rabbi Ḥiyya ya da Rabbi Hoshaiah 

tarafından derlendiği düşünülmekte ve Mişna’dan çok daha hacimli bir yapıya 

sahip bulunmaktadır. Ancak Yahudi hukukunda Mişna kadar otoriteye sahip 

 
3 Salime Leyla Gürkan, Yahudilik (İstanbul: İsam, 2012), 101; Jacob Zallel Lauterbach, “Mishnah”, 

The Jewish Encylopedia, ed. Isaac K. Funk vd. (New York: Funk and Wagnalls Company, 1901), 

8/610; Jacob Neusner, “Rabbinic Canon, II: The Halakhic Documents”, The Encyclopaedia of 

Judaism, ed. Jacob Neusner vd. (Leiden: Brill, 2005), 3/2120-2121. 
4 Barry Wimpfheimer, “Rabbinic Literature: Misnah and Talmuds”, The Cambridge Dictionary of 

Judaism and Jewish Culture, ed. Judith Baskin (New York: Cambridge University Press, 2011), 510; 

Gürkan, Yahudilik, 104; Zafarul Islam Khan, et-Talmûd Târihuhû ve Te‘âlîmuh (Beyrut: Dârü’n-

Nefâis, 1972), 11-14. 



7 

 

değildir.5 Bu tezde Jacob Neusner tarafından İngilizceye tercüme edilen The 

Tosefta kullanılmıştır. 

4. Midraşlar: Tevrat tefsiri mahiyetindeki kitaplardır. Yahudi hukukuyla ilgili 

konulara ayrılmış üç önemli Midraş bulunur. Bunlar Levililer üzerine yazılan 

Sifra, Sayılar ve Tesniye üzerine yazılan Sifre ve Çıkış bölümü üzerine yazılan 

Mekhilta’dır.6 Çalışmamızda Sifre için Reuven Hammer’ın tercümesi olan 

Sifre: a Tannaitic commentary on the book of Deuteronomy adlı eser, Sifra için 

Rabbi Shraga Silverstein’in seferia.org üzerinden erişilebilen tercümesi, 

Mekhilta için ise Jacob Neusner’in Mekhilta according to Rabbi Ishmael: an 

analytical translation adlı tercümesi tercih edilmiştir. 

5. Hukuk Kitapları: İslam hukukundaki fıkıh kitaplarının benzeri olan ve 

yukarıda verilen kaynaklardan elde edilen hükümlerin sistemli bir şekilde 

düzenlendiği kodifikasyon çalışmalarının en önemlilerinden olan Mişne Tora 

ve Şulhan Aruh çalışmamızda en çok başvurduğumuz iki eserdir. 

a. Mişne Tora: Musa b. Meymûn (Maimonides ö. 1204) tarafından 

Mısır’da yazılmıştır ve en meşhur Yahudi hukuk kitabıdır. İbn Meymun, 

Yahudi hukukuna dair başka bir kitaba ihtiyaç bırakmayacağı düşüncesiyle 

İbranice olarak kaleme aldığı kitabına “İkinci Tevrat” manasına gelen “Mişne 

Tora” adını vermiştir. Eser halaha ile ilgili bütün konuları içermekte ve 14 

bölümden oluşmaktadır.7 Çalışmamızda The Code of Maimonides (Misneh 

Torah) isimli tercüme kullanıldı. Erişim kolaylığı sağlaması açısından esere 

yapılan atıflarda sayfa numarası vermek yerine konu başlığı, bölüm ve madde 

numarası vermeyi uygun gördük. 

b.  Şulhan Aruh: Bir diğer önemli Yahudi hukuk kitabı olan Şulhan Aruh 

Yosef Karo (ö. 1575) tarafından Venedik’te kaleme alınmıştır. Seferad 

Yahudileri tarafından sıkça başvurulan eser Moşe İsserlis’in (ö.1572) Mapa 

 
5 Bacher - Lauterbach, “Tosefta”, TJE, 12/207; Avraham Walfish, “Tosefta”, The Oxford Dictionary 

of the Jewish Religion, ed. Zwi Werblowsky (New York: Oxford University Press, 1997), 700; 

Gürkan, Yahudilik, 102. 
6 Gürkan, Yahudilik, 105; Bakhos, “Rabbinic Literature: Midrash.” The Cambridge Dictionary, 508. 
7 Fram, “Codification of Law”, The Oxford Dictionary, 164; Schechter - Ginzberg, “Law, Codification 

of”, TJE, 7/641. 



8 

 

adındaki şerhi ile birlikte Aşkenaz Yahudileri arasında da temel kaynaklardan 

kabul edilmiştir. Bu nedenle hem Seferad hem de Aşkenaz Yahudilerinin kabul 

ettiği önemli bir hukuk kitabıdır. Dört ana bölüme ayrılan eserin Hoshen 

Mishpat adlı bölümünde özel borç ilişkilerine dair hükümleri bulabilmekteyiz.8 

Şulhan Aruh’un tercümesine birkaç farklı eser aracılığı ile ulaşabildik. 

Bunlardan ilki Stephen M. Passamaneck’in The Traditional Jewish Law of Sale 

adlı tercümesidir ki Hoshen Mishpat konusunun 189 ila 240. bölümlerini 

kapsamaktadır. Bir diğeri Emanuel B. Quint’in A Restatement of Rabbinic Civil 

Law isimli açıklamalı tercümesidir. Bunların yanı sıra sefaria.org’un Shulchan 

Arukh çevirisi, Şulhan Aruh’un özeti mahiyetindeki Kitzur Shulhan Arukh ve 

Hasidî Yahudiler için Rabbi Shneur Zalman tarafından düzenlenen The 

Shulchan Aruch HaRav adlı eserler kullanılmıştır. 

6. Tevrat Tefsirleri: Çalışmamızda: 

• Rashi’nin (ö. 1105) The Pentateuch and Rashi’s Commentary, 

• İbn Ezra’nın (ö. 1167) Ibn Ezra’s Commentary on the Pentateuch ve  

The Commentary of Abraham ibn Ezra on the Pentateuch, 

• Radak’ın (David Kimhi ö. 1235) The Longer Commentary Of R. David 

Kimhi On The First Book Of Psalms, 

• Ramban’ın (ö. 1270) Commentary on the Torah Exodus isimleri ile 

tercüme edilen tefsirleri de kullanıldı. 

Bu temel kaynakların yanı sıra başta Encyclopaedia Judaica olmak üzere 

birçok ansiklopedi, Jewish Code of Jurisprudence gibi Yahudi hukukuna dair kitap, 

tez ve makalelerden yararlanılmıştır. 

İslam Hukukuna ayrılan ikinci bölümde ise Kur’an ve hadis kaynaklarının 

yanında İslam aleminin çoğunluğu tarafından kabul görmüş Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve 

Hanbelî mezheplerinin fıkıh eserlerinden yararlanılmıştır. Kaynak olarak kullanılan 

fıkıh eserleri seçilirken mezheplerin geniş kabul görmüş ve daha erken dönemlerde 

yazılmış eserleri tercih edilmeye çalışılmıştır. Hanefî mezhebinde Serahsî’nin el-

 
8 Gürkan, Yahudilik, 174; Marc, “Shulhan ‘Arukh”, The Oxford Dictionary, 642; Schechter - 

Ginzberg, “Law, Codification of”, TJE, 7/645; Herbert W. Basser, “Codification of Jewish Law-

Medieval”, The Encyclopaedia of Judaism, 1/444. 



9 

 

Mebsût’u, Kâsânî’nin Bedâiu’s-Sanâi‘si, İbn Âbidîn’in Reddü’l-muhtâr’ı, Ali 

Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm’ı; Şâfiî mezhebinde Maverdî’nin el-Ḥâvi’l-kebîr’i, 

Şîrâzî’nin el-Müheẕẕeb’i, Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Esne’l-meṭâlib’i, Şirbînî’nin 

Muġni’l-muḥtâc’ı, Remlî’nin Nihâyetü’l-muḥtâc’ı; Mâlikî mezhebinde İbn Rüşd el-

Cedd’in el-Muḳaddimât’ı İbn Rüşd el-Hafîd’in Bidâyetü’l-müctehid’i, Kârâfî’nin ez-

Zahîre’si, Desûkī’nin Hâşiyetü’d-Desûkī’si; Hanbelî mezhebinde İbn Kudâme’nin 

el-Muġnî’si, Merdavî, el-İnṣâf’ı, Haccâvî’nin el-İḳnâʿsı, Buhûtî’nin Keşşâfü’l-ḳınâʿsı 

gibi eserler daha çok kullanılmış olmakla birlikte diğer birçok fıkıh eserine müracaat 

edilmiştir. Ayrıca İslam hukukuna dair ansiklopedi, kitap, makale ve tezler yardımcı 

kaynak olarak kullanılmıştır. 

 Teze başlamadan önce Yahudi hukuku ile alakalı bazı kavramların 

açıklamasının yapılması yerinde olacaktır:  

Halaha. Gitmek, yürümek kökünden türemekte ve Yahudi hukuku manasında 

kullanılmaktadır. Yahudiliğin hukuki/fıkhi/pratik yönü halaha, geri kalan teolojik ve 

felsefi kısmı ise agada olarak isimlendirilmektedir. Yahudilikte merkezi bir konuma 

sahip olan halaha farklı kaynaklardan beslenmektedir. Bu kaynakların ilki yazılı yasa 

olarak ifade edilen Tevrat’tır. Tevrat’ta 613 emir ve yasak (mitzvot) bulunmaktadır. 

Diğer kaynakları ise yazılı yasanın yorumlanması olan sözlü yasa ya da bir diğer 

isimlendirme ile sözlü Tora, yazıcıların sözleri, örf ve gelenek tarafından 

aktarılanlardır. Halaha aynı zamanda üzerinde karar kılınan, amel edilen, kabul 

görmüş görüş anlamlarında da kullanılmaktadır. Bu konuda halaha şu görüş 

doğrultusundadır demek o görüş ile amel edileceği manasına gelir.9 Halaha terimi 

çalışmamızda çoğunlukla bu manada kullanılmıştır. 

Yazılı ve Sözlü Tevrat/Tora. Yahudilikte Hz. Musa’ya (a.s.) yazılı ve sözlü iki 

Tevrat verildiğine inanılır. Yazılı Tevrat/Tora Hristiyanların isimlendirmesi ile Eski 

Ahit’ten, Yahudilerin isimlendirmesi ile Tanah’tan müteşekkildir. Tanah ise Tora, 

Neviim ve Ketuvim bölümlerinden oluşmaktadır. Tora Tanah’ın en kutsal bölümü 

 
9 Benjamin De Vries, “Halakha”, Encyclopaedia Judaica, ed. Fred Skolnik (USA: Thomson Gale, 

2007), 8/252-254; Dorff, “Halakha”, The Cambridge Dictionary, 212; Gürkan, Yahudilik, 173; Hyam 

Maccoby, Early Rabbinic Writings (New York: Cambridge University Press, 1988), 18; Jacobs, 

“Halakah”, JE, 6/163. 



10 

 

kabul edilmekte ve Tekvin (Başlangıç ve Yaratılış olarak da tercüme edilmekte), 

Çıkış, Levililer, Sayılar ve Tesniye (Kanun Tekrarı) olmak üzere beş bölümü 

içermektedir. Dolayısıyla yazılı Tora ifadesi Tanah’a karşılık gelmekte ve Tanah da 

üç ana bölümden oluşmaktadır. Sözlü Tevrat/Tora ise Hz. Musa’ya Sina’da 

verildiğine inanılan, yazılı Tevrat’ın yorumudur. Yazılı vahyin her konuyu 

kapsamasının ve her soruya cevap vermesinin mümkün olmaması nedeniyle detaylı 

açıklamaların sözlü Tevrat’a bırakıldığına inanılır. Hz. Musa’nın aldığı bu sözlü 

öğreti nesilden nesile aktarılmış ve nihayet miladi 3. yy.da yazıya geçirilmiş ve 

Mişna adın almıştır. Daha sonra gelen Amoraim alimleri Mişna ve Mişna’ya 

yaptıkları yorumlardan oluşan Gemara’yı içeren Talmud’u oluşturmuştur.10 

Rabi.  Yahudi hukuku konusunda karar vermeye ve dini konuları öğretmeye ehil din 

alimi.11 

Rabbani. İngilizce “Rabbinic” olarak ifade edilen, Türkçeye rabbinik olarak da 

çevrilen ve rabilerin görüşlerine dayanan her türlü öğreti, literatür ve ilgili dönemi 

niteleyen kavram.12 

Tanaim. Tekrarlayanlar, okuyanlar manalarına gelen Tanaim, Tanaitik dönemde 

(ms. 10-220) yaşamış ve görüşleri Mişna’da kaydedilmiş Yahudi bilginlerine 

denmektedir.13 

Amoraim. Tanaim’den sonra Savoraim ve Genoim’den önce gelen, MS 220-500 

yılları arasında İsrail ve Babil’de yaşamış Yahudi alimlerine verilen isim. 14

 
10 Gürkan, Yahudilik, 91-92,101; Maccoby, Early Rabbinic Writings, 3-4: Ömer Faruk Harman, 

“Yahudilik (Kutsal Metinler ve Dini Literatür)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013), 43/199. 
11 Himelstein, “Rabbi and Rabbinate”, The Oxford Dictionary, 567; Gürkan, Yahudilik, 310. 
12 Gürkan, Yahudilik, 310. 
13 Sara Karesh – Mitchell Hurvitz, “Tannaim”, Encyclopedia of Judaism, ed. Gordon Melton (New 

York: Facts On File, Inc., 2006), 511-512. 
14 Gray, “Amoraim”, EJ, 2/89-90. 



11 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YAHUDİ HUKUKU ÖZEL BORÇ İLİŞKİLERİ 

1.1 SATIŞ SÖZLEŞMESİ (MEHİRAH) 

Mevcut yasal hakların kalıcı olarak ya da önceden belirlenmiş bir süreliğine 

para veya benzeri bir bedel karşılığında bir kimseden diğerine aktarılması olarak 

tanımlanan15 satış sözleşmesi insanların geçimlerini sağlayabilmeleri için elzem olan, 

en eski ve insanlar arasında en sık kurulan sözleşmelerdendir. Bu nedenle diğer 

hukuk sistemlerinde olduğu gibi Yahudi hukukunda da satış sözleşmesine genişçe 

yer verilmiştir. Yahudi hukukunda satış sözleşmesi (İbr. Mehirah - מְכִיָרה) ile alakalı 

hükümlerin  kaynağını çoğunlukla, sözlü Tora’dan kabul edilen Talmud ve daha 

sonraları büyük ölçüde Talmud’a dayanılarak yazılan hukuk kitapları 

oluşturmaktadır. Tevrat’ın satış sözleşmesine dair düzenlemeleri alışverişte tarafların 

birbirlerini aldatmasının önüne geçmeye yönelik hükümlerle sınırlı kalmaktadır. 

Satış sözleşmesi ya da benzeri sözleşmelerde sözleşmeye konu olan malın 

mülkiyetinin bir kimseden diğerine aktarımı söz konusu olmaktadır. Yahudi 

hukukuna göre yalnızca tarafların anlaşmaya varması mülkiyet aktarımı için yeterli 

olmamaktadır. Bundan dolayı sözleşmenin nasıl kurulduğuna geçmeden önce satış 

sözleşmesinin ve diğer birçok sözleşmenin kurulması için olmazsa olmaz olan 

mülkiyet aktarımının nasıl gerçekleştiğinin ele alınması yerinde olacaktır. 

1.1.1 Mülkiyet Edinme Yöntemleri (Kinyan) 

Sahipsiz ya da sahipli bir malın mülkiyetinin edinilmesi için Yahudi 

hukukunda malın cinsine göre değişen birtakım prosedürlerin uygulanması gerekli 

görülmüştür ki bunlara genel olarak kinyan (elde etmek, sahiplik, mülkiyet hakkı16) 

adı verilmektedir. Bir malın satış ya da bağışlama gibi bir sözleşme ile başka birine 

 
15 Albeck, “Sale”, EJ, 17/683. 
16 Marcus Jastrow, A Dictionary of the Targumim, the Talmud Bavli and Yerushalmi, and the 

Midrashic Literature, (London: Luzac & Co, 1903), “קִנְיָן [Kinyan]”, 2/1392. 



12 

 

aktarılabilmesi için tarafların sözlü olarak anlaşmasının ardından malı alacak olan 

kişinin malın cinsine uygun şekilde kinyan gerçekleştirmesi de gereklidir.17 

1.1.1.1 Taşınmaz Malın Mülkiyetini Edinme Yöntemleri  

Malın taşınmaz yani ev, arsa, ağaç gibi yere sabit bir mal olması hâlinde 

mülkiyet aktarımı dört farklı şekilde gerçekleşebilmektedir. Bu dört kinyan türünden 

herhangi birinin uygulanması yeterlidir.18 

1. Hazakah: Gayrimenkulü alan kişinin satıcının huzurunda mal üzerinde; 

çit çekmek, kapısını kilitlemek, otlarını temizlemek, çapalamak, mülkü çevreleyen 

duvarlar arasında kapı için yer açmak gibi kendisine yarar sağlayan bir tasarrufta 

bulunması ile gerçekleşen mülkiyet edinme yöntemidir. Şayet bunları satıcının 

huzurunda yapmamışsa satıcının “Git ve malın mülkiyetini al.” şeklindeki iznini 

aldıktan sonra yapmalıdır.19 

2. Kinyan Şetar: Belge yoluyla elde etmek. Satıcının, gayrimenkulünü 

sattığına dair yazılı belge hazırlaması ve bunu alıcıya teslim etmesi suretiyle 

gerçekleştirilen mülk edinme metodudur.20 Kişi bu şekilde bir gayrimenkul satın 

aldıktan sonra gayrimenkulü bu belge ile başkalarına satabilir, yeniden belge 

hazırlaması gerekmez.21 

3. Kinyan Kesef: Para ile elde etmek. Müşteri malın ücretinin tamamını ya 

da geri kalanının daha sonra ödenmesini kararlaştırmaları hâlinde bir kısmını satıcıya 

 
17 Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/359. 
18 Joseph Ben Karo, The Traditional Jewish Law of Sale: Shulhan Aruch Hoshen Mishpat Chapters 

189-240, çev. Stephen M. Passamaneck (Cincinnati: Hebrew Union College Press, 1983), 190:1. 
19 Babylonian Talmud (William Davidson Edition) Bava Batra 42a:9, 52b:10; Moses Maimonides, 

The Code of Maimonides (Misneh Torah): The Book of Acquisition. çev. Isaac Klein (New Haven: 

Yale University, 1949), Sales 1:8-11; Karo, Shulhan Aruch çev. Stephen M. Passamaneck, 192:1-6; 

Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/361. 
20 The Mishnah, çev. Herbert Danby (New York: Oxford University Press, 1933), Kiddushin 1:5, 

Baba Bathra 9:7; Maimonides, MT, Sales 1:7; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, 

Hoshen Mishpat 191:1; Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/361. 
21 Marcus Cohn, “Property, Sale and Transfer of”, The Universal Jewish Encyclopedia, ed. Isaac 

Landman (New York: Varda Books, 2009), 8/656. 



13 

 

verirse gayrimenkulün mülkiyetini elde etmiş olur.22 Ancak tapu senedi hazırlamanın 

adet olduğu yerlerde senet hazırlandıktan sonra mülkiyet aktarımı gerçekleşir.23 

4. Kinyan Sudar: Örtü, atkı, ayakkabı gibi (para ya da yiyecek harici24) 

sembolik bir nesne vasıtasıyla yapılan mülkiyet edinme şeklidir. Bu nesne alıcı 

tarafından mülkiyetini alacağı malı temsilen satıcıdan alınır ve daha sonra geri 

verilebilir. Mal nerede olursa olsun bu işlemi gerçekleştirmelerinin ardından malın 

mülkiyeti alıcıya geçer. Bu şekilde hem taşınmaz malların hem de taşınır malların 

mülkiyeti aktarılabilmektedir.25 

1.1.1.2 Taşınır Malın Mülkiyetini Edinme Yöntemleri 

Taşınır malların mülkiyeti de -birisi taşınmaz mallarda da kullanılan kinyan 

sudar olmak üzere- dört farklı şekilde elde edilebilmektedir.  

1. Meşihah (Çekmek), Hagbahah (Kaldırmak), Mesirah (Teslim etmek): 

Taşınır malın sahibinden alınması şeklinde gerçekleştirilen bu mülkiyet edinme 

yöntemleri malın türüne ve bulunulan ortama göre üç farklı şekilde 

gerçekleşebilmektedir. Meşihah kaldırılamayacak kadar ağır malın alıcı tarafından 

kendisine çekilmesi ile gerçekleşir. Örneğin satın alınan hayvanın çekilip 

götürülmesi, binilerek sürülmesi, kamçılanarak hareket ettirilmesi ile mülkiyeti 

alınabilir. Ancak bunun için malın başkasının arazisinde ya da halka açık bir yerde 

olmaması gerekir.26 Malın kaldırılabilecek ağırlıkta olması durumunda hagbahah 

uygulanır. Alıcı malı kaldırarak malın mülkiyetini edinmiş olur.27 Malın bir gemi 

 
22 B.Talmud, Bava Metzia 77b:16; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 190:2; Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/361. 
23 Maimonides, MT, Sales 1:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

190:7. 
24 B.Talmud, Bava Metzia 46a-46b; Lewis N. Dembitz, “Alienation and Acquisition”, TJE, 1/395. 
25 B.Talmud, Nedarim 48b:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

195:1-2; Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/361-362.; Cohn “Property, Sale and Transfer of”, TUJE, 8/657. 
26 B.Talmud, Bava Batra 75b:13, 86a:5; Maimonides, MT, Sales 2:5-6; Karo, Shulhan Aruch, çev. 

Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 197:1-2; Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/360-361.; Cohn 

“Property, Sale and Transfer of”, TUJE, 8/657. 
27 B.Talmud, Bava Batra 86a:5; Maimonides, MT, Sales 3:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 197:2; Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/360. 



14 

 

gibi kaldırılamayacak kadar ağır ve çekilip götürülmesinin de zor olması durumunda 

ise malın alıcıya teslim edilmesi (mesirah) yeterli görülmüştür.28 

2. Kinyan Hazer: Kişinin sahip olduğu taşınmaz mülk aracılığıyla taşınır bir 

eşyayı elde etmesi. Mal sahibinin taşınır malını alıcının etrafı çevrili gayrimenkulüne 

bırakması ile mülkiyet aktarımı gerçekleşir. Şayet gayrimenkulün etrafı çevrili değil 

yani insanların girişine açıksa bu durumda yalnızca sahibi gayrimenkulün 

yanındayken malı bırakması hâlinde mülkiyet aktarımı sağlanır.29 Benzer şekilde 

malın, alıcının sahip olduğu bir kabın içerisine bırakılması suretiyle de mülkiyet 

aktarılabilmektedir. Örneğin satın alınan buğdayın alıcının kabına doldurulması ile 

buğday alıcının olmaktadır. Fakat alışverişin yapıldığı yer satıcı ya da müşteriye ait 

bir yer olmamalıdır. Mekân satıcıya ait ise alıcı malın mülkiyetini edinmek için 

meşihah gerçekleştirmek zorundadır. Eğer alıcıya ait bir yerde gerçekleştirilmişse 

satış için anlaşmaları ile birlikte malın mülkiyeti alıcıya geçmiş olur.30 

3. Kinyan Agab: Gayrimenkulün içerisindekilerle birlikte satılması hâlinde 

içindeki taşınır eşyaların da mülkiyetinin aktarılması. Gayrimenkulün mülkiyetinin 

elde edilmesi için gerçekleştirilen kinyan mülkün içerisindeki taşınır mallar için de 

geçerli olmaktadır. Dolayısıyla içerisindeki taşınır mallar için ayrı olarak bir kinyan 

gerçekleştirmek gerekmemektedir.31 

4. Kinyan Sudar: Taşınmaz mallarda olduğu gibi taşınır mallarda da malın 

mülkiyeti göstermelik ucuz bir malın asıl malı temsilen verilmesi ile 

aktarılabilmektedir.32 

Bütün bu zikredilen kinyan çeşitlerinin yanı sıra örf hâline gelmiş bazı 

uygulamalar da malın mülkiyetinin edinilmesinde geçerli kabul edilmiştir. Örneğin 

 
28 B.Talmud, Bava Batra 75b:12; Maimonides, MT, Sales 3:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 198:7. 
29 B.Talmud, Bava Metzia 11a:7-9; Maimonides, MT, Robbery and Lost Property 17:8; Karo, Shulhan 

Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 200:1; Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/360. 
30 B.Talmud, Bava Batra 85a:4-5; Maimonides, MT, Sales 4:1,6; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen 

M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 200:3-5. 
31 The Mishnah, Kiddushin 1:5; B.Talmud, Bava Batra 27b:1, Bava Kamma 12a:4,6, Bava Metzia 

47a:12; The Tosefta, çev. Jacob Neusner (New York: Ktav Publishing House Inc., 1981), 4/154; 

Maimonides, MT, Sales 3:8; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

202:1; Cohn “Property, Sale and Transfer of”, TUJE, 8/ 657. 
32 Maimonides, MT, Sales 5:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

195:1; Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/361-362. 



15 

 

anahtarların teslim edilmesi, el sıkışılması ya da malın işaretlenmesi gibi davranışlar 

örf hâline gelmişse mülkiyet aktarımında geçerli kabul edilir.33 

1.1.2 Kuruluşu 

Yahudi hukukuna göre bir satış sözleşmesinin kurulması için tarafların ilgili 

hakları gayrikabili rücu olarak birinden diğerine devretmeye kesin karar (gemirat ha-

da’at) vermiş olmaları gerekmektedir. Kesin karar ise insanlar tarafından işlemin 

onaylandığının anlaşılacağı herhangi bir ifade kullanmak ya da fiilde bulunmak ile 

açığa çıkmaktadır. Açığa çıkarılmayan, sadece düşüncede kalan kararlar geçerli 

kabul edilmemektedir. Kesin kararın ardından taraflardan birisi malın cinsine uygun 

olarak mülk edinme yöntemlerinden birini (kinyan) gerçekleştirmelidir ki bunu 

gerçekleştiren taraf genellikle alıcı tarafıdır.34 Yalnızca sözde kalan, mülk edinme 

yöntemlerinden birinin gerçekleştirilmediği işlemler geçersiz kabul edilmekte, malın 

mülkiyeti alıcıya geçmemektedir. Örneğin bir satıcının müşteriye “Sana bu evi 

satıyorum.” demesinin daha sonra fiyatta anlaşmalarının ve alıcının “Bunu satın 

aldım.”, satıcının da “Bunu sattım.” demesinin hatta şahitlere de durumu 

bildirmelerinin bir şey ifade etmeyeceği sanki hiç anlaşmamış gibi sayılacakları ve 

cayabilecekleri belirtilmiştir.35 Malın cinsine uygun olarak kinyan gerçekleştirilmesi 

hâlinde ise şahitlere gerek olmadan malın mülkiyeti alıcıya aktarılmış olacak ve iki 

tarafın da cayma hakkı ortadan kalkacaktır.36 Bu işlemin ardından alıcı malın 

bedelini ödemekle yükümlü hâle gelecektir.37  

Mülk edinme yöntemi gerçekleştirilmeden malın ücretinin ödenmesi 

durumunda ise satıcı yasal olarak değil yalnızca ahlaki olarak malı satmak 

zorundadır ve işlem sonuçlandırılmamış sayılacağından iki taraf da cayma hakkına 

sahiptir. Ancak her ne kadar yasal olarak cayma hakkına sahip olsalar da cayan 

tarafın sözünde durmadığı için Tanrı tarafından cezalandırılacağı ve lanetleneceği 

 
33 B.Talmud, Bava Metzia 74a:3-5, Bava Kamma 51b-52a; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 201:1-2. 
34 Albeck, “Sale”, EJ, 17/684. 
35 Maimonides, MT, Sales 1:1-2. 
36 Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 189:1. 
37 Albeck, “Sale”, EJ, 17/684. 



16 

 

belirtilmiştir.38 Mahkeme huzurunda gerçekleşen ve mi şepara olarak isimlendirilen 

bu lanetlemenin metni şöyledir: “Tufan neslinden, dağılan nesilden, Sodom ve 

Amora ahalisinden ve Kızıldeniz’de boğulan Mısırlılardan intikam alan [Tanrı], 

sözünde durmayan kişiden de intikam alsın!”39 Bu lanetleme gerçekleştirildikten 

sonra satıcı aldığı parayı sahibine iade etmek zorundadır.40  

Halaha’ya göre satılacak malın işaretlenip diğerlerinden ayrılması şeklinde 

satış yapılmasının örf olduğu bir yerde mal satıcı ya da alıcı tarafından 

işaretlendikten sonra satış gerçekleşmiş kabul edilir ve iki taraf da artık cayamaz. 

Böyle bir örfün olmadığı yerde ise satış gerçekleşmiş sayılmamakla beraber cayan 

taraf mi şepara lanetine müstahak olur.41 Ayrıca her ne kadar sadece sözlü olarak 

yapılan, mülk edinme yöntemi gerçekleştirilmeyen ve herhangi bir ücret ödenmeyen 

bir anlaşmadan cayılabilse ve cayan taraf mi şepara’ya maruz kalmasa da cayan 

kişinin güvenilmez biri sayılacağı ve âlimlerin ruhunun ondan razı olmayacağı 

söylenmiştir.42 

1.1.3 Satış Sözleşmesi Yapabilmek İçin Gereken Ehliyet 

Yahudi hukukunda satış, bağışlama ve vekâlet gibi sözleşmelerde bir 

mülkiyetin el değiştirmesi için tarafların kesin kararının (gemirat da’at) gerekli 

olması43 ve bu kesin karar için de tarafların yeterli anlayış kapasitesine sahip 

olmasının iktiza etmesi nedeniyle bu kapasiteye sahip olmadıkları varsayılan 

çocukların, zihinsel engellilerin ve hem sağır hem dilsiz (ahraz) olan bireylerin 

yaptıkları satış sözleşmesi geçersiz kabul edilmiştir.44 Bununla birlikte çocukların ve 

ahraz olanların geçimlerini sağlayabilmeleri için belirli şartlarda satış yapmalarına 

 
38 The Mishnah, Baba Metzia 4:2; Kulp, English Explanation of Mishnah, Bava Metzia 4:2:1; Karo, 

Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 205:1. 
39 Maimonides, MT, Sales 7:1-2; The Mishnah, Baba Metzia 4:2; B.Talmud, Bava Metzia 49a:7. 
40 Maimonides, MT, Sales 7:2. 
41 B.Talmud, Bava Metzia 74a:5; Maimonides, MT, Sales 7:6; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 201:1, 204:6. 
42 Maimonides, MT, Sales 7:8; B.Talmud, Bava Metzia 49a:7; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 204:7. 
43 Shalom Albeck, “Law and History in Halakhic Research”, Modern Research in Jewish Law, ed. 

Bernard S. Jackson (Leiden: E. J. Brill, 1980), 11. 
44 Albeck, “Sale”, EJ, 17/685; Maimonides, MT, Sales 29:1; Leib Moscovitz, “‘The Actions Of A 

Minor Are A Nullity’? Some Observations On The Legal Capacity Of Minors In Rabbinic Law”, The 

Jewish Law Annual 17 (2008), 64. 



17 

 

izin verilmiştir. Buna göre ahraz bireylerin işaret diliyle yahut dudak hareketleriyle 

yaptıkları menkul mal alışverişi, anlayışlarının test edilip onaylanması hâlinde 

geçerli görülmüştür.45 Altı yaşından küçük çocuğun46 alım-satımı geçersiz kabul 

edilirken altı yaşından erkeğin ergenlik yaşı olarak kabul edilen on üç yaşına kadarki 

çocuğun ticari işlemlerin mahiyetini anlayacak dirayete sahip olması hâlinde 

yapacağı menkul mal alım-satımının geçerli kabul edileceği benimsenmiştir.47 Erkek 

çocukta on üç, kız çocukta on iki yaşından sonra fiziksel erginlik belirtileri meydana 

gelirse artık gayrimenkuller de dahil bütün alım-satım işlemleri geçerli olmaktadır.48 

Öte yandan işlerini yönetecek vasiye sahip olan çocukların yaptıkları her türlü ticari 

işlemin vasinin onayına bağlı olacağı, vasinin onaylaması durumunda geçerlilik 

kazanacağı ifade edilmiştir.49  

Zihinsel olarak yetersiz olan bireylerin bilumum yaptıkları alım-satım işlemleri 

bağlayıcı kabul edilmemektedir. Bu kimselerin geçimini sağlayabilmeleri için -şayet 

bakacak kimseleri yoksa- mahkeme vasi tayin etmek durumundadır.50 Epilepsi 

hastaları gibi zaman zaman akli dengesini kaybeden kişilerin, nöbetlerinin meydana 

geldiği sürede yaptıkları işlemler geçersiz, kendilerine geldiklerinde yaptıkları ise 

geçerli kabul edilir.51 İşitebilen ancak konuşamayan kimselerin yaptıkları alım-satım 

işlemleri -şayet yapılan işlemi anlayabiliyorsa- bağlayıcıdır.52 Sağır olmasına rağmen 

konuşabilen kimseler ise hem sağır hem dilsiz olanlarla aynı ahkama tabi 

 
45 The Mishnah, Gittin 5:7; Maimonides, MT, Sales 29:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 235:17. 
46 Bazılarına göre yedi veya dokuz. Bu konu hakkında bk. Israel Lebendiger, “The Minor in Jewish 

Law [1]”, The Jewish Quarterly Review 6/4 (Nisan 1916); Israel Lebendiger, “The Minor in Jewish 

Law [2]”, The Jewish Quarterly Review 7/2 (Ekim 1916). 
47 Maimonides, MT, Sales 29:6; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

235:1. 
48 Maimonides, MT, Sales 29:12; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 235:8; Rabbi Jacob Louis Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence Elements of The 

Talmudical, Commercial and Criminal Law (New York: 1915), 1/114. 
49 Maimonides, MT, Sales 29:7; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

235:2. 
50 Maimonides, MT, Sales 29:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

235:20. 
51 B.Talmud, Ketubot 20a:3; Maimonides, MT, Sales 29:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 235:21. 
52 Maimonides, MT, Sales 29:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

235:18. 



18 

 

tutulmuştur.53 Sarhoş kimsenin yaptığı alım, satım, bağışlama gibi işlemler 

geçerlidir. Ancak aşırı derecede sarhoş olup ne yaptığının farkında değilse zihinsel 

olarak yetersiz kimseler gibi değerlendirilir ve tasarrufları hükümsüz kabul edilir.54 

Şahıs Grupları 
Taşınır Mal 

Alışverişi 

Gayrimenkul 

Alışverişi 

 

6 Yaşından Küçük ve Vasisi Olmayan Çocuk 
 

 

 

 

 

Zihinsel Engelli 
 

 

 

 

 

Aşırı Sarhoş 
 

 

 

 

 

Hem Sağır Hem Dilsiz 
 

 

 

 

 

Sadece Sağır 
 

 

 

 

 

6-12/13 Yaş Arası Anlayış Kapasitesine Sahip 

Çocuk 

 

 

 

 

 

12/13 Yaşından Büyük Ergenliğe Girmiş Birey 
 

 

 

 

 

İşitebilen Ancak Konuşamayan Birey  
 

 

 

Normal Seviyede Sarhoş 
 

 

 

 

Tablo 1. Yahudi hukukuna göre satış sözleşmesinde bulunabilmeleri bakımından şahıs grupları. 

Yahudi hukukunda bir sözleşmenin kurulabilmesi için tarafların kesin karar 

(gemirat ha’dat) vermiş olmalarının gerekli görüldüğüne,55 diğer bir deyişle 

sözleşmenin geçerli olabilmesi için tarafların sözleşmeyi kurma yönünde kesin 

iradelerinin bulunması gerektiğine değinmiştik. Taraflardan en az birinde bu iradenin 

bulunmadığının anlaşılması durumunda sözleşme geçersiz olabilmektedir. 

Sözleşmenin hile, hata ya da ikrah ile kurulduğunun tespit edilmesi durumunda 

 
53 Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 235:17. 
54 B.Talmud, Eruvin 65a:2; Maimonides, MT, Sales 29:18; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 235:22. 
55 Elon, “Contract”, EJ, 5/190; Albeck, “Mistake”, EJ, 14/366. 



19 

 

mağdur tarafın bu gereken iradeye sahip olmadığı anlaşılmakta ve kendisine 

sözleşmeyi iptal etme ya da hakkını alma yetkisi verilebilmektedir. Yahudi 

hukukunda hile ve hata ile kurulan sözleşmelerin aynı sonuçlar doğurması56 

hasebiyle burada ikisi beraber işlenecek ve daha sonra ikrah altında gerçekleştirilen 

satışa geçilecektir. 

1.1.4 Hile veya Hata ile Yapılan Satış 

Kişinin kasıtlı olarak yalan beyanda bulunmak suretiyle karşı tarafı sözleşme 

yapmaya ikna etmesine hile/aldatma denmektedir. Kişinin sözleşme konusu mal ya 

da bu malın bedeli konusunda karşı tarafı kasıtlı olarak yanıltması yahut karşı tarafın 

yanıldığını görmesine rağmen sessiz kalması durumunda hile söz konusu olmaktadır. 

Tarafların herhangi bir kastı yahut kusuru olmadığı hâlde mal ya da bedelde aldanma 

meydana gelmesi durumunda ise hatadan söz edilir. Hile ve hata ile kurulan 

sözleşmeler sonuç bakımından farklılık göstermemekle birlikte hatanın aksine 

tarafların hile yaparak birbirini aldatması yasaklanmıştır. 

Yahudilikte kişinin ticari işlemlerde ister Yahudi olsun ister olmasın karşı 

tarafı aldatması yasaklanmış, kasıtlı olarak ya da hata ile aldanan tarafa belirli şartlar 

çerçevesinde sözleşmeyi iptal etme ya da zararının karşılanmasını talep etme hakkı 

verilmiştir. Bu aldanma sözleşme konusu malın bedelinde (ona’ah) olabildiği gibi 

malın bizzat kendisinde de (vasfında, miktarında, cinsinde vs.) olabilmektedir.57 

1.1.4.1 Bedelde/Semende Hile veya Hata Yapılması (Ona’ah) 

Malın piyasa bedelinin altında ya da üstünde satılması suretiyle satıcının yahut 

alıcının aldanması Yahudi hukukunda ona’ah (İbr. אוֹנָאָה)58 tabiri ile ifade 

edilmektedir.59 Alışverişte tarafların birbirini fiyat konusunda kasıtlı olarak aldatması 

Tevrat tarafından yasaklanmıştır: “Kardeşinize bir mal sattığınızda yahut [onun 

elinden60] bir mal satın aldığınızda birbirinize haksızlık etmeyin.”61 Sadece fiyat 

 
56 Albeck, “Sale”, EJ, 17/684. 
57 Albeck, “Mistake”, EJ, 14/367. 
58 Ona’ah: Dolandırıcılık. Teklifsiz konuşmada kullanılan kazıklamak tabiri bu manaya karşılık 

gelmektedir. 
59 Shilo, “Ona’ah”, EJ, 15/423. 
60 Pasuğun Türkçe ve İngilizce tercümelerinde elinden ibaresi yer almasa da İbranice aslında yer 

almaktadır ve ileride görüleceği üzere bu ibareden yola çıkılarak farklı hükümlere varılmaktadır. 



20 

 

konusundaki aldatma için kullanılan62 ona’ah terimi hem satıcının malın ederinden 

daha fazla ücret alarak müşteriyi aldatması hem de müşterinin malı düşük bir ücrete 

satın alarak satıcıyı aldatması manalarını ihtiva etmektedir.63 Satıcının yahut alıcının 

bilerek veya farkında olmadan bu şekilde haksız kazanç elde etmesi hâlinde kırbaç 

cezası gibi fiziksel bir ceza tatbik edilmemektedir.64 Sözleşmenin geçerliliği ve yasal 

olarak yapılması gereken ise haksız kazancın malın rayiç bedeline olan oranına göre 

değişmektedir. Buna göre üç farklı durum söz konusudur: 

1. Haksız kazancın malın piyasa bedelinin altıda birinden az olması: 

Örneğin piyasa bedeli 60 lira olan bir ürünün 69 ila 51 lira arasında satılması. Bu 

durumda aldanma oranının düşük olması ve bu denli düşük bir orana insanların göz 

yumacağı gerekçesiyle satış geçerli kabul edilmekte ve fazlalığın iadesi gerekli 

görülmemektedir.65 Ancak satışın geçerli olması buna izin verildiği anlamına 

gelmemektedir. Altıda birden az bir oranda da olsa kişinin bilerek başkasını 

aldatması yasaklanmıştır.66 

2. Haksız kazancın malın piyasa bedelinin altıda birine denk olması: Rayiç 

fiyatı 60 lira olan bir malın 70 ya da 50 liraya satılması gibi. Bu durumda satış 

geçerli olmakla birlikte haksız kazancın iade edilmesi gerekli görülmektedir.67 

Tarafların bu nedenle sözleşmeyi iptal etme hakkı yoktur.68 Verilen 60 lira örneğinde 

şayet mal 50’ye satılmışsa müşteri satıcıya, 70’e satılmışsa satıcı müşteriye 10 lira 

iade etmekle yükümlüdür. 

3. Haksız kazancın malın piyasa bedelinin altıda birinden fazla olması: 

Örneğin piyasada 60 liraya satılan bir malın 70 liradan fazla veya 50 liradan az bir 

 
61 Lev. 25:14. 
62 Maimonides, MT, Sales 15:1. 
63 Maimonides, MT, Sales 12:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

227:1; Sifra, çev. Rabbi Shraga Silverstein, Behar-Section 3:6. 
64 Maimonides, MT, Sales 12:1; Sefer HaChinukh, çev. R. Francis Nataf, 337:9. 
65 B.Talmud, Kiddushin 42b:2, Bava Batra 95a:3, Bava Metzia 49b:9; Maimonides, MT, Sales 12:3; 

Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:3; Shilo, “Ona’ah”, EJ, 

15/424. 
66 Moses ben Nahman, Commentary on the Torah by Ramban (Nachmanides), çev. Charles B. Chavel, 

Leviticus 25:14:1. 
67 B.Talmud, Kiddushin 42b:2, Bava Batra 95a:3; Ramban, Commentary on the Torah, Leviticus 

25:14:1; Maimonides, MT, Sales 12:2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 227:2. 
68 Aaron Levine, “Onaa and the Operation of the Modern Marketplace”, The Jewish Law Annual 14 

(2003), 226; Ovadiah Bartenura, The Bartenura, çev. Rabbi Robert Alpert, Bava Metzia 4:4:3. 



21 

 

ücrete satılması. Bu kadar yüksek oranda bir aldanmanın tolere edilemeyeceği 

gerekçesine binaen aldatılan tarafa cayma hakkı tanınmıştır. Dilerse sözleşmeyi 

feshederek malını/parasını geri alma dilerse fiyat farkına göz yumarak sözleşmeyi 

geçerli kılma hakkına sahiptir.69 Haksız kazanç elde eden tarafın ise cayma hakkı 

yoktur.70 

Satış sözleşmesinin aldanma iddiasında bulunmama şartıyla, diğer bir ifadeyle 

malın ucuza ya da pahalıya satılması hâlinde yukarıda zikredilen üç ona’ah 

hükmünün uygulanmaması şartıyla kurulması durumunda bu şart geçersiz, sözleşme 

ise geçerli kabul edilmektedir. Bu tür bir şart iki tarafın da rızası ile kabul edilse bile 

aldanan taraf hakkını talep edebilmektedir.71 Zira aldanan taraf ne kadar zarar 

edeceğini bilmeden şartı kabul etmiştir ve bu durum onun rızasına halel 

getirmektedir. Fakat malın piyasa bedeli ve satış bedeli arasındaki fark zarara 

uğrayacak tarafça biliniyor ve buna rağmen kişi şartı kabul ediyorsa bu durumda 

hakkından feragat etmiş sayılmakta ve şart geçerli olmaktadır.72  

Aldanan tarafın fiyat farkını talep etmek yahut sözleşmeyi iptal etmek için 

sahip olduğu süre bu kişinin satıcı ya da müşteri olmasına göre farklılık arz 

etmektedir. Şayet aldanan taraf müşteri ise malı tacirlere veya piyasa fiyatını tespit 

edebilecek akrabalarına götürecek kadar süreye sahiptir. Eğer uzun süre geçmesine 

rağmen satıcıya başvurmamışsa hakkını kaybetmektedir. Aldanan tarafın satıcı 

olması hâlinde ise şayet sattığı mal özel bir fiyata sahip olmayan, benzerlerinin 

hepsinin aynı fiyata satıldığı bir malsa kendisine gidip malın piyasa fiyatını soracak 

kadar süre tanınır. Eğer benzeri bulunmayan bir mal satmışsa bu durumda kendi 

malıyla kıyaslayabileceği bir mal görene kadar malın gerçek fiyatını 

bilemeyeceğinden dolayı kendisine herhangi süre kısıtlaması getirilmez. Ancak 

 
69 B.Talmud, Kiddushin 42b:2, Bava Batra 95a:3; Maimonides, MT, Sales 12:4. 
70 Maimonides, MT, Sales 12:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

227:4. 
71 B.Talmud, Makkot 3b:8, Ketubot 84a:1; Maimonides, MT, Sales 13:3-4. 
72 Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:21; The Tosefta, 4/91; 

Sefer HaChinukh, 337:8. 



22 

 

sattığı mal ile kıyaslayabileceği bir mal eline geçtiğinde hata yaptığını anlamasına 

rağmen müşteriye başvurmamışsa hakkını kaybeder.73 

1.1.4.1.1 Ona’ah Hükümlerinin Geçerli Olmadığı Mallar 

Ona’ah hükümleri şu dört tür malın satımında geçerli olmamaktadır:74 

1. Gayrimenkul. Arazi ve araziye bağlı olan malların satışında ve 

kiralanmasında ona’ah hükümleri uygulanmamaktadır. Bu malların satışında aldatma 

oranı ne kadar yüksek olursa olsun tarafların birbirlerine karşı dava hakkı yoktur. 

Tevrat’ta geçen “…arkadaşının elinden satın alırsanız…”75 ifadesi bu hükme mesnet 

olarak zikredilmektedir. “Elinden” ifadesinden taşınır mal alım satımının anlaşıldığı 

dolayısıyla gayrimenkullerin bu hükme dahil olmayacağı sonucuna varılmıştır.76 

Tevrat’ın gayrimenkulleri dahil etmemesinin hikmeti de insanların gayrimenkul mal 

alımında fazla para vermekten çekinmeyeceği, paraya ihtiyacı olan kişinin de 

gayrimenkulünü satacak biri bulamadığında başka bir yere taşıması mümkün 

olmadığından daha ucuz fiyata satabileceği şeklinde açıklanmıştır.77 Ayrıca 

gayrimenkullerin her birinin kendine has fiyatı olduğu ve birbirlerine kıyaslanarak 

fiyat belirlenemeyeceği dolayısıyla ona’ah hükümlerinin uygulanamayacağı da 

söylenmiştir.78 

2. Köle. Bazı durumlarda taşınmaz mal ile aynı hükümlere tabi olan köle 

satışında da ona’ah hükümleri uygulanmamaktadır.79 

3. Senet. Senetlerin alınıp satılan bir mal olmaması, yalnızca borca karşılık 

bir delil niteliğinde olması hasebiyle senet satışları ona’ah hükümlerine tabi 

değildir.80 

 
73 B.Talmud, Bava Metzia 51a:5; Maimonides, MT, Sales 12:5-7; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen 

M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:7-8; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 6/964-965. 
74 The Mishnah, Baba Metzia 4:9; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 227:29. 
75 Lev. 25:14. bk. 60 numaralı dipnot. 
76 B.Talmud, Bava Metzia 56b:2; Maimonides, MT, Sales 13:8,14; Sifra, Behar-Section 3:1. 
77 Shilo, “Ona’ah”, EJ, 15/424; Ramban, Commentary on the Torah, Leviticus 25:14:1. 
78 Edward, Zipperstein, Business Ethics in Jewish Law (New York: Ktav Pub. House, 1983), 34; 

Hyman E. Goldin, Mishnah a Digest of the Basic Principles of the Early Jewish Jurisprudence (New 

York: The Knickerbocker Press, 1913), 90. 
79 B.Talmud, Bava Metzia 56b:2; Maimonides, MT, Sales 13:8; Sifra, Behar-Section 3:2. 
80 Sifra, Behar-Section 3:3; Sefer HaChinukh 337:7; Maimonides, MT, Sales 13:8. 



23 

 

4. Adanmış mal.81 Yukarıda zikredilen pasukta82 geçen “Kardeşinize…” 

ifadesinden dolayı işlemin iki Yahudi arasında olması hâlinde ona’ah hükümlerinin 

geçerli olacağı, Tanrı ile insan arasındaki işlemlerde geçerli olmayacağı 

belirtilmiştir.83 

Bu sayılan dört çeşit malın ticaretinde ona’ah hükümlerinin cari olmaması 

aldatmanın yasak olmadığı anlamına gelmemektedir.84 Taşınır malların da yukarıda 

zikredilen malların da alım-satımında hile yoluyla haksız kazanç elde etmek yasaktır. 

Aradaki tek fark mezkûr malların aksine taşınır mallarda bu haksız kazancın ya da 

malın iade edilmesinin emredilmesidir. 

1.1.4.1.2 Ona’ah Hükümlerinin Geçerli Olmadığı Bazı Durumlar 

Gayrimenkul, köle, senet ve adanmış mal alışverişinde ve kiralanmasında 

geçerli olmayan ona’ah hükümleri bunlar dışındaki mallarda da bazı durumlarda 

geçerli olmamaktadır. Örneğin her ne kadar aldatma yasağı evrensel nitelikte olsa da 

Yahudi olmayanlarla yapılan işlemler ona’ah hükümleri kapsamında 

değerlendirilmemiştir.85 Tevrat’ta “…kardeşinize haksızlık etmeyin.”86 şeklinde 

emredilmesinden dolayı bu hükmün sadece Yahudiler arasında geçerli olduğu ifade 

edilmiştir. Bundan dolayı Yahudi olmayan birinin bir Yahudi’yi aldatarak ondan 

haksız kazanç sağlaması durumunda bu haksız kazancın geri verilmesi gerektiği 

belirtilirken87 Yahudi olmayan birinden bir Yahudi’nin fazla ücret alması durumunda 

bu ücreti iade etmek zorunda olmadığına hükmedilmiştir.88 

Eşya veya hayvan takasında da ona’ah geçerli değildir. Kişi değersiz bir iğne 

ile altın bir kolyeyi yahut bir kuzu ile bir atı bile takas etmiş olsa satış geçerli kabul 

 
81 Mabede ya da Mabed’deki din adamlarına adanan şeyler. bk. George J. Webber, “The Principles of 

the Jewish Law of Property”, Journal of Comparative Legislation and International Law 10/1 (1928), 

85. 
82 Lev. 25:14. 
83 Sifra, Behar-Section 3:3; Sefer HaChinukh, 337:7; Maimonides, MT, Sales 13:8; Zipperstein, 

Business Ethics in Jewish Law, 35. 
84Sefer HaChinukh, 337:2; Ramban, Commentary on the Torah, Leviticus 25:14:1. 
85 Ronald Green, “Guiding Principles of Jewish Business Ethics”, Business Ethics Quarterly 7/2 

(1997), 24. 
86 Lev. 25:14. 
87 Maimonides, MT, Sales 13:7; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

227:26. 
88 B.Talmud, Bekhorot 13b:4. 



24 

 

edilir. Tarla mahsullerinin takasında ise ona’ah hükümleri geçerlidir.89 Vekil 

aracılığı ile satılan mallarda da ona’ah yasaları geçerli değildir. Şayet vekil malı 

düşük fiyattan satarsa satış düşüklük oranına bakılmaksızın iptal olur.90 Zira vekilin 

müvekkilin lehine çalışması emredilmiştir. Onun aleyhine bir işlem yapması hâlinde 

yaptığı işlem geçersiz kabul edilir.91 Yetimlerin vasisinin yetimlerin malıyla yaptığı 

ticarette de ona’ah geçerli değildir. Vasi düşük bir miktarda bile aldansa satış iptal 

olur.92 Satıcının, malın değerini ve üzerine koyduğu kârı müşteriye bildirdiği, güvene 

dayalı satış işlemlerinde de ona’ah hükümleri uygulanmamaktadır.93 Ayrıca kişisel 

kıyafetlerin ve eşyaların satımında da uygulanmamaktadır zira kişinin özel eşyalarını 

ancak yüksek fiyat verilmesi hâlinde satacağı ifade edilmiştir.94 

1.1.4.2 Satış Konusu Malda Hile veya Hata Yapılması 

Satış sözleşmesine konu olan malın kasten ya da hata ile başta anlaşılandan 

farklı olarak teslim edilmesi durumunda da zarara uğrayan tarafta irade bozukluğu 

hâli meydana gelmektedir. Malda hile veya hata sonucu oluşan bu farklılık malın 

mahiyetinde, niteliğinde ya da niceliğinde olabilmekte ve akdin bağlayıcılığı buna 

göre değişmektedir. 

1.1.4.2.1 Malın Mahiyetinde Hile veya Hata 

Zeytin ağacından yapıldığı söylenen kerestenin incir ağacından yapılmış olması 

ya da şarap diye satılanın sirke çıkması gibi malın satıcının vadettiğinden farklı bir 

mal çıkması durumunda hem alıcı hem de satıcıya cayma hakkı tanınmaktadır.95  

1.1.4.2.2 Malın Niteliğinde Hile veya Hata 

Malın bizzat kendisinin değil de vadedilen kalitesinin farklı çıkması 

durumunda aldatılan tarafa cayma hakkı verilmektedir.96 Buna göre satıcının yüksek 

 
89 Maimonides, MT, Sales 13:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

227:20. 
90 B.Talmud, Kiddushin 42b:3; Maimonides, MT, Sales 13:9, Agents and Partners 1:2; Karo, Shulhan 

Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:30. 
91 B.Talmud, Bava Batra 169b:11. 
92 Maimonides, MT, Sales 13:9. 
93 B.Talmud, Bava Metzia 51b:7; Maimonides, MT, Sales 13:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:27; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/106. 
94 B.Talmud, Bava Metzia 51a:8. 
95 B.Talmud, Bava Batra 84a:5; Maimonides, MT, Sales 17:2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 233:1. 



25 

 

kalitede olduğunu söyleyerek sattığı malın düşük kalitede çıkması durumunda 

müşterinin cayma hakkı vardır. Bunun tersi durumda da yani müşterinin satıcıyı, 

malın düşük kalitede olduğuna inandırarak malı satın alması ve malın aslında yüksek 

kalitede olduğunun anlaşılması hâlinde satıcının cayma hakkı mevcuttur.97 

Eski bir ürünü yeni görünmesi için boyamak, satılacak hayvanın daha olgun 

görünmesi için hayvana ilaç vermek, kaliteli buğdayı düşük kalite buğdayla karıştırıp 

hepsini kaliteli diye satmak, şarabı su ile karıştırarak satmak,98  koşer olmayan bir eti 

koşer diye Yahudi veya Yahudi olmayan birine satmak gibi müşteriyi aldatmaya 

yönelik faaliyetler yasaklanmıştır.99 

Satılan malda herhangi bir gizli kusur veya eksiklik bulunması hâlinde müşteri 

-hangi dinden olduğuna bakılmaksızın- bu kusurdan haberdar edilmelidir.100 Bilerek 

ya da hata ile mal kusurlu olarak satıldıktan sonra bu durumun anlaşılması hâlinde 

müşterinin cayma hakkı mevcuttur. Maldaki kusuru fark ettikten sonra malı 

kullanmaması şartıyla müşteri yıllar sonra bile malı iade etme hakkına sahiptir. Fakat 

kusuru fark ettikten sonra malı kullanmışsa bu durumda cayma hakkından 

vazgeçtiğine ve malı kabul ettiğine hükmedilir.101 Satıcının, malın kusurundan dolayı 

malda meydana gelen fiyat düşüklüğünü hesaplayarak bu ücreti müşteriye vermek 

suretiyle satış işlemini geçerli kılma hakkı yoktur. Müşterinin fiyat farkını almayı 

arzu etmesi hâlinde ise karar satıcıya bırakılır. İster bunu kabul ederek fiyat farkını 

öder isterse de müşteriye “Ya bu şekilde malı al ya da malı iade ederek paranı geri 

al.” diyerek teklifte bulunur.102 Malın iade edilmeyi gerektirecek kadar kusurlu olup 

olmadığı ise bölgenin örfüne göre belirlenmektedir. Bölge halkının iadeyi 

 
96 Albeck, “Mistake”, EJ, 14/367. 
97 B.Talmud, Bava Batra 83b:6, 84a:1-4; Maimonides, MT, Sales 17:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. 

Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 233:1. 
98 The Mishnah, Baba Metzia 4:11-12; B.Talmud, Bava Metzia 60b; Karo, Shulhan Aruch, çev. 

Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 228:9-10. 
99 Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 228:6; Kadushin, Jewish 

Code of Jurisprudence, 6/973. 
100 Maimonides, MT, Sales 18:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 228:6; Hershey - Linda Friedman - Friedman, “The Financial Meltdown of 2008: The 

Perspective of Jewish Law”, SSRN Electronic Journal (2009), 7. 
101 Maimonides, MT, Sales 15:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 232:3. 
102 Maimonides, MT, Sales 15:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 232:4. 



26 

 

gerektirecek seviyede olduğuna kanaat getirdikleri kusurda müşteri iade hakkını 

kullanabilir. Şayet bölge halkının mazur göreceği küçüklükte bir kusursa müşteri 

cayamaz. Ancak en ufak bir kusurda dahi cayabileceğini şart koşmuşsa bu durumda 

cayabilir.103 Alışveriş esnasında herhangi bir şart koşmasa bile müşterinin, malı 

kusursuz ve eksiksiz olarak almak istediği varsayılır. Satıcı malın kusurlu olması 

hâlinde iade kabul etmemeyi şart koşsa da şartı geçerli kabul edilmez, kusur 

bulunursa müşteri iade yapabilir. Zira müşteri malın kusurunun ne olduğunu ve ne 

kadarlık bir zarara maruz kalacağını bilmeden şartı kabul etmiştir. Hâlbuki daha önce 

ona’ah hükümlerinde de zikredildiği üzere Yahudi hukukuna göre kişinin bilmediği 

bir hakkından feragat etmesi geçerli görülmemektedir.104 

Malın kusurlu olarak satılması sonrasında müşteri henüz bu kusuru fark 

etmeden önce kendisi de malda kusur meydana getirse bakılır: Şayet müşteri malı, 

doğasına uygun şekilde kullanırken malda kusur oluşmuşsa kendi verdiği zararı 

tazmin etmek zorunda olmadan malı iade edebilir. Eğer müşteri malı anormal şekilde 

kullanırken malda hasar meydana getirmişse bu durumda ancak kendi verdiği zararı 

tazmin ederek malı iade edebilir.105 Bir tarla satın alan kişi tarlanın mahsulünden 

tükettikten sonra tarlada bir kusur bulsa ve iade etmek istese tükettiği mahsulün 

ücretini ödemek zorundadır. Benzer şekilde, şayet içerisinde kaldığı bir ev satın 

almışsa kusurdan dolayı iade etmek istediğinde kaldığı sürenin kirasını satıcıya 

ödemesi gerekir.106 

1.1.4.2.3 Malın Niceliğinde Hile veya Hata 

Yahudilikte, ölçü ve tartıda hile yaparak Yahudi olsun olmasın bir müşterinin 

aldatılması yasaklanmış, her ne kadar haksız kazancın iadesinden başka bir ceza 

öngörülmemişse de ölçü ve tartıda haksızlık yapmak hırsızlık yapmaya eş değer 

tutulmuş ve zina yapmaktan bile daha büyük bir günah olarak görülmüştür. Zina 

 
103 Maimonides, MT, Sales 15:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 232:6. 
104 Maimonides, MT, Sales 15:6; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 232:7. 
105 Maimonides, MT, Sales 16:6; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 232:13. 
106 Maimonides, MT, Sales 16:8; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 232:15. 



27 

 

edenin tövbe etme ihtimalinin olduğu, hırsızın çaldığı parayı sahibine iade 

edebileceği belirtilirken ölçü ve tartıda hile yapanın tövbe etme şansının olmayacağı 

ifade edilmiştir. Zira o aldattığı herkesi tek tek bulup onlardan çalmış olduğu miktarı 

onlara geri veremeyecektir.107 Ölçü ve tartıda hile yapmak bizzat Tevrat tarafından 

yasaklanmıştır: “Yargılamada, uzunluk, ağırlık ve hacim ölçülerinde haksızlık 

yapmayacaksınız. Doğru terazi, doğru tartı ve doğru katı ve sıvı ölçeriniz olsun. Ben 

sizi Mısır diyarından çıkaran Tanrınız Yehova’yım.”108 Ayrıca Özdeyişler 20:10’da 

Hz. Süleyman’ın “Yanlış tartılar ve yanlış ölçüler, Tanrı ikisinden de iğrenir.”109 

sözüne yer verilir. 

Tevrat sadece yanlış ölçü ve tartı kullanarak ticaret yapmayı yasaklamakla 

kalmamış, kişinin kullanmayacak olsa bile yanında ya da evinde yanlış ölçüm yapan 

aletler bulundurmasını da yasaklamıştır: “Torbanda biri büyük biri küçük [tartı için 

kullanılan] alternatif ağırlıklar olmayacak. Evinde de biri büyük biri küçük alternatif 

ölçekler bulunmayacak. Tamamen doğru ağırlıkların ve tamamen doğru ölçeklerin 

olacak…”110 Rabiler kişinin yanlış ölçüm yapan aletleri evinde bulundurması hâlinde 

bu durumun farkında olmayan birinin gelip bu aletleri kullanabileceği bu nedenle ne 

amaçla olursa olsun yanlış ölçüm yapan aletlerin evde bulundurulmaması gerektiği 

belirtilmiştir.111 

Ölçü ve tartı aletlerinin yanlış ölçüm yapmaması için de gerekli tedbirlerin 

alınması emredilmiş ve bu aletlerin kullanımında çeşitli düzenbazlıkların yapılması 

yasak kılınmıştır. Bu doğrultuda şarap, yağ veya benzeri sıvıları satan toptancının bu 

sıvıları ölçtüğü kapları otuz günde bir kalıntılardan temizlemesi gerektiği zira kabın 

dibine yapışan kalıntıların kabın hacmini küçülteceği ifade edilmiştir. Bireysel olarak 

 
107 B.Talmud, Bava Batra 88b:6, Yevamot 21a:6-8; Maimonides, MT, Theft 7:2,8,12; Karo, Shulhan 

Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 231:1. 
108 Lev. 19:35-36. 
109 Prov. 20:10. 
110 Deu. 25:13-15. 
111 Maimonides, MT, Theft 7:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

231:3, Sifre: a Tannaitic commentary on the book of Deuteronomy, çev. Reuven Hammer (New 

Haven: Yale University Press, 1986), 285. 



28 

 

satış yapan kimselerin ise on iki ayda bir kaplarını temizlemeleri emredilmiştir.112 

Kuru gıda satımında ise kapların temizlenmesi emredilmemiştir.113 Paslanarak hassas 

ölçüm yapmayı engelleyebilecek demir, kurşun ya da metal gibi materyallerden 

ölçüm aleti yapılmaması bunların yerine mermer, cam ya da elmas gibi paslanmaz 

maddelerin kullanılması önerilmiştir.114 Talmud, ortakların araziyi iki eşit parçaya 

bölmek istediklerinde bir parçanın yazın bir parçanın kışın ölçülmesini yasaklamıştır. 

Nitekim o dönemlerde arazi ölçmek için ip benzeri malzemeler kullanılmaktaydı. 

İpin boyutu ise genleşmenin etkisiyle yazın uzamakta, kışın kısalmaktadır. Bu 

nedenle aynı ip ile ölçülse dahi farklı hava şartlarında farklı sonuçlar 

alınabilmektedir. Tartıda kullanılan ağırlıkları (darayı) tuza gömerek ağırlıklarını 

hafifletmek ve böylece terazinin bir kefesine görünenden daha hafif bir ağırlık 

koyarak müşteriyi aldatmak da yasaklanmıştır. Ayrıca sıvıların ölçümünde kişinin 

satacağı sıvıları köpürterek olduğundan daha çokmuş gibi göstermemesi gerektiği 

belirtilmiştir.115 Bu nedenle sıvıyı kaba hızlıca doldurmak ya da kaynatmak yoluyla 

sıvının köpürtülmemesi eğer böyle yapıldıysa köpükleri geçmeden satılmaması 

emredilmiştir.116 

Ayrıca yanlış ölçme ihtimaline karşılık terazi ile satım yapan satıcının terazinin 

kefesini müşteri lehine bir el genişliği kadar indirmesi gerektiği, diğer bir deyişle 

malın bulunduğu kefeyi daranın bulunduğu kefe hizasından bir el genişliği kadar 

daha aşağı indirecek miktarda fazladan mal eklemesi gerektiği belirtilmiştir. Eğer 

böyle yapmayıp kefeleri eşit hizaya getirmişse bu takdirde sıvı satımında onda bir 

oranında, kuru gıda satımında ise yirmide bir oranında fazladan malı müşteriye 

vermesi emredilmiştir.117 Nitekim yukarıda zikredilen Tevrat pasuğunda “Tamamen 

doğru ağırlıkların ve tamamen doğru ölçeklerin olacak…” diye emredilmekte ve bu 

 
112 The Mishnah, Baba Bathra 5:10; Sifra, Kedoshim-Chapter 8:8-9; Maimonides, MT, Theft 7:18; 

Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 231:6; Sifre on Deuteronomy, 

285-286. 
113 The Mishnah, Baba Bathra 5:11. 
114 Maimonides, MT, Theft 7:4. 
115 B.Talmud, Bava Metzia 61b:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 231:6,11,18. 
116 Bachya ben Asher, Rabbeinu Bahya, çev. Eliyahu Munk, Sefer Vayikra-Kedoshim 19:35:4. 
117 The Mishnah, Baba Bathra 5:11; Maimonides, MT, Theft 7:13-14. 



29 

 

emir tam olarak istenen miktarın fazlasının verilmesi gerektiği şeklinde 

yorumlanmaktadır.118 

Şayet bilerek ya da hata ile malın uzunluğunda, ağırlığında ya da sayısında 

yanlış yapılarak mal satılmışsa yanlış miktarı ne kadar olursa olsun taraflar bunun 

farkına vardığında bu miktarın telafisini isteyebilirler. Örneğin 100 yumurta yerine 

99 yahut 101 yumurta satılması hâlinde aradan ne kadar zaman geçerse geçsin 

taraflar fazla alınan ya da eksik verilen miktarı geri vermelidir. Aynı şekilde 

anlaşılan miktardan fazla ya da eksik ücret verilmesi durumunda da zarara uğrayan 

taraf talep etmese dahi para iadesi yapılmalıdır.119 

1.1.5 İkrah Altında Satış 

İkrah (İbr. Ones – נס  kişiyi rızası dışında bir şey yapmaya zorlamaktır.120 ,(א ֶֹ

İcbar ile satış yapmaya zorlanan kişide irade bozukluğu meydana gelmekte ve satış 

geçersiz kılınabilmektedir. Ancak bunun için birtakım şartların yerine getirilmesi 

gerekmektedir. Satış yapmaya zorlanan kişi sözleşme gerçekleşmeden önce iki şahit 

huzurunda, rızası olmamasına rağmen malını satmaya zorlandığını ilan etmelidir. 

Şahitler onun gerçekten cebren satış yaptığını bilmeli ve bunu yazıya geçirmelidir. 

Ayrıca bu yazılı belgede şahitlerin “Biz falancanın ikrah altında satış yaptığını 

biliyoruz.” sözüne yer verilmelidir. Aksi takdirde belge geçersiz kabul edilmektedir. 

Satıcının bu şartları yerine getirmesi hâlinde satış iptal olur. Satılan mal mahkeme 

tarafından mücbirden alınarak sahibine geri verilir. Satıcı da aldığı parayı geri 

verir.121 Öte yandan satıcı satışı ikrah altında gerçekleştirdiğini bildirip belge 

hazırlatamamış olmasına rağmen şahitler durumdan haberdar olmuşsa da 

sözleşmenin iptal edilebileceği söylenmiştir.122 

 
118 B.Talmud, Bava Batra 88b:3; Maimonides, MT, Theft 7:12; Rabbi Solomon Ganzfried, Code of 

Jewish Law Kitzur Shulhan Arukh, çev. Hyman Goldin (New York: Hebrew Publishing Company, 

1963), 62:9. 
119 B.Talmud, Kiddsuhin 42b:5, Bava Batra 90a:6, Bava Metzia 56b:10, Menachot 69a:8, 77a:8; 

Maimonides, MT, Sales 15:1-2, Theft 7:2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, 

Hoshen Mishpat 232:1-2; Elon, “Mistake”, EJ, 14/369. 
120 Shilo, “Ones”, EJ, 15/427. 
121 Maimonides, MT, Sales 10:1-2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 205:1. 
122 Shilo, “Ones”, EJ, 15/429. 



30 

 

Satıcı şayet ikrah altında satış yaptığını sözleşme kurulmadan önce iki şahide 

bildirmemiş ve zorla da olsa parayı alarak satışı gerçekleştirmişse satış yapana kadar 

kendisine fiziksel şiddet uygulamış olsalar bile satış geçerli kabul edilir. Zira bu 

durumda kişinin tehditten kurtulmak için satış yapmaya kadar verdiğine 

hükmedilir.123 Ancak mal zorla elinden alındıysa ve daha sonra parası verildiyse bu 

durumda satış geçersiz olmakta ve alıcı hırsız kabul edilmektedir.124 

Satış sözleşmesinin ikrah altında kurulması durumunda geçersiz kabul 

edilebilmesi için yukarıdaki zikredilen şartların gerekli olmasının yanı sıra icbar 

fiilinin kendisinde de birtakım şartlar aranmaktadır. Her türlü icbar fiili sözleşmenin 

geçersiz kabul edilmesi için yeterli görülmemektedir. Yalnızca mücbirin yapması 

imkân dahilinde olan ve ölüm tehdidi, fiziksel şiddet ya da mali zarar içeren 

zorlamalarda kişi ikrah altında sözleşme yapmış kabul edilir. Mücbirin Yahudi veya 

Yahudi olmayan biri olmasının bir farklılık oluşturmayacağı belirtilmiştir.125 

1.1.6 Var Olmayan Şeyin Satışı 

Yahudi hukukuna göre henüz mevcut bulunmayan bir şeyin mülkiyeti bir 

başkasına aktarılamaz. Dolayısıyla henüz var olmamış bir şeyin satışı, hibe edilmesi 

veya miras bırakılması geçersiz kabul edilmektedir. Kişinin “Bu ağaçta yetişecek 

olan meyveleri sana sattım.” ya da “Bu hayvanın doğuracağı yavruyu sana verdim.” 

şeklindeki beyanları mevcut olmayan bir şeyin mülkiyetini aktarma vaadine örnektir 

ve bu minval üzere yapılan vaatten dolayı karşı taraf herhangi bir şey elde etmiş 

olmamaktadır.126 Ancak Talmud’da zikredildiği üzere Tanaim âlimlerinden bazısı 

ağacın vereceği meyve gibi normal şartlarda meydana gelmesi muhtemel olan 

şeylerin henüz var olmadan satışının geçerli olduğu görüşündedir.127 Bu görüşe göre 

alıcı konumundaki kişi meyveler meydana gelene kadar cayma hakkına sahiptir. 

 
123 B.Talmud, Bava Kamma 62a:12-13, Bava Batra 47b:7; Maimonides, MT, Sales 10:1; Karo, 

Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 205:1. 
124 B.Talmud, Bava Kamma 62a:13; Maimonides, MT, Sales 10:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen 

M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 205:8. 
125 Maimonides, MT, Sales 10:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 205:7; Shilo, “Ones”, EJ, 15/427-428. 
126 Maimonides, MT, Sales 22:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 209:4. 
127 B.Talmud, Gittin 42b:18, Kiddushin 62b:11, Bava Batra 131a:7, Bava Metzia 33b:13. 



31 

 

Meyveler meydana geldikten sonra ise satış bağlayıcı hâle gelir ve alıcı artık 

cayamaz.128 Bu suretteki bir satışı geçerli görmeyen ilk görüşe göre ise alıcı 

meyveler ortaya çıktıktan yahut hayvan yavruladıktan sonra dahi almaktan 

vazgeçebilir.129 

Kişinin mevcut olan fakat kendi mülkiyetinde bulunmayan şeyin satışını 

yapması da geçersiz kabul edilmektedir. Örneğin “Babamdan miras olarak kalacak 

malları sana satıyorum.”  ya da “Bu araziyi satın aldığımda sana satılmış olacak.” 

gibi kişinin henüz sahip olmadığı şeyin mülkiyetini aktarmaya dair yaptığı sözleşme 

bağlayıcı değildir.130 Bununla birlikte muhtaç durumdaki avcının “Bugün 

yakalayacağım av sana satılıktır.” diyerek yaptığı satış, geçimini sağlayabilmesi 

adına geçerli görülmüştür.131 Ayrıca pazarda mevcut bulunan bir ürünün henüz sahip 

olunmasa da pazar fiyatından satılması geçerlidir. Bu durumda satıcı malı pazardan 

alarak alıcıya vermekle yükümlüdür. Cayması hâlinde mi şepara lanetine maruz 

kalacağı belirtilmiştir.132 

Her ne kadar mevcudiyeti bulunsa da elma kokusu, bal tadı, kristal parıltısı gibi 

katı bir cisme sahip olmayan şeylerin satımı da geçerli görülmemiştir. Buna bağlı 

olarak, belli bir ağacın meyvesinden yeme hakkı ya da belli bir evde oturma hakkı 

gibi bir malın menfaatinin satımı da ancak ağacın yahut evin mülkiyetinin de 

aktarılması hâlinde geçerli kabul edilmiştir.133 

1.1.7 Satılan Malda Bilinmezlik 

Satış sözleşmesine konu olan malın ne olduğunun belirsiz olması sözleşmenin 

bağlayıcılık kazanmamasına yol açmaktadır. Örneğin kişinin “Çantamın içindeki her 

şeyi 100 liraya satıyorum.” ya da “Evimin içindeki her şey şu fiyata satılık.” şeklinde 

 
128 B.Talmud, Yevamot 93a:4-6, Bava Metzia 66b:18. 
129 B.Talmud, Yevamot 93a:6; Maimonides, MT, Sales 22:2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 209:4. 
130 The Tosefta, 4/96; Maimonides, MT, Sales 22:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 209:5. 
131 Maimonides, MT, Sales 22:6. 
132 Maimonides, MT, Sales 22:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 209:6. 
133 Maimonides, MT, Sales 22:13; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 212:1. 



32 

 

yapılan satış geçersizdir. Bu minvaldeki bir satışta müşterinin ne satın aldığı 

hakkında herhangi bir fikri olmaması nedeniyle yaptığının kumar oynamaktan başka 

bir şey olmayacağı ifade edilmiştir.134  

Malın mahiyeti biliniyor ancak miktarı ya da kilosu gibi nicelikleri 

bilinmiyorsa bu takdirde satış bağlayıcı olmaktadır. Kişinin “Bu gördüğün bir yığın 

buğdayı şu fiyata satıyorum.” veya “Bu kutu dolusu yumurtayı sana 50 liraya 

satıyorum.” diyerek yaptığı satışlar buna örnektir. Bu şekilde bir satış yapılması 

hâlinde daha önce zikredilen ona’ah hükümleri (aldatma hükümleri) geçerli 

olmaktadır. Müşteri bu şekilde aldığı malı ölçerek satış tarihindeki piyasa fiyatıyla 

karşılaştırır. Şayet aldanma olmuş ise ona’ah hükümleri çerçevesinde hareket eder.135 

Belirli bir fiyata ne kadar mal gelirse şeklinde yapılan satışta -örneğin “Sana 100 

liralık fındık satıyorum.” diyerek yapılan satışta- malın satış tarihinde o fiyata 

piyasada ne kadar mal alınabiliyorsa o kadar malın teslim edilmesi gerektiği 

belirtilmiştir.136 Kişinin “Evlerimden birini sana satıyorum.” ya da “İneklerimden 

birini sana satıyorum.” şeklinde, sahip olduğu aynı cinsteki mallardan birini 

satacağını söylediği ancak herhangi birini tayin etmediği satış sözleşmesinde ise 

satıcı yalnızca sahip olduklarının en küçüğünü vermekle yükümlüdür.137 Benzer 

şekilde satıcının “Sana araziler satıyorum.” diyerek çoğul kalıp kullanması lakin 

belirli bir sayı zikretmemesi hâlinde en az çoğul olarak kabul edilen iki sayısını 

kastettiği kabul edilir ve yalnızca iki arazi teslim etmesi gerekir.138  

1.1.8 Satış Sözleşmesinde Koşulan Şartlar 

Taraflar satış sözleşmesinin geçerliliğini belirli şartların gerçekleşmesine 

bağlayabilir. İster satıcı tarafından ister alıcı tarafından şart koşulmuş olsun karşı 

tarafın bu şartı kabul etmesiyle şart bağlayıcı olur. Bu durumda şartın yerine 

 
134 Maimonides, MT, Sales 21:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 209:2. 
135 Maimonides, MT, Sales 21:1-2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 209:1. 
136 Maimonides, MT, Sales 21:4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 209:3. 
137 B.Talmud, Menachot 108b:24, Bava Batra 173a:21-22; Maimonides, MT, Sales 21:19; Karo, 

Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 214:12. 
138 B.Talmud, Bava Batra 61b:12; Maimonides, MT, Sales 21:18; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen 

M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 218:24. 



33 

 

getirilmesi hâlinde satış geçerli aksi takdirde geçersiz olacaktır.139 Bununla birlikte 

koşulan şartın muteber olabilmesi için şartın birtakım özelliklere sahip olması 

gerekmektedir. Öncelikle açıkça ve anlaşılır bir şekilde zikredilmesi gereklidir.140 

Bunun için de İbranice dilinin yapısı gereği önce şartın yerine getirilmesi hâlinde ne 

olacağı daha sonra yerine getirilmemesi durumunda ne olacağı açıkça 

belirtilmelidir.141 “Evi A şahsına bir sene kiralaman şartıyla sana satıyorum. 

Kiralamazsan satmıyorum.” yapısındaki bir şart buna örnek olarak verilebilir. 

Gerekli diğer bir özellik ise şartın yerine getirilmesi mümkün bir şart olmasıdır.142 

“Denizde yürümen şartıyla satıyorum.” biçimindeki bir şart geçersizdir. Son olarak 

şartın yapılacak olan sözleşmeden önce zikredilmesi gerekmektedir.143 Yani “Sana 

evi satıyorum ancak şöyle yapman şartıyla.” değil “Şu şartı yaparsan sana evi 

satıyorum.” şeklinde önce şart daha sonra satma fiili zikredilmelidir. Bu sayılan 

özellikleri taşımayan şart geçersiz kabul edilir. Dolayısıyla sözleşme sanki hiç şart 

koşulmamış gibi kurulur.144 Koşulan şartın bu özellikleri barındırması hâlinde 

finansal işlemlerde taraflar diledikleri şartı koyabilme özgürlüğüne sahiptir. Üstelik 

bu şart Tevrat’ın koyduğu hükümlere aykırı olsa bile geçerlidir. Zira Yahudi 

hukukunda benimsenen genel kaideye göre tarafların finansal işlemlerde aralarında 

anlaştıkları herhangi bir şart, Tevrat’a aykırı olsa dahi, geçerlidir.145 

Öte yandan satıcının malını belirli bir hadise nedeniyle sattığını müşteriye 

söylemesi durumunda malını o hadisenin meydana gelmesi şartıyla sattığı kabul 

edilir. Dolayısıyla sözlü olarak herhangi bir şart zikretmese de sözleşme şarta bağlı 

olarak kurulmuş gibi kabul edilir. Örneğin kişinin evini, başka bir yere taşınmak 

amaçlı satması durumunda şayet o yere gitmesi bir şekilde imkânsız hâle gelirse satış 

 
139 Maimonides, MT, Sales 11:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 207:1; Albeck, “Sale”, EJ, 17/686. 
140 Albeck, “Sale”, EJ, 17/686. 
141 The Mishnah, Kiddushin 3:4; Maimonides, MT, Marriage 6:2; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria 

Even HaEzer 38:2. 
142 Maimonides, MT, Marriage 6:2; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 38:2. 
143 Ehrman, “Conditions”, EJ, 5/137. 
144 Maimonides, MT, Marriage 6:2. 
145 The Mishnah, Baba Metzia 7:10; B.Talmud, Makkot 3b:8, Bava Metzia 94a:5, Bava Batra 126b:6-

7; Maimonides, MT, Sales 13:3, 19:8, Marriage 6:9; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 

38:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 225:5. 



34 

 

iptal olmaktadır. Bu durumda taraflar aldıklarını geri vermek zorundadır.146 Fakat 

satıcı bu durumu alıcıya bildirmemiş, yani belirli bir nedenden ötürü malı sattığını 

söylememişse neden sattığı açıkça belli olsa dahi satış iptal olmaz. Nitekim sözlü 

olarak ifade edilmeyen, yalnızca kalpten geçirilen düşünceler hükümsüz kabul 

edilmiştir.147  

Taraflar hiçbir şart koşmamış hatta hiç düşünmemiş olsalar bile yerel örfe 

uygun olarak alışveriş yapmış kabul edilirler. Sözleşmede açıkça belirtilmeyen 

şeyler, bir malın satışına nelerin dahil olduğu, sözleşmede kullanılan terimlerin ne 

manaya geldiği gibi konularda önceden şart koşulmasa dahi yerel örfe göre hareket 

edilir.148 Örneğin bir ev satımı söz konusu olduğunda örfen evin bahçesi de satıma 

dahil oluyorsa taraflar bahçeyi de şart koşmasalar bile şart koşulmuş gibi varsayılır 

ve bahçe de ev ile birlikte teslim edilir. Bu bağlamda Yahudi hukuk kitaplarında 

arazi, tarla, ev, ağaç gibi çeşitli malların satımına şart koşulmasa bile (dönemin 

örfüne göre) nelerin dahil olup olmayacağıyla ilgili uzun açıklamalar mevcuttur.149 

Son olarak, İslam hukukunda bey’ bi’l-vefâ olarak bilinen, satıcının parası 

olduğunda ücretini ödeyerek geri almak şartıyla gayrimenkulünü satması şeklindeki 

sözleşme Yahudi hukukunda yasaklanmıştır. Bu işlem faizli bir borç sözleşmesine 

benzetilmiştir. Zira müşteri belirli bir süreliğine satıcıya para vermesi karşılığında 

onun malından yararlanmakta, parasını geri aldıktan sonra da malı iade etmektedir. 

Ancak satıcı herhangi bir şart koşmadığı hâlde müşteri gönüllü olarak “Para 

bulduğun zaman getir malı sana geri vereyim.” derse bu durumda yasak söz konusu 

olmamaktadır. Müşteri bu süre zarfında malı dilediği gibi kullanabilmektedir.150 

 
146 Maimonides, MT, Sales 11:8; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 207:3. 
147 B.Talmud, Kiddushin 49b:1; Maimonides, MT, Sales 11:9; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 207:4. 
148 Albeck, “Sale”, EJ, 17/686; Maimonides, MT, Sales 17:6, 26:7-8, 27:11. 
149 bk. The Mishnah Baba Bathra 4,5,6,7; Maimonides, MT, Sales 25,26,27; Karo, Shulhan Aruch, 

Hoshen Mishpat 214. 
150 B.Talmud, Bava Metzia 65b:10-11; Maimonides, MT, Sales 11:11, Creditor and Debtor 6:5; Karo, 

Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 207:6. 



35 

 

1.2 TÜKETİM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (HALVA’AH) 

Tüketim ödüncü sözleşmesi, ödünç verenin para ya da tüketilebilen bir malı 

ödünç alana devrettiği, ödünç alanın da aynı nitelik ve miktardaki şeyi iade etmeyi 

yüklendiği sözleşmedir.151 Tüketim ödüncü sözleşmesinde, ödünç verilen mal 

tüketilir. Dolayısıyla alınan mal değil malın cinsinden başka bir mal geri verilir. Karz 

akdi olarak da bilinen bu sözleşme Yahudi hukuk kitaplarında genelde borç verme 

manasına gelen halva’ah (İbr.  הלואה) başlığı altında dercedilmektedir. Borç veren 

kişi malveh (İbr. מַלְוֶֹה), borç alan kişi ise loveh (İbr. לוֹוֶֹה) kelimeleri ile ifade 

edilmektedir. 

Yahudilikte ister zengin olsun ister fakir, ihtiyacı olan Yahudi’ye karşılıksız 

borç vermek sadaka vermekten dahi daha güzel bir davranış olarak görülmüş, iyilik 

ve kardeşlik duygusunu ortadan kaldıracağı için verilen borca karşılık borçludan 

herhangi bir menfaat yahut karşılık almak yasaklanmıştır. Yahudi olmayanlara ise 

borç vermek emredilmemiş, borç verilecekse de faizli olarak verilmesine izin 

verilmiştir.  

1.2.1 Dinî Hükmü 

Yahudilikte, İsrailoğlulları arasındaki fakirlere borç vermek 613 mitsva152 

içerisindeki 248 pozitif emirden (yapacaksın şeklindeki emirlerden) birisi olarak 

kabul edilmiştir. Fakir bir Yahudi’ye borç vermek sadaka vermekten bile daha 

faziletli sayılmıştır.153 Zira Maimonides’in (MS 1138-1204) ifadesiyle, sıkıntısı zaten 

açığa çıkmış ve insanlardan isteme utancına düçar olmuş kişi ile yardıma ihtiyacı 

olduğu hâlde insanlardan istemekten çekinen kişiye yardım etmek bir değildir. 

İkincisine borç verilerek onun yoksulluğu açığa çıkarılmamalı ve utanç duymasının 

 
151 Türk Borçlar Kanunu (TBK), Resmî Gazete 27836 (4 Şubat 2011), Kanun No. 6098, md. 386. 
152 “Her Musevi’nin yerine getirmekle ve korumakla yükümlü olduğu emir veya kural. Mitsvaların 

kaynağı Tora, Neviim ve Talmud’dur.” Yusuf Besalel, “Mitsva”, Yahudilik Ansiklopedisi (İstanbul: 

Gözlem Gazetecilik, 2001), 2/415. 
153 Moses Maimonides, The Code of Maimonides (Misneh Torah): The Book of Civil Laws. çev. Jacob 

J. Rabinowitz (New Haven: Yale University, 1949), Creditor and Debtor 1:1; Rabbi Shneur Zalman, 

Shulchan Aruch of Rabbi Shneur Zalman of Liadi, çev. Eliyahu Touger – Sholom Ber Wineberg (New 

York: Kehot Publication Society, 2016), 12/4. (Bu esere yapılan sonraki atıflarda eserin namıdiğeri 

olan Shulchan Aruch Harav ismi kullanılacaktır.) 



36 

 

önüne geçilmelidir.154 Fakirlere borç verme emrinin kaynağını Tevrat’ın şu iki 

pasuğu oluşturmaktadır:  

“Ona elini açacak, neye ihtiyacı varsa yetecek kadar borç vereceksin.”155 

“Halkıma, aranızdaki fakirlere borç para verirseniz onlara tefeci/kreditör gibi 

davranmayın. Onlardan faiz almayın!”156 

Talmud, yukarıdaki pasukta geçen halkıma tabirinin şayet bir Yahudi ve 

Yahudi olmayan kişi sizden borç isterse Yahudi’yi önceleyeceksiniz manasına; 

fakirlere tabirinden bir zengin ve bir fakir borç istediğinde fakiri önceleyeceksiniz 

manasına; aranızdaki ifadesinden de akrabanızdan bir fakir ile şehrinizden bir fakir 

borç istediğinde akrabanızı, şehrinizden bir fakir ile başka şehirden bir fakir borç 

istediğinde şehrinizden olan fakiri önceleyeceksiniz manasına geldiğini belirtir.157 

Devamında Gemara “Yahudi’yi Yahudi olmayana öncelemek zaten açık değil mi? 

Aksini düşünmek için herhangi bir neden mi var?” minvalinde bir soru yöneltir. Rav 

Huna buna karşılık olarak, kişinin Yahudi olmayana faizli borç vermek ile Yahudi’ye 

faizsiz borç vermek arasında kalması hâlinde kârdan mahrum kalacak olsa da 

Yahudi’ye borç vermeyi tercih etmesi gerektiğini ifade eder.158 Dolayısıyla pasukta 

halkıma diye özellikle belirtilmesinin sebebi, faizli olarak Yahudi olmayanlara borç 

vermek daha kârlı ve tatlı gelse de Yahudi’ye borç vermenin yeğlenmesi gerektiğini 

vurgulamaktır. Ayrıca Kohenler, Leviler, Rabiler ve Tevrat âlimleri borç alma 

konusunda diğer insanlara karşı öncelik hakkına sahiptir.159 Öte yandan sadece 

fakirlere borç vermek değil ihtiyaç duydukları vakitte zenginlere borç vermek de 

mitsva olarak değerlendirilmiştir.160 

Tevrat’ta yalnızca fakirlere borç vermek emredilmekle kalınmamış bunun yanı 

sıra borç verdikten sonra bu yoksul borçlulara nasıl davranılması gerektiğiyle ilgili 

 
154 Moses Maimonides, Sefer HaMitzvot, çev. Rabbi Francis Nataf, Positive Commandments 197.  
155 Deu. 15:8. 
156 Ex. 22:24. 
157 B.Talmud, Bava Metzia 71a:3; Rabbi Ishmael, Mekhilta According to Rabbi Ishmael an Analytical 

Translation, çev. Jacob Neusner (Atlanta: Scholars Press, 1988), 2/217-218. 
158 B.Talmud, Bava Metzia 71a:4. 
159 Rabbi Ari Enkin, “Lending Money”, Outorah (Erişim 3 Aralık 2021). 
160 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/3. 



37 

 

olarak da Yahudiler uyarılmıştır. Yukarıdaki pasukta geçen “…onlara tefeci/kreditör 

gibi davranmayın…” ifadesinden hareketle Yahudi âlimleri, ödemeye gücü olmayan 

fakirlerin ödeme yapmaya zorlanması durumunda negatif bir mitsvanın ihlal edilmiş 

olacağına hükmetmiştir. Hatta ödeme yapmasını talep etmese de kişinin borçlu 

kimsenin karşısına, onu korkutmak ve utandırmak için geçmemesi gerektiği ifade 

edilmiştir.161 Durumu olmayana ödeme yapması için baskı yapmak yasaklandığı gibi 

ödeme yapmaya gücü olanın ödemeyi geciktirmesi de yasaklanmıştır.162 Bununla 

ilgili Tevrat’ta: “[Borcunu ödemene yetecek paran] Yanında olduğu hâlde [alacaklı] 

kardeşine: ‘Daha sonra yine gel, yarın veririm’ deme!” ifadesi yer almaktadır.163 

Borcunu ödemeyi geciktirmesine yol açacağından dolayı da borçlunun aldığı borcu 

gereksiz yerlere harcayarak israf etmesi yasaklanmış, böyle davranan kişinin ahlaksız 

olarak isimlendirileceği söylenmiştir.164 Tevrat’ta bu kimseyle ilgili olarak: “Ahlaksız 

adam borç alır ve ödemez, salih kimse ise cömerttir ve vermeye devam eder.”165 

pasuğu bulunmaktadır. Alacaklı zengin bir kimse olsa bile bu şekilde 

davranılmaması gerektiği belirtilmiş,166 borç aldığı parayı savurarak ödemeyi 

geciktirmeyi adet hâline getiren kimselere borç verilmemesi, verildiyse de ödeme 

yapması için bu kişiye baskı yapılması tavsiye edilmiştir.167 

Yahudi olmayan birine borç vermek yasak olmamasına rağmen borçlu Yahudi 

değilse ödeme konusunda kendisine müsamahakâr davranılmaz. Yahudi olmayan bir 

borçluyu ödeme yapmaya zorlayarak öfkelenmesine neden olmak pozitif bir mitsva 

olarak görülmüştür. Bu mitsvanın kaynağı olarak Tevrat’taki: “Yabancıyı [ödeme 

yapması için] sıkıştırabilirsin…”168 ifadesi gösterilmiştir.169 

 
161 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:3; B.Talmud, Bava Metzia 75b:8; Maimonides, Sefer 

HaMitzvot, Negative Commandments 234; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/6; Moses Nahman, 

Commentary on the Torah Exodus, çev. Charles B. Chavel (ABD: Shilo Publishing House, 1973), 

396. 
162 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:3; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/6. 
163 Prov. 3:28. 
164 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/6. 
165 Ps. 37:21. 
166 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:3. 
167 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/10. 
168 Deu 15:3. 



38 

 

Yardıma ihtiyacı olan Yahudi’ye borç vermemek de Tevrat’ta şiddetli şekilde 

yasaklanmıştır:170 “…Yardıma ihtiyacı olan akrabana karşı cimrilik edip de hiçbir 

şey vermemezlik yapma. O, Tanrı’ya senden dolayı yakarır ve sen günah işlemiş 

olursun.”171 

1.2.2 Kuruluşu 

Tüketim ödüncü sözleşmesi Yahudi hukukuna göre sözlü ve yazılı olmak üzere 

iki farklı şekilde kurulabilmekte ve buna göre farklı ahkama tabi tutulmaktadır. 

Sözleşmenin sözlü ya da yazılı olarak adlandırılması akıllara birinin yazıya 

geçirilmiş diğerinin sözde kalmış bir sözleşme olduğunu getirebilir. Ancak 

sözleşmenin sözlü ya da yazılı olarak kurulduğunu gösteren tek etken bu değildir. 

Sadece uygun şekilde yazılan ve şahitler tarafından imzalanan sözleşmeler yazılı 

sözleşme olarak kabul edilmekte, bu şartları içermeyen sözleşmeler sözlü sözleşme 

sayılmaktadır. Dolayısıyla borçlunun yazıya geçirdiği ancak şahitler tarafından 

imzalanmamış sözleşmeler yazılı değil sözlü olarak değerlendirilir. Mahkeme 

kararıyla onaylanan sözlü anlaşmalar ise bu kurala istisna olarak yazılı sözleşme 

hükmündedir.172 Ayrıca yazıya geçirilmese de kinyan gerçekleştirilerek kurulan 

sözleşmelerin yazılı sözleşme olduğu kabul edilir.173 Borç vermenin en iyi ve en 

güvenilir yolunun yazılı sözleşme aracılığıyla borç verme olduğu belirtilmiştir.174 

Zira bu durumda tarafların birbirini aldatma ya da borcu unutma şansı en aza 

indirilmektedir. 

Sözlü sözleşmede borçlunun borcu ödediğine dair iddiasına, yemin etmesi 

şartıyla inanılır ve borç düşer.175 Yazılı sözleşmede ise borç senedi alacaklının elinde 

bulunduğu sürece borçlunun borcu ödediği yönündeki iddiası, delil getirmediği 

takdirde kabul edilmez. Sözlü sözleşmede alacaklı parayı ya da tüketilebilen bir malı 

 
169 Shlomo Yitzchaki Rashi, The Pentateuch and Rashi’s Commentary, çev. Abraham ben Isaiah - 

Benjamin Sharfman (Brooklyn: S.S. & R. Publishing Company, 1950), Deuteronomy 15:3; Sifre on 

Deuteronomy, 160; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:2. 
170 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:1. 
171 Deu. 15:9. 
172 Warhaftig, “Obligations, Law of”, EJ, 15/371. 
173 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 11:1; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 

39:1. 
174 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 179:3; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/54. 
175 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 11:1. 



39 

 

borçluya vermeden önce cayma hakkına sahiptir. Para borçlunun eline geçtikten 

sonra henüz harcanmamış olsa dahi alacaklı artık cayamaz. Alacaklının borç verme 

vaadini borçlu olacak tarafın yazıya geçirmesi hâlinde ise bazı Yahudi âlimleri para 

borçlunun eline geçene kadar alacaklının cayabileceği, bazıları ise cayamayacağı 

görüşündedir. Yazılı sözleşmede alacaklı borcunu, üçüncü bir tarafın elinde bulunan, 

borçluya ait ipotekli maldan tahsil etme hakkına sahipken sözlü sözleşmede bu hakkı 

haiz değildir.176 

Tüketim ödüncü sözleşmesinin, sözlü olarak da kurulsa yazılı olarak da kurulsa 

şahit olmadan kurulması kesin olarak yasaklanmış, Tevrat âlimlerine verilse dahi 

şahitsiz olarak borç veren kişilerin Tevrat’ta geçen “Körün önüne engel koyma!”177 

emrine aykırı davranmış olacağı ve lanetleri üzerine çekeceği ifade edilmiştir.178 Zira 

şahitler olmadan borç veren kişi, borç verdiğine dair hiçbir delili olmadan borçluya 

alacağını tahsil etmek için gidecek ve insanlar onun yalan söylediğini düşünerek onu 

lanetleyecektir.179 “Körün önüne engel koyma” ifadesi Tevrat tefsircileri tarafından 

“Başkasının günah işlemesine sebep olma! Ona kötü öneride bulunma! Ona dolaylı 

olarak zarar verme! Bir konuda gözü kör olan (bilgisiz olan) kişiye yanlış öneride 

bulunma!” şeklinde yorumlanmıştır.180 Şahitsiz borç veren kişi borçlunun borç 

almadığı yönünde yalan söylemesine ve böylece günah işlemesine sebep 

olabileceğinden dolayı mezkûr pasukta geçen emri (lifnei iver181) ihlal etmiş 

sayılır.182 Şayet kişi borç verirken borçludan rehin mal almışsa bu durumda sözleşme 

kurulurken şahit tutulmasına gerek yoktur.183 Çünkü bu durumda borçlu borcunu 

ödemeden, rehin verdiği malı geri alamayacağını bildiği için yalan söylemeyecek, 

rehin mal alacaklıda bulunduğundan dolayı da tarafların borcu unutması söz konusu 

 
176 Warhaftig, “Obligations, Law of”, EJ, 15/371; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 11:4. 
177 Lev. 19:14. 
178 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 2:7; B.Talmud, Bava Metzia 75b:10; Zalman, Shulchan 

Aruch Harav, 12/10. 
179 B.Talmud, Bava Metzia 75b:10. 
180 Sifra, Kedoshim-Section 2:14; Rashi, The Pentateuch and Rashi’s Commentary, Leviticus 19:14; 

Sforno, Sforno, çev. Eliyahu Munk, Leviticus 19:14; B.Talmud, Niddah 57a:3, Bava Metzia 5b:3. 
181 Lifnei iver: Başkasının günah işlemesine yardım etme, izin verme ya da sebep olmanın 

yasaklanması. bk. Michael Broyde – David Hertzberg, “Enabling a Jew to Sin: The Parameters”, The 

Journal of Halacha and Contemporary Society 19/1 (1990), 7. 
182 Hersey Friedman, “‘Placing a Stumbling Block Before the Blind Person’: An In-Depth Analysis”, 

SSRN Electronic Journal (2013), 3. 
183 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/10. 



40 

 

olmayacaktır. Sözlü sözleşme şahitler huzurunda kurulsa dahi ödeme yapılırken -

aksine bir şart koşulmadığı takdirde- şahitlerin mevcut olması gerekmez. 

Sözleşmenin yazılı olarak kurulmuş olması hâlinde ise borçlu borcunu şahitler 

huzurunda ödemek mecburiyetindedir. 184 

Kişinin borçlu olduğunu şahitler huzurunda sözlü olarak ya da yazılı olarak 

ikrar etmesi yoluyla da borç sözleşmesi kurulabilmektedir.185 Üstelik gerçekte böyle 

bir borç olmasa ve sözleşmenin iki tarafı ve şahitler böyle bir borç olmadığını 

bilseler bile ikrarda bulunan şahıs ikrar ettiği borcu ödemekle yükümlü hâle gelir.186 

Zira Yahudi hukukunca benimsenen prensibe göre parasal konularda bir davacının 

ikrarının yasal statüsü yüz şahide bedeldir.187 

1.2.3 Borç Ödeme Yeri ve Yöntemi 

Alacaklı, ödeme vakti geldiğinde borcu herhangi bir yerde talep edebilir. 

Yerleşim yerinde verilen borcu tenha bir yerde isteme hakkına sahiptir. Borçlu, 

yerleşim yerinde verilen borcu ıssız bir yerde ödemek istediğinde ise alacaklı dilerse 

yerleşim yerine gidince ödemesini isteyebilir.188 Yerleşim yerinde ödeme yapmak 

istemesi hâlinde alacaklı kendi ikamet ettiği yer olmasa bile ödemeyi kabul etmek 

zorundadır.189 Şayet borç ıssız bir yerde verilmişse borçlu, yine ıssız bir yerde 

ödemeyi kabul etmesi için alacaklıyı zorlayabilir.190 Bütün bunların yanında taraflar 

borcun herhangi bir yerde ödenebileceğini şart koşmuşlarsa koştukları şart geçerli 

kabul edilir.191 

Henüz ödeme vakti gelmemişse borçlu borcunu taksit taksit ödeyebilir.192 

Ödeme vakti geldikten sonra ise alacaklı bu şekilde ödenmesini kabul etmeme 

hakkına sahiptir.193 Borçlu parası varken taşınır ya da taşınmaz mallar ile borcunu 

 
184 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 11:1. 
185 Elon, “Contract”, EJ, 5/191. 
186 Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 40:1. 
187 B.Talmud, Kiddushin 65b:8. 
188 The Mishnah, Baba Kamma 10:6; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 13:8. 
189 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/57. 
190 Elon, “Loan”, EJ, 13/150. 
191 B.Talmud, Bava Kamma 118a:4. 
192 B.Talmud, Bava Metzia 77b:18. 
193 Elon, “Loan”, EJ, 13/150. 



41 

 

ödeyebilmek için alacaklıyı zorlayamaz, alacaklı da para yerine bu malları talep 

edemez.194  Ödeyecek parası yoksa mallarını satıp ödeme yapması için zorlanamaz, 

taşınır ya da taşınmaz mal vererek borcunu ödeyebilir.195 Ancak alacaklı bu şekilde 

ödemeyi kabul etmeyip borçlunun para biriktirerek para ile ödeme yapmasını 

bekleyebilir. Yalnızca taşınır ve taşınmaz malları varsa ve alacaklı taşınır mallar ile 

ödemesini istemişse borcunu bu şekilde ödemelidir. Bu durumda borçlu dilediği 

taşınmaz malını verir, alacaklının seçme hakkı yoktur. Borçlu parasının olmadığı 

durumda taşınır malla ödeme yapmak isterse alacaklı taşınmaz mal ile ödeme 

yapmasını talep edemez.196 

1.2.4 Borçlunun Borcunu İfa Etmemesi 

 Tüketim ödüncü sözleşmesi sona erdiğinde alacaklı borçludan ödeme 

yapmasını talep edebilir. Alacaklının, yalnızca borçlunun ödemeye imkânı 

olmadığını bildiği hâlde ödeme talep etmesi yasaklanmış, böyle bir bilgiye sahip 

değilken borcun ödenmesini istemesi yasaklanmamıştır. Borçlu şayet ödemeye 

imkânı olmadığını iddia ediyorsa bu iddiasına mahkeme huzurunda delil 

getirmelidir.197 İmkânı olmasına rağmen borcunu ifa etmiyorsa ve alacaklı borcun 

ödenmesini talep ediyorsa bu durumda mahkeme borçlunun taşınır mallarından borcu 

ödemeye yetecek kadarını alır. Şayet taşınır malları borcu ödemeye yetmiyorsa 

taşınmaz mallarından alınır. Borcun ödenmesi için bütün taşınmaz mallarının 

alınması gerekse de alınır.198 Kendisine sadece otuz gün yetecek kadar yiyecek, on 

iki ay yetecek kadar kıyafet, bir koltuk, bir yatak ve yatması için gerekli malzemeler 

bırakılır. Borçlu eğer zanaatkarsa malzemelerinden kendisine yetecek kadar verilir, 

gerisi alınır.199 Borçlu şayet elinde bulunan malların kendisine ait olmadığını, emanet 

olduğunu ya da borç aldığını iddia ediyorsa iddiasını kanıtlamak zorundadır. Aksi 

hâlde bu mallara da el konulur.200 Borçlunun karısının ve çocuklarının kıyafetleri 

 
194 Elon, “Execution”, EJ, 6/593. 
195 Elon, “Loan”, EJ, 13/151. 
196 Karo, Shulchan Arukh, Hoshen Mishpat 101:2-4 akt. Elon, “Execution”, EJ, 6/593. 
197 Tendler, “Volume IV: Number 2: Collecting Debts the Halachic Way”, Torah.org (Erişim 

03.12.2021). 
198 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:4. 
199 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:7; The Mishnah, Arakhin 6:3. 
200 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:4. 



42 

 

alınmaz.201 Şayet borçlu yurt dışındaysa ve mallarını karısına bırakmışsa malları 

karısından alınır.202 Ödeyecek malı olmayan borçlu çalışmaya zorlanmaz, hapse 

atılmaz, fakir olduğuna dair delil getirmesi ya da yemin etmesi de istenmez.203  

1.2.5 Rehin (Maşhon) 

Yahudi hukukuna göre, tüketim ödüncü sözleşmesinin kurulmasıyla birlikte 

otomatik olarak borçlunun malları üzerinde alacaklının geçici haciz hakkı 

doğmaktadır. Alacaklının borçlunun malları üzerinde sahip olduğu bu haciz hakkı ya 

borçlunun mülkiyetinde kalacak belirli bir mal (İbr. Apoteke – ipotek) ile ya da 

alacaklıya teslim edilecek bir mal (İbr. Maşhon – rehin) ile sınırlandırılabilir. 

Alacaklıya, borcun ödenmesine teminat olarak teslim edilen bu hacizli mala rehin 

denmektedir. Yahudi hukukunda üç farklı rehin türü bulunmaktadır:204  

1. Ödenme vakti gelmesine rağmen borç ödenmediği takdirde ödeme olarak 

değil de ödemeye teminat amaçlı olarak alınan rehin. Bu rehini alacaklının 

kendisinin alması yasaklanmıştır. Mahkeme yetkilisi aracılığıyla almalı ve ne kendisi 

ne de mahkeme yetkilisi rehini almak için borçlunun evine girmemelidir. Borçlu 

rehin olarak vereceği malı kendisi çıkarıp vermelidir.205 Bu hükme Tevrat’ın şu 

pasukları delil gösterilmiştir: “Komşuna herhangi bir borç verdiğinde ondan rehin 

mal almak için onun evine girmemelisin. Borç verdiğin kişi rehini sana getirirken 

dışarıda beklemelisin.”206 Maimonides, mahkeme izni olmadan rehini kendisi alan 

kişinin hırsız olarak değerlendirileceğini söylemiştir.207 Rehini geri iade ederek 

yaptığı yanlıştan dönebileceği için kendisine kırbaç cezası takdir edilmez. Ancak 

malı iade etmeden önce mal yanar ya da kaybolursa kırbaçla cezalandırılır.208  

 
201 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:5; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/72. 
202 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:8. 
203 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/72; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 2:1. 
204 Elon, “Pledge”, EJ, 16/232. 
205 The Mishnah, Baba Metzia 9:13; The Tosefta, 4/135; Sifre on Deuteronomy, 269; Maimonides, 

MT, Creditor and Debtor 3:4; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/11. 
206 Deu. 24:10-11. 
207 Maimonides, MT, Robbery and Lost Item 3:16. 
208 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 3:4. 



43 

 

2. Sözleşme kurulurken iki tarafın rızasıyla verilen ve ödeme yapılmasına 

teminat olarak alınan rehin. Mahkeme yetkilisi olmadan alacaklı bu rehini kendisi 

borçludan alabilir. Borç ödenene kadar rehini iade etmesi gerekmez.209 

3. Alacaklının kullanması ve semeresinden yararlanması için borçlu 

tarafından sözleşme kurulurken verilen rehin. Rehin olarak hamam, dükkân gibi 

alacaklıya sürekli olarak getiri sağlayacak mülklerin verilmesi faiz almak olarak 

değerlendirilmiş ve bu işleme izin verilmemiştir. Borçlunun, tarla ya da benzerlerini 

rehin olarak vermesi ve bu süre zarfında tarlanın mahsulünü alması için alacaklıya 

izin vermesi de faize benzetilerek yasaklanmıştır. Ancak tarla için bir kira bedeli 

belirlenip bu bedelin borçtan düşülmesine karar verilmesi hâlinde bu şekilde rehin 

vermeye izin verilmiştir.210 

1.2.5.1 Rehinin Hukuki İşlevi 

Yahudi hukukunda rehinin tespit edebildiğimiz kadarıyla üç farklı işlevi 

bulunmaktadır. Ortak gayesi alacaklının verdiği borç miktarını geri alamamasının 

önüne geçmek olan bu işlevleri şöyle sıralayabiliriz: 

1. Borçlu borcunu ödemediğinde alacaklının rehini satarak borcunu tahsil 

edebilmesi. Borcun ödenme vakti geldiğinde alacaklı iki şahitle birlikte borçluya, 

borcunu ödeyerek rehini alması gerektiğini aksi hâlde rehini satıp borcu tahsil etmek 

için mahkemeden izin isteyeceğini bildirir. Bazı Yahudi âlimlerine göre alacaklı bu 

bildirimi yaptıktan sonra otuz gün bekleyerek mahkemeden izin almadan rehini 

satabilir. Şayet borçlu şehir dışında değilse mahkeme, borcu ödemezse rehinin 

satılması hususunda alacaklıya izin verileceğine dair kendisine haber gönderir. Şayet 

şehir dışındaysa mahkeme borçlunun gelmesi için alacaklıyı bekletmez. Rehin malın 

ücreti üç adet bilirkişi tarafından takdir edilir ve alacaklı şahitler huzurunda bu 

fiyattan rehini satar.211 Bu durumda malı kendisinin satın alması yasaklanmakla 

beraber malı bilirkişi aracılığıyla satması durumunda kendisinin de satın 

alabileceğini söyleyenler mevcuttur.212 Borcun belirlenen süre dahilinde ödenmemesi 

 
209 B.Talmud, Bava Metzia 114b:7. 
210 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 6:7-8. 
211 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 13:3; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/20. 
212 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/21; Elon, “Pledge”, EJ, 16/234. 



44 

 

hâlinde borç miktarından daha değerli olsa bile rehinin alacaklıya bırakılacağı 

yönünde şart koşulması ise bazılarına göre geçerli iken213 halaha’ya göre geçerli 

değildir.214 

2. Alacaklının ölmesi durumunda alacaklının mirasçılarının kutsal bir 

eşyayı tutarak yemin etmeleri hâlinde rehin mal ile borcu tahsil edebilmeleri.215 

Borçlunun ölmesi durumunda ise alacaklı rehini satıp borcunu tahsil eder.216 

3. Bütün borçların silindiği Şemita217 (salıverme) yılında rehin mal 

bırakılarak kurulan tüketim ödüncü sözleşmesinin sona ermemesi.218 Böylece 

alacaklı, rehin aldığı mal sayesinde Şemita yılında borçtan feragat etmek zorunda 

kalmaz. 

1.2.5.2 Alacaklının Rehin Mal Üzerindeki Hak ve Sorumlulukları 

Rehin mal alan kişi ister sözleşme kurulurken alsın ister sözleşme kurulduktan 

sonra alsın çoğunluğun görüşüne göre ücretli emanetçi219 olarak değerlendirilir.220 

Rabi Yehuda (MS 135-170) ise para borcuna karşılık rehin alan kişinin ücretsiz 

emanetçi, mal borcuna karşılık rehin alan kişinin ise ücretli emanetçi kabul edileceği 

görüşündedir.221 Şayet rehin mal kaybolur ya da çalınırsa alacaklı rehinin değerini 

borçluya ödemekle yükümlüdür. Rehinin bedeli borç ile aynı ise bu takdirde borç 

kapanmış kabul edilir. Taraflar birbirine karşı davada bulunamaz. Eğer rehinin bedeli 

borç miktarından daha azsa bu bedel borçtan düşürülür ve borçlu yalnızca kalan 

miktarı öder. Rehinin borç miktarından daha pahalı olması hâlinde ise borç kapanır, 

alacaklı fazlalığı borçluya öder.222 Şayet rehin olarak alınan malın başına 

önlenemeyecek bir kaza gelirse alacaklı olayın anlattığı gibi olduğuna dair yemin 

ederek sorumluluğu üzerinden atar. Bu durumda rehin borçtan mahsup edilmez.223 

 
213 The Tosefta, 4/76. 
214 Elon, “Pledge”, EJ, 16/233. 
215 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 13:3. 
216 Goldin, Mishnah, 182. 
217 Şemita: Her yedi yılda bir toprağın nadasa bırakıldığı sabatik yıl. Bu yılda borçların silinmesi söz 

konusudur. Besalel, “Şemita”, 3/674. 
218 B.Talmud, Bava Metzia 115a:1. 
219 Ücretli emanetçi hakkında bilgi için Emanet Sözleşmesi (Pikadon) başlığına bk.  
220 Maimonides, MT, Hiring 10:1; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/24. 
221 The Mishnah, Baba Metzia 6:7. 
222 Elon, “Pledge”, EJ, 16/234. 
223 Maimonides, MT, Hiring 10:1. 



45 

 

Alacaklı normal şartlarda rehin aldığı mala karşı bu zikredilen sorumluluklara sahip 

olmakla birlikte rehinin verilmesi esnasında malla ilgili sorumluluk kabul etmemeyi 

şart koşarsa rehinin başına gelenlerden -kendi ihmali sonucu olsa bile- sorumlu 

tutulmaz.224 

Alacaklının rehin malı kullanması faiz almaya eş değer görülerek 

yasaklanmıştır.225 Ayrıca alacaklı bir nevi emanetçi sayıldığından rehin malı 

sahibinden izinsiz olarak başkalarına vermesi de yasaklanmıştır.226 Ancak bu yasağın 

bir istisnası mevcuttur. Şayet borçlu fakir biriyse ve rehin olarak verilen mal kürek, 

balta vs. gibi kullanma ile bozulmayacak ya da çok az hasar görecek türden ise bu 

durumda mal sahibinden izin almasına gerek kalmadan malı kiralayabilir. Aldığı kira 

gelirlerini de borçtan düşürür.227 Bu durum borçlunun da lehine olacağından istisna 

tutulmuştur. Öte yandan taraflar alacaklının rehini kullanabilmesine ve malın 

kirasının borçtan düşülmesine dair aralarında anlaşabilir. Bu şekilde bir anlaşma 

mevcut değilse alacaklı malı kendisine kiralayamaz. Zira bu durumda kirayı borçtan 

düşmeden malı ücretsiz kullanmasından şüphe edilir.228 Alacaklıya rehini kullanma 

izni verilmesi hâlinde malın başına engellenmesi mümkün olmayan bir kaza gelse 

dahi alacaklı sorumlu tutulmaktadır.229 

1.2.5.3 Rehin Olarak Alınamayacak Mallar 

Borçlunun mallarından rehin olarak alınabilecekler ile ilgili birtakım 

kısıtlamalar getirilmiştir. Tevrat’ta geçen “El değirmeni ya da üst değirmen taşı 

rehin olarak alınmamalı çünkü bu, birinin hayatını rehin almak olur.”230 pasuğundan 

hareketle Yahudi âlimleri insan için gerekli olan yemekleri hazırlamakta kullanılan 

malzemelerin rehin olarak alınamayacağını ifade etmiştir. Bu bağlamda pişirme 

kapları, fırın, elek, yağ testisi, yoğurma teknesi ve bıçak gibi o dönemlerde yemek 

 
224 Maimonides, MT, Hiring 2:9. 
225 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 179:7; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/55; Elon, 

“Pledge”, EJ, 16/234. 
226 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 179:12. 
227 B.Talmud, Bava Metzia 80b:6; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/23; Ganzfried, Kitzur Shulhan 

Arukh, 179:7. 
228 Elon, “Pledge”, EJ, 16/234. 
229 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/56. 
230 Deu. 24:6. 



46 

 

yapmak için olmazsa olmaz sayılan eşyaların rehin olarak alınması yasaklanmıştır.231 

Şayet alacaklı bu tür bir malı rehin olarak alırsa geri vermek zorundadır. Kendi isteği 

ile vermezse mahkeme zoruyla alınarak sahibine iade edilir. Eğer geri vermeden 

önce mal kaybolur ya da yanarak kullanılmaz hâle gelirse iade edemediği her bir mal 

için ayrı ayrı kırbaç cezasıyla cezalandırılır.232 Öte yandan bu malları borçlunun 

kendi rızası ile vermesi durumunda alacaklının rehin olarak alabileceği ifade 

edilmiştir.233 Borçlunun rehin olarak vermesi mümkün olmayan; giydiği kıyafetler, 

yemek yediği kaplar, yattığı yatak gibi temel ihtiyaç malzemeleri de rehin olarak 

alınamaz.234 

Tevrat’ta geçen “...Dul kadının kıyafetini rehin olarak almayacaksın.”235 

ifadesinden ötürü borç verildikten sonra dul bir kadından rehin mal almak da 

yasaklanmıştır.236 Borç anında alınmasına ise izin verilmiştir zira borç verme 

esnasında kişi rehini kendi rızasıyla vermektedir.237 Maimonides borç esnasında dahi 

alınamayacağı görüşündedir.238 Halaha, zengin olsun fakir olsun her dul kadın için 

bu kuralın geçerli olduğu yönündedir çünkü pasukta dul kelimesi mutlak olarak 

zikredilmiştir. Rabi Shimon (MS 135-170) ise sadece fakir olan dul kadından rehin 

mal almanın yasak olduğu görüşündedir239 ve bu görüşünü şöyle izah etmiştir: 

Halaha’ya göre bir fakirden rehin mal alınması hâlinde mal sahibi ihtiyaç 

duyduğunda onu geri vermek gerekmektedir. Dul bir kadının yanına da her gün rehin 

malı verip geri almak için gitmek insanlar arasında söylentiye yol açacağından fakir 

bir duldan rehin mal alınmamalıdır. Zenginden alınan rehinin geri verilmesi 

emredilmediğinden böyle bir sorun oluşmamakta ve dolayısıyla zengin duldan rehin 

mal alınabilmektedir.240 Şayet kişi bu yasağı çiğner ve duldan rehin mal alırsa geri 

 
231 The Mishnah, Baba Metzia 9:13; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 3:2; Sefer HaChinukh, 

583:1-2; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/13-14. 
232 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 3:2; Sefer HaChinukh, 583. 
233 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/14. 
234 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 3:5; B.Talmud, Bava Metzia 113b:5. 
235 Deu. 24:17. 
236 The Tosefta, 4/136; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/14; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 

3:1; B.Talmud, Sanhedrin 21a:5. 
237 Shabbetai ben Joseph Bass, Siftei Chakhamim, Deuteronomy 24:17.2  
238 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 3:1. 
239 Elon, “Pledge”, EJ, 16/232-233; The Tosefta, 4/136; Sifre on Deuteronomy, 272. 
240 B.Talmud, Bava Metzia 115a:10. 



47 

 

vermek zorundadır. Kabul etmezse kendisinden zorla alınır. Şayet geri vermeden 

önce mal kaybolur ya da mahvolursa kırbaç cezasıyla cezalandırılır.241 

1.2.5.4 İhtiyaç Sahibi Borçludan Alınan Rehinin İade Edilmesi 

 Tevrat yoksul kimselerden, verilen borca karşılık alınan rehinin ihtiyaç hâlinde 

geri verilmesini emretmektedir:  

Şayet o ihtiyaç sahibi bir adamsa onun rehini sendeyken uyumayacaksın. Gün 

batımında rehini ona geri vereceksin. O da [rehin olarak verilen] kıyafetiyle yatacak 

ve sana dua edecektir. Böylece tanrın Rabb’in huzurunda doğru davranmış 

olacaksın.242 

Eğer rehin mal olarak komşunun giysisini alırsan onu güneş batmadan önce iade 

edeceksin. Bedenini örtebileceği tek giysisi odur. [Onu da alırsan] Ne ile yatacak? 

Şayet bana yakarırsa ona dikkat kesilirim. Zira ben merhametliyimdir.243 

  Borçlunun mal ile işi bittiğinde alacaklı tekrar malı geri alır. Örneğin borçludan 

rehin olarak yatarken kullandığı battaniye, yastık gibi malzemeleri rehin aldıysa 

bunları akşamları borçluya geri verip sabah tekrar alır. Gündüz çalışırken kullandığı 

malzemeleri rehin aldıysa da gündüz verip gece geri alır.244 İhtiyaç duyduğu vakitte 

yoksul borçluya rehini iade etmeyen kişinin Tevrat’ın iki yasağını245 çiğnemiş ve bir 

emrine246 aykırı davranmış olacağı belirtilmiştir.247 Burada yoksul borçludan kastın 

normalde zengin biri de olsa rehin olarak verdiği mala alternatif olarak bir malı 

bulunmayan ve o mala ihtiyaç duyan kişi olduğu, aynı cinsten başka bir malı varsa 

iade etmenin gerekmediği ifade edilmiştir.248 Ayrıca rehinin geri verilmesi emri, 

 
241 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 3:1; Sefer HaChinukh, 591:3-4 
242 Deu. 24:13-12. 
243 Ex. 22:25-26. 
244 B.Talmud, Bava Metzia 31b:4; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 3:5; Sifre on Deuteronomy, 

270; Ishmael, Mekhilta, 2/219. 
245 “Onun evine girmeyeceksin.” (Deu. 24:10) ve “Onun rehini sendeyken uyumayacaksın.” (Deu. 

24:12). 
246 “Gün batımında rehini ona geri vereceksin.” (Deu. 24:13). 
247 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 3:5. 
248 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/13; Ramban, Commentary on the Torah, Deuteronomy 24:12. 



48 

 

rehinin sözleşme kurulduktan sonra verilmesi durumunda geçerlidir. Sözleşme 

kurulurken verilen rehinin geri verilmesinin gerekmediği belirtilmiştir.249  

Talmud “Madem fakir kimselerden alınan rehinin her gün iade edilmesi 

gerekiyor peki neden tekrar geri alınıyor?” minvalinde bir soru yöneltir. Bu soruya 

cevap olarak ise yine Talmud’da iki farklı sebep ileri sürülmektedir. Alacaklı rehin 

mal alarak hem Şemita yılında borcun silinmesinin önüne geçmiş olur hem de 

borçlunun ölmesi durumunda rehin malın borçlunun mirasçılarına intikal etmesi 

önlenmiş olur.250 Ayrıca sürekli rehini alıp vererek borçlunun utandırılmasının ve 

böylelikle borcu ödemekte acele etmesini sağlamanın amaçlandığı yönünde yorumlar 

da yapılmıştır.251 

1.2.6 Faiz (Ribbit) 

Tevrat’ta faizi yasaklayan pasuklarda faiz manasını ifade etmek üzere iki farklı 

kelime kullanılmaktadır. Bunlardan ilki ısırma anlamına gelen neşeh (İbr.  ך ֶ֣שֶֹ  (נֶֹ

kelimesidir (Çık. 22:24, Yas. 23:20). Yılan tarafından ısırılan kişinin ilk başta acı 

hissetmemesi daha sonra yaranın şişerek bütün vücudu sarması gibi borçlunun da ilk 

başta faizin zararını hissetmemesi ancak faizin artarak kişiyi büyük kayıplara 

sürüklemesi nedeniyle Tevrat’ta faiz manasına gelmek üzere ısırma kelimesinin 

kullanıldığı ifade edilmiştir.252 Tevrat’ta kullanılan diğer terim ise tarbit/marbit (İbr. 

ית  ית/תַרְבִִּ֔  .kelimesidir ki (Lev. 25:36-37) artış, kâr gibi manalara gelmektedir (מַרְבִִּ֖

Modern İbranice’de ise ribbit (İbr. ריבית) kelimesi faiz manasında kullanılmaktadır. 

Tevrat’ta faiz ile ilgili neden iki farklı terim kullanıldığı noktasında farklı görüşler 

mevcuttur. Talmud’da Rava’ya (MS 320-350) ait olarak zikredilen ve Maimonides 

tarafından da kabul edilen görüşe göre iki kelime arasında fark bulunmamaktadır. Bu 

görüşe göre aynı manada iki farklı kelime kullanılmasının sebebi faiz yasağını 

 
249 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/12; B.Talmud, Bava Metzia 113a; Sefer HaChinukh, 587. 
250 B.Talmud, Bava Metzia 115a:1; The Tosefta, 4/136. 
251 Elon, “Pledge”, EJ, 16/232. 
252 Rashi, The Pentateuch and Rashi’s commentary, Exodus 23:21; Zipperstein, Business Ethics in 

Jewish Law, 40. 



49 

 

çiğneyen kişinin iki ayrı yasağı çiğnemiş sayılmasını sağlamak yani yasağı tekit 

etmektir.253  

Mişna’da zikredilen diğer bir görüşe göre ise neşeh, kişinin para ya da mal borç 

verip verdiği miktardan daha fazlasını geri alması olarak tanımlanmıştır.254 Tarbit ise 

biraz daha kompleks bir yapıya sahiptir. Farz edelim ki A şahsı, 100 kg buğdayı 

piyasa fiyatı olan kilosu 5 liradan satın almak üzere B şahsı ile anlaşıp 500 lirayı 

ödemiş ama buğdayları henüz teslim almamıştır. Bu arada buğdayın kilosu 5 liradan 

7 liraya çıkmıştır. A şahsı B’ye gelerek kendisinden satın aldığı buğdayları vermesini 

zira onları satıp arpa almak istediğini söylemiştir. Bunun üzerine B: “Madem arpa 

satın almak istiyorsun o zaman sana sattığım buğdayın kilosunu şu anki piyasa 

fiyatından yani 7 liradan satmış kabul edeyim ve sana 700 liralık arpa vereyim 

(kilosu 2 liradan 350 kg arpa ettiğini varsayalım).” der ancak B’nin elinde henüz arpa 

mevcut değildir. Teslimat gerçekleşmeden önce arpanın fiyatı artarsa bu durumda 

faiz tahakkuk etmiş sayılır ve bu faiz tarbit olarak adlandırılır.255 

Nachmenides neşeh’i biriken faiz, tarbit’i ise sabit miktarlı faiz olarak 

yorumlamıştır.256 Jewish Publication Society ise Tevrat tercümesinde neşeh’i avans 

faizi, tarbit’i ise tahakkuk eden faiz olarak tercüme etmiştir. Neşeh’in borçlunun 

zaviyesinden bakılarak ödenen faiz, tarbit’in ise alacaklı tarafından alınan faiz 

olduğu da söylenmiştir.257 

Tevrat’ın faiz yasağı tüketim ödüncü sözleşmesi ile sınırlı kalmakla birlikte 

rabbanî literatür bu yasağın sınırlarını genişletmiş ve diğer birçok sözleşme türünde 

meydana gelen faizi de yasaklamıştır. Faizin en bariz şekilde uygulandığı sözleşme 

türünün tüketim ödüncü sözleşmesi olması hasebiyle faiz konusu burada işlenecek ve 

yeri geldiğinde diğer sözleşmelerdeki faiz yasağına da değinilecektir. 

 
253 B.Talmud, Bava Metzia 60b:18; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 4:1; Ramban, Commentary 

on the Torah, Leviticus 25:36:1. 
254 Örneğin 100 lira borç verip 120 lira geri almak için anlaşmak yahut 100 kilo buğday verip 110 kilo 

geri almak üzere anlaşmak neşeh sayılmaktadır. 
255 The Mishnah, Baba Metzia 5:1. 
256 Ramban, Commentary on the Torah, Leviticus 25:36:1. 
257 Cohn, “Usury”, EJ, 20/437; Edward Neufeld, “The Prohibition Against Loans at Interest in 

Ancient Hebrew Laws”, Hebrew Union College Press 26 (1955), 357. 



50 

 

1.2.6.1 Dinî Hükmü 

 Gerek yazılı Tora olan Tevrat’ta gerekse sözlü Tora’dan kabul edilen 

Talmud’da faiz kesin bir dille yasaklanmış ve büyük günahlardan sayılmıştır.  Faizin 

azı ile çoğu ve faiz almak ile vermek arasında bir ayrım yapılmamış her türlüsü 

yasak kılınmıştır. İki tarafın bu işlemden razı olması da durumu değiştirmemekte, 

aile fertleri arasında gönüllü olarak faizli borç alıp vermeye dahi izin 

verilmemektedir.258 Hatta yasağın kapsamı sadece alan ve veren ile sınırlı tutulmamış 

faizli sözleşmede kefillik ya da şahitlik yapan kişiler, borca ihtiyacı olan kişiye faizli 

borç alabileceği kişiyi gösteren ya da bunun tersine faiz geliri elde etmek isteyen 

kişiye faizli borç verebileceği kişiyi gösteren kişiler dahi bu günaha ortak kabul 

edilmiştir.259 Faizli borç veren kişinin Tevrat’ın şu altı farklı yasağını çiğnediği ifade 

edilmiştir: “Ona tefeci gibi davranma!”, “Ondan faiz alma!”260 “Ona faizli borç 

verme!”, “Ona verdiğin yiyecekten kâr alma!”, “Ondan faiz ve kâr alma!”,261 “Körün 

önüne engel koyma!”262 Faizli borç alan kişi şu iki yasağı: “Kardeşinden [sana faiz 

vermeyi teklif ettiğinde]263 verdiğin borca karşılık faiz almayacaksın!”,264 “Körün 

önüne engel koyma!”, kefil ve şahitlerin “Ondan faiz alma!” yasağını; bunlar dışında 

kalan, alacaklı ve borçlu arasında aracılık eden ve onlara yardım eden kişilerin 

“Körün önüne engel koyma!” yasağını çiğnemiş olacağı ifade edilmiştir.265 Parası 

olduğu hâlde faizli borç vermeyenler ise Tevrat tarafından övülmüştür:266 “Faizle 

 
258 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 4:8; Rabbi Yisroel Reisman, The Law of Ribbis (New 

York: Mesorah Publication, 2004), 52-53,107. 
259 The Mishnah, Baba Metzia 5:11; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 64:1; Maimonides, MT, 

Creditor and Debtor, 4:2; Ishmael, Mekhilta, 2/218. 
260 Ex. 22:24. 
261 Lev. 25:36-37. 
262 Lev. 19:14. 
263 Borç verdiğin kişi sana faizli olarak geri ödemeyi teklif etse de sen ondan faiz almayacaksın. Pasuk 

zımnen borç alan kişinin faiz vermesini de yasaklamaktadır. bk. Ibn Ezra, The Commentary of 

Abraham ibn Ezra on the Pentateuch, Deuteronomy 23:20; Rashi, The Pentateuch and Rashi’s 

Commentary, Deuteronomy 23:20; Ramban, Commentary on the Torah, Deuteronomy 23:20; Sifre on 

Deuteronomy, 259. 
264 Deu. 23:20. 
265 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 4:2. 
266 The Tosefta, 4/109. 



51 

 

borç vermeyen ve masumlara karşı rüşvet almayan. Böyle davranan kişi asla 

sarsılmaz.”267 

Faiz yasağını çiğneyene herhangi bir cezai müeyyide öngörülmemekle birlikte 

Hezekiel 18’de faiz; hırsızlık, putperestlik ve cinayet gibi suçlarla beraber 

zikredilmiş ve bu suçları işleyen kişinin yaşamayı hak etmediği söylenmiştir.268 Faiz 

içeren bir borç senedi hazırlayan kimse Tanrı’yı inkâr ettiğine dair belge hazırlayan 

kimseye benzetilmiştir.269 Faizli borç alan ve veren kişinin de -Levililer 25:37-38’e 

aykırı davranarak-270 gizlice Tanrı’yı ve Mısır’dan çıkarılışı inkâr etmiş olacağı 

belirtilmiştir.271 Mişna, faizli borç veren ve alan, zar atarak kumar oynayan, 

güvercinlerini başka kuşları yuvasından çalıp getirmesi için eğiten272 ve Şemita 

yılında yetişen ürünleri satan kişilerin yaptıkları uygunsuz davranıştan dolayı şahitlik 

ehliyetlerinin düşeceğini zikreder. Devamında Rabi Yehuda bu durumun, bu kişilerin 

kazançlarını yalnızca bu şekilde elde etmeleri başka bir işle meşgul olmamaları 

durumunda geçerli olduğunu şayet başka işleri varsa şahitliklerinin geçerli olacağını 

belirtir.273 Talmud’da zikredildiği üzere Rabi Shimon ben Elazar (MS 170-200), 

Mezmurlar 15:5’te geçen faizsiz borç veren kimselerin yıkılmayacağı ifadesinin 

mefhum-ı muhalifinden faizli borç veren kişilerin mallarının/maddi durumlarının 

çökeceği sonucuna ulaşır. Ardından Gemara, faizsiz borç vermesine rağmen batan 

insanların olduğu gerçeğinin nasıl anlaşılacağı sorusunu yöneltir. Rabi Elazar buna 

cevap olarak faizsiz borç veren kişilerin batsa da sonunda yükselişe geçeceğini ancak 

faizli borç veren kişilerin batacağını ve bir daha yükselemeyeceklerini söyler.274 

 Yahudilikte faizin neden yasak olduğu ile ilgili olarak çeşitli görüşler ileri 

sürülmüştür. Hâli vakti yerinde kimselerin yoksullara yardım etmesi, sadaka 

veremiyorlarsa hiç olmazsa borç vermeleri emredilmiş ve bu yardımı da karşılık 

 
267 Ps. 15:5. 
268 Cohn, “Usury”, EJ, 20/438. 
269 B.Talmud, Bava Metzia 71a:5. 
270 “Ona faizli borç verme ve verdiğin yiyecekten kâr alma. Ben ki, size Kenan diyarını vermek ve 

Tanrınız olmak için sizi Mısır diyarından çıkaran Tanrınız Rab’bim.” 
271 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 4:7. 
272 Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 34:16. 
273 B.Talmud, Sanhedrin 3:3. 
274 B.Talmud, Bava Metzia 71a:6. 



52 

 

almadan yapmaları emredilmiştir.275 İhtiyacından daha fazla mala sahip olan 

kimselerin adeta fakirlere ait malı ellerinde bulundurmuş gibi olacağı dolayısıyla bu 

mallardan fakirlere borç verdiklerinde faiz alamayacakları ifade edilmiştir. Bu görüşe 

göre faizin yasak olmasının sebebi aslında fakirlere karşılıksız yardım edilmesi ve 

onlara merhamet gösterilmesi doğrultusundaki emirdir. Yani bir emrin yerine 

getirilmesine engel olduğu için faiz yasaklanmıştır. Yahudilerin birbirlerine bağlı bir 

aile gibi olduğu ve kendilerinin menfaatini düşündükleri kadar aile üyelerinin de 

menfaatini düşünmeleri gerektiği, dolayısıyla birbirlerine yaptıkları yardımdan ötürü 

faiz almalarının uygun olmayacağı276 ve faizli borç alıp vermenin toplumsal yıkıma 

sebep olacağı ve bu nedenle faizin yasaklandığı yönünde de görüşler mevcuttur.277 

Kli Yakar (MS 1550-1619) ise faizin Tanrı’ya karşı olan tevekkül duygusunu ortadan 

kaldırması sebebiyle yasaklandığı görüşündedir ve bu görüşünü şöyle açıklamıştır:  

Ticari bir faaliyete girişen kişi kâr edip etmeyeceğini bilmediğinden dolayı gözünü 

Tanrı’ya yöneltir [ona tevekkül eder]. Ancak faizle borç veren kişinin alacağı kâr 

bellidir. Bu nedenle o kefil olan kişiye bel bağlar, kalbinde Tanrı’ya yer ayırmaz. 

Faizli borç alan kişi de borç verenin tevekkül hasletini zedeleyerek yasağı çiğnemiş 

olur.278 

1.2.6.2 Faiz Türleri 

 Yasağın kaynağına nispetle Yahudi hukuk kaynaklarınca iki tür faiz olduğu 

kabul edilmiştir. Bunlardan ilki Tevrat tarafından yasaklanan ve sabit faiz olarak 

adlandırılan faizdir. Diğeri ise doğrudan Tevrat tarafından değil rabiler tarafından 

yasaklanan ve faiz tozu olarak isimlendirilen faizdir. 

1.2.6.2.1  Sabit Faiz  

 “Halkıma, aranızdaki yoksullara borç verdiğin zaman onlara karşı tefeci gibi 

davranma ve onlardan faiz alma.”279 Tevrat’ın bu ve ilgili diğer pasuklarında, verilen 

borca karşılık faiz alınması yasaklanmıştır. Bizzat Tevrat tarafından yasaklanan ve 

 
275 Cohn, “Usury”, EJ, 20/437. 
276 Freeman- Shurpin, “Moneylending and Jewish Law”, Chabad (Erişim 09.12.2021). 
277 Cohn, “Usury”, EJ, 20/437. 
278 Sholomo Eprahim Kli Yakar, Kli Yakar, Leviticus 25:36:1. 
279 Ex. 22:24. 



53 

 

sabit faiz (İbr. ribbit kezuza - קצוצה  olarak adlandırılan bu faiz türü; yalnızca (רבית 

borçlunun zarar edip alacaklının kâr ettiği, kârın ya da zararın nicel olduğu, faiz 

ödenmesine karşılıklı rıza ile önceden karar verildiği ve borç alınan şey ile geri 

ödenecek şeyin aynı cinste olduğu borç ilişkilerini (tüketim ödüncü) 

kapsamaktadır.280 Örneğin 1000 TL borç alınması hâlinde bir sene sonra 1200 TL 

olarak geri ödeme yapılacağı yönünde anlaşılması durumunda borca sabit faiz 

eklenmiş olmaktadır. Alınan bu faiz miktarının düşük ya da yüksek olması yahut 

tarafların ikisinin de rızası ile alınıp verilmesi yasağın hükmünü değiştirmemektedir. 

Her durumda sabit faiz yasak kılınmış ve alınan faizin sahibine geri verilmesi 

emredilmiştir.281 Şayet faiz alan kişi kendi isteğiyle aldığı faiz miktarını geri iade 

etmezse hâkim kararıyla kendisinden zorla alınır.282 Öte yandan kişi faiz olarak 

aldığı miktarı iade etmeden öldüğünde mirasçılarının -faiz yoluyla edinildiğini 

bilseler dahi- bu parayı iade etmek zorunda olmadıkları belirtilmiştir. Ancak faiz 

olarak elde edilen şey para değil de belirli bir malsa ve alan kişi tövbe etmiş lakin 

malı iade edemeden ölmüşse bu durumda mirasçıların bu kişiye olan saygılarını 

göstermek üzere malı iade etmeleri gerekli görülmüştür.283 

1.2.6.2.2  Faiz Tozu 

Yazılı Tora tarafından yasak kılınmış olan sabit faizin bir alt derecesi, rabbanî 

olarak yasaklanan ve faiz tozu (İbr. Avak ribit - רִבִית  olarak isimlendirilen (אֲבַק 

faizdir. Faiz tozu, yasaklığının kaynağını Tevrat’tan almayan, tüketim ödüncü 

sözleşmesi ve diğer sözleşmelerde cari olan ve dolayısıyla sabit faizden daha 

kapsamlı olan bir faiz türüdür. Rabiler, normalde Tevrat tarafından yasaklanmasa da 

faize benzeyen ya da faize yola açacağı düşünülen işlemleri yasaklamış ve bu tür 

işlemlere faiz tozu adını vermiştir. Bu faizin alınması durumunda iade edilmesi 

emredilmekle birlikte sabit faizin aksine bu faiz mahkeme zoruyla kişiden alınıp 

sahibine iade edilememektedir. Faiz veren kişi, alan kişiyi dava ederek verdiği 

 
280 Avinoam Cohen, The Development of the Prohibition Against Usury in Jewish Law During the 

Mishnaic and Talmudic Periods (Montreal: Sir George Williams University, The Department of 

Religion, Yüksek Lisans Tezi, 1974), 40. 
281 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, çev. Sefaria, 65/1; B.Talmud, Bava Metzia 61b:16; Maimonides, 

MT, Creditor and Debtor, 4:6; Cohn, “Usury”, EJ, 20/437. 
282 B.Talmud, Bava Metzia 61b:16; Sefer HaChinukh, 343:3. 
283 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 4:4; The Tosefta, 4/105. 



54 

 

miktarı geri talep etme hakkına sahip değildir.284 Sabit faizde olduğu gibi faiz 

tozunda da faiz alan kişi vefat ettiğinde mirasçıları faizi iade etmek zorunda 

değildir.285 Talmud’da ve Yahudi hukuk kitaplarında bu faiz türü ile ilgili birçok 

örnek yer almaktadır. Burada tüketim ödüncü sözleşmesindeki ve diğer 

sözleşmelerdeki faiz tozu sayılan birkaç misalle yetinilecektir.  

Tüketim ödüncü sözleşmesinde faiz tozu olarak nitelendirilen uygulamalara şu 

örnekler verilebilir: Tevrat borç verilirken borcun üzerine fazlalık koyularak geri 

ödenmesi kararlaştırıldığı takdirde bu fazlalığın alınmasını yasaklamakta ancak borç 

verilmeden önce ya da ödendikten sonra borçlunun gönüllü olarak verdiği para ya da 

hediye ile ilgili bir yasak zikretmemektedir. Fakat rabbanî literatür kişinin borç alma 

beklentisiyle borç isteyeceği kişiye gönderdiği parayı/hediyeyi yahut borç 

ödendikten sonra gönüllü olarak verilen parayı/hediyeyi faiz tozu olarak kabul 

etmekte ve yasaklamaktadır.286 Aradan uzun bir süre geçmesi hâlinde ise borçtan 

bahsetmemek şartıyla hediye verilebileceği fakat aldığı borçtan dolayı hediye 

yolladığını söylemesi durumunda yıllar sonra bile göndermiş olsa bunun faiz olacağı 

söylenmiştir.287 Borç alma beklentisiyle sadece para veya hediye vermek 

yasaklanmakla kalmamış borç istenecek kişiye faydalı olacak bilgiler vermek, 

kişinin, adeti olmadığı hâlde borç isteyeceği kişiye karşı ilk selam veren taraf olması, 

insanlar içinde borç isteyeceği kişiyi övmesi gibi alacaklıya sözlü olarak sağlanan 

yarar da rabiler tarafından yasaklanmış ve faiz olarak kabul edilmiştir.288 Tarafların 

ikisinin de Tevrat âlimi olması durumunda borç alan tarafın borcunu fazla olarak 

ödemesine -onların faiz yasağının ne kadar ciddi bir yasak olduğunun farkında 

olmaları ve bu nedenle gönderdikleri fazlalığın hediye olacağı gerekçesiyle- izin 

verilmiştir.289 Borçlunun alacaklıya tarlasını rehin olarak verip tarlanın mahsulünü 

tüketmesine izin vermesi ve tüketilen miktarın borçtan düşülmemesi de faiz tozu 

 
284 Sefer HaChinukh, 343:4; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 4:6; B.Talmud, Bava Metzia 

61b:16; Cohn, “Usury”, EJ, 20/438-439. 
285 B.Talmud, Bava Metzia 61b:14. 
286 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 5:11; B.Talmud, Bava Metzia 75b:2; Ganzfried, Kitzur 

Shulhan Arukh, 65:6. 
287 Reisman, The Law of Ribbis, 61. 
288 The Mishnah, Baba Metzia 5:10; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 5:12; Ganzfried, Kitzur 

Shulhan Arukh, 65:9; The Tosefta, 4/109. 
289 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 4:9. 



55 

 

olarak görülmüştür.290 Alacaklının ücret ödemeden borçlunun avlusunda kalmasının 

ve ödeme vakti geldiğinde borçlunun “Borcumu ödeyene kadar avlumda 

kalabilirsin.” diyerek avlunun kullanımını alacaklıya vermesinin de bu tür faiz 

kapsamına dahil olacağı belirtilmiştir.291  

Ticari ilişkiler, ortaklık, hizmet sözleşmesi, kira sözleşmesi, ipotek ve ayni 

olarak ödenebilen borçlarda da faiz yasağı geçerlidir. Bu işlemlerde cari olan faiz 

Tevrat tarafından değil rabbanî merciler tarafından yasaklanmış ve dolayısıyla sabit 

faiz değil faiz tozu olarak kabul edilmiştir. Örneğin satış sözleşmesinde satış 

gerçekleşip mal henüz teslim edilmeden önce satıcının “Malın ücreti parayı şimdi 

ödersen 1000 lira, bir ay sonra ödersen 1200 liradır.” şeklinde teklifte bulunması bir 

aylığına 1000 lira borç vermeye karşılık 200 lira faiz almak gibi değerlendirilmiş ve 

faiz tozu yasağına dahil edilmiştir.292 Ortaklık sözleşmesinde sermayedarın kârdan 

alacağı payın yüksek, zarara katılımının ise düşük olması ya da hiç olmaması 

biçiminde yapılan anlaşma da faiz tozuna örnektir.293 Kişinin bir başkasına “Bugün 

benimle otları temizle daha sonra seninle toprak süreyim.” demesi ya da “Güneşli 

havada benimle tarla sür yağmurlu havada seninle tarla süreyim.” şeklinde teklifte 

bulunması da faiz sayılmıştır. Çünkü bu durumda kişi aldığı yardıma karşı daha zor 

bir iş yapmayı vadederek faiz vermektedir.294 Fazladan iş gücü sunularak ödendiği 

kabul edilen bu faiz türü de Mişna tarafından yasaklanan faiz tozudur. 

Özetle Yahudi hukukunda sabit faiz ve faiz tozu olmak üzere iki farklı faiz 

bulunmakta, bunlardan ilki yazılı olarak (Tevrat tarafından) yasaklanırken diğeri 

rabbanî olarak yasaklanmaktadır. Sabit faiz yalnızca daha önce saydığımız şartları 

taşıyan tüketim ödüncü sözleşmesinde vuku bulmakta ve alınması durumunda 

mahkeme yoluyla geri iade edilebilmektedir. Faiz tozu ise tüketim ödüncü 

sözleşmesi de dahil birçok sözleşmede meydana gelebilmekte ve alındıktan sonra 

mahkeme yoluyla geri iadesi yapılamamaktadır. 

 
290 B.Talmud, Bava Metzia 62a:15; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 6:7; Sefer HaChinukh, 

343. 
291 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 6:2-3. 
292 The Mishnah, Baba Metzia 5:2; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 8:1; Ganzfried, Kitzur 

Shulhan Arukh, 65:3. 
293 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 5:8. 
294 B.Talmud, Bava Metzia 5:10; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 7:1. 



56 

 

1.2.6.3 Yahudi Olmayanlarla Yapılan Faizli İşlemler  

 Yahudi hukukunda faiz konusu işlenirken en çok üzerinde durulan hatta belki 

de Yahudilik dendiğinde ilk akla gelen mevzulardan biri, seçilmişlik anlayışıyla da 

bağlantılı olarak ele alınan, Yahudi-Yahudi olmayan arasında gerçekleşen faizli borç 

alıp verme münasebetidir. Şüphesiz bunun en büyük nedeni Orta Çağ’da Avrupa’da 

yaşayan Yahudilerin dönemin ekonomik ve siyasal şartları nedeniyle faizcilik işine 

girişmek zorunda kalmaları295 sonucunda faizciliğin Avrupa Yahudilerinin bir 

numaralı geçim kaynağı hâline gelmesi296 ve 19. yüzyıla gelindiğinde Oppenheimer, 

Goldschmidt ve Rothschild gibi banker ailelerin birçok ülkenin ekonomisinde önemli 

rol oynamalarıdır. Zira Yahudilerin faizcilik ve bankacılık sektöründe bu denli 

meşhur ve başarılı olmaları akıllara neden nüfusça daha kalabalık olan Hristiyan ya 

da Müslümanların değil de Yahudilerin bu alanda öne çıktıkları sorusunu getirmekte 

ve bu sorunun cevabı da Yahudilikte faiz konusunda ve özellikle Yahudiliğin diğer 

din mensuplarıyla yapılan faizli işlemler hakkındaki hükümlerinde aranmaktadır.  

Tevrat, çeşitli pasuklarında faizi yasaklarken “kardeşine (İbr. ָיך  ve 297”(לְאָחִִּ֔

“halkıma (İbr. י ת־עַמִִּ֗  tabirlerini kullanmakta, mutlak olarak bütün insanlara 298”(אֶֹ

hitap eden bir yasaklama ifadesi kullanmamaktadır. Ayrıca Tesniye 23:21’de 

yabancılardan faiz almaya izin verilmektedir: “Yabancılara verdiğiniz borçtan dolayı 

faiz alabilirsiniz. Kardeşinize verdiğiniz borçtan dolayı faiz almayın ki girmek ve 

mülk edinmek üzere olduğunuz ülkede üstlendiğiniz bütün işlerde tanrınız Rab size 

bereket versin.”299 Tevrat’ın bu ifadelerinden hareketle Yahudiler, Hristiyanların 

aksine,300 faizin sadece kendi kardeşleri yani dindaşları arasında yasak olduğu, 

Yahudi olmayanlardan faiz alıp verebilecekleri hükmüne ulaşmışlardır.301 Esasen 

Yahudilikte faiz tamamen kötü bir olgu olarak görülmemiş, ekonomi için önemli bir 

etken olarak kabul edilmiş ve bu nedenle de bütün insanlık için yasaklanmadığı 

 
295 Haim Gerber, “Jews and Money-Lending in the Ottoman Empire”, The Jewish Quarterly Review 

72/2 (1981), 100. 
296 Kellenbenz, “Banking and Bankers”, EJ, 20/112. 
297 Deu. 23:20-21; Lev. 25:35. 
298 Ex. 22:24. 
299 Deu. 23:21. 
300 Natalie Schoon - Julinda Nuri, “Comparative Financial Systems in Judaism, Christianity and Islam: 

The Case of Interest”, SSRN Electronic Journal (2012), 4. 
301 The Mishnah, Baba Metzia 5:6; Sforno, Sforno, Deuteronomy 23:21:1. 



57 

 

sadece kardeşlik ve dürüstlük duygularının zedelenmemesi için Yahudiler arasında 

yasaklandığı sonucuna varılmıştır.302 Yahudilerin birbirlerine iyilikte bulunmaları 

gerektiği, faizsiz borç vermenin de iyilikte bulunmak sayıldığı, Yahudi olmayanlara 

ise iyilikte bulunmanın emredilmediği dolayısıyla onlara faizli borç verilebileceği 

söylenmiştir.303 Yahudi olmayanların Yahudilere faizli borç vermeleri nedeniyle 

mütekabiliyet esası mucibince Yahudilerin de onlara faizli borç vermeleri gerektiğini 

söyleyenler de olmuş304 ayrıca aynı Tanrı’ya ibadet eden ve faizi caiz görmeyen 

Müslümanlarla faizli işlem yapılmasını yasaklayan Yahudi otoriteler de 

bulunmuştur.305 Rabi Isaac Abrabanel (MS 1437-1508), Yahudilikle aynı etik temeli 

paylaştıklarını ve inanç sistemlerinin Yahudilikten türediğini düşündüğü Hristiyan ve 

Müslümanlardan faiz alınamayacağı yönünde görüş belirtmiştir.306 

Yahudi olmayan yabancılara faizli borç vermenin pozitif bir mitsva yani bir 

emir olup olmadığı konusu ise rabiler arasında tartışma konusu olmuştur. Yukarıda 

belirttiğimiz pasukta geçen “Yabancılara verdiğiniz borçtan dolayı faiz 

alabilirsiniz.” ifadesinin Sifre’de307 pozitif bir mitsva olarak ifade edilmesinden308 

dolayı Maimonides yabancılara faizli borç vermeyi bir emir olarak algılamış ve bunu 

Sefer HaMitzvot adlı eserinde 198. pozitif mitsva olarak zikretmiştir.309 Ancak 

Nachmenides (MS 1194-1270), Maimonides’in Sifre’de geçen ifadeyi yanlış 

yorumladığı görüşündedir. Ona göre Sifre’de geçen “Bu pozitif bir mitsvadır.” 

ifadesi her zaman emir manasına gelmemektedir. Zira “Sadece temiz, kanatlı 

 
302 Cohen, The Development of the Prohibition Against Usury in Jewish Law, 109; Tora ve Aftara, 

çev. Moşe Farsi (İstanbul: Gözlem Gazetecilik, 2009), 5/21; Meir Tamari, “With All Your 

Possessions” Jewish Ethics and Economic Life (New York: The Free Press, 1987), 167,187; Ramban, 

Commentary on the Torah, Deuteronomy 23:20.  
303 Rabbi David Kimhi, The Longer Commentary Of R. David Kimhi On The First Book Of Psalms, 

çev. Rowland George Finch (London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1919), 72-73. 
304 Goldin, Mishnah, 111. 
305 Daniel Klein, “The Islamic and Jewish Laws of Usury: A Bridge to Commercial Growth and Peace 

in the Middle East”, Denver Journal of International Law & Policy 23/3 (Mayıs 2020), 542. 
306 George Robinson, Essential Judaism: a Complete Guide to Beliefs, Customs, and Rituals (New 

York: Pocket Books, 2000), 240. 
307 Sifre: Tora üzerine Tanaim döneminde yazılan midraşlar (tefsirler). Bk. Besalel, “Sifre Devarim”, 

3/592. 
308 Sifre on Deuteronomy, 260. 
309 Maimonides, Sefer HaMitzvot, Positive Commandments 198; Musa İbn Meymûn (Maimonides), 

Şerhu Ahkami’t-Torah ve’t-Talmûd, nşr. Abbas Ziryâb (Lübnan: Dâr ve Mektebetu Bibliyûn, 2009), 

165. 



58 

 

canlıları yiyebilirsiniz.”310  pasuğundan sonra da Sifre’de “Bu pozitif bir mitsvadır.” 

ifadesinin geçtiğini ve bunun manasının emir değil izin verme olduğunu belirtir.311 

Ayrıca Talmud’da kullanılan ifadelerden de Yahudi olmayanlara faizli borç 

vermenin bir emirden ziyade bir izin olduğu anlaşılmaktadır.312 

Yahudi olmayanlardan faizli borç alıp vermeye izin verilmesine rağmen onlarla 

mali ilişkilerde bulunmanın Yahudiler üzerinde kötü etki bırakabileceği ve 

Yahudilerin onların davranışlarından etkilenebileceği gerekçesiyle onlardan ihtiyaç 

duyulandan daha yüksek miktarda sabit faiz alıp vermek tavsiye edilmemiştir.313 

Ancak Tevrat âlimlerinin Yahudi olmayanların davranışlarından etkilenmeyeceği 

gerekçesiyle onlara bu konuda serbestlik tanınmıştır.314 Alınan faiz türünün faiz tozu 

olması hâlinde ise ihtiyaç duyulan miktardan bile daha fazlasını almaya izin 

verilmiştir.315 

Bir yabancıdan, peşin faiz vererek borç alan bir Yahudi borcunu ödeyecekken 

başka bir Yahudi’nin ona gelip “Parayı bana ver, ödediğin faizi sana veririm. Borcu 

da yabancıya ben öderim.” şeklinde teklifte bulunmasına izin verilmemiş, paranın 

önce yabancıya verilmesi daha sonra tekrar borç alınması gerektiği belirtilmiştir. 

Bunun tersi olması yani bir yabancının peşin faizle Yahudi’den borç alması 

durumunda ikinci bir Yahudi’nin borç ödenmeden önce gelip yabancıya ödediği faizi 

vererek parayı ondan almasına izin verilmiştir. Ancak alacaklı olan Yahudi’ye bu 

durumu bildirerek parayı ikinci Yahudi’ye vermeleri yasaklanmıştır çünkü bu 

durumda iki Yahudi arasında faizli borç anlaşması yapılmış olmaktadır. Bir 

Yahudi’nin, diğer Yahudilere faizli borç versin diye parasını bir yabancıya emanet 

etmesi de yasaklanmıştır.316 Fakat borcun ödenmemesi durumunda sorumluluk 

yabancının üzerinde olacaksa ve ödemeyi o üstlenecekse bir beis görülmemiştir.317 

 
310 Deu. 14:20. 
311 Ramban, Commentary on the Torah, Deuteronomy 15:3; Sifre on Deuteronomy, 149. 
312 bk. B.Talmud, Bava Metzia 70b. 
313 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 5:2. 
314 B.Talmud, Bava Metzia 71a:2. 
315 Sefer HaChinukh, 573:3; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Yoreh De’ah 129:1; Maimonides, 

MT, Creditor and Debtor 5:2. 
316 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 5:3-5; The Tosefta, 4/103. 
317 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 64:28. 



59 

 

1.2.6.4 Faiz Yasağından Kaçma Uygulamaları 

 Talmud, faiz konusunda oldukça hassas davranmış ve Tevrat’ın faiz yasağını 

genişletmişken daha sonra gelen Yahudi âlimleri Talmud’un aksine faiz yasağına 

yakalanmamak için çeşitli yollar ihdas etmekle itham edilmiştir.318 Öyle ki bugün 

bütün faizli işlemlerin Yahudi hukukuna uygun şekilde özgürce yapılabildiği, faiz 

yasağının ticari işlemlerdeki pratik önemini tamamıyla yitirdiği yönünde eleştiriler 

yapılmıştır.319 Faiz yasağından kaçınmak için bulunan bu yöntemlerden günümüzde 

en yaygın olarak kullanılanı itibari bir ortaklık sözleşmesi olan heter iska’dır. Farklı 

şekillerde uygulanabildiği anlaşılan bu sözleşme şöyle kurulmaktadır: Öncelikle 

şetar iska denilen, iki şahit tarafından onaylanmış bir belge oluşturulur. Bu belgeye 

göre borç veren kişi ortalık girişimi için borçluya bir miktar para verecektir. Borçlu 

aldığı bu parayı işletecek, oluşabilecek zarara karşı garanti verecek ve alacaklıya 

belirli bir miktar minimum kâr garantisi verecektir. Bunun karşılığında da 

göstermelik bir maaş alacaktır. Ayrıca alacaklı yani sermayedar zarara ortak 

olacaktır. Süre bitiminde borçlu yani girişimci anapara ve garanti ettiği kârı 

verecektir.320 Sermayenin yarısının emek sahibinin daha sonra ödemek zorunda 

olduğu borç diğer yarısının ise işleteceği emanet para kabul edilmesi ve emek 

sahibine çalışması karşılığında ücret verilmesi şeklinde de uygulanmaktadır.321 19. 

yy.da oluşturulan örnek bir şetar iska belgesi aşağıdaki gibidir: 

Ben, aşağıda imzası bulunan [Shimon], Reuven’den 100 gulden’i322 iska anlaşması 

çerçevesinde, aşağıda mukayyet tarihten itibaren bir buçuk yıllığına aldığımı, kârlı 

gördüğüm herhangi bir kalitede emtiayı yukarıda mezkûr bulunan meblağ ile satın 

almakla yükümlü olduğumu ve bu paranın kendi paramdan öncelikli olacağını kabul 

ediyorum. Satın aldığım bu maldan Tanrı’nın bana bahşedeceği kâr bölünecek; yarısı 

bana yarısı şahs-ı mezkûr Reuven’e taksim edilecektir. Aynı şekilde, şayet -Tanrı 

muhafaza buyursun- zarar vuku bulursa bu zarar müşterek olarak paylaşılacaktır. 

 
318 Harav Aharon Lichtenstein, “The Prohibition of Ribbit by Rabbinic Decree (Part 2)”, VBM 

Haretzion (15.12.2021). 
319 Cohn, “Usury”, EJ, 20/440; Zipperstein, Business Ethics in Jewish Law, 44. 
320 Cohn, “Usury”, EJ, 20/440. 
321 Meir Tamari, “With All Your Possessions” Jewish Ethics and Economic Life, 183-185; Ganzfried, 

Kitzur Shulhan Arukh, 66. 
322 Hollanda’nın eski para birimi. 



60 

 

Aşağıda mukayyet olan tarihten itibaren geçen bir buçuk senenin hemen akabinde 

yukarıda zikredilen Reuven’e anapara ve kârın yarısını vermekle mükellefim. “Zarar 

ettim.” şeklindeki iddiam geçerli iki şahit getirmediğim müddetçe kabul olunmayacak, 

kâr miktarı ile ilgili beyanıma yemin etmediğim sürece inanılmayacaktır. Ancak 

aramızda, ona [Reuven’e] kâr payı olarak 10 gulden vereceğim yönünde anlaşmışsak 

bu durumda bana karşı bir davada bulunamaz. Bu miktarı aşan kâr büyük bir kâr olsa 

bile bana aittir. Ödeme tarihinden sonra dahi, sözleşmeyi elinde bulunduran kişinin 

sözüne inanılır. Yukarıda bahsi geçen miktarı ödemediğim sürece para zikredilen 

şekilde iska olarak bende kalır ve çalışmamın karşılığında ücret alırım. 

Ungvar - 28 Shevat 5631 – 19 Şubat 1871 

Shimon Eisenstein 

Şahitler: Levi Blaustein ve Yehudah Hochberger huzurunda.323 

 Peşin olarak satılan malın (örneğin 100 liraya satılan malın) vadeli olarak 

tekrar daha pahalıya (örneğin 3 ay vadeli olarak 120 liraya) geri alınması şeklinde 

gerçekleştirilen ve İslam hukukunda bey’u’l-îne olarak adlandırılan işlemin Tevrat 

tarafından yasaklanmadığı ancak faiz yasağından kaçmak için kullanılan bir hile 

olması hasebiyle rabbanî hukuk tarafından yasaklandığı ifade edilmiştir.324 Borç alan 

çiftçinin tarlasını ipotek olarak alacaklıya verip tarlayı alacaklının kiracısı olarak 

kullanmaya devam etmesi ve kira ödemesi şeklindeki işlem de alacaklının tarlanın 

gerçekten sahibi olmaması ve kira olarak aldığı ücretin aslında kira değil faiz olduğu 

gerekçesiyle Amoraim âlimleri tarafından yasaklanmıştır.325 

1.2.7 Tüketim Ödüncü Sözleşmesinin Sona Ermesi 

Tüketim ödüncü sözleşmesi borcun borçlu tarafından gönüllü olarak ödenmesi 

ya da kendisinden zorla alınması ile sona ermektedir.326 Şayet sözleşmede belirli bir 

süre belirlenmişse bu sürenin dolmasıyla sözleşme sona ermekte ve borçlunun 

borcunu ödeme yükümlülüğü muaccel hâle gelmektedir. İster sözlü veya yazılı 

 
323 Rabbi Shlomo Ganzfried, Kitzur Shulchan Aruch, çev. Rabbi Avrohom Davis (Chabad.org Erişim 

16.12.2021) 66/6. 
324 B.Talmud, Bava Metzia 62b:9. 
325 B.Talmud, Bava Metzia 68a:9; Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 5:15. 
326 Elon, “Obligations, Law of”, EJ, 15/372. 



61 

 

sözleşme olsun ister rehin mal alınarak ya da kinyan gerçekleştirilerek kurulmuş 

sözleşme olsun sözleşme süreli olarak kurulduğunda alacaklı bu süre 

tamamlanmadan ödeme talep edemez. Taraflardan birinin ölmesi durumunda dahi 

süre sonuna kadar ödeme talep edilemez.327 Bazı Yahudi âlimleri borçlunun yurt 

dışına gitmesinden endişe edilmesi yahut parasını çarçur ederek vaktinde borcu 

ödeyemeyeceğinin düşünülmesi hâlinde bile alacaklının erken ödeme talep etme 

hakkının olmadığı görüşündedir. Borçlu ise alacaklının isteği olmadan dahi erken 

ödeme yapabilir. Hatta alacaklı borcu almayı reddetse ve borçlu parayı ona fırlatsa 

dahi borcunu ödemiş kabul edilir.328 Fakat alacaklının, parayı kendisinde 

bulundurmasının tehlikeli olması ya da para birimi değerlerinde değişiklik 

beklenmesi gibi bir mazereti bulunursa vaktinden önce ödeme yapılmasını kabul 

etmeyebilir.329 Herhangi bir süre belirlenmeden borç verilmesi durumunda ise şayet 

geri ödeme süresiyle ilgili herhangi bir yerel örf mevcut değilse sözleşme süresi otuz 

gün olarak kabul edilir. Bu durum bütün sözleşme tipleri için geçerlidir ve bu 

süreden önce alacaklı ödeme talep edememektedir.330 Fakat alacaklı dilediği zaman 

ödeme talep edebilmeyi şart koşmuşsa borcu verdiği günde dahi borcun geri 

ödenmesini isteyebilir.331 

Borcun ödenip ödenmediği yönünde taraflar arasında anlaşmazlık çıkması 

hâlinde verilecek hükümde sözleşmenin süreli ya da süresiz olması etkili olmaktadır. 

Belirli süreli sözleşme tipinde süre sona erip alacaklı borcun ödenmesini talep 

ettiğinde borçlunun süre içerisinde borcu ödediğine dair iddiası -genelde insanların 

süre bitmeden önce ödeme yapmayacakları varsayımından hareketle- kabul 

edilmez.332 Sözleşmenin süre belirlemeden kurulması durumunda ise borçlunun otuz 

günlük süre içerisinde borcu ödediği yönündeki iddiasına inanılır.333 Zira herhangi 

bir ödeme süresi tayin edilmediğinde borçlunun eline para geçtiği ilk vakitte ödeme 

yapması muhtemeldir. 

 
327 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 13:5. 
328 Elon, “Loan”, EJ, 13/150. 
329 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 58; Elon, “Loan”, EJ, 13/150. 
330 B.Talmud, Makkot 3b:12; The Tosefta, 4/134. 
331 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 13:5. 
332 B.Talmud, Bava Batra 5b:3. 
333 Elon, “Loan”, EJ, 13/150. 



62 

 

Tüketim ödüncü sözleşmesi Şemita yılının bitimiyle (İbn Ezra’ya göre 

başlamasıyla334) de sona erebilmektedir.335 Şemita yılı sona erdiğinde henüz 

ödenmemiş bütün borçlar düşmektedir. Bu uygulama Tevrat’ta şu şekilde 

emredilmektedir: “Her yedinci yılda borç affı uygulayacaksın. Borç affının keyfiyeti 

şu şekilde olacak: Her alacaklı, arkadaşının kendisine olan borcundan vazgeçecek. 

Arkadaşını ya da akrabasını sıkıştırmayacak çünkü ilan edilen [borç] affetme 

Rab’dendir.”336 Bununla birlikte borçlu gönüllü olarak yedinci yıldan sonra ödeme 

yapmak isterse yapabilir. Ancak bu durumda alacaklı hemen kabul etmemeli, borçtan 

vazgeçtiğini, ödemesine gerek kalmadığını söylemelidir. Borçlu buna rağmen 

ödemek istediğini belirtip daha sonra ödemelidir.337 Rabiler, borcu geri ödemenin 

güzel bir amel olduğunu belirterek ödeme yapmaya gücü yeten kişilerin Şemita yılını 

kullanarak ödemeden kaçınmamalarını tavsiye etmiştir.338Şemita yılının yaklaşması 

endişesiyle ihtiyaç sahiplerine borç vermemek de olumsuz mitsvalardan sayılmış339 

ve Tevrat bu şekilde davranmayı yasaklamıştır: “Sakın içinden ‘Yedinci yıl, 

[borçları] affetme yılı yaklaşıyor.’ diye adi bir düşünce geçirerek ihtiyaç sahibi 

akrabana karşı cimrilik edip bir şey vermemezlik etme. [Aksi hâlde] O Rabb’e karşı 

senden dolayı yakaracak ve sen günah işlemiş olacaksın.”340 Ayrıca Şemita yılı 

dışında da alacaklının borçluyu ibra etmesi ile tüketim ödüncü sözleşmesi sona 

ermektedir.341 

1.3 KULLANIM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (ŞEİLAH) 

Bir süre kullanılıp geri iade edilmesi niyetiyle, tüketmeden kullanılabilen bir 

eşyanın ücretsiz olarak verilmesi olarak tanımlayabileceğimiz kullanım ödüncü ya da 

İslam hukukunda ve günümüz hukukunda da kullanılan diğer bir adıyla ariyet, 

Yahudi hukukunda şeilah (İbr. שְאִילָה) olarak bilinmektedir. Ödünç alan kişiye şo’el 

 
334Abraham Ibn Ezra, The Commentary of Abraham ibn Ezra on the Pentateuch, çev. Jay Shachter 

(New Jersey: Ktav Publishing House, 2003), Deuteronomy 15:1. 
335 Maimonides, MT, Sabbatical Year and the Jubilee 9:1-4; B.Talmud, Makkot 3a:15; Jerusalem 

Talmud Sheviit 10:2:3; Sifre on Deuteronomy, 158. 
336 Deu. 15:1-2. 
337 The Mishnah, Shebiith 10:8. 
338 Kulp, English Explanation of Mishnah, Sheviit 10:8:2. 
339 Sefer HaChinukh, 480:1; Maimonides, Sefer HaMitzvot, Negative Commandments 231:1. 
340 Deu. 15:9. 
341 Elon, “Obligations, Law of”, EJ, 15/372. 



63 

 

(İbr. שוֹאֵל), ödünç verene ise maş’il (İbr. מַשְאִיל) denilmektedir. Yahudi hukuk 

kaynaklarında kullanım ödüncü sözleşmesi ile ilgili ahkama tüketim ödüncü ile ilgili 

bölümlerde ve ödünç alan kişinin bir çeşit emanetçi kabul edilmesinden ötürü emanet 

ile ilgili bölümlerde rastlanmaktadır. Tevrat’ta Çıkış 22:13-14’te ariyet konusu 

hayvanın ödünç alınması üzerinden işlenmekte ve ödünç alınan hayvanın başına bir 

zarar geldiğinde ödünç alanın yapması gerekenler üzerinde durulmaktadır. 

Kullanım ödüncü, ödünç verilen malın ücretsiz olarak verilmesi yönünden kira 

sözleşmesinden, verilen malın tüketilmeyen mallardan olması ve malın aynısının geri 

iade edilmesi bakımından ise tüketim ödüncünden ayrılmaktadır. Kullanım 

ödüncünde ödünç alınan mala karşılık ücret verilmesi hâlinde sözleşme kira 

sözleşmesine dönmekte, tüketim ödüncünde alınan mala karşılık ücret verilmesi 

durumunda ise verilen miktar faiz olmaktadır. Kullanım ödüncü sözleşmesi sözlü 

olarak kurulabilmekte, yazılı sözleşme yalnızca anlaşmazlıkların önüne geçilmesi 

için tavsiye edilmektedir.342 Tarafların anlaşmasından sonra ödünç alan kişi ödünç 

alacağı malda kinyan gerçekleştirerek malın sorumluluğunu üzerine almaktadır.343 

1.3.1 Ödünç Alanın Sorumluluğu 

Tevrat’ta zikredilen üç emanetçiden (ücretsiz emanetçi, ücretli emanetçi ve mal 

ödünç alan) mal sahibine karşı sorumluluğu en büyük olanı mal ödünç alandır. Zira 

o, malı kendi yararı için kullanmakta ve herhangi bir maddi bedel ödememektedir. 

Maldan yararlanmasına karşılık kendisinden istenen tek şey malı sağ salim iade 

etmesidir.344 Bundan dolayı ödünç alan kimse elinde olmayan ve önleyemeyeceği 

sebeplerden ötürü bile olsa malın başına gelecek zararlardan sorumlu kabul edilir. 

Mal tamamen helak olmuş, çalınmış ya da kaybolmuşsa malın tam ücretini, kısmen 

zarar görmüşse mal ile birlikte meydana gelen zarar kadar ücreti mal sahibine 

vermek zorundadır.345 Ancak malın kullanım amacına uygun şekilde kullanılması 

 
342 Rabbi Yirmiyohu Kaganoff, “What I Borrow, I Must Surely Return”, Yeshiva (Erişim 15 Ocak 

2022). 
343 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:4-5. 
344 Rav Moshe Taragin, “Understanding the Nature of a Sho’el’s Obligation”, Etzion, (Erişim 

13.11.2021). 
345 B.Talmud, Bava Metzia 96b:19-97a:2; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:3; Emanuel 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law (Kudüs: Gefen Publishing House, 2003), 9/194-196. 



64 

 

hâlinde malın başına gelecek zarardan ötürü ödünç alanın tazmin yükümlülüğü 

yoktur.346 Örneğin tarla sürmesi için ödünç alınan bir hayvanın tarla sürerken ölmesi 

ya da binmek için ödünç alınan hayvanın ödünç alan binerken başına bir zarar 

gelmesi durumlarında ödünç alanın iddiasını destekleyecek şahitler getirmesi şartıyla 

mal sahibine karşı tazmin sorumluluğu yoktur.347 Şahit getirmez ise Talmud’da 

belirtildiği üzere halaha ödünç alanın zararı ödemesi gerektiği yönündedir.348 

Kullanım amacı dışında basit bir işte bile kullansa mala gelecek zarardan ödünç alan 

sorumlu tutulur.349 Bununla birlikte ödünç alan kişi her ne olursa olsun tazminle 

yükümlü olmamasını şart koşabilir.350 Ödünç alan ve verenin, tarafların sorumluluğu 

konusunda belirlenen esasların dışında anlaşmaya varma hakları mevcuttur.351  

1.3.1.1 Mal Sahibinin Ödünç Alan İçin Çalışıyor Olması  

Mal sahibinin ödünç verme esnasında ödünç alan için çalışması durumunda 

mala zarar geldiği sırada ödünç alan için çalışıyor olmasa bile ödünç alan tazminle 

yükümlü olmamaktadır. Bu duruma Tevrat’ta şöyle işaret edilmektedir: “Bir adam 

komşusundan (hayvan) ödünç alır ve (hayvan) ölür ya da yaralanır ise ve malın 

sahibi ödünç alanla birlikte değilse tazminat ödemelidir.”352 İster ödünç alınan mal 

ile yapılacak işte çalışsın ister farklı bir işte çalışsın ister ücretli olarak çalışsın ister 

gönüllü olarak çalışsın mal sahibi ödünç verme anında ödünç alan için çalışıyorsa 

malın başına bir zarar gelmesi durumunda ödünç alan sorumlu tutulmaz.353 Bu 

durumda mal sahibinin malına kendisinin göz kulak olacağı ve sorumluluğun ona ait 

olacağı ifade edilmiştir.354 

 
346 B.Talmud, Bava Metzia 96b:17; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:1; Quint, A 

Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/194. 
347 B.Talmud, Bava Metzia 96b:18; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:1-2; Quint, A 

Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/194. 
348 B.Talmıud, Bava Metzia 96b:19-97a:1-2. 
349 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/182. 
350 Maimonides, MT, Hiring 2:9; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/179. 
351 Tora ve Aftara, 5/264. 
352 Ex. 22:13. 
353 The Mishnah, Baba Metzia 8:1; Rashi, The Pentateuch and Rashi’s Commentary, Exodus 22:14; 

The Tosefta, 4/121; Bartenura, The Bartenura, Bava Metzia 8:1:1-2; Maimonides, MT, Borrowing and 

Deposit 2:1, Hiring 1:3; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/200. 
354 Rakover, “Shomerim”, EJ, 18/514; Kulp, English Explanation of Mishnah, Bava Metzia 8:1:6. 



65 

 

Mal sahibinin ödünç alan için çalışmasından dolayı ödünç alanın 

sorumluluktan muaf olabilmesi için gerekli birkaç hususun altının çizilmesi önem arz 

etmektedir. Öncelikle yukarıda kısaca değinildiği üzere mal sahibinin sözleşmenin 

kuruluşu esnasında yani borç verme anında ödünç alan için çalışıyor olması 

gerekmektedir. Sözleşme kurulmadan önce çalışmış olması ya da sözleşme 

kurulduktan sonra çalışmaya başlaması ödünç alanın muafiyetinde etkili 

olmamaktadır. Ödünç alanın tazminle yükümlü olmamasının tek yolu borç verme 

esnasında mal sahibinin onun için çalışmasıdır. Üstelik zararın meydana geldiği anda 

mal sahibinin ödünç alan için çalışıyor olması da şart değildir. Mal sahibinin ödünç 

verdiği mal ile ilgili bir işte çalışması da gerekli değildir. Örneğin ödünç alanın evini 

tamir ederken ona arabasını ödünç vermesi hâlinde ödünç alan kişi zarardan muaf 

tutulacaktır. Mal sahibinin yaptığı iş için ücret alması ya da almaması da hükme tesir 

etmemektedir, ödünç alan her hâlükârda muaf olmaktadır. Doktor, avukat ve 

öğretmen gibi kamu çalışanlarının genel olarak bütün insanlar için çalışıyor olması 

hasebiyle bu kimselerin ödünç mal vermesi durumunda ödünç alanın tazminattan 

muaf tutulacağı belirtilmiştir. Şunu da belirtmek gerekir ki kişi ödünç aldığı malı 

ödünç alma amacına aykırı şekilde kullanırsa yahut mala kasten zarar verirse mal 

sahibi kendisi için çalışıyor olsa dahi tazminle yükümlü olmaktadır.355 

Öte yandan kişi bir kadından ödünç mal alsa ve kadının kocası ödünç alan kişi 

için iş yapıyor olsa mal sahibi ödünç alanla birlikte çalışıyormuş gibi kabul edilmez. 

Kocanın karısının malının sahibi olacağı ve bundan dolayı ödünç alanın sorumlu 

olmayacağı akla gelse de Maimonides bu durumda kocanın mal sahibi sayılmayacağı 

dolayısıyla ödünç alanın malın başına gelecek zarardan sorumlu olacağı 

görüşündedir.356  

1.3.1.2 Ödünç Alanın Sorumluluğunun Başlangıç ve Bitişi 

Ödünç mal alan kişi mal kendisine ulaştığı anda sorumlu hâle gelir. Mal sahibi 

ödünç vereceği malı kendisinin ya da ödünç alan kişinin oğlu, vekili ya da kölesiyle 

yollarken yolda malın başına zarar gelse ödünç alan malı henüz teslim almadığı için 

 
355 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/200,201,203,206. 
356 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 2:6. 



66 

 

sorumluluğu başlamamış kabul edilir ve dolayısıyla tazminle yükümlü tutulmaz. 

Ancak böyle yapmasını mal sahibinden ödünç alacak kişi istemişse ya da onun 

onayıyla bu şekilde yollamışsa bu durumda ödünç alan zarardan sorumlu tutulur.357 

Ödünç alanın mal ile ilgili sorumluluğu sözleşme süresi bitene ya da malı 

sahibine teslim edene kadar devam eder. Mal sahibi ödünç alan kimseye malı 

kendisine nasıl ulaştırması gerektiğini belirtse ve ödünç alan da söylenilen şekilde 

ulaştırırken mala zarar gelse ödünç alan sorumlu olmaz. Örneğin mal sahibi, 

hayvanlarını ödünç alan kişiye “Sopayla vur onlar kendileri gelirler.” dese ödünç 

alan vurup yolladıktan sonra kendisinden sorumluluk kalkar. Yolda hayvanların 

başına gelecek zarardan mesul değildir.358 Aynı şekilde malı sahibinin teslim 

etmesini istediği kişiye teslim ettikten sonra da üzerinden sorumluluk kalkar. Zira bu 

durumda malı sahibine teslim etmiş gibi kabul edilir. Ancak bütün bunlar malın 

ödünç alma süresi içerisinde teslim edilmesi durumunda geçerli olmaktadır. Nitekim 

Maimonides’in belirttiği üzere ödünç alma süresi dolduktan sonra ödünç alan kişi 

artık ücretli emanetçi konumuna geçer. Dolayısıyla malın başına geleceklerden artık 

sorumlu olmayacaktır.359 Ayrıca malı, sahibine teslim etmesi için mal sahibinin tayin 

etmediği biriyle yollarken henüz sahibine ulaşmadan mala zarar gelirse ödünç alan 

sorumlu olur.360 Özetle malı teslim edecek olan aracı, mal sahibinin seçtiği kimseyse 

sorumluluk mal sahibine; ödünç alanın kendi seçtiği kimse ise ödünç alana aittir. 

1.3.1.3 Ödünç Alanın Malı Başkasına Ödünç Vermesi 

Yahudi hukukuna göre bir mal ödünç alan kimse malı başkasına ödünç 

veremez. Zira mal sahibi malının başkasının eline geçmesini istemeyecektir.361 Hatta 

normal şartlarda ödünç verilmesi mitsva olan Tevrat tomarını dahi başkasına ödünç 

veremez. Şayet ödünç aldığı malı başkasına verir de mal, ödünç alınma gayesine 

 
357 The Mishnah, Baba Metzia 8:3; B.Talmud, Bava Kamma 104a:5; Maimonides, MT, Borrowing and 

Deposit 3:1; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/180-181. 
358 B.Talmud, Bava Metzia 98b:15-16; Bartenura, The Bartenura, Bava Metzia 8:3:4; Maimonides, 

MT, Borrowing and Deposit 3:2; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/181. 
359 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 3:2; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/181. 
360 B.Talmud, Bava Metzia 98b:16; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 3:2; Kulp, English 

Explanation of Mishnah, Bava Metzia 8:3:1. 
361 B.Talmud, Gittin 29a:17; Maimonides, MT, Hiring 1:4; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 185:2; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/190. 



67 

 

uygun olarak kullanılarak dahi olsa helak olursa ilk ödünç alan kişi sorumlu olur.362 

Ancak ikinci ödünç alan kişinin malı uygun şekilde koruduğuna ve malın mücbir 

sebeplerle zarar gördüğüne şahitlik eden kişiler varsa ilk ödünç alandan sorumluluk 

kalkar.363 

1.3.2 Sona Ermesi 

Kullanım ödüncü sözleşmesi kurulurken sözleşmenin ne zaman sona ereceğiyle 

ilgili herhangi bir sürenin tayin edilmediği durumlarda mal sahibi dilediği vakitte 

malını geri isteyebilir. Fakat bu durumda tüketim ödüncünde olduğu gibi borcun otuz 

gün için verildiğinin varsayılacağı görüşü de mevcuttur.364 Belirli bir süreliğine 

ödünç alma hâllerinde ise ödünç alan malı aldıktan sonra mal sahibi süre bitene kadar 

malı geri vermesi için onu zorlayamaz.365 Ödünç alanın vefat etmesi hâlinde 

mirasçıları süre bitimine değin malı kullanma hakkına sahiptir.366 

Ödünç veren kişi, belirli bir iş gerçekleştirmek üzere ödünç alınan malzemeyi o 

iş yapılmadan önce geri isteyemez. Örneğin belirli bir yere gitmek için ödünç alınan 

arabayı henüz o yere gitmeden önce ödünç alandan geri isteyemez. Kişi bir evi 

düğün için ödünç aldıysa en az otuz gün, gecelemek için ödünç aldıysa en az bir tam 

gün, hafta sonunu geçirmek için aldıysa en az iki gün kullanma hakkına sahiptir. Bu 

süreden önce ev sahibi ödünç alanı çıkaramaz.367 

1.4 EMANET SÖZLEŞMESİ (PİKADON) 

Tevrat’ın Çıkış bölümünde368 üç türlü emanetçiye işaret edilmektedir; ücretsiz 

emanetçi (İbr. Şomer hinam -  נּם חִָ שוֹמֵר   - ücretli emanetçi (İbr. Şomer sahar ,(שוֹמֵר 

 Dokuz pasuktan oluşan bu pasajda ücretsiz .(שוֹאֵל -  İbr. Şo’el) ve ödünç alan (שָכָר

emanetçideki emanet malın çalınması ya da malı emanetçinin kendisinin çalması, 

ücretli emanetçideki malın helak olması ya da mala zarar gelmesi ve ödünç alınan 

 
362 B.Talmud, Bava Metzia 29b:10-12; Maimonides, MT, Hiring 1:4; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/190. 
363 Maimonides, MT, Hiring 1:4. 
364 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/185. 
365 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:5. 
366 B.Talmud, Bava Kamma 112a:8, Ketubot 34b:6; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:5. 
367 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:10; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 

9/185; The Tosefta, 4/125. 
368 Ex. 22:6-14. 



68 

 

malın helak olması yahut mala zarar gelmesi konuları işlenmektedir. Levililer’de369 

ise kendisine emanet bırakılan kişinin mal sahibini aldatması durumunda malı, 

üzerine malın beşte biri kadarını da ekleyerek sahibine iade etmesi ve ardından 

kefaret olarak kohene370 kusursuz bir koç vermesi gerektiği ifade edilmiştir.  

Emanet sözleşmesi ile ilgili hükümler Talmud’da ve rabbanî literatürde 

detaylıca işlenmiştir. Mişna’da, ödünç alan ile aynı sorumluluğa sahip olması 

hasebiyle Tevrat’ta bahsi geçen bu üç emanetçiye kiracı (İbr. Soher – שָ כָר) da 

eklenmiş ve toplamda dört çeşit emanetçi olduğu belirtilmiştir. Daha sonra, emanet 

malın kaybolması, çalınması, zarar görmesi ya da emanet hayvanın ölmesi 

durumlarında bu emanetçilerin sorumluluk düzeyleri ve yapması gerekenler 

açıklanmıştır. Ücretli emanetçi ile kiracı hakkında aynı hükümlerin geçerli olduğu 

belirtilmiş ve dört emanetçi için üç farklı hüküm ortaya konmuştur.371 

1.4.1 Emanetçi Çeşitleri 

Yahudi hukukuna göre dört çeşit emanetçi bulunmaktadır: Ücretli emanetçi, 

ücretsiz emanetçi, kiracı ve borçlu. Ücretli emanetçi ve kiracı aynı sorumluluk 

düzeyine sahip oldukları için tek başlıkta işlenecektir. Borçlu da kullanım ödüncü 

başlığı altında detaylıca işlendiği için burada borçluya kısaca değinilecektir. 

1.4.1.1 Ücretsiz Emanetçi (Şomer Hinam) 

Dört emanetçinin sorumluluklarıyla ilgili Yahudi hukukunda külfet nimet 

dengesinin gözetildiği görülmektedir. Maldan en çok yarar sağlayanlar malla ilgili 

daha çok sorumluluk üstlenirken emanet maldan herhangi bir menfaat elde 

etmeyenler yalnızca belli durumlarda sorumluluk üstlenmektedir. Emanet maldan 

yararlanmaması ve malı koruması karşılığında herhangi bir ücret almaması nedeniyle 

dört emanetçi türü arasından en az sorumluluk üstlenen ücretsiz emanetçidir. 

Ücretsiz emanetçi herhangi bir bedel almadan, kendisine verilen para ya da malı iade 

etmek üzere muhafaza eder. Ücretsiz emanetçi olabilmek için emanetçinin açıkça 

mala göz kulak olacağını belirtmesi şartı aranmamış, mal sahibinin malını koruması 

 
369 Lev. 5:20-26. 
370 Kohen: Yahudi rahip. Tapınakta gerçekleştirilen dini ibadet ve törenlere katılmakla görevlidir. bk. 

Haran, “Priests and Priesthood”, EJ, 16/513. 
371 The Mishnah, Baba Metzia 7:8. 



69 

 

yönündeki teklifine karşılık emanetçinin malı kendisinin yanında bırakmasını 

söylemesi ve meşihah gerçekleştirmesi yani malı alması yeterli görülmüştür.372 

Ücretsiz olarak emanetçilik yapan kişiden beklenen malı koruma konusunda 

ihmalkâr davranmaması ve sahibinin izni olmadan malı kullanmamasıdır. Bu şartlara 

riayet etmesi hâlinde malın başına geleceklerden dolayı sorumlu tutulmayacaktır. 

Malın kaybolması, çalınması ya da emanet hayvanın ölmesi durumunda -şayet 

ihmalkâr davranmadıysa- tazminle yükümlü olmamak için tek yapması gereken 

yemin etmektir.373 Şayet malın çalındığına dair yalan yere yemin ettiği anlaşılırsa 

mal sahibine malın iki katını ödemekle cezalandırılır.  Bu hüküm Tevrat’ta şöyle 

geçmektedir: 

“6. Bir adam komşusuna emanet olarak para ya da kaplar verir ve [bunlar] 

komşusunun evinden çalınırsa hırsız yakalandığında iki katını ödemelidir.  

7. Eğer hırsız bulunmazsa [emanetçi konumundaki] ev sahibi, komşusunun malına el 

uzatmadığı iddiasıyla mahkeme huzuruna çıkmalı.  

8. Bir boğa, eşek, davar, giysi ya da herhangi bir kayıpla ilgili her türlü emanete 

hıyanet durumunda bir tarafın ‘Bu o!’374 demesi üzerine iki tarafın iddiaları 

mahkemeye taşınır. Mahkemenin suçlu bulduğu, komşusuna iki katı ödeme 

yapmalıdır.”375 

Ücretsiz emanetçi kendisinden beklenen ihmalkâr davranmama ve malı izinsiz 

kullanmama vazifesini bir kez ihlal ettiğinde artık diğer emanetçiler gibi malın 

 
372 B.Talmud, Bava Kamma 79a:13, Bava Metzia 81b:6-7, 99a:14; Maimonides, MT, Hiring 2:8 
373 The Mishnah, Shebuoth 8:1, Baba Metzia 7:8; Jerusalem Talmud, Bava Metzia 7:6:1; Maimonides, 

MT, Borrowing and Deposit 4:1, Hiring 1:2; Kulp, English Explanation of Mishnah, Bava Metzia 

7:8:3. 
374 Tevrat tefsircileri pasukta geçen “Bu o” tabirini şöyle açıklamışlardır: Rashi mezkûr tabirin hakiki-

literal manasının, şahitlerin emanetçiye: “İşte senden çalındığına dair yemin ettiğin mal senin 

mülkiyetinde duruyor.” demesi olduğunu ancak rabilerin öğretisine göre sanık, aleyhindeki iddianın 

bir kısmını “Sana şu kadar borcum vardı geri kalanı çalındı.” diyerek kabul etmedikçe mahkemenin 

sanığın yemin etmesine hükmedemeyeceğini belirtir. Dolayısıyla rabilerin görüşüne göre mevzubahis 

olan tabir şahitlerin değil emanetçinin sözüdür ve “Bende emanet olarak bulunan sadece bu.” 

manasındadır (bk. Rashi, The Pentateuch and Rashi’s Commentary, Exodus 22:8). Nachmanides, “Bu 

o” sözünün emanetçiye ait olduğunu ve “Bu bana emanet bıraktığın şeydir. Bana başka bir şey emanet 

etmedin.” manasına geldiğini söylemiştir (bk. Nachmanides, Commentary on the Torah Exodus, 380-

381.). İbn Ezra ise bu sözün şahitlere ait olduğunu belirtmiştir (bk. Ibn Ezra, Ibn Ezra’s Commentary 

on the Pentateuch, Exodus 22:8). 
375 Ex. 22:6-8. 



70 

 

başına geleceklerden sorumlu hâle gelir. Bu durumda malın başına gelen zarar 

emanetçinin ihmalkârlığı ya da izinsiz kullanması sonucu olmasa dahi emanetçi 

tazminle yükümlü olacaktır. Bu nedenle, ücretsiz emanetçi malın çalınması, 

kaybolması vb. durumlarda kendisinden istenen yemine, olay yaşanmadan önce 

ihmalkâr davranmadığını ve onu kendisi için kullanmadığını eklemek zorundadır.376 

Özetle ücretsiz emanetçi malın başına gelenlerden dolayı tazminle yükümlü 

olmamak için üç konuya dair yemin etmelidir: İhmalkâr davranmadığına, malı 

kullanmadığına ve malın başına geldiğini iddia ettiği şeyin doğruluğuna (malın 

gerçekten çalındığına, kaybolduğuna vs.) dair. Bu yemin dışında kendisinden 

herhangi bir delil getirmesi istenmez. 

1.4.1.2 Ücretli Emanetçi – Kiracı (Şomer Sahar - Soher) 

“9.  Bir adam komşusuna koruması için eşek, öküz, koyun ya da başka bir hayvan 

emanet ettiğinde hayvan ölür, yaralanır ya da kimse şahit olmadan alınıp kaçırılırsa, 

10. Komşusu adamın malına el uzatmadığına ilişkin Rabb’in huzurunda yemin 

etmelidir. Mal sahibi bunu kabul etmeli ve tazminat ödenmemelidir. 

11.  Şayet mal ondan çalınmışsa sahibine ödeme yapmalıdır. 

12. Eğer [emanet hayvan] vahşi hayvanlar tarafından parçalanmışsa kanıt olarak 

parçalarını getirmelidir. Vahşi hayvanlar tarafından parçalanan için ödeme 

yapmayacaktır.”377 

Tevrat’ın yukarıdaki pasajında bahsedilen ikinci emanetçi çeşidi bir bedel 

karşılığında malı geçici olarak muhafaza eden kişidir. Her ne kadar Tevrat’ta 

kendisine emanet hayvan bırakılan kişinin ücret aldığından bahsedilmese de Tevrat 

tefsircileri ilgili pasukta geçen hayvanların genelde çobana emanet edildiği ve 

çobanların ücret karşılığı bu işi yaptığı gerekçesiyle söz konusu kişinin ücretli 

emanetçi olduğunu ifade etmişlerdir.378 Emanetçinin ücretli emanetçi sayılabilmesi 

için aldığı ücretin para olması şart değildir. Mal sahibinin, malının korunmasına 

 
376 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:1. 
377 Ex. 22:9-12. 
378 Nachmanides, Commentary on the Torah Exodus, 378-379; Sforno, Sforno, Exodus 22:9; Rashi, 

The Pentateuch and Rashi’s Commentary, Exodus 22:9; Ibn Ezra, Ibn Ezra’s Commentary on the 

Pentateuch, Exodus 22:9; B.Talmud, Bava Metzia 94b:6; Ishmael, Mekhilta, 2/200-201. 



71 

 

karşılık olarak emanetçi için herhangi bir şey yapması veya ona herhangi bir şey 

vermesi ile emanetçi ücretli emanetçiye dönüşmektedir.379  

Emanet malı koruması için kendisine ücret ödendiğinden dolayı ücretli 

emanetçinin malı koruma konusunda daha dikkatli olması ve ücretsiz emanetçiye 

nispeten daha fazla sorumluluk alması beklenir.380 Ücret karşılığı emanetçi olan kişi 

tıpkı ücretsiz emanetçi gibi malı korumada ihmalkâr davranması ve mal sahibinden 

izin almadan malı kullanması durumlarında olası zarara karşı sorumlu olmakla 

birlikte buna ek olarak malın çalınması ya da kaybolması durumlarında da tazminle 

yükümlü tutulmaktadır.381 Ayrıca malı kendisine saklamış olabileceği düşüncesinden 

hareketle ödeme yapmadan önce, malın kendisinde olmadığına dair yemin etmesi 

istenir.382 Emanet malın ya da hayvanın, emanetçinin kesinlikle önlemeye takatinin 

yetmeyeceği bir şekilde kırılması, bozulması, ölmesi, yaralanması ya da silahlı 

soyguncular tarafından alınması gibi durumlarda ücretli emanetçi, olayın gerçekten 

dediği gibi olduğuna dair delil getirmesi ya da yemin etmesi şartıyla tazminden muaf 

tutulur. Malın çalınması ya da kaybolması durumunda ise malın korunması 

konusunda herhangi bir ihmali olmasa bile tazminle yükümlüdür.383 Malın 

korunmasında ihmalkâr davranması ya da malı kendisi için kullanması384 hâlinde 

malın başına önleyemeyeceği, olağanüstü bir zarar gelse dahi tazminle yükümlü 

olur.385 

Mal kiralayan kiracı da malı belirli bir süre elinde bulundurması ve malı 

kullanmak suretiyle maldan menfaat sağlaması hasebiyle halaha’ya göre ücretli 

emanetçi ile aynı derecede sorumluluk sahibidir.386 Dolayısıyla bedel karşılığı sürü 

güden çoban, ücret karşılığında zanaatını gerçekleştirmesi için kendisine mal 

bırakılan zanaatkar; ev, dükkân, hayvan vs. kiralayan kişi ya da sadece malı, sahibi 

 
379 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/8-9; The Mishnah, Baba Metzia 6:6. 
380 Arnold Cohen, Introduction to Jewish Civil Law (Kudüs: Feldheim Publishers, 2000), 140. 
381 Maimonides, MT, Hiring 1:2; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/5,10. 
382 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 6:1; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/139. 
383 The Mishnah, Baba Metzia 7:8; B.Talmud, Bava Metzia 93a:16; Maimonides, MT, Hiring 1:2; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/5. 
384 Kiracı bu konuda ücretli emanetçiden ayrılmaktadır. Ücretli emanetçi emanet malı kullanamazken 

kiracı kiralama amacına uygun olarak kullanmak şartıyla kira konusu malı kullanabilir. 
385 Maimonides, MT, Hiring 1:4; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/5. 
386 B.Talmud, Shevuot 49b:6-8, Bava Metzia 93a:16; Maimonides, MT, Hiring 1:2. 



72 

 

istediğinde iade etmek üzere ücret karşılığı saklayan kimse mala karşı aynı 

sorumluluğa sahiptir ve olası zarar durumunda aynı hükümlere tabidir. Şu kadarı var 

ki ücretli emanetçinin aksine kiracı kiraladığı malı -kiralama amacına uygun olmak 

şartıyla- kullanma hakkına sahiptir. 

Özetle ücretli emanetçinin yüklendiği sorumlulukla ilgili üç farklı durum 

mevcuttur: 1- Malı korumada ihmalkâr davranması ya da malı kullanması 

durumunda her zaman tazminle yükümlüdür. 2- Malın çalınması ya da kaybolması 

durumunda ihmalkâr davranmasa dahi önce yemin eder daha sonra tazmin eder. 3- 

Emanet malın ya da hayvanın başına engel olamayacağı bir zararın gelmesi hâlinde 

yemin ederek tazminden muaf tutulur.  

1.4.1.3 Borçlu (Şo’el) 

Tevrat’ta zikredilen bir diğer emanetçi türü olan borçlu İbranice şo’el (שוֹאֵל) 

olarak isimlendirilen ve kullanmak üzere bir mal ödünç alan kimsedir. Malı kendi 

menfaati için ödünç alması ve karşılığında herhangi bir bedel ödememesi nedeniyle 

dört emanetçi türü arasında en fazla sorumluluk yüklenendir. Malın kendisinde 

bulunduğu süreçte adeta malın sahibi gibi kabul edildiğinden malın başına 

gelebilecek her türlü zarardan sorumlu kabul edilir. Tazminle yükümlü olmadığı iki 

durum bulunmaktadır ki birisi malı ödünç alma amacına uygun şekilde kullanırken 

mala zarar gelmesi durumu, diğeri ise bütün emanetçi türleri için geçerli olan mal 

sahibi emanetçi için çalışıyorken mala zarar gelmesi durumudur.387 Kullanım ödüncü 

sözleşmesi bahsinde detaylı olarak değindiğimiz mal sahibinin emanetçi için 

çalışması durumunda emanetçi Maimonides’e göre ihmalkâr davransa dahi sorumlu 

olmamaktadır.388 Bu duruma Tevrat’ta şöyle işaret edilmektedir: “Bir adam 

başkasından [hayvan] ödünç alır, [bu hayvan] yaralanır ya da ölürse ve mal sahibi 

[ödünç alanla] birlikte [çalışıyor] değilse tam tazminat ödemelidir.”389 

Bu dört emanetçi türünün, malın hasarlı şekilde iade edilmesi ya da hiç iade 

edilememesi durumlarında yapmaları gerekenleri şu tabloyla özetleyebiliriz:  

 
387 B.Talmud, Bava metzia 96b:17; The Tosefta, 4/121; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:1; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/178-179. 
388 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 2:1. 
389 Ex. 22:13-14. 



73 

 

 

İhmalkâr 

davrandıysa 

Malı 

kullandıysa 

Mal çalındı ya 

da 

kaybolduysa 

Mal mücbir 

sebeplerden ötürü 

zarar gördüyse 

Ücretsiz 

Emanetçi 

Tazminle 

yükümlüdür. 

Tazminle 

yükümlüdür. 
Yemin eder. 

 

Yemin eder. 

Ücretli 

Emanetçi 

Tazminle 

yükümlüdür. 

Tazminle 

yükümlüdür. 

Tazminle 

yükümlüdür. 
Yemin eder. 

Kiracı 
Tazminle 

yükümlüdür. 
  Kullanabilir.  

Tazminle 

yükümlüdür. 
Yemin eder. 

Borçlu 
Tazminle 

yükümlüdür. 
Kullanabilir. 

Tazminle 

yükümlüdür. 
Tazminle yükümlüdür. 

Tablo 2. Yahudi hukukuna göre emanetçi türleri ve sorumluluk düzeyleri. 

1.4.2 Emanet Sözleşmesiyle İlgili Kuralların Geçerli Olmadığı 

Mallar 

Mişna’da belirtildiği üzere Tevrat’ta zikredilen emanet sözleşmesi ile ilgili 

hükümler yalnızca Yahudi’ye ait ve mabede adanmamış olan taşınır mallar için 

geçerlidir.390 Bu malların emanet sözleşmesinin başından sonuna bu özellikleri 

taşıması gerekmektedir.391 Örneğin Yahudi olmayan biri emanet bıraksa daha sonra 

sözleşme süresi içerisinde Yahudi olsa yahut mabede adanmamış bir mal emanet 

bırakılıp sözleşme süresinde mabede adansa bu mallarda emanet sözleşmesi 

hükümleri geçerli olmaz. Nitekim sözleşmenin başından sonuna kadar gerekli şartları 

muhafaza etmemişlerdir. Amoraim âlimleri neden sadece bu tür mallarda Tevrat 

kurallarının geçerli olduğu sorusuna cevap olarak Tevrat’ın ilgili pasuklarında392 

yalnızca paranın, eşyaların ve hayvanların zikredilmesi nedeniyle taşınmaz malların, 

Yahudi hukukunda taşınmaz mal hükmünde olan kölelerin ve aslen mali değeri 

 
390 The Mishnah, Shebuoth 6:5, Baba Metzia 4:9. 
391 Maimonides, MT, Hiring 2:5. 
392 Ex. 22:6-13. 



74 

 

olmayan ticari senetlerin; “Kişi kardeşine/komşusuna vereceği zaman…” ifadesinden 

dolayı da Yahudi olmayanlara ait malların ve mabede adanmış malların dışarıda 

bırakıldığını belirtmiştir.393 Dolayısıyla şu beş sınıf malda emanet sözleşmesi 

hükümleri uygulanmamaktadır: 

1- Taşınmaz mal    2- Köle 

3- Ticari senet    4-Yahudi olmayan birine ait mal 

5- Mabede adanmış mal 

Ücretsiz emanetçi bir taşınır malın kaybolması ya da çalınması durumunda 

yemin etmekle yükümlü olduğu hâlde emanet bırakılan malın yukarıda sayılan 

mallardan biri olması durumunda yemin etmekle dahi yükümlü olmamaktadır. 

Ücretli emanetçi ise taşınır malın kaybolması ya da çalınması hâlinde tazmin etmesi 

gerekirken yukarıdaki mallarda tazmin yükümlülüğü yoktur.394 Emanetçinin bu 

malların korunmasında ihmalkâr davranması durumunda hükmün ne olacağı konusu 

ise tartışmalıdır. Maimonides malın korunmasında ihmalkâr davranan kişinin mala 

zarar vermiş gibi kabul edileceği dolayısıyla emanet bırakılan mal ister Tevrat 

kurallarının geçerli olduğu mallar olsun ister taşınmaz mallar gibi kuralların geçerli 

olmadığı mallar olsun ihmalkâr davranması durumunda emanetçinin tazminle 

yükümlü olacağı görüşündedir.395 Şulhan Aruh sahibi Yosef Karo ise ihmalkârlık 

durumunda dahi tazminden muaf tutulacakları yönünde hüküm vermiştir.396 Ancak 

Şulhan Aruh yorumcusu Sabetay Kohen (MS 1621-1662) bu konuda kabul gören 

görüşün Maimonides’in görüşü olduğunu iddia etmiştir.397 

1.4.3 Emanet Malın Saklanması ve İhmalkârlık Sayılan Muameleler 

Kendisine emanet mal bırakılan kişi ne tür bir emanetçi olursa olsun malı 

uygun şekilde muhafaza etmelidir. Malın uygun şekilde nasıl muhafaza edileceği ise 

 
393 B.Talmud, Shevuot 42b:17-18, Bava Metzia 57b:12-18; 
394 B.Talmud, Bava Metzia 56a:12, Shevuot 42b:12; Maimonides, MT, Hiring 2:3. 
395 Maimonides, MT, Hiring 2:3. 
396 Karo, Shulchan Arukh, Hoshen Mishpat 66:40, 301:1 akt. Rabbi Moshe Bleich, “A School’s 

Liability For a Student’s Injury”, The Lookstein Center (Erişim 22 Ocak 2022). 
397 Hakohen, Siftei Kohen, Hoshen Mishpat 95:3, 301:3 akt. Bleich, “A School’s Liability For a 

Student’s Injury”. 



75 

 

malın cinsine göre değişmektedir. Yahudi hukuk kitaplarında birçok malın dönemin 

şartlarına göre nasıl saklanması gerektiği açıklanmıştır. Örneğin kıyafetlerin ev 

içerisinde, keten yığınının avluda, altın ve gümüş kapların kilitli kutuda, kalasların ve 

taşların kulübede, altın ve gümüş paraların bir el genişliği kadar toprak altında 

saklanması gerektiği ifade edilmiştir.398 Şayet emanetçi kendisine verilen malı, malın 

cinsine uygun şekilde saklamazsa ihmalkâr sayılacak ve malın çalınması, kaybolması 

hatta önlenmesi mümkün olmayan şekilde helak olması durumlarında dahi tazminle 

yükümlü olacaktır. Üstelik emanet malı kendi mallarının yanında saklasa da 

konulduğu yer uygunsuz ise yine ihmalkâr sayılacaktır. Zira kendi mallarında 

sorumsuz davranmasının başkalarının mallarında da böyle davranmasına mazeret 

oluşturmayacağı belirtilmiştir.399 

Emanetçinin ihmalkâr sayılması sadece malı uygun yerde saklamamasından 

kaynaklanmaz. Malı sakladığı yeri unutması, malı aile bireylerinden küçük bir 

çocuğa, kölelerine, evinde yaşamayan akrabalarına ya da yabancı birine saklaması 

için vermesi (ikinci emanetçinin ihmalkâr davranmadığına dair delil getirmesi 

müstesna), ölçülmeden/tartılmadan kendisine verilen malı ölçmeden/tartmadan kendi 

malları ile karıştırması, hırsızlar malı çalmaya geldiğinde bağırıp yardım istememesi, 

hayvanları düşüp ölebilecekleri bir dağın tepesine çıkarması durumlarında da 

ihmalkâr sayılır ve olası zararı tazminle yükümlü olur.400 

1.4.4 Kusursuz İfa İmkansızlığına Yol Açan Mücbir Sebepler 

Kusursuz ifa imkansızlığı, borçludan kaynaklanmayan sebeplerle borcun yerine 

getirilmesinin imkânsız hâle gelmesidir.401 Yahudi hukukuna göre ücretsiz emanetçi 

ve ücretli emanetçi, kusurlarının bulunmadığı mücbir sebeplerden ötürü ifanın 

imkânsız hâle gelmesi durumunda tazminden muaf tutulmaktadır. Şayet malın başına 

gelen önlenmesi mümkün olmayan olay şahitlerin normalde bulunduğu bir yerde 

 
398 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:2,4; B.Talmud, Pesachim 31b:9, Bava Metzia 42a:7-9. 
399 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:3; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 188:3; Charles 

Auerbach, “The Talmud-A Gateway to the Common Law”, Case Western Reserve Law Review 3/1 

(1951), 28-29. 
400 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:7,8, 5:6; B.Talmud, Bava Metzia 35a:8; Karo, 

Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 291:7. 
401 Önceki Borçlar Kanunu (ÖBK), Resmî Gazete 359 (29 Nisan 1926), Kanun No. 818, md. 117. 



76 

 

meydana gelmişse emanetçiden hadisenin anlattığı gibi olduğuna dair şahit getirmesi 

istenir. Şahit getirdiği takdirde tazmin ve yemin yükümlülüğü kalkar. Şahit 

getiremezse tazminle yükümlü olur. Maimonides buna delil olarak Tevrat’ta geçen 

“9-...şahit olmadan alınıp kaçırılırsa, 10-komşusu adamın malına el uzatmadığına 

ilişkin Rabb’in huzurunda yemin etmelidir.”402 pasuklarını getirir. Olayın şahitlerin 

bulunmadığı bir ortamda vuku bulması hâlinde ise malın mücbir sebeplerden ötürü 

helak olduğuna dair yemin etmesi yeterlidir.403 

Genel olarak, kusursuz ifa imkansızlığına neden olan mücbir sebepler, malın 

hasarsız şekilde ya da hiç iade edilememesine neden olan, emanetçinin dahli 

olmayan ve önleyemeyeceği her türlü olay olarak kabul edilse de hangi durumların 

emanetçinin önleyemeyeceği mücbir sebepler sayılacağı meselesi Yahudi hukukunda 

tartışma konusu olmuş ve konu belirli vakalar özelinde işlenmiştir. Sürüye saldıran 

hayvanların cinsi ve sayısı, hayvanın başına gelen musibetin emanetçinin fiili sonucu 

olup olmadığı, malı gasbeden soyguncuların silahlı olup olmadığı, hadisenin 

emanetçinin ihmali sonucu meydana gelip gelmediği gibi konular dikkate alınarak, 

meydana gelen vakanın mücbir sebep sayılıp sayılamayacağı hakkında hüküm 

verilmiştir. Bu minvalde, Talmud’da ve diğer Yahudi hukuk kitaplarında birden fazla 

kurdun, ikiden fazla köpeğin, bir aslanın, bir ayının, bir yılanın ya da silahlı 

soyguncuların saldırması, şehirde yangın çıkması sonucu emanet malın yanması, 

hayvanın doğal yollarla ölmesi gibi hadiselerin mücbir sebepler sayılacağı ifade 

edilir. Fakat çobanın hayvanı aç bırakması ya da sıcakta/soğukta bekletmesi sonucu 

hayvanın ölmesi, sürüyü vahşi hayvanların veya silahlı soyguncuların olduğu yere 

bilerek götürmesi sonucu hayvanların telef olması yahut çalınması, başkalarından 

yardım alarak malı kurtarması mümkünken bunu yapmaması neticesinde mala zarar 

gelmesi, kedi, tilki, sansar gibi küçük hayvanların saldırması gibi durumların 

 
402 Ex. 22:9-10. 
403 Maimonides, MT, Hiring 3:1; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/7. 



77 

 

önlenemeyecek mücbir sebepler kapsamında değerlendirilemeyeceği ve emanetçinin 

sorumlu tutulacağı belirtilmiştir.404 

1.4.5 Emanetçinin Malı Başkasına Emanet Etmesi 

Kişinin kendisine emanet olarak verilen malı mal sahibinin izni olmadan 

başkasına emanet bırakması yasaklanmıştır.405 Emanetçinin, kendisine verilen malı 

karısı ya da yetişkin aile bireylerine bırakması hâlinde ihmalkâr sayılmayacağı ancak 

bunlar dışındaki kimselere mal sahibinin izni olmadan emanet etmesi durumunda 

ihmalkâr sayılacağı ve sorumlu olacağı ifade edilmiştir. Fakat ikinci emanetçinin 

malı münasip bir şekilde koruduğuna ve elinde olmayan bir sebepten ötürü malın 

zarar gördüğüne dair şahitler bulunursa bu takdirde birinci emanetçi tazminle 

yükümlü olmayacaktır. Şahitler yoksa ve birinci emanetçi olayı görmüşse yemin 

ederek tazminden muaf tutulur.406 

İkinci emanetçi konumundaki kişinin birinci emanetçiyi sorumluluktan 

kurtaracak bir delil getirmesi durumunda da birinci emanetçiden tazmin 

yükümlülüğü kalkmaktadır. Örneğin ücretli olarak emanetçilik yapan kişi kendisine 

emanet edilen malı ücretsiz bir emanetçiye verse, ikinci emanetçi konumundaki bu 

ücretsiz emanetçi malın önlenemeyecek bir kaza sonucu mahvolduğuna dair delil 

getirirse birinci emanetçiden de sorumluluk kalkar. Nitekim ücretli emanetçiler 

önlenmesi mümkün olmayan olaylardan ötürü sorumlu tutulmamaktadır.407 

1.4.6 Emanet Bırakma Ehliyeti Olmayanlar 

Emanet sözleşmesiyle ilgili hükümlerin kadına da erkeğe de uygulanacağı 

belirtilmekle beraber kişinin kadından, çocuktan ve köleden emanet kabul etmemesi 

gerektiği ifade edilmiştir. Zira Talmud, bu kişilerin muhtemelen kendilerine ait 

malları olmayacağını ve kocasından, velisinden ya da efendisinden izinsiz aldıkları 

malları emanet olarak bırakmış olabileceklerini ve bu nedenle bu kişilerden emanet 

 
404 The Mishnah, Baba Metzia 7:9-10; B.Talmud, Bava Metzia 93b:19-21; Rashi, The Pentateuch and 

Rashi’s Commentary, Exodus 22:9; The Tosefta, 4/120; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 

9/11-14; Ishmael, Mekhilta, 2/202. 
405 The Tosefta, 4/85; Maimonides, MT, Hiring 1:4. 
406 Maimonides, MT, Hiring 1:4-5, 4:8; B.Talmud, Bava Metzia 36b:3; Jastrow - Dembitz, 

“Bailments”, TJE, 2/457. 
407 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:8. 



78 

 

alınmaması gerektiğini belirtir. Buna rağmen şayet kadından emanet kabul edilirse 

mal teslim edileceği vakit kadının bizzat kendisine, kendisi hayatta değilse kocasına 

teslim edilmelidir. Bir köleden emanet alınmışsa aynı şekilde yine ilk olarak 

kendisine, kendisi hayatta değilse efendisine vermelidir. Kişinin bir çocuktan emanet 

kabul etmesi hâlinde ise çocuğun, malı uygun şekilde muhafaza edemeyeceği 

gerekçesine binaen malı ona geri veremeyeceği belirtilmiştir. Yetişkinlik çağına 

gelinceye kadar onun için güvenli bir yatırım yapmalı, çocuk vefat etmişse 

mirasçılarına iade etmelidir.408 

1.4.7 Emanet Sözleşmesinin İçeriğini Belirleme Özgürlüğü 

Daha önce de belirtildiği üzere Yahudi hukukunca benimsenen genel prensibe 

göre parasal mevzularda taraflar dilediği şartı koşabilir, sözleşme içeriğini dilediği 

gibi belirleyebilir. Koşulan şartlar konusunda mutabakata varılması durumunda 

şartlar her iki taraf içinde bağlayıcı hâle gelir.409 Bu nedenle emanet sözleşmesinde 

de tarafların yerine getirilmesi mümkün olan diledikleri şartları koşabilecekleri 

belirtilmiştir. Üstelik kişinin parasal konularda Tevrat’ın ona verdiği haklardan 

feragat etmeyi ya da kendisinden istenilenden daha fazlasını ödemeyi şart 

koşabileceği yani koşulan şartlar Tevrat hükümlerine aykırı olsa dahi şartların geçerli 

olacağı dile getirilmiştir.410 Dolayısıyla ücretsiz emanetçinin yeminle yükümlü 

olmamayı şart koşması, ücretli emanetçinin yeminden ve tazminden muaf olmayı şart 

koşması, borçlunun tazminle yükümlü olmamayı şart koşması, mal sahibinin 

emanetçinin her durumunda sorumlu olmasını şart koşması, yukarıda belirttiğimiz 

emanet sözleşmesi hükümlerinin uygulanmadığı beş tür malda da bu hükümlerin 

geçerli olmasının şart koşulması gibi şartlar tarafların anlaşması hâlinde geçerli kabul 

edilmiştir.411 Neticede emanet sözleşmesi ile ilgili koyulan hükümlerin, aksine bir 

şart koşulmadığında geçerli olduğu, tarafların sözleşme içeriğini karşılıklı rıza 

çerçevesinde değiştirme özgürlüğünün bulunduğu söylenebilir. 

 
408 B.Talmud, Bava Batra 51b:8- 52a:3; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 7:10; Karo, 

Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 86:1. 
409 The Mishnah, Baba Metzia 7:10; Maimonides, MT, Hiring 2:9. 
410 B.Talmud, Bava Metzia 94a:2; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 38:5; Elon, 

“Contract”, EJ, 5/193. 
411 The Mishnah, Baba Metzia 7:10; Maimonides, MT, Hiring 2:9; The Tosefta, 4/121. 



79 

 

1.4.8 Sona Ermesi 

Emanet sözleşmesi malın teslim edilmesiyle ya da çalınması, kaybolması, telef 

olması gibi sebeplerle teslim edilemeyecek hâle gelmesiyle sona erer. Emanetçi malı 

bizzat mal sahibine teslim edebileceği gibi mal sahibinin eşine de teslim edebilir 

ancak diğer aile efradına sahibinden izin almadan teslim edemez.412  

Mal sahibi, malını emanet bıraktığı bölgeden başka bir yerde talep edemez. 

Emanetçi ise dilediği yerde malı iade edebilir. Mal sahibinin kabul etmeme hakkı 

yoktur. Bu hükmün bir istisnası mevcuttur ki o da malın yerleşim yerinde iken 

emanet olarak verilmesi hâlinde mal sahibinin ıssız bir yerde teslim almayı kabul 

etmeme hakkının olmasıdır.413 Diğer bir ifade ile yerleşim yerinde emanet mal alan 

emanetçi çöl gibi ıssız, yerleşim bulunmayan bir mekânda malı teslim alması için 

mal sahibini zorlayamaz. 

Mal sahibi ülke dışındayken emanetçi yolculuğa çıkacaksa, mal sahibinin geri 

dönüp malı almasını beklemek ya da malı yanında götürmek zorunda değildir. 

Yapması gereken, malı mahkemeye bırakmak suretiyle sorumluluktan kurtulmaktır. 

Bu durumda mahkeme, sahibi gelinceye kadar malı koruması için güvenilir bir 

emanetçi atayacaktır.414 Mal sahibi yurt dışındayken emanetçideki malları anormal 

derecede bozulmaya başlamışsa emanetçi, mahkeme huzurunda malları satarak mal 

sahibine yardım etmelidir. Ancak burada zikredilmesi gereken önemli bir husus, 

kendisinden şüphe edilmemesi için malı bu yolla yalnızca başkalarına satabilmesi, 

kendisine satamamasıdır. Satış sonucu elde edilen para kullanabileceği bir emanet 

olarak kendisinde kalır.415 Mal sahibinin yurt içinde olması durumunda ise mal 

bozulmaya başlasa da satamaz.416 

1.5 KİRA SÖZLEŞMESİ (SEHİRUT) 

Bir malın kullanım hakkının ve semeresinin ücret karşılığında geçici bir 

süreliğine devredilmesi olarak tanımlanan kira sözleşmesi için Yahudi hukukunda 

 
412 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 188:5. 
413 B.Talmud, Bava Kamma 118a:3; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 7:11. 
414 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 7:12. 
415 B.Talmud, Bava Metzia 38a:13; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 7:5; The Tosefta, 4/87. 
416 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 7:4. 



80 

 

kullanılan sehirut (İbr. שכירות, Lat. Locatio-conductio rei) kelimesi hem malların 

kiralanması hem de iş gücünün kiralanması anlamında kullanılmaktadır.417 

Dolayısıyla, İslam hukukunda da olduğu gibi hizmet sözleşmesi ve kira sözleşmesi 

genelde birlikte işlenmektedir. Tevrat’ta doğrudan kira sözleşmesiyle ilgili hükümler 

yer almamakla beraber, Yahudi âlimleri ücretli emanetçiye dair Çıkış 22:9-12 

pasuklarında geçen hükümlerin kiracı için de geçerli olduğu konusunda 

hemfikirdirler. Bu nedenle Yahudi hukukunda kira sözleşmesine dair hükümlerin 

büyük bir bölümünün kaynağını rabbanî literatür oluşturmaktadır. 

Kira sözleşmesi kiraya veren kişi (İbr. Mashir מַשְכִ יר), kiracı (İbr. Soher – שָ כָר) 

ve kira konusu mal unsurlarından oluşmakta ve satış sözleşmesi ile benzer şekilde 

kurulmaktadır. Kira, satışın geçici süreliğine yapılmış hâli olarak ifade 

edilmektedir.418 Şu kadarı var ki kira sözleşmesinde kiracı malın yalnızca kullanım 

hakkını elde etmekte malın mülkiyeti mal sahibinde kalmaktadır.419 Satış 

sözleşmesinde ise malın bütün hakları alıcıya süresiz devredilmektedir. Satış 

sözleşmesine konu olan her türlü mal kira sözleşmesine konu olabilmekte, 

satılamayan mallar kiraya da verilememektedir.420 Aynı şekilde alım satım 

yapabilme ehliyetine sahip olan kişiler kira sözleşmesine taraf olabilmektedir.421 Kira 

sözleşmenin kurulması için tıpkı satış sözleşmesinde olduğu gibi, sadece tarafların 

sözlü beyanı yeterli olmamakta malın cinsine uygun olarak kinyan gerçekleştirilmesi 

de gerekli görülmektedir. Kinyan gerçekleştirildikten sonra sözleşme iki taraf için de 

bağlayıcı hâle gelmektedir.422 Kinyan gerçekleştirilene kadar mal kiracıya geçmiş 

sayılmamakta ve bu nedenle malın çalınması ya da kaybolması durumunda kiracı 

sorumlu tutulmamaktadır.423 

 
417 Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/568. 
418 B.Talmud, Bava Metzia 56b:8; Maimonides, MT, Sales 13:17; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen 

M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:35. 
419 Maimonides, MT, Sales 23:1; Wygoda, “Lease and Hire”, EJ, 12/573. 
420 Maimonides, MT, Hiring 7:1; Karo, Shulchan Arukh, Choshen Mishpat 315/2. 
421 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/81. 
422 B.Talmud, Bava Kamma 79a:14; Maimonides, MT, Sales 1:18; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/44,66. 
423 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/139. 



81 

 

1.5.1 Tarafların Hak ve Sorumlulukları 

1.5.1.1 Kiracı 

Kiracı, kira konusu malı elinde geçici olarak bulundurması hasebiyle Yahudi 

hukukunda benimsenen dört emanetçi türünden (ücretsiz emanetçi, ücretli emanetçi, 

kiracı ve ödünç alan) biri olarak kabul edilmiştir. Kiracı, kiraladığı malı kiralama 

amacına uygun olarak, dikkatle kullanmalı ve sözleşmenin bitmesiyle birlikte 

sahibine teslim etmelidir. Kiracı, malı korumada ihmalkârlık yapmasından ötürü kira 

konusu mala zarar geldiğinde, mal çalındığında ya da kaybolduğunda, mal sahibinin 

kullanım talimatlarına aykırı kullanması veya kiralama amacına aykırı kullanması 

sonucu mala zarar gelmesi durumlarında tazminle yükümlü tutulmaktadır. Herhangi 

bir ihmali yokken malın başına önleyemeyeceği bir zarar gelmesi hâlinde ise olayın 

anlattığı gibi olduğuna dair yemin ederek tazminden muaf tutulur.424 Kiracının 

tazminle yükümlü olacağı durumları üç başlık altında detaylıca işleyebiliriz: 

1.5.1.1.1 Kiracının Tazminle Yükümlü Olduğu Durumlar 

1.5.1.1.1.1 Malı Kiralama Amacından Daha Zahmetli Bir İşte Kullanması  

Kiracı, kira konusu malı kiralama gayesinden daha külfetli bir işte 

kullanmasından ötürü malın başına gelen -önüne geçilmesi mümkün olmayanlar da 

dahil- her türlü zarardan sorumlu tutulur.425 Bu bağlamda, örneğin 100 kilo buğday 

taşıtmak üzere hayvan kiralayan kiracının 100 kilo arpa taşıtırken hayvanın ölmesi 

durumunda tazminle yükümlü olacağı ancak tersi durumda tazminle yükümlü 

olmayacağı ifade edilmiştir. Zira arpanın buğdaydan daha hacimli olması hasebiyle 

arpa taşımanın buğday taşımaktan daha zor olduğu ve buğday yerine arpa taşınması 

hâlinde hayvanın, kiralama amacından daha külfetli biçimde kullanılması sonucu 

öldüğü kabul edilir.426 Aynı şekilde hayvana, sahibinin belirttiği ağırlıktan otuzda bir 

nispetinde daha fazla yük yüklenmesi durumunda kiracı olası zarardan sorumlu 

tutulur. Otuzda birden daha az fazlalık yüklerse tazminle yükümlü olmamakla 

 
424 B.Talmud, Baba Metzia 93a:16, Shevuot 49a:6; Maimonides, MT, Hiring 1:2; Quint, A Restatement 

of Rabbinic Civil Law, 9/42-43. 
425 Schechter - Greenstone, “Hiring and Letting”, TJE, 6/407. 
426 The Mishnah, Baba Metzia 6:5; B.Talmud, Bava Metzia 80a:7-8; Maimonides, MT, Hiring 4:4; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/50. 



82 

 

beraber yüklediği fazlalığın ücretini ödemek zorundadır.427 Öte yandan ağırlıklarına 

bakılmaksızın, bir erkeğin binmesi için hayvan kiralandığında bir kadının binmemesi 

gerektiği, bir kadının binmesi için kiralandığında ise bir erkeğin binebileceği 

belirtilmiştir.428 Rabi Moshe Isserles429 (MS 1525-1572) aynı durumun Yahudi 

olmayanlar için de geçerli olduğunu, bir Yahudi’nin binmesi için hayvan 

kiralandığında Yahudi olmayan birisinin o hayvana binemeyeceğini belirtmiştir.430 

Dağa çıkmak için hayvan kiralansa ancak bunun yerine hayvan vadiye 

götürülse ve hayvan kayıp düşerek telef olsa bu durumda kiracı sorumlu tutulmazken 

sıcaktan dolayı telef olması hâlinde sorumlu tutulur. Bunun nedeni normal şartlarda 

dağlık arazinin vadiye göre daha kaygan ve soğuk olmasıdır. Dolayısıyla kiracı, 

hayvanı dağa çıkarmak yerine vadiye götürmekle onu daha az kaygan ancak daha 

sıcak bir ortama götürmüş olur ve hayvanın yalnızca sıcaktan dolayı ölmesi 

durumunda tazminle yükümlü olur. Vadiye götürmek için kiralayıp dağa götürmesi 

durumunda da bunun tersi geçerlidir; dağda kayıp düşerek telef olursa tazminle 

yükümlü olacak, sıcaktan telef olursa sorumlu olmayacaktır.431 Aynı mantıkla, arpa 

ekmek için tarla kiralayan kişinin buğday ekmesi yasaklanırken tersine izin 

verilmiştir. Zira buğday toprağın besinlerini arpaya göre daha çok emmektedir.432  

Bir hayvan kiralayan kişinin A şehrinden B şehrine gideceğini hayvan sahibine 

bildirmesi, hayvan sahibinin kiracıya bu mesafeyi en az iki günde gidip gelmesi 

gerektiğini, hayvanın bitkin düşeceğinden endişe ederek fazla hızlı gitmemesi 

gerektiğini söylemesi ancak kiracının bir günde gidip gelmesi ve bundan dolayı 

hayvana zarar gelmesi durumunda kiracının zararı tazmin etmekle yükümlü 

tutulacağı yönündeki responsa433 da bu minvalde dikkat çekici bir örnektir.434 Bütün 

 
427 Maimonides, MT, Hiring 4:6; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/50. 
428 B.Talmud, Bava Metzia 79b:9; Maimonides, MT, Hiring 4:5; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/49. 
429 Şulhan Aruh şerhi Mappah’ın yazarı. 
430  Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/49. 
431 The Mishnah, Baba Metzia 6:3; B.Talmud, Bava Metzia 78a:7-8; Maimonides, MT, Hiring 4:1; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/54-55. 
432 Maimonides, MT, Hiring 8:9. 
433 Responsa: Yahudi âlimleri tarafından, kendilerine yöneltilen Yahudi hukukuna dair sorulara 

yazılan cevaplar. bk. Fram, “Responsa”, The Oxford Dictionary, 581-583. 
434 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/53. 



83 

 

bu örneklerden anlaşılmaktadır ki kiracının, malın başına gelen zarardan dolayı 

sorumlu tutulması için malı kiralama amacından daha zahmetli bir işte kullanması 

yeterli sebep sayılmamakta, meydana gelen zararın bizzat bu zahmetli iş nedeniyle 

vuku bulması da gerekli görülmektedir. 

1.5.1.1.1.2 Kira Konusu Malın Kaybolması ya da Çalınması 

Kiracı, kiraladığı malı sözleşmenin bitimiyle birlikte mal sahibine teslim 

etmekle yükümlüdür. Malı, çalınmaması için uygun şekilde muhafaza etmeli ve 

kaybetmemelidir. Şayet malın çalındığını ya da kaybolduğunu iddia ederse mahkeme 

önce kendisinden iddiasının doğruluğuna dair yemin etmesini, daha sonra da tazmin 

etmesini ister.435 İddiasının doğruluğuna dair yemin etmesi tazmin yükümlülüğünden 

kurtulması için değil, malı kendisine saklamış olabileceği şüphesinden dolayıdır. 

Malın çalınır ya da kaybolursa ihmali bulunmasa da yemin de etse yine de tazmin 

etmek mecburiyetindedir. Kiracı malı tazmin ettikten sonra şayet hırsız bulunursa 

ceza olarak ödeyeceği, çaldığı malın iki katını mal sahibine değil kiracıya öder. Zira 

kiracı yalan söyleyerek tazmin etmekten kaçmamış, malın çalındığını söyleyerek 

tazmin etmeyi kabul etmiştir. Bu nedenle hırsızın ödeyeceği iki katı bedeli almaya 

hak kazanmıştır.436 

1.5.1.1.1.3 İhmalkârlığı Sonucu Mala Zarar Gelmesi 

Kiracının ihmalciliği sonucunda ortaya çıkan; malın hasar görmesi, yıkılması, 

ölmesi gibi malın alındığı şekliyle iade edilememesine neden olan zararlardan kiracı 

sorumlu kabul edilir. Şayet malın zarar görmesi kiracının önüne geçemeyeceği 

mücbir sebeplerden kaynaklanmışsa kiracıdan sorumluluk kalkar.437 Kiracının mala 

kasten zarar vermesi hâlinde ise tazminle yükümlü olacağı açıktır.438 

1.5.1.1.2 Alt Kiralama Yetkisi 

Kiracının, kiraladığı malı sözleşme süresi içerisinde üçüncü bir şahsa 

kiralamasına alt kiralama denmektedir. Yahudi hukukuna göre kiracının alt kiralama 

 
435 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 6:1; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/5; 

The Mishnah, Baba Metzia 7:8. 
436 B.Talmud, Bava Metzia 34a:9; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 8:2. 
437 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/42,43. 
438 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/5. 



84 

 

yapabilme yetkisine sahip olup olmadığı, kira konusu malın taşınır ya da taşınmaz 

mal olmasına göre değişmektedir. Halaha, taşınır malların mal sahibinden izinsiz 

olarak üçüncü bir şahsa kiralanmasının yasak olduğu yönündedir.439 Zira mal sahibi, 

malının üçüncü bir kimsenin eline geçmesine razı olmayabilir, ikinci kiracıya 

güvenmeyebilir. Hatta normal şartlarda ödünç vermenin mitzvah sayıldığı Tevrat 

parşömeninin dahi alt kiralama ile sahibinden izinsiz olarak verilmesi 

yasaklanmıştır.440 İzinsiz olarak alt kiralama yapması durumunda yapılan bu işlem 

geçersiz kabul edilir.441 Şayet alt kiralama ile malın verildiği ikinci kiracı mal 

sahibinin normalde mal emanet etmekte olduğu, güvendiği bir şahıs ise bu durumda 

alt kiralama geçerli kabul edilir.442 

Belirli süreli kira sözleşmesinde kira konusu malın taşınmaz mal olması 

durumunda ise sözleşme süresi içerisinde alt kiralama işlemi yapılması belirli 

koşullara riayet edilmesi şartıyla geçerli görülmüştür. Öncelikle alt kiralama 

yapılacak şahısların ilk kiracıdan daha kalabalık olmaması gerekmektedir. Örneğin 

ilk kiracıların ev hanesi dört kişiden oluşuyor ise beş kişilik bir haneye alt kiralama 

yapamazlar.443 Diğer bir şart ise ikinci kiracının ilk kiracıdan daha ağır bir iş için 

mülkü kullanmaması şartıdır. Ayrıca alt kiralama yapılacak şahsın kötü itibarlı, mal 

sahibinin sevmediği ya da mala gerekli özeni gösteremeyecek biri olmaması 

gerektiği söylenmiştir.444 Öte yandan bütün bu şartlara uyulsa dahi ev sahibinin alt 

kiralamaya izin vermeme hakkı mevcuttur.445 

Alt kiralama konusunda genel olarak taşınır-taşınmaz mal ayrımı yapılmakla 

birlikte bu kuralın istisnaları da mevcuttur. Taşınmaz mal olmasına rağmen bir 

tarlanın alt kiralama ile kiraya verilemeyeceği zira tarla sahibinin, ikinci kiracının 

tarlada istediği gibi tasarrufta bulunmasından razı olmayacağı belirtilmiştir.446 Diğer 

bir istisna ise taşınır mallardan sayılan gemidir ve alt kiralama ile kiralanmasına izin 

 
439 Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/570. 
440 Maimonides, MT, Hiring 1:4, 5:5; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 185:1. 
441 Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/570. 
442 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 185:1. 
443 Maimonides, MT, Hiring 5:5; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/83. 
444 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/83; Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/570. 
445 Maimonides, MT, Hiring 5:5; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/84. 
446 Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/570. 



85 

 

verilmiştir.447 Halaha olarak kabul görmese de evlerin de alt kiralama ile 

kiralanamayacağı ve normal şartlarda taşınması zor olan taşınır malların alt kiralama 

ile kiralanabileceği yönünde görüş sarf edenler de bulunmaktadır.448 

1.5.1.2 Kiraya Veren 

Malını kiraya veren kişi malı, kiralama amacına uygun şekilde kullanmaya 

elverişli olarak kiracıya teslim etmekle yükümlüdür. Malın kullanmaya elverişli 

olması için gerekenler ise malın cinsine ve bölgenin örfüne göre değişiklik arz 

etmektedir. Örneğin bir ev kiraya veren kişi evin kapı, pencere, çatı ve kirişlerinin 

sağlam olduğundan emin olmalı, hasarlı ise tamir ettirmeli, kapıya kilit yaptırmalıdır. 

Bunun gibi, bir evde yaşamak için gerekli olan ve bir ustanın yapabileceği tarzdaki 

işleri halletmeden kiraya vermemelidir.449 Kiracı bu eksiklikleri görerek evi kiralasa 

da bunun, eksiklikleri onayladığı manasına gelmediği, ev sahibinin yine de evin 

eksikliklerini gidermesi gerektiği belirtilmiştir.450 Ustalık gerektirmeyen, çatı 

sıvamak, mezuza451 asmak, merdiven ya da korkuluk yapmak gibi bir evin olmazsa 

olmazlarından sayılamayacak işler ise kiracının himmetine bırakılmıştır.452 

Kiraya verilen malın kırılması, yıkılması ya da ölmesi gibi durumlarda mal 

sahibinin kiracıya yeni bir mal sağlama zorunluluğunun olup olmadığı sözleşme 

kurulurken mal ile ilgili kullanılan terimlere göre farklılık göstermektedir. Şöyle ki 

mal sahibinin, malı kiraya verirken “Bu malı sana kiraya veriyorum.” gibi belirli bir 

malı kiralamayı kastetmesi ile “Sana bir ev/hayvan kiraya veriyorum.” gibi herhangi 

bir ev/hayvan kiralamayı vadetmesi farklı değerlendirilir. Buna göre, şayet “Bu evi 

sana kiralıyorum.” diyerek belirli bir evi kiralamışsa evin yıkılması durumunda 

kiracıya yeni bir ev sağlamak zorunda değildir. Kira peşin olarak ödenmişse kalan 

 
447 Maimonides, MT, Hiring 5:5. 
448 Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/570. 
449 The Mishnah, Baba Metzia 8:7; B.Talmud, Bava Metzia 101b:18-20; Maimonides, MT, Hiring 6:3; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/79; Kulp, English Explanation of Mishnah, Bava 

Metzia 8:7:2. 
450 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/79. 
451 Mezuza: İçerisinde Tesniye 6:4-9 ve 11:13-21 bölümlerinin yazılı olduğu bir parşömen bulunan ve 

evlerin kapı dikmesine asılan mahfaza. bk. Jacob Neusner – Alan Aver-Peck, The Routledge 

Dictionary of Judaism, (New York: Routledge Taylor & Francis Group, 2004), “Mezuzah”, 87. 
452 The Mishnah, Baba Metzia 8:7; B.Talmud, Bava Metzia 101b:19-20; Maimonides, MT, Hiring 6:3; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/79. 



86 

 

sürenin ücretini hesaplayarak kiracıya ödemesi yeterlidir. Ev sahibi evi kendisi 

yıkmışsa bu durumda ona yeni bir ev sağlaması gerekir. Eğer “Sana bir ev kiraya 

veriyorum.” gibi bir tabir kullanarak herhangi bir ev kiralamayı vadetmişse evin 

yıkılması hâlinde kiracıya ya yeni bir ev inşa etmeli ya da başka bir ev sağlamalıdır. 

Bu yeni evin eskisiyle aynı ölçülerde olması gerekmez. Eskisinden çok daha küçük 

olsa bile kiracının itiraz etme hakkı yoktur. Zira ev sahibi herhangi bir ev kiralamayı 

vadetmiş, boyutları belli bir ev vadetmemiştir. Ancak “Bunun gibi bir ev 

kiralayacağım.” demiş ise bu takdirde gösterdiği evin ebatlarında bir ev sağlamak 

zorundadır.453 Şayet ev yıkılmamış ama evin olmazsa olmaz temel parçaları sözleşme 

süresinde hasar görmüşse bu durumda “Bir ev kiraya veriyorum.” diyerek kiralayan 

kişi sözleşme boyunca tamir etmek zorunda iken, “Bu ev” diyerek kiraya veren kişi 

tamir etmek mecburiyetinde değildir.454 Aynı şekilde “Bu hayvanı sana kiralıyorum.” 

diyen kişi hayvanın ölmesi durumunda yeni bir hayvan vermekle yükümlü değilken 

herhangi bir hayvan kiraladığını söyleyen kişi kiracıya başka bir hayvan vermek 

zorundadır.455 

Malını kiraya veren kişi kiracının malı kullanmasıyla ilgili belirli kısıtlamalar 

getirme hakkına sahiptir. Örneğin evinde belirli bir sayıdan fazla kişinin 

kalmamasını, dükkanında gayri meşru işler yahut binaya zarar verecek işler 

yapılmamasını şart koşabilir.456 Ayrıca kira sözleşmesi kurulurken, malını kiraya 

veren kişi aylık olarak taksitli ödenmesi hâlinde kiranın bir yıllık peşin ödemeye göre 

daha fazla olmasını isteyebilir. Örneğin kiracıdan, kirayı aylık öderse her ay bin lira 

kira vermesini, bir yıllık kirayı peşin öderse on bin lira vermesini isteyebilir.457 Bu 

örnekte, ödemenin geciktirilmesinden dolayı ücret artırmanın değil, peşin olarak 

verilmesi hâlinde iki aylık ücretten feragat etmenin söz konusu olduğu 

 
453 B.Talmud, Bava Metzia 103a:11-14; Maimonides, MT, Hiring 5:6,7; Quint, A Restatement of 

Rabbinic Civil Law, 9/71-72. 
454 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/72. 
455 B.Talmud, Bava Metzia 79a:7; Maimonides, MT, Hiring 5:2. 
456 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/148. 
457 The Mishnah Bava Metzia 5:2; B.Talmud, Bava Metzia 65a:7; Maimonides, MT, Creditor and 

Debtor 7:8; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 64:21. 



87 

 

belirtilmiştir.458 Dolayısıyla burada bir faiz tahsilinden ziyade iskonto indirimi 

bulunmaktadır. 

1.5.2 Sona Ermesi 

Yahudi hukukuna göre kira sözleşmesi, sözleşmede belirli bir süre tayin 

edildiği takdirde bu sürenin dolmasıyla sona ermekte, kiraya veren kişi bu süreden 

önce sözleşmeyi bitirme hakkını haiz bulunmamaktadır. Bu süre içerisinde tamir 

yapmak maksadıyla geçici olarak dahi kiracıyı zorla çıkaramaz.459 Üstelik mal 

sahibinin oturduğu evi yıkılsa ve kiraladığı eve ihtiyaç duysa yahut yoksul duruma 

düşse ve acil paraya ihtiyaç duysa bile sözleşmeyi iptal edip malı geri alamayacağı 

söylenmiştir.460 Ancak bu durum sözleşmede bir süre belirlendiği takdirde geçerlidir. 

Şayet süre belirlenmediyse ve ev sahibinin kendi oturduğu ev yıkıldıysa ev sahibi, 

kiracıya “Ben evsiz iken senin oturacak bir yer bulana kadar benim evimde oturman 

uygun değildir. Bu ev üzerinde benden daha çok hak sahibi değilsin.” diyerek 

kiracıyı evden çıkarma hakkına sahiptir.461 Mülk sahibi kiradaki mülkünü satsa bile 

yeni sahibi kontrat bitene kadar kiracıdan mülkü alamaz.462 Kira konusu malın 

hediye vermek, miras bırakmak gibi yollarla el değiştirmesi durumunda da aynı 

hüküm geçerlidir.463 Sözleşmede belirlenen süre dolduğunda ise yağmurlu mevsimde 

dahi mal sahibinin bir saat bile beklemeden kiracıyı çıkarabileceği ifade edilmiştir.464  

Şayet sözleşmede bir süre belirlenmemişse ve kiracı kirayı peşin ödüyorsa bu 

takdirde ücretini ödediği süre kadar malı kullanma hakkına sahiptir.465 Örneğin 

kiracının bir aylık ev kirasını peşin vermesi hâlinde bir ay dolana kadar mal sahibi, 

kiracıyı çıkaramamaktadır. Rabiler, süre belirlemeden kira sözleşmesi yapılması 

durumunda sözleşmeyi sona erdirmek isteyen tarafın karşı tarafa bunu önceden 

 
458 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 64:21; Kulp, English Explanation of Mishnah, Bava Metzia 

5:2:3. 
459 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/67; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 

1/145-146; Schechter - Greenstone, “Hiring and Letting”, TJE, 6/407. 
460 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/67. 
461 Maimonides, MT, Hiring 6:9; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/71; B.Talmud, Bava 

Metzia 101b:10. 
462 B.Talmud, Bava Metzia 101b:11; Maimonides, MT, Hiring 6:11. 
463 Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/571. 
464 Maimonides, MT, Hiring 6:6; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/69; Kadushin, Jewish 

Code of Jurisprudence, 1/146-147. 
465 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/67. 



88 

 

bildirmesi gerektiğini ifade etmiş ve ne kadar müddet önce bildiride bulunması 

gerektiğiyle ilgili birtakım esaslar vazetmişlerdir.  Buna göre eğer bir ev kiralandıysa 

ve bu ev küçük bir kasabadaysa sözleşmeyi feshetmek isteyen taraf şayet yaz 

aylarındaysalar otuz gün önceden karşı tarafa haber vermelidir. Yağmurlu sezonda 

kiracının ev bulması ve taşınması zor olacağından Sukot Bayramından466  Pesah 

Bayramına467 kadar 6 ay ev sahibi kiracıyı çıkaramaz. Büyük şehirlerde ise kiralık ev 

ya da kiracı bulmanın küçük kasabalara nispetle daha zor olacağı düşüncesi ile ister 

yaz olsun ister kış, sözleşmeyi sonlandırmaya karar veren tarafın on iki ay önceden 

haber vermesi gerektiğine hükmedilmiştir. Böylelikle, mülk sahibi caydığında 

kiracıya yeni ev bakması için süre tanınarak kiracının sokakta kalıp mağdur olmasını 

önlemek, kiracının cayması durumunda da mülk sahibine yeni kiracı bulması için 

müddet verilerek mülk sahibinin gelirinin kesintiye uğramasını önlemek 

amaçlanmıştır.468 

Kiralanan mülk dükkânsa köyde ve şehirde on iki ay önceden bildiride 

bulunmak durumundadırlar.469 Böylece dükkân sahipleri, müşterilerinden 

alacaklarını toplamak için fırsat bulacaktır.470 Raban Şimon ben Gamliel, fırıncı ve 

boyacılara üç yıl önceden haber verilmesi gerektiğini söylemiştir.471 Bu kadar uzun 

zaman önce haber verilmesinin nedeni olarak Tosefta’da,472 bu işi yapan kimselerin 

müşterilerine daha uzun süreli kredi kullandırmaları hasebiyle alacaklarını tahsil 

etmelerinin uzun sürebileceği açıklamasına yer verilmiştir.473  

Öte yandan kira fiyatlarının yükseldiği dönemde ev sahibinin, kira ücretini 

artırarak kiracıya bu fiyattan ödemesini, kabul etmezse evi boşaltması gerektiğini 

 
466 İbrani takviminin ilk ayı olan tişri ayının 15. gününde başlamaktadır. Miladi takvime göre ekim ayı 

civarlarında dönmektedir. 
467 İbrani takviminin nisan ayının 15’inde başlamaktadır. Miladi takvime göre nisan ayı civarlarında 

dönmektedir. 
468 Maimonides, MT, Hiring 6:7,8; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/69-70; B.Talmud, 

Bava Metzia 101b:3-9. 
469 The Mishnah, Bava Metzia 8:6; Maimonides, MT, Hiring 6:7; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/70. 
470 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/70; Kulp, English Explanation of Mishnah Bava 

Metzia 8:6:3. 
471 The Mishnah, Bava Metzia 8:6; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/70. 
472 The Tosefta, 4/124. 
473 B.Talmud, Bava Metzia 101b:15; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/70. 



89 

 

söyleme hakkı vardır. Otuz gün önceden haber vermeden fiyatı yükseltemeyeceğini 

söyleyenler olsa da Amoraim âlimleri ev sahibinin zarara girmemek adına önceden 

haber vermeden de fiyatı yükseltebileceği görüşündedir.474 Şayet kiracı bu zammı 

kabul etmezse ev sahibi onu mülkünden çıkarabilir.475 Aynı şekilde kira ücretlerinin 

düştüğü dönemde kiracının da ev sahibine ya ücreti düşürmesini ya da evden 

taşınacağını söyleme hakkı mevcuttur.476 Ancak bu durum kira süresinin belirsiz 

olması hâlinde geçerlidir. Kira sözleşmesi belirli süreliğine kurulduğunda bu süre 

dolana kadar tarafların tek taraflı olarak kira ücretinde değişiklik yapma hakkı 

yoktur.477 

Sözleşme belirli bir süreliğine kurulmuş ise kiracı bu süre içerisinde cayarsa 

sözleşme müddeti bitene kadar ücret ödemekle yükümlü olur.478 Kira konusu mülkü 

tamamen boşaltsa da anlaşılan süre sonuna kadar kirasını ödemek zorundadır. 

1.6 HİZMET SÖZLEŞMESİ 

İşçinin belirli ya da belirsiz süreyle iş yapmayı, işverenin de çalışma süresine 

ya da yapılan işe göre ücret ödemeyi yüklendiği sözleşme479 olarak tanımlanan 

hizmet sözleşmesi tam iki tarafa borç yükleyen sözleşmelerdendir.480 Tanımdan da 

anlaşılacağı üzere taraflardan biri olan işçinin borcu kendisine verilen işi işverenin 

istediği şekilde yerine getirmek iken diğer bir taraf olan işverenin borcu yapılan işe 

karşılık olarak anlaşılan ücreti işçiye ödemektir. 

Tevrat’ta hizmet sözleşmesiyle ilişkili olarak iki konuya temas edilmektedir. 

Bunlardan birisi Yahudi hukukunda hizmet sözleşmesi işlenirken üzerinde çokça 

durulan ve işverenin en temel görevi olan işçinin maaşının vaktinde ödenmesi 

konusudur.481 Diğer konu ise tarlada çalışan işçilerin çalıştığı tarlanın ürününden 

 
474 B.Talmud, Bava Metzia 101b:9; Maimonides, MT, Hiring 6:9. 
475 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/146. 
476 Maimonides, MT, Hiring 6:9. 
477 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/68; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 

1/146-147. 
478 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/73; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/146; 

Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/569. 
479 TBK, md. 393. 
480 İsmail Kayar, Borçlar Hukuku (Ankara: Detay Yayıncılık, 2007), 256. 
481 Lev. 19:13, Deu. 24:14,15. 



90 

 

yiyebilmesi ile alakalıdır.482 Talmud’da ve Yahudi hukuk kaynaklarında ise sözleşme 

detaylıca ele alınmıştır. 

Yahudi hukukuna göre hizmet sözleşmesinin kurulabilmesi için tarafların bu 

doğrultuda niyetlerinin bulunması (gemirat ha’da’at) ve bu niyetlerini gösteren 

kinyan gerçekleştirmeleri gerekmektedir. Sözleşme, işçinin işe başlamasıyla birlikte 

yürürlük kazanmaktadır.483 

1.6.1 Tarafların Hak ve Sorumlulukları 

1.6.1.1 İşçi 

 Rabbanî literatürde iki türlü işçiden bahsedilmekte ve bu ikisinin işverene karşı 

farklı sorumluluklara sahip oldukları zikredilmektedir. Bunlar belirli ya da belirsiz 

süre için tutulan işçi484 ve belirli bir işi yapması için tutulan yüklenicidir.485  

 İşçinin en temel görevi samimi bir şekilde ve azami gayretle, kendisine verilen 

işi yapmaktır. Bu nedenle işçinin, işini aksatmasına ya da yavaşlatmasına sebebiyet 

verecek davranışlarda bulunması yasaklanmıştır. İşini hakkıyla yerine 

getirememesine, sağlıklı düşünememesine ve enerjisiz kalmasına neden olacağından 

ötürü geceleri farklı işler yaparak kendisini uykusuz bırakması, kendisini aç 

bırakarak zayıf düşmesi ve kendisine eziyet verecek faaliyetlerde bulunması 

yasaklanmıştır. Ayrıca işçinin iş esnasında vaktini boşa harcamama konusunda titiz 

davranması tavsiye edilmiş, bu sebebe binaen yemekten sonra okunan dördüncü lütuf 

duasını dahi terk edebileceği ifade edilmiştir.486 Aynı zamanda, sözleşmeye ve yerel 

örfe aykırı olmamak kaydıyla işçinin, işverenin emirlerine uyması gerektiği 

belirtilmiştir. Şayet işveren, işi bizzat işçinin yapmasını talep etmişse işçi kendisi 

adına işi yapması için başkasını tutamaz.487 

 
482 Deu. 23:25,26. 
483 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/412; Elon, “Contract”, EJ, 5/190. 
484 Hizmet sözleşmesinde (Lat. Locatio conductio operarum) hizmet yükleniminde bulunan taraf. 
485 Eser sözleşmesinde (Lat. Locatio conductio operis) bir eser meydana getirmeyi yüklenen taraf. 
486 Maimonides, MT, Hiring 13:6,7; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 337:19; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/162. 
487 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/412. 



91 

 

 İşçinin bu zikredilen sorumluluklarının yanında mesai süresince sahip olduğu 

ve işin tamamlanması hâlinde elde edeceği birtakım hakları da mevcuttur. 

Harmanlamak, hasat etmek ya da ayıklamak suretiyle toprak mahsulleri üzerinde 

çalışan bir işçi çalıştığı ürünlerden yeme hakkına sahiptir. Nitekim Tesniye 23:25’te 

geçen “Komşunun bağına girdiğin zaman dilediğin kadar üzüm yiyebilirsin ancak 

torbana koymayacaksın.” pasuğu buna delil gösterilmiştir.488 Tevrat tefsircileri bu 

pasukta kendisine izin verilen kişinin üzüm toplamakla görevli işçi olduğunu, bağdan 

geçen herhangi bir kimse olmadığını belirtmiştir.489 Ancak bu izin sadece işçinin 

üzerinde çalıştığı ürünler için geçerlidir. Örneğin üzüm toplama işinde çalışan kişinin 

incir yemesi yasaklanmıştır.490 Ayrıca yeme izni yalnızca çalışma anına 

hasredilmiştir. Çalışmayı bırakıp oturarak yemesine izin verilmemiştir.491 Tevrat’ta 

geçen “…dilediğin kadar yiyebilirsin…” ifadesinden dolayı ne kadar yiyebileceği ile 

ilgili kesin bir sınır getirilmemiş, Rabiler kişinin alacağı maaştan daha fazlasını dahi 

yemesine cevaz vermiştir. Fakat insanların ona bir daha iş vermemesine sebep 

olacağından işçinin aç gözlü davranmaması, gereğinden fazla yememesi gerektiği 

beyan edilmiştir. Öte yandan işçi mahsulden yemek yerine fazla maaş almayı da şart 

koşabilmektedir.492 Kendisine verilen bu hakları suistimal ederek işinde ihmalkâr 

davranan, yemesine izin verilen mahsulü evine götüren yahut başkalarına veren 

kişinin “Komşunun ekin tarlasına girdiğinde elinle başakları koparabilirsin ama 

ekinlere orak salmayacaksın!”493 ve “…fakat torbana koymayacaksın!”494 yasaklarını 

çiğnemiş olacağı ve maddi zararı karşılamakla yükümlü olacağı ifade edilmiştir.495 Et 

 
488 The Mishnah, Baba Metzia 7:2; Ibn Ezra, The Commentary of Abraham ibn Ezra on the 

Pentateuch, Deuteronomy 23:25; Maimonides, MT, Hiring 12:1,8; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/156-157. 
489 Rashi, The Pentateuch and Rashi’s Commentary, Deuteronomy 23:25; Maimonides, MT, Hiring 

12:1; Sifre on Deuteronomy, 261; Bass, Siftei Chakhamim, Deuteronomy 23:25. 
490 The Mishnah, Baba Metzia 7:4; Jerusalem Talmud, Bava Metzia 7:3:1; Maimonides, MT, Hiring 

12:10; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/161. 
491 B.Talmud, Bava Metzia 91b:10; Maimonides, MT, Hiring 12:3; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/161; Maimonides, Sefer HaMitzvot, Negative Commandments 267:1; Sefer HaChinukh, 

578:1-2. 
492 B.Talmud, Bava Metzia 92a:3-4; Maimonides, MT, Hiring 12:11; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/162. 
493 Deu. 23:26. 
494 Deu. 23:25. 
495 Maimonides, MT, Hiring 12:3; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/157. 



92 

 

ve süt ürünleri gibi topraktan bitmeyen ürünler üzerinde çalışan işçi ise çalıştığı 

ürünlerden yeme hakkına sahip değildir.496 

İşçinin bir diğer hakkı ise örf olan günlük çalışma süresinden fazla çalışmama 

hakkıdır. İşveren, işçileri sabah çok erken saatlerde ya da gece geç saatlere kadar 

çalışmaya zorlayamaz.497 Çalışma saatleriyle ilgili herhangi bir örf olmaması ya da 

işverenin işçileri Tevrat hukukuna göre çalıştıracağını söylemesi durumunda işçiler 

güneş doğarken evden çıkmalı, güneş batıp yıldızlar çıkana kadar çalışmalıdır. Cuma 

günlerinde ise Şabat’a hazırlık yapmak için işten erken çıkma hakkına sahiplerdir.498 

İşçinin yaptığı işe karşılık alacağı ücreti ne zaman almayı hak edeceği ile ilgili 

olarak ücreti iş sonunda hak edeceği görüşü bulunmakla birlikte halaha, işin 

başlamasıyla beraber ücreti hak etmeye başlayacağı ve ne kadar iş yaptıysa o kadar 

ücret almaya hak kazanacağı yönündedir.499 

1.6.1.2 İşveren  

İşverenin temel sorumluluğu işçinin hak ettiği ücreti vaktinde ödemektir. Bu 

sorumluluk Yahudi hukukunda pozitif mitzvalardan sayılmış, maaşın vaktinde 

ödenmemesi hâlinde bir negatif mitzvanın ihlal edilmiş olacağı belirtilmiştir. Maaşın 

hiç ödenmemesi durumunda ise bir pozitif, beş negatif mitzvanın ihlal edilmiş 

olacağı ifade edilmiştir500 ki bunlar: “Ücretini gününde ver!” pozitif mitzvası; 

“Komşuna eziyet etme!”501, “Ondan çalma!”502, “Fakir olan ücretli işçiye 

zulmetme!”503,  “Güneş onun üzerine [sen ücretini vermeden] batmasın!”504 ve 

 
496 The Mishnah, Bava Metzia 7:2; B.Talmud, Bava Metzia 89a:3; Kulp, English Explanation of 

Mishnah, Bava Metzia 7:2:1; Maimonides, MT, Hiring 12:4; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil 

Law, 9/158. 
497 The Mishnah, Bava Metzia 7:1; Maimonides, MT, Hiring 9:1; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, 

Choshen Mishpat 331:1. 
498 Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 331:1; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/123; B.Talmud, Bava Metzia 83b:1-2. 
499 Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/569; B.Talmud, Kiddushin 48a:15-48b:2. 
500 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/168-169; Maimonides, MT, Hiring 11:2. 
501 Lev. 19:13. 
502 Lev. 19:13. 
503 Deu. 24:14. 
504 Deu. 25:15. 



93 

 

maaşın geciktirilmesini yasaklayan505 negatif mitzvalardır.506 Tevrat’ta işçinin 

ücretinin geciktirilmemesi gerektiği ile ilgili şu ifadeler yer alır: 

“İster ülkendeki kardeşin ister ülkenin şehirlerinden birinde yaşayan bir yabancı 

olsun, ihtiyaç sahibi ve yoksul bir işçiyi aldatma. Ücretini aynı gün güneş batmadan 

ver çünkü o yoksuldur ve ona acil ihtiyaç duymaktadır. Aksi hâlde o, Tanrı’ya senden 

dolayı yakaracak ve günah işlemiş olacaksın.”507 

İşçinin maaşı ne zaman hak ettiği ve hangi durumlarda işverenin ücreti 

geciktirmiş sayılacağı mevzusu ise Yahudi hukuk metinlerinde uzun uzadıya 

tartışılmıştır. İşçi, şayet gündüzleri çalışan gündelik işçiyse işveren onun maaşını 

geceleyin ödemek zorundadır. Sabah olduğunda maaşını hâlâ ödememişse emre 

aykırı davranmış sayılır. Şayet işçi gece çalışıyorsa maaşı akşama kadar verilmelidir. 

Aksi hâlde işçinin ücretinin aynı gün verilmesi gerektiği yönündeki emir ihlal 

edilmiş sayılır.508 Saatlik çalışan işçinin maaşı işini gündüz bitirdiyse geceye kadar, 

gece bitirdiyse gündüze kadar ödenmelidir.509 Haftalık, aylık ya da yıllık işçi de aynı 

şekilde işi gündüz bitirirse ücreti gündüz, gece bitirirse gece hak eder.510 Maaşın 

vaktinde ödenmemesi hâlinde kırbaç cezası gerekmemekle birlikte ivedilikle ödeme 

yapılması gerektiği belirtilmiştir.511 Zira Yahudi hukukunda benimsenen genel kurala 

göre tazminatla telafi edilebilen bir finansal işlemle ilgili bir yasağın çiğnenmesi 

kırbaç cezasını gerektirmemektedir.512 İşçinin hak ettiği ücreti talep etmemesi ya da 

işverenin ödeyecek parasının olmaması durumunda işverenin maaşı geciktirmiş 

sayılmayacağı dolayısıyla Tevrat’ta zikredilen yasağı ihlal etmiş olmayacağı ifade 

 
505 Lev. 19:13. 
506 B.Talmud, Bava Metzia 111a:9. 
507 Deu. 24:14,15. 
508 Maimonides, MT, Hiring 11:2; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 339:3; 

Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 185:2. 
509 B.Talmud, Bava Metzia 110b:12; The Tosefta, 4/134; Maimonides, MT, Hiring 11:2; Karo, 

Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 339:4; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 

9/170-171. 
510 B.Talmud, Bava Metzia 110b:12; The Tosefta, 4/134; Maimonides, MT, Hiring 11:2; Karo, 

Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 339:5; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 185:2; Sefer 

HaChinukh 588:3. 
511 Maimonides, MT, Hiring 11:1; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/169. 
512 Sefer HaChinukh, 577:1. 



94 

 

edilmiştir.513 Fakat vicdanlı kişinin, parası olmasa dahi borç alıp işçilerinin maaşını 

ödeyeceği vurgulanmıştır.514 Şunu da belirtmek gerekir ki taraflar sözleşme 

kurulurken maaşın ödenme vaktiyle ilgili belirli bir süre tayin etmekte özgürdür.515 

İşverenin bir diğer sorumluluğu, şayet işçilere yemek vermek örf hâline 

gelmişse örfe uygun olarak çalışma saatlerinde işçilere yemek yedirmektir. Başta bu 

şekilde kararlaştırılmamışsa dahi örfe uyarak işçilere yemek vermesi gerektiği 

belirtilmiştir.516 

İşveren, bir yerden bir ürün getirmesi için işçi tutar da işçi o yere gittiğinde 

orada ürünü bulamazsa yahut hasta için meyve sebze getirmesi için işçi tutsa ve işçi 

belirtilen ürünleri getirdiğinde hasta iyileşmiş ya da ölmüş olsa işveren ona vadettiği 

ücretin tamamını vermek zorundadır. Benzeri durumlarda da aynı hüküm 

geçerlidir.517 İşveren, belirli bir süre çalışması için işçi tutmuşsa ve bu sürenin bir 

kısmında işçiye yapacak bir iş verememişse bile işçinin ücretini tam olarak 

ödemelidir.518 

İşçi belirli bir işi yapması için tutulmamışsa işveren ona verdiği işleri 

değiştirme hakkına sahiptir. Eğer belirli bir iş yapması için tutulmuşsa işçinin izni 

olmadan işini değiştiremez.519 İşçi öğle vakti işini bitirirse işveren ona başka bir iş 

verebilir ancak bu iş, ilk işinden daha zor bir iş olmamalıdır.520  

1.6.2 Sona Ermesi 

Hizmet sözleşmesi, şayet sözleşmede herhangi bir süre belirtilmişse belirtilen 

sürenin dolmasıyla önceden bildirmeye ihtiyaç olmaksızın sona erer. Eğer 

sözleşmede süre belirtilmemişse hizmet süresi örfe uygun olarak belirlenir. Süre 

 
513 B.Talmud, Bava Metzia 111a:17; Maimonides, MT, Hiring 11:4; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/169-170; Sefer HaChinukh, 230:4. 
514 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 185:4. 
515 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/413. 
516 The Mishnah, Baba Metzia 7:1; Maimonides, MT, Hiring 9:1; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, 

Choshen Mishpat 331:2. 
517 Maimonides, MT, Hiring 9:8; B.Talmud, Bava Kamma 116a:13-116b:2; Quint, A Restatement of 

Rabbinic Civil Law, 9/140; The Tosefta, 4/110. 
518 Elon, “Labor Law”, EJ, 12/417. 
519 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/412. 
520 B.Talmud, Bava Metzia 77a:4; The Tosefta, 4/112; Maimonides, MT, Hiring 9:7; Quint, A 

Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/149. 



95 

 

belirlenmemiş ve bu konuda herhangi bir örf de yok ise hâkimin bir süre tayin etme 

yetkisinin olduğu belirtilmiştir.521 

Sözleşme tarafların karşılıklı rızası ile her zaman sonlandırılabilmektedir. 

Bunun için yazılı bir belge oluşturulması gerektiğini söyleyenler olduğu gibi 

tarafların sözlü olarak da sözleşmeyi sonlandırabileceğini söyleyenler vardır.522 

  Karşılıklı rıza ile olmasa da tarafların belirli koşullarda tek taraflı olarak 

sözleşmeyi feshetme hakları da mevcuttur. Çalışanın görevini layığıyla yerine 

getirememesi, iş için münasip birisi olmaması ve iş esnasında ya da iş dışında 

hırsızlık, suç işleme gibi uygunsuz davranışlarda bulunması durumlarında işverenin 

tek taraflı olarak sözleşmeye son verebileceği ifade edilmiştir. İşverenin, daha ucuza 

çalışacak ya da daha iyi çalışacak başka bir işçi bulması ya da işin sözleşmede 

belirtilen süreden önce tamamlanması nedenlerinden dolayı sözleşmeyi feshetme 

hakkı yoktur. Şayet işveren işçinin görevine haksız yere son verir, işçi de farklı bir iş 

bulamazsa işveren, işçinin maaşını tam olarak ödemek zorundadır. Ancak işveren 

kaçınılması mümkün olmayan zaruri bir sebepten ötürü caymışsa bu durumda ödeme 

yapmakla yükümlü olmaz.523 

İşçinin de -gün ortasında olsa bile- sözleşmeden cayma ve işi bırakma hakkı 

vardır. Tevrat’ta geçen “Çünkü İsrailoğulları benim kullarımdır…” ifadesinden 

dolayı bir Yahudi’nin Tanrı’dan başkasına kul/köle olamayacağı, dolayısıyla dilediği 

zaman işten ayrılabileceği, iradesi dışında çalışmaya zorlanamayacağı 

belirtilmiştir.524 Zira kişiyi iradesi dışında çalışmaya zorlamak onu geçici de olsa 

köleleştirmeye benzemektedir. Ancak bu durum işi bırakmasına bağlı olarak 

işverenin zarara uğramaması şartıyla geçerlidir. İşveren zarara uğrayacaksa işçi; 

kendisinin, karısının ya da çocuklarının hasta olması yahut bir yakının vefat etmesi 

gibi zaruri bir sebep yokken sözleşmeden cayamaz. Şayet işçi mazeretsiz olarak 

cayarsa ve işveren aynı ücrete çalışacak başka bir işçi bulamazsa bu durumda işveren 

 
521 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/413. 
522 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/413. 
523 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/413-414. 
524 B.Talmud, Bava Kamma 116b:14, Bava Metzia 10a:11; Maimonides, MT, Hiring 9:4; Quint, A 

Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/133. 



96 

 

ya cayan işçiyi daha fazla ücret vereceğini söyleyerek kandırıp işe geri alır ya da 

yerine daha fazla maaş vereceği başka bir işçi tutar. Cayan işçiyi geri işe alması 

durumunda yalnızca en başta anlaşılan miktarı verir; vadettiği fazla ücreti vermesi 

gerekmez. Yerine farklı bir işçi alması hâlinde ise bu işçi ilk işçinin maaşından ne 

kadar fazla alıyorsa o fazlalığı işveren ilk işçiden tahsil edebilir. İşçinin, elinde 

olmayan nedenlerden ötürü sözleşmeden cayması durumunda ise çalıştığı süreye 

göre ücret alacağı ifade edilmiştir. İşçi ücretsiz olarak çalışıyorsa, işveren zarara 

uğrayacak olsa bile dilediği zaman cayma hakkına sahiptir. 525 

1.7 BAĞIŞLAMA SÖZLEŞMESİ (MATTANAH) 

Bağışlama, hediye veya hibe bir malın mülkiyetinin karşılıksız olarak bir 

başkasına aktarılmasıdır. Satış sözleşmesinin bir ödeme veya karşılık olmadan 

yapılan hâli olarak da tanımlanmıştır.526 İbranice mattanah (İbr.  מַתָנָה) olarak ifade 

edilen bağışlama sözleşmesine dair Tevrat’ta herhangi bir emir ve yasağa 

rastlanmamaktadır. Talmud’da ise çoğunlukla Bava Batra, Ketubot ve Gittin 

bölümlerinde bağışlama sözleşmesi ile hükümler yer almaktadır. 

1.7.1 Taraflarda Bulunması Gereken Ehliyet 

Yahudi hukukuna göre bağışlamada bulunacak kişinin âkıl ve sorumluluk 

sahibi olması gerekmektedir. Bu nedenle zihinsel engellinin yapacağı her türlü 

bağışlama geçersiz, sağır-dilsizin ve çocuğun ise yalnızca taşınır mal bağışlaması 

geçerli kabul edilmiştir.527 Hediye alacak tarafta aranan şartlar ise hediyeyi kendi 

adına veya başkası adına almasına göre değişmektedir. Zihinsel engelli birey kendisi 

adına da başkası adına da hediye alamamaktadır.528 Sağır-dilsiz kendisi adına hibe 

kabul edebilir ancak başkası adına alamaz. Çocuğun kendi adına bağış kabul 

edebilmesi ise temyiz kabiliyetinin olup olmamasına bağlıdır. Kendisine verilen taş 

ile cevizi birbirinden ayırt edebilecek düzeyde olması kendi adına hediye kabul 

 
525 Maimonides, MT, Hiring 9:4; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 333:5; Quint, 

A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/136-137. 
526 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590. 
527 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590; Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664. 
528 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 4:7; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 

5/1011. 



97 

 

edebilmesi için yeterli görülmüştür.529 Başkaları adına hediye kabul edebilmesi için 

ise reşit olması gerekmektedir.530 Belirtilen düzeyde temyiz kabiliyetine sahip 

olmayan çocuk kendi adına dahi hediye kabul edemez.531 

Yahudi olmayanlara karşılıksız hediye verilmesi yasaklanmıştır. Yahudi 

olmayanlara verilecek mal ancak satım yoluyla verilebilir. Yabancı yerleşimcilere ise 

hediye verilebilir.532 Maimonides bu duruma Tevrat’ın şu pasuğunun işaret ettiğini 

belirtir:533 “Kendiliğinden ölen hiçbir hayvanın etini yemeyeceksiniz. Onu, yemesi 

için kentlerinizde yaşayan bir yabancıya verebilir ya da (dışarıdan) bir yabancıya 

satabilirsiniz.”534 Ayrıca Yahudi olmayanların Yahudilere vekil ya da müvekkil 

olamaması hükmünden mütevellit bu kimselerin bir Yahudi adına hediye kabul 

etmesi ya da bir Yahudi’nin bu kimseler adına hediye kabul etmesi geçersiz 

görülmüştür.535 

Ehliyet bakımından kadın-erkek, köle-hür ayrımına gidilmezken kadına verilen 

hediyeyi kocanın kullanma hakkı olduğu, köleye yapılan hibeyi ise efendisinin 

sahipleneceği belirtilmiştir. Hediye verilirken kocanın ya da efendinin mal üzerinde 

hiçbir hakkının olmayacağı şart koşulsa dahi bu şart geçerli görülmemiştir. Ancak 

hediye olarak verilen malın sadece belirli bir amaç için kullanılacağı şart koşulmuşsa 

bu takdirde koca ve efendi mala sahip olamaz.536 

1.7.2 Bağışlamanın Geçerli Olabilmesi İçin Gereken Şartlar 

Yahudi hukukuna göre bir bağışlama işleminin geçerli olabilmesi için işlemin 

birtakım şartları havi olması gerekmektedir. Bu şartlar bağışta bulunacak kişinin 

sağlıklı olması veya ölümünden endişe ettiği bir hâl içerisinde olmasına göre 

değişiklik arz etmektedir. 

 
529 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 4:7; B.Talmud, Gittin 64b:9, Eruvin 79b:11; 

Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 5/1010-1011. 
530 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gift 4:6; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 

5/1010-1011. 
531 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 5/1011. 
532 B.Talmud, Avodah Zarah 20a:4-7; Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:11. 
533 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:11. 
534 Deu. 14:21. 
535 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 4:6; B.Talmud, Bava Metzia 72a:2; Kadushin, 

Jewish Code of Jurisprudence, 5/1010. 
536 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:12; B.Talmud, Kiddushin 23b:7-10. 



98 

 

1.7.2.1 Bağışta Bulunacak Şahsın Sağlıklı Olması Durumunda 

Gerekli Olan Şartlar 

1. Öncelikle tarafların ehliyet sahibi olması gerekir ki bu, önceki başlıkta 

açıklandı. 

2. Bir bağışlama işleminin gerçekleşmesi için iki tarafın bu doğrultudaki 

iradesinin yanında alıcının bağışlanan mal üzerinde mülk edinme yöntemlerinden 

birini gerçekleştirmesi de gerekmektedir.537 Gerçekleştirilecek olan bu mülk edinme 

yöntemi (kinyan) “Satış Sözleşmesi” başlığı altında zikrettiğimiz üzere malın taşınır 

ya da taşınmaz mal olmasına göre farklı şekillerde yapılabilmektedir. Kinyan 

gerçekleştirilmeden yalnızca sözlü ifade ile kurulan bağışlama işlemi geçerlilik 

kazanmamakta iki tarafın da cayma hakkı bulunmaktadır.538 İşlemin tamamlanması 

için şahitler tarafından gözlemlenmesi ise şart değildir.539 

3. Satım akdinde olduğu gibi hibe akdinde de hibe yapacak kişi 

bağışlayacağı malın ne olduğunu açıklamalıdır. Verilecek olan malın belirsiz olması 

işlemi geçersiz kılacaktır. “Mallarımdan birisi sana hediyemdir.”, “Bazıları hariç 

bütün mallarım senindir.” gibi verilecek olan malın tam olarak belirli olmadığı 

bağışlama işlemi hükümsüzdür. Zira ne alıcı alacağı şeyi bilmektedir ne de verecek 

olan ne vereceğini belirlemiştir. Ancak belirli bir arazisinden belirli bir miktarını 

vereceğini söylese hangi kısmını vereceğini belirtmese bile işlem geçerlidir. Alıcı en 

düşük değerdeki parçadan belirlenen miktarı alır.540  

4. Tıpkı satış sözleşmesinde olduğu gibi bağışlama sözleşmesinde de 

verilecek malın işlem esnasında mevcut bulunması ve kişinin mülkiyetinde olması 

gerekmektedir. Bir ağaçtan ya da tarladan gelecekte çıkacak mahsul ya da hayvanın -

işlem anında hamile olsa dahi- doğuracağı yavru gibi henüz mevcut olmayan şeyin 

ve muris henüz hayattayken varisin kendisine miras kalacağını düşündüğü mal gibi 

 
537 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 192:1, 195:1, 197:5, 200:2, 202:1 
538 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:1. 
539 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:4. 
540 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 211:1. 



99 

 

henüz sahip olunmayan şeyin hediye edilmesi geçersizdir.541 Ayrıca hediye verilecek 

kişinin de hayatta olması şarttır. Dolayısıyla henüz doğmamış kişiye yapılan hediye 

geçersizdir.542 

5. Hibe açıktan ve aleni şekilde yapılmalıdır. Gizlice yapılan bağışlama 

işleminde mal sahibinin kesin karar vermediği düşünülür ve yaptığı bağışlama 

geçersiz kabul edilir.543 Bu şekilde verilen hediye alıcının mülkiyetine geçmez. 

Bağışlama sözleşmesi yazılı olarak yapılacaksa bağışlama yapacak kişi sözleşmeyi 

yazacak olan şahitlere, sözleşmeyi insanların gelip geçtiği pazar yerinde yazıp 

imzalamalarını ve bunu sözleşmeye kaydetmelerini söylemelidir. Şayet gizliden 

yazmalarını söylerse kişinin farklı niyetlerle hediye verdiğinden şüphelenilir ve 

yaptığı işlem geçersiz kabul edilir.544  Öte yandan sözleşmeye yazılacaklar örf hâline 

geldiyse kişinin şahitlere sadece bağışlama sözleşmesi yazmalarını söylemesi de 

yeterli görülmüştür.545 

6. Bağışlama işlemi özgür irade ile yapılmalıdır. İkrah altında yapılan 

bağışlama işlemi geçerli olmadığı gibi dahası herhangi bir zorlama olmasa da 

bağışlamada bulunacak şahsın işlem öncesinde şahitler huzurunda özgür iradesiyle 

bağışta bulunmadığını açıklayarak yaptığı bağışlama işlemi de geçerli değildir.546 

Üstelik yaptığı açıklama yalan bile olsa hediye vermekte istekli olmadığını belirttiği 

için yapılan işlem hükümsüzdür.547 

7. Bir olayın gerçekleşeceği düşüncesiyle yapıldığı açık olan bir bağışlama 

sözleşmesinin geçerlilik kazanması o olayın geçekleşmesine bağlıdır. Örneğin 

oğlunun vefat ettiğini duyan bir kimse bütün malını bağışlasa daha sonra haberin 

doğru olmadığı ortaya çıksa bağışlama iptal olur. Üstelik kişinin bağışlama nedenini 

açıkça belirtmesine de gerek yoktur zira böyle bir haber almasa malının hepsini 

 
541 Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664; Maimonides, MT, Sales 22:1,5; B.Talmud, Bava Batra 63a:6; 

Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 209:4. 
542 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

209:1, 210:1; B.Talmud, Bava Batra 142b:7. 
543 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 5:1; B.Talmud, Bava Batra 40b:4-5; Albeck, 

“Gift”, EJ, 7/590. 
544 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 5:1. 
545 Asher, Tur, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 242:8. 
546 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590; Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664; Maimonides, MT, Sales 10:3. 
547 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 5:4, Sales 10:3; B.Talmud, Bava Batra 40b:1-2; 

Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 205:6. 



100 

 

vermeyeceği açıktır.548 Fakat kişi malının hepsini vermemişse, birazını kendisine 

bırakmışsa bu durumda işlemin geçerli olacağı ve kişinin cayma hakkının 

olmayacağı ifade edilmiştir.549 Özetle ve diğer bir ifade ile bağışlamada bulunan 

şahsın niyeti ve içinde bulunduğu durum göz önünde bulundurularak bağışlama 

işleminin geçerliliği hakkında hüküm verilir. Burada şunu da belirtmek gerekir ki 

bağışlama yapıldıktan akdin iptaline kadar geçen sürede alıcı malın mahsulünden 

yemişse yediklerinin ücretini ödemek zorunda değildir.550 

8. Bağışta bulunan kişi bağışlayacağı malın mülkiyetini ve bütün haklarını 

kendisi hayattayken aktarmalı, ölümden sonrasına izafe etmemelidir. Ölümden sonra 

geçerli olmak üzere yapılan bağışlama işlemi ancak bağışta bulunan şahsın, bağışın 

kendi ölümünden sonra geçerli olacağına dair belge hazırlaması şartıyla geçerlidir.551 

9. Hibe bir şarta bağlı olarak yapılmışsa ister bağışta bulunan tarafından 

ister alıcı tarafından şart koşulmuş olsun şart yerine getirilmeden hibe geçerli 

olmaz.552 Şayet koşulan şart yerine getirilmesi mümkün olmayan bir şart ise bu 

durumda hibe geçerli, şart geçersiz kabul edilir.553 Ayrıca geri iade etme şartıyla 

yapılan hibe işlemi geçerli sayılmıştır. Belirlenen sürenin sona ermesi ya da mal 

sahibinin malı talep etmesi hâlinde alıcı malı sahibine iade etmezse hibe geçersiz 

kabul edilecek ve alıcı maldan faydalanmasının karşılığını ödemek zorunda 

kalacaktır.554 

1.7.2.2 Bağışta Bulunacak Şahsın Ölümünden Endişe Ettiği Bir 

Hâlde Bulunması 

Yahudi hukukunda, İbranice şhiv mer’a (İbr. מֵרַע  olarak ifade edilen (שְכִיב 

ölümcül hastalığa yakalanmış kişinin, çöl veya deniz yolculuğu gibi tehlikeli bir 

yolculuğa çıkan kişinin ya da ölüm cezasına çarptırılmış kişinin tasarrufları sağlıklı 

 
548 B.Talmud, Bava Batra 132a:9; The Tosefta, 3/72; Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 

6:1; Albeck, “Gift”, EJ, 7/590. 
549 Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664. 
550 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 6:13. 
551 Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664; B.Talmud, Bava Batra 136a:3; Maimonides, MT, Ownerless 

Property and Gifts 12:15. 
552 B.Talmud, Bava Batra 137b:5; Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:6; Karo, 

Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Orach Chayim 658:4. 
553 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:7. 
554 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:6,9; B.Talmud, Kiddushin 6b:13. 



101 

 

kişinin tasarruflarından farklı olarak değerlendirilmiştir. Bu kimselerin sözleri yazılı 

bir senet gibi kabul edilmiş ve yaptıkları bağışlama işlemi kinyan gerçekleştirmeye 

gerek olmadan geçerli sayılmıştır. İşlemin geçerlilik kazanabilmesinin şartı ölüm 

beklentisiyle yapıldığının bilinmesi ve şahsın ölmesidir. Şahıs ölmeden önce malın 

mülkiyeti alıcıya geçmez. Şayet bu kişi iyileşir ya da bulunduğu durumdan 

kurtulursa yaptığı bağışlama eylemi iptal olur.555 Ayrıca iyileşmeden önce de yaptığı 

bağıştan cayma hakkına sahiptir.556 

1.7.3 Sözleşmenin Bağlayıcılığı – Cayma Hakkı 

Bağışlama işlemini gerçekleştirmek üzere kesin karar veren (gemirat ha-da’t) 

tarafın cayma hakkı yoktur. Hibe edecek kişi kesin karar vermiş ancak alıcı henüz 

karar vermemişse alıcı cayma hakkına sahipken diğer taraf artık vazgeçemez.557 Kişi 

hibe edeceği malı üçüncü bir şahıs aracılığıyla ulaştırmak isterse aracı malı alıp 

kinyan gerçekleştirdikten sonra artık cayamaz zira kesin kararı gerçekleşmiş kabul 

edilir. Fakat alıcının, mal eline geçinceye dek cayma hakkı vardır.558 Şayet mal eline 

ulaşır da sessiz kalır daha sonra kusurlu olduğunu söylerse bu durumda cayma 

hakkını kaybeder. Kendi mülkiyetine geçtikten sonra istemediğini ifade etmesi 

hâlinde mal sahipsiz kalır. Malı ilk bulup alan kişi malın sahibi olur. Ancak mal 

mülkiyetine geçmeden istemediğini belirtirse mal, sahibine geri döndürülür.559 Öte 

yandan malda kabul edilemeyecek derecede büyük bir kusur olması durumunda eline 

geçtikten sonra dahi vazgeçebileceği söylenmiştir.560 Yazılı olarak yapılan hibe 

işleminde de aynı durum geçerlidir. Bir kimse malını diğer bir kimseye bağışladığına 

dair bir belge yazar da kendisine bağış yapılan kimse bu yazılı belge eline geçtiğinde 

itiraz etmez, sessiz kalırsa cayma hakkını kaybeder, mal mülkiyetine geçmiş olur. 

Şayet belge eline ulaştığında istemediğini ilan ederse mal mülkiyetine geçmez.561 

 
555 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 8:8,14,24; B.Talmud, Bava Batra 137a:7-8, 

152a:3. 
556 Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664. 
557 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590. 
558 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 4:2. 
559 B.Talmud, Keritot 24a:16-24b:1, Gittin 32a:11;  Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 

4:1. 
560 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590. 
561 B.Talmud, Bava Batra 137b:10-138a:1. 



102 

 

Sözlü olarak yapılan hediye verme vaadi bağlayıcı olmamakla birlikte böyle bir 

vaatten dönmenin ahlakiliği hediyenin maddi değerine göre değerlendirilmiştir. 

Şöyle ki yüksek kıymete sahip bir malın bağışlanacağı vadedilmiş ve henüz kinyan 

gerçekleştirilmemiş ise kendisine söz verilen kişinin bu vaade bel bağlamayacağı 

düşünülmüş ve söz veren tarafın caymasında bir beis görülmemiştir. Verilmesi 

vadedilen hediyenin, hediye olarak verilmesi olağan karşılanacak bir değeri haiz 

olması durumunda ise vaadin yapıldığı kimse bu söze itimat edecek ve beklenti içine 

girecektir. Bundan ötürü böyle bir vaatten dönmek şiddetle eleştirilmiş, Yahudi 

âlimleri tarafından; kendisine güvenilmeyecek, doğruluktan yoksun ve hain biri 

olarak nitelendirilmiştir.562 

1.8 KEFALET SÖZLEŞMESİ (ARVUT) 

Kefalet kefilin, borçlunun borcunu yerine getirmemesinin sonuçlarından 

alacaklıya karşı sorumlu olmayı üstlendiği sözleşme türüdür.563 Yahudi hukukunca 

kişinin, borçlunun alacaklıya karşı olan borcunu yerine getirmeyi üstlenmesine izin 

verilmiştir. Genel olarak borçlunun mahkemeye getirilmesi, borcun ödenmesi, evlilik 

sözleşmesi için gereken bedelin ödenmesi, verilen zararın tazmini gibi her türlü 

yükümlülüğe karşı kefalet geçerli görülmüştür.564 Yahudi hukukunda kefalet arvut 

(İbr. ערְבוּת) kelimesi ile ifade edilmektedir ve bu kelime aynı zamanda borca karşılık 

teminat olarak verilen rehin mal bırakma manasına da gelmektedir. Kefil erev (İbr. 

 ve lehine kefil olunan ( חַיָיב  .İbr) kendisi adına kefil olunan borçlu hayyav ,(עָרֵב

alacaklı noşeh (İbr. נושה) kelimeleri ile ifade edilmektedir.565 

Tevrat’ta kefalet sözleşmesi ile ilgili düzenlemeler yer almamakla beraber 

Yaratılış bölümünde566 geçen, Yahuda’nın Bünyamin’in sağ salim geleceğine dair 

kefil olduğundan bahsedilen pasuk borca karşılık kefaletin geçerli olduğuna delil 

olarak gösterilmektedir.567 Ancak burada tam olarak bir kefaletten söz edilemez. Zira 

 
562 Maimonides, MT, Sales 7:9; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 62:17; B.Talmud, Bava Metzia 

49a:11; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 204:8. 
563 TBK md. 581. 
564 B.Talmud, Gittin 49b:15; Elon, “Suretyship”, EJ, 19/320. 
565 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/317. 
566 Gen. 43:9. 
567 B.Talmud, Bava Batra 173b:9. 



103 

 

alacaklı, borçlu ve kefil üçlüsü bulunmamakta, Yahuda hem borçlu hem kefil vasfını 

taşımaktadır.568 Özdeyişler bölümünde569 ise kefil olmaktan sakındırılmakta, 

yabancıya kefil olanın mutlaka zarar göreceği, ödeyecek durumu yoksa yatağının bile 

altından çekilip alınacağı belirtilmektedir.570 Talmud’da ve diğer hukuk kitaplarında 

ise genelde tüketim ödüncü sözleşmesine ve evlilik sözleşmesine (ketuba) kefalet 

bağlamında konu ele alınmıştır. 

1.8.1 Kuruluşu 

Kefalet sözleşmesi borç verme işlemi tamamlanmadan önce veya 

tamamlandıktan sonra kurulabilmekle birlikte sözleşmede asıl olan borç verme işlemi 

tamamlanmadan önce kurulmasıdır. Sözleşme, kefil olma vaadinin borç verilmeden 

önce veya sonra yapılmasına göre farklı şekillerde kurulabilmektedir. Borç verme 

işlemi tamamlanmadan önce kurulacak olan kefalet sözleşmesinin kurulabilmesi için 

tarafların sözlü olarak anlaşması yeterli görülmüştür.571 Borç verilmeden önce 

yapılan kefillik vaadi borcun verilmesi ile bağlayıcı hâle gelmektedir. Dolayısıyla 

kefil olmayı vadeden kişinin borç verilene kadar cayma hakkı bulunmaktadır. Borç 

verildikten sonra cayma hakkını kaybetmektedir.572  

Borç oluştuktan sonra kefaletin geçerli olup olmadığı ise tartışmalıdır.573 Ben 

Nannas borç oluştuktan sonra kefil olmayı geçerli görmez.574 Rabi Yishmael (MS 

90-135) ise borç oluştuktan sonra yazılı olarak yapılan kefalet sözleşmesinin geçerli 

olacağı ve borcun, kefilin satılmamış mallarından tahsil edilebileceği 

görüşündedir.575 Rabi Yohanan (ö. MS 279) bu konuda halaha’nın Rabi Yishmael’in 

görüşü doğrultusunda olduğunu belirtmiştir.576  

 
568 Menachem Elon, Jewish Law: History, Sources, Principles, çev. Bernard Auerbach - Melvin Sykes 

(Philadelphia: The Jewish Publication Society, 1994), 3/1026. 
569 Prov. 20:16, 22:26-27, 27:13. 
570 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/318. 
571 B.Talmud, Bava Batra 176b:2; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 25:2; Kadushin, Jewish Code 

of Jurisprudence, 1/80. 
572 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/82. 
573 Bacher - Dembitz, “Suretyship”, TJE, 11/601. 
574 B.Talmud, Ketubot 102a:7. 
575 The Mishnah, Baba Bathra 10:8. 
576 B.Talmud, Bava Batra 176a:14. 



104 

 

Borç verme işlemi tamamlandıktan sonra sözlü olarak kefalet sözleşmesi 

kurulabilmesi için ise kinyan gerçekleştirilmesi gerekmektedir.577 Bu bağlamda 

Maimonides, borç verildikten sonra üçüncü bir tarafın “Ben kefil olacağım.” demesi, 

alacaklının borçluya dava açtığı sırada üçüncü bir tarafın “Onu bırak, ben kefil 

olacağım.” demesi ya da alacaklı pazar yerinde borçluya baskı yaparken üçüncü bir 

tarafın gelip “Onu bırak ben kefil olacağım.” demesi durumlarında kefaletin 

bağlayıcı olmayacağını, mahkeme huzurunda kefil olacağını ilan etse dahi kefil 

olamayacağını söyler. Bahsedilen bu durumlarda kefilin sorumlu olabilmesinin tek 

yolunun kefil olduğunu kinyan gerçekleştirerek resmileştirmesi olduğunu belirtir.578 

Öte yandan el sıkışma gibi bir eylem ile sözleşme kurmanın örf olduğu yerlerde 

kinyan yerine bu şekilde bir eylem ile de kefalet sözleşmesinin kurulabileceği 

belirtilmiştir.579 

Borç verilirken ya da borç verilmeden önce kefaletin kinyana gerek olmadan 

sözlü olarak kurulabilmesi, borç verildikten sonra sözlü olarak kurulan kefalet için 

ise kinyan gerçekleştirmenin gerekli olmasına sebep olarak Yahudi hukukunda bir 

şey vadeden kimsenin vaadinin geçerli olabilmesi için kesin karar vermiş (gemirat 

ha-da’at) olmasının gerekmesi gösterilmiştir. Diğer bir deyişle kefil olmayı vadeden 

kişi kefil olmaya gerçekten kesin karar vermiş olmalıdır. Borç verme esnasında ya da 

öncesinde kefil olan kişi borcun onun kefaletine güvenilerek verildiğinin bilinciyle 

kefil olacağından kesin karar vermiş sayılır. Fakat borç verildikten sonra kefil olan 

kişinin kesin karar verdiği ancak sözlü vaadine ek olarak kinyan gerçekleştirerek 

vaadini resmîleştirmesiyle anlaşılabilir.580  

Bazı durumlarda, borç verildikten sonra sözlü olarak kurulan kefalet 

sözleşmesinde de kinyan gerçekleştirmeye gerek duyulmamaktadır. Alacaklının 

mahkeme olması hâlinde kişi borçluya kefil olmak istemiş ve mahkeme bunu kabul 

etmişse bu durumda kinyan gerekmemektedir.581 Alacaklının kefalete güvenerek borç 

senedini ya da rehin malı borçluya teslim etmesi durumunda da kinyana gerek 

 
577 The Mishnah, Baba Bathra 176b:2; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/80. 
578 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 25:1. 
579 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/318. 
580 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/318. 
581 B.Talmud, Bava Batra 176b:1-2; Maimonides, MT, Creditor and Debtor  25:2. 



105 

 

yoktur.582 Son olarak kefil tüzel kişiyse de kinyana gerek olmadan borç verildikten 

sonra dahi sözleşme sözlü olarak kurulabilmektedir.583 

Sözleşmenin geçerlilik kazanabilmesi için kefilin, kefil olmayı üstlendiği 

miktarı bilmesi gerekip gerekmediği ise Yahudi âlimleri arasında ihtilaflıdır. Bazı 

bilginler kişinin “Her ne miktar verirsen ver ben ona kefilim.” demesi durumunda 

miktar ne kadar büyük olursa olsun kefil olacağını ileri sürmüştür. İçlerinde 

Maimonides’in de bulunduğu diğer birtakım bilginlere göre ise kişi neye kefil 

olduğunu bilmediği için kesin karar vermiş sayılmaz ve kefalet geçerlilik 

kazanmaz.584 Diğer bir görüş ise bu durumda kefilin maddi imkanlarının göz önünde 

bulundurulacağıdır. Buna göre kefalet ancak kefilin maddi olarak güç yetirebileceği 

miktarda bağlayıcı olmaktadır. Halaha ise ilk görüş doğrultusunda yani kefil olunan 

miktar belirsiz olsa bile kefaletin geçerli olacağı yönündedir.585 

Kefaletin kurulabilmesi için kefilin, borcun tamamına kefil olması şart 

koşulmamıştır. Borcun yalnızca bir kısmına da kefil olunabilmektedir. Bu durumda 

alacaklı yalnızca kefil olunan kısmı kefilden tahsil edebilir. Ayrıca kefil, borcun 

ödeme vakti geldikten sonra sadece belirli bir süre boyunca kefil olmayı şart 

koşabilir.586 Örneğin ödeme tarihinden sonra 1 ay kefil olacağını, 1 ay sonunda 

kefaletin sona ereceğini, bu süreden sonra borç için kendisine başvurulmamasını şart 

koşabilir. 

1.8.2 Alacaklının Borcun Ödenmesi için Kefile Başvurması 

Yahudi hukukuna göre alacaklı, borcun ödenmesi için yalnızca bazı koşulların 

oluşması hâlinde kefile başvurabilmektedir. Alacaklı borcunu tahsil için ilk olarak 

borçluya başvurmalı şayet borçlunun malı varsa borcu bu maldan almalıdır.587 Fakat 

borçlu ölmüşse, borcunu ödeyecek mala sahip değilse veya malları ya da kendisi ülke 

dışındaysa ya da borçlu ödeme yapmayan ve mahkemeye gelmeyi reddeden zorba 

 
582 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/80. 
583 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/318. 
584 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 25:13. 
585 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/319. 
586 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/319. 
587 B.Talmud, Bava Batra 173b:7-8, Bekhorot 48a:6. 



106 

 

biriyse bu durumda alacaklı kefile başvurabilmektedir.588 Nitekim kefil kendisine 

ancak bu gibi hâllerde başvurulması niyetiyle kefil olmakta, her hâlükârda kendisine 

başvurulması gayesini gütmemektedir.589  

Kefilin, kefil olmayı vadederken kullandığı tabirler de borcun kendisinden 

tahsil edilebilmesi konusunda etkili olmaktadır. Talmud, kişinin kefil olduğunu 

belirtirken kullandığı tabirlere göre iki çeşit kefil olduğunu belirtir: “Normal kefil” 

ve mutlak, koşulsuz kefil manasına gelen “kablan kefil”. Kişi eğer borç verecek 

şahsa karşı: 

“Ona borç ver, ben kefilim.”,  

“Ona borç ver, borcu ben ödeyeceğim.”,  

“Ona borç ver, borcu ödemekle ben yükümlüyüm.”, 

“Ona borç ver, parayı ben sana geri ödeyeceğim.” tabirlerinden birini kullanırsa 

normal kefil olur. Şayet kefil olacak kişi: 

“Ona ver, ben kablan kefilim.”, 

“Ona ver, borcu ben ödeyeceğim.”,  

“Ona ver, borcu ödemekle ben yükümlüyüm.”,  

“Ona ver, sana parayı geri vereceğim.” ifadelerinden birini kullanırsa kablan kefil 

olmuş olur.590 Maimonides ise yalnızca “Ona borç ver, ben sana vereceğim.” demesi 

hâlinde kablan kefil olacağı, diğer ifadelerin kullanılması hâlinde normal kefil 

olacağı görüşündedir. Normal kefile yukarıda saydığımız durumlar haricinde borç 

tahsili için başvurulamamaktadır. Kablan kefile ise başvurulabilmektedir. Alıcı 

herhangi bir şart koşmamış olsa da ilk olarak kablan kefile başvurup borcu ona 

ödetebilir.591 

 
588 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 25:3; Elon, “Suretyship”, EJ, 19/319. 
589 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/318. 
590 B.Talmud, Bava Batra 174a:3-4. 
591 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 25:5. 



107 

 

Alacaklı “Borcu dilediğimden tahsil etme şartıyla borç veriyorum.” diye şart 

ileri sürmüş olsa dahi borçlunun malı varken normal kefile başvuramaz. Fakat kefilin 

kablan kefil olması hâlinde borçlunun malı bulunsa bile alacaklı borcunu direkt 

olarak kablan kefilden tahsil edebilir.592 Rabban Shimon ben Gamliel’e göre ise 

borçlunun malı olduğu takdirde kefil ister normal kefil olsun ister kablan kefil olsun 

borç kendisine ödetilemez.593 Halaha, borçlunun malı varken normal kefile 

başvurulamayacağı, kablan kefile ise başvurulabileceği şeklindeki ilk görüş 

doğrultusundadır.594 Maimonides’e göre doğrudan normal kefile başvurabilme 

imkânı, koşulan şartta kullanılan ifadelere bağlıdır. Ona göre şayet alıcı borç verirken 

“Borcu kimden istersem tahsil edebilmem şartıyla borç veriyorum.” diye şart 

koşmuşsa borçlunun malı varken borcu normal kefilden tahsil edemez. Eğer “Borcu 

ilk önce kimden istersem ondan tahsil edebilmem şartıyla borç veriyorum.” diye şart 

koşmuşsa bu takdirde borçlunun malı olsa dahi ilk olarak normal kefile 

başvurabilir.595 Ancak halaha iki ifadenin arasında fark olmadığı yönündedir.596 

Öte yandan alacaklının ilk olarak kefile başvurma hakkına sahip olması kefil 

yerine ilk olarak borçluya başvuramayacağı anlamına da gelmemektedir. Dilerse 

kefilden borcunu tahsil etmek yerine borçlunun ödeme yapmasını bekleyebilir. 

Ancak kefil kablan kefil ise ve parayı alacaklıdan alıp borçluya o vermişse bu 

durumda kablan kefil borçlu gibi kabul edilir ve alacaklı borcu sadece kefilden 

alabilir.597 

Alacaklının borcu ödemesi için kefile başvurduğu durumlarda kefile borcu 

ödemesi için otuz gün mühlet verilir. Bu otuz gün içerisinde borçlu kefilden herhangi 

bir ödeme talep edemez. Ancak daha erken bir müddette ödeyeceği yönünde alacaklı 

ve kefil aralarında şart koşmuşsa şarta uyulur.598 

 
592 B.Talmud, Bava Batra 173b:18; Maimonides, MT, Creditor and Debtor  25:5. 
593 B.Talmud, Bava Batra 174a:1. 
594 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/318-319. 
595 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 25:4. 
596 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/319. 
597 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:3. 
598 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:2; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/81. 



108 

 

1.8.3 Kefilin Ödediği Miktarı Borçludan Geri Alması 

Kefil, şayet borç kendisinden tahsil edilmişse ödediği miktarı ve yaptığı 

harcamaları asıl borçludan alabilir. Önceden böyle bir şart koşulmasına da gerek 

yoktur. Üstelik borç sözleşmesi sözlü olarak kurulsa yahut şahitsiz olarak kurulsa da 

kefil, borçlu adına ödediği miktarı borçludan tahsil edebilmektedir. Ancak bunu 

yapabilmesi için borç senedini borçluya ibraz etmesi yeterli olmamaktadır.599 

Alacaklının onayını içeren, borcu ödediğine dair senetle birlikte borçluya 

başvurmalı600 ya da ödediğine dair şahit getirmelidir.601 Zira kefilin onaysız belge 

getirmesi hâlinde alacaklının senedi düşürmüş, kefilin de ödeme yapmadığı hâlde 

senedi alıp borçluya getirmiş olabileceğinden şüphelenilir.602 Ayrıca kefilin, ödediği 

miktarı borçludan talep edebilmesi için borçlunun isteği ile kefil olmuş olması 

gerekmektedir. Borçlunun talebi olmadan kendi arzusuyla kefil olması hâlinde 

başkasının borcunu ondan habersiz bir şekilde ödeyen kişi gibi kabul edilir ve bu 

durumda borçlu ona ödeme yapmak zorunda değildir.603 Bununla birlikte kefalet 

sözleşmesi borçlunun huzurunda kurulduğu takdirde borçlunun isteğiyle kurulmuş 

varsayılır.604  

Kefil, borçlu öldükten sonra mirasçılarına haber vermeden, inisiyatif alarak 

borcu öderse bu durumda şayet borçlunun, borcunu ödemeden öldüğü biliniyorsa 

kefil mirasçılarına başvurarak ödediği miktarı onlardan alabilir.605 Fakat bunun için 

mirasçılara, borçlunun ölmeden önce borcunu ikrar ettiğine dair ya da borcunu 

ödemediği için ceza almış vaziyetteyken öldüğüne dair delil getirmelidir.606  Ölen 

borçlunun Yahudi olmaması durumunda ise mirasçıların ödeme yükümlülüğü 

yoktur.607  

 
599 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:6; Elon, “Suretyship”, EJ, 19/320. 
600 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:7. 
601 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/82; Schechter - Dembitz, “Indemnity”, TJE, 6/580. 
602 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:7. 
603 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:6. 
604 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/320. 
605 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:6. 
606 Schechter - Dembitz, “Indemnity”, TJE, 6/580. 
607 B.Talmud, Bava Batra 174b:7; Maimonides, MT, Creditor and Debtor  26:6. 



109 

 

1.8.4 Sona Ermesi 

Kefaletin, asıl borçlunun borcuna tabi olarak yapılan bir sözleşme olması 

hasebiyle asıl borçlunun borcu ortadan kalktığında kefilin de borcu ortadan kalkmış 

olur. Kefilin, kefalet görevini yerine getirmesiyle de sözleşme sona ermektedir. 

Kefil, kefaletinin yalnızca belirli bir süre için geçerli olmasını şart koşmuşsa bu 

sürenin dolmasıyla da kefalet sona erer. Örneğin borç ödeme vakti geldikten sonra 

yalnızca bir ay kefil kalacağını şart koşmuşsa bu sürenin dolmasıyla kefalet 

sözleşmesi iptal olur. Şayet alacaklı borcun ödenme tarihi geldiği hâlde borçlunun 

kasabadan gitmesine izin verdiyse kefilin sorumluluğu da düşer. Posekim’in 

çoğunluğuna göre kefaletin sona ermesinin bir diğer yolu borcun ödeme vakti geldiği 

hâlde alacaklının borcu tahsil etmeyi ihmal etmesidir. Son olarak alacaklı borçludan 

aldığı rehin malı geri iade ederse de kefalet sona erer.608 

1.9 VEKÂLET SÖZLEŞMESİ (ŞELİHUT) 

Vekâlet sözleşmesi kişinin başkası adına, onun emirleri doğrultusunda, vekil 

sıfatıyla iş yapmayı üstlendiği ve bu yaptığı işlerin vekili olduğu kişiyi yasal olarak 

bağladığı bir sözleşmedir. Yahudi hukukunda vekâlet şelihut (İbr. שְלִיחוּת), vekil 

şeliah (İbr.  ַשָלִיח) ve müvekkil de şoleah (İbr.  ַשוֹלֵח) olarak isimlendirilir.609 

Talmud’da da zikredildiği üzere Yahudi hukukunda vekâlet sözleşmesi ile ilgili 

temel prensip kişinin vekilinin kendisi gibi kabul edilmesidir.610 Dolayısıyla vekilin, 

müvekkilin emirleri doğrultusunda yaptığı işler bizzat müvekkil tarafından yapılmış 

gibi kabul edilir. Ancak bu durum vekilin müvekkili adına suç ya da günah 

işleyebileceği manasına da gelmemektedir. Zira yine Talmud’da belirtildiğine üzere 

“Suç işleme konusunda vekâlet yoktur.”611   

Tevrat’ta doğrudan vekâlet sözleşmesi ile ilgili hükümler yer almamakla 

birlikte Tanaim âlimleri Tevrat’ta geçen bir pasuktan hareketle vekil aracılığıyla 

işlem yapmanın geçerli olduğu sonucuna ulaşmışlardır. Tesniye’de geçen: “…ona 

(karısına) boşanma belgesi yazdı ve belgeyi ona verdi. Ardından onu evden dışarı 

 
608 Elon, “Suretyship”, EJ, 19/319-320. 
609 Dembitz, “Agency, Law of”, TJE, 1/232. 
610 B.Talmud, Kiddushin 41b:5, Nedarim 72b:9, Nazir 12b:3. 
611 B.Talmud, Kiddushin 42b:7. 



110 

 

gönderdi.”612 ifadesindeki “Gönderdi (İbr. ּה  fiili yerine boşanmayı ifade eden ”(וְשִלְחִָּ֖

başka bir fiilin kullanılmamasının sebebinin kocanın boşanma belgesini vekili 

aracılığıyla da verebileceğini öğretmek olduğu söylenmiştir.613 Talmud’da da 

doğrudan vekâlete ayrılmış bir bölüm bulunmamaktadır. Vekâlet konusuna yalnızca 

ticari ilişkiler, nikah ve boşanma gibi diğer konular işlenirken yeri geldiğinde 

değinilmiştir.614 Daha sonra gelen Yahudi hukukçuları vekâlet sözleşmesinin 

kurulma şekli, sınırları, feshedilmesi ve vekilin sorumlulukları gibi vekâlete dair 

birçok hüküm ortaya koymuştur.615  

1.9.1 Kuruluşu 

Vekâlet sözleşmesinin ücretli ya da ücretsiz olarak kurulması için halaha’ya 

göre kinyan gerçekleştirilmesine veya herhangi bir yazılı belge oluşturulmasına gerek 

görülmemiştir. Yalnızca tarafların sözlü olarak anlaşması yeterli görülmüş, şahit 

tutmak dahi şart koşulmamıştır. Şahitler ancak anlaşmazlık olması durumlarında 

kendilerine başvurmak adına gerekli görülmüştür.616 Ancak mahkemede kendisini 

temsil etmesi için birini vekil tayin eden kişinin verdiği yetkiye dair bir belge 

hazırlaması ve ayrıca kinyan gerçekleştirmesi gerekli görülmüştür. Şayet bu 

minvalde bir belge hazırlamazsa vekil onun adına davaya giremez. Zira bu durumda 

davalı, muhatabının o olmadığı yönünde itiraz edecektir.617  

Müvekkilin vekil olacak kişiye yetki vermesi ya da onu vekil olarak ataması 

sonrası bu kişinin sözlü olarak kabul ettiğini beyan etmesi yahut bir şey demeden, 

kendisine verilen işe koyulması ile vekâlet sözleşmesi kurulmaktadır.618 Ayrıca vekil 

olarak atanmayan kişi, bir kimse adına bir işlemde bulunur yahut vekil olarak atanan 

kişi yetkisinin sınırlarını aşan bir işlemde bulunur da kendisi adına işlem yapılan kişi 

bunu onaylarsa bu işlemler de vekâlet sözleşmesi çerçevesinde yapılmış kabul 

 
612 Deu. 24:1. 
613 B.Talmud, Kiddushin 41a:9-10. 
614 L.M. Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, The Jewish Quarterly Review 8/4 (Temmuz 

1986), 615. 
615 Rakover, “Agency”, EJ, 1/449. 
616 Maimonides, MT, Agents and Partners 1:1; Rakover, “Agency”, EJ, 1/450; Kadushin, Jewish Code 

of Jurisprudence, 5/895-896. 
617 Maimonides, MT, Agents and Partners 3:1; B.Talmud, Bava Kamma 70a:5. 
618 Israel Herbert Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, The Jewish Quarterly Review 13/2 (Ekim 

1922), 138. 



111 

 

edilir.619 Zira bir kişinin gıyabında ona fayda sağlayacak işler yapılabileceği kabul 

edilmiştir. Kişinin gıyabında onun yararına olmayacak faaliyetlerde bulunulması 

hâlinde ise vekâlet geçerli olmamaktadır.620 

Müvekkil vekile yapması gereken işi detaylıca anlatmak zorunda değildir. Bu 

durumda vekil işin detaylarında uygun gördüğü şekilde hareket edebilir. Ya da takdir 

yetkisini tamamen vekile bırakabilir. Uygun gördüğün araziyi al veya uygun 

gördüğün miktarda şu malı al gibi takdir yetkisi verebilir.621 Hatta uygun gördüğün 

biriyle benim adıma nikah sözleşmesine katıl diyerek kendisini dilediği bir kimseyle 

evlendirmesi için yetki vermesi dahi geçerlidir.622 

1.9.2 Vekil-Müvekkil Olabilme Ehliyeti 

Vekâlet sözleşmesinin bağlayıcı olarak kurulabilmesi için vekilde ve 

müvekkilde birtakım şartlar aranır. İki tarafın da akli dengesi yerinde ve yetişkin bir 

Yahudi olması, sağır-dilsiz olmaması gerekir. Vekil ve müvekkil olma konusunda 

kadın-erkek, köle-hür ayrımı yapılmamıştır. Kadının evli de olsa bekar da olsa vekil 

olabileceği belirtilmiştir.623 

On üç yaşından küçük erkek, on iki yaşından küçük kız çocuğu vekil ya da 

müvekkil olamamaktadır.624  Ancak üçüncü tarafın açık izni varsa üçüncü kişiye para 

veya mal taşıyabilir. Dolayısıyla bir baba çocuğunu bir mal sipariş vermesi için 

satıcıya yollasa ve satıcı malı çocuğa teslim etse bu durumda rabiler çocuğun mala 

vereceği zarardan satıcının sorumlu olacağına karar vermiştir. Çünkü çocuk 

babasının vekili olarak o malı satın alamaz. Bu nedenle satıcı malı babasına kendisi 

ya da sorumlu bir kişiyle ulaştırmalıdır.625 

Yahudi olmayan kimselerin bir Yahudi’ye vekillik ya da müvekkillik yapması 

da geçersizdir. Talmud’da bununla ilgili Yahudi âlimlerin “Siz nasıl ahdin 

 
619 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 139-140. 
620 The Mishnah, Erubin 7:11; B.Talmud, Eruvin 46b:2, 81a:2, Ketubot 11a:4. 
621 Rakover, “Agency”, EJ, 1/450. 
622 The Mishnah, Kiddushin 2:1; Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, 615. 
623 The Mishnah, Gittin 2:5; Maimonides, MT, Agents and Partners 2:2; Karo, Shulchan Arukh, çev. 

Sefaria, Even HaEzer 141:31. 
624 Dembitz, “Agency, Law of”, TJE, 1/232. 
625 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 148-149; Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, 

619. 



112 

 

üyeleriyseniz vekilleriniz de öyle olmalı.” sözüne yer verilir. Yahudi olmayanlarla 

yapılacak iş alım-satım gibi dini bir hüviyete sahip olmasa bile onlarla vekâlet 

sözleşmesine girmek yasaklanmıştır.626 Levinthal’a göre Yahudi olmayanlarla 

vekâlet sözleşmesi yapılmasının yasaklanmasının nedeni Yahudi hukukunda vekilin 

sıklıkla yemin etmek zorunda kalacağı durumların bulunmasıdır. Ona göre âlimler, 

Yahudi olmayanları bu sıkı yasalara uymaya zorlamak istemediği için bu hükmü 

koymuşlardır.627 

Vekilde aranan bu şartlar vekâlet sözleşmesi kurulurken vekilde mevcut 

bulunmalıdır. İşini yaparken vekilliğe ehil hâle gelecek olsa bile sözleşme kurulurken 

ehil değilse sözleşme geçersiz olmaktadır.628 Örneğin bir adam boşanma belgesini 

eşine ulaştırması için bir çocuğu vekil olarak tayin etse ve çocuk belgeyi kadına 

verdiğinde ergenliğe girmiş bulunsa ya da Yahudi olmayan biri vekil olarak atansa 

ve görevini yerine getirirken Yahudi olmuş olsa bu durumda vekâlet geçersiz kabul 

edilir ve boşanma vaki olmaz. Sözleşme kurulurken vekil ehil olsa daha sonra 

ehliyetini kaybetse ve işini yaparken tekrar ehil hâle gelse bu durumda aradaki 

ehliyetini kaybetme durumu sözleşmeye zarar vermemekte ve yaptığı işlem geçerli 

kabul edilmektedir. Zira vekil akdin başında ve sonunda vekillik için gereken şartları 

haizdir.629 Genel prensip başta ve sonda ehil olanın ehil kabul edileceği, başta ve 

sonda ehil olmayanın ehliyetsiz kabul edileceği yönündedir.630 Dolayısıyla sözleşme 

başında ehil olduğu hâlde işini yaparken ehliyetini yitirmiş bulunan, örneğin 

sözleşme kurulduktan sonra sağır-dilsiz hâle gelen ve iyileşmeyen kişinin de vekâleti 

geçersizdir.631 

1.9.3 Vekilin Müvekkile Karşı Sorumlulukları 

Vekilin temel görevi müvekkili adına yapmayı vadettiği işi yapmasıdır. Ücretli 

ya da ücretsiz vekil kendisine verilen görevi titizlikle yerine getirmeli ve müvekkilin 

 
626 B.Talmud, Kiddushin 41b:10, Bava Metzia 71b:10; Maimonides, MT, Agents and Partners 2:1; 

Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 188:1. 
627 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 150. 
628 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 152. 
629 The Mishnah, Gittin 2:6; Maimonides, MT, Divorce 6:8; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even 

HaEzer 141:32. 
630 B.Talmud, Bava Batra 128a:11. 
631 B.Talmud, Gittin 23a:19. 



113 

 

şartlarına riayet etmelidir.632 Şayet müvekkilin verdiği emirleri ihlal eder yahut 

verilen işin detaylarında küçük de olsa hata yaparsa yaptığı işlemler geçersiz olur. 

Zira bu durumda müvekkil “Seni benim yararıma çalışman için tuttum zararıma 

çalışman için değil.” diyerek vekilin tasarrufunu kabul etmeyecektir.633 Buna binaen, 

müvekkilin vekile bir dönümlük arazisini satması için vekâlet vermesine karşın 

vekilin iki dönümlük araziyi satması durumunda vekilin, müvekkilin talimatlarını 

aşmış sayılacağı ve fazladan sattığı bir dönümün satışının geçersiz olacağı yalnızca 

bir dönümlük arazinin satışının geçerli olacağı belirtilmiştir. Bunun aksine şayet iki 

dönümlük araziyi satmasını ister de vekil bir dönümlük arazisini satarsa bu durumda 

müvekkilin emrini ihlal etmiş sayılır ve satış geçersiz olur.634  

Müvekkil vekile buğday almasını söylese fakat vekil arpa alsa bu durumda 

eğer müvekkil zarara girmişse zararı vekil karşılamalıdır zira müvekkilin emrine 

aykırı davranmıştır. Şayet arpa fiyatının buğday fiyatını geçmesi nedeniyle kâr elde 

edilmişse bu takdirde Maimonides elde edilen kârın müvekkile ait olacağını 

söylerken Talmud’da zikredilen bir görüşe göre kâr vekilin olur. Diğer bir görüşe 

göre ise kârı aralarında paylaşırlar.635 Müvekkil, vekile belirli bir fiyatı olan bir 

maldan belirli bir miktar satın almasını söylese vekil aynı fiyata fazladan mal alsa bu 

durumda satıcının fazlalığı hediye ettiği düşünülür ve fazlalık müvekkil ve vekil 

arasında paylaştırılır. Aynı durumda malın belirli bir fiyatı yoksa satıcının malın 

fiyatında indirim yaptığı düşünülür ve fazlalık müvekkile ait kabul edilir. Rabi 

Yehudah ise vekilin kazandığı beklenmeyen fazlalığın vekile ait olacağı 

görüşündedir.636 

Vekil müvekkili adına, kendisinin vekil olduğunu bildirerek üçüncü bir kişiden 

mal alsa ya da ona mal satsa ancak bu alışveriş esnasında müvekkilinin emirlerini 

ihlal ettiği ortaya çıksa işlem iptal olur. Mal geri iade edilir. Aynı durumda vekil 

üçüncü kişiye vekil olduğunu bildirmemişse satış geçerli kabul edilir lakin 

 
632 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 174; Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, 627. 
633 Maimonides, MT, Agents and Partners 1:2; B.Talmud, Ketubot 99b:10, Bava Batra 169b:11. 
634 Maimonides, MT, Agents and Partners 1:4. 
635 B.Talmud, Bava Kamma 102b:1; Maimonides, MT, Agents and Partners 1:5. 
636 Nahum Rakover, Unjust Enrichment in Jewish Law (Kudüs: The Library of Jewish Law, 2000), 

147. 



114 

 

oluşabilecek zarara karşı vekil sorumlu kabul edilir.637 Müvekkil vekile belirli bir 

mal satın alması için para verse fakat vekil malı kendi parası ile kendisine satın alsa 

işlemin geçerli olacağı yani malın vekile ait olacağı ancak müvekkiline ihanet 

etmesinden dolayı dolandırıcı olarak nitelendirileceği belirtilmiştir. Bu durumda 

müvekkilin yasal olarak malı vekilden isteme hakkı da bulunmamaktadır. Şayet 

müvekkilin parasıyla malı kendine almaya niyet etmişse mal müvekkilin olur.638 

Vekil malı hiç satın almasa yani kendisine verilen emri yerine getirmese müvekkil 

onu dava edemez, zararını karşılamasını talep edemez. Yalnızca kendisine karşı 

sözlü olarak şikâyette bulunabilir.639 Bununla birlikte vekilin, malın satın 

alınmamasından dolayı müvekkilin mahrum kaldığı zararı karşılaması gerektiği 

görüşü de mevcuttur.640 Ayrıca vekilin satmakla görevlendirildiği malı anlaşılan 

fiyattan da olsa kendisine satın alması da yasaklanmıştır.641 Müvekkilden izin alması 

hâlinde ise kendisi satın alabilir.642 

Vekilin, müvekkilin malına ya da parasına zarar gelmesi durumunda tazminle 

yükümlü olup olmadığı ücretli (İbr. Sarsur) ya da ücretsiz vekil (İbr. Şeliah) 

olmasına göre farklılık göstermektedir. Ücretli olarak vekillik yapan kişi ücretli 

emanetçi olarak değerlendirilir ve ücretli emanetçi ile aynı sorumluluk düzeyine 

sahiptir. Dolayısıyla satmak üzere müvekkilden aldığı mal kaybolsa, zarar görse ya 

da çalınsa ücretli vekil tazminle yükümlü olur. Ücretsiz vekil ise ücretsiz emanetçi 

gibi kabul edilir ve yalnızca mala kasten zarar vermesi ya da ihmalkârlığı sonucu 

mala zarar gelmesi durumlarında tazminle yükümlü tutulur.643  

1.9.4 Vekil Aracılığıyla Yapılamayan İşlemler 

Vekil aracılığıyla yapılması yasak olan veya geçersiz olan bazı eylemler 

mevcuttur. Kişi kendisinin yapması yasak olan işleri vekil aracılığıyla yapamaz. 

 
637 Maimonides, MT, Agents and Partners 2:4. 
638 Maimonides, MT, Sales, 7:10; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 62:14; Levinthal, “The Jewish 

Law of Agency”, 177. 
639 Maimonides, MT, Agents and Partners 1:5. 
640 Rakover, “Agency”, EJ, 1/451. 
641 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/94. 
642 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 179. 
643 Maimonides, MT, Agents and Partners 2:7; Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 176; 

Rakover, “Agency”, EJ, 1/451; Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, 630. 



115 

 

Talmud’da zikredilen bu konudaki genel kural bir yasağı çiğnemek üzere vekil tayin 

edilemeyeceğidir. Şayet bir kimse kendisi adına bir suç işlemesi için bir vekil tutarsa 

işlenen suçtan dolayı müvekkil değil vekil sorumlu olur. Vekil suçu müvekkil adına 

değil kendi adına işlemiş sayılır.644 Ancak her ne kadar müvekkil işlenen suçun faili 

olarak kabul edilmese de bu konuda vekil tayin etmesinden dolayı mahkeme 

tarafından cezalandırılacağı belirtilmiştir.645 Müvekkilin asıl suçlu olarak kabul 

edilmemesinin sebebi olarak onun, vekilin yasak olan bir fiili gerçekten 

yapmayacağını düşünerek vekâlet vermiş olabileceği bu nedenle sorumlu 

tutulmayacağı söylenmiştir.646 Ayrıca vekilin Tanrı’nın emirlerine uymak yerine 

müvekkilin emirlerine uymuş olması nedeniyle suçlu kabul edildiği de ifade 

edilmiştir.647 Vekilin, yaptığı işin yasaklanmış bir iş olduğunu bilmemesi hâlinde ise 

işlenen suçtan müvekkil sorumlu tutulmaktadır.648 “Bir yasağı çiğnemek üzere vekil 

tayin edilemez” kuralının sadece ceza hukukunda mı yoksa medeni hukukta da mı 

geçerli olduğu konusu ise tartışmalıdır. Bir görüşe göre ceza hukukuna dahil olan 

konularda işlenen suçlarda vekil sorumlu olurken medeni hukuka dahil olan 

konularda işlenen suçlarda suçu bizzat müvekkil işlemiş kabul edilir. Yani kural 

sadece ceza hukukuna dahil olan fiillerde geçerlidir. Diğer bir görüş ise kuralın 

medeni hukuk alanını da kapsadığı dolayısıyla işlenen suçtan vekilin sorumlu 

olduğudur.649 

Kişi sözleşmenin kurulma anında kendisinin yapması mümkün olmayan bir 

şeyi yapması için de vekil tayin edemez. Örneğin kişi dul olduğunu düşündüğü bir 

kadınla kendisini evlendirmesi için birini vekil tayin etse ancak o vakitte 

(sözleşmenin kurulduğu anda) kadının henüz boşanmadığı ortaya çıksa vekâlet 

geçersiz kabul edilir. Vekil, kadının yanına ulaştığında kadın boşanmış olsa dahi 

onları evlendiremez. Zira vekil tayin etme esnasında kadının evli olması evlendirme 

 
644 B.Talmud, Kiddushin 42b:7, 43a:8, Bava Metzia 10b:10. 
645 Rav Moshe Taragin, “Appointing a Shaliach to Perform an Aveira”, Etzion (Erişim 06 Ocak 2022).  
646 Rav Mordechai Willig, “Shelichut le-Dvar Aveira and the Heter Mekhira”, Etzion (Erişim 06 Ocak 

2022). 
647 Rakover, “Agency”, EJ, 1/450; Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, 623.  
648 Willig, “Shelichut le-Dvar Aveira and the Heter Mekhira”. 
649 Wygoda, “Agency”, TJE, 1/452. 



116 

 

yönündeki vekâlet sözleşmesinin hiç kurulmamasına yol açmıştır.650 Son olarak, 

tefilin651 takmak veya sukkah’ta652 bulunmak gibi bireysel olarak yapılması gereken 

bir iş için de vekil tayin edilememektedir.653 

1.9.5 Vekilin Başkasını Vekil Olarak Ataması  

Vekil kendisine verilen görevi yapması için bir başkasını vekil tayin edebilir.654 

Maimonides, müvekkilin malının başkasına verilmesinden razı olmayabileceği 

düşüncesiyle vekilin başkasını vekil atayabilmesini başlangıçta şart koşulmasına 

bağlamıştır. Ona göre, vekil ikinci bir vekile vekâlet verebilmeyi şart koşmuş ve 

müvekkil de kabul etmişse bu durumda vekâlet verdiğine dair belge hazırlayarak 

başkasına vekâlet verebilir.655  

İkinci vekil birinci vekil ile aynı konuma sahiptir. O da tıpkı birinci vekil gibi 

başkasını vekil olarak atamak istiyorsa müvekkilin iznini almak zorundadır.656 İkinci 

vekil her ne kadar birinci vekilden vekâlet almışsa da müvekkilin vekilliğini 

yapmaktadır ve dolayısıyla birinci vekilin ölmesi hâlinde de vekâleti devam 

etmektedir. Yine bu sebebe binaen müvekkilin ölümü hâlinde birinci vekil gibi ikinci 

vekilinde vekâleti sona ermektedir.657 İkinci vekilin ölmesi hâlinde ise birinci vekil 

vekâleti onun mirasçılarından alıp görevi kendi yapabilir yahut yine başkasına 

vekâlet verebilir.658 Birinci vekilin diğer vekilin görevine son verip veremeyeceği 

konusu ise tartışmalıdır.659 

 
650 B.Talmud, Nazir 12b:1-2. 
651 Tefilin: “Hafta içi sabah ibadetinde giyilen, küp şeklindeki siyah deri kutular. Siyah deri kayışlarla 

sol ele (sol elini kullanan kimseler için sağ ele) ve başa takılan bu kutular Tora’dan dört pasaj 

içermektedir. Bu pasajlar (Çıkış 13:1-10, 13:11-16; Tesniye 6:4-9, 11:13-21) …” bk. Yaakov Gartner, 

“Tefillin”, The Oxford Dictionary, 679. 
652 Sukkah: Yahudilerin, Sukot Bayramı’nda, Mısır’dan çıkışı anmak üzere evlerinin içine kurup yedi 

gün boyunca içerisinde kaldıkları çadır. bk. Steinberg, “Sukkot”, The Cambridge Dictionary, 569-570. 
653 Rakover, “Agency”, EJ, 1/450. 
654 B.Talmud, Kiddushin 41a:10, Gittin 29b:3-6. 
655 Maimonides, MT, Agents and Partners 3:8. 
656 Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 141:39. 
657 B.Talmud, Gittin 29b:8; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 141:41. 
658 Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 141:42. 
659 Wygoda, “Agency”, TJE, 1/453. 



117 

 

1.9.6 Sona Ermesi 

Vekâlet sözleşmesi birkaç farklı şekilde sona erebilmektedir. Öncelikle normal 

şartlarda, vekilin müvekkili adına yapmayı üstlendiği işi tamamlamasıyla sözleşme 

sona ermektedir. İşin ne zaman tamamlanmış sayılacağı ise işin doğasına ve örfe 

göre belirlenmektedir.660  

Sözleşmenin sona ermesinin bir diğer yolu ise müvekkilin vekili görevinden 

azletmesidir. Müvekkil vekilin görevine istediği zaman son verme yetkisine sahiptir. 

Vekilin yetkileri elinden alındıktan sonra yaptığı işlemler artık sabık müvekkili 

bağlamamaktadır.661 Üstelik vekilin görevine son vermesi için bir mazeretinin 

bulunmasına gerek yoktur.662 Bu hüküm mahkemede temsil yetkisi verilen vekil 

(avukat) için de geçerlidir.663 Öte yandan vekilin ücretli vekil olması hâlinde 

sözleşmenin sonlandırılması nedeniyle vekil zarara uğrayacaksa bu zararın müvekkil 

tarafından karşılanması gerektiği yönünde görüş de mevcuttur.664 Müvekkilin, 

vekilin görevini iptal etmek için kinyan gerçekleştirmek gibi bir işlem yapmasına 

gerek görülmemiştir. Halaha azletmenin sözlü olarak yapılmasının yeterli olduğu 

yönündedir.665  

Müvekkilin vekâlet sözleşmesini sonlandırma yetkisi olduğu gibi vekil de 

dilerse görevini yerine getirmeden önce vekillikten vazgeçebilmektedir. Müvekkilin, 

vekillikten vazgeçen vekile karşı dava hakkı yoktur.666 Fakat vekilin görevini 

yapmaması nedeniyle müvekkilin kârdan mahrum kalması durumunda vekilden bu 

mahrum kalınan kârın talep edilebileceği görüşü bulunmaktadır.667Ayrıca vekilin, 

müvekkilin emirlerini ihlal etmesi ile de sözleşme fesholabilmektedir.668 

 
660 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 166. 
661 Dembitz, “Agency, Law of”, TJE, 1/233. 
662 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 167. 
663 Maimonides, MT, Agents and Partners 3:8. 
664 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 169. 
665 Rakover, “Agency”, EJ, 1/451. 
666 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 170. 
667 Rakover, “Agency”, EJ, 1/451. 
668 Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 5/907. 



118 

 

Müvekkil veya vekilin ölümü ile de vekâlet sözleşmesi sona ermektedir.669 

Müvekkilin ölmesinden sonra vekilin tasarrufları müvekkilin mirasçılarını bağlamaz. 

Vekil, müvekkilin ölümünden haberi olmadan tasarrufta bulunsa da yaptıkları 

geçersizdir. Son olarak müvekkil ya da vekilin akli dengesini kaybetmesi, sağır ve 

dilsiz kalması gibi ehliyetini kaybetmesi durumlarında da vekâlet sözleşmesi sona 

ermektedir.670

 
669 The Mishnah, Gittin 1:6; Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, 630. 
670 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 170-172. 



119 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İSLAM HUKUKU ÖZEL BORÇ İLİŞKİLERİ 

2.1. SATIŞ SÖZLEŞMESİ (BEY‘) 

Satış sözleşmesi İslam hukukunda bey‘ akdi adıyla bilinmekte ve fıkıh 

kitaplarında “kitâbu’l-bey‘” ya da “kitâbu’l-buyû‘” bölümlerinde işlenmektedir. Bâ-

a‘ (Ar. باع) fiilinden türeyen bey‘ (Ar.  ْعْبَي ) çoğunlukla satmak anlamında kullanılsa da 

satın almak manasına da gelmektedir. Satan kişi Türkçede de kullanılan bâyi‘ (Ar. 

ئعِابَْ ), satın alan kişi müşteri (Ar. ترَِي  satılan mala ,(مَبِيع .Ar) ‘satılan mal mebî ,(مُش 

karşılık olarak ödenen ücret de semen (Ar. َْنمَْث ) kelimelerine karşılık gelmektedir. 

Hanefîler satış akdini “Rağbet edilen bir şeyin rağbet edilen başka bir şey ile 

değiştirilmesi”,671 Şâfiîler “Bir mala karşılık olarak başka bir malın hususi bir suretle 

değiştirilmesi”,672 Mâlikîler “Menfaatler ve zevkler haricindeki şeyler üzerine 

yapılan ivazlı akit”,673 Hanbelîler “Zimmetteki bir malın ya da mübah bir menfaatin 

benzerleri ile değiştirilmesi”674 şeklinde küçük nüans farkları ile tanımlamışlardır. 

Kur’an-ı Kerim’de satış sözleşmesi ile ilgili ayrıntılı hükümlere rastlanmaz. 

Alım satımın helal olduğu, faizden farklı olduğu,675 ticaretin karşılıklı rızaya 

dayanması gerektiği, haksız yollarla başkasının mallarının yenmemesi gerektiği676  

ve ticaretin Müslümanları Allah’ı anmaktan ve ibadetten alıkoymaması gerektiği677 

gibi genel hükümler yer alır. Sünnette ise genel hükümlerin yanı sıra alışverişin ne 

zaman bağlayıcı hâle geleceği, faizin sadece borç alıp vermede değil alım satımda da 

cereyan edeceği ve alım satımda faize düşmemek için nelere dikkat edilmesi 

gerektiği, geçmiş dönemlerden beri uygulanagelen satış türlerinden hangilerinin 

 
671 Alâüddîn Ebû Bekr Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1406/1986), 5/133. 
672 Ebû Yahyâ Zeynüddîn Zekeriyyâ b. Muhammed Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib şerḥu 

Ravżi’ṭ-ṭâlib (b.y.: Dârü’l-Kitâbi’l-İslâmî, ts.), 2/2. 
673 Şihâbu’d-dîn Ebû’l-ʿAbbâs Zerrûk, Şerḥu Zerrûk ʿalâ Metni’r-Risâle (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, 2006), 2/718. 
674 Mansur b. Yunus Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ ʿani’l-İḳnâʿ (Suudi Arabistan: Vizâratü’l-‘Adli fi’l-

Memleketi’l-‘Arabiyyeti’s-Suûdiyye, 1429/2008), 7/296. 
675 el-Bakara 2/275. 
676 en-Nisâ 4/29. 
677 en-Nûr 24/37; el-Cuma 62/9. 



120 

 

İslam ile birlikte haram kılındığı gibi birçok detaylı hüküm de bulunur. Hz. 

Peygamber (s.a.v.) gerek bizzat alım satımda bulunarak gerekse sözlü olarak, alım 

satımda dikkat edilmesi gereken kaideleri Müslümanlara öğretmiştir. 

Satış sözleşmesi iki taraf için de bağlayıcı, ivazlı, mülkiyet aktarımı sağlayan 

ve rızaya dayanan bir sözleşmedir. Gerek insanlar arasında en çok cereyan eden 

sözleşmelerden biri olması gerekse insanlık tarihi kadar köklü bir geçmişinin 

bulunması gibi sebeplerden ötürü satış sözleşmesinin İslam hukukunda diğer akit 

türlerine kıyasla daha uzun uzadıya işlendiği ve diğer akitlere emsal teşkil ettiği 

söylenir.678 Satış sözleşmesi farklı şekillerde taksimata tabi tutulmuştur. Örneğin 

sözleşmede bedellerin cinsine göre sarf (para ile paranın mübadelesi), selem (para 

peşin mal veresiye), istisna (malın imal edilmesi için siparişi), mukayaza (mal ile 

malın trampası) ve mutlak satış (para ile mal alımı) olarak; satılan malın maliyetinin 

müşteriye açıklanıp açıklanmamasına göre emâne ve müsâveme; maliyetin müşteriye 

açıklandığı sözleşmelerde kâr alınıp alınmamasına göre murabaha (maliyete kâr 

ekleyerek), tevliye (maliyet fiyatına) ve vadîa (maliyetin altına) şeklinde tasnif 

edilmektedir.679 

2.1.1. Kuruluşu 

Satış sözleşmesinin geçerli bir şekilde kurulması için gereken temel ögelerin 

yani rükünlerin ne olduğu konusu Hanefîler ve diğer üç mezhep arasında ihtilaflıdır. 

Esasen bu ihtilaf yalnızca satış sözleşmesine özel değil diğer sözleşme türlerinde de 

mevcut bir ihtilaftır. Hanefîler sözleşmenin rüknünün yalnızca sîgadan yani tarafların 

sözleşmeyi kurma yönündeki arzularını belirten icap ve kabulden ibaret olduğunu 

savunurken diğer üç mezhep sîgaya ek olarak taraflar, sözleşme konusu mal ve 

semeni de dahil ederler. Hanefîler diğer mezheplerin rükün olarak saydıklarını 

sîganın gereğinden sayarlar. 

1. Sîga (İcap ve Kabul):  

 
678 Bardakoğlu, “Bey‘”, DİA, 6/14. 
679 Orhan Çeker, İslam Hukukunda Akitler (Konya: Tekin Kitabevi, 2014), 134. 



121 

 

 Sözleşmenin kuruluşu için gereken unsurlardan ilki icap ve kabuldür. Zira 

tarafların sözleşmeyi kurmaya yönelik iradelerini açığa çıkarmaları gerekmektedir. 

İcap Hanefîlere göre sözleşmenin kurulmasına yönelik olarak yapılan ilk teklif 

cümlesiyken diğer mezhepler satıcının teklifini icap olarak adlandırır. Kabul ise karşı 

tarafın icabı uygun şekilde onaylamasıdır. Şayet icaba uymayan bir kabulde 

bulunulursa sözleşme kurulmaz. Örneğin satıcının 50 TL’ye sattım icabına karşılık 

20 TL’ye aldım kabulü geçerli olmaz. Hanefîlere göre bu şekildeki bir kabul yeni bir 

sözleşme için icap hükmündedir. Çoğunluğa göre icap ve kabulün sözlü olarak 

yapılması şart değildir. Satıcının malın fiyatını belirtmesi üzerine alıcının bir şey 

demeden parayı verip malı alması ya da günümüzde market alışverişlerinde yahut 

internet üzerinden yapılan alışverişlerde olduğu gibi icap ve kabulün sözlü olarak 

yapılmadığı işlemler (muâtât) de geçerli görülür.  Her ne kadar geçmiş dönem Şâfiî  

fukahası arasında bu tarz bir alışverişin geçerli olmayacağına dair görüşler bulunsa 

da daha sonraları bunun örf hâline gelmesi sebebiyle cevaz verilmiştir.680 İcap ve 

kabul yapıldıktan sonra sözleşmenin hemen bağlayıcı hâle gelip gelmeyeceği 

konusunda da görüş ayrılığı bulunur. İhtilafın sebebi Hz. Peygamber’in (s.a.v.) 

“Satıcı ve alıcı birbirinden ayrılana kadar muhayyerdir.”681 sözünün farklı 

anlaşılmasıdır. Şâfiî ve Hanbelîler tarafların birbirinden ayrılmasını bedenen ayrılma 

olarak anlamış ve tarafların sözleşmenin yapıldığı ortamdan ayrılmadıkça 

sözleşmeden cayma hakkına sahip olduklarını belirtmiştir. Hanefîler ise hadiste 

geçen ayrılmayı iki türlü anlarlar. İcap ve kabul yapıldıktan sonra ayrılma söz ile 

yapılan ayrılmadır. Dolayısıyla kabul gerçekleştikten sonra bedenen ayrılmasalar da 

sözleşme bağlayıcı hâle gelir. İcap yapılıp kabul yapılmadan önce olan ayrılma ise 

bedenen ayrılmadır. Buna göre icap yapıldıktan sonra karşı taraf kabul etmeden önce 

 
680 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/134; Muvaffakuddin İbn Kudâme, el-Muġnî (Riyad: Darü Alemi’l-

Kütüb li’t-Tıbâ‘a ve’n-Neşri ve’t-Tevzi‘, 1997), 6/7; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yûsuf Mevvâk, et-

Tâc ve’l-iklîl  li-Muḫtaṣarı Ḫalîl (b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1416/1994), 6/12; Mustafa el-Ḫin, 

el-Fıkhü’l-menhecî ‘ala mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î (Şam: Dârü’l-Kalem, 1413/1992), 6/14. 
681 Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, nşr. Şu‘ayb Arnavud vd. (b.y.: 

Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), 1/455; Muhammed b. İsmail Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî,  (Mısır: 

Matbaatü’l-Kübra’l-Emiriyye, 1893), “Buyû‘“, 2111; Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî Ebû 

Dâvud, Sünenü Ebî Dâvud, nşr. Şuayb Arnavud (b.y.: Dârü’r-Risâle’l-Âlemiyye,1430/2009), 

“Buyû‘”, 53 (No. 3454); Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb Nesâî, es-Sünen,  nşr. Abdülfettâh Ebû 

Gudde (Halep: Mektebü’l-Matbû‘âti’l-İslâmî, 1406/1986), 7/248, 250. 



122 

 

bulundukları ortamdan ayrılırsa icap geçersiz olur. Mâlikîler de ayrılmanın söz ile 

ayrılma olduğu görüşündedir.682 

2. Taraflar: 

 Kişinin satıcı ya da alıcı olarak satış sözleşmesinde bulunabilmesi için bazı 

şartları taşıması gerekli görülmüştür. Şâfiî ve Hanbelîlere göre tarafların âkıl683 ve 

baliğ olmaları gerekir. Buluğa ermemiş çocukların, akıl hastalarının ve sefahat 

nedeniyle kısıtlı kimselerin satım akdinde bulunmaları geçerli görülmez.684 Hanefîler 

ve Mâlikîlere göre ise âkıl ve mümeyyiz685 olması yeterlidir. Dolayısıyla buluğa 

ermese de mümeyyiz olan çocukların ve sefih kimselerin velisinin iznine bağlı olarak 

akde taraf olması geçerli görülür.686 Tarafların konuşabilir olması şartı ise aranmaz. 

Dilsizlerin işaret diliyle yaptıkları satış geçerli sayılır. Mecelle bu konuyu “Dilsizin 

işareti ma’hûdesi lisan ile beyan gibidir.” şeklinde kaide hâline getirmiştir.687 Görme 

engellilerin alım satımı ise çoğunluğa göre caizken Şâfiîler sadece vekilleri 

vasıtasıyla yapabilecekleri görüşündedir. Onlara göre âmânın alışverişte aldanması 

muhtemeldir.688 Sarhoş kişinin yaptığı alım satım işlemleri Hanefî, Şâfiî ve 

Hanbelîlere göre geçerli görülürken Mâlikîler temyiz kabiliyetini kaybedecek 

düzeyde sarhoşun alım satımını geçersiz görür.689 

 
682 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî (b.y.: Dârü’l-Beşâiri’l-

İslâmiyye – Dârü’s-Sirâc, 1431/2010), 3/11; Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed İbn Rüşd, el-

Muḳaddimâtü’l-mümehhidât (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1408/1988), 2/97; İmâmü’l-Haremeyn 

Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab fî dirâyeti’l-meẕheb 

(b.y.: Dârü’l-Minhâc, 1428/2007), 5/16; Muvaffakuddin İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıḳhi’l-İmâm Aḥmed 

(b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1414/1994), 2/26. 
683 Akıl hastalığı bulunmayan, akıl sağlığı yerinde olan kişi. 
684 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/11; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Abdillâh Zerkeşî, 

Şerḥu’z-Zerkeşî ʿalâ Muḫtaṣari’l-Ḫıraḳī (b.y.: Dârü’l-Abikân, 1413/1993), 3/382. 
685 Mümeyyiz: Söz ve davranışlarının sebep ve sonuçlarını anlayabilen ve buna uygun olarak 

tasarrufta bulunabilen kimse. Dönmez, “Temyiz”, DİA, 40/437. 
686 Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl, 6/31-35; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/135. 
687 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/135; Bedreddin Aynî, el-Binâye fî şerḥi’l-Hidâye (Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1420-2000), 8/3; el-Fetâva’l-Hindiyye (Mısır: el-Matba’atü’l-Kübra’l-Emîriyye, 

1310/1892), 3/2; Mecelle md. 70. 
688 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Kudûrî, et-Tecrîd (Kahire: Dârü’s-Selâm, 1427/2006), 5/2603; 

Ebû Muhammed Abdülvehhâb Kādî Abdülvehhâb, et-Telḳīn fi’l-fıḳhi’l-Mâlikî (b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1425/2004), 2/152; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/302; Ebü’l Hasen Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr 

(Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999), 5/338-339. 
689 Ebû Muhammed Gıyâsüddîn Gānim el-Bağdâdî, Mecmaʿu’ḍ-ḍamânât (b.y.: Dârü’l-Kitâbi’l-İslâmî, 

ts.), 250; Ebû Zekeriyyâ Yahyâ Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetü’l-müttaḳīn (Beyrut: el-

Mektebü’l-İslâmî, 1412/1991), 3/344; Ali b. Süleyman Merdavî, el-İnṣâf fî maʿrifeti’r-râciḥ mine’l-

 



123 

 

 

 

Şahıs Grupları Hanefî Mâlikî Şâfiî  Hanbelî 

Zihinsel Engelli     

Buluğa Ermemiş ve Gayri 

Mümeyyiz Çocuk 

    

Buluğa Ermemiş Mümeyyiz Çocuk 
Veli/Vasi 

Onayına 

Bağlı 

Veli/Vasi 

Onayına 

Bağlı 

  

Sefih 
Veli/Vasi 

Onayına 

Bağlı 

Veli/Vasi 

Onayına 

Bağlı 

  

Sarhoş 
    

Görme Engelli     

Sağır/Dilsiz     

Buluğa Ermiş Mümeyyiz Birey 
    

Tablo 3. İslam hukukuna göre satış sözleşmesinde bulunabilmeleri bakımından şahıs grupları. 

3. Sözleşme Konusu: 

Satış sözleşmesinin konusu satılacak olan mal ve buna mukabil olarak 

ödenecek olan semendir. Sözleşmenin geçerli olabilmesi için hem malın hem de 

semenin taşıması gereken şartlar vardır. Öncelikle satılacak olan malın mevcut 

olması gerekir. İslam alimleri henüz doğmamış hayvan gibi “ma’dûm”un yani var 

olmayan şeyin satışının caiz olmadığında hemfikirdir.690 Satılacak olan malın 

müşteriye teslimi de mümkün olmalıdır. Bu nedenle havadaki kuş ya da kaçmış 

hayvan gibi teslimi mümkün olmayan şeyin satışı caiz değildir.691 Bir diğer şart 

malın mütekavvim olması yani dinen yararlanılmasına izin verilen bir mal olmasıdır. 

 
ḫilâf (Kahire: Hicr, 1415/1995), 22/143-144; Ebû Abdillah Şemseddin Hattâb, Mevâhibü’l-celil fi 

şerhi Muhtasari Halil (b.y.: Darü’l-Fikr, 1412/1992), 4/244. 
690 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/138; Ebü’l-Abbâs Necmüddîn Ahmed b. Muhammed İbnü’r-Rif'a, 

Kifâyetü’n-nebîh fî şerḥi’t-Tenbîh (b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 2009), 9/36; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 6/300; Ebû Muhammed Celâlüddîn Abdullâh b. Necm, ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne fî meẕhebi 

ʿâlimi’l-Medîne (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1423/2003), 2/670-671. 
691 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/147; Şemsüddîn Muhammed el-Hatîb Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc ilâ 

maʿrifeti meʿânî elfâẓi’l-Minhâc (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1994), 2/379; İbn Şâs, ʿİḳdü’l-

cevâhiri’s̱-s̱emîne, 2/618; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/289. 



124 

 

Domuz, içki, kan gibi şeyler satış sözleşmesine konu olamaz.692 Ayrıca malın malum 

olması gerekir ki malın nasıl malum hâle geleceği konusu malın cinsine göre farklılık 

arz eder. Malın vasfında ya da mahiyetinde bilinmezlik olması hâlinde satış akdi 

sahih olarak kurulmaz.693 Son olarak satılacak olan malın satıcının mülkiyetinde ya 

da yönetimi altında olması gerekir.694 Hz. Peygamber (s.a.v.) kişinin sahip olmadığı 

ve henüz teslim almadığı şeyi satmasını yasaklamıştır.695 Malı satın almak için 

verilecek olan semenin ise taraflarca malum olması şarttır.696  

2.1.2. Hile veya Hata ile Yapılan Satış 

Satış sözleşmesinde bazen akit konusu mal ya da bu mala karşılık olarak 

verilen semen bir hata sonucu veya taraflardan birinin karşı tarafı dolandırması 

sonucu başta anlaşılandan farklı çıkabilmektedir. İslam hukukunda semende 

meydana gelen farklılık “gabn” başlığı altında, malda meydana gelen farklılık hile 

sonucu oluşmuşsa “tedlîs, tağrîr, gış”, hata sonucu oluşmuşsa “galat, hata” gibi 

başlıklar altında değerlendirilir. Tarafların birbirlerini aldatması, karşı tarafı 

sözleşmeye ikna etmek için hilelere başvurması yasaklanmış, karşılıklı rıza diğer 

sözleşme türlerinde olduğu gibi satış sözleşmesinde de olmazsa olmaz unsur olarak 

kabul edilmiştir. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de “Ey iman edenler! Mallarınızı aranızda 

haksızlıkla yemeyin; ancak karşılıklı rızanıza dayanan ticaret böyle değildir ve 

 
692 Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-‘İlmiyye, 1414/1994), 2/34; İbn Şâs, ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne, 2/620; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 6/320; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/16. 
693 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/18; Muhammed Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân ilâ maʿrifeti 

aḥvâli’l-insân (Bulak: El-Matba‘atü’l-Kübrâ’l-Emîriyye, 1308/1891), 45; Ebû Abdillâh Muhammed 

b. Alî Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn (b.y.: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 2008), 2/894; Ebü’l-Ferec Şemsüddîn 

Abdurrahmân b. Muhammed el-Makdisî İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr ale’l-muḳni‘ (Kahire: Hicr, 

1415/1995), 11/94. 
694 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/146-147; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/18; Buhûtî, Keşşâfü’l-

ḳınâʿ, 7/320. 
695 Ebû Abdillâh Malik b. Enes İmam Malik, el-Muvatta, nşr. Muhammed Fuad Abdulbaki (Beyrut: 

Dârü İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, 1406/1985), “Buyû‘”, 45; Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm San’ânî, 

el-Muṣannef, nşr. Habîburrahman el-‘Azamî (Hindistan: el-Meclisü’l-İlmî, 1403/1983), 8/38,43; Ebû 

Bekr Abdullāh b. Muhammed İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef fi’l-eḥâdîs̱ ve’l-âs̱âr,  nşr. Muhammed b. 

Abdülmuhsin et-Türkî (Lübnan: Darü’t-Tâc, 1409/1989), 4/311; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 

24/26,28,31; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce İbn Mâce, es-Sünen, nşr. Şu‘ayb Arnavut vd. 

(b.y.: Dârü’r-Risâleti’l-‘Âlemiyye, 1430/2009), 3/308; Ebû Dâvûd, “Buyû‘”, 70 (No. 3503); Nesâî, es-

Sünen, 7/289. 
696 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/342; İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/137; Zeynüddin İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-

râʾiḳ şerhu Kenzi’d-dekaik (Dârü’l-Kitabi’l-İslâmî, ts), 5/295. 



125 

 

kendinizi öldürmeyin. Şüphesiz Allah size karşı çok merhametlidir.”697 buyurularak 

karşılıklı rızanın önemine vurgu yapılmıştır. 

2.1.2.1. Bedelde/Semende Hile veya Hata Yapılması (Gabn) 

İslam hukukunda satış konusu malın gerek kasıtlı olarak gerek bilmeden 

değerinin altında ya da üstünde bir fiyat ile satılması sonucu satıcının veya alıcının 

aldanması gabn olarak adlandırılmaktadır. Kelime manası aldatmak olan gabn 

aldatmanın büyüklüğüne nispetle gabn-ı yesir (basit aldatma) ve gabn-ı fahiş (aşırı 

aldatma) olarak ikiye ayrılmaktadır. Gabn-ı yesir malın piyasa fiyatı ile satış fiyatı 

arasındaki kabul edilebilir düzeydeki farklılıktır. Diğer bir ifadeyle aldanma oranının 

tarafları tartışmaya sürüklemeyecek düzeyde az olmasıdır. Aldanmanın bu 

çeşidinden dolayı sözleşme feshedilemez. Gabn-ı fahiş ise malın satış fiyatının, rayiç 

bedelin kabul edilemeyecek düzeyde altında ya da üstünde olmasıdır. Semendeki 

aldanmanın gabn-ı yesir mi yoksa gabn-ı fahiş mi olduğunun nasıl tespit edileceği 

konusu ise ihtilaflıdır.ْْHanefîlerin ileri sürdüğü görüşlerden birine göre aldanmanın 

basit ya da aşırı düzeyde olduğunun belirlenmesinde bilirkişilerin koyduğu fiyat 

sınırlamaları dikkate alınır. Buna göre malın rayiç bedelinin kimi bilirkişilerce 100 

lira kimilerince 90 lira olarak belirlenmesi durumunda 90 ila 100 lira arasında kalan 

fiyat gabn-ı yesir, bu aralık dışındaki fiyat ise gabn-ı fahiş olarak değerlendirilir. 

Hanefîlerden İmam Muhammed (ö. 189/805) ise %5’ten fazla olan aldanmanın aşırı 

aldanmaya gireceği görüşündedir. Mecelle’nin kanunlaştırdığı görüşe göre para 

değişiminde %2,5 ve üstü, taşınır mal satışında %5 ve üstü, hayvan satışında %10 ve 

üstü, taşınmazlarda ise %20 ve üstü gabn-ı fahiş sayılır. Oranların farklılığının sebebi 

bu malların ticarete konu olma sıklığının farklılık göstermesi olarak açıklanır.698ْْ

Malın kıymetinin üçte birinden veya altıda birinden daha fazla aldanmanın aşırı 

aldanmaya gireceğine dair görüşler de mevcut olmakla birlikte gerek günümüzde 

ürün çeşitliliğinin çok fazla artması gerekse ürünlerin fiyatlarını belirlemede birçok 

amilin rol oynaması aşırı aldanmayla ilgili belirli bir fiyat ya da oran belirlemeyi 

 
697 Kur’an Yolu, çev. Kolektif (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2019), en-Nisâ 4/29. 
698 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/30; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/169; Hocaeminefendizade Ali 

Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı, 

2017), 1/229. 



126 

 

zorlaştırmış ve bu gibi nedenlerden ötürü İslam hukukçuları aşırı aldanmanın 

belirlenmesinde örf ve adetlerin dikkate alınacağı görüşünü benimsemiştir.699  

Yukarıda belirtildiği üzere basit aldanmanın sözleşmeye bir etkisi 

bulunmamakta, aldanan tarafa sözleşmeyi feshetme hakkı vermemektedir. Zira bu 

denli bir aldanma ticaretin doğasında mevcuttur. Söz konusu aldanma aşırı aldanma 

olduğunda ise aldanan tarafa sözleşmeyi feshetme hakkı tanınabilmektedir. Ancak 

hangi durumda feshetme hakkı tanınacağı konusunda iki görüş bulunmaktadır. 

Hanefî, Şâfiî ve bazı Mâlikî alimlerinden oluşan çoğunluğa göre aşırı aldanmadan 

dolayı akdin feshedilebilmesi için aldanmanın karşı tarafın hilesi/dolandırması 

sonucu oluşması gerekir.ْ ْZira karşı tarafın bir hilesi bulunmaması durumunda 

aldanan şahsın tecrübesizliğinden ve tecrübe sahibi kimselere sormamasından dolayı 

kusurlu olduğu kabul edilir.700 Diğer görüşe göre yalnızca aşırı aldanmanın 

bulunması aldanan tarafın fesih hakkına sahip olması için yeterli sebeptir.701 

2.1.2.2. Satış Konusu Malda Hile veya Hata Yapılması 

İslam hukukunda satış mahalli olan malda yapılan hile konusu “tağrir, tedlis, 

hud‘a, hılâbe, gış” gibi isimlerle, hata konusu ise galat ve hata kavramlarıyla 

anılmaktadır.ْْSatış sözleşmesinde karşı tarafın ister yalan beyan ile ister malın 

kusurunu gizlemek suretiyle aldatılması Kur’an, sünnet ve icma ile yasaklanmıştır. 

Kur’an-ı Kerim’de “Mallarınızı aranızda haksızlıkla yemeyin.”702 “Ey iman edenler! 

Mallarınızı aranızda haksızlıkla yemeyin; ancak karşılıklı rızanıza dayanan ticaret 

böyle değildir.”703 “Eksik ölçüp tartanların vay hâline! Onlar, insanlardan ölçerek 

bir şey aldıklarında tam ölçerler. Kendileri başkalarına vermek için ölçüp 

tarttıklarında ise haksızlık ederler (eksiltirler).”704 buyurularak sözleşmelerde 

 
699 Merdavî, el-İnṣâf, 4/394; Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/540; Muhammed Bahrü’l-Ulûm, ‘Uyûbü’l-

irâde fi’ş-şerîati’l-İslâmiyye (Şirketü Mektebeti’l-Elfeyn, 1421/2001), 412-417; Bardakoğlu, “Gabn”, 

DİA, 13/270. 
700 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 3/472;ْEbü’l-Kāsım Abdülkerîm b. Muhammed Râfiî, Fetḥu’l-ʿazîz 

Şerḥu’l-Vecîz (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1417/1997), 4/233; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 1/528; Bahru’l-Ulûm, ‘Uyûbü’l-irâde, 405. 
701 İbn Şâs, ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne, 2/718; Zerkeşî, Şerḥu’z-Zerkeşî, 3/652; Bahru’l-Ulûm, 

‘Uyûbü’l-irâde, 405. 
702 el-Bakara 2/188. 
703 en-Nisâ 4/29. 
704 el- Mutaffifîn 83/1-3. 



127 

 

tarafların birbirini aldatması, birbirlerinin mallarını rızaları olmadan yemeleri haram 

kılınmıştır. Aynı şekilde birçok hadiste de bu yasak ifade edilmiştir. Bu konu ile 

alakalı meşhur bir rivayete göre Hz. Peygamber (s.a.v.) pazarda gördüğü bir yığın 

gıda maddesine elini daldırınca alttaki ürünlerin ıslak olduğunu görür ve bunun 

sebebini satıcıya sorar. Satıcı yağmurdan ıslandığını söyler ve bunun üzerine Hz. 

Peygamber (s.a.v.) “Bizi aldatan bizden değildir.” buyurur.705 Yine Hz. Peygamber 

(s.a.v.) başka bir rivayette “Alıcı ve satıcı birbirlerinden ayrılmadıkça 

muhayyerdirler. Doğruyu söyler ve beyan ederlerse alışverişleri bereketli kılınır. 

(Malın kusurlarını) Gizler ve yalan söylerlerse alışverişlerinin bereketi kaldırılır.”706 

buyurmaktadır. İslam alimleri de sözleşmelerde tarafların birbirini aldatmasının 

haram olduğu konusunda ittifak etmiştir.707 Malın bir hata sonucu anlaşılandan farklı 

çıkması hâlinde ise aldatma kastı bulunmadığından hata yapan şahsın günah işlemiş 

sayılmayacağı açıktır. 

Satış konusu mal ile ilgili yapılan hile ve hata malın mahiyetinde/cinsinde, 

niteliğinde/vasfında veya niceliğinde/miktarında/ölçüsünde olabilmekte ve 

sözleşmenin hükmü buna göre değişebilmektedir.  

2.1.2.2.1. Malın Mahiyetinde Hile veya Hata 

At diye alınanın katır çıkması, değerli taş diye alınanın cam çıkması, buğday 

sanılanın arpa çıkması gibi satılan malın cinsinin başta anlaşılandan farklı çıkması 

durumunda çoğunluğa göre akit batıl olur zira müşteri razı olduğu malı elde 

edememiştir. Oysa sözleşmenin kurulması için tarafların rızası şarttır.708 Mâlikîlere 

göre ise şayet malın ne olduğu başta müşteriye söylenmemiş ve mal müşterinin 

umduğundan farklı bir mal çıkmışsa müşteri cayabilir. Ancak müşteriye malın cinsi 

 
705 İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/563; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 25/155, 27/17; Ebü’l-Hüseyn 

Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî Müslim, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Ahmet b. Rıfat el-Karahisârî vd. 

(Türkiye: Dârü’t-Tabâ’atü’l-Âmira, 1334/1916), “İmân”, 102; İbn Mâce, es-Sünen, 3/38. 
706 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 24/30; Buhârî, “Buyû‘”, 2079,2082; Müslim, “Buyû‘”, 1532; 

Muhammed b. İsa Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1996), “Buyû‘”, 26 (No. 

1246). 
707 Usame b. Said vd., Mevsû‘atu’l-icmâ‘ fi’l-fıkhi’l-İslâmî (Riyad: Dâru’l-fadîle li’n-neşri ve’t-tevzi‘, 

2012), 4/436. 
708 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/140; Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed Zerkeşî, el-Mens̱ûr fi’l-

ḳavâʿid (Vizratü’l-Evkafi’l-Kuveytiyye, 1405/1985), 2/13; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/338; Ebi Ömer 

Dübyân b. Muhammed Dübyân, el-Muâmelatü’l-mâliyye (b.y.: y.y., 1432/2011), 2/80. 



128 

 

bildirilmişse, örneğin bu kıymetli taşı satıyorum demiş ve müşteri onu yakut 

zannetmiş fakat farklı bir taş çıkmışsa bu durumda müşteri cayamaz.709 

2.1.2.2.2. Malın Niteliğinde Hile veya Hata 

Satış sözleşmesine konu olan malın niteliğinde, aranılan vasıflarında da hile 

veya hata vaki olabilmektedir.  Bu durumda mal, üzerinde anlaşılan cinstedir fakat 

malın özellikleri müşterinin istediğinden farklıdır. Örneğin kırmızı olarak anlaşılan 

arabanın farklı renkte çıkması ya da alınan televizyonun sipariş verilenden daha 

küçük gelmesi gibi. Bu gibi durumlarda İslam alimleri müşterinin sözleşmeyi 

feshetme hakkına sahip olduğu görüşündedir. Zira müşteri razı olduğu vasıflardaki 

ürünü elde edememiş ve dolayısıyla akdin kurulması için gereken rıza kavramı 

müşteride tam anlamıyla oluşmamıştır. Bu da ona dilerse akdi feshedip malı iade 

etme hakkını vermiştir.710 

Satıcının satacağı hayvanın sütünü uzun süre sağmayarak çok süt veren bir 

hayvanmış izlenimi vermesi, kaliteli ürünleri gösterip müşteriye kalitesizlerden 

vermesi ya da hasarlı arabanın kusurlarını gizleyerek satması gibi satıcının yalan 

beyanda bulunarak yahut malın kusurlarını gizlemek suretiyle malı satması 

durumunda hile söz konusu olmaktadır. Bu durumda dört mezhep müşterinin cayma 

hakkına sahip olacağı konusunda hem fikirdir.711 Hz. Peygamber (s.a.v.) memeleri 

şişirilmiş bir hayvan satın aldığını fark eden kişinin süt sağdıktan sonra dilerse 

hayvanı elinde tutabileceğini dilerse de sağdığı süte karşılık bir sâ‘ hurma ile birlikte 

hayvanı iade edebileceğini söylemiştir.712ْْEbu Hanife (ö. 150/767) ve Ebu Yûsuf (ö. 

182/798) ise hadisin genel kıyasa aykırı olduğu gerekçesiyle bu tarz bir hayvan satın 

 
709 Ebû Abdillah Şemseddin Hattâb, Mevahibü’l-celil fi şerhi Muhtasari Halil (b.y.: Darü’l-Fikr, 

1412/1992), 4/466; Muhammed b. Ahmed Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkīʿale’ş-Şerḥi’l-kebîr (b.y.: 

Dârü’l-Fikr, ts), 3/139. 
710 Şemsüleimme Serahsî, el-Mebsûṭ (Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, 1414/1993), 5/83; Ebû İshak Şîrâzî, el-

Müheẕẕeb fî fıḳhi’l-İmâm eş-Şâfiʿî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, b.y.), 2/55; Desûkī, Hâşiyetü’d-

Desûkī, 3/108; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/238; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 2/87-88. 
711 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/274; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/25; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 

4/438; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/216; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 2/87. 
712 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 12/254; Buhârî, “Buyû‘”, 2151; Müslim, “Buyû‘“, 5/6; İbn Mâce, 

es-Sünen, 3/350; Tirmizî, “Buyû‘”, 29 (No. 1251). 



129 

 

alan kişinin iade hakkının olmadığı ancak fiyat farkını satıcıdan isteyebileceği 

görüşündedir.713 

2.1.2.2.3. Malın Niceliğinde Hile veya Hata 

Malın niceliğinde hile veya hata ile kastedilen satılan malın ölçüsünde, 

tartısında ya da miktarında meydana gelen hile veya hatadır. İslam ölçü veya tartıda 

hile yaparak karşı tarafı aldatmaْ ْmanasına gelen “tatfîf”i kesin bir dille 

yasaklamıştır. Kur’an-ı Kerim’de bu yasak birçok kez dile getirilir:  

“Ölçtüğünüz zaman tastamam ölçün ve doğru terazi ile tartın. Bu hem daha iyidir hem 

de neticesi bakımından daha güzeldir.”714 

“Ölçüyü tastamam yapın, (insanların hakkını) eksik verenlerden olmayın. Doğru 

terazi ile tartın.”715 

“Eksik ölçüp tartanların vay hâline! Onlar, insanlardan ölçerek bir şey aldıklarında 

tam ölçerler. Kendileri başkalarına vermek için ölçüp tarttıklarında ise haksızlık ederler 

(eksiltirler).”716 

“Ölçüyü düzgün tutun ve eksik tartmayın.”717 

Ayrıca Kur’an-ı Kerim’de Hz. Şuayb’ın (a.s.) da ölçü ve tartıda hile 

yapmamayı öğütlediği belirtilir.718 Hz. Peygamber (s.a.v.) ölçüde hile yapan 

toplulukların arazilerinde ekin bitmemekle ve kıtlıkla cezalandırılacağını 

belirtirken719 dürüst ve güvenilir tacirlerin kıyamet gününde nebiler, sıddikler ve 

şehitlerle birlikte olacağını720 ve bir rivayette de dürüst tacirlerin cennete ilk giren 

kimseler olacaklarını bildirmiştir.721ْ ْAyrıca satıcıların terazide malı koydukları 

kefeyi daha ağır yapmalarını yani müşteriye, anlaştıkları miktardan biraz daha fazla 

 
713 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/62; Muhammed Emin İbn Âbidin, Reddü’l-muḥtâr ʿale’d-

Dürri’l-muḫtâr (Beyrut: Şeriketü Mektebe ve Matbaa‘ Mustafa el-Babî el-Halebî, 1966), 5/44. 
714 el-İsrâ 17/35. 
715 eş-Şuarâ 26/181-182. 
716 el-Mutaffifîn 83/1-3. 
717 er-Rahman 55/9. 
718 Bk. el-A‘râf 7/85, el-Hûd 11/84-85, eş-Şuarâ 26/180-181. 
719 Ebü’l-Kāsım Süleymân b. Ahmed Taberânî, el-Mu‘cemü’l-Kebîr, thk. Hamdî b. Abdülmecîd 

(Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye), 11/45. 
720 İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/555; İbn Mâce, es-Sünen, 3/372; Tirmizî, “Büyû‘”, 4 (No. 1209). 
721 İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 7/275. 



130 

 

ürün vermelerini emrederek722 ölçü ve tartıda hile yapmama hususunda son derece 

dikkatli ve ihtiyatlı olmaları gerektiğiْdüşüncesini telkin etmiştir. 

Anlaşılan malın fazla ya da eksik çıkması hâlinde akdin hükmünün ne olacağı 

Hanefîlere göre malın zarara uğramadan taksim edilebilen mallardan olup 

olmamasına göre farklılık arz eder. Şayet alınacak mal zarara uğramadan taksim 

edilebilen ağırlık, hacim ve uzunluk ölçüsüyle satılan mallar ile taneleri arasında 

bariz farklar bulunmayan (adediyât-ı mütekâribe) mallardan biriyse ve anlaşılandan 

eksik ürün çıkmışsa müşteri ister sözleşmeyi fesheder isterse yalnızca anlaştığı 

miktarın ücretini öder. Örneğin kilo hesabıyla satılan bir yığın buğdayın 50 kilo 

olduğu ve 250 liraya satılacağı müşteriye beyan edilse ancak 45 kilo çıksa bu 

durumda müşteri ister akdi fesheder isterse de 45 kilonun ücreti olan 225 liraya satın 

alır. Aynı şekilde adediyât-ı mütekâribe olan bir kutu yumurtanın içerisinde 50 

yumurta bulunduğu ve tane fiyatının 2, toplam fiyatının 100 lira olduğu söylenir 

ancak içerisinden 45 yumurta çıkarsa müşteri akdi feshetme ya da 90 liraya satın 

alma hakkına sahip olur. Anlaşılan malın taksim edildiğinde zarara uğrayan mallar 

olması durumunda ise şayet fiyatı toplu olarak söylenerek satılmışsa eksik çıkması 

hâlinde müşteri ya akdi fesheder ya da o şekilde kabul ederek tam ücret öder. Eğer 

fiyatı hem toplu olarak hem parça olarak belirtilmişse eksik ya da fazla çıkması 

durumunda müşteri ya akdi fesheder ya da eline geçen miktarın ücretini hesaplayarak 

öder. Son olarak taneleri arasında bariz farklar bulunan (adediyât-ı mütefâvite) 

mallar ücreti topluca söylenerek satıldığında fazlalık ya da eksiklik çıkması hâlinde 

satış akdi fasit olur. Örneğin sürüde 20 tane koyun olduğu ve toplam fiyatının 60 bin 

TL olduğu söylenir ancak daha az ya da daha fazla koyun çıkarsa akit fasit olur. Tek 

tek fiyatları söylenerek satılırsa ve eksiklik çıkarsa müşteri dilerse sözleşmeyi 

fesheder dilerse yalnızca eline geçen miktarın ücretini öder. Fazlalık çıkması hâlinde 

ise sözleşme fasit olur. Örneğin tanesi 3 bin liradan 20 koyun satmak üzere anlaşılsa 

ancak sürüde 20 koyun değil 15 koyun çıksa müşteri akdi feshetmek ya da 45 bin lira 

verip 15 koyunu almak durumundadır.723 

 
722 İbn Mâce, es-Sünen, 3/336. 
723 Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân, 57-58; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/322-333. 



131 

 

Şâfiî mezhebine ve Hanbelî mezhebindeki bir görüşe göre satış konusu malda 

fazlalık ya da eksiklik olması durumunda satış sözleşmesi geçersiz olur. Hanbelî 

mezhebindeki diğer görüşe göre fazlalık da olsa eksiklik de olsa akit geçerli olur. 

Fazlalık satıcıya iade edilir, eksiklik ücretten düşülür. Mâlikîlere göre ise eğer 

eksiklik çoksa müşteri ister iade eder ister eksik hâli ne kadar tutuyorsa onu öder. 

Eksikliğin az olması durumunda eksik hâli ne kadar tutuyorsa onu öder, iade 

edemez.724 

2.1.3. İkrah Altında Satış 

Taraflar arasında gerçekleşen borç ilişkilerinin geçerlilik kazanabilmesi için 

tarafların bu borç ilişkisine özgür iradesi ile dahil olması gerekir. Bu nedenle satış 

sözleşmesinde de taraflarda özgür irade aranır. Başkasının ikrahı altında yapılan 

sözleşmenin geçersiz kabul edileceği noktasında İslam alimleri hemfikirdir.725 Ancak 

her türlü ikrah sözleşmeyi geçersiz kılmamaktadır. İslam alimleri yalnızca belirli 

şartlar dahilinde ikrahı sözleşmeyi geçersiz kılmak için yeterli sebep olarak 

görmüştür. Bu şartlar şöyle özetlenebilir:  

1.  Öncelikle mükrihin yani karşı tarafı bir şey yapmaya zorlayan kişinin tehdidini 

gerçekleştirmeye gücü yetecek biri olması gerekir. Örneğin evi bana satmazsan evi 

yıkarım diyen kişinin evi yıkabilecek imkana sahip olması gerekir.  

2.  Zorlanan kişide mükrihin tehdidini yerine getirebileceğine dair zannı galip 

oluşmalıdır. Mükrihin tehdidini yerine getirmesini kuvvetle muhtemel olarak 

görmüyorsa ikrah geçerli sayılmaz.  

3.  Yapılan tehdidin öldürmek, yaralamak, mallarını çalmak gibi büyük bir zarar 

içeriyor olması da şarttır.  

 
724 “Buyû‘“, el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye (Kuveyt: Dârü’s-Selâsil) 9/25; Şihâbüddîn Ahmed 

b. Muhammed İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc fi şerḥi’l-Minhâc (Mısır: el-Mektebetü’t-

Ticâriyyeti’l-Kübrâ, 1357/1983), 4/26; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/211-212; Ebü’l-Berekât Zeynüddîn 

b. Osman İbnü’l-Müneccâ, el-Mümti' fi şerḥi’l-Muḳniʿ (Mekke-i Mükerreme: Mektebetü'l-Esedî, 

1424/2003), 2/425. 
725 Serahsî, el-Mebsûṭ, 24/94; Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/13; Ziyâüddîn Halîl b. İshâk Cündî, et-

Tavżîḥ fî şerhi’l-Muhtasari’l-fer’î li-İbni Hâcib (b.y.: Merkezü Necîbeveyh li’l-Mahtûtât ve 

Hidmeti’t-Türâs, 1429/2008), 5/195; Abdullah b. Muhammed b. Ahmed et-Tayyâr, Vebelü’l-Gamâme 

fi şerhi Umdeti’l-fıkh li-İbni Kudâme (Riyad: Dârü’l-Vatan, 1431/2010), 4/37; Şihâbüddîn Ahmed b. 

Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, Fetḥu’l-bârî şerḥu Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî (Beyrut: Dârü’l-Marife, 

1379/1959), 12/320. 



132 

 

4.  Zorlanan kişinin mükrihten ve onun tehdidinden kurtulamayacak durumda 

olması gerekir. Başkasından yardım isteyerek, kaçarak veya karşı koyarak 

kurtulabilecek durumdaysa bu geçerli bir ikrah sayılmaz.  

5.  Tehdidin hemen gerçekleştirmeye yönelik bir tehdit olması gerekir. Daha 

sonra yapılacağı vadedilen bir tehdit ile ikrah geçerli değildir zira kişi bu tarz bir 

tehditten kurtulmak için yardım alabilir.  

6.  İkrahın haksız yere yapılması şarttır. Devletin borçluyu ödemeye zorlaması 

gibi meşru bir ikrah sözleşmeyi geçersiz kılmaz. 

7.  Zorlanan kişinin henüz zorlanmadan önce, yapmaya icbar edildiği şeyi 

yapmaktan kaçınır hâlde olması gerekir. Kendi malını satmaya, başkasının malına 

zarar vermeye ya da bir haramı işlemeye zorlandığında bunları yapmak istemiyor 

olmalıdır.  

8.  Zorlanan kişi yapmaya zorlandığı şeyden farklı bir şey yapmamalı. Malının bir 

kısmını satmaya zorlanan kişi tamamını satarsa satış geçerli kabul edilir.726 

2.1.4. Var Olmayan Şeyin Satışı 

Var olmayan şeyin satışı İslam hukukunda ma‘dûmun satışı olarak bilinir. 

Fıkıh kitaplarında bu satışa örnek olarak ağaçta hiç belirmeden önce meyvenin, 

henüz topraktan çıkmamış ekinin, hayvanın doğuracağı yavrunun ya da daha 

doğmamış o yavrunun doğuracağı yavrunun satılması gibi örnekler verilir. İslam 

alimleri bu tarz bir satışın caiz olmadığı konusunda görüş birliği içerisindedir. Delil 

olarak Hz. Peygamber’in (s.a.v) dişi devenin karnındaki yavrunun ve erkek devenin 

sulbündeki yavrunun727 ve henüz olgunlaşmadan önce meyvelerin satılmasını728 

 
726 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/176; Serahsî, el-Mebsûṭ, 24/109; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/129-

130; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/198-200; İbn Kudâme, el-Kâfî, 3/112; Vehbe b. Mustafa 

Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletühü (Şam: Dârü’l-Fikr, ts.), 6/4434-4437. 
727 Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes el-Asbahî İmam Mâlik, el-Muvaṭṭaʾ, nşr. Muhammed Fuâd Abdulbâkī 

(Beyrut: Dârü İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, 1406/1985), “Buyû‘”, 63; Abdürrezâk es-San’ânî, el-Muṣannef, 

8/20; Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn  Beyhakī,  es-Sünenü’l-kübrâ, nşr. Muhammed Abdulkâdir ‘Atâ 

(Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1424/2003), 5/470. 
728 İmam Malik, “Buyû‘”, 10; Abdürrezâk es-San’ânî, el-Muṣannef, 8/62-64; İbn Ebû Şeybe, el-

Muṣannef, 4/430-432; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 8/121, 9/46,137,217,323,369,370; Buhârî, 

“Zekat”, 1486-1487, “Buyû‘”, 2194-2197; Müslim, “Buyû‘”, 1534-1538; İbn Mâce, es-Sünen, 3/330; 

Ebû Dâvûd, “Buyû‘“, 23 (No. 3365-3373); Tirmizî, “Büyû‘”, 15 (No. 1226).  



133 

 

yasakladığına dair rivayeti alırlar.729 Hanefîler henüz belirmemiş meyvenin ve ekinin 

ve doğacak yavrunun doğuracağı yavrunun satışını ma‘dûmun satışı olarak 

değerlendirirken anne karnındaki yavrunun ve hayvanın memesindeki sağılmamış 

sütün satışına ma‘dûm olma tehlikesi nedeniyle cevaz vermezler. Zira anne 

karnındaki hayvanın ölü doğması ve memenin içerisinde süt olmadığı hâlde şişmiş 

olması muhtemeldir.730  

Var olmayan şeyin satışı yasaklanmış olmakla birlikte selem ve istisnâ‘ akitleri 

bu yasaktan hariç tutulmuştur.731 Selem ücretin peşin, malın vadeli olduğu bir satış 

türüdür. Piyasada benzerleri bulunan mislî732 bir malın parasının önceden ödenerek 

sipariş verilmesinden ibarettir. İstisnâ‘ da seleme benzemekle birlikte siparişi verilen 

malın mislî mal değil özel olarak üretilen kıyemî bir mal olması yönüyle selemden 

ayrılır. Var olmayan şeyin satışının yasak olması nedeniyle normal şartlarda selem ve 

istisnâ‘ akitlerinin yasak olması gerekirken “Mevrid-i nassta içtihada mesağ 

yoktur.”733 kaidesi gereği bu akitler yasaktan hariç tutulur zira bu akitlerin caiz 

olduğuna dair açık hadisler mevcuttur.734 Ayrıca İbn Abbas’ın (r.a.) Kur’an-ı 

Kerim’de geçen ve müdâyene ayeti olarak bilinen “Ey iman edenler belli bir 

zamanda ödenmek üzere birbirinize borç verdiğinizde bunu yazın...”735 ayetinin 

selem akdi ile ilgili olduğunu söylediği rivayet edilir.736 

 
729 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/49; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/300; Ebû Zekeriyyâ Yahyâ Nevevî, 

el-Mecmûʿ şerḥu’l-Müheẕẕeb (b.y.: Dârü’l-Fikr, ts.), 9/257-258; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/33-

34; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/71-72. 
730 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/138. 
731 Serahsî, el-Mebsûṭ, 12/124; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/86; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/51. 
732 Mislî tabiri İslam hukukunda piyasada benzerleri bulunan ve aralarında fiyat farklılığına sebebiyet 

verecek kadar farklılık bulunmayan malları ifade etmek için kullanılır. Ağırlık, hacim ve uzunluk 

ölçüsüyle belirlenen mallar ile tane hesabıyla satılıp taneleri birbirine yakın olan mallar mislî kabul 

edilir. Bunlar dışında kalan mallar ise kıyemî olarak nitelendirilir. Hacak, “Mislî”, DİA, 30/187.  
733 Kur’an veya sünnet ile sabit olan bir konuda içtihada müsaade yoktur. Mecelle md. 14. 
734 Bk. Buhârî, “Selem”; Müslim, “Buyû‘” 1604; İbn Mâce, es-Sünen, 3/382-387; Nesâî, es-Sünen, 

7/289-291. 
735 el-Bakara 2/282.  
736 Ebû Abdillâh Malik b. Enes İmam Mâlik, el-Müdevvene (b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 

1415/1994), 3/60; Muhammed b. İdrîs Şâfiî, el-Üm (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1410/1990), 3/93; Serahsî, 

el-Mebsûṭ, 12/124; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/384. 



134 

 

2.1.5. Satılan Malda Bilinmezlik 

İslam hukukçuları satış akdinin sahih olarak kurulabilmesi için akit konusu 

malın taraflarca bilinir olmasının gerekli olduğunu belirtir. Zira maldaki bilinmezlik 

tarafların sözleşmenin kurulmasına yönelik iradelerinin kesin olmamasına ve taraflar 

arasında anlaşmazlık yaşanmasına sebebiyet verebilir. Bu da ikili ilişkilerin karşılıklı 

rızaya dayalı olmasına son derece önem veren İslam hukukuna aykırı bir durumdur. 

 Akit konusu malda bilinmezlik malın cinsinde, vasfında, çeşidinde ya da 

miktarında olabilmektedir. Kapalı bir kutu içerisindeki malın satılması ya da sana 

100 liralık mal satıyorum deyip malın ne olduğunun belirtilmemesi gibi bir satış 

malın cinsinin bilinmemesine örnektir. Cinsi bilinmeyen bir malın satılması esasen 

satın alınan mal hakkında alıcının hiçbir fikrinin olmamasıdır. Dolayısıyla böyle bir 

satışın geçersiz olacağı noktasında görüş ayrılığı yoktur. Ancak Darîr’in aktardığına 

göre kapalı kutu içerisindeki satışta olduğu gibi malın yerinin belli olduğu satışa bazı 

Hanefî alimleri cevaz vermektedir. Bununla birlikte müşteri malı gördüğünde 

sözleşmeyi feshetme hakkına sahiptir. Malın vasfındaki bilinmezlik konusu ise 

ihtilaflıdır. Hanefîlere göre satıcı satacağı malı gösterdiğinde malın vasıflarını 

müşteriye bildirmek zorunda değildir. Müşteri malı görüp aldıktan sonra sözleşme 

bağlayıcı hâle gelir.  Diğer mezhepler ise malın vasıflarının bilinir olmasını 

sözleşmenin geçerliliği için şart koşarlar.737 Sürüden herhangi bir koyunu satma ve 

farklı kıyafetler arasından herhangi birini satma örneklerinde olduğu gibi malın cinsi 

bilinirken çeşidinin bilinmemesi durumlarında sözleşmenin geçersiz olacağı 

konusunda görüş birliği bulunur.738 Tartmadan bakliyat satma ve sayısı belli olmayan 

yumurta satma örneklerindeki gibi satılacak olan malın miktarının bilinmemesi de 

sözleşmenin geçersizliğine sebebiyet verebilmektedir. Fakat “Bu gördüğün buğday 

 
737 Sıddık Muhammed el-Emin ed-Darîr, el-Garar ve eseruhû fi’l-ukûd fi’l-fıkhi’l-İslâmî (b.y.: y.y., 

1410/1990), 188-201; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/75; Merdavî, el-İnṣâf, 11/95; Şihâbüddîn Ahmed 

Kalyubî - Umeyra, Hâşiyetâ Kalyûbî ve Umeyra (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1415/1995), 2/201; Ali Haydar 

Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/135-136. 
738 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/156; Ayni, el-Binâye, 8/158; Nevevî, el-Mecmûʿ, 9/286; Buhûtî, 

Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/345; Şehâbeddin Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1994), 5/260; 

ed-Darîr, el-Garar ve eseruhû fi'l-ukûd, 178-185. 



135 

 

yığını 50 lira.” şeklindeki satımda alıcı malı görerek aldığı için bu durumda sözleşme 

geçerli kabul edilir.739 

2.1.6. Satış Sözleşmesinde Koşulan Şartlar 

İslam hukuku sözleşmelerde tarafların belirli sınırlar dahilinde şartlar ileri 

sürmesine izin verir. Hz. Peygamber (s.a.v.) “Müslümanlar, haramı helal, helali 

haram kılan şartlar hariç aralarındaki şartlara sadıktırlar.”740 ve “Allah’ın kitabında 

olmayan şart batıldır.”741 buyurarak koşulacak şartlara bir sınır getirmiş ve bu sınırlar 

içerisindeki şartlara riayet edilmesini emretmiştir.742 İslam hukukunda sözleşmelerde 

tarafların ileri sürdükleri bu şartlar ca‘lî şart olarak isimlendirilmekte ve iki alt 

başlığa ayrılmaktadır. Bunlardan ilki sınırlayıcı, kayıt koyucu gibi manalara gelen 

takyidî şarttır. Takyidî şartta sözleşmenin hükmü ve sonucunun değiştirilmesi şart 

koşulur. Bu şartlardan bazıları geçerli bazıları ise geçersiz kabul edilir. Hanefîlere 

göre sözleşmenin muktezasından olan, sözleşmenin gayesine uygun olan şartlar 

geçerlidir. Örneğin satıcının malı teslim etmesini, alıcının da ücreti ödemesini şart 

koşmak sahih kabul edilir. Bu tarzda bir şart daha çok sözleşmenin gereğini 

vurgulamaya yöneliktir zira taraflara sözleşmenin gerektirdiklerinden farklı bir işlem 

yapma sorumluluğu yüklemez. Garar içeren ya da yasaklanmış bir iş yapmayı içeren 

şartlar ile satış sözleşmesinin muktezasından olmayıp taraflardan birine yarar 

sağlayan şartlar (örf hâline gelmiş olması ya da cevazına dair şeri bir delil bulunması 

hâli müstesna) ve bu şartların koşulduğu sözleşme fasit kabul edilir. Hamile 

hayvanın bir ay içerisinde doğurması şartıyla ya da süt vermesi şartıyla satın alma 

garar içeren şarta, dövüşçü olması şartıyla horoz satın alma yasak bir işi şart 

koşmaya, satıcının sattığı malı bir süre kendisinin kullanmasını şart koşması, 

müşterinin kendisine borç ya da hediye vermesini şart koşması veya müşterinin malı 

satın aldıktan sonra satıcıdan malda işlem yapmasını şart koşması gibi şartlar ise 

 
739 Kemâlüddîn İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr ‘ale’l-Hidâye (Lübnan: Şeriketü Mektebe ve Matba‘a 

Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1389/1970), 6/259; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/75; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 

2/17; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/348-349; ed-Darîr, el-Garar ve eseruhû fi’l-ukûd, 226-227. 
740 Ebû Dâvûd, “Ekdıyye”, 12 (No. 3594); Tirmizî, “Ahkâm”, 17 (No. 1352); Beyhakī, es-Sünenü’l-

kübrâ, 7/405. 
741 İmam Malik, “Itk ve Velâ”, 17; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 42/471; Buhârî, “Buyû‘”, 2168, 

“Şurût”, 2729; Müslim, “Itk”, 1504. 
742 Kaşıkçı, “Şart”, DİA, 38/366. 



136 

 

sözleşmenin muktezasından olmayıp bir tarafa yarar sağlayan şarta örnek olarak 

verilir.743 Taraflara hiçbir yararı olmayan ya da üçüncü bir tarafa yararı olan veya 

zarara sebebiyet veren şartlar ise geçersiz sayılır ancak sözleşmeyi ifsat etmez. 

Sözleşme bu şartlar koşulmamış gibi kurulur.744 

Şâfiîler sözleşmenin muktezasından olan şeylerin şart koşulmasını, akdin 

konusunda hâlihazırda mevcut olan bir özelliğin şart koşulmasını ve taraflardan 

birine meşru bir fayda sağlayacak şeyin şart koşulmasını geçerli kabul ederler. Şeri 

emir ve yasaklara aykırı şart koşulması, sözleşmenin muktezasına aykırı şart 

koşulması ve sözleşmede bilinmezliğe yol açacak şart koşulması durumlarında hem 

şart hem de satış sözleşmesi geçersiz hâle gelir. Herhangi bir amaca matuf olmayan 

şart koşulması hâlinde ise sadece şart geçersiz kabul edilir.745 

Hanbelîler de Şâfiîler gibi akdin muktezasından olan şeylerin, akdin konusunda 

mevcut bulunan bir vasfın, akdin gerektirdiklerini pekiştiren şeylerin, dinin şart 

koşulmasına izin verdiği şeylerin ve bir fayda meydana getiren şeylerin şart 

koşulmasını geçerli görürler. Bir sözleşme içerisinde başka bir sözleşmenin de 

yapılması şartı (bana şu evini kiralaman şartıyla sana bu malı satıyorum demek gibi) 

ile bir satış sözleşmesinde akdin muktezasından olmayan ve bir fayda meydana 

getirmeyen iki farklı şart ileri sürülmesi hâlinde ise sözleşme geçersiz olur. 

Sözleşmenin muktezasına aykırı olarak koşulan şart, sözleşmede bilinmezliğe yol 

açan ve meşru olmayan şartlar hükümsüz sayılır ve sözleşme şartsız olarak 

kurulur.746 

Mâlikîler sözleşme konusu malda sözleşme kurulurken mevcut bulunan bir 

özelliğin şart koşulmasını, sözleşmenin muktezasından olan bir şeyin şart 

 
743 “İştirât”, Mevsûatü’l-fıkhi’l-İslâmî, (Mısır: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şüûnü’l-İslâmiyye), 11/186; 

Serahsî, el-Mebsûṭ, 13/13-20; Osman b. Ali Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ şerhu Kenzü’d-deḳāʾiḳ (Kahire: 

el-Matbaa’tü’l-Kübra’l-Emiriyye, 1895), 4/131; Halit Çalış, “Borçlar Hukuku”, İslam Hukuku, ed. 

Talip Türcan (Ankara: Grafiker Yayınları, 2017), 432. 
744 Kaşıkçı, “Şart”, DİA, 38/367. 
745 “İştirât”, MFİ, 11/204-219; Abdülvâhid b. İsmâil Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb fî fürûʿı meẕhebi’l-İmâm 

eş-Şâfiʿî (b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 2009), 5/23-24; Nevevî, el-Mecmûʿ, 9/363; Yahyâ b. Ebü’l-

Hayr el-Yemânî İmrânî, el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î (Cidde: Dârü’l-Minhâc, 1421/2000), 

5/129. 
746 “İştirât”, MFİ, 11/219-235; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/323-324; Ebü’l-Ferec İbn Kudâme, eş-

Şerḥu’l-kebîr, 11/226-237; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/389-399. 



137 

 

koşulmasını ve sözleşmenin muktezasından olmasa da sözleşmeye aykırı olmayan 

şeylerin şart koşulmasını caiz görürler. Dinen mahzurlu bir şeyin şart koşulması, 

sözleşmede bilinmezliğe, garara sebebiyet verecek bir şart koşulması ve akdin 

muktezasına aykırı bir şeyin şart koşulması hâlinde hem şart hem de sözleşme batıl 

kabul edilir. Müşterinin malı başkasına satmaması şartı gibi sözleşmenin amacına 

aykırı bir şeyin şart koşulması ve borç alma şartıyla satın almada olduğu gibi 

semende bozulmaya sebebiyet verecek bir şartın koşulması durumunda da sözleşme 

geçersiz olmakta fakat şartın geri çekilmesi hâlinde sözleşme geçerli hâle 

gelmektedir. Malda bulunan kusurlardan sorumlu olmamayı şart koşmak ise akdin 

sıhhatine etki etmeden hükümsüz kabul edilir.747 

Ca‘lî şartların bir diğer türü ise asılı, bağlı gibi manalara gelen ta‘likî şarttır. 

Ta‘likî şartta sözleşmenin hükmünün gerçekleşmesi ya da son bulması gelecekte 

meydana gelmesi muhtemel olan bir olaya bağlanır. Sözleşmenin hükmünün 

sözleşme kurulurken gerçekleşmiş bulunan ya da ileride gerçekleşmesi veya 

gerçekleşmemesi kesin olan olaylara bağlanması durumunda bu şart, ta‘likî şart 

kapsamına girmemektedir. “Falanca iyileşirse arabayı sana sattım.”, “Telefon tamir 

olursa sana sattım.” veya “Oraya gidersen sana sattım.” şeklindeki şartlar ta‘likî şart 

sayılır. Satış sözleşmesinde bu türde bir şart koşulması caiz görülmemiş ve satış 

işleminin geçersiz olduğuna hükmedilmiştir.748 

Ayrıca tarafların özel olarak şart koşmasına gerek olmaksızın, örf hâline gelmiş 

hususlar önceden şart koşulmuş addedilir. Örfen şart kılınmış olanın ya da örfen 

maruf olanın lafzen şart kılınmış mesabesinde olacağı İslam hukukunda kaide olarak 

kabul görmüştür. Bu nedenle örneğin bir evin satışında kapı ve pencerelerin de satışa 

 
747 “İştirât”, MFİ, 11/195-202; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed er-Ruaynî el-Hattâb, Taḥrîrü’l-

kelâm fî mesâʾili’l-iltizâm (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1404/1984), 339-365; Ebu’l-Velid İbn 

Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid ve nihâyetü’l-muḳteṣid (Kahire: Darü’l-Hadis, 2004), 3/178. 
748 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/19; İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/12; Mehmed b. Ferâmurz Molla Hüsrev, 

Dürerü’l-ḥükkâm fî şerḥi Ġureri’l-aḥkâm (b.y.: Dârü İhyâ’i’l-Kütübi’l-Arabiyye, ts.), 2/200; 

Abdülbâkī b. Yûsuf Zürkanî, Şerḥü’z-Zürḳānî ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1422/2002), 5/8. 



138 

 

dahil edilmesi şartının zikredilmesine gerek duyulmaksızın bu unsurlar satışa dahil 

olur zira örfte ev kavramının içerisine kapı ve pencereler de girer.749 

2.2. TÜKETİM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (KARZ) 

Günümüz hukuk sisteminde tüketim ödüncü olarak ifade edilen sözleşme türü 

İslam hukukunda karz akdi olarak bilinmektedir. Karz kelimesi sözlükte kesmek, 

parçalamak gibi manalara gelmekle birlikte İslam hukukunda misli bir malın borç 

olarak verilmesini ifade için kullanılır.750 Ödünç verene mukriz (Ar. مُق رِض), ödünç 

alana müstakriz (Ar. تقَ رِض  (مُق رَض .Ar) ödünç alınan mala ise mukrez ,(مُس 

denilmektedir. Hanefîler karzı “Mislî bir malın bir kimseye, mislini geri ödemesi 

kaydıyla verilmesini içeren özel bir akit”,751 Şâfiîler “Bedelinin iade edilmesi 

kaydıyla bir şeyin temlik edilmesi”,752 Mâlikîler “(Dinen) Mal sayılan bir malın ona 

aykırı olmayan ve hemen geri alınmayacak bir bedel karşılığında verilmesi”753 ve 

Hanbelîler de “Verilen maldan yararlanacak kişiye lütuf olarak, bedelini geri 

ödemesi şartıyla bir mal vermek”754 olarak tanımlamaktadır. Karz akdi ariyet akdi 

gibi bir malın ödünç verilmesine dayanan bir akit türü olsa da ödünç alınan malın 

kullanılıp tüketilerek benzerinin iade edilmesi noktasında ariyetten ayrılmaktadır. 

Zira ariyet akdinde ödünç alınan mal tüketilmeden kullanılıp iade edilir. Diğer bir 

ifade ile karz akdinde borç verilen mal mislî mal iken ariyette borç verilen bir 

‘ayndır. Fıkıh kitaplarında karz akdi için selef tabiri de kullanılmaktadır ki selefin 

karzdan daha geniş bir manayı ifade ettiği belirtilir.755 

2.2.1. Dinî Hükmü 

İslam dini Müslümanları sadaka vermeye teşvik ettiği kadar ihtiyaç sahiplerine 

borç vermeye de teşvik etmiş, borç vermenin tıpkı sadaka vermek gibi sevap olduğu 

 
749 Ali b. Süleyman Merdavî, el-İnṣâf fî maʿrifeti’r-râciḥ mine’l-ḫilâfʿ (Kahire: Hicr, 1415/1995), 

20/394; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/188; Mecelle md. 43. 
750 Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem er-Rüveyfiî İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab (Beyrut: Dârü 

Sâdır, 1414/1993) “karz”, 7/217; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb Fîrûzâbâdî, el-

Ḳāmûsü’l-muḥîṭ (Lübnan: Müessesetü’r-Risâle, 1426/2005) “karz”, 652. 
751 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/161. 
752 Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/140. 
753 Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed et-Tûnisî İbn Arafe, el-Muḫtaṣarü’l-fıḳhî (b.y.: 

Müessesetü Halef Ahmed el-Habtûr, 1435/2014), 6/300. 
754 Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/131. 
755 “Karz”, MFK, 33/112. 



139 

 

hatta kimi zaman daha da faziletli olduğu belirtilmiştir. Borç vermenin önemine dair 

Kur’an ve sünnette açıklamalar yer almaktadır. Kur’an-ı Kerim’de birden fazla ayette 

geçen “Allah’a güzel bir borç vermek”756  tabiriْْher ne kadar daha çok sadaka verme 

ya da salih amelde bulunma şeklinde yorumlansa da borç vermenin faziletine de delil 

olarak gösterilmiştir. Sünnette ise borç vermenin faziletine dair çeşitli hadisler 

bulunmaktadır. Enes b. Malik’ten (r.a.) gelen rivayete göre Hz. Peygamber (s.a.v.) 

Miraç gecesi cennetin kapısında, sadakanın on misliyle borç vermenin ise on sekiz 

misliyle mükâfatlandırılacağının yazılı olduğunu görür ve bunun sebebini Cebrail’e 

(a.s.) sorar. Cebrail (a.s.) cevaben, sadaka isteyen kişinin malı olduğu hâlde 

başkalarından isteyebileceğini ancak borç isteyen kişinin yalnızca ihtiyaç duyması 

nedeniyle isteyeceğini söyler.757 Bir diğer hadiste Hz. Peygamber’in (s.a.v.) “Bir 

şeyin borç olarak verilmesi sadaka olarak verilmesinden hayırlıdır.” buyurduğu 

rivayet edilmiştir.758 Bu iki hadisten anlaşıldığı üzere bazı durumlarda borç vermek 

karşılıksız sadaka vermekten dahi efdal görülmüştür. Borç vermenin faziletine dair 

rivayet edilen hadislerden biri de “…Kim bir Müslümanın dünya sıkıntılarından bir 

sıkıntısını giderirse Allah da onun kıyamet günü sıkıntılarından birini giderir.” 

rivayetidir.759  Hadis ihtiyaç sahibi kimseye borç verilmesi hâlinde onun bir 

sıkıntısının giderilmiş olacağı ve hadiste geçen müjdeye mazhar olunabileceği 

şeklinde açıklanmıştır.  

Kur’an’da ve sünnette borç vermenin faziletinin yanı sıra borç verdikten sonra 

borçluya ödeme yapması için gerekli mühleti tanımanın öneminden de bahsedilir. 

Bununla ilgili Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyurulmaktadır: “Şayet (borçlu) darda 

kalmış birisi ise durumu düzelene kadar beklemek gerekir. Bununla birlikte (borcu) 

bağışlamanız, eğer bilirseniz sizin için daha hayırlıdır.”760 Hadislerde de ödemeye 

gücü yetmeyen kişinin ödeme yapmaya zorlanmaması, ona kolaylık sağlanması hatta 

belki borçtan vazgeçilmesi tavsiye edilir. Bununla ilgili bir rivayette Hz. 

 
756 Bk. el-Bakara 2/245; el-Mâide 5/12; el-Hadîd 57/18; et-Tegâbün 64/17; el-Müzemmil 73/20. 
757 İbn Mâce, es-Sünen, 3/501. 
758 Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/579. 
759 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 9/463, 12/393, 13/130,325, 16/297,394; Buhârî, “Mezâlim”, 2442; 

Müslim, “el-Birr ve’s-Sıla ve’l-Adab”, 2580, 2699; İbn Mâce, es-Sünen, 1/152; Ebû Dâvûd, “Adâb”, 

45 (No. 4893); Tirmizî, “Hudûd”, 3 (No. 1425). 
760 el-Bakara 2/280. 



140 

 

Peygamber’in (s.a.v.) “Kim borçlusuna (ödeme konusunda) kolaylık tanır ya da 

borcundan feragat ederse o kıyamet günü arşın gölgesindedir.” buyurduğu 

aktarılmaktadır.761 Yine başka bir rivayette Hz. Peygamber (s.a.v.) hiçbir hayırlı 

ameli olmadan vefat edip hesaba çekilen zengin bir adamdan bahseder. Bu kişi 

yalnızca durumu kötü olan kimselerden aldığı borçtan vazgeçen biri olması sebebiyle 

Allah tarafından bağışlanmıştır.762 Ayrıca anlaşılan süre içerisinde alacaklının 

borcunu talep etmediği her gün için bir sadaka sevabı alacağı, vade dolduktan sonra 

geçen her gün için ise iki sadaka sevabı alacağı yönünde Hz. Peygamber’e (s.a.v.) 

isnat edilen bir hadis de mevcuttur.763 

İslamiyet borç verene olduğu kadar borç alana da bazı sorumluluklar yüklemiş 

ve ona bazı müjdeler vadetmiştir. Bu sorumluluklardan biri borç alanın sebepsiz yere 

ödemeyi geciktirmemesidir. Nasıl ki zor durumda olan borçluya mühlet vermek 

tavsiye edilmişse borç alanın da mümkün olan en erken vakitte borcunu ödemesi 

tavsiye edilmiştir.ْْ Bununla ilgili en meşhur hadis “Zenginin borcunu geciktirmesi 

zulümdür.” hadisidir.764 Hadis, imkânı olduğu hâlde kişinin borcunu geciktirmesinin 

haram olduğu ancak imkânı yoksa zengin olsa dahi geciktirmesinin caiz olacağı 

şeklinde yorumlanmıştır.765  “Sadaka ancak ihtiyaç fazlasından verilir.”766 hadisine 

dayanılarak borçlunun borcunu ödemeden verdiği sadakanın dahi makbul 

olmayacağı belirtilmiş ve böylece borç ödemenin önemine vurgu yapılmıştır.767ْْ

Hadislerde  imkânı olduğu hâlde borcunu ödemeyen kişinin haram yemiş 

sayılacağı,768 ödememek kastıyla borç alanın Allah’ın huzuruna hırsız olarak 

 
761 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 37/251,308; Tirmizî, “Buyû‘”, 67 (No. 1306); Ebû Muhammed 

Abdullah b. Abdirrahmân Dârimî, es-Sünen, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle,1438/2017), “Buyû‘”, 50 

(No. 2618). 
762 Buhârî, “Buyû‘”, 2077; Tirmizî, “Buyû‘”, 67 (No. 1307); Nesâî, es-Sünen, 7/318. 
763 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 38/153; İbn Mâce, es-Sünen, 3/492; Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 

5/585. 
764 İmam Malik, “Buyû‘”, 84; Abdürrezâk es-San’ânî, el-Muṣannef, 8/316-317; Ahmed b. Hanbel, el-

Müsned, 9/292, 12/505, 13/508, 14/503, 16/48,61; Buhârî, “el-Havalât”, 2287-2288; Müslim, 

“Buyû‘”, 1564; İbn Mâce, es-Sünen, 3/481; Ebû Dâvûd, “Buyû‘”, 10 (No. 3345); Tirmizî, “Buyû‘”, 

68 (No. 1308-1309); Nesâî, es-Sünen, 7/316-317. 
765 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ Nevevî, el-Minhâc şerhu Sahîhi’l-Müslim (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-

Arabî, 1392), 10/227; Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Ali el-Kârî, Mirkâtü’l-mefâtih şerhu Mişkâti’l-mesâbîh 

(Beyrut: Dârü’l-Fikr, 2002/1422), 5/1956. 
766 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 12/69, 15/376; Buhârî, “Zekât”, 1426. 
767 Bedreddin Aynî, Umdetü’l-kâri şerhu Sahihi'l-Buhâri (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî), 8/293. 
768 Abdürrezâk es-San’ânî, el-Muṣannef, 8/317. 



141 

 

çıkacağı dile getirilmiştir.769 Buna karşılık ödeme niyetiyle borç alana ise Allah’ın 

muhakkak yardım edeceği, borcunu ödeyinceye kadar onunla olacağı müjdesi varit 

olmuştur.770 Ayrıca borçlunun borcunu en iyi şekilde geri ödemesi tavsiye edilmiştir. 

Hz. Peygamber (s.a.v.) bir rivayette “Sizin en hayırlınız borcunu en iyi ödeyendir.” 

buyurmuş, kendisi de borç aldığı devenin yerine daha değerlisini iade etmiştir.771 

Alınan borçtan daha fazlasının ödenmesinin faiz olup olmadığı konusu faiz başlığı 

altında ele alınacaktır. 

2.2.2. Kuruluşu 

Tüketim ödüncü sözleşmesinin kurulabilmesi için sözleşmenin üç unsura sahip 

olması gerekmektedir. Bu üç unsurdan yalnızca sîga Hanefilere göre sözleşmenin 

rüknü iken diğer mezheplere göre taraflar ve sözleşme konusu da sözleşmenin 

rükünlerindendir. Sözleşmenin yazıya geçirilmesi ya da şahitler huzurunda yapılması 

zorunlu kılınmamakla birlikte anlaşmazlıkların önüne geçmek için tavsiye 

edilmiştir.772 Kur’an-ı Kerim’de geçen “Ey iman edenler belirlenmiş bir zamana 

kadar bir borç ilişkisi kurduğunuzda bunu yazın.”773 emri cumhura göre malların 

korunması ve şüphelerin ortadan kaldırılması adına tavsiye niteliğindedir.774 

1. Sîga (İcap ve Kabul):  

Sözleşmenin rükünlerinden ilki sîga yani irade beyanına delalet eden icap ve 

kabuldür. İcap, çoğunluğun görüşüne göre kişinin borç verdiğini belirttiği herhangi 

bir ifade ya da buna delalet eden bir fiil ile yapılabilmektedir. Kabul de yapılan 

teklifi onaylayan herhangi bir ifade ile yapılır.775 

2. Taraflar: 

 
769 İbn Mâce, es-Sünen, 3/486. 
770 İbn Mâce, es-Sünen, 3/484-485; Nesâî, es-Sünen, 7/315. 
771 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 16/356; İbn Mâce, es-Sünen, 3/495; Tirmizî, “Buyû‘”, 73 (No. 1316-

1317). 
772 Apaydın, “Karz”, DİA, 24/523. 
773 el-Bakara 2/282. 
774 Muhammed b. Ahmed Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân (Kahire: Darü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 

1384/1964), 3/383. 
775 Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/140-141; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/131; Kâsânî, 

Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/394. 



142 

 

Sözleşmenin kurulabilmesi için borç veren ve alan tarafın bulunması ve bu 

tarafların gerekli ehliyete sahip olması gerekmektedir. İslam alimlerinin çoğunluğu 

borç veren kişinin teberru ehliyetine yani tam eda ehliyetine sahip olması gerektiği 

görüşündedir.776ْْBorç alacak kişinin ise tasarruf ehliyetine sahip olması yeterli 

görülmüştür ki temyiz çağına erişen çocuk bu ehliyete sahip olmaktadır.777 

3. Sözleşme Konusu Mal: 

Sözleşmenin kurulabilmesi için sözleşmeye konu olacak malda bulunması 

gereken bazı şartlar ileri sürülmüştür.  

a. Bu şartlardan ilki Hanefilerin ileri sürdüğü malın mislî bir mal olması şartıdır. 

Mislî mal çarşı ve pazarda benzeri bulunabilen ve benzerleriyle arasında fiyatını 

etkileyecek büyük farklar bulunmayan malları ifade etmek için kullanılır. Ağırlık, 

hacim ya da uzunluk ölçüsüyle ölçülebilen mallar ile adediyyât-ı mütekaribe olarak 

ifade edilen, tane hesabıyla satılıp taneleri birbirine yakın olan (yumurta gibi) mallar 

mislî mal kabul edilir. Hanefîler misli olmayan malların karz akdine konu 

edilemeyeceği görüşündedir zira misli olmayan malların tüketilmesi hâlinde 

aynısının iadesi mümkün değildir.778 

b. Diğer bir şart Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelîlerin öne sürdüğü malın selem akdine konu 

olabilecek mallardan olması şartıdır. Onlara göre malın mislî mal olması şart 

değildir. Mislî mallar karz akdine konu olabileceği gibi mislî olmasa da hayvanlar 

gibi vasıflarının açıklanması ile belirli hâle gelen mallar da konu olabilir.779 

c. Sözleşme konusuْْmalın ölçüsü veya sayısı ile cinsinin malum olması da şart 

koşulmuştur. Zira malın mislinin ya da kıymetinin iade edilebilmesi için bu 

özelliklerin bilinmesi gerekmektedir. Örneğin kaç gram olduğu bilinmeyen altının 

 
776 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/394; Şemseddin Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc ilâ şerḥi’l-Minhâc 

(Beyrut: Darü’l-Fikr, 1983), 4/224; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/135. 
777 “Karz”, MFK, 33/117; Apaydın, “Karz”, DİA, 24/522. 
778 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/394; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/161. 
779 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/83; Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl, 6/528-529; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/222; 

İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/432. 



143 

 

borç verilmesi geçerli olmamaktadır.ْْ Bu konuda mezhepler arasında görüş birliği 

bulunmaktadır.780 

2.2.3. Borç Ödeme Yeri ve Yöntemi 

Tüketim ödüncü sözleşmesinin usulüne uygun şekilde kurulmasının ardından 

borcun ifasının nerede ve ne şekilde yapılacağı meselesi gündeme gelmektedir. 

Borcun alındığı yerde ödenmesinin meşruiyeti hakkında tartışma olmayacağı açıktır. 

Borcun alınan yer dışında başka bir yerde ödenebilmesi için ise bazı koşullar ileri 

sürülmüştür. 

 Serahsî’nin (ö. 483/1090) aktardığına göre Hanefîler ödemenin başka yerde 

yapılması şartını caiz görmezler.781 Önceden şart koşulmadan farklı bir yerde ödeme 

yapma konusunda ise öncelikle borç konusu malın, taşınması külfetli veya maliyetli 

bir mal olmaması ve malın o yerde daha ucuza ya da daha pahalıya satılıyor 

olmaması hâlinde orada ödenebileceği söylenmiştir. Ancak taşınması külfetli veya 

maliyetli olması ve borç alınan yer ile ödenecek yerde malın fiyatının farklı olması 

durumunda Ebu Yûsuf iki tarafın da razı olması hâlinde ödeme yapılacağı ve borcun 

alındığı yerdeki fiyatın esas alınacağı görüşündedir. Ebu Hanife’ye göre alacaklı 

borçluyu ödeme yapmaya zorlayamaz lakin borcun verildiği yerde ödeme yapacağına 

dair kefil getirmesini talep edebilir.782 

Şâfiî mezhebine göre para gibi taşıması kolay malların borca konu olması 

hâlinde sözleşmenin gerçekleştiği yerden farklı bir yerde ödeme yapılabilmektedir. 

Ödemeyi hangi taraf talep ederse etsin karşı tarafın kabul etmesi gerekir. Zira para 

gibi malların farklı bir yerde ödenmesinde taraflara herhangi bir külfet 

yüklenmemektedir. Gıda maddesi gibi malların borç alınması hâlinde ise farklı bir 

yerde ödeme için taraflar birbirini zorlayamaz. Bu durum gıda maddesinin fiyatının 

bölgesel olarak değişmesi ve taşıma zorluğunun bulunması ile açıklanır. Fakat iki 

tarafın da buna razı olması hâlinde ödeme yapmanın caiz olacağı belirtilir.783 

 
780 Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/135; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/106; “Karz”, MFK, 33/121. 
781 Serahsî, el-Mebsûṭ, 14/37. 
782 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/163; “Karz”, MFK, 33/126. 
783 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/85; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 4/522. 



144 

 

Mâlikîlere göre taşıma zorluğu bulunmayan malların farklı bir yerde ödenmesi 

caizdir. Alacaklının ödemeyi kabul etmesi gerekir. Taşıma zorluğu bulunan mallar 

söz konusu olduğunda ise ödeme için herhangi bir yer şart koşulmamışsa ödeme 

sözleşmenin yapıldığı yerde yapılmalıdır. Farklı bir şehirde karşılaştıklarında alacaklı 

borcu talep ederse borçlu ödeme yapmak zorunda değildir.784 

Hanbelîler de borç konusu malın cinsine göre ayrıma giderler. Taşıma külfeti 

olmayan malların başka yerde ödenebileceği, gıda maddesi gibi malların ise başka 

yerde ödenmeye zorlanamayacağı görüşündedirler.785 Özetle fakihlerin çoğunluğuna 

göre taşıma külfeti bulunmayan malların sözleşmenin yapıldığı beldeden farklı bir 

yerde ödenmesi caiz diğer malların ise ödenmesi ancak iki tarafın rızası ile caizdir. 

Borç alınan malın mislinin mi yoksa aynının (kendisinin) mı iade edileceği 

konusu da İslam hukukçuları arasında tartışma konusu olmuştur.ْْÖncelikle mislî 

malların borç alınması durumunda mislinin iade edilmesinin caiz ve alacaklının bunu 

kabul etmesinin zorunlu olduğu konusunda görüş ayrılığı bulunmamaktadır.786 Ebu 

Hanife ve İmam Muhammed’e göre ödünç alınan malın kendisi borçlunun elinde 

mevcut bulunsa dahi borçlu bu malı değil malın mislini verebilir. Alacaklı mislini 

kabul etmeyip bizzat verdiği malı geri isteme hakkına sahip değildir.787ْْŞâfiîler ve 

Hanbelîler mislî malların mislinin iade edileceğini ifade ederken mislî olmayan 

mallar konusunda malın kıymetinin ödeneceği ya da malın benzerinin iade edileceği 

şeklinde iki farklı görüş belirtirler.788 

2.2.4. Borçlunun Borcunu İfa Etmemesi 

İslam, borçluya borcunu ödemeye imkân bulamadığı durumlarda kolaylık 

sağlanmasını emretmiş, Kur’an-ı Kerim’de “Şayet (borçlu) darda kalmış birisi ise 

durumu düzelene kadar beklemek gerekir.” buyurulmuştur. Bununla birlikte imkânı 

olduğu hâlde borcunu ifa etmekten kaçınan kimselere karşı da bazı müeyyideler 

 
784 Ebu Ömer Yûsuf b. Abdullah en-Nemerî İbn Abdülber, el-Kâfî fî fıkhi ehli’l-Medîne (Riyad: 

Mektebetü’r-Riyâdi’l-Hadîsiyye, 1400/1980), 2/727. 
785 İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/442; Merdavî, el-İnṣâf, 12/355. 
786 İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/434. 
787 Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân, 113; “Karz”, MFK, 33/124. 
788 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/85; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/108; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/434-

435. 



145 

 

koymuş ve alacaklının hakkını da korumuştur. Hz. Peygamber (s.a.v.) bir rivayette 

“Ödeme imkânı olanın borcunu ödemekten kaçınması onun şerefini ve ceza almasını 

helal kılar.” buyurmuştur.789ْْİslam alimleri hadiste geçen “…ceza almasını helal 

kılar.” tabirinden imkânı olduğu hâlde ödeme yapmayan kimsenin hapse atılmasının 

meşru olduğunu anlamışlar ve alacaklının mahkemeye başvurması hâlinde bu kişilere 

hapis cezası verilmesini uygun görmüşlerdir.790 Şâfiî ve Hanbelîler hakimin, 

borçlunun dövülmesi gibi bir tazir cezası tatbik etme yetkisine sahip olduğunu 

söylerken Hanefîler bu tarz bir cezanın verilemeyeceği görüşündedir.791 Borçlu şayet 

yine borcunu ödemezse hakim borçlunun mallarını satarak borcu öder.792 

Borçlunun ödeme imkânı olmadığı biliniyorsa borçlunun malına el koyma, 

takip etme ya da hapse atma gibi cezalar verilmeyeceği konusunda müçtehitler 

hemfikirdir. Bu durumda borçluya ödeme yapması için gereken süre tanınmalıdır. 

Borçlunun borcunu ödemesi için zorla çalıştırılması da caiz görülmemiştir.793 Ödeme 

imkânı olmayan borçlu hakkında müflis hükümleri uygulanır ve alacaklıların talebi 

doğrultusunda mahkeme tarafından hacir altına alınabilir. Bu durumda iflas ve hacir 

hükümleri devreye girmektedir ki bu konular fıkıh kitaplarının iflas ve hacir adlı 

bölümlerinde detaylı olarak işlenmektedir. 

2.2.5. Rehin 

Rehin sözcüğü dilimize Arapça “devam etmek, sabit olmak” manalarına gelen 

rahane (Ar. ََرَهَن) fiilinden türeyen rahn (Ar.  َنرَه ) kelimesinden geçmiştir. Arapça 

rehin kelimesi sözlükte “kişinin bir başkasından aldığına karşılık olarak bıraktığı 

şey” şeklinde tanımlanmaktadır.794 İslam hukukçuları rehini “Rehin bırakılan mal 

 
789 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 36/206, 32/215; İbn Mâce, es-Sünen, 3/497; Ebû Dâvûd, “Ekdıyye”, 

29 (No. 3628); Nesâî, es-Sünen, 7/316. 
790 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/173; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/187; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 6/588; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/68. 
791 Râfiî, Fetḥu’l-ʿazîz, 10/228; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/333; Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 

3/172. 
792 İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/96; Ebü’l-Ferec İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 4/458; Burhânüddîn 

Mahmûd b. Ahmed el-Buhârî Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî fi’l-fıḳhi’n-Nuʿmânî (Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004), 8/246; İmrânî, el-Beyân, 6/133. 
793 Hayreddin Karaman, Ana Hatlarıyla İslam Hukuku (İstanbul: Ensar, 2016), 3/221. 
794 İbn Manzûr, “rahn”, 13/188; Fîrûzâbâdî, “rahn”, 1202. 



146 

 

vasıtasıyla ifası mümkün olan bir haktan ötürü bir şeyi mahpus kılmak.”795 ve “Bir 

malın ‘aynının bir borca teminat kılınmasıdır ki borcun ödenmesi mümkün 

olmadığında borç bu mal ile ödenir.”796 şeklinde tanımlarken Mecelle “Bir malı 

ondan istifâsı mümkün olan bir hakk mukâbilinde mahbûs ve mevkuf kılmak” olarak 

ifade etmiştir.797 Rehin veren kişiye râhin (Ar. رََاهَ ن), alan kişiye mürtehin (Ar. 

نهَ تََرَ مَ  ), rehin verilen mala ise rehin ya da merhûn (Ar. ََونه َرَ م ) denilmektedir. Rehin 

kelimesi hem borca karşılık rehin mal bırakma işlemini hem de bırakılan malı ifade 

etmek için kullanılabilmektedir. Ayrıca rehin yalnızca tüketim ödüncü sözleşmesinde 

değil satış sözleşmesinden doğan borç gibi diğer borçlarda da verilebilmektedir. 

Burada rehinin tüketim ödüncü sözleşmesi altında ele alınması rehinin daha çok bu 

sözleşme türünden kaynaklı borçlarda kullanılmasından dolayıdır. 

İslam alimleri borca karşılık rehin almanın caiz olduğu noktasında icmâ etmiş 

ve cevazına Kur’an ve sünnetten deliller getirmiştir.798 “Yolculuktayken (borcu) 

yazacak birini bulamazsanız, teslim alınmış rehinler (yeterlidir).”799 ayeti 

Kur’an’dan, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) bir Yahudi’den ücretini daha sonra ödemek 

üzere yiyecek satın almasına karşılık ona zırhını rehin olarak bırakması800 ise 

sünnetten delil olarak gösterilir.801 Rehin akdi rehin veren kişi açısından bağlayıcı 

olan, alan kişi açısından ise bağlayıcı olmayan bir akit türüdür ve dolayısıyla rehin 

alan taraf borcun ifasından önce rehini geri verme yetkisine sahipken rehin veren 

tarafın borcunu ifa etmeden rehini geri isteme hakkı yoktur.802 Ayrıca herhangi bir 

borçtan dolayı rehin akdi yapılması zorunlu kılınmamış tarafların iradesine 

bırakılmıştır. 

 
795 Burhâneddin Merginânî, el-Hidâye (İstanbul: Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye - el-Büşrâ, 1439/2018), 

4/412. 
796 Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/38; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/443. 
797 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1096. 
798 Said vd., Mevsû’atu’l-icmâ‘, 4/235. 
799 el-Bakara 2/283. 
800 Abdürrezâk es-San'ânî, el-Muṣannef, 8/11; Buhârî, “Buyû‘”, 2096, “Rehin”, 2509, 2513; Nesâî, es-

Sünen, 7/288. 
801 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/37; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/86; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/443; 

Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/2. 
802 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/4. 



147 

 

2.2.5.1. Kuruluşu 

1. Sîga (İcap ve Kabul): 

Rehin bırakan ve rehin alan kişilerin akdi kurma yönünde iradelerini beyan 

etmeleri akdin kuruluşu için gerekli ilk şarttır. 

2. Taraflar: 

Rehin bırakma işleminin geçerli olabilmesi için Şâfiî ve Hanbelîlere göre 

tarafların âkıl, bâliğ, reşit olmaları ve kısıtlı olmamaları gerekir.803 Hanefîler buluğa 

ermeyi şart koşmamakta mümeyyiz çocuğun da akde taraf olabileceğini 

belirtmektedir.804 Mâlikîler de mümeyyiz çocuk ve sefihin akde velilerinin iznine 

bağlı olarak taraf olabileceği görüşündedir.805 

3. Rehin Bırakılacak Mal (Merhûn): 

Sözleşmenin kurulabilmesi rehin bırakılacak malın bazı özellikleri taşıması 

gerekmektedir ki bu şartlar özetle satış sözleşmesine konu olacak malda aranan 

özelliklerdir. İleride detaylı olarak işlenecektir. 

4. Rehin ile Güvence Altına Alınacak Hak: 

Rehin ile güvence altına alınacak hak zimmette sabit olan bir (deyn) borçtan 

dolayı hak edilmiş olmalıdır. Hanefî ve Hanbelîlere göre gâsıbın elindeki gasp 

edilmiş mal gibi tazmin yükümlülüğü bulunan muayyen mal borcunda da rehin 

bırakılabilmektedir.806   

5. Rehinin Teslim Alınması: 

Rehin bırakma işleminin bağlayıcı hâle gelmesi için çoğunluğa göre rehin mal 

alacaklı tarafından teslim alınmalıdır. İcap ve kabulün ardından alacaklının malı 

teslim alması ile sözleşme bağlayıcı olmakta ve borçlu borcunu ödemeden rehini geri 

 
803 İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/446; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 5/236. 
804 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/135. 
805 Muhammed b. Abdullah Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl li’l-Haraşi (Beyrut: Darü’l-Fikr li’t-

Tabâa‘, 1431/2010), 5/236. 
806 Serahsî, el-Mebsûṭ, 21/73; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/150; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 

8/412. 



148 

 

isteyememektedir. Kur’an-ı Kerim’de geçen “teslim alınmış rehinler”807 tabiri bu 

hükme delil olarak gösterilmektedir. Mâlikîler ise sözleşmenin mal teslim alınmadan 

önce bağlayıcı hâle geleceği görüşündedir. 808 

2.2.5.2. Rehin Olarak Bırakılabilecek Mallar 

İslam alimleri bir malın rehin olarak bırakılabilmesi için farklı şartlar ileri 

sürmüştür. Hanefîler öncelikle rehin bırakılacak şeyin İslam hukukunca mal sayılan 

şeylerden olması gerektiğini ifade ederler. Dolayısıyla arabanın kullanım hakkı gibi 

menfaatler ve leş hayvan gibi mal kabul edilmeyen şeyler rehin olarak verilemez. 

Bunun yanında malın satım akdine konu olabilecek mallardan olmasını da şart 

koşarlar. Bu da malın mütekavvim (yararlanılması caiz olan mal), mevcut, malum ve 

teslimi mümkün olmasını gerekli kılar. Buna göre domuz eti gibi mütekavvim 

olmayan mal, ağacın vereceği mahsul gibi henüz mevcut olmayan mal ve kaçtığı için 

teslim edilmesi mümkün olmayan hayvan rehin bırakılamamaktadır. Hanefîler rehine 

konu olacak malın bütün olarak bırakılması gerektiğini ortaklara ait şayi bir malın 

sadece bir kısmının rehin olarak bırakılamayacağını da ileri sürerler. Bu nedenle 

ortaklardan birinin evdeki payını rehin olarak bırakması geçerli görülmez. Son olarak 

mal sahibinin rehin mal üzerinde herhangi bir hakkının kalmaması şartını koşarlar. 

Yani tarlasını rehin olarak bırakan kişinin topraktaki mahsullerini istisna etmesi 

geçerli olmamaktadır. Ya mahsullerini toplaması ya da onları da rehin olarak 

bırakması gerekmektedir.809 

Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelîlere göre rehin olarak bırakılacak malın satışa elverişli 

mallardan olması yani satış sözleşmesinde satılacak malda bulunması gereken 

nitelikleri taşıması gerekir. Bu da daha önce zikredildiği üzere malın mevcut, 

mütekavvim ve teslimi mümkün bir mal olmasıdır. Hanefîlerin ileri sürdüğü malın 

 
807 el-Bakara 2/283. 
808 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/137; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/58; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/446; 

İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/57. 
809 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/135; Merginânî, el-Hidâye, 4/417-418; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 

6/489-496. 



149 

 

bir bütün olarak rehin bırakılması gerektiği şartını ise kabul etmezler. Bu nedenle, 

kişinin ortak maldaki kendi hissesini rehin olarak bırakabileceğini savunurlar.810 

2.2.5.3. Rehinin Hukuki İşlevi 

Alınan bir borç sebebiyle borçlu alacaklıya bir rehin mal bırakmakta ve borcun 

ödenmesi ile mal tekrar sahibine döndürülmektedir. Bu rehinin bırakılma sebebi 

onun sahip olduğu birtakım hukuki işlevlerin taraflara sağladığı faydadır. Rehinin 

İslam hukukuna göre haiz olduğu bu hukuki işlevleri şöyle özetleyebiliriz: 

1. Borcun ödenmemesi durumunda alacaklının rehini satıp borcu kapatma 

ya da bunu talep etme hakkı bulunur. Borcun ödenme vakti geldiğinde şayet 

borçlunun ödeme imkânı yoksa alacaklı borçludan izin alarak rehini satabilir. Eğer 

borçlu rehinin satılmasına izin vermezse alacaklı mahkemeye başvurabilir. Mahkeme 

borçluyu rehini satıp borcunu ödemeye zorlar. Kendisi satmazsa mahkeme satarak 

borcu kapatır.811 

2. Alacaklı borç ödenene kadar rehin malı alıkoyma hakkına sahiptir. 

Böylece borcun ödenmesini garantiye almış olmaktadır.812 

3. Borçlunun iflası ya da vefatı hâlinde elinde rehin mal bulunduran alacaklı 

diğer alacaklılardan daha öncelikli konumda olur ve ilk onun borcu kapatılır.813 

Alacaklının vefatı durumunda rehin mal ve borcu talep hakkı mirasçılarına geçer.  

4. Alacaklının rehin mal alması borcu dilediği vakit istemesine engel 

oluşturmaz. Ancak borcun ödenmesine karşılık rehini iade etmek zorundadır. 

 
810 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/119; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/90-93; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/455-

456; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/152; Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn, 5/343-344; Muhammed b. Muhammed 

Salim el-Meclisî Şenkītî, Levâmi‘u’d-dürer fî hetki estâri’l-muhtasar (Moritanya: Dârü’r-Ridvân, 

1436/2015), 9/201. 
811 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/130-131; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1180; İbn 

Kudâme, el-Muġnî, 6/531. 
812 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/143; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1179; el-Ḫin vd., el-

Fıkhü’l-menhecî, 7/124-125; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/11. 
813 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/153; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1179; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 6/531-532; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/11. 



150 

 

2.2.5.4. Alacaklının Rehin Mal Üzerindeki Hak ve 

Sorumlulukları 

Alacaklının, teminat olarak aldığı rehin mal üzerindeki hak ve sorumlulukları 

rehinin İslam hukukuna göre ödeme yükümlülüğü açısından hangi kategoride 

değerlendirildiğine göre farklılık arz edebilmektedir. Bu nedenle rehinin emanet 

hükmündeki mallardan mı yoksa tazmin yükümlülüğü doğuran mallardan mı olduğu 

önemli bir tartışma konusudur. Hanefî mezhebi rehini tazmin sorumluluğu doğuran 

mallardan kabul etmiştir. Bu nedenle rehin mal alacaklıdayken helak olursa kasıt ve 

kusuru olamasa da rehinin kıymeti borçtan düşülür. Şayet rehinin kıymeti borçtan 

fazlaysa fazlalık alacaklının elinde emanet hükmünde olur. Borçtan az ise kalanı 

borçludan tahsil eder. Hanefiler rehinin emanet hükmünde olmadığına 

“Yolculuktayken (borcu) yazacak birini bulamazsanız, teslim alınmış rehinler 

(yeterlidir). Eğer birbirinize güveniyorsanız, kendisine güvenilen (borçlu) emaneti 

yerine getirsin.”814 ayetinde rehin ve emanetin ayrı zikredilmiş olmasını ve Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.), elinde rehin olarak bulundurduğu atı telef olan adama 

“Hakkını kaybettin.”815 buyurmasını delil olarak gösterirler.816  

Şâfiî ve Hanbelî mezhepleri ise rehinin emanet hükmünde olduğu 

görüşündedir. Dolayısıyla onlara göre rehin mal alacaklının kasıt ve kusuru 

bulunmadan telef olursa alacaklı tazminle yükümlü tutulmaz, rehinin kıymeti borçtan 

düşülmez. Şayet alacaklının kasıt ya da kusuru sonucu rehin mala zarar gelmişse 

alacaklı zararı tazmin eder.817 Buna delil olarak Hz. Peygamber’in (s.a.v.) rehinin 

yararı ve zararının rehin bırakan kişiye yani borçluya ait olduğunu söylemesini 

gösterirler.818  

 
814 el-Bakara 2/283. 
815 İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/524. 
816 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/151; Kudûrî, et-Tecrîd, 6/2789; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 

6/64. 
817 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/254; el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 5/88; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

6/522; Bahâeddin Abdurrahman b. İbrâhim el-Makdisî, el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde (Kahire: Dârü’l-

Hadîs, 1424/2003), 274. 
818 Muhammed b. İdrîs Şâfiî, Müsnedü’ş-Şâfiî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2016), 148; 

Abdürrezâk es-San’ânî, el-Muṣannef, 8/237; İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/525; Ebü’l-Hasen Ali b. 

Ömer Dârekutnî, Sünenü’d-Dârekutnî, nşr. Şuayb Arnavut (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1424/2004),  

3/437-439. 



151 

 

Mâlikîler ise rehin olarak bırakılan malın saklanabilir olup olmamasına göre 

ayrıma giderler. Ziynet eşyası ve ticaret eşyası gibi saklanabilen mallar söz konusu 

olduğunda alacaklı kendi kusuru olmadan malın helak olduğuna dair delil 

getirmelidir. Aksi hâlde tazminle yükümlü tutulur. Rehinin ev ve hayvan gibi 

saklanması mümkün olmayan mallardan olması hâlinde ise kasıt ve kusuru yoksa 

tazminle yükümlü tutulmaz.819 

 Rehin malı elinde bulunduran alacaklının maldan yararlanabilmesi konusunda 

ise Hanefîler bunun rehin bırakanın izni olmadan caiz olmayacağı görüşündedir. 

“Rehin malın sütü sağılır ve ona binilir.”820 hadisini, sütü sağılan ve binilen 

hayvanlar rehin olarak bırakılabilir şeklinde anlarlar. Yani hadiste rehin bırakılan 

hayvana binilebileceği değil binilebilen hayvanın rehin bırakılabileceği ifade 

edilmektedir. Ayrıca rehinin kiralanmasını da caiz görmezler.821 Şâfiîler de mal 

sahibinin izni olmadan rehin malın kullanılamayacağı, izin vermesi hâlinde 

kullanılabileceği görüşündedir. Ancak bunun akit yapılmadan önce şart koşulmasını 

caiz görmezler. Mal sahibinin izni olmadan rehinin satılması, hibe edilmesi gibi 

mülkiyet aktarımına sebep olan tasarruflar da geçersiz kabul edilir. Fakat mülkiyet 

aktarımı bulunmayan kiralama, ödünç verme gibi tasarruflar geçerli görülmüştür.822 

Hanbelîler yukarıda zikredilen hadise binaen binilen ve sütü sağılan hayvanlardan 

faydalanmayı mal sahibinin izni olmasa bile caiz görürken bunlar dışındaki rehin 

bırakılan malların alacaklı ya da borçlu tarafından kullanımını karşı tarafın iznine 

bağlarlar. Ancak rehin karz akdi dolayısıyla bırakılmışsa alacaklının karşılıksız 

olarak rehinden yararlanmasını faiz olarak değerlendirir ve caiz görmezler.823 

Mâlikîler önceden şart koşulması ve kullanım müddetinin belirlenmiş olması 

koşuluyla mürtehinin (kendisine rehin bırakılanın) rehinden yararlanabileceğini 

 
819 Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 5/256; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 8/108. 
820 İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 7/288; Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/64. 
821 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/149; Kudûrî, et-Tecrîd, 6/2758; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-

Burhânî, 7/139. 
822 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/127-130.  
823 İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/509; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/210-212. 



152 

 

söylemekle birlikte karz akdinde bunu menfaat celbeden borç yasağına gireceği 

gerekçesiyle caiz görmezler.824 

 Rehin mala yapılacak harcamaların kime ait olduğu konusunda ise çoğunluk 

masrafların mal sahibine yani rehin bırakan tarafa ait olduğu görüşündedir. Örneğin 

rehin olarak bırakılan hayvanın yem ve bakım masrafları, rehin eşyanın saklanması 

için gereken masraflar mal sahibinin uhdesindedir. Delil olarak daha önce zikredilen, 

rehinin yararı ve zararının rehin bırakan kişiye ait olduğuna dair hadisi gösterirler.825 

Hanefîler ise mala yapılan harcamaların ne için yapıldığına göre ayrıma giderek 

malın bizzat kendisine yapılan harcamaların rehin bırakana, malın muhafazası için 

yapılan masrafların ise rehin alana ait olduğunu belirtirler. Dolayısıyla rehin 

bırakılanın hayvan olduğu düşünülürse hayvanın yeme içme masrafları rehin 

bırakana, hayvanın barınma masrafları rehin alana yüklenmektedir.826 

2.2.6. Faiz (Ribâ) 

Faiz kelimesi dilimize Arapçadan geçmiş olmakla birlikte Arapçada 

Türkçedeki faiz kelimesine eş anlamlı olarak ribâ kelimesi kullanılmaktadır. 

Kur’an’da, sünnette ve İslami literatürde de ribâ kelimesi faiz anlamında kullanılır. 

Ribâ sözlük manası olarak “artış, ziyade, nemâ” gibi manalara gelmektedir.827 Istılah 

manası olarak ise fakihler farklı tanımlamalarda bulunmuştur. Hanefîler 

“Mübadelede taraflardan biri lehine şart koşulan ve şeri ölçülere (vezin, keyl vs.) 

göre bir karşılığı olmayan fazlalık”,828 Şâfiîler “Akit anında şeri ölçülere göre eşitliği 

bilinmeyen hususi bir karşılık üzerine yapılan ya da bedellerden ikisi ya da birinin 

geciktirilmesi şeklinde yapılan sözleşme”,829 Mâlikîler “Adette veya ölçüdeki gerçek 

ya da şüpheli fazlalık veya gecikme”,830 şeklinde tanımlamada bulunurken 

Hanbelîler keylî ya da veznî kabul edilen aynı cins malların mübadelesindeki 

 
824 Zürkanî, Şerḥü’z-Zürḳānî, 5/443; Desûkī, Hâşiyetü'd-Desûkī, 3/246. 
825 Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/169; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/517; Ebû Muhammed 

Abdülvehhâb b. Alî Kadî Abdülvehhâb, el-İşrâf ʿalâ nüketi mesâʾili’l-ḫilâf (b.y.: Dârü İbn Hazm, 

1420/1999), 2/582. 
826 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/43; Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân, 148. 
827 İbn Manzûr, “rabâ”, 14/304. 
828 Abdülganî b. Tâlib Meydânî, el-Lübâb fî şerḥi’l-Kitâb (Medine-i Münevvere: Dârü’s-Sirâc, 

1435/2014), 3/94. 
829 Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/21. 
830 Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 5/56. 



153 

 

fazlalığa ve keylî ya da veznî mallardan aynı ya da farklı cins malların vadeli 

mübadelesine ribâ demektedir.831 Görüldüğü üzere tanımı yapılan faiz tüketim 

ödüncü sözleşmesinde cari olan faiz türü değildir. Klasik fıkıh kitaplarında faiz 

konusu genelde satış sözleşmesi başlığı altında daha detaylı işlenmektedir. Bunun 

nedeni hem alışveriş faizinin daha çetrefilli bir yapıya sahip olması hem de bu faiz 

türünün daha önce Araplar arasında bilinmeyip sünnet tarafından vazedilmesi 

olabilir. Günümüzde ise trampa usulü alışverişlerin azalması, faizli/faizsiz bankacılık 

sektörünün yaygınlaşması ve buna bağlı olarak finansal enstrümanların çeşitlenmesi 

gibi nedenlerle faiz konusu daha çok tüketim ödüncü sözleşmesi ile alakalı olarak 

gündeme gelmektedir. Bu nedenle faiz konusu burada tüketim ödüncü sözleşmesi 

altında ele alınacak ve iki sözleşme türündeki faiz de işlenecektir. 

Kur’an-ı Kerim’de ribâ hem sözlük anlamı ile hem de terim anlamı ile 

kullanılmaktadır. Faiz Kur’an-ı Kerim’de açıkça ancak tedrici bir şekilde 

yasaklanmıştır. Kur’an-ı Kerim’de geçen faiz ile ilgili ayetlerin alışveriş faizi ile 

ilgili değil borç faizi ile ilgili olduğu ifade edilir.832 Sünnette ise hem borç faizi hem 

de alışveriş faizine dair emir ve yasaklar mevcuttur. Fıkıh kitaplarında ise faiz ilgili 

akdin alt başlığı olarak işlenmektedir ve daha önce değinildiği üzere çoğunlukla 

kitâbu’l-buyû‘ yani satış bahsinde alt başlık olarak dercedilmektedir. Tüketim 

ödüncü sözleşmesinde cari olan faiz ise karz akdi altında ele alınmaktadır. 

2.2.6.1. Dinî Hükmü 

İslamiyet faizi kesin bir dille yasaklamış ve büyük günahlardan saymıştır.  

Kur’an-ı Kerim’de ve hadislerde faiz yasağı ile ilgili açık ifadeler bulunur. Kur’an-ı 

Kerim’in faiz ile ilgili ayetlerine bakıldığında faizden şiddetle sakınılması gerektiği, 

faizin ne kadar çirkin bir iş olduğu ve faiz yiyenlerin maruz kalacakları cezalar gibi 

faizin dini hükmü ile alakalı konulardan bahsedildiği; faizin ne olduğu, hangi 

durumlarda tahakkuk ettiği, hangi akitlerde cari olduğu ve yasağın kapsamına 

kimlerin girdiği gibi konuların açıklanmasının sünnete bırakıldığı görülmektedir. 

Kur’an-ı Kerim faizi aşamalı olarak yasaklamıştır. İlk olarak “İnsanların mallarında 

 
831 Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/6. 
832 Özsoy, “Faiz”, DİA, 12/113. 



154 

 

artış olsun diye verdiğiniz herhangi bir faiz, Allah katında artmaz. Allah’ın rızasını 

isteyerek verdiğiniz zekâta gelince, işte zekâtı veren o kimseler, evet onlar 

(sevaplarını ve mallarını) kat kat arttıranlardır.”833 ayeti ile faizin kişiye fayda 

vermeyeceği belirtilmiş daha sonra gelen ayetlerde ise faizin haramlığı kesin olarak 

ifade edilmiştir: 

“Faiz yiyenler (kabirlerinden), şeytan çarpmış kimselerin cinnet nöbetinden kalktığı 

gibi kalkarlar. Bu hâl onların ‘Alım satım tıpkı faiz gibidir.’ demeleri yüzündendir. 

Hâlbuki Allah, alım satımı helâl, faizi haram kılmıştır. Bundan sonra kime Rabbinden 

bir öğüt gelir de faizden vazgeçerse, geçmişte olan kendisinindir ve artık onun işi 

Allah’a kalmıştır. Kim tekrar faize dönerse, işte onlar cehennemliktir, orada devamlı 

kalırlar. Allah faizi tüketir, sadakaları ise arttırır ve Allah hiçbir inkârcı günahkârı 

sevmez.”834 

“Ey iman edenler! Allah’tan korkun ve gerçekten iman etmiş iseniz faizden kalanı 

bırakın. Bunu yapmazsanız Allah ve resulü tarafından size bir savaş açıldığını bilin. 

Eğer tövbe ederseniz, haksızlık etmemek ve haksızlığa uğramamak üzere anaparanız 

sizindir.”835 

Dönemin yaygın teamülü olan kat kat artırılmış faiz almaya vurgu yapılarak bundan 

sakınılması emredilmiştir: “Ey iman edenler! Kat kat faiz yemeyin. Allah’a 

itaatsizlikten sakının ki kurtuluşa eresiniz.”836 Ayrıca Kur’an-ı Kerim’de Yahudilerin 

kendilerine haram kılındığı hâlde faiz almaya devam ettiklerini ve bu sebeple 

cezalandırıldıklarını ifade ederek Müslümanları ibret almaya sevk eder:  

“Yahudilerin zulmü sebebiyle, bir de pek çok kimseyi Allah yolundan engellemeleri, 

kendilerine yasaklandığı hâlde faizi almaları ve haksızlıkla insanların mallarını 

yemeleri yüzünden önceden helâl kılınan temiz ve iyi şeyleri onlara haram kıldık ve 

içlerinden inkâra sapanlara acı bir azap hazırladık.”837  

 Hadislerde ise faizin hükmünün tekit edilmesinin yanı sıra faizin kapsamı, ne 

olduğu gibi konular detaylandırılmıştır. Hz. Peygamber (s.a.v.) faiz yemenin yedi 

 
833 er-Rum 30/39. 
834 el-Bakara 2/275-276. 
835 el-Bakara 2/277-278. 
836 Âl-i İmrân 3/130. 
837 en-Nisâ 3/160. 



155 

 

helak edici günahtan biri olduğunuْ ْbelirtmiş,838 faiz yiyenlerin cehennemdeki 

hâllerinden haber vermiş,839 faiz yoluyla malını artıran kişinin akıbetinin yokluk 

çekmek olacağını840 bildirmiştir. Faiz yasağının kapsamının sadece alan ve verenden 

ibaret olmadığı faizli işleme şahitlik ve katiplik yapanların da yasak kapsamına 

girdiği ve bu dört kişinin Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından lanetlendiği rivayet 

edilmiştir.841 Ayrıca Hz. Peygamber (s.a.v.) faizin borç sözleşmelerinin yanı sıra 

alışveriş gibi akitlerde de tahakkuk edeceğini ve malların trampa edilmesinde nelere 

dikkat edilmesi gerektiğini de beyan etmiştir.842 Doğrudan faiz almanın 

yasaklanmasının yanında faize yol açacak tasarruflar da yasaklanmıştır. Bununla 

ilgili rivayette Hz. Peygamber (s.a.v.) şayet önceden yaptıkları bir adet değilse borç 

veren kimsenin borçludan hediye kabul etmemesini ve onun hayvanına binmemesini 

emretmiştir.843 

 Faizin yasaklanmasının hikmeti noktasında geçmiş dönem İslam alimlerinin 

değerlendirmelerine çok fazla rastlanmasa da günümüz İslam hukukçuları bu konuda 

birçok yorumda bulunmuş ve faizin toplumsal, ahlaki ve iktisadi zararlarına 

değinmiştir. Öncelikle faizin karşılıksız bir kazanç olduğu ve başkasının malını 

haksız yere almak sayıldığı bu nedenle de haram kılındığı belirtilmektedir. Ticarette 

alınan mala ya da hizmete karşılık ücret verildiği ancak faizin herhangi bir karşılık 

alınmaksızın verildiği ifade edilir. Bir diğer sebep olarak faizin insanları ticarete, 

üretime ve çalışıp kazanmaya karşı isteksiz hâle getirmesi, zenginlerin çalışmadan 

mallarına mal katması, bunun yanında borç alan fakirlerin yüksek faizler altında 

ezilmesi gösterilir.844 Faiz yemeye alışan kişilerin parasını kısa vadede faiz getiren 

yerlere yatırım yapmayı tercih edeceği, toplumun ve ülkenin yararına dahi olsa uzun 

vadeli işlere para yatırmaktan çekineceği bunun da ülkenin kalkınmasına olumsuz 

yönde etki edeceği belirtilir.  Ayrıca faizin toplum arasında yardımlaşma, 

 
838 Buhârî, “Vesâyâ”, 2766; Müslim, “İmân”, 145; Ebû Dâvûd, “Vesâyâ”, 10 (No. 2874); Nesâî, es-

Sünen, 6/257. 
839 Buhârî, “Buyû‘”, 2085; İbn Mâce, es-Sünen, 3/377. 
840 İbn Mâce, es-Sünen, 3/382. 
841 Müslim, “Buyû‘”, 1597-1598; İbn Mâce, es-Sünen, 3/381. 
842 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 10/125, 15/403 17/42; Buhârî, “Buyû‘”, 2134; Müslim, “Buyû‘”, 

1587. 
843 İbn Mâce, es-Sünen, 3/501; Buhârî, “Menâkıbü’l-Ensâr”, 3814. 
844 Muhammed Reşîd Rızâ, Tefsirü’l-Menâr (: el-Hey’etü’l-Mısriyye’l-Âmme, 1990), 3/91. 



156 

 

diğerkâmlık gibi güzel hasletlerin yok olmasına, bu gibi ulvi huyların yerini 

tamahkârlık, bencillik gibi deni huyların almasına sebebiyet vermesi üzerinden 

yasağın ahlaki hikmetlerine de vurgu yapılır.845 

2.2.6.2. Faiz Türleri 

İslam hukukunda faiz genellikle faizin tahakkuk ettiği sözleşmeye nispetle iki 

kısımda incelenmektedir. Bunlar karz akdinde tahakkuk eden borç faizi ve bey‘ 

akdinde tahakkuk eden alışveriş faizidir. Klasik dönem fıkıh kitaplarında faiz için 

ayrı bir üst başlık ayrılmamakta ve faiz konusu genelde tahakkuk ettiği akdin başlığı 

altında incelenmektedir. Dolayısıyla karz ve bey‘/buyû‘ başlıkları altında faiz 

meselesini bulmak mümkündür.  

Faiz, haram kılınışının doğrudan olup olmamasına göre de taksim edilmiş ve 

açık faiz ve kapalı faiz olarak ikiye ayrılmıştır. Bu taksimatta borç faizi ya da vade 

faizi (ribe’n-nesie) olarak bilinen faiz açık faiz olarak değerlendirilirken alışveriş 

faizi kapalı faiz olarak isimlendirilir. Bunun nedeni ilkinin verdiği zararın büyüklüğü 

ve açıklığı nedeniyle doğrudan haram kılınması diğerinin ise zarara sebebiyet 

vermesi endişesiyle sedd-i zerâi846 kapsamında haram kılınmasıdır.847 Burada borç ve 

alışveriş faizi şeklindeki, faizin tahakkuk ettiği akde dayalı taksimat esas alınacaktır. 

2.2.6.2.1. Borç Faizi 

Borç faizi, ödenecek borçta önceden şart koşulan ya da örf hâline gelmiş her 

türlü fazlalık şeklinde tanımlanmaktadır.848 Diğer bir ifadeyle borçlunun aldığı 

borcun daha fazlasını ödemesinin yahut alacaklının verdiği borç sebebiyle borçludan 

herhangi bir menfaat elde edeceğinin şart koşulması durumunda alacaklının elde 

ettiği bu fazlalık ya da menfaat borç faizi hükmünü almaktadır. Borç faizi Kur’an ve 

sünnet tarafından yasaklanmış, İslam alimleri bu faiz türünün haram olduğu 

konusunda icma etmiştir.849 Borç faizi yalnızca paranın ya da altın ve gümüş gibi 

 
845 “Ribâ”, MFK, 22/55; Mustafa Coşkun, “İslâm Dini, Faizi Niçin Haram Kılmıştır”, İslâm 

Medeniyeti 34 (1973) 33-37; Özsoy, “Faiz”, DİA, 12/118. 
846 Sedd-i Zerâi’: “Şer‘an sakıncalı sonuçlara götürmesi kesin veya kuvvetle muhtemel olduğunda 

mubah fiillerin yasaklanması anlamında fıkıh usulü terimi.” Dönmez, “Sedd-i Zerâi‘”, DİA. 
847 “Ribâ”, MFK, 22/57-58. 
848 Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 11/63. 
849 Ebubekir İbnü’l-Münzir, el-İcmâ‘ (Kahire: Darü’l-Âsâr, 2004), 99; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/436. 



157 

 

değerli madenlerin borç verilmesinde değil karz akdine konu olan her türlü malın 

borç verilmesinde tahakkuk edebilmektedir. Verilen malın sayıca daha fazlasının 

verilmesinin faiz sayılmasının yanı sıra malın daha kalitelisinin, daha üstün vasıflara 

sahip olanının verilmesi de faiz sayılmaktadır. Ayrıca alacaklının verdiği borç 

nedeniyle karşı taraftan herhangi bir menfaat elde etmesi de yasaklanmış ve Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) de nispet edilen “Menfaat celbeden her borç faizdir.” sözü genel 

bir kaide olarak kabul görmüştür. Zira borç verme yardımlaşma amaçlı yapılan bir 

teberru akdi olarak kabul edilmiş ve bundan menfaat sağlanmasının akdin bu 

özelliğine zarar vereceği belirtilmiştir. Öncesinde herhangi bir şart koşulmadan 

borcun daha fazlasıyla ya da daha güzeliyle ödenmesi ve yine öncesinde herhangi bir 

şart koşulmadan alacaklıya hediye vermek gibi ona fayda sağlayacak bir tasarrufta 

bulunulması ise caiz görülmüştür.850 Nitekim önceden bir anlaşma olmadan böyle bir 

şey yapılması hâlinde borçlu kendi rızasıyla teberruda bulunmuş olmakta ve bu, faiz 

kapsamına girmemektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.) “Sizin en hayırlınız borcunu en iyi 

ödeyendir.” buyurarak borcun en güzel şekilde ödenmesini emretmiş ve kendisi de 

borç aldığı devenin daha iyisini iade etmiştir.851 

Klasik fıkıh kitaplarında borç faizi çoğunlukla “ribe’n-nesie” yani vade faizi 

adıyla anılmaktadır. Alışveriş faizi başlığında da değinileceği üzere vade faizi 

kavramı aynı cinsten iki malın vadeli olarak satımını ifade için kullanılır. Örneğin bir 

miktar buğdayın aynı miktardaki buğday ile değişiminde bedellerden biri vadeli 

olursa vade faizi meydana gelir. Buna kıyasen belirli bir vadede ödenmek üzere borç 

vermenin de caiz görülmemesi gerekirken borç vermede amacın ticaret değil 

yardımlaşma olması onun hükmünü değiştirmektedir. Ancak borcun belirli bir ziyade 

ile geri ödenmesi şart koşulduğunda yardımlaşma özelliği ortadan kalkmakta ve 

verilen vadeye karşılık gelir elde etme söz konusu olmaktadır ki bu da vade faizi ya 

da borç faizi olarak isimlendirilmektedir. Ayrıca borç faizi cahiliye döneminde de 

 
850 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/83; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/29; Dimyâtî, İ‘ânetü’t-tâlibîn, 3/26; 

Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/134; Mansûr b. Yûnus Buhûtî, Deḳāʾiḳu üli’n-nühâ li-Şerḥi’l-Müntehâ 

(Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1414/1993), 2/102. 
851 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 16/356; İbn Mâce, es-Sünen, 3/495; Tirmizî, “Buyû‘”, 73 (No. 1316-

1317). 



158 

 

alınan bir faiz olması hasebiyle “cahiliye faizi” ve Kur’an-ı Kerim tarafından haram 

kılınmasından dolayı “Kur’an faizi” olarak da nitelendirilmektedir.852  

2.2.6.2.2. Alışveriş Faizi 

 Alışveriş faizi malların mübadelesi söz konusu olduğunda açığa çıkan faiz 

türüdür. Alışveriş faizinin de borç faizi gibi haram kılındığı konusunda görüş birliği 

bulunmaktadır. Bu faiz türünün temelini birçok sahih hadis kaynağında geçen altı 

faiz maddesi ile ilgili şu hadis oluşturmaktadır: 

Altın altınla, gümüş gümüşle, buğday buğdayla, arpa arpayla, hurma hurmayla ve tuz 

tuzla misli misline, eşit ve peşin olarak (satılır). Şayet bu malların sınıfları birbirinden 

farklı olursa peşin olmak şartı ile dilediğiniz gibi satın. 853 

 İslam alimleri hadisten de hareketle alışveriş faizini iki başlığa ayırırlar. 

Bunlardan ilki fazlalık faizi manasına gelen ribe’l-fadl’dır. Fazlalık faizi aynı cins 

malların mübadelesinde bedellerden birinin fazla olması hâlinde vuku bulur. Örneğin 

buğday ile buğday ya da altın ile altın mübadele edilirken bir tarafın daha fazla 

buğday vermesi fazlalık faizidir. Farklı cinsler mübadele edilecekse, örneğin altın ile 

gümüş, bu durumda bedellerin eşit olması gerekmez. Diğer faiz türü ise vade faizi 

anlamına gelen ribe’n-nesie’dir. Vade faizi ise cins veya sınıf birliği taşıyan iki malın 

vadeli olarak değiştirilmesi durumudur. Örneğin aynı sınıftan (veznî) olan altın ve 

gümüş vadeli olarak değiştirilirse ya da altın ile altın vadeli olarak değiştirilirse vade 

faizi vuku bulmuş olur.854 

2.2.6.2.2.1. Faizin İlleti 

 Faizin illeti kavramı ile kastedilen, bir mübadeleye faizli işlem nitelemesi 

yapmamızı sağlayan özelliktir. Dört mezhep alışveriş faizinin yukarıda zikredilen 

hadiste geçen ve ribevî mallar olarak isimlendirilen altı mal ile sınırlı olmadığı, 

benzer illete sahip olan diğer malların mübadelesinde de faizin vuku bulacağı ve bu 

malların da ribevî mal kapsamına gireceği konusunda ittifak etmektedir. Hadiste 

yalnızca bu malların zikredilmesinin sebebi o dönemde ticaretin ağırlıklı olarak bu 

 
852 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî Cessâs, Ahkâmü’l-Kur’an (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 

1415/1994), 1/566; “Ribâ”, MFK, 22/58. 
853 Müslim, “Buyû‘”, 1587. 
854 Özsoy, “Faiz”, DİA, 12/114. 



159 

 

mallar ile gerçekleşmesi ile açıklanmaktadır.855 Ancak başka malları bu mallara kıyas 

edebilmek için bu malların hangi özelliği sebebiyle mübadelelerinde fazlalık ya da 

vade faizi tahakkuk ettiği konusunda farklı görüşler ileri sürülmüştür.  

1. Altın ve Gümüşün İlleti:   

 Hadiste geçen altı mal iki grup hâlinde incelenmekte ve bu iki grup için ayrı 

illetler tespit edilmektedir. İlk grupta altın ve gümüş diğer grupta ise kalan dört gıda 

maddesi incelenmektedir. Hanefî ve Hanbelîlere göre altın ve gümüşün illeti cins 

birliği ve veznî olmaları yani tartılabilir olmalarıdır. Buna göre demir, bakır, kurşun 

gibi madenler altın ve gümüşe kıyas edilerek ribevî mallardan sayılır.856 Aralarında 

hem cins birliği hem de veznî olma özelliğini ortak olarak taşıyan mallar mübadele 

edilecekse bedeller eşit ve peşin olmalıdır. Örneğin altın, altın ile işçiliğine 

bakılmaksızın ancak eşit ağırlıkta ve peşin olarak değiştirilebilir. Ağırlıkları farklı 

olması hâlinde fazlalık faizi, vadeli olarak mübadele edilmeleri hâlinde ise vade faizi 

meydana gelir. Aralarında cins birliği bulunmayan lakin ikisi de veznî olan mallar ise 

peşin olmak şartı ile farklı ağırlıklarda değiştirilebilir. Örneğin farklı cinslerden olan 

10 gr. altın ile 100 gr. gümüş peşin olarak mübadele edilebilir. Şayet vadeli olarak 

mübadele edilirlerse vade faizi gerçekleşmiş olur. Şâfiî ve Mâlikîlere göre ise altın ve 

gümüşün illeti semen yani para olmalarıdır. Bu nedenle demir, bakır, kurşun gibi 

madenler para olarak kullanılmadıkları için altın ve gümüşe kıyas edilmemekte ve 

dolayısıyla bu madenlerin birbirleri karşılığında satımında fazlalık ya da vade faizi 

tahakkuk etmemektedir.857 

2. Dört Gıda Maddesinin İlleti:  

 Hadiste zikredilen ikinci grup; buğday, arpa, hurma ve tuzdan oluşan dört gıda 

maddesidir.ْ ْBu dört gıda maddesinin hangi özelliğinden dolayı seçildiği ve 

dolayısıyla hangi özellikleri sebebiyle diğer mallara kıyas edilebileceği konusunda 

farklı görüşler öne sürülmüştür. Hanefî ve Hanbelî mezheplerine göre bu dört gıda 

 
855 Serahsî, el-Mebsûṭ, 12/112-113. 
856 Serahsî, el-Mebsûṭ, 12/113; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 6/138; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/55; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/6. 
857 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/26; Nevevî, el-Mecmûʿ, 9/395; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/67; Ḫaraşî, 

Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 5/56; Cündî, et-Tavżîḥ, 5/254. 



160 

 

maddesinin illeti cins birliği ve keylî yani ölçülebilir olmalarıdır. Bu nedenle gıda 

maddesi olsun olmasın keylî mallar bu dört gıda maddesine kıyas edilebilir.858 

Şâfiîlere göre ise illet bu malların gıda maddesi olmasıdır. Ne amaçla kullanıldığına 

ya da ölçülüp tartılır olup olmadığına bakılmaksızın her türlü gıda maddesinde faiz 

cereyan edebilmektedir.859ْْAynı cins malların birbirleri karşılığında satılması hâlinde 

bedellerin satışın yapılacağı yerde hazır ve eşit ölçüde olması ve tarafların 

birbirinden ayrılmadan önce bedelleri kabz etmesi şartı aranır. Cinslerin farklı olması 

hâlinde, örneğin buğday ve arpa, eşitlik şartı aranmaz.860 Mâlikîlere göre fazlalık 

faizinde bu dört malın illeti insanların yiyecek edindikleri gıda maddeleri olmaları ve 

bozulmadan saklanabilmeleri iken vade faizinde herhangi bir gıda maddesi olmaları 

yeterlidir.861 Dolayısıyla olgunlaşmamış meyveler gibi gıda maddesi olmasına 

rağmen insanların yemediği ve bozulmadan saklanamayan şeyler aynı cinsten olsalar 

bile peşin olmak şartı ile farklı miktarlarda mübadele edilebilirken olgunlaşmış 

meyveler aynı cinstense eşit ve peşin olarak, farklı cinstense yalnızca peşin olmak 

şartı ile mübadele edilebilirler.862 

 Faizin illeti konusundaki görüşleri özetleyecek olursak: Hanefî ve Hanbelîler 

altın ve gümüşün cins birliği ve veznî (tartılabilir) olmaları yönüyle başka mallara 

kıyas edilebileceği görüşündedir. Diğer dört gıda maddesinin illeti ise cins birliği ve 

keylî (ölçülebilir) olmalarıdır. Bu iki gruptan biri içerisine giren malların aynı cinste 

olması hâlinde, örneğin altın ile altın ya da buğday ile buğday, birbirleri ile 

değişiminde aynı miktarda olmaları ve peşin olarak el değiştirmeleri şartı aranır. 

Miktardaki farklılık fazlalık faizine, vadeli olarak el değiştirilmesi ise vade faizine 

yol açar. Aynı grup içerisinde ancak farklı cinsten olmaları hâlinde ise, örneğin altın 

ile gümüş ya da buğday ile hurma, miktar değişikliği faize yol açmazken vadeli 

olarak mübadele yapılması vade faizine yol açar. Mübadele edilecek iki malın farklı 

gruplardan olması durumda ise, örneğin altın ile hurma, faiz tahakkuk etmez zira ne 

cins birliği ne de ölçü-tartı birliği bulunur. Şâfiî ve Mâlikîlere göre ise altın ve 

 
858 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/183; Serahsî, el-Mebsûṭ, 12/113; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/55. 
859 Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 2/361. 
860 Nevevî, Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn, 96. 
861 Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 5/56; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/47. 
862 Zerrûk, Şerḥu Zerrûk, 2/1162. 



161 

 

gümüşte illet para olmalarıdır. Diğer mallar konusunda Şâfiîler illetin gıda maddesi 

olduğu görüşündedir. Mâlikîler de vade faizinde illetin gıda maddesi olmak olduğunu 

söylerken fazlalık faizinde bu gıda maddesinin saklanabilir ve insanlar tarafından 

yiyecek olarak tüketilebilir olmasını da ilave ederler.  

2.2.6.3. Müslüman Olmayanlarla Yapılan Faizli İşlemler  

İslam hukukçuları Müslümanın Müslüman olmayanlarla faizli muamelede 

bulunması konusunu dârülharpte faiz başlığı altında işlemektedir. Dârülharp 

gayrimüslimlerin yönettiği ülkelere verilen isimdir. Dârülharp kelime manası olarak 

savaş diyarı anlamına gelse de genel olarak Müslüman yönetiminde bulunmayan 

bütün ülkelere, Müslümanlarla savaş hâlinde olup olmamasına bakılmaksızın, bu 

isim verilir. Müslümanların yönettiği ülkelere ise dârülislam denilmektedir. Konunun 

dârülharp başlığı altında değerlendirilmesinin nedeni dârülislamda her türlü faizli 

işlemin yasak olduğuna dair İslam hukukçuları arasında ittifak varken dârülharpte 

Müslüman ve gayrimüslim arasındaki muameleler konusunun tartışmalı olmasıdır. 

İslam diyarında Müslümanların ister Müslümanlarla ister gayrimüslimlerle faizli 

borç alıp verme, faizli ticaret yapma gibi tasarruflarda bulunmasının caiz olmadığı 

konusunda İslam hukukçuları hemfikirdir. Müslümanın bir gayrimüslim ülkesinde 

faizli işlem yapabilmesi noktasında ise iki farklı görüş ileri sürülmüştür ki Şâfiî, 

Mâlikî ve Hanbelî mezhepleri ile Hanefîlerden Ebû Yûsuf’un aralarında bulunduğu 

İslam alimlerinin çoğunluğu faizli işlemlerin genel olarak haram kılındığı, ister 

dârülislam ister dârülharpte olsun bir Müslümanın kimseyle faizli olarak işlem 

yapamayacağı görüşündedir. Buna delil olarak Kur’an-ı Kerim’de ve hadislerde faiz 

yasağı ile ilgili herhangi bir tahsiste bulunulmamasını, yasaklayıcı ifadelerde âm863 

lafızlar kullanılmasını gösterirler.864  

Hanefî mezhebinin kurucu imamı Ebu Hanife ile onun talebesi İmam 

Muhammed ise bu konuda farklı düşünmektedir. Onlara göre dârülislamda her türlü 

faizli muamele haramken dârülharpte Müslümanın gayrimüslim ile karşı tarafın 

 
863 “Bir kullanımda sözlük anlamına uygun olarak bütün fertleri istisnasız bir şekilde kapsayan lafız 

mânasına gelen usûl-i fıkıh terimi.” Bardakoğlı, “Âm”, DİA, 2/552. 
864 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/75; Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/541; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/98; 

Muhammed b. Hasan Şeybânî, es-Siyerü’s-Ṣağîr (Beyrut: ed-Dârü’l-Müttehide, 1975), 249. 



162 

 

rızası olması hâlinde bu tarz bir muamelede bulunması caizdir. Daha sonra gelen 

Hanefî hukukçuları faizli işlem sonucu kazananın Müslüman olması şartını ileri 

sürmüştür. Hanefîler görüşlerine mesnet olarak Hz. Peygamber’e (s.a.v.) isnad edilen 

“Dârülharpte Müslüman ile gayrimüslim arasında faiz (yasağı) yoktur.” rivayeti ile 

Hz. Peygamber’in (s.a.v.) dönemin müşrik ve Yahudileri ile olan ikili ilişkilerini ileri 

sürerler.865 Faizli işlemden Müslümanın kârlı çıkması şartının ileri sürülmesinden 

hareketle, günümüzde Müslümanların faiz alan tarafta da olsa veren tarafta da olsa 

gayrimüslimlerle birey ya da devlet bazında yaptığı faizli işlemlerde kat kat zarara 

uğrayan taraf olduğu bu nedenle Hanefî mezhebine göre dahi gayrimüslimlerle faizli 

muamelelerin caiz olmayacağı çıkarımı yapılmaktadır. Ayrıca Allah’ın faiz yasağını 

bütün insanlığa ulaştırması gereken Müslümanların her ne şartta olursa olsun faizden 

uzak durmasının Müslümana daha yaraşır bir amel olduğu ifade edilmiştir.866 

Sonuç olarak İslam hukukuna göre bir Müslümanın bir Müslümanla ya da bir 

gayrimüslimle faizli muamelede bulunması, faiz alması, vermesi, bu tarz işlemlerin 

kâtibi, aracısı ya da şahidi olması yasaklanmıştır. İşlemin İslam ülkesinde ya da 

gayrimüslim ülkede yapılması İslam alimlerinin çoğunluğuna göre hükmü 

değiştirmemektedir ki buna cevaz verenler de bazı şartlar dahilinde cevaz vermiştir. 

Ancak günümüzde bu şartların yerine getirilemeyeceği şeklinde makul yorumlar 

yapılmaktadır.  

2.2.6.4. Faiz Yasağından Kaçma Uygulamaları 

İslam faizsiz olarak borç vermeyi sadaka vermekle eş değer hatta bazı 

durumlarda daha da faziletli bir amel olarak telakki etmekte ve faizli borç alıp 

vermeyi şiddetle yasaklamaktadır. Bu durum özellikle enflasyonun yüksek olduğu 

dönemlerde insanların borç vermekten kaçınmasına neden olmakta ve faizsiz borç 

bulabilmek bir hayli zorlaşmaktadır. Bunun neticesinde de ticaret hayatı sekteye 

uğrayabilmekte, insanlar ihtiyaç duydukları ev, araba gibi yüksek fiyatlı ancak zaruri 

mallara erişmekte sıkıntı yaşayabilmektedir. Bütün bunlar geçmişte ve günümüzde 

insanları, hem borç verecek kişiyi maddi zarara uğratmayacak hem de ihtiyaç 

 
865 Serahsî, el-Mebsûṭ, 10/28; Kudûrî, et-Tecrîd, 5/2370; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/192; İbn 

Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 6/147. 
866 Özsoy, “Faiz”, DİA, 12/121. 



163 

 

sahiplerinin kolayca borç bulmasını sağlayacak aynı zamanda da faiz yasağını 

çiğnemeye sebebiyet vermeyecek uygulamalar arayışına sevk etti. Özellikle 

günümüzde finansman ihtiyacının faizsiz bir şekilde karşılanması için birçok yöntem 

uygulanmakla birlikte burada yalnızca klasik İslam fıkhı kitaplarında irdelenen 

yöntemler ele alınacaktır.  

Bu yöntemlerden ilki îne satışı olarak bilinen yöntemdir. Temelinde vadeli 

olarak satın alınan malın daha ucuza peşin olarak satılması yatan bu yöntem ile kişi 

kredi ihtiyacını karşılamakta ve vadeli olarak, eline geçen miktardan daha fazlasını 

borçlanmaktadır. Örneğin kişi borç almak istediği kişiden bir sene vadeli olarak 12 

bin TL’lik mal satın almakta ve ardından aynı kişiye bu malı 10 bin TL’ye peşin 

olarak satmaktadır. Böylece eline 10 bin TL para geçmekte ve bir sene içinde 

ödemek zorunda olduğu 12 bin TL’yi borçlanmaktadır. Satın alınan malın bu şekilde 

tekrar sahibine satılması fakihlerin çoğunluğuna göre caiz değildir. Bu yöntem faiz 

yiyicilerin uydurduğu bir iş olarak nitelendirilmiştir.867 Ayrıca bu tarz bir işlemin Hz. 

Peygamber (s.a.v.) tarafından da yasaklandığı rivayet edilmiştir.868 

 Borç para bulmak için uygulanan diğer bir yöntem ise “bey‘ bi’l-vefâ”, 

“bey‘u’l-câiz”, “bey‘u’l-emâne”, “bey‘u’l-uhde” ya da “bey‘u’s-sünyâ” gibi farklı 

şekillerde isimlendirilen ve hicri 5. yy.da Hanefî fakihlerince geliştirildiği belirtilen 

bir tür satış sözleşmesidir.869 Bu sözleşmeye göre borç paraya ihtiyacı olan kişi 

malını, parasını ödeyince geri almak şartıyla satar. Örneğin kişi bir yıl sonra geri 

almak üzere evini satar ve nakit ihtiyacını karşılar. Bu bir yıl içerisinde evi alan kişi 

evi kiraya vererek gelir elde eder. Süre sonunda evin eski sahibi parasını ödeyerek 

evi tekrar satın alır. Bu şekilde yapılan bir satış işlemi Hanbelî, Mâlikî ve erken 

dönem Hanefî ve Şâfiî alimlerine göre caiz değildir. Akdin alacaklıya menfaat 

sağlayan bir borç olduğu, alacaklının malı kullanarak elde ettiği gelirin -yukarıdaki 

örnekte bir sene boyunca aldığı kiranın- faiz geliri olduğu, geri alma şartının akdin 

 
867 Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 4/163; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/260 
868 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 9/51,396; Ebû Dâvûd, “Buyû‘”, 56 (No. 3462). 
869 Bayındır, “Bey‘ Bi’l-Vefâ”, DİA, 6/20. 



164 

 

muktezasından olmayan fasit bir şart olduğu yönünde değerlendirmeler 

yapılmıştır.870 

 Bey‘ bi’l-vefâ’ya ve günümüzdeki “sale and leaseback/sat ve geri kirala” 

işlemine benzerlik gösteren bir diğer borç edinme yöntemi ise bey‘ bi’l-istiğlâl olarak 

adlandırılan uygulamadır. Bey‘ bi’l-istiğlâl uygulamasında yine bey‘ bi’l-vefâ’da 

olduğu gibi borç talep eden şahıs herhangi bir malını, söz gelimi evini, satmakta ve 

evi satın alan alacaklı da borç ödenip ev geri verilinceye kadar evi kiraya vererek 

maldan yararlanmaktadır. Ancak bu uygulamada bey‘ bi’l-vefâ’dan farklı olarak 

alacaklı evi tekrar satıcıya yani borç talep eden şahsa kiralamaktadır. Böylece ev asıl 

sahibinde kalmakta ve evi geri alıncaya kadar kira ödemektedir. Bu uygulama bey‘ 

bi’l-vefâ ile aynı fıkhî sakıncaları taşıdığı için aynı hükmü almıştır.871  

2.2.7. Tüketim Ödüncü Sözleşmesinin Sona Ermesi 

Tüketim ödüncü sözleşmesi farklı şekillerde son bulabilmektedir. Öncelikle 

borçlunun borcunu kendisinin ya da vekili veya kefili gibi kendisi adına işlem 

yapabilecek kişilerin ödemesi ile sonlanabilmektedir. Borcun ödenmesi için belirli 

bir vaktin şart koşulup koşulamayacağı hususunda ise İslam hukukçuları farklı 

görüşler ileri sürmüştür. Hanefî, Şâfiî ve Hanbelîlere göre karz akdinde böyle bir şart 

geçersizdir. Alacaklı dilediği vakitte ödeme talep etme hakkına sahiptir. Ancak 

ahlaki açıdan verilen süreye uymamak hoş görülmez.872ْ ْÇoğunluğun aksine 

Mâlikîler eğer borcun ödenmesi için bir vade belirlenmişse borçlunun vade 

bitiminden önce ödeme yapmaya zorlanamayacağı görüşündedir.873 

Sözleşmeyi sonlandıran bir diğer yöntem ibradır. İbra alacaklının alacağından 

vazgeçmesidir. Alacaklının borçludaki hakkından kendi rızasıyla vazgeçmesi 

durumunda sözleşme sona erer ve borçlu borçtan kurtulur. Ayrıca karz akdinde vade 

belirlemenin geçersiz olduğunu savunan çoğunluğa göre alacaklı dilediği vakit 

 
870 Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn, 2/386-393; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/304; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 

5/276; “Bey‘u’l-Vefâ”, MFK, 9/260. 
871 Bayındır, “Bey‘ Bi’l-Vefâ”, DİA, 6/21; Enver Osman Kaan, “Finansman Kaynağı Olarak Bey’ 

Bi’l-Vefa, Bey’ Bi’l-İstiğlal ve Bey’u’l-Îne”, Dil ve Edebiyat Araştırmaları 17 (2018), 239-241. 
872 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/396; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/111; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

6/431. 
873 Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/226. 



165 

 

sözleşmeyi feshetme ve alacağını talep etme hakkına sahiptir. Borçlu ya da 

alacaklının vefat etmesi hâlinde ise sözleşme sona ermemektedir. Ölen kişi borçlu ise 

mirasçıları ölenin terekesinden borcu ödemekle yükümlü tutulmaktadır. Terekenin 

borcu karşılamaması hâlinde mirasçılar ödemeyle yükümlü değildir. Ölen kişi 

alacaklı ise mirasçıları alacaklı konumuna geçmektedir.874 

2.3. KULLANIM ÖDÜNCÜ SÖZLEŞMESİ (ÂRİYET) 

 Kullanım ödüncü sözleşmesi İslam hukukunda âriyet/âriyyet (Ar. ََيةارَ ع ) adıyla 

bilinmektedir. Ödünç verilen mala âriyet, mu‘âr ve müste‘âr; ödünç veren kişiye 

mu‘îr (Ar. َير عَ  ير .ödünç alan kişiye ise müste‘îr (Ar ;(مَ  تََعَ  سَ   denmektedir.875 (مَ 

Mezheplerin ariyet tanımında küçük farklılıklar bulunmaktadır. Hanefîler ariyeti 

“Karşılıksız olarak menfaatin temlik edilmesi”,876 Şâfiîler “Aynın bekası ile, 

kullanımı helal olan şeyin geri verilmek üzere kullanımına izin vermek”,877 Mâlikîler 

“Menfaatin süreli olarak karşılıksız temlik edilmesi”878 ve son olarak Hanbelîler 

“Menfaatin karşılıksız olarak kullanımına izin vermek”879 şeklinde tanımlamıştır. 

Ariyet, kullanım hakkının temliki olması bakımından vediadan, ivâzsız (karşılıksız) 

olması bakımından ise icâreden ayrılmaktadır. Ayrıca ödünç olarak verilen malın 

iade edilmesi bakımından karz akdinden farklılık göstermektedir. Zira karz akdinde 

verilen mal tüketilerek malın misli iade edilmektedir. 

 Ariyetin caiz olduğuna dair İslam âlimleri arasında icma bulunmaktadır.880 

İslam âlimleri sözleşmenin cevazına Mâûn suresinde geçen “Onlar hayra da engel 

olurlar.”881 ifadesini delil olarak getirmektedir.882 Ayette “hayır” olarak tercüme 

 
874 Aydın, “Borç”, DİA, 6/288-289; Esen, “Ölüm (Fıkıh)”, DİA, 34/39. 
875 Mecelle md. 765-767. 
876 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/44; Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 133; Ebü’l-Berekât Nesefî, 

Kenzü’d-deḳāʾiḳ (b.y.: Dârü’l-Beşâ’iri’l-İslâmiyye – Dârü’s-Sirâc, 1432/2011), 534. 
877 Takıyyüddin Ebu Bekr b. Muhammed Hısnî, Kifâyetü’l-aḫyâr fî ḥalli Ġāyeti’l-iḫtiṣâr (Şam: 

Dârü’l-Hayr, 1994), 278; İbnü’r-Rif'a, Kifâyetü’n-nebîh, 10/356; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/313. 
878 İbn Arafe, el-Muḫtaṣarü’l-fıḳhî, 7/228; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/268; Ahmed b. Muhammed el-

Halvetî Sâvî, Bulġatü’s-sâlik li-Akrebi’l-mesâlik (b.y.: Dârü’l-Ma’rife, ts.), 2/205. 
879 Musa b. Ahmed Haccâvî, el-İḳnâʿ fi fıkhi’l-İmâm Ahmed bin Hanbel (Beyrut: Dârü’l-Marife, ts.), 

2/331; Takıyyüddîn Muhammed el-Fütûhî İbnü’n-Neccâr, Meʿûnetü üli’n-nühâ şerhu’l-Müntehâ 

(Mekke-i Mükerreme: Mektebetü’l-Esedî, 1429/2008), 6/243; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/189. 
880 Ali b. Ahmed el-Kurtubî İbn Hazm, Merâtibü’l-icmâʿ fi’l-ibâdât ve’l-muâmelât ve’l-i‘tikâdât 

(Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2010), 94; Ali b. Muhammed el-Mağribî İbnü’l-Kattân, el-İḳnâʿ fî 

mesâʾili’l-icmâʿ (b.y.: el-Fârûku’l-Hadîse, 1424/2004), 2/167; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/340. 
881 el-Mâûn 107/7. 



166 

 

edilen mâûn kelimesi müfessirlerce ariyet olarak verilen mallar şeklinde tefsir 

edilmektedir.883 Sünnetten delil olarak ise Hz. Peygamber’in (s.a.v.) “Ariyet 

[sahibine] geri verilecektir.”884 sözü getirilmektedir.885  

2.3.1. Kuruluşu 

 Diğer sözleşme türlerinde olduğu gibi kullanım ödüncü sözleşmesinin 

rükünlerinde de Hanefî mezhebi ile sair mezhepler arasında görüş farklılığı 

bulunmaktadır. Hanefîler yalnızca mu‘îrin (ödünç verenin) icabını rükün olarak 

kabul ederken diğer mezhepler sîga yani icap ve kabulün yanı sıra taraflar ve 

sözleşme konusunu yani ödünç verilen malı da sözleşmenin rüknü olarak kabul 

etmektedir.  

1. Sîga (İcap ve Kabul):  

İcap ve kabul çoğunluğa göre akdin rükünlerinden biri iken Hanefîlere göre 

yalnız başına icap akdin yegâne rüknünü oluşturmaktadır. Mezheplerin icap ve kabul 

hakkındaki görüşlerini ayrı ayrı işlemek yerinde olacaktır. 

Hanefî Mezhebi: Yalnızca ödünç verenin icapta bulunması şarttır ve ödünç vermeye 

delalet eden her türlü söz ya da fiil icap yerine geçmektedir. Dolayısıyla malı ödünç 

almak isteyen kişiye mal sahibinin sözlü olarak izin verdiğini belirtmemesi veya malı 

teslim etmek suretiyle gerçekleşen fiilî izin verme işleminde de bulunmaması 

durumunda sözleşme kurulmaz. Bu durumda ödünç almak isteyen kişi malı alırsa 

malı gasp etmiş sayılmaktadır.886 

 
882 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/115; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/640; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 

4/97; Alâüddîn Muhammed b. Muhammed Emîn İbn Âbidînzâde, Ḳurretü ʿuyûni’l-aḫyâr li-tekmileti 

Reddi’l-muḥtâr (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1415/1995), 8/522; Ali b. Ahmed el-Kurtubî İbn Hazm, el-

Muḥallâ bi’l-Âsâr (Beyrut: Dârü’l-Fikr, ts), 8/136. 
883 Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm Abdürrezâk es-San‘ânî, et-Tefsîr (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1419/1998), 3/463; Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr Taberî, Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-

Ḳurʾân (Mekke-i Mükerreme: Dârü’t-Terbiyye ve’t-Türâs, ts.), 24/640. 
884 Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd Tayâlisî, el-Müsned, nşr. Muhammed b. Abdülmuhsin et-Türkî 

(Mısır: Darü Hicr, 1419/1999), 2/451; Ebü’l-Kāsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed Taberânî, 

el-Muʿcemü’l-kebîr, thk. Hamdî b. Abdülmecîd es-Selefî (Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye, ts.) 

9/101; İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 7/107; Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/146. 
885 Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3293; Ebû Muhammed Abdülvehhâb b. Alî Kādî Abdülvehhâb, el-Maʿûne 

ʿalâ meẕhebi ʿâlimi’l-Medîne (Mekke-i Mükerreme: el-Mektebetü’t-Ticâriyye, ts.), 1208; İmrânî, el-

Beyân, 6/506;ْEbü’l-Ferec İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 15/63. 
886 İbn Âbidîn, Reddü'l-muḫtâr, 5/677; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1388. 



167 

 

Mâlikî ve Hanbelî Mezhebi: Ödünç vermeye delalet eden her türlü söz, fiil ya da 

işaret ile icap ve kabul gerçekleşmektedir.887 

Şâfiî Mezhebi: Taraflardan en az birinin sözlü olarak beyanda bulunması şarttır. 

Dolayısıyla iki tarafın sözlü beyanı ile yahut bir tarafın sözlü beyanı diğer tarafın fiili 

ile sözleşme kurulabilmektedir.888 

2. Taraflar: 

Sözleşmenin taraflarını oluşturan mu‘îr (ödünç veren) ve müste‘îr (ödünç alan) 

çoğunluğa göre teberrü ehliyetine sahip olmalı yani âkıl ve baliğ olmalı, ikrah altında 

ve mahcur olmamalıdır. Mecnun, büluğa ermemiş çocuk, mükreh ve sefihin 

sözleşmeye taraf olması geçersizdir. Hanefî mezhebi büluğun şart olmadığı 

görüşündedir. Tarafların âkıl olması yeterli görülmüştür. Dolayısıyla Hanefîlere göre 

mümeyyiz çocuğun akde taraf olması geçerlidir. 

Mu‘îrin sözleşme konusu malın menfaatine malik olması şarttır. Malın ayn 

mülkiyetine sahip olmasa da menfaatine sahip olması hâlinde malı ödünç 

verebilmektedir. Müste‘îrin belirli olması da şarttır. Buna binaen kişinin topluluğa 

karşı “Malımı sizden birine ödünç verdim.” demesi hâlinde sözleşme geçerli 

olmamaktadır.889 

3. Sözleşme Konusu Mal:  

 Sözleşme konusu malda aranan ilk şart malın kullanılması hâlinde tükenen 

mallardan olmamasıdır. Diğer bir deyişle menfaatinden yararlanmak için aynının 

tüketilmesinin şart olmaması gerekir. Binaenaleyh para, yiyecek, içecek, mum, sabun 

gibi kullanıldığında tüketilen maddeler kullanım ödüncü sözleşmesine konu 

olamamaktadır. Diğer bir şart ise malın kullanılması mübah olan mallardan 

olmasıdır. Kullanılması caiz olmayan malın ödünç verilmesi caiz değildir.890 

 
887 Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 6/199; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/412. 
888 İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 5/418; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/189. 
889 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/426; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/43-44; İbn Şâs,ʿİḳdü’l-

cevâhiri’s̱-s̱emîne, 3/857; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 6/197-198; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/214; Ali Haydar 

Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1392; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/331; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/194. 
890 Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 6/198; Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed Gazzâlî, el-Vasîṭ fi’l-meẕheb 

(Kahire: Dârü’s-Selâm, 1417/1996), 3/368; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/214; Ali Haydar Efendi, 

 



168 

 

2.3.2. Ödünç Alanın Sorumluluğu 

 Ariyet alan kişi aldığı malı korumakla ve sağ salim teslim etmekle 

yükümlüdür. Kasıt veya kusuru (teaddîsi) sonucu ödünç aldığı malın telef olması 

durumunda tazminle yükümlü olduğu konusunda İslam âlimleri hemfikirdir.891 Malı 

normal şekilde kullanırken mala zarar gelmesi durumunda da bu zararı tazmin 

etmesinin gerekmediği konusunda ittifak vardır.892  

 Hanefîlere göre ariyet olarak alınan mal ödünç alanın elinde emanet 

hükmündedir. Bu nedenle ödünç alanın kasıt ve kusuru bulunmaması hâlinde tazmin 

yükümlülüğü yoktur. Örneğin ödünç alınan hayvana taşıyabileceği makul ağırlıktan 

daha ağır bir yük taşıtması, hayvan ile iki günde gidilecek mesafeyi bir günde 

gitmesi ya da hayvanı bir yere bağlamadan bırakıp yanından ayrılması durumlarında 

hayvanın telef olması tazminle yükümlü olmasına sebep olacaktır.893 Hanefîler bu 

görüşlerine “Hıyanette bulunmayan müste‘îrin tazmin etmesi gerekmez.”894 hadisini 

delil getirmektedir. Ödünç alan kişi bir defa kasıt veya kusurda bulunduğu zaman 

artık malın başına gelen zarar bu kasıt ve kusurdan dolayı olmasa dahi tazminle 

yükümlü tutulur. Ayrıca sözleşme süresi dolduktan sonra ya da süre içerisinde mal 

sahibi malı talep ettikten sonra ödünç alan kişi malı iade etmezse malın başına 

geleceklerden sorumlu tutulmaktadır. Zira bu iki durumda malı iade etmesi 

vaciptir.895 Mâlikîler de ariyet malın emanet mal hükmünde olduğu ve tazmin 

noktasında emanet hükümlerine tabi olduğu görüşündedir fakat onlara göre malın 

saklanabilir olup olmaması tazmin yükümlülüğü konusunda etkili olmaktadır. Ödünç 

alınan malın kıyafet, ziynet eşyası gibi saklanabilecek türde bir mal olması hâlinde 

ödünç alan kişi malın telef olduğuna dair delil getiremediği takdirde tazminle 

 
Dürerü’l-Hükkâm, 2/1390-1391; Abdullah b. Ahmed b. Yahya Makdisî, Şerhu delili’t-tâlib (Riyad: 

Dârü Atlas el-Hadrâ’, 1436/2010), 2/464. 
891 İbnü’l-Münzir, el-İcmâ‘, 117; İbn Hazm, Merâtibü’l-icmâ‘, 95; Ekmelüddîn Muhammed b. 

Mahmûd Bâbertî, el-ʿİnâye şerhu’l-Hidâye (Lübnan: Şeriketü Mektebe ve Matba’a Mustafa el-Bâbî 

el-Halebî, 1389/1970), 9/7. 
892 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/118; Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/135; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 

2/1396; İmam Mâlik, el-Müdevvene, 4/447; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 6/211; Merdavî, el-İnṣâf, 15/92-93. 
893 Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 5/559-560; Bâbertî, el-ʿİnâye, 9/7; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 2/1401. 
894 Dârekutnî, es-Sünen, 3/456; Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/149. 
895 Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3267; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/218; Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/109; Mevsılî, 

el-İḫtiyâr, 3/56; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1399-1401. 



169 

 

yükümlü tutulmaktadır. Şayet ödünç alınan mal gayrimenkul gibi saklanması 

mümkün olmayan mallardan ise tazmin etmek zorunda değildir.896  

 Şâfiî ve Hanbelî mezheplerine göre ariyet akdi damân akitlerinden yani malı 

ödünç alan tarafın tazmin sorumluluğunu üstlendiği akitlerdendir.ْْBuna binaen, 

ödünç alan kişi kusuru bulunsun bulunmasın malın telef olması durumunda tazmin 

etmek durumundadır. Üstelik ödünç aldığı mal önleyemeyeceği semavi bir felaket 

sonucu bile telef olmuş olsa hüküm böyledir. Zira başkasının malını kendi yararı için 

alarak bütün sorumluluğu üzerine almıştır. Bu görüşlerine referans olarak Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) Hz. Safvan b. Ümeyye’den (r.a.) kalkan ödünç alıp bunun 

“Tazmin sorumluluğunu barındıran bir ödünç alma” olduğunu söylemesini 

gösterirler.897 Öte yandan ödünç alan kişi malı izin verilen şekilde kullanırken malda 

bozulma ya da azalma gibi bir durumun söz konusu olması ya da malın telef olması 

hâlinde tazminle yükümlü değildir. İzin verilen sınırın dışına çıkması ya da malı örfe 

aykırı şekilde kullanması hâlinde ise oluşan zararı ödemek zorundadır.898 Özetle 

mezheplerin müste‘îrin tazmin yükümlülüğü ile ilgili görüşlerinden aşağıdaki 

hükümlere ulaşılmaktadır: 

 

 

 

 

 
896 Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/622; İbn Abdülber, el-Kâfî, 2/808; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 

4/97. 
897 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 24/12-13, 45/606-607; Ebû Dâvûd, “Buyû‘”, 90 (No. 3562); 

Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/147. Hanefîler bu hadisin bütün ödünç almalar için geçerli olmadığını, 

Hz. Peygamber’in (s.a.v.) kendi isteğiyle tazmin yükümlülüğünü üstlendiğini söylerler. Kişinin isterse 

tazmin sorumluluğunu üstlenebileceğini ancak buna zorlanamayacağını belirtirler (Bk. Halîl b. Ahmed 

b. Mecîd Sehârenpûrî, Beẕlü’l-mechûd fî ḥalli Ebî Dâvûd (Lübnan: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 

1435/2014), 11/287).  
898 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/118; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/328; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 7/47; İbrâhîm b. Muhammed b. Ahmed Bâcûrî, Ḥâşiyetü'l-Bâcûrî ʿalâ Şerḥi'l-Allâme İbn 

Ḳāsım el-Ġazzî ʿalâ metni Ebî Şücâʿ (Cidde: Dârü’l-Minhâc, 1437/2016), 3/36; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 7/341; Merdavî, el-İnṣâf, 15/88-89; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/215-217. 



170 

 

 Tazmin 

Sorumluluğu 

Bakımından 

Akdin Cinsi 

Kasıt veya 

Kusuru Sonucu 

Malın Telef 

Olması 

Malı Örfe Uygun/İzin 

Verilen Şekilde 

Kullanırken Mala Zarar 

Gelmesi/Telef Olması 

Malı 

Kullanmıyorken 

Mala Zarar 

Gelmesi/Telef 

Olması 

 

Hanefî 
 

Emanet 
Tazminle 

Yükümlü 

 

Tazmin Etmez 
Kasıt ve Kusuru 

Yoksa Tazmin Etmez 

 

 

 

 

 

 

Mâlikî 

 

Emanet 
Tazminle 

Yükümlü 
Tazmin Etmez899 

- Kasıt ve Kusuru 

Yoksa Saklanması 

Mümkün Olmayan 

Malları Tazmin 

Etmez 

 

- Kasıt ve Kusuru 

Olmadığına Dair 

Delil Getirmezse 

Saklanması Mümkün 

Olan Malları Tazmin 

Eder 

 

Şâfiî 
 

Damân 
Tazminle 

Yükümlü 

 

Tazmin Etmez 
Kasıt ve Kusuru 

Olmasa da Tazminle 

Yükümlü 

 

Hanbelî  Damân 
Tazminle 

Yükümlü 

 

Tazmin Etmez 
Kasıt ve Kusuru 

Olmasa da Tazminle 

Yükümlü 

Tablo 4. Mezheplerin ariyet malın tazmini ile ilgili görüşleri. 

2.3.2.1. Tazmin Yükümlülüğü ile İlgili Koşulan Şartlar 

 Ödünç alan kişinin tazminle yükümlü tutulacağı durumlarda tazminle yükümlü 

olmamayı şart koşması hâlinde bu şart geçerli kabul edilmemektedir. Bu durumda 

sözleşme geçerliliğini korumakta ancak şart yürürlüğe girmemektedir.900 Aynı 

şekilde bunun tersi durumda yani ödünç alanın tazminle yükümlü olmayacağı 

hâllerde dahi tazmin etmesinin şart koşulması durumunda da şart geçersiz kabul 

edilmektedir.901 

 
899 Kasıt ve kusuru yoksa saklanması mümkün olmayan malları tazmin etmez. Saklanması mümkün 

olan mallar söz konusu olduğunda da kasıt ve kusuru olmadığına dair delil getirmesi hâlinde tazminle 

yükümlü olmamaktadır. 
900 Sâvî, Bulġatü’s-sâlik, 3/574; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/342; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 

2/328. 
901 Bağdâdî, Mecmaʿu’ḍ-ḍamânât, 55; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/48; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 

2/473; Merdavî, el-İnṣâf, 15/91-92. 



171 

 

2.3.2.2. Ödünç Alanın Sorumluluğunun Başlangıç ve Bitişi 

Ödünç alanın mal ile ilgili sorumluluğu çoğunluğa göre malı kabzetmesi yani 

teslim alması ile başlamaktadır. Mâlikîler ise icap ve kabulün gerçekleşmesinden 

sonra malın ödünç alanın sorumluluğuna gireceği görüşündedir.902 Malı bizzat 

sahibine ya da onun vekiline iade etmesiyle de tazmin sorumluluğu kendisinden 

çıkmış olur. Bu konuda ihtilaf bulunmamakla birlikte mal sahibinden ya da 

vekilinden başkasına teslim etmesi konusu ihtilaflıdır. Hanefiler ödünç alan kişinin 

malı ailesinden biri, işçisi yahut kölesi ile göndermesi ya da mal sahibinin mülküne 

bırakması hâlinde de sorumluluğun üzerinden kalkacağı, dolayısıyla malın telef 

olması durumunda tazminle yükümlü olmayacağı görüşündedir. Şayet yabancı biri 

ile gönderirse malı sahibine teslim edinceye dek üzerinden sorumluluk kalkmaz. 

Henüz malı sahibine ulaştırmadan önce mala zarar gelir ya da telef olursa ödünç 

veren tazmin eder.903 Mâlikîler de Hanefilerle aynı görüşü paylaşmaktadır. Onlar, 

ödünç alan kişinin, malı elçisi ya da oğlu gibi kişilerle gönderdiği takdirde malın 

telef olması ya da kaybolması durumlarında tazminle yükümlü olmayacağını çünkü 

malın bu şekilde teslim edilmesinin insanlar arasında kabul görmüş bir adet olduğunu 

belirtmektedir.904 

 Hanbelîler ödünç alanın, malı aldığı yere ya da mal sahibinin mülküne 

bırakması ve oğluna ya da yabancıya teslim etmesi durumlarında sorumluluğunun 

kalkmayacağı görüşündedir. Şayet mal, sahibi yerine kendilerine teslim edilmesi adet 

olmuş kişilere teslim edilirse ödünç alandan tazmin sorumluluğu kalkmaktadır. 

Malın, mal sahibinin eşine teslim edilmesi ve ödünç alınan hayvanın, seyisine teslim 

edilmesi buna örnek olarak gösterilmektedir.905 Şâfiîler de ödünç alınan malın mal 

sahibinin mülküne bırakılması hâlinde ödünç alandan sorumluluğun kalkmayacağı, 

 
902 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/214; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1394; el-Ḫin vd., el-

Fıkhü’l-menhecî, 7/47; Tetâî, Cevâhirü’d-dürer, 6/256; Cündî, et-Tavżîḥ, 6/493; Dübyân, el-

Muâmelâtü’l-mâliyye, 20/489-490; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî, 5/4038. 
903 Şeybânî, el-Aṣl, 8/452; Ebü’l-Mehâsin Fahrüddîn Hasen b. Mansûr Kādîhan, Fetâvâ Ḳāḍîḫân 

(Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 2009), 3/279; Merginânî, el-Hidâye, 3/221. 
904 Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/128; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/273. 
905 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/344-345; Merdavî, el-İnṣâf, 15/100. 



172 

 

malın bizzat sahibine ya da teslim alma konusunda mal sahibinin yerine geçebilecek 

birine teslim edilmesi durumda sorumluluğun kalkacağı görüşündedir.906 

2.3.2.3. Ödünç Alanın Malı Başkasına Ödünç Vermesi 

 Ödünç alan kişinin aldığı malı sahibinin izni olması hâlinde başka birisine 

ödünç verebileceği konusunda İslam âlimleri arasında görüş ayrılığı 

bulunmamaktadır.907 Mal sahibinden izin almadan malı başkasına ödünç vermesinin 

hükmü ise tartışmalıdır. Hanefîler ödünç alan kişinin, kullanımı kişiden kişiye 

değişmeyen malları başkasına ödünç verebileceği görüşündedir. Zira onlara göre 

ariyet alan kişi malın menfaatine sahip olmakta ve menfaati başkasına temlik etme 

yetkisini haiz bulunmaktadır. Fakat ödünç aldığı malı başkasına rehin olarak 

bırakamaz ve kiraya veremez. Şayet kiraya verir de mal telef olursa tazmin etmek 

durumundadır.908 Mâlikîler de belirli bir müddet için mal ödünç alan kişinin bu 

müddetle sınırlı olmak şartıyla malı başkasına ödünç verebileceği yönünde görüş 

belirtmektedir.909 

 Şâfiî ve Hanbelî mezhebine göre ise ödünç alanın malı başkasına ödünç verme 

ya da kiralama hakkı bulunmamaktadır. Zira onlara göre ariyet, menfaatin temliki 

değil ibâhası yani menfaatin kullanımına izin vermektir ki kendisine izin verilen 

kişinin başkasına da izin verme hakkı yoktur. Şayet malı başkasına ödünç verirse mal 

sahibi malı için ücret almayı hak eder. Bu ücreti ikisi arasından dilediğinden alabilir. 

Malın telef olması hâlinde de mal sahibi ikisinden dilediğine tazmin ettirebilir910 

2.3.3. Sona Ermesi  

1. Taraflardan Birinin Cayması: Hanefî, Şâfiî ve Hanbelî mezheplerine göre 

ariyet akdi bağlayıcı değildir, tarafların diledikleri anda sözleşmeyi sonlandırma 

hakları mevcuttur. Dolayısıyla sözleşme ister süreli olarak ister süresiz olarak 

kurulmuş olsun taraflardan birinin cayması ile sözleşme sona ermektedir. Ancak 

 
906 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/131; İmrânî, el-Beyân, 6/516; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/51. 
907 Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/218; Hattâb, Mevâhibü'l-celîl, 5/269; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1415; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 20/465. 
908 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 133; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/281. 
909 Hattâb, Mevâhibü'l-celîl, 5/269; Şenkītî, Levâmi‘u’d-dürer, 10/418. 
910 Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/218; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/347; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/127; 

Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/190. 



173 

 

sözleşmenin süreli olarak akdedilmesi durumunda Hanefî ve Hanbelîlere göre mal 

sahibi süre bitmeden önce cayarsa ödünç alan, zararını mal sahibine tazmin 

ettirebilmektedir. Örneğin sözleşme konusunun arazi olması hâlinde ödünç alan kişi 

araziye diktiği ağacı vaktinden önce sökmek zorunda kalmasından dolayı uğradığı 

zararı mal sahibine ödetebilir. Şâfiî mezhebine göre ise aksine bir şart koşulmaması 

hâlinde ödünç alan kişi diktiği ağacı sökmekle sökmemek arasında muhayyerdir. 

Sökmesi hâlinde zararını talep etme hakkı yoktur.911  

Mâlikîlere göre ariyet akdi süreli olarak kurulmuşsa süre bitene kadar mal sahibinin 

cayma hakkı yoktur. Süresiz olarak kurulması hâlinde ise ödünç alan şahsa örfen 

maldan yararlanabilmesine yetecek kadar süre tanınır.912 

2. Sözleşme Süresinin Sona Ermesi: Malın belirli bir süreliğine ödünç verilmesi 

hâlinde belirlenen bu sürenin dolması ile sözleşme sona ermektedir.913 

3. Taraflardan Birinin Ölümü: Kullanım ödüncü sözleşmesini bağlayıcı olmayan 

bir sözleşme olarak gören çoğunluğa göre taraflardan birinin ölmesi hâlinde 

sözleşme sona ermektedir.914 Mâlikîlere göre ise sözleşme süresiz olarak 

kurulduğunda taraflardan birinin ölümü sözleşmeyi sonlandırırken süreli olarak 

kurulması hâlinde ödünç alanın ölümü ile sözleşme sona ermemekte malı kullanım 

hakkı mirasçılarına geçmektedir.915 

4. Sözleşme Konusu Malın Telef Olması: Sözleşme konusu malın 

kullanılamayacak hâle gelmesi durumunda sözleşme sona ermektedir.916 

5. Taraflardan Birinin Akli Dengesini Kaybetmesi: Taraflardan birinin akli 

dengesini yitirmesi hâlindeْْgereken ehliyet ortadan kalkacağından dolayı sözleşme 

fesholunmaktadır.917 

 
911 Kādîhan, Fetâvâ Ḳāḍîḫân, 3/279; Merginânî, el-Hidâye, 6/232; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1388; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/350; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/49-50. 
912 Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/623; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/97; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

7/350. 
913 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/218; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/127; Remlî, Nihâyetü’l-

muḥtâc, 5/15; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/203. 
914 İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 5/426; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/219; İbn Âbidîn, 

Reddü'l-muḫtâr, 5/686. 
915 İmam Mâlik, el-Müdevvene, 4/451; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 20/566. 
916 “İ‘âre”, MFK, 5/194; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 20/569. 
917 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/131; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî, 5/4054; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-

mâliyye, 20/565. 



174 

 

2.4. EMANET SÖZLEŞMESİ (VEDÎA) 

 Günümüz hukukunda emanet sözleşmesi ve saklama sözleşmesi isimleriyle 

bilinen sözleşme tipi İslam hukukunda vedia akdine karşılık gelmektedir. Emanet 

kavramı İslam hukukunda vediayı da kapsayan daha geniş bir manayı ifade 

etmektedir. Vedia, bir malın korunması/saklanması için başkasına verildiği bir 

sözleşme türü iken emanet kavramı sözleşmelerin ödeme sorumluluğu bakımından 

taksiminde kullanılan bir üst kavramdır. Sözleşme konusu malı elinde bulunduran 

şahsın kasıt ve kusuru olmadığı müddetçe tazmin yükümlülüğünün bulunmadığı 

sözleşme tiplerine emanet akitleri denilmekte ve vedianın yanı sıra hibe, vekâlet, 

şirket gibi akitler bu tip akitlerden sayılmaktadır.918 Dolayısıyla burada kullanılacak 

olan emanet sözleşmesi tabiri ile genel anlamda emanet akitleri değil vedia akdi 

kastedilecektir. 

 Arapça terk etmek, bırakmak manasına gelen v-d-a (Ar. ودع) kökünden türeyen 

vedîa (Ar. وديعة) sözcüğü sözlükte bırakılan şey anlamına gelmektedir.919 Emanet 

bırakan taraf mûdi‘ ve müstevdi‘ (Ar. ُْْْم دِعوْ تَْسْ مُْْْ–ودِع ), emaneti kabul eden taraf ise 

mûda‘,  müstevda‘ ve vedî‘ (Ar.ْْ ْْوَْدِْيع دَع - تَْوْ  ْْمُْسْ  –ْْ  olarak isimlendirilmektedir.920 (مُْودَع

İslam hukukçuları vediayı “Emanet olarak bırakılan mal.” şeklinde 

tanımlamaktadır.921 Mecelle’de vedia akdi “Kendi malının muhafazasını diğere ihale 

etmektir.” şeklinde tanımlanmıştır.922 

 Emanet sözleşmesinin meşru olduğu ve emanet alan kişinin aldığı emaneti 

korumasıْْve geri iade etmesi gerektiği konusunda İslam âlimleri arasında icma 

bulunmaktadır.923 Meşruiyetine Nisâ 58’de geçen “Allah size, emanetleri mutlaka 

ehline vermenizi emreder…” ayeti ve diğer bazı ayetler924 delil gösterilmiştir. 

Sünnetten delil olarak ise Hz. Peygamber’in (s.a.v.) “Sana emanet bırakanın 

 
918 Bk. Aktan, “Emanet (Fıkıh)”, DİA, 11/83-84. 
919 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris er-Râzî el-Kazvînî İbn Fâris, Muʿcemü meḳāyîsi’l-luġa (b.y.: Dârü’l-

Fikr, 1399/1979), “vede‘a”, 6/96; İbn Manzûr, “vede‘a”, 8/386. 
920 Ömer Nasuhi Bilmen, Hukuk-i İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kamusu (İstanbul: Ravza 

Yayınları, 2018), 4/144. 
921 Nesefî, Kenzü’d-deḳāʾiḳ, 531; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/324; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 

6/108; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/377. 
922 Mecelle md. 764. 
923 İbnü’l-Münzir, el-İcmā‘, 116; İbnü’l-Kattân, el-İḳnâʿ, 2/168; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/256. 
924 el-Bakara 2/283, el-Mâide 5/2, el-Enfâl 8/27. 



175 

 

emanetini geri ver ve sana hıyanet edene sen de hıyanet etme.”925 sözüne ve diğer 

pek çok hadise işaret edilmektedir.926 

2.4.1. Kuruluşu 

 Emanet sözleşmesinin kurucu unsurlarının (rükünlerinin) ne olduğu konusunda 

Hanefîler ile diğer mezhepler birbirinden ayrılmaktadır. Hanefîlere göre yalnızca 

sîga yani icap ve kabul sözleşmenin rüknünü oluşturmakta diğer mezheplere göre ise 

sîga ile birlikte taraflar ve sözleşme konusu da rükün olarak kabul edilmektedir. Bu 

üç unsurda aranan şartlar şu şekildedir:  

1. Sîga (İcap ve Kabul):  

Sözleşmenin kurulması için muayyen bir lafız şart koşulmamıştır. Emanet 

bırakacak tarafın malını emanet bıraktığına delalet eden bir teklifte bulunması ve 

diğer tarafın da kabul ettiği manasına gelen bir karşılık vermesi ile icap ve kabul 

gerçekleşmiş olmaktadır.  

 Hanefîler icabın sarih veya kinayeli lafız ile ya da fiili olarak, kabulün de sarih 

lafız ile veya kabule delalet eden bir davranış ile yapılabileceği görüşündedir. 

Keyfiyetini izah etmek gerekirse, sarih lafızla icap “Bu malı sana emanet olarak 

bıraktım.” demek gibi açıkça emanet bıraktığını zikrederek, kinayeli lafız ile icap ise 

“Bu malı sana verdim.” demek gibi açıkça emanet bıraktığını zikretmeden 

yapılabilmektedir. Fiili icap ise malın bir şey denmeden bir kimsenin önüne 

bırakılması ile gerçekleşmektedir. Kabule delalet eden davranış da kişinin mal önüne 

bırakıldığında sessiz kalmasıdır.927 Zira “Ma‘rız-ı hâcette sükût beyandır.”928 

Şâfiîlere göre icabı, konuşabilenlerin sözlü olarak, konuşamayanların işaret 

diliyle yapması şarttır. Dolayısıyla Hanefilerin aksine onlara göre bir şey söylemeden 

malı bir kimsenin önüne bırakmakla icap gerçekleşmez. Sözlü olarak yapılan bu 

 
925 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 24/150; Dârimî, “Buyû‘”, 57 (No. 2626); Ebû Dâvûd, “Buyû‘”, 81 

(No. 3534); Tirmizî, “Buyû‘”, 38 (No. 1264); Dârekutnî, es-Sünen, 3/443-444. 
926 Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/109; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/436; Kādî Abdülvehhâb, el-Maʿûne, 1204; 

İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/256. 
927 İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/273; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/662. 
928 Konuşulması gereken yerde sessiz kalmak konuşmak gibidir. Mecelle md. 67. 



176 

 

icabın sarih ya da kinayeli olarak yapılması geçerlidir. Kabulün sözlü olarak 

yapılması ise şart değildir, malın teslim alınması yeterlidir.929  

Mâlikîler icap ve kabulün sözlü olarak yapılmasının şart olmadığı yönünde 

görüş belirtmektedir. Onlara göre icap ve kabul sözlü olarak yapılabildiği gibi icap 

ve kabule delalet eden bir davranış ile de yapılabilmektedir. Bu nedenle önüne 

emanet mal bırakılan kişinin sessiz kalması hâlinde emaneti kabul etmiş sayılacağını 

ifade etmektedirler.930 

Hanbelîler vediayı malın korunması için vekalet verme olarak kabul etmekte ve 

bu nedenle vedianın rükünleri ile vekaletin rükünlerinin aynı hükümlere tabi 

olduğunu belirtmektedirler. Binaenaleyh vekalette olduğu gibi vediada da icap sözlü 

olarak yapılırken kabulün sözlü olması şart değildir. Malın teslim alınması da kabul 

yerine geçmektedir.931 

2. Taraflar:  

 Emanet sözleşmesinin tarafları olan emanet bırakan (mûdi‘) ve emanet alanın 

(mûda‘) tasarruf ehliyetine sahip olması gerekmektedir. Bunun için çoğunluğa göre 

âkıl, bâliğ ve reşit olmak gerekirken Hanefîlere göre âkıl ve mümeyyiz olmak 

yeterlidir. Dolayısıyla mecnun ve temyiz çağına erişmemiş çocuğun sözleşmeye taraf 

olamayacağında ittifak vardır. Temyiz çağına ulaşmış çocuk velisinin izni olması 

hâlinde Hanefî ve Hanbelîlere göre emanet bırakabilmekte, Şâfiî ve Mâlikîlere göre 

bırakamamaktadır. Temyiz çağına ulaşmış çocuğun emanet alması konusunda ise 

Hanefîler velisinin izniyle emanet alabileceği, çoğunluk ise her hâlükârda emanet 

alamayacağı doğrultusunda görüş beyan etmektedir.932 

3. Sözleşme Konusu: 

 
929 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/325; İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/101; Şirbînî, Muġni’l-

muḥtâc, 4/127.  
930 Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/252; Osman b. el-Mekkî Zebîdî, Tavżîḥu’l-aḥkâm şerhu Tuhfeti’l-

hükkâm (b.y.: el-Matba’atü’t-Tûnusiyye, 1339/1920), 4/61. 
931 Ebû Abdillâh Şemsüddîn el-Makdisî İbn Müflih, Kitâbü’l-Fürûʿ (Müessesetü’r-Risâle, 1424/2003), 

7/210; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/403. 
932 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/207; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1303-1304; Maverdî, 

el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/384; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/325; Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed ‘Adevî, 

Hâşiyetü’l-‘Adevî ‘alâ şerhi Kifâyeti’ṭ-ṭâlibi’r-rabbânî (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1414/1994), 2/276-277; 

İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/279; Nezîh Hammâd, ‘Akdü'l-vedî’a fî’ş-şerî‘ati’l-İslâmiyye (Şam: Dârü’l-

Kalem, 1414/1993), 31-35. 



177 

 

 Hanefî ve Mâlikîlere göre sözleşme konusunun mal olması şarttır. Bu nedenle 

dinen mal sayılmayan leş, kan gibi şeylerin emanet bırakılamayacağı belirtilmiştir.933ْْ

Şâfiî ve Hanbelîler ise sözleşme konusunun mal olabileceği gibi aslen mal olmasa da 

işlem görerek edinilmesi caiz hâle gelen tabaklanmış deri, av köpeği, gübre gibi 

şeyler de olabileceği görüşündedir.934 Buradan mezheplerin şarap, leş ve kan gibi mal 

sayılmayan şeylerin emanet bırakılmasının geçerli olmadığında hemfikir oldukları, 

Şâfiî ve Hanbelilerin edinilmesi caiz olan şeyleri istisna tuttukları sonucuna 

varılmaktadır. 

 Ayrıca Hanefîlere göre sözleşme konusu mala, emanet bırakacak kişinin sahip 

olması imkân dahilinde olmalıdır. Gökteki kuş, denizdeki balık gibi kişinin elinde 

bulunmayan, kabzetmeye elverişli olmayan malların emaneti geçerli 

olmamaktadır.935 

2.4.2. Emanet Malın Korunması 

 Mal emanet alan kişi malı, sahibine teslim edinceye değin tıpkı kendi mallarını 

koruduğu gibi özenle korumalıdır. Bu, emanet sözleşmesinin emanetçiye yüklediği 

temel görevdir. Malı gerektiği gibi koruması, kasıt ve kusuru bulunmaması hâlinde 

mala gelen zarardan dolayı sorumlu tutulmamaktadır.936 Mal sahibi şayet malın 

saklanması için belirli bir yer tayin etmiş ise emanetçi malı o yerde saklamak 

mecburiyetindedir. Sahibinin belirlediği yere benzer bir yerde ya da daha korunaklı 

bir yerde saklaması hâlinde de tazminle yükümlü olmamakta fakat daha kötü bir 

yerde saklaması durumunda sorumlu olmaktadır. Şayet malın saklanması için bir yer 

tayin edilmemişse malı benzerlerinin saklanmasının örf hâline geldiği bir mekânda 

saklamalıdır.937 Bu nedenle emanet hayvanları ahırda saklaması hâlinde hayvanların 

zayi olmasından sorumlu tutulmamaktadır. Ancak değerli eşyaları ahırda saklarsa 

 
933 İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 8/485; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/419; Hammâd, ‘Akdü’l-vedî‘a, 

31-34. 
934 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/324; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 4/125; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/402. 
935 İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/273; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1303. 
936 Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/109; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/330; ‘Adevî, Hâşiyetü’l-‘Adevî, 2/277; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/406. 
937 İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/259; Gazzâlî, el-Vasîṭ, 4/503; Abdurrahman Şeyhîzâde, Mecmaʿu’l-

enhur fî şerḥi Mülteḳa’l-ebḥur (b.y.: Dârü İhyâ’i’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), 2/343; İbn Âbidîn, Reddü’l-

muḫtâr, 5/672. 



178 

 

benzerlerinin saklandığı kasa, sandık gibi yerlerde saklamadığı için emanetçi kusurlu 

sayılmakta ve bu eşyaların başına geleceklerden sorumlu tutulmaktadır.938 

 Şayet mal sahibi şart koşmadıysa emanet alan kişinin malı bizzat kendisinin 

koruması gerekli değildir. Malı; eşi, çocukları ve hizmetçileri gibi bakımını 

üstlendiği kişilere muhafaza etmeleri için bırakabilmektedir. Emanet malı sürekli 

yanında taşımasının ya da kendisinin sürekli evde durmasının mümkün olmayacağı 

bu nedenle bu kimselere bırakabileceği ifade edilmiştir.939 Cumhurun aksine Şâfiîler 

mazeretsiz olarak veya mal sahibinin izni olmadan malı ailesi de dahil kimseye 

bırakamayacağı görüşündedir.940 

2.4.3. Emanetçinin Kasıt veya Kusur Sayılan Eylemleri 

1. Malı İzinsiz Kullanmak: İslam alimleri emanet alanın emanet malı izinsiz 

olarak kullanamayacağı konusunda hemfikirdir.941 Şayet izinsiz bir şekilde kullanırsa 

malın başına zarar gelmesi hâlinde tazminle yükümlü olur.942 

2. Malı Gerektiği Gibi Korumamak: Emanet alan kişi emanet malı gerektiği gibi 

korumaz veya mala gereken özeni göstermezse mala gelecek zarardan sorumlu 

tutulur. Örneğin emanet alan kişi emanet mal çalınırken görür ve gücü yeteceği hâlde 

müdahale etmezse veya emanet hayvanın yemini vermez ve hayvan ölürse tazmin 

etmesi gerekir. Öte yandan Hanefîler hayvanın nafakasının sahibine ait olduğu 

dolayısıyla emanet alanın sorumlu olmayacağı görüşündedir. Ancak mal sahibi 

hayvanın nafakasını bıraktığı hâlde emanet alan kişi hayvanı beslemezse tazminle 

yükümlü tutulmaktadır.943 

3. Malı Başkasına Emanet Etmek: Bir sonraki başlıkta detaylıca işleneceği üzere 

emanet alanın mal sahibinden izinsiz veya mazeretsiz olarak malı başkasına emanet 

etmesi olası zararı tazminle yükümlü hâle gelmesine neden olmaktadır. 

 
938 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1321. 
939 Merginânî, el-Hidâye, 3/213; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/466; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/260. 
940 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/327; Hammâd, ‘Akdü’l-vedî‘a, 69. 
941 İbnü’l-Münzir, el-İcmâ‘, 116; İbnü’l-Kattân, el-İḳnâʿ, 2/168. 
942 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/211; Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân, 116; Zekeriyyâ el-Ensârî, 

Esne’l-meṭâlib, 3/79; ‘Adevî, Hâşiyetü’l-‘Adevî, 2/278; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/419. 
943 İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/274; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/211; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1330; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 6/199-201; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/92; Kādî 

Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/626. 



179 

 

4. Malı Başka Mallarla Karıştırmak: Emanet malın birbirinden kolayca ayrılması 

mümkün olacak şekilde başka bir malla karıştırılması caiz görülmüştür. Zira bu 

durumda mal kendi özelliklerini yitirmemekte ve geri istendiği vakit diğer maldan 

ayrılıp verilebilmektedir.944 Mal sahibinden izin almadan malı kendi malı ya da 

başkasının malı ile birbirinden ayırması zor olacak şekilde karıştırması hâlinde ise 

çoğunluğa göre tazminle yükümlü olmaktadır.945 Mâlikîler emanet malın aynı cinsten 

mallar ile karıştırılması hâlinde -örneğin buğdayın buğday ile karıştırılması- 

emanetçinin tazminle yükümlü olmayacağı görüşündedir.ْْFarklı cinsten malların 

karıştırılması durumunda ise tazminle yükümlü olmaktadır.946 

5. Mal Sahibinin Şartlarına Uymamak: Önceki başlıkta zikredildiği üzere mal 

sahibi malın belirli bir yerde muhafaza edilmesini şart koşarsa emanet alan kişi bu 

şarta uymalıdır. Aksi takdirde mala bir zarar gelmesi hâlinde tazmin etmek zorunda 

kalacaktır. 

6. Sözleşme Sona Erdiği Hâlde Malın Teslimini Geciktirmek: Sözleşmenin sona 

ermesi hâlinde emanet alan kişi malı teslim etmeli ya da sahibinin malı alması için 

maldan elini çekmelidir. Mazeretsiz şekilde malın iadesini geciktirirse mala gelecek 

herhangi bir zarardan dolayı sorumlu tutulur ve tazmin etmesi gerekir. Zira bu 

durumda başkasının malını izinsiz olarak elinde bulunduran bir gaspçı konumunda 

olur. Şayet malı iadeyi geciktirmesine sebep olan bir mazereti varsa tazmin etmek 

zorunda değildir.947 

7. Emanet Alanın Mal ile Yolculuğa Çıkması: Emanet alanın mal sahibinden izin 

alarak emanet mal ile yolculuğa çıkabileceği ve mal sahibi yolculuğa çıkmasını 

istemezse yolculuğa çıkamayacağı konusunda görüş ayrılığı bulunmamaktadır.948 

Herhangi bir izin veya yasaklama bulunmaması durumunda yolculuğa çıkma 

konusunda ise Ebû Hanîfe emanet alanın, malın taşınması meşakkatli olsa dahi mal 

ile yolculuğa çıkabileceğini ifade etmiştir. İmameyn ise malı taşımanın meşakkatli 

 
944 Hammâd, ‘Akdü’l-vedî‘a, 101. 
945 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/213; İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/123; Zekeriyyâ el-

Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/80; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/258. 
946 Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/252; İbn Abdülber, el-Kâfî, 2/802-803. 
947 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/210; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 5/77; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/269; 

Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/343-344; Desûkī, Hâşiyetü'd-Desûkī, 3/431; Şenkītî, Levâmi‘u’d-dürer, 

10/403. 
948 Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 19/295. 



180 

 

olması durumunda emanet mal ile yolculuğa çıkılamayacağı, çıkılırsa olası zararı 

tazmin ile yükümlü olunacağına hükmetmiştir.949 Şâfiîler yolculuğa çıkılacağı zaman 

malın sahibine, sahibinin vekiline ya da bunlar mümkün değilse hâkime o da 

mümkün değilse güvenilir kimseye bırakılması gerektiğini belirtmektedir. Aksi hâlde 

emanetçi meydana gelebilecek zararı tazminle yükümlü tutulmaktadır.950 Mâlikîler 

özürsüz olarak mal ile yolculuğa çıkılması hâlinde emanet alanın sorumlu olduğu 

görüşündedir.951 Hanbelîler ise malın götürüleceği yerin ve yolun güvenli olması ve 

sahibinin bunu yasaklamamış olması şartıyla emanet mal ile yolculuğa çıkılabileceği, 

bu şartların yerine getirilmemesi hâlinde emanetçinin tazminle yükümlü olacağını 

ifade etmiştir.952 

8. Emanet Alanın Emaneti İnkâr Etmesi: Mal sahibinin malı geri istemesi üzerine 

emanetçinin emanet aldığını inkâr etmesi hâlinde şayet mal sahibi ona emanet 

bıraktığına dair delil getirir yahut emanetçi emanet almadığına dair yemin etmekten 

kaçınır ya da daha sonra emanet aldığını ikrar eder de emanet aldığı kanıtlanırsa 

emaneti inkâr ettiği süre ile gerçeğin ortaya çıktığı süre arasında mala zarar gelmişse 

bu zararı tazmin etmek zorunda kalır. Zira emaneti inkâr ettiği andan itibaren gaspçı 

konumuna gelmiştir.953 

9. Emanet Alanın Malı Harcaması: Emanet alan kişi malı kendisi için harcaması 

hâlinde tazminle yükümlü olmaktadır. Harcadığı malın benzerini yerine koymasının 

hükmü ise tartışmalıdır. Hanefîlere göre malın aynını yerine koyarsa tazmin 

gerekmez, mislini koyarsa gerekir. Şâfiî mezhebine göre ise yerine mislini koysa da 

aynını koysa da tazmin etmesi gerekir. Malikiler ise harcanan malın yerine mislinin 

koyulması hâlinde tazmin sorumluluğunun düşeceği görüşündedir.954 

 
949 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/209. 
950 Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/77. 
951 İmam Mâlik, el-Müdevvene, 4/433; İbn Abdülber, el-Kâfî, 2/801. 
952 İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/261. 
953 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/212; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/328; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 

9/185; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/271-272. 
954 Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/624; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/95; Hammâd,‘Akdü’l-vedî‘a, 

123-124. 



181 

 

2.4.4. Emanetçinin Malı Başkasına Emanet Etmesi 

 Herhangi bir nedenden ötürü malını başkasına emanet etme ihtiyacı duyan kişi 

malının özenle korunması ve zarar görmemesi için güvendiği ve bildiği kişileri tercih 

etme konusunda titiz davranır. Bu nedenle tercih ettiği kişinin, malı bizzat kendisinin 

korumasını ve malı başka birine vermemesini arzu eder. Zira her insan malın 

muhafazası konusunda aynı özeni göstermeyecektir. Bundan dolayı İslam âlimleri 

emanet alan kişinin mal sahibinden izinsiz olarak ya da herhangi bir mazereti 

bulunmadığı hâlde emanet malı başka birisine emanet edemeyeceğini belirtmiştir. 

Evinde yangın çıkması gibi bir mazeret olmadan ya da mal sahibinden izin almadan 

malı başkasına emanet etmesi teaddi sayılmış ve bu durumda emanetçinin olası zararı 

tazminle sorumlu tutulacağı ifade edilmiştir.955 

 Ebu Hanife’ye göre mal ikinci emanetçideyken telef olursa ilk emanetçi tazmin 

etmek zorundadır. Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed ise mal sahibinin ikisinden 

dilediğine tazmin ettirebileceği görüşündedir. Eğer ilk emanetçiye tazmin ettirirse ilk 

emanetçi tazmin ettiği miktarı almak için ikinciye başvuramaz. İkinciye tazmin 

ettirmesi hâlinde ise ikinci, ilk emanetçiye başvurabilir.956 

 Hanbelîlere göre tazmin yükümlülüğü ilk emanetçi üzerindedir. İlk 

emanetçinin ikinciye başvurma hakkı yoktur.957 Mâlikîler de aynı şekilde malı 

başkasına emanet etmesi hâlinde ilk emanetçinin tazminle yükümlü olacağı 

görüşündedir.958 

 Şâfiîlere göre ise mal sahibi dilediğine tazmin ettirebilir fakat ikinci 

emanetçiye tazmin ettirirse ve ikinci emanetçi durumdan haberdar değilse yani 

kendisine emanet olarak verilen malın başkasının emanet malı olduğunu bilmiyor 

 
955 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/171; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/208; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 2/1344-1345; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/327; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-

meṭâlib, 3/76; Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/625 İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/259; Ebü’l-Kāsım Ömer b. 

Hüseyn Hırakī, el-Muḫtaṣar (b.y.: Dârü’s-Sahâbe, 1413/1993), 95. 
956 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 4/215; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/208. 
957 İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/259-260; Merdavî, el-İnṣâf, 16/29. 
958 Ahmed İlîş, Mineḥu’l-celîl şerhu Muhtasari Halîl (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1409/1989), 7/17; Kādî 

Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/625. 



182 

 

idiyse ilk emanetçiye başvurabilir. Haberdar ise tazmin ettiği miktar için ilk 

emanetçiye başvurma hakkı yoktur.959 

2.4.5. Tazmin Yükümlülüğüne Dair Koşulan Şartlar 

 Vedia sözleşmesinin İslam hukukuna göre emanet akitlerinden olduğu bu 

nedenle herhangi bir kastı veya kusuru bulunmadığı takdirde emanet alan kişinin 

malın başına zarar gelmesi hâlinde tazminle yükümlü olmayacağına değinilmişti. 

Emanet bırakan kişinin bu gibi hâllerde emanetçinin tazminle yükümlü olmasını şart 

koşması ve emanetçinin de bunu kabul etmesi yahut emanetçinin kendi isteği ile 

tazminle yükümlü olmayı şart koşması durumlarında öne sürülen bu şartlar 

hükümsüz kabul edilmiştir. Bu minval üzere şart koşulmuş olsa bile emanetçi kasıt 

ve kusuru bulunmadığı takdirde tazmin etmek zorunda değildir. Örneğin hamam 

görevlisine emanet bırakılan kıyafetlerin kaybolması hâlinde kıyafetlerin tazmin 

edilmesi gerektiği yönündeki şartın batıl olacağı belirtilmiştir.960 

 Emanet alan kişinin kasıt veya kusurunun bulunduğu durumlarda mala zarar 

gelmesi hâlinde tazminle yükümlü olmamasının şart koşulması da aynı şekilde 

geçersiz kabul edilmiştir. Dolayısıyla böyle bir şart koşulmuş olsa bile kasten mala 

zarar veren emanetçi tazmin etmek zorundadır. Özetle tazminin gerekmediği 

durumlarda tazmini şart koşmak da tazminin gerektiği durumlarda tazminden muaf 

olmayı şart koşmak da geçersiz kabul edilmiştir.961  

2.4.6. Ücretli Emanetçilik 

 Emanet alan kişinin malı muhafaza etmesi nedeniyle mal sahibinden ücret 

alması konusu İslam alimleri arasında tartışmalıdır. Hanefî ve Şâfiî alimlere göre 

emanetçi emanet malı muhafaza etmesine karşılık olarak mal sahibinden ücret 

almayı şart koşabilir.962 Başta böyle bir şart koşulmaması hâlinde Hanefîler 

 
959 İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/105; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/184. 
960 Kudûrî, et-Tecrîd, 3/3281; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/274; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 6/393; 

İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/95; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/258. 
961 Nevevî, el-Mecmûʿ, 15/50-51; Ebü’l-Kāsım Ali b. Muhammed Simnânî, Ravżatü’l-ḳuḍât ve 

ṭarîḳu’n-necât (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1404/1984), 2/617; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/335; 

Hammâd,‘Akdü’l-vedî‘a, 48-49. 
962 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/151; İbn Âbidînzâde, Tekmiletü Reddi’l-muḥtâr, 8/471; Şirbînî, 

Muġni’l-muḥtâc, 4/126; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/74. 



183 

 

emanetçinin ücret talep edemeyeceği görüşünde iken Şâfiîler ücret alma hakkına 

sahip olduğunu belirtmektedir.963 Hanbelîler ise vedia akdinin karşılıksız olarak 

kurulması gerektiği dolayısıyla ücret almanın caiz olmadığı görüşündedir.964 

Mâlikîler emanetçinin, malın muhafaza edildiği yer için ücret alabileceği ancak bu 

minvalde bir örf olmaması yahut şart koşulmaması durumunda malı muhafaza etme 

fiili için ücret talep edemeyeceğini ifade etmektedir.965  

2.4.7. Sona Ermesi 

1. Taraflardan Birinin Ölümü: Sözleşme taraflardan birinin ölmesi ile sona 

ermektedir.966 Emanet verenin ölmesi hâlinde malın emanet verenin varislerine iade 

edilmesi gerekmektedir.967 

2. Taraflardan Birinin Cayması:ْْEmanet sözleşmesi iki taraf için de bağlayıcı 

olmayan bir sözleşmedir. Dolayısıyla tarafların diledikleri vakit sözleşmeyi 

sonlandırma hakları mevcuttur. Mal sahibi emanetçiyi azledip malını geri isterse 

emanetçi bunu öğrendikten sonra sözleşme sona erer ve malı iade etmesi gerekir.968 

Aynı şekilde emanetçi de dilerse sözleşmeyi sonlandırabilir. Bu durumda da malı 

sahibine iade etmelidir. Sözleşme taraflarca fesholunduktan sonra emanetçi sebepsiz 

yere iadeyi geciktirir de mala zarar gelirse tazmin etmekle yükümlü olur.969 

3. Taraflardan Birinin Ehliyetini Kaybetmesi: Taraflardan birinin akıl sağlığını 

yitirerek ehliyetini kaybetmesi durumunda sözleşme sona ermektedir.970 

4. Malın Mülkiyetinin El Değiştirmesi: Şâfiî mezhebine göre emanet bırakılan 

mal, sahibi tarafından satılır, hibe edilir ya da bunun gibi nedenlerden ötürü el 

 
963 İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/100; Hammâd,‘Akdü’l-vedî‘a, 26. 
964 İbnü’n-Neccâr, Meʿûnetü üli’n-nühâ, 6/439; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/402; Hammâd,‘Akdü’l-

vedî‘a, 25. 
965 İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/467; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/95; Hammâd,‘Akdü’l-vedî‘a, 

26. 
966 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/326; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/403; Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân, 

118-119. 
967 Hammâd,‘Akdü’l-vedî‘a, 160. 
968 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/210; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 5/542; Merdavî, el-İnṣâf, 

16/6; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/76. 
969 Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/76; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/405; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 2/1354-1357; Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân, 118. 
970 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/379; Simnânî, Ravżatü’l-ḳuḍât, 2/616; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/403. 



184 

 

değiştirirse sözleşme sona ermektedir. Emanetçi bu durumu öğrendikten sonra malı 

iade etmelidir.971 

5. Emanet Alanın Tazmini Gerektirecek Eylemde Bulunması: Şâfiî ve 

Hanbelîlere göre emanet alan kişi tazmini gerektirecek bir eylemde bulunursa emanet 

sözleşmesi sona ermektedir.972 Hanefî ve Mâlikîler ise emanet alanın sözleşmeye 

aykırı davranması ancak daha sonra sözleşme şartlarına uyması durumunda 

tazminden muaf olacağı görüşündedir. Örneğin kıyafet emanet alan kişi kıyafeti 

izinsiz giymesi, emanet hayvana binmesi ya da emanet malı başkasına emanet etmesi 

durumlarında sözleşmeye aykırı davranmış ve olası zararı tazminle yükümlü olmuş 

olur fakat sözleşme sona ermez. Şayet bu aykırı davranışına son verirse tazmin 

yükümlülüğü de ortadan kalkar.973  

 Emanet veren kişi malı emanet verdiği yerde geri almak zorundadır. 

Emanetçiyi malı başka bir yere getirip orada teslim etmesi için zorlayamaz. Zira 

malın iadesinde ortaya çıkabilecek masrafları karşılamak mal sahibinin görevidir ve 

eğer malı farklı bir mekâna getirmesi için emanetçiyi zorlarsa emanetçi masraf etmek 

zorunda kalacaktır. Bu masrafın az veya çok olması hükmü değiştirmemektedir.974 

 Malın mal sahibi haricindeki kişilere iade edilmesi konusu tartışmalıdır. Hanefîْْ

mezhebindeki ilk görüşe göre emanet verenin kendisi, vekili ya da elçisi dışındaki 

kişilere emanet mal iade edilemez. Emanetçi şayet bu kişiler dışındakilere iade 

ederse tazmin sorumluluğu üzerinden kalkmaz. Kâsânî  (ö. 587/1191), ariyet akdinin 

aksine vediada malın mal sahibinin ailesi ya da mülküne iade edilemeyeceğini zira 

ariyette bu durumun örf hâline geldiğini ancak vediada böyle bir örfün olmadığını 

belirtir.975 Mezhepteki diğer görüş ise mal sahibinin karısı, çocukları gibi aile 

üyelerine de malın iade edilebileceği görüşüdür ki İbn Nüceym’in (ö. 970/1563) 

 
971 İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/104; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/95. 
972 Şâfiî, el-Üm, 4/142; İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/104; İbnü’n-Neccâr, Meʿûnetü 

üli’n-nühâ, 6/440. 
973 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/212; Merginânî, el-Hidâye, 5/538; Ebü’l-Muzaffer Şemsüddîn Sıbt 

İbnü’l-Cevzî, Îs̱ârü’l-inṣâf fî âs̱âri’l-ḫilâf (Kahire: Dârü's-Selâm, 1408/1987), 263. 
974 İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/269; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 4/141; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1364. 
975 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/274; Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/172; Burhânü’ş-Şerîa, el-

Muḥîṭü’l-Burhânî, 5/543. 



185 

 

belirttiği üzere mezhepte fetva verilen görüş budur.976 Hanbelîlere göre de emanetçi 

malı bizzat sahibine iade edebileceği gibi mal sahibinin vekiline ya da eşi, hizmetçisi 

gibi mallarını koruyan kişiye de iade edebilir.977 Şâfiîler mal sahibine ya da onun 

vekiline iade edilebileceğini söylerken978 Mâlikîler de benzer şekilde vekili ya da 

elçisine de iade edebileceği görüşündedir.979 Sonuç olarak çoğunluğa göre emanetçi, 

emanet malı mal sahibine iade edebileceği gibi onun vekiline de iade edebilmektedir. 

2.5. KİRA SÖZLEŞMESİ (İCÂRE) 

 İslam hukukunda icâre akdi olarak bilinen akit türü hem günümüz hukukunda 

kira sözleşmesi olarak bilinen ve konusu mal olan sözleşme türünü hem de hizmet 

sözleşmesi olarak bilinen ve konusu iş olan sözleşme türünü kapsamaktadır. İcâre 

kelimesi sözlükte ücret, bir işe karşılık olarak verilen şey manalarına gelmekle 

birlikte kiraya vermek manasında da kullanılmaktadır.980 İslam hukukunda malını 

kiraya veren kişi âcir (Ar.  َرآج ), kiracı müste’cir (Ar.  َرأجَ تََسَ م ), kiraya verilen mal ise 

me’cûr (Ar. ََورأجَ م ) olarak bilinmektedir. İcâre akdini Hanefîler ve Şâfiîler “Menfaatin 

ivazlı olarak (bedel karşılığında) temlik edilmesi”,981 Mâlikîler “Belirli menfaatlerin 

belirli ivazla satılması”,982 Hanbelîler “Mubah ve malum menfaat üzerine yapılan 

akit”983 şeklinde tanımlamıştır. Mecelle’de ise Mâlikîlerin tanımına benzer olarak 

“Menfa‘at-i ma‘lûmeyi ivaz-ı ma‘lûm mukâbelesinde bey‘ etmek.” şeklinde ifade 

edilmiştir.984 

 
976 Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/113; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/274; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1354. 
977 Alî b. Süleymân Merdâvî, et-Tenḳīḥu’l-müşbiʿ fî taḥrîri aḥkâmi’l-Muḳniʿ (Riyad: Mektebetü’r-

Rüşd, 1425/2004), 293; İbnü’n-Neccâr, Meʿûnetü üli’n-nühâ, 6/449; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/416. 
978 Râfiî, Fetḥu’l-ʿazîz, 7/294; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 6/328; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 

3/76. 
979 Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/426; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 19/389. 
980 Fîrûzâbâdî, “el-ecr”, 342; İbn Fâris, “ecera”, 62; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/607. 
981 Bâbertî, el-ʿİnâye, 9/57; İbn Âbidîn, Reddü'l-muḫtâr, 6/4; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 5/105; İbn 

Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 6/121; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 5/261; Zekeriyyâ el-Ensârî, 

Esne’l-meṭâlib, 2/403. 
982 Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ, et-Tenbîhâtü’l-müstenbiṭa ʿale’l-kütüb el-müdevvene ve’l-muḫteliṭa 

(Beyrut: Dârü İbn Hazm, 1432/2011), 3/1472; Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl, 7/493. 
983 Merdâvî, et-Tenḳīḥu’l-müşbiʿ, 273; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/283; İbnü’n-Neccâr, Meʿûnetü üli’n-nühâ, 

5/450. 
984 Mecelle md. 405. 



186 

 

 Kira sözleşmesinin meşru olduğu konusunda İslam alimleri hemfikirdir.985 

Kur’an-ı Kerim’de geçen “Sizin hesabınıza (çocuğunuzu) emzirirlerse onlara 

karşılığını ödeyin.”986 ve “Bana sekiz yıl çalışmana karşılık şu iki kızımdan birini 

seninle evlendirmek istiyorum.”987 ayetleri genel anlamda icâreye delil olarak 

gösterilmektedir.988 Hz. Peygamber’in (s.a.v.) “Kim bir işçi kiralarsa ona vereceği 

ücreti bildirsin.”989 sözü ve diğer pek çok fiil ve takrirleri sünnetten delil olarak 

getirilmiştir.990 

 Kira sözleşmesi malın menfaatinin süreli olarak temlik edilmesi bakımından 

satış sözleşmesinden, menfaatin kullanımına karşılık ücret ödenmesi bakımından 

kullanım ödüncü sözleşmesinden ayrılmaktadır. Sözleşme rızaya dayalı 

sözleşmelerden yani yalnızca iki tarafın rızası ile kurulabilen sözleşmelerdendir. 

Aynı şekilde iki tarafın rızası olmadan sonlandırılamayan, iki taraf için de bağlayıcı 

bir sözleşme türüdür. Sözleşme, kira konusu malın menfaatini kullanmaya karşılık 

ücret ödenmesi nedeniyle de ivazlı akitler içerisinde değerlendirilmiştir. Ayrıca 

belirli bir sürenin dolması ile ya da belirli bir işin yapılması ile sona ermesi 

bakımından da süreli bir sözleşmedir.991 

2.5.1. Kuruluşu 

 Diğer sözleşme türlerinde olduğu gibi kira sözleşmesinin rükünleri konusunda 

da Hanefîler ve diğer mezhepler birbirinden ayrılmaktadır. Hanefîlere göre yalnızca 

sîga (icap ve kabul) sözleşmenin rüknü sayılırken diğerlerine göre sîga, taraflar ve 

sözleşme konusu (menfaat – ücret) akdin rüknünü oluşturmaktadır. Sözleşmenin 

kurulabilmesi için gereken bu rükünleri ve bu rükünlerin ihtiva etmesi gereken 

şartları üç başlıkta inceleyebiliriz: 

1. Sîga (İcap ve Kabul):  

 
985 İbnü’l-Münzir, el-İcmâ‘, 115; İbnü’l-Kattân, el-İḳnâʿ, 2/159; Said vd., Mevsû‘atu’l-icmâ‘, 2/655. 
986 et-Talâk 65/6. 
987 el-Kasas 28/27. 
988 Şâfiî, el-Üm, 4/26; Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/383; Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/652; 

İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/5. 
989 Abdürrezâk es-San‘ânî, el-Muṣannef, 8/235; İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/366. 
990 Merginânî, el-Hidâye, 6/267; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 7/141; Zebîdî, Tavżîḥu’l-aḥkâm, 3/162. 
991 Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 19/9. 



187 

 

 Taraflardan, kira konusu malın menfaatinin ücret karşılığında temlik edilmesi 

yönündeki iradelerini göstermeye yönelik olarak sadır olan her türlü söz ya da fiil 

icap ve kabul yerine geçmektedir.992 Şâfiî mezhebine göre fiil ile icap ve kabul 

geçerli görülmemekle birlikte bunun örf hâline gelmesi hâlinde geçerli olacağı 

görüşü de mevcuttur.993 

2. Taraflar: 

  Kira sözleşmesinin taraflarını kiraya veren (âcir) ve kiracı (müste’cir) 

oluşturmaktadır. Kişinin kira sözleşmesine taraf olabilmesi için satış sözleşmesinde 

de aranan birtakım şartları haiz bulunması gerekmektedir. Öncelikle tarafların âkıl ve 

mümeyyiz olmaları şarttır. Dolayısıyla mecnunun ve temyiz çağına ermemiş 

çocuğun kira sözleşmesine taraf olamayacağı konusunda ittifak vardır. Temyiz 

çağına ermiş çocuk ise Hanefîlere göre şayet mahcur değilse sözleşmeye taraf 

olabilmektedir. Eğer mahcur ise tasarrufu velisinin onayına bağlıdır. Mâlikîlere göre 

de temyiz çağındaki çocuğun tasarrufu velisinin iznine bağlıdır. Şâfiî ve Hanbelîler 

ise büluğu da şart koşmaktadır. Binaenaleyh onlara göre, temyiz çağına ulaşmış olsa 

da ergenlik çağına erişmemiş çocuk sözleşmeye taraf olamamaktadır.994 

3. Sözleşme Konusu:  

 Sözleşmenin konusu kiracı açısından menfaat iken kiraya veren açısından 

ücrettir.  

I. Menfaat: 

 Bir maldan kullanılarak elde edilen fayda manasına gelen menfaatte bazı şartlar 

aranmaktadır:  

a. Malın mal sahibi tarafından kiracıya teslim edilebilecek ve kiracının 

kullanabileceği durumda olması şarttır. Zira kiracının malın menfaatinden 

yararlanabilmesi için malı teslim alması ve malın kiralama amacına uygun 

 
992 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/174, 5/134; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/390; Takıyyüddîn Ahmed b. 

Abdilhalîm İbn Teymiyye, Mecmûʿu fetâvâ (Medine-i Münevvere: Mecma‘u’l-Melik Fahd, 

1416/1995), 20/533. 
993 Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 3/375, 5/263; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/3; el-Ḫin vd., el-

Fıkhü’l-menhecî, 6/139. 
994 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/176; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 2/332; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 5/373; 

Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 4/3; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/347. 



188 

 

şekilde kullanmaya elverişli olması gerekmektedir. Bu nedenle kaçmış 

hayvan gibi sahibinin teslim edemeyeceği şeylerin kiralanamayacağı 

belirtilmiştir. Ayrıca su bulunmayan arazinin ziraat için kiralanması 

geçersiz görülmüştür. Zira bu durumda kiracı kiralama amacı olan ziraat ile 

meşgul olamayacaktır.995  

b. Kiralanacak menfaatin taraflarca malum olması gereklidir. Kira konusu 

malda tartışmaya sebep olacak şekilde bilinmezliğin mevcut olması hâlinde 

sözleşme geçerli olmamaktadır. Dolayısıyla “Şu dükkanlardan birini sana 

kiraladım.” veya “Herhangi bir evi sana kiraladım.” demek suretiyle 

yapılan kiralama geçerli değildir.996 

c. Mal, kullanıldığında tükenmeyen mallardan olmalıdır. Bu nedenle 

ağaçların meyveleri için, koyunun yünü için ya da sütü için kiralanması 

caiz görülmemiştir.997 

d. Kiralanacak menfaatin dinen karşılığında ücret ödemenin 

yadırganmayacağı, mali kıymeti haiz bulunan yani mütekavvim bir şey 

olması şarttır. Elmanın kokusu için, horozun namaza uyandırması için 

kiralanması gibi para harcamanın israf sayılacağı mütekavvim olmayan 

menfaatlerin kiralanması caiz değildir.998 Hanefîler menfaati aslen 

mütekavvim mal olarak görmezler. Onlar bir malın insanların genelde 

ondan edindikleri menfaatin dışında bir menfaat için kiralanmasının caiz 

olmadığını ifade ederler. Ağacın kıyafet kurutmak üzere ya da altında 

gölgelenmek üzere veya esansın sadece koklamak üzere kiralanmasını buna 

örnek olarak zikrederler. Zira bunlar insanların genelde bir ağaçtan ve bir 

esanstan elde etmeyi amaçladıkları faydalardan değildir.999  

 
995 Gazzâlî, el-Vasîṭ, 4/158; İbn Şâs, ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne, 3/929; el-Fetâva’l-Hindiyye, 4/411. 
996 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/179; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/675,677; Şîrâzî, el-

Müheẕẕeb, 2/245; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/143; Kādî Abdülvehhâb, et-Telḳīn, 2/158; 

Makdisî, el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde, 297. 
997 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/175; Gazzâlî, el-Vasîṭ, 4/157-158; İbn Şâs, ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne, 

3/928; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/128; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/65. 
998 Râfiî, Fetḥu’l-ʿazîz, 12/221-222; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/406; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 

5/400; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/63. 
999 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/192; el-Fetâva’l-Hindiyye, 4/453; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/4, 

34-35. 



189 

 

e. Malın, kullanılması dinen mübah olan mallardan olması gereklidir. 

Kullanılması caiz olmayan şeylerin kiralanması da caiz değildir.1000 

II. Ücret: 

 Kiralanan malın kullanımına karşılık ödenen bedel olan ücret satış 

sözleşmesindeki semenin karşılığıdır. Semen olabilen her şeyin yanı sıra buna ek 

olarak menfaatler de kira sözleşmesinde ücret olabilmektedir. Ancak Hanefîler 

menfaatin ücret olabilmesi için kira konusu menfaat ile ücret olacak menfaatin farklı 

cinste olmasını şart koşmaktadır. Örneğin bir evin kiralanmasına karşılık başka bir 

evde oturma hakkının kira ücreti olarak verilmesini caiz görmezler. Fakat evin 

kiralanmasına karşılık bir hayvanın kullanım hakkının verilmesi hâlinde iki 

menfaatin cinsi birbirinden farklı olduğundan dolayı bu işlemi geçerli kabul ederler. 

Sair mezhep alimleri ise kira konusu menfaat ile aynı cinsten olsa bile ücretin 

menfaat olabileceği görüşündedir.1001 Ücret, belirlenme zamanına göre ecr-i 

müsemmâ ve ecr-i misl olarak ikiye ayrılmaktadır ki ilki sözleşme kurulurken 

belirlenen ücret; ikincisi sözleşme kurulduktan sonra malın benzerlerinin piyasadaki 

ücretine göre belirlenen ücrettir.1002 Ücretin geçerli olabilmesi için bazı şartların 

yerine getirilmesi gerekmektedir. Öncelikle İslam alimlerinin ittifakı ile ücretin 

malum olması şarttır. Zira Hz. Peygamber (s.a.v.) “Kim bir işçi kiralarsa ona 

vereceği ücreti bildirsin.”1003 buyurmaktadır.1004 Diğer bir şart ise ücretin 

kendisinden yararlanılabilen, mütekavvim mallardan olmasıdır. Satılması caiz 

olmayan şeyin kira sözleşmesinde ücret olması da caiz değildir.1005 

 
1000 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/190; İbnü’r-Rif‘a, Kifâyetü’n-nebîh, 11/206; ‘Adevî, Hâşiyetü'l-

‘Adevî, 2/190; Muvaffakuddin İbn Kudâme, el-Muḳniʿ fî fıḳhi’l-İmâm Ahmed b. Hanbel eş-Şeybânî 

(Cidde: el-Mektebetü’s-Sevâdî li’t-Tevzî‘, 1421/2000), 205. 
1001 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/14-15; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/51; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 

4/11; Serahsî, el-Mebsûṭ, 15/139; Abdülvehhâb İbrahim Ebû Süleymân, ‘Akdü’l-icâre masdarun min 

masâdirü’t-temvîli’l-İslâmîyye (Cidde: el-Ma‘hedü’l-İslâmî li’l-Bühûs ve’t-Tedrîb, 1420/2000), 34. 
1002 Bardakoğlu, “İcâre”, DİA, 21/382. 
1003 Abdürrezâk es-San‘ânî, el-Muṣannef, 8/235; İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/366. 
1004 Ayni, el-Binâye, 10/226; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/444; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/11; 

İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/14; Said vd., Mevsû‘atu’l-icmâ‘, 2/662-663. 
1005 Dübyân, el-Mu‘âmelâtü'l-mâliyye, 9/235; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî, 5/3822. 



190 

 

2.5.2. Kira Sözleşmesinin Süresi 

 Kira sözleşmesinin kurulabilmesi için sözleşme süresinin belirli olması 

gerektiği konusunda İslam alimleri arasında icma bulunmaktadır.1006 Ancak bu 

sürenin uzunluğu konusunda farklı görüşler mevcuttur. Hanefî mezhebine göre 

sözleşme süresinin uzunluğu ile ilgili herhangi bir kısıtlama yoktur. Tarafların 

yaşamaları mümkün olmayacak derecede uzun süreli kira sözleşmesi yapmak dahi 

geçerlidir.1007 Nevevî’nin (ö. 676/1277) aktardığına göre Şâfiî mezhebinde bu konu 

hakkında üç farklı görüş bulunmaktadır ancak mezhepteki meşhur görüş kira 

sözleşmesinin malın dayanabileceği yıl kadar yapılmasının caiz olduğudur. Buna 

göre binek hayvanların on sene, kıyafetlerin bir ya da iki sene, arazinin yüz sene ya 

da daha fazla kiralanabileceği belirtilmiştir.1008 Mâlikî mezhebinde de Şâfiîlerinkine 

benzer bir görüşün hâkim olduğu anlaşılmaktadır. Onlara göre malın sağlam kalacağı 

öngörülen süre kadar kiralanması caizdir. Örneğin katırın daha uzun ömürlü olması 

hasebiyle merkep ve deveden daha uzun süreliğine kiralanabileceği ifade edilmiştir. 

Benzer şekilde kıyafetlerin pamuk, keten ya da ipek gibi ham maddelerden hangisi 

ile yapıldığına ve eski ya da yeni olmasına göre süre takdir edileceği belirtilmiştir.1009 

Hanbelîlere göre de çok uzun da olsa malın dayanacağı süre kadar sözleşme 

yapılabilmektedir.1010 

 Sözleşmenin sona ereceği vakit belirlenmeden her ay şu fiyata diyerek bir 

sözleşme kurulması hâlinde Hanefî ve Hanbelîlere göre sözleşme geçerli ve bağlayıcı 

olmaktadır. Ancak Hanefîler bu durumda sözleşmenin yalnızca ilk ay için geçerli 

olacağı diğer aylar için fasit olacağı görüşündedir. Zira onlara göre bu şekilde 

yapılan bir sözleşmede ilk aydan sonra sözleşmenin ne kadar süreceği belirsizdir. İlk 

ayın bitmesi ile sözleşme sona erer ve tarafların sözleşmeyi feshetme hakları doğar. 

Şayet kiracı ikinci ayın başında bir anlığına dahi kira konusu malda ikamet ederse 

 
1006 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/8; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/181; Said vd., Mevsû‘atu’l-icmâ‘, 

2/702. 
1007 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/181; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/678. 
1008 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 5/196; Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/364, 406. 
1009 Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/409-410. 
1010 Ebü’l-Hattâb Mahfûz b. Ahmed Kelvezânî, el-Hidâye alâ mezhebi’l-İmâm Ahmed (b.y.: 

Müessesetü Girâs, 1425/2004), 294. 



191 

 

ikinci ay için de sözleşme kurulmuş olur ve fesih hakları düşer.1011 Şâfiî mezhebine 

göre bu şekilde kurulan sözleşme ilk ay için dahi geçersizdir. Sözleşme süresinin 

belirli olması gerekmektedir.1012 Mâlikîler ise sözleşmenin geçerli olacağı 

görüşündedir. Peşin olarak ücretini ödediği ay süresince sözleşme bağlayıcı olur.1013 

2.5.3. Tarafların Hak ve Sorumlulukları 

2.5.3.1. Kiracı 

 Kiracının kira konusu mal ile ilgili ilk sorumluluğu malı sahibinin koştuğu 

şartlara ya da örfe uygun olarak kullanmak, malın kullanımında kasıt ve kusurda 

bulunmamaya özen göstermektir. Mal kiracının elinde emanet hükmündedir. 

Dolayısıyla mala kasten zarar vermemesi ve malı korumada kusurlu davranmaması 

hâlinde mala gelen zarardan dolayı tazminle yükümlü tutulmaz. Söz gelimi kiraladığı 

evde yangın çıkması durumunda kasıt ve kusuru bulunmamışsa sorumlu tutulmaz. 

Ancak evin ortasında ateş yakması gibi kusurlu sayılacağı bir davranışta bulunması 

neticesinde yangın çıkmışsa tazminle yükümlü tutulur.1014 Malı anlaşılan kullanım 

amacından daha külfetli bir işte kullanması hâlinde de kusurlu sayılır ve tazminle 

yükümlü olur. Örneğin oturmak için ev kiralayıp evde demircilik, marangozluk gibi 

işleri yapması hâlinde eve zarar gelirse zararı tazmin etmek zorundadır. Fakat 

demircilik yapmak üzere kiralayıp eve zararı daha az olacak bir iş yaparsa tazminle 

yükümlü tutulmaz. Benzer şekilde buğday ekmek için tarla kiralayan kişinin mısır 

ekemeyeceği veya bina inşa edemeyeceği zira bunların tarlaya daha çok zarar 

vereceği belirtilmiştir.1015 Özetle kiracının ilk sorumluluğu mala kasten zarar 

vermemesi ve malı koruma ve kullanma konusunda kusurda bulunmaması yani 

sözleşmede belirtilen şartlara veya örfe uygun şekilde malı kullanmasıdır. 

 
1011 Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3592; Molla Hüsrev, Dürerü’l-ḥükkâm, 2/231-232; Şeyhîzâde, Mecmaʿu’l-

enhur, 2/382; Buhûtî, Deḳāʾiḳu üli’n-nühâ, 2/247. 
1012 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/321; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/246; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 5/280. 
1013 Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/654; Zürkanî, Şerḥu Muḫtaṣarı Ḫalîl, 7/83; Ḫaraşî, Şerḥu 

Muḫtasarı Ḫalîl, 7/44. 
1014 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/395; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 5/226; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 6/152-153; İbn Şâs, ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne, 3/936; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/113. 
1015 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/206; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/630-631; el-Ḫin vd., 

el-Fıkhü’l-menhecî, 6/152; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/99. 



192 

 

 Diğer bir sorumluluğu ise kira konusu malın menfaatinden yararlanmasına 

karşılık olarak kira ücreti ödeme görevidir. Hanefîlere göre kira ücretini ödeme borcu 

hemen sözleşmenin kurulması ile vacip olmaz. Mal sahibi, kira ücretini kiracı malı 

kullanmaya başlayınca ya da sözleşme kurulduktan sonra malı kullanma imkanına 

erişince peyderpey almayı hak eder. Kiracı malı kullanmaya imkânı olduğu hâlde 

kullanmasa bile ücret ödemek zorundadır. Ancak ücretin ödenme vakti ile ilgili bir 

şart koşulmuşsa bu şarta riayet edilir.1016 Mâlikîlere göre de ödeme vakti ile ilgili bir 

şart koşulmadıysa ücret hemen sözleşmenin kurulması ile değil maldan menfaat elde 

edildikçe peyderpey, parça parça vacip olur.1017 Şâfiî ve Hanbelîlere göre mal 

sahibinin malı kiracıya teslim etmesi ile birlikte kiracının kira borcu doğar. Mal 

sahibi kiranın tamamını almaya hak kazanır. Fakat ödeme vaktine dair bir şart 

koşulmuşsa şarta uyulur.1018 

2.5.3.1.1. Alt Kiralama Yetkisi 

 İslam âlimlerinin çoğunluğuna göre kiracının kira konusu malı sözleşme süresi 

içerisinde başkasına kullandırma ve kiraya verme hakkı mevcuttur. Ancak mala 

kendisinden daha çok zarar verebilecek kişilere malı kiraya veremez. Örneğin 

oturmak için kiraladığı dükkânı demircilik yapacak kişiye, binmek için kiraladığı 

hayvanı kendisinden daha ağır kişiye kiralayamaz.1019 Şayet kiracı kendi ödediği 

kiradan daha yüksek bir ücrete kiraya verecekse Hanefîlere göre alacağı ücret kendi 

ödediği ücretten farklı cinste olmalıdır. Eğer ücretler aynı cinste olacaksa bu 

durumda sadece binaya eklemede bulunduysa daha yüksek ücrete kiraya verebilir. 

Şâfiîlere göre kiracı dilediği fiyata kiraya verme hakkına sahiptir.1020 

 
1016 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/348; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 9/66,71.  
1017 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/13; Ebû Muhammed Abdülvehhâb b. Alî Kādî Abdülvehhâb, 

ʿUyûnü’l-mesâ’il (Beyrut: Dârü İbn Hazm, 1430/2009), 593. 
1018 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/395; Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd el-Ferrâ 

Begavî, et-Tehẕîb (b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1418/1997), 4/430; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 

5/174; Ebü’l-Ferec İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 6/137; Merdavî, el-İnṣâf, 14/505; İbn Müflih, 

Kitâbü’l-Fürûʿ, 7/140. 
1019 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/349; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/206; Maverdî, el-Ḥâvi’l-

kebîr, 7/408; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/72; Desûkī, Hâşiyetü'd-Desûkī, 4/11. 
1020 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/206; el-Fetâva’l-Hindiyye, 4/425; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 7/156. 



193 

 

2.5.3.2. Kiraya Veren 

Malını kiraya veren kişinin ilk sorumluluğu sözleşmenin kurulması ile birlikte 

kira konusu malı menfaatinden yararlanmaya elverişli bir biçimde kiracıya teslim 

etmektir. Sözleşme süresi içerisinde kira konusu malın gerekli tamir ve tadilat 

işlemlerini yapmak da mal sahibinin sorumluluğundadır. Fakat mal sahibi buna 

zorlanamaz, kiracı isterse o şekilde malı kullanmaya devam eder isterse sözleşmeyi 

fesheder.1021 Mal sahibinin, kiracının tazminle yükümlü olmayacağı kasıt ve 

kusurunun bulunmadığı hâllerde bile tazminle yükümlü olmasını şart koşma hakkı 

bulunmamakta, böyle bir şart geçersiz kabul edilmektedir. Hanefî, Şâfiî ve Mâlikîlere 

göre böyle bir şart koşulması hâlinde hem sözleşme hem de şart geçersiz 

olmaktadır.1022 Hanbelîler ise yalnızca şartın fasit olacağı sözleşmenin geçerli olacağı 

görüşündedir.1023  

 Mal sahibi kira sözleşmesi süresi içerisinde malı satma hakkına sahiptir.ْْAncak 

sözleşme süresi dolana kadar malı kiracıdan alamaz, kiracı malın menfaatinden 

yararlanmaya devam eder. Ayrıca şayet müşteri aldığı malın kiracının elinde 

olduğunu bilmiyorsa bunu öğrendiğinde satışı feshetme hakkına sahiptir.1024 

 Kiraya verenin kira sözleşmesi dolayısıyla almayı elde ettiği hak ise malını 

kiraya vermesinden dolayı alacağı kira ücretidir. Hanefîlere göre satıcının, semeni 

alana kadar malı alıkoyma hakkı olduğu gibi kiraya verenin de şayet kira ücretinin 

baştan verileceği kararlaştırılmışsa ücret ödenene kadar kira konusu malı alıkoyma 

hakkı mevcuttur.1025  

 
1021 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/350-351; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 5/210;ْİbn Hacer el-

Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 6/164; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 7/52; İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/180; 

Dübyân, el-Mu‘âmelâtü'l-mâliyye, 9/491. 
1022 İmam Mâlik, el-Müdevvene, 3/450; Dübyân, el-Mu‘âmelâtü'l-mâliyye, 9/435; Bağdâdî, 

Mecmaʿu’ḍ-ḍamânât, 33; Radıyyüddîn Ebû Bekr b. Alî Haddâd, el-Cevheretü’n-neyyire (b.y.: el-

Matba‘atü’l-Hayriyye, 1322/1904), 1/265. 
1023 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/114; Ruhaybânî, Meṭâlibü üli’n-nühâ, 3/697. 
1024 Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3634; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/207; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 

6/156; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/48. 
1025 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/203. 



194 

 

2.5.4. Sona Ermesi 

1. Sözleşme Süresinin Dolması: Kira sözleşmesi iki taraf için de bağlayıcı bir 

sözleşmedir. Sözleşmeْْ için belirli bir süre belirlenmiş ise bu süre dolmadan ya da 

kiracı yapacağı işi tamamlamadan sözleşme tek taraflı olarak sonlandırılamaz. 

Sözleşme süresinin dolması ya da işin bitmesi hâlinde ise sözleşme sona erer. Ancak 

kiracı elinde olmayan sebeplerden ötürü belirlenen süre içerisinde işini 

tamamlayamadıysa ecr-i misl karşılığında kendisine ek süre tanınır. Örneğin ziraat 

yapmak için tarla kiralaması ancak süre içerisinde hasat zamanının gelmemesi 

hâlinde hasat zamanına kadar ek süre alabilir.1026 

2. Karşılıklı Anlaşma ile Sözleşmeye Son Verme (İkâle): Satış sözleşmesinde 

olduğu gibi kira sözleşmesi de ikâle yoluyla yani tarafların karşılıklı rızasıyla 

sonlandırılabilmektedir.1027 

3. Sözleşme Konusu Olan Belirli Bir Malın Telef Olması: Kiralanan belirli bir 

hayvanın telef olması gibi sözleşme konusu olan belirli bir malın (ayn) kullanılamaz 

hâle gelmesi hâlinde sözleşme sona ermektedir. Şayet belirli bir hayvan değil de yük 

taşımak vs. için herhangi bir hayvan kiralanmışsa bu takdirde hayvanın telef olması 

ile sözleşme sonlanmamakta, mal sahibinin kiracıya yeni bir hayvan vermesi 

gerekmektedir. 1028 

4. Malın Ayıplı Olması: Kiracı, belirli bir malı (ayn) kiraladıktan sonra malın 

kullanmayı engelleyecek derecede ayıplı olduğu ortaya çıkarsa ayıp muhayyerliğine 

sahip olur. Dilerse sözleşmeyi feshedebilir. Şayet malı bu şekilde kullanmayı tercih 

ederse tam ücreti ödemesi gerekir.1029 Malın kullanmaya engel olmayacak şekilde 

kısmen kusurlu olması hâli ise feshi gerektirmemektedir.1030 

5. Özür Sebebiyle Sözleşmenin Sona Ermesi: Hanefîlere göre taraflardan birinde 

ya da sözleşme konusunda bir özür meydana gelmesi hâlinde sözleşme fesholunur. 

 
1026 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/223; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/157; Ruhaybânî, Meṭâlibü 

üli’n-nühâ, 3/696; “İcâre”, MFK, 1/271. 
1027 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/222; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/507; Desûkī, Hâşiyetü'd-Desûkī, 

4/37; Şihâbüddîn Ahmed Remlî, Fetâva’r-Remlî (b.y.: el-Mektebetü’l-İslâmiyye, ts.), 3/9. 
1028 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/361; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/196, 223; Zekeriyyâ el-

Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/431; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/50-51; Sâvî, Bulġatü’s-sâlik, 2/275; Zuhaylî, 

el-Fıkhü’l-İslâmî, 5/3862. 
1029 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/32; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/195-196; Nevevî, Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn, 

162; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/157-158; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 7/14. 
1030 “İcâre”, MFK, 1/275. 



195 

 

Kâdıhan’ın (ö. 592/1196) belirtildiğine göre şayet sözleşme belirli bir amaç için 

yapılmışsa ve o amaç ortadan kalkmışsa ya da bir mazeret nedeniyle o amacın yerine 

getirilmesi imkânsız hâle gelmişse sözleşme kendiliğinden sona erer. Örneğin bir 

yere gidip borçlusundan borcunu tahsil etmek için binek hayvan kiralayan kişinin 

yanına borçlunun kendisinin gelmesi hâlinde artık hayvanı kullanmaya ihtiyacı 

kalmayacağından dolayı sözleşme iptal olur. Kiraya verenden kaynaklanan özür 

sebebiyle sözleşmenin sona ermesine örnek ise evini kiraya verdikten sonra maddi 

durumu kötüye giden ve geçimini sağlayamayan kişidir. Bu kişi dilerse sözleşmeyi 

feshetme hakkına sahiptir. Ancak kiraya verenin kendi oturduğu evin yıkılması ve 

kiraya verdiği evden başka kalacak yerinin olmaması hâlinde sözleşmeyi feshetme 

hakkının bulunmadığı ifade edilmiştir. Kiracıdan kaynaklanan özre örnek ise kişinin 

ticaret yapmak için dükkân kiralaması ancak iflas etmesidir. Bu durumda kiracı 

sözleşmeyi feshedebilmektedir. Daha ucuz bir dükkân ya da daha ucuz bir ev 

bulması ise sözleşmenin feshi için mazeret sayılmamıştır.1031 

Diğer mezhepler ise özür sebebi ile kira sözleşmesinin sonlandırılamayacağı 

görüşündedir. Zira onlara göre kira sözleşmesi iki tarafın da rızası olmadan 

sonlandırılamamaktadır. Bu nedenle kişi bir amaç uğruna mal kiralasa ancak o amacı 

gerçekleştiremeyecek duruma gelse dahi kira ödemek mecburiyetindedir.1032 

6. Taraflardan Birinin Ölümü: Hanefî mezhebine göre sözleşmenin taraflarından 

birinin ölümü hâlinde sözleşme fesholunmaktadır.1033 Diğer mezhepler ise malın 

menfaatinin kullanılır durumda olması nedeniyle tarafların ölümü ile sözleşmenin 

sona ermeyeceği görüşündedir.1034 

2.6. HİZMET SÖZLEŞMESİ 

Günümüzde hizmet sözleşmesi ya da iş sözleşmesi olarak bilinen sözleşme türü 

klasik İslam fıkıh eserlerinde müstakil bir başlık altında işlenmez. İşçinin belirli bir 

süreliğine emeğini kiraya verdiği, işverenin de onun emeğini kiralayıp karşılığında 

 
1031 Kādîhan, Fetâvâ Ḳāḍîḫân, 2/270-272; Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3571. 
1032 Nevevî, Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn, 163; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/23; İlîş, Mineḥu’l-celîl, 7/474. 
1033 Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3596; Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/361; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 

4/222. 
1034 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/400; İmam Mâlik, el-Müdevvene, 3/525; Kādî Abdülvehhâb, el-

Maʿûne, 1096; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/43. 



196 

 

ücret/kira ödediği kabul edilir ve bu nedenle hizmet sözleşmesi kira akdi içerisinde 

değerlendirilir. Ayrıca köle-efendi münasebetlerine dair konuların işlendiği bölümler 

de günümüzde hizmet sözleşmesi için referans oluşturacak hükümler içermektedir. 

Kur’an-ı Kerim’de hizmet akdine doğrudan temas edilmese de birçok ayetten 

işverenin işçiye nasıl davranacağı ve işçinin işini yaparken nelere dikkat edeceği gibi 

konular hakkında hüküm çıkarılabilmektedir. Konuyla ilgili en çok referans 

gösterilen ayetler ise Hz. Musa’nın (a.s.) Hz. Şuayb’ın (a.s.) yanında çalışmasına dair 

pasajdır.1035 Konuyla ilgili çok sayıda hadis de bulunmamakla birlikte İslam alimleri 

Kur’an ve sünnetin genel kaideleri ve örf, kıyas gibi kaynaklar ışığında konuyu 

derinlemesine işlemiştir. 

2.6.1. Kuruluşu 

 İslam hukukunda hizmet sözleşmesi ayrı bir başlık altında incelenmediğinden 

esasen kuruluşu kira sözleşmesi ile aynıdır. Yine diğer sözleşme türlerinde olduğu 

gibi Hanefîlere göre sözleşmenin rüknünü sîga oluştururken sair mezheplere göre 

sîga, taraflar ve sözleşme konusu akdin rükünlerini olarak görülmüştür. Kira 

sözleşmesinden farklı olarak hizmet sözleşmesinin taraflarını işçi (ecîr) ve işveren 

(müste’cir) oluşturmaktadır. Sözleşme konusu ise emek ve ücrettir. 

2.6.1.1. Sîga 

 Tarafların sözleşmenin kurulması yönündeki rızalarını gösteren açık olsun 

kinayeli olsun her türlü söz ya da fiil ile sîga yani icap ve kabul rüknü yerine 

getirilmiş olmaktadır. İşveren tarafından sadır olan bu irade beyanı icap, işçi 

tarafından sadır olan ise kabul olarak isimlendirilmektedir. Diğer mezheplerden 

farklı olarak Şâfiî mezhebinde fiil ile sözleşmenin kurulamayacağı, lafzın gerekli 

olduğu görüşü bulunmakla birlikte bunun örf hâline gelmesi durumunda geçerli 

olacağını ifade edenler de bulunmaktadır.1036 

 
1035 el-Kasas 28/22-28. 
1036 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/174; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/390; İbn Teymiyye, Mecmûʿu 

fetâvâ, 20/533; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/3; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/139. 



197 

 

2.6.1.2. Taraflar 

 Sözleşmenin taraflarını işçi ve işveren oluşturmaktadır. Kişinin işçi ya da 

işveren olarak sözleşmeye taraf olabilmesi için âkıl ve mümeyyiz olması şarttır. Bu 

nedenle akıl sağlığı olmayan mecnun ile tasarruf ehliyeti bulunmayan gayri 

mümeyyiz çocuğun sözleşmeye taraf olamayacağı konusunda ihtilaf yoktur. 

Mümeyyiz çocuk ise Hanefî ve Mâlikîlere göre velisinin izni ile sözleşmeye taraf 

olabilirken Şâfiî ve Hanbelîlere göre olamamaktadır. Zira onlar büluğ çağına ermiş 

olmayı da şart koşmaktadırlar.1037 

2.6.1.2.1. İşçi 

 İslam hukukuna göre başkası adına iş yapan bütün işçiler aynı hükümlere tabi 

olarak görülmekte fakat yapılan işin özel olarak bir kişi adına veya talep eden 

herkese yapılmasına ya da sözleşmenin kurulmasında işçinin yaptığı iş veya 

çalışacağı süreden hangisinin dikkate alındığına göre ecîr-i hâs ve ecîr-i müşterek 

olmak üzere iki farklı işçi türü benimsenmiştir.1038 

2.6.1.2.1.1. Ecîr-i Hâs 

 İslam hukukunda, hususi işçi manasına gelen ecîr-i hâs terkibi belirli bir 

süreliğine emeğini yalnızca belirli bir işverene kiralayan işçiyi ifade etmek üzere 

kullanılır. Memurlar, fabrika işçileri vb. belirli süreliğine gerçek ya da bir tüzel 

kişinin emri altında çalışan işçiler hususi işçi/ecîr-i hâs olarak değerlendirilmektedir. 

Sözleşmenin kurulabilmesi için ecîr-i hâs’ın yapacağı işin belirli olması gerekmez. 

Ancak çalışacağı müddetin belirlenmesi şarttır. Günlük, haftalık, aylık ya da yıllık 

gibi çalışma süresi belirlenebilir. Ecîr-i hâs mesai saatleri içerisinde çalışmasa da 

vaktini işverene tahsis etmesi ve başka bir iş yapamaması hasebiyle ücret almayı hak 

eder. Ecîr-i hâs’a iş yapması için teslim edilen mal onun elinde emanet 

hükmündedir. Bu mala zarar gelmesi hâlinde kasıt veya kusuru bulunmadığı takdirde 

tazminle yükümlü olmayacağı konusunda icma bulunmaktadır. Kasıt veya kusuru 

 
1037 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/176; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/139; Desûkī, Hâşiyetü’d-

Desûkī, 4/3; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/347. 
1038 Veli Sırım, “İslam Ekonomisinde İşçi-İşveren İlişkileri”, Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi 

4/35 (Aralık 2016), 370. 



198 

 

sonucu mala zarar gelmesi hâlinde tazminle yükümlüdür.1039ْْEcîr-i hâs kendi işini 

yapması için başkasını tutamaz. Zira işveren çalışması için bizzat onu tutmuştur ve 

sözleşme onun emeği üzerine kurulmuştur.1040 

2.6.1.2.1.2. Ecîr-i Müşterek 

 Ortak işçi diyebileceğimiz ecîr-i müşterek belirli bir işi yapması için tutulan ve 

birden fazla kişiye iş yapabilen işçi sınıfıdır. Terzi, marangoz, kuru temizlemeci gibi 

esnaf; muhasebeci, noter, avukat gibi talep eden herkese aynı vakitte hizmet 

verebilen çalışanlar bu sınıfa girmektedir. Hususi işçinin tutulmasındaki amaç belirli 

bir süreliğine onun emeğinden yararlanmak iken ortak işçi belirli bir işi tamamlaması 

için tutulur. Dolayısıyla hususi işçi belirlenen sürenin dolmasıyla ücret almaya hak 

kazanırken ortak işçi yalnızca verilen işi tamamladığında ücreti hak etmektedir. 

Örneğin fabrikada maaşlı olarak çalışan işçi mesai saatlerinde fabrikada bulunmakla 

ücreti hak etmekteْْancak terzi onarması için kendisine verilen kıyafeti onarmadıkça 

ücreti hak edememektedir. Ecîr-i müşterek ile yapılan hizmet sözleşmesinin bir işin 

yerine getirilmesi amacına binaen kurulması hasebiyle yapılacak olan işin taraflar 

arasında tartışmaya sebep olmayacak şekilde belirli olması şarttır.1041 İşverenin, işi 

bizzat kendisinin yapmasını şart koşmaması ve yapılacak işin yapan kişiye göre 

farklılık arz edecek bir iş olmaması hâlinde ecîr-i müşterek kendisine verilen işi 

yapması için başkasını tutabilir.1042 

 Terzi, tamirci gibi ortak işçilerin bazısı işverenin malı üzerinde çalışmakta ve  

bu durum malın zarar görmesi hâlinde işçinin tazminle yükümlü olup olmayacağı 

sorusunu akıllara getirmektedir. Zararın ortak işçinin kastı ya da kusuru sonucu 

meydana gelmesi hâlinde tazmin etmekle yükümlü olacağı konusunda görüş birliği 

mevcuttur.1043 Kasıt veya kusuru olmaması konusunda ise farklı görüşler dile 

 
1039 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/352; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/184; Merginânî, el-Hidâye, 

6/316; Nevevî, el-Mecmûʿ, 15/99; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/424; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 6/153-154; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 7/26, 28; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/106, 112; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/129-130. 
1040 Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 9/340. 
1041 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/184; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 7/586; Nevevî, 

Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 5/228; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/246; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/154; İbn 

Kudâme, el-Muġnî, 8/103. 
1042 “İcâre”, MFK, 1/297. 
1043 Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3647; Merginânî, el-Hidâye, 6/313; Zerkeşî, Şerḥu’z-Zerkeşî, 4/244. 



199 

 

getirilmiştir. Hanbelîlere göre kasıt ve kusuru olmaması hâlinde dahi şayet işçi mal 

üzerinde çalışırken mala zarar gelmişse tazmin etmek zorundadır. Ancak mal 

kendisinde olmasına rağmen üzerinde çalışmıyorken malın telef olması hâlinde 

tazminle yükümlü olmamaktadır.1044 Hanefîlerden Ebû Yûsuf ve İmam 

Muhammed’e göre yangın sonucu telef olması gibi önleyemeyeceği nedenlerden 

ötürü telef olması hariç mal elinde telef olursa tazminle yükümlüdür. Ebû Hanife ise 

malın ecîr-i müşterek’in elinde emanet hükmünde olduğu görüşündedir. Dolayısıyla 

kasıt ve kusuru olmadıkça tazminle yükümlü değildir.1045 Şâfiî mezhebinde işçinin 

kasıt ve kusuru olmadan mala zarar gelmesiyle ilgili kesin bir hüküm bulunmamakta 

tazminle yükümlü olacağı ve olmayacağına dair görüşler bulunmaktadır.1046 

Mâlikîler de kasıt ve kusuru bulunmaması hâlinde tazmin etmek zorunda olmadığı 

görüşündedir. Ancak günümüzde insanların bu hükmü suistimal edebilecekleri 

gerekçesiyle istihsanen tazminle yükümlü olacakları ifade edilmiştir.1047 

2.6.1.2.2. İşveren 

İşveren, ücret karşılığı bir kimseye veya kuruluşa iş yaptıran kişi veya 

kuruluştur. Tanımdan da anlaşıldığı üzere işveren bir veya birden fazla gerçek ya da 

tüzel kişi olabilmektedir. Yapılan işin haram kılınmış bir iş olmaması şartıyla 

gayrimüslim bir işverene çalışmak ya da bir gayrimüslimi çalıştırmak da caiz 

görülür. Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.) de bir gayrimüslimi işçi olarak 

tutmuştur.1048 İşverenin aldığı hizmete karşılık en temel sorumluluğu işçinin hak 

ettiği ücreti tam ve vaktinde ödemektir. Zira Kur’an-ı Kerim’de Allahْْ anlaşmalara 

riayet edilmesini ve Müslümanların verdikleri sözlere sadık kalmalarını defaatle 

emretmektedir: “Ey iman edenler! Sözleşmeleri yerine getirin…”,1049 “Antlaşma 

yaptığınız zaman Allah’a verdiğiniz sözü yerine getirin…”,1050 “…Ahde vefa gösterin 

 
1044 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/103; Merdavî, el-İnṣâf, 14/476-479; İbnü’n-Neccâr, Meʿûnetü üli’n-

nühâ, 6/190. 
1045 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/352; Merginânî, el-Hidâye, 6/311. 
1046 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 5/228; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 8/157. 
1047 Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl, 7/553; Desûkī, Hâşiyetü'd-Desûkī, 4/28; “İcâre”, MFK, 1/297; Dübyân, 

el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 9/457-458. 
1048 Buhârî, “İcâre”, 2263-2264. 
1049 el-Mâide 5/1. 
1050 en-Nahl 16/91. 



200 

 

çünkü ahit sorumluluk doğurur.”1051ْْHz. Peygamber (s.a.v.) kıyamet günü düşmanlık 

edeceği üç kişiyi sayarken bunlardan birinin işçi tutup işini yaptırdığı hâlde ücretini 

vermeyen kişi olduğunu belirtir.1052 Bir kimseyi işçi olarak tutup çalıştırmasına 

rağmen ona ücretini vermeyen kimsenin hür bir kimseyi köleleştirmiş ve onu satmış 

gibi olacağı belirtilir.1053 Ücretin sebepsiz yere geciktirilmesi de caiz değildir. Hz. 

Peygamber (s.a.v.) “İşçiye teri kurumadan ücretini verin.”1054 buyurarak işçinin işini 

bitirmesinin akabinde ücretinin olabildiğince erken verilmesini emretmiştir. İşçi işin 

yalnızca bir kısmını yapabilmişse işveren yaptığı iş miktarınca ödeme yapmak 

zorundadır. İşveren işçiyi tutmuş ancak sebepsiz yere ona yapması gereken işi 

vermemiş ya da yapacağı işi göstermemişse işçi bu süre zarfında işinin başında kabul 

edilir ve anlaşılan ücreti almaya hak kazanır. Zira işçi vaktini işverene hasretmiş 

fakat işveren herhangi bir zaruret olmadığı hâlde işe başlamasına engel olmuştur.1055  

İşverenin bir diğer sorumluluğu şayet başta anlaşılmışsa iş saatlerinde işçinin 

yemek ihtiyacını karşılamalıdır. Eğer başta anlaşılmamış ama bu yönde bir örf 

oluşmuşsa başta anlaşılmış gibi kabul edilir. Zira genel kaideye göre örfen maruf 

olan şey şart koşulmuş gibidir. Buna binaen işçiye sağlanması örf hâline gelmiş olan 

ya da devletin zorunlu kıldığı hakları da işçiye tanımak zorundadır. Ayrıca işçiyi 

takatinin yetmeyeceği işleri yapmaya zorlamamalı, günlük ve haftalık çalışma 

saatlerini örfün ya da devletin koyduğu sınırın üstüne çıkararak işçiye 

zulmetmemelidir. 

2.6.1.3. Emek 

Hizmet sözleşmesinin konusu olan emek işçinin işveren adına yaptığı iştir. 

Sözleşmenin geçerli bir şekilde kurulabilmesi için yapılacak işte de birtakım şartlar 

aranır. Öncelikle yapılacak olan işin dinen haram kılınan bir iş olmaması şarttır. Söz 

gelimi içki imalatı ya da taşınması gibi haram kılınan işleri yapmak ve bu işleri 

 
1051 el-İsrâ 17/34. 
1052 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 14/318; Buhârî, “Buyû‘”, 2227, 2270; İbn Mâce, es-Sünen, 3/510. 
1053 İbn Hacer, Fetḥu’l-bârî, 4/418; Aynî, Umdetü’l-Kâri, 12/42. 
1054 İbn Mâce, es-Sünen, 3/511; Ahmed b. Alî b. el-Müsennâ et-Temîmî el-Mevsılî Ebû Ya‘lâ, el-

Müsned, (Kahire: Dârü’l-Hadîs, 1434/2013), 9/72. 
1055 Bardakoğlu, “İcâre”, DİA, 21/386. 



201 

 

yapması için işçi çalıştırmak caiz değildir.1056 Ayrıca kişinin, babası ister Müslüman 

olsun ister gayrimüslim olsun babasını kendisine hizmet etmesi için çalıştırması caiz 

görülmez. Zira farklı dinden dahi olsa babaya tazimin farz olduğu belirtilir.1057 

Kişinin kendi üzerine farz olan namaz, oruç gibi ibadetleri yapması için işçi tutması 

da caiz değildir.1058 

Güvenlik görevliliği ya da şoförlük gibi yapılacak olan işin önceden belli 

olduğu işler haricindeki işlerde işin ne olduğunun işçiye açıklanması da şarttır. 

Örneğin terziye verilen pantolona hangi işlemin uygulanacağı, hamalın ne taşıyacağı 

önceden bildirilmeli ve ücrete de buna göre karar verilmelidir.1059  

2.6.1.4. Ücret 

Sözleşmenin bir diğer unsuru işçinin yaptığı iş nedeniyle almayı hak ettiği 

bedeldir. Şayet kişi herhangi bir ücret almadan başkasının işini yaparsa bu durumda 

hizmet sözleşmesi kurulmuş olmaz. Ücretle ilgili en önemli şart işçiye ne kadar ücret 

verileceğinin ileride anlaşmazlığa yol açmaması için baştan bildirilmesidir.1060 Hz. 

Peygamber (s.a.v.) bu konuda “Kim bir işçi tutarsa ona, vereceği ücreti bildirsin.” 

buyurmuştur.1061 Ancak İslam alimlerinin çoğunluğuna göre ücret belirlenmese de 

akit sahih olmakta, işçi ecr-i misl almaya hak kazanmaktadır.1062 Ecr-i misl ise 

benzer işte çalışanların aldığı maaş ortalamasıdır. Ücret para olarak verilebildiği gibi 

mütekavvim bir mal olarak da verilebilir. Satış akdinde semen olabilen her şeyin 

icâre akitlerinde de ücret olabileceği kabul edilir.1063 Aksine bir anlaşma 

yapılmamışsa işçi ücreti işini bitirdikten sonra almayı hak eder. Zira Hz. Peygamber 

 
1056 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/131; Hısnî, Kifâyetü’l-aḫyâr, 295. 
1057 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/190. 
1058 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 2/495; Cündî, et-Tavżîḥ, 7/196; Begavî, et-Tehẕîb, 4/456; 

Kelvezânî, el-Hidâye, 338. 
1059 Bardakoğlu, “İcâre”, DİA, 21/384; Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/368; İbn Rüşd, el-

Muḳaddimât, 2/166. 
1060 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/368; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/166; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 8/14. 
1061 Abdürrezâk es-San’ânî, el-Muṣannef, 8/235; İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/366. 
1062 Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 8/379-380. 
1063 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/193; İbnü’r-Rif’a, Kifâyetü’n-nebîh, 11/239; İbn Rüşd, el-

Muḳaddimât, 2/166; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/14. 



202 

 

(s.a.v.) işçinin ücretinin teri kurumadan verilmesini emretmiştir ve bu da ücretin iş 

bittikten sonra verilmesine delalet eder. Nitekim ter iş yapılmadan önce oluşmaz.1064 

2.6.2. Sona Ermesi 

 Hizmet sözleşmesi kira akdi içerisinde değerlendirildiğinden tıpkı kira 

sözleşmesi gibi iki taraf için de bağlayıcı bir sözleşmedir. Tarafların tek taraflı olarak 

sözleşmeyi sonlandırma hakları bulunmamaktadır. Sözleşme birkaç şekilde sona 

erebilmektedir: 

1. Sözleşme Süresinin Dolması ya da İşin Tamamlanması: Belirli bir süreliğine 

tutulan ecîr-i hâs’ın işi sürenin dolması ile sona erer ve ücret almaya hak kazanır. 

İşçinin ecîr-i müşterek olması durumunda ise sözleşme işçinin verilen işi 

tamamlamasıyla sonlanır. 

2. Tarafların Karşılıklı Rızası ile (İkâle): İki tarafın da sözleşmeyi sonlandırma 

yönünde iradelerinin bulunması hâlinde sözleşme sona erer. Ancak tek taraflı olarak 

sözleşme sonlandırılamaz. 

3. Vefat: Ecîr-i hâs’ın vefatı ile hizmet sözleşmesinin sona ereceğinde görüş 

birliği bulunmakla birlikte çoğunluğa göre ecîr-i müşterek’in veya işverenin vefatı ile 

sözleşme sona ermemektedir. Hanefîler ise bu durumda da sözleşmenin sonlanacağı 

görüşündedir.1065 

2.7. BAĞIŞLAMA SÖZLEŞMESİ (HİBE) 

Bağışlama sözleşmesi İslam hukukunda, Arapça v-h-b (Ar. وهب) kökünden 

türeyen hibe (Ar. هبة) kelimesiyle ifade edilmektedir.1066 Hibe İslam hukukçuları 

tarafından “Bir malın karşılıksız olarak temlik edilmesi.” olarak tarif 

edilmektedir.1067 Mecelle’de hibe yine aynı manaya gelmek üzere “Bilâ-ivaz bir malı 

ahara temlik etmektir.” şeklinde tanımlanmıştır.1068 Tanımlardan anlaşıldığı üzere 

İslam hukukuna göre hibe, kişinin karşılığında bir şey almayı şart koşmadan, bir 

 
1064 Abdullah b. Mahmûd Mevsılî, el-İḫtiyâr li-taʿlîli’l-Muḫtâr (Kahire: Matba’atü’l-Halebî, 

1356/1937), 2/55; Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/396; İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/175. 
1065 Bardakoğlu, “İcâre”, DİA, 21/387. 
1066 Fîrûzâbâdî, “vehebe”, 143; İbn Manzûr, “vehebe”, 1/803. 
1067 Kelvezânî, el-Hidâye, 338; Nevevî, el-Mecmûʿ, 15/370; Cündî, el-Muḫtaṣar, 214; Nesefî, 

Kenzü’d-deḳāʾiḳ, 536. 
1068 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1443. 



203 

 

malın mülkiyetini hayatta iken başkasına aktarmasıdır.ْْTek taraflı borç doğuran 

sözleşmelerden sayılan hibe akdinde bağışlama işleminde bulunan kişiye vâhib (Ar. 

 ve bağışlanan mala (موهوبَله .Ar) kendisine bağış yapılan kişiye mevhûbün leh ,(واهب

da mevhûb (Ar. َموهوب) denmektedir. 

Bağışlama sözleşmesinin meşru olduğuna dair İslam hukukçuları arasında icma 

bulunmaktadır.1069 İslam âlimleri sözleşmenin meşruiyetine Kur’an-ı Kerim’den delil 

olarak farklı ayetleri referans göstermiş olmakla beraber Nisâ suresinin 4. ve 86. 

ayetleri1070 bunlar arasında en sık kullanılanlarıdır.1071 Sünnetten delil olarak ise 

başta “Hediyeleşin ki (birbirinize olan) sevginiz artsın.”1072 hadis-i şerifi olmak üzere 

diğer birçok rivayet gösterilmiştir.1073 

2.7.1. Taraflarda Bulunması Gereken Ehliyet 

 Sözleşmenin bağışta bulunacak tarafın -malında eksilme meydana getirmesi 

bakımından- sırf zararına olan bir işlem olması ve kendisine bağış yapılan tarafın da 

sırf yararına olan bir işlem olması nedeniyle bağışta bulunan tarafta diğer tarafa 

kıyasla daha sıkı şartlar aranmaktadır. Bu bakımdan bağışta bulunan vâhibin tam eda 

ehliyetine sahip bulunması gerekli görülmüştür ki bu, kişinin âkıl, bâliğ ve reşit 

olması manasına gelmektedir. Âkıl olması şartı gereği akıl sağlığı bulunmayan 

mecnunların, bâliğ olması şartı gereği ergenlik çağına ulaşmamış çocukların, reşit 

olması şartı gereğince de malını harcama noktasında savurgan davranmasından 

dolayı hacr altına alınmış sefih kimselerin bağışta bulunmaları geçerli 

görülmemiştir.1074 Çocuk mümeyyiz de olsa velisinden izin almış da olsa hibesi 

 
1069 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/115; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/240; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-

ḳadîr, 9/19; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 5/404. 
1070 en-Nisâ 4/4: “Kadınlara mehirlerini borcunuzu öder gibi verin. Eğer onun bir kısmını size gönül 

razısıyla verirlerse onu da âfiyetle yiyin.” en-Nisâ 4/86: “Size bir selâm verildiğinde ya daha güzeli ile 

veya dengi ile karşılık verin.” 
1071 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/159; İbn Kudâme, el-Muġnî, 10/97; “Hibe”, MFK, 42/121. 
1072 Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/280; Ebû Ya‘lâ, el-Müsned, 8/349. 
1073 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/534; Serahsî, el-Mebsûṭ, 12/48; Ebü'l-Hasan Ali b. Muhammed el-

Kayrevanî Lahmî, et-Tabsira (Katar: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şü’ûnü’l-İslâmiyye, 1432/2011), 8/3484; 

İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/240. 
1074 İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/284; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 4/98; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 

10/127; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1515-1516; “Hibe”, MFK, 42/122. 



204 

 

geçerli değildir. Üstelik çocuğun velisi ya da vasisi dahi çocuğun malını hibe 

edememektedir.1075 

 Kendisine bağış yapılan kişide aranan şart ise vücûb ehliyetine sahip olması 

yani hayatta olmasıdır. Dolayısıyla çocuklara ve mecnunlara yapılan hibe de geçerli 

kabul edilmektedir. Ancak çocuğun mümeyyiz olmaması hâlinde her ne kadar hibe 

geçerli olsa da malı kendisinin kabzetmesi geçerli görülmemiş, onun yerine veli ya 

da vasisinin malı kabzetmesi gerektiği ifade edilmiştir.1076ْْHenüz dünyaya gelmediği 

için cenine yapılan bağışlama işlemi ise çoğunluğa göre geçerli değildir.1077 

2.7.2. Bağışlamanın Geçerli Olabilmesi İçin Gereken Şartlar 

 İslam hukukuna göre bir bağışlama sözleşmesinin geçerli olabilmesi için 

sözleşmenin tarafları ve bağışlanan malın bazı şartları taşıması gerekmektedir. 

1. Sözleşmenin tarafları olan vâhib ve mevhûbün lehin bir önceki başlıkta 

zikredilen ehliyeti haiz olmaları gerekmektedir. 

2. Hanefî ve Şâfiîlere göre sözleşmenin kurulabilmesi için bağışı kabul eden 

tarafın malı kabzetmesi gerekmektedir. Mal, bağışı kabul eden tarafça 

kabzedilmeden mülkiyet aktarımı gerçekleşmemekte ve sözleşme bağlayıcı hâle 

gelmemektedir. Hanbelîlere göre ise ölçülen ve tartılan malların hibe edilmesi 

hâlinde sözleşme ancak kabz ile bağlayıcı hâle gelmektedir. Mâlikîler kabzın şart 

olmadığı görüşündedir.1078ْ 

3. Bağışlanacak malın malum ve muayyen olması çoğunluğa göre şarttır. Örneğin 

“Mallarımdan herhangi bir şeyi sana verdim.” ya da “İki evimden birini sana 

verdim.” şeklinde yapılan hibe, ilk örnekte malın malum olmadığı ikinci örnekte ise 

 
1075 Şeybânî, el-Aṣl, 9/260; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/118; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkâm, 

2/1516; Ebu Bekr Muhammed b. Abdullah Sıkıllî, el-Câmi‘ li-Mesâili’l-Müdevvene (b.y.: Dârü’l-Fikr, 

1434/2013), 19/640. 
1076 Bardakoğlu, “Hibe”, DİA, 17/422; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1517; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 8/252. 
1077 Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/186; Gazzâlî, el-Vasîṭ, 4/242; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 

18/479. 
1078 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/161;ْDimyâtî, İ‘ânetü’t-tâlibîn, 3/168; Ebü’l-Ferec İbn Kudâme, 

eş-Şerḥu’l-kebîr, 17/14; Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/673; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/114. 



205 

 

muayyen olmadığı gerekçesiyle geçersiz kabul edilmiştir.1079 Mâlikîler ise 

bağışlanacak malın meçhul olmasını caiz görmektedir.1080 

4. Bağışlanacak malın bağışlama esnasında mevcut bulunması gerekmektedir. 

Henüz mevcut olmayan şeyin hibe edilmesi geçersizdir. Dolayısıyla bir tarladan 

çıkacak mahsulün ya da bir hayvanın doğuracağı yavrunun hibe edilmesi 

geçersizdir.1081 

5. Malın bağışta bulunacak kişinin mülkiyetinde yani onun sahip olduğu bir mal 

olması gereklidir. Kişi kendisine ait olmayan bir malı başkasına hibe edemez.1082 

6. Bağışlanacak malın mütekavvim olması yani İslam hukukunun mal olarak 

kabul ettiği mallardan olması gerekmektedir. Buna göre leş, kan, domuz eti ve şarap 

gibi mütekavvim mal kabul edilmeyen şeyler hibe edilememektedir.1083, 

7. İkrah/cebir altında yapılan bağışlama sözleşmesi geçerli değildir.1084 

Dolayısıyla tarafların sözleşmeyi hür iradeleri ile akdetmeleri gerekmektedir. 

8. Bağışlama işlemi gelecek zamana izafe edilmemeli, hâlihazırda sonuçlanacak 

şekilde sözleşme akdedilmelidir. Örneğin gelecek yıldan itibaren şu evi sana hibe 

ettim diyerek yapılan hibe geçersizdir.1085 

2.7.3. Sözleşmenin Bağlayıcılığı – Cayma Hakkı 

 İslam hukukuna göre hibe, bağışlanan malın bağışlanan kişi tarafından 

kabzedilmesi yani teslim alınması ile bağlayıcı hâle gelmektedir. Bundan ötürü, her 

ne kadar ahlaki bir davranış olarak görülmese de mal henüz bağışlanan tarafça 

kabzedilmeden önce, icap ve kabul gerçekleşmiş olsa dahi, hibede bulunan tarafın 

 
1079 Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 6/240; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkâm, 2/1502; 

Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/534; Begavî, et-Tehẕîb, 4/529; Kelvezânî, el-Hidâye, 339; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 8/249. 
1080 Ebû Muhammed Abdullāh b. Ebî Zeyd el-Kayrevânî İbn Ebû Zeyd, en-Nevâdir ve’z-ziyâdât ʿalâ 

mâ fi’l-Müdevvene min ġayrihâ mine’l-ümmehât (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1999), 12/227; 

Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 6/264; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/114.  
1081 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1499-1500; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/119; el-Ḫin vd., 

el-Fıkhü’l-menhecî, 6/123; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/249. 
1082 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/119; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1501; el-Ḫin vd., el-

Fıkhü’l-menhecî, 6/124; Sâvî, Bulġatü’s-sâlik, 4/141; Kelvezânî, el-Hidâye, 339. 
1083 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/119; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/124; Ruhaybânî, Meṭâlibü 

üli’n-nühâ, 4/399. 
1084 İbn Hacer, Fetḥu’l-bârî, 12/320; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 20/279; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 2/1517. 
1085 İmrânî, el-Beyân, 8/122; Kelvezânî, el-Hidâye, 339; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 4/341; Ali 

Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1489. 



206 

 

cayma hakkı bulunmaktadır.1086 Kabzetme işleminin gerçekleşmesinden sonra 

bağışta bulunan şahsın cayma hakkının olup olmadığı konusunda ise iki görüş 

bulunmaktadır. Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelî mezheplerine göre bu durumda bağışta 

bulunan şahsın cayma hakkı bulunmamaktadır. Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.) 

“Hibesinden dönen kusuntusuna dönen kişi gibidir.”1087 buyurmuştur. Ancak babanın 

oğluna yaptığı hibeyi bu hükmün dışında değerlendirmiş ve buna delil olarak “Kişiye 

hibesinden dönmek helal olmaz. Ancak babanın oğluna yaptığı hibe müstesna.”1088 

hadisini ileri sürmüşlerdir.1089 

 Hanefîlere göre ise hibeden ancak bazı engelleyici etmenler bulunması hâlinde 

cayılması yasaklanmıştır. Onlara göre bu engelleyici etmenler bulunmadığı takdirde 

hibe bağlayıcı değildir, bağışta bulunanın cayma hakkı mevcuttur. Hanefiler bu 

görüşlerine Hz. Peygamber’in (s.a.v.) “Bağışta bulunan kişi karşılık almadıkça 

hibesini geri alma konusunda daha çok hak sahibidir.”1090 sözünü delil olarak 

getirirler.1091 Hibeden dönmeyi yasaklayan hadisleri ise iki şekilde 

yorumlamaktadırlar. Birinci yoruma göre hadiste yasaklanan, bağışta bulunulan 

şahsın rızası ya da kâdının hükmü olmadan hibeden dönmektir. İkinci yorum ise 

hadisin, hibeden dönmenin helal olmadığı anlamına gelmediği, bu işin çirkin bir 

davranış olduğunu ifade etmek üzere vârid olduğudur.1092 Hanefî fukahâsı hibeden 

caymaya engel olarak gördükleri yedi etmeninin baş harflerinden “خَزَقَه عٌْ  kodunu ”دَم 

 
1086 Kalyubî - Umeyra, Hâşiyetâ Kalyûbî ve Umeyra, 3/114; Makdisî, el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde, 315; 

Mevsılî, el-İḫtiyâr, 3/48-49. 
1087 Tayâlisî, el-Müsned, 4/372; İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/421; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 

4/320; Buhârî, “el-Hibetü ve Fadluhâ”, 2621; Müslim, “Hibât”, 1622; İbn Mâce, es-Sünen, 3/466; Ebû 

Dâvûd, “Buyû‘”, 83 (No. 3538); Nesâî, es-Sünen, 6/266. 
1088 İbn Ebû Şeybe, el-Muṣannef, 4/421; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 11/308; Dârekutnî, es-Sünen, 

3/460. 
1089 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/117-118; Ebü’l-Hasan Ali b. Said Recrâcî, Menâhicü’t-tahsîl ve 

netâicü letâ’ifi’t-te’vîl (b.y.: Dârü İbn Hazm, 1428/2007), 9/389; Begavî, et-Tehẕîb, 4/537; Nevevî, el-

Mecmûʿ, 15/383; Ebü’l-Ferec İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 17/83. 
1090 Dârekutnî, es-Sünen, 3/461; Beyhakī, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/300. 
1091 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed Tahâvî, Şerḥu müşkili’l-âs̱âr (b.y.: Müessesetü’r-Risâle, 

1415/1994), 13/31-34; Merginânî, el-Hidâye, 6/252-253; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/127. 
1092 Mevsılî, el-İḫtiyâr, 3/51; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/128. 



207 

 

oluşturmuştur1093 ki bu harflerin temsil ettiği manalar ve dolayısıyla hibeden 

dönmeye engel olan etmenler şu şekildedir: 

 Ziyâde kelimesine karşılık gelmektedir.ْْHibe edilen malda ister mevhûbün : دَ .1

leh tarafından ister kendiliğinden muttasıl/ayrılamayan bir artış meydana gelmesi 

hâlinde hibeden dönülememektedir. Hibe edilen tarlaya ekin ekilmesi yahut binada 

tadilat yapılması gibi. Malda azalma meydana gelmesi ise hibeden dönmeye engel 

değildir.1094 

 Mevt – Ölüm manasındadır. Taraflardan birinin ölümü hâlinde artık hibeden : م .2

cayılamamaktadır.1095 

 İvâz – Karşılık/bedel manasındadır. Verilen hibeden ötürü bağışlayanın : ع .3

bağışlanandan bir karşılık alması durumunda hibeden cayılamamaktadır.1096 

 Hurûc - Çıkma manasındadır ki bağışlanan malın, kendisine bağışta : خ .4

bulunulan şahsın mülkiyetinden çıkması anlamına gelmektedir. Örneğin kişinin hibe 

edilen malı satması ya da başkasına hibe etmesi gibi. Bu durumda da hibeden 

dönülememektedir.1097 

ْْ.Zevciyet – Evlilik manasına karşılık gelmektedir : ز .5 Karı koca birbirlerine 

yaptıkları hibeden dönememektedir.1098 

 Karâbet – Akrabalık manasındadır. Kişi neseben1099 akrabası olan kişiye : ق .6

yaptığı hibeden dönemez.1100 

 
1093 Nesefî, Kenzü’d-deḳāʾiḳ, 538; Bâbertî, el-ʿİnâye, 9/42; Alâüddîn Muhammed b. Alî Haskefî, ed-

Dürrü’l-muḫtâr (b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1423/2002), 563; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-

Hükkâm, 2/1534. 
1094 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 124; Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/167; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 

6/129; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1541. 
1095 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 124; Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/168; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 

6/129; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1548. 
1096 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 124; Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/167; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 

6/129-130; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1535. 
1097 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 125; Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/168; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 

6/129; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1546. 
1098 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/167; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkâm, 2/1534. 
1099 Anne, baba, dede, nine, amca, dayı, hala, teyze, evlat, torun, kardeş ve kardeşlerin evladı. 
1100 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 125; Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/167; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-

Hükkâm, 2/1532-1533. 



208 

 

 Helâk manasındadır ki verilen malın mahvolması durumunda da hibeden : ه .7

caymak imkansız hâle gelmektedir.1101 

 Sayılan bu yedi durumda, bağışta bulunan taraf karşı tarafın rızası olmadan 

yahut mahkemenin hükmü olmadan cayma hakkına sahip değildir.1102 Özetle 

çoğunluğa göre mal el değiştirdikten sonra bağışta bulunan tarafın -babanın oğluna 

yaptığı hibe hariç- hibeden dönmesi caiz değilken Hanefîlere göre mekruh olmakla 

birlikte caizdir. Fakat yukarıda sayılan yedi durumun söz konusu olması hâlinde 

şayet karşı tarafın rızası yoksa ya da mahkemenin hükmü yoksa Hanefilere göre de 

hibeden dönmek caiz olmamaktadır. 

2.8. KEFALET SÖZLEŞMESİ 

Kefalet sözcüğü Arapça k-f-l (Ar. كفل) kökünden türemekte ve sözlükte ilave 

etme, ekleme gibi manalara gelmektedir.1103 İslam hukukunda başkasının üstlendiği 

yükümlülüğü kendisi de üstlenen kişi kefil (Ar. كفيل), kendisi adına kefil olunan 

borçlu mekfûlün anh (Ar. عنه  .lehine kefil olunan alacaklı mekfûlün leh (Ar ,(مكفولَ

له به .ve kefilin üstlendiği iş mekfûlün bih (Ar (مكفولَ  olarak (مكفولَ

isimlendirilmektedir.1104 Kefaleti tanımlama hususunda mezhepler arasında küçük 

farklılıklar mevcuttur. Hanefîler kefaleti “Mutlak olarak hak talep etme hususunda 

kefilin zimmetinin asîlin zimmetine eklenmesi”1105 şeklinde hem borca hem de şahsa 

kefaleti kapsayacak şekilde tanımlarken Şâfiîler ve Hanbelîler borca kefaleti damân, 

şahsa kefaleti ise kefalet olarak isimlendirir. Şâfiîler genel anlamda kefaleti 

“Başkasının zimmetindeki borcu ya da mal borcunu veyahut başkasının getirilmesini 

üstlenmek.” şeklinde tanımlarlar.1106 Hanbelîler ise “Bir hakkı yerine getirmeyi 

üstlenme konusunda kefilin zimmetinin kendisi adına kefil olunan kişinin zimmetine 

eklenmesi.” olarak tanımlamıştır.1107 Mâlikîler de kefaleti damân olarak 

 
1101 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/168; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/128; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 2/1547. 
1102 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/128; Mevsılî, el-İḫtiyâr, 3/51. 
1103 Fîrûzâbâdî, “kefele”, 1053; İbn Manzûr, “kefele”, 11/590; Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kamusu, 

6/244. 
1104 Apaydın, “Kefalet”, DİA, 25/169. 
1105 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 5/281. 
1106 Ebû Dâvûd Süleymân b. Ömer Cemel, Fütûḥâtü’l-vehhâb bi-tavżîḥi Şerḥi Menheci’ṭ-ṭullâb (b.y.: 

Dârü’l-Fikr, ts.), 3/377; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 4/432. 
1107 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/71. 



209 

 

isimlendirmekte ve “Başkasının zimmetini [asıl borçluya ait bir] hak ile meşgul 

etmektir.” şeklinde tarif etmektedir.1108 Mecelle’de ise kefalet “Bir seyin mutâlebesi 

hakkında zimmeti zimmete zamm etmek” olarak ifade edilmiştir.1109  

Kefaletinin meşruluğu konusunda İslam âlimleri arasında icma 

bulunmaktadır.1110 Kefalet sözleşmesinin meşruiyetine Kur’an-ı Kerim’den delil 

olarak şu ayetler gösterilmiştir:1111 

“(Yakub) dedi ki: ‘Kuşatılmanız (ve çaresiz kalma durumunuz) hariç, onu bana 

mutlaka getireceğinize dair Allah adına bana sağlam bir söz vermediğiniz takdirde 

onu sizinle beraber göndermem!’ Ona (istediği şekilde) teminatlarını verdiklerinde 

dedi ki: ‘Söylediklerimize Allah şahittir.’”1112   

“Kralın su kabını arıyoruz; onu getirene bir deve yükü (bahşiş) var dediler. 

(İçlerinden biri:) Ben buna kefilim, dedi.”1113  

Sünnetten delil olarak ise Hz. Peygamber’in (s.a.v.) “Kefil borçludur.”1114 

sözü, borçlu olarak vefat etmiş bir cenazenin namazını kılmak istememesi üzerine 

Ebû Katade’nin (ö. 54/674) (r.a.) onun borcunu üstlendiğini söylemesi ve bunun 

üzerine Hz. Peygamber’in (s.a.v.) onun cenaze namazını kılması1115 ve diğer bazı 

rivayetler gösterilmiştir.1116 

 
1108 Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn, 5/135; Cündî, el-Muḫtaṣar, 176.  
1109 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/906. 
1110 İbn Saîd vd., Mevsû‘atu’l-icmâ‘, 4/183. 
1111 Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 9/225, 231; Muhammed b. İbrahim b. Abdullah Tuvaycirî, 

Mevsû’atü’l-fıkhi’l-İslâmî (b.y.: Beytü’l-Efkâri’d-Düveliyye, 1430/2009), 3/513; İbn Rüşd, el-

Muḳaddimât, 2/373; Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/161; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/430; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 7/71. 
1112 Yûsuf 12/66. 
1113 Yûsuf 12/72. 
1114 Abdürrezzâk es-San‘ânî, el-Muṣannef, 8/10; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 36/633; İbn Mâce, es-

Sünen, 3/482; Ebû Dâvûd, “Buyû‘“, 90 (No. 3564); Tirmizî, “Buyû‘”, 39 (No. 1265). 
1115 Tayâlisî, el-Müsned, 3/253; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 37/263-264; İbn Mâce, es-Sünen, 

3/484; Ebû Dâvûd, “Buyû‘”, 9 (No. 3343); Tirmizî, “Cenâiz”, 69 (No. 1069); Nesâî, es-Sünen, 4/65. 
1116 Delil olarak kullanılan diğer rivayetler için bk. Halis Demir, İslam Hukuku’nda Kefâlet (Erzurum: 

Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1995), 17-22. 



210 

 

2.8.1. Kuruluşu 

Kefalet sözleşmesinin geçerli bir şekilde kurulabilmesi için icap ve kabulden 

oluşan sîganın yanı sıra taraflar ve kefilin üstlendiği kefalet konusu şey olmak üzere 

üç unsurun mevcut olması gerekmektedir. 

1. Sîga (İcap ve Kabul): 

İcap, örfen açıkça veya zımnen kefil olmayı vadetme, üstlenme manasına gelen 

herhangi bir lafız kullanarak yapılabilmektedir.1117 Kabul de alacaklının yapılan bu 

icabı onaylamasından ibarettir. Mâlikî, Hanbelî ve Şâfiî mezheplerine ve 

Hanefilerden Ebû Yûsuf’a göre kefilin tek taraflı olarak icapta bulunması ile kefalet 

sözleşmesi kurulabilmekte, alacaklının rızasına gerek görülmemektedir. Zira onlara 

göre kefalet borç üstlenmekten ibarettir ve borç üstlenmek de ikrar gibi tek taraflı 

olarak yapılabilmektedir. Ebû Hanîfe, İmam Muhammed ve Şâfiî mezhebindeki bir 

görüşe göre ise kefalet hibe ve sadaka gibi bir teberru1118 akdidir ve bu tür akitler 

kendisine bağış yapılan tarafın kabulü olmadan geçerli olmamaktadır.1119 

Kefilin sözleşme kurulurken sadece belirli bir süreliğine kefillik yapmayı şart 

koşmasının geçerli olup olmadığı konusu ihtilaflıdır. Şâfiîlere göre kefaletin süreli 

olarak yapılması geçersiz,1120ْ ْHanefîlere göre ise geçerlidir.1121 Ayrıca kefilin, 

borcun tamamına kefil olması şartı aranmamakta, kefil olacağı miktarın belirli olması 

şartıyla borcun yalnızca bir kısmına kefil olması da geçerli görülmektedir.1122 

2. Taraflar: 

Sözleşmenin geçerli olarak kurulabilmesi için kefalet sözleşmesinin taraflarını 

oluşturan kefil, borçlu (mekfûlün anh) ve alacaklıda (mekfûlün leh) birtakım şartlar 

aranmaktadır. Öncelikle kefilin teberruya ehil olması yani büluğ çağına ermiş ve aklı 

yerinde olması gerekmektedir. Dolayısıyla çocuğun, mecnununْْ ve sefihin kefilliği 

 
1117 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/924; “Kefâle”, MFK, 34/290. 
1118 “Teberru: Karşılıksız kazandırma işlemlerinin ortak adı.” Bk. Aybakan, “Teberru”, DİA, 40/215-

216. 
1119 Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/170; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/164; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/72; 

Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/147-148. 
1120 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/150; Kalyubî - Umeyra, Hâşiyetâ Kalyûbî ve Umeyra, 2/412. 
1121 Molla Hüsrev, Dürerü’l-ḥükkâm, 2/297; el-Bağdâdî, Mecmaʿu’ḍ-ḍamânât, 266. 
1122 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/937; Makdisî, Şerḥu delili’t-tâlib, 2/324. 



211 

 

geçersizdir.1123 Kefaletin, borçlunun yararına olan bir işlem olması hasebiyle 

borçluda herhangi bir ehliyet şartı aranmaz. Binaenaleyh borçlu mecnun yahut çocuk 

olsa dahi kendisine kefil olunabilmektedir.1124ْْYine aynı sebebe binaen kefilin 

borçlunun kim olduğunu bilmesi de gerekli görülmemiştir.1125 Hanefîlere göreْْ ise 

borçlunun kim olduğunun bilinmesi şarttır.1126 Sözleşmenin diğer bir tarafı olan 

alacaklının da Hanefî ve Şâfiî mezhebine göre belirli olması gerekirkenْْHanbelî ve 

Mâlikî mezhebine göre kefil tarafından bilinmesine gerek yoktur.1127  

3. Kefalet Konusu: 

Kefalet sözleşmesinin konusu mala kefalet ya da şahsın teslim edilmesine 

kefalet olabilmektedir. Mala kefaletin cevazı konusunda icma bulunmakla birlikte 

şahsa kefalet konusunda İmam Şâfiî, cumhurdan farklı düşünmektedir. Ona göre 

şahsı teslim etmeye kefalet caiz değildir, zira hür kimseler başkasının hakimiyeti 

altına giremezler.1128 Sözleşme konusu mala kefalet olduğunda Hanefî, Mâlikî ve 

Hanbelîlerden oluşan çoğunluğa göre kefil borcun miktarını veya niteliğini bilmek 

zorunda değildir. Buna göre “Ona ne verirsen ver ben kefilim.” şeklinde yapılan 

kefalet geçerli olmaktadır. Zira ayette “…onu getirene bir deve yükü (bahşiş) var 

dediler. (İçlerinden biri:) ‘Ben buna kefilim’ dedi.”1129 şeklinde geçmekte ve kefil 

olunacak deve yükünün miktarı belirtilmemektedir.1130 

 Sözleşmenin konusu şahsa kefalet olduğunda yani borçlunun, borcunu 

ödememesi hâlinde kefil tarafından alacaklıya teslim edileceğine dair anlaşıldığında 

 
1123 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/5; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl,ْ6/22; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 

4/241; Merdavî, el-İnṣâf, 13/15. 
1124 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/934. 
1125 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/72; Merdavî, el-İnṣâf, 13/21; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 4/438; İlîş, 

Mineḥu’l-celîl, 6/ 920 . 
1126 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 5/307; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/935. 
1127 İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/183; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/934;ْKalyubî - 

Umeyra, Hâşiyetâ Kalyûbî ve Umeyra, 2/405; İbn Kudâme, el-Muḳniʿ fî fıḳhi’l-İmâm Ahmed, 180; 

Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 9/200; Zebîdî, Tavżîḥu’l-aḥkâm, 1/172. 
1128 Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 4/445; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/79; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

7/97. 
1129 Yûsuf 12/72. 
1130 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/73; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/181; İlîş, Mineḥu’l-celîl, 5/101. 



212 

 

ise teslimine kefil olunan borçlunun kefil tarafından ismen olmasa da en azından 

şahsen biliniyor olması şarttır.1131 

2.8.2. Alacaklının Borcun Ödenmesi için Kefile Başvurması 

İslam hukukçularının çoğunluğuna göre ödeme vakti geldiğinde alacaklı 

borcun ödenmesi için borçluya başvurabildiği gibi kefile başvurma ve ödeme talep 

etme hakkına sahiptir. Zira kefalet akdinde borç hem borçlunun hem de kefilin 

zimmetinde yer edinmektedir.1132 Ayrıca borcu talep etmek için birisine başvurması 

diğerine başvurmasına engel teşkil etmemekte, ikisine de başvurabilmektedir.1133 

İmam Mâlik’ten gelen bir rivayete göre o, alacaklının asıl borçlu dururken kefile 

başvuramayacağı görüşündeyken diğer bir rivayete göre çoğunluk ile aynı görüşü 

paylaşmaktadır.1134 Kefalet sözleşmesinin kurulmasıyla tıpkı havalede olduğu gibi 

borçlunun borcunun kefile aktarılacağı görüşünde olan İbn Ebû Leyla (ö. 148/765), 

Davûd ez-Zâhirî (ö. 270/884) ve İbn Hazm (ö. 456/1064) gibi bazı İslam 

hukukçularına göre ise alacaklı borcun tahsili için borçluya başvuramaz. Doğrudan 

kefile yönelmek durumundadır.1135 

2.8.3. Kefilin Ödediği Miktarı Borçludan Geri Alması 

Kefil, kefalet konusu borcu ödemesi hâlinde bazı şartlar çerçevesinde ödediği 

miktarı borçludan talep edebilme hakkına sahiptir. Öncelikle belirtmek gerekir ki 

kefil henüz borcun ödemesini yapmadan önce borçludan bu miktarı talep etme 

hakkını haiz değildir.1136 Şayet kişi borçlunun isteği olmadan gönüllü olarak kefil 

olmuş ve gönüllü olarak borcu ödemişse de borçluya başvuramamaktadır. Zira bu 

durumda yaptığı ödeme bir bağışlama hükmündedir.1137 Kefil borçlunun isteğiyle 

kefil olmuş ve yine onun isteği üzerine ödeme yapmışsa Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelîlere 

ve ayrıca Hanefîlerden Ebû Yûsuf’a göre bu durumda borçluya 

 
1131 Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkâm, 2/936. 
1132 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/86; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/954-955; Mâverdî, el-

Ḥâvi’l-kebîr, 6/437. 
1133 Serahsî, el-Mebsûṭ, 20/28; Merginânî, el-Hidâye, 5/288. 
1134 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/81. 
1135 Ya‘kūb b. İbrâhîm Ebû Yûsuf, İḫtilâfü Ebî Ḥanîfe ve İbn Ebî Leylâ (Hindistan: Lecnetü İhyâ’i’l-

Ma‘ârifi’n-Nu‘mâniyye, ts.), 54; İbn Hazm, el-Muḥallâ bi’l-Âsâr, 6/396; Apaydın, “Kefalet”, DİA, 

25/175. 
1136 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 119; Zuhaylî, el-Fıkḥü’l-İslâmî, 6/4167. 
1137 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/89; Merginânî, el-Hidâye, 5/291; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/219. 



213 

 

başvurabilmektedir.1138 İmam Ebû Hanîfe ve İmam Muhammed ise bu konjonktürde 

yalnızca sözleşme kurulurken borçlunun kefile “Bana kefil ol.” ya da “Falancaya 

karşı bana kefil ol.” benzeri icapta bulunmuş olması hâlinde kefilin borçludan 

ödediği miktarı talep edebileceği görüşündedir.1139 Şayet kefil borçlunun isteği 

üzerine kefil olmuş ancak o istemeden ödeme yapmışsa İmam Mâlik (ö. 179/795), 

Ahmed (ö. 241/855) ve Şâfiî’den (ö. 204/820) gelen bir rivayete göre kefilin 

borçluya başvurma hakkı vardır.1140 Borçlunun isteği olmadan kefil olmuş ancak 

onun isteği üzerine ödeme yapmışsa Hanbelî mezhebine göre borçluya 

dönebilmekteyken1141 Şâfiî mezhebine göre borçlunun kefilden borcu ödemesini 

isterken kullandığı lafızlara göre hüküm değişmektedir.1142 

2.8.4. Sona Ermesi 

 İslam hukukuna göre kefalet sözleşmesi farklı şekillerde sona erebilmektedir. 

Sözleşmenin sona erme nedenlerini üç başlıkta toplayabiliriz:  

1. Borçlunun Borcunun Sona Ermesi: Kefilin borcu asıl borçlunun borcuna 

tabidir. Bu nedenle asıl borçlunun borcunun sona ermesi ile kefilin de borcu sona 

ermektedir. Binaenaleyh borçlunun borcunu bizzat kendisinin ödemesi, alacaklının 

borçluyu ibra etmesi, sözleşmenin batıl olması ya da fesholması, sulh, havale veya 

hibe işlemiyle borcun ortadan kalkması durumlarında kefalet akdi de 

sonlanmaktadır.1143 

2. Kefilin Borcunu İfa Etmesi: Mala kefalette borcu kefilin kendisinin ya da 

vekili veya elçisinin ödemesi, şahsa kefalette şahsın kefil tarafından ya da kefilin 

vekili yahut elçisi tarafından alacaklıya teslim edilmesi durumlarında kefalet 

sözleşmesi sona ermektedir.1144 

 
1138 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/89; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/437. 
1139 İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/188. 
1140 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/89; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/437. 
1141 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/90. 
1142 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/438. 
1143 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1013; Serahsî, el-Mebsûṭ, 20/96; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

7/87; el-Makdisî, el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde, 272; Demir, İslam Hukuku’nda Kefâlet, 73-74. 
1144 Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkâm, 2/1014,1022; Merginânî, el-Hidâye, 5/280; Desûkī, 
Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/241; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî, 6/4168. 



214 

 

3. Vefat: Tarafların ölümünün sözleşmenin yürürlüğüne etkisi kefaletin mala ya 

da şahsa olmasına göre farklılık arz etmektedir. Şahsa kefalette kendisine kefil 

olunan kişinin ölmesi hâlinde kefalet sona ermektedir.1145 Alacaklının ölmesi hâlinde 

ise kefalet sona ermemekte hak mirasçılarına geçmektedir.1146 Kefilin ölümü ileْْ

Hanefî ve Şâfiî mezhebine göre sözleşme sona ermekte,1147 Hanbelî ve Mâlikî 

mezhebine göre ise sözleşme sona ermemekte borçluyu teslim görevi mirasçılara 

aktarılmaktadır.1148 

Mala kefalette ise alacaklının ölümü de kefilin ölümü de sözleşmeyi 

sonlandırmamaktadır.1149 Aynı şekilde borçlunun ölümü hâlinde de kefalet sona 

ermemekte, borcu ödeme yükümlülüğü kefile geçmektedir.1150 

2.9. VEKÂLET SÖZLEŞMESİ 

Arapça v-k-l (وكل) kökünden türeyen vekâlet kelimesi sözlükte teslim, tefviz, 

itimat, koruma gibi manalara gelmektedir.1151 İslam hukukunda kendisine vekâlet 

verilen kişiye vekîl (Ar. وكيل), vekâlet veren kişiye müvekkil (Ar. موكل) ve vekilin 

yapacağı işe müvekkelün bih (Ar. هبََلموك ) denmektedir. Niyabetin geçerli olduğu her 

hakta ve kişinin kendisinin yapmasının geçerli olduğu her türlü sözleşmede vekâletin 

geçerli olduğu konusunda icma bulunmakla1152 beraber vekâletin tanımı konusunda 

mezhepler arasında farklı görüşler mevcuttur. Hanefîler “Caiz ve malum bir işin 

yapılması için kişinin kendisi yerine başkasını koyması.”,1153 Şâfiîler “Kişinin 

niyabet kabul eden bir işini hayattayken başkasının yapması için yetki vermesi.”,1154 

 
1145 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/105; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 4/149; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/205; 

Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn, 5/171. 
1146 Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/212; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1026; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 

2/185. 
1147 Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/212; Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/164; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1026. 
1148 Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn, 5/171; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/256. 
1149 İbn Âbidîn, Reddü'l-muḫtâr, 5/292; Merginânî, el-Hidâye, 5/279; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 4/466; 

Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn, 5/171. 
1150 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/80. 
1151 Fîrûzâbâdî, “vekele”, 1069; Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kamusu, 6/311. 
1152 İbn Saîd, Mevsû‘atü’l-icmâ‘, 4/317; İbn Hazm, Merâtibü’l-icmâ‘, 61; İbnü’l-Münzir, el-İcmâʻ, 

139; Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 7/156; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 5/15; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 7/196; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/85; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 4/254; İbn Âbidîn, 

Reddü’l-muḥtâr, 5/509. 
1153 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 5/510. 
1154 Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/231; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 5/15. 



215 

 

Mâlikîler “Yönetim ve ibadet dışındaki bir hakta ölümü şart koşmadan başkasına 

niyabet etmek”,1155 Hanbelîler ise “Tasarrufları geçerli olan bir kişinin kendisi gibi 

birini niyabetin geçerli olduğu kul veya Allah hakkıyla ilgili konularda naip olarak 

ataması.”1156 şeklinde tanımlamıştır. Mecelle vekâleti “Bir kimse işi başkasına tefviz 

etmek ve ol işte onu kendi yerine ikâme eylemektir.” biçiminde ifade etmiştir.1157 

Kur’an-ı Kerim’de vekâlet sözleşmesine dair düzenlemeler bulunmamakla 

birlikte İslam âlimleri vekâletin cevazına delil olarak Kehf sûresinde geçen “…Şimdi 

siz içinizden birini şu gümüş paranızla şehre gönderin de baksın hangisinin yiyeceği 

daha temiz ise size ondan erzak getirsin; ayrıca çok dikkatli davransın da sakın 

varlığınızı kimseye sezdirmesin.”1158 ayetini göstermiştir.ََMâverdî (ö. 450/1058), 

ayette gümüş paraların Ashab-ı kehf’in her birine izafe edilmesi ve içlerinden birinin 

onlara vekillik etmesi nedeniyle ayetin, vekâletin cevazına delil olduğunu belirtir.1159 

Ayrıca Nisâ 6, 35, Tevbe 60 ve Bakara 282 ayetleri de vekâlet sözleşmesinin 

geçerliliğine delil gösterilmiştir.1160 Vekâletin cevazına dair sünnette de birçok delil 

bulunmaktadır. Bizzat Hz. Peygamber’in (s.a.v.) kendisinin vekil tayin ettiğine ve 

vekil tayin edilmesine karşı çıkmadığına dair rivayetler mevcuttur.1161 

2.9.1. Kuruluşu 

 Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelîlere göre sözleşmenin kurulması için gereken 

rükünleri icap-kabul (sîga), taraflar ve sözleşme konusu oluşturmaktadır. Hanefîlere 

göre ise icap ve kabul sözleşmenin rüknünü; taraflar ve sözleşme konusu da akdin 

kuruluş şartlarını oluşturmaktadır.1162  

1. Sîga (İcap ve Kabul):  

 
1155 Haraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/68; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/181. 
1156 Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/412. 
1157 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 3/2440. 
1158 el-Kehf 18/19. 
1159 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/493. 
1160 Aybakan, “Vekâlet”, DİA, 43/1; İbn Saîd vd., Mevsûʻatu’l-icmâʻ, 4/319. 
1161 bk. Buhârî, “Menâkıb”, 3642; Ebû Dâvûd, “Buyû‘”, 28 (No. 3386), “Vekâle”, 30 (No. 3632); 

Tirmizî, “Buyû‘”, 34 (No. 1257), “Hac”, 23 (No. 841); İmam Mâlik, “Hac”, 69; Ebü’l-Hasen Ali b. 

Ömer Dârekutnî, es-Sünen,  thk. Şuayb Arnavut (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1424/2004), 5/272. 
1162 Sâvî, Bulġatü’s-sâlik, 3/501; Zekeriyya b. Muhammed el-Ensârî, Menhecü’ṭ-ṭullâb (Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1997), 71; Tayyâr, Vebelü’l-gamâme, 4/199; “Akd”, MFK, 30/200. 



216 

 

İcap, müvekkilden sadır olan ve vekâlet verdiğine delalet eden söz, yazı, işaret 

ve benzeri şeylerdir. Kişinin sözle vekâlet vermesi hâlinde açıkça vekâlet verdiğini 

belirtmesi ya da “Bunu sat”, “Benim yerime geç” gibi vekâlet verdiğine delalet eden 

bir söz kullanması hâlinde icap gerçekleşmiş olur.1163 Ayrıca Hanefî, Şâfiî ve 

Mâlikîlere göre icabın vekil olacak kişinin huzurunda yapılması da gerekli değildir, 

bir aracı tarafından vekile bildirilmesi ile de icap gerçekleşmiş olur.1164 Sükût ise 

çoğunluğa göre icap olarak kabul edilmemektedir. Kişinin, kendisi adına işlem yapan 

şahsı gördüğü hâlde bir şey dememesi onu vekil tayin ettiği anlamına gelmemektedir, 

zira genel kural sakite (bir şey söylemeyene) söz isnat olunamayacağıdır.1165 

İcap gibi kabul de açıkça kabule dair sözler sarf ederek veya kabule delalet 

eden sözler kullanarak gerçekleşebilmektedir.1166 Ayrıca ulemanın çoğunluğuna göre 

vekil icabı kabul ettiğini beyan etmese dahi vekil kılındığı işi yapması hâlinde icabı 

kabul etmiş sayılmaktadır.1167 

2. Taraflar: 

Vekâlet akdinin kurulabilmesi için gereken diğer bir rükün taraflar yani vekil 

ve müvekkildir. Sözleşmenin kurulabilmesi için vekilin belirli olması gerekmektedir. 

Vekilin kim olduğu belirlenmeden, söz gelimi “Şu malı bana satın alması için 

herhangi birini vekil tayin ettim.” diyerek sözleşme kurulamamaktadır.1168 Ayrıca 

bireylerin vekil yahut müvekkil olabilmeleri için tasarruf ehliyetine sahip olmaları 

icap etmektedir ki bu konu bir sonraki başlıkta ele alınacaktır. 

3. Vekâlet Konusu İş: 

 
1163 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/203; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/301; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 

7/500; Haraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/70; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 3/2444. 
1164 Haraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/70; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/301; Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye 

Kamusu, 6/312. 
1165 İbn Nüceym, el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir, 129; “Vekâle”, MFK, 45/12. 
1166 Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/331; Merdavî, el-İnṣâf, 13/438; Haraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/70; 

İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/500; “Vekâle”, MFK, 45/13. 
1167 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/164; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/203-204; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/190; 

Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 3/2446. 
1168 Bağdâdî, Mecmaʿu’ḍ-ḍamânât, 259; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 5/18; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 
3/378; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 3/2465. 



217 

 

Son olarak sözleşmenin kurulabilmesi için gereken rükün vekâlet konusu iştir. 

Vekâlet konusunun vekâlete elverişli yani vekâletin caiz olduğu bir iş olması ve 

müvekkilin o işi yapmaya yetkili olması gerekmektedir.1169 Vekâlet konusu işin 

malum olmasının gerekip gerekmediği, diğer bir deyişle vekâletin mutlak olarak, 

belirli bir iş ile sınırlandırılmadan verilip verilemeyeceği konusu hakkında farklı 

görüşler bulunmaktadır. Şâfiî ve Hanbelîler kişinin “Seni az çok her işte vekil tayin 

ettim.” gibi bir söz kullanmak suretiyle mutlak olarak verdiği vekâletin geçerli 

olmadığı görüşündedir. Zira bu durumda kişinin yapmaya güç yetiremeyeceği bir işte 

vekil olması ve zarara uğraması muhtemeldir.1170 İbn Ebû Leylâ bu şekilde verilen 

vekâleti geçerli görürken1171 Hanefîler bu durumda vekilin yalnızca mallara göz 

kulak olma noktasında yetkilendirilmiş olacağı, bunun dışında alım satım gibi bir 

işlemde bulunamayacağı görüşündedir.1172 Mâlikî mezhebine göre ise “Seni vekil 

tayin ettim.” denilerek verilen mutlak vekâlet geçersiz kabul edilmekle birlikte “Seni 

bütün işlerimde vekil tayin ettim.” ya da “Seni her işimde benim yerime koydum.” 

şeklinde vekâlet verilmesi geçerli görülmüştür.1173 

2.9.2. Vekil-Müvekkil Olabilme Ehliyeti 

Vekâlet sözleşmesinin kurulabilmesi için taraflarda birtakım vasıflar 

aranmaktadır. Kişinin müvekkil olabilmesi yani başkasına vekâlet verebilmesi için 

vekâlet vereceği işi kendisinin de yapmaya ehil olması gerekmekte ve bunun için de 

akıl sağlığı yerinde ve temyiz gücüne sahip birisi olması gerekmektedir. Dolayısıyla 

mecnun (deli)ْْve mümeyyiz olmayan çocuk vekâlet verememektedir.1174 Mümeyyiz 

çocuk ise tamamen yararına olacak işlemlerde vekâlet verebilmekte tamamen 

zararına olacak işlemlerde ise vekâlet verememektedir. Hem yararına hem de 

zararına olması muhtemel olan işlemlerde vereceği vekâletin geçerliliği ulemanın 

çoğunluğuna göre velinin iznine bağlıdır. Şâfiîlere göre bu tür işlemlerdeki vekâleti 

 
1169 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/85. 
1170 Şâfiî, el-Üm, 3/237; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/165; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/205; İbnü’n-Neccâr, 

Meʿûnetü üli’n-nühâ, 5/441. 
1171 Ebû Yûsuf, İḫtilâfü Ebî Ḥanîfe ve İbn Ebî Leylâ, 60. 
1172 Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/70; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 5/510. 
1173 Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/380; Sâvî, Bulġatü’s -sâlik, 3/506. 
1174 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/198; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/20; Kalyûbî - Umeyra, Ḥâşiyetâ 

Kalyûbî ve ʻUmeyra, 2/422; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/85. 



218 

 

dahi batıldır. Onlara göre mümeyyiz çocuğun yalnızca kurban kesme, zekât dağıtma, 

nafile umre yapma, hediye ulaştırma gibi işlemlerdeki vekâleti geçerlidir.1175 

Benzer şekilde kişinin vekil olabilmesi için de akıl sahibi olması yani mecnun 

veya gayri mümeyyiz çocuk olmaması gerekmektedir.1176 Henüz ergenliğe girmemiş 

ancak mümeyyiz olan çocuğun vekâleti ise Hanefî ve Hanbelî mezhebine göre 

geçerlidir.1177 Buna delil olarak Hz. Peygamber’in (s.a.v.) çocuk yaştaki Ömer b. Ebî 

Seleme’yi (ö. 83/702) (r.a.) kendisine vekil tayin etmesi hadisini getirirler.1178 Şâfiî 

mezhebine göre ise çocuk mümeyyiz olsa bile vekâleti geçersizdir.1179 Son olarak  

kadının kendi nikahı için başkasını vekil tayin etmesi ya da başkasının nikahına vekil 

olması fakihlerin çoğunluğu tarafından geçersiz kabul edilmiştir. Hanefîlere göre ise 

kadın kendi nikahını akdedebildiği gibi nikah akdinde başkasına vekil olabilme ve 

kendi nikahı için başkasına vekâlet verebilme ehliyetine sahiptir.1180  

2.9.3. Vekilin Müvekkile Karşı Sorumlulukları 

Vekalete sözleşmesinin kurulmasıyla beraber vekil, müvekkiline karşı birtakım 

sorumlulukları yüklenmiş olmaktadır. Bu sorumlulukların en başta geleni hâliyle 

vekilin yapmayı üstlendiği vekalet konusu işi yerine getirmesidir. Şayet müvekkil bu 

işin yapılması konusunda belirli şartlar ileri sürmüşse vekil bu şartlara uymak 

durumundadır. Hanefî mezhebine göre vekil, müvekkilin koyduğu şarta muhalif 

davranmışsa ve yaptığı işlem müvekkilin zararına ise bu işlem müvekkil onay 

vermedikçe geçerli olmaz. Örneğin kişi aracını 500 bin TL’ye satması için birini 

vekil tayin etse ve vekil, aracı daha düşük bir fiyata satsa satış işlemi müvekkil onay 

vermediği sürece geçerli olmaz. Zira yapılan işlem müvekkilin zararınadır. Şayet 

vekil, müvekkilin faydasına olacak şekilde müvekkilin talimatlarına aykırı 

davranmışsa bu durumda yaptıkları geçerli ve müvekkili bağlayıcı olur. Yukarıdaki 

örnekte aracı 500 bin TL’den daha yüksek fiyata satması gibi. Aynı şekilde peşin 

 
1175 el-Fetâva’l-Hindiyye, 3/561; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/416; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/1164; Şirbînî, 

Muġni’l-muḥtâc, 3/234; “Vekâle”, MFK, 45/21-22; Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kamusu, 6/316-317. 
1176 Mevsılî, el-İḫtiyâr, 2/156; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/299. 
1177 Nesefî, Kenzü’d-deḳāʾiḳ, 483; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/198. 
1178 Nesâî, Sünenü’n-Nesâ’î, 6/81. 
1179 Cemel, Fütûḥâtü’l-vehhâb, 3/402. 
1180 “Nikâh”, MFK, 41/288. 



219 

 

satması istendiği hâlde vekilin, malı vadeli olarak satması durumunda da işlemin 

geçerliliği müvekkilin iznine bağlıdır. Tersi durumda ise satış geçerli kabul edilir.1181 

Şâfiî mezhebine göre satış yapmakla görevli vekilin, müvekkilin şartlarına aykırı 

davranarak satış yapması hâlinde satış geçersiz olmaktadır. Vekilin satın alma işlemi 

yapması durumunda ise bizzat müvekkilin verdiği paranın aynıyla satın almışsa satış 

yine geçersiz kabul edilirken yine müvekkile ait olan ancak vekilin zimmetinde 

bulunan1182 parayla alması hâlinde vekil kendisine almış sayılmaktadır.1183 

Hanbelîler de vekilin, müvekkilin ona verdiği iznin sınırlarını aşarak tasarrufta 

bulunmasını caiz görmezler.1184 

Çoğunluğun görüşüne göre vekil satmakla görevlendirildiği malı kendisi satın 

alamaz.1185 Hanefîlere göre bunun sebebi kişinin aynı anda sözleşmenin iki tarafında 

da bulunmasının yani hem malı teslim eden hem de teslim alan olmasının geçersiz 

olmasıdır. Zira bu durumda kişi töhmet altında kalacaktır. Kendisi için satın almasını 

müvekkil istese dahi hüküm böyledir.1186 Şâfiîler de bunun nedenini vekilin 

kendisine mal satın almak istediğinde ucuza almak, müvekkilin ise yüksek fiyata 

satmak isteyecek olması ve dolayısıyla vekil ve müvekkilin arzularının birbirine zıt 

düşecek olmasına bağlamıştır.1187 Hükmün illetinin bir kişinin hem icap hem de 

kabulde bulunamaması olduğu ve bu nedenle müvekkil izin verse ve fiyat belirlese 

bile vekilin malı kendisine satın alamayacağı da söylenmiştir.1188 Hanbelîler de 

benzer şekilde vekil ve müvekkilin arzularının birbirine zıt düşeceği ile vekilin 

töhmet altına kalacağı gerekçelerini ileri sürmüştür.1189 Ancak onlara göre 

 
1181 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/27; Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/56. 
1182 Örneğin müvekkilden aldığı 100 liralık kâğıt para ile değil kendisine ait iki adet 50 liralık kâğıt 

para ile müvekkil adına satın alması.  
1183 Gazzâlî, el-Vasîṭ fi’l-meẕheb, 3/300; Bulkīnî, et-Tedrîb fi’l-fıkhi’ş-Şafiî, 2/131. 
1184 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/243. 
1185 İbn Abdülber, el-Kâfî, 2/791; Merdâvî, el-İnṣâf, 13/484; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/28; Hısnî, 

Kifâyetü’l-aḫyâr, 274. 
1186 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/28. 
1187 Hısnî, Kifâyetü’l-aḫyâr, 274. 
1188 İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 5/318. 
1189 İbnü’l-Müneccâ, el-Mümti‘, 2/679. 



220 

 

müvekkilin izin vermesi hâlinde vekil malı kendisine satın alabilir. Zira bu durumda 

töhmet ortadan kalmaktadır.1190 

Vekil, müvekkilin malını elinde bulundurması hâlinde mala karşı emanetçi 

konumunda olmaktadır. Bu nedenle herhangi bir kastı olmadan mala zarar gelmesi 

durumunda mal müvekkilin elindeyken zarar gelmiş gibi değerlendirilir ve vekil 

tazminle yükümlü tutulmaz.1191ْْAncak müvekkil malını ister de vekil mazereti 

olmadan malı vermeyi geciktirir ve mala zarar gelirse vekil tazminle yükümlü 

olur.1192 

2.9.4. Vekil Aracılığıyla Yapılamayan İşlemler 

İslam hukukunda genel kural kişinin, kendisinin yapmasının caiz olduğu işlemi 

vekil aracılığı ile de yapmasının caiz olmasıdır.1193 Bizzat kişi tarafından yapılması 

caiz olmayan suç işlemek gibi fiillerde vekâlet verilmesi ise geçerli değildir.1194  

Genel kural bu şekilde olmakla birlikte kişinin kendisinin yapması caiz olduğu hâlde 

vekil aracılığıyla yapamayacağı işlemler de mevcuttur. İslam âlimleri bedenî olarak 

yapılan ibadetlerin vekil aracılığıyla yapılamayacağı konusunda hemfikirdir.1195 

Örneğin kişinin kendi üzerine farz olan namaz veya oruç gibi mali yönü bulunmayan 

bir ibadeti vekil tayin ettiği kişiye yaptırması hâlinde yükümlülüğü ortadan 

kalkmayacaktır. Hem bedenî hem mali yönü olan hac ibadetinde vekâlet ise 

çoğunluğa göre müvekkilin bizzat yerine getirmekten aciz olması durumunda 

geçerlidir. Mâlikîlere göre ise hac ibadetinde niyabet geçerli değildir.1196 

  Bedenî ibadetler gibi yemin ve adak da kişinin bizzat yerine getirmesi 

gereken eylemlerden kabul edilmiş ve vekil aracılığı ile yapılmaları geçerli 

 
1190 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/231. 
1191 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/177; Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/168; Makdisî, el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde, 281; 

Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 8/15. 
1192 Desûkī, Hâşiyetü'd-Desûkī, 3/392;ْİbn Kudâme, el-Muġnî, 7/222; İbn Hacer el-Heytemî, el-

Fetâva’l-fıkhiyyetü'l-kübrâ, 3/85. 
1193 “Vekâle”, MFK, 45/28; İbn Saîd vd., Mevsû‘atu’l-icmâ‘, 4/317. 
1194 Gazzâlî, el-Vasîṭ, 3/276; İbn Şâs,ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne, 2/825; Buhûtî, Deḳāʾiḳu üli’n-nühâ, 

2/187. 
1195 Serahsî, el-Mebsûṭ, 4/152; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 2/476; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

7/200; İbn Bezîze, Ravdatü'l-müstebîn, 1/561; Zekeriyya el-Ensârî, el-Ġurerü’l-behiyye, 3/172. 
1196 “Hac”, MFK, 17/72-73. 



221 

 

görülmemiştir.1197ْْ Yine benzer şekilde şahitlik konusunda kişinin kendi müşahede 

ettiği şeylerin bilgisine ihtiyaç duyulması hasebiyle şahitliği eda etme hususunda 

başkasına vekâlet vermek geçersiz kabul edilmiştir.1198  

2.9.5. Vekilin Başkasını Vekil Olarak Ataması  

Vekil, kendisine tevdi edilen işi bizzat kendisi yapabileceği gibi bu işi yapması 

için başkasını da vekil tayin edebilir. Ancak bunun için müvekkilin aksi yönde bir 

talimatının olmaması gerekir. Şayet müvekkil vekilin başkasına vekalet vermesini 

yasaklamışsa bu durumda vekilin başkasını vekil olarak atayamayacağı konusunda 

İslam âlimleri hemfikirdir.1199 Müvekkil açıkça izin vermemiş ancak “Dilediğin gibi 

tasarrufta bulun.” ya da “İstediğini yap.” diyerek vekalet vermişse bu durumda 

çoğunluğa göre vekil ikinci bir vekil tayin edebilmektedir.1200 Bu minvalde vekalet 

vermemişse ve izin verdiğine yahut yasakladığına dair beyanda da bulunmamışsa bu 

durumda çoğunluk vekilin başkasını vekil tayin edemeyeceği görüşündedir.1201 

Asıl vekilin atadığı ikinci vekil, müvekkilin vekili konumundadır. Bundan 

ötürü ikinci vekili azletme yetkisi asıl vekile değil müvekkile aittir. Ayrıca asıl 

vekilin ölümü hâlinde ikinci vekilin görevi sonlanmamakta, müvekkilin ölmesi 

hâlinde ise iki vekilin de görevi sona ermektedir.1202 

2.9.6. Sona Ermesi 

İslam hukukuna göre vekâlet sözleşmesi birkaç şekilde sona erebilmektir. 

Sözleşmenin sona erme yollarını sekiz başlık altında inceleyebiliriz: 

1. Sözleşme Konusu Olan İşin Yerine Getirilmesi: Sözleşme konusu işin vekil 

tarafından ya da müvekkilin kendisi tarafından yerine getirilmesi durumunda 

sözleşme sona ermektedir.1203 

 
1197 Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 6/32; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/200; Cündî, et-Tavżîḥ, 6/381; Molla 

Hüsrev, Dürerü’l-ḥükkâm, 2/292. 
1198 İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/137; Merdavî, el-İnṣâf, 13/446; İlîş, Mineḥu’l-celîl, 6/356. 
1199 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/210; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/247; Meydânî, el-Lübâb, 3/358; Haraşi, 

Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/78; “Vekâle”, MFK, 45/82. 
1200 Meydânî, el-Lübâb, 3/358; Haraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/78; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/234. 
1201 “Vekâle”, MFK, 45/82. 
1202 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/210; Cündî, et-Tavżîḥ, 6/410; İbn Kādî Şühbe, Bidâyetü’l-muḥtâc, 

2/258; Meydânî, el-Lübâb, 3/359; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkâm, 3/2598. 
1203 el-Fetâva’l-Hindiyye, 3/636; “Vekâle”, MFK, 45/112, 114. 



222 

 

2. Azil – İstifa: Vekâlet sözleşmesi iki taraf için de bağlayıcı olmayan bir 

sözleşme türüdür. Bu nedenle tarafların isteğiyle, vekâlet görevi henüz yerine 

getirilmeden de sözleşmenin sona erdirilebileceği konusunda ittifak vardır.1204 

Vekilin görevine müvekkil tarafından son verilmesi hâlinde azil; vekilin, görevi 

kendisinin bırakması hâlinde ise istifa söz konusu olmaktadır. Müvekkilin vekili 

hangi durumlarda azledebileceği ve vekilin hangi durumlarda istifa edebileceği 

konusu ise mezhepler arasında ihtilaflıdır.1205 

3. Vefat: İslam âlimleri, vekâletin taraflardan birinin vefatıyla da sona ereceği 

konusunda hemfikirdir.1206 Hanefî, Şâfiî ve Hanbelîlere göre vekâletin sona ermesi 

için vekilin, müvekkilin ölümünden haberdar olmasına gerek yoktur, müvekkilin 

ölümüyle sözleşme hemen sona erer.1207  

4. Taraflardan Birinin Ehliyetini Kaybetmesi: Müvekkil ya da vekilin akıl 

sağlığını kalıcı olarak yitirerek tasarruf ehliyetini kaybetmesi durumunda vekâlet 

sözleşmesinin sona ereceği konusunda İslam âlimleri arasında fikir birliği 

bulunmaktadır.1208ْ ْCumhura göre bayılmak vekâleti sonlandırmazken1209 Şafiî 

mezhebine göre bayılma da tıpkı akıl hastalığı gibi vekâlet sözleşmesini sona 

erdirmektedir.1210 

5. Taraflardan Birinin Tasarruf Yetkisini Kaybetmesi: Hanefî, Şafiî ve Hanbelî 

mezhebine göre vekil ya da müvekkil hacir1211 altına alınarak mali tasarruf yetkisini 

kaybederse vekâlet sözleşmesi sona erer.1212 Mâlikîler, müvekkilin iflas etmesi ve 

 
1204 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/37; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 5/536; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 

3/257; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/330; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/236; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 8/9; İbn Rüşd, 

Bidâyetü’l-müctehid, 4/86. 
1205 bk. “Vekâle”, MFK, 45/103-106. 
1206 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 5/538; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/330; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/177; 

Zürkānî, Şerḥu Muḫtaṣarı Ḫalîl, 6/162; Merdâvî, el-İnṣâf, 13/466; İbnü’l-Münzir, el-İcmâʻ, 139; 

İbnü’l-Kattân, el-İḳnâʿ fî mesâʾili’l-icmâʿ, 2/157; İbn Hazm, el-Muḥallâ, 7/94. 
1207 “Vekâle”, MFK, 45/106; İbn Saîd vd., Mevsûʻatü’l-icmâʻ, 4/373-374. 
1208 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/177; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/236; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/188; Ebü'l-

Hasen Ali b. Abdisselam Tüsûlî, el-Behce fî şerḥi’t-Tuḥfe (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ilmiyye, 

1418/1998), 1/388; İbn Saîd vd., Mevsûʻatu’l-icmâʻ, 4/381-382. 
1209 İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 8/142; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/427; “Vekâle”, MFK, 45/107. 
1210 Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/258; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/177. 
1211 Hacir: Kişiyi mali ya da sözlü tasarruftan menetme. bk. Apaydın, “Hacir”, DİA, 14/513-517. 
1212 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/37; Mergīnânî, el-Hidâye, 5/538; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/330; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 8/426; İbnü’n-Neccâr, Meʿûnetü üli’n-nühâ, 5/450. 



223 

 

mahkeme tarafından mallarının alınıp alacaklılarına verilmesine hükmedilmesi 

hâlinde vekâletin sona ereceği görüşündedir.1213  

6. İrtidât: Hanefi mezhebine göre müvekkilin irtidât etmesi yani dinden çıkması 

hâlinde sözleşme sona ermemekle birlikte dârülharbe sığınması hâlinde sözleşme 

sona ermektedir.1214 Vekilin irtidât edip dârülharbe sığınması hâlinde ise hâkimin 

onun dârülharbe sığındığına hükmetmesi ile sözleşme sona ermektedir.1215 Mâlikîlere 

göre vekil irtidât ederse tövbeye davet edildiği süreç içerisinde vekillikten azlolunur. 

Müvekkilin irtidâtı durumunda tövbeye davet sürecinin geçmesi ile vekâlet sona 

ermektedir.1216ْْHanbelî mezhebine göre vekil ya da müvekkilin irtidât etmesi ve 

dârülharbe sığınması sözleşmeyi sonlandırmamaktadır.1217 

7. Sözleşme Konusunun Ortadan Kalkması: Sözleşme konusu şeyin telef olması 

ile vekâlet sona ermektedir.1218 Örneğin bir malın satımı için bir kişiye vekâlet 

verilmesi durumunda malın telef olması veya kaybolması vekâleti sonlandırır. 

8. Sözleşme Konusu Malın Müvekkilin Mülkiyetinden Çıkması: Sözleşme 

konusu malın satılmak, hibe edilmek veya azat edilmek gibi bir suretle müvekkilin 

mülkiyetinden çıkması durumunda vekilin de o maldaki tasarruf yetkisi sona 

ereceğinden sözleşme fesholmaktadır.1219 

 
1213 “Vekâle”, MFK, 45/109; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/241. 
1214 Aynî, el-Binâye, 9/306. 
1215 Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/14. 
1216 Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/396. 
1217 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/237. 
1218 el-Fetâva’l-Hindiyye, 3/639; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/238; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 6/53. 
1219 Serahsî, el-Mebsûṭ, 22/128; Nevevî, Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn, 137; “Vekâle”, MFK, 45/112. 



224 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İKİ HUKUK SİSTEMİNİN KARŞILAŞTIRMASI 

3.1. GENEL OLARAK 

İki hukuk sistemi bu bölümde öncelikle bütün sözleşmeler bağlamında genel bir 

karşılaştırmaya tabi tutulacak, sözleşmelerin hükümlerine tesir eden birkaç mesele 

ele alınacaktır. Ardından tek tek her bir sözleşmenin önemli görülen hükümleri iki 

hukuk sistemine göre karşılaştırılacak, benzerlik ve farklılıkları ortaya konulacaktır. 

3.1.1. Farklı Din Mensupları ile Kurulan Borç İlişkileri 

Özel borç ilişkilerinde sözleşmelerle ilgili düzenlemelerin yalnızca aynı din 

mensupları arasında mı geçerli olduğu yoksa farklı din mensupları ile kurulan 

sözleşmelerin de aynı hükümlere mi tabi olacağı sorusu iki hukuk sistemine 

yöneltilmesi gereken önemli bir sorudur. Özel borç ilişkileri bağlamında Yahudi 

hukukuna bu soruyu yönelttiğimizde usûl hâline gelmiş genel geçer bir cevap 

bulamamaktayız. Diğer bir ifade ile bütün sözleşmelerin Yahudiler arasında 

kurulması hâlinde farklı, bir Yahudi ile Yahudi olmayan arasında kurulması hâlinde 

farklı ahkâma tabi tutulacağını söyleyememekteyiz. Ancak birçok sözleşmede bu 

ayrıma rastlamaktayız. Bu ayrım çoğu zaman Tevrat’ta geçen “kardeşinize” ve 

“halkıma” gibi hükümleri Yahudilere has kılan tabirlere dayandırılmaktadır. Birkaç 

örnek verebiliriz. Satış sözleşmesinde ona’ah hükümlerinin, Tevrat’ta “…kardeşinize 

haksızlık etmeyin.”1220 şeklinde emredilmesinden dolayı yalnızca Yahudiler arasında 

geçerli olduğu kabul edilir. Bu nedenle Yahudi olmayan birinden bir Yahudi’nin 

fazla ücret alması durumunda bu ücreti iade etmek zorunda olmadığı belirtilir.1221 

Tevrat’taki “Yabancıyı [ödeme yapması için] sıkıştırabilirsin…”1222  ifadesinden 

hareketle Yahudi olmayan birinin bir Yahudi’den borç alması hâlinde borçluya 

ödeme yapması hususunda müsamaha gösterilmeyeceği hatta borçlunun ödeme 

 
1220 Lev. 25:14. 
1221 B.Talmud, Bekhorot 13b:4; Maimonides, MT, Sales 13:7; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:26. 
1222 Deu 15:3. 



225 

 

yapması için zorlanması gerektiğine hükmedilir.1223 Emanet sözleşmesinde de din 

farkı gözetilir. Emanetçinin tazmin yükümlülüğünün düzeyi, emanet malın bir 

Yahudi’ye ait olması hâlinde farklı Yahudi olmayan birine ait olması hâlinde farklı 

olmaktadır.1224 Yahudi olmayanlara karşılıksız hediye vermek, onlar adına hediye 

kabul etmek ya da onların bir Yahudi adına hediye kabul etmesi de 

yasaklanmaktadır.1225 Yine Yahudi olmayanlar ile vekâlet sözleşmesinde bulunmak, 

diğer bir deyişle Yahudi olmayan birinin bir Yahudi’ye vekil ya da müvekkil olması 

da geçersiz görülür.1226 Son olarak din farkının sözleşmenin hükümlerine etkisinin 

görüldüğü en bariz örnek faiz yasağı meselesidir. İlgili başlıklarda detaylı işlendiği 

üzere Yahudilikte faiz yasağı yalnızca iki tarafın da Yahudi olması şartıyla geçerli 

kabul edilmektedir.1227 

Sözleşmelerin farklı din mensupları ile kurulmasının sözleşme hükümlerine 

etki edip etmeyeceğine dair Yahudi hukukunda genel geçer bir kaidenin olmadığını 

belirtmiştik. Bunu söylememizin nedeni yukarıda zikrettiğimiz örneklerin yanında 

Yahudi olmayanlarla kurulan bazı borç ilişkilerinin Yahudilerle kurulanlar ile aynı 

hükümlere tabi olması yahut bazı hükümlerinin Yahudi olmayanlar için de geçerli 

olmasıdır. Örneğin Yahudi olmayanlarla vekâlet sözleşmesine girmek ve Yahudi 

olmayanların bağışlama sözleşmesinde hediye alan taraf olması yasaklanmışken 

onlarla satış, tüketim ödüncü, kira, emanet gibi sözleşmelere girmeye izin verilmiştir. 

Yine satış sözleşmesinde Yahudi olmayanların fiyat konusunda aldatılması hâlinde 

fazla alınan ücretin iadesi emredilmemişken fiyat konusunda ya da mal konusunda 

Yahudi olmayanları aldatmak yasaklanmıştır. Hatta koşer olmayan bir etin Yahudi 

olmayan birine koşer diye satılmasının da yasak olduğu belirtilmiştir.1228 Dolayısıyla 

 
1223 Rashi, The Pentateuch and Rashi’s Commentary, Deuteronomy 15:3; Sifre on Deuteronomy, 160; 

Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:2. 
1224 The Mishnah, Shebuoth 6:5, Baba Metzia 4:9; B.Talmud, Bava Metzia 56a:12, Shevuot 42b:12; 

Maimonides, MT, Hiring 2:3. 
1225 B.Talmud, Avodah Zarah 20a:4-7, Bava Metzia 72a:2; Maimonides, MT, Ownerless Property and 

Gifts 3:11, 4:6; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 5/1010. 
1226 B.Talmud, Kiddushin 41b:10, Bava Metzia 71b:10; Maimonides, MT, Agents and Partners 2:1; 

Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 188:1. 
1227 Deu. 23:21; The Mishnah, Baba Metzia 5:6; Sforno, Sforno, Deuteronomy 23:21:1; Sifre on 

Deuteronomy, 260; Goldin, Mishnah, 111; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 5:1. 
1228 Maimonides, MT, Theft 7:8; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 228:6; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 6/973. 



226 

 

Yahudi olmayanlarla her türlü özel borç ilişkisinde bulunmanın yasaklandığı ya da 

serbest bırakıldığı, sözleşmelerin her ahkâmının Yahudi ve Yahudi olmayanlara eşit 

uygulandığı ya da uygulanmadığını genel yargısında bulunmak mümkün değildir. 

 Konuyla alakalı İslam hukuku kaynaklarına baktığımızda ise azınlıktaki birkaç 

İslam âliminin bazı sözleşmelerle ilgili görüşleri bir kenara bırakılacak olursa İslam 

hukukçularının genel kanaatinin özel borç ilişkilerinde din farklılığının sözleşmenin 

hükümlerine tesir etmediği yönünde olduğu söylenebilir. Biraz daha açacak olursak, 

daha evvel de zikredildiği üzere Hanefîlerden Ebu Hanife, İmam Muhammed ve 

sonra gelen bazı Hanefî alimler dârülharpte gayrimüslimlerle yapılan faizli 

muameleleri ve murdar hayvan alıp satma gibi bazı fasit akitleri geçerli 

görmekteyken yine Hanefîlerden Ebu Yusuf ve sair mezhep âlimlerinden oluşan 

çoğunluk dârülharpte de İslam hukuku kurallarının geçerli olduğu görüşündedir.1229 

Dârülharpte dahi gayrimüslimlerle yapılan muamelelerde İslam hukuku kuralları 

geçerliyken dârülislamda geçerli olacağı izahtan varestedir. Dolayısıyla Yahudi 

hukukunun aksine İslam hukukunda sözleşme hükümlerinin tarafların din farklılığına 

göre değişmediği genel yargısında bulunulabilmektedir.  

3.1.2. Örfün Hükümlere Etkisi 

Yasalarla belirlenmeyen ve halkın kendiliğinden uyduğu gelenek olarak 

tanımlanan1230 örf Yahudi hukukunda minhag (İbr. מִנְהָג), İslam hukukunda ise 

dilimizde de kullanılan örf (Ar. َ فرَ الع ) kelimelerine karşılık gelir. Örfün iki hukuk 

sisteminde de hüküm koyma noktasında ve hükümlerin tatbikinde delil olarak 

kullanıldığı görülmektedir. Özel borç ilişkilerinde de bunun örneklerine sık sık 

rastlanmaktadır. Burada örfün delil olarak kullanılabilmesi için hangi şartları 

taşıması gerektiği gibi teknik konulara girmeden birkaç sözleşmede örfün hükümlere 

etkisine dair örnekler zikretmekle yetineceğiz. Öncelikle Yahudi hukukunda 

mülkiyet aktarımı için kinyan olarak ifade edilen bazı işlemlerin gerçekleştirilmesi 

gerektiğini, bu işlemler yapılmadan mülkiyet aktarımı yapılamayacağını, dolayısıyla 

 
1229 Serahsî, el-Mebsûṭ, 10/28; Kudûrî, et-Tecrîd, 5/2370; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/192; Maverdî, 

el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/75; Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/541; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/98; Muhammed b. 

Hasan Şeybânî, es-Siyerü’s-Ṣağîr (Beyrut: ed-Dârü’l-Müttehide, 1975), 249. 
1230 Güncel Türkçe Sözlük, “Örf” (Erişim 16 Şubat 2023). 



227 

 

sözleşme kurulamayacağını izah etmiştik. Fakat mülkiyet aktarımı konusunda el 

sıkışma, anahtar teslim etme gibi kinyan haricinde farklı uygulamaların örf hâline 

gelmesi hâlinde bu şekilde de mülkiyet aktarılabileceğine hükmedilir.1231 Satın alınan 

maldaki kusurun iadeyi gerektirecek seviyede olup olmadığı konusunda da örfe 

müracaat edilir.1232 İslam hukukundaki, tacirler arasında maruf olan şeyin aralarında 

şart koşulmuş gibi olacağı kaidesinin1233 Yahudi hukukunda da geçerli olduğu 

görülmektedir. Nitekim taraflar hiçbir şart koşmasa da örfe uygun olarak alışveriş 

yapmış sayılmaktadır. Sözleşmede açık olarak belirtilmeyen hususlar, bir malın 

satışına nelerin dahil olduğu ve sözleşmede kullanılan terimlerin ne manaya geldiği 

gibi konularda örfe uygun olarak hareket edildiği varsayılır. Örneğin evin bahçesinin 

evin satımına dahil olduğu örf hâline gelmişse taraflar bu yönde bir anlaşma 

yapmasalar da örf hâline geldiği için bahçe de satışa dahil olur. Bazı malların satışına 

dönemin örfüne göre nelerin dahil olduğuna dair Yahudi hukuku kitaplarında detaylı 

açıklamalar yer almaktadır.1234 Yine bazı sözleşmelerin sona ermesi için belirli bir 

sürede anlaşılmaması hâlinde örfün dikkate alınacağı, kiraya verilen malın 

kullanılmaya elverişli olması gerektiği ve elverişli olarak kabul edilmesinde örfün 

göz önünde bulundurulacağı, işçinin çalışma saatlerinde, işverenin işçiye yemek 

verip vermemesi gerektiği konusunda örfe bakılacağı şeklindeki hükümler Yahudi 

hukuk kurallarının oluşturulmasında örfe sıklıkla müracaat edildiğini göstermektedir. 

İslam hukukunda da örf kendisine çokça müracaat edilen bir delil 

konumundadır. Örfe dair “Âdet muhakkemdir”,1235 “Örfen ma‘ruf olan şey şart 

kılınmış gibidir”1236 ve “Örf ile tayin nass ile tayin gibidir”1237 minvalindeki genel 

kaideler örfün İslam hukukundaki önemini ortaya koymaktadır. Özel borç 

ilişkilerinde de örfe sıkça atıfta bulunulduğu görülmektedir. Sözleşmenin kurulması 

 
1231 B.Talmud, Bava Metzia 74a:3-5, Bava Kamma 51b-52a; Maimonides, MT, Sales 26:7; Karo, 

Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 201:1-2. 
1232 Maimonides, MT, Sales 15:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 232:6. 
1233 “Beyne’t-tüccar ma‘rûf olan şey beyinlerinde şart kılınmış gibidir.” Mecelle md. 44. 
1234 Albeck, “Sale”, EJ, 17/686; Maimonides, MT, Sales 17:6, 26:7-8, 27:11; The Mishnah Baba 

Bathra 4,5,6,7; Karo, Shulhan Aruch, Hoshen Mishpat 214. 
1235 Mecelle md. 36. 
1236 Mecelle md. 43. 
1237 Mecelle md. 45. 



228 

 

için gereken icap ve kabulün hangi lafızlarla yapılması gerektiği, bir evin satışına 

nelerin dahil olacağı, ödünç alınan malın nasıl kullanılması gerektiği, emanet malın 

nasıl saklanacağı gibi birçok konuda örfe başvurulmaktadır. Sonuç olarak iki hukuk 

sisteminin de hüküm koyarken halkın örf ve âdetlerini göz ardı etmediği, aslî 

kaynakların değinmediği konularda ya da kaynakların koyduğu hükümlerin tatbik 

edilmesinde örfü delil olarak kullandıkları çıkarımını yapabiliriz. 

3.1.3. Sözleşmelerde Şart Koşma Özgürlüğü 

Gerek Kur’an ve sünnet gerekse Tevrat ve Talmud inananların aralarında 

kurduğu sözleşmelerde uyması gereken temel esasları belirlemekte, bu esaslar 

çerçevesinde borç ilişkilerinde bulunmalarını salık vermektedir. Sözleşmeye taraf 

olacak kişilerin aralarında anlaşarak bu esasların dışına çıkabilmeleri diğer bir 

deyişle tarafların dinin temel kaynaklarında sözleşmeye dair zikredilen kuralların 

dışına çıkabilme durumu özel borç ilişkileri bağlamında iki hukuk sistemi arasındaki 

en bariz farklardan biridir.  

Yahudi hukuku mali sözleşmelerde taraflara çok geniş bir şart koşma 

özgürlüğü tanımaktadır. Yahudi hukukunda kabul gören kaideye göre taraflar mali 

sözleşmelerde yerine getirilmesi mümkün olan dilediği şartı koşabilir. Üstelik bu şart 

Tevrat’a aykırı olsa dahi geçerli kabul edilir. Tarafların Tevrat’ın kendilerine verdiği 

haklardan feragat edebilme ya da Tevrat’ın emretmediği bir sorumluluğu yüklenme 

hakkının olduğu ifade edilir. Mali sözleşmeler haricinde ise Tevrat’a aykırı şartlar 

geçersiz görülür.1238 Bu nedenle Tevrat’ın mali sözleşmeler ile ilgili hükümlerinin 

tarafların aralarında aksine bir şart koşmadığı zamanlarda geçerli olduğu 

söylenebilir. Bir diğer ifadeyle taraflar herhangi bir şart üzerinde anlaşmadan 

sözleşme kurmuşlarsa bu sözleşme Tevrat’ın hükümlerine uygun olarak kurulmuş 

sayılır. Tevrat’taki hükümlere muhalif olan şartlara birkaç örnek verecek olursak, 

Tevrat ödünç alınan mala zarar gelmesi hâlinde ödünç alanın malı tazmin etmesi 

gerektiğini ifade etmektedir fakat Yahudi hukukçuları ödünç alanın malın başına her 

 
1238 The Mishnah, Baba Metzia 7:10; B.Talmud, Makkot 3b:8, Bava Metzia 94a:5, Bava Batra 126b:6-

7; Maimonides, MT, Sales 13:3, 19:8, Creditor and Debtor  18:2, Marriage 6:9; Karo, Shulchan Arukh, 

çev. Sefaria, Even HaEzer 38:5; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 225:5; Elon, “Contract”, EJ, 5/193. 



229 

 

ne gelirse gelsin tazminle yükümlü olmamayı şart koşabileceğini belirtirler. Aynı 

şekilde emanetçi Tevrat’ta belirtilen tazminle yükümlü olduğu durumlarda tazmin 

etmemeyi, mal sahibi de emanetçinin tazminle yükümlü olmadığı konularda tazmin 

etmesini şart koşabilir. Yine satış sözleşmesinde tarafların ona’ah/aldanma 

hükümlerinin geçerli olmamasını şart koşması -zarara uğrayacak tarafın ne kadar 

zarara uğrayacağını bilmesi hâlinde- geçerli görülür.1239  

Öte yandan mali sözleşmelerde her türlü şartın geçerli olduğu kabul edilse de 

bazı şartların istisna kılınarak geçersiz görüldüğü de göze çarpmaktadır. Satıcının 

malın kusurlu olması hâlinde iade kabul etmemeyi şart koşması ya da aldanma 

hükümlerinin geçerli olmamasını şart koşması gibi genel olarak kişinin bilmediği bir 

hakkından feragat etmesine yönelik şartlar geçersiz kabul edilir. Zira bu gibi 

durumlarda alıcı ne kadar zarar uğrayacağını ya da malın kusurlarının ne olduğunu 

bilmeden şartı kabul etmektedir.1240 Bu genel kaideye ek olarak diğer bazı şartların 

da geçersiz kabul edildiği görülmektedir. Örneğin rehin olarak bırakılan malın değeri 

borç miktarından fazla olsa da borcun vaktinde ödenmemesi hâlinde rehinin 

alacaklıya bırakılacağı şartı halaha’ya göre geçersizdir.1241 Yine kadına verilen 

hediye üzerinde kocasının hiçbir hakkının olmayacağı şartı,1242 alacaklının “Borcu 

normal kefil ya da borçlu arasından dilediğime ödetme şartıyla borç veriyorum.” 

diyerek ileri sürdüğü şart borçlunun malı varsa geçersiz kabul edilir.1243 

Bu konuda İslam hukuku kaynaklarını incelediğimizde ise taraflara Yahudi 

hukukundaki kadar serbestlik tanınmadığı görülür. Mezhepler sözleşmenin 

muktezasından olan, sözleşmenin gayesine uygun olan ve akdin konusunda 

hâlihazırda mevcut bulunan bir şeyin şart koşulabileceğinde hemfikirdir. Esasen 

böyle bir şartın sözleşmeye farklı bir işlev kazandırdığı ya da ona yeni bir hüküm 

 
1239 Maimonides, MT, Hiring 2:9; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/179; Tora ve Aftara, 

5/264; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:21; The Tosefta, 

4/91,121; Sefer HaChinukh, 337:8; The Mishnah, Baba Metzia 7:10. 
1240 B.Talmud, Makkot 3b:8, Ketubot 84a:1; Maimonides, MT, Sales 13:3-4, 15:6; Karo, Shulhan 

Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:21, 232:7; The Tosefta, 4/91; Sefer 

HaChinukh, 337:8. 
1241 Elon, “Pledge”, EJ, 16/233. 
1242 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:12; B.Talmud, Kiddushin 23b:7-10. 
1243 B.Talmud, Bava Batra 173b:18; Maimonides, MT, Creditor and Debtor  25:5. 



230 

 

ilave ettiği söylenemez. Bu tarzda bir şart sözleşmenin zaten gerektirdiği hükümleri 

vurgulamaya yönelik olarak koşulur. Yahudi hukukundaki gibi dinin temel 

kaynaklarına aykırı bir şart koşulup koşulamayacağı konusunda ise Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) “Müslümanlar, haramı helal, helali haram kılan şartlar hariç 

aralarındaki şartlara sadıktırlar.”1244 ve “Allah’ın kitabında olmayan şart batıldır.”1245 

sözlerinden de hareketle şeri emir ve yasaklara aykırı şartların, akdin muktezasından 

olmayan şartların ve sözleşmede bilinmezliğe sebebiyet verecek şartların geçersiz 

olacağı belirtilir.1246 

Sonuç olarak Yahudi hukuku taraflara Tevrat hükümlerinden farklı da olsa 

mali sözleşmelerde diledikleri şartı koşma hakkını tanımıştır ki bu durum Tevrat 

hükümlerinin yalnızca tarafların aksine bir anlaşması olmaması hâlinde geçerli 

olacağı anlamına gelmektedir. Bunun Tevrat hükümlerinin işlevsizleşmesine 

sebebiyet vereceğini düşünüyoruz. Taraflara bu denli serbestliğin tanınması 

sonucunda aynı sözleşme türünün birbirinden çok farklı şekillerde kurulması 

muhtemeldir. Bu durumda Yahudi hukukuna uygun bir satış sözleşmesi, tüketim 

ödüncü sözleşmesi ya da emanet sözleşmesi denilebilecek bir sözleşme 

kalmayacaktır. Zira taraflar sözleşmeyi istedikleri şekle sokabilecektir. İslam 

hukukunda ise taraflara yalnızca Kur’an ve sünnetin koyduğu sınırlar çerçevesinde 

şart koşma izni verilir. Dolayısıyla kurulan sözleşme temelde Kur’an ve sünnete 

uygun olmak zorundadır. Taraflara bu çizilen sınırlar içerisindeki tali meseleler ile 

ilgili şart koşma hakkı tanınır. Bu verilenlerden hareketle İslam hukukunun özel borç 

ilişkileri bağlamında daha fazla düzenleyici ve koyduğu hükümlerin dışına 

çıkılmaması konusunda daha sıkı olduğu, Yahudi hukukunun ise özel borç 

ilişkilerinde taraflara daha fazla serbestlik tanıdığı söylenebilir.  

 
1244 Ebû Dâvûd, “Ekdıyye”, 12 (No. 3594); Tirmizî, “Ahkâm”, 17 (No. 1352); Beyhakī, es-Sünenü’l-

kübrâ, 7/405. 
1245 İmam Malik, “Itk ve Velâ”, 17; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 42/471; Buhârî, “Buyû‘”, 2168, 

“Şurût”, 2729; Müslim, “Itk”, 1504. 
1246 Serahsî, el-Mebsûṭ, 13/13-20; Çalış, “Borçlar Hukuku”, 433; “İştirât”, MFİ, 11/204-219-235; 

Nevevî, el-Mecmûʿ, 9/363; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/323-324; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/389-399; 

İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 3/178. 



231 

 

3.2. FÜRU BAKIMINDAN 

3.2.1. Satış Sözleşmesi 

Satış sözleşmesi ile alakalı iki dinin kutsal kitaplarına baktığımızda hâliyle 

detaylı hükümlere rastlamamaktayız. Bu durum sadece satış sözleşmesi için geçerli 

değil diğer bütün sözleşmeler hatta ibadetler için de geçerlidir. Zira kutsal kitaplar 

detaylı hükümlerin yer aldığı geniş hacimli birer kanun kitabı olmaktan ziyade kıyas 

yoluyla farklı hükümlere ulaşılabilecek temel esasların aktarıldığı, dinin özünü 

oluşturan ve tabiri caizse bir anayasa görevi gören kitaplardır. Hem İslamiyet’te hem 

de Yahudilikte, kutsal kitaplarda değinilmeyen hükümlerin peygamber tarafından 

açıklandığına ya da örfe bırakıldığına inanılır. Bu nedenle Kur’an-ı Kerim’i açıklama 

ve hükümlerini detaylandırma görevinin hadislere, Tevrat konusunda da aynı görevin 

sözlü Tora’ya bırakıldığı kabul edilir. 

Yahudi hukukunda satış sözleşmesinde ve konusunu malların oluşturduğu 

diğer sözleşmelerde sözleşmenin kurulabilmesi için kinyan olarak isimlendirilen 

mülkiyet aktarım prosedürünün gerçekleştirilmesi gerekir. Dolayısıyla yalnızca icap 

ve kabul ile tarafların anlaşması sözleşmenin kurulması için yeterli görülmez. Kinyan 

malın taşınır ya da taşınmaz olmasına göre birkaç farklı şekilde 

gerçekleştirilebilmektedir. Örneğin taşınır malın satılması hâlinde alıcı malı 

kendisine çeker, kaldırır ya da teslim alırsa sözleşme bağlayıcı hâle gelmekte ve 

müşteri ücreti ödemekle yükümlü olmaktadır. Alıcı bu işlemi gerçekleştirmezse 

malın ücretini ödese bile sözleşme bağlayıcı hâle gelmez.1247 İslam hukukunda ise 

icap ve kabul yapıldıktan sonra Hanefî ve Mâlikîlere göre tarafların sözlü olarak 

başka bir konuya geçmesi hâlinde, Şâfiî ve Hanbelîlere göre ise bedenen 

birbirlerinden ayrılmaları ile sözleşme bağlayıcı hâle gelir.1248 Yahudi hukukunda 

olduğu gibi müşteri tarafından malın teslim alınması, müşterinin mal üzerinde 

birtakım tasarruflarda bulunması gibi bir işlem şart koşulmaz. 

 
1247 Albeck, “Acquisition”, EJ, 1/359. 
1248 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/11; İbn Rüşd, el-Muḳaddimâtü’l-mümehhidât, 2/97; 

Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 5/16; Muvaffakuddin İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/26. 



232 

 

Satış sözleşmesinde bulunabilme ehliyeti bakımından iki hukuk sistemi bazı 

noktalarda ayrılmaktadır. Mümeyyiz çocuk Yahudi hukukuna göre menkul mal alım 

satımı yapabilirken İslam hukukunda menkul-gayrimenkul ayrımı yapılmamakta ve 

veli iznine bağlı olarak yapabileceği ve hiçbir şekilde yapamayacağı görüşleri 

bulunmaktadır. Aşırı sarhoşluğun hoş görülmediği Yahudi hukukunda aşırı sarhoş 

kimseler akıl sağlığı yerinde olmayan kimseler gibi değerlendirilirken İslam 

hukukçuları kasıtlı olarak içki tüketerek sarhoş olan kimselerin alım satımını onlara 

bir ceza olarak geçerli görürler. Bir diğer farkın sağır ve dilsiz bireyler konusunda 

olduğu görülmektedir. İslam hukuku işaret dilini konuşma diline eş kabul etmekte ve 

sağır dilsizlerin işlemlerini geçerli görmekte, Yahudi hukuku ise işitemeyen 

bireylerin gayrimenkul alışverişi yapamayacağını belirtmektedir.1249 Dolayısıyla 

sözleşme ehliyeti için Yahudi hukukunda kişinin karşı tarafın dediklerini anlamasının 

gerekli görüldüğü İslam hukukunda ise kendini ifade etmesinin yeterli görüldüğü 

söylenebilir. 

Satış sözleşmesinde hile yapmaya karşı iki dinin de tutumunun aynı olduğunu 

görmekteyiz. İki din de tarafların gerek fiyat konusunda gerekse mal konusunda 

birbirini kasıtlı olarak aldatmasını kesinkes yasaklamaktadır. Üstelik yasağın 

temelini kutsal kitaplar oluşturmaktadır. Hilenin fiyat üzerinde yapılması hâlinde bu 

tür bir hile Yahudi hukukunda ona’ah, İslam hukukunda ise gabn kavramları 

içerisinde değerlendirilir. Ona’ah ve gabn kelimelerinin hemen hemen aynı manaları 

ifade ettiği söylenebilir zira iki terim de hem satıcı hem de alıcının fiyat konusunda 

aldanmasını ifade etmek için kullanılır. Aralarındaki fark ise ona’ah’ın gabn’e 

kıyasla kapsamının daha dar olmasıdır. Ona’ah hükümlerine mesnet oluşturan Tevrat 

pasuğunda zikredilen ve zikredilmeyenlerden hareketle ona’ah’ın geçerli olduğu 

mallar ve durumlar hususunda kısıtlamaya gidilmişken gabn’de böyle bir kısıtlama 

bulunmamaktadır. Örneğin her ne kadar Yahudi olmayanları da aldatmak 

yasaklanmış olsa da ona’ah hükümleri yalnızca Yahudiler arasındaki alım satım 

 
1249 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/135; Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl, 6/31-35; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 6/11; Zerkeşî, Şerḥu’z-Zerkeşî, 3/382; el-Fetâva’l-Hindiyye, 3/2; el-Bağdâdî, Mecmaʿu’ḍ-

ḍamânât, 250; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 3/344; Merdavî, el-İnṣâf, 22/143-144; Hattâb, Mevâhibü’l-

celil, 4/244; Albeck, “Sale”, EJ, 17/685; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 235:1,8,22; Maimonides, MT, Sales 29:1,6,12,18; Moscovitz, “The Actions Of A Minor Are 

A Nullity?”, 64; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/114; B.Talmud, Eruvin 65a:2. 



233 

 

işlemlerinde geçerli kabul edilir ve Yahudi olmayan birinden fazla ücret alınması 

hâlinde bu ücretin iade edilmesinin zorunlu olmadığı belirtilir. Tevrat’ın ilgili 

pasuğunda1250 geçen “kardeşinize” ve “birbirinize haksızlık etmeyin” tabirlerinin, 

tıpkı faiz yasağında olduğu gibi Yahudi alimleri tarafından sadece Yahudileri 

kapsayacak şekilde yorumlanmaları sonucu bu hükme varılır.1251 İslam hukukunda 

ise karşı tarafın dini dikkate alınmaksızın fiyat konusunda aldanan tarafa fesih hakkı 

tanınır. Kur’an-ı Kerim ayetinde de Tevrat’taki ifadeye benzer şekilde “Mallarınızı 

aranızda haksızlıkla yemeyin” tabiri kullanılmakta ancak “aranızda (Ar. بينكم)” ifadesi 

İslam alimleri tarafından yalnızca Müslümanlara hasredilmemekte, aldatma 

hükümleri konusunda Müslüman-gayrimüslim farkı gözetilmemektedir. İki hukuk 

sisteminde de basit düzeydeki fiyat farkı sözleşmenin geçerliliğine tesir etmemekte, 

yalnızca belirli bir orandan fazla fiyat farkı olması hâlinde sözleşme 

feshedilebilmektedir. Bu oran Yahudi hukukunda altıda bir olarak kabul edilir. İslam 

hukukunda ise                                                                                                                                                        

farklı görüşler serdedilmiş olmakla birlikte günümüzde bu oranın belirlenmesinde 

dönemin piyasa şartlarının dikkate alınacağı görüşü kabul görmektedir.1252 

İki dinin de alım satımda ölçü ve tartı konusunda son derece hassas 

davrandığını ve buradan hareketle inananları, birbirlerini aldatmama ve birbirlerinin 

haklarını yememe konusunda uyardığını görmekteyiz. Kur’an ve Tevrat’ta ölçü ve 

tartıda haksızlık yaparak karşı tarafı aldatmayı yasaklayan birden çok pasaja 

rastlamaktayız. Kur’an-ı Kerim’de birçok ayette Müslümanların ölçme ve tartma 

konusunda dosdoğru olması emredilmekte1253 ve “Eksik ölçüp tartanların vay 

hâline!”1254 diyerek onlara gözdağı verilmektedir. Ayrıca Hz. Şuayb’ın (a.s.), 

kavmine Allah’ın emir ve yasaklarını anlatırken ölçü ve tartıda hile yapmamayı da 

 
1250 Lev. 25:14. 
1251 B.Talmud, Bekhorot 13b:4; Maimonides, MT, Sales 13:7; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:26. 
1252 Bardakoğlu, “Gabn”, DİA, 13/270; Merdavî, el-İnṣâf, 4/394; Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/540; 

Bahrü’l-Ulûm, ‘Uyûbü’l-irâde, 412-417; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/30; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 1/229; B.Talmud, Kiddushin 42b:2, Bava Batra 95a:3, Bava Metzia 49b:9; 

Maimonides, MT, Sales 12:3-4; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

227:3; Shilo, “Ona’ah”, EJ, 15/424. 
1253 el-İsrâ 17/35, eş-Şuarâ 26/181-182. 
1254 el-Mutaffifîn 83/1-3. 



234 

 

öğütlediği belirtilmektedir.1255 Tevrat’ta da ölçü ve tartıda haksızlık yapmaktan 

sakındırılmakta, Tanrı’nın yanlış ölçü ve tartılardan iğrendiği ve Yahudilerin 

tamamen doğru ölçü ve tartı aletlerine sahip olması gerektiği ifade edilmektedir.1256 

Bu nedenle Yahudi hukukunda ölçü ve tartıda hilenin yasak olmasının yanı sıra 

nedeni ne olursa olsun yanlış ölçüm yapan ölçü ve tartı aletlerinin bulundurulması da 

yasak kabul edilmiştir. Hem Talmud’da hem de Hz. Peygamber’den (s.a.v.) rivayet 

edilen hadislerde bu yasak konusunda ihtiyatlı davranılması bağlamında satıcının, 

malı koyduğu kefeyi daha ağır yapmak suretiyle müşteriye istediğinden biraz daha 

fazlasını vermesinin öğütlenmesi de dikkat çekicidir.1257 Konu hakkında iki dinin 

hukuk kitaplarına baktığımızda ise Yahudi hukuk kitaplarında konunun daha 

detaylıca ele alındığı göze çarpmaktadır. Nitekim Yahudi kaynaklarında yanlış 

ölçümün önüne geçmek adına ölçüm aletlerinin nasıl ve ne sıklıkla temizlenmesi 

gerektiği, ölçüm aleti yapımında hangi malzemelerin kullanılması gerektiği ve ölçüm 

yapılırken nelere dikkat edilmesi gerektiği gibi birçok konuda geniş açıklamalar 

bulunmaktadır.1258 İslam hukuku eserlerinde ve hadislerde ise konu bu denli detaylı 

işlenmemekte, eksik veya fazla mal alındığında akdin hükmünün ne olacağına 

değinmekle yetinilmektedir ki bu konu dahi birçok fıkıh eserinde ya hiç 

işlenmemekte ya da detaylıca ele alınmamaktadır. 

Satılacak olan malın özellikleri konusunda müşteriyi aldatmak da iki dinde de 

yasaklanmıştır. Eski bir ürünü yeniymiş gibi göstermek, hayvanı olduğundan daha 

olgun, daha bol süt verir gibi göstermek, mal hakkında yalan beyanda bulunmak, 

malın kusurlarını gizlemek gibi müşteriyi aldatmaya yönelik davranışların 

yasaklandığı iki dinin kaynaklarında da belirtilir. Bu şekilde malın özelliklerinin 

anlaşılandan farklı çıkması hâlinde iki hukuk sistemi de müşteriye cayma hakkı 

tanımaktadır.1259 Satın alınan malın anlaşılandan farklı cinste çıkması hâlinde ise 

 
1255 el-A‘râf 7/85, el-Hûd 11/84-85, eş-Şuarâ 26/180-181. 
1256 Lev. 19:35-36, Prov. 20:10, Deu. 25:13-15. 
1257 The Mishnah, Baba Bathra 5:11; İbn Mâce, es-Sünen, 3/336. 
1258 The Mishnah, Baba Bathra 5:10-11, Bava Metzia 61b:4; Sifra, Kedoshim-Chapter 8:8-9; 

Maimonides, MT, Theft 7:4,13,14,18; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 231:6,11,18. 
1259 Serahsî, el-Mebsûṭ, 5/83; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/55; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/108; İbn 

Kudâme, el-Muġnî, 6/238; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-mâliyye, 2/87-88; The Mishnah, Baba Metzia 

4:11-12; Albeck, “Mistake”, EJ, 14/367; B.Talmud, Bava Batra 83b:6, 84a:1-4, Bava Metzia 60b; 

 



235 

 

Yahudi hukukuna göre hem alıcı hem satıcı cayma hakkına sahip olmakta, İslam 

hukukunda ise sözleşme geçersiz/batıl sayılmaktadır. Dolayısıyla böyle bir durumda 

Yahudi hukukunda taraflardan en az biri isterse sözleşme iptal edilebilmekte, İslam 

hukukundaysa sözleşme direkt olarak iptal olmaktadır.1260 

Satış sözleşmesinin icbar altında yapılması mevzusu Yahudi hukukunda ones, 

İslam hukukunda ise ikrah kavramları altında işlenir. İcbar fiilinin, sözleşmenin 

geçerliliğine etki edebilmesi için mücbirin gerçekten yapmaya güç yetireceği bir fiil 

olması ve cana ya da mala zarar verme gibi bir tehdit içermesi gerektiği noktasında 

iki hukuk sistemi de hemfikir olmakla birlikte Yahudi hukukunda ortada gerçekten 

bir icbarın söz konusu olup olmadığını tespit için ağır şartlar aranmaktadır. İcbar 

altında kalan kişinin satış işlemi gerçekleşmeden önce en az iki şahit huzurunda 

malını satmaya razı olmadığını ilan etmesi ve şahitlerin ortada bir zorlama olduğunu 

bilip bunu yazıya geçirmesi şart koşulmaktadır ki bu şartlar icbarın tespitini oldukça 

zorlaştıracaktır. Zira icbar altındaki kişi çoğu zaman şahit bulma ve olayı yazıya 

geçirme imkânı bulamayacaktır. İslam hukukunda ise ikrahın tespitinden ziyade 

ikrah fiilinin kendisinde daha fazla şart aranmaktadır. Sözleşmeyi geçersiz kılacak 

bir icbardan söz edebilmek için yapılan tehdidin hemen gerçekleştirmeye yönelik 

olması, daha sonra yapılacağı vadedilen bir tehdit olmaması ve zorlanan kişinin 

başkasından yardım isteyerek veya kaçarak kurtulabilecek durumda olmaması 

şartlarından anlaşıldığı üzere zorlanan kişinin şahit bulması gerekmemekte hatta şahit 

bulacak durumda ise yardım isteyerek ikrahtan kurtulabileceği için ikrah geçersiz 

kabul edilmektedir.1261 Dolayısıyla icbar nedeniyle sözleşmenin geçersiz 

kılınabilmesi için Yahudi hukuku şahitlerin bulunmasını şart koşmuşken bunun tam 

 
Maimonides, MT, Sales 17:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

228:9-10, 233:1. 
1260 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/140; Zerkeşî, el-Mens̱ûr fi’l-ḳavâʿid, 2/13; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 

7/338; Dübyân, el-Muâmelatü’l-mâliyye, 2/80; B.Talmud, Bava Batra 84a:5; Maimonides, MT, Sales 

17:2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 233:1. 
1261 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/176; Serahsî, el-Mebsûṭ, 24/94; Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/13; el-

Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/198-200; Cündî, et-Tavżîḥ, 5/195; İbn Kudâme, el-Kâfî, 3/112; 

Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî, 6/4434-4437; Maimonides, MT, Sales 10:1-2,4; Karo, Shulhan Aruch, çev. 

Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 205:1,7; Shilo, “Ones”, EJ, 15/427-429; B.Talmud, Bava 

Kamma 62a:12-13, Bava Batra 47b:7. 



236 

 

aksine İslam hukukunun zorlanan kişinin şahit bulamayacak bir hâlde olması 

koşulunu ileri sürdüğü çıkarımı yapılabilir. 

Var olmayan bir şeyin satılmasının ve kişinin kendi mülkiyetinde olmayan malı 

satmasının geçersiz olduğunda görüş birliği bulunur.1262 Aynı şekilde malın ne 

olduğunun bilinmemesi hâlinde de iki hukuk sistemine göre sözleşme geçersiz kabul 

edilir.1263 “Koyunlarımdan biri” demek suretiyle malın çeşidinin belirtilmemesi 

durumunda ise Yahudi hukukuna göre satıcı mallarından en küçüğünü vermek 

zorundadır.1264 İslam hukukuna göre bu durumda sözleşme geçersiz olur.1265 Malın 

görülmesi ancak miktarının tam olarak bilinmemesi hâlinde alıcı malı gördüğü için 

satış geçerli kabul edilir.1266  

3.2.2. Tüketim Ödüncü Sözleşmesi 

Tüketim ödüncü sözleşmesi İslam hukukunda karz olarak Yahudi hukukunda 

ise halva’ah olarak isimlendirilmektedir. İki dinde de ihtiyaç sahiplerine borç vermek 

çok faziletli bir amel olarak görülmekte hatta sadaka vermekten dahi daha faziletli 

sayılmaktadır. Sadaka vermekten bile faziletli sayılmasının nedeni ile ilgili bir 

hadiste Hz. Cebrail’in (a.s.) Hz. Peygamber’e (s.a.v.) şöyle buyurduğu rivayet edilir: 

“Sadaka isteyen kişi malı olduğu hâlde başkalarından isteyebilir ancak borç isteyen 

kişi yalnızca ihtiyaç duyması nedeniyle ister.”1267 Maimonides de benzer bir 

açıklama ile, sıkıntısı zaten açığa çıkmış ve insanlardan isteme utancına bulaşmış kişi 

ile yardıma ihtiyacı olduğu hâlde istemekten çekinen kişiye yardım etmenin eşit 

 
1262 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/49; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/300; Ebû Zekeriyyâ Yahyâ 

Nevevî, el-Mecmûʿ şerḥu’l-Müheẕẕeb (b.y.: Dârü’l-Fikr, ts.), 9/257-258; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 6/33-34; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/71-72; Maimonides, MT, Sales 22:1; Karo, Shulhan 

Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 209:4. 
1263 ed-Darîr, el-Garar ve eseruhû, 188; Maimonides, MT, Sales 21:3; Karo, Shulhan Aruch, çev. 

Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 209:2. 
1264 B.Talmud, Menachot 108b:24, Bava Batra 173a:21-22; Maimonides, MT, Sales 21:19; Karo, 

Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 214:12. 
1265 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/156; Ayni, el-Binâye, 8/158; Nevevî, el-Mecmûʿ, 9/286; Buhûtî, 

Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/345; Şehâbeddin Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre (Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1994), 5/260; 

ed-Darîr, el-Garar ve eseruhû fi'l-ukûd, 178-185. 
1266 Kemâlüddîn İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr ‘ale’l-Hidâye (Lübnan: Şeriketü Mektebe ve Matba‘a 

Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1389/1970), 6/259; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/75; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 

2/17; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 7/348-349; ed-Darîr, el-Garar ve eseruhû fi’l-ukûd, 226-227; 

Maimonides, MT, Sales 21:1-2; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 

209:1. 
1267 İbn Mâce, es-Sünen, 3/501. 



237 

 

olmayacağını ifade eder.1268 Dolayısıyla iki din de istemekten çekinen gerçek ihtiyaç 

sahiplerine onların gururlarına dokunmayacak şekilde yardım etmeyi emretmektedir 

ki bu da onlara borç vermek suretiyle olur. Zira bu durumda ihtiyaç sahibi kişi 

minnet altında kalmayacak, çalışıp kazanarak borcunu ödemeye gayret edecektir. 

Böylelikle hem kendisi hem de ona borç veren şahsı sıkıntıya sokmayacaktır.  

İki dinde de borç vermenin faziletinin yanı sıra ödeme imkânı bulana kadar 

borçluya baskı yapmamanın önemine vurgu yapılır. Kur’an-ı Kerim “Şayet (borçlu) 

darda kalmış birisi ise durumu düzelene kadar beklemek gerekir…”1269 buyurmakta, 

hadislerde de borçluya kolaylık tanınmasının sevabından bahsedilmektedir.1270 

Yahudilikte de ödeme imkânı olmayanların ödeme yapmaya zorlanması negatif 

mitsvalardan kabul edilmekte, ödeme talebini ima edecek davranışlardan kaçınılması 

emredilmektedir.1271 Yine iki din de borçlunun ödeme yapabilecek durumdayken 

ödemeyi geciktirmesini yasaklamaktadır. Tevrat’ta bununla alakalı olarak “[Borcunu 

ödemene yetecek paran] Yanında olduğu hâlde [alacaklı] kardeşine: ‘Daha sonra 

yine gel, yarın veririm’ deme!”1272 ve “Ahlaksız adam borç alır ve ödemez; salih 

kimse ise cömerttir ve vermeye devam eder.”1273 ifadeleri yer almaktadır. Hadislerde 

de zenginin borcunu geciktirmesinin zulüm olacağı, borcunu ödememesi hâlinde 

haram yemiş sayılacağı, Allah’ın huzuruna hırsız olarak çıkacağı gibi imkânı olduğu 

hâlde ödeme yapmayan kişiler hakkında tehditler varit olmuştur.1274  

Bütün bunlar borç vermenin, imkânı olmayan borçluyu ödemeye 

zorlamamanın ve borcu vaktinde ödemenin önemi noktasında iki dinin de görüş 

birliği içerisinde olduğunu göstermektedir. Öte yandan Yahudilikte Yahudi olmayan 

birine borç verilmesi hâlinde borçluyu ödeme yapmaya zorlamanın tavsiye edilmiş 

olması ve bunun bir pozitif mitsva olarak kabul edilmiş olması bu konuda onu 

 
1268 Maimonides, Sefer HaMitzvot, çev. Rabbi Francis Nataf, Positive Commandments 197. 
1269 el-Bakara 2/280. 
1270 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 37/251,308; Buhârî, “Buyû‘”, 2077; Tirmizî, “Buyû‘”, 67 (No. 

1306-1307); Nesâî, es-Sünen, 7/318. 
1271 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:3; B.Talmud, Bava Metzia 75b:8; Maimonides, Sefer 

HaMitzvot, Negative Commandments 234; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/6. 
1272 Prov. 3:28. 
1273 Ps. 37:21. 
1274 Buhârî, “el-Havalât”, 2287-2288; Müslim, “Buyû‘”, 1564; Abdürrezâk es-San’ânî, el-Muṣannef, 

8/317; İbn Mâce, es-Sünen, 3/486. 



238 

 

İslamiyet’ten ayırmaktadır. Tevrat’ta geçen “Yabancıyı zorlayabilirsin.”1275 ifadesi 

borcunu ödemesi için yabancıya baskı yapmak olarak anlaşılmış ve Yahudi 

olmayana ödeme konusunda müsamahakâr davranılmayacağına hükmedilmiştir.1276 

İslamî kaynaklarda ise gayrimüslimlere borç verme konusunda bir yasaklama veya 

onlara baskı yapma konusunda bir emir bulunmaz. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de de 

“Allah, din konusunda sizinle savaşmayan ve sizi yurtlarınızdan çıkarmayanlarla iyi 

ilişkiler içinde olmanızı ve onlara adaletli davranmanızı yasaklamaz.”1277 buyurulur. 

Sözleşmenin kuruluşu için gerekenler noktasında iki hukuk sisteminin ayrıldığı 

görülmektedir. Yahudi hukuku tüketim ödüncü sözleşmesinin yazılı veya sözlü 

olarak kurulmasına izin vermektedir. Usulüne uygun şekilde yazılan ve şahitler 

tarafından imzalanan sözleşmeler, kinyan gerçekleştirilerek yapılan sözleşmeler ve 

mahkeme tarafından onaylanmış sözleşmeler yazılı kabul edilirken bu şartları 

taşımayanlar sözlü sözleşme olarak değerlendirilir.1278 Daha güvenilir olduğu 

gerekçesiyle sözleşmenin yazılı olarak kurulması tavsiye edilmiş ancak zorunlu 

kılınmamıştır.1279 Sözleşmenin şahitler olmadan kurulması ise yasaklanmıştır. 

Şahitsiz olarak sözleşme kuran kişilerin, başkasının günah işlemesine sebebiyet 

vermenin yasaklanması manasındaki Tevrat’ın “Körün önüne engel koyma!”1280 

emrine muhalif davranmış olacakları belirtilir.1281 Borç verme esnasında rehin 

bırakılması hâlinde ise şahit bulundurma şartı aranmamıştır.1282 Sözleşmenin yazılı 

ya da sözlü olması, ilgili başlıkta zikredildiği üzere, hem sözleşmeden cayabilme 

noktasında hem de borcun ödenmesi noktasında farklı hükümlere tabi olmaktadır. 

İslam hukukunda da sözleşme sözlü ya da yazılı olarak kurulabilmekte ancak şahit 

bulundurma zorunlu tutulmamaktadır. Kur’an-ı Kerim tarafların anlaşmazlığa 

düşmesini önlemek amacıyla sözleşmeyi yazıya geçirmeyi ve şahit tutmayı tavsiye 

 
1275 Deu. 15:3. 
1276 Rashi, The Pentateuch and Rashi’s Commentary, Deuteronomy 15:3; Sifre on Deuteronomy, 160; 

Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:2. 
1277 el-Mümtehine 60/8. 
1278 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 11:1; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen 

Mishpat 39:1; Warhaftig, “Obligations, Law of”, EJ, 15/371. 
1279 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 179:3; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/54. 
1280 Lev. 19:14. 
1281 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 2:7; B.Talmud, Bava Metzia 75b:10; Zalman, Shulchan 

Aruch Harav, 12/10;  B.Talmud, Bava Metzia 75b:10. 
1282 Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/10. 



239 

 

etmektedir. Sözleşme tüketim ödüncüne uygun bir malın tarafların icap ve kabulü ile 

el değiştirmesi ile kurulmaktadır. Sözleşmenin sözlü ya da yazılı olması Yahudi 

hukukunda olduğu gibi farklı hükümlere sebebiyet vermemekte, sadece anlaşmazlık 

durumunda başvurulabilecek teminat belgesi niteliği taşımaktadır. 

Borcun ödenme yeri ile alakalı hüküm verilirken Yahudi hukuku eserlerinde 

ödenen yerin ıssız bir yer ya da yerleşim yeri olması, dolayısıyla ödeme yapılacak 

yerin güvenilirliğinin dikkate alındığı görülür. İslam hukuku eserlerinde ise ödeme 

yapılacak yerin güvenilirliğinden ziyade malın taşıma külfeti ve bölgeler arası fiyat 

farkları göz önünde bulundurulur. Detaylandıracak olursak, Yahudi hukuku 

borçlunun yerleşim yerinde aldığı borcu alacaklının izni olmadan ıssız bir yerde 

ödeyemeyeceği ancak ıssız bir yerde aldıysa yine ıssız bir yerde ödeyebileceğini 

söyler. Alacaklı ise borcu herhangi bir yerde talep etme hakkına sahiptir. Yahudi 

hukukunun genel olarak taraflara tanıdığı şart koşma özgürlüğünün bir başka 

tezahürü olarak tarafların önceden bir ödeme yeri şart koşması hâli istisna tutulur.1283 

İslam hukuku ise, İslam hukukçularının çoğunluğuna göre, taşıma külfeti ve masrafı 

bulunmayan malların sözleşmenin kurulduğu yerden farklı bir yerde ödenebileceğini 

diğer malların ise iki tarafın rızası olması şartıyla ödenebileceğini söyler ve ödeme 

talep edenin alacaklı ya da borçlu olması arasında bir ayrıma gitmez.1284 

Borcun ödenme vakti geldiği hâlde ödenmemesi durumunda borçlu gerçekten 

ödemeye gücü yetmediği için ödemiyorsa iki dinin de borçluya mühlet tanınmasını 

emrettiği, bunu güzel bir davranış olarak gördüğü zikredilmişti. Böyle bir durumda 

borçluya ceza verme, mallarına el koyma ya da onu çalıştırma gibi bir işlem 

yapılmaz.  Borçlunun ödeyebilecek durumda olmasına rağmen ödememesi 

konusunda ise İslam hukukçuları “Ödeme imkânı olanın borcunu ödemekten 

kaçınması onun şerefini ve ceza almasını helal kılar.”1285 hadisine dayanarak bu 

kimseye hapis cezası verilebileceğine hükmetmiştir. Yine de borcunu ödemezse 

 
1283 The Mishnah, Baba Kamma 10:6; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 13:8; Kadushin, Jewish 

Code of Jurisprudence, 1/57; Elon, “Loan”, EJ, 13/150. 
1284 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/85; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 4/522; Nemerî, el-Kâfî, 2/727; İbn Kudâme, 

el-Muġnî, 6/442; Merdavî, el-İnṣâf, 12/355; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/163. 
1285 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 36/206, 32/215; İbn Mâce, es-Sünen, 3/497; Ebû Dâvûd, 

“Ekdıyye”, 29 (No. 3628); Nesâî, es-Sünen, 7/316. 



240 

 

hâkim kararıyla borçlunun malları satılır ve borç kapatılır.1286 Yahudi hukukunda da 

benzer şekilde mahkeme aracılığıyla borçlunun taşınır mallarından borcu ödemeye 

yetecek kadarı satılır. Eğer yeterli gelmezse taşınmaz mallarından satılır. Yaşamı için 

zaruri mallar kendisine bırakılır.1287 

Borcun ödeneceği bir vade belirlenmesi ile ilgili olarak iki hukuk sisteminin 

ayrı düştüğü görülmektedir. Yahudi hukukuna göre taraflar borcun ödenmesi için 

belirli bir tarih tayin etmişlerse o tarihten önce alacaklı ödeme talep edemez. Bu, 

yazılı olsun sözlü olsun tüm sözleşme türleri için geçerlidir. Buna karşın borçlu erken 

ödeme yapmak isterse alacaklı mazeretsiz yere ödemeyi erteletemez.1288 Mâlikîler 

hariç İslam alimlerinin çoğunluğu ise sözleşmenin iki taraf için de bağlayıcı olmayan 

bir sözleşme kabul edilmesinden dolayı borcun ödeme vakti ile ilgili bir tarih 

belirlense dahi alacaklının dilediği vakit ödeme talep edebileceği görüşündedir. Bu 

tarihe riayet etmek kazaî değil diyanî bir görevdir. Borçlu erken ödeme yaparsa 

alacaklı geçerli bir mazereti yoksa kabul etmek zorundadır.1289  

Sözleşmenin bitimine dair süre belirlenmemesi durumunda Yahudi hukuku 

süre konusunda örfe bakılacağına, örfte belirli bir müddet mevcut değilse ödemenin 

otuz gün sonra yapılacağına hükmetmektedir. Alacaklıya bu süreden önce ödeme 

talep etme hakkı tanınmamaktadır.1290 İslam hukukunda alacaklının böyle bir 

durumda dilediği vakit ödeme talep edebileceği açıktır. Zira vakit tayin edildiğinde 

bile bu vakte uyması zorunlu kılınmamıştır. 

İki hukuk sisteminin sözleşmenin süreli olarak kurulması noktasında ayrılığının 

sebebi sözleşmenin dinî hükmü ile izah edilebilir. Yahudilik ihtiyaç sahiplerine borç 

vermeyi bir emir olarak telakki etmekte, fakirlere borç vermekten kaçınmayı 

yasaklamaktadır. İslam ise borç vermeye son derece teşvik etmiş olmakla beraber 

 
1286 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/173; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/187; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 6/588; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/68; İbn Kudâme, el-Kâfî, 2/96; Ebü’l-Ferec İbn 

Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 4/458; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 8/246; İmrânî, el-Beyân, 

6/133. 
1287 The Mishnah, Arakhin 6:3; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 1:4,7; Kadushin, Jewish Code 

of Jurisprudence, 1/72; Torah.org, “Volume IV: Number 2: Collecting Debts the Halachic Way”. 
1288 Maimonides, MT, Creditor and Debtor, 13:5; Elon, “Loan”, EJ, 13/150. 
1289 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 7/396; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/111; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

6/431; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/226; Apaydın, “Karz”, DİA, 24/523. 
1290 B.Talmud, Makkot 3b:12; The Tosefta, 4/134. 



241 

 

bunu zorunlu kılmamakta ve borç vermeyi gönüllülük esasına dayanan bir teberrü 

akdi olarak telakki etmektedir. Bu nedenle Müslüman bir alacaklı gönüllü olarak 

verdiği borcunu istediği zaman geri talep edebilmektedir. Bu durum borçluyla 

aralarında anlaşmazlığa da sebebiyet vermeyecek zira borçlu, alacaklının isterse bu 

yönde bir yardımda bulunmak zorunda olmadığını bilecektir. Yahudi bir alacaklı ise 

borç vermekle zorunlu tutulduğundan borçlu onun belirlenen süreden önce caymasını 

kabul etmeyecektir. Nitekim borçlu kendisine borç verilmesinin emredildiğini bilir 

ve süre bitmeden önce bu hakkından vazgeçmek istemez. Bu konuda Yahudi 

hukukunun borçlunun maslahatını İslam hukukunun ise alacaklının maslahatını 

gözettiği de söylenebilir. 

3.2.3. Rehin 

Yahudi hukukunda maşhon, İslam hukukunda dilimizde de kullanıldığı üzere 

rehin kelimeleri ile ifade edilen kavram, borçlunun aldığı borca teminat olarak 

borcunu ödeyene kadar alacaklıya bıraktığı maldır. Bırakılacak olan bu malın rehin 

olarak işlem görebilmesi için Yahudi ve İslam hukuku bazı şartlar ileri sürer. Yahudi 

hukuku borç ilişkisi kurulurken verilen rehini alacaklının bizzat kendisinin 

alabileceğini fakat borç alındıktan sonra rehini ancak mahkeme yetkilisi aracılığıyla 

alabileceğini söyler. Mahkeme izni olmadan alması hâlinde alacaklının hırsız olarak 

nitelendirileceği ifade edilir. Bu şekilde aldığı rehini geri vermesi emredilir. Rehini 

almak için alacaklının ya da mahkeme yetkilisinin borçlunun evine girmesi de 

yasaklanmıştır. Borçlunun rehini kendisinin çıkarıp vermesine müsaade 

edilmelidir.1291 İslam hukuku ise tarafların gerekli ehliyeti haiz olmalarını, icap ve 

kabulden sonra borçlunun rehin olarak bırakılmayı elverişli bir malı alacaklıya teslim 

etmesini rehin işleminin gerçekleşmesi için yeterli görür. Ayrıca borcun zimmette 

sabit olan bir deyn borcu olması da şarttır. Rehinin mahkeme yoluyla alınması ise 

gerekli kılınmamıştır.1292 

 
1291 Deu. 24:12; The Mishnah, Baba Metzia 9:13; The Tosefta, 4/135; Sifre on Deuteronomy, 269; 

Maimonides, MT, Creditor and Debtor 3:4, Robbery and Lost Item 3:16; Zalman, Shulchan Aruch 

Harav, 12/11. 
1292 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/135-137; Serahsî, el-Mebsûṭ, 21/73; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 

5/236; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/150; Kudâme, el-Muġnî, 6/446. 



242 

 

Rehinin alacaklıya sağladığı yarar konusunda karşılaştırma yaptığımızda 

alacaklının borcun ödenmemesi hâlinde rehini satarak borcu tahsil etme hakkına 

sahip olduğu hususunda iki hukuk sisteminin de hemfikir olduğunu görürüz ki 

rehinin en temel işlevi de budur. Yahudi hukukuna göre alacaklı ödeme vakti gelince 

iki şahitle birlikte borçluya gider ve borcunu ödemezse mahkemeden izin alarak 

rehini satacağını haber verir.1293 İslam hukukuna göre de ödeme vakti geldiğinde 

borçlu borcu ödemezse alacaklı rehini satmak için ondan izin ister. Eğer borçlu izin 

vermezse alacaklı mahkemeye başvurur ve mahkeme borçluya rehini sattırır ya da 

kendisi satar ve borcu kapatır.1294 Rehinin bir başka işlevi ise alacaklının borç 

ödenene kadar rehin malı elinde tutabilmesidir. Böylece borçlu rehin verdiği malı 

geri almak için borcunu kapatması gerektiğini bilir ve bu onu bir an önce borcunu 

ödemeye sevk eder. Dolayısıyla alacaklının daha erken ödeme almasını sağlayabilir. 

Rehinin iki hukuk sistemince de kabul edilen bir diğer işlevi de borçlunun vefatı 

hâlinde ortaya çıkmaktadır. Bu durumda Yahudi hukuku alacaklıya rehini satıp 

borcunu tahsil etme hakkı tanır.1295 İslam hukukunda ise elinde rehin mal bulunduran 

alacaklı diğer alacaklılardan daha öncelikli kabul edilir. Meyyitin borçları ödenirken 

ilk olarak elinde rehin mal bulunan alacaklıdan ödenmeye başlanır.1296  Rehinin 

Yahudi hukukuna has bir işlevi daha vardır ki o da Şemita yılında rehin bırakılan 

borcun silinmemesidir. Şemita yılında diğer borçlar silinirken ellerinde rehin mal 

bulunan alacaklılar borçtan vazgeçmek zorunda kalmazlar.1297 Sonuç olarak rehinin 

üç farklı işlevinin iki hukuk sisteminde de detayda farklılıklar olmakla birlikte 

temelde aynı olduğu, bunlara ek olarak rehinin Yahudi hukukunda Şemita yılı için 

geçerli bir işlevinin daha olduğu görülmektedir. 

Hangi malların rehin olarak bırakılabileceği konusunun iki hukuk sisteminde 

farklı bakış açısıyla değerlendirildiği görülmektedir. Yahudi hukukunun rehin olarak 

bırakılacak malın kriterlerini belirlerken borçlunun durumunu esas aldığı 

 
1293 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 13:3; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/20. 
1294 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/130-131; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1180; İbn 

Kudâme, el-Muġnî, 6/531. 
1295 Goldin, Mishnah, 182. 
1296 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/153; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1179; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 6/531-532; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/11. 
1297 B.Talmud, Bava Metzia 115a:1. 



243 

 

anlaşılmaktadır. Borçlunun yemek yapmada kullandığı temel eşyalarının, giydiği 

kıyafetlerinin, yatmak için kullandığı eşyalarının rehin olarak alınamamasından ve 

dul kadınların mallarının rehin alınamamasından anlaşılan budur.1298 İslam 

hukukunda ise rehin malda, alacaklının borcunu tahsil etmesine elverişli bir mal 

olma özelliği arandığı görülmektedir. Nitekim rehin malın satışa elverişli mallardan 

olması şartı İslam alimleri arasında genel kabul görmüştür. Bu da malın içki, domuz 

gibi satılması haram olan mallardan olmaması, mevcut, malum ve teslimi mümkün 

bir mal olmasını gerektirir.1299 Dolayısıyla rehin malla ilgili kriterlerin 

belirlenmesinde Yahudi hukukunda borçlunun İslam hukukunda ise alacaklının 

maslahatının ön planda tutulduğu çıkarımı yapılabilir. 

Rehin mal alacaklının eline geçtikten sonra alacaklı malla ilgili birtakım 

sorumluluklar üstlenir. Alacaklının rehin mal ile ilgili sorumluluklarından biri malı 

zarara karşı korumaktır. Malın başına zarar gelmesi hâlinde alacaklının sorumlu 

tutulup tutulmayacağı sorusu gündeme gelmektedir. Yahudi hukuku rehini elinde 

bulunduran alacaklıyı ücretli emanetçi kategorisinde değerlendirir. Bu nedenle 

alacaklı malın korunması noktasında ihmalkâr davranırsa tazminle yükümlü tutulur. 

Rehinin kaybolması ve çalınması hâlinde ise ihmalkâr davranmasa bile tazminle 

yükümlüdür. Bu durumda rehinin değeri borç ile aynı ise borç kapanır, az ise borçtan 

düşülür, fazla ise üstünü alacaklı borçluya öder. Ancak malın başına önleyemeyeceği 

bir zarar gelmiş ve herhangi bir ihmalkârlığı bulunmamışsa delil getirmesi ya da 

yemin etmesi şartıyla tazminden muaf kılınır.1300 İslam hukukunda ise alacaklının 

rehin mala yönelik sorumluluk düzeyiyle ilgili üç farklı yaklaşımın olduğu 

görülmektedir. Şâfiî ve Hanbelî mezhebine göre rehin mal alacaklının elinde emanet 

hükmündedir. Kasıt ve kusuru bulunmadıkça tazminle yükümlü tutulmaz. Hanefîlere 

göre rehin mal tazmin sorumluluğu doğuran mallardandır. Dolayısıyla kasıt ve 

 
1298 Deu. 24:6,17; The Mishnah, Baba Metzia 9:13, Sanhedrin 21a:5; B.Talmud, Bava Metzia 113b:5; 

The Tosefta, 4/136; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 3:2,5; Sefer HaChinukh, 583:1-2; Zalman, 

Shulchan Aruch Harav, 12/13-14. 
1299 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/135; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/489-496; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 7/119; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/90-93; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/455-456; Buhûtî, Keşşâfü’l-

ḳınâʿ, 8/152; Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳīn, 5/343-344. 
1300 Maimonides, MT, Hiring 10:1; Zalman, Shulchan Aruch Harav, 12/24; Elon, “Pledge”, EJ, 

16/234. 



244 

 

kusuru olmasa da sorumlu tutulur ve rehinin kıymeti borçtan düşülür. Mâlikîler 

saklanabilir mallarda alacaklının kusuru olmadığına dair delil getirmesini gerekli 

görürken saklanamayacak mallarda kasıt ve kusuru olmadığı sürece sorumlu 

tutulmayacağı görüşündedir.1301 Sonuçta iki hukuk sistemi de alacaklının kusuru ile 

mala zarar gelmesi durumunda alacaklının tazminle yükümlü olacağına 

hükmederken kusurunun bulunmadığı durumlarda farklı görüşler ileri sürülmektedir. 

Alacaklının bir diğer sorumluluğu tüketim ödüncü sözleşmesi nedeniyle verilen 

rehini kullanmamasıdır. Yahudi hukukunda ve İslam hukukunda çoğunluğun 

görüşüne göre tüketim ödüncünde rehinin alacaklı tarafından kullanılması faiz olarak 

değerlendirilmiştir. Hanefîler ise mal sahibinden izin alarak kullanabileceği 

görüşündedir.1302 

3.2.4. Faiz 

İslam hukukunda faiz Kur’an-ı Kerim’de de geçen ribâ adıyla bilinmektedir ki 

ribâ artış, ziyâde gibi manalara gelir. Yahudi hukukunda ise Tevrat’ta da geçen 

neşeh ve tarbit kelimeleri kullanılır. Tarbit ribâya benzer şekilde artış ve kâr gibi 

manalara gelmekteyken neşeh ısırma anlamındadır. İki din de faizi büyük 

günahlardan saymaktadır. Yasağın kaynağını Kur’an ve Tevrat oluşturur. Tevrat faiz 

alanın yaşamayı hak etmediğini belirtmekte,1303 Kur’an-ı Kerim de faiz yiyenlerin 

kabirlerinden şeytan çarpmış kimselerin kalktığı gibi kalkacaklarını,1304 Allah ve 

peygamberi tarafından kendilerine savaş açılmış olacağını haber vermekte ve bu 

şekilde iki kitap da faiz yasağını çiğneyenleri şiddetli şekilde tehdit etmektedir. Faiz 

yemekten kaçınanlar ve faizsiz borç verenler ise övülmektedir. Hadislerde ve 

Talmud’da ise yasak tekit edilmekte, yasağın kapsamı, cezası, ne tür işlemlerde vuku 

bulacağı gibi konulara ilişkin detaylar verilmektedir.  

 
1301 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/254; el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 5/88; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

6/522; el-Makdisî, el-ʿUdde, 274; Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/151; Kudûrî, et-Tecrîd, 

6/2789; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/64; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 5/256; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 

8/108. 
1302 Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 179:7; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/55; Elon, 

“Pledge”, EJ, 16/234; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/509; Zürkanî, Şerḥü’z-Zürḳānî, 5/443; İbn Âbidîn, 

Reddü’l-muḫtâr, 5/166; İbrahim Desûkî Şehâvâ, “Rehin Alan Tarafın Rehnin Mülkiyetinden 

Yararlanması”, çev. Recep Özdemir, Ekev Akademi Dergisi 19/61 (2015), 481-482. 
1303 Ezek. 18:13. 
1304 el-Bakara 2/275. 



245 

 

Faiz yasağının kimleri kapsadığı konusunda iki dinde de benzerlik görülür. 

Genellikle kâr edenin sadece faiz alan kişi olması hasebiyle faizin yasaklığının 

sadece faiz alan kişilerle sınırlı olduğu akıllara gelse de iki dinde de yasağın sadece 

alan kişi ile kısıtlı tutulmadığını görürüz. Mişna’da faiz alan kişinin yanı sıra faiz 

veren kişi, sözleşmenin kâtibi, kefili ve şahidi de yasak kapsamına dahil edilir ve bu 

kişilerin Tevrat’ta geçen hangi yasakları çiğnemiş oldukları belirtilir.  Yahudi 

alimleri bunlara kişiye faiz alabileceği yahut verebileceği birini gösteren aracıyı da 

dahil eder.1305 Hz. Peygamber’in (s.a.v.) de faiz yiyene, yedirene, sözleşmenin 

kâtibine ve şahitlerine lanet ettiği ve onların günah bakımından eşit olduğunu 

buyurduğu rivayet edilmiştir.1306 Dolayısıyla iki din de faizli sözleşmeye bir şekilde 

katkı sağlayan herkesi faiz yasağını çiğnemiş kabul etmektedir.  

Faiz iki hukuk sisteminde de iki alt başlığa ayrılarak işlenmektedir. Yahudi 

hukuku faizi yasağın kaynağına nispetle sabit faiz ve faiz tozu olarak taksim ederken 

İslam hukukunda faiz genelde tahakkuk ettiği sözleşmeye nispetle borç faizi ve 

alışveriş faizi olarak ayrılır. Yahudi hukukunun taksimatındaki sabit faiz (İbr. ribbit 

kezuza - רבית קצוצה), sınırlarını Tevrat’ın çizdiği faiz türüdür. Bu faiz türü yalnızca 

borçlunun zarar edip alacaklının kâr ettiği, kâr ya da zararın nicel olarak 

ölçülebildiği, tarafların önceden anlaştığı ve borç alınan şey ile ödenecek şeyin aynı 

cinsten olduğu tüketim ödüncü sözleşmesinde geçerli olmaktadır.1307 Bu şartları 

taşımayan faiz türü Tevrat tarafından yasaklanan sabit faiz kapsamında 

değerlendirilmez. 

İslam hukukundaki borç faizi de sabit faize benzer şekilde yalnızca tüketim 

ödüncü sözleşmesinde tahakkuk etmektedir ve Kur’an-ı Kerim’de bahsi geçen faiz 

türü budur. Ancak borç faizi sabit faize kıyasla daha geniş kapsamlıdır. Zira İslam 

hukukunda “Menfaat celbeden her borç faizdir.” hükmü gereğince önceden şart 

koşulmuş olmak ya da örf hâline gelmiş olmak takdiriyle, verdiği borçtan ötürü 

 
1305 The Mishnah, Baba Metzia 5:11; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 64:1; Maimonides, MT, 

Creditor and Debtor 4:2; Ishmael, Mekhilta, 2/218. 
1306 Müslim, “Buyû‘”, 1597-1598; İbn Mâce, es-Sünen, 3/381. 
1307 Avinoam Cohen, The Development of the Prohibition Against Usury, 40. 



246 

 

alacaklıya sağlanan herhangi bir menfaat borç faizi kabul edilir.1308 Yahudi hukuku 

da alacaklının verdiği borçtan dolayı elde ettiği menfaati faiz saymak ve 

yasaklamakla birlikte bunu sabit faiz değil faiz tozu başlığı altında değerlendirir.1309 

Ayrıca borç faizine, verilen malın nicelik olarak daha fazlasının verilmesinin yanı 

sıra daha kalitelisinin ya da daha üstün özelliklere sahip olanının verilmesi de 

dahildir. Sabit faiz ise yalnızca verilenin nicelik olarak daha fazla miktarda ödenmesi 

hâlinde geçerli olmaktadır. Somut bir örnek verecek olursak, 1000 TL’lik borcun 

1100 TL olarak ödenmesi kararlaştırıldığı takdirde bu faize İslam hukukunda borç 

faizi, Yahudi hukukunda sabit faiz denilir. Fakat 1000 TL’lik borcun aynı miktarla 

ödenmek üzere lakin borçlunun alacaklıya bir kitap hediye etmesi şartıyla verilmesi 

İslam hukukunda yine borç faizi olarak adlandırılırken Yahudi hukukunda sabit faiz 

olarak değil faiz tozu olarak değerlendirilir.  

Kapsam ve içerik açısından farklılıkları bulunan faiz tozu ve alışveriş faizi bir 

noktada birleşmektedir ki bu da iki faiz türüne de kutsal kitaplarda değinilmemiş 

olmasıdır. Zira faizle ilgili olarak iki dinin kutsal kitabına baktığımızda faizin 

yalnızca tüketim ödüncü sözleşmesi ile diğer bir deyişle borç alıp verme ilişkileri ile 

alakalı olarak zikredildiğini görmekteyiz. Ne Kur’an ne de Tevrat satış sözleşmesi 

gibi sözleşmelerde cari olan faize değinmemektedir. Faizin bu türünün açıklamaları 

Yahudilikte faiz tozu olarak Talmud’da zikredilmekte, İslam’da ise alışveriş faizi 

olarak adlandırılmakta ve hadislerde açıklanmaktadır. Yahudi hukukundaki faiz tozu 

(İbr. Avak ribit - רִבִית  kavramı Tevrat tarafından yasaklanmadığı hâlde faize (אֲבַק 

benzediği ya da faize yol açacağı düşünülerek Yahudi alimlerince yasaklanan 

işlemler için kullanılmaktadır. Faiz tozu hem tüketim ödüncü sözleşmesinde hem de 

diğer sözleşmelerde geçerli olabilmektedir. Bu nedenle sabit faizden daha kapsamlı 

bir yapıya sahiptir. Önceden şart koşulsun veya koşulmasın alacaklıya, verdiği borç 

nedeniyle sağlanan herhangi bir menfaat, ona verilen hediye hatta ona faydalı bilgiler 

vermek ve insanlar içinde onu övmek gibi maddi olmayan menfaatler bile faiz tozu 

olarak kabul edilir. Eşit miktarda ödenecek olsa da bir miktar buğdayın gelecekte 

 
1308 Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/29; Dimyâtî, İ‘ânetü’t-tâlibîn, 3/26; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/134. 
1309 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 5:11-12; The Mishnah, Baba Metzia 5:10; The Tosefta, 

4/109; B.Talmud, Bava Metzia 75b:2; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 65:6,9; Reisman, The Law of 

Ribbis, 61. 



247 

 

ödenmek üzere borç alınması da -kısa bir süre sonra ödenmesi ya da borç alanın 

elinde bir miktar buğday bulundurması hariç- faiz tozu olarak yasaklanır. Zira 

buğdayın fiyatının gelecekte değişme ihtimali vardır. Borcun farklı cinsten bir mal 

ile örneğin bir miktar buğdayın aynı miktarda arpa ile ödenmesine ise hiçbir şekilde 

izin verilmemektedir. Verilen bu örnekler tüketim ödüncü sözleşmesinde faiz tozu 

tahakkuk etmesine yol açan işlemlerdir. Satış sözleşmesinde faiz tozu olarak kabul 

edilen işlemlere ise, mal satıldıktan sonra satıcının “Malın ücreti, şimdi ödersen 100 

TL bir ay sonra ödersen 110 TL” demesi gibi satış gerçekleştikten sonra yapılan fiyat 

artışı ve yüksek fiyata vadeli mal satın alınıp peşin fiyata daha düşüğe satılması 

örnek olarak verilir.1310 Yahudi hukukunda, satış sözleşmesinde faiz tozu olarak 

değerlendirilen işlemler dikkatli incelendiğinde ortak noktalarının dolaylı yoldan 

faizli borç almaya götürecek işlemler olduğu görülecektir. Şöyle ki yukarıda verilen 

ilk örnekte müşteri bir ay sonra 110 TL ödemeyi kabul ettiğinde malı piyasada 100 

TL’ye satacak ve bir ay sonra 110 TL olarak ödemek üzere eline 100 TL geçecektir. 

İkinci örnekte de malı vadeli olarak yüksek fiyata alıp ucuza peşin satmak suretiyle 

kişi, daha fazlasını vadeli olarak geri ödeyeceği krediye sahip olacaktır.  

İslam hukukundaki alışveriş faizi ise ribevî mal olarak adlandırılan belirli 

malların birbirleri ile mübadelesi hâlinde vuku bulmaktadır. Yahudi hukukunda 

mevcut olmayan bir yapıya sahip olan alışveriş faizi; fazlalık faizi ve vade faizi 

olarak ikiye ayrılmaktadır. Yerinde detaylı olarak anlatıldığı üzere fazlalık faizi aynı 

cins ribevî malların mübadelesinde bedellerden birinin fazla olması, vade faizi ise 

cins veya sınıf birliği taşıyan iki ribevî malın vadeli olarak mübadele edilmesidir. 

Örneğin altın ile altın ya da buğday ile buğday gibi aynı cins mallar mübadele 

edilecekse bedellerin eşit ve peşin olması, altın ile gümüş ya da buğday ile arpa gibi 

aynı sınıf mallar mübadele edilecekse sadece bedellerin peşin olması şartı aranır. 

Altın buğday ile mübadele edilecekse cins veya sınıf birliği olmadığından eşit veya 

peşin olma şartı aranmaz.1311 Fazlalık faizinde bir tarafın eline daha fazla mal 

 
1310 The Mishnah, Baba Metzia 5:2,7,9-10; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 5:11-12, 8:1; 

B.Talmud, Bava Metzia 75b:2; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 65:3,6-9,11; Sefer HaChinukh, 

343:4; Cohn, “Usury”, EJ, 20/438-439. 
1311 Özsoy, “Faiz”, DİA, 12/114. 



248 

 

geçmesi, vade faizinde ise malın piyasa fiyatında zamana bağlı değişiklik yaşanması 

nedeniyle bir tarafın kârlı çıkması söz konusu olmaktadır. 

Sonuç olarak tüketim ödüncü sözleşmesi bağlamında faiz konusuna 

baktığımızda İslam hukukunun baştan şart koşulduğunda ya da örf hâline geldiğinde 

borçlunun aldığı borcun daha fazlasını ödemesini ya da alacaklıya sağlanan her türlü 

menfaati faiz olarak addettiğini, herhangi bir şart olmadan borçlunun gönüllü olarak 

borcunu fazla ödemesini ya da alacaklıya herhangi bir fayda sağlamasını ise caiz 

kabul ettiğini görmekteyiz. Yahudi hukuku ise baştan şart koşulsun ya da koşulmasın 

alacaklıya sağlanan maddi manevi her türlü faydayı faiz olarak görmektedir. 

Dolayısıyla tüketim ödüncü bağlamında faiz yasağının kapsamının Yahudi 

hukukunda daha geniş olduğu görülür. Satış sözleşmesi özelinde baktığımızda ise 

İslam hukukunun ribevî kabul edilen malların birbirleri ile mübadelesinde ister 

gelecekte ortaya çıksın ister hemen akit anında çıksın bedellerdeki eşitsizliğin önüne 

geçmeyi hedeflediği, Yahudi hukukunun ise faizli borç almaya götürecek satış 

işlemlerini önlemeyi, böylelikle Tevrat tarafından yasaklanan sabit faize giden 

yolları kapatmayı amaçladığı anlaşılır. 

 İSLAM H. YAHUDİ H. 
BORÇ PARANIN ALINANDAN 

FAZLA ÖDENMESİNE DAİR 

ANLAŞMAK 

 

Borç Faizi Sabit Faiz 

ANLAŞMA OLMADAN BORCU 

ALINANDAN FAZLA ÖDEMEK 

 
Faiz Değil Faiz Tozu 

ALACAKLIYA HERHANGİ BİR 

MENFAAT SAĞLAMAK İÇİN 

ANLAŞMAK 

 

Borç Faizi Faiz Tozu 

ANLAŞMA OLMADAN 

ALACAKLIYA HERHANGİ BİR 

MENFAAT SAĞLAMAK 

 

Faiz Değil Faiz Tozu 

EŞİT MİKTARDA GERİ ÖDEMEK 

ŞARTIYLA BUĞDAY BORÇ 

VERMEK 

 

Faiz Değil 
Borç Alanın Elinde Bir Miktar 

Buğday Yoksa Faiz Tozu 

Tablo 5.  İki hukuk sistemine göre bazı borç işlemlerinin faiz açısından karşılaştırması. 

Faiz konusunda iki hukuk sistemini birbirinden ayıran en bariz farklardan biri 

de farklı din mensupları ile yapılan borç ilişkilerinde faiz yasağının geçerli olup 

olmadığı meselesidir. Bu farklılığın sebebi Tevrat ve Kur’an’daki faiz yasağının 



249 

 

kapsamı ile ilgili farklı ifadelerde yatar. Tevrat’ta açıkça “Yabancılara verdiğiniz 

borçtan dolayı faiz alabilirsiniz.”1312 ibaresi yer almakta ve faizi yasaklayan diğer 

pasuklarda da “kardeşine”1313, “halkıma”1314 gibi yasağı Yahudilere hasreden ifadeler 

kullanılmaktadır. Kur’an-ı Kerim’de ise faiz yasağını yalnızca Müslümanlar 

arasındaki borç ilişkilerine özel kılan bir ifade bulunmamaktadır. Faizi yasaklayan 

ayetlerde “Ey iman edenler!”1315 hitabı yer alsa da bu, yasağın muhatabının 

Müslümanlar olduğunu göstermekte karşı tarafın da Müslüman olması gerektiğine 

dair bir ima içermemektedir. Diğer bir deyişle karşı tarafın Müslüman ya da 

gayrimüslim olmasına değinilmeksizin Müslümanın faizli işlemde bulunması 

yasaklanmaktadır.  Kur’an-ı Kerim’de Yahudilerin kendilerine yasaklandığı hâlde 

faiz aldıkları da belirtilmekle birlikte bundan kastın Yahudi olmayanlardan faiz 

almaları mı yoksa ürettikleri farklı sözleşmeler aracılığıyla kendi aralarında faiz alıp 

vermeleri mi olduğu farklı bir araştırma konusudur. 

İki hukuk sisteminin bu noktada farklı düşünmelerinin bir diğer sebebi de faize 

bakış açılarıdır. İslam, faizi toplumu ahlaki ve iktisadi açıdan zarara uğratan bir olgu 

olarak kabul etmektedir. İslam’ın, zenginler para üzerinden para kazanırken 

fakirlerin kendilerinden alınan faiz nedeniyle daha da fakirleşmesi, ortaklık ve ticaret 

gibi topluma yararı dokunan işler yerine çalışmadan faiz alarak bireysel 

zenginleşmenin tercih edilmesine yol açması, insanlar arasında yardımlaşmanın 

yerini aç gözlülük ve bencilliğin almasına sebebiyet vermesi gibi nedenlere 

dayanarak faizi bütün insanlık için yasakladığı düşünülmektedir. Her ne kadar Ebu 

Hanife ve İmam Muhammed gibi bazı Hanefî alimler dârülharpte gayrimüslimlerden 

faiz alınabileceğini söyleseler de İslam alimlerinin çoğunluğu faizin her yerde ve 

herkes için haram olduğu görüşündedir.1316 Ayrıca ilgili başlıkta zikredildiği üzere 

Hanefî alimleri dârülharpte faiz almayı belirli şartlara bağlamıştır ki günümüzde bu 

şartların sağlanamayacağı ileri sürülmektedir. Yahudilikte ise faiz başlı başına 

 
1312 Deu. 23:21. 
1313 Deu. 23:20-21, Lev. 25:35. 
1314 Ex. 22:24. 
1315 el-Bakara 2/277-278, Âl-i İmrân 3/130. 
1316 Maverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/75; Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/541; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/98; 

Şeybânî, es-Siyerü’s-Ṣağîr, 249; Serahsî, el-Mebsûṭ, 10/28; Kudûrî, et-Tecrîd, 5/2370; Kâsânî, 

Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 5/192; Özsoy, “Faiz”, DİA, 12/121. 



250 

 

insanlık için kötü bir olgu olarak görülmez. Dünya ekonomisi için önemli bir unsur 

olarak nitelenir ve bu nedenle sadece kardeşlik duygularına zarar gelmemesi için 

Yahudiler arasında yasaklandığı, Yahudi olmayanlardan faiz alınıp verilebileceği 

kabul edilir.1317  Bununla birlikte Yahudi olmayanlarla mali ilişkilerde bulunmanın 

Yahudilerin onlardan etkilenmesine ve üzerlerinde kötü etki bırakmasına sebebiyet 

verebileceği endişesiyle ihtiyaç duyulandan daha fazla sabit faiz alıp vermeleri 

tavsiye edilmez. Ancak faiz alanın Tevrat alimleri olması ya da alınan faizin faiz tozu 

kabîlinden bir faiz olması hâlleri istisna tutulur.1318 

İki din mensuplarının da faiz yasağını çiğnemeden finansman ihtiyacını 

karşılamaya yönelik girişimlerde bulundukları ve bu doğrultuda çeşitli sözleşme 

türleri geliştirdikleri görülmektedir. Yahudilerin öteden beri bu amaçla kullandıkları 

en meşhur sözleşmelerden biri İslam hukukundaki mudarebe akdine benzeyen ve 

itibari bir ortaklık sözleşmesi özelliği taşıyan heter iska’dır. Temelinde tıpkı emek-

sermaye ortaklığı olarak bilinen mudarebe akdinde olduğu gibi bir tarafın sermaye 

öbür tarafın emek ortaya koyduğu bir ortaklık söz konusudur ancak mudarebeden 

ayrıldığı yönleri bulunur. Gerek heter iska gerekse mudarebe günümüzde finansman 

ihtiyacının karşılanması amacıyla iki din mensupları tarafından kullanılmaktadır. 

Diğer bir uygulama ise İslam hukukunda bey’u’l-îne olarak adlandırılan ve peş peşe 

yapılan iki satış sözleşmesinden müteşekkil bir uygulamadır. Vadeli olarak alınan 

mal peşin olarak daha ucuza aynı kişiye satılır ve böylelikle nakit ihtiyacı 

karşılanmış olur. Bu türde bir işlem iki dinin hukukçuları tarafından da faizli borç 

almaktan farksız olarak görülmüş ve yasaklanmıştır.1319 İslam hukukunda Bey‘ bi’l-

vefâ olarak bilinen “sale and leaseback/sat ve geri kirala” işleminde de kişi bir malını 

önce satmakta daha sonra parasını ödeyip geri alana kadar kira ödeyerek malı 

kullanmaktadır. Bu uygulama da İslam alimlerinin çoğunluğunca caiz görülmez. 

Yahudi hukukunda da benzer bir uygulamadan söz edilir. Bu yöntemde borç alan kişi 

taşınmaz bir malını ipotek olarak alacaklıya vermekte ve alacaklının kiracısı olarak 

 
1317 Cohen, The Development of the Prohibition Against Usury in Jewish Law, 109; Ramban, 

Commentary on the Torah, Deuteronomy 23:20; Tora ve Aftara, 5/21; Meir Tamari, “With All Your 

Possessions” Jewish Ethics and Economic Life, 167,187. 
1318 B.Talmud, Bava Metzia 71a:2; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 5:2; Karo, Shulchan Arukh, 

çev. Sefaria, Yoreh De’ah 129:1. 
1319 Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 4/163; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/260; B.Talmud, Bava Metzia 62b:9. 



251 

 

malı kullanıp ona kira ödemektedir. Alacaklının aldığı bu kira faiz olarak görüldüğü 

için bu işlem de yasaklanmıştır.1320 İki dinde de bu sayılan uygulamaların yanı sıra 

kimisi yasak kabul edilen kimisi de caiz görülen farklı yöntemler bulunmakta, 

geliştirilmekte ve bu yöntemler günümüzde özellikle faizsiz bankacılık sektörlerinde 

sıkça kullanılmaktadır. 

3.2.5. Kullanım Ödüncü Sözleşmesi 

İslam hukukunda âriyet, Yahudi hukukunda ise şeilah olarak isimlendirilen 

kullanım ödüncü sözleşmesi, kullanıldığında tükenmeyen malların ödünç verilmesi 

üzerine kurulan bir sözleşmedir. Bu sözleşmeye Yahudi hukukunda genelde tüketim 

ödüncü sözleşmesi ve emanet sözleşmesi işlenirken değinilmekte, İslam hukukunda 

ise sözleşme ayrı bir başlık olarak işlenmektedir. Sözleşme Yahudi hukukuna göre 

yazılı ya da sözlü olarak kurulabilmekte, yazılı olarak kurulması tavsiye 

edilmektedir. Tarafların anlaşması üzerine ödünç alanın bir kinyan gerçekleştirmesi 

ile sözleşme kurulmaktadır. İslam hukukunda ise tarafların sözlü ya da fiili olarak 

icap ve kabulde bulunmaları ile akit tamamlanmakta, sözleşmenin yazıya geçirilmesi 

zorunlu kılınmamaktadır.  

Sözleşmenin kurulması ile birlikte ödünç alan kişi malın sorumluluğunu 

üzerine almaktadır. Bu sorumluluğunun sınırları konusunda farklı yaklaşımlar 

bulunur. Yahudi hukukundaki üç emanetçi türünden biri sayılan ödünç alan kişi sırf 

kendi yararı için malı elinde bulundurması ve herhangi bir ücret de ödememesi 

nedeniyle en üst düzey sorumluluğa sahip kabul edilir. Bu nedenle malı kullanım 

amacından farklı bir amaçla kullanırsa malın başına her ne gelirse gelsin tazminle 

yükümlü tutulur. Kullanım amacına uygun şekilde kullanması hâlinde şahit getirmesi 

şartıyla tazminle sorumlu tutulmaz.1321 İslam hukukuna göre de ödünç alanın kasıt 

veya kusuru sonucu mala zarar gelirse ödünç alan tazminle yükümlü kılınır. Malı 

 
1320 Bayındır, “Bey‘ Bi’l-Vefâ”, DİA, 6/21; B.Talmud, Bava Metzia 68a:9; Maimonides, MT, Creditor 

and Debtor 5:15. 
1321 B.Talmud, Bava Metzia 96b:17-97a:2; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:1-3; Quint, A 

Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/194-196. 



252 

 

normal şekilde kullanırken gelen zarardan ise sorumlu tutulmaz.1322 Ödünç alanın 

tazminle yükümlü olmamayı ya da her durumda yükümlü olmayı şart koşması İslam 

hukukunda geçerli kabul edilmemekte ve sözleşme şartsız kurulmaktadır.1323 Yahudi 

hukukunda ise taraflar bu şekilde şart koşarak hangi durumlarda ödünç alanın 

sorumlu olacağını belirleyebilir. Ödünç alan kişinin mal sahibinden izinsiz olarak 

malı başkasına ödünç vermesi Yahudi hukukunda yasaklanmıştır. Şayet verir de mala 

zarar gelirse sorumlu tutulur.1324 İslam hukukunda bu noktada iki farklı görüş 

serdedilmiştir. Hanefîler kullanımı kişiden kişiye değişmeyen malların ödünç 

verilebileceğini söylerler. Mâlikîler de ödünç malın başkasına ödünç verilebileceğini 

söylerken Şâfiî ve Hanbelîler buna izin vermezler.1325 

Ödünç alanın mal ile ilgili yukarıda zikredilen sorumluluğu Yahudi hukukunda 

ve Mâlikîler hariç İslam hukukunda çoğunluğun görüşüne göre malı teslim alması ile 

başlar. Mâlikîler icap ve kabulün hemen ardından malın sorumluluğunun ödünç alana 

geçtiği görüşündedir.1326 Malın iade edilmesi ile ödünç alandan sorumluluk 

kalkmaktadır. Malın mal sahibine ya da onun tayin ettiği vekiline bırakılması hâlinde 

sorumluluğun ödünç alandan kalkacağı hususunda iki hukuk sisteminde görüş 

ayrılığı bulunmaz. Mal sahibinin tayin etmediği birine teslim etmesi hakkında ise 

farklı görüşler mevcuttur. Yahudi hukukunda bu durumda ödünç alan malın başına 

geleceklerden sorumlu tutulur.1327 Hanefîler ve Mâlikîler mal sahibinin ailesinden 

birine, işçisine ya da onun mülküne bırakması hâlinde sorumluluğun üzerinden 

 
1322 İbnü’l-Münzir, el-İcmâ‘, 117; İbn Hazm, Merâtibü’l-icmâ‘, 95; Bâbertî, el-ʿİnâye, 9/7; Mâverdî, 

el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/118; Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/135; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1396; 

İmam Mâlik, el-Müdevvene, 4/447; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 6/211; Merdavî, el-İnṣâf, 15/92-93. 
1323 Sâvî, Bulġatü’s-sâlik, 3/574; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/342; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 

2/328. 
1324 B.Talmud, Bava Metzia 29b:10-12, Gittin 29a:17; Maimonides, MT, Hiring 1:4; Ganzfried, Kitzur 

Shulhan Arukh, 185:2; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/190. 
1325 Kudûrî, el-Muḫtaṣar, 133; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/281; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/269; 

Şenkītî, Levâmi‘u’d-dürer, 10/418; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/218; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/347; 

Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/127; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/190. 
1326 The Mishnah, Baba Metzia 8:3; B.Talmud, Bava Kamma 104a:5; Maimonides, MT, Borrowing 

and Deposit 3:1; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/180-181; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 

6/214; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/47; Cündî, et-Tavżîḥ, 6/493; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-

mâliyye, 20/489-490. 
1327 B.Talmud, Bava Metzia 98b:16; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 3:2. 



253 

 

kalkacağı görüşündedir.1328 Şâfiîler ve Hanbelîler mal sahibinin yerine geçebilecek, 

sahibi yerine malın kendilerine teslim edilmesi adet olmuş kişilere bırakılabileceği 

ancak mülküne bırakılması hâlinde sorumluluğun kalkmayacağını belirtirler.1329 

Özetle malın mal sahibinin tayin etmediği birine bırakılması durumunda Yahudi 

hukukunda ödünç alandan sorumluluk kalkmamakta, İslam hukukunda ise genel 

görüş kişinin eşi gibi malını teslim almasının normal karşılanacağı kişilere bırakması 

hâlinde sorumluluk kalkmaktadır. 

Sözleşmenin sona ermesi konusunda tüketim ödüncü sözleşmesindeki ihtilafın 

benzeri burada da bulunur. Sözleşmenin belirli bir süreliğine kurulması hâlinde 

Yahudi hukukuna göre mal sahibi süre bitmeden malı geri isteyemez.1330 Mâlikîler 

hariç İslam alimlerinin çoğunluğu ise akdin iki taraf için de bağlayıcı olmayan bir 

akit olduğu bu nedenle mal sahibinin dilediği zaman malı geri isteyebileceği 

görüşündedir. Mâlikîlere göre süre bitene kadar mal sahibi cayamaz.1331 Süresiz 

kurulması hâlinde ise mal sahibinin dilediği vakitte isteme hakkı vardır. Taraflardan 

birinin ölümü hâlinde İslam alimlerinin çoğunluğuna göre sözleşme sona ererken 

Mâlikîlere göre süreli olarak kurulan sözleşme sona ermez ödünç alanın mirasçıları 

süre içerisinde malı kullanabilir.1332 Bu hususta Yahudi hukuku da Mâlikîlerle aynı 

görüştedir.1333 

3.2.6. Emanet Sözleşmesi 

  Malın bir süreliğine saklanması için başkasına bırakıldığı sözleşme türü olan 

emanet/saklama sözleşmesi İslam hukukunda vedîa, Yahudi hukukunda ise pikadon 

olarak bilinir. Tevrat’ta emanetçinin sorumluluğuna dair hükümler içeren pasuklar 

 
1328 Şeybânî, el-Aṣl, 8/452; Kādîhan, Fetâvâ Ḳāḍîḫân, 3/279; Merginânî, el-Hidâye, 3/221; Ḫaraşî, 

Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/128; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/273. 
1329 Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/131; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/51; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

7/344-345; Merdavî, el-İnṣâf, 15/100. 
1330 Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/185. 
1331 Merginânî, el-Hidâye, 6/232; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1388; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 7/350; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/49-50; Kādî Abdülvehhâb, el-İşrâf, 2/623; İbn Rüşd, 

Bidâyetü’l-müctehid, 4/97. 
1332 İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 5/426; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/219; İbn Âbidîn, 

Reddü’l-muḫtâr, 5/686. 
1333 B.Talmud, Bava Kamma 112a:8, Ketubot 34b:6; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 1:5. 



254 

 

yer alır.1334 Kur’an-ı Kerim’de ise sözleşmenin meşruluğuna delil getirilen ve 

emanetlerin sahibine iade edilmesini emreden ayetler bulunmaktadır.1335 Talmud’da 

ve hadislerde de sözleşme ile alakalı rivayetler yer almaktadır. Sözleşme Yahudi 

hukuku kaynaklarında işlenirken emanetçinin ücretli ya da ücretsiz olması diğer bir 

deyişle emanetçinin malı karşılıksız saklaması ile karşılık alarak saklaması arasında 

ayrım yapılır ve bu iki emanetçinin sorumluluk düzeyinin farklı olduğu belirtilir. 

İslam hukukunda ise sözleşme ücretsiz emanetçi üzerinde işlenmekte ve emanetçinin 

ücret almasının cevazı ve ücretli emanetçinin tazmin sorumluluğu ile ilgili farklı 

görüşler bulunmaktadır.1336  

 Yahudi hukukunda emanet sözleşmesi ücretsiz olarak, mal sahibinin teklifini 

emanetçinin açıkça ya da ima ile kabul etmesi ve malı alması (meşihah) ile 

kurulmaktadır. Ücretli olarak da bu şekilde kurulmakla birlikte buna ek olarak mal 

sahibi malının korunmasına karşılık emanetçi için bir şey yapmakta veya ona bir şey 

vermektedir.1337 İslam alimleri de emanetçinin mal sahibi tarafından yapılan icabı 

sözlü ya da fiili şekilde kabul etmesi ile sözleşmenin kurulacağında hemfikirdir.1338 

 Emanet sözleşmesi ile ilgili en önemli konulardan biri, belki de en önemlisi, 

emanet mala zarar gelmesi hâlinde emanetçinin zararı tazminle yükümlü olup 

olmadığı konusudur. Bu nedenle bu konu üzerinde, özellikle Yahudi hukukunda, 

daha çok durulduğu görülür. Yahudi hukukundaki ücretsiz emanetçi (şomer hinam) 

ile İslam hukukundaki ücretsiz emanetçi (mûda‘) benzer sorumluluk düzeyine 

sahiptir. İkisi de kasıt ve kusuru olması hâlinde mala gelen zarardan sorumlu 

tutulmakta, aksi hâlde sorumlu tutulmamaktadır. Fakat Yahudi hukuku ücretsiz 

 
1334 Ex. 22:6-14, Lev. 5:20-26. 
1335 el-Bakara 2/283, en-Nisâ 4/58, el-Mâide 5/2, el-Enfâl 8/27. 
1336 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/151; İbn Âbidînzâde, Tekmiletü Reddi’l-muḥtâr, 8/471; Şirbînî, 

Muġni’l-muḥtâc, 4/126; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/74; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/402; İbn 

Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/95. 
1337 B.Talmud, Bava Kamma 79a:13, Bava Metzia 81b:6-7, 99a:14; Maimonides, MT, Hiring 2:8; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/8-9; The Mishnah, Baba Metzia 6:6. 
1338 İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/273; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/662; Nevevî, Ravżatü’ṭ-

ṭâlibîn, 6/325; İbn Hacer el-Heytemî, Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/101; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/252; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/403. 



255 

 

emanetçiden sorumlu tutulmaması için yemin etmesini de ister.1339 Emanetçi, malın 

muhafazası ile ilgili bir kez kusurlu davrandığında Yahudi hukukuna ve Şâfiî ve 

Hanbelî mezheplerine göre bu kusuru ortadan kalksa dahi malın başına geleceklerden 

sorumlu olur. Hanefî ve Mâlikîlere göre ise kusurlu davranışı ortadan kalkınca 

tazmin yükümlülüğü de kalkar.1340 Yahudi hukukundaki ücretli emanetçi (şomer 

sahar) ücretsiz emanetçinin sahip olduğu bu sorumlulukları taşımakla birlikte buna 

ek olarak ondan malın çalınması veya kaybolması durumlarında ihmalkâr 

davranmamış olsa bile malın kendisinde olmadığına dair yemin etmesi istenmekte ve 

tazminle yükümlü tutulmaktadır.1341 Sonuçta emanet mala zarar gelmesi hâlinde 

emanetçinin tazminle yükümlü olup olmayacağı konusunda şöyle bir tablo ortaya 

çıkmaktadır: 

 İslam Hukuku Yahudi Hukuku 

 Ücretsiz Emanetçi Ücretsiz Emanetçi Ücretli Emanetçi 

Kasıt veya 

Kusur 

Bulunmaması 

Tazminle yükümlü 

değil. 

Tazminle yükümlü 

değil ancak yemin 

eder. 

Tazminle yükümlü 

değil ancak yemin 

eder. 

Kasıt veya 

Kusur 

Bulunması 

Tazminle 

yükümlüdür. 

Tazminle 

yükümlüdür. 

Tazminle 

yükümlüdür. 

Malın Çalınması 

ya da 

Kaybolması 

Kasıt veya kusuru 

yoksa tazmin etmez. 

Kasıt veya kusuru 

yoksa tazmin etmez 

ancak yemin eder. 

Tazminle 

yükümlüdür ayrıca 

yemin eder. 

Tablo 6. İki hukuk sistemine göre emanetçinin tazmin sorumluluğu. 

 Emanetçinin kusurlu olması hâlinde mala gelen zarardan sorumlu tutulması 

akıllara nelerin kusurlu bir davranış sayılacağını getirir. İki hukuk sistemi de malın 

cinsine ve örfe uygun şekilde muhafaza edilmemesini ihmalkârlık olarak kabul 

 
1339 Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/109; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/672; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1321; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/330; Gazzâlî, el-Vasîṭ 4/503; ‘Adevî, Hâşiyetü'l-‘Adevî, 

2/277; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/406; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/259; The Mishnah, Shebuoth 8:1, 

Baba Metzia 7:8; B.Talmud, Pesachim 31b:9; Jerusalem Talmud, Bava Metzia 7:6:1; Maimonides, 

MT, Borrowing and Deposit 4:1,2,4, Hiring 1:2; Kulp, English Explanation of Mishnah, Bava Metzia 

7:8:3. 
1340 Yıldırım, “Vedîa”, DİA, 42/597; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:1. 
1341 Maimonides, MT, Hiring 1:2; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/5,10. 



256 

 

etmekte ve bu durumda emanetçiyi sorumlu tutmaktadır. Bununla ilgili bazı malların 

nasıl muhafaza edileceğine dair dönemin şartları çerçevesinde, altın ve gümüşün 

kilitli kutuda, hayvanların ahırda saklanması gibi örnekler verilmektedir.1342 

Emanetçinin malı mal sahibinden izinsiz kullanması ve mal çalınırken görüp gücü 

yeteceği hâlde müdahale etmemesi durumları da iki hukuk sisteminde de kusur 

sayılır.1343 Mal sahibinden izin almadan malı kendi malı ya da başkasının malı ile 

birbirinden ayırması zor olacak şekilde karıştırması hâlinde emanetçi İslam 

alimlerinin çoğunluğa göre tazminle yükümlü olur.1344 Yahudi hukuku da 

emanetçinin ölçüsü veya tartısı bilinmeyen malı kendi mallarıyla karıştırmasını ihmâl 

kabul etmekte ve emanetçiyi tazminle yükümlü tutmaktadır.1345  

 Emanetçinin tazmin sorumluluğu ile ilgili yukarıda bahsedilen hükümlerin 

geçerliliği konusunda Yahudi hukuku bazı malları istisna tutmaktadır. Emanet 

bırakılan malın taşınmaz mal, köle, ticari senet, Yahudi olmayan birine ait mal veya 

mabede adanmış bir mal olması hâlinde malın çalınması ya da kaybolması 

durumunda ücretli emanetçinin tazmin yükümlülüğü, ücretsiz emanetçinin de yemin 

yükümlülüğü bulunmaz. Kabul gören görüşe göre emanetçinin bu malların 

korunması noktasında ihmalkâr davranması hâlinde ise tazminle yükümlü olacağı 

belirtilir. Bu malların istisna edilmesinin nedeni Tevrat’ın ilgili pasuklarında1346 bu 

mallara işaret edilmemesiyle açıklanır.1347 İslam hukuku ise emanet olarak bırakılan 

mallarla ilgili bir ayrıma gitmez. 

 
1342 İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/259; Gazzâlî, el-Vasîṭ, 4/503; Şeyhîzâde, Mecmaʿu’l-enhur, 2/343; İbn 

Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 5/672; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1321; Maimonides, MT, 

Borrowing and Deposit 4:2,4; B.Talmud, Pesachim 31b:9, Bava Metzia 42a:7-9. 
1343 İbnü’l-Münzir, el-İcmâ‘, 116; İbnü’l-Kattân, el-İḳnâʿ, 2/168; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/211; 

Kadrî Paşa, Mürşidü’l-ḥayrân, 116; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/79; ‘Adevî, Hâşiyetü’l-

‘Adevî, 2/278; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/419; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/274; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 7/92; Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:7,8, 5:6; B.Talmud, Bava Metzia 35a:8; 

Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 291:7. 
1344 Hammâd, ‘Akdü’l-vedî‘a, 101; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 6/213; İbn Hacer el-Heytemî, 

Tuḥfetü’l-muḥtâc, 7/123; Zekeriyyâ el-Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 3/80; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/258. 
1345 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 4:7,8, 5:6; B.Talmud, Bava Metzia 35a:8; Karo, 

Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 291:7. 
1346 Ex. 22:6-13. 
1347 The Mishnah, Shebuoth 6:5, Baba Metzia 4:9; B.Talmud, Shevuot 42b:12,17-18, Bava Metzia 

56a:12, 57b:12-18; Maimonides, MT, Hiring 2:3,5. 



257 

 

 Emanetçinin tazmin yükümlülüğüne dair koşulan şartlar konusunda iki hukuk 

sistemi farklı düşünmektedir. Yahudi hukuku taraflara tazmin sorumluluğunun 

sınırlarını aralarında belirleme imkânı tanır. Taraflar yerine getirilmesi mümkün olan 

şartlar koşabilir ve anlaşmaları hâlinde bu şartlar bağlayıcı olur. Bu nedenle 

emanetçinin tazminle yükümlü olduğu durumlarda tazminden muaf kabul edilmesi, 

yemin etmesi gereken hâllerde yemin etmemesi ya da bunun aksine emanetçinin 

tazminle yükümlü olmadığı durumlarda dahi tazminle sorumlu tutulması gibi şartlar 

geçerli kabul edilir.1348 İslam hukuku ise taraflara bu hakkı tanımaz. Bu tarzda bir 

şart geçersiz sayılır. Emanetçiye fazladan tazmin yükümlülüğü yükleme ya da onu 

tazminden muaf tutma gibi koşullar sanki hiç şart koşulmamış gibi kabul edilerek 

sözleşme kurulur.1349 

3.2.7. Kira Sözleşmesi 

Konusu taşınır ya da taşınmaz mal olan kira sözleşmesi (Lat. Locatio-

conductio rei) hem İslam hem de Yahudi hukukunda konusu iş gücü olan hizmet 

sözleşmesini de içine alan icâre ve sehirut başlıkları altında ele alınır. Sözleşme ile 

ilgili Kur’an-ı Kerim’de sözleşmenin cevazına delil olarak kullanılan ayetler, 

Tevrat’ta da kiracının tazmin sorumluluğuna dair bir pasaj yer almaktadır.1350 Kira 

sözleşmesi satış sözleşmesinin süreli olarak yapılanı kabul edilir ve bu nedenle satış 

sözleşmesi ile benzer şekilde kurulur. Yine aynı nedenle taraflarda satış sözleşmesi 

yapabilecek ehliyete sahip olma şartı aranır.1351 

Bir süreliğine başkasının malını kullanması hasebiyle kiracının mala karşı bazı 

sorumlulukları bulunur. İki hukuk sistemi de kira konusu malın kiracının elinde 

emanet hükmünde olduğu görüşündedir. Bu nedenle kiracı kasıt veya ihmali 

 
1348 The Mishnah, Baba Metzia 7:10; Maimonides, MT, Hiring 2:9; B.Talmud, Bava Metzia 94a:2; 

Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 38:5; Elon, “Contract”, EJ, 5/193; The Tosefta, 

4/121. 
1349 Kudûrî, et-Tecrîd, 3/3281; İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/274; Nevevî, el-Mecmûʿ, 15/50-51; 

Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 6/393; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/95; İbn Kudâme, el-Muġnî, 9/258; 

Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/335; Hammâd,‘Akdü’l-vedî‘a, 48-49. 
1350 et-Talâk 65/6, el-Kasas 28/27; Ex. 22:9-12. 
1351 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/176; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 2/332; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 5/373; 

Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 4/3; İbn Kudâme, el-Muġnî, 6/347; Quint, A Restatement of Rabbinic 

Civil Law, 9/81; B.Talmud, Bava Metzia 56b:8; Maimonides, MT, Sales 1:18, 13:17; Karo, Shulhan 

Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 227:35; Kadushin, Jewish Code of 

Jurisprudence, 1/139. 



258 

 

bulunmadığı durumlarda mala gelen zarardan sorumlu tutulmaz. Kasıt ya da kusuru 

sonucu mala zarar gelmişse tazmin eder.1352 İki hukuk sistemi de kiracının malı 

kiralanma amacından daha külfetli bir işte kullanması hâlinde kusurlu sayılacağı ve 

mala gelen zararı tazminle yükümlü olacağı konusunda hemfikirdir. Bu duruma 

genelde İslam hukukunda oturmak için ev kiralayıp demircilik yapma,1353 Yahudi 

hukukunda ise arpa taşıtmak için kiralanan hayvana buğday taşıtma ya da anlaşılan 

ağırlıktan daha fazla ağırlık taşıtma örnekleri verilir. Rabbi Moshe Isserles (MS 

1525-1572) bir Yahudi’nin binmesi için kiralanan hayvana Yahudi olmayan birinin 

binmesini de buna örnek olarak verir.1354 Yahudi hukuku malın çalınması ya da 

kaybolması hâllerinde ihmali bulunmasa dahi kiracının tazminle yükümlü olacağına 

ayrıca malın gerçekten çalındığına/kaybolduğuna dair yemin etmesi gerektiğine 

hükmetmektedir.1355 İslam hukukunda ise kira konusu mal emanet hükmünde 

olduğundan kiracı malı saklama konusunda kusurda bulunmamışsa tazmin etmez. 

Sonuç olarak kiracının kasıt, kusur ya da ihmali sonucu mala zarar gelmesi hâlinde 

tazminle yükümlü olacağı konusunda iki hukuk sistemi de aynı fikirdeyken malın 

çalınması ya da kaybolması durumlarında Yahudi hukukunun her hâlükârda kiracıyı 

tazminle yükümlü tuttuğu görülmektedir. 

Mala Gelen Zarar İslam H. Yahudi H. 

Kasıt/Kusur Sonucu Tazmin Eder Tazmin Eder 

Kasıt/Kusur Olmadan Tazmin Etmez Tazmin Etmez 

Daha Külfetli Bir İş 

Yapma Sonucu 
Tazmin Eder Tazmin Eder 

Çalınma, Kaybolma 
Kasıt veya Kusur Yoksa 

Tazmin Etmez 
Tazmin ve Yemin 

Eder 

Tablo 7. İki hukuk sistemine göre kiracının tazmin sorumluluğu. 

 
1352 Cessâs, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 3/395; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 5/226; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-

menhecî, 6/152-153; İbn Şâs, ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne, 3/936; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/113; 

B.Talmud, Baba Metzia 93a:16, Shevuot 49a:6; Maimonides, MT, Hiring 1:2; Quint, A Restatement of 

Rabbinic Civil Law, 9/5, 42-43. 
1353 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/206; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/630-631; el-Ḫin vd., 

el-Fıkhü’l-menhecî, 6/152; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/99. 
1354 The Mishnah, Baba Metzia 6:5; B.Talmud, Bava Metzia 80a:7-8; Maimonides, MT, Hiring 4:4,6; 

Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/50; Schechter - Greenstone, “Hiring and Letting”, TJE, 

6/407; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/49. 
1355 Maimonides, MT, Borrowing and Deposit 6:1, 8:2; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 

9/5; The Mishnah, Baba Metzia 7:8; B.Talmud, Bava Metzia 34a:9. 



259 

 

Kiracının kira konusu malı başkasına kiralaması anlamına gelen alt kiralama 

yetkisi iki hukuk sisteminde de belirli şartlar dahilinde kiracıya tanınan bir haktır. 

İslam âlimlerinin çoğunluğu sözleşme süresi içerisinde kiracının malı başkasına 

kullandırabileceği ve kiraya verebileceği görüşündedir. Fakat ikinci kiracının mala 

daha çok zarar verebilecek, malı daha külfetli işte kullanacak birisi olmaması şartı 

aranır. Bu nedenle oturmak üzere ev kiralayan kiracı evi demircilik yapacak başka 

bir kişiye kiralayamaz.1356 Yahudi hukuku bu noktada taşınır taşınmaz mal ayrımına 

gitmekte ve taşınır malların sahibinden izin alınmadan kiralanamayacağını ancak 

taşınmaz malların belirli şartlar dahilinde alt kiralama yapılabileceğini 

belirtmektedir. Bu şartlardan biri İslam hukukçularının da ileri sürdüğü ikinci 

kiracının malı daha külfetli bir iş için kullanmaması şartıdır. Yine bu şart içerisinde 

de değerlendirilebilecek olan, alt kiralama yapılacak kişilerin ilk kiracılardan daha 

kalabalık olmaması şartı ile ikinci kiracının kötü itibarlı, mal sahibinin sevmediği biri 

olmaması şartı da ileri sürülen diğer şartlardır.1357 

Mal sahibi kiralayacağı malı kullanıma elverişli bir biçimde kiracıya teslim 

etmeli, malın kullanımı için olmazsa olmaz parçaların mevcut olduğundan emin 

olmalıdır. İslam hukukçuları belirli bir mal kiralandıktan sonra malda kullanmayı 

engelleyecek bir kusur bulunması hâlinde kiracının ayıp muhayyerliğine sahip 

olacağı ve dilerse sözleşmeyi feshedebileceği görüşündedir. Küçük kusurlar ise fesih 

hakkı vermemektedir.1358 Yahudi hukuku malın eksikliklerinin mal sahibi tarafından 

giderilip öyle kiraya verilmesi, kiracı eksikliklere rağmen malı kiralasa da mal 

sahibinin bu eksiklikleri gidermesi gerektiği yönünde hüküm vermektedir.1359 İki 

hukuk sisteminin de mal sahibine kira konusu malı satma hakkı tanıdığı 

 
1356 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/349; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/206; Maverdî, el-Ḥâvi’l-

kebîr, 7/408; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 9/72; Desûkī, Hâşiyetü'd-Desûkī, 4/11. 
1357 Maimonides, MT, Hiring 5:5; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/83; Rakover, “Lease 

and Hire”, EJ, 12/570. 
1358 İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/32; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/195-196; Nevevî, Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn, 

162; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/157-158; Ḫaraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 7/14; “İcâre”, MFK, 

1/275. 
1359 The Mishnah, Baba Metzia 8:7; B.Talmud, Bava Metzia 101b:18-20; Maimonides, MT, Hiring 

6:3; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/79; Kulp, English Explanation of Mishnah, Bava 

Metzia 8:7:2. 



260 

 

görülmektedir. Fakat sözleşme süresi sona erene kadar malın yeni sahibi kiracıyı 

malı kullanmaktan alıkoyamaz, evi boşaltmasını isteyemez.1360 

Sözleşmenin iki hukuk sisteminde de iki taraf için bağlayıcı bir sözleşme türü 

olduğu görülmektedir. Bu nedenle sözleşmenin belirli bir süreliğine geçerli olacağı 

kararlaştırılmışsa bu süre dolmadan tek taraflı olarak sözleşme sona 

erdirilememektedir. Süre dolduğunda sözleşme kendiliğinden sona ermektedir.1361 

Sözleşme konusu malın yıkılması, ölmesi gibi kullanılamayacak hâle gelmesi 

durumlarında sözleşmenin sonlanıp sonlanmayacağı konusunda ise iki dinin 

hukukçuları da kira konusu malın hususi olarak belirlemiş bir mal ya da herhangi bir 

mal olması arasında ayrıma gitmektedir. Kiralanan malın herhangi bir ev ya da araba 

değil de hususi olarak belirlenmiş bir ev veya araba olması ve bu malın 

kullanılamayacak hâle gelmesi durumunda iki hukuk sistemi de sözleşmenin sona 

ereceği ve mal sahibinin yeni bir mal temin etme zorunluluğunun olmadığı 

görüşündedir. Eğer yük taşıtma amacıyla herhangi bir hayvanın kiralanması gibi 

belirli özellikteki bir mal kiralanmamış ve mal kullanılamayacak hâle gelmiş ise bu 

durumda mal sahibi kiracıya yeni bir mal sağlamakla yükümlü kabul edilir.1362 

3.2.8. Hizmet Sözleşmesi 

İşçinin, emeğini bir süreliğine işverene tahsis etmesi hasebiyle bir nevi kira 

sözleşmesi olarak kabul edilen hizmet sözleşmesi ile alakalı olarak öncelikle iki dinin 

kutsal kitaplarına baktığımızda Kur’an-ı Kerim’de Hz. Şuayb’ın (a.s.) Hz. Musa’ya 

(a.s.) ücret karşılığında yanında sekiz ya da on sene çalışmayı teklif ettiği ve Hz. 

Musa’nın da bunu kabul ettiği bilgisine rastlamaktayız. Bu olay İslam hukukçuları 

 
1360 Kudûrî, et-Tecrîd, 7/3634; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/207; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 

6/156; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/48; B.Talmud, Bava Metzia 101b:11; Maimonides, MT, Hiring 6:11; 

Rakover, “Lease and Hire”, EJ, 12/571. 
1361 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/223; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/157; Ruhaybânî, Meṭâlibü 

üli’n-nühâ, 3/696; “İcâre”, MFK, 1/271; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/67,73; 

Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/145-146; Schechter - Greenstone, “Hiring and Letting”, 

TJE, 6/407. 
1362 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 2/361; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/196, 223; Zekeriyyâ el-

Ensârî, Esne’l-meṭâlib, 2/431; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/50-51; Sâvî, Bulġatü’s-sâlik, 2/275; Zuhaylî, 

el-Fıkhü’l-İslâmî, 5/3862; B.Talmud, Bava Metzia Bava Metzia 79a:7, 103a:11-14; Maimonides, MT, 

Hiring 5:2,6,7; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/71-72. 



261 

 

tarafından hizmet sözleşmesinin cevazına delil olarak kullanılmaktadır.1363 Tevrat’ta 

ise işçinin maaşının vaktinde ödenmesi gerektiği ve işçinin çalıştığı tarladan yeme 

hakkına sahip olduğu gibi doğrudan hizmet sözleşmesi ile alakalı birkaç emir ve 

yasağa rastlanmaktadır.1364 Sözleşmeye dair hadislerde ve Talmud’da daha geniş 

çaplı düzenlemeler bulunmaktadır. Sözleşme kira akdinin bir çeşidi sayıldığından 

kira akdi gibi kurulmakta ve taraflarda aynı ehliyet şartları aranmaktadır. 

İslam hukuku belirli bir işi tamamlaması ya da belirli bir süre çalışmasına göre 

işçiyi iki sınıfa ayırmakta ve farklı hükümlere tabi tutmaktadır. Terzi, marangoz gibi 

belirli bir işi yapması için tutulan ecîr-i müşterek talep eden herkese aynı vakitte iş 

yapabilmekte, işi tamamladıktan sonra ücreti hak etmekte ve belirli şartlar dahilinde 

işi başkasına yaptırabilmektedir. Memur, fabrika işçisi gibi belirli bir süre çalışması 

için tutulan ecîr-i hâs ise yalnızca işvereni adına iş yapmakta, sözleşme süresi 

içerisinde çalışmasa dahi ücreti hak etmekte ve kendisi adına çalışması için başkasını 

tutamamaktadır.1365 Yahudi hukuku da benzer şekilde işçi-yüklenici ayrımına 

gitmekte ve işçinin süre sonunda, yüklenicinin ise verilen işi tamamlaması ile ücreti 

hak edeceği belirtilmektedir. Ayrıca işçi iş saatleri içerisinde çalışmak zorundayken 

yüklenici dilediği vakitlerde çalışarak işini tamamlayabilmektedir.1366 İşçiyle ilgili 

Yahudi kaynaklarında en çok, işçinin işini aksatmasına sebebiyet verecek 

faaliyetlerden uzak durması gerektiği ve çalıştığı tarlanın ürünlerinden yeme hakkına 

sahip olduğu konuları üzerinde durulduğu görülmektedir. Özellikle işçinin çalıştığı 

tarlanın ürünlerinden ne kadar yiyebileceği, hangi ürünlerden yiyip hangilerinden 

yiyemeyeceği gibi konular detaylı işlenmektedir. 

İşçinin sorumluluklarının yanında iki dinin kaynaklarında da işverene de bazı 

sorumlulukların yüklendiği görülür. Bunların en başında geleni ve en çok üzerinde 

durulanı işçinin ücretini eksiksiz ve vaktinde ödeme yükümlülüğüdür. Bununla ilgili 

 
1363 el-Kasas 28/22-28. 
1364 Lev. 19:13, Deu. 23:25,26 24:14,15. 
1365 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 4/184; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 7/586; Nevevî, 

Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 5/228; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/246; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/154; Ḫaraşî, 

Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 7/26, 28; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/103, 106, 112; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-

mâliyye, 9/340; “İcâre”, MFK, 1/297. 
1366 Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/412; Schechter - Greenstone, “Hiring and Letting”, TJE, 6/40; 

Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 339:5-6 



262 

 

iki din de işvereni sıkı sıkıya tembihlemektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.) işçiye 

ücretinin henüz teri dahi kurumadan verilmesini söyleyerek ücretin bir an önce 

ödenmesi gerektiğine vurgu yapmış,1367 işçinin ücretini ödemeyenlere kıyamet günü 

düşmanlık edeceğini haber vermiştir.1368 Tevrat da işçinin ücretinin aynı gün güneş 

batmadan,1369 başka bir pasukta sabaha kalmadan ödenmesini emretmekte,1370 

Yahudi hukuk kitaplarında işçinin ücretinin ne zaman verilmesi gerektiğine dair 

detaylı bilgiler verilmektedir. Ancak bütün bunlar tarafların ödeme vaktini baştan 

kararlaştırmaması hâlinde geçerli olacak hükümlerdir.1371 İşverenin bir diğer 

yükümlülüğü de örf hâline gelmişse ya da başta bu yönde anlaşmışlarsa işçiye yemek 

vermektir. Ayrıca işveren işçiyi tutmuş ancak ona yapması gereken işi vermemişse 

de ona maaşını ödemek zorundadır.1372 

Sözleşme iki hukuk sisteminde de belirlenen sürenin dolması ya da verilen işin 

işçi tarafından tamamlanması ile sona ermektedir. Yahudi hukuku süre 

belirlenmemesi hâlinde sürenin örfe göre belirleneceğine hükmederken İslam 

hukukunda ecîr-i hâs’ın süre belirlenmeden çalıştırılması caiz görülmemektedir. 

Ecîr-i müşterek söz konusu olduğunda ise kendisine verilen işi yaptığında sözleşme 

sona ermektedir. Sözleşme iki hukuk sistemine göre de tarafların karşılıklı rızaları ile 

her an sonlandırılabilmektedir.1373 İslam hukuku taraflara tek taraflı olarak 

sözleşmeden cayma hakkı tanımazken Yahudi hukuku işverenin zarara uğramayacak 

olması şartıyla işçinin dilediği vakit işten ayrılabileceğine hükmetmektedir. Bir 

Yahudi’nin Tanrı’dan başkasına kul/köle olamayacağı, bu nedenle istediği vakitte 

işten ayrılabileceği, iradesi dışında çalışmaya zorlanamayacağı ifade edilir. İşveren 

 
1367 İbn Mâce, es-Sünen, 3/511; Ebû Ya‘lâ, el-Müsned, 9/72. 
1368 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 14/318; Buhârî, “Buyû‘”, 2227, 2270; İbn Mâce, es-Sünen, 3/510. 
1369 Lev. 19:13. 
1370 Deu. 24:15. 
1371 B.Talmud, Bava Metzia 110b:12; The Tosefta, 4/134; Maimonides, MT, Hiring 11:2; Karo, 

Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Choshen Mishpat 339:3-5; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 185:2; 

Sefer HaChinukh 588:3; Quint, A Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/170-171; Warhaftig, “Labor 

Law”, EJ, 12/413. 
1372 Bardakoğlu, “İcâre”, DİA, 21/386; Elon, “Labor Law”, EJ, 12/417. 
1373 Bardakoğlu, “İcâre”, DİA, 21/387; Warhaftig, “Labor Law”, EJ, 12/413-414. 



263 

 

de işçinin görevini yerine getirememesi gibi sebeplerden ötürü sözleşmeden 

cayabilmektedir.1374  

3.2.9. Bağışlama Sözleşmesi 

Meri hukukta bağışlama olarak geçen, dilimizde daha çok hediye vermek 

şeklinde kullanılan sözleşme türü İslam hukukunda hibe, Yahudi hukukunda ise 

mattanah olarak bilinmektedir. Kutsal kitaplarda bağışlama sözleşmesi ile alakalı 

hükümlere rastlanmamakta, yalnızca bağışlamada bulunmanın geçerliliğine dair 

referans gösterilen ifadeler yer almaktadır. Talmud’da ve hadislerde doğrudan 

bağışlama ile ilgili ahkama rastlamaktayız.  

Sözleşmenin kurulması için tarafların sahip olması gereken ehliyet konusunda 

iki hukuk sisteminin de bağış yapan taraf ile yapılan taraf arasında ayrıma gittiği 

görülür. Zira bağışlama karşılıksız yapılan bir sözleşmedir ve bir tarafta eksilme 

diğer tarafta ise artma meydana getirir. Bu da eksilme meydana gelen tarafın daha 

fazla ehliyet şartı taşımasını gerekli kılar. Yahudi hukuku bağışta bulunacak tarafta 

akıl sahibi olma ve sorumluluk sahibi olma şartlarını arar. Taşınır-taşınmaz mal 

arasında da fark gözeten Yahudi hukuku zihinsel engellilerin her türlü bağışını, sağır-

dilsizlerin ve çocuğun taşınmaz mal bağışını geçersiz görür.1375 İslam hukukunda 

taşınır-taşınmaz mal ayrımı olmaksızın âkıl, bâliğ ve reşit kimselerin hibe 

yapabileceği, akıl hastalarının, ergenliğe girmemiş çocukların ve sefih kimselerin 

hibesinin geçersiz olacağı belirtilir.1376 Hediyeyi kabul etme noktasında da bir ayrıma 

giden Yahudi hukuku başkası adına hediye kabul edecek kişilerde kendisi hediye 

alacak olanlara nispetle daha sıkı şartlar arar. Akıl sağlığı yerinde olmayanlar ne 

kendileri ne de başkası adına hediye alamazken, sağır-dilsizler sadece kendileri adına 

kabul edebilmektedir. Kendisine verilen taş ve cevizi birbirinden ayırt edebilecek 

temyiz gücüne sahip olan çocuk kendi adına, yetişkinler ise hem kendi adına hem 

başkası adına hediye alabilirler. Anne karnındaki bebeğe yapılan bağış ise geçersiz 

 
1374 B.Talmud, Bava Kamma 116b:14, Bava Metzia 10a:11; Maimonides, MT, Hiring 9:4; Quint, A 

Restatement of Rabbinic Civil Law, 9/133. 
1375 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590; Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664. 
1376 İbn Nüceym, el-Baḥrü’r-râʾiḳ, 7/284; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 4/98; Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ, 

10/127; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1515-1516; “Hibe”, MFK, 42/122. 



264 

 

kabul edilir.1377 İslam hukuku bağış kabul etmenin kişinin sırf yararına olan bir işlem 

olması hasebiyle kabul eden tarafta sadece hayatta olma şartını arar. Fakat temyiz 

çağına gelmemiş çocukların hibeyi kendileri adına yasal temsilcilerinin teslim 

almaları gerekir. Cenine yapılan bağış ise İslam alimlerinin çoğunluğuna göre 

geçersizdir.1378 Son olarak Yahudi hukuku bağışlama sözleşmesinde de din birliğini 

önemsemekte ve Yahudi olmayanlara karşılıksız bağışlamada bulunulamayacağına 

hükmetmektedir. “Kendiliğinden ölen hiçbir hayvanın etini yemeyeceksiniz. Onu, 

yemesi için kentlerinizde yaşayan bir yabancıya verebilir ya da (dışarıdan) bir 

yabancıya satabilirsiniz.”1379 pasuğu buna delil olarak gösterilir. Yahudi 

olmayanların vekil ve müvekkilliğinin geçersiz görülmesi nedeniyle de onların bir 

Yahudi adına hediye alması ya da bir Yahudi’nin onlar adına hediye alması geçersiz 

kabul edilir.1380 İslam hukukunda ise böyle bir ayrıma gidilmez. 

 Yahudi H. İslam H. 

 Bağışta 

Bulunma 
Bağış Kabul 

Etme 

Bağışta 

Bulunma 
Bağış Kabul 

Etme 

Cenin     

Zihinsel Engelli     

Temyiz Öncesi Taşınır Mal 
  Veli/Vasi 

Teslim Alır 

Temyiz Sonrası Taşınır Mal Kendi Adına  
 

Sağır Dilsiz Taşınır Mal Kendi Adına   

Yetişkin     

Tablo 8. İki hukuk sisteminde şahıs gruplarının bağışlama sözleşmesine taraf olabilme durumları. 

 Yapılan bağışlama işleminin geçerlilik kazanabilmesi için iki hukuk sistemi de 

bazı şartlar ileri sürmektedir. Öncelikle Yahudi hukuku malın mülkiyetinin 

aktarılması için kinyan gerçekleştirilmesini şart koşmaktadır.1381 Benzer şekilde 

 
1377 B.Talmud, Gittin 64b:9, Eruvin 79b:11; Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 4:6-7; 

Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 5/1010-1011; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 210:1; Albeck, “Gift”, EJ, 7/590. 
1378 Bardakoğlu, “Hibe”, DİA, 17/422; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1517; İbn Kudâme, el-

Muġnî, 8/252; Zeylaî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/186; Gazzâlî, el-Vasîṭ, 4/242; Dübyân, el-Muâmelâtü’l-

mâliyye, 18/479. 
1379 Deu. 14:21. 
1380 B.Talmud, Avodah Zarah 20a:4-7, Bava Metzia 72a:2; Maimonides, MT, Ownerless Property and 

Gifts 3:11, 4:6; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 5/1010. 
1381 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:1; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. 

Passamaneck, Hoshen Mishpat 192:1, 195:1, 197:5, 200:2, 202:1. 



265 

 

Hanefî ve Şâfiî mezhepleri bağış kabul eden tarafın malı kabzetmesini, Hanbelîler de 

malın ölçülen ve tartılan mallardan olması hâlinde malı kabzetmesini gerekli 

görür.1382 İki hukuk sistemi de satış sözleşmesine konu olan mallarda aradığı şartları 

hibe edilecek malda da aramaktadır. Dolayısıyla malın mevcut, malum, muayyen ve 

kişinin mülkiyetinde olması gerekir.1383 Yine iki hukuk sistemi de bağışlamanın icbar 

altında yapılmamasını gerekli görür.1384 Bu ortak şartlara ek olarak farklı şartlar da 

ileri sürülür. Yahudi hukuku hibenin gizli olarak yapılmamasını, bir şarta bağlı bağış 

yapılmışsa o şartın yerine getirilmesini, bağışlamanın ölümden sonraya izafe 

edilmemesini ve bir olayın gerçekleşeceği düşüncesiyle yapıldıysa o olayın 

gerçekleşmesi koşullarını ileri sürer.1385 İslam hukuku da malın mütekavvim 

olmasını ve bağışlamanın gelecek zamana izafe edilmemesini şart koşmaktadır.1386 

 Sözleşme İslam hukukuna göre malın, bağışlanan kişi tarafından teslim 

alınması ile bağlayıcı hâle gelmektedir. Dolayısıyla icap ve kabul gerçekleşse de mal 

teslim alınmadan önce hibeden cayılabilir ancak ahlaken hoş görülmez.1387 Yahudi 

hukuku da kinyan gerçekleştirilmeden önce sözlü olarak yapılan bağışlama vaadini 

bağlayıcı görmez. Fakat verilmesi vadedilen hediyenin makul kıymette olması 

hâlinde vaadin yapıldığı kimsenin bu vaade itimat edeceği ve beklenti içine gireceği 

gerekçesiyle böyle bir vaatten dönen kınanır ve güvenilmeyecek biri olarak nitelenir. 

 
1382 Semerkandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ, 3/161;ْDimyâtî, İ‘ânetü’t-tâlibîn, 3/168; Ebü’l-Ferec İbn Kudâme, 

eş-Şerḥu’l-kebîr, 17/14. 
1383 B.Talmud, Bava Batra 63a:6; Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:5, Sales 22:1,5; 

Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen Mishpat 209:4, 211:1; Hirsch vd., 

“Gifts”, TJE, 5/664; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 6/240; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1499-1500, 1502; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/534; Begavî, et-Tehẕîb, 4/529; Kelvezânî, 

el-Hidâye, 339; İbn Kudâme, el-Muġnî, 8/249; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/123. 
1384 Albeck, “Gift”, EJ, 7/590; Hirsch vd., “Gifts”, TJE, 5/664; Maimonides, MT, Sales 10:3; İbn 

Hacer, Fetḥu’l-bârî, 12/320; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 20/279; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-

Hükkâm, 2/1517. 
1385 Maimonides, MT, Ownerless Property and Gifts 3:6, 5:1; B.Talmud, Bava Batra 40b:4-5, 132a:9, 

137b:5; The Tosefta, 3/72; Albeck, “Gift”, EJ, 7/590. 
1386 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/119; el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 6/124; Ruhaybânî, Meṭâlibü 

üli’n-nühâ, 4/399; İmrânî, el-Beyân, 8/122; Kelvezânî, el-Hidâye, 339; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḫtâr, 

4/341; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1489. 
1387 Kalyubî - Umeyra, Hâşiyetâ Kalyûbî ve Umeyra, 3/114; Makdisî, el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde, 315; 

Mevsılî, el-İḫtiyâr, 3/48-49. 



266 

 

Kinyan gerçekleştikten sonra ise cayılamaz.1388 İslam hukukunda da kabzetme işlemi 

gerçekleştikten yani mal teslim alındıktan sonra Hanefîler hariç çoğunluğa göre 

bağışta bulunan taraf artık cayamaz. Hanefîler ise ilgili başlıkta zikredildiği üzere 

yalnızca bazı engelleyici sebeplerin bulunması hâlinde cayamayacağı 

görüşündedir.1389 

3.2.10. Kefalet Sözleşmesi 

İslam hukukunda kefalet, Yahudi hukukunda arvut olarak isimlendirilen 

sözleşme iki hukuk sisteminde de bir borcun ödenmesi veya şahsın getirilmesi gibi 

bir sorumluluktan dolayı kurulabilmektedir. Sözleşme ile ilgili kutsal kitaplarda 

düzenlemeler bulunmasa da sözleşmenin cevazına dair deliller yer almaktadır. Bu 

noktada hem Kur’an’dan hem de Tevrat’tan kefaletin cevazına delil olarak getirilen 

ayet ve pasuğun aynı olayın farklı kesimleri olması ilginçtir.1390 Bahsedilen olay Hz. 

Yusuf’un (a.s.), kardeşlerine kendisinden tahıl almak istiyorlarsa yanlarında 

getirmedikleri kardeşleri Bünyamin’i de getirmelerini şart koşması sonucu 

yaşananlardır. Tevrat’ta referans olarak gösterilen pasukta bu olay sonrası Hz. 

Yakup’un Bünyamin’i göndermek istememesi üzerine Yahuda’nın Bünyamin’i sağ 

salim geri getireceğine kefil olması anlatılmaktadır. Kur’an-ı Kerim’deki delil olarak 

kullanılan ayet ise olayın devamında yaşananlardır. Kardeşler Bünyamin’i de 

yanlarına alarak Hz. Yusuf’a gelmiş, tahılları almış ve geri dönmek için 

hazırlanmaktadır. Bu sırada bir görevli kralın su kabını aradıklarını ve onu getirene 

bir deve yükü ödül verileceğini söyler ve buna kefil olduğunu ekler.1391 Her ne kadar 

kaynak olarak kullanılan pasukta ve ayette tam anlamıyla bir kefalet olduğundan söz 

edilemese ve kefil olacağını söyleyen kimseler geçmiş dönemde yaşamış üstelik 

peygamber dahi olmayan kimseler olsalar da kutsal kitapların bir konuyu gereksiz 

yere zikretmeyeceği ve az sözle çok şey anlattığı inancından olsa gerek iki hukuk 

 
1388 Maimonides, MT, Sales 7:9, Ownerless Property and Gifts 4:2; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 

62:17; B.Talmud, Bava Metzia 49a:11; Karo, Shulhan Aruch, çev. Stephen M. Passamaneck, Hoshen 

Mishpat 204:8; Albeck, “Gift”, EJ, 7/590. 
1389 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/117-118; Begavî, et-Tehẕîb, 4/537; Nevevî, el-Mecmûʿ, 15/383; 

Ebü’l-Ferec İbn Kudâme, eş-Şerḥu’l-kebîr, 17/83; Recrâcî, Menâhicü’t-tahsîl, 9/389; Nesefî, Kenzü’d-

deḳāʾiḳ, 538; Bâbertî, el-ʿİnâye, 9/42; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/1534.  
1390 B.Talmud, Bava Batra 173b:9; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/373; Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/161; 

Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/430; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/71. 
1391 Krş. Yûsuf 12/57-76, Yaratılış 43:1-9. 



267 

 

sisteminin kaynaklarının da bu pasuk ve ayeti kefalete delil olarak aktardıkları 

görülmektedir.

Yahudi hukukunda kefalet, kefil olma vaadinin borç ilişkisi oluşmadan önce 

veya sonra yapılmasına göre farklı şekilde kurulmaktadır. Borç ilişkisi oluşmadan 

önce tarafların sözlü anlaşması ile kefalet sözleşmesi kurulabilmektedir. Borç ilişkisi 

oluştuktan sonra kefaletin geçerli olması hususunda farklı görüşler bulunsa da halaha 

geçerli olacağı yönündedir ve tarafların sözlü anlaşmasına ek olarak kinyan 

gerçekleştirilmesiyle birlikte sözleşme kurulmaktadır. Bununla birlikte el sıkışma 

gibi bir fiil ile sözleşme kurmanın örf olduğu yerlerde kinyan olmadan da 

kurulabileceği belirtilir.1392 İslam hukukunda kefaletin, borç ilişkisinin öncesinde ya 

da akabinde vadedilmesi ile ilgili bir ayrıma gidilmez. İslam alimlerinin çoğunluğuna 

göre kefilin tek taraflı olarak icapta bulunması ile sözleşme kurulabilmekte, 

alacaklının kabulü de şart koşulmamaktadır. Ebû Hanîfe ve İmam Muhammed ise 

alacaklının kabulünü de gerekli görür.1393 

 Kefalet sözleşmesinin kuruluşuyla ilgili akıllara kefaletin belirli bir süreliğine 

yapılması, borcun yalnızca bir kısmına kefil olunması ve kefil olunan miktarın 

bilinmemesi hâllerinde de sözleşmenin geçerli olup olmayacağı gelmektedir. Belirli 

bir süreliğine kefaleti Yahudi hukuku geçerli görürken İslam hukukunda bu konuda 

iki görüş bulunur. Hanefîlere göre geçerli, Şâfiîlere göre geçersizdir. Borcun 

tamamına değil de sadece bir kısmına kefil olunması hem Yahudi hukukunda hem de 

İslam hukukunda geçerli görülür.1394 Kefil olunan borç miktarının bilinmesinin 

gerekli olup olmadığı konusu ise iki hukuk sisteminde de tartışmalıdır. 

Maimonides’in aralarında bulunduğu bazı Yahudi hukukçuları kefil olunan miktarın 

bilinmemesinin kesin karar (gemirat ha-da’at) verememeye sebep olacağı ve 

dolayısıyla akdin geçersiz olacağı görüşündedir. Bir görüşe göre ise kefilin maddi 

durumu göz önünde bulundurulur. Fakat halaha’nın miktar belirsiz olsa da kefaletin 

 
1392 B.Talmud, Bava Batra 176a:14, 176b:2, Ketubot 102a:7; Maimonides, MT, Creditor and Debtor  

25:2; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/80; Bacher - Dembitz, “Suretyship”, TJE, 11/601. 
1393 Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/170; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/164; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/72; 

Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/147-148. 
1394 el-Ḫin vd., el-Fıkhü’l-menhecî, 7/150; Kalyubî - Umeyra, Hâşiyetâ Kalyûbî ve Umeyra, 2/412; 

Molla Hüsrev, Dürerü’l-ḥükkâm, 2/297; el-Bağdâdî, Mecmaʿu’ḍ-ḍamânât, 266; Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 2/937; Makdisî, Şerḥu delili’t-tâlib, 2/324; Elon, “Suretyship”, EJ, 19/319. 



268 

 

geçerli olacağı yönünde olduğu söylenir.1395 Hanefî, Mâlikî ve Hanbelîlerden oluşan 

İslam alimlerinin çoğunluğuna göre ise kefil borcun miktarını bilmek zorunda 

değildir.1396 

 Yahudi hukuku sözleşme kurulurken kefil olma vaadinin hangi lafızlarla 

yapıldığına göre değişen iki farklı kefilden bahseder. İlki normal kefildir ki alacaklı 

olacak şahsa karşı yapılan, “Ona borç ver...” ifadesiyle başlayan bir vaat ile 

kurulmaktadır. Bu şekilde kurulan bir kefalet sözleşmesinde alacaklı borcun tahsili 

için doğrudan kefile başvuramamaktadır. Önce borçluya başvurmalıdır. Fakat 

borçlunun ölmesi, borcunu ödeyecek malının olmaması, malları ya da kendisinin 

ülke dışında olması ve borçlunun ödemeyi ve mahkemeye çıkmayı reddeden bir 

zorba olması durumları istisna tutulur. Bu sayılan hâllerde alacaklı normal kefile 

başvurabilir. Diğer kefil ise “Ona ver...” ifadesi ile başlayan bir vaatte bulunan 

kablan kefildir. Alacaklı kablan kefile doğrudan başvurabilmekte ve borcunu ona 

ödetebilmektedir.1397 İslam hukukunda sözleşme kurulurken kullanılan ifadelere göre 

kefile başvurabilme noktasında bir ayrıma gidilmez. Borcun hem borçlunun hem de 

kefilin zimmetinde yer edindiği kabul edilir. Dolayısıyla alacaklı borçluya 

başvurabildiği gibi kefile de başvurma hakkına sahiptir.1398  

 Borcun borçlu yerine kefile ödetilmesi durumunda kefilin ödediği miktarı 

almak için borçluya başvurma hakkının olup olmadığı meselesi gündeme 

gelmektedir. Yahudi hukuku, borcu ödediğine dair alacaklının onayını içeren bir 

belgesi ya da ödediğine dair şahitleri olması hâlinde kefile bu hakkı tanımaktadır.1399 

İslam alimlerinin çoğunluğuna göre de kefil borçluya başvurabilmektedir.1400 Ancak 

bu hak kefaletin borçlunun isteği üzerine kurulmuş olması hâlinde tanınır. Zira hem 

 
1395 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 25:13; Elon, “Suretyship”, EJ, 19/319. 
1396 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/73; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/181; İlîş, Mineḥu’l-celîl, 5/101. 
1397 B.Talmud, Bava Batra 174a:3-4; Maimonides, MT, Creditor and Debtor 25:3,5; Elon, 

“Suretyship”, EJ, 19/318-319. 
1398 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/86; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 2/954-955; Mâverdî, el-

Ḥâvi’l-kebîr, 6/437. 
1399 Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:7; Kadushin, Jewish Code of Jurisprudence, 1/82; 

Schechter - Dembitz, “Indemnity”, TJE, 6/580. 
1400 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/89; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/437. 



269 

 

Yahudi hukuku hem de İslam hukukuna göre gönüllü olarak kefil olup ödeme yapan 

kişi borçluya başvurma hakkına sahip değildir.1401 

3.2.11. Vekâlet Sözleşmesi 

Vekâlet sözleşmesi Yahudi hukukunda şelihut, İslam hukukunda ise dilimizde 

kullanıldığı gibi vekâlet olarak isimlendirilmektedir. İki hukuk siteminde de kişinin 

kendi adına başkasını vekil atayabileceği ve bazı istisnalar dışında vekilin yaptığı 

işlemlerin müvekkili bağlayacağı kabul edilir. İki dinin kutsal kitabında da vekâlet 

sözleşmesi ile ilgili düzenlemeler bulunmamakta, yalnızca vekâletin geçerli olduğuna 

delil getirilebilecek ifadelere rastlanmaktadır. Nitekim İslam hukukunda vekâletin 

geçerli olduğuna Kehf sûresinde geçen “…Şimdi siz içinizden birini şu gümüş 

paranızla şehre gönderin de baksın…”1402 ayeti, Yahudi hukukunda ise Tesniye’de 

geçen: “…ona (karısına) boşanma belgesi yazdı ve belgeyi ona verdi. Ardından onu 

evden dışarı gönderdi.”1403 pasuğu kaynak olarak kullanılır. Sözleşmenin ahkamına 

delil teşkil edecek ifadelere daha çok hadislerde ve Talmud’da rastlanır. 

Sözleşme Yahudi hukukuna göre tarafların sözlü olarak anlaşması ile, şahide 

ve yazıya geçirmeye ihtiyaç duyulmadan kurulabilmektedir. Vekil tarafının sözlü 

olarak kabulü de şart koşulmamakta verilen işi yapmaya koyulması kabul yerine 

geçmektedir. Fakat mahkemede vekillik/avukatlık yapılması durumunda müvekkilin 

verdiği yetkiye dair belge hazırlaması ve kinyan gerçekleştirmesi gerekli görülür.1404 

İslam hukukunda da sözleşmenin benzer şekilde kurulabildiği görülmektedir. İslam 

hukukçuları icap ve kabul ile sözleşmenin kurulabileceği ayrıca vekilin sözlü olarak 

kabulde bulunmasa dahi vekâlet konusu işe başlamasının da kabul yerine geçeceği 

görüşündedir.1405 Vekil olarak atanmadığı hâlde başkası adına iş yapan kişinin 

yaptığı işlemler ise Yahudi hukukuna göre kendisi adına işlem yapılan kişinin 

 
1401 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/89; Merginânî, el-Hidâye, 5/291; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 3/219; 

Maimonides, MT, Creditor and Debtor 26:6. 
1402 el-Kehf 18/19. 
1403 Deu. 24:1. 
1404 Maimonides, MT, Agents and Partners 1:1, 3:1; Rakover, “Agency”, EJ, 1/450; Kadushin, Jewish 

Code of Jurisprudence, 5/895-896; B.Talmud, Bava Kamma 70a:5. 
1405 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/203; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/301; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 

7/500; Haraşî, Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl, 6/70; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 3/2444. 



270 

 

onayına ve işlemin onun yararına olacak türde olmasına bağlıdır.1406 İslam 

hukukunda fuzuli olarak adlandırılan bu kişinin tasarruflarının geçerliliğini Hanefî ve 

Malikiler Yahudi hukukunda olduğu gibi müvekkilin onayına bağlarlar. Şâfiî ve 

Hanbelîler ise fuzulinin tasarruflarını geçersiz görmektedir.1407 

 Yahudi hukuku sözleşmenin kurulabilmesi için tarafların akli dengesinin 

yerinde olmasını ve sağır-dilsiz olmamasını şart koşar. On üç yaşından küçük erkek 

ve on iki yaşından küçük kız vekil ya da müvekkil olamaz. Ayrıca Yahudi 

olmayanların da herhangi bir sözleşmede bir Yahudi’ye vekil ya da müvekkil 

olmaları yasaklanmaktadır.1408 İslam hukukunda ise müvekkil olacak kişinin akıl 

sağlığı yerinde ve temyiz gücüne sahip olması şart koşulur. Mümeyyiz çocuğun sırf 

yararına olacak işlemlerde vekâlet verebileceği hem yararına hem de zararına 

olabilecek işlemlerde velisinin iznine bağlı olacağı belirtilir. Şâfiîler ise büluğun 

gerekli olduğu görüşündedir. Benzer şekilde vekilin de akıl sahibi ve mümeyyiz 

olması şartı aranmakta, Şâfiîler büluğa ermeden vekil olunamayacağını ifade 

etmektedir.1409 Dolayısıyla Yahudi hukuku sağır-dilsizlerin ve Yahudi olmayanların 

vekalete taraf olmasını geçersiz görmesi nedeniyle İslam hukukundan ayrılmaktadır. 

İslam hukukunda sağır-dilsizlerin işaret dili sözlü konuşmaya eş tutulduğu için sağır-

dilsiz olmaları onların ehliyetine zarar vermez. Vekil ya da müvekkilin farklı dinden 

olması da Mâlikîler hariç çoğunluğa göre caizdir.1410 Yahudi hukukunun on üç/on iki 

yaşından büyük olmayı şart koşması ise İslam hukukunda temyizin şart koşulmasına 

tekabül etmektedir zira temyiz genelde o yaşlardan itibaren elde edilmektedir. 

 Vekâlet sözleşmesinin belki de en temel meselelerinden biri vekilin müvekkile 

karşı sorumluluğudur. Elbette ki vekil, müvekkilinin talimatlarına uymakla 

 
1406 Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 139-140; The Mishnah, Erubin 7:11; B.Talmud, Eruvin 

46b:2, 81a:2, Ketubot 11a:4. 
1407 İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 7/500; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/164; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/203-

204; Hattâb, Mevâhibü’l-celîl, 5/190; Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 3/2446; Gözübenli, 

“Fuzûlî”, DİA, 13/239-240. 
1408 The Mishnah, Gittin 2:5; B.Talmud, Kiddushin 41b:10, Bava Metzia 71b:10; Maimonides, MT, 

Agents and Partners 2:2; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 141:31; Dembitz, 

“Agency, Law of”, TJE, 1/232. 
1409 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/198; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/20; Kalyûbî - Umeyra, Ḥâşiyetâ 

Kalyûbî ve ʻUmeyra, 2/422; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 4/85. 
1410 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/237; Desûkī, Hâşiyetü’d-Desûkī, 3/386. 



271 

 

yükümlüdür. Müvekkilin koyduğu şartları ihlal eder ve başına buyruk davranırsa 

Yahudi hukukuna göre yaptığı işlem geçersiz kabul edilir. İslam hukukunda da 

vekilin yaptığı böyle bir işlem geçerlilik kazanmaz.1411 Hanefîlere göre yapılan işlem 

müvekkilin zararınaysa onun onayı olmadan işlem geçerli olmaz. Faydasına olacak 

bir iş yaptıysa geçerli olur. Hanbelîler müvekkilin izninin sınırlarını aşmasını caiz 

görmezler. Şâfiîler müvekkilin şartlarına aykırı olarak yapılan satışı geçersiz 

görmekte, satın almayı ise vekilin, zimmetinde bulunan para ile yapıp yapmamasına 

göre ayrı değerlendirmektedir. Vekilin satın almakla yükümlü olduğu malı kendisine 

alması da İslam alimlerinin çoğunluğuna göre caiz görülmez.1412 Yahudi hukukunda 

da bu durum hoş karşılanmamakta ve vekil dolandırıcı olarak nitelendirilmekte fakat 

kendi parası ile alması hâlinde satın alma işlemi geçerli kabul edilmektedir.1413 

Vekilin bir diğer sorumluluğu da müvekkile ait bir malı elinde bulunduruyorsa bu 

mala karşı olan özen sorumluluğudur. İki hukuk sistemi de böyle bir durumda vekilin 

emanetçi konumunda olacağında hemfikirdir. İslam hukuku vekilin özen 

sorumluluğuna aykırı davranması sonucunda mala zarar gelmesi hâlinde tazminle 

yükümlü olacağını, kasıt veya kusuru bulunmazsa yükümlü olmayacağını belirtir.1414 

Yahudi hukukunda ücretsiz vekillik yapan kişi de böyledir. Fakat ücretle vekillik 

yapan kişiden daha çok dikkat göstermesi beklenir. Bu nedenle mal çalınır, kaybolur 

veya zarar görürse vekilin tazmin etmesi istenir.1415 

 Vekâletin geçerli olduğu işlemler iki hukuk sisteminde de hâliyle sınırsız 

değildir. Kişinin kendi yapmasının yasak olduğu işi başkasına da 

yaptıramayacağında görüş birliği bulunur. Yine bireysel olarak yapılması gereken 

işlemler de vekil aracılığıyla yapılamaz. İslam hukukunda namaz, oruç gibi bedenî 

ibadetlerin ve yemin ve adak sebebiyle yerine getirilmesi gereken eylemlerin vekile 

 
1411 Maimonides, MT, Agents and Partners 1:2; B.Talmud, Ketubot 99b:10, Bava Batra 169b:11. 
1412 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/27; Serahsî, el-Mebsûṭ, 19/56; Gazzâlî, el-Vasîṭ fi’l-meẕheb, 3/300; 

Bulkīnî, et-Tedrîb fi’l-fıkhi’ş-Şafiî, 2/131; İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/243. 
1413 Maimonides, MT, Sales, 7:10; Ganzfried, Kitzur Shulhan Arukh, 62:14; Levinthal, “The Jewish 

Law of Agency”, 177. 
1414 Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/177; Serahsî, el-Mebsûṭ, 11/168; Makdisî, el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde, 281; 

Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 8/15. 
1415 Maimonides, MT, Agents and Partners 2:7; Levinthal, “The Jewish Law of Agency”, 176; 

Rakover, “Agency”, EJ, 1/451; Simmons, “The Talmudical Law of Agency”, 630. 



272 

 

yaptırılamayacağı konusunda ittifak vardır.1416 Yahudi hukukunda da tefilin takmak, 

sukkah’ta bulunmak gibi bireysel yükümlülükler vekil aracılığı ile 

yapılamamaktadır.1417 

 Vekilin vekâlet konusu işi yerine getirmesi için başka birini vekil ataması iki 

hukuk sisteminde de geçerli görülür. Ancak İslam alimlerinin çoğunluğuna ve 

Yahudi hukukçusu Maimonides’e göre müvekkilin başta bu yönde izin vermesi 

gereklidir.1418 İki hukuk sisteminde de asıl vekilin ölümü hâlinde ikinci vekilin 

görevi sonlanmamakta, müvekkilin ölümü hâlinde ikisinin de görevi sona 

ermektedir.1419 Sözleşmenin iki hukuk sisteminde de hem vekil hem de müvekkil 

tarafı için bağlayıcı olmadığı görülmektedir. Zira iki hukuk sistemi de taraflara 

istedikleri zaman sözleşmeden çekilme hakkı tanımaktadır.1420  

 
1416 Serahsî, el-Mebsûṭ, 4/152; Burhânü’ş-Şerîa, el-Muḥîṭü’l-Burhânî, 2/476; İbn Kudâme, el-Muġnî, 

7/200; İbn Bezîze, Ravdatü’l-müstebîn, 1/561; Zekeriyya el-Ensârî, el-Ġurerü’l-behiyye, 3/172; Molla 

Hüsrev, Dürerü’l-ḥükkâm, 2/292; Rûyânî, Baḥrü’l-meẕheb, 6/32. 
1417 Rakover, “Agency”, EJ, 1/450. 
1418 B.Talmud, Kiddushin 41a:10, Gittin 29b:3-6; Maimonides, MT, Agents and Partners 3:8. 
1419 İbn Kudâme, el-Muġnî, 7/210; Cündî, et-Tavżîḥ, 6/410; İbn Kādî Şühbe, Bidâyetü’l-muḥtâc, 

2/258; Meydânî, el-Lübâb, 3/359; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkâm, 3/2598; B.Talmud, Gittin 

29b:8; Karo, Shulchan Arukh, çev. Sefaria, Even HaEzer 141:41. 
1420 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, 6/37; İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 5/536; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 

3/257; Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn, 4/330; Haccâvî, el-İḳnâʿ, 2/236; Karâfî, eẕ-Ẕaḫîre, 8/9; İbn Rüşd, 

Bidâyetü’l-müctehid, 4/86; Dembitz, “Agency, Law of”, TJE, 1/233; Levinthal, “The Jewish Law of 

Agency”, 170. 



273 

 

SONUÇ 

 Yahudi hukuku diğer ilahi menşeli hukuk sistemlerine kıyasla İslam hukukuyla 

en çok karşılaştırılan hukuk sistemidir. İki dinin de fıkıh ve halaha olarak 

adlandırılan sistemli bir hukuk müktesebatına sahip olmaları, karşılaştırmayı 

mümkün kılacak benzer kavramlar ve zeminler içermeleri bunun en büyük 

nedenlerindendir. Öteden beri gerek dilimizde gerekse farklı dillerde iki hukuk 

sistemi ceza, aile ve miras hukuku gibi hukukun farklı dalları bağlamında mukayese 

edilmektedir. Ancak özel borç ilişkileri ya da mali sözleşmeler özelinde iki hukuk 

sistemi karşılaştırmaya konu olmamıştır. Faiz ve tüketim ödüncü sözleşmesi bir 

kenara bırakılacak olursa diğer sözleşmeler bakımından yapılan bir mukayeseye 

rastlamadık. Faiz ve tüketim ödüncü sözleşmesini iki hukuk sisteminde karşılaştıran 

çalışmalar ise derinlik arz etmemektedir.  

 Çalışmamızda öncelikle sözleşmeleri genel anlamda inceleyerek bazı sonuçlar 

elde ettik. Bunlardan ilki farklı din mensupları ile kurulan sözleşmelerin farklı 

hükümlere tabi olup olmayacağı sorusu ile ilgilidir. Bu soru Yahudi hukukuna 

yöneltildiğinde bütün sözleşmeler için geçerli olacak bir yanıt alınamamaktadır. 

Tevrat’ta geçen “kardeşinize” ve “halkıma” gibi tabirler nedeniyle bazı 

sözleşmelerde din farklılığı gözetilirken bazılarına din farklılığının bir tesiri 

olmamaktadır. Örneğin satış sözleşmesinde ona’ah/aldanma hükümleri Yahudi 

olmayanlar için geçerli değildir. Faiz yasağı Yahudi olmayanlarla yapılan işlemleri 

kapsamamakta, Yahudi olmayanlar ile vekalet sözleşmesine girilememektedir. İlgili 

başlıklarda zikredildiği üzere diğer sözleşmelerde de buna benzer örnekler yer 

almaktadır. Bununla birlikte satış, kira, emanet gibi sözleşmelerin Yahudi 

olmayanlarla kurulabilmesi ve sözleşmelerin birçok hükmünün farklı din 

mensuplarına karşı da aynı olması genel geçer bir kaideden söz edilemeyeceğini 

göstermektedir. İslam hukukunda ise din farkının sözleşmelerin hükümlerine tesir 

etmediği yönünde genel bir kuraldan söz edilebilmektedir. Dârülharp konusunda 

azınlıkta kalan görüşler istisna edilirse İslam alimlerinin ekseriyeti din farklılığının 

sözleşme hükümlerini değiştirmediği görüşündedir. Kaldı ki bu görüş ayrılığı 

yalnızca dârülharpteki işlemler için geçerlidir. Dolayısıyla bu konu iki hukuk 

sistemini birbirinden ayıran temel farklardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. 



274 

 

 Bir diğer konu örfün hükümlere etkisidir. Özel borç ilişkileri ile ilgili 

konularda iki hukuk sisteminin de aslî kaynakların değinmediği meselelerde ya da 

kaynakların koyduğu hükümlerin tatbik edilmesinde örfü delil olarak kullandıkları 

sonucuna vardık. Pek çok sözleşmede bunun örneklerine rastlanmaktadır. İki hukuk 

sisteminin de örf hâline gelmiş mevzuların sözleşmelerde açıkça dile getirilmese dahi 

şart koşulmuş gibi kabul edileceği görüşünde olduğu görülmektedir. Örneğin iki 

hukuk sisteminde de evin bahçesinin evin satışına dahil olması örf hâline gelmişse 

önceden şart koşulmasa da bahçe de evle birlikte satılmış kabul edilir. Yine 

sözleşmelerle ilgili tali pek çok konuda örfe müracaat edildiği görülür. Bu nedenle 

iki hukuk sisteminin de asli kaynakların koyduğu hükümlerin yorumlanmasında ya 

da asli kaynakların zikretmediği meselelerde yeni hükümler konulmasında halkın örf 

ve âdetlerini göz ardı etmediği, hukuku toplumsal değişimlere adapte ettikleri 

çıkarımında bulunduk. 

 Genel bir bakışla sözleşmelerden elde ettiğimiz son ancak en önemli sonuç 

sözleşmelerle ilgili taraflara tanınan şart koşma serbestliği diğer bir deyişle 

sözleşmenin içeriğini belirleme özgürlüğü konusundadır. Bu konu iki hukuk 

sistemini birbirinden ayıran en bariz farktır. İki dinin asli kaynakları olan 

Kur’an/sünnet ve yazılı/sözlü Tevrat’ta inananların aralarında kuracakları borç 

ilişkilerinde uyması gereken kurallar bildirilmiştir. Fakat bu kuralların bağlayıcılığı 

konusunda iki dinin ilim adamları farklı düşünmektedir. Yahudi hukukuna göre 

taraflar mali sözleşmelerde Tevrat hükümlerine aykırı dahi olsa diledikleri şartı 

koşma salahiyetine sahiptir. Örneğin ödünç alanın ya da emanetçinin tazminle 

yükümlü olması gereken konularda tazminden muaf olması ya da tam tersinin şart 

koşulması geçerli görülür. Satış sözleşmesinde taraflar ona’ah/aldanma hükümlerinin 

aralarında geçerli olmamasını şart koşabilirler. Bununla birlikte bu kaideden istisna 

edilip şart koşulması geçerli görülmeyen bazı şartlar da zikredilmektedir. İslam 

hukukunda ise taraflara bu denli serbestlik tanınmamaktadır. Taraflar yalnızca 

Kur’an ve sünnetin koyduğu sınırlar çerçevesinde şart koşabilirler. Bunların da 

sözleşmenin muktezasından olan, sözleşmenin gayesine uygun olan veya akdin 

konusunda mevcut olan şartlar olması gerekir. Neticede İslam hukukunun özel borç 

ilişkileri bağlamında daha düzenleyici olduğu, taraflara daha az hareket alanı tanıdığı 



275 

 

bunun yanında Yahudi hukukunun sözleşmeler ile ilgili koyduğu hükümlerin 

yalnızca tarafların aralarında aksi yönde anlaşmamaları hâlinde geçerli olduğu 

dolayısıyla tarafları bu konuda daha özgür bıraktığı sonucuna ulaştık. 

 Ayrı ayrı sözleşmelerin hükümleri bakımından da benzerlikler ve farklılıklar 

tespit ettik. Elde ettiğimiz bulguların önemli gördüğümüz birkaçını satış 

sözleşmesinden başlayarak zikredelim. Bunlardan ilki Yahudi hukukunda, aslında 

sadece satış sözleşmesinde değil mülkiyet aktarımının mevzubahis olduğu bütün 

sözleşmelerde malın mülkiyetini almak için şart olan ve kinyan olarak isimlendirilen 

bazı prosedürlerin uygulanmasının zorunlu olmasıdır. Sembolik de olsa malın el 

değiştirdiğini gösteren bu işlemlerin yapılması İslam hukukunda zorunlu değildir. 

Tarafların anlaşmasının ardından sözlü ya da bedenen ayrılmaları sözleşmenin 

kurulması için yeterli görülür. İki hukuk sistemi de satış sözleşmesinde gerek fiyat 

konusunda gerekse mal konusunda hile yapmayı yasaklamaktadır. Fiyat konusunda 

hile Yahudi hukukunda ona’ah, İslam hukukunda gabn olarak adlandırılırken 

ona’ah’ın kapsamının gabn’e göre daha dar olduğunu söyleyebiliriz. Zira ona’ah 

hükümleri her malda ve her şahısta geçerli olmamaktadır. İki hukuk sistemi de 

aldatmanın sözleşmeye tesiri için bazı sınırlar belirlemiştir. İki dinde de ölçü ve tartı 

konusunda hile yapmak yasaklanmakta ve bu konuda son derece ihtiyatlı davranmak 

emredilmektedir. Bu noktada hem hadislerde hem de Talmud’da satıcının, malı 

koyduğu kefeyi daha ağır yaparak müşteriye istediğinden biraz daha fazlasını teslim 

etmesinin salık verilmesi önemlidir. İki dinin hukuk kitaplarına bakıldığında Yahudi 

hukuku eserlerinde ölçü tartı meselesi üzerinde daha fazla durulduğu ve konunun 

daha detaylı incelendiği göze çarpmaktadır. Var olmayan şeyin satışı, kişinin henüz 

mülkiyetinde olmayan şeyi satması ve kapalı bir kutudaki malın satışı gibi belirsiz 

bir malın satışı iki hukuk sisteminde de geçersiz kabul edilir.  

 İki dinde de ihtiyaç sahiplerine borç vermek faziletli bir iş olarak görülmekte, 

kimi zaman sadakadan bile daha değerli kabul edilmektedir. Durumu olanın ödemeyi 

geciktirmemesi, imkânı olmayanın ise ödeme yapmaya zorlanmaması 

emredilmektedir. Ancak son durumda Yahudi hukuku borçlunun Yahudi olması ile 

olmaması arasında ayrıma gitmekte ve Yahudi olmayanların ödeme yapmaya 

zorlanabileceğini ifade etmektedir. Nitekim Tevrat’ta da yabancıların ödeme 



276 

 

yapmaya zorlanabileceği belirtilmektedir. Buna karşın İslam hukuku borçlunun 

gayrimüslim olması konusunda ayrıma gitmez. Yahudi hukuku tüketim ödüncü 

sözleşmesinin şahitsiz olarak kurulmasını yasaklamakta ve yazılı akit ile sözlü olarak 

kurulan akdin farklı hükümlere tabi olacağını belirtmektedir. İslam hukuku ise şahit 

bulundurmayı zorunlu tutmamış, ister yazı ile ister söz ile kurulsun sözleşmeleri aynı 

hükümlere tabi kılmıştır. Fakat şahit tutmak ve akdi yazıya geçirmek tavsiye 

edilmiştir. İki hukuk sistemi de imkânı olduğu hâlde ödeme yapmayanlara karşı 

mahkemeye yetki vermiştir. Sözleşmenin bağlayıcılığı noktasında ise iki hukuk 

sisteminin ayrı düştüğü görülmektedir. Yahudi hukukuna göre ödeme tarihi 

belirlenmişse bu süreden önce ödeme talep edilemezken İslam hukukunda çoğunluğa 

göre alacaklı dilediği vakit ödeme talep edebilir. Süre belirlenmese dahi Yahudi 

hukuku örf hâline gelen süre miktarı ödeme talep edilemeyeceğine hükmeder. 

Dolayısıyla ödeme talebi konusunda Yahudi hukukunun borçlunun maslahatını, 

İslam hukukunun alacaklının maslahatını ön planda tuttuğu çıkarımını yaptık. 

 İki hukuk sistemi de rehini kabul etmekte ve rehine, benzer işlevler 

atfetmektedir. Bu işlevlerden ilki borcun ödenmemesi durumunda alacaklının 

mahkeme aracılığıyla rehini satıp borcunu tahsil edebilmesidir. Yine alacaklının 

rehin malı elinde bulundurması borçlunun ödeme yapmak için acele etmesini 

sağlamaktadır. Bir diğer işlevi borcunun vefatı hâlinde tezahür eder. Yahudi 

hukukuna göre alacaklı rehini satıp borcunu tahsil edebilirken İslam hukukuna göre 

rehin malı olan alacaklı diğer alacaklılardan önce ödeme alma hakkına sahip olur. 

Buna ilave olarak rehinin Yahudi hukukunda bir işlevi daha vardır ki o da Şemita 

yılında rehin bırakılan borcun silinmemesidir. Hangi malların rehin olarak 

bırakılabileceği konusunda Yahudi hukukunda borçlunun İslam hukukunda ise 

alacaklının maslahatının göz önünde bulundurulduğu çıkarımını yaptık. Zira Yahudi 

hukuku eserlerinde borçlunun yemek yapmada kullandığı temel eşyalarının, giydiği 

kıyafetlerinin vs. rehin olarak alınamayacağı belirtilirken İslam hukuku eserlerinde 

rehin malda, alacaklının borcunu tahsil etmesine imkân sağlayacak, satımı caiz bir 

mal olma özellikleri arandığı görülür. 

 Çalışmamızda önemine binaen faiz konusunu detaylı olarak ele aldık. Faiz 

bahsinde iki hukuk sisteminin birçok benzerlikler barındırdığı ancak bir meselenin 



277 

 

bütün bu benzerliklerin üzerini çizdiğini gördük. Bu meseleye geçmeden önce 

benzerlikleri zikredelim. İki din de faizi kesin bir dille yasaklamakta, faizsiz borç 

verenleri ise övmektedir. İki din de yalnızca faiz alan alacaklıyı değil bir şekilde 

faizli sözleşmeye dahil olan herkesi yasağı çiğnemiş kabul etmektedir. İki hukuk 

sisteminde de iki farklı faiz çeşidinden bahsedilmektedir. Yahudi hukukunda sabit 

faiz ve faiz tozu, İslam hukukunda ise genellikle borç faizi ve alışveriş faizi taksimatı 

kullanılır. Bu faiz türleri birbirlerinin tam karşılığı değildir. Benzeştikleri yönler 

bulunduğu gibi ayrıldıkları yönler de bulunur. Tüketim ödüncü sözleşmesinde cari 

olan faiz bağlamında karşılaştırma yaptığımızda Yahudi hukukunun baştan şart 

koşulsun ya da koşulmasın alacaklıya sağlanan maddi manevi her türlü faydayı faiz 

olarak addettiğini, İslam hukukunun ise herhangi bir şart olmadan borçlunun gönüllü 

olarak borcunu fazla ödemesini ya da alacaklıya herhangi bir fayda sağlamasını ise 

caiz kabul ettiğini gördük. Bu yüzden tüketim ödüncü bağlamında faiz yasağının 

kapsamının Yahudi hukukunda daha geniş olduğu kanısına vardık. Satış 

sözleşmesinde cari olan faiz özelinde baktığımızda ise İslam hukukunun ribevî 

malların birbirleri ile mübadelesinde ister gelecekte ortaya çıksın ister hemen akit 

anında çıksın bedellerdeki nominal ya da reel değer eşitsizliğinin önüne geçmeyi 

hedeflediği, Yahudi hukukunun ise dolaylı yoldan faizli borç almayı sağlayacak satış 

işlemlerini önlemeyi, böylelikle Tevrat tarafından yasaklanan sabit faize giden 

yolları kapatmayı amaçladığı çıkarımında bulunduk. İki hukuk sisteminin de faiz 

yasağını çiğnemeden finansman ihtiyacının karşılanması adına çeşitli akitler 

geliştirdiğini, bunlardan kiminin caiz kabul edilmediğini kiminin ise caiz 

addedildiğini gördük. Bir meselenin faiz yasağı konusundaki bütün bu benzerliklerin 

üstünü çizdiğini söylemiştik. Bu mesele Yahudi olmayanlar ile faizli işlem 

yapılabilmesi meselesidir. Yahudilikte faizin sadece Yahudiler arasında yasak 

kılındığına, Yahudi olmayanlardan faiz alınıp verilebileceğine inanılır. İslam 

alimlerinin çoğunluğu ise faiz yasağının evrensel olduğu görüşündedir. Kutsal 

kitaplarda kullanılan ifadelerin farklılığının yanında iki hukuk sisteminin bu 

noktadaki ayrılıklarının sebebini iki dinin faize karşı bakışlarının farklı olması ile 

açıkladık. Zira Yahudilik faizi dünya ekonomisi için faydalı görmekte ve onu başlı 

başına zararlı bir olgu olarak kabul etmemekteyken İslam, faizi insanlık için birçok 

açıdan zararlı görmektedir.  



278 

 

 Mal ödünç alan kişi Yahudi hukukundaki üç emanetçi türünden biridir ve mala 

karşı sorumluluk düzeyi en yüksek olanıdır. İslam hukukunda ödünç malın emanet 

ve damân hükmünde olduğuna dair iki görüş olduğundan bahsettik. Ödünç alanın 

tazminle yükümlü olmamayı şart koşması ise İslam hukukunda geçersiz kabul 

edilirken Yahudi hukukunda şart koşma özgürlüğünün bir başka örneği olarak 

taraflar tazmin yükümlülüğünün sınırlarını belirleyebilmektedir. Sözleşmenin 

bağlayıcılığı konusunda tüketim ödüncünde olduğu gibi kullanım ödüncü 

sözleşmesinde de iki hukuk sistemi arasında görüş farklılığı bulunur. Yahudi 

hukukuna ve Mâlikîlere göre sözleşme için belirli bir süre tayin edilmişse o süre 

dolmadan mal sahibi malını geri isteyemez. İslam alimlerinin çoğunluğu ise 

sözleşmenin bağlayıcı olmadığı, mal sahibinin dilediği vakit malını geri 

isteyebileceği görüşündedir. Tüketim ödüncü ve kullanım ödüncü gibi karşılıksız mal 

borç vermeye dayanan sözleşmelerde İslam hukukunun alacaklıya dilediği vakit 

malını geri isteyebilme yetkisi vermesinin insanların mal ödünç vermeye olan 

isteksizliğini azaltıp daha rahat borç vermelerini sağlayacağı bunun yanında ödünç 

alan kişi açısından bir güvensizlik oluşturacağı, malın her an geri istenme durumu ile 

karşı karşıya olması hasebiyle malda gönül rahatlığıyla tasarrufta bulunamayacağı 

görüşündeyiz. Yahudi hukukunun ise alacaklıya malı dilediği vakit alma hakkı 

tanımamasının insanların ödünç mal vermeye karşı çekinceli davranmasına sebebiyet 

vereceği bununla birlikte malın belirlenen süreden önce geri istenemeyecek 

olmasının ödünç alanın daha rahat ve planlı şekilde malı kullanabilmesini 

sağlayacağı kanaatindeyiz. 

 Emanet sözleşmesine geldiğimizde ise sözleşmenin Yahudi hukukunda ücretli 

ya da ücretsiz olarak kurulmasına bağlı olarak farklı işlendiği görülmektedir. 

Emanetçinin malı ücret karşılığında saklaması hâlinde daha fazla tazmin 

sorumluluğu yüklendiği belirtilir. Yahudi hukukundaki ücretsiz emanetçi (şomer 

hinam) ile İslam hukukundaki ücretsiz emanetçinin benzer düzeyde sorumluluğa 

sahip olduğunu gördük. Malın saklanması hususunda iki hukuk sisteminde de nelerin 

kusurlu davranış sayıldığını zikrettik. Yahudi hukukunun emanetçinin tazmin 

yükümlülüğünün belirlenmesinde emanet malın ne olduğu ve kime ait olduğu 

konularını göz önünde bulundurduğunu müşahede ettik. Yahudi hukukunda emanet 



279 

 

bırakılan malın taşınmaz mal, köle, ticari senet, Yahudi olmayan birine ait mal veya 

mabede adanmış bir mal olması hâlinde malın çalınması ya da kaybolması 

durumunda ücretli emanetçinin tazmin yükümlülüğü, ücretsiz emanetçinin de yemin 

yükümlülüğü ortadan kalkarken İslam hukukunda emanet malla ilgili bir ayrıma 

gidilmediği görülmektedir. Taraflar tazmin sorumluluğu düzeyine dair daha önce 

belirtildiği üzere Yahudi hukukunda şart koşabilirken İslam hukuku buna izin 

vermemektedir. 

 İki hukuk sisteminde de kira sözleşmesi satış sözleşmesinin geçici yapılanı 

olarak kabul edilir, satış sözleşmesi ile aynı şekilde kurulur ve taraflarda aynı ehliyet 

şartları aranır. İki hukuk sistemi de kira konusu malın kiracının elinde emanet 

hükmünde olduğunu kabul eder. Yine iki hukuk sistemi de kiracının malı kiralanma 

amacından daha ağır bir işte kullanması hâlinde kusurlu sayılacağı ve mala gelen 

zararı tazmin etmesi gerekeceği konusunda hemfikirdir. Buna genelde İslam hukuku 

eserlerinde oturmak için ev kiralayıp demircilik yapma, Yahudi hukuku eserlerinde 

ise arpa taşıtmak için kiralanan hayvana buğday taşıtma ya da anlaşılan ağırlıktan 

daha fazla ağırlık taşıtma örneklerinin verildiği görülmektedir. Bunlara ek olarak 

Yahudi hukuku malın çalınması ya da kaybolması hâllerinde kusurlu davranmamış 

olsa dahi kiracının tazminle yükümlü olacağına ayrıca malın gerçekten 

çalındığına/kaybolduğuna dair yemin etmesi gerektiğine hükmetmektedir. İki hukuk 

sistemi de belirli şartlara riayet edilmesi hâlinde kiracının alt kiralama yetkisine sahip 

olduğu görüşündedir. İki hukuk sisteminin de mal sahibine kira sözleşmesi içerisinde 

kira konusu malı satma hakkı tanıdığı görülmektedir. İki hukuk sistemine göre de 

kira sözleşmesi iki taraf için de bağlayıcıdır. Sözleşme konusu malın 

kullanılamayacak hâle gelmesi durumunda sözleşmenin akıbetinin ne olacağı 

konusunda iki hukuk sisteminin de aynı görüşü paylaştığını gözlemledik. Bu konuda 

iki dinin hukukçuları da kira konusu malın hususi olarak belirlemiş bir mal ya da 

herhangi bir mal olması arasında ayrıma gittiğini gördük. Kira konusunun hususi 

olarak belirlenmiş bir mal olması ve bu malın kullanılamayacak hâle gelmesi 

durumunda iki hukuk sistemi de sözleşmenin sona ereceği ve mal sahibinin yeni bir 

mal temin etme zorunluluğunun olmadığı görüşündedir. Şayet yük taşıtma amacıyla 

herhangi bir hayvanın kiralanması gibi belirli özellikteki bir mal kiralanmamış ve 



280 

 

mal kullanılamayacak duruma gelmiş ise bu hâlde mal sahibi kiracıya yeni bir mal 

temin etmekle yükümlü kabul edilmektedir. 

 İslam hukukunda icâre Yahudi hukukunda sehirut olarak adlandırılan sözleşme 

altında hem günümüz hukukundaki kira sözleşmesinin hem de hizmet sözleşmesinin 

ele alındığı görülmektedir. İşçinin emeğini kiraladığı kabul edilir. Hizmet sözleşmesi 

ile alakalı kutsal kitaplara baktığımızda Kur’an’da doğrudan bir düzenleme 

olmadığını, Tevrat’ta ise işçinin maaşının vaktinde ödenmesi ve işçinin çalıştığı 

tarladan yeme hakkı gibi doğrudan hizmet sözleşmesi ile alakalı birkaç konunun 

bulunduğunu müşahede ettik. İki hukuk sistemi de işçiyi iki kısma ayırmaktadır. 

İslam hukuku ecîr-i hâs ve ecîr-i müşterek, Yahudi hukuku da işçi ve yüklenici 

ayrımına gitmektedir. Ecîr-i hâs ve Yahudi hukukundaki işçi çalışma süresinin 

dolması ile ecîr-i müşterek ve yüklenici verilen işi tamamlaması ile ücreti hak 

etmektedir. Hizmet sözleşmesi ile ilgili Yahudi hukuku kaynaklarında en çok, işçinin 

işini aksatmasına sebebiyet verecek faaliyetlerden uzak durması gerektiği ve çalıştığı 

tarlanın ürünlerinden yeme hakkına sahip olduğu konuları üzerinde durulduğunu 

gözlemledik. İki dinde de işçinin ücretinin vaktinde ve tam verilmesi konusuna son 

derece önem verildiğini gördük. 

 Bağışlama sözleşmesinin kurulması için tarafların sahip olması gereken ehliyet 

konusunda iki hukuk sisteminin de bağış yapan taraf ile yapılan taraf arasında ayrıma 

gittiğini gözlemledik. İki tarafın da sahip olması gereken ehliyeti tablo hâline 

getirerek gösterdik. Bağışlama işleminin geçerliliği için iki hukuk sisteminin de 

kimisi ortak kimisi farklı birtakım şartlar ileri sürdüğünü, İslam hukukunda malın 

teslim alınması ile sözleşmenin bağlayıcılık kazandığını, Yahudi hukukunda da 

kinyan gerçekleştirildikten sonra bağlayıcı hâle geldiğini gördük.  

 Kefalet sözleşmesi bağlamında karşılaştırma yaparken hem Kur’an’dan hem de 

Tevrat’tan kefaletin cevazına delil olarak getirilen ayet ve pasuğun aynı olayın farklı 

kesimleri olduğunu fark ettik. İki hukuk sistemi de Hz. Yusuf’un (a.s) kardeşi 

Bünyamin’i yanına alması hadisesini delil olarak kullanıyordu. Ayette ve pasukta 

tam anlamıyla bir kefalet olduğundan söz edilememesine ve kefil olacağını söyleyen 

kimselerin geçmiş dönemde yaşamış peygamber dahi olmayan kimseler olmasına 



281 

 

rağmen ayetin ve pasuğun kefalet sözleşmesine delil gösterilmesinin sebebini kutsal 

kitapların hiçbir konuyu gereksiz yere zikretmediği ve az sözle çok şey anlattığı 

inancına yorduk. Yahudi hukukunun kefili, kefil olma vaadinin hangi lafızlarla 

yapıldığına göre kablan kefil ve normal kefil olarak ikiye ayırdığını ve buna bağlı 

olarak alacaklının borcun tahsili için doğrudan kefile başvurup başvuramayacağının 

değiştiğini belirttik. İslam hukukunda ise böyle bir ayrıma gidilmemektedir. Alacaklı 

borçluya da kefile de ödeme için başvurabilir. İki hukuk sistemine göre de gönüllü 

olarak kefillik yapıp borcu ödeyen kefilin borçluya başvurma hakkı 

bulunmamaktadır. 

  Vekalete dair iki dinin kutsal kitabında düzenlemeler yer almamakta yalnızca 

sözleşmenin cevazına dair delil niteliğinde ifadeler yer almaktadır. İslam hukukunda 

fuzuli olarak isimlendirilen yetkisiz vekilin tasarrufları Hanefî ve Mâlikî mezhepleri 

ile Yahudi hukukuna göre müvekkilin onayına bağlı iken Şâfiî ve Hanbelî 

mezheplerine göre geçersizdir. Vekil ya da müvekkil olabilme ehliyeti açısından 

baktığımızda ise Yahudi hukukunun sağır-dilsizlerin ve Yahudi olmayanların 

vekalete taraf olmasının geçersiz addedilmesi nedeniyle İslam hukukundan 

ayrıldığını gördük. Zira İslam hukukunda sağır-dilsizler işaret diliyle sözleşmeye 

taraf olabilmekte, tarafların farklı dinden olması da yasaklanmamaktadır. İki hukuk 

sistemi de vekilin, müvekkilin malını elinde bulundurması hâlinde emanetçi 

konumunda olacağında hemfikirdir. İki hukuk sistemi de her konuda vekalete izin 

vermemektedir. Kişinin kendisinin yapmasının yasak olduğu konularda ve bireysel 

yapılması gereken konularda vekalet geçersiz kabul edilir. 

 Neticede iki hukuk sisteminin özel borç ilişkilerini nasıl işledikleri, bu 

bağlamdaki farklılık ve benzerliklerinin neler olduğu ve bu farklılık ve benzerliklere 

nelerin sebep olduğu sorularına yanıt arayan çalışmamız aradığı cevapları bulmuş ve 

amacına ulaşmıştır.  Bununla birlikte çalışmamızda Yahudi kaynaklarının İbranice 

asıllarından yararlanılmaması, bir bölümde işlenen bazı konuların diğer bölümde 

işlenmemesi gibi eleştiriler yapılabilir. Ancak gerek en önemli Yahudi hukuku 

kaynaklarının İngilizceye tercüme edilmiş olması gerekse Yahudi hukukunu işleyen 

birçok eserin bulunması bu açığı büyük oranda kapatmıştır. Ayrıca sözleşmeleri 

genel olarak ele alan bir çalışma için yeterli sayıda kaynağa ve malumata ulaşılmıştır. 



282 

 

Elbette ileride sadece bir sözleşme özelinde yapılacak çalışmalarda iki dinin 

kaynaklarına orijinal dillerinden ulaşmak daha detaylı bilgiler edinilmesini 

sağlayabilir. Bir bölümde işlenen bazı konuların diğer bölümde işlenmemesine 

gelecek olursak bazen bir dinin hukuk sisteminde detaylıca işlenen meselelere diğer 

hukuk sisteminde hiç değinilmediğini gördük. Bu durumda meselenin iki bölümde de 

zikredilmemesi yoluna gidilebilirdi ancak bir hukuk sisteminin detaylıca işleyip 

önem atfettiği bir konuya değinilmeden geçilmesini doğru bulmadık. Her hukuk 

sisteminin kendi içerisinde nasıl işlendiğinin, hangi konulara daha fazla yer 

verdiklerinin görülmesini istedik. Bu nedenle bir bölümde işlenen konuların 

tamamının diğer bölümde de işlendiğini söyleyemeyiz. Fakat büyük oranda aynı 

konuları ele almayı başardığımızı düşünüyoruz. 

 Tezimizin ileride her bir sözleşme özelinde yapılacak araştırmalara ve 

karşılaştırmalara yol göstereceğini umuyoruz. Çalışmamız; kullandığımız yöntem, 

kaynaklar, sözleşmeleri işlerken oluşturduğumuz sistem ve vardığımız sonuçlar 

bakımından gerek İslam hukuku gerekse dinler tarihi dallarında bu alanda yapılacak 

çalışmalara ilham olacaktır. Özellikle satış ve kira sözleşmesi ile İslam ve 

Yahudilikte kullanılan faizsiz finansman enstrümanlarının karşılaştırmalı olarak 

çalışılması elzemdir. Ancak henüz bu konularda bir çalışma mevcut değildir. 

Tezimizin bu konularda yapılacak araştırmalara temel olacak bilgiler barındırması 

açısından bu araştırmalara katkı sağlayacağını ümit ediyoruz. Başarı yalnızca 

Allah’tandır.  



283 

 

KAYNAKÇA 

Abdürrezâk es-San‘ânî, 

Ebû Bekr Abdürrezzâk b. 

Hemmâm: 

 

el-Muṣannef. nşr. Habîburrahman el-‘Azamî. 12 Cilt. 

Hindistan: el-Meclisü’l-‘İlmî, 2. Basım, 1403/1983. 

 

Abdürrezâk es-San‘ânî, 

Ebû Bekr Abdürrezzâk b. 

Hemmâm: 

et-Tefsîr. thk. Mahmûd Muhammed Abduh. 3 Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1419/1998. 

 

Ahmed b. Hanbel, Ebû 

Abdillâh Ahmed b. 

Muhammed: 

el-Müsned. thk. Şu‘ayb Arnavut vd. 50 Cilt. b.y.: 

Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001. 

 

“Akd”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 30/198-256. 

Mısır: Matâbi’u Dâri’s-Safve, 1414/1994. 

 

 Aktan, Hamza: “Emanet (Fıkıh)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 11/83-84. İstanbul: TDV Yayınları, 

1995. 

 

Albeck, Shalom: “Acquisition”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 11/359-363. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

Albeck, Shalom: “Gift”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred Skolnik. 

7/590-592. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 2007. 

 

Adevî, Ebü’l-Hasen Alî 

b. Ahmed: 

Hâşiyetü’l-‘Adevî ‘alâ şerhi Kifâyeti’ṭ-ṭâlibi’r-

rabbânî. thk. Yûsuf Şeyh Muhammed. 2 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 1414/1994. 

 



284 

 

Albeck, Shalom: “Mistake”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred Skolnik. 

14/366-369. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 2007. 

 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen 

Nûrüddîn: 

Mirkâtü’l-Mefâtih Şerhu Mişkâti’l-Mesâbîh. 9 Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Fikr, 2002/1422. 

 

Apaydın, H. Yunus: “Hacir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 14/513-517. İstanbul: TDV Yayınları, 

1996.  

 

Apaydın, H. Yunus: “Karz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

24/520-525. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

 

Apaydın, H. Yunus: “Kefalet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 25/168-177. Ankara: TDV Yayınları, 

2002. 

 

Aral, Fahrettin: Borçlar Hukuku Özel Borç İlişkileri. Ankara: Yetkin 

Yayınları, 11. Basım, 2015. 

 

Asher, Bachya: Rabbeinu Bahya. çev. Eliyahu Munk. Sefaria. Erişim 

2021. https://www.sefaria.org/Rabbeinu_Bahya  

 

Asher, Jacob: Tur. Sefaria. Erişim 2021. https://www.sefaria.org/Tur 

 

Auerbach, Charles: “The Talmud-A Gateway to the Common Law”. Case 

Western Reserve Law Review 3/1 (1951), 5-49. 

 

https://www.sefaria.org/Rabbeinu_Bahya
https://www.sefaria.org/Tur


285 

 

Aybakan, Bilâl: “Teberru”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 40/215-216. İstanbul: TDV Yayınları, 

2011. 

 

Aybakan, Bilâl: “Vekâlet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 43/1-6. İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  

 

Aydın, Mehmet Âkif: “Borç”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

6/285-291. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

 

 

Aynî, Bedreddin: el-Binâye fî şerḥi’l-Hidâye. 13 Cilt. Beyrut: Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1420-2000. 

 

Aynî, Bedreddin: Umdetü’l-kâri şerhu Sahîhi’l-Buhâri. 25 Cilt. 

Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî.  

 

 

Bâbertî, Ekmelüddîn 

Muhammed b. Mahmûd: 

el-ʿİnâye şerhu’l-Hidâye. 10 Cilt. Lübnan: Şeriketü 

Mektebe ve Matba‘a Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 

1389/1970. 

 

Babylonian Talmud - 

The William Davidson 

Edition: 

Sefaria. Erişim 2021-2022. 

https://www.sefaria.org/texts/Talmud 

 

Bacher, Wilhelm - 

Dembitz, Lewis: 

“Suretyship”. The Jewish Encylopedia. ed. Isaac K. 

Funk vd. 1/601-602. New York: Funk and Wagnalls 

Company, 1901. 

 

https://www.sefaria.org/texts/Talmud


286 

 

Bacher, Wilhelm - 

Lauterbach, Jacob Zallel: 

“Tosefta”. The Jewish Encylopedia. ed. Isaac K. 

Funk vd. 12/207-209. New York: Funk and Wagnalls 

Company, 1901. 

Bâcûrî, İbrâhîm b. 

Muhammed b. Ahmed: 

Ḥâşiyetü’l-Bâcûrî ʿalâ Şerḥi'l-Allâme İbn Ḳāsım el-

Ġazzî ʿalâ metni Ebî Şücâʿ. 4 Cilt. Cidde: Dârü’l-

Minhâc, 1437/2016. 

 

Bağdâdî, Ebû 

Muhammed Gıyâsüddîn 

Gānim: 

Mecmaʿu’ḍ-ḍamânât. b.y.: Dârü’l-Kitâbi’l-İslâmî, ts. 

 

Bahrü’l-Ulûm, 

Muhammed: 

‘Uyûbü’l-irâde fi’ş-şerîati’l-İslâmiyye. Şirketü 

Mektebeti’l-Elfeyn, 2. Basım, 1421/2001. 

 

Bakhos, Carol: “Rabbinic Literature: Midrash”. The Cambridge 

Dictionary of Judaism and Jewish Culture. ed. 

Judith Baskin. 508-509. New York: Cambridge 

University Press, 2011. 

 

Bardakoğlu, Ali: “Bey‘”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

6/13-19. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

 

Bardakoğlu, Ali: “Gabn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 13/268-273. İstanbul: TDV Yayınları, 

1996. 

 

Bardakoğlu, Ali: “Hibe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

17/421-426. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

 



287 

 

Bardakoğlu, Ali: “İcâre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

21/379-388. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

 

Basser, Herbert W: “Codification of Jewish Law-Medieval”. The 

Encyclopaedia of Judaism. ed. Jacob Neusner vd. 

1/432-445. Leiden: Brill, 2. Basım, 2005. 

 

Bass, Shabbetai ben 

Joseph: 

Siftei Chakhamim. Sefaria. Erişim 2021. 

https://www.sefaria.org/Siftei_Chakhamim  

 

Bayındır, Abdülaziz: “Bey‘ Bi’l-Vefâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 6/20-22. İstanbul: TDV Yayınları, 

1992. 

 

Begavî, Ebû Muhammed 

Muhyissünne el-Hüseyn b. 

Mes‘ûd el-Ferrâ: 

et-Tehẕîb. thk. ‘Âdil Ahmed – Ali Muhammed. 8 

Cilt. b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1418/1997. 

 

Besalel, Yusuf: “Mitsva”. Yahudilik Ansiklopedisi. 2/415-424. 

İstanbul: Gözlem Gazetecilik, 2001. 

  

Besalel, Yusuf: “Şemita”. Yahudilik Ansiklopedisi. 3/674-675. 

İstanbul: Gözlem Gazetecilik, 2002. 

 

Bartenura, Ovadiah: The Bartenura. çev. Rabbi Robert Alpert. Sefaria. Erişim 

15.01.2022. 

https://www.sefaria.org/Bartenura_on_Mishnah_Bava_Metzia 

 

 

https://www.sefaria.org/Siftei_Chakhamim
https://www.sefaria.org/Bartenura_on_Mishnah_Bava_Metzia


288 

 

Besalel, Yusuf: “Sifre Devarim”. Yahudilik Ansiklopedisi. 3/592. 

İstanbul: Gözlem Gazetecilik, 2002. 

 

Beyhakī, Ebû Bekr 

Ahmed b. el-Hüseyn: 

es-Sünenü’l-kübrâ. thk. Muhammed Abdulkâdir ‘Atâ. 

11 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 3. Basım, 

1424/2003. 

 

“Bey‘u’l-Vefâ”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 9/260-263. 

Kuveyt: Dârü’s-Selâsil, 1407/1987. 

 

 

Bilmen, Ömer Nasuhi: Hukûk-i İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye 

Kamusu. 8  Cilt. İstanbul: Ravza Yayınları, 2. Basım, 

2018. 

 

Bleich, Rabbi Moshe: “A School’s Liability for a Student’s Injury”. The 

Lookstein Center. Erişim 22 Ocak 2022. 

https://www.lookstein.org/professional-dev/jewish-

law-halakha/schools-liability-students-injury/  

 

Broyde, Michael - 

Hertzberg, David: 

“Enabling a Jew to Sin: The Parameters”. The 

Journal of Halacha and Contemporary Society 

19/1 (1990), 7-32. 

 

Buhârî, Muhammed b. 

İsmail: 

Saḥîḥu’l-Buḫârî. 9 Cilt. Mısır: Matba’atü’l-Kübra’l-

Emîriyye, 1893. 

 

Buhûtî, Mansûr b. Yûnus: Deḳāʾiḳu üli’n-nühâ li-Şerḥi’l-Müntehâ. 3 Cilt. 

Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1414/1993. 

https://www.lookstein.org/professional-dev/jewish-law-halakha/schools-liability-students-injury/
https://www.lookstein.org/professional-dev/jewish-law-halakha/schools-liability-students-injury/


289 

 

 

Buhûtî, Mansûr b. Yûnus: Keşşâfü’l-ḳınâʿ ʿani’l-İḳnâʿ. Suudi Arabistan: 

Vizâratü’l-’Adli fi’l-Memleketi’l-’Arabiyyeti’s-

Sü‘ûdiyye, 1429/2008. 

 

Bulkīnî, Ömer b. Reslân: et-Tedrîb fi’l-fıkhi’ş-Şafiî. thk. Ebû Yakûb el-Mısrî. 

4 Cilt. Riyad: Dârü’l-Kıbleteyn, 1433/2012. 

 

Burhânü’ş-Şerîa, 

Burhânüddîn Mahmûd b. 

Ahmed el-Buhârî: 

el-Muḥîṭü’l-Burhânî fi’l-fıḳhi’n-Nuʿmânî. thk. 

Abdulkerim Sâmî el-Cundî. 9 Cilt. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2004. 

 

“Buyû‘”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 9/5-43. 

Kuveyt: Dârü’s-Selâsil. 

 

Cemel, Ebû Dâvûd 

Süleymân b. Ömer: 

Fütûḥâtü’l-vehhâb bi-tavżîḥi Şerḥi Menheci’ṭ-

ṭullâb. 5 Cilt. b.y. Dârü’l-Fikr, ts. 

 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed 

b. Alî er-Râzî: 

Ahkâmü’l-Kur’ân. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1415/1994. 

 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed 

b. Alî er-Râzî: 

Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî. thk. Sâid Bekdaş vd. 

b.y.: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye - Dârü’s-Sirâc, 

1431/2010. 

 

Cohen, Arnold: Introduction to Jewish Civil Law. Kudüs: Feldheim 

Publishers, 2. Basım, 2000. 

 



290 

 

Cohen, Avinoam: The Development of the Prohibition Against 

Usury in Jewish Law During the Mishnaic and 

Talmudic Periods. Montreal: Sir George Williams 

University, The Department of Religion, Yüksek 

Lisans Tezi, 1974. 

 

Cohn, Haim Hermann: “Usury”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred Skolnik. 

20/437-443. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 2007. 

 

Coşkun, Mustafa: “İslâm Dini, Faizi Niçin Haram Kılmıştır”. İslam 

Medeniyeti 34 (1973), 33-37. 

 

Cündî, Ziyâüddîn Halîl 

b. İshâk: 

el-Muḫtaṣar. thk. Ahmed Câd. Kahire: Dârü’l-Hadîs, 

1426/2005. 

 

Cündî, Ziyâüddîn Halîl 

b. İshâk: 

et-Tavżîḥ fî şerḥi’l-Muḫtasari’l-fer‘î li-İbni Hâcib. 

thk. Ahmed b. Abdulkerim Necîb. 8 Cilt. b.y.: 

Merkezü Necîbeveyh li’l-Maḫtûtât ve Ḫidmeti’t-Türâs, 

1429/2008. 

 

Cüveynî, İmâmü’l-

Haremeyn Ebü’l-Meâlî 

Rüknüddîn Abdülmelik 

b. Abdillâh: 

Nihâyetü’l-maṭlab fî dirâyeti’l-meẕheb. thk. 

Abdülazîm Mahmûd. 20 Cilt. b.y.: Dârü’l-Minhâc, 

1428/2007. 

 

 

Çalış, Halit: “Borçlar Hukuku”. İslam Hukuku. ed. Talip Türcan. 

421-458. Ankara: Grafiker Yayınları, 5. Basım, 2017. 

 

Çeker, Orhan: İslam Hukukunda Akitler. Konya: Tekin Kitabevi, 

2014. 



291 

 

 

Dârekutnî, Ebü’l-Hasen 

Ali b. Ömer: 

es-Sünen. thk. Şu‘ayb Arnavut. 5 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1424/2004. 

 

 

Dârimî, Ebû Muhammed 

Abdullah b. 

Abdirrahmân: 

es-Sünen. Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 1438/2017. 

 

 

Darîr, Sıddık Muhammed 

el-Emin: 

el-Garar ve eseruhû fi’l-ukûd fi’l-fıkhi’l-İslâmî. 

b.y.: y.y., 2. Basım, 1410/1990. 

 

Dembitz, Lewis: “Agency, Law of”. The Jewish Encyclopedia. ed. 

Isaac K. Funk vd. 1/232-233. New York: Funk and 

Wagnalls Company, 1901. 

 

Dembitz, Lewis: “Alienation and Acquisition”. The Jewish 

Encyclopedia. ed. Isaac K. Funk vd. 1/394-397. New 

York: Funk and Wagnalls Company, 1901. 

 

Demir, Halis: İslam Hukuku’nda Kefâlet. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 1995. 

 

Desûkī, Muhammed b. 

Ahmed: 

Hâşiyetü’d-Desûkīʿale’ş-Şerḥi’l-kebîr. 4 Cilt. b.y. 

Dârü’l-Fikr, ts. 

 

 

Dimyâtî, Ebu Bekr Osman 

b. Muhammed Şettâ: 

İ‘ânetü't-tâlibîn ‘alâ halli elfâzi Fetḥil-mü‘în. 4 

Cilt. b.y.: Dârü’l-Fikr, 1418/1997 



292 

 

 

Dübyân, Ebi Ömer 

Dübyân b. Muhammed: 

el-Mu‘âmelâtü’l-mâliyye. 20 Cilt. b.y.: y.y., 2. 

Basım, 1432/2011. 

 

Dönmez, İbrahim Kâfi: “Temyiz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 40/437-439. İstanbul: TDV Yayınları, 

2011. 

 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. 

el-Eş‘as b. İshâk es-

Sicistânî: 

Sünenü Ebî Dâvûd. thk. Şu‘ayb Arnavut. 7 Cilt. 

b.y.: Dârü’r-Risâle’l-‘Âlemiyye, 1430/2009. 

 

Ebû Süleymân, 

Abdülvehhâb İbrahim: 

‘Akdü'l-icâre masdarun min masâdirü’t-temvîli’l-

İslâmîyye. Cidde: el-Ma‘hedü’l-İslâmî li’l-Bühûs 

ve’t-Tedrîb, 2. Basım, 1420/2000. 

 

Ebû Ya‘lâ, Ahmed b. Alî 

b. el-Müsennâ et-Temîmî 

el-Mevsılî: 

el-Müsned. 10 Cilt. Kâhire: Dârü’l-Hadîs, 

1434/2013. 

 

Ebû Yûsuf, Ya‘kūb b. 

İbrâhîm: 

İḫtilâfü Ebî Ḥanîfe ve İbn Ebî Leylâ. Hindistan: 

Lecnetü İhyâ’i’l-Ma‘ârifi’n-Nu‘mâniyye, ts. 

 

Ehrman, Arnost Zvi: “Conditions”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 5/136-139. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

Elon, Menachem: “Contract”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 5/189-198. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 



293 

 

 

Elon, Menachem: “Execution”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 6/590-598. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

Elon, Menachem: Jewish Law: History, Sources, Principles. çev. 

Bernard Auerbach - Melvin Sykes. 4 Cilt. 

Philadelphia: The Jewish Publication Society, 1994. 

 

Elon, Menachem: “Loan”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred Skolnik. 

13/149-152. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 2007. 

 

Elon, Menachem: “Obligation, Law of”. Encyclopaedia Judaica. ed. 

Fred Skolnik. 15/368-375. USA: Thomson Gale, 2. 

Basım, 2007. 

 

Elon, Menachem: “Pledge”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred Skolnik. 

16/231-236. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 2007. 

 

Elon, Menachem: “Suretyship”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 19/317-322. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

Enkin, Rabbi Ari: “Lending Money”. Outorah. Erişim 3 Aralık 2021. 

https://outorah.org/p/49358/#_ftnref27  

 

Ephraim, Sholomo: Kli Yakar. Sefaria. Erişim 2021.  

https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Acharonim%20on%20

https://outorah.org/p/49358/#_ftnref27
https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Acharonim%20on%20Tanakh/Kli%20Yakar


294 

 

Tanakh/Kli%20Yakar 

 

Esen, Hüseyin: “Ölüm (Fıkıh)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 34/38-40. İstanbul: TDV Yayınları, 

2007. 

 

el-Fetâva’l-Hindiyye: 6 Cilt. Mısır: el-Matba’atü’l-Kübra’l-Emîriyye, 2. 

Basım, 1310/1892. 

 

 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir 

Mecdüddîn Muhammed b. 

Ya‘kūb: 

el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ. Lübnan: Müessesetü’r-Risâle, 

8. Basım, 1426/2005. 

 

 

Fram, Edward: “Codification of Law”. The Oxford Dictionary of 

the Jewish Religion. ed. Zwi Werblowsky. 163-165. 

New York: Oxford University Press, 1997. 

 

Fram, Edward: “Responsa”. The Oxford Dictionary of the Jewish 

Religion. ed. Zwi Werblowsky. 581-583. New York: 

Oxford University Press, 1997. 

 

Friedman, Hershey - 

Friedman, Linda: 

“The Financial Meltdown of 2008: The Perspective 

of Jewish Law”. SSRN Electronic Journal (2009), 

1-29. 

 

Friedman, Hersey: “Placing a Stumbling Block Before the Blind Person: 

An In-Depth Analysis”. SSRN Electronic Journal 

(2013), 1-10. 

https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Acharonim%20on%20Tanakh/Kli%20Yakar


295 

 

 

 

Ganzfried, Rabbi 

Solomon: 
Code of Jewish Law Kitzur Shulhan Arukh. çev. 

Hyman E. Goldin. New York: Hebrew Publishing 

Company, 1987. 

 

Gartner, Yaakov: “Tefillin”. The Oxford Dictionary of the Jewish 

Religion. ed. Zwi Werblowsky - Geoffrey Wigoder. 

679-680. New York: Oxford University Press, 1997. 

 

Gazzâlî, Ebû Hâmid 

Muhammed b. 

Muhammed: 

el-Vasîṭ fi’l-meẕheb. thk. Ahmed Mahmud İbrahim 

– Muhammed Tamir. 7 Cilt. Kahire: Dârü’s-Selâm, 

1417/1996. 

 

Gerber, Haim: “Jews and Money-Lending in the Ottoman Empire”. 

The Jewish Quarterly Review 72/2 (1981), 100-

118. 

 

 

Goldin, Hyman: Mishnah a Digest of the Basic Principles of the 

Early Jewish Jurisprudence. New York: The 

Knickerbocker Press, 1913. 

 

Gözübenli, Beşir: “Fuzûlî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 13/239-240. İstanbul: TDV Yayınları, 

1996. 

 

Güncel Türkçe Sözlük: Erişim 16 Şubat 2023. http://sozluk.gov.tr  

 

http://sozluk.gov.tr/


296 

 

Gray, Alyssa M.: “Amoraim”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 2/89-95. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

Green, Ronald: “Guiding Principles of Jewish Business Ethics”. 

Business Ethics Quarterly 7/2 (1997), 21-30. 

 

 

Gürkan, Salime Leyla: Yahudilik. İstanbul: İsam, 4. Basım, 2012. 

 

Hacak, Hasan: “Mislî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 30/187-188. Ankara: TDV Yayınları, 

2020. 

 

Haccâvî, Musa b. Ahmed: el-İḳnâʿ fi fıkhi’l-İmâm Ahmed bin Hanbel. 

Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, ts. 

 

“Hac”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 17/23-84. 

Kuveyt: Zâtü’s-Selâsil, 2. Basım, 1410/1990. 

 

Haddâd, Radıyyüddîn Ebû 

Bekr b. Alî: 

el-Cevheretü’n-neyyire. 2 Cilt. b.y.: el-Matba‘atü’l-

Hayriyye, 1322/1904. 

 

Hammâd, Nezîh: ‘Akdü’l-vedî’a fî’ş-şerî‘ati’l-İslâmiyye. Şam: 

Dârü’l-Kalem, 1414/1993. 

 

Haran, Menahem: “Priests and Priesthood”. Encyclopaedia Judaica. 

ed. Fred Skolnik. 16/513-526. USA: Thomson Gale, 

2. Basım, 2007. 



297 

 

 

Haraşî, Muhammed b. 

Abdullah: 

Şerḥu Muḫtasari Ḫalîl li’l-Ḫaraşî. 8 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 1431/2010. 

 

Harman, Ömer Faruk: “Yahudilik (Kutsal Metinler ve Dini Literatür)”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

43/197-201. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

 

Haskefî, Alâüddîn 

Muhammed b. Alî: 

ed-Dürrü’l-muḫtâr. thk. Abdülmün‘im Halîl 

İbrâhîm. b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 1423/2002. 

 

Hattâb, Ebû Abdillah 

Şemseddin: 

Mevâhibü’l-celîl fi şerhi Muḫtasari Ḫalîl. b.y. 

Dârü’l-Fikr, 3. Basım, 1412/1992. 

 

Hattâb, Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed 

er-Ruaynî: 

Taḥrîrü’l-kelâm fî mesâʾili’l-iltizâm. Beyrut: 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1404/1984. 

 

Hırakī, Ebü’l-Kāsım Ömer 

b. Hüseyn: 

el-Muḫtaṣar. b.y.: Dârü’s-Sahâbe, 1413/1993. 

 

Hısnî, Takıyyüddin Ebu 

Bekr b. Muhammed: 

Kifâyetü’l-aḫyâr fî ḥalli Ġāyeti’l-iḫtiṣâr. thk. Ali 

Abdulhamid Baltacı – Muhammed Vehbi Süleyman. 

Şam: Dârü’l-Hayr, 1994. 

 

“Hibe”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 42/120-

155. Kuveyt: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şü’ûnü’l-

İslâmiyye, 1425/2004. 

 



298 

 

Himelstein, Shmuel: “Rabbi and Rabbinate”. The Oxford Dictionary of 

the Jewish Religion. ed. Zwi Werblowsky. 567-568. 

New York: Oxford University Press, 1997. 

 

Ḫin, Mustafa vd.: el-Fıkhü’l-menhecî ‘alâ mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î. 

8 Cilt. Şam: Dârü’l-Kalem, 4. Basım, 1413/1992. 

 

Hirsch, Emil vd.: “Gifts”. The Jewish Encylopedia. ed. Isaac K. Funk 

vd. 5/663-665. New York: Funk and Wagnalls 

Company, 1901. 

 

Ibn Ezra, Abraham: Ibn Ezra’s Commentary on the Pentateuch. çev. 

Norman Strickman - Arthur Silver. New York: 

Menorah Publishing Company, 1996. 

 

Ibn Ezra, Abraham: The Commentary of Abraham ibn Ezra on the 

Pentateuch. çev. Jay Shachter. New Jersey: Ktav 

Publishing House, 2003. 

 

Ishmael, Rabbi: Mekhilta According to Rabbi Ishmael an 

Analytical Translation. çev. Jacob Neusner. 

Atlanta: Scholars Press, 1988. 

 

“İ‘âre”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 5/181-195. 

Kuveyt: Zâtü’s-Selâsil, 3. Basım, 1406/1986. 

 

İbn Abdülber, Ebû Ömer 

Cemâlüddîn Yûsuf b. 

Abdullah en-Nemerî: 

el-Kâfî fî fıkhi ehli’l-Medîne. thk. Muhammed el-

Mûrîtânî. 2 Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Riyâdi’l-

Hadîsiyye, 2. Basım, 1400/1980. 



299 

 

 

İbn Âbidîn, Muhammed 

Emîn: 

Reddü’l-muḥtâr ‘ale’d-dürrü’l-muḫtâr. 6 Cilt. 

Beyrut: Şeriketü Mektebe ve Matba‘a Mustafâ el-

Bâbî el-Halebî, 2. Basım, 1966. 

 

İbn Âbidînzâde, Alâüddîn 

Muhammed b. 

Muhammed Emîn: 

Ḳurretü ʿuyûni’l-aḫyâr li-tekmileti Reddi’l-

muḥtâr. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1415/1995. 

 

İbn Arafe, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. 

Muhammed et-Tûnisî: 

el-Muḫtaṣarü’l-fıḳhî. thk. Hâfız Abdürrahman 

Muhammed. 10 Cilt. b.y.: Müessesetü Halef Ahmed 

el-Habtûr, 1435/2014. 

 

İbn Bezîze, Ebû Fâris 

Abdülazîz b. İbrâhîm: 

Ravdatü’l-müstebin fî Şerḥi’t-Telḳīn. 2 Cilt. b.y.: 

Dârü İbn Hazm, 1431/2010. 

 

İbn Ebû Şeybe, Ebû Bekr 

Abdullah b. Muhammed: 

el-Muṣannef fi’l-eḥâdîs̱ ve’l-âs̱âr. thk. Muhammed 

b. Abdülmuhsin et-Türkî. 7 Cilt. Lübnan: Darü’t-Tâc, 

1409/1989. 

 

İbn Ebû Zeyd, Ebû 

Muhammed Abdullâh b. 

Ebî Zeyd el-Kayrevânî: 

en-Nevâdir ve’z-ziyâdât ʿalâ mâ fi’l-Müdevvene 

min ġayrihâ mine’l-ümmehât. thk. Abdülfettâh 

Muhammed vd. 15 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-

İslâmî, 1999. 

 

İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn 

Ahmed b. Fâris er-Râzî el-

Kazvînî: 

Muʿcemü meḳāyîsi’l-luġa. thk. Abdüsselâm 

Muhammed Hârun. 6 Cilt. b.y.: Dârü’l-Fikr, 

1399/1979. 

 



300 

 

İbn Hacer el-Heytemî, 

Şihâbüddîn Ahmed b. 

Muhammed: 

Tuḥfetü’l-muḥtâc fi şerḥi’l-Minhâc. 10 Cilt. Mısır: 

el-Mektebetü’t-Ticâriyyeti’l-Kübrâ, 1357/1983. 

 

İbn Hacer, Şihâbüddîn 

Ahmed b. Alî b. 

Muhammed el-Askalânî: 

Fetḥu’l-bârî şerḥu Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. 13 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Ma‘rife, 1379/1959. 

 

İbn Hazm, Ali b. Ahmed 

el-Kurtubî: 

Merâtibü’l-icmâ‘ fi’l-ibâdât ve’l-muâmelât ve’l-

i’tikâdât. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2010. 

 

İbn Hazm, Ali b. Ahmed el-

Kurtubî: 

el-Muḥallâ bi’l-Âsâr. 12 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 

ts. 

 

İbn Kādî Şühbe, Ebü’l-

Fazl Bedrüddîn 

Muhammed b. Ebî Bekr: 

Bidâyetü’l-muḥtâc fî şerḥi’l-Minhâc. 4 Cilt. Cidde: 

Dârü’l-Minhâc, 1432/2011. 

 

İbn Kudâme, Ebü’l-Ferec 

Şemsüddîn Abdurrahmân 

b. Muhammed el-Makdisî: 

eş-Şerḥu’l-kebîr ale’l-muḳni‘. thk. Abdullah b. 

Abdülmuhsin – Abdülfettah Muhammed. 30 Cilt. 

Kahire: Hicr, 1415/1995. 

 

İbn Kudâme, 

Muvaffakuddin: 

el-Kâfî fî fıḳhi’l-İmâm Aḥmed. 4 Cilt. b.y.: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1414/1994. 

 

İbn Kudâme, 

Muvaffakuddin: 

el-Muġnî. 15 Cilt. Riyad: Dârü ‘Alemi’l-Kütüb li’t-

Tıbâ’a ve’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 3. Basım, 1997. 

 

İbn Kudâme, el-Muḳniʿ fî fıḳhi’l-İmâm Ahmed b. Hanbel eş-



301 

 

Muvaffakuddin: Şeybânî. thk. Mahmûd el-Arnavut – Yâsin Mahmûd 

el-Hatîb. Cidde: el-Mektebetü’s-Sevâdî li’t-Tevzî‘, 

1421/2000. 

 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Yezîd Mâce: 

es-Sünen. thk. Şu‘ayb Arnavut vd. 5 Cilt. b.y.: 

Dârü’r-Risâleti’l-‘Âlemiyye, 1430/2009. 

 

İbn Manzûr, Cemâlüddîn 

Muhammed b. Mükerrem 

er-Rüveyfiî: 

Lisânü’l-ʿArab. 15 Cilt. Beyrut: Dârü Sâdır, 3. 

Basım, 1414/1993. 

 

İbn Meymûn 

(Maimonides), Musa: 

Şerhu Ahkami’t-Torah ve’t-Talmûd. nşr. Abbas 

Ziryâd. Lübnan: Dâr ve Mektebetu Bibliyûn, 2009. 

 

İbn Müflih, Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn el-Makdisî: 

Kitâbü’l-Fürûʿ. thk. Abdullah b. Abdülmuhsin et-

Türkî. 11 Cilt. b.y.: Müessesetü’r-Risâle, 1424/2003. 

 

İbn Nüceym, Zeynüddin: el-Baḥrü’r-râʾiḳ şerhu Kenzi’d-dekā’ik. 8 Cilt. 

b.y. Dârü’l-Kitâbi’l-İslâmî, 2. Basım, ts. 

 

İbn Nüceym, Zeynüddin: el-Eşbâh ve’n-neẓâʾir. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1419/1999. 

 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd 

Muhammed b. Ahmed b. 

Muhammed: 

Bidâyetü’l-müctehid ve nihâyetü’l-muḳteṣid. 4 

Cilt. Kahire: Dârü’l-Hadîs, 2004. 

 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd el-Muḳaddimâtü’l-mümehhidât. 3 Cilt. Beyrut: 



302 

 

Muhammed b. Ahmed b. 

Ahmed: 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1408/1988. 

 

İbn Saîd, Usâme vd.: Mevsû’atü’l-icmâ’ fi’l-fıkhi’l-İslâmî. 11 Cilt. 

Riyad: Dârü’l-Fadîle, 2012. 

 

İbn Şâs, Ebû Muhammed 

Celâlüddîn Abdullah b. 

Necm: 

ʿİḳdü’l-cevâhiri’s̱-s̱emîne fî meẕhebi ʿâlimi’l-

Medîne. thk. Hamîd b. Muhammed. 3 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1423/2003. 

 

İbnü’l-Hümâm, 

Kemâlüddîn: 

Fetḥu’l-ḳadîr ‘ale’l-Hidâye. 10 Cilt. Lübnan: 

Şeriketü Mektebe ve Matba‘a Mustafâ el-Bâbî el-

Halebî, 1389/1970. 

 

İbnü’l-Kattân, Ali b. 

Muhammed el-Mağribî: 

el-İḳnâʿ fî mesâʾili’l-icmâʿ. thk. Hasan Fevzi es-

Sa’îdî. 2 Cilt. b.y.: el-Fârûku’l-Hadîse, 1424/2004. 

 

İbnü’l-Müneccâ, Ebü’l-

Berekât Zeynüddîn b. 

Osman: 

el-Mümti‘ fi şerḥi’l-Muḳniʿ. thk. Abdulmelik b. 

Abdullah b. Düheyyiş. 4 Cilt. Mekke-i Mükerreme: 

Mektebetü'l-Esedî, 3. Basım, 1424/2003. 

 

İbnü’l-Münzir, Ebubekir: el-İcmâ‘. Kahire: Dârü’l-Âsâr, 2004. 

 

İbnü’n-Neccâr, 

Takıyyüddîn Muhammed 

el-Fütûhî: 

Meʿûnetü üli’n-nühâ şerhu’l-Müntehâ. thk. 

Abdulmelik b. Abdullah. 11 Cilt. Mekke-i 

Mükerreme: Mektebetü’l-Esedî, 5. Basım, 

1429/2008. 

 

İbnü’r-Rif‘a, Ebü’l-Abbâs Kifâyetü’n-nebîh fî şerḥi’t-Tenbîh. thk. Mecdî 



303 

 

Necmüddîn Ahmed b. 

Muhammed: 

Muhammed Sürûr. 21 Cilt. b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 2009. 

 

İbn Teymiyye, 

Takıyyüddîn Ahmed b. 

Abdilhalîm: 

Mecmûʿu fetâvâ. thk. Abdurrahman b. Muhammed. 

35 Cilt. Medine-i Münevvere: Mecma‘u’l-Melik 

Fahd, 1416/1995. 

 

“İcâre”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 1/252-302. 

Kuveyt: Zâtü’s-Selâsil, 2. Basım, 1404/1983. 

 

İlîş, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Ahmed: 

Mineḥu’l-celîl şerḥu Muḫtasari Ḫalîl. 9 Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1409/1989. 

 

İmam Mâlik, Ebû 

Abdillâh Mâlik b. Enes: 

el-Muvatta. nşr. Muhammed Fu’âd Abdülbâkî. 

Beyrut: Dârü İhyai’t-Türâsi’l-‘Arabî, 1406/1985. 

 

İmam Mâlik, Ebû 

Abdillâh Malik b. Enes: 

el-Müdevvene. 4 Cilt. b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1415/1994. 

 

İmrânî, Yahyâ b. Ebü’l-

Hayr el-Yemânî: 

el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î. thk. Kâsım 

Muhammed en-Nûrî. 13 Cilt. Cidde: Dârü’l-Minhâc, 

1421/2000. 

 

“İştirât”: Mevsûatü’l-Fıkhi’l-İslâmî. 11/139-269. Mısır: 

Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şüûnü’l-İslâmiyye. 

 

Jastrow, Marcus - 

Dembitz, Lewis: 

“Bailments”. The Jewish Encylopedia. ed. Isaac K. 

Funk vd. 2/456-459. New York: Funk and Wagnalls 



304 

 

Company, 1901. 

 

Jeruselam Talmud: çev. Heinrich W. Guggenheimer. Sefaria. Erişim 

2021-2022. 

https://www.sefaria.org/texts/Talmud/Yerushalmi  

 

Jps Hebrew-English 

Tanakh: 

Philadelphia: The Jewish Publication Society, 2. 

Basım, 1999. 

 

Kaan, Enver Osman: “Finansman Kaynağı Olarak Bey’ Bi’l-Vefa, Bey’ 

Bi’l-İstiğlal ve Bey’u’l-Îne”. Dil ve Edebiyat 

Araştırmaları 17 (2018), 223-251 

 

Kādî Abdülvehhâb, Ebû 

Muhammed Abdülvehhâb 

b. Alî: 

el-İşrâf ʿalâ nüketi mesâʾili’l-ḫilâf. thk. el-Habîb b. 

Tâhir. 2 Cilt. b.y.: Dârü İbn Hazm, 1420/1999. 

 

Kādî Abdülvehhâb, Ebû 

Muhammed Abdülvehhâb 

b. Alî: 

el-Maʿûne ʿalâ meẕhebi ʿâlimi’l-Medîne. Mekke-i 

Mükerreme: el-Mektebetü’t-Ticâriyye, ts. 

 

Kādî Abdülvehhâb, Ebû 

Muhammed Abdülvehhâb: 

et-Telḳīn fi’l-fıḳhi’l-Mâlikî. thk. Ebî Üveys 

Muhammed. 2 Cilt. b.y.: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 

1425/2004. 

 

Kādî Abdülvehhâb, Ebû 

Muhammed Abdülvehhâb 

b. Alî: 

ʿUyûnü’l-mesâ’il. thk. Ali Muhammed İbrahim. 

Beyrut: Dârü İbn Hazm, 1430/2009. 

 

Kādîhan, Ebü’l-Mehâsin 

Fahrüddîn Hasen b. 

Fetâvâ Ḳāḍîḫân. 3 Cilt. Lübnan: Dârü’l-Kütübi’l-

https://www.sefaria.org/texts/Talmud/Yerushalmi


305 

 

Mansûr: ‘İlmiyye, 2009. 

 

Kādî İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz 

b. Mûsâ: 

et-Tenbîhâtü’l-müstenbiṭa ʿale’l-kütüb el-

müdevvene ve’l-muḫteliṭa. 4 Cilt. Beyrut: Dârü İbn 

Hazm, 1432/2011. 

 

Kadrî Paşa, Muhammed: Mürşidü’l-ḥayrân ilâ maʿrifeti aḥvâli’l-insân. 

Bulak: El-Matba‘atü’l-Kübrâ’l-Emîriyye, 2. Basım, 

1308/1891. 

 

Kadushin, Rabbi Jacob 

Louis: 

Jewish Code of Jurisprudence Elements of The 

Talmudical, Commercial and Criminal Law. 6 

Cilt. New York: The Jewish Jurisprudence Co., 1915. 

 

Kaganoff, Rabbi 

Yirmiyohu: 

“What I Borrow, I Must Surely Return”. Yeshiva. 

Erişim 15 Ocak 2022. 

https://www.yeshiva.co/midrash/7300  

 

Kalyubî, Şihâbüddîn 

Ahmed - Umeyra, Ahmed 

el-Berlusî: 

Ḥâşiyetâ Kalyûbî ve Umeyra. 4 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Fikr, 1415/1995. 

 

Karâfî, Şehâbeddin: eẕ-Ẕaḫîre. 14 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 

1994. 

 

Karaman, Hayreddin: Ana Hatlarıyla İslam Hukuku. 3 Cilt. İstanbul: 

Ensar, 18. Basım, 2016. 

 

Karo, Joseph: The Traditional Jewish Law of Sale Shulhan 

https://www.yeshiva.co/midrash/7300


306 

 

Aruch Hoshen Mishpat Chapters 189-240. çev. 

Stephen Passamaneck. Cincinnati: Hebrew Union 

College Press, 1983. 

 

Karo, Joseph: Shulchan Arukh. Sefaria. Erişim 2021-2022. 

https://www.sefaria.org/texts/Halakhah/Shulchan%20A

rukh 

 

“Karz”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 33/111-

135. Mısır: Matâbi’u Dâri’s-Safve, 1416/1995. 

 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû 

Bekr: 

Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ. 7 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1406/1986. 

 

Kaşıkçı, Osman: “Şart”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 38/365-367. İstanbul: TDV Yayınları, 

2010. 

 

Kayar, İsmail: Borçlar Hukuku. Ankara: Detay Yayıncılık, 6. 

Basım, 2007. 

  

“Kefâle”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 34/287-

320. Mısır: Matâbi‘u Dâri’s-Safve, 1416/1995. 

 

Kellenbenz, Hermann: “Banking and Bankers”. Encyclopaedia Judaica. ed. 

Fred Skolnik. 20/111-119. USA: Thomson Gale, 2. 

Basım, 2007. 

 

https://www.sefaria.org/texts/Halakhah/Shulchan%20Arukh
https://www.sefaria.org/texts/Halakhah/Shulchan%20Arukh


307 

 

Kelvezânî, Ebü’l-Hattâb 

Mahfûz b. Ahmed: 

el-Hidâye alâ mezhebi’l-İmâm Ahmed. thk. 

Abdullatif Hemim – Mâhir Yâsin el-Fahl. b.y.: 

Müessesetü Girâs, 1425/2004. 

 

Khan, Zafarul Islam: et-Talmûd Târihuhû ve Te‘âlîmuh. Beyrut: 

Dârü’n-Nefâis, 2. Basım, 1972. 

 

Kimhi, Rabbi David: The Longer Commentary Of R. David Kimhi On 

The First Book Of Psalms. çev. Rowland George 

Finch. London: Society for Promoting Christian 

Knowledge, 1919. 

 

Klein, Daniel: “The Islamic and Jewish Laws of Usury: A Bridge to 

Commercial Growth and Peace in the Middle East”. 

Denver Journal of International Law & Policy 

23/2020 (3), 535-554. 

 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn 

Ahmed b. Ebî Bekr: 

el-Muḫtaṣar. thk. Kâmil Muhammed. b.y.: Dârü’l-

Kütübi’l-‘İlmiyye, 1418/1197 

 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn 

Ahmed b. Ebî Bekr: 

et-Tecrîd. thk. Muhammed Ahmed Sirâc – Alî 

Cum‘a Muhammed. 12 Cilt. Kahire: Dârü’s-Selâm, 

2. Basım, 1427/2006. 

 



308 

 

Kulp, Joshua: English Explanation Of Mishnah. Sefaria. Erişim 

2021. 

https://www.sefaria.org/texts/Mishnah/Modern%20Co

mmentary%20on%20Mishnah/English%20Explanation

%20of%20Mishnah  

 

 

Kur’ân Yolu: çev. Kolektif. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2019. 

 

Kurtubî, Muhammed b. 

Ahmed: 

el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân. 20 Cilt. Kahire: 

Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2. Basım, 1384/1964. 

 

Lahmî, Ebü’l-Hasan Ali b. 

Muhammed el-Kayrevanî: 

et-Tabsira. thk. Ahmed Abdülkerim Necîb. 14 Cilt. 

Katar: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şü’ûnü’l-İslâmiyye, 

1432/2011. 

 

Lauterbach, Jacob Zallel: “Mishnah”. The Jewish Encylopedia. ed. Isaac K. 

Funk vd. 8/609-619. New York: Funk and Wagnalls 

Company, 1901. 

 

Levine, Aaron: “Onaa and the Operation of the Modern 

Marketplace”. The Jewish Law Annual 14 (2003), 

225-258. 

 

Levinthal, Israel Herbert: “The Jewish Law of Agency”. The Jewish 

Quarterly Review 13/2 (Ekim 1922), 177-191. 

 

Maccoby, Hyam: Early Rabbinic Writings. New York: Cambridge 

University Press, 1988. 

https://www.sefaria.org/texts/Mishnah/Modern%20Commentary%20on%20Mishnah/English%20Explanation%20of%20Mishnah
https://www.sefaria.org/texts/Mishnah/Modern%20Commentary%20on%20Mishnah/English%20Explanation%20of%20Mishnah
https://www.sefaria.org/texts/Mishnah/Modern%20Commentary%20on%20Mishnah/English%20Explanation%20of%20Mishnah


309 

 

 

Maimonides, Moses: Sefer HaMitzvot. Sefaria.  Erişim 2021. 

https://www.sefaria.org/Sefer_HaMitzvot 

 

Maimonides, Moses: The Code of Maimonides (Misneh Torah): The 

Book of Acquisition. çev. Isaac Klein. New Haven: 

Yale University, 1949. 

 

Maimonides, Moses: The Code of Maimonides (Misneh Torah): The 

Book of Civil Laws. çev. Jacob J. Rabinowitz. New 

Haven: Yale University, 1949. 

 

Makdisî, Abdullah b. 

Ahmed b. Yahya: 

Şerḥu delili’t-tâlib. thk. Ahmed b. Abdulaziz. 3 Cilt. 

Riyad: Dârü Atlas el-Hadrâ’, 1436/2010. 

 

Makdisî, Bahâeddin 

Abdurrahman b. İbrâhim: 

el-ʿUdde şerḥu’l-ʿUmde. Kahire: Dârü’l-Hadîs, 1424/2003. 

 

Mâverdî, Ebü’l Hasen: el-Ḥâvi’l-kebîr. 19 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1419/1999. 

 

Mâzerî, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Alî: 

Şerḥu’t-Telḳīn. thk. Şeyh Muhammed el-Muhtâr es-

Selâmî. 5 Cilt. b.y.: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 2008. 

 

Merdâvî, Ali b. Süleyman: el-İnṣâf fî maʿrifeti’r-râciḥ mine’l-ḫilâf. thk. 

Abdullah et-Turkî – Abdulfettâh Muhammed. 30 

Cilt. Kahire: Hicr, 1415/1995. 

 

https://www.sefaria.org/Sefer_HaMitzvot


310 

 

Merdâvî, Ebü’l-Hasen 

Alâüddîn Alî b. 

Süleymân: 

et-Tenḳīḥu’l-müşbiʿ fî taḥrîri aḥkâmi’l-Muḳniʿ. 

thk. Nâsır b. Sü‘ûd. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 

1425/2004. 

 

Mergīnânî, Burhâneddin: el-Hidâye. 8 Cilt. İstanbul: Dârü’l-Kütübi’l-Arabiyye 

- el-Büşrâ, 1439/2018. 

 

Mevvâk, Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Yûsuf: 

et-Tâc ve’l-iklîl  li-Muḫtaṣarı Ḫalîl. b.y.: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1416/1994. 

 

Mevsılî, Abdullah b. 

Mahmûd: 

el-İḫtiyâr li-taʿlîli’l-Muḫtâr. 5 Cilt. Kahire: 

Matba’atü’l-Halebî, 1356/1937. 

 

Meydânî, Abdülganî b. 

Tâlib: 

El-Lübâb fî şerḥi’l-Kitâb. thk. Sâ’id Bekdâş. 5 Cilt. 

Medine-i Münevvere: Dârü’s-Sirâc, 2. Basım, 

1435/2014. 

  

Molla Hüsrev, Mehmed b. 

Ferâmurz: 

Dürerü’l-ḥükkâm fî şerḥi Ġureri’l-aḥkâm. 2 Cilt. 

b.y.: Dârü İhyâ’i’l-Kütübi’l-‘Arabiyye, ts. 

 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn 

Müslim b. el-Haccâc el-

Kuşeyrî: 

el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. Ahmet b. Rıfat el-Karahisârî 

vd. 8 Cilt. Türkiye: Dârü’t-Tabâ‘atü'l-‘Âmira, 

1334/1916. 

 

Nahman, Moses: Commentary on the Torah Exodus. çev. Charles B. 

Chavel. ABD: Shilo Publishing House, 1973. 

 

Nahman, Moses: Commentary on the Torah by Ramban 



311 

 

(Nachmanides). çev. Charles B. Chavel. Sefaria. 

Erişim 2021. 

https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Rishonim%20on

%20Tanakh/Ramban 

 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân 

Ahmed b. Şuayb: 

Sünenü’n-Nesâ’î. 8 Cilt. el-Mektebü’t-Ticâriyyeti’l-

Kübrâ, 1348/1930. 

 

Nesefî, Ebü’l-Berekât: Kenzü’d-deḳā’iḳ. thk. Sâ’id Bekdâş. b.y. Dârü’l-

Beşâ’iri’l-İslâmiyye - Dârü’s-Sirâc, 1432/2011. 

  

Neufeld, Edward: “The Prohibition Against Loans at Interest in Ancient 

Hebrew Laws”. Hebrew Union College Press 26 

(1955), 355-412. 

 

Neusner, Jacob – Avery-

Peck, Alan: 

The Routledge Dictionary of Judaism. New York: 

Routledge Taylor & Francis Group, 2004. 

 

Neusner, Jacob: “Rabbinic Canon, II: The Halakhic Documents”. The 

Encyclopaedia of Judaism. ed. Jacob Neusner vd. 

3/2120-2141. Leiden: Brill, 2.Basım, 2005. 

 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ 

Yahyâ: 

el-Mecmûʿ şerḥu’l-Müheẕẕeb. b.y.: Dârü’l-Fikr, ts. 

 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ 

Yahyâ: 

el-Minhâc şerhu Sahîhi’l-Müslim. 18 Cilt. Beyrut: 

Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 2. Basım, 1392. 

 

https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Rishonim%20on%20Tanakh/Ramban
https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Rishonim%20on%20Tanakh/Ramban


312 

 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ 

Yahyâ: 

Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn ve ‘umdetü’l-müftîn fi’l-fıkh. 

b.y. Dârü’l-Fikr, 1425/2005. 

 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ 

Yahyâ: 

Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetü’l-müttaḳīn. 12 Cilt. 

Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 3. Basım, 1412/1991. 

 

“Nikâh”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 41/205-

324. Kuveyt: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şü’ûnü’l-

İslâmiyye, 1423/2002. 

 

ÖBK, Önceki Borçlar 

Kanunu (Kanun No. 818): 

Resmî Gazete 359 (29 Nisan 1926). Erişim 10 Kasım 

2021. 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/5.3.818.pdf  

 

Özsoy, İsmail: “Faiz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 12/110-120. İstanbul: TDV Yayınları, 

1995. 

 

Quint, Emanuel: A Restatement of Rabbinic Civil Law. 11 Cilt. 

Kudüs: Gefen Publishing House, 2003. 

 

Râfiî, Ebü’l-Kāsım 

Abdülkerîm b. 

Muhammed: 

Fetḥu’l-ʿazîz Şerḥu’l-Vecîz. thk. Ali Muhammed – 

Adil Ahmed. 13 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 1417/1997. 

 

Rakover, Nahum: “Agency”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 1/449-454. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/5.3.818.pdf


313 

 

Rakover, Nahum - Elon 

Menachem: 

“Shomerim”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 18/513-518. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

Rakover, Nahum: Unjust Enrichment in Jewish Law. Kudüs: The 

Library of Jewish Law, 2000. 

 

Rakover, Nahum – 

Wygoda, Michael: 

“Lease and Hire”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 12/568-574. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 

 

Rashi, Shlomo Yitzchaki: The Pentateuch and Rashi’s Commentary. çev. 

Abraham ben Isaiah - Benjamin Sharfman. 5 Cilt. 

Brooklyn: S.S. & R. Publishing Company, 1950. 

  

Recrâcî, Ebü’l-Hasan Ali 

b. Said: 

Menâhicü’t-tahsîl ve netâicü letâ’ifi’t-te’vîl. 10 

Cilt. b.y.: Dârü İbn Hazm, 1428/2007. 

 

Reisman, Rabbi Yisroel: The Law of Ribbis. New York: Mesorah 

Publication, 2004. 

 

Remlî, Ebü’l-Abbâs 

Şihâbüddîn Ahmed b. 

Ahmed: 

Fetâva’r-Remlî. b.y.: el-Mektebetü’l-İslâmiyye, ts. 

 

Remlî, Şemseddin: Nihâyetü’l-muḥtâc ilâ şerḥi’l-Minhâc. 8 Cilt 

Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1983. 

 

Reşîd Rızâ, Muhammed: Tefsirü’l-Menâr. el-Hey’etü’l-Mısriyye’l-Âmme, 

1990. 



314 

 

 

“Ribâ”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 22/49-75. 

Kuveyt: Dârü’s-Selâsil, 1412/1992. 

 

Robinson, George: Essential Judaism: A Complete Guide to Beliefs, 

Customs, and Rituals. New York: Pocket Books, 

2001. 

 

Ruhaybânî, Mustafa b. 

Sa‘d b. Abdeh es-Suyutî: 

Meṭâlibü üli’n-nühâ fî şerḥi Ġāyeti’l-müntehâ. 6 

Cilt. b.y.: el-Mektebü’l-İslâmî, 2. Basım, 1415/1994. 

 

Rûyânî, Abdülvâhid b. 

İsmâil: 

Baḥrü’l-meẕheb fî fürûʿı meẕhebi’l-İmâm eş-

Şâfiʿî. 14 Cilt. b.y. Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009. 

 

Salaymeh, Lena: “’Comparing’ Jewish and Islamic Legal Traditions: 

Between Disciplinarity and Critical Historical 

Jurisprudence”. New Historical Jurisprudence & 

Historical Analysis of Law 2/1 (Mart 2015), 153-

172. 

 

Sâvî, Ahmed b. 

Muhammed el-Halvetî: 

Bulġatü’s-sâlik li-Akrebi’l-mesâlik. 4 Cilt. b.y. 

Dârü’l-Ma’rife, ts. 

 

Schechter, Solomon - 

Dembitz, Lewis: 

“Indemnity”. The Jewish Encylopedia. ed. Isaac K. 

Funk vd. 6/580. New York: Funk and Wagnalls 

Company, 1901. 

 



315 

 

Schechter, Solomon - 

Ginzberg, Louis: 

“Law, Codification of”, The Jewish Encylopedia. 

ed. Isaac K. Funk vd. 7/635-647 New York: Funk 

and Wagnalls Company. 

 

Schechter, Solomon - 

Greenstone, Julius: 

“Hiring and Letting”. The Jewish Encylopedia. ed. 

Isaac K. Funk vd. 6/406-408. New York: Funk and 

Wagnalls Company, 1901. 

 

Schoon, Natalie - Nuri, 

Julinda: 

“Comparative Financial Systems in Judaism, 

Christianity and Islam: The Case of Interest”. SSRN 

Electronic Journal (2012), 1-36. 

 

Sefer HaChinukh: Sefaria. Erişim 2021. 

https://www.sefaria.org/Sefer_HaChinukh 

 

Sehârenpûrî, Halîl b. 

Ahmed b. Mecîd: 

Beẕlü’l-mechûd fî ḥalli Ebî Dâvûd. 14 Cilt. 

Lübnan: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 3. Basım, 

1435/2014. 

 

Semerkandî, Ebû Bekr 

Alâüddîn Muhammed b. 

Ahmed: 

Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

‘İlmiyye, 2. Basım, 1414/1994. 

 

Serahsî, Şemsüleimme: el-Mebsûṭ. 30 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 

1414/1993. 

 

Sforno, Ovadiah: Sforno. Sefaria. Erişim 2021. 

https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Rishonim%20on

%20Tanakh/Sforno 

https://www.sefaria.org/Sefer_HaChinukh
https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Rishonim%20on%20Tanakh/Sforno
https://www.sefaria.org/texts/Tanakh/Rishonim%20on%20Tanakh/Sforno


316 

 

 

Shapiro, Marc: “Shulhan ‘Arukh”. The Oxford Dictionary of the 

Jewish Religion. ed. Zwi Werblowsky. 642. New 

York: Oxford University Press, 1997. 

 

Shilo, Shmuel: “Ona’ah”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred Skolnik. 

15/423-426. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 2007. 

 

Shilo, Shmuel: “Ones”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred Skolnik. 

15/427-431. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 2007. 

  

Sıbt İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-

Muzaffer Şemsüddîn: 

Îs̱ârü’l-inṣâf fî âs̱âri’l-ḫilâf. Kahire: Dârü’s-Selâm, 

1408/1987. 

 

Sıkıllî, Ebu Bekr 

Muhammed b. Abdullah: 

el-Câmi‘ li-Mesâili’l-Müdevvene. 24 Cilt. b.y.: 

Dârü’l-Fikr, 1434/2013. 

 

Sırım, Veli: “İslam Ekonomisinde İşçi-İşveren İlişkileri”. Akademik 

Sosyal Araştırmalar Dergisi 4/35 (Aralık 2016), 366-

374. 

 

Sifra: Sefaria. Erişim 2021. https://www.sefaria.org/Sifra  

 

Sifre: a Tannaitic 

commentary on the book 

of Deuteronomy: 

çev. Reuven Hammer. New Haven: Yale University 

Press, 1986. 

 

Simmons, L.M.: “The Talmudical Law of Agency”. The Jewish 

Quarterly Review 8/4 (Temmuz 1986), 614-631. 

https://www.sefaria.org/Sifra


317 

 

 

Simnânî, Ebü’l-Kāsım Ali 

b. Muhammed: 

Ravżatü’l-ḳuḍât ve ṭarîḳu’n-necât. thk. Salâhuddîn 

en-Nâhî. 4 Cilt. Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 2. 

Basım, 1404/1984. 

 

Steinberg, Paul: “Sukkot”. The Cambridge Dictionary of Judaism 

and Jewish Culture. ed. Judith Baskin. 569-570. 

New York: Cambridge University Press, 2011. 

 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs: el-Üm. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1410/1990. 

 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs: Müsnedü’ş-Şafiî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2016. 

 

Şehâvâ, İbrahim Desûkî: “Rehin Alan Tarafın Rehnin Mülkiyetinden 

Yararlanması”. çev. Recep Özdemir. Ekev Akademi 

Dergisi 19/61 (2015), 479-492. 

 

Şenkītî, Muhammed b. 

Muhammed Salim el-

Meclisî: 

Levâmi‘u’d-dürer fî hetki estâri’l-Muḫtasar. 15 

Cilt. Moritanya: Dârü’r-Ridvân, 1436/2015. 

 

 

Şeybânî, Muhammed b. 

Hasan: 

el-Aṣl. thk. Mehmet Boynukalın. 12 Cilt. Beyrut: 

Dârü İbn Hazm, 1433/2012. 

 

Şeybânî, Muhammed b. 

Hasan: 

es-Siyerü’s-Ṣağîr. thk. Mecid Haddûrî. Beyrut: ed-

Dârü’l-Müttehide, 1975. 

 



318 

 

Şeyhîzâde, Abdurrahman: Mecmaʿu’l-enhur fî şerḥi Mülteḳa’l-ebḥur. 2 Cilt. 

b.y.: Dârü İhyâ’i’t-Türâsi’l-‘Arabî, ts. 

 

Şîrâzî, Ebû İshak: el-Müheẕẕeb fî fıḳhi’l-İmâm eş-Şâfiʿî. 3 Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

 

Şirbînî, Şemsüddîn 

Muhammed el-Hatîb: 

Muġni’l-muḥtâc ilâ m‘arifeti meʿâni elfâẓi’l-

Minhâc. 6 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-‘İlmiyye, 

1994. 

 

Taberânî, Ebü’l-Kāsım 

Müsnidü’d-dünyâ 

Süleymân b. Ahmed: 

el-Muʿcemü’l-kebîr. thk. Hamdî b. Abdülmecîd es-

Selefî. 25 Cilt. Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye, 2. 

Basım, ts. 
 

 

Taberî, Ebû Ca‘fer 

Muhammed b. Cerîr: 

Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Ḳurʾân. 24 Cilt. 

Mekke-i Mükerreme: Dârü’t-Terbiyye ve’t-Türâs, ts. 

 

 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer 

Ahmed b. Muhammed: 

Şerḥu müşkili’l-âs̱âr. thk. Şuayb Arnavut. 16 Cilt. 

b.y.: Müessesetü’r-Risâle, 1415/1994. 

 

 

Tamari, Meir: “With All Your Possessions” Jewish Ethics and 

Economic Life. New York: The Free Press, 1987. 

 

Taragin, Rav Moshe: “Appointing a Shaliach to Perform an Aveira”, 

Etzion Erişim 06 Ocak 2022. 

https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-

nashim/massekhet-kiddushin/appointing-shaliach-

perform-aveira  

https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-nashim/massekhet-kiddushin/appointing-shaliach-perform-aveira
https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-nashim/massekhet-kiddushin/appointing-shaliach-perform-aveira
https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-nashim/massekhet-kiddushin/appointing-shaliach-perform-aveira


319 

 

 

 

Taragin, Rav Moshe: “Understanding the Nature of a Sho’el’s Obligation”, 

Etzion Erişim 13.11.2021. 

https://etzion.org.il/en/talmud/seder-

nezikin/massekhet-bava-metzia/understanding-

nature-shoels-obligation 

 

Tayâlisî, Ebû Dâvûd 

Süleymân b. Dâvûd: 

el-Müsned. thk. Muhammed b. Abdülmuhsin et-

Türkî. 4 Cilt. Mısır: Dârü’l-Hicr, 1419/1999. 

 

 

Tayyâr, Abdullah b. 

Muhammed b. Ahmed: 

Vebelü’l-gamâme fi şerḥi Umdeti’l-fıkh li-İbni 

Kudâme. 8 Cilt. Riyad: Dârü’l-Vatan, 1431/2010. 
 

 

TBK, Türk Borçlar 

Kanunu (Kanun No. 

6098): 

Resmî Gazete 27836 (4 Şubat 2011). Erişim 12 Aralık 

2021. 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.6098.pdf 
 

 

Tetâî, Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed b. 

İbrâhîm: 

Cevâhirü’d-dürer fî ḥalli elfâẓi’l-Muḫtaṣar. thk. 

Ebü’l-Hasan – Nurî Hasan Hâmid. 8 Cilt. Beyrut: 

Dârü İbn Hazm, 1435/2014. 
 

 

The Mishnah: çev. Herbert Danby. New York: Oxford University 

Press, 1933. 

 

The Tosefta: çev. Jacob Neusner. 6 Cilt. New York: Ktav 

Publishing House Inc., 1981. 
 

 

https://etzion.org.il/en/talmud/seder-nezikin/massekhet-bava-metzia/understanding-nature-shoels-obligation
https://etzion.org.il/en/talmud/seder-nezikin/massekhet-bava-metzia/understanding-nature-shoels-obligation
https://etzion.org.il/en/talmud/seder-nezikin/massekhet-bava-metzia/understanding-nature-shoels-obligation
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.6098.pdf


320 

 

Tirmizî, Muhammed b. 

İsâ: 

Sünenü’t-Tirmizî. 6 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-

İslâmî, 1996. 

 

Tora ve Aftara: çev. Moşe Farsi. İstanbul: Gözlem Gazetecilik, 2009. 

 

Tüsûlî, Ebü’l-Hasen Ali b. 

Abdisselam: 

el-Behce fî şerḥi’t-Tuḥfe. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998. 
 

 

“Vekâle”: el-Mevsû‘atü’l-fıkhiyyetü’l-Kuveytiyye. 45/5-114. 

Kuveyt: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şü’ûnü’l-İslâmiyye, 

2.Basım, 1427/2006.  
 

Walfish, Avraham: “Tosefta’”. The Oxford Dictionary of the Jewish 

Religion. ed. Zwi Werblowsky. 699-700. New York: 

Oxford University Press, 1997. 
 

 

Warhaftig, Itamar: “Obligation, Law of”. Encyclopaedia Judaica. ed. 

Fred Skolnik. 15/368-375. USA: Thomson Gale, 2. 

Basım, 2007. 
 

  

Warhaftig, Shillem – 

Elon, Menachem: 

“Labor Law”. Encyclopaedia Judaica. ed. Fred 

Skolnik. 12/411-419. USA: Thomson Gale, 2. Basım, 

2007. 
 

 

Webber, George: “The Principles of the Jewish Law of Property”. 

Journal of Comparative Legislation and 

International Law 10/1 (1928), 82-93.  
 

Willig, Rav Mordechai: “Shelichut le-Dvar Aveira and the Heter Mekhira”, 

Etzion Erişim 06 Ocak 2022. 



321 

 

https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-

nashim/massekhet-kiddushin/shelichut-le-dvar-

aveira-and-heter-mekhira. 

 

Wimpfheimer, Barry: “Rabbinic Literature: Mishnah and Talmuds”. The 

Cambridge Dictionary of Judaism and Jewish 

Culture. ed. Judith Baskin. 509-510. New York: 

Cambridge University Press, 2011. 

 

Yıldırım, Mustafa: “Vedîa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 42/596-598. İstanbul: TDV Yayınları, 

2012. 

 

Zalman, Rabbi Shneur: Shulchan Aruch of Rabbi Shneur Zalman of 

Liadi. New York: Kehot Publication Society, 2016. 

 

Zebîdî, Osman b. el-

Mekkî: 

Tavżîḥu’l-aḥkâm şerḥu Tuḥfeti’l-ḥükkâm. 4 Cilt. 

b.y.: el-Matba‘atü’t-Tûnusiyye, 1339/1920. 
 

 

Zekeriyyâ el-Ensârî, Ebû 

Yahyâ Zeynüddîn 

Zekeriyyâ b. Muhammed: 

el-Ġurerü’l-behiyye fî şerḥi’l-Behceti’l-Verdiyye. 

5 Cilt. b.y.: el-Matba'atü'l-Meymuniyye, ts. 
 

 

Zekeriyyâ el-Ensârî, Ebû 

Yahyâ Zeynüddîn 

Zekeriyyâ b. Muhammed: 

Esne’l-meṭâlib şerḥu Ravżi’ṭ-ṭâlib. 4 Cilt. b.y.: 

Dârü’l-Kitâbi’l-İslâmî, ts. 

 

Zekeriyyâ el-Ensârî, Ebû Menhecü’ṭ-ṭullâb. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-ilmiyye, 

https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-nashim/massekhet-kiddushin/shelichut-le-dvar-aveira-and-heter-mekhira
https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-nashim/massekhet-kiddushin/shelichut-le-dvar-aveira-and-heter-mekhira
https://haretzion.linnovate.co.il/en/talmud/seder-nashim/massekhet-kiddushin/shelichut-le-dvar-aveira-and-heter-mekhira


322 

 

Yahyâ Zeynüddîn 

Zekeriyyâ b. Muhammed: 

1417/1997. 
 

 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh 

Bedrüddîn Muhammed: 

el-Mens̱ûr fi’l-ḳavâʿid. Vizratü’l-Evkafi’l-

Kuveytiyye, 2. Basım, 1405/1985. 
 

 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed b. 

Abdillâh: 

Şerḥu’z-Zerkeşî ʿalâ Muḫtaṣari’l-Ḫıraḳī. 7 Cilt. 

b.y.: Dârü’l-Abikân, 1413/1993. 
 

 

Zerrûk, Şihâbu’d-dîn 

Ebû’l-ʿAbbâs: 

Şerḥu Zerrûk ʿalâ Metni’r-Risâle li İbni Ebî Zeyd 

el-Ḳayrevânî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, 2006. 

 

Zeylaî, Osman b. Ali: Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ şerḥu Kenzü’d-deḳāʾiḳ. 6 Cilt. 

Kahire: el-Matba’a’tü’l-Kübra’l-Emîriyye, 1895. 
 

 

Zipperstein, Edward: Business Ethics in Jewish Law.  New York: Ktav 

Pub. House, 1983. 
 

 

Zuhaylî, Vehbe b. 

Mustafa: 

el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletühü. 10 Cilt. Şam: 

Dârü’l-Fikr, 4. Basım, ts. 

 

Zürkānî, Abdülbâkī b. 

Yûsuf: 

Şerḥü’z-Zürḳānî ʿalâ Muḫtaṣarı Ḫalîl. thk. 

Abdusselam Muhammed Emîn. 8 Cilt. Beyrut: 

Dârü’-Kütübi’l-İlmiyye, 1422/2002. 
 

 


